
 
 

 

T.C. 

KIRIKKALE ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

OSMANLI MODERNLEŞMESİNDE YENİ BİR MUHALEFET 

KÜLTÜRÜ: YENİ OSMANLILAR 

 

 

ÜMÜŞ DALGALI 

TARİH ANABİLİM DALI 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

DANIŞMAN 

Dr. Öğretim Üyesi ERDAL ÇETİNTAŞ 

 

 

 

 

 

KIRIKKALE-2023 

 

 



 
 

  



 
 

 

T.C. 

KIRIKKALE ÜNİVERSİTESİ  

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

OSMANLI MODERNLEŞMESİNDE YENİ BİR MUHALEFET 

KÜLTÜRÜ: YENİ OSMANLILAR 

 

 

ÜMÜŞ DALGALI 

TARİH ANABİLİM DALI 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

DANIŞMAN 

Dr. Öğretim Üyesi ERDAL ÇETİNTAŞ 

 

 

 

 

 

KIRIKKALE-2023 

 



 
 

Ümüş DALGALI tarafından hazırlanan “OSMANLI MODERNLEŞMESİNDE YENİ 

BİR MUHALEFET KÜLTÜRÜ: YENİ OSMANLILAR” adlı tez çalışması aşağıdaki 

jüri tarafından OY BİRLİĞİ / OY ÇOKLUĞU ile Kırıkkale Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Tarih Anabilim Dalında YÜKSEK LİSANS TEZİ olarak kabul 

edilmiştir. 

 

Danışman: Dr. Öğretim Üyesi Erdal ÇETİNTAŞ 

Tarih Anabilim Dalı, Kırıkkale Üniversitesi                                     İmza: 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu onaylıyorum. 

Başkan: Doç. Dr. Mehmet DOĞAN 

Osmanlı Müesseseleri ve Medeniyeti Tarihi Anabilim Dalı, Ankara Yıldırım Beyazıt 

Üniversitesi                                                                                        İmza:                                                    

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu onaylıyorum. 

Üye: Doç. Dr. Ahmet DEMİR                                                                                                    

Tarih Anabilim Dalı, Kırıkkale Üniversitesi                                     İmza: 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu onaylıyorum. 

 

Tez Savunma Tarihi: …../…../…..  

Jüri tarafından kabul edilen bu tezin Yüksek Lisans Tezi olması için gerekli şartları 

yerine getirdiğini onaylıyorum. 

 

 

…………………….……. 

………………….. Enstitüsü Müdürü 

 

 

 

 

 



 
 

ETİK BEYANI 

Kırıkkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Kurallarına uygun olarak 

hazırladığım bu tez çalışmasında; 

• Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik 

kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

• Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak kurallarına 

uygun olarak sunduğumu, 

• Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak 

kaynak gösterdiğimi, 

• Kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı, 

• Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu, 

bildirir, aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını kabullendiğimi 

beyan ederim. 

 

 

Ümüş DALGALI 

                                                                                                              …../…../….. 

                                                                                                              



i 
 

ÖNSÖZ 

Bu çalışmada, Osmanlı modernleşmesi bağlamında Yeni Osmanlı Hareketi’nin siyasal 

ve toplumsal yönleri işlenmiştir. Birinci bölümde Yeni Osmanlıların faaliyet 

gösterdikleri dönem olan XIX. yüzyıl modernleşme hareketlerinin iki önemli başlığı 

olan Tanzimat Fermanı ve Islahat Fermanı’na yer verilmiştir. İkinci bölümde Yeni 

Osmanlıların bir araya gelmeleri, etkin isimleri, amaçları ve görüşleri ele alınmıştır. 

Üçüncü bölümde Yeni Osmanlı Cemiyeti üyelerinin hususi ya da ortaklaşa olarak 

çıkardıkları gazetelere ve kaleme aldıkları eserlerden bazılarına yer verilerek mevcut 

yönetim hakkında Yeni Osmanlıların fikirleri aktarılmaya çalışılmıştır. Dördüncü ve 

son bölümde ise Yeni Osmanlı Cemiyeti’nin hizmet ettiği amaç olan I. Meşrutiyet’in 

ve Kanûn-ı Esâsî’nin ilanı, devlette var olan siyasi atmosfer ve Yeni Osmanlılar 

üzerinde bıraktığı etkiler açısından incelemeye tabi tutulmuştur. 

Tez çalışmam sırasında görüş ve tecrübelerinden sıkça faydalandığım, bana yol 

gösteren kıymetli tez danışmanım Dr. Öğretim Üyesi Erdal Çetintaş’a, bu süreçte 

benden desteğini esirgemeyen sevgili aileme ve arkadaşlarıma teşekkür ederim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 
 

ÖZET 

OSMANLI MODERNLEŞMESİNDE YENİ BİR MUHALEFET KÜLTÜRÜ: YENİ 

OSMANLILAR 

Kırıkkale Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Tarih Anabilim Dalı Yüksek Lisans Tezi 

Danışman: Dr. Öğretim Üyesi Erdal ÇETİNTAŞ 

Haziran 2023, 90 sayfa 

 

Osmanlı Devleti sınırları içerisinde modernleşme fikri, devletin Avrupalı devletler 

karşısında aldığı peş peşe yenilgiler sonucunda ortaya çıkmıştır. Eski gücüne 

kavuşmak amacı noktasında modernleşmeyi bir çözüm yolu olarak gören Osmanlı 

Devleti, bu doğrultuda ilk planlı adımı III. Selim döneminde askeri alanda atmıştır. 

Geleneksel toplum yapısında kabul görmeyen bu yeni fikrin tam manasıyla 

uygulanamamasında siyasi, askeri ve ekonomik alanda karşılaşılan sorunlar etkili 

olmuştur. III. Selim’in ardından tahta geçen II. Mahmut, kafasında var olan yeni 

düzeni inşa etmek için ağır ve emin adımlarla ilerleyen bir politika izlese de III. Selim 

döneminde çeşitli alanlarda baş gösteren sorunları ve modernleşmeye karşı duran 

muhalefeti ortadan kaldıramamıştır. Askeri alanda başlayan modernleşme fikri, II. 

Mahmut’tan sonra tahtın yeni sahibi olan Sultan Abdülmecit döneminde ilan edilen, 

gayrimüslimlere hak ve ayrıcalıklar tanıyan Tanzimat Fermanı ve Islahat Fermanı ile 

beraber toplumsal alanda da kendini göstermiştir. Osmanlı halkı arasında iki kesim 

tarafından da kabul görmeyen bu iki ferman devleti yeniden ayağa kaldırmayı 

başaramamıştır. Üyelerini aydın kesimin oluşturduğu gençlerden oluşan bir grup Yeni 

Osmanlı Cemiyeti adıyla bir cemiyet kurarak hükümetin devletin yıkılışını önlemek 

adı altında yürüttüğü politikaları ortaya koydukları eserler aracılığıyla tenkit etmişler 

ve düşüncelerini halka ulaştırmışlardır. Muhalefet ettikleri Âli Paşa ve Fuat Paşa’ya 

karşı bir mücadeleye girişen Yeni Osmanlıların öncelikli amacı, halkın yönetime 

katılması esasının temel alındığı meşrutiyet idaresinin kurularak Kanûn-ı Esâsî adını 

taşıyan anayasanın yayımlanması olmuştur. Bu çalışmada Yeni Osmanlıların mevcut 

yönetime karşı başlattıkları hareket, gerçekleştirdikleri faaliyetler çerçevesinde gerek 

siyasi gerekse sosyal açıdan incelenmeye çalışılmıştır. 

 

Anahtar Kelimeler: Modernleşme, Muhalefet, Yeni Osmanlılar, I. Meşrutiyet, 

Kanûn-ı Esâsî. 

 

 

 

 



iii 
 

ABSTRACT 

A NEW CULTURE OF OPPOSITION IN OTTOMAN MODERNIZATION: 

THE NEW OTTOMANS 

Kırıkkale University 

Graduate School of Social Sciences  

Department of History, Master's Thesis  

Supervisor: Doktoral Lecturer Erdal ÇETİNTAŞ 

June 2023, 90 pages 

 

The idea of modernization within the borders of the Ottoman Empire emerged as a 

result of the successive defeats of the state against the European states. The Ottoman 

Empire, which saw modernization as a solution for the purpose of regaining its former 

power, took the first planned step in this direction. He took part in the military field 

during the Selim period. The problems encountered in the political, military and 

economic fields were effective in not being able to fully implement this new idea, 

which was not accepted in the traditional social structure. III. After Selim II, who took 

the throne. Although Mahmut pursued a policy that took slow and sure steps to build 

the new order in his mind, III. It could not eliminate the problems that emerged in 

various fields during the Selim period and the opposition to modernization. The idea 

of modernization that started in the military field, II. It also showed itself in the social 

arena with the Tanzimat Edict and Reform Edict, which was declared during the reign 

of Sultan Abdulmecit, who was the new owner of the throne after Mahmut II, and gave 

rights and privileges to non-Muslims. These two edicts, which were not accepted by 

both parties among the Ottoman people, failed to resurrect the state. A group of young 

people, whose members were made up of intellectuals, formed a society called the 

New Ottoman Society, criticizing the government's policies to prevent the collapse of 

the state, through the works they produced, and conveyed their thoughts to the public. 

The primary aim of the New Ottomans, who started a struggle against their opposition, 

Âli Pasha and Fuat Pasha, was the establishment of the constitutional administration 

based on the participation of the people in the administration and the publication of 

the constitution bearing the name of Kanûn-ı Esâsî. In this study, the movement 

initiated by the New Ottomans against the current administration has been tried to be 

examined both politically and socially within the framework of their activities. 

 

Key Words: Modernization, Opposition, New Ottomans, First Constitutional 

Monarchy, Kanûn-ı Esâsî. 

 

 

 

 



iv 
 

İÇİNDEKİLER 

ÖNSÖZ……………………………………………………………………………….i 

ÖZET………………………………………………………………………………...ii 

ABSTRACT………………………………………………………………………...iii 

GİRİŞ………………………………………………………………………………...1 

I. BÖLÜM: XIX. YÜZYIL’DA OSMANLI MODERNLEŞMESİ………………..4  

A. TANZİMAT FERMANI (3 KASIM 1839)……………………………………..4 

B. ISLAHAT FERMANI (18 ŞUBAT 1856)……………………………………...9 

II. BÖLÜM: YENİ OSMANLI HAREKETİ……………………………………..15 

A. YENİ OSMANLI HAREKETİ’NİN DOĞUŞU………………………………15 

1. Kuleli Vakası……………………………………………………………...15 

2. Yeni Osmanlı Hareketi’nin Temeli: İttifak-ı Hamiyet Cemiyeti…………..20 

3. Yeni Osmanlıları Bir Araya Getiren Mekânlar……………………………23 

B. YENİ OSMANLI HAREKETİ’NE YÖN VEREN ŞAHSİYETLER…………25 

1. Şinasi ……………………………………………………………………..25 

2. Ziya Paşa ………………………………………………………………….27 

3. Namık Kemal ……………………………………………………………..29 

4. Ali Suavi ………………………………………………………………….32 

5. Mustafa Fazıl Paşa ………………………………………………………..34 

C. YENİ OSMANLI HAREKETİ’NİN TEMEL HEDEFLERİ………………….35 

1. Siyasi Hedefleri…………………………………………………………...35 

2. Sosyokültürel Hedefleri…………………………………………………...36 

D. YENİ OSMANLILARIN DÜŞÜNCE DÜNYASI……………………………38 

1. Şinasi-Akıl ve Mantık……………………………………………………..38 

2. Ziya Paşa-Hak, Eşitlik ve Adalet………………………………………….38 

3. Namık Kemal-Vatan Bilinci………………………………………………39 

4. Ali Suavi-Terakki…………………………………………………………40 

5. Osmanlı Milliyetçiliği……………………………………………………..41 

6. Yeni Osmanlılar ve İslam…………………………………………………42 

 



v 
 

III. BÖLÜM: YENİ OSMANLILARIN KAMUOYU OLUŞTURMAK İÇİN 

KULLANDIĞI ENSTRÜMANLAR……………………………………………...43 

A. GAZETELER…………………………………………………………………43 

1. Tercümân-ı Ahvâl…………………………………………………………43 

2. Tasvir-i Efkâr……………………………………………………………...44 

3. Muhbir…………………………………………………………………….47 

4. Hürriyet…………………………………………………………………...50 

5. Ulûm………………………………………………………………………52 

6. Hadika…………………………………………………………………….52 

7. İbret……………………………………………………………………….55 

8. Diğer Gazeteler: İttihad ve İnkılab………………………………………...57 

B. EDEBİ ESERLER…………………………………………………………….58 

1. Zafer-nâme………………………………………………………………..58 

2. Rüya………………………………………………………………………59 

3. Arz-ı Hâl…………………………………………………………………..59 

4. Verâset-i Saltanat-ı Seniyye (Veraset Mektupları)………………………..59 

5. Defter-i A’mâl-ı Âli Paşa………………………………………………….60 

6. Hive Fi Muharrem………………………………………………………...60 

7. A Propos de L’Herzégovine……………………………………………….60 

8. A Propos de L’Herzégovine (II)…………………………………………...61 

9. A Propos de L’Herzégovine (III)………………………………………….61 

IV. BÖLÜM: I. MEŞRUTİYET’E GİDEN YOL…………………………………62 

A. YENİ OSMANLI CEMİYETİ’NİN DAĞILMASI…………………………...62 

B. YENİ OSMANLILARIN ÜLKEYE DÖNÜŞÜ………………………………64 

C. ABDÜLAZİZ’İN TAHTTAN İNDİRİLMESİ………………………………..64 

D. ABDÜLHAMİT’İN TAHTA ÇIKIŞI VE I. MEŞRUTİYET’İN İLANI….......67 

E. KANÛN-I ESÂSÎ VE YENİ OSMANLILAR………………………………...69 

F. ÇIRAĞAN BASKINI…………………………………………………………70 

SONUÇ……………………………………………………………………………..73 

KAYNAKLAR……………………………………………………………………..75 

ÖZGEÇMİŞ………………………………………………………………………..80



1 

 

GİRİŞ 

1789 yılında vuku bulan Fransız İhtilali, Avrupa sınırları dışına çıkarak 

Osmanlı Devleti’nde toprak, nüfus, ideoloji, yönetim, ekonomi ve dış politika gibi 

alanlarda hızlı bir değişime neden oldu. Bu değişime tanıklık eden ilk padişah o 

dönemde Osmanlı tahtına oturan III. Selim idi. Söz konusu değişimin yarattığı 

sorunları kavraması ve çözümüne yönelik denetleyici bir rol üstlenmesi itibariyle 

seleflerinden ayrılan III. Selim, kafasında Nizam-ı Cedid adını taşıyan bir ıslahat 

programı tasarlayarak bu programı hayata geçirdi. Programın öncelikli amacı hem iç 

hem de dış politikada merkeziyetçilik anlayışının tahkim edilmesi idi.1 

Nizam-ı Cedid programı başlangıcından itibaren hükümet ve halk arasında 

muhalif düşünceler ile karşılaştı. Sarayda reform çalışmaları ile ilgili olarak ortaya 

konulan belgeleri alay konusu haline getiren kişiler mevcut idi.2 Halk arasında 

batılılaşma fikrine karşı geleneksel yapının muhafaza edilmesi gerektiğini savunanlar 

görülmekteydi. Yeni düzen fikrine duyulan kuşku, Osmanlı Devleti’nin geçmişte 

kazandığı zaferlerin varlığı da göz önüne alındığında halkın mağrur duruşundan taviz 

vermeyerek Batı’daki gelişmelere kayıtsız kalmasına neden oldu.3 

Nizam-ı Cedid programı adı altında uygulanmak istenen reform çalışmaları 

için ihtiyaç duyulan bütçenin oluşturulamaması maliye sisteminde birtakım sorunları 

ortaya çıkarmıştı. Devlet gelirlerini arttırmak için sikkenin değerini düşürmeyi çözüm 

olarak gören hükümetin uyguladığı politikalar, muhalif düşüncelerin gün geçtikçe 

çoğalmasına yol açtı. Yeni bir ordu kurma girişimi, devletin mevcut ordusunda görevli 

askerler tarafından kabul görmedi. Ordu için gerekli para açığının kapatılması için 

vergi miktarının yükseltilmesi halk tarafından tepki ile karşılandı. Merkeziyetçilik 

anlayışını pekiştirmek amacıyla yola çıkan III. Selim bu amaç doğrultusunda yapmak 

istediklerini tam manasıyla gerçekleştiremedi.4 

III. Selim’den sonra tahta geçen yeğeni II. Mahmut, amcasının 

gerçekleştiremediği ıslahat programına ve düşmanları tarafından tahttan indirilerek 

öldürülmesine yakinen tanıklık etmiş, planladıklarını uygulama sürecinde daha 

 
1 Erik Jan Zürcher, Modern Türkiye’nin Tarihi İslam, Milliyetçilik ve Modernlik 1789-2007, Çev. 

Yasemin Saner Gönen, İletişim Yayınları, İstanbul, 2000, s. 39, 40. 
2 Bernard Lewis, Modern Türkiye’nin Doğuşu, Çev. Metin Kıratlı, Türk Tarih Kurumu Basımevi, 

Ankara, 1993, s. 59. 
3 Ali Akyıldız, Osmanlı Bürokrasisi ve Modernleşme, İletişim Yayınları, İstanbul, 2012, s. 15, 16. 
4 Zürcher, a.g.e., s. 41-43. 



2 

 

dikkatli davranması gerektiğini öğrenmişti. Bu nedenle reform çalışmalarını zamana 

yaymayı tercih ederek titiz ve akıllıca hareket etti.5 İlk hedefi yeni bir ordu kurmak 

olan II. Mahmut’un isteği amcası III. Selim gibi merkeziyetçiliği güçlendirmekti. III. 

Selim’den ayrıldığı nokta ise var olan düzeni iyileştirmek yerine yıkıp yeni bir düzen 

tesis etme fikriydi. Bu fikir doğrultusunda yapılan en köklü değişim uzun yıllar 

varlığını sürdüren Yeniçeri Ocağı’nın kaldırılarak yerine Asakir-i Mansure-i 

Muhammediye adını taşıyan yeni bir ordunun kurulmasıydı. Yeniçeri Ocağı’nın 

kaldırılması ile beraber askeri alanda sağlanan merkezileşme fikri, yeniçeriler ile ortak 

hareket eden ulema sınıfının etkisinin kırılması hasebiyle dini alanda da gerçekleşmiş 

oldu. Fakat kurulan yeni ordu beraberinde bazı sorunlar getirdi. Ordunun Batı tarzına 

uygun olması göz önüne alındığında orduda görev alacak subayların Prusya’dan 

getirilmesi Müslümanlar tarafından hoş karşılanmamıştı. Bir başka sorun giyim ve 

donatım ile alakalı idi. Avrupa ülkelerinden fazlaca getirilen malzemeler devlet 

ekonomisinin oldukça zorlanmasına yol açtı.6 

Maliye sisteminde sıkıntılar yaratan reform hareketlerinin önemli bir kısmını 

askeri alanda yapılanlar oluşturuyordu. Devletin elde ettiği gelirlerin çoğu ordunun 

gereksinimlerini karşılamak üzere kurulan Mansure adlı hazineye aktarılmaktaydı. 

Oluşan mali açığı kapatmak için vergilendirme yoluna başvurulması kesin bir çözüm 

olmayıp paranın değerinin düşmesi ve enflasyonun artması sonuçlarını doğurdu.7 

III. Selim döneminde istenilen başarıya ulaşamayan reform çalışmaları II. 

Mahmut döneminde de padişahın amaçları doğrultusunda bir ilerleme gösteremeyerek 

muhalefetin artmasına neden oldu. Söz konusu başarısızlığın ana etkenleri arasında 

eğitimli ve padişahın güvenini kazanan bir hükümet kadrosu oluşturulamaması, reform 

hareketlerinin toplum içinde şekillenmeden yalnız padişahın isteği doğrultusunda yön 

bulan tepeden inme bir niteliğe sahip olması, bürokraside geleneksellik yerini hukuka 

bırakırken bazı klasik usullerin hâlâ devam ettirilmesi, oluşturulan yeni yasa ve 

kurumların ikilik çıkararak eski ve yeni arasında çatışma yaratması, reformlar için mali 

kaynakların yetersiz olması vardı.8 

Umulan başarıyı elde edemeyen ve II. Mahmut’a birçok düşman kazandıran 

reform hareketlerinin muhalefet ile karşılaşmasının nedeni devlet geleneklerine olan 

 
5 Zürcher, a.g.e., s. 51. 
6 Zürcher, a.g.e., s. 63-66. 
7 Zürcher, a.g.e., s. 68, 69. 
8 Zürcher, a.g.e., s. 72, 73. 



3 

 

bağlılıktan kaynaklıydı. Modernleşmeye karşı gelenekselliği savunan kesim ile 

ulemanın padişaha karşı bir iş birliği içerisine girdiği görülmekte idi. Yeni düzenin 

İslam toplumunda kafirlik olarak karşılık bulması II. Mahmut için aşılması zor bir 

engel haline dönüştü.9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
9 Lewis, a.g.e., s. 103, 104. 



4 

 

I. BÖLÜM: XIX. YÜZYIL’DA OSMANLI MODERNLEŞMESİ 

A. TANZİMAT FERMANI (3 KASIM 1839) 

Osmanlı Devleti, 17. yüzyılın başlarından itibaren idarede düzenleme yapma 

gereksinimi duyarak buna yönelik birtakım girişimlerde bulundu. Ancak bu 

girişimlerin etki alanı sınırlı kaldı ve padişah ya da sadrazamın şahsi çabalarından ileri 

gidemedi. O dönemde birçok sorunla iç içe olan devlet, topraklarını kaybetmeme 

düşüncesi ile Avrupa’yı kendisine örnek alarak ıslahat girişimlerine askeri alanda 

öncelik verdi.10 Batı’nın sadece askeri kuruluşları sayesinde yükselmediği, askeri 

kuruluşları ayakta tutmak için mali kaynak sağlama ve vergi toplama sisteminin 

devlette gerekli olduğu III. Selim döneminden itibaren anlaşılmaya başlamıştı. II. 

Mahmut döneminin sonlarına doğru Batı’da görev halinde olan Osmanlı elçileri 

Batı’nın yeni bir özelliğini gözlemlediler. O dönemin Avrupa’sında hükümdarlar, 

tebaanın haklarını güvence altına alarak verimliliği arttırmayı bir devlet politikası 

haline getirmişlerdi.11 Tanzimat Fermanı, Osmanlı Devleti’nin ayakta durmakta 

güçlük çektiği bir iklim içerisinde ortaya çıktı. Devleti büyük oranda etkileyen iç ve 

dış müdahaleler fermanın ilanını bir zorunluluk haline getirdi. İçte azınlıkların 

milliyetçilik gerekçesi ile çıkardığı isyanlar ve Mısır Sorunu, dışta ise yabancı 

devletlerin baskısı devleti müşkül durumda bırakmış, yeni çözüm yolları aramaya sevk 

etmişti. 

1789 Fransız İhtilali ile Avrupa’da başlayan ve hız kesmeden devam eden 

milliyetçilik hareketleri Osmanlı Devleti’ne de sıçrayarak özellikle Avrupa yakasında 

yer alan eyaletlerde etkisini gösterdi. Sırp İsyanı, 1816 yılında Sırbistan’a özerklik 

verilmesine, Yunan İsyanı ise 1829 yılında bağımsız bir Yunan devletinin kurulmasına 

sebep oldu.12 İmparatorluğu uzun yıllar meşgul eden bir başka iç mesele ise Mısır 

Sorunu idi. Mısır eyaleti valisi Mehmet Ali Paşa ile uzun zamandır savaş halinde olan 

Osmanlı Devleti, ordusunun 24 Haziran 1839 tarihinde Nizip’te uğradığı yenilgi 

sonucu büyük güç kaybetti. Savaşta Mısır ordusunun Kütahya’ya kadar ilerlemesi ile 

Sultan Mahmut, Mehmet Ali Paşa’yı affettiğini ilan etti. Fakat bu bir uzlaşma 

getirmedi.13 Nizip yenilgisinin haberi İstanbul’a ulaşmadan II. Mahmut vefat etti ve 

 
10 Bilal Eryılmaz, Tanzimat ve Yönetimde Modernleşme, İşaret Yayınları, İstanbul, 2010, s. 23. 
11 Şerif Mardin, Türk Modernleşmesi, İletişim Yayınları, İstanbul, 1991, s. 14. 
12 Eryılmaz, a.g.e., s. 90. 
13 Eryılmaz, a.g.e., s. 81. 



5 

 

tahtın yeni sahibi oğlu Abdülmecit oldu. Bu dönemde, II. Mahmut döneminde olduğu 

gibi merkezileşme ve modernleşmeye yönelik ıslahatlar devam etti.14 Sultan 

Mahmut’un saltanatının son yıllarında düşünülen ancak uygulamaya konulamayan 

Tanzimat’ın ilanı, Avrupa devletlerinin baskıları neticesinde daha da hız kazandı. Dış 

baskıların asıl nedeni devlette Müslümanların üstünlüğüne dayalı bir düzenin kurulu 

olması idi. Avrupa devletleri bu düzenin değişmesi ve devlet içerisinde bulunan tüm 

etnik grupların eşit haklara sahip olmaları hususunda hemfikirdi. Devletin amacı ise 

kendisini tehlikeye sokacak herhangi bir durum karşısında Avrupa desteğini alma 

düşüncesinde yatıyordu. Fermanın, Osmanlı dışişleri bakanı tarafından kaleme 

alınması ve duyurulması, Avrupa devletlerine resmen bildirilmesi ve yapılan törene 

elçilerin daveti dış etkiler altında ortaya konulduğunu gösteriyordu.15 III. Selim ve II. 

Mahmut döneminin aksine Abdülmecit’in tahta çıkmasıyla başlayan Tanzimat 

döneminin göze çarpan önemli bir özelliği reform hareketlerinin kaynağının saray 

değil bürokrasi olması idi.16 

Sultan Mahmut döneminin genç üyelerinden olan Mustafa Reşit Paşa, kaleme 

aldığı belgelerle padişahın dikkatini çekmiş, sultan onun yeteneğini fark ederek 

Fransızca öğrenmesini istemişti. Bu vesile ile dış dünyayı tanıma fırsatı yakalayan 

Mustafa Reşit Paşa devlet içinde bir yükselişe geçerek sırasıyla Paris elçiliği, Londra 

elçiliği, hariciye müsteşarlığı ve hariciye nazırlığı görevlerinde bulunmuştu. II. 

Mahmut vefat ettiğinde Londra’da elçilik görevinde olan paşa döndükten hemen sonra 

Tanzimat Fermanı’nı ilan ettirdi.17  

Tanzimat Fermanı, 3 Kasım 1839 tarihinde Mustafa Reşit Paşa tarafından 

Gülhane Meydanı’nda yüksek bir kürsüden okundu. Yapılan merasime padişah, 

sadrazam, ulema, üst düzey devlet memurları, esnaf teşkilatı temsilcileri, Rum ve 

Ermeni patrikleri, hahambaşı ve elçiler katıldı. Tanzimat Fermanı, uygulanacak olan 

yeni kanunlar bağlamında üç ana esasa dayanıyordu: birincisi Müslüman ya da 

gayrimüslim fark etmeksizin devlet sınırları içinde yaşayan tüm tebaanın namus, can 

ve mal güvenliği, ikincisi vergi sisteminin düzenlenmesi, üçüncüsü ise zorunlu 

askerlik meselesi idi. Padişah, fermana ve ferman dahilinde ileride uygulanacak olan 

 
14 Zürcher, a.g.e., s. 78. 
15 Eryılmaz, a.g.e., s. 91, 92. 
16 Carter V. Findley, Modern Türkiye Tarihi, Çev. Güneş Ayas, Timaş Yayınları, İstanbul, 2012, s. 

76. 
17 İlber Ortaylı, İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, Hil Yayın, İstanbul, 1987, s. 181. 



6 

 

kanunlara uyacağına dair yemin etti.18 İlanından sonra muhafazakâr kesimin 

memnuniyetsizliğine neden olmasına karşın Avrupa’da gayet olumlu karşılanan 

Tanzimat Fermanı, devletin resmî gazetesi olan Takvim-i Vekayi’de yayımlandı. 

Bununla birlikte tercüme edilerek elçiliklere gönderildi. Fermanda yer alan kararların 

tebaa ile devlet ilişkileri bağlamında kamu gücünü kullanabilmesi ve yeniliği zorunlu 

hale getirmesi padişahın yetkilerini sınırlandıran bir nitelik taşıyordu. Bu durum ise 

devletin alışılagelmiş düzeninden imtiyaz verilmesi anlamına gelmekte idi. Fermanda, 

şeriata bağlı kalındığı izlenimi verilmek istenmiş ise de Avrupa’da devam eden hukuk 

ve devlet anlayışından büyük ölçüde esinlenildiği görülüyordu. İlanından az bir zaman 

sonra fermanın bir kopyası eyaletlere yollandı. Ferman, Osmanlı tebaası içinde farklı 

fikirler doğurarak yenilik taraftarları ve karşı görüş bildiren kesim arasında bir 

mücadelenin başlamasına neden oldu. Bu ikilik yalnızca tebaa içerisinde kalmayıp 

devlet adamları arasında da kendini gösterdi. Yenilik fikrine karşı olanların en büyük 

gerekçesi, Tanzimat Fermanı’nın Osmanlı devlet geleneklerine uygun olmaması idi. 

Osmanlı tebaası ve devlet adamları haricinde fermandan rahatsız olan cemaat liderleri 

ve ruhban sınıfı ise eski ayrıcalıklarından artık faydalanamayacakları düşüncesinden 

korkuyorlardı.19 Bu çerçevede Tanzimat Fermanı gerek Müslüman gerekse 

gayrimüslim kesimin hiç hoşuna gitmeyen bir serüvenin başlangıcına işaret ediyordu. 

Devlet her ne kadar şeri ve örfi hükümlere bağlı kalıp bu doğrultuda yenilik 

hareketlerine yön vereceğini vurgulamış ise de bunun somutlaştırılamadığını görmek 

mümkün idi. 

Tanzimat Fermanı’nın getirmiş olduğu yeni kararların uygulamaya konulması 

önemli bir sorunu ortaya çıkarmasına karşın bunun için önceden bir hazırlık sürecine 

girişilmemişti. Bu nedenle önlem almak adına Vükela Heyeti tarafından eyaletlere 

yeni bir ferman yollandı. Bu yeni fermanda Tanzimat’ın hüküm ve gerekçeleri yer 

alıyordu. Bu doğrultuda tüm Osmanlı tebaasının haklarının devlet tarafından teminatı, 

kanun önünde eşitlik, vergilerin adaletli bir düzen çerçevesinde toplanması, askerlik 

görevinin belirli bir zamanda yerine getirilmesi, ihtiyaç sahibi kişilerin ve halkın 

korunması, büyük ya da küçük her bölgede fermanın ilan edilmesi ve halkın buna 

uyması gerektiği buyuruluyordu. Ayrıca padişahın da bu hükümlere uyacağı ve aykırı 

yönde hareket etmeyeceği bildiriliyordu. Tanzimat Fermanı, 1840 yılından itibaren 

 
18 Enver Ziya Karal, Osmanlı Tarihi Nizam-ı Cedid ve Tanzimat Devirleri (1789-1856), Cilt V, Türk 

Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 2007, s. 171.  
19 Ahmet Cevat Eren, Tanzimat Fermanı ve Dönemi, Derin Yayınları, İstanbul, 2007, s. 37-39. 



7 

 

başkent ve başkente yakın olan eyaletlerde uygulanmaya başlandı. Uzak eyaletler için 

ise aynı durum söz konusu değildi. Fermanın tüm Osmanlı sınırları içinde uygulanması 

zaman alacağından bu eyaletler geri planda bırakıldı.20 

Tanzimat Fermanı’nın uygulanmaya başlaması ile birlikte Osmanlı haklar 

sistemi, şeriat yanında Batı’nın laik sistemini de içine alarak yeni bir oluşum gösterdi. 

Bu oluşum, uygulamada bir ikiliğin ortaya çıkmasına neden oldu. Devlet, bu iki 

sistemi bağdaştırmak için kanunlaştırma faaliyetlerine girişerek büyük emek sarf etti. 

Bu doğrultuda ilk olarak bir ceza kanunu çıkarıldı.21 1840 yılında ortaya konulan bu 

kanun, devlet memurlarının hile ve rüşvete başvurmamaları, cana ve mala zarar 

verecek herhangi bir saldırıda bulunmamaları ve keyfi davranışlardan vazgeçmelerini 

amaçlıyordu. Osmanlı Devleti, ceza kanunu ile birlikte bazı büyük devlet adamlarının 

çeşitli suçlardan dolayı mahkemelerde yargılanarak cezalandırılmalarına şahit oldu.22 

Bu durum caydırıcı bir nitelik taşımasına rağmen ceza kanununu hazırlayanlar da dahil 

olmak üzere bazı devlet çalışanları, kanunun gereklerine uygun davranmadılar. Rüşvet 

ve yolsuzluk olaylarının devam etmesi ceza kanununun istenilen başarıyı 

gösterememesine neden oldu.23 

Tanzimat Fermanı’nın uygulama aşamasında ıslahat yapılan bir başka mesele 

maliye sistemi ile alakalı idi. Kamu gelirleri için devredilen toprakların vergileri 

iltizam usulü ile toplanıyordu. Bu işi yapan kişilere mültezim adı veriliyordu. 

Tanzimat Fermanı ile birlikte iltizam usulü kaldırıldı. Kamu gelirlerinin toplanması 

ise padişah tarafından atanmış ve geniş yetkilere sahip olan muhassıl denilen 

memurlara bırakıldı. Fakat bu yeni yöntem, olumlu bir sonuç doğurmayıp vergi 

gelirlerinin azalmasını da beraberinde getirdi. Bu başarısızlığın nedeni, uygulama 

aşaması için devletin herhangi bir hazırlık yapmamasından kaynaklanıyordu. Sistemin 

aksaklığından etkilenen ve gelirleri azalan kişiler, bir çıkar çatışmasına girişerek 

devlete karşı muhalefet ettiler. Bu muhalefet, iltizam usulünün uygulandığı eski 

düzene dönüşe neden oldu.24 

Tanzimat Fermanı’nın içeriğinde, Osmanlı tebaasına verilen hakların yanı sıra 

yerine getirilmesi emredilen birtakım görevler de yer alıyordu. Bunlardan en önemlisi 

 
20 Eren, a.g.e., s. 40, 41. 
21 Karal, a.g.e., s. 172, 173. 
22 Eren, a.g.e., s. 44. 
23 Eryılmaz, a.g.e., s. 121. 
24 Eryılmaz, a.g.e., s. 113-117. 



8 

 

zorunlu askerlik hizmeti idi. Tanzimat ile birlikte askerlik görevini sistemli bir hale 

getirmek için yeni bir kanun çıkarıldı. Bu kanun askerlik süresi, subayların durumu ve 

kurulan yeni ordular ile alakalı hükümler içeriyordu. Yeni sisteme göre askere 

alınacaklar kura ya da gönüllülük esasına göre seçilecek olup kişi sayısı, bölgelere ve 

ailelere göre belirlenecekti. Garip olan bir durum vardı ki o da söz konusu olan 

düzenin, ilkin Müslüman halk için uygulanacak olması idi. Verilen bu karar, Tanzimat 

Fermanı ile çelişen bir nitelik taşıyordu. Çünkü fermanda Osmanlı tebaasının 

bütününü kapsayan bir eşitlikten söz ediliyordu. Tanzimat’tan önce askerlik 

görevinden muaf tutulan gayrimüslimler, bunun karşılığında devlete cizye adı verilen 

bir vergi ödüyorlardı. Tebaa içerisindeki bu ayrılığın son bulmasını isteyen Tanzimat 

yanlıları, bu düşünce ile birlikte harekete geçtiler. Bu doğrultuda gayrimüslim tebaa 

sırasıyla askere çağırıldı. Hatta Hristiyan kesim için bir kanun tasarısı hazırlandı. 

Askerlik görevini yerine getiren gayrimüslimler artık cizye vergisi ödemek zorunda 

kalmayacaklardı. Alınan karar ile birlikte fermanda söz edilen eşitlik ve adalet yerine 

getirilmek istenmiş ise de Müslüman ve gayrimüslim halk tarafından muhalefet ile 

karşılandı. Müslüman tebaadan muhalefet edenler, dağlık bölgelerde yaşayan 

göçebelerdi. Göçebe halkın gerekçesi, yarı bağımsız halde yaşamalarından ve 

boyunduruk altına girmek istememelerinden kaynaklanıyordu. Göçebelerin yaşam 

alanı olan dağlık bölgeler, bu nedenden dolayı çeşitli isyanlara sahne oldu. 

Gayrimüslim tebaanın askerlik yapmak istememelerinin gerekçesi ise dindaşı olmayan 

Müslümanlar ile bir arada olmak istememeleri idi. Ayrıca daha önce askerlik 

görevinde bulunmadıkları için savaşçı özelliklerden yoksun kişilerdi. Devlet, tüm 

bunları göz önünde bulundurarak gayrimüslim tebaayı askerlik hususunda ayrı tutmak 

zorunda kaldı. Dolayısıyla Tanzimat Fermanı uygulanırken bir başarısızlıkla daha yüz 

yüze gelinmiş oldu.25  

Tanzimat’tan önce Osmanlı Devleti’nde ilk, orta ve yüksekokul vazifesi gören 

okullar, ulema kontrolü altında idi. Bu durum eğitimde din etkisinin ağırlık 

göstermesine neden olmuştu. Eğitim ve öğretim işleri belirli bir program dahilinde 

ilerlemiyor, medreseler aracılığıyla yürütülüyordu. Sultan Abdülmecit’in telkini ile 

birlikte Tanzimat adamları, sistemde var olan sorunlara çözüm bulmayı amaç edinerek 

işe koyuldular. Bu doğrultuda ilk olarak bir komisyon kuruldu ve alınan kararlar, 

çıkarılan yeni kanunla bildirildi. Eğitimde ulema etkisini yok etmeye yönelik alınan 

 
25 Karal, a.g.e., s. 178-180. 



9 

 

karar, önemli bir mahiyet arz ediyordu. Okulların faaliyetlerine artık devlet eli altında 

devam edecekleri belirtilmişti. Bununla birlikte medreselere dokunulmayarak yeni 

okulların açılması kararlaştırıldı. Ayrıca eğitim ve öğretim işlerini düzenlemek için 

Meclis-i Daimi-i Maarif-i Umumiye adını taşıyan bir meclis kuruldu. Faaliyete geçen 

yeni okullar, eğitim alanında bir ikiliğin ortaya çıkmasına yol açmıştı. Dolayısıyla 

diğer alanlarda görüldüğü gibi bu alanda da bir çatışma başlamış oldu. Medreselerin 

ve Batı tarzını yansıtan yeni okulların bir arada süreklilik gösteremeyeceği 

anlaşılmasına rağmen bu sorun, herhangi bir çözüme kavuşmadı.26 

Netice itibariyle uygulamada başarıya ulaşamayan Tanzimat Fermanı hem 

Müslüman hem de gayrimüslim halkın istekleri ile uyuşmadı. Tanzimat yanlılarının 

devletin içinde bulunduğu zor süreçten bu vasıta ile çıkma inancı, yerini bulamamıştı. 

Ferman, yeni isyanlara neden olmakla birlikte devlete karşı ağır eleştirilerin de 

dayanağı haline geldi. 

B. ISLAHAT FERMANI (18 ŞUBAT 1856) 

Rusya ile girdiği Kırım Harbi’nde zor durumda kalan ve yardıma ihtiyaç duyan 

Osmanlı Devleti, İngiltere ve Fransa ile birlik olarak onların desteğini almıştı. Fakat 

bu desteğin bir karşılığı vardı. O da Islahat Fermanı adı verilen belgenin Osmanlı 

Devleti tarafından yayımlanması idi.27 Islahat Fermanı, yabancı devletlerin 

teşebbüsleri dahilinde ortaya çıkması itibariyle Tanzimat Fermanı’nda da görüldüğü 

gibi bir mecburiyet esasına dayanıyordu. Bu ferman, Tanzimat’tan farklı olarak 

yabancı devletler eliyle hazırlanmıştı. Batı’nın, Osmanlı Devleti içerisinde yapılan 

ıslahatları yetersiz bulması ve daha fazlasını talep etmesi sonucunda var olmuştu. 

Fermanın dikkat çeken bir özelliği ise Avrupa devletlerinin, Osmanlı Devleti’nin iç 

işlerine karışmasına doğrudan imkân vermesi idi. Avrupa devletleri her ne kadar 

fermanın ilanı hususunda Müslüman ve gayrimüslim eşitliğini sağlama gerekçesini 

sunmuş ise de asıl amaç, devlete müdahil olma düşüncesinde saklıydı.28 I. 

Meşrutiyet’in ilan edilmesine değin varlığını sürdüren ferman, devletin egemenlik 

hakları bağlamında tehlikeli bir sürecin başlangıcı sayılabilirdi. Islahat Fermanı, 

içeriği itibariyle hem Tanzimat Fermanı’nda yer alan hükümleri pekiştiriyor hem de 

 
26 Karal, a.g.e., s. 181-183. 
27 Nevin Yazıcı, Osmanlılık Fikri ve Yeni Osmanlılar Cemiyeti, T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları, 

Ankara, 2002, s. 22. 
28 Tarık Zafer Tunaya, Türkiye’nin Siyasi Hayatında Batılılaşma Hareketleri, Siyaset İlmi Serisi 8, 

İstanbul, 1960, s. 39. 



10 

 

yeni hükümler ortaya koyuyordu. Bu doğrultuda gayrimüslimlere verilen hak ve 

ayrıcalıkların düzenlenmesi durumu söz konusu idi.29 

 Islahat Fermanı’nın içeriğinde: 

• Tanzimat Fermanı’nda yer alan ve tüm Osmanlı tebaası için geçerli olan 

hükümlerin teyit edilmesi,  

• Din ve mezhep fark etmeksizin herkesin dini tören yapabilme ve din değiştirme 

hakkına sahip olması, 

• Gayrimüslim tebaa için verilen imtiyazların ve muafiyetlerin cemaatlerin her 

biri tarafından gözden geçirilip ihtiyaca uygun olanların belirlenmesi ve 

meclisler aracılığıyla incelenerek Osmanlı hükümetinin kabulüne sunulması, 

• Müslüman ya da gayrimüslim ayırt etmeksizin tüm Osmanlı tebaasının devlet 

hizmetinde çalışabilmesi, 

• Din ve mezhep ayrılığını belirten bütün aşağılayıcı sözlerin yasaklanması, 

• Tüm Osmanlı tebaasının yaş ve sınav şartlarını sağladıkları takdirde askeri 

okullara alınması, 

• Müslümanlar ve gayrimüslimler arasında yürütülen davaların mahkemelerde 

adil bir şekilde görülmesi, 

• Müslüman tebaa gibi gayrimüslim tebaanın da askerlik hizmetini yerine 

getirmesi, 

• Tüm tebaanın güvenliğinin sağlanması, 

• Görevini kötüye kullanan memurların cezalandırılması, 

• Her kesimden eşit olarak vergi alınması, 

• Bankaların kurularak devlet varlıklarının değerinin arttırılması, 

• İmar faaliyetleri çerçevesinde yapılan kara ve deniz yollarından yararlanacak 

olan eyalet ve sancaklardan özel bir verginin alınması, 

• Ulaşım kolaylığını sağlamak amacıyla yeni yolların yapılması ve kanalların 

açılması, 

• Ticaret ve ziraatın gelişmesi için Avrupa’nın imkân ve tekniklerinden 

faydalanılması gibi esaslar yer alıyordu.30 

 
29 Eren, a.g.e., s. 102, 103. 
30 Enver Ziya Karal, Osmanlı Tarihi Islahat Fermanı Devri (1856-1861), Cilt VI, Türk Tarih Kurumu 

Yayınları, Ankara, 2007, s. 1-5. 



11 

 

Bu esaslar, Islahat Fermanı’nın büyük oranda gayrimüslim tebaaya yönelik 

haklar barındırdığını gösteriyordu.31 Tanzimat Fermanı’nda vurgulanan eşitlik ilkesi 

Islahat Fermanı ile birlikte niteliğini kaybetmişti. Gayrimüslimlere tanınan 

ayrıcalıklar, Müslüman tebaanın bir adım geride kalmasına neden oldu ve devlet 

politikasını tersine çevirdi.32 Dolayısıyla Osmanlı sınırları içerisinde o zamana değin 

hâkim millet konumunda olan Müslümanlar, devlet nazarında kendilerini değersiz 

hissettiler. 

Islahat Fermanı, Tanzimat Fermanı gibi büyük bir muhalefeti beraberinde 

getirdi. Ferman, devlet adamları arasında yapılan dedikoduların odak noktası haline 

dönüşmüştü. Fermana eleştiri ile yaklaşanlardan birisi Tanzimat Fermanı’nı kaleme 

alan Mustafa Reşit Paşa idi. Mustafa Reşit Paşa, ıslahat fikrini savunmuş ve bu yolda 

uzun yıllar çaba sarf etmiş olmasına rağmen Islahat Fermanı’na karşı çıktı. 

Gayrimüslim tebaa için söz konusu olan hakların verilmesinde devletin aceleci 

davrandığını söyleyerek bunun zamana yayılarak yapılması ve yabancı devletlerin 

müdahalesinden uzak olması gerektiğini belirtti. Ayrıca Islahat Fermanı’nın Kırım 

Savaşı sonucunda imzalanan Paris Barış Antlaşması’nda zikredilmesinin siyasi açıdan 

doğru olmadığına dikkat çekti. Gayrimüslimlere verilen haklar sonucunda Müslüman 

tebaanın devlete karşı ayaklanmasından da kaygı duyuyordu. Mustafa Reşit Paşa, o 

zamanlarda hükümette herhangi bir makam sahibi olmamasına karşın halkın gözünde 

var olan itibarını devam ettirmekte idi. Dolayısıyla Islahat Fermanı hakkında yaptığı 

eleştiriler, devlet içerisinde bir yayılma göstererek geniş bir etki alanının ortaya 

çıkmasına neden oldu. Hükümette Mustafa Reşit Paşa ile hemfikir olan devlet 

çalışanları da mevcuttu. Bu durum yönetim kadrosu arasında bir paniğe neden 

olmuştu.33 

Islahat Fermanı’na en büyük tepki Müslüman halktan geldi. Fermanın ilanına 

kadar gayrimüslimlere can, mal güvenliği ve vicdan hürriyeti verilmişti. Bunun 

dışında geleneklerine uygun olarak işlerini idare etme hakkı da tanınmıştı. Fermanın 

ilanı ile birlikte idari, askeri ve adli alanda Müslüman ve gayrimüslim kesim arasında 

var olan temel farklar tamamen ortadan kalkmış oldu.34 Uzun yıllar boyunca devlete 

hizmet etmek amacı ile askerlik görevini üstlenen Müslümanlar, siyasi alanda eşit 

 
31 Eryılmaz, a.g.e., s. 143. 
32 Mardin, a.g.e., s. 16. 
33 Karal, a.g.e., Cilt VI, s. 7, 8. 
34 Karal, a.g.e., Cilt VI, s. 8, 9. 



12 

 

olmayı kabul etmediler. Devlet içerisinde çeşitli görevlerde yer almaları ve askerlik 

görevi dahilinde savaşlara katılmaları Müslüman halkın esnaflık ve zanaatkarlık 

işlerinden uzak kalmalarına neden olmuştu. Osmanlı tebaasında ekonomik açıdan 

gayrimüslim halkın üstünlüğü söz konusu idi. Ayrıca ticaret ve sanat ile yakından 

ilgilenmeleri gelişim göstermelerine imkân vermişti. Dolayısıyla gayrimüslimlere 

tanınan yeni haklar, Müslümanların Islahat Fermanı’na karşı çıkmasına yol açarak 

hoşnutsuzluk ile sonuçlandı.35 

Tüm Osmanlı tebaasının eşit haklara sahip olması için teminat veren Islahat 

Fermanı’nın, gayrimüslimleri memnun etmesi bekleniyordu. Fakat beklenildiği gibi 

olmadı. Aksine gayrimüslimler içerisinde de bir memnuniyetsizlik durumu hâkim idi. 

Gayrimüslim halk üzerinde yönetim yetkisi bulunan cemaat liderleri ve papazlar, 

fermanı hiç iyi karşılamadılar. Yetkilerinin sınırlandırılması ve devlet elinin sürekli 

üzerlerinde olması, onlar açısından endişe verici idi. Tebaa üzerinde var olan 

otoriteleri sayesinde görevlerini kötüye kullanarak gayrimüslimlerden para tahsis 

ediyorlardı. Fermanın uygulanması, yaptıkları usulsüzlüğe engel olarak zenginlik 

içinde yaşama düşüncelerinin imkânsız bir hâl alması anlamına geliyordu. Ayrıca 

önceden sahip oldukları ayrıcalıkların, eşitlik ilkesi doğrultusunda yok olması onlar 

için kötü bir vaziyetin habercisi idi. Cemaat liderleri ve papazlar haricinde 

gayrimüslim halk da Islahat Fermanı’nı hoş karşılamadı. Bunun nedeni ise fermanın, 

askerlik hizmetini gayrimüslimler için zorunlu kılmasından kaynaklanıyordu. 

Geçimlerini sağladıkları iş kolları gayrimüslimler için konforlu bir hayat sunmakta idi. 

Dört yıllık askerlik hizmetinin onları meşgul ederek işlerinden alıkoyacağını tahmin 

etmişlerdi. Bu nedenle Islahat Fermanı, gayrimüslim halk tarafından olumsuz bir geri 

dönüş ile karşılandı.36 

Tanzimat Fermanı ile benzer olarak Islahat Fermanı’nın uygulama aşamasında 

da çeşitli zorluklar ile karşılaşıldı. Ferman dahilinde Müslümanlar ile eşit haklara sahip 

olan gayrimüslimlere dini yapı inşa etme izni verilmesi, Müslüman tebaa arasında 

devlet saygınlığının yok olmasını beraberinde getirdi. Gayrimüslim halk her ne kadar 

askerlik hususunda fermana karşı olumlu bir yaklaşım sergilememiş olsa da zamanla 

fermanın kendilerine verdiği ayrıcalıkları kavradılar ve fermana sahip çıktılar. Bu 

durum, Müslüman halkın tavrını daha da arttırarak Islahat Fermanı’nın uygulanmasını 

 
35 Eryılmaz, a.g.e., s. 143-145. 
36 Karal, a.g.e., Cilt VI, s. 10, 11. 



13 

 

güçleştirdi. Müslümanların bu tutumu halk ile sınırlı kalmadı. Devlette görev alan 

memurlar arasında medreselerde eğitimini tamamlayan ve muhafazakâr kesime 

mensup olan kişiler yer alıyordu. Bu kişiler, yetiştikleri çevre itibariyle 

gayrimüslimlere verilen hakları uygun görmüyorlardı. Avrupa’da eğitimini 

tamamlamış olanlar ise milli duygularla hareket ederek yabancı devletlerin, ferman 

vasıtasıyla Osmanlı’ya karışmalarına tepki gösterdiler. Dolayısıyla Islahat Fermanı’nı 

uygulamak için görevlendirilmiş bir memur kadrosunun varlığı söz konusu değildi.37 

Osmanlı Devleti’nde teokrasiye dayalı bir yönetim şeklinin devam etmesi 

Islahat Fermanı’nın uygulanmasında karşı karşıya kalınan bir başka güçlüğü teşkil 

ediyordu. Devlet idaresinde Müslümanların hâkim konumda yer alması açısından 

Islahat Fermanı’nın uygulanması, var olan düzeni alt üst etmek anlamına geliyordu. 

Fermanın, Fransız devriminin getirmiş olduğu birtakım ilkeleri içinde barındırması 

bunun açık bir kanıtıydı. Asırlardır devam eden teokratik yapıyı değiştirmek, 

halledilmesi oldukça zor ve zaman alacak bir sorunu ortaya çıkardı. Islahat 

Fermanı’nın uygulanmasını isteyen devlet adamlarının sayıca az olması, mevcut 

sorunun giderilmesinde devletin yetersiz kalacağını gösteriyordu. Ayrıca devamlı 

olarak ilerleme kaydeden yabancı devletler karşısında bu fikri hayata geçirmek epeyce 

güçtü. Fransız İhtilali’nin getirdiği yeni ilkeler, Avrupa devletleri içerisinde var olan 

düzenin değişmesine yol açmıştı. Avrupa devletlerinde görülen isyan hareketleri, milli 

duyguların açığa çıkmasına ve yeni fikirlerin yayılmasına imkân verdi. Fransız İhtilali, 

krallıkların parçalanarak yeni devletlerin kurulmasına neden oldu ve halkın birtakım 

siyasi haklara sahip olmasını sağladı. Aynı dönemde İngiltere’de başlayan endüstri 

inkılabı, İngiltere ile beraber diğer Avrupa devletlerinde de etkisini gösterdi. Yaşanan 

bu gelişmeler, Osmanlı Devleti’nde yaşayan gayrimüslimlerin de dikkatini çekmişti. 

Bağımsızlıklarını elde etme düşüncesi ile hareket eden gayrimüslimler, devleti müşkül 

durumda bıraktı. Endüstri alanında gelişen ve varlıkları artan Avrupa devletleri, 

sömürgecilik faaliyetlerine girişerek yeni yerler elde etme düşüncesine kapılmışlardı. 

Bu durum devlet için bir tehlike arz ediyordu.38 Osmanlı Devleti’nin içinde bulunduğu 

zorlayıcı süreç, Islahat Fermanı’nı da yanına katarak içinden çıkılmaz bir hâl aldı. 

Fermanın uygulanmasında içte karşılaşılan sorunlar haricinde dış etkilerin varlığı da 

söz konusu idi. 

 
37 Eren, a.g.e., s. 108. 
38 Karal, a.g.e., Cilt VI, s. 12, 13. 



14 

 

Kırım Savaşı’ndan sonra imzalanan Paris Antlaşması ile birlikte bir barış 

sağlanmıştı. Fakat bu Osmanlı Devleti’nde ıslahat çalışmalarının devamlılık 

göstermesine yetmemişti. Hükümete karşı var olan isyanların yanında Avrupa 

devletlerinin çıkan isyanları bastırmak ve ıslahat hareketlerini düzenlemek 

gerekçesiyle Osmanlı’nın iç işlerine karışmaları, sükûnet ortamının oluşmasını 

engelliyordu. Osmanlı toprakları Avrupa devletleri için çıkar çatışmalarını yürüttükleri 

bir alan haline gelmişti.39 Paris Antlaşması’nı imzalayan Avrupa devletleri, Islahat 

Fermanı’nı bir araç haline dönüştürerek Osmanlı sınırları içinde yaşayan 

gayrimüslimler üzerinde hak iddia etmeye başladılar. Islahat Fermanı’nın gereklerini 

yerine getirme bahanesini ileri sürerek hareket ediyorlardı. Gerçek istekleri ise 

Osmanlı toprakları üzerine kurdukları planları hayata geçirmekti. Bu doğrultuda 

ilerleyerek Osmanlı Devleti üzerinde baskı kuran devletler Rusya, İngiltere, Fransa ve 

Avusturya idi. Bu devletlerin kimi zaman tek başlarına kimi zaman ise birlik olmuş 

vaziyette devlete müdahale girişiminde bulundukları görülüyordu.40 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
39 Eren, a.g.e., s. 110. 
40 Karal, a.g.e., Cilt VI, s. 14, 15. 



15 

 

II. BÖLÜM: YENİ OSMANLI HAREKETİ 

A. YENİ OSMANLI HAREKETİ’NİN DOĞUŞU 

1. Kuleli Vakası  

Sultan Abdülmecit döneminin son yıllarında mevcut yönetime karşı bir 

memnuniyetsizliğin ortaya çıktığı görülüyordu. Bu dönemde uygulanan ıslahat 

hareketleri yönetimin umduğu sonucu vermemekle beraber devleti ekonomik açıdan 

bir çıkmazın içine sürüklemişti. Maddi gelirlerindeki azalma ile meşgul olan halk, 

devletin içinde bulunduğu zor durum ile alakadar değildi. Ancak Kırım Savaşı’nı 

izleyen süreç ekonominin hızlı bir düşüş yaşamasına ve maliye sistemindeki 

bozulmaya neden oldu.41 Çözüm olarak dış borçlanma yolunu seçen Osmanlı Devleti 

Avrupa’dan ilk kez 1854 yılında almış olup bunu 1855, 1858 ve 1860 yıllarında aldığı 

borçlar ile devam ettirdi. Alınan borçlar ekonomi alanında bir düzenleme amacına 

uygun olarak kullanılmak yerine savaş, isyan, silah, saray yapımı ve maaş ödemeleri 

gibi giderler için harcandı. Bu durumun bilincinde olan alacaklıların borç vermek için 

zor koşullar öne sürmeleri, sarayda devam eden israf ve eğlence düşkünlüğünü 

engelleyemedi. Tanzimat paşalarının israfı durdurmak adına gösterdiği çabalar 

yetkilerini kaybetme korkusundan dolayı kesintiye uğradı. Osmanlı sınırları içine 

giren alafranga yaşam tarzı git gide etkisini arttırmakta idi. 42 Hükümete karşı 

eleştiriler çoğalmış, padişahın zaman kazanmak için sık sık yaptığı sadrazam 

değişiklikleri işe yaramamıştı. Osmanlı Devleti’nin bu vaziyeti Kuleli Vakası’nın 

ortaya çıkmasına neden oldu.43 

Fedailer Cemiyeti adıyla bilinen grubun başlattığı Kuleli Vakası, hükümete 

karşı yapılan bir darbe girişimi olmakla beraber amacı noktasında akla gelen ilk 

düşünce padişahı tahttan indirmeye yönelik olduğu idi.44 Kırım Savaşı devam ederken 

Osmanlı Devleti’nde Sultan Abdülmecit’i tahttan indirmek için bir darbenin 

gerçekleşeceği havadisi yayıldı. Şehzade Abdülaziz ve idareden hoşnut olmayan 

ulema üyeleri ile bağlantısı olduğu öne sürülen Mehmet Ali Paşa, bu yüzden padişahın 

 
41 Karal, a.g.e., Cilt VI, s. 95. 
42 Sina Akşin, “Siyasal Tarih (1789-1908)”, Türkiye Tarihi 3 Osmanlı Devleti 1600-1908, Cem 

Yayınevi, Ankara, 1988, s. 132. 
43 Karal, a.g.e., Cilt VI, s. 95. 
44 Florian Riedler, Osmanlı İmparatorluğu’nda Muhalefet ve Meşruiyet, Çev. Azize F. Çakır, Picus 

Yayıncılık, İstanbul, 2012, s. 29. 



16 

 

güvenini kaybetmiş ve Kastamonu’ya sürgün edilmişti. Kırım Savaşı’nın yarattığı etki 

Sultan Abdülmecit’in kötüye giden sağlığı da göz önüne alındığında padişah 

otoritesinin zayıflamasına yol açtı. Söz konusu durumu İngiliz, Fransız ve Avusturya 

büyükelçileri de fark etmiş olup çözüm önerilerinin padişah değişikliğinden yana 

olduğu görülmekteydi.45 

Fedailer Cemiyeti adını taşıyan gizli cemiyetin varlığının hükümet tarafından 

anlaşılması noktasında önem arz eden Kuleli Vakası, tutuklanan üyelerin Kuleli 

Kışlası’nda sorguya çekilmesinden dolayı bu isim ile anılıyordu. Cemiyetin kurucuları 

olarak bilinen kişiler Şeyh Ahmet, Ferik Çerkez Hüseyin Daim Paşa, Arnavut Cafer 

Dem Paşa, Binbaşı Rasim Bey ve Arif Bey idi.46 

Fedailer Cemiyeti’nin kurucularından Şeyh Ahmet’in verdiği ifadeden Islahat 

Fermanı’na karşı çıktığı anlaşılıyordu. Söylediğine göre Islahat Fermanı 

yayımlandığında Şeyh Ahmet Kırım Savaşı’nın sürdürüldüğü cephede görev 

halindeydi.47 Müritlerinden oluşan bir grupla savaşa dahile olan şeyhin Osmanlı 

ordusuna fayda sağlamak için çaba sarfettiği görülmekte idi. Savaşta tanıştığı kişiler 

vasıtasıyla çevresinin genişlemesi Şeyh Ahmet’in sözüne itimat edilen biri haline 

dönüşmesine neden oldu.48 Şeyh Ahmet gayrimüslimlere verilen hak ve 

ayrıcalıklardan dolayı Islahat Fermanı’nı kabul etmemiş ve hükümete olan tavrını 

değişmişti. Nakşibendi tarikatının Hamidi koluna bağlı olan ve Kuleli Vakası’nda lider 

konumunda yer alan Şeyh Ahmet, Islahat Fermanı’ndan duyduğu memnuniyetsizliği 

Kırım Savaşı’nda tanıştığı Ferik Çerkez Hüseyin Daim Paşa ile paylaştı. Kırım 

Savaşı’nın ardından görüşmeye devam eden iki isim çoğunlukla Hüseyin Daim 

Paşa’nın konağında ara ara ise Şeyh Ahmet’in müderris olarak görev aldığı Beyazid 

Medresesi’nde bir araya geldi. Fedailer Cemiyeti’nin teşekkül etmesinde Şeyh Ahmet 

ve Hüseyin Daim Paşa’nın bahsi geçen görüşmelerinin etkisi yadsınamazdı.49  

Hüseyin Daim Paşa ile ortak fikirlere sahip olan Şeyh Ahmet’in ilk hedefi 

cemiyete yeni üyeler dahil etmekti. Fedailer Cemiyeti’nin Şeyh Ahmet ve Hüseyin 

 
45 Riedler, a.g.e., s. 32. 
46 Karal, a.g.e., Cilt VI, s. 95. 
47 Halil İbrahim Çelik, “Bürokratik Darbe Geleneğinin Kökenleri (Kuleli Vakası ve 1876 Darbesi)”, 

Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi Darbeler Tarihi Özel Sayısı I, (2)2, 2016, 

s. 31. 
48 Muharrem Varol, “Kahramanlıktan Kalebendliğe: Kuleli Vak’asının Baş Aktörü Süleymaniyeli Şeyh 

Ahmed’e Dair Bilinmeyenler”, Tasavvuf İlmî ve Akademik Araştırma Dergisi, (16)35, 2015, s. 100. 
49 Çelik, a.g.m., s. 31, 32. 



17 

 

Daim Paşa dışında ilk üyeleri olan Arnavut Cafer Dem Paşa, Binbaşı Rasim Bey ve 

Arif Bey Hüseyin Daim Paşa’nın konağında yemin edip cemiyete girdikten sonra 

cemiyet gerçek kimliğine kavuşmuş oldu. Adı geçen cemiyet üyelerinin bir araya 

gelmesinin ardından yeni üyeler bulmak için harekete geçildi. Bürokrasi ve halk ile 

iletişime geçmenin yanı sıra ulema sınıfı ile iyi ilişkiler içinde olmaya özen gösterildi. 

Cemiyet üyelerinin yürüttüğü faaliyetler gizlilik esası çerçevesinde devam ettirilmekte 

idi.50 

Cemiyete girmek için birtakım şartların sağlanması gerekliydi. Bunlar: 

Cemiyet amacına uygun çalışmalar sürdürmek, sır saklamak ve buna dair yemin içeren 

bir belgeyi imzalayıp mühürlemekti. Cemiyetin kurucu üyeleri kendilerine taraftar 

bulmak için şeriatı savunduklarını propaganda çalışmaları aracılığıyla 

gösteriyorlardı.51  

Ulema sınıfı ile görüşen Şeyh Ahmet’in gündeme getirdiği konular 

uygulanmayan şeriat ve israf boyutuna ulaşan saray harcamalarıydı. Hükümet bu 

hususlar üzerinden eleştiriye tabi tutuluyordu. Şeriat konusunda Şeyh Ahmet gibi 

duyarlı davranan Hüseyin Daim Paşa, gerekli bilgileri cemiyet üyeleri sayesinde 

öğreniyordu.52 

Bir plana bağlı kalınarak gerçekleştirilen Kuleli Vakası, hazırlandıktan sonra 

Hüseyin Daim Paşa’nın isteğiyle yazıya geçirilen ve birtakım tedbirlerin alındığı bir 

listeye göre kurgulanmıştı. Darbe girişiminden istenilen başarının elde edilmesi 

halinde köprüler kapatılacak, vapurlara yolcu alımı durdurulacak ve telgraf hatları 

tahrip edilecekti. Darbe planının gece saatlerinde uygulanmasını doğru bulan Şeyh 

Ahmet, söz konusu gecede iletişim kurmak için Boğaz’da maytap yakılması ve 

cemiyet üyelerinin minarelerde gözetmen olarak bulundurulması fikirlerini öne 

sürdü.53 

Hüseyin Daim Paşa’nın Rumeli’ye gitmesinin ardından ertelenen darbe planı 

için kalabalık bir kitleye ihtiyaç duyuluyordu. Cemiyet üyelerinden Çerkez Şuayib 

hedeflenen üye sayısına ulaşmak için Çerkezler ile iletişime geçerek onlardan yardım 

istedi. Umulan sayıda geri dönüşün alınamaması Çerkez Şuayib’in bu girişimini 

 
50 Cem Düzen, Kuleli Vak’ası, Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, Edirne, 2015, s. 36. 
51 Karal, a.g.e., Cilt VI, s. 95, 96. 
52 Düzen, a.g.t., s. 58, 59. 
53 Çelik, a.g.m., s. 34. 



18 

 

başarısız kıldı. Çerkezlerden destek göremeyen Çerkez Şuayib, Hüseyin Daim 

Paşa’nın Rumeli’ye gidişiyle birlikte darbe planına kayıtsız kalan Şeyh Ahmet ile aynı 

tutumu sergiledi. Bir süre devam eden bu kayıtsızlık hali Şeyh Ahmet ve Çerkez 

Şuayib’in darbe planına bağlı kalmalarına mâni olmadı.54 

Hüseyin Daim Paşa Rumeli’ye gittikten sonra cemiyete alınacak üyelerin 

devlette görevli yüksek mevki sahibi olmasına dikkat edildi. Bu konuyla ilgilenen kişi 

cemiyet üyelerinden Arif Bey idi. Hüseyin Daim Paşa’nın gidişi bir eksiklik yaratmış 

olup tamamlanmak isteniyordu. Bu doğrultuda Arif Bey, üyeliğe uygun görülen ve 

mirliva olarak görev yapan Hüseyin Paşa ile bir araya gelerek onu cemiyet ile alakalı 

bilgilendirdi. Bunun yanı sıra cemiyetin diğer kurucu üyeleri ile görüşmesini sağlamak 

amacıyla bir gün tayin etti. Hüseyin Paşa’nın tayin edilen günde görüşmeye gelmemesi 

Şeyh Ahmet, Cafer Dem Paşa, Binbaşı Rasim Bey ve Arif Bey’den oluşan grubun 

uzun bekleyişini neticesiz bıraktı ve görüşme iptal edildi. Hüseyin Paşa’nın gelmeyişi 

Şeyh Ahmet’te bir kuşku uyandırdı. Aralarında güven duygusu oluşmamasına rağmen 

Arif Bey’in Hüseyin Paşa’yı cemiyet hakkında bilgilendirmesi Şeyh Ahmet için endişe 

verici bir vaziyete dönüştü. Tam aksine Arif Bey Hüseyin Paşa’dan emin 

gözüküyordu. Şeyh Ahmet’in kuşkularında haklı olduğu kısa bir süre sonra 

anlaşılacaktı.55 

Mirliva Hasan Paşa’ya cemiyete girmesi için sunulan teklif, gizli olarak 

faaliyet gösteren Fedailer Cemiyeti’nin açığa çıkmasına neden oldu. Mirliva Hasan 

Paşa’nın hükümete haber vermesinin ardından Kuleli Kışlası’na kapatılan ve bir 

komisyon tarafından sorguya çekilen cemiyet üyelerine Vükela Heyeti’nce uygun 

görülen cezalar verildi.56 

Cemiyetin kurucuları Şeyh Ahmet, Hüseyin Daim Paşa, Cafer Dem Paşa, 

Binbaşı Rasim Bey ve Arif Bey’e idam cezası verilirken diğer cemiyet üyeleri kürek, 

kalebentlik ve sürgün cezalarına çarptırıldı. Cemiyetin kurucu kadrosu için uygun 

görülen idam cezası padişah Abdülmecit’in emriyle müebbet hapis cezasına çevrildi.57  

 
54 Çelik, a.g.m., s. 35. 
55 Cem Düzen, “Tanzimat Dönemine Karşı Bir Suikast Teşebbüsü: Kuleli Vak’ası”, Trakya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, (19)1, 2017, s. 122. 
56 Karal, a.g.e., Cilt VI, s. 96. 
57 Zekeriya Türkmen, “Kuleli Vak’ası”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Cilt 26, Ankara, 

2002, s. 356, 357. 



19 

 

Darbe planının Sultan Abdülmecit’e karşı yapıldığı iddiası, sorguya çekilen 

cemiyet üyelerinden Şeyh Ahmet ve Hüseyin Daim Paşa tarafından inkâr edilirken 

diğer cemiyet üyelerinin verdikleri ifadelerde bu iddiayı kabul ettikleri görülüyordu.58 

Sorgusu yapıldıktan sonra Kuleli Kışlası’na gitmek üzere yola çıkarılan Cafer 

Dem Paşa, bulunduğu kayıktan atlayıp intihar etti. Kuleli Vakası’nda suçlu bulunan 

kişilerden Osmanlı ordusunda görev halinde olanlar da mevcut idi. Bu kişiler, 

görevlerinden uzaklaştırılarak hapis ve sürgün ile cezalandırıldı. Sürgün cezasına 

mahkûm edilenlerden Limni ve Rodos Adası’na gönderilen kişiler de vardı.59 

Kuleli Vakası’nın ortaya çıkmasının ardından hükümet, halkı haberdar etmek 

amacıyla olayı, gazete aracılığıyla yayımlanan bir beyanname ile duyurmuştu. Bu 

beyannamede olay hakkında ayrıntıya yer verilmeyip gizlilik esasına bağlı kalındı. Bu 

yüzden halk, konu ile ilgili yeterli bilgiye sahip değildi. Gazetede yayımlanan 

beyannamede yalnızca düzeni bozmayı amaç edinen bazı kimselerin bunu 

gerçekleştirmek için bir cemiyet kurmak istedikleri bilgisi mevcut idi.60 

Kuleli Vakası, hizmet ettiği amaç noktasında değerlendirildiğinde Sultan 

Abdülmecit idaresinden hoşnut olmayan Fedailer Cemiyeti’nin padişahın şahsına 

yönelik planlandıkları bir darbe girişimi idi.61 Cemiyet üyelerinin arzu ettikleri 

anayasal rejimin var olduğu bir idareden ziyade şeriat hükümlerine uygun olarak 

şekillenen bir idare şekli ve Osmanlı birliğinin temin edilmesiydi.62 

Kuleli Vakası başarılı bir sonuca ulaşamamasına rağmen batılılaşma 

hareketlerine karşı gösterilen ilk tepki olması açısından dikkat çekici idi.63 Fedailer 

Cemiyeti üyelerinin rol oynadığı fakat istedikleri amaca ulaşamadıkları bu olay, ileride 

ortaya çıkacak olan Yeni Osmanlılar Hareketi’ne yol gösteren bir kılavuz niteliği 

taşıyordu.64 

Yeni Osmanlı Hareketi içinde yer alan Şinasi’nin bu cemiyet ile bir 

bağlantısının olduğu varsayımı, dikkat çekici bir nokta idi.65 Ebuzziya Tevfik, Kuleli 

 
58 Yasin Yılmaz, “Osmanlı’da Sebebi Meçhul Olan Kuleli Vakası’nın Tarihi Arka Planı Hakkında Bazı 

Mülahazalar”, Turkish Studies, (12)16, s. 523. 
59 Türkmen, a.g.m., s. 357. 
60 Yılmaz, a.g.m., s. 519. 
61 Yazıcı, a.g.e., s. 46. 
62 Niyazi Berkes, Türkiye’de Çağdaşlaşma, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 2012, s. 274, 275. 
63 Riedler, a.g.e., s. 29. 
64 Ahmet Bedevi Kuran, İnkılap Tarihimiz ve Jön Türkler, Kaynak Yayınları, İstanbul, 2000, s. 19. 
65 Kuran, a.g.e., s. 20. 



20 

 

Vakası sanıkları arasında Şinasi’nin de olduğunu öne sürmüştü. Bu iddiayı doğrulayan 

herhangi bir kanıt bulunmayıp yargılanan iki kişinin Şinasi’nin bir dönem çalıştığı 

Tophane’den tanıdıkları olması Ebuzziya Tevfik’in iddiasını güçlendirir nitelikteydi. 

Ayrıca gizli cemiyet üyelerinin çoğunun Tophane ve Bahriye’de çalışmış olması 

önemli bir detayı ortaya çıkarıyordu.66 

Yeni Osmanlı Hareketi’nin bir diğer önemli şahsiyeti olan Namık Kemal’in 

Magosa’ya sürgüne gönderildiği yıllarda Şeyh Ahmet’in de burada sürgün hayatının 

devam ettiği ve bu iki ismin bir araya geldikleri bilinmekteydi. Aynı ortamı paylaşan 

Şeyh Ahmet ve Namık Kemal, yan yana oldukları süre zarfında çeşitli konularda sahip 

oldukları düşünceleri birbirlerine aktarmışlardı. Böylelikle her ikisi de karşı tarafın 

görüşlerinden faydalanma imkânı elde etmişti. Hatta Namık Kemal bazı zamanlar, 

kaleme aldığı şiirleri Şeyh Ahmet’e göstermiş, söz konusu şiirlerle alakalı onun 

yorumlarına başvurmuştu. Namık Kemal’in Ebuzziya Tevfik ve Mithat Paşa’ya 

gönderdiği mektuplardan Şeyh Ahmet’e karşı saygı ve hayranlık duyduğu 

anlaşılıyordu.67 

2. Yeni Osmanlı Hareketi’nin Temeli: İttifak-ı Hamiyet Cemiyeti 

Belgrad Ormanı’nda yapılan piknikte bir araya gelen altı gencin ortak sorunu, 

Osmanlı hükümetince uygulanan politikalardı. Felaket olarak nitelendirdikleri vaziyet, 

bu gençlerin yeni bir hareketi başlatmalarına neden oldu. Onları kaygılandıran, 

devletin bir yok oluşa doğru yürümesi düşüncesinde yatıyordu. Bu durumdan mesul 

tuttukları kişiler ise Âli Paşa ve Fuat Paşa idi. Sadrazamlık ve hariciye nazırlığı 

görevlerinde yer alan ve zaman zaman birbirlerinin yerine geçen Âli Paşa ve Fuat Paşa, 

devlet politikalarını meydana getirirken birlikte hareket ediyorlardı. Devlette görev 

alacak bakanların atamalarının yapılması, onlara verilen özel bir hak haline gelmişti. 

Yönetimde şahsiliğin ön planda olması ve istenmeyen politikaların varlığı, Âli Paşa ve 

Fuat Paşa’nın gençler nazarında suçlu devlet adamları haline dönüşmelerine neden 

oldu.68 

Söz konusu pikniğin yapıldığı gün İttifak-ı Hamiyet adını taşıyan bir cemiyetin 

kurulmasına kanaat getirildi. İttifak-ı Hamiyet, kuruluşu itibariyle gizli bir cemiyetti. 

Tertip edilen toplantılar farklı mekânlarda yapılıyor ve üye sayısının gittikçe arttığı 

 
66 Berkes, a.g.e., s. 273. 
67 Varol, a.g.m., s. 124, 125. 
68 Şerif Mardin, Yeni Osmanlı Düşüncesinin Doğuşu, İletişim Yayınları, İstanbul, 1996, s. 17-19. 



21 

 

görülüyordu. Kuruluş için yapılan ilk toplantıda yer alan isimler şunlardı: Namık 

Kemal, Kayazâde Reşat, Menâpirzâde Nuri, Sağır Ahmet, Beyzade Mehmet, Refik 

Bey ve Ayetullah Bey.69 Bu gençler varlık sahibi ailelerden gelmekle beraber içlerinde 

paşa çocuğu olanlar da mevcuttu. Gençler arasından Mehmet Bey, Paris’te eğitim 

almıştı. Bu vesileyle Avrupa’da gördüğü fikir hareketlerine hâkim duruma gelmişti. 

Grubun diğer üyeleri de yabancı dil bilen ve yeni fikirlerden haberdar kişilerdi. 

Cemiyetin programı meşrutiyet idaresini yürürlüğe koymak üzerine kuruluydu. 

Cemiyetin kuruluşunu izleyen yıllar içerisinde üye sayısının 245’e yükselmesi 

cemiyetin elde ettiği başarıyı ortaya koyuyordu.70  

Ayetullah Bey, toplantıya gelirken beraberinde iki kitap getirmişti. Bu kitaplar 

Carbonari adıyla bilinen teşkilattan bahsediyordu. İttifak-ı Hamiyet cemiyetinin 

örgütlenmesinde Carbonari Teşkilatı örnek alınmıştı.71 İtalya’da ortaya çıkmış bir 

teşkilat olan Carbonari, Fransız İhtilali’nin yaydığı yeni fikirlerinin tesiri altında 

faaliyetlerine yön vermişti. Devlet otoritesine karşı çıkarak milliyetçilik esaslarına 

uygun, halkın söz sahibi olduğu bir yönetimin doğuşu için çalışıyordu. Carbonari 

Teşkilatı, devletin silahlı güçlerine karşı gelemeyip verdiği mücadele başarılı 

olmamasına rağmen kahraman olarak ilan edilmişti.72 

İttifak-ı Hamiyet Cemiyeti 1865’te kuruldu. 1865’ten 1867’ye kadar olan 

dönem, cemiyetin genç üyelerinin başlattığı hareket ile benzerlik gösteren akımların 

var olduğu bir zaman dilimini kapsıyordu. Bu dönem içerisinde İttifak-ı Hamiyet 

Cemiyeti’nin kaderini belirleyen iki önemli olay meydana geldi. Bunlardan ilki Girit 

İsyanı idi. İkincisi ise Mustafa Fazıl Paşa’nın Sultan Abdülaziz’e hitaben bir mektup 

yazıp göndermesiydi.73 

1866 yılında baş gösteren Girit İsyanı’nın bastırılması hususunda devlet, 

kaygılı bir hale büründü. İsyan, Osmanlı Devleti’ni uzunca bir süre oyaladı. Girit’e 

gönderilen birlikler yetersiz kalmıştı. Bu durum Âli Paşa’yı Girit’e gitme 

mecburiyetinde bıraktı. İsyanın bu denli uzun sürmesi ve devletin isyan karşısında 

istenen yeterliliği gösterememesi, devlete karşı yapılan eleştirilerin çoğalmasına neden 

 
69 Yazıcı, a.g.e., s. 60. 
70 Enver Ziya Karal, Osmanlı Tarihi Islahat Fermanı Devri (1861-1876), Cilt VII, Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, Ankara, 2003, s. 302. 
71 Mardin, a.g.e., s. 29. 
72 Berkes, a.g.e., s. 276. 
73 Mardin, a.g.e., s. 32. 



22 

 

oldu. Girit Adası, Osmanlı halkı için manevi açıdan önemli bir yere sahipti. Adanın 

elden çıkması, büyük bir yıkımın habercisi gözüküyordu.74 

Mısır valisi İsmail Paşa’nın kardeşi olan Mustafa Fazıl Paşa’nın Paris’ten 

Sultan Abdülaziz’e yolladığı mektupta, meşrutiyete dayalı yeni bir yönetimin 

kurulmasından bahsediliyordu. Devletin kurtuluşu için bazı ıslahatların zaruri olduğu 

ve devlet adamlarının bu konuda gereken niteliğe sahip olmadıkları ifade edilmişti.75 

1867 yılında kaleme alınan mektup, var olan yönetimin içine karışan kötülüklerin 

ancak meşrutiyet yönetimi ile yok olacağını bildiriyordu. Söz konusu kötülükler 

zaman geçtikçe bozulan ahlak düzeni, yabancı devletlerin milliyetçi isyanlara 

müdahalesi ile ortaya çıkan kargaşa, korumasız ve baskı altında olan Müslüman halk 

ve denetimsiz bir yönetim idi. Meşrutiyet yönetimi ile birlikte Müslüman ve 

gayrimüslim halk arasındaki ayrımın ortadan kalkacağı, bu sayede yabancı devletlerin 

Osmanlı’nın iç işlerine karışamayacağı mektupta açıklananlar arasındaydı. Mustafa 

Fazıl Paşa’nın gönderdiği bu mektup, memlekette ilgi çeken ve çeşitli tartışmalara yol 

açan bir belge haline dönüştü.76 

Gizli olarak kurulan İttifak-ı Hamiyet Cemiyeti’nin açığa çıkması, cemiyet 

üyelerinin Veliefendi Çayırı’nda yaptıkları toplantı sonrasında Ayetullah Bey’in 

cemiyeti devlete ihbarı ile gerçekleşti.77 Haber, Ayetullah Bey’in babası Suphi Bey 

aracılığıyla Âli Paşa’ya ulaştı.78 Ayetullah Bey’in cemiyeti ihbar etmesinin nedeni 

cemiyet üyelerinden Mehmet Bey’in şiddet kullanarak hükümete isteklerini 

kabullendirmek istemesinden kaynaklı idi.79 İttifak-ı Hamiyet Cemiyeti adıyla ortaya 

çıkmış olan Yeni Osmanlı Cemiyeti’nin son şeklini alması cemiyet üyelerinden Sağır 

Ahmet Bey’in yalısında yapılan gizli görüşme ile gerçekleşti. Yeni Osmanlıların 

buluşmak için Ayasofya’yı seçtikleri bir başka toplantı hakkında duyum alan devlet, 

emniyet güçlerini devreye sokarak cemiyet üyelerini yakalamak üzere arama başlattı. 

Sağır Ahmet’in yalısı arama yapılan mekânlar arasındaydı. Takip kararıyla birlikte zor 

duruma düşen cemiyet üyelerinin bu durumdan kurtulmak için buldukları çözüm 

Avrupa’ya kaçmaktı.80 

 
74 Mardin, a.g.e., s. 33, 34. 
75 Hasan Gümüşoğlu, Devlet-i Aliyye’nin Sonbaharı, Ensar Neşriyat, İstanbul, 2014, s. 163, 164. 
76 Karal, a.g.e., Cilt VII, s. 304, 305. 
77 Kuran, a.g.e., s. 21. 
78 Yazıcı, a.g.e., s. 62. 
79 Mardin, a.g.e., s. 54. 
80 Gümüşoğlu, a.g.e., s. 163. 



23 

 

3. Yeni Osmanlıları Bir Araya Getiren Mekânlar 

Yeni Osmanlıların bir araya gelmesinde pay sahibi olan ortak mekânların 

başında paşa ve devlet adamlarına ait konaklar geliyordu. Bu konaklar, Fransız 

İhtilali’nin de etkisiyle özgür ve ulusal düşüncelerin gündem konusu olduğu yerler 

haline dönüşmüştü. Yeni Osmanlıların faaliyetlerinin amacını teşkil eden meşrutiyet 

idaresine yönelik düşünceler, hiçbir çekince duymaksızın buralarda ifade ediliyordu. 

Bu konaklar arasında Yeni Osmanlılar Hareketi bağlamında önem arz eden üç yer 

bulunuyordu. Bunlar Sağır Ahmet’in Yeniköy’deki yalısı, Ahmet Efendi’nin 

Vefa’daki ve Mustafa Fazıl Paşa’nın Paris’teki konakları idi. Sağır Ahmet’in yalısı 

Yeni Osmanlı Cemiyeti’nin oluşumunda payı olan bir mekândı. Ahmet Efendi’nin 

konağından Mustafa Fazıl Paşa’nın Sultan Abdülaziz’e yazdığı mektup, Mustafa Fazıl 

Paşa’nın konağından ise Hürriyet ve Muhbir gazeteleri çıkmıştı. Genç aydınlar için 

okul vazifesi gören Sami Paşa Konağı’nda Abdülhak Hamit Tarhan ve Samipaşazade 

Sezai gibi önemli isimler yetişmişti. Yeni Osmanlı Cemiyeti’nin etkin isimleri olan 

Namık Kemal ve Ali Suavi de bu konakta yetişmekle beraber konağa devamlı olarak 

ziyarette bulunan kişilerdi. Sami Paşa Konağı’nın sahibi İttifak-ı Hamiyet 

Cemiyeti’nin ilk üyelerinden Ayetullah Bey idi.81  

İkinci bir mekân Tercüme Odası idi. Tercüme Odası, II. Mahmut döneminde 

kurulmuş olup 19. yüzyılda faaliyet göstermeye devam eden önemli kurumlar arasında 

yer alıyordu. Tercüme Odası’nda Türkçe dışında herhangi bir dilde kaleme alınmış 

belgelerin çevirisi yapılıyordu. Bu belgeler Osmanlı Devleti’nin yabancı devletler ile 

yürüttüğü işler ile alakalı idi. Tercüme Odası hem devlet işlerinin sürekliliğinin 

sağlanmasında hem de yeni aydınların yetişmesinde rol üstlenen bir kurumdu.82 

Memuriyet hakkının yanında dış politikaya meraklı kişiler için elçiliklere geçiş yapma 

imkânı da sunuyordu.83 Yeni Osmanlı Cemiyeti’nin üyeleri arasında Tercüme 

Odası’nda görev almış kişiler bulunuyordu. Bu kişiler Tercüme Odası’nda çalışırken 

Avrupa dış politikasını tanıma fırsatı elde etmişlerdi.84 Tercüme Odası, dönemin 

bürokratlarından Âli Paşa, Fuat Paşa ve Saffet Paşa gibi isimlerle beraber Yeni 

Osmanlılardan Mehmet Bey, Agâh Efendi, Namık Kemal ve Ziya Paşa’nın da yetiştiği 

 
81 Yazıcı, a.g.e., s. 49, 50. 
82 Dilek Özhan Koçak, “Türk Entelijensiya’sının Filizlendiği Kurum: Tercüme Odası”, Tercüman-ı 

Ahval’in 150. Yılında İstanbul’da Fikir Gazeteciliği Sempozyumu, 2010, s. 41. 
83 Carter V. Findley, Osmanlı İmparatorluğu’nda Bürokratik Reform Babıâli 1789-1922, Çev. 

Ercan Ertürk, Alfa Tarih, İstanbul, 2019, s. 343, 344. 
84 Mardin, a.g.e., s. 19. 



24 

 

ve görev aldığı bir yer olmuştu.85 Namık Kemal 1857-1858 yıllarında henüz 17 

yaşında bir genç iken başkent İstanbul’a geldiğinde Gümrükler Tercüme Odası’nda 

çalışmaya başlamış ardından Bâb-ı Âli Tercüme Odası’na girerek burada göreve 

devam etmişti.86 Ziya Paşa’nın Tercüme Odası’ndaki çalışma hayatı ise Mekteb-i İrfan 

adını taşıyan okuldan mezun olmasının ardından başlamıştı.87 Namık Kemal ile Ziya 

Paşa’yı bir araya getirip tanışmalarına vesile olan mekân Tercüme Odası idi.88  

Yeni Osmanlılar arasında öne çıkan isimlerin bulunduğu mekânlar arasında 

zikredilen bir başka yer mason locaları idi. Avrupa’da öğrenimlerini tamamlamış 

Ermenilerden oluşan bir aydın grubu 1861 yılında İstanbul’da Ser adı verilen bir 

mason locası kurmuştu. Bu mason locasına yüksek sosyeteden birçok Türk katılmıştı. 

Locanın amacı özgürlük fikrinin temel alındığı bir düzen oluşturmaktı. Sultan 

Abdülaziz’in yeğeni olan ve ondan sonra tahta geçmesi beklenen V. Murat’ın veliaht 

olduğu zamanlarda mason olduğu bilinmekte idi. Osmanlı Devleti’nde sadrazamlık 

yapmış kişilerden Fuat Paşa, Mithat Paşa, Ahmet Vefik Paşa, Hayrettin Paşa, İbrahim 

Hakkı Paşa gibi isimlerin söz konusu mason locası ile temas halinde oldukları 

biliniyordu. Yeni Osmanlı Cemiyeti’nin üyeleri arasında Ser Mason Locası ile 

bağlantısı olan isimler ise Şinasi, Namık Kemal ve Ziya Paşa idi. 89 

Konaklar, Tercüme Odası ve mason locaları dışında Yeni Osmanlı Cemiyeti 

üyeleri arasından bazı isimlerin yan yana gelmelerinde etkili olan ve bahsedilmesi 

gereken bir başka başlık Encümen-i Şuara idi. Encümen-i Şuara, mekân olarak 

Hersekli Arif Hikmet Bey’in evinin tercih edildiği ve edebi sohbetlerin yapıldığı bir 

topluluktu. 1861 ve 1862 yılları arasında faaliyet göstermişti. Yeni Osmanlı 

Cemiyeti’nden Namık Kemal, Ziya Paşa ve Mustafa Refik Bey Encümen-i Şuara 

toplantılarına katılan isimlerdi. Her hafta toplanarak şairlerin yazdığı şiirlerin Namık 

Kemal tarafından okunduğu Encümen-i Şuara, şahsi nedenlerden dolayı dağıldı. Ziya 

Paşa’nın Kıbrıs mutasarrıflığına atanması ve Namık Kemal’in Şinasi ile tanışmasının 

 
85 Cahit Bilim, “Tercüme Odası”, Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi Araştırma ve Uygulama 

Merkezi Dergisi, (1)1, 1990, s. 40, 41. 
86 Mardin, a.g.e., s. 317. 
87 Mardin, a.g.e., s. 374. 
88 Koçak, a.g.m., s. 42. 
89 Yazıcı, a.g.e., s. 52, 53. 



25 

 

ardından Tasvir-i Efkâr gazetesinde çalışmaya başlaması bu nedenler arasında yer 

alıyordu.90 

B. YENİ OSMANLI HAREKETİ’NE YÖN VEREN ŞAHSİYETLER 

1. Şinasi 

Ebuzziya Tevfik’in verdiği bilgiye göre 1826 yılında dünyaya gelen Şinasi’nin 

asıl adı İbrahim idi. Şinasi, ilk olarak mahalle mektebi daha sonra ise Fevziye 

Mektebi’nde eğitim gördü. Tophane Kalemi’nde çalışmaya başlaması Fevziye 

Mektebi’nde başarılı bir öğrenci olmasının mükafatıydı. Tophane Kalemi onun için 

görev aldığı yer olmasının yanında iyi eğitim görmüş hocaları barındırması itibariyle 

onlardan ders alarak kendini geliştirmesine imkân veren bir çalışma alanıydı. Buradaki 

hocaları arasında İbrahim Efendi Arapça öğrenmesinde Bursalı Şeyh Zaik ise Farsçayı 

geliştirmesinde aktif rol oynayan isimlerdi. Fransızca ve fen bilimleri öğrenmesinde 

ise yine Tophane Kalemi’nde tanıştığı sonraki yıllarda Reşat Bey adı ile anılacak 

Fransız subay Chateuneuf vesile oldu. Chateuneuf, Şinasi’nin Batı ile tanışmasında da 

etkili olan isimdi. Şinasi Tophane Kalemi’ndeki hocalarının teşviki ile ilk şiir 

denemelerini ortaya koydu.91 

Tophane Kalemi’nde çalışmaya başlaması eğitim hayatı açısından Şinasi için 

büyük bir şans sayılabilirdi. Nitekim burada göreve devam ederken öğrenci olarak 

Fransa’ya gönderilmesi önemli bir gelişmeydi. Sultan Abdülmecit ve Mustafa Reşit 

Paşa, Tanzimat’ın ilanından sonra fermanın hükümlerini anlayıp uygulamaya 

koyabilecek devlet adamları yetiştirmenin gerekli olduğuna kanaat getirerek 

Avrupa’ya öğrenci göndermeyi uygun bulmuşlardı. Şinasi, Fransa’ya gitme hakkı 

kazanabilmek için hocası Reşat Bey’in yönlendirmesi ile tophane müşirliğine 

başvurdu. Ayrıca Tophane Müşiri Fethi Paşa’ya Fransızca bildiğini ve Avrupa’ya 

gitmesinin kendisini geliştirmesi bakımından faydasını belirterek istekliliğini dile 

getirdi. Fethi Paşa’nın Şinasi’nin söylediklerini Sultan Abdülmecit’e arz etmesi ve 

sultanın onayı neticesinde Şinasi’nin Paris’e gitme durumu kesinleşmişti.92 

Şinasi’nin Paris’te göreceği eğitim bizzat Mustafa Reşit Paşa tarafından 

belirlendi. Burada Fransızcasını geliştirmenin yanında matematik ve fen bilimleri ile 

 
90 DİA, “Encümen-i Şuara”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Cilt 11, İstanbul, 1995, s. 

179, 180. 
91 İsmail Parlatır, Edebiyatımızın Zirvesindekiler Şinasi, Akçağ Yayınları, Ankara, 2014, s. 17, 18. 
92 Ziyad Ebuzziya, Şinasi, Haz. Hüseyin Çelik, İletişim Yayınları, İstanbul, 1997, s. 57-60. 



26 

 

alakadar oldu. Şinasi’nin Paris’te ilgilendiği tek konu maliye olmayıp edebiyat ve 

bilim alanlarında da kendini yetiştirdi. İstanbul’a döndüğünde Topkapı Sarayı’nda bir 

dönem çalıştı. Daha sonra Mustafa Reşit Paşa tarafından teklif edilen Meclis-i Maarif 

üyeliğini kabul etti. Şinasi’nin memurluk vazifesi, Mustafa Reşit Paşa’nın yerine Âli 

Paşa’nın geçişi ile son buldu. Şinasi’nin Mustafa Reşit Paşa ile olan yakınlığı, Mustafa 

Reşit Paşa’dan hoşlanmayan ve iktidar hırsına yenik düşen Âli Paşa’nın onu görevden 

almasına neden oldu. Fakat iki ay sonra yeniden sadrazam olan Mustafa Reşit Paşa 

sayesinde Şinasi eski görevine dönme imkânı buldu. Mustafa Reşit Paşa’ya hayranlık 

duyan ve ona kasideler yazan Şinasi, 1858 yılında onun ölümüyle birlikte derin bir 

üzüntüye kapıldı. Mustafa Reşit Paşa’nın ölümünün ardından ona destek olan ve 

iktidar kavgaları yüzünden devam edemediği memurluk vazifesini tekrar yapma hakkı 

tanıyan kişi Yusuf Kâmil Paşa idi. Fakat yaşadıkları Şinasi’nin memurluğa olan 

ilgisinin azalmasına ve edebiyat alanındaki çalışmalarına öncelik vermesine neden 

oldu.93 

Paris’te bulunduğu yıllarda tanıştığı ve yakın arkadaşı olan Jean Pietri’nin 

çıkardığı gazete La Presse d’Orient, Şinasi’nin yazılarını yayımlamakla birlikte gazete 

çıkarma fikrinin ortaya çıkmasında da etkili oldu. Şinasi, gazetenin kitle iletişim 

açısından önemini kavradı ve Türkçe bir gazete çıkartarak bunu işlevsel hale getirmek 

istedi. Şinasi’nin bu isteği Paris’te tanıştığı Agâh Efendi ile bir ortaklık kurması 

sonucunda hayata geçirilmiş oldu. Birlikte çıkardıkları bu gazetenin adı Tercümân-ı 

Ahvâl idi. Gazetenin maddi yükümlülüğünü Agâh Efendi üstlenmişti. Şinasi ise teknik 

ve yazı işleriyle alakadar oldu. Altı senenin ardından Agâh Efendi ile yollarını ayıran 

ve gazeteciğe devam eden Şinasi’nin tek başına çıkardığı ilk gazete Tasvir-i Efkâr 

adını taşıyordu. Şinasi gazetecilik mesleğinin yanı sıra edebiyat alanında da 

çalışmalarını sürdürdü. Tasvir-i Efkâr, Şinasi’nin ikinci kez Paris’e gitmeye karar 

vermesiyle birlikte Namık Kemal’in sorumluluğuna geçti. Şinasi Paris’te iken Tasvir-

i Efkâr’ın işleyişi ile alakalı konularda kendi fikirlerinin yanında Namık Kemal’in 

fikirlerine de başvurmuş olup onunla sürekli iletişim halinde kaldı. Bu durum Namık 

Kemal’in Avrupa’ya gitmesine değin sürdü. İkinci kez Paris’te bulunduğu yıllarda 

edebi faaliyetlerine devam eden Şinasi’nin, bu sefer dil alanındaki çalışmaları ön 

 
93 Parlatır, a.g.e., s. 19-21. 



27 

 

planda idi. Şinasi, 1869 yılında son kez İstanbul’a döndü ve iki sene sonra 1871 yılının 

eylül ayında burada vefat etti.94 

2. Ziya Paşa 

1829 yılında İstanbul Kandilli’de dünyaya gelen Ziya Paşa, eğitimine 

Kandilli’de bulunan mahalle mektebinde başladı. Eğitim hayatının bir sonraki durağı 

ise Edebi İlimler Mektebi idi. Bu okul devlet dairelerinde çalışacak eleman yetiştirme 

amacını esas alarak eğitim veriyordu. Ziya Paşa, halk edebiyatına henüz 15 yaşında 

iken ilgi duymaya başladı. Nazireler ve hicviyeler yazmaya başlaması bu ilginin bir 

sonucu idi. Divan edebiyatına merakı ise okulunu bitirdikten sonra çalıştığı ilk yer olan 

Vilayet Mektûbi Kalemi ve buradaki çalışma arkadaşı Fatin Efendi sayesinde 

gerçekleşti.95 

Ziya Paşa’nın Vilayet Mektûbi Kalemi’ndeki çalışma hayatı 9-10 yıl kadar 

sürmüş olup buradan düzenli olarak maaş alamamıştı. Şiir yazmaya devam eden ve 

edebi sohbetlere katılan Ziya Paşa hem iş hayatındaki çalışkanlığı hem de edebi 

hayatındaki yeteneği ve üslubu ile dikkat çeken bir karakter oldu. Ziya Paşa’nın 

yeteneğini fark edenlerden biri de Mustafa Reşit Paşa idi. Ziya Paşa, Mahmut Nedim 

Paşa’nın tavsiyesine kulak vererek Mustafa Reşit Paşa ile tanışmıştı. Mustafa Reşit 

Paşa, Ziya Paşa’yı koruması altına almış ve padişah sarayına kâtip olarak girmesine 

aracı olmuştu. Ziya Bey’in paşalık unvanını alması burada çalışmaya başlamasıyla 

birlikte gerçekleşti. Sultan Abdülmecit’in ölümünden sonra tahta geçen Abdülaziz için 

kasideler yazan Ziya Paşa, padişah tarafından da sevilen bir zat olmuştu. Mustafa Reşit 

Paşa’nın sadrazamlık görevinden alınması ve yerine Âli Paşa’nın getirilmesi Ziya Paşa 

cephesinde can sıkıcı bir vaziyet olarak belirdi. Ziya Paşa, sadaretin yeni sahibi Âli 

Paşa’dan hiç hoşnut olmamış ve Sultan Abdülaziz huzurunda var olan saygınlığını 

kullanarak onu saf dışı bırakma arzusuna kapılmıştı. Sadrazamlık görevi için 

düşündüğü isim ise Fuat Paşa idi. Ziya Paşa bu arzusunu gerçekleştirmiş olup sadarete 

Fuat Paşa’nın geçmesi ile sahip olacağına kanaat getirdiği makama ulaşamadı. Bir 

müddet sarayda çalıştıktan sonra Zaptiye Nezareti’ne ataması yapıldı. Bu atama, Ziya 

Paşa’ya düşmanlık edenlere onu saraydan uzaklaştırma yolunu açmıştı. Paşalık 

unvanını da kaybeden Ziya Paşa, daha sonra Atina sefirliği görevine atandı. 

Yunanistan’da varlığını sürdüren halk hareketi, ülkede kargaşa ortamının doğmasına 

 
94 Parlatır, a.g.e., s. 22-25. 
95 Önder Göçgün, Ziya Paşa, Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, İzmir, 1987, s. 1. 



28 

 

neden olmuştu. Bu vaziyet karşısında görevden istifa etme kararı alan Ziya Paşa, daha 

sonra atandığı Kıbrıs mutasarrıflığı görevi ile birlikte kaybettiği paşa unvanını tekrar 

kazandı. Ziya Paşa Kıbrıs’ta mutasarrıflık görevine devam ederken ziraat, ticaret, 

maliye, mesken ve güvenlik gibi çeşitli işlerle uğraştı. Adada inşa edilen bir cami ve 

bir okulun onun zamanında yapıldığı biliniyordu.96 

 Kıbrıs’ta altı ay kaldıktan sonra İstanbul’a gelen Ziya Paşa burada Meclis-i 

Vâlâ üyeliğine alındı. Birkaç ay sonra Bosna müfettişliğine atandı. Fakat bu görevde 

fazla kalmayıp istifa etmişti. Meclis-i Vâlâ üyeliği devam ederken Deâvî Nezareti’nde 

nazır olarak çalışmaya başladı. Bir sonraki görevi ise Amasya mutasarrıflığı oldu. 

Amasya’da kaldığı iki sene içinde bayındırlık faaliyetleriyle ilgilenen Ziya Paşa 

buraya köprü, çarşı ve bedesten gibi yapılar inşa ettirerek yeni yollar yaptırdı. 

Amasya’dan sonra Canik mutasarrıflığına atandı. Fakat hakkında birtakım şikayetlerin 

ortaya çıkması ile görev yerine gidemeyip İstanbul’a dönüş yaptı. Burada tekrar 

Meclis-i Vâlâ üyeliğine getirildi.97 

Ziya Paşa, 1867 yılında Filip Efendi’nin çıkardığı ve Ali Suavi’nin başyazar 

olduğu Muhbir gazetesinde imzasız yazılar yazmış olup gazetenin kapatılması ile 

beraber Kıbrıs mutasarrıflığına bir kez daha atandı. Fakat daha önceki görev süresince 

Kıbrıs’ta kendisinin ve ailesinin başına gelen hastalıklar onu korkutmuştu. Bu yüzden 

saraya Kıbrıs’a gitmek istemediğine dair bir dilekçe yazıp gönderdi. Dilekçenin cevabı 

gelmeden Paris’te bulunan Mustafa Fazıl Paşa’dan bir davet gelmişti. Ziya Paşa bu 

davete icabet ederek Namık Kemal ile birlikte Fransa yoluna koyuldu. Devlet 

görevinde iken kaçtığı sanısının oluşmaması için istifasını bildiren bir mektup yazarak 

hükümete gönderdi. Kıbrıs’a gitmek istemediğine dair yazdığı dilekçenin gelen 

cevabından ise haberi olmadı. Sultan Abdülaziz onun İstanbul’da kalarak Meclis-i 

Vâlâ üyeliğine devam etmesini istemişti. Ziya Paşa’nın Avrupa’ya gidişini fırsat bilen 

Âli Paşa onu kaçmış gibi gösterdi. Avrupa’da kaldığı yıllarda Paris, Cenevre ve 

Londra’da ikamet etmiş olan Ziya Paşa’nın İstanbul’a dönüşü, 1871 yılında Âli 

Paşa’nın ölümünden sonra Sultan Abdülaziz’e yazdığı kaside ve padişahtan gelen 

davet mektubu üzerine gerçekleşti. İstanbul’a döndüğünde Ziya Paşa’nın atandığı ilk 

görev İcra Cemiyeti reisliği oldu.98 

 
96 Bilge Ercilasun, Edebiyatımızın Zirvesindekiler Ziya Paşa, Akçağ Yayınları, Ankara, 2007, s. 15-

19. 
97 Ercilasun, a.g.e., s. 20-23. 
98 Ercilasun, a.g.e., s. 25-33. 



29 

 

Ziya Paşa, Âli Paşa’nın ölümü ile birlikte sadaret makamına getirilen Mahmut 

Nedim Paşa ile hiç anlaşamamış, sevmediği Âli Paşa’yı arar olmuştu. İlerleyen yıllarda 

Mahmut Nedim Paşa’nın yanında idarede söz sahibi olacak iki isim daha ortaya çıktı. 

Bunlar Serasker Hüseyin Avni Paşa ve Mithat Paşa idi. Ziya Paşa bir dönem Mithat 

Paşa’nın müşavirliğini yaptı. Sultan Abdülaziz’in hal’edilmesinin ve V. Murat’ın tahta 

geçmesinin ardından sarayda başkatip olarak göreve başladı. Fakat yeni görevi bir 

hayli kısa sürdü ve azledilme ile sonuçlandı. Daha sonra ise Maarif Nezareti 

müşavirliğine atandı.99  

V. Murat’tan sonra saltanatın yeni sahibi olan Sultan Abdülhamit’in tahta yeni 

çıktığı zamanlarda Ziya Paşa, Tercüme Heyeti reisliği ve Hediye Cemiyeti başkanlığı 

görevlerinde bulundu. Bir sonraki görevi ise Suriye valiliği idi. Açık fikirli olması 

hasebiyle buranın halkı ile ters düşen Ziya Paşa, Suriye’den alındı ve valilik görevine 

Konya’da devam etmesi uygun görüldü. Ziya Paşa Konya valiliği sırasında imar 

faaliyetlerine özen göstererek özellikle okulların yenilenmesi üzerinde yoğunlaştı. 

Ayrıca burada Konya halkına rahat vermeyen tefecilerle mücadele etti. Konya’dan 

sonra atandığı görev Adana valiliği oldu. Adana’da kültürel faaliyetlere girişerek bir 

tiyatro binası yaptırdı. Ayrıca eğitim ve öğretim alanında da çalışmalarına devam etti. 

Adana’da yeni okullar yaptırmanın yanı sıra memurların daha iyi yetişmelerine imkân 

vermek için Fransızca kursları açtırdı. Katılımı zorunlu tuttuğu bu kurslarda ders 

vermek üzere İstanbul’dan bir Fransızca öğretmeni getirilmesini sağladı. Adana’da da 

Ziya Paşa hakkında çeşitli suçlamalar baş göstermiş olup o, doğru bildiği yoldan hiç 

şaşmadı. Uzun zamandır sağlığı ile alakalı sıkıntılar yaşayan Ziya Paşa, 1880 yılında 

son görev yeri olan Adana’da vefat etti.100 

3. Namık Kemal 

Asıl adı Mehmet Kemal olan Namık Kemal, 1840 yılında Tekirdağ’da dünyaya 

geldi. Namık Kemal’in babası Mustafa Asım Bey, II. Abdülhamit’in yanında bir süre 

müneccimbaşı olarak görev almıştı. Annesi Fatma Zehra Hanım’ı çok küçük yaşta 

kaybettikten sonra 17 yaşına gelinceye dek dedesi Abdüllatif Paşa’nın yanında kaldı. 

Dedesinin vazifesi nedeniyle sık sık şehir değiştirmesi onun farklı yerleri görmesine 

imkân verdi. İstanbul’da ikamet ettiği yıllarda Bayezid Rüştiyesi ve Valide 

Rüştiyesi’nde eğitim gördü. Dedesi Abdüllatif Paşa’nın Afyon’da kaymakamlık 

 
99 Ercilasun, a.g.e., s. 34-41. 
100 Göçgün, a.g.e., s. 10-12. 



30 

 

vazifesini icra ettiği sıralarda Farsça dersleri aldığı zikredilmekte idi. Dedesinin 

kaymakamlık yapmak için atandığı bir başka yer olan Kars’ta ise tasavvuf ve edebiyat 

öğrenmiş olup şiire olan merakı ilk burada başladı. Kırım Savaşı devam ederken 

dedesinin görevden uzaklaştırılmasının ardından onunla birlikte İstanbul’a dönen 

Namık Kemal, daha sonra dedesinin yeni atama yeri olan Sofya’ya gitti. Sofya şehri 

fikir hayatının şekillenmesinde önemli bir yer arz ediyordu. Burada birçok şairle 

tanışma imkânı yakalayarak gazeller ve mersiyeler yazmaya başladı. Sofya’da 

dedesiyle birlikte yaşadığı eve misafir olan dönemin ünlü şairi Eşref Paşa, onun şiir 

konusundaki yeteneğini fark etmiş ve ona Namık mahlasını vermişti.101 

Namık Kemal’in iş hayatının başlaması Sofya’dan İstanbul’a dönmesinin 

ardından gerçekleşti. Kendisinden kısa bir süre sonra İstanbul’a gelen dedesi 

Abdüllatif Paşa’nın hayatını kaybetmesi üzerine babası ile birlikte yaşamaya 

başlamıştı. İlk çalıştığı ve memur olarak görev aldığı yer Tercüme Odası idi. Tercüme 

Odası’nda görev alması Ziya Paşa ile tanışmasında etkili olmuştu. Namık Kemal, 

Şinasi ile tanıştıktan sonra Tasvir-i Efkâr gazetesinde yazar olarak çalışmaya başladı. 

1864 yılında kurulmuş olan Cemiyet-i Tedrisiyye-i İslâmiyye’de gönüllü olarak ders 

verdi. Yakın arkadaşı olan Refik Bey’in ölümünden sonra onun yönetimindeki 

Tercümân-ı Ahvâl gazetesinde yazılar kaleme aldı.102 

Tasvir-i Efkâr gazetesinde yazdığı makaleler ile halk arasında adından söz 

ettiren yazar, Sadrazam Âli Paşa’nın da dikkatini çekti. Söz konusu gazetede 

yayımlanan bir yazısı Namık Kemal’in Âli Paşa tarafından takdir edilmiş olup terfi 

rütbesi ile mükafatlandırılmasına neden oldu. Fakat Namık Kemal ile Âli Paşa arasında 

oluşan bu olumlu ilişki devamlılık göstermedi. 1865 yılında Âli Paşa’nın politikalarına 

karşı ortaya çıkan İttifak-ı Hamiyet Cemiyeti’ne katıldı. Cerîde-i Havâdis gazetesinde, 

1866 yılında çıkan Girit İsyanı’nın bastırılması ile alakalı yaptığı eleştiri hükümet ile 

ters düşmesine neden oldu. Erzurum vali muavinliğine atanması, kaleme aldığı bir 

makalenin hükümet tarafından öfke ile karşılanması neticesinde gerçekleşti. 

Erzurum’a gitmek istemeyen Namık Kemal, Mustafa Fazıl Paşa’dan gelen daveti fırsat 

bilerek Ziya Paşa ile beraber Fransa’ya gitmek üzere yola çıktı. Kısa bir süre Paris’te 

kaldıktan sonra Londra’ya geçti. Londra’da Ali Suavi’nin çıkardığı Muhbir gazetesi 

ve kendi çıkardığı Hürriyet gazetesinde birtakım faaliyetlerde bulundu. Üç seneden 

 
101 Önder Göçgün, Namık Kemal, Atatürk Kültür Merkezi Yayınları, Ankara, 2009, s. 1, 4. 
102 Göçgün, a.g.e., s. 5-8. 



31 

 

fazla Avrupa’da ikamet ettikten sonra 1870 yılında İstanbul’a dönüş yaptı. Namık 

Kemal’in bu dönüşü, hükümeti yerecek herhangi bir yazı kaleme almaması şartına 

bağlı kılınmıştı. Hükümet ile alakalı yazılara verdiği ara, Âli Paşa’nın ölümüne kadar 

devam etti.103 

Namık Kemal, İstanbul’a döndükten sonra Yeni Osmanlı Cemiyeti üyeleri 

arasından Nuri Bey, Reşat Bey ve Ebuzziya Tevfik ile beraber İstikbal adını taşıyan 

bir gazete çıkarmayı planladı. Fakat gazetenin çıkarılması için zaruri olan iznin 

alınamaması üzerine kiraladıkları İbret gazetesinde baş yazar olarak faaliyetlerine 

devam etti. İbret gazetesinde yayımlanan makaleleri hükümet tarafından hoş 

karşılanmamış olup Gelibolu mutasarrıflığına ataması yapıldı. Dönemin sadrazamı 

Mahmut Nedim Paşa İbret gazetesi ile ilişkisi olan herkesi İstanbul’dan uzaklaştırma 

arzusunda idi. Namık Kemal, Gelibolu’da iken İbret gazetesi ve Ebuzziya Tevfik’in 

çıkardığı Hadika gazetesine yazılar gönderdi. Üç ay gibi kısa bir süre Gelibolu 

mutasarrıflığı yaptıktan sonra bu görevden uzaklaştırıldı ve İstanbul’a döndü.  Kaleme 

aldığı Vatan Yahut Silistre adlı piyesin büyük yankı uyandırması ve İbret gazetesinde 

bu hususta çıkan haber neticesinde Magosa’ya sürgüne gönderildi. Burada gazetecilik 

faaliyetlerini bir kenara bırakan Namık Kemal, edebi çalışmalara yönelerek birçok eser 

ortaya çıkardı. Üç seneyi aşkın Magosa’da geçirdiği sürgün hayatı, genel bir affın ilan 

edilmesi ile sona erdi ve tekrar İstanbul’a döndü. Bu durum, Sultan Abdülaziz’in 

tahttan indirilerek yerine V. Murat’ın geçtiği zamana rastlıyordu. V. Murat’ın ardından 

tahta çıkan II. Abdülhamit döneminde Şûrâ-yı Devlet azalığına getirilerek Kanûn-ı 

Esâsî Encümeni’nde görev aldı. Bu dönemde ilan edilen Kanûn-ı Esâsî’de yer alan ve 

II. Abdülhamit’in isteğine bağlı olarak konulan bazı maddeler, Namık Kemal’in 

hoşuna gitmemiş ve padişah ile fikir ayrılığı yaşamasına sebep olmuştu. II. 

Abdülhamit’in kendisine karşı muhalefet edenler için aldığı tedbirler çerçevesinde 

İstanbul’dan uzaklaştırılmak istenen Namık Kemal, daha sonra okuduğu bir beyit 

yüzünden tutuklandı. Beş ay hapiste kaldıktan sonra ceza alacak bir suç işlemediği 

saptanmış olup kendi isteği de esas alınarak Midilli’ye gitmesine karar verildi. İki 

buçuk yılın ardından II. Abdülhamit’in kararı dahilinde Midilli’de mutasarrıf olarak 

göreve başladı. Midilli’de geçirdiği yedi seneden sonra hakkında çıkan suçlamalar 

neticesinde Rodos mutasarrıflığına nakli gerçekleşti. Midilli ve Rodos’ta ikamet ettiği 

yıllarda kültürel faaliyetlere özen göstererek buralarda okullar ve camiler yaptırdı. 

 
103 Göçgün, a.g.e., s. 8-11. 



32 

 

Rodos’tan sonra atandığı yer Sakız olmuştu. Sakız’da bir süre mutasarrıflık görevi 

üstlenen Namık Kemal 1888 yılında hayatını kaybetti.104 

4. Ali Suavi 

Ali Suavi 1838’te İstanbul Cerrahpaşa’da doğdu. İş hayatına adım atması çok 

erken, henüz 13-14 yaşlarında iken gerçekleşti. Davutpaşa İskele Rüştiye Mektebi’ni 

bitirdikten sonra Bab-ı Serasker-i Dersaadet Yoklama Kalemi’nde memur olarak 

çalışmaya başladı. Memurluğa devam ederken bir taraftan da camide dersler almaya 

devam eden Ali Suavi, Yoklama Kalemi’ndeki görevi sona erdiğinde İstanbul dışına 

çıkarak hac ibadetini yerine getirdi. Dönüşünün ardından önce İzmir’e daha sonra ise 

Bursa’ya ayak bastı. Bursa Ulu Cami’de Arapça ve İslami İlimler üzerine dersler verdi. 

Bursa’dan sonra Simav’a geçerek Koşulu Medresesi’nde hocalık görevinde bulundu. 

Simav’da var olan rüşvet ve yolsuzluk olayları, haksızlığa tahammül edemeyen Ali 

Suavi’nin burada uzun süre barınamamasına ve Bursa’ya geri dönmesine neden oldu. 

Geri döndükten sonra Bursa Rüştiyesi’ne öğretmen alımı için yapılan sınava katıldı. 

Gösterdiği üstün başarı sayesinde okula başöğretmen olarak atandı. Yaklaşık üç yıl 

Bursa’da ikamet ettikten sonra tekrar İstanbul’a döndü. İstanbul’da bulunduğu yıllarda 

Sami Paşa’nın konağında kendisine verilen odada kaldı ve konakta yapılan ilim 

sohbetlerine katıldı. Ali Suavi’nin bir sonraki durağı Rumeli oldu. Sofya’da Ticaret 

Mahkemesi reisliği görevinde bulundu. Ardından Filibe Tahrirat Müdürlüğü’ne tayin 

edildi. Bu görevin yanı sıra Filibe’de yer alan Dabbâkhâne Medresesi’nde hocalık 

yaptı. Halkın maruz kaldığı haksızlıklara karşı her zaman mücadeleci bir tavır 

sergilemesi, onun burada da bazı kişilerle ters düşmesine neden olarak görevinden 

ayrılması ile sonuçlandı. Bursa’da hocalık yaparken yaşı dolayısıyla aldığı Küçük 

Hoca lakabının yanına Filibe’de başka bir isim daha eklendi. Bu takma isim, zaman 

geçtikçe benimseyip kullandığı ve Ali ismi ile beraber anılacak olan Suavi idi.105 

1866 yılında Filibe’den ayrılarak bir kez daha İstanbul’a dönen Ali Suavi, 

Şehzade Cami’de dersler ve vaazlar vermeye başladı. Ali Suavi Ulûm gazetesinde bu 

derslere Fuat Paşa’nın da katıldığını bildiriyordu. Henüz tanışmadıkları bu dönemde 

Namık Kemal’in de onun verdiği vaazları dinlediği ve ona karşı bir hayranlık beslediği 

bilinmekte idi. Ali Suavi’nin Şehzade Cami’de verdiği vaazlar halk arasında büyük 

ilgi uyandırdı. Bu popülerlik onun Filip Efendi’nin çıkarmış olduğu Muhbir 

 
104 Göçgün, a.g.e., s. 11-18. 
105 Hüseyin Çelik, Ali Suavi, T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları, Ankara, 1993, s. 1-6. 



33 

 

gazetesinde yazılar yazmaya başlamasına olanak sağladı. Gazetede Belgrad Kalesi’nin 

Sırbistan’a verilmesi üzerine hükümete karşı yaptığı ağır eleştiri, Muhbir’in 

kapatılarak Ali Suavi’nin Kastamonu’ya sürgün edilmesine neden oldu. Ali Suavi, 

Kastamonu’da sürgünde iken Mustafa Fazıl Paşa’nın Paris’e gelmesi yönündeki daveti 

ile birlikte kaçmaya karar verdi. Mustafa Fazıl Paşa’nın gönderdiği bir görevli 

aracılığıyla önce İstanbul’a geldi. Daha sonra ise bir Fransız gemisine binerek 

Avrupa’ya gitmek üzere yola çıktı. İtalya’da kendisini bekleyen Namık Kemal ve Ziya 

Paşa ile buluşan Ali Suavi, onlarla birlikte Fransa yolculuğuna devam etti. Fransa’nın 

Paris şehrinde bir müddet kaldıktan sonra Namık Kemal, Ziya Paşa ve Agâh 

Efendi’den oluşan grup ile Londra’ya geçti.106 

Ali Suavi, Londra’da iken Muhbir gazetesinin ilk sayısını çıkardı. Mustafa 

Fazıl Paşa’nın maddi desteğiyle yayımlanan gazetede bahsedilenlerin yalnız Ali 

Suavi’nin fikirleri etrafında şekillenmiş olması, Mustafa Fazıl Paşa ve arkadaşları 

tarafından tepki toplamasına neden oldu. Muhbir gazetesinin kapatılmasının ardından 

Paris’e dönen ve burada Ulûm gazetesini çıkaran Ali Suavi bu gazetede, ona göre 

kendisine karşı olup Mustafa Fazıl Paşa’yı destekleyen arkadaşlarını ve onu eleştiren 

yazılar kaleme aldı. Ali Suavi’nin Ulûm gazetesi ve gazete ile birlikte yayımlamakta 

olduğu Kamusu’l-Ulum ve’l-Ma’arif adlı ansiklopedi Paris’te ortaya çıkan Alman 

işgalinden dolayı süreklilik gösteremedi. Bu durum Ali Suavi’nin şehirden ayrılmasına 

neden oldu. Fransa’nın Lyon şehrine giden ve burada Muvakkaten dergisini çıkaran 

Ali Suavi, daha sonra Marsilya’ya vardı. Paris’te var olan işgalin ortadan kalkmasının 

ardından 1871 yılında tekrar Paris’e döndü. Sadrazam Âli Paşa’ya karşı sert sözler sarf 

ettiği Muvakkaten dergisi Paris’e dönüşü ile beraber kapatıldı. Âli Paşa’nın ölümü 

üzerine diğer arkadaşları için geçerli olan genel aftan yararlanarak İstanbul’a dönme 

hakkı, Ali Suavi’ye tanınmadı. Onun için alınan karar, ülkeye dönmek istediği takdirde 

İstanbul dışındaki herhangi bir şehirde kalabileceği yönünde idi. Ali Suavi, bu durum 

karşısında ülkeye dönmeyi tercih etmeyip 1876 yılının sonlarına kadar Paris’te kaldı. 

İstanbul’a dönüşü, Avrupa’daki faaliyetlerinin Sultan Abdülhamit tarafından takdir 

edilmesi ve geri dönmek için gönderdiği dilekçenin padişah onayı alması neticesinde 

gerçekleşti.107 

 
106 Çelik, a.g.e., s. 7-14. 
107 Çelik, a.g.e., s. 15-30. 



34 

 

İstanbul’a döndükten sonra saraya şehzade hocası ve kitapçıbaşı olarak alınan 

Ali Suavi, 1877 yılında Galatasaray Sultanisi’ne müdür olarak atandı. Bu görevde iken 

kendisi ile beraber atanan ve maarif nazırı olarak göreve başlayan Münif Paşa ile hiç 

anlaşamadı. Okulun düzeni hakkında fikir ayrılıkları yaşayan ikiliden Münif Paşa 

batıcılık, laiklik ve liberalizmin ağır bastığı bir tutum sergilerken Ali Suavi milli ve 

İslami duygularını hep ön planda tuttu. Galatasaray Sultanisi’nde çalışmasının yanı 

sıra gazetelerde yazılar yazmayı ve katıldığı cemiyetlerde faaliyetler yürütmeyi 

sürdürdü. Ali Suavi’nin İngiltere aleyhinde yazdığı bir yazı, İstanbul’da bulunan ve 

Sultan Abdülhamit ile iyi ilişkiler içinde olan İngiliz elçisi Henry Layard’ın tepkisini 

çekerek ona karşı cephe almasına yol açtı. Ali Suavi’nin Galatasaray Sultanisi’nde 

kurduğu yeni düzen, Münif Paşa ile devam eden kavgası ve Henry Layard’ın ona karşı 

beslediği öfke müdürlük görevinden alınmasında etkili oldu. Galatasaray 

Sultanisi’nden ayrıldıktan sonra Üsküdar’a taşınan Ali Suavi, 1878 yılında Çırağan 

Sarayı’nda tutulan V. Murat’ı kaçırma amacına yönelik olarak gerçekleştirdiği 

baskında hayatını kaybetti.108 

5. Mustafa Fazıl Paşa 

Mustafa Fazıl Paşa 1830 yılında Kahire’de doğdu. Mısır valisi İbrahim 

Paşa’nın oğlu, Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın torunu idi. Kahire’de eğitim gören 

Mustafa Fazıl Paşa’nın ilk görev yeri henüz 15 yaşında iken İstanbul’a gitmesi ile 

beraber başladığı Sadaret Mektubi Kalemi oldu. Bir süre burada çalıştıktan sonra 

Mısır’a gidip orada yaşayan Mustafa Fazıl Paşa, yeniden İstanbul’a döndüğünde 

Meclis-i Vala-yı Ahkam-ı Adliye üyeliğine atandı. 1857 yılında Mısır’a gidişinde ise 

maliye nazırı olarak çalışmaya başladı. Bir yıl sonra İstanbul’da vezir rütbesine uygun 

görüldü ve Meclis-i Ali-i Tanzimat üyesi ardından ise Meclis-i Vala üyesi oldu. 1862 

yılında Maarif-i Umumiye Nazırlığı’nda göreve başlayan Mustafa Fazıl Paşa’nın 

yaklaşık iki ay sonra birinci mertebeden nişan alması üzerine Maliye Nazırlığı’na nakli 

gerçekleşti. Bu sırada Mısır’da valilik görevini yürüten amcasının vefatı ile birlikte 

Mısır’ın yeni valisi ağabeyi İsmail olmuştu. Bu durum onu veliaht konumuna getirdi. 

Mustafa Fazıl Paşa, Maliye Nazırlığı’ndan sonra Mecalis-i Aliye’ye atandı. Bu 

 
108 Çelik, a.g.e., s. 30-41. 



35 

 

atamanın Sadrazam Fuat Paşa ile ters düşmesi sonucu ortaya çıktığı zikredilmekte 

idi.109 

1865 yılında Meclis-i Hazain başkanı olan Mustafa Fazıl Paşa, Sadrazam Fuat 

Paşa’nın yürüttüğü politikalardan duyduğu rahatsızlığı padişaha bildirmiş olup Fuat 

Paşa’nın bu durumu haber alması üzerine 1866 yılında bu görevden alındı. Sadrazam 

Fuat Paşa’nın yanı sıra Mustafa Fazıl Paşa’ya karşı olumsuz bir tutum sergileyen ve 

Fuat Paşa ile iyi anlaşan ağabeyi İsmail Paşa da görevden alınmasında etkili olmuştu. 

Görevden azledilmesinden sonra Mısır’a gitmek isteyen Mustafa Fazıl Paşa’yı İsmail 

Paşa engelledi. Mısır’da dedeleri Kavalalı Mehmet Ali Paşa döneminden beri 

süregelen veraset sistemini değiştirerek hıdivliğin babadan oğula geçmesini esas alan 

ağabeyi, Mustafa Fazıl Paşa’nın kendisinden sonra yerine geçme hakkını ortadan 

kaldırdı. Ayrıca onun Mısır ile olan alakasını tamamen kesmek adına orada bulunan 

mallarını satarak Mustafa Fazıl Paşa’ya gönderdi. 1866 yılının nisan ayında 

İstanbul’dan Napoli’ye, Napoli’den ise Paris’e geçen Mustafa Fazıl Paşa, burada 

zaman geçtikçe çevresini genişletti. Mustafa Fazıl Paşa, Âli Paşa ve Fuat Paşa 

idaresine karşı olmakla birlikte Yeni Osmanlı Cemiyeti’nin faaliyetlerini devam 

ettirmesi hususunda onlara maddi destek sağlayan isim olarak anılıyordu. 1867 yılının 

başlarında cemiyet üyeleri arasından Namık Kemal, Ziya Paşa ve Ali Suavi’yi Paris’e 

davet etmişti. Aynı yıl Sultan Abdülaziz’e devlette görülen sıkıntıların giderilmesinin 

meşruti yönetim ile mümkün olacağına dair bir mektup gönderdi. Eylül 1867’de 

İstanbul’a dönüş yaptıktan sonra burada maliye nazırlığı ve adliye nazırlığı 

görevlerinde bulundu. 1871 yılında Şinasi’nin ölümünden sonra Tasvir-i Efkâr 

matbaasını satın alıp Ebuzziya Tevfik ve Namık Kemal’in gazetecilik mesleğine 

devam etmesine olanak sağladı. Ölümünden önce sekiz ay süren bir hastalık dönemi 

yaşayan Mustafa Fazıl Paşa, 1875 yılının aralık ayında Vezneciler’de bulunan 

konağında hayatını kaybetti.110 

C. YENİ OSMANLI HAREKETİ’NİN TEMEL HEDEFLERİ 

1. Siyasi Hedefleri 

1865 yılında İttifak-ı Hamiyet adıyla ortaya çıkıp 1867’de gerçek kimliğine 

kavuşan Yeni Osmanlı Hareketi, Tanzimat’ın ilk uygulayıcısı Mustafa Reşit Paşa’dan 

 
109 Şit Tufan Buzpınar, “Mustafa Fâzıl Paşa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Cilt 31, 

Ankara, 2020, s. 300. 
110 Buzpınar, a.g.m., s. 300, 301. 



36 

 

sonra söz sahibi olan Âli Paşa ve Fuat Paşa’ya karşı bir başkaldırı idi.111 Yeni 

Osmanlılar, devlette varlığını sürdüren siyasi rejime karşı durmakla beraber bu durum 

padişah Abdülaziz’in şahsına yönelik değildi. Sadece Âli Paşa ve Fuat Paşa’nın ortaya 

koyduğu politikalar ile sınırlıydı. Yeni Osmanlıların Mustafa Fazıl Paşa ile iş birliği 

içine girerek Avrupa’ya kaçmalarındaki neden söz konusu paşaların tüm yetkileri 

kendilerinde toplayarak kişisel çıkarlarını ön planda tuttukları zorba bir yönetim 

kurmaları düşüncesine dayanıyordu.112 

Âli Paşa ve Fuat Paşa’nın yürüttüğü reform hareketleri her ne kadar Mustafa 

Reşit Paşa’da olduğu gibi devleti kurtarmaya yönelik olsa da Yeni Osmanlıların 

taleplerini karşılar nitelikte değildi. Anayasaya dayalı bir parlamento sisteminin 

kurulması ve hürriyet fikrinin esas alınması öncelikli hedefleri arasında idi. Yeni 

Osmanlılara göre Islahat Fermanı, iktisadi bakımdan Osmanlı Devleti’ni bir sömürge 

devleti haline getirmiş ve Avrupa devletlerinin yayılmacı politikalarına imkân 

vermişti. Âli Paşa ve Fuat Paşa’yı Osmanlı Devleti’ni yabancı devletlere peşkeş 

çekmekle suçluyorlar, uyguladıkları mali politikaların Avrupa devletlerinin himayesi 

altında gerçekleştiğini savunuyorlardı. Ayrıca Âli Paşa ve Fuat Paşa’nın kültürel 

olarak Batı taklitçiliği yaptıklarını söyleyerek buna itiraz ediyorlardı.113 

Yeni Osmanlılar, dış politika hususunda Osmanlı Devleti’nde görülen bağımlı 

ve güçsüz imajının ortadan kalkmasını ve devletin bağımsız bir siyaset takip etmesinin 

yararlı olacağını öngörüyorlardı. Onlar, mutlakiyet temelli yönetim şekli yerine 

meşrutiyete dayalı yönetimin uygulanmasının doğru olduğu konusunda hemfikir 

idiler. Dönemin padişahlarının meşruti yönetime geçmek için uygun yol 

izlemediklerini savunuyor, Tanzimat Fermanı ve Islahat Fermanı’nı ihtiyaca cevap 

verme açısından yeterli görmüyorlardı. Yeni Osmanlıların hedefleri arasında 

parlamenter bir sistemin kurulması ve yeni bir anayasanın oluşturulması da yer 

alıyordu.114 

2. Sosyokültürel Hedefleri 

Osmanlı Devleti’nin dağılmasını önlemeyi ve devleti ayağa kaldırmayı 

kendilerine görev edinen Yeni Osmanlılar, ilk olarak hürriyet kavramının aktif olacağı 

 
111 Mardin, Türk Modernleşmesi, s. 87. 
112 Şerif Mardin, Türkiye’de Toplum ve Siyaset, İletişim Yayınları, İstanbul, 2006, s. 268. 
113 Mardin, Türk Modernleşmesi, s. 88, 89. 
114 Tunaya, a.g.e., s. 64, 65. 



37 

 

bir Osmanlı birliği kurmayı hedefliyorlardı. Onlara göre bu birlik, Osmanlı Devleti 

içerisinde yer alan her kesime eşit haklar verilmesi ile mümkün olacaktı. Yeni 

Osmanlılar her ne kadar meşruti bir yönetimi arzu etseler de toplum içinde var olan 

düzenin korunması noktasında şeriata uygunluğu da göz ardı etmemişlerdi.115 

Yeni Osmanlı Hareketi’nin siyasetten ayrı olarak ortaya çıkan sosyokültürel 

hedefleri iki ana neden etrafında şekillendi. Bunlardan ilki Osmanlı Devleti’nin 

içerisinde bulunduğu buhranın da etkisiyle dağılmaya giden hızlı sürüklenişiydi. İkinci 

neden ise zaman geçtikçe artan ahlaki bozulma ve görevini kötüye kullanan kişilerin 

varlığı oldu.116 

Yeni Osmanlı Cemiyeti’nin sosyokültürel hedefleri kapsamında: 

• Osmanlı ümmeti bireylerinin hukuki bakımdan eşitliğinin kabul 

edilmesi, 

• Osmanlı ümmeti bireylerinin hukuki hak ve hürriyetlerinin garanti 

altına alınması, 

• Osmanlı ümmetinin uğradığı eziyetin sona ererek beşerî ve ezeli 

adaletin sağlanması, 

• Osmanlı ümmetinin vatan sevgisiyle iç içe olması, 

• İstenilen amaçların elde edilmesi için şiddetin araç olarak 

kullanılmaması, kargaşa çıkarılmaması, propaganda ve ikna yoluna 

başvurulması gibi düşünceler yer alıyordu.117  

Söz konusu hedeflerde sıkça geçen ümmet kelimesi Yeni Osmanlılar için 

yalnızca din, millet ve kavme mahsus bir anlam ifade etmiyordu. Yeni Osmanlılara 

göre bu kelime, din, mezhep ve kavim açısından birçok kesimi içinde barındırıyordu. 

Bu noktada çeşit çeşit din ve ırka sahip kişilerin eşit haklara sahip olarak ortak bir 

vatan kavramı çerçevesinde birlik içinde yaşamaları olanaksız görüldü ve Yeni 

Osmanlıların eleştirilmesine neden oldu. Yapılan tüm eleştirilere rağmen Osmanlı 

ümmetinin dağılmayıp birlik kurmalarından yana olan Yeni Osmanlılar, bunun 

gerçekleşmesi için izlenecek yol hususunda kendi aralarında fikir ayrılığına düşerek 

başlarını Ziya Paşa ve Mehmet Bey’in çektiği iki grup oluşturmuşlardı. Ziya Paşa’nın 

etrafında toplanan ve ılımlılar olarak nitelendirilen kişiler şiddetten kaçınmış olup 

 
115 Yazıcı, a.g.e., s. 128. 
116 Mardin, Yeni Osmanlı Düşüncesinin Doğuşu, s. 149. 
117 Karal, a.g.e., Cilt VII, s. 308. 



38 

 

meşruti yönetimi amaçları için yeterli görüyorlardı. Mehmet Bey’in etrafında toplanan 

ve aşırılar olarak nitelendirilen kişiler ise ilerleyen zaman içerisinde meşruti yönetim 

fikrinden koparak cumhuriyet esasına dayalı yönetime başlarını çevirmişlerdi. 

Aşırıların akıllarındaki plan, ilk önce meşrutiyetin ilan edilmesi daha sonra ise 

cumhuriyet yönetimine geçilmesi idi.118 

D. YENİ OSMANLILARIN DÜŞÜNCE DÜNYASI 

1. Şinasi-Akıl ve Mantık 

Osmanlı Devleti’nde meydana gelen değişimleri akıl ve mantık çerçevesinde 

yorumlayan ve eserlerinde de buna yer veren Şinasi’ye göre akıl, insana verilmiş olan 

ve onu şekillendiren önemli nitelik idi.119 Şinasi aklı gerçeğin kaynağı olarak kabul 

etmiş olup özgürlük konusunda akla ayırt edici bir nitelik yüklüyordu. Şinasi’nin 

siyaset, hukuk ve felsefe başlığı altında beyan ettiği fikirlerden ve kaleme aldığı 

şiirlerden rasyonalist olduğu açıkça anlaşılıyordu.120 Aklı büyük bir lütuf olarak gören 

Şinasi, insanoğlunun dünyayı araştırması, incelemesi ve öğrenmesi noktasında aklın 

ona rehberlik edeceğini söylüyordu. İnsanın dil öğrenme kabiliyetini aklını kullanarak 

elde edeceğini, akıl aracılığıyla ortaya çıktığı için de bu kabiliyetin ilahi olduğunu öne 

sürüyordu. Şinasi’nin kaleme aldığı şiirlerin çoğunda akıl hususunda Mustafa Reşit 

Paşa’dan övgü ile bahsetmesi dikkat çekici idi. Şinasi, yeni fikirler getirmesi hasebiyle 

Osmanlı Devleti’ne aklın, Mustafa Reşit Paşa vasıtasıyla girdiğini iddia ediyor ve halkı 

bağnazlıktan kurtardığı gerekçesi ile ona teşekkür ediyordu.121 Hukuk alanında da 

rasyonalist bir yaklaşım sergileyen Şinasi’ye göre kanun önündeki eşitlik ile ortaya 

çıkan adalet beraberinde hürriyeti getiriyordu. Hükümdarın sergilediği davranışlardan 

yalnız öteki dünyada değil bu dünyada da mesul olduğunu belirten Şinasi’nin adalet 

anlayışı akılcılık etrafında şekilleniyordu.122 

2. Ziya Paşa-Hak, Eşitlik ve Adalet 

Yeni Osmanlı Cemiyeti’nin üyeleri arasından hak, eşitlik ve adalet 

konularındaki düşünceleriyle ön plana çıkan Ziya Paşa, Tanzimat ile beraber gelen ve 

gayrimüslimlere verilen hak ve ayrıcalıkların eşitlik açısından doğru bir karar olmadığı 

 
118 Karal, a.g.e., Cilt VII, s. 308, 309. 
119 Parlatır, a.g.e., s. 28. 
120 Sedat Doğan, Tanzimat Dönemi Türk Düşüncesinde Hürriyet Anlayışı, İstanbul Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul, 2014, s. 83, 84. 
121 Mardin, a.g.e., s. 297, 298. 
122 Mardin, a.g.e., s. 301, 302. 



39 

 

kanısında idi. Ziya Paşa, gayrimüslimlerin sahip olduğu hak ve ayrıcalıkları 

engellemek niyetinde değildi. Onun isteği Müslümanların da gayrimüslimler gibi 

çeşitli ayrıcalıklarına sahip olmasından yanaydı. Ziya Paşa’ya göre Osmanlı 

Devleti’nde devam eden kriz hali Tanzimat’ın ilanı ile olumlu bir neticeye 

kavuşmamıştı. Onun hak, eşitlik ve adalet konusunda temas ettiği noktalardan birisi 

de hükümette görev başına getirilen kişiler idi. Ziya Paşa, söz konusu kişilerin 

görevlerini adam kayırma yolu ile elde ettiğini ve işlerini hakkıyla yerine 

getirmediklerini savunuyordu. Ayrıca bu kişiler ona göre güçlü duruma gelip söz 

sahibi olduktan sonra kendilerine göre bir düzen oluşturup yeni kanunlar ortaya 

koyuyorlardı. Ziya Paşa, bu kişilerin oluşturduğu düzenin yararlı olsa dahi bundaki 

gerçek amacın halkı gözetmek değil yerine geçtikleri kişilerin düşüncelerini 

yalanlayarak onları hafızalardan silmek olarak ifade ediyordu. Bu durumda devletin, 

şahsi çıkarlarını ve hırslarını gözeten kişilerin elinde adeta bir oyuncak haline 

dönüştüğü ve halkın kendini nasıl davranacağını bilmediği bir halin içinde bulmasına 

neden olduğu düşüncesinde idi.123 

3. Namık Kemal-Vatan Bilinci 

Aklı ön plana çıkaran Şinasi’nin tam aksine Namık Kemal için duygu önem 

arz ediyordu. Onun için duygu bambaşka bir yere sahip olup duyguyu akıldan ayrı 

tutuyordu. Namık Kemal’in vatan bilincini eserlerinde sık sık yansıtması romantik bir 

şair olmasıyla doğrudan ilişkili idi. Namık Kemal’e göre vatan, bir coğrafyadan ibaret 

değildi. O, vatanı hatıralarla ve tecrübelerle dolu geçmişin, bir aynası olarak 

görüyordu. Vatanseverlik bağlamında “vatan” kelimesine ek olarak “Osmanlı”, 

“ümmet”, “millet”, “Türk”, “kavim” ve “mezhep” kelimelerini esas alan Namık Kemal 

için bunlar kimi zaman milli sadakati ifade etmek kullanılıyordu. Namık Kemal’in 

kaleme aldığı makaleler arasında vatan konusuna değinenler, Osmanlı topraklarında 

yaşayan kişilerin buraya olan bağlılıklarını açığa çıkararak duygularını harekete 

geçirme amacına uygun bir nitelik taşıyordu.124  

Osmanlı Devleti içinde var olan birliğin muhafaza edilerek sürdürebilirliğinin 

sağlanması hususunda vatan bilincinin somutlaştırılması, Namık Kemal ile vücut 

bulmuştu. Namık Kemal, devletin geçirdiği zor günlerde milleti eğilim gösterdiği 

 
123 Zeynep Biçer, Yeni Osmanlıların Eğitim Öğretim Görüşleri, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara, 2011, s. 37, 38. 
124 Mardin, a.g.e., s. 361-363. 



40 

 

vatan düşüncesi etrafında toplamayı başardı. Osmanlıcılık ve İttihad-ı İslam 

düşüncelerine bağlı olan Namık Kemal’in milliyetçilik esası çerçevesinde ortaya çıkan 

duyguları, ırksal bir temele dayalı değildi. O, İslami değerlere uygun olarak hareket 

eden biriydi.125 

4. Ali Suavi-Terakki 

Manevi değerlerin korunması şartıyla terakki etmek fikrine sıcak bakan Ali 

Suavi’nin üzerinde durduğu mesele fen ilimleri ve manevi ilimlerin birlikte 

okutulduğu bir eğitim sisteminin var olmaması idi. Ali Suavi, manevi değerlerin göz 

ardı edilmesinin devleti yıkılışa sürükleyeceğini ifade ediyordu. Londra’da çıkan 

Muhbir gazetesinde kaleme aldığı bir makalesinde Müslümanlığın terakkiye engel 

olmadığını savunan Ali Suavi’nin aktardığı hususlardan biri İslamiyet’ten sonra 

Müslümanların bilim ve sanat alanında ortaya koyduğu faaliyetler idi. Kurtuba, 

Gırnata, Mısır, Şam, Bağdat, Basra, Isfahan ve Semerkant gibi şehirlerde bilim ve 

sanat alanında gözle görülür bir ilerleme kaydeden Müslümanların Avrupa’yı 

etkileyerek onlara örnek olduğunu bildiriyordu. İslam dünyasının ilk yıllarında 

görülen ilerlemeyi devam ettirememesini ise bilim ve sanatın ihmal edilmesi ile 

açıklıyordu. Söz konusu makalede bu ihmalin sebebi Ali Suavi tarafından bir mantık 

zinciri ile ifade edilmiş olup bu mantık zincirinde: 

• Refahın sanattan geldiği (Burada sanat, sanayi ve teknoloji 

anlamındadır.), 

• Sanata bilim vasıtasıyla sahip olunacağı, 

• Bilimin taharri ve tahsil ile elde edileceği, 

• Öğrenme ve araştırmanın güven ortamında sağlanacağı, 

• Ümit ve güvenin iyi yönetim ile mümkün olacağı, 

• İyi yönetimin devletin adaletine bağlı olduğu, 

• Adaletin kanun ve şeriat esas alındığı takdirde gerçekleştirileceği, 

• Kanuna saygı ile idare mekanizmasının sorumluluklarını yerine 

getireceği hususları belirtiliyordu.126 

 
125 Mustafa Canelli, Namık Kemal Hayatı, Sanatı, Fikirleri, Yeni Asya Yayınları, İstanbul, 1985, s. 

68. 
126 Çelik, a.g.e., s. 132-134. 



41 

 

İslam dünyasının geri kalması bu zincirin kopmasına bağlanıyordu. Makalenin 

sonunda Müslümanlara seslenen Ali Suavi, eski günlerine dönmek için onlara birlikte 

hareket etmeyi ve çalışmayı öğütlüyordu.127 

Ali Suavi’ye göre terakki öncelikle manevi kalkınma demekti. İktisadi 

kalkınmanın gerçekleşmesi için manevi kalkınma gerekliydi. Suavi Batı’daki hızlı 

ilerlemenin bilincinde olup batılılaşmanın yeni fikir akımlarını ortaya çıkaracağını ve 

hak, eşitlik, hürriyet, demokrasi ve cumhuriyet gibi kavramları düşünceden 

uygulamaya taşıyacağını onaylıyordu. Fakat bu onun batılılaşmaya teslim olduğu 

anlamına gelmiyor, hakikati göz ardı etmemesinden kaynaklanıyordu. Batı’da var olan 

terakkinin Osmanlı devlet düzenine uyan yönlerinin örnek alınması ile devletin 

ilerleyeceği kanısında idi. O, terakki etmek için bu fikrin benimsenmesi gerektiğini 

savunuyordu.128 

5. Osmanlı Milliyetçiliği 

Osmanlı milliyetçiliği, diğer adıyla Osmanlıcılık her ne kadar Tanzimat 

dönemi ile beraber devlet adamlarının söz ettiği bir kavram olarak bilinse de bu 

kavramı bir düşünce olarak sunan aydınlar idi. Yeni Osmanlılar arasında yer alan 

Ebuzziya Tevfik, Osmanlı Devleti’nde yaşayan bireylerin mensup olduğu din ya da 

ırkı esas almadan, hürriyet düşüncesinin aktif olduğu bir birlik olarak açıkladığı 

sözlerinde Osmanlıcılıktan bahsediyordu. Yeni Osmanlılar, halkın Osmanlıcılık 

düşüncesine sahip çıkmasını istiyor, bunun için kanıt niteliği taşıyan şeri hükümlerden 

faydalanıyorlardı.129 

Yeni Osmanlı Cemiyeti’nin önde gelen isimlerinden Şinasi, Namık Kemal, 

Ziya Paşa ve Ali Suavi devlette gözlemledikleri problemleri ele alırken kimi zaman 

farklı fikirler beyan etseler de bu problemleri çözme hususunda sundukları öneriler, 

Osmanlı milliyetçiliğinin esas alındığı ortaklığa varıyordu. Örneğin Namık Kemal, 

savundukları meşrutiyet yönetimin gerçekleşmesi için öncelikle Osmanlıcılık 

düşüncesinin benimsenmesi gerektiğini belirtiyor ve bu düşüncenin aslının 

 
127 Çelik, a.g.e., s. 134. 
128 Necati Çavdar, “Ali Suavi’de Terakki ve Medeniyet Düşüncesi: Muhbir Yazıları”, Türk Dünyası 

Araştırmaları, (126)249, 2020, s. 312. 
129 Mehmet Ali Türkmenoğlu, Osmanlı Devletini Kurtarma Planı: Osmanlıcılık, Tarih ve Gelecek 

Dergisi, Ağustos 2019, (5)2, s. 414. 



42 

 

Müslümanların birliğinde, gayrimüslimlerin ise mutabakatında saklı olduğunu ileri 

sürüyordu.130 

6. Yeni Osmanlılar ve İslam 

Muhalefet ettikleri Âli Paşa ve Fuat Paşa’yı şeriatı göz ardı etmekle suçlayan 

Yeni Osmanlılara göre bu kişiler, geçmişi bir kenara bırakarak bürokrasinin önemli bir 

dayanağı olan şeri hükümleri yok saymışlardı. Amaçları arasında yeni bir anayasa 

oluşturma fikri yer alan ve bu doğrultuda hareket eden Yeni Osmanlı Cemiyeti 

üyelerinden Namık Kemal, oluşturacak anayasanın İslam temelli olması gerektiğini 

savunuyordu. O, İslam hukukunun adalet kavramını yansıttığını söylemesinin yanı sıra 

devletin ilerlemesinin ancak şeriata bağlı kalınarak gerçekleşeceğini iddia 

etmekteydi.131 Yeni Osmanlı Cemiyeti’nin bir başka üyesi olan Ali Suavi’ye göre 

İslam dinine karşı gerekli saygı ve alakanın gösterilmemiş olması Osmanlı Devleti’nin 

düşüşe geçmesinin ana nedenleri arasındaydı.132 Diğer Yeni Osmanlı Cemiyeti üyeleri 

gibi Ali Suavi’nin de siyasi ve sosyal fikirlerinin temelini İslam dininin esasları 

oluşturmaktaydı. O, devlet yönetimi hususunda İslam dinine göre hakimiyetin şeriata 

bağlı olduğunu, şeriatın ise Allah’tan geldiğini ifade ediyordu. Mevcut yönetim biçimi 

hakkındaki görüşlerini dile getirirken İslamiyet’in kabul edildiği ilk yıllarda görülen 

uygulamaları örnek olarak gösteriyordu. Keyfi bir yönetimin İslam dini ile 

bağdaştırılamayacağını ve Müslüman toplumlarda danışma kavramının ne denli 

önemli olduğunu vurguluyordu.133 

 

 

 

 
130 Türkmenoğlu, a.g.m., s. 415. 
131 Roderic H. Davison, Osmanlı İmparatorluğu’nda Reform 1856-1876 (1. Cilt), Çev. Osman 

Akınhay, Papirüs Yayınevi, İstanbul, 1997, s. 236. 
132 Çelik, a.g.e., s. 80. 
133 Çelik, a.g.e., s. 75. 



43 

 

III. BÖLÜM: YENİ OSMANLILARIN KAMUOYU 

OLUŞTURMAK İÇİN KULLANDIĞI ENSTRÜMANLAR 

A. GAZETELER 

Tercümân-ı Ahvâl Agâh Efendi, Şinasi 

Tasvir-i Efkâr Şinasi 

Muhbir Ali Suavi 

Hürriyet Namık Kemal, Ziya Paşa 

Ulûm Ali Suavi 

Hadika Ebuzziya Tevfik 

İbret Namık Kemal 

İttihad, İnkılab Mehmet Bey 

 

1.Tercümân-ı Ahvâl 

1860 yılının başlarında Agâh Efendi’nin Meclis-i Maarif’ten gerekli izni 

almasının ardından yaklaşık 7 ay sonra yayın hayatına adım atan Tercümân-ı Ahvâl 

gazetesi, Şinasi ve Agâh Efendi’nin iş birliği ile ortaya çıktı. 24. sayısına kadar pazar 

olmak üzere haftada bir gün yayımlanan gazete, daha sonra salı ve perşembe günleri 

de dahil edilerek haftada üç gün çıkarılmaya başladı. 24. sayıdan sonra gazetede, 

Şinasi’nin daha önceki sayılarda yer alan imzasına artık rastlanmıyordu.134 

 Şinasi’nin Tercümân-ı Ahvâl’de yazdığı önsözde, onun toplum ve devlet 

hakkındaki düşünceleri yer alıyordu. Ayrıca basın ile alakalı düşünceleri de göze 

çarpmakta idi. Şinasi’nin kurduğu cümlelerden gazetenin aydın ile halk arasında bir 

köprü vazifesi gördüğü dolayısıyla aydının görüşlerini aktarması noktasında önemli 

bir yere sahip olduğu anlaşılıyordu. Gazetenin 2. sayısından itibaren Şair Evlenmesi 

adını taşıyan piyesine parça parça yer veren Şinasi, ilk tiyatro denemesini bu gazete 

aracılığıyla halk ile buluşturmuş oldu.135 

 
134 Parlatır, a.g.e., s. 43. 
135 Bedri Mermutlu, Sosyal Düşünce Tarihimizde Şinasi, Kaknüs Yayınları, İstanbul, 2003, s. 142, 

143. 



44 

 

Tercümân-ı Ahvâl gazetesi dilde sadeleşmeyi hızlandırmış olup yeni bir 

üslubun doğuşunu da beraberinde getirdi. Bu yeni üslup, düşüncenin özgürce beyan 

edilmesi idi. Gazetecilikte eleştiren ve çözümleyen bir yaklaşım ortaya çıkmıştı. Şinasi 

Tercümân-ı Ahvâl’de hem yazarlık hem de yayın koordinatörlüğü görevini üstlendi. 

Gazetede edebi yazıların yanı sıra yayımlanan politik yazılar, Şinasi’nin imzasını 

taşımayan fakat onun düşünce süzgecinden geçtiği belli olan ve politika konusundaki 

fikirleri hakkında ipucu veren yazılar idi.136 Devlet yapısı, eğitim sistemindeki 

bozulmalar, mali sorunlar gibi birçok meseleyi açığa çıkaran Tercümân-ı Ahvâl 

gazetesi bunun yanında iktisat konusuna değiniyor, bankacılık, sanayi ve ticaret ile 

alakalı tartışma, inceleme ve edebi yazıları içinde barındırıyordu. Ayrıca resmi 

haberlere, tüzük ve antlaşmalara, sikkenin piyasa fiyatına, ansiklopedik malumatlara, 

padişah ile alakalı not düşülen önemli tarihlere, Osmanlı ve dünya nüfusuna, ilan ve 

reklamlara yer veriyordu. 137 

Şinasi’nin gazetede yayımlanan Şair Evlenmesi adlı oyununun ardından 

Tercümân-ı Ahvâl, okuyucu tarafından yoğun ilgi görmüş ve gazetenin baskı sayısı 

artmıştı. Bu ilerleme, o dönemde faaliyet gösteren Cerîde-i Havâdis gazetesinin tepkisi 

ile karşılaştı. Cerîde-i Havâdis’in, oyunu okuyucularına küçük düşürücü ifadelerle 

tanıtması, iki gazete arasında çıkan ve ileride büyüyerek devam edecek olan 

tartışmaların başlangıcı idi. Uzunca bir müddet devam eden bu rekabet hali uygun 

görülmeyen sözlerin sarf edilmesinden dolayı iki gazetenin de hükümet tarafından 

uyarılmasına neden olmuştu. Zaman içinde yeni gazetelerin yayın hayatına katılması, 

Tercümân-ı Ahvâl gazetesinin baskı sayısının azalmasını ve 6 yıl süren yayın 

macerasının son bulmasını beraberinde getirdi. 24. sayısından sonra Şinasi’nin 

ayrıldığı ve Agâh Efendi’nin tek başına faaliyet gösterdiği gazete, 11 Mayıs 1866 

tarihinde kapandı.138 

2. Tasvir-i Efkâr 

Şinasi, Tercümân-ı Ahvâl’den ayrıldıktan kısa bir süre sonra Tasvir-i Efkâr’ı 

çıkartmak için hükümete bir dilekçe sundu. Maarif Nezareti’ne sunulan bu dilekçe, 

Meclis-i Maarif-i Umumiye’ye gönderilerek burada tetkik edildi ve olumlu bir karara 

 
136 Mermutlu, a.g.e., s. 145, 146. 
137 Hamza Çakır, “Tercümân-ı Ahvâl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Cilt 40, İstanbul, 

2011, s. 496. 
138 Çakır, a.g.m., s. 497. 



45 

 

bağlandı.139 28 Haziran 1862 tarihinde ilk sayısı yayımlanan Tasvir-i Efkâr gazetesi 

haftada iki defa çıkarılacaktı. Bu gazete ile basın hayatına kaldığı yerden devam eden 

Şinasi, Tercümân-ı Ahvâl gazetesinde gerçekleştiremediği arzusu olan matbaacılığı, 

yeni gazetesinde yayıncılık ile birlikte yürütmeye başladı.140 

Tasvir-i Efkâr gazetesinde toplam 21 makale yayımlayan Şinasi’nin ilk yazısı 

Mukaddime adını taşımakta idi. Bu makalede gazetenin halkın düşüncelerini 

yansıttığına temas ediliyor ve bu husustaki gerekliliği ön plana çıkarılıyordu. Gazetede 

yayımlanan ikinci makalede başlık ve Şinasi’nin adı yer almıyordu. Ele alınan konu, 

Roma meselesi idi. Makalede Roma’da bulunan papanın din ve devlet işlerini bir arada 

idare etmesine karşı olan halkın eleştirisi veriliyor, Şinasi de bu eleştiriyi 

destekliyordu. Gazetede Karadağ başlığı ile yayımlanan üçüncü makale, 

Balkanlardaki Karadağ İsyanı hakkında bilgi veriyordu. Payitaht başlığına sahip olan 

dördüncü makale, Yunanistan’da çıkan isyanı ve yaşanan hükümet değişikliğini konu 

ediliyor ve sonrasında görülen taht kavgalarını inceliyordu. Payitaht başlığı altındaki 

beşinci makalede Rusların Çerkezlere saldırısı, altıncı makalede Rusların azınlıkları 

Osmanlı’ya karşı kışkırtması, yedinci makalede Müslümanlık aleyhine basılan 

tahripkâr yazıların devlet tarafından yasaklanması gerektiği, sekizinci makalede ise 

Yahudi ayaklanması konu ediliyordu. Dârül-Fünûn Dersleri adını taşıyan dokuzuncu 

makale üniversite niteliği taşıyan ve o dönemde faaliyet gösteren Dârülfünûn’da 

verilen ve açılacak olan dersler hususunda halkı bilgilendiriyordu. Şinasi bu konu 

hakkında olumlu görüş bildirmekte idi. On, on bir, on iki, on üç ve on dördüncü 

makale, tıpkı beş, altı, yedi ve sekizinci makalede görüldüğü gibi Payitaht genel başlığı 

altında yayımlanmıştı. Onuncu makalede ilk kez Yusuf Kâmil Paşa tarafından Fransız 

yazar Fenelon’dan tercüme edilen Telemak romanından bahsediliyordu. Tercümenin 

ikinci baskısının Tasvir-i Efkâr matbaasından çıktığı haberi okuyucuya bildirilmekle 

beraber Şinasi makalede bundan ötürü hissettiği gururu açıklamıştı. On birinci makale 

Sultan Ahmet Meydanı’nda açılmış olan sergi hakkında bilgi vermekteydi. On ikinci 

makalede Şinasi, okuyucuya Mekteb-i Mülkiye’de ekonomi ve politika alanında 

verilen derslerin kitap şekline getirildiğini bildirmiş olup bu konu ile alakalı 

düşüncelerini dile getiriyordu. On üçüncü makale maliye sisteminde görülen 

bozulmaları konu ediliyordu. On dördüncü makalede Fatin Efendi’nin kaleme aldığı 

 
139 Ebuzziya, a.g.e., s. 192-194. 
140 Ebuzziya, a.g.e., s. 206-210. 



46 

 

tezkire incelenmekte idi. Bend-i Mahsus başlığı altında yayımlanan on beşinci makale 

toplumda artarak devam eden dilencilik üzerinden gerçek ihtiyaç sahiplerinin ayırt 

edilmesi gerektiğine vurgu yapıyordu. Yine Payitaht başlığı altında yayımlanan on 

altıncı, on yedinci, on sekizinci ve on dokuzuncu makalelerde sırasıyla devlette ithalat 

ve ihracat için bir defter tutulmasının gerekliliğinin belirtildiği, askerlerin çıkardığı 

gazete olan Cerîde-i Askeriyye’nin övüldüğü, Tophane Müşir Dairesi’nde çıkan 

yangın sonucunda tedbir alınmasının dile getirildiği ve muhtaç kimseler hususunda 

devletin görevlerini yerine getirmesinin vurgulandığı görülmekteydi. Havâdis-i 

Dâhiliyye adını taşıyan yirminci makale o dönemde kurulan ve anne ve babasını 

kaybetmiş çocukların eğitimine katkı sağlayan Cemiyet-i Tedrisiyye İslâmiyye ile 

alakalı idi. Halk, bu yeni kurumdan haberdar edilirken, kurumun işleyişi hususundaki 

temenniler dile getiriliyordu. Şinasi’nin gazetede yayımlanan son makalesi Bend-i 

Mahsus genel başlığı adı altında idi. Bu makale, sosyal eksikliklere dikkat çekmiş olup 

Beyoğlu Galata gibi İstanbul semtlerinde sokakların aydınlatılmasının ve 

temizlenmesinin hem güvenlik hem de estetik açısından yararlı olacağını ifade etmekte 

idi.141 

Tasvir-i Efkâr gazetesinin amaçlarından biri halkın kendi çıkarlarını nasıl 

muhafaza edeceği hususunda ortaya atılan fikirleri duyurarak kamuoyu oluşturmaktı. 

1862 yılından sonra siyasi düşünceyi yansıtan kavramlar Tasvir-i Efkâr’da sık sık 

görülmeye başladı. Okuyucu meşrutiyet, cumhuriyet, millet, milliyet, hürriyet, millet 

meclisi, seçim ve kamuoyu gibi bu zamana kadar hiç rastlamadığı kavramları Tasvir-

i Efkâr gazetesi vasıtasıyla öğrenmiş oldu.142 

1865 yılında Şinasi’nin Tasvir-i Efkâr gazetesini bırakarak Paris’e gitmesi 

üzerine gazetenin başına Namık Kemal geçti. Namık Kemal’in gazete idaresini 

üstlenmesinin ardından gazetede çıkan haberlerde gazetenin yorumlarının da yer aldığı 

görülüyordu.143 İç ve dış politikada ortaya çıkan gelişmelerin yanı sıra eğitim ve dil 

hususundaki konular da gazetede sıkça yorumlanmakta idi. 28 Ağustos 1866 tarihini 

taşıyan sayıda, mevcut eğitim sisteminin okuryazar oranının artması noktasında 

ihtiyacı karşılar nitelikte olmadığı dile getiriliyordu. Buna ek olarak dil meselesi öne 

 
141 Parlatır, a.g.e., s. 68-73. 
142 Ali Budak, Osmanlı Modernleşmesi Gazetecilik ve Edebiyat, Bilge Kültür Sanat Yayınları, 

İstanbul, 2014, s. 224, 225. 
143 Belkıs Ulusoy Nalcıoğlu, Osmanlı’da Muhalif Basının Doğuşu 1828-1878, Yeditepe Yayınları, 

İstanbul, 2013, s. 124, 125. 



47 

 

çıkarılıyor ve milli kimlik açısından dilin ne kadar ehemmiyetli olduğuna vurgu 

yapılıyordu. Ayrıca konuşma ve yazı dili üzerinde duruluyor, Türkçedeki 

kullanımlarında bir bütünlük olmadığı ve birtakım farklılıkların meydana geldiği 

gözler önüne seriliyordu. Şinasi’den sonraki Tasvir-i Efkâr da halkın sesi olmuş, 

hükümetin yaptıkları ve yapmadıkları noktasında denetleyici bir rol üstlenerek eksik 

yönlerini tenkit etmişti.144 Gazetede yayımlanan makalelerde ticaret ve ziraat ile 

alakalı konulara da temas edilmiş olup devletin kalkınması için ticari ve zirai 

faaliyetlerin önemine dikkat çekiliyordu. Basıldığı yıllarda gerek sade bir dil 

kullanması gerekse topluma yeni bir bakış kazandırması açısından büyük bir okuyucu 

kitlesine ulaşan Tasvir-i Efkâr gazetesi, 27 Haziran 1871 tarihini taşıyan 830. sayısının 

ardından yayın hayatına son verdi. 145 

3. Muhbir 

Filip Efendi’nin sahibi olduğu ve ilk sayısı 1 Ocak 1867 tarihinde çıkarılan 

Muhbir gazetesinin yazarlık görevini Ali Suavi üstlenmişti. Haftanın dört günü 

yayımlanan Muhbir, yayın hayatına devam eden diğer gazeteler ile kıyaslandığında 

olayları aktarma noktasında başvurduğu sivri dili ve tenkitçi yaklaşımı ile ön plana 

çıkıyordu.146 Muhbir gazetesinde gündeme getirilen konular arasında politika, eğitim, 

dilde sadeleşme ve düşünce özgürlüğü yer alıyordu. Bunun yanı sıra hükümete 

getirilen eleştirilere de rastlanmakta idi.147 Ali Suavi’nin Muhbir gazetesinde 

hükümete karşı yaptığı eleştiriler, uygulanan mevcut politikaların yetersiz olduğu 

düşüncesine dayanıyordu. Gerekli çözümün ise ancak ulusal bir meclis kurmak ile 

mümkün olacağı dile getiriliyordu.148  

Gazetede yayımlanan ve Hürriyet başlığını taşıyan bir yazısında Ali Suavi, 

Avrupa devletlerinin Osmanlı Devleti’nin iç işlerine sürekli olarak bir müdahalede 

bulunması hususunda devletin keyfi ve gerçeğe uygun olmayan uygulamalarını ve 

adaletini sorgulayarak tenkit ediyordu. Şubat 1867 tarihinde gazetede Mustafa Fazıl 

Paşa’nın Sultan Abdülaziz’e hitaben yazdığı mektup iki kez yayımlanmıştı. Ali Suavi, 

 
144 Nalcıoğlu, a.g.e., s. 128-131. 
145 Nalcıoğlu, a.g.e., s. 133. 
146 Nalcıoğlu, a.g.e., s. 133, 134. 
147 Esen Ertuğrul, Çağhan Uyan, “Sıradışı Bir Yeni Osmanlı Aydını: Ali Suavi”, Eskişehir Osmangazi 

Üniversitesi Türk Dünyası Uygulama ve Araştırma Merkezi Çağdaş Düşünce Hayatı Dergisi, 

(2)2, 2019, s. 56. 
148 Orhan Koloğlu, “Osmanlı Basını: İçeriği ve Rejimi”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 

Ansiklopedisi, Cilt 1, İletişim Yayınları, İstanbul, 1985, s. 80. 



48 

 

Muhbir gazetesindeki yazılarında dönemin olaylarından olan Girit İsyanı’nı sık sık 

gündeme getiriyordu. Muhbirin 28. sayısından elde edilen gelirin Girit’te zor durumda 

kalan halka yardım amacıyla gönderilmesi gazetenin bu konuda ne denli hassas 

olduğunu göstermekte idi. Gazetenin 31. sayısında yayımlanan ve Belgrad Kalesi’nin 

Sırbistan’a bırakılmasını sert bir dille eleştiren Belgrad Tarihi adlı yazı, Ali Suavi’nin 

gazetede yayımlanan ve hükümete sarfettiği eleştirilerin yer aldığı diğer yazılar da göz 

önüne alındığında devlet nezdinde bardağı taşıran son damla oldu. Gün geçtikçe göze 

batan Muhbir gazetesi, 32. sayısından sonra bir aylık süreyle kapatıldı.149 Gazetenin 

kapatılmasının yanı sıra Ali Suavi de Kastamonu’ya sürgüne gönderildi. Muhbir 

gazetenin açılmasının ve tekrar yayın hayatına dönmesinin ardından çıkan 33. sayıda 

Ali Suavi’nin önceki sayılarda rastlanan yorum ve eleştirileri görülmüyordu. Bu 

durum Suavi’nin gazetede artık yazı kaleme almadığı düşüncesini akla getirmekle 

beraber 47. sayıya kadar devam etti.150 

Muhbir, İstanbul ve Londra olmak üzere iki farklı şehirde yayımlanmış bir 

gazeteydi. Muhbir’in İstanbul’da çıkarılan ve son sayısı olan 55. sayı, 26 Mayıs 1867 

tarihini taşıyordu. Ali Suavi’nin Londra’ya kaçmasının ardından 31 Ağustos 1867’de 

Londra’da ilk sayısını yayımlayan gazeteye maddi destek, Mustafa Fazıl Paşa 

tarafından sağlanmaktaydı. Gazetede yayımlanan yazılarda Ali Suavi’nin imzası 

bulunmakla beraber Yeni Osmanlı Cemiyeti’nden Namık Kemal, Ziya Paşa ve 

Kânipaşazâde Rıfat Bey gibi isimlerin kaleme aldığı yazılar olduğu da bilinmekte 

idi.151 Muhbir gazetesinin Londra’da yayın hayatına devam etmesi Yeni Osmanlı 

Cemiyeti üyelerinin ortak kararı olmasına karşın Ali Suavi gazetenin ilk sayısında 

buna dair herhangi bir beyanda bulunmamıştı. Ayrıca Yeni Osmanlıların meşrutiyet 

yönetimi hususunda hedeflerine de rastlanmıyordu.152 Gazetenin 7. sayısından itibaren 

Yeni Osmanlı Cemiyeti mührü yer almış olup 1. 2. 3. ve 4. sayılarda gazetenin üst 

köşesinde nerede basıldığı, içeriği, haftada kaç gün çıkacağı ve fiyatı bilgisi yer 

alıyordu. 5. sayıdan sonra ise sadece nerede çıktığı bilgisinin mevcut olduğu 

görülüyordu.153 

 
149 Kenan Demir, “Osmanlı’da Basının Doğuşu ve Gazeteler”, Iğdır Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, (5), 2014, s. 74, 75. 
150 Çelik, a.g.e., s. 70. 
151 Çelik, a.g.e., s. 70. 
152 Uğur Akbulut, “Osmanlı Basın Tarihine Bir Katkı: Gazetelerin Yayınlanma Amaçları Üzerine 

(1831-1876)”, Electronic Turkish Studies, (8)5, 2013, s. 47. 
153 Demir, a.g.m., s. 76. 



49 

 

İlk sayıda Londra’dan Osmanlı hükümetine seslenen Ali Suavi’nin, 

İngiltere’de basın hürriyetinin olduğunun ve Osmanlı hükümetinin fikirlerini beyan 

etme hususunda ona engel olamayacağının korkusuzca dile getirilmesi dikkat 

çekiciydi. İlk sayıda göze çarpan bir başka husus gazetenin hangi amaç doğrultusunda 

yayın hayatına başladığının aktarılması idi. Söz konusu yazıda, cemiyetin ana 

gayesinin gazete aracılığıyla halka kılavuzluk etmek olduğu ifade ediliyordu. Bu yön 

göstericilik, eğitim yoluyla sağlanacak olup gazetede buna yönelik gerek yazılmış 

gerekse tercüme edilmiş eserlere yer verileceği bildiriliyordu. Muhbir gazetesinde, 

İngiltere başta olmak üzere yabancı gazetelerde ve İstanbul’da çıkan gazetelerde 

yayımlanmış yazılardan parçalar yer almış ve bu yazılar üzerinden muhataplarına 

çeşitli cevaplar verilmişti.154 Muhbir’in Londra’da yayımladığı yazılarda Ali 

Suavi’nin, İstanbul’da yayımladıklarından sert bir dil kullandığı ve yaptığı eleştirilerle 

Osmanlı hükümetinin daha da üzerine gittiği görülüyordu. Eleştirilerinde öne çıkan 

mesele ise uygulanan eğitim politikaları idi. Ali Suavi’ye göre bahsi geçen politikalar 

verim sağlamadığı bilindiği halde hükümet tarafından kasıtlı olarak sürdürülüyordu. 

Bunun altında yatan asıl maksat ise halkın eğitim ve öğretimden uzak kalmasını 

sağlamaktı. Bu uzak kalış, doğru ve yanlışı tefrik edemeyecek ve hükümete karşı ses 

çıkaramayacak hale gelen halk demekti.155 

Muhbir gazetesinde, hedef aldığı hükümete karşı sert eleştiriler getiren Ali 

Suavi, padişahın bizzat şahsına yönelik saygısızlık içeren herhangi bir ifadede 

bulunmamış olup bu hususta dikkatli davrandığı kaleme aldığı yazılardan 

anlaşılıyordu.156 Muhbir gazetesinin Londra’daki yayın hayatı epeyce uzun bir süreyi 

kapsıyordu. Gazetede Yeni Osmanlı Cemiyeti’ni konu alan havadislere zaman zaman 

az da olsa rastlanmaktaydı. Muhbir, İstanbul’da dağıtımına devlet tarafından yasak 

getirilmiş ve gizlice dağıtımı yapıldığında yakalanarak ortadan kaldırılmış bir gazete 

olmasına rağmen halkın yoğun ilgisi ile karşılaştı. Yasak olması ve takip edilmesi 

nedeniyle karaborsaya düşen ve fiyatı artan gazete okur sayısından hiçbir şey 

kaybetmedi.157 İstanbul’daki okullarda da gazete okunmasını arzulayan Ali Suavi bu 

arzusunu gerçekleştirmek amacıyla birçok okula ücretsiz olarak Muhbir gönderdi. Ali 

Suavi’nin gazetede Yeni Osmanlı Cemiyeti’nden Cemiyyet-i İslamiyye adıyla 

 
154 Demir, a.g.m., s. 76, 77. 
155 Belkıs Ulusoy Nalcıoğlu, “Tanzimat Dönemi Türk Gazeteciliği ve Türk Basınının İlkleri”, Manas 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, (7)14, 2005, s. 262. 
156 Ertuğrul, Uyan, a.g.m., s. 58. 
157 Nalcıoğlu, a.g.e., s. 192, 193. 



50 

 

bahsetmesi ve Mustafa Fazıl Paşa hakkında kötü söylemlerde bulunan David 

Urquart’a değinmesi ikilinin arasının bozularak Mustafa Fazıl Paşa’nın gazeteden 

maddi desteğini çekmesine yol açtı. Aralarındaki bazı fikir ayrılıkları nedeniyle Namık 

Kemal ve Ziya Paşa ile de yollarını ayıran Ali Suavi gazeteyi tek başına yönetmeye 

başladı.158 Muhbir gazetesi 3 Kasım 1868 tarihini taşıyan 50. sayısı ile beraber yayın 

hayatına son verdi.159 

4. Hürriyet  

Yeni Osmanlılar eliyle yurtdışında çıkarılan ikinci gazete olma özelliği taşıyan 

Hürriyet gazetesi, Namık Kemal ve Ziya Paşa’nın iş birliği sonucunda ortaya çıkmış 

olup Namık Kemal’in ayrılmasının ardından Ziya Paşa’nın kontrolünde yayın hayatına 

devam etti. İlk sayısı 29 Haziran 1868 tarihinde Londra’da yayımlanan Hürriyet 

gazetesinin logosunun altında Yeni Osmanlı Cemiyeti tarafından haftada bir gün 

yayımlanacağı yazıyor, buna ek olarak içeriği ve fiyatı hakkında kısa bilgiler yer 

alıyordu.160  

Hürriyet gazetesinin, Yeni Osmanlı Cemiyeti adına söz söyleme yetkisini 

üstlenmiş olduğu anlaşılıyor ve gazetede Yeni Osmanlıların devletin eski gücüne 

kavuşması amacına hizmet ettiklerinin ifade edildiği görülüyordu. Ayrıca devlette 

başarılı bir yönetimin var olmadığına ve halkın bu husustaki memnuniyetsizliğine 

temas edilmekte idi.161 Gazetede mevcut yönetimin yerine parlamentoya dayalı bir 

yönetim sisteminin devlete yarar sağlayacağı öngörülmekle beraber bir anayasa 

meydana getirilmesi ve parlamentoda görev alacak vekillerin halk tarafından seçilerek 

halkın yönetimde söz sahibi olması istenmekteydi. Böylelikle devlette padişahın 

isteğine bağlı harcamaların önüne geçilmiş olacaktı. Halkın yönetime dahil edilmesi 

Osmanlı Devleti sınırları içinde yaşayan gerek Müslüman gerekse gayrimüslim 

herkesin bir çatı altında toplanarak birlik oluşturması demekti. Bu da dış baskılardan 

uzak ve içişlerinde serbest bir devlet anlamına gelmekteydi.162 

Sadrazam Âli Paşa’nın devleti yönetme noktasında keyfi bir tutum 

sergilediğinin vurgulandığı yazıların yer aldığı Hürriyet gazetesinde işlenen 

konulardan birçoğunda İslami bir perspektifin var olduğu görülüyordu. Gazetede ayet 

 
158 Ertuğrul, Uyan, a.g.m., s. 58. 
159 Çelik, a.g.e., s. 72. 
160 Nalcıoğlu, a.g.e., s. 193, 195. 
161 Nalcıoğlu, a.g.m., s. 262. 
162 Nalcıoğlu, a.g.e., s. 195. 



51 

 

ve hadislere yer veriliyor, savunulan fikirler Kur’an-ı Kerim’e başvurularak getirilen 

kanıtlar ile destekleniyordu. Etkili ve açık bir dil kullanarak büyük bir halk kitlesine 

hitap eden Muhbir gazetesinin aksine Hürriyet gazetesi, kullandığı kavramlar ve ele 

aldığı fikirler itibariyle aydın kesime de hitap ediyordu.163 

Hürriyet gazetesinde, dönemin sadrazamları Âli Paşa ve Fuat Paşa’nın 

eleştirilmesi ve meşrutiyet yönetiminin önerilmesinin yanı sıra ekonomik sorunlar, 

köylünün geçim derdi, azınlıklara verilen ayrıcalıklar, saray içinde baş gösteren 

savurganlık ve dış politikadaki tutarsızlık gibi meseleler gündeme getiriliyordu.164 

Gazetenin 1. sayısında yer alan ilk makale Namık Kemal tarafından kaleme 

alınmış olup Hubb’ül-Vatan Min’el-İman adını taşımakta idi. Bu makalede, Yeni 

Osmanlı Cemiyeti adına yayın hayatına başlayan ve devam eden Muhbir gazetesinin 

varlığı söz konusu iken yeni bir gazetenin çıkarılmasının nedeni izah ediliyordu. 

Ayrıca Yeni Osmanlı Cemiyeti’nin niçin kurulduğu ile alakalı okuyucuya bilgi 

verilmekteydi. Makalenin devamında Osmanlı Devleti’nin kudret sahibi olduğu eski 

günlerden bahsediliyor, eski ile yeni dönem karşılaştırılıyordu.165 Namık Kemal’in 

makalede kıyaslamaya tabi tuttuğu bir başka mesele, eğitim ve kültür seviyesiydi. Bu 

hususta Osmanlı Devleti’nin diğer toplumlardan hayli geride olduğu vurgulanıyor ve 

bunun suçlusu olarak yönetimde söz sahibi olan kişiler gösteriliyordu.166  

Gazetenin Namık Kemal ve Ziya Paşa ortaklığında çıkan 63 sayısı gerek 

Osmanlı’da gerekse Avrupa’da büyük akis uyandırdı. Namık Kemal’in 63. sayıdan 

sonra gazeteden ayrılması İstanbul’a dönen ve Sadrazam Âli Paşa ile arasını düzelten 

Mustafa Fazıl Paşa’nın Namık Kemal ve Ziya Paşa’ya yaptığı çağrı neticesinde 

gerçekleşti. Hükümeti eleştirmeye devam etmeleri halinde cemiyete yaptığı maddi 

desteği keseceğini belirten Mustafa Fazıl Paşa’nın gazeteyi kapatıp İstanbul’a 

dönmeleri gerektiği yönündeki bu uyarısı, Namık Kemal üzerinde etkili oldu. Fakat 

Ziya Paşa için aynı durum söz konusu değildi. Âli Paşa’ya karşı beslediği nefret 

duygusu, İstanbul’a dönen Namık Kemal’in aksine Ziya Paşa’nın Londra’da kalarak 

gazeteyi çıkarmaya devam etmesine neden oldu. Hatta bu süreçte Ziya Paşa, Âli Paşa 

ve Mustafa Fazıl Paşa ile ters düşen Mısır hıdivi İsmail Paşa ile iş birliği içerisine 

 
163 Demir, a.g.m., s. 80. 
164 Canelli, a.g.e., s. 19. 
165 Nalcıoğlu, a.g.e., s. 195, 196. 
166 Akbulut, a.g.m., s. 48. 



52 

 

girdi.167 Londra’da çıkarılan ve 88. sayısı ile buradaki yayın hayatına son veren 

Hürriyet gazetesi, Ziya Paşa’nın Cenevre’ye kaçması üzerine 3 Nisan 1870 tarihinde 

89. sayısını İsviçre’de yayımladı. Yayın hayatına bir süre Cenevre’de devam ettikten 

sonra kapatılan gazetenin son sayısı 12 Haziran 1870 tarihini taşıyan 100. sayı oldu.168 

5. Ulûm 

Hürriyet gazetesinin yayın hayatına adım atmasından yaklaşık beş ay sonra 

Muhbir gazetesinin yayımına son veren Ali Suavi, Paris’e gelerek burada Ulûm adı ile 

yeni bir gazete çıkardı. Ulûm, gazete olarak bilinse de biçim olarak dergi özelliği 

göstermekteydi. Derginin 24. sayısından anlaşıldığı üzere çıkarılmasındaki temel 

gaye, bilim ve eğitimin yayılmasını bir görev olarak üstlenmekti.169 İlk sayısı 26 

Temmuz 1869 tarihinde yayımlanan Ulûm, Ali Suavi’nin fikirlerini ve kişiliğini tüm 

gerçekliği ile yansıtıyordu. Ulûm gazetesinin ilk 20 sayısı Ali Suavi’nin el yazılarından 

oluşmuş ve taşbaskı usulü kullanılarak yayımlanmıştı. 21-25. sayılar ise matbaadan 

çıkan matbu yazılardan meydana gelmekte idi.170 Ulûm’da ansiklopedik bilgilere yer 

veriliyor ve gazete tarih, coğrafya, dini bilimler, eğitim bilimleri, fen bilimleri, felsefe, 

sosyoloji, hukuk, siyaset gibi birçok dal ile alakalı yazıları içinde barındırıyordu. 

Bunun yanı sıra Ali Suavi gazetede kendi düşünce ve değerlendirmelerine de yer 

vermekteydi. Muhbir gazetesi ile karşılaştırıldığında Ulûm gazetesi, hükümete karşı 

sert eleştirilerin yapıldığı bir yayın organı olma özelliği göstermiyordu.171 Gazetenin 

Paris’te çıkarılan ve son sayısı olan 25. sayı, 1 Eylül 1870 tarihini taşıyordu.172 

6. Hadika 

Yayın hayatına 18 Şubat 1870 tarihinde İstanbul’da başlayan Hadika gazetesi 

yayımlandığı süre itibariyle dört ayrı dönemden oluşuyordu. Yeni Osmanlı Cemiyeti 

üyelerinden kimi isimlerin imzalı yahut imzasız yazılarının yer aldığı sayıların, üçüncü 

dönem içinde yayımlandığı görülüyordu.173 Gazetenin çıkış amacına önsöz kısmında 

yer verilerek bilim, sanat ve eğitim alanlarında halkın faydalanacağı bilgileri içermesi 

bakımından halka hizmet etmek olduğu belirtiliyordu. Fünûn, Sanayi, Neviyye, İlan 

 
167 Nurettin Güz, “Osmanlı Basını”, Selçuk İletişim Dergisi, (1)3, 2000, s. 49. 
168 Demir, a.g.m., s. 81. 
169 Nalcıoğlu, a.g.e., s. 214. 
170 Çelik, a.g.e., s. 72. 
171 Çelik, a.g.e., s. 25.  
172 Çelik, a.g.e., s. 72. 
173 Nesimi Yazıcı, “Hadîka”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Cilt 15, İstanbul, 1997, s. 

18. 



53 

 

ve Tefrika başlıklarını barındıran Hadika gazetesinin Fünûn ana başlığı Malumat-ı 

Tarihiye, Fünûn-ı Nebatat, Usûl-i İnşâ, İlm-i Hesap, Fenn-i Coğrafya gibi isimler 

taşıyan ve alt başlık şeklinde konumlandırılan makalelerden oluşuyordu. Bu makaleler 

tarih, dil bilgisi, botanik, fizik, matematik ve coğrafya ile alakalı konular hakkında 

olup halkın anlayabileceği türden bir dil kullanılarak kaleme alınmıştı. Makalelerde 

ayrıca günlük hayatta işe yarayacak pratik malumatlara yer verilmekte idi. Fünûn ana 

başlığı altında yayımlanan makalelerin çoğu, bilim ve sanatın önemine dikkat 

çekiyordu. Sanayi ana başlığı altında ise ziraat, ticaret ve iktisat gibi konular ele 

alınmaktaydı.174 

Yayımlandıktan kısa bir süre sonra içeriğinde resimlere de yer veren Hadika 

gazetesi, hükümetten aldığı yayın izni çerçevesinde makalelerinde siyaset ile ilgili 

herhangi bir konuya yer vermiyor ve eğitim hakkında bilgi verme görevini 

sürdürüyordu. Bu durum gazetenin birinci döneminde yayımlanan 46. sayıya kadar 

devam etti. 46. sayıdan itibaren hükümet tarafından uygun görülmeyen makalelerin 

kaleme alınması ve okuyucu sayısının giderek azalması gibi gerekçeler, gazetenin 51. 

sayısı ile beraber yayın hayatının ilk döneminin sona ermesine neden oldu.175 

Hadika gazetesinin ikinci yayın dönemi 18 Mart 1871 tarihinde başladı. Söz 

konusu dönemde haftada bir gün yayımlanan ve ilk dönemde görülen içeriklerin 

devamlılık gösterdiği gazete, 12. sayısının ardından 9 Haziran 1871 tarihinde kapatıldı. 

Bu durum gazetenin ikinci döneminin de sona ermesi anlamına geliyordu. İlk dönem 

ile kıyaslandığında bu dönemde Hadika gazetesinin, boyut olarak küçüldüğü ve 

resimsiz olarak hazırlandığı görülüyordu. İkinci dönemde yayımlanan ve son sayı olan 

12. sayıda önceden yayımlanan sayılarda yer alan ve yarım bırakılan makalelerden 

bazıları tamamlanmış olup kaleme alınanların da devamının geleceği bildiriliyordu. 

Bu açıklama okuyucuya gazetenin haftaya da yayımlanacağı haberini veriyordu. Fakat 

işler umulduğu gibi gitmemiş, 13. sayı çıkarılamamıştı. Gazetenin kapatılmasında 

gazetenin Neviyye başlığı altında yayımlanan makale, maddi sıkıntılar ve zorunlu 

matbaa değişimi gibi nedenler etkili olmuştu.176  

Hadika gazetesinin 9 Kasım 1872 tarihinde çıkan ilk sayısı ile başlayan üçüncü 

dönemi, diğer iki dönem ile benzerlik göstermiyor, bu dönemde yayımlanan 

 
174 Nalcıoğlu, a.g.e., s. 279, 280. 
175 Nalcıoğlu, a.g.e., s. 282. 
176 Nalcıoğlu, a.g.e., s. 283. 



54 

 

makalelerde siyasi meseleler ele alınıyordu. Yeni Osmanlı Cemiyeti üyelerinden olan 

Ebuzziya Tevfik, üçüncü dönemde Hadika gazetesini kiralayarak neşrine başladı. 

Baskı sayısının oldukça arttığı gazetede Ebuzziya Tevfik’in yanı sıra Namık Kemal, 

Şemseddin Sami, Ahmet Mithat Efendi ve Yeni Osmanlı Cemiyeti’nde faaliyet 

gösteren bazı isimlerin imzalı veya imzasız makaleleri yer alıyordu. Yeni yayın 

döneminde yalın bir dil kullanan Hadika, hükümete karşı sert eleştirilerin yapıldığı bir 

yayın organına dönüşmüştü.177 Pazartesi, Salı, Çarşamba, Perşembe ve Cumartesi 

olmak üzere haftada beş gün yayımlanan ve dört sayfadan oluşan gazete, yayımladığı 

makalelerde siyaset yapabilme hususunda yetkililerden gerekli izni almıştı. Gazetenin 

ilk sayısında yer alan ve Ebuzziya Tevfik’in imzasını taşıyan İhtar isimli makalede 

Hadika’nın artık Tasvir-i Efkâr matbaasında basılarak yazı kurulunun giderlerinin 

Ebuzziya Tevfik tarafından ödeneceği bildiriliyordu. Ayrıca gazetenin padişahın izni 

dahilinde yayıma başladığı ve siyasi meseleleri ele alırken bunu ahlak ve hukuk 

kuralları çerçevesinde yapacağı izah ediliyordu. 56. sayısına kadar düzenli olarak 

çıkarılan Hadika gazetesi bu sayıdan sonra hükümet tarafından alınan karar ile iki ay 

kapatıldı. Bunun nedeni 54. sayıda yayımlanan ve Tersane Amelesi ismini taşıyan 

makaleydi. Bu makalede uzun zamandır maaşları alamayan ve haklarını aramak için 

Sadaret Dairesi önünde toplanan işçilerin askeri kuvvetler tarafından engellenmeleri 

neticesinde bu duruma binaen yardım istemek maksadıyla gazeteye yazdıkları mektup 

konu ediliyordu. Hadise gazeteye her ne kadar eleştiri yapılmaksızın uzlaşmacı bir 

tavır ile aktarılsa da hükümetin tepkisi ile karşılaştı. 28 Ocak 1873’te kapatılan ve iki 

ay çıkarılamayan Hadika, 57. sayısını 28 Mart 1873’te yayımladı. Bu sayıda Ebuzziya 

Tevfik’in imzasını taşıyan Birkaç Kelime başlıklı bir makale yer almaktaydı. 

Makalede Ebuzziya Tevfik’in, basın ile alakalı düzenlemelerin yer aldığı Kararname-

i Âli’yi karşısına alarak sert bir üslupla tenkit ettiği görülüyordu. İki ay süreyle 

kapatılmadan önce haftada beş gün yayımlanan gazetenin 58. sayısının 5 Nisan 1873 

tarihinde yayımlanması artık haftada bir gün çıkarılacağı anlamına geliyordu.178 58. 

sayının okuyucu ile buluşmasının ardından üç gün geçmişti. O gün Gedikpaşa 

Tiyatrosu’nda Namık Kemal’in Vatan Yahut Silistre isimli oyunu sergilendi. Bu 

vaziyet beraberinde birçok olayı getirmiş olup Hadika gazetesinin yazar kadrosundan 

Namık Kemal ve Ebuzziya Tevfik’in de içinde bulunduğu bazı kimselerin 

tutuklanmalarına ve sürgüne gönderilmelerine neden oldu. Başında Âşir Efendi’nin 

 
177 Yazıcı, a.g.m., s. 18, 19. 
178 Nalcıoğlu, a.g.e., s. 285-288. 



55 

 

bulunduğu gazetenin yayın izni Ebuzziya Tevfik’in sürgüne gönderilmesinin ardından 

yardımcısı Şemseddin Sami’ye geçti. 59. sayıdan itibaren bu görevi yürüten 

Şemseddin Sami’nin gazetenin 63. sayısında kaleme aldığı makalede hükümetin 

Rusya’ya karşı yürüttüğü politikayı eleştirmesi ve yetkili merciden gelen uyarıya 

çıkışması, 64. sayısından sonra gazetenin bir ay kapatılmasını beraberinde getirdi.179 

Hadika gazetesinin dördüncü ve son dönemi Şemseddin Sami’nin gazeteyi Âşir 

Efendi’den kiralaması ile başladı. Bu dönemde günlük olarak çıkarılan gazetede, 

Şemseddin Sami’nin hükümetin uyguladığı politikaları eleştirdiği makalelerinin var 

olduğu görülüyordu. Yayımlanan makalelerde devamlılık gösteren bu muhalefet hali, 

Hadika’nın 17 Temmuz 1873 tarihinde 42. sayısı ile birlikte kapatılmasına ve 

dördüncü döneminin son bulmasına neden oldu.180 

7. İbret 

Yeni Osmanlı Cemiyeti üyelerinin İstanbul’da yeni bir gazete çıkarma fikri, 

Avrupa’da bulunan üyelerin de yurda dönmesiyle birlikte mümkün gözükse de 

hükümet tarafından kabul görmedi. Âli Paşa’nın ölümünün ardından sadrazamlık 

görevini üstlenen Mahmut Nedim Paşa, Yeni Osmanlılardan Mehmet Bey’in amcası 

idi. Bu durum onun gazetecilik yapmasını engelliyordu. İstikbal adında yeni bir gazete 

çıkarmak için çalışmalara başlayan Namık Kemal’in bu talebi, dönemin basın kanunu 

çerçevesinde reddedildi. Söz konusu kanun, hükümet tarafından kapatılmasına karar 

verilen gazete sahiplerine yeni bir gazete açma hakkı tanımıyordu. İstedikleri gazeteyi 

çıkaramayan Yeni Osmanlı Cemiyeti üyeleri halihazırda yayın hayatına devam eden 

ve İbret adını taşıyan bir gazete kiraladı.181  

13 Haziran 1872 tarihinde ilk sayısı yayımlanan İbret gazetesi Pazartesi, Salı, 

Çarşamba, Perşembe ve Cuma olmak üzere haftada beş gün çıkarıldı. Başyazarlığını 

Namık Kemal’in üstlendiği gazetenin diğer yazarları Ebuzziya Tevfik, Reşat Bey ve 

Nuri Bey idi. İbret, haber gazetesi mahiyetinde yayımlanmamış olup fikir gazetesi 

kimliğine sahipti. Gazeteyi çıkartmak üzere başlangıçta Tasvir-i Efkâr matbaası satın 

alındı. Fakat gazetenin baskı sayısının yüksek oluşu nedeniyle matbaa yeterlilik 

sağlayamadı ve bir süre sonra terk edilerek gazete, Ahmet Mithat Efendi’nin Kırkanbar 

matbaasında çıkarılmaya devam etti. İbret’in ilk sayısında gazetenin ve yazarlarının 

 
179 Yazıcı, a.g.m., s. 19. 
180 Yazıcı, a.g.m., s. 19. 
181 Mardin, a.g.e., s. 68. 



56 

 

takdim edildiği bir yazı görülmekteydi. Yazının sonunda Başyazar sıfatıyla Namık 

Kemal, Yazar sıfatıyla Reşat Bey, Nuri Bey ve Ebuzziya Tevfik, Müdür sıfatıyla ise 

Tahir ismi yer alıyordu. Yazıda İbret gazetesinin yayımlanmasındaki temel amaç, 

siyasi kurallar ve medeni ilerleme bahsinde halkın bilgi sahibi olması için gerekli 

çabanın gösterilmesi, haberlerin aktarılmasında hoş karşılanmayacak herhangi bir 

davranış sergilenmemesi ve doğruların söylenmesi olarak açıklanıyordu.182  

Yurt içinde ve yurt dışında çıkardıkları gazeteler aracılığıyla meşrutiyet 

idaresini getirmeyi kendilerine amaç edinen Yeni Osmanlı Cemiyeti üyeleri için İbret 

gazetesi de bu görevi üstleniyordu. İlk sayısından itibaren halkın yoğun ilgisi ile 

karşılaşan ve baskı sayısı ciddi bir rakama ulaşan gazetenin her sayısında farklı bir 

mesele gündeme getiriliyor ve bu meseleler üzerinden hükümet tenkit ediliyordu.183 

Mevcut monarşi yönetimine karşı çıkan ve kendini hürriyet savunucusu olarak gören 

gazetenin hedef aldığı devlet görevlisi dönemin sadrazamı Mahmut Nedim Paşa idi. 

Okuyucu İbret gazetesi ile birlikte hürriyet, eşitlik, adalet ve vatan gibi kavramlar ile 

tanıştı. İlk sayısından itibaren eğitim, bilim ve tekniğe verilen önemin hissedildiği 

gazetede Osmanlı Devleti’nin Avrupa’nın gerisinde kalması, bu alanlarda ilerleme 

kaydedememesi ile ilişkilendiriliyordu. 1870 yılında Almanya ve Fransa arasında 

yapılan savaşın Almanya lehine sonuçlanması, devletin teknikte üstün olmasına 

bağlanıyor ve söz konusu alanların önemi bu örnekle açıklanıyordu. Gazetede iç 

meselelerin yanı sıra dış politikadaki gelişmelere de yer verilmekteydi.184 

Gazetede yayımlanan makalelerde, Sadrazam Mahmut Nedim Paşa’nın 

uyguladığı politikaların sık sık tenkit edilmesi, dış borçlanma, basın hürriyeti, Mısır 

hidivliği ile Osmanlı ilişkileri gibi meselelerin gündeme getirilerek yoruma tabi 

tutulması İbret’in 9 Temmuz 1872 tarihini taşıyan 19. sayısının ardından hükümetçe 

dört ay süreyle kapatılmasına neden oldu. Gazetenin yazarları için uygun görülen ceza 

ise memurluk görevlerini yürütmek üzere İstanbul dışına sürgüne gönderilmeleri idi. 

Mahmut Nedim Paşa’nın sadrazamlık görevinden alınarak yerine Yeni Osmanlı 

Cemiyeti üyeleri ile arası iyi olan Mithat Paşa’nın atanması gazetenin karar verilen 

süreden önce açılmasını sağlayan gelişme olmuştu. Eylül 1872 tarihinde çıkarılan 20. 

sayısı ile yayın hayatına kaldığı yerden devam eden İbret gazetesinde, Namık 

 
182 Demir, a.g.m., s. 81, 82. 
183 Akbulut, a.g.m., s. 52. 
184 Demir, a.g.m., s. 82, 83. 



57 

 

Kemal’in görevli olduğu Gelibolu’dan gönderdiği yazılar yer alıyordu. Gelibolu’daki 

mutasarrıflık görevinden alınmasının ardından İstanbul’a dönen Namık Kemal, 

tamamen İbret gazetesi ile alakadar olmaya başladı. Söz konusu dönemde İbret’te 

Namık Kemal ve Nuri Bey’in kaleme aldığı makaleler göze çarpıyordu. Bu 

makalelerde basın özgürlüğünün ehemmiyeti üzerinde duruluyordu. Gazetenin ikinci 

yayın dönemi, 7 Şubat 1873 tarihinde sona erdi ve İbret’in 1 ay müddetle 

kapatılmasına karar verildi. Bunun nedeni Namık Kemal’in Evrak-ı Perişan isimli 

kitabının ve Ahmet Mithat Efendi’nin Dağarcık isimli dergisinin siyasi bir amaca 

hizmet etmemesine rağmen yasaklanmasının gazetede sert bir karşılık bulmasından 

kaynaklı idi. 8 Mart 1873 tarihinde üçüncü kez çıkarılmaya başlanan İbret gazetesinde 

yayımlanan makalelerde birey-kanun-hak, mevcut yönetimde görülen eksiklikler, 

uluslararası ilişkilerdeki başarısızlık, Doğu sorunu, devlet hazinesinin yetersizliği, 

halkın ticari faaliyetlerini yürütememesi, devlet desteğinden yoksun oluşu ve kitaplara 

uygulanan sansür gibi konuların işlendiği görülüyordu. İbret gazetesinin bu sorunları 

dile getirerek yoruma tabi tutması ve bunun yanı sıra Namık Kemal’in 1 Nisan 1873’te 

sahnelenen Vatan Yahut Silistre isimli piyesinin halk arasında büyük ses getirmesi 

hükümetin tepkisi ile karşılaşmış olup gazetenin 5 Nisan 1873 tarihini taşıyan 132. 

sayısının ardından bir daha açılmamak üzere kapatılmasına yol açtı.185 

8. Diğer Gazeteler: İttihad ve İnkılab 

İlk sayısı 15 Mayıs 1869 tarihini taşıyan İttihad gazetesi, Mehmet Bey 

tarafından Paris’te yayımlandı. Gazetenin bazı kısımlarının Ermenice, Rumca ve 

Arapça olarak kaleme alındığı görülmekteydi. Gazetenin farklı dillerde 

hazırlanmasındaki temel amaç İttihad’ın Osmanlı sınırları içinde yaşayan her kesime 

ulaşmasını sağlamaktı. Bu durum gazetede Osmanlıcılık fikrinin esas alındığını 

göstermekteydi. İttihad’ın ilk sayısında kaleme aldığı bir makalede Mehmet Bey, hak 

özgürlük ve adalet konusuna temas etmiş olup halkın hak ve özgürlüğünün bir anayasa 

ile güvence altına alınmasının gerekliliği üzerinde duruyordu. Ayrıca hükümetin 

uyguladığı politikaları denetlemek ve keyfi davranışlarını önlemek için halkın seçtiği 

üyelerden oluşan bir meclisin kurulmasının yararlı olacağını vurguluyordu. Mehmet 

Bey’in makalede savunduğu bir başka düşünce, Osmanlı Devleti’ni meydana getiren 

bütün unsurların birlik içinde hareket etmelerinin devleti dağılmaktan kurtaracağı ve 

dış tehditleri bertaraf edeceği idi. İttihad gazetesinde Mehmet Bey dışında Nuri Bey 

 
185 Nalcıoğlu, a.g.e., s. 306-308. 



58 

 

ve Ali Suavi’nin imzasını taşıyan makaleler de yer alıyordu. Yayımlanan makalelerin 

özgürlük, eşitlik, meşruti yönetim, millet iradesi ve terakki gibi kavramları sık sık 

içlerinde barındırdığı görülmekte idi.186 

Kaç sayı yayımlandığı bilinmeyen İttihad gazetesinin ardından Mehmet Bey, 

28 Nisan 1870 tarihinde Hüseyin Vasfi Paşa ile beraber Cenevre’de İnkılab adına sahip 

yeni bir gazete çıkardı. İnkılab gazetesinin ilk sayısında yayımlanan ve Mehmet Bey’in 

imzasını taşıyan makalede basın hürriyeti ele alınıyor ve basının kamuoyu 

oluşturmasında yadsınamaz bir yere sahip olduğu üzerinde duruluyordu. Makalenin 

ilerleyen kısmında inkılab kelimesinin tanımı yapılarak olası faydaları 

açıklanıyordu.187 İnkılab gazetesi diğer gazeteler ile mukayese edildiğinde gazetenin 

dikkat çekici bir özelliği ortaya çıkıyordu. O da eleştirilerinin hükümet yahut Tanzimat 

paşalarına değil bizzat padişahlık makamına ve dönemin padişahı Sultan Abdülaziz’e 

yönelik olması idi. Mehmet Bey İnkılab gazetesinde devletin Avrupa ülkelerine 

yaptığı dış borçların Sultan Abdülaziz döneminde katlandığı, israfın arttığını söylüyor 

ve bunu alay konusu haline getiriyordu. Mehmet Bey’in gazete yoluyla duyurduğu ve 

halktan yapmasını arzuladığı şey tıpkı Fransa’da görüldüğü gibi hükümete karşı bir 

ihtilalin başlaması idi.188 

B. EDEBİ ESERLER 

Yeni Osmanlı Cemiyeti üyelerinin kaleme aldığı birçok eser olmakla beraber 

bu başlık altında sadece devletin durumu hakkında halkı bilgilendirmek ve hükümete 

eleştiri getirmek amacıyla ortaya konulmuş eserlere yer verilmiştir. 

1. Zafer-nâme 

Ziya Paşa’nın düzyazı-şiir türünde kaleme aldığı Zafer-nâme, Âli Paşa’yı 

eleştiren bir eser olmakla birlikte mizahi bir dil kullanılarak kaleme alınmıştı. 1866 

yılında Avrupalı devletlerin kışkırtmaları sonucunda Girit’te çıkan isyanı konu edilen 

Zafer-nâme’de Âli Paşa’nın bu isyan karşısında askeri güç kullanmak yerine Girit’e 

özerklik vermesi alay konusu haline getiriliyordu.189 Ziya Paşa Paris’te yazmaya 

başladığı bu esere son şeklini Cenevre’de verdi. Kaside, tahmis ve şerh olarak üç 

 
186 Nalcıoğlu, a.g.e., s. 215, 216. 
187 Nalcıoğlu, a.g.e., s. 217, 218. 
188 Erkan Öz, Kamuoyu Kavramı ve Basının Kamuoyu Oluşturma İşlevi Açısından Yeni Osmanlılar’ın 

Gazeteciliği, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

İstanbul, 2003, s. 214. 
189 Göçgün, Ziya Paşa, s. 26, 27. 



59 

 

bölümden meydana gelen eser, bitirilip bastırılmasının ardından Ziya Paşa tarafından 

posta yoluyla tüm Osmanlı eyaletlerine gönderildi.190 

2. Rüya 

Tıpkı Zafer-nâme gibi eleştiri niteliği taşıyan Rüya, Londra’da Hürriyet 

gazetesinde yayımlanmıştı. Ziya Paşa’nın Âli Paşa’yı hedef aldığı bu eserde Osmanlı 

Devleti’nin içinde bulunduğu vaziyet açıkça ifade ediliyor ve devletin gerilemesinde 

rol oynayan sebepler belirtiyordu. Eserin kaleme alınması Ziya Paşa’nın gördüğü rüya 

sonrasında gerçekleşmiş olup adını aldığı olay idi. Ziya Paşa rüyasında Sultan 

Abdülaziz ile devlette var olan sorunlar hakkında sohbet ettiklerini ve padişaha bu 

sorunların ortaya çıkmasında Âli Paşa’nın payının büyük olduğunu izah ettiğini 

görmüştü.191 

3. Arz-ı Hâl 

Ziya Paşa’nın Londra’da kaleme aldığı bu eser, Sultan Abdülaziz’e yazılmış 

bir dilekçe idi. 1867 yılında Londra’da iken padişaha verilen Arz-ı Hâl’in 1909 yılında 

basımı gerçekleşti. 72 sayfadan oluşan eserde Ziya Paşa’nın biyografisinin yer aldığı 

görülüyor, bunun yanı sıra Osmanlı Devleti’nde baş gösteren sıkıntılar çerçevesinde 

Âli Paşa’ya yöneltilen eleştiriler göze çarpıyordu.192 

4. Verâset-i Saltanat-ı Seniyye (Veraset Mektupları) 

İki mektuptan oluşan eserde Mısır eyaletindeki veraset ile alakalı yeni kanun 

eleştiriliyordu. Eski kanunda yer alan, tahta hanedan içerisinden yaşça en büyük olanın 

geçmesi usulü terk edilmişti. Yeni kanuna göre saltanat babadan oğula geçmekte idi. 

Bu durumda tahtın yeni sahibi hanedanın en yaşlı üyesi olan Mustafa Fazıl Paşa yerine 

Hidiv İsmail Paşa’nın oğlu olacaktı. Ziya Paşa Veraset Mektupları’nda, yeni kanunun 

Mustafa Fazıl Paşa’ya yapılan büyük bir haksızlık olduğunu söylüyordu. Ayrıca o 

dönemde halk arasında konuşulan ve Mısır’da yaşanan veraset sorunuyla benzer bir 

nitelik taşıyan Sultan Abdülaziz’den sonra tahta yeğeni V. Murat’ın yerine oğlu Yusuf 

İzzettin Efendi’nin geçeceği meselesi hakkındaki görüşlerini dile getiriyordu. Veraset 

Mektupları ilk olarak 1904 yılında Şûrâ-yı Ümmet gazetesinin iki sayısında, 1909 

 
190 Ercilasun, a.g.e., s. 122, 123. 
191 Göçgün, a.g.e., s. 28, 29. 
192 Ercilasun, a.g.e., s. 125. 



60 

 

yılında ise Yeni Tasvir-i Efkâr gazetesinde Ebuzziya Tevfik’in Yeni Osmanlılar Tarihi 

adlı dizisinde yayımlandı.193 

5. Defter-i A’mâl-ı Âli Paşa 

Ali Suavi’nin bu eseri, Osmanlı Devleti’nin eski önemini yitirmiş bürokrasisi 

hakkında bilgi veriyor, Sadrazam Âli Paşa’nın devlet yönetimi hususunda 

gerçekleştirdiği uygulamalara eleştiri getiriyordu. Eser ayrıca Avrupalı devletlerin 

Osmanlı Devleti üzerindeki olumsuz etkisine de değinmekte idi.194 

6. Hive Fi Muharrem 

Osmanlı Devleti’nin, Çin ve Rusya’nın Doğu’da başlattığı savaşta zor durumda 

kalan ve desteğe ihtiyaç duyan Türk İslam topluluklarına yeteri kadar yardımda 

bulunmamasını hatırlatan ve devleti bu konuda uyaran bir eser idi. Rusya’nın Orta 

Asya’da uyguladığı ve başarılı olduğu yayılmacı politikanın ortaya çıkardığı tehdit de 

Hive Fi Muharrem’de söz edilen bir uyarı idi. Giriş dahil olmak üzere üç bölümden 

oluşan ve Hive Hanlığı’ndan bahsedilen eserin birinci bölümünde Rusya ve 

İngiltere’nin gerçekleştirdiği sömürgecilik faaliyetlerinin İslam toplumu üzerindeki 

etkisine temas ediliyordu.195 

7. A Propos de L’Herzégovine 

Ali Suavi’nin Paris’te bulunduğu yıllarda kaleme aldığı eser üç kitaptan 

oluşuyordu. Birinci kitapta Bosna Hersek’te çıkan isyan üzerinden Osmanlı 

Devleti’nin dış politikası yorumlanıyordu. Eserde verilen dipnotların ortaya atılan 

savlar hususunda kanıt niteliği taşıdığı görülmekte idi. Kitap dokuz bölümden oluşmuş 

olup bu bölümlerde şark meselesi, milliyetçilik, panislavizm, din, İstanbul-Rusya 

ilişkileri, Avrupa’daki Osmanlı nüfusu, Osmanlı ve Rus kuvvetleri gibi konulara yer 

verilmekteydi. Eserin sonuç kısmında Osmanlı Devleti’ne hitap ediliyor ve uygulanan 

dış politikanın öncelikle öz saygıyı ve ağırbaşlılığı içinde barındırması gerektiğini dile 

getiriliyordu. Diğer devletlerin iç işlerine karışmasına müsaade etmediği, kendi 

gücünün ve üstünlüğünün farkına vardığı zaman Osmanlı Devleti’nin daima yenen 

taraf olacağı, aksi takdirde düzelen hiçbir şey olmayacağı ifade ediliyordu.196 

 
193 Ercilasun, a.g.e., s. 125, 126. 
194 Çelik, a.g.e., s. 53, 54. 
195 Çelik, a.g.e., s. 55. 
196 Çelik, a.g.e., s. 56, 57. 



61 

 

8. A Propos de L’Herzégovine (II) 

Paris’te yayımlanan ve 36 sayfadan oluşan ikinci kitap, Osmanlı-Avrupa 

ilişkileri hakkında bilgi veriyordu. 6 bölümden oluşan eserin son bölümü Osman 

Bey’in oğlu Orhan Gazi’ye bıraktığı ve anayasa niteliği taşıyan çeşitli ilkeleri 

barındırmaktaydı. Bu ilkeler din, devlet işleri, hak, hoşgörü ve merhamet gibi 

kavramlara değinmekte idi.197 

9. A Propos de L’Herzégovine (III) 

İlk iki kitap gibi Paris’te yayımlanan üçüncü kitap 63 sayfadan oluşuyor ve iki 

bölüme ayrılıyordu. İlk bölümde Karadağ’ın konumu ve tarihinin yanı sıra Osmanlı 

Devleti’nin yönetimi altına nasıl girdiği hakkında bilgi veriliyordu. İkinci bölümde ise 

Karadağ’da çıkan isyanı kimlerin hangi maksatla başlattığı hususuna temas ediliyordu. 

Eserin başında Sultan V. Murat’ın bir fotoğrafı ve ona hitap edilerek yazılmış bir kısım 

bulunmaktaydı.198 

 

 

 

 
197 Çelik, a.g.e., s. 57, 58. 
198 Çelik, a.g.e., s. 58. 



62 

 

IV. BÖLÜM: I. MEŞRUTİYET’E GİDEN YOL 

A. YENİ OSMANLI CEMİYETİ’NİN DAĞILMASI 

1867 yılında Paris’e bir seyahat düzenleyen Sultan Abdülaziz’in bu ziyareti 

sırasında Avrupa’da bulunan Yeni Osmanlı Cemiyeti üyeleri, meşrutiyetin ilan 

edilmesi amacına yönelik olarak gerçekleştirdikleri faaliyetleri buradan 

yürütüyorlardı. Bu ziyaret, Yeni Osmanlılar açısından hayal kırıklığı yaratacak bir 

olay ile sonuçlandı. Cemiyete maddi ve manevi destek sağlayan Mustafa Fazıl Paşa, 

Fransa’nın Marsilya şehrinde Sultan Abdülaziz ile bir araya gelmiş ve ondan af 

dilemişti. Hatta bir zamanlar sert bir dille eleştirdiği Âli Paşa ve Fuat Paşa ile arasını 

düzeltmiş ve İstanbul’a dönmüştü. Mustafa Fazıl Paşa’nın İstanbul’a dönüşünü ilk 

bakışta bir muvaffakiyet gibi gören ve onun meşrutiyet sadrazamı olacağına inanan 

cemiyet üyeleri yanıldıklarını bir müddet sonra anladı.199 İstanbul’a döndükten sonra 

Yeni Osmanlılar ile olan bağlantısını koparan Mustafa Fazıl Paşa, 1870 yılında ikinci 

kez maliye nazırlığı 1871 yılında ise adliye nazırlığı görevine getirildi. Sultan 

Abdülaziz’in bahsi geçen Paris ziyareti, Mustafa Fazıl Paşa’nın İstanbul’a dönüşünün 

yanı sıra Yeni Osmanlı Cemiyeti üyelerinin Fransız hükümeti tarafından Paris’ten 

çıkarılmasına da neden oldu. Fransa İçişleri Bakanı Lavalet, Namık Kemal ve Ziya 

Paşa’yı yanına çağırarak huzursuzluk çıkmaması gerekçesiyle Paris’ten ayrılmalarını 

istedi. Paris’teki maceraları erken biten cemiyet üyelerinden Namık Kemal, Ziya Paşa, 

Ali Suavi ve Agâh Efendi Londra’ya, Reşat Bey, Nuri Bey ve Mehmet Bey Jersey 

Adası’na, Rıfat Bey ise Brüksel’e gitti. Bununla birlikte Sultan Abdülaziz’in gezisi 

esnasında Paris’te kalan cemiyet üyeleri de mevcuttu.200 

Yeni Osmanlı Cemiyeti’nin dağılmasındaki önemli sebeplerden biri Mustafa 

Fazıl Paşa’nın ülkeye dönüşü idi. Hükümet ile olan kavgasına son vererek iyi ilişkiler 

içerisine giren Mustafa Fazıl Paşa, Yeni Osmanlı Cemiyeti’nin hükümeti tenkit 

etmesine itiraz etmeye ve faaliyetlerini sınırlandırmaya başladı. Halbuki Mustafa Fazıl 

Paşa ve Yeni Osmanlılar aynı fikir etrafında bir araya gelerek ortak bir amaca hizmet 

etmişlerdi. Mustafa Fazıl Paşa’nın kişisel menfaatlerinin bu amacın önüne geçtiği ve 

Yeni Osmanlı Cemiyeti üyelerini yarı yolda bırakmasına neden olduğu söylenebilirdi. 

Mustafa Fazıl Paşa Yeni Osmanlı Cemiyeti’nin başlattığı muhalefet hareketinin en 

 
199 Kuran, a.g.e., s. 23. 
200 Süleyman Kocabaş, Sultan Abdülaziz ve I. Meşrutiyet, Vatan Yayınları, İstanbul, 2001, s. 98, 99. 



63 

 

büyük destekçisi konumundaydı. Bu desteğin son bulması, Yeni Osmanlı Cemiyeti 

üyeleri arasında ortaya çıkan muhalefetin ilk kıvılcımı oldu. Cemiyet üyeleri 

meşrutiyet idaresi hususunda her ne kadar ortak fikir beyan etseler de bu hedefe 

erişmek için takip edilecek yöntem mevzubahis olduğunda ters düşüyorlardı. 

Çoğunluk Âli Paşa ve Fuat Paşa’nın idarede saf dışı bırakılmasını bazıları ise Sultan 

Abdülaziz’in tahtan indirilmesini arzu ediyordu. Yeni Osmanlı Cemiyeti üyeleri 

birbirlerinden oldukça farklı karakterlere sahipti. Avrupa’da ikamet ettikleri zaman 

içerisinde bulundukları ortamın da etkisiyle olduklarından uzak şahsiyet özellikleri 

sergilemişlerdi.201  

Gerek Mustafa Fazıl Paşa’nın İstanbul’a dönüşü gerekse Yeni Osmanlılar 

arasında çıkan fikir ayrılıkları cemiyet içinde bir kriz ortamının doğmasına neden oldu. 

Söz konusu kriz ortamı bazı üyelerin cemiyete verdikleri istifalar ile sonuçlandı. 

Cemiyetten istifa eden ilk kişi Rıfat Bey oldu. İkinci istifa Ali Suavi’den gelmişti.202 

Manevi desteğinden yoksun bıraktığı Yeni Osmanlılara istediklerini yaptırmak için 

maddi desteğini devam ettiren Mustafa Fazıl Paşa’nın gönderdiği aylık yardımlar, 

onun tarafında olan Rıfat Bey aracılığıyla cemiyete ulaşıyordu. Namık Kemal ve Ziya 

Paşa’nın birlikte çıkardığı Hürriyet gazetesinde yayımlanan ve hükümeti eleştiren bir 

makaleyi hoş karşılamayan Rıfat Bey, 1868 yılının ağustos ayında gazetenin editörüne 

makaleyi tenkit eden bir mektup yolladı ve mektubun gazetede yayımlanmasını 

bekledi. Rıfat Bey bu isteğine ulaşamayınca cemiyete ödenen para yardımını kesti. Beş 

ay sonra 22 Ocak 1869 tarihinde kaleme aldığı mektup, Yeni Osmanlı Cemiyeti ile 

olan bağını tamamen kopardığını gösteriyordu.203 Rıfat Bey’den sonra cemiyetten 

ayrılan ikinci isim olan Ali Suavi, Yeni Osmanlılar arasında en fazla tepki çeken kişi 

idi. Ziya Paşa, Reşat Bey, Nuri Bey ve Rıfat Bey onu şarlatan olarak 

nitelendiriyorlardı. Muhbir gazetesini yayımlamasının ardından cemiyet üyeleri ile 

arasında var olan anlaşmazlığın daha da artmasının üzerine Ali Suavi, Yeni Osmanlı 

Cemiyeti ile olan ilişkisine son verdi. Cemiyet üyeleri arasında yaşanan en dikkate 

değer yol ayrımından birisi Namık Kemal ve Ziya Paşa arasında yaşanan ihtilaf sonucu 

meydana geldi. Namık Kemal, Mustafa Fazıl Paşa’nın talimatı üzerine Ziya Paşa ile 

birlikte çıkardığı Hürriyet gazetesinden ayrılarak bu ortaklığı bitirmişti. Yeni Osmanlı 

 
201 Yazıcı, a.g.e., s. 76, 77. 
202 Karal, a.g.e., Cilt VII, s. 313. 
203 Mardin, a.g.e., s. 59. 



64 

 

Cemiyeti’nin bir başka ismi Şinasi, Paris’te ikamet etmesine karşın cemiyet üyeleri ile 

iletişimini koparmıştı.204 

B. YENİ OSMANLILARIN ÜLKEYE DÖNÜŞÜ 

Ziya Paşa ile yollarını ayırdıktan sonra Viyana’ya giden ve 6 ay Viyana Sefiri 

Halil Şerif Paşa’nın yanında kalan Namık Kemal, 24 Kasım 1870 tarihinde İstanbul’a 

döndü.205 Hürriyet gazetesinden ayrılarak İstanbul’a dönen ve Âli Paşa ile uzlaşmaya 

varan Namık Kemal’in aksine Ziya Paşa, Cenevre’de Hürriyet gazetesini çıkarmaya 

ve gerek gazetede gerekse eserlerinde hükümeti tenkit etmeye devam etti.206 7 Eylül 

1871’de Âli Paşa’nın vefat etmesi üzerine sadrazamlık görevine Mahmut Nedim Paşa 

atandı. Mahmut Nedim Paşa tarafından onaylanan özel af ile birlikte Yeni Osmanlı 

Cemiyeti üyelerinin çoğu İstanbul’a dönüş yaptı.207 1871 yılında Agâh Efendi’nin, 

1872 yılında Ziya Paşa, Reşat Bey ve Nuri Bey’in, 1874 yılında ise Mehmet Bey’in 

yurda döndüğü biliniyordu. Ali Suavi Paris’te kalmış ve Ulûm gazetesini çıkarmaya 

devam etmişti. Ali Suavi’nin İstanbul’a dönüşü 1876 yılında II. Abdülhamit’in tahta 

çıkmasının ardından gerçekleşti.208 Âli Paşa’nın ölümünden sonra yurda dönen Yeni 

Osmanlı Cemiyeti üyeleri İstanbul’dan sürgün edilenler de dahil olmak üzere çeşitli 

memuriyetlere tayin edildi.209 Yeni Osmanlıların yollarını ayırmalarına rağmen 

cemiyet adı altında olmasa da meşrutiyeti ilan ettirme amacına yönelik faaliyetlerini 

sürdürdükleri görülmekte idi.210  

C. ABDÜLAZİZ’İN TAHTTAN İNDİRİLMESİ 

Âli Paşa’nın ölümünün ardından sadaret makamına getirilen Mahmut Nedim 

Paşa, ilk olarak hoşlanmadığı Hüseyin Avni Paşa ve Rüştü Paşa’yı İstanbul’dan ve 

yönetimden uzaklaştırdı. Mithat Paşa’nın Bağdat valiliğinden alınarak Edirne 

valiliğine, Namık Kemal’in de Gelibolu mutasarrıflığına tayin edilmesi de Mahmut 

Nedim Paşa’nın isteği doğrultusunda gerçekleşti. Mahmut Nedim Paşa’nın 

yönetimdeki bu keyfi tutumu halk tarafından tepki ile karşılanmıştı. Sultan Abdülaziz 

bu tepkinin bir kargaşa ortamı yaratmasını önlemek için Mahmut Nedim Paşa’yı 

 
204 Yazıcı, a.g.e., s. 77, 78. 
205 Yazıcı, a.g.e., s. 78. 
206 Kocabaş, a.g.e., s. 99. 
207 Mardin, a.g.e., s. 68. 
208 Kuran, a.g.e., s. 24. 
209 Kocabaş, a.g.e., s. 100. 
210 Yazıcı, a.g.e., s. 78. 



65 

 

görevden alarak yerine Mithat Paşa’yı tayin etti. Mithat Paşa iki buçuk ay kadar kısa 

bir süre sadaret makamında kaldıktan sonra görevden alındı ve yerine Mehmet Rüştü 

Paşa getirildi. Mehmet Rüştü Paşa da bu makamda uzun süre kalmamış olup Mahmut 

Nedim Paşa ikinci kez sadrazam olarak göreve başladı. Mahmut Nedim Paşa’dan sonra 

sadaret makamının sahibi Hüseyin Avni Paşa oldu. Hükümet içinde sık sık görülen bu 

görevden alma ve tayinler halkı bezdiren bir vaziyet haline dönüştü.211 11 Mayıs 1876 

tarihinde devlet Fatih, Bayezid ve Süleymaniye medreseleri öğrencilerinin derslerine 

ara vererek başlattığı bir ayaklanmaya sahne oldu. Öğrenciler bu ayaklanmayı devletin 

hukuk ve bağımsızlığının yok sayılması ve Hristiyanların Müslümanları aşağılayarak 

onlara zulmetmesi gerekçelerine dayandırıyor ve çare olarak buna sebep olan 

yetkililerin görevden alınmasını öngörüyorlardı. Babıali önüne gelen öğrenciler 

sadrazam ve şeyhülislamı istemediklerini bağırarak dile getirmişlerdi. Bu sırada 

Sadrazam Mahmut Nedim Paşa ve Şeyhülislam Hasan Efendi Babıali’yi ve Bab-ı 

Meşihatı çoktan terk etmişlerdi.212 Öğrencilerin sadrazamlık makamına getirilmesini 

istedikleri isim Mithat Paşa idi. Bu istekleri gerçekleşmedi. Fakat Mahmut Nedim Paşa 

görevden alınarak yerine dördüncü kez sadrazam olan Mehmet Rüştü Paşa getirildi. 

Yeni şeyhülislam Hüseyin Hayrullah Efendi olurken Hüseyin Avni Paşa seraskerlik 

görevine tayin edildi. Mithat Paşa ise Meclis-i Vükela’da memur olarak göreve 

başladı. Mithat Paşa’nın bu memuriyetten sonra tayin edildiği vazife Şûrâ-yı Devlet 

reisliği idi. Bu vaziyet, Osmanlı Devleti’nde olduğu kadar Avrupa’da da bir yankı 

uyandırmış ve gazetelerde yerini almıştı. Çıkan haberlerden İngiliz ve Fransız 

basınının Mithat Paşa’nın, Rus basınının ise Mahmut Nedim Paşa’nın tarafında olduğu 

anlaşılıyordu. Mithat Paşa elde ettiği başarılardan ötürü halk tarafından seviliyor ve 

Yeni Osmanlıların lideri olarak kabul ediliyordu. Meşrutiyet taraftarı olan Mithat 

Paşa’nın aksine Sultan Abdülaziz meşrutiyet yönetiminden yana değildi ve Rusya 

taraftarı bir politika sürdürüyordu.213  

Sultan Abdülaziz, Sadrazam Mehmet Rüştü Paşa, Şeyhülislam Hayrullah 

Efendi, Serasker Hüseyin Avni Paşa ve Mithat Paşa’dan oluşan yeni Vükela Heyeti’ni 

yanına çağırdığında onlara açıkça söylediği, halkın isteği neticesinde memuriyet 

aldıkları ve güvenine nail olmadıkları idi. Vükela Heyeti nezdinde padişahın 

kendilerine düşmanlık beslediği ve eline geçen ilk fırsatta Mahmut Nedim Paşa’yı 

 
211 Kuran, a.g.e., s. 25, 26. 
212 Karal, a.g.e., Cilt VII, s. 102. 
213 Kuran, a.g.e., s. 26. 



66 

 

tekrar sadrazamlığa atayacağı fikri kuvvetlenmişti. Bu durumda görevlerini 

kaybederek İstanbul’dan sürüleceklerini hatta bununla da kalmayıp ceza alacaklarını 

düşünüyorlardı.214 Hükümete giren bu dört ismin Osmanlı Devleti’nin içinde 

bulunduğu buhran döneminden ve maliye alanında ortaya çıkan israftan mesul tutup 

suçladıkları kişi de Sultan Abdülaziz’in bizzat kendisi idi. Onlara göre, Sultan 

Abdülaziz’in saltanatının devam etmesi devleti yıkılışa götüren mevcut düzenin 

değişmeyeceği anlamına geliyordu.215 Kafalarında beliren varsayımların ortadan 

kalkması ve Osmanlı Devleti’nde baş gösteren buhranın sona ermesi için bulunan 

çözüm padişahı tahttan indirme fikri oldu. Bu fikre ilk sahip çıkan Serasker Hüseyin 

Avni Paşa idi. Hüseyin Avni Paşa, sırasıyla Mithat Paşa, Mehmet Rüştü Paşa ve 

Hayrullah Efendi’yi padişahı tahttan indirmek için bir plan yapmaya ikna etti. Saltanat 

değişikliği için işe girişen Vükela Heyeti bu noktada ordunun ve donanmanın 

yardımını gerekli görmüştü. Hüseyin Avni Paşa bunun için Harp Okulu Komutanı 

Süleyman Paşa’yı, Şûrâ-yı Askerî Reisi Redif Paşa’yı ve Bahriye Nazırı Kayserili 

Ahmet Paşa’yı söz konusu fikre inandırarak plana dahil etti.216 Padişahı tahttan 

indirme hareketinin nasıl ve hangi gün gerçekleşeceği belirlenmişti. 30 Mayıs 1876 

tarihinde şeyhülislamın verdiği fetva ile beraber Süleyman Paşa’nın hazır 

bulundurduğu birlikler sarayın etrafını sardı. Bu kuşatma, Sultan Abdülaziz’in tahttan 

indirilmesi ile sonuçlandı.217 Topkapı Sarayı’na götürülen Abdülaziz, buradan Feriye 

Sarayı’na nakledildi.218 Vükela Heyeti’nin isteği ile saltanata getirilen V. Murat, tüm 

bakanların görevlerine devam etmelerini doğrulayan resmi bir yazı yayımladı. V. 

Murat’ın tahta çıkışı meşrutiyet taraftarlarınca elde ettikleri bir başarı olarak 

görülüyordu. Yeni Osmanlılar ile iyi ilişkiler içinde olan V. Murat’ın tahta çıkmasının 

ardından Yeni Osmanlıların çoğu sarayda çeşitli memuriyetlere atandı. Fakat yeni 

padişaha karşı duyulan memnuniyet kısa sürmüştü. V. Murat tahta geçtikten sonra iki 

önemli olay yaşandı. İlki Sultan Abdülaziz’in hal’edilmesinden birkaç gün sonra 

Feriye Sarayı’nda bilekleri kesilmiş bir halde cansız bedeninin bulunması, ikincisi ise 

Kafkasyalı piyade yüzbaşısı olan ve Abdülaziz’in oğlu Prens İzzettin’e yaverlik eden 

Çerkes Hasan’ın Abdülaziz’in ölümünün intikamını almak için kabine toplantısını 

basarak Hüseyin Avni Paşa’yı öldürmesi idi. Yaşanan olayların verdiği korku V. 

 
214 Karal, a.g.e., Cilt VII, s. 104, 105. 
215 Akşin, a.g.e., s. 150. 
216 Karal, a.g.e., Cilt VII, s. 105-107. 
217 Kuran, a.g.e., s. 27. 
218 Akşin, a.g.e., s. 150. 



67 

 

Murat’ın akli dengesini yitirmesine neden oldu. Üç ay gibi kısa bir süre tahtta kalan 

V. Murat 31 Ağustos 1876 tarihinde hal’edildi.219 V. Murat’ın kısa süren saltanatı, 

Yeni Osmanlıların arzu ettikleri meşrutiyet idaresi açısından değerlendirildiğinde 

sonuç alınamayan bir süreç oldu. V. Murat’ın tahta çıktıktan sonra yayımladığı 

bildirgede her ne kadar vatan ve hürriyet gibi kelimeler yer alsa da meşrutiyet 

idaresinin uygulanacağına dair kesin bir yargı bulunmuyordu. Meşrutiyet idaresinin 

bir neticeye bağlanmamasının sebebi V. Murat’ı tahta çıkaran ve Vükela Heyeti’ni 

oluşturan dört ismin arasında var olan görüş ayrılığından kaynaklı idi. 8 Haziran 1876 

tarihinde yapılan toplantıda Sadrazam Mehmet Rüştü Paşa ve Serasker Hüseyin Avni 

Paşa’nın meşrutiyet idaresine karşı mesafeli davrandıkları ve ilanı için uygun zaman 

olmadığı fikrini öne sürdükleri görülüyordu. Çerkes Hasan Vakası’nda Hüseyin Avni 

Paşa’nın hayatını kaybetmesi Mithat Paşa ve meşrutiyet yanlılarının elini güçlendiren 

bir durum oldu. Şûrâ-yı Devlet reisi olan Mithat Paşa Yeni Osmanlıların içinde 

bulunduğu grup ile beraber meşrutiyet idaresi yolundaki çalışmalara başladı. Bu 

çalışmalar Sultan Murat’ın tahttan indirilmesinin ardından devlet işlerini yürütecek bir 

padişah ihtiyacını doğurdu.220 

D. ABDÜLHAMİT’İN TAHTA ÇIKIŞI VE I. MEŞRUTİYET’İN İLANI 

Vükela Heyeti’nden V. Murat’ın tahttan indirilmesi kararının çıkmasının 

ardından saltanat makamı için uygun görülen veliaht II. Abdülhamit oldu. Mehmet 

Rüştü Paşa ve Mithat Paşa devlet yönetimi hakkındaki fikirlerini öğrenmek üzere II. 

Abdülhamit ile görüşmeye gitti.221 Tahttan indirilen Abdülaziz’in meçhul ölümü Yeni 

Osmanlıları üzen bir olay olup ümit bağladıkları V. Murat’ın saltanatı, sağlık 

problemleri nedeniyle hayal kırıklığı ile sonuçlanmıştı. Abdülhamit’in tahtın yeni 

adayı olarak gösterilmesi hem hükümetin hem de aydınların ona güven duymaması 

göz önüne alındığında şaşırtıcı bir gelişme oldu.222 Maşlak’ta gerçekleşen görüşmede 

Abdülhamit’in Kanûn-ı Esâsî’yi geciktirmeden ilan etmesi, Vükela Heyeti’ne 

hükümet ile alakalı aldığı kararlarda müdahale etmemesi ve Ziya Paşa ile Namık 

Kemal’i mabeyin katipliğine ataması gibi konular gündeme geldi. Mehmet Rüştü Paşa 

ve Mithat Paşa’nın Abdülhamit ile anlaşmaya varmasının ve V. Murat’ın tahttan 

 
219 Lewis, a.g.e., s. 161, 162. 
220 Yazıcı, a.g.e., s. 85, 86. 
221 Enver Ziya Karal, Osmanlı Tarihi Birinci Meşrutiyet ve İstibdat Devirleri (1876-1907), Cilt VIII, 

Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara, 2007, s. 215. 
222 Mardin, a.g.e., s. 85. 



68 

 

indirilmesinin ardından 1 Eylül 1876 tarihinde yapılan resmî açıklama ile 

Abdülhamit’in cülusu duyuruldu.223 Dolmabahçe Sarayı’na geldikten sonra halkın ve 

memurların tebriklerini kabul eden II. Abdülhamit, meşrutiyet yanlısı bir idare tesis 

edeceğini belirten sözler sarfetti. Yönetim kadrosunu meydana getirmek için 

çalışmalara başlayan sultanın yaptığı atamalarda iki önemli detay fark ediliyordu. İlki 

padişahın tahta çıkması için çaba sarf eden kişilerin söz verilen mevkilere 

getirilmesiydi. İkincisi ise Abdülhamit ile anlaşma sağlanmasına rağmen mabeyin 

katipliğine Ziya Paşa ve Namık Kemal’in yerine başka kimselerin atamalarının 

yapılmasıydı. Bu vazgeçiş, meşrutiyet yanlılarını hayal kırıklığına uğratan ilk gelişme 

oldu. Bir başka hayal kırıklığı 12 Eylül 1876 tarihinde yayımlanan cülus hatt-ı 

hümayunu idi. Mithat Paşa’nın kaleme aldığı bu hatt-ı hümayun II. Abdülhamit 

tarafından beğenilmeyerek sultanın başkatibi Sait Bey aracılığıyla bir düzeltmeye tabi 

tutuldu. Yeni taslak metni Mithat Paşa’nın kaleme aldığı metin ile karşılaştırıldığında 

meşrutiyet ile alakalı açık ve kesin olmayan ifadelerin varlığı dikkat çekiyordu. Hatt-ı 

hümayunun yayımlamasının ardı sıra meşrutiyet idaresi konuşulmaya başlamış olup 

Kanûn-ı Esâsî’ye taraf ve muhalif olanlar arasında bir savaş başladı. Sultan 

Abdülhamit, tahta çıkarken meşrutiyetin ilan edileceğine dair söz vermiş ve 

yayımlanan hatt-ı hümayunda net ifadeler kullanmamakla beraber verdiği sözü yerine 

getireceğini açıklamış ise de kendisine karşı duyulan kuşku artmaya başladı. 

Meşrutiyet idaresi ve Kanûn-ı Esâsî fikrine taraf ve muhalif olanlar arasında baş 

gösteren münakaşa devam ederken yeni anayasanın hazırlanmasını ve ilan edilmesini 

hızlandıran birtakım vaziyetlerin varlığı söz konusu idi: Halk ve aydınlar Kanûn-ı 

Esâsî’nin ilan edilmesini heyecan içinde bekliyorlardı. Kanûn-ı Esâsî ile alakalı 

birtakım söylentiler çıkmış olup meşrutiyet yanlıları var olan gergin ortamı yatıştırmak 

için çalışıyorlardı. Kanûn-ı Esâsî’nin ilanı V. Murat döneminde ertelenmiş bir fikirdi. 

Tekrar ertelendiği takdirde devlet, Avrupalı devletler nezdinde alay konusu haline 

geleceği fikrinden çekiniyordu. Kanûn-ı Esâsî’nin ilanı Avrupalı devletlerin baskısı 

neticesinde toplanan Tersane Konferansı’nda alınacak kararların uygulanmaması 

noktasında da bir kaçış yolu olarak görülmekte idi. 8 Ekim 1876 tarihinde Sultan 

Abdülhamit’in isteğiyle anayasa hazırlıklarını yürütmek üzere başkanlığını Server 

Paşa’nın yaptığı bir komisyon kuruldu.224 Komisyon 16 mülkiye, 10 ilmiye mensubu, 

2 ferik ve 3 Hristiyan müsteşardan meydana gelmekteydi. Komisyonda Mithat Paşa, 

 
223 Kocabaş, a.g.e., s. 232, 234, 235. 
224 Kocabaş, a.g.e., s. 238-243. 



69 

 

Süleyman Paşa ve Sait Bey’in hazırladığı taslaklar incelenmişti. Komisyondan çıkan 

anayasa metni padişahın isteği üzerine düzeltmelere tabi tutulmuş olup 6 Aralık 1876 

tarihinde hükümet tarafından onaylandı. Bunu takiben 19 Aralık 1876 tarihinde 

sadrazamlık görevinden istifa eden Mütercim Rüştü Paşa’nın yerine Mithat Paşa 

atandı.225 Tersane Konferansı’nın yapılacağı gün gerçekleşen I. Meşrutiyet’in ilanı, 23 

Aralık 1876 tarihine rastlamaktaydı. I. Meşrutiyet’in ilanı halk tarafından coşkuyla 

karşılanırken Avrupalı devletler üzerinde herhangi bir tesir yaratmadı.226 

E. KANÛN-I ESÂSÎ VE YENİ OSMANLILAR 

12 başlık ve 119 maddeden oluşan Kanûn-ı Esâsî’nin 113. maddesi, Yeni 

Osmanlıların akıbeti açısından değerlendirildiğinde dikkate değer bir özellik 

taşıyordu. 113. maddede “Ülkenin herhangi bir yerinde ihtilal çıkacağını gösteren 

emarelerin çıkması durumunda hükümetin o bölgeye has olmak üzere sıkıyönetim 

ilanına hakkı vardır, hükümetin emniyetini ihlal ettikleri kolluk kuvvetlerinin 

araştırmalarıyla sabit olanlar padişah tarafından ülkeden uzaklaştırılabilir.” hükmü yer 

alıyordu. Padişaha yurtdışına sürgün etme hakkını tanıyan bu madde Namık Kemal ve 

Ziya Paşa tarafından tepki ile karşılandı. Üzerinde değişiklikler yapılan ve 113. 

maddenin var olduğu yeni anayasa taslağının Mithat Paşa tarafından kabul edilmesi 

Yeni Osmanlıları hayal kırıklığına uğratan bir gelişme oldu.227 

I. Meşrutiyet ve Kanûn-ı Esâsî’nin ilan edileceği tarihten kısa bir süre önce 

Yeni Osmanlılar, Osmanlı-Rus Savaşı’nda mücadele veren askerlerin kışlık 

ihtiyaçlarını üstlenmek için Hediye Cemiyeti, orduya gönüllü asker sağlamak için ise 

Mithat Paşa başkanlığında Asakir-i Milliye Cemiyeti adını taşıyan iki cemiyet 

kurmuşlardı. Asakir-i Milliye Cemiyeti’nin kurulmasının ardından çıkan söylentiler 

Sultan II. Abdülhamit tarafından Mithat Paşa lehinde propaganda çalışmaları 

yürütmek ve kamuoyu oluşturmak amacına yoruldu. Bu suretle padişah kendisine karşı 

gerçekleştirilecek bir darbe girişimi düşüncesiyle Namık Kemal ve Ziya Paşa’nın 

İstanbul’dan uzaklaştırılmalarının yararlı olacağını öngördü.228 

 
225 Akşin, a.g.e., s. 154. 
226 Yazıcı, a.g.e., s. 89. 
227 Mehmet Akif Aydın, “Kanûn-ı Esâsî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Cilt 24, 

İstanbul, 2001, s. 329, 330. 
228 Yazıcı, a.g.e., s. 88. 



70 

 

Meşrutiyet’in ilanının hemen ardından askerlerden ve halktan oluşan bir 

grubun Mithat Paşa’nın konağının önünde “Mithat Paşa çok yaşa” naraları atmaları ve 

Namık Kemal’in şiirleri eşliğinde yürüyüşler gerçekleştirmeleri padişahın huzurunu 

kaçırmış olup Yeni Osmanlılardan kurtulma fikrini güçlendirdi. 10 Mayıs 1877 

tarihinde Ziya Paşa Suriye valiliğine atanmak suretiyle İstanbul’dan uzaklaştırıldı. 

Namık Kemal ise katıldığı bir toplantıda okuduğu beyit gerekçe gösterilerek 

tutuklandı. Beş aylık hapis cezasının ardından 10 Temmuz 1877 tarihinde tahliye 

edilen Namık Kemal, Midilli’ye gönderilerek İstanbul’dan uzaklaştırıldı. Son şekli ile 

Kanûn-ı Esâsî metnini onaylayan Mithat Paşa Yeni Osmanlıların karşı çıktığı 113. 

maddenin uygulandığı ilk kurban oldu ve 5 Şubat 1877 tarihinde sadrazamlık 

görevinden alınarak Avrupa’ya sürgün edildi. Meşrutiyet’in ve Kanûn-ı Esâsî’nin ilanı 

için 11 seneden fazla emek harcayan Yeni Osmanlılar söz konusu 113. madde 

karşısında çaresiz kaldı. Tüm yaşadıklarına rağmen sürgün hayatlarının devam ettiği 

yıllarda da mücadelelerine ara vermeyen Yeni Osmanlıların kaleme aldığı yazılar 

vazgeçmeyişlerinin en büyük kanıtı idi.229 

F. ÇIRAĞAN BASKINI 

Sultan II. Abdülhamit’in emriyle Galatasaray Lisesi’ndeki müdürlük 

görevinden alındıktan sonra Üsküdar’da ikamet eden Maarif Nazırı Vehbi Paşa’nın 

yanına yerleşen Ali Suavi’nin bu süreçte gizlice V. Murat ile görüşmeye gittiği 

zikredilenler arasındaydı. Görüşmelerin ne hakkında olduğu bilinmese de V. Murat’ı 

tekrar tahta çıkarmak ve Kırcaali’de devam eden direnişi desteklemek olduğu tahmin 

ediliyordu.230 1877-1878 yılları arasında devam eden ve 93 Harbi olarak bilinen 

Osmanlı-Rus Savaşı’nda Balkanlarda Rusya’nın saldırısına maruz kalan Müslümanlar 

İstanbul’a göç etmeye mecbur bırakıldı. Savaşın ardından imzalanan Ayastefanos 

Antlaşması çok ağır kararlar barındırmakta olup Osmanlı Devleti’nin Balkanlar’daki 

egemenliğini yok sayıyordu. Ayrıca söz konusu antlaşmaya göre Osmanlı Devleti’nin 

Rusya’ya miktarı oldukça fazla bir savaş tazminatı ödemesi gerekiyordu. Ateşkes 

sağlandıktan sonra Kırcaali adını taşıyan bölgedeki Müslümanlar, silahlarını 

bırakmamış ve Ruslara karşı savaşı devam ettirmişlerdi. Üsküdar’a taşındıktan sonra 

 
229 Yazıcı, a.g.e., s. 89. 
230 Ertuğrul, Uyan, a.g.m., s. 62. 



71 

 

Ali Suavi’nin burada Üsküdar Cemiyeti adıyla bir cemiyet kurduğu ve cemiyetin 

amacının Kırcaali’de süren mücadeleye destek vermek olduğu bilinmekte idi.231 

Osmanlı Devleti’nin Rusya ile karşı karşıya geldiği 93 Harbi’nden mağlup 

ayrılması üzerine imzalanan Ayastefanos Antlaşması, Ali Suavi’nin II. Abdülhamit’in 

Rusya’ya boyun eğdiği fikrine kapılarak hükümete karşı tavır almasına neden olmuştu. 

Ali Suavi, bu mesele ile alakalı kaleme aldığı ve Vakit gazetesine gönderdiği makalede 

Rusya’nın Osmanlı Devleti’nden değil Osmanlı Devleti’nin mali açıdan güçlü olması 

gerekçesiyle Rusya’dan savaş tazminatı almasının doğru olacağını ifade ediyordu.232 

Kendinden taraf olan grup ile birlikte cami ve medreselerde propaganda 

çalışmalarına başlayan Ali Suavi, o sırada İstanbul’da bulunan Balkan muhacirlerini, 

V. Murat’ı metheden II. Abdülhamit’i ise yeren sözler sarfederek yanına çekmeyi 

başardı. Ali Suavi ve taraftarlarının savunduğu düşünce, V. Murat’ın yeniden tahta 

geçmesinin ardından Rusya ile yapılan antlaşma koşullarının geçersiz olacağı ve 

Rusya’nın mağlup edileceği idi.233 

Anlaştığı Balkan muhacirleri ile birlikte 20 Mayıs 1878 tarihinde Çırağan 

Sarayı’na bir baskın gerçekleştiren Ali Suavi, nöbetçileri atlatarak V. Murat’ın odasına 

girdi ve “Sultan Murat çok yaşa” naraları eşliğinde onu saraydan kaçırmaya çalıştı. 

Fakat söz konusu kaçırma planı Ali Suavi’nin umduğu gibi ilerlememiş olup Beşiktaş 

Zabıta Amiri Hasan Paşa tarafından yakalanması ve kafasına aldığı sopa darbesinin 

ardından ölümü ile sonuçlandı. Hasan Paşa’nın yanında bulunan askerlerin açtığı ateşe 

maruz kalan muhacirlerden 23’ü ölürken 15’i de yaralandı. Sağ kalan muhacirler 

askerler tarafından önce ablukaya sonra da göz altına alındı.234 

Sayısı tam olarak bilinmemekle beraber Balkan muhacirleri, kimi 

araştırmacılara göre 250 kimi araştırmacılara göre 500 kişi civarında idi. Ali Suavi’nin 

bu baskın planındaki gerçek amacı ve kim ya da kimler tarafından desteklendiği 

hakkında net bir bilgi olmayıp bu hadise Sultan II. Abdülhamit üzerinde büyük bir tesir 

bıraktı ve onu birtakım önlemler almaya sevk etti. İlk önlem olarak İstanbul’da 

bulunan muhacirleri uzaklaştıran II. Abdülhamit daha sonra ise V. Murat ve ailesini 

Yıldız Sarayı’ndaki Malta Köşkü’ne göndererek göz hapsine aldırdı. Söz konusu 

 
231 Çelik, a.g.e., s. 39, 40. 
232 Ertuğrul, Uyan, a.g.m., s. 62. 
233 Cevdet Küçük, “Çırağan Vak’ası”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Cilt 8, İstanbul, 

1993, s. 307. 
234 Çelik, a.g.e., s. 41, 42. 



72 

 

baskın, Ali Suavi’nin geçmişte Yeni Osmanlı Cemiyeti’ne üye olması nedeniyle 

padişahın Yeni Osmanlılara karşı olan güvensizliğinin daha da artmasına neden 

oldu.235 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
235 Küçük, a.g.m., s. 307, 309. 



73 

 

SONUÇ 

Osmanlı Devleti’nin modernleşmeyi bir devlet politikası haline getirmesi ve bu 

politikaya uygun olarak birtakım uygulamalar başlatması devlet içinde bir ikiliğe 

neden olmuştur. Hükümet, ordu ve halk arasında fikir ayrılıklarını ortaya çıkararak 

yönetime muhalefet edenlerin sayısını arttırmıştır. Sınırlar içerisinde devam eden bu 

gergin ortam, dış baskılar da göz önüne alındığında devleti yeni çareler aramaya sevk 

etmiştir. Söz konusu sorunu çözüme kavuşturmak adına ilan edilen Tanzimat Fermanı 

ve Islahat Fermanı devleti umduğu başarıya ulaştıramamanın yanı sıra muhalefetin 

şekil değiştirerek büyümesine yol açmıştır. Osmanlı geleneksel muhalefet kültürü bu 

dönemde, modernleşmeden etkilenerek dili ve amaçları noktasında bir değişim 

sürecine girmiştir. Daha evvel kişisel çıkarlara hizmet eden ve mevcut statükonun 

değişmemesi üzerine kurulu iken Tanzimat Fermanı ve Islahat Fermanı’nın ilanının 

ardından yerini anti-emperyal ve milliyetçi söylemlerle kendini ifade eden bir 

muhalefet kültürüne bırakmıştır.  

Bilhassa Islahat Fermanı’na muhalefet eden Yeni Osmanlılar, bunu yaparken 

yerli ve milli değerlere sarılmışlardır. Anti-emperyalizmi araçsallaştırarak eşitliğin 

temel alındığı bir Osmanlı milliyetçiliğini savunmuşlardır. Yeni Osmanlılar özünde 

siyasal bir hareket olmakla beraber iktidara gelebilmek için yeni enstrümanlar 

kullanarak Osmanlı edebi kültüründe yeni bir akım yaratmışlardır. Yeni Osmanlı 

Cemiyeti şair, yazar gibi aydınların yanı sıra çeşitli mevkilerde çalışmış devlet 

görevlilerini de içinde barındırmıştır. Yeni Osmanlıları bir araya getiren, devlet 

yönetimi hakkında vardıkları ortak kanı olmuştur. Devlette uygulanan politikaları 

eleştiren Yeni Osmanlılar, amaçladıkları meşrutiyet idaresini devlete kazandırma 

yolunda birçok eser ortaya koymuşlardır. Kaleme aldıkları eserler halkı bilgilendirerek 

bir kamuoyu oluşturma görevi üstlenmiştir. Yeni Osmanlıların bıraktığı eserler, 

dönemin siyasi ve sosyal yapısının anlaşılması açısından geleceğe katkı sağlamıştır. 

Yeni Osmanlılar her ne kadar arzu ettikleri düzeni hayata geçirememiş olsalar 

da meşrutiyet idaresinin Osmanlı Devleti sınırları içerisine girmesine öncülük 

etmişlerdir. Mevcut monarşi yönetimi açısından değerlendirildiğinde bir anayasanın 

ilan edilerek parlamenter sisteme geçilmesi demokrasi adına atılan ilk ve önemli bir 

adım olmuştur. Yeni Osmanlılar fikirleriyle, II. Abdülhamit’e muhalefet eden ve II. 

Meşrutiyet’i savunan Jön Türklere de ilham vermişlerdir. Anayasal düzenin 



74 

 

uygulanması hususunda Yeni Osmanlıların savundukları fikirler, Jön Türklere 

bıraktıkları bir miras niteliğindedir. Aynı amaca hizmet eden bu iki grubun ayrıldıkları 

nokta, Yeni Osmanlıların seçkin sınıftan gelmesine karşın muhafazakâr, Jön Türklerin 

ise orta sınıftan gelmesine karşın seküler olmasından kaynaklanmaktadır. Yeni 

Osmanlılar kimi zaman kendi aralarında fikir ayrılığı yaşayıp kişisel çıkarlarını 

gözetmişlerse de halktan beslenmiş ve halka hitap etmişlerdir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



75 

 

KAYNAKLAR 

Kitaplar 

AKŞİN, Sina. (1988). “Siyasal Tarih (1789-1908)”, Türkiye Tarihi 3 Osmanlı 

Devleti 1600-1908, Ankara: Cem Yayınevi. 

AKYILDIZ, Ali (2012). Osmanlı Bürokrasisi ve Modernleşme, İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

BERKES, Niyazi. (2012). Türkiye’de Çağdaşlaşma, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları 

Yapı Kredi Yayınları. 

BUDAK, Ali. (2014). Osmanlı Modernleşmesi Gazetecilik ve Edebiyat, İstanbul: 

Bilge Kültür Sanat Yayınları. 

CANELLİ, Mustafa. (1985). Namık Kemal Hayatı, Sanatı, Fikirleri, İstanbul: Yeni 

Asya Yayınları. 

ÇELİK, Hüseyin. (1993). Ali Suavi, Ankara: T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları. 

DAVISON, Roderic H. (1997). Osmanlı İmparatorluğu’nda Reform 1856-1876 (1. 

Cilt), Çev. Osman Akınhay, İstanbul: Papirüs Yayınevi. 

EBUZZİYA, Ziyad. (1997). Şinasi, Haz. Hüseyin Çelik, İstanbul: İletişim Yayınları. 

ERCİLASUN, (2007). Bilge. Edebiyatımızın Zirvesindekiler Ziya Paşa, Ankara 

Akçağ Yayınları. 

EREN, Ahmet Cevat. (2007). Tanzimat Fermanı ve Dönemi, İstanbul: Derin 

Yayınları. 

ERYILMAZ, Bilal (2010). Tanzimat ve Yönetimde Modernleşme, İstanbul: İşaret 

Yayınları. 

FINDLEY, Carter V. (2012). Modern Türkiye Tarihi, Çev. Güneş Ayas, İstanbul: 

Timaş Yayınları. 

FINDLEY Carter V. (2019). Osmanlı İmparatorluğu’nda Bürokratik Reform 

Babıâli 1789-1922, Çev. Ercan Ertürk, İstanbul: Alfa Tarih. 

GÖÇGÜN, Önder. (2009). Namık Kemal, Ankara: Atatürk Kültür Merkezi Yayınları. 

GÖÇGÜN, Önder. (1987). Ziya Paşa, İzmir: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları. 



76 

 

GÜMÜŞOĞLU, Hasan. (2014). Devlet-i Aliyye’nin Sonbaharı, İstanbul: Ensar 

Neşriyat. 

KARAL, Enver Ziya. (2007). Osmanlı Tarihi Nizam-ı Cedid ve Tanzimat Devirleri 

(1789-1856), Cilt V, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

KARAL, Enver Ziya. (2007). Osmanlı Tarihi Islahat Fermanı Devri (1856-1861), 

Cilt VI, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

KARAL, Enver Ziya. (2003). Osmanlı Tarihi Islahat Fermanı Devri (1861-1876), 

Cilt VII, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

KARAL, Enver Ziya. (2007). Osmanlı Tarihi Birinci Meşrutiyet ve İstibdat 

Devirleri (1876-1907), Cilt VIII, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

KOCABAŞ, Süleyman. (2001). Sultan Abdülaziz ve I. Meşrutiyet, İstanbul: Vatan 

Yayınları. 

KURAN, Ahmet Bedevi. (2000). İnkılap Tarihimiz ve Jön Türkler, İstanbul: 

Kaynak Yayınları. 

LEWIS, Bernard (1993). Modern Türkiye’nin Doğuşu, Çev. Metin Kıratlı, Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

MARDİN, Şerif. (2006). Türkiye’de Toplum ve Siyaset, İstanbul: İletişim Yayınları. 

MARDİN, Şerif. (1991). Türk Modernleşmesi, İstanbul: İletişim Yayınları. 

MARDİN, Şerif. (1996). Yeni Osmanlı Düşüncesinin Doğuşu, İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

MERMUTLU, Bedri. (2003). Sosyal Düşünce Tarihimizde Şinasi, İstanbul: Kaknüs 

Yayınları.  

ORTAYLI, İlber. (1987). İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, İstanbul: Hil Yayın. 

TUNAYA, Tarık Zafer. (1960). Türkiye’nin Siyasi Hayatında Batılılaşma 

Hareketleri, İstanbul: Siyaset İlmi Serisi 8. 

PARLATIR, İsmail. (2014). Edebiyatımızın Zirvesindekiler Şinasi, Ankara: Akçağ 

Yayınları. 

RIEDLER, Florian. (2012). Osmanlı İmparatorluğu’nda Muhalefet ve Meşruiyet, 

Çev. Azize F. Çakır, İstanbul: Picus Yayıncılık. 



77 

 

ULUSOY NALCIOĞLU, Belkıs. (2013). Osmanlı’da Muhalif Basının Doğuşu 

1828-1878, İstanbul: Yeditepe Yayınları. 

YAZICI, Nevin. (2002). Osmanlılık Fikri ve Yeni Osmanlılar Cemiyeti, Ankara: 

T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları. 

ZURCHER, Erik Jan. (2000). Modern Türkiye’nin Tarihi İslam, Milliyetçilik ve 

Modernlik 1789-2007, Çev. Yasemin Saner Gönen, İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Makaleler 

AKBULUT, Uğur. (2013). “Osmanlı Basın Tarihine Bir Katkı: Gazetelerin 

Yayınlanma Amaçları Üzerine (1831-1876)”, Electronic Turkish Studies, 

(8)5, s. 31-57. 

AYDIN, Mehmet Akif. (2001). “Kanûn-ı Esâsî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, Cilt 24, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, s. 328-330. 

BİLİM, Cahit. (1990). “Tercüme Odası”, Ankara Üniversitesi Osmanlı Tarihi 

Araştırma ve Uygulama Merkezi Dergisi, (1)1, s. 29-43. 

BUZPINAR, Şit Tufan. (2020). “Mustafa Fâzıl Paşa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, Cilt 31, Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, s. 300-301. 

ÇAKIR, Hamza. (2011). “Tercümân-ı Ahvâl”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, Cilt 40, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, s. 495-497. 

ÇAVDAR, Necati. (2020). “Ali Suavi’de Terakki ve Medeniyet Düşüncesi: Muhbir 

Yazıları”, Türk Dünyası Araştırmaları, (126)249, s. 307-322. 

ÇELİK, Halil İbrahim. (2016). “Bürokratik Darbe Geleneğinin Kökenleri (Kuleli 

Vakası ve 1876 Darbesi)”, Necmettin Erbakan Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi Darbeler Tarihi Özel Sayısı I, (2)2, s. 27-78. 

DEMİR, Kenan. (2014). “Osmanlı’da Basının Doğuşu ve Gazeteler”, Iğdır 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, (5), s. 57-88. 

DİA, (2011). “Encümen-i Şuara”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, Cilt 

11, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, s. 179-181. 

DÜZEN, Cem. (2017). “Tanzimat Dönemine Karşı Bir Suikast Teşebbüsü: Kuleli 

Vak’ası”, Trakya Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, (19)1, s. 107-128. 



78 

 

ERTUĞRUL, Esen ve UYAN Çağhan. (2019). “Sıradışı Bir Yeni Osmanlı Aydını: Ali 

Suavi”, Eskişehir Osmangazi Üniversitesi Türk Dünyası Uygulama ve 

Araştırma Merkezi Çağdaş Düşünce Hayatı Dergisi, (2)2, s. 44-68. 

GÜZ, Nurettin. (2000). “Osmanlı Basını”, Selçuk İletişim Dergisi, (1)3, s. 40-57. 

KOLOĞLU, Orhan. (1985). “Osmanlı Basını: İçeriği ve Rejimi”, Tanzimat’tan 

Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, Cilt 1, İstanbul: İletişim Yayınları, s. 

68-93. 

KÜÇÜK, Cevdet. (1993). “Çırağan Vak’ası”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, Cilt 8, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, s. 306-309. 

ÖZHAN KOÇAK, Dilek. (2010). “Türk Entelijensiya’sının Filizlendiği Kurum: 

Tercüme Odası”, Tercüman-ı Ahval’in 150. Yılında İstanbul’da Fikir 

Gazeteciliği Sempozyumu, s. 35-52. 

TÜRKMEN, Zekeriya. (2002). “Kuleli Vak’ası”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, Cilt 26, Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, s. 356-357. 

TÜRKMENOĞLU, Mehmet Ali. (2019). “Osmanlı Devletini Kurtarma Planı: 

Osmanlıcılık”, Tarih ve Gelecek Dergisi, (5)2, s. 408-427. 

ULUSOY NALCIOĞLU, Belkıs. (2005). “Tanzimat Dönemi Türk Gazeteciliği ve 

Türk Basınının İlkleri”, Manas Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, (7)14, 

s. 253-267. 

VAROL, Muharrem. (2015). “Kahramanlıktan Kalebendliğe: Kuleli Vak’asının Baş 

Aktörü Süleymaniyeli Şeyh Ahmed’e Dair Bilinmeyenler”, Tasavvuf İlmî ve 

Akademik Araştırma Dergisi, (16)35, s. 97-143. 

YAZICI, Nesimi. (1997). “Hadîka”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

Cilt 15, İstanbul: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, s. 18-19. 

YILMAZ, Yasin. (2017). “Osmanlı’da Sebebi Meçhul Olan Kuleli Vakası’nın Tarihi 

Arka Planı Hakkında Bazı Mülahazalar”, Turkish Studies, Cilt 12/16, s. 511-

530. 

 

 

 



79 

 

Tezler 

BİÇER, Zeynep. (2011). Yeni Osmanlıların Eğitim Öğretim Görüşleri, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ankara. 

DOĞAN, Sedat. (2014). Tanzimat Dönemi Türk Düşüncesinde Hürriyet Anlayışı, 

Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İstanbul. 

DÜZEN, Cem. (2015). Kuleli Vak’ası, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Trakya 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Edirne. 

ÖZ, Erkan. (2003). Kamuoyu Kavramı ve Basının Kamuoyu Oluşturma İşlevi 

Açısından Yeni Osmanlılar’ın Gazeteciliği, Yayımlanmamış Yüksek Lisans 

Tezi, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 




