
 

 

T.C. 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

 

MEDYALARARASILIK YÖNTEMİ BAĞLAMINDA İKİNCİ YENİ 

ŞİİRİ ÖRNEKLEMİ 

 

 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

HAZIRLAYAN 

MUSA KAYA 

 

 

 

 

 

DANIŞMAN 

PROF. DR. A. MECİT CANATAK 

 

 

 

 

 

 

VAN-2023 



i 

 

KABUL VE ONAY  

Musa KAYA tarafından hazırlanan “Medyalararasılık Yöntemi Bağlamında İkinci Yeni 

Şiiri Örneklemi” adlı tez çalışması aşağıdaki jüri tarafından OY BİRLİĞİ / OY ÇOKLUĞU 

ile Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalında YÜKSEK 

LİSANS TEZİ olarak kabul edilmiştir. 

Danışman: Prof. Dr. A. Mecit CANATAK                                   

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi   

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum/onaylamıyorum                                         

 

 ...…………… 

Başkan: Prof. Dr. A. Mecit CANATAK                                                    

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum/onaylamıyorum                                

 

 ……………… 

Üye: Prof. Dr. Tahir ZORKUL                                        

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum/onaylamıyorum                                               

 

 ……………… 

Üye: Doç. Dr. Esra KÜRÜM                                        

Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Bitlis Eren Üniversitesi 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum/onaylamıyorum                                                

 

 ……………… 

Yedek Üye: Unvanı Adı SOYADI                                        

Anabilim Dalı, Üniversite Adı 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum/onaylamıyorum                            

 

……………… 

Yedek Üye: Unvanı Adı SOYADI                                        

Anabilim Dalı, Üniversite Adı 

Bu tezin, kapsam ve kalite olarak Yüksek Lisans Tezi olduğunu 

onaylıyorum/onaylamıyorum                

 

……………… 

Tez Savunma Tarihi: 04/07/2023 

Jüri tarafından kabul edilen bu tezin Yüksek Lisans Tezi olması için 

gerekli şartları yerine getirdiğini ve imzaların sahiplerine ait olduğunu 

onaylıyorum. 

………………….……. 

Prof. Dr. Bekir KOÇLAR 

  Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürü 

 

 



ii 

 

ETİK BEYAN 

 

 

Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım 

Kurallarına uygun olarak hazırladığım bu tez çalışmasında;  

 Tez içinde sunduğum verileri, bilgileri ve dokümanları akademik ve etik 

kurallar çerçevesinde elde ettiğimi, 

 Tüm bilgi, belge, değerlendirme ve sonuçları bilimsel etik ve ahlak 

kurallarına uygun olarak sunduğumu, 

 Tez çalışmasında yararlandığım eserlerin tümüne uygun atıfta bulunarak 

kaynak gösterdiğimi, 

 Kullanılan verilerde herhangi bir değişiklik yapmadığımı,  

 Bu tezde sunduğum çalışmanın özgün olduğunu  

 

 

bildirir, aksi bir durumda aleyhime doğabilecek tüm hak kayıplarını 

kabullendiğimi beyan ederim. (06.07.2023)  

 

 

         (İmza)     

       Musa Kaya  

 

 

 



iii 

 

(Yüksek Lisans Tezi) 

Musa KAYA 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Temmuz, 2023 

MEDYALARARASILIK YÖNTEMİ BAĞLAMINDA İKİNCİ YENİ 

ŞİİRİ ÖRNEKLEMİ 

ÖZET 

Teknolojik gelişmelerle birlikte sanat disiplinleri arasındaki farklılıklar, sınırlar ve 

türlerin özerkliği gün geçtikte süratle ortadan kalkmaya devam etmektedir. Sınırların 

silinmeye başlamasıyla birlikte dijital çağda değişim ve dönüşümün etkilediği 

disiplinlerden biri olan edebiyata ait metinlerin yeni yöntemlerle incelenmesine ihtiyaç 

duyulmaktadır. Sanatın çeşitlilik arz eden türlerinin medya kavramıyla özdeşleşmesi 

ve medya kavramının da birer sanat olarak görülmesine dair görüşlerin artmaya 

başlaması; edebiyat, medya ve iletişim disiplinlerinin etkileşimleri üzerine 

karşılaştırmalı edebiyat sahasında çalışmalar yapılmaya başlanmasını gerekli 

kılmaktadır. Yeni yöntem ve araçlarla incelenme ihtiyacının baş gösterdiği edebi 

metinler, 20. yüzyılın sonlarına doğru Avrupa’da yoğun çalışmaların odağında olan 

medyalararasılık yöntemi tarafından mercek altına alınan konuların en önde geleni 

konumundadır. Modern çağda edebiyat ve medya ilişkilerinin teknolojik gelişmelerin 

ışığında daha güçlü ilerlemesi, edebiyat biliminde yeni bir yaklaşım olan 

medyalararasılığın önemini daha da ön plana çıkarmaktadır. 1990’ların başında bir 

sistematiğe oturulmuş olan medyalararasılık kavramının, adı konmamışsa da, geçmiş 

yıllarda edebi metinlerde izlerine rastlanılabileceğini söyleyebiliriz. Bu bağlamda 

tezimizde İkinci Yeni şiirinde medyalararasılığın izleri aranacaktır. Yeni Edebiyat 

alanında medyalararasılık yöntemi çerçevesinde şiir türünü konu alan çalışmaların 

azlığı bizi bu çalışmayı yapmaya sevk etti. Bu bağlamda İkinci Yeni şiirinin kurucu 

üyeleri Cemal Süreya’nın, Ece Ayhan’ın, Edip Cansever’in, İlhan Berk’in, Sezai 

Karakoç’un, Turgut Uyar’ın ve Ülkü Tamer’in İkinci Yeni çevresinde kaleme aldıkları 

şiir kitapları incelemeye tabi tutulacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Medyalararasılık, Edebiyat ve Medya, Sanat, İletişim, İkinci 

   Yeni Şiiri. 

Sayfa Sayısı: İX+148 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. A. Mecit Canatak  



iv 

 

(M.Sc. Thesis) 

Musa KAYA 

VAN YÜZÜNCÜ YIL UNIVERSITY 

INSTITUTE OF SOCIAL SCIENCES 

July, 2023 

İKİNCİ YENİ POETRY SAMPLE IN THE CONTEXT OF THE 

INTERMEDIALITY METHOD 

ABSTRACT 

With advancements in technology, the differences, boundaries, and autonomy of 

artistic disciplines continue to rapidly diminish day by day. As the boundaries begin 

to blur, there is a need to examine literary texts belonging to the discipline of literature, 

which is one of the disciplines affected by change and transformation in the Digital 

age, through new methods. The increasing convergence of art’s diverse forms with the 

concept of media, as well as the increasing recognition of media as forms of art, have 

led to a rise in the views supporting this Notion. Consequently, it has become necessary 

to initiate studies in the field of comparative literature that focus on the interactions 

among literature, media and communication disciplines. Literary texts, which require 

examination through new methods and tools, have been chosen as the foremost 

subjects under scrutiny by the method of intermediality, which has been the focal point 

of intensive studies in Europe towards the end of the 20th century. In the modern age, 

the advancement of technology has led to a stronger progression of the relations 

between literature and media, further highlighting the significance of intermediality as 

a new approach in literary studies. Although not explicitly named of the 1990s, traces 

of intermediality can be found in literary texts from previous years. In this context, our 

thesis will explore the traces of intermediality in the İkinci Yeni poetry movement. 

The scarcity of studies focusing on poetry within the framework of intermediality in 

the field of new literature motivated us to undertake this research. In this context, the 

poetry collections written by the founding members of the İkinci Yeni poetry 

movement, namely Cemal Süreya, Ece Ayhan, Edip Cansever, İlhan Berk, Sezai 

Karakoç, Turgut Uyar and Ülkü Tamer will be subject to examination. 

Key Words: Intermediality, Literature and Media, Art, Communication, İkinci Yeni 

          Poetry.  

Quantity of Page: İX+148 

Supervisor: Prof. Dr. A. Mecit Canatak 



v 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET .......................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ............................................................................................................... iv 

İÇİNDEKİLER .......................................................................................................... v 

KISALTMALAR DİZİNİ ........................................................................................ vi 

GÖRSELLER DİZİNİ ............................................................................................. vii 

ÖN SÖZ .................................................................................................................... viii 

GİRİŞ .......................................................................................................................... 1 

1. MEDYALARARASILIK KAVRAMLARI, TARTIŞMALARI VE TÜRK 

ŞİİRİ ............................................................................................................................ 6 

1.1. Medya, İletişim ve Sanat ................................................................................... 6 

1.1.1. Medya Kavramı .......................................................................................... 6 

1.1.2. Medya ve İletişim ..................................................................................... 11 

1.1.3. Medya Tipolojisi ve Çeşitleri ................................................................... 17 

1.1.4. Medya ve Sanat ......................................................................................... 23 

1.2. Medyalararasılık Terimi, Yöntemi ve Kuramı ................................................ 27 

1.3. Medyalararasılık ve Türk Şiiri ........................................................................ 32 

2. İKİNCİ YENİ ŞİİRİNDE MEDYALARARASILIK ........................................ 42 

2.1. Ekfrasis-Şiir İlişkisi ......................................................................................... 43 

2.2. Resim Sanatı Medyası ..................................................................................... 44 

2.3. Müzik Sanatı Medyası ..................................................................................... 91 

2.4. Sinema Sanatı Medyası ................................................................................. 112 

2.5. Fotoğraf Sanatı Medyası ............................................................................... 120 

2.6. Mimarlık Sanatı Medyası .............................................................................. 126 

2.7. Heykel Sanatı Medyası .................................................................................. 131 

3. SONUÇ ................................................................................................................ 136 

KAYNAKÇA .......................................................................................................... 144 

ÖZGEÇMİŞ ..................................................................................................................  

TEZ ORİJİNALLİK RAPORU ..................................................................................  

 

 

 



vi 

 

KISALTMALAR DİZİNİ 

Bu çalışmada kullanılmış kısaltmalar, açıklamaları ile birlikte aşağıda sunulmuştur. 

Kısaltmalar    Açıklamalar 

Dr.     Doktor 

Prof.     Profesör 

TDK     Türk Dil Kurumu 

vb.     Ve benzeri 

vd.     Ve diğerleri 

yy.     Yüzyıl  

 

  



vii 

 

GÖRSELLER DİZİNİ  

Görsel                   Sayfa 

Görsel 1. Paul Klee’nin “Ad Marginem” tablosu. ..................................................... 47 

Görsel 2. Pablo Picassso’nun “Guernica” çalışması. ................................................. 49 

Görsel 3. Cihat Burak’ın Neyzen Tevfik’i içeren çalışması. ..................................... 53 

Görsel 4. Orhan Peker’in “Âşık Veysel” portresi. ..................................................... 54 

Görsel 5. Bedri Rahmi Eyüboğlu’nun “Beyazıt Meydanı” çalışması. ....................... 55 

Görsel 6. Şeker Ahmet Paşa’nın “Talim Yapan Erler” tablosu. ................................ 57 

Görsel 7. Özlem Özkan’ın “Hepimiz Gibi” çalışması. .............................................. 59 

Görsel 8. Habib Aydoğdu’un “Üç Kuyular Sokağı” çalışması. ................................. 60 

Görsel 9. Marc Chagall’ın “Horoz” tablosu. .............................................................. 63 

Görsel 10. Marc Chagall’ın “Ben ve Köy” tablosu.................................................... 64 

Görsel 11. Marc Chagall’ın “The House Wint The Green Eye” tablosu. .................. 65 

Görsel 12. Armedeo Modigliani’nin “Reclining Nude Form The Back” tablosu...... 67 

Görsel 13. Van Gogh’un “Gemiciler” tablosu. .......................................................... 68 

Görsel 14. Paul Cezanne’nin “Kâğıt Oynayanlar” tablosu. ....................................... 73 

Görsel 15. Claude Monet’in “Gezinti” tablosu. ......................................................... 75 

Görsel 16. Cihat Burak’ın “Edip Cansever” portresi. ................................................ 77 

Görsel 17. Gülden Artun’un “Sevenlere” çalışması. ................................................. 78 

Görsel 18. Fuat Acaroğlu’nun “Duygu Masası” çalışması. ....................................... 78 

Görsel 19. Georges Seurat’ın “Grand-Jatte Adasında Bir Pazar Öğleden Sonrası” 

tablosu. ....................................................................................................................... 81 

Görsel 20. Gülden Artun’un “Kumaşlar ve İpekler” çalışması.................................. 84 

Görsel 21. Ece Ayhan’ın “Ecegiller” şiiri ve Paul Klee’nin deseni. .......................... 84 

Görsel 22. Leonardo Da Vinci’nin “Mona Lisa” tablosu. ......................................... 86 

Görsel 23. Pieter Brueghel’in “Karda Avcılar” tablosu. ............................................ 89 

Görsel 24. Gülden Artun’un “Anımsamak” çalışması. .............................................. 90 

Görsel 25. Hayati Misman’ın “Selam Olsun” çalışması. ........................................... 90 

Görsel 26. Alexandros of Antioch’un “Milo Venüsü” heykeli. ............................... 132 

 

  



viii 

 

ÖN SÖZ 

Edebiyat bilimi bağlamında kitle iletişim araçlarının incelenmesi ve 

araştırılmaya başlamasının yanı sıra, metin kavramının da geniş bir yelpazeye sahip 

olmasıyla edebiyat geniş bir sahada aktif olmaya başladı. Bu sayede “edebiyat, tiyatro, 

müzik, film ve resim” gibi sanat türlerinin aynı zamanda birer “medya” olduğu ve 

medyaların da birer sanat türü olabileceği görüşü yaygınlık kazandı. Bu görüşlerin 

ortaya çıkması edebi metinlerin yeni yöntem ve araçlar ile yeniden incelenmesi 

gerekliliğini beraberinde getirdi. Başta Avrupa’da olmak üzere birçok edebiyatta kabul 

görmeye başlayan “medyalararasılık” yöntemi ve olanakları son yıllarda Türk 

edebiyatında da konuşulmaya başlandı. Bu bağlamda yapılan akademik çalışmaların 

sayısında gözle görülür bir artışa da şahit olmaktayız. 1990’ların başında bir 

sistematiğe oturtulmuş olan bu kavramın geçmiş dönemlerde de edebi metinlerde 

izlerine rastlanabileceği ve alt yapısının oluşturulması için önceki dönemlerde yazılan 

metinlerde kullanılmış olması gerektiği (bilinçli bir kullanım söz konusu olmasa da) 

görüşü benimsenerek bu çalışmanın yapılmasına karar verildi. Nitekim kavramın 

tarihsel izini süren Jürgen E. Müller, Yunan şair Keoslu Simonides’in “şiirin konuşan 

resim, resminde suskun şiir olduğu” savı üzerinden edebiyat, resim ve müzik gibi 

sanatlar arasında karşılıklı etkileşimlerin varlığı çok eskilere, “Antik Yunan”a kadar 

dayandırılabilir. Bu yöntem çerçevesinde yeni Türk edebiyatında şiir üzerine derinlikli 

ve kapsayıcı bir akademik çalışma bulunmaması nedeni ile çalışma konusu olarak şiiri 

tercih ettik. “İkinci Yeni şiiri”, daha önce pek çok akademik çalışmada farklı açılardan 

incelenmekle birlikte, medyalararasılık yöntemi çerçevesinde dört başı mamur bir 

çalışmanın henüz yapılmamış olması, bizi bu çalışmayı yapmaya iten temel 

nedenlerden biridir.  

İki bölümden oluşan çalışmanın ilk bölümünde konunun kavramsal açılımı 

adına veriler toplandı; İkinci Yeni şiirinde medyalararasılık izlerini sürmek için 

medyalararasılık yöntemi çerçevesinde yapılan akademik çalışmalara dair literatür 

taraması yapıldı. Elde edilen bulgularla medyalararasılık kavramının tanımı, tarihçesi 

ve üzerine yapılmış kuramsal çalışmalardan bahsedildi. Birinci bölümün sonunda Türk 

şiirinde medyalararasılık izleri tartışıldı. Çalışmamızın esas bölümü olan ikinci 



ix 

 

bölümde ise ekfrasis-şiir ilişkilerine değinilerek medyalararasılık çerçevesinde İkinci 

Yeni şiirinin analizi yapıldı. 

Tezin planında, oluşumunda büyük payı olan, yeni fikirlere açık bir şekilde 

rehberlik eden başta danışman hocam Prof. Dr. A. Mecit Canatak olmak üzere bütün 

hocalarıma sonsuz teşekkürler. Akademik hayatımda her daim yanımda olan 

desteklerini hep hissettiren Dr. Nurten Bulduk, Rüzgâr Üren ve Murat Cebe 

arkadaşlarıma en içten dileklerimle teşekkür ederim. Hayatımın en önemli dönüm 

noktalarından birinde karşılaştığım; sevgi, şefkat ve iyi dileklerini benden 

esirgemeyen, edebiyatı bana sevdiren değerli lise Türk Dili ve Edebiyatı hocam Nilgün 

Kalyon’a sonsuz teşekkürlerimi sunarım. En son teşekkürüm aileme… 

 

 



1 

GİRİŞ 

20. yüzyılın ortalarına kadar “baş medya” olma konumuna sahip olan edebiyat, 

bu konumunu ve eğlence, eğitim, bilgilendirme gibi işlevlerini son elli yılda 

elektronik, görsel-işitsel medyalara kaptırmaya başlar. “Görsel-işitsel medyalar” bilgi 

iletimi ve eğlenceyi daha hızlı, daha kolay, eş zamanlı ve daha geniş olanaklar 

çerçevesinde yürüttüğü için edebiyatın bu konumu arka planda kalır. İnternet 

olanaklarının da kitap medyası için ciddi bir rakip durumuna gelmesiyle beraber 

edebiyat baş medya olma konumunu kaybeder. Edebiyat bilimi bu duruma uyum 

sağlamayı geciktirmez. 1970’li yıllarda metin kavramının genişletilmesi, farklı 

medyalara ait metinlerin de edebiyat biliminin araştırma alanına girmesini sağlar. 

Edebiyat bilimi bir ölçüde “kültür ve medya” bilimine dönüşmeye başlar. 1990’ların 

başında ise medyalararasılık teriminin ortaya atılmasıyla bu medyasal açılım genişler 

ve edebiyat bilimi bir anlamda medyaların tümünü kapsama alanına alarak araştırma 

konusu hâline getirir. Edebiyat bilimi bağlamında kitle iletişim araçlarının 

incelenmesinin ve araştırılmasının başlaması, metin kavramının da geniş bir yelpazeye 

sahip olmasıyla edebiyat geniş bir sahada aktif olmaya başlar. Bununla birlikte 

edebiyat bilimince ele alınan tiyatro metinlerine ek olarak “film, televizyon, müzik, 

resim” gibi sanat türleri de bu bilimin inceleme konuları arasına katılır. Sonunda 

“edebiyat, tiyatro, müzik, film ve resim” gibi sanat türlerinin aynı zamanda birer 

“medya” olduğu ve medyaların aynı zamanda birer sanat türü olabileceği görüşü 

yerleşmeye başlar. Bu görüşlerin ortaya çıkması edebi metinlerin yeni yöntem ve 

araçlar ile yeniden incelenmesini beraberinde getirir. 

Üzerinde araştırmalar yapılan ve görüşler ortaya konulan medya terimi, 

“insanlar arasında ve insanlar için anlamlı bir göstergeyi ya da göstergeler kompleksini 

uygun aktarıcılar sayesinde zamansal ve mekânsal mesafeleri aşarak ileten olgulara 

karşılık gelen bir sözcük” (Bohn, Müller ve Rupert, 1988: 10) olarak kullanılır. 

Medyaların bilgiyi kaydetmek, saklamak, aktarmak, çoğaltmak, yeniden oluşturmak, 

işlemek ve iletmek gibi işlevlerinin ön plana çıkması, zaman içinde değişim ve 

dönüşüm geçirerek yalnızca anlam taşıma gücüne değil, anlam oluşturma gücüne de 

sahip olduklarının anlaşılması tin ve kültür bilimleri için ilginç bir araştırma konusu 

hâline gelir. Medya kavramının günümüze kadar değişim ve dönüşümler geçmesi, 



2 

içerisine sanatları da dâhil etmesi medyalararasılık kavramının doğmasında pay sahibi 

olmasını sağlar. 

Tarih boyunca medyalar arasında karşılıklı etkileşime dayanan çeşitli ilişkiler 

kurulur. “Farklı medyalar arasındaki etkileşimleri, birleşmeleri, alaşımları, füzyonları, 

aktarımları ve kesişme noktalarını ifade eden başka bir anlatımla: bir medyanın genel 

kabul görmüş kendine özgü konusal ve içerik sınırlarını aşarak başka bir ya da birden 

fazla medyaya özgü olduğu kabul edilen içerikleri ya da aktarım biçimlerini içine 

alması olgusuna karşılık gelen” (Kayaoğlu, 2009: 34) medyalararasılık, bu ilişkileri 

ortaya koyan bir yöntem olarak kendisini ön plana çıkarır.  

Medyalararasılık kavramının tarihsel izini süren Jürgen E. Müller; edebiyat, 

resim ve müzik gibi sanatlar arasında karşılıklı etkileşimlerin oluşturulmasının bir 

gelenek olarak çok eskilere “Antik Yunan”a kadar dayandırılabileceğini gösterir. 

Müller’in çalışmalarından yola çıkan Giordano Bruno, Gotthold Ephraim Lessing, 

Johann Gottfried Herder, Richard Wagner, Modest Petrovich Mussorgsky, Filippo 

Tommaso Marinetti ve Oscar Walzel gibi araştırmacılar edebiyatın ve diğer sanat 

dallarının edebiyat ve sanatla olan ilişkilerini araştırma konusu edinir ve bu konu 

üzerinde fikirler öne sürerler. Araştırmalar sonucu ortaya çıkan bu çalışmalar, 

günümüz medyalararasılık araştırmaları için birer yol gösterici sayılırlar. 

Medyalararasılığın edebiyat bilimi bağlamında ilk kullanımı Hansen-Löve 

tarafından 1983 yılında yapılır. Terim olarak ise 1812’de bu kavrama rastlanılır. 

Bununla beraber 1990’dan sonra özellikle de Almanya başta olmak üzere çok sayıdaki 

ülkedeki bilimsel çalışmalarda medyalararasılık incelenmeye tabi tutulur. Thomas 

Eicher, ilk kapsamlı derleme yayınlarından birini yapar. Werner Wolf, 

medyalararasılığın geniş işlevsel bir yelpazesi olduğunu ortaya koyduğu 

çalışmalarında daha büyük çaplı ve kapsamlı bir tipolojik ayrıma gider. Yvonne 

Spielmann ise kavramı “farklı medyaların eriyip iç içe geçmesi” (Spielmann, 1998: 7) 

olarak tanımlar ve medyalararasılığı estetik bir yöntem olarak görür. Andreas Böhn, 

“anlatı” kavramının sınırlarını genişleterek “biçim alıntısı” anlayışını ortaya koyar. 

Gabriele Rippl ise “Why Intermediality?” adlı yazısında bu kavramın kullanımının 

1980 sonrasında yaygınlaştığını belirtir. Rippl, günümüzde “medyalararasılığın 

(intermediality)” en yaygın şekilde deneyim ve temsilde çoklu söylemlere ve 



3 

yöntemlere atıfta bulunularak kullanıldığına işaret eder (Rippl, 2015). 

Medyalararasılık teriminin sistematik biçimde tanınması yönünde önemli adımlar atan 

ve terimin “edebiyat biliminin yeni bir paradigması” hâline gelmesine büyük katkı 

sağlayan Irina O. Rajewsky, “genel anlamıyla bir sınır aşımı ve medyasal interferans 

olgusu olarak gördüğü medyalararasılığı çok geniş bir alanı kapsayan bir şemsiye 

terim” (Rajewsky’den aktaran Kayaoğlu, 2009: 68) olarak adlandırır. Rajewsky, 

medya terimini sınırlandırmaz ve geniş bir tanım benimseyerek medyanın içerisine 

diğer sanat dallarını alıp onların da birer medya olduğu görüşünü savunur. 2002’de 

medyalararasılıkla ilgili öne sürdüğü sistematikle kategoriler oluşturmaya başlar.  

Türk Edebiyatında medyalararasılık yöntemine dair temel bilgileri aktaran 

kapsamlı çalışmayı Ersel Kayaoğlu kaleme alır. Kayaoğlu, Edebiyat Biliminde Yeni 

Bir Yaklaşım: Medyalararasılık adlı çalışmasında ayrı iletişim araçları olan “resim, 

müzik ve filmin” (sinema veya televizyon) yanı sıra hem üretim hem de alımlama 

aşamasında teknik araca gerek duyup duymamalarına göre dört ayrı gruptan bahseder. 

A. Mecit Canatak ve Nurten Bulduk, Dijital Çağ Türk Edebiyatı ve Medyalararasılık 

Tartışmaları adlı eserlerinde, Dijital Çağ ekseninden başlayarak sanattaki yeni 

yönelimleri, Dijital Çağ’daki medyayı, medyalararasılık tartışmaların serüvenini ve 

Türk Edebiyatında medyalararasılık yönteminin geçmişten günümüze kadar tespit 

edilen örneklerine yer verirler. Nurten Bulduk ise Dijital Çağ’ın getirisi olan yeni tarz 

roman yazma ve çözümleme tekniklerinden biri olan medyalararasılık yöntemi ve 

olanakları üzerine derinlikli ve etraflıca hazırlanmış bir çalışma oluşturma amacıyla 

“Medyalararasılık Yöntemi Çerçevesinde 1980 Sonrası Türk Romanı” adlı doktora 

tezini kaleme alır. 

Medyalararasılık çeşitli tartışmaların odağına da yerleştirilmiştir. Bu 

tartışmaların en dikkat çekeni ise “metinlerarasılık” ile olan kıyaslamasıdır. En çok 

öne çıkan kıyaslama “metin ve medya” terimleri üzerinden sürdürülen tartışmalardır. 

Latin dilinde, “metin anlamını taşıyan textus, kaynak olarak örülmüş kumaş anlamını” 

(Segre, 1985: 29) karşılamaktadır. Cristiano Bedin, faklı bakış açılarıyla metinler 

incelendiğinde başka anlamların ortaya çıkabileceğini, bu anlamların 

“metinlerarasılık” kavramıyla ilgili olduğunu belirtir. Mevzubahis açıklama söz 

konusu olduğunda metinlerin hepsinin esasında kendisinden önceki zamanda ya da 



4 

eşzamanlı üretilmiş öbür metinlerin “göndermelerinden ve alıntılarından meydana 

geldiği” (Bedin, 2018: 74) görüşü benimsenir. Bu fikrin göz önünde bulundurulması 

hâlinde metinlerarasılık kavramının kökenine erişebilmenin kabil olduğu düşünülür.  

Metinlerarasılık, kalem erbabının salt karar verici olmadığı, okuyucunun da 

etkinliği artırılarak üretici olma yolunda kapı araladığı ve “metinlerin alışverişi 

sayesinde ortaya çok sesli gösterge dizgelerin çıktığı” (Gören, 2013: 28) bir yöntem 

olarak görülür. Metinlerarasılık kavramı 1966 yılında belirir. Bu kavrama ilk kez, Julia 

Kristeva yazılarında yer verir. Kristeva, kavramı “her metnin faklı metinlerden 

edinilen alıntılar ve göndermelerin bir mozaiği” (Kristeva, 1978: 85) şeklinde 

anlamlandırır. Buna göre metinler kendi içinde başka bir metni eritip, dönüştürür 

(Aktulum, 1999: 41). Kristeva, bu işlemin rastlantısal yollarla ortaya çıkmadığını, 

bunun için gerekli bir alt yapının olması gerektiğini dile getirir. Bu düşünceyle yola 

çıkıldığında metinlerin birbirlerine yorum ve yapılandırma aracılığıyla bağlı olduğu 

sonucuna ulaşılabileceğini söyler. 

Metinlerarasılık kuramının ilerleme kaydetmesinde büyük rolü Roland Barthes 

üstlenir. Yapısalcı yöntemleri kullanarak çözümlemelerde bulunur. “Metin Kuramı” 

isimli yazıda, “her metin bir metinlerarasılık; orda farklı düzeyler az çok tanınabilecek 

biçimler altında öteki metinler yer alır, her metin eski metin alıntılarının yeni bir 

örgüsüdür” (Barthes, 1968: 1015) ifadelerine yer verir. Metin üretkenlik olarak 

görülüp her an ve hangi taraftan ele alınırsa alınsın işlendiği, yazıldıktan sonra bir 

üretim süreci sürdürmeye devam ettiği (Aktulum, 1999: 56) düşünülür. 

Umberto Eco, metinlerarasılık üzerine görüş belirtirken yansıma sözcüğünden 

yararlanır. Ona göre önceden var olan metinler yansıyarak kendilerini sonradan 

oluşturulacak metinlerde bulabilir. Metin, “kendisinden önce yazılmış bir başka 

metinden beslendiği için, metinlerarasılık bir anlamda zorunluluktur” (Eco’dan 

aktaran Öğeyik, 2008: 22) iddiasındadır. Kullanılan bütün kelimelerin daha 

öncekilerden farklı bir tarafı olmadığı, aksi iddia edilerek eskiden beri sarf edilen 

telaffuzlarıyla birliktelik taşıdığı görüşü ileri sürülür.  

Rus Biçimcilerin  öne sürdükleriyle benzerlik gösteren metinlerarasılığın 

ortaya çıkışı yazınsal metin odaklı olduğu için, medyalararasılıktan farklılaşır. 



5 

“Metinlerarası yöntemin yalnızca metinler üzerinden ilerlemesi, onu medyalararası bir 

ilişkiyi tanımlarken yetersiz bırakır. Çünkü her medyanın kendine özgü yansıtma, 

ifade etme biçimleri vardır. Metinlerarasılık bu biçimleri yalnız metin üzerinden ele 

almaktadır.” (Keleş, 2016: 90) 

Metinlerarasılık ve medyalararasılık arasındaki bir diğer tartışma ise 

medyalararasılığın kökensel/tarihsel varoluşuyla ilgilidir. Zamansal açıdan 

bakıldığında ise medyalararasılık daha eskidir. Metinlerarasılığın 1966’da 

kullanılmaya başladığını dile getirmiştik. Medyalararasılığın terim olarak kullanımına 

1812’de rastlanılır. Bu kelime Lirik Baladlar eserinde karşımıza çıkar. İlk defa 

“Yaşlı/İhtiyar Gemici” şiirinde geçer. Bu da medyalararasılığın metinlerarasılıktan 

türediği görüşünü çürütmüş olur. 

Çalışmamız, İkinci Yeni şiirini merkeze alarak Türk şiirinde medyalararasılık 

izleri sürülmesini konu edindiği için başta İkinci Yeni şiirinin diğer medyalarla ilişkisi 

bağlamında bir tahlile gidildi. Medyalararasılık yöntemine bir örneklem çalışması 

olarak çalışmamızın ağırlık merkezinde yer alan İkinci Yeni şiirinin oluşumunda rol 

oynayan şairlerin şiirleri çalışmanın temel materyallerini oluşturmaktadır. İkinci Yeni 

şiirinin kurucu üyeleri olan İlhan Berk, Edip Cansever, Cemal Süreya, Turgut Uyar, 

Ece Ayhan, Sezai Karakoç ve Ülkü Tamer’in İkinci Yeni çevresinde yazdığı şiir 

kitapları incelemeye tabi tutuldu. Diğer yandan Türk şiirinin tarih içerisindeki evreleri 

incelenerek medyalararasılığın izleri sürüldü ve ilk bölümün son başlığında örneklerle 

ele alındı. Buradaki amaç, medya formuna transfer olmuş sanatların şiir ile ilişki 

düzeylerini belirlemek ve şiirde medyalararasılık yöntemi uygulamalarının arka 

planını oluşturmaktır. İlk olarak Antik Yunan’da retorikte kullanılan, yakın zamana 

dek görsel sanat eserlerinin, resimlerin veya heykellerin şiirlerde tasvir edilmesini 

sağlayan; görsele uygun şiir üretmeye aracılık eden “ekfrasis”, ikinci bölümde şiir 

ilişkisiyle beraber verildi. Buradaki amaç ise İkinci Yeni şiirinin görsellikle öne çıkan 

sanat ürünlerini şiirlerde hangi yolla işleyerek tepkimeye soktuğunu belirlemektir. Bu 

yüzden ikinci bölüm altında yer verilen ekfrasis yönteminin şiirlerde kullanım 

biçimlerine de değinildi.  



6 

1. MEDYALARARASILIK KAVRAMLARI, TARTIŞMALARI VE 

TÜRK ŞİİRİ 

  Türk edebiyatında, karşılaştırmalı edebiyat, iletişim-medya ve sinema 

alanlarında kullanılan ve özellikle Almanya’da üzerine yoğun çalışmaların 

sürdürüldüğü, “Dijital Çağ” ile gündeme gelmiş olan “medyalararasılık” yöntemi ve 

olanakları üzerine yapılan çalışmaların sayısında, hem nitelik hem nicelik açısından 

ciddi bir ivme yakalandı.  

1.1. Medya, İletişim ve Sanat 

 Tarih seyri içerisinde farklı yollar ve kanallar aracılığıyla açığa çıkan 

“iletişim”, medya kavramı içerisinde yer edinerek bu kavramın gelişimine kaynaklık 

etmiştir. Böylelikle medya, iletişimin sağlanması için kullanılan bütün yollar olarak 

yöntemler içinde kendine yer bulmaya başlar. Bu da onu kitle iletişim aracı olarak 

görülmesine olanak sağlar. Süreç dijital döneme yaklaştığında ise anlam genişlemesi 

yaşayan “medya”, sanat kavramlarını da içerisine alarak sanatın dönüşümler 

yaşamasını sağlar. “Sanat” artık bir medya olarak görülerek çeşitlilik arz eden diğer 

medyalarla etkileşim içerisine girmeye başlar. Bunun yanı sıra iletişim sağlama işlevi 

ön planda olan edebiyat da medya olarak kabul edilip medyalararasılık bağlamda 

iletişim sağlayan diğer medyalarla ilişkiler içerisine girer.  

1.1.1. Medya Kavramı 

İnsanoğlu, yaşamının ilk anından itibaren ihtiyaçları doğrultusunda yeni bir şey 

ortaya koyma yoluna gitmiştir. İletişimin sağlanmasını isteyen insanoğlu en temel 

düzlemde medyayı ortaya çıkarmıştır. Denilebilir ki en basit yapıda düşünüldüğünde 

medyanın tarihi insanlık tarihinin başlangıcıyla eş zamanlı olarak kendisini 

göstermiştir.  

Bilgiyi saklama, aktarma ve işleme özelliğini kendi bünyesinde barındıran tüm 

araçlar ve bu araçlarla iletişimi sağlayan yollar olarak görülen medya, Türk Dili 

Kurumuna ait Türkçe Sözlük’te, “iletişim ortamı ve iletişim araçları” (Türk Dili 

kurumu [TDK], 2020: 345) olarak ifade edilmektedir. Üzerinde araştırmalar yapılan 

ve görüşler ortaya konulan medya; Ansichten einer Künftigen Medienwissenscahft 



7 

ismini taşıyan çalışma Rainer Bohn, Eggo Müller ve Rainer Ruppert “anlam taşıyan 

göstergelerin, insanlar arasında uygun aktarıcılar kullanılarak zaman, mekân gibi 

mesafe bildiren iletişim aktarımlarındaki zorlukları en alt düzeye indirerek iletmeyi 

sağlayan olguların anlatımında kullanılan bir kavram” (Bohn vd., 1988: 10) anlamına 

tekabül eden biçimde kullanırlar. Kavram, Latince bir kelime olan; araç, ortam ve aracı 

anlamına gelen “medium” kelimesinden türeyerek “ortada bulunan”, “aradaki” ve 

“araç” gibi anlamları karşılayacak şekilde karşımıza çıkar. Gürsel Aytaç’a göre 

“etimolojik anlamı ile aracılar anlamını taşıyan medya, 20. yüzyılın sonlarında, büyük 

bir insan kalabalığının penceresinden bakıldığında kitle iletişim aracı olarak 

adlandırılan televizyonu belirtecek şekilde kullanılan” (Aytaç, 2002: 1) bir kavram 

hâlini alır. Ortada bulunan, aradaki, araç anlamlarıyla bilinen medium kelimesinden 

türeyen medya kavramının “günümüze dek genel olarak kitle iletişim araçları ve basın 

için kullanılan bir kelime” (Bulduk, 2022: 56) olduğu dile getirilir. Fatih Özutku da bu 

kavramın, “içinde yaşadığımız yüzyılda büyük bir kalabalık tarafından kitle iletişim 

araçlarını karşılayacak şekilde kullanımın yanında basın için kullanımın da” (Özutku, 

2015: 9) söz konusu olduğunu belirtir. Dan Laughey ise medyanın “geçirdiği 

dönüşümler sonucunda parçalı ve çok türel bir yapı” (Laughey, 2010: 14) sergilediğini 

dile getirerek medyanın bütün disiplinler tarafından kullanılması sonucunda farklı 

anlamları taşıyacak biçimde anlamının ve kullanım alanının genişlediğini belirtmek 

ister.  

Medya ve iletişim gibi kavramlar üzerinde geniş araştırmaları bulunan bu 

konular hakkında araştırma yapanların en çok başvurduğu kişiler arasında yer alan 

Marshall McLuhan, medya terimi üzerinde geniş tanımlamalarda bulunur. Medyanın 

sadece bir araç olarak görülmesinin ve diğer yönlerinin es geçilip kitle iletişim aracı 

olarak anılmasının yanlış olduğu kanısındadır. “The medium is the message (mesaj 

medyanın kendisidir)” (McLuhan, 1987: 7) diyerek medyayı bir mesaj olarak 

algılamanın doğru olacağını düşünür. The Medium is The Message (Araç Mesajdır), 

Understanding Media: The Extentsions Of Man (Medyayı Anlamak: İnsanın 

Uzantıları) ve Laws Of Media: The New Science (Medya Yasaları: Yeni Bilim) gibi 

çalışmalarında geniş araştırma alanları oluşturarak medya üzerinde inceler yapar. 

İnsanın bedenin ötesine geçebilmek için kullandığı her yolun ve aracın birer medya 

olduğu fikrini ortaya koyar. Farklı işlevleri olan nesnelerin ve sanatsal yapıya sahip 



8 

olan ürünlerin insan bedeninin ötesine geçecek özellikleri barındırması hususlarına 

sahip olması nedeniyle her birinin ayrı birer medya olarak görülmesi gerektiğini 

belirtir. Medyanın bir araç olduğu görüşünün etkisiyle medyanın (aracın) ikili şekilde 

çalıştığını bu ikili şekilden birinin diğerinin varlığına kanıt olarak gösterilebileceğini 

savunur.  

Marshall McLuhan’ın medya kavramının sadece bir araç olarak görülmemesi 

gerektiği görüşü bu kavramın medyalararasılık için önemli bir noktada görünmesini 

sağlar. Medya ve medyalararasılık konuları üzerinde çalışmalara imza atan ve sahanın 

yetkin araştırmacılarından biri olan Gabriele Rippl; medya kelimesinin üzerine yapılan 

tanımlamaların birbiriyle büyük oranda örtüşmediğini, tam olarak bir karşılık 

bulamadığı için sağlam bir zemine oturtulmadığını ve bu yüzden tartışmaların 

merkezinde yer aldığını belirtir (Rippl, 2015: 6). Werner Wolf, medya kavramının 

anlamı üzerinde fikirlerini beyan ederken belirsizlik kavramına vurgu yapar. O da 

kavramın geniş bir yelpazede anlamlar taşıdığını belirtir. Bu kavramı, “kültürel 

mesajların aktarılmasını sağlayan göstergebilim sistemlerini kastederek, birden fazla 

ortamın herhangi bir fenomene uygulanabilen esnek bir sıfat” (Wolf, 1999: 36) 

şeklinde görür. Medyayı iletişim sağlanması için kullanılan bütün yollar olarak gören 

Deniz Yengin, “duygu düşünce ve bilgilerin akla gelebilecek herhangi bir yolla 

kaynaktan hedefe aktarılması” (Yengin ve Bayrak, 2018: 4) düşüncesiyle bunu ortaya 

koyar. Konu hakkında akademisyenlerin yapacağı ortak bir tanımın olmadığını 

belirten Rippl, önemli noktanın etimolojik olarak Latince “medius” teriminin 

Almancada “vermittler” karşılığıyla “orta” ve “ortada bulunan/arada bulunan” 

anlamına geldiğinin akılda tutulmasıyla bu kavramın “iletişim kanallarını belirlemek 

için 1930’larda İngiliz diline girdiğinin en başta göz önünde bulundurulması 

gerekliliğinin altını çizer.” (Bulduk, 2022: 72) Bu tarihten itibaren medya, iletişimle 

olan ilişkisiyle birlikte günümüz dijital dönemine kadar belirsiz bir kavram şeklinde 

ulaşır.  

Dijital dönemde medya, artık “iletişim kelimesi yerine genellikle kitle 

kültürünün veya popüler kültürün” (Rippl, 2015: 6) yanında yerini almaya başlar. Onur 

Bilge Kula, medya kavramını medium kelimesinin çoğul hâli olarak görür. Medium 

kavramına karşılık “dolayım” kelimesinin kullanılabileceğini savunur. Gerekçe olarak 



9 

da kavramların tek ve belirgin olma zorunluluğunu gösterir. Edebiyat bilimi, iletişim 

ve medya üzerine çalışmaları olan Ersel Kayaoğlu konuya dair, “medya bilimi için 

önemli olan medyanın taşıdığı/aktardığı iletinin içeriğine ve yapısına yaptığı etkiler ve 

medyanın kendisinin üreticide ve alıcıda oluşturduğu ve taşıdığı anlamlardır” 

(Kayaoğlu, 2009: 34) sözlerini dile getirerek medya işlevlerinin önemine değinmek 

ister. Medyanın bu anlamda önemli bir yer edinmesinden yola çıkan Sybille Kramer, 

“medyalar, yalnızca anlam taşıma gücüne değil anlam oluşturma gücüne de sahip 

oldukları anlaşıldığında din ve kültür bilimleri için ilginç bir araştırma konusu” 

(Kramer, 1998: 74) hâlini alacağını düşünür. 

Medya kavramı, geçmişten günümüze gelene dek değişim ve dönüşümlere 

uğrayarak birbirlerinden farklı alanlarda kullanılmak üzere anlam ve kullanım alanı 

genişliğine sahip olmuştur. Medyanın başlangıcına doğru bir yolculuğa çıkıldığında 

en ilkel dönemlere, dumanla haberleşme ve mağaralara resimler çizilmesine kadar 

gidilebilir. Bu ilk kullanımın amacı, iletişim kurma ihtiyacı ve çabası olarak 

görülebilir. “En az gelişmiş durumlar dikkate alındığında ilk medya yapılarının 

oldukça basit ve öngörülebilir bir olayın ulaşabilecek olan tüm insanlara basit bir 

şekilde anlatılması” (Jeanneney, 1998: 20) şeklinde görüşler ortaya koyan Jeanneney, 

medyanın doğuşunu insanlığın ilk iletişim çabalarına kadar götürür. Sözlü kültürün 

oluşmasıyla insanlar ve toplumlar arasındaki etkileşim sayesinde sözsel bağlamda 

medya ortaya çıkıp kültürleri birbirlerine aktarma görevi üstlenir. Yazının 

keşfedilmesiyle birlikte medya, yazı boyutuna taşınır. Bundan sonraki gelişmeyi 

matbaanın icadı takip eder ve bu buluşla yazıya taşınan medya, evrensel olarak 

dünyanın dört bir yanına ulaşmaya başlar. 19. yüzyılın sonlarına gelindiğinde kelime 

olarak medya kavramı ortaya çıkar. Elektronik medya olarak gösterilen telgraf, 

fotoğraf, telefon ve film gibi medyalar bu dönemde temelleri atılır. 20. yy.da kitle 

iletişim araçlarının ortaya çıkmasıyla farklı bir boyuta evrilen medya, görsel ve işitsel 

alanda aynı anda bütün toplumların gündemini oluşturacak yapıya sahip bir biçime 

bürünür. Böylece medya, iletişim araçlarını ve ortamlarını karşılayacak şekilde 

literatüre yerleşir. 20. yy.ın ikinci yarısından itibaren medya kavramı yaygınlaşır ve 

geniş anlamlara gelecek şekilde kullanılır. Bu yüzyılın sonlarına doğru, 1990’larda 

dijital sürece girilmeye başlanınca dijital medya ortaya çıkar. Bu kavramın 



10 

yaygınlaşmasıyla beraber çok geniş bir anlam kazanan medya, artık sanatlar için 

kullanılmaya elverişli bir hâle gelir. 

Medya kültürünü Nebi Özdemir, muhtelif medya öğelerinin kültüre muayyen 

bir aralıkta aktarım yaptığı imgeler bütünü ve çağdaş insanın yerküreye dair imajlarını 

ortaya koymasına aracılık edecek yasalar olarak değerlendirir. Medyanın varlığını 

“gerçeğin kurgusallaştırılması, yeniden şekillendirilmesi ve yaratılması” (Özdemir, 

2015: 10) olarak izah eder.  

Medyanın gelişim evreleri içerisindeki her basamağı kendisine ait bir kültür 

oluşturmasını sağlamıştır. Bu birikim sayesinde medya kültürü kavramı gündeme 

gelir. İlk zamanlar sözlü aktarım kültürü oluşturan medya, yazı ve matbaa ile birlikte 

metin boyutuna taşınarak kendisine yazılı bir kültür oluşturur. Tarihin devam eden 

süreçlerinde görselliğe ve işitselliğe evrilmesiyle beraber geçmişte oluşturulan medya 

kültürü, yavaş yavaş terk edilmeye başlanılarak farklı bir kültürün oluşmasına ortam 

hazırlar. “Radyo, televizyon, telefon, sinema” gibi görsel ve işitsel medyaların 

yaygınlaşmasından sonraki süreçte “Dijital Çağ” diye nitelendirilen günümüze 

gelindiğinde yepyeni medya kültürü oluşmaya başlar. “Dijital Çağ’ın ve hızlı gelişen 

teknolojilerin getirisi olan yeni yaşam biçimi, ‘medya kültürü/kitle kültürü’ denilen 

üretim-tüketim ve aktarım kanallarını kitleselleştiren yani tüm insanların kolayca 

erişimine açan; görselliğin öne çıktığı” (Bulduk, 2022: 562) kültür konseptini medyana 

getirmiştir. 

Edebiyatı; yazıyla örüntülü, metin formunda bir medya olarak kabul eden 

Jahraus, “edebiyat araçları ile üretilen ürünlerin gösterge boyutlarını, anlamları 

iletmelerini, anlamların üretilme biçimlerini medya ile bir arada düşünülmesi 

gerektiğini” (Jahraus, 2007: 23) vurgular. Edebiyat metinlerinin medya olarak 

değerlendirilmesine dair görüşünü “metinsellik-medyasallık” boyutu üzerinden 

medyasal yönünü de ön plana çıkararak ortaya koyar. Medya ve medyalararasılık 

alanında araştırma yapan, bu sahada söz sahibi olan kişilerin üzerinde fikir birliğine 

ulaştıkları konu, edebiyatın bir medya olarak görülmesi gerektiğidir. Bu anlayışın 

ortaya çıkmasına etki eden çeşitli düşüncelerin yanında belli başlı temel dayanak 

noktaları da mevcuttur. En başta edebiyat biliminin metin eksenli oluşu yer alır. 

Edebiyatın bir iletişim aracı olması, iletişimi dil ile gerçekleşmesi, dili bir medya aracı 



11 

olarak kullanması da öne çıkan diğer dayanak noktalarıdır. Metinlerin aktarım aracı 

görevi üstlenmesi, iletişim sağlayan yapılar yönünün göz önünde bulundurulmasına 

kaynaklık eder. Metinleri oluşturanla okuyucu arasında gerçekleşen bu iletişim 

aracılığıyla metinler, medya olarak değerlendirebilir. 

1.1.2. Medya ve İletişim 

İletişimin yaklaşık olarak  iki yüzyıllık bir sürece sahip olmasının yanında 

doğuşuna dair kesin bir tarih verilmeden disiplinlerarası bir bağlamda gelişim 

gösterdiği kabul edilir. İletişim kavramının kavramsal ve yöntembilimsel şekilde 

incelenmesi 20. yy.da gündeme gelmesine karşın, iletişimin önemli olduğu bilgisi çok 

eskilere dayanır. Buradan hareketle iletişim kavramı Antik Dönem’e kadar 

götürülebilir.  

Türk Dili Kurumuna ait Türkçe Sözlük’te “duygu, düşünce veya bilgilerin akla 

gelebilecek her türlü yolla başkalarına aktarılması, bildirişim, haberleşme, 

komünikasyon” ve “telefon, telgraf, televizyon, radyo vb. araçlardan yararlanarak 

yürütülen bilgi alışverişi” (TDK, 2020) olarak ifade edilen “iletişim”, etimolojik 

olarak Latince “communis” kelimesine dayandırılır. Hasan Tutar, “communis şeklinde 

kullanılan mefhumun kökeninde common (ortak) kelimesi yer alır ve bu tarafıyla da 

iletişimin kullanılabilmesi adına herkesin anlamına vakıf olabileceği sembollerin ve 

kavramların üretilmesine gereksinim duyulur” (Tutar ve Erdönmez, 2005: 16) 

görüşünü benimseyerek iletişimde sembol ve kavramların önemini vurgular. Çeşitlilik 

arz eden, ilişkilerde bulunduğu her disiplinde değişimin simgesini ön plana çıkararak 

yeni anlamlar kazanan iletişim; etkileşime geçerek aktarıma kaynaklık etme, haberdar 

olma, bilgi ve kültür paylaşımının anahtarı şeklinde toplumlar arasında kodlanıp içinde 

yaşadığımız döneme kadar zenginleşmiş bir biçimde yol alır. Paylaşım ve etkileşim, 

iletişim kavramının en önemli özellikleri olarak karşımıza çıkmaktadır. İletişim: 

Kuramlar ve Yaklaşımlar eseriyle medya ve iletişim konusunda geniş ve derinlikli bir 

çalışması olan Nazife Güngör, “İnsanların dizgisel iletişim örgüsü kapsamına 

birbirleriyle uzlaşmaya varabilme, irtibata geçebilme, hayata dair bütün gelişmeleri 

belirli bir nizama sokarak kayıtlar hâline getirebilmek, üretilenleri ve oluşturulanları 

nesilden nesle transfer edebilme” (Güngör, 2013: 38) olanaklarına sahip olmalarını 

dile getirerek iletişimin en basit düzeyde özelliklerine değinir. Bunun yanında da 



12 

iletişim araçlarının hayatımızda önemli bir yer kapladığını, etki ettiği toplumu ve 

ortamı değiştirip dönüştüren bir güce sahip olduğunu, hatta insanlığın çağ 

değiştirmesine yol açtığını da aktarır. 

İletişimde kanallar aracılıyla aktarımı sağlanan iletiler, gönderici ve alıcı 

arasında gerçekleşir. Göndericiden alıcıya doğru gidilen ileti, alıcı tarafından fark 

edilir; beklenen etki yaratılır ve iletişim süreci aksaklığa uğramadan tamamlanır. 

İletişim sürecinin bu şekilde devam etmesi; iletişimde kullanılan gönderici, alıcı ve 

ileti gibi temel öğeleri de karşımıza çıkarmış olur. İletişimin sağlıklı bir şekilde 

yaşanması için göndericiden alıcıya doğru giden, alıcıya aktarılmak istenen anlamla 

donatılmış bir ileti olması gerekir. Anlamla donatılmış iletinin alıcıya aktarılması için 

işaretlere ihtiyaç duyulur. İletişimde kullanılan bu işaretlere “kod” adı verilir ve 

“harfler, sözcükler, semboller, simgeler” vb. işaretlerle bu aktarım yapılır. 1960’lı 

yıllarında iletişim ve medya konusunda en önde gelen araştırmacılardan biri olan 

Marshall Mcluhan, iletinin ya da içeriğin öneminden çok aracın daha önemli olduğu 

görüşünü benimser. 

İletişim, simgelerle örüntülü bir yapı gösterir. Bunlar bazen görsel bazen de 

işitsel simgeler olarak karşımıza çıkar. Bu simgeler, iletişim çeşitlerini belirlemede 

büyük bir etkiye sahiptir. Öyle ki iletişimin sözlü, yazılı veya görsel olması kullanılan 

bu simgelerden belirlenir. Yazının icadına kadar olan dönemde iletişim öncelikle 

duman olmak üzere mağarada çizilen semboller ve resimlerle sağlanır. Bunların 

yanında jest, mimik ve giyim kuşamın aktardığı sözsüz; ilk başlarda basit yapıda 

seslerden oluşan sonradan sözcüklerle aktarımı sağlayan sözlü iletişim de insanlığın 

ilk iletişim biçimini oluşturur. Yazının icadıyla iletişim, bütün dünyaya yayılacak 

kadar genişler. Daha önce yerel özellikler taşıyan iletişim, gelişim ve dönüşüm 

göstererek uluslararası bir boyuta geçer. Özellikle matbaanın icadıyla yazılan eserler, 

dünyanın dört bir ucuna ulaşarak iletişimin dünya üzerinde yayılmasını büyük oranda 

sağlar. Öyle ki Marshall McLuhan, Gutenberg Galaksisi adlı çalışmasında matbaayı 

iletişim ve modernleşmede önemli bir dönüm noktasına koyarak günümüzde yaşanan 

değişim ve dönüşümün temeli olarak görür. Matbaanın icadıyla yazılı iletişim büyük 

bir gelişme gösterir. Bu gelişmelerin ışığında gazete, dergi ve kitap basımı yaşanması 

nedeniyle iletişim ulaşılabilirlik açısından önceki dönemden daha farklı bir sürece 



13 

girer ve gelişmelerin ardı sıra bu dönemde kütüphane geleneğinin temelleri atılır. Bu 

gelişmelerin devamında yayınlar belli düzene ve sisteme oturtulur. Ayşe Koncavar; 

Sinema, İletişim, Edebiyat adlı çalışmasıyla yayınlarda belli bir düzenliliğin ortaya 

çıkmasını, gazeteciyle okuyucu arasında özel bir bağ kurulmasını bu evreye damgasını 

vuran gelişmeler olarak görür. Koncavar, “gerçek anlamda süreli yayının doğuşunun 

ve basının bugün de hâlâ var olan birçok özelliğinin 17. yy.ın başlarında oluştuğunu” 

(Koncavar, 2013: 121) söyleyerek iletişimin bu dönemdeki gelişmelerini ortaya koyar. 

Teknolojik gelişmelerin ve modernitenin ışığında 19. yy.da yeni bir gelişme 

olur ve iletişim çağ atlamış bir biçimde kendisini dönüştürür. Bu yüzyılda kitle iletişim 

araçları gelişmelerin ışığında kendisini ön plana çıkarır ve küresel iletişim ağlarının 

ortaya çıkış süreci başlar. Bu gelişmelerin kökeni 19. yy olsa da toplumsal hayatta 

sistemli bir şekilde kendisini göstermesi ve hayatın bütün alanlarına etki etmesi 20. 

yy.da gerçekleşir. Eric Maigret; Medya ve İletişim Sosyolojisi ismini taşıyan eserinde 

“medya 19. yüzyıldan başlayarak bireylerin büyük çoğunluğunun günlük yaşamına 

gürültülü bir biçimde girdiğinden, bir yüzyıldan beri iletişime yöneltilen bakışta, vurgu 

açık bir yenilik etkisiyle kitle iletişiminin üzerindedir” (Maigret, 2014: 20) diyerek o 

dönemde kitle iletişim araçlarının yarattığı etkiye dikkat çeker. Jhon B. Thompson; 

Medya ve Modernite çalışmasında, “kitle iletişimi, tarihsel süreç içinde, enformasyon, 

toplama, kaydetme, sembolik formları üretme ve yeniden üretme, bunları geniş bir 

alıcılar çoğunluğuna iletme alanında yeni fırsatlar arayan ve karşılığında finansal bir 

dönüş elde eden kurumların gelişimiyle ortaya çıkan bir olgu sahası” (Thompson, 

2019: 50) olarak dile getirerek kitle iletişimin tanımlamasına dair görüşlerini belirtir. 

Metin Işık, İletişimden Kitle İletişimine eserinde iletişim süreçlerini işlerken artan 

teknolojiyle ortaya çıkan kitle iletişim araçlarının önemini, işlevini, geçirdiği değişim 

ve dönüşümleri aktarır. Onların bilgileri iletme konusunda önde gelen bilgi 

kaynaklarından biri olduklarını, yeryüzünde oluşan enformasyon akımını yeni bir 

biçime sokarak yayın organları tarafından aktarılan bilgi şekline dönüştürdüklerini 

(Işık, 2000: 77) dile getirir. “Kitle iletişim araçları açıklanmaya muhtaç manalara sahip 

olan hadiselerin anlam kazanmasına aracılık eder” (Hall, 1999: 206) sözüyle iletişim 

sayesinde gizli olan anlamların açığa çıkabileceği vurgusu yapılır.  



14 

Teknolojinin giderek gelişim göstermesi sonucunda ortaya çıkan bilgisayar ve 

internet, iletişimi farklı bir ortama taşıyarak dijitalleştirir. Dijitalleşme sonucunda 

iletişimler artık matematiksel kodlarla da yapılmaya başlanır. İletişimin en hızlı ve en 

yayılımcı harekete geçebilmesi günümüzde önemli bir noktada yer almasını sağlar. 

İnternetin, içinde yaşadığımız Dijital Çağ’da büyük bir yayılma alanı oluşturması, 

internet tabanlı iletişim platformlarının kurulması, görüntülü boyutta iletişimin 

sağlanması mekân ve zaman algısını tümüyle değiştirmektedir.  

Dijital Çağ’da daha önceki dönemlerde iç içe geçmiş olan, aralarında kesin bir 

sınır bulunmayan medya ve iletişim kavramları yavaş yavaş birbirinden ayrılmaya 

başlayarak yeni boyutlar kazanır. Medya, önceleri kitle iletişim araçlarıyla ya da 

basınla ilişkilendirilen bir kavram olarak görülmekteydi. Genel kullanım alanları 

geleneksel medya araçlarıyla sınırlandırılarak dar bir kalıp içine sokulurdu. Bunlar, 

“radyo, televizyon, telsiz, telgraf, dergi” gibi erişim alanları geniş yelpazeye sahip 

olmayan araçlardır. Dijitalleşme sayesinde sıçramalar yaşayan medya anlamsal 

bakımdan yeni özellikler kazanmaya başlayarak (Özutku, 2014: 9) saha genişlemesi 

yaşar. Teknolojik gelişmeler, ortamları da değiştirmeye ve dönüştürmeye başlar. Yeni 

iletişim ortamı, bilinen bütün farklı ortamları bir araya getirmeyi başarabilen bir yapıya 

sahiptir. Yeni iletişim ortamları hakkında Yeni Medya ve Sanal Gerçeklik adlı eserinde 

bilgiler veren Deniz Yengin, “en popüler olan yeni iletişim ortamlarının internet, web 

siteleri, bilgisayar oyunları, sanal gerçeklik ortamı” gibi ortamlar olduğunu belirtir. 

Bunun yanında “dijital video yayın yapan televizyon programları, bir filmin içinde yer 

alan üç boyutlu animasyon görüntüleri ve bilgisayarda hazırlanan fotoğraflar” (Yengin 

ve Bayrak, 2018: 34) da popülerlik kazanan ortamlardır.  

Yeni bir iletişim ortamı ortaya çıktığında ondan önceki sistem kaybolmayı 

değil dönüşüm geçirerek adaptasyon sürecine girmeyi seçer. Yayılma prensibinde öne 

çıkan iletişim araçları form olarak da kendilerine önceki formları örnek alır. Bunlar 

haber verici kodlarla, kendisine ait olan dillerle bir sonraki ortamı etkileyerek geçişini 

sağlamaya çalışır ve yayılmaya başlar. “Yeni iletişim ortamının nesnesi bilgisayarda 

oluşturulmuş ya da analog sistemden bilgisayara aktarılmış iletişim kaynaklarıdır ve 

veriler sayılabilirdir, dıştan kodlarla oluşmuştur.” (Yengin ve Bayrak, 2018: 34) Dijital 

sistemlerde veriye erişebilirlik, veriyi değiştirebilirlik vardır. Böylece kullanıcı 



15 

sistemde olan içeriğe müdahale edebilme ve içeriği değiştirebilme şansını elde eder. 

Daha önceki tek yönlü iletişim dönemlerinde pasif durumda kalan kullanıcı, Dijital 

Çağ’ın getirisi olan bu sistemlerde aktif bir rol oynama gücüne sahip olur.  

Medya ve iletişim üzerine görüşler belirten Canatak ve Bulduk, medya 

kavramının iletişim ortamı olarak tanımlandığını belirtip, bu kavramı iletişim sürecine 

yön veren bir öğe olarak ele alırlar. Özellikle medyanın iletişim çalışmalarında 

durduğu yeri vurgulayarak medyanın iletişim için önemli bir alan kapladığını dile 

getirirler (Canatak ve Bulduk, 2019: 51 ). Yengin, medya ve iletişim arasındaki ilişkiye 

gönderme yaparken medya kavramının yerine kitle iletişim araçlarının kullandığını 

belirtir. Buna ek olarak medyanın “bir toplum için mesajların veya bilgilerin 

saklanması, bunların uzaktan iletilmesi, kültürel siyasi pratikleri güncelleştirilmesi 

şeklindeki üç temel işlevi getirme olanağı sağlayan bütün ilişkiler sistemi” (Yengin, 

2015: 41)  olarak görülmesi gerektiğine değinir.  

İletişim bilimi ve dilbilim birbirlerine etki eden, biri diğerinin gelişimine 

olanak tanıyan, karşılıklı ilişki hâlinde olan alanlar olarak literatürde yerlerini alırlar. 

İletişim alanının disiplinlerarası bir maceraya doğru açılım yaparak antropolojinin, 

sanatın, edebiyatın ve benzeri bilim dallarının da kurumsal ve yöntembilimsel 

olanaklarından yaralanmasında birbirinin katkısı giderek önem kazanır. “Dilbiliminin 

etkisi ile iletişim alanında zaman zaman önemli ayrışma ve çatışmaların yaşanması” 

(Güngör, 2013: 200) söz konusudur. Kitle iletişiminin evrensel boyutlarda insanların 

hayatlarında önemli bir yer kapladığından beri göstergebilim, iletişim bilimlerinin 

çalışma alanına girmeye başlar. Nazife Güngör, çalışmasında iletişim, dilbilim ve 

göstergebilim çatısı altında Mikhail Bakhtin’in “Dilbilimsel Diyalektik” çalışmasının 

prensiplerine değinir. Bakhtin göre “dil belli bir etkileşim olayıdır, insanların maddi 

pratikleri içerisinde üretilir, insan konuşan bir varlık olması nedeniyle sürekli etkileşim 

içerisinde metin üretimleri yapar, dil etkileşim ve konuşma pratiği içerisinde varlık 

kazanan bir olgudur.” (Bakhtin’den aktaran Güngör, 2013: 210) Mikhail Bakhtin, 

metni disiplinlerin; “genel olarak beşeri bilimler ve felsefedeki düşüncelerin verisi 

olarak görür ve metinin olmadığı yerde inceleme nesnesinin olmayacağını ve her 

metnin arkasında bir dil sistemi olduğunu, metnin arkasında dilin olmaması 

durumunda onun metin olarak kabul edilmemesi gerektiğini” (Bakhtin, 2017: 337) 



16 

belirtir. Yazar, dilin metinlerdeki gösterge sistemi olduğu tezini savunurken, metin ve 

dil üzerine geniş açıklamalar ve örneklerde bulunur.  

Edebiyatın iletişim aracı olduğu tezini savunan araştırmacıların sayıları günden 

güne artmaktadır. Bunun yanı sıra edebiyat-metin bağlantıları üzerinden yola çıkan 

uzmanlar, medya kavramının günümüzde anlam gelişmesine uğradığını, bunun bir 

sonucu olarak da edebiyatın da medya olarak görülmesi gerektiğini ileri sürerler. 

Edebiyatın yazılı iletişim olarak görülmesi, “edebiyat metinlerinin iletişimsel bir 

sürece denk gelmesi ve bu özelliği dolayısıyla da bir medya olarak kabul edilmesinin 

mümkün kılındığı” (Canatak ve Bulduk, 2019: 53) söylenebilir. Edebiyatın iletişimde 

kullandığı araç dil olduğu için bu kavram medya için önemli bir araçtır. Dilin ne kadar 

önemli olduğunu aktaran Hüseyin Çelik, “iletişim eyleminde vazgeçilmez bir düzen 

olduğunun inkâr edilmeyeceğini, etkili bir iletişim kurulması için dilin kurallar 

çerçevesinde gerçekleştirmesi gerektiğini, sonraki kuşaklara aktarmada önemini ve 

örgütlenme şeklinin etkisinin iletişimin başarısına doğrudan katkısı olduğunu” (Çelik, 

2018: 70) dile getirir. Medya teriminin farklı alanlarda kullanıldığını, kitle iletişim 

araçlarıyla sınırlı tutulamayacağını aktaran Kayaoğlu; “felsefe, psikoloji, sosyoloji, 

pedagoji, enformasyon, fizik ve kimya” (Kayaoğlu, 2009: 18) gibi birbirinden farklı 

alanlarda da kullanım alanına sahip olduğunu anlatır. “Medyaların geniş kitlelere 

ulaşma aracı olması özelliğiyle de her türlü sözlü, yazılı, basılı, görsel metin ve imgeler 

(kitaplar, gazeteler, dergiler, broşürler, billboardlar, radyo, film, televizyon, internet 

gibi) içeren çok geniş bir iletişim araçları yelpazesi içinde konumlandırılması gerekir” 

(Canatak ve Bulduk, 2019: 58) diyen Canatak ve Bulduk, medyanın geniş bir tanıma 

sahip olduğunu ve kitle iletişimin araçlarını bünyesinde barındırdığını ön plana 

çıkarırlar. İletişimde kullanılan kod, edebiyata da yansıyarak edebi metinlerin Dijital 

Çağ’da değişim ve dönüşüm geçirmesine neden olur. Bulduk, bu değişim ve 

dönüşümü şu şekilde aktarır: “Edebi eserlerde özellikle son zamanlardaki teknolojik 

gelişmelerle birlikte gündeme gelen yazı dışı araçların örneğin görsellerin, resimlerin, 

grafiklerin, seslerin metinlerde kullanılabilir olması okur açısından metni çok boyutlu 

değerlendirip anlatılanları, verileri çözmeleri gerektikleri kodlar ağına 

dönüştürmektedir.” (Bulduk, 2022: 86) Edebiyat, öbür hususiyetlerinin yanı sıra, yazı 

üzerine bina edilmiş bir medya olarak görülür. Bu medyanın formu ise daha öncede 

belirtildiği gibi yazılarla örülmüş metindir.  



17 

1.1.3. Medya Tipolojisi ve Çeşitleri 

20. yüzyılda yaşanan gelişmelerle beraber edebiyat, iletişim ve medya 

kavramları değişim ve dönüşümler geçirerek ve birbirleriyle alışveriş yaparak farklı 

bir boyut kazanmışlardır. Kitle iletişim araçlarının insanların hayatlarında önemli bir 

rol almasından sonra bilgisayarın insan hayatına girmesi, iletişimde bir devrim niteliği 

taşır. 20. yy.ın sonlarına doğru internetin küresel anlamda insanla buluşması, bu 

devrimi bir üst noktaya taşır. Bu tarihten itibaren özellikle teknolojide yaşanan büyük 

çaplı gelişmeler, dijitallik olgusunun kaçınılmaz bir şekilde bütün disiplinlerin arasına 

girmesini sağlar ve disiplinleri değişim/dönüşüm süreçlerine girmeye mecbur bırakır. 

Yaşanan bu gelişmeler ışığında edebiyat, yeni mecralarda var olma çabası içine girerek 

yaşanan bütün gelişmelere ayak uydurmaya çalışır.  

Medya sınıflandırmasını ele alan en önemli çalışma Roland Posner’a aittir. 

Posner, 1986’da ortaya koyduğu “medya tipolojisi” ile geniş yankılar uyandırır. Bu 

tipoloji göstergebilimsel özellikler taşır. Araştırmacının oluşturduğu bu medya 

tipolojisi,  medya sınıflandırmaları için başvurulacak ilk kaynak olarak görülür. Bu 

tipolojiye göre medya kavramı biyolojik, fiziksel, teknolojik, sosyolojik, kültürel ve 

koda dayalı şeklinde sınıflandırılmaya tabi tutulur. Biyolojik temelli medya terimi, 

vücut organlarından hareketle gösterge sistemlerinin gösterge üretimine, dağıtımına ve 

alımlamaya katılması olarak kabul edilir. Buna örnek olarak görsel medyaların göz 

üzerinden işitsel medyaların da kulak üzerinden alımlanması gösterilir (Kayaoğlu, 

2009: 34). Fiziksel medya terimi, gönderici ve aracı arasındaki bağlantının sağlanması 

için gerekli fiziksel süreçlerden yola çıkarak da medyalar arasında bir ayrım 

yapılabileceği (Kayaoğlu, 2009: 34) görüşünün benimsenmesiyle oluşturulur. 

Teknolojik medya teriminin, göndericinin üretim organıyla alıcının alımlama organı 

arasındaki fiziksel bağı oluşturan temas maddesinin değişimine yol açmak için 

kullanılan teknik araçlardan geldiğini; bu medyaların “dürbünler, fotoğraf kameraları, 

film projektörleri; CD çalar, ses bantları, kulaklıklar vb.” (Kayaoğlu, 2009: 35) 

olabileceğine işaret eder. Sosyolojik medya teriminin, gösterge sistemlerinin, gösterge 

süreçlerini oluşturmak amacıyla biyolojik, fiziksel ve teknik araçları örgütleyen sosyal 

gruplara ve kurumlara göre tanımlandığını aktaran Kayaoğlu; galeri, müze, kütüphane 

gibi sosyal medyaların sergiler düzenleyerek, yayınevleri ve kitapçılar gibi sosyal 



18 

medyaların basılı ürünleri satışa sunarak, film dağıtıcıları ve sinema gibi sosyal 

medyaların film yaparak bunu gerçekleştiğini dile getirir. Kayaoğlu, stadyum, opera, 

tiyatro, televizyon kanallarını da sosyal medyadan sayar. Kültürel medya teriminin, 

gösterge sistemlerini ileten iletilerin amaçlarına göre olduğunu bildirir ve edebiyatın, 

sanatın, müziğin, gazete metinlerinin ve filmlerin bu kategori içerisinde (Kayaoğlu, 

2009: 35) ele alındığını belirtir.  

Medya sınıflandırılması başka araştırmacılar tarafından da yapılmıştır. Kimi 

zaman bu sınıflandırılmaya teknik bakış açısıyla yaklaşılır. Bu sınıflandırma Harry 

Pross tarafından ortaya konulur. Medyalar birincil, ikincil ve üçüncül diye bir ayrım 

esas alınarak gruplandırılır. Bu sınıflandırılma Werner Faulstich tarafından da ele 

alınır ve dördüncü bir medya eklenilerek geliştirilir. Böylelikle yeni sınıflandırma dört 

başlık altında toplanır ve buna Faulstich’e göre medya sınıflandırılması (medyaların 

gelişimsel basamaklarına göre sınıflandırılması) adı verilir (Kayaoğlu, 2009: 38). 

Birincil Medyalar (İnsan Medyaları): Adak töreni, dans, rahip (şaman, büyücü, 

lokman, hekim, Peygamber, falcı), şarkıcı, dalkavuk, öykücü, anlatıcı, tellal; 

günümüzde artık yalnızca tiyatro gibi, insanlar arasında doğrudan iletişim kurmak için 

kullanılan ve teknik araçların kullanılmadığı medyalardır. Bunlar, mimiklere, el kol 

hareketlerine, dile, gösteriye, dansa dayalıdır. Türk kültüründe ortaoyunu buna örnek 

gösterilebilir (Kayaoğlu, 2009: 37).  

İkincil Medyalar (Yazı ve Baskı Medyaları): Takvim, gazete, dergi, mektup, el 

ilanları, kitap, afiş, defter. İletinin oluşması için belli teknik araçtan yaralanma 

gerektiren fakat alımlama aşamasında herhangi bir alet ya da araç gerektirmeyen 

(Kayaoğlu, 2009: 37) medyaların oluşturduğu gruptur.  

Üçüncül Medyalar (Elektronik Medyalar): Fotoğraf, radyo, plak/ses taşıyıcı, 

film, video, televizyon, telefon, telgraf, fax ve cep telefonu. İletinin oluşması ve 

alımlanması aşamasında teknoloji kullanımı gerektiren medyalar (Kayaoğlu, 2009: 37) 

bu kategori içerisine dâhil edilir. 

Dördüncül Medyalar (Dijital Medyalar): Bilgisayar, çoklu medya, e-posta, 

www, elektronik sohbet araçları, yerel ağ. Bu tarz medyalarda içeriklerin iletiminde 



19 

ve dağıtımda dijital teknolojiden yararlanması belirleyici bir özelliktir. Zamansal ve 

mekânsal mesafeleri önemsiz hâle getiren bu medyalar, iletişim hızını artırarak 

neredeyse ışık hızı düzeyine çıkarılabilir. Bu bağlamda bilgisayarın geniş alanlarda 

aktif rol üstlenmesi ve dijitalleşme sürecinin büyük ilerlemeler kaydetmesiyle beraber 

medya tanımı da değişime uğrayarak genişlik kazanır. İnternetin sağladığı etkileşim 

olanakları sayesinde bilgiyi/iletiyi üreten ve alımlayan rollerin değişim göstermesi, 

medyanın tanım değişikliğine ve genişliğine (Kayaoğlu, 2009: 38) gitmesini sağlayan 

önemli faktörlerden biridir.  

İletişim, insanlığın ilk ihtiyaçlarından beri var olan ve her devirde farklı 

boyutlarla insanlığı kucaklayan bir yapı sergiler. Yazının icat edilmesi ve kâğıdın 

bulunmasıyla birlikte eserler üretilmeye başlanmıştır. Metinlerin sonraki dönemlerde 

kitaplaşmasıyla beraber bilgiyi aktaran ve bu yolla iletişimin yazılı hâlini oluşturan 

kitap medyası, matbaanın icadıyla daha yaygın bir alanda iletişim imkânı bulur. Gazete 

ve dergi gibi süreli yayınların ortaya çıkması, iletişimin önceki dönemlere kıyasla daha 

ileri seviyeye gitmesini sağlar. Baskı yoluyla oluşturulan kitap, dergi, gazete ve 

sonraki dönemlerde oluşturulmaya başlanan ilanlar; bilgiyi saklama, okuyuculara 

aktarma, aktarım sayesinde onları bilgiden haberdar etme görevi üstlenir. Bu 

baskı/matbaa yoluyla oluşan medyalar (kitap, gazete, dergi, ilan, reklam panoları vb.) 

eski medyanın bir kanadını oluşturur.  

Kitle iletişim araçlarının ortaya çıkmasıyla iletişim yazınsal boyuttan çıkıp 

görsel ve işitsel boyuta evrilmeye başlar. Radyo, televizyon ve sinema gibi medyalar 

iletişimin sağlanmasında görsel ve işitsel hafızaya hitap eder. Eski medyanın yayın 

kanalını oluşturan bu medyalara ek olarak daha önceden var olan ama baskı/matbaa 

grubunda incelenmeyen “müzik” de eklenir. Analog sinyaller kullanan ve iletilerini bu 

yolla gönderen eski medya, Dan Laughey’in ifadesiyle “radyonun ve televizyon 

sinyallerini, görüntü ve ses şeklinde kodlayarak değişik frekans dalgaları yoluyla 

evlerin çatılarındaki alıcıya ya antenlere göndererek” (Laughey, 2010: 157) bilgi 

aktarımını sağlar. Analog sinyaller etkileşimli iletişime kapalı olduğu için iletişim tek 

taraflı olarak gerçekleşir. 

Medya teknolojilerindeki gelişmelerin dünyanın bugünkü ve gelecekteki hâlini 

belirlediği görüşüne sahip olan Erol Mutlu, medyanın; “bir zamanlar dünyanın 



20 

nispeten sınırlarla parçalanmış hâlini, bu parçalara ait olma hissini ve fikrini 

özendirirken günümüzde dünyanın tek mekân hâline geldiği fikrini ve hissini yayma 

işlevi gördüğünü, işlevsel farklılığı medya teknolojilerin gelişmesiyle gücü 

globalleşen elektronik medya teknolojinin ele geçirilmesi” (Mutlu, 2005: 211) ile 

ilişkilendirir. 20. yy.ın sonuna doğru internetin insan hayatında önemli bir yer 

edinmesi, geniş mecralarda kullanım alanına erişmesi, ulaşılabilirlik seviyesini 

artırmasıyla bütün disiplin alanlarının dönüşüme bağlı olarak gelişimini sağlar. Bu 

dönemde temelleri atılmaya başlanan yeni medya, bilgisayar tabanlı olup eski 

medyanın başkalaşım geçirmiş hâli olarak çağdaş yaşamda yerini alır. Bu dönemde 

medyalar arasındaki sınırların kaybolmaya başlamasıyla beraber medya kendisini 

sanatlararası bir sahada göstermeye başlar. Yeni medyayı yeni yapan özellikler, 

“sayısallaşma, etkileşim ve multimedya” (Bulduk, 2022: 108) şeklinde sıralanır. Yeni 

medya, “hayatın her noktasına temas eden ve hayatla eş zamanlı olarak pratiklerini 

keşfeden, hayatın alışkanlıklarını köklü bir biçimde dönüştürerek toplumsal ihtiyaçları 

karşıladığı için bedenin bir uzantısı hâline dönüşen bir sistem ve ortam” (Bulduk, 

2022: 108) olarak değerlendirilir. “Bilgisayarları ve akıllı telefonlarla içerdikleri sanal 

oyunları, iPod’u, akıllı kayıt cihazlarını, hypertext edebiyatını” yeni medya ürünleri 

içinde değerlendiren Bulduk, “medya-sanat arasındaki ayrımın yapay bir ayrım 

olduğunu, medyanın geniş anlamıyla her türlü sunuş ve aktarım biçimi aracı olacak 

şekilde yeniden ele alınmasının gerekliliğini” (Bulduk, 2022: 107) dile getirir. Yeni 

medya ile dijital bilgisayar teknolojisi arasında ayrılmaz bir bağ olduğunu söyleyen 

Laughey, yeni medya kavramının “cep telefonlarına, dijital kameralara, internet 

uygulamalarına, Mp3 çalarlara, dokunmatik radyolara, dijital televizyonlar gibi dijital 

iletişim araçlarına” (Laughey, 2010: 158) işaret ettiğini aktarır. Yeni medyayı “yeni 

iletişim ortamı” olarak ifade eden Yengin, yeni iletişim ortamının nesnesini 

bilgisayarlarda oluşturulmuş ya da analog sistemden bilgisayara aktarılmış iletişim 

kaynakları olarak görür ve bu verilerin sayılabilir bir yapıda olduğunu dile getirerek 

dijital kodlardan oluştuğunu (Yengin ve Bayrak, 2018: 35) belirtir. Yeni medyanın, 

araçları aracılığıyla insanların bilgilerini paylaşabilmesi; ortamın, mecranın ve 

araçların üzerinden iletişim kurabilmesi gibi özellikleriyle eski medyadan ayrıldığını 

aktaran Canatak ve Bulduk, yeni medyanın “çağdaş dijital bir yaşam alanı sağlarken 



21 

kullanıcısıyla etkileşimde bulunma olanağı” (Canatak ve Bulduk, 2019: 73) da 

tanıdığını dile getirirler.  

İnternetin küresel ölçekte yaşamın her fonksiyonu içinde yer alması ve 

teknolojinin büyük gelişmeler kaydetmesi dijital bir dönüşümü zorunlu kılar. 

Teknolojinin başkalaşım geçirerek aktüel bir duruma bürünmesi, insana ve normları 

oluşturan büyük kalabalıklara bilgiyi transfer edebilecek dizgeler ve düzenler 

geliştirir. Yengin, iletişim ortamlarının “teknolojik biçimleri aralıksız olarak revize 

edilebilecek biçimlere soktuğunu ve yaşanan değişimlerin kendisiyle birlikte çeşitlilik 

arz eden değişkenleri” (Yengin ve Bayrak, 2018: 29) de doğurduğunu anlatır. 

Televizyon, radyo, telefon gibi ara dönem geçiş ürünlerinden sonra görüntülü, 

dokunmatik, akıllı telefonlar, bilgisayarların insan hayatına girdiği zamanın “Dijital 

Çağ” olduğunu dile getiren Bulduk, “dijital teknoloji olarak adlandırılan bu araçlarla 

teknoloji çağından dijital çağa sıçrama” (Bulduk, 2022: 114) yapıldığını aktarır. Dijital 

Çağ beraberinde dijital dönüşümü de getirir. Dijital dönüşümün sadece bir insanın, bir 

programın, bir nesnenin ya da firmanın dijital hâle gelmesi olmadığını söyleyen 

Mustafa Acungil ise 24 Soruda Dijital Dönüşüm eserinde bir devrim olduğunu, tarihi 

süreçte yaşadığı en önemli devrimlerden biri sayılacak kadar büyük ölçekli bir 

oluşumu temsil ettiğini, dünyadaki her şeyi etkileyen bir süreç olarak karşımıza 

çıktığını; insanların düşünme şekillerini, gündelik alışkanlıklarını, felsefelerini, 

inançlarını, ilişkilerini, kariyerini değiştiren bir yapıya sahip olduğunu, dünyada önem 

verilen her türlü deneyimin ve bu deneyimlere ilişkin nesnelerin dijitalleşme sürecine 

girmesi (Acungil, 2019: 19-21) olarak görülmesi gerektiğine dair görüşlerine yer verir.  

Teknolojik sıçramalar, internetin gelişme kaydetmesi, dijital dönüşüm 

süreçlerinin yaşanması gibi Dijital Çağ’ın öne çıkan durumları, medyanın da evrim 

geçirmesini kaçınılmaz kılar. Bahsi geçen bu dönemde dönüşüm geçiren medya, 

“Dijital Medya” formu şeklinde tekâmül eder. Genel olarak dijital medya; eski medya 

araçlarının, yeni medya ortamına geçişinin sağlanması, uygun ortamın oluşturulması 

(Canatak ve Bulduk, 2019: 82) olarak tanımlanır. Bunun yanı sıra, eldeki medya 

kaynaklarının sayısal datada ulaşılabilir bir boyut ya da yapıda çevrilmesi, geleneksel 

medyanın dijital ortamdaki değişimi ve adaptasyonu (Canatak ve Bulduk, 2019: 82) 

şeklinde tanımlanması da mevcuttur. İletişim ve medya literatüründe dijitalleştirme; 



22 

“sosyal iletişimin birçok alanının dijital iletişim ve medya altyapıları tarafından 

yeniden yapılandırıldığı bir yol” (Yankın, 2019: 11) olarak görülür. Bununla birlikte 

dijital dönüşüm süreçleri medya ürünlerini ve araçlarını da etkiler. Fiziksel form 

dönüşümleri geçirerek biçimsel olarak birer veri hâlini alır. Bu şekilde daha küçük 

alanlara sığdırılabilmesi söz konusu olur. Dijital forma dönüştürülen medyalar, etki 

alanlarını genişletme ve yayılma hızında artış yakalayabilme fırsatını elde etmiş olur. 

Dijital dönüşüm, internet ortamına edebiyat medyasının da dâhil olmasının 

önünü açarak edebiyatın dijital medyaya dönüşmesini sağlar. 20. yüzyılın sonlarına 

doğru “elektronik yayıncılık” ve “internet gazeteciliği” gibi teknolojik edebiyat 

medyası kavramları ortaya çıkar. İlhan Yerlikaya elektronik yayıncılığı, “iletilerin 

bilgisayarlar ve telefon hatları kanalıyla oluşturulan bir ağ üzerinden dünyanın dört bir 

yanındaki insanların teknolojik aletler aracılığıyla erişiminin sağlandığı bir iletişim 

sistemi” (Yerlikaya, 2004: 20) olarak görür. Gazetelerin, basım teknolojisinin 

ilerlemesiyle paralel bir gelişim süreci geçirdiğini aktaran Yerlikaya, “bilgisayar 

teknolojisinin gelişme göstermesiyle beraber ortaya çıkan endüstriden yararlanma 

yöntemlerini geliştirdiği ve üzerinden çok zaman geçmeden adaptasyon sağlayarak 

internet gazetelerinin yayınlamaya başladığını” (Yerlikaya, 2004: 20) dile getirir. Zira 

internet gazeteciliği ile geleneksel gazetecilik arasındaki temel fark hızdır. İnternet 

ortamına aktarılıp erişime açılan haberler ya da belgeler, kısa zaman zarfı içinde 

milyonlarca kullanıcıya çevirim içi ulaşabilmektedir. “Dünyanın diğer ucundan 

ortama aktarılan belgelere ulaşmak ve bu belgeler hakkında fikir sahibi olabilmek hızlı 

bir şekilde gerçekleşebilmektedir.” (Yerlikaya, 2004: 21) 

21. yüzyılda internetin taşınabilir bir boyuta gelmesi, teknolojik gelişmelerin 

sonucu olarak akıllı telefonların neredeyse bütün toplumların her kesimince 

kullanılması, akıllı tabletlerin ortaya çıkması, telefon ve bilgisayarda son teknolojilerin 

kullanılması, iletişim ve medya kavramlarını günümüzde etkileşim açısından en üst 

noktaya ulaştırmayı başarmıştır. Karşılıklı etkileşim, görüntülü sohbet, anında canlı 

yayınlara katılım vb. gelişmelerin ihtiyaçlarını, içinde yaşadığımız yüzyılda güncel bir 

kavram olan sosyal medya karşılar. Sosyal medyanın fantastik bir etkileşim platformu 

olduğunu düşünen Laughey, “sosyal paylaşım sistemiyle dünyanın çeşitli yerleşim 

yerlerinden, her biri diğerinden ayrı ayrı tecrübeler sergileyen kişilerin birbirleriyle 



23 

yapacakları iletişimi kolaylaştırdıkları, sosyal medyanın internetin keşfedilmediği 

zamanlarda rüyasının bile kurulamayacağı ölçekte bağlantı yollarını oluşturarak global 

düzeyde iletişime katkılar sağlayarak onu geliştirdiği” (Laughey, 2010: 19) görüşünü 

ortaya koyar. İlknur Doğu Öztürk, sosyal medyanın insanların kendi aralarında 

oluşturduğu, tasarladığı, değiş-tokuş yaptığı ve içerikleri yorumladığı sanal topluluklar 

ve ağlar olduğunu ifade eder. Çağımızın iletişim ve etkileşimde en ileri seviyelerden 

biri olan sosyal medyanın en popüler platformları; “Instagram, Youtube, Tiktok, 

Facebook, Twitter, Snapchat, Clubhouse, Foursquare, Linkedin” vb.dir. Bu sosyal 

medya platformlarının en eskisi ise Facebook’tur.  

Büyük etkileşim ortamları yaratan sosyal medya, edebiyatın farklı türlerinin 

aktarılması konusunda önemli bir rol oynayabilecek potansiyele sahiptir. Çünkü sosyal 

medyanın büyük bir çoğunluğu çevirim içidir ve kullanıcılar aynı anda yayın sahibiyle 

etkileşim içerisine girebilmektedir. Bu özellikler sayesinde sosyal medyada edebiyatın 

yer alması için yapılacak çalışmalarda farklı edebi türlerin bu platformlar üzerinden 

aktarılması; bilginin aktarımı ve dönüştürülmesi, türlere örnek metinler yazılması, bu 

metinlerin etkileşimli bir şekilde okunması gibi olanaklara erişilebilir. Bunun 

sonucunda ise herkese ve her yere ulaşan edebiyat, aktarım konusunda hız kazanmış 

olacaktır. 

1.1.4. Medya ve Sanat 

Tarih boyunca insanlar, duygu ve düşüncelerini çeşitli yollarla ifade etme ve 

aktarma yoluna gitmiştir. İfade etme ve aktarmayı bazen sözle bazen yazıyla bazen de 

çizimlerle ve hareketlerle dile getirmiştir. İnsanların; duygu, düşünce ve içinde taşıdığı 

diğer hisleri, hayal gücü ve yaratıcılıkla birleştirerek anlatma ve bunu çeşitli yollarla 

aktarma girişimleri sanat kavramı altında incelenir. Bu çabalar sonucu ortaya çıkan 

eserler de sanat eseri olarak gösterilir.  

Sanatın ortaya çıkmasının bir nedeni de insanların iletişim ihtiyaçlarını 

gidermek için yeni yollar aramasındır. Mağara resimleriyle başlayan insanların 

iletişim ihtiyaçlarını estetik yollarla ortaya koyma çabası, tarihin farklı dönemlerinde 

değişimlere uğrar. Farklı sanat dallarının oluşmasıyla beraber çeşitlilik kazanır. 

Dönemin ekonomi, siyaset, politika, moda, teknoloji, sanayi vb. özelliklerden 



24 

etkilenerek farklı akımların ışığında ilerlemeler kaydeder. Sibel Avcı Tuğal; sanatı, 

“toplumlardaki inanç sisteminden, toplumsal kurallardan ve ahlak kurallarından, bilim 

dışı kabullerden, tarihten ve geleneklerde gelen bilgilerle oluşan karmaşık bir olgu” 

(Tuğal, 2018: 15) olarak nitelendirir. Ebru Winegard ise “birçok düşünürün 

tanımladığı gibi gerçeğe, güzelliğe, özgürlüğe ulaşmayı amaçlayan; bir duygunun, bir 

düşüncenin, bir durumun, bir tasarımın deneyimlerden yararlanarak düş gücü ve beceri 

kullanarak; estetik endişeler taşıyan biçimlerin özgün, nesnel ve göreceli bir şekilde 

biriktirilip yansıtılması, yaratılması” (Winegard, 2019: 15) olarak tanımlar.  

Sanatın ilk örneklerinde iletişim öğesinin bilgilendirme işlevi kullanılarak 

toplumda yaşanılan önemli olayların aktarımı söz konusudur. Eski uygarlıkların bu 

düşüncenin etkisiyle mimarinin ilk örneklerini teşkil edecek yapılar (mezar, tapınak 

vb.) yapması, resimlerin yan profil esas alınarak taşlara yontulması, uygarlıkları 

simgeleyecek heykellerin oluşturulması, mimari yapıların motiflerle süslenmesi gibi 

birçok ilk sanatsal çalışmalar olarak görülen faaliyetler, sanatın oluşum sürecindeki 

örneklerini kapsar. Rönesans dönemine kadar sanat çalışmalarında genellikle resim, 

mimari ve süsleme sanatları ön plana çıkar. Rönesans dönemiyle birlikte sanatta teknik 

konularda gelişmeler yaşanmaya başlar, estetik kavramı ortaya çıkar ve sanat 

faaliyetleri ön planda olur. Bu dönemde yaşanan olaylar ve olgular (keşifler, teknolojik 

gelişmeler, düşünce sisteminin değişmesi vb.) sanatın yönünü belirler ve sanat 

akımlarının ortaya çıkmasına etki eder. Özellikle 18. yüzyılda ortaya çıkan ekonomik, 

siyasi ve sosyal gelişmeler sanat eserlerine yansıtılır. Bu dönemde romantizm akımının 

özellikleri ve modernizme geçişin ilk adımları sanat yapıtlarında hissedilmeye başlar.  

19. yüzyılda toplumun her kesimini etkileyen yeni buluşlar ışığında gelişmeler 

yaşanır. Yaşanan bu gelişmeler toplumun bunalım yaşamasına sebep olurken, sanat 

alanında değişimler hızlı bir şekilde gerçekleşir.  

20. yüzyılı şekillendiren teknolojik sıçramaların haberleşme ve bilgisayar 

sistemlerinin gelişmesine ön ayak oluşuyla, yaşanan gelişmelerin insanın idrak etme 

biçimlerini etkilediğini, insanın nesneler âlemiyle ilişkilerinin kavrama ve düşünmenin 

yanında hassasiyeti içine aldığını ve sanata etki ettiğini (Tuğal, 2018: 26) 

söyleyebiliriz. Toplumsal hayattaki hızlı ve yoğun değişim beraberinde sanatta da bir 

değişim ve gelişmenin oluşmasına neden olur. Bu değişimler, sanatta farklı türler ve 



25 

akımların ortaya çıkmasında büyük bir etki yaratır. Resim, müzik, edebiyat, heykel, 

tiyatro ve raks’a ek olarak yedinci sanat olarak “sinema” sanatı doğar. 

1960’lı yıllarda modernizmden postmodernizme geçişle birlikte sanatta 

Postmodern etki görülmeye başlar. Kitle iletişim araçlarının ve teknolojinin büyük 

gelişmeler kaydetmesi, bilgisayarların insan hayatına girmesi, kültürel ve sosyal 

şartlardaki değişimler sanatta farklı türlerin ortaya çıkmasına kaynaklık eder. Müzik 

alanında ortaya çıkan “Fluxus” sanatı, sonraki dönemlerde sanatın farklı alanlarını 

etkiler. Fluxus’un etkili sahaları; görsel sanatlar, müzik, edebiyat, mimari ve tasarım 

olacak şeklinde kendilerini gösterir. Bu sanat, evvelce mevcut bulunan estetik 

akımlarını birleştirir. Sentez/yorum katarak modern bir sanat eseri vücuda getirir. 

Fluxus sanatçıları hâlihazırdaki bütün gereçlerden yararlanarak eser üretme yoluna 

giderler. Bu şekilde herkesin türlü gereçlerden faydalanarak sanat oluşturabileceğini 

de gözler önüne sermeye çalışırlar. Sentez yoluyla ürünler oluşturma yoluna gidildiği 

için bahsi geçen sanatsal disiplinlerin edebiyat medyasıyla da etkileşim içerisinde 

olması kaçınılmazdır. 

“Hibrit sanat” olarak bilinen Melez sanat, teknolojinin ve bilimin arttığı 20. 

yy.da literatüre yerleşen bir kavramdır. Daha önce bilim dünyasında kullanılan melez 

kavramı, bu dönemde sanat alanında da görülmeye başlar. Birbirinden farklılaşan 

yönleri bulunan durumların bir paydada buluşması, karşılıklı bir şekilde birleşme 

girişimlerinde bulunması, baskın yönlerini ortaya çıkarıp birbirlerinin özünü tümüyle 

değiştirme çabasını taşımaktan çok bir paydada beraber yer almasını karşılayacak 

özelliklere sahiptir. Burada “sanatlardan birinin diğerini nötrleştirmemesi, yok 

etmemesi, kabullenmesi, birlikte yeni ve çok katmanlı yapılar oluşturması” (Kaya, 

2017: 166) gerekir. Melez sanat eseri, gerçek nesneye ait bilginin ve onun simülasyonu 

yapılmış benzerinin/sanal olanın birbirine eklenmesiyle gerçekleşir. “Kodlamaların 

birbirine karıştırılması, kesişmesi, farklı medyaların kombinasyonuyla oluşturulan 

medya sanatı diye adlandırılan tiyatro ve film yapıtlarında görülmesiyle birlikte bu 

sanat edebiyata” (Canatak ve Bulduk, 2019: 131) da sirayet eder. 

19. yy.da temelleri atılan Dijital sanat, 1946 yılında ilk bilgisayar olan 

ENIAC’ın tasarlanmasıyla sanat dünyasında isminden söz ettirmeye başlar. İlk 

çağlardan itibaren insanların “bilim, astronomi ve matematik disiplinlerini kendi 



26 

sanatları ve kültürleri açısından temel bir yere oturduğunu” (Wands, 2006: 20)  belirten 

Bruce Wands, bilgisayar devriminin kökenlerine dair altyapı çalışmalarının esas 

manasıyla 19. asırda teknolojinin aşamalar kaydettiği, icatların yoğun olduğu bir 

devirde yerleştiğini söyler. 1834’te günümüz bilgisayarların temelini oluşturan 

Analitik Motor’un tasarımı, telgraf ve mors alfabesinin icadı, klavyenin tasarlanması, 

telefonun icadı, kameranın bulunuşu gibi ilerlemelerin “mekanik ve elektronik medya 

çağının habercisi” (Wands, 2006: 20) olduğunu aktarır. Tuğal; bilgisayarların ve dijital 

teknolojinin gelişmesiyle 1970’ten sonra sanatçıların dijital sanatı, yeni deneyim alanı 

kabul ettiğini söyler. Kişisel bilgisayarların gündeme gelişi, yazılımların gelişimiyle 

geniş kitlelere ulaşmaya başlayan elektrik teknolojisi ve yarattığı teknik ortamı birer 

sanat sahası şeklinde belirleyen sanatçıların; “gerçekleştirilen uluslararası faaliyetler, 

sergiler, bilgi şölenleri ve meydana getirilen sanatsal gruplar sayesinde kendilerini 

dijital sanata kabul ettirdikleri” (Tuğal, 2018: 241) belirtilir. 1990 sonrasında hızlı 

ilerleyen dijitalleşmeyle oluşan yeni medya araçlarıyla Türk edebiyatının geçirdiği 

evrimsel gelişime bakıldığında; bu yeni kültür sisteminde ve yeni mecralarda Türk 

edebiyatının da yer almaya başladığı görülecektir. 

1990’dan sonra bilgisayar ve internetle şekillenen iletişim teknolojileri 

sayesinde oluşan, katılımcıların zaman ve mekân gözetmeksizin etkileşime geçtikleri 

sanal medya, Marshall Mcluhan’ın tasviri olan “Küresel Köy”ün somutlaşan hâlidir. 

Bu durum sanatsal gelişmeleri etkilerken özellikle “yeni medya sanatı denilen ve 

seksen sonrası dönemde Türkiye dâhil ülkeleri etkisi altına alan bir sanat eğilimi” 

(Bulduk, 2022: 334) görülmeye başlar.  

Medya sanatı terimi ise 1960’lı yıllarda ortaya çıkar. 1990’dan sonra da 

kapsamlı bir şekilde kullanım alanı bulur. Medya sanatı, güzel sanatlarla ilgili karışık 

teknik (mix medya) ve internet sanatı şeklindeki mefhumlarla bir tutulmasını 

sağlayacak özellikler barındıran veya bunları çağrıştıran özel bir tür olan sanat 

eserlerini kapsar (Keser, 2005: 209). Televizyon, video, radyo, telefon, internet gibi 

medya materyallerine atıflarda bulunur. Televizyon ve video sanatı aracılığıyla yeni 

medya sanatına dair yapılan ilk çalışmalar ortaya koyulur. Bilimin ve teknolojinin 

ilerlemesi, sanatçıların adaptasyonları ve sanat üsluplarıyla yeniden şekillenen bu 

sanat akımı, takipçileri ile çeşitli etkileşim ilişkilerine girerek üretim olanakları sağlar. 



27 

Sanatsal bir konumda görülen bu medyanın; resim, heykel, baskı, fotoğraf, kinetik, 

sinema ve video alanlarında yaşanan ilerlemelerden etkilenmesi söz konusudur. 

Bununla birlikte türlü deneysel yöntemler (dijital, nano ve biyoteknolojiler vb.) 

sayesinde ilerleme kaydederek gelişmişlik düzeyi üst seviyelere ulaşan modern bir 

yapıya bürünebilme (Cançat, 2018: 167) olanaklarına da sahiptir.  

Günümüzde sanat dallarının her birinin yaşadığı gelişimsel süreç ve iletişim 

sağlayan yapıyla var olmaları birer medya olarak değerlendirilmelerini sağlar. 

Edebiyat medyasının türleriyle etkileşim içerisine girerek medyalararasılık birtakım 

ilişkilerin doğmasına ortam hazırlar. Bu ilişkiler ışığında iletişimin yeni bir boyut 

kazanması sanatsal iletişim kavramının ortaya çıkmasına da kaynaklık eder.  

1.2. Medyalararasılık Terimi, Yöntemi ve Kuramı 

1970’li yıllarda metin kavramının genişletilmesi, farklı medyalara ait 

metinlerin de edebiyat biliminin araştırma alanına girmesini sağlar. Edebiyat bilimi bir 

ölçüde “kültür ve medya” bilimine dönüşmeye başlar. 1990’ların başında 

medyalararasılık teriminin ortaya atılmasıyla bu medyasal açılım genişler ve edebiyat 

bilimi bir anlamda medyaların tümünü kapsama alır. Edebiyat bilimi bağlamında kitle 

iletişim araçlarının incelenmesinin ve araştırılmasının başlaması ve metin kavramının 

da geniş bir yelpazeye sahip olmasıyla edebiyat geniş bir sahada aktif olmaya başlar. 

Bununla birlikte edebiyat bilimince ele alınan tiyatro metinlerine ek olarak film, 

televizyon, müzik, resim gibi sanat türleri de bu bilimin inceleme konuları arasına 

katılır. Bu gelişmelerle beraber çeşitlilik gösteren sanatın farklı disiplinlerinde yer alan 

formlarının aynı zamanda birer medyayı temsil ettiklerine dair görüşler yerleşmeye 

başlar. Bu görüşlerin ortaya çıkması edebi metinlerin yeni yöntem ve araçlar ile 

yeniden incelenmesini beraberinde getirir. 1990’lı yıllardan bu yana özellikle 

Avrupa’da medya kavramının anlamsal genişleme yaşaması sonucu kendi ifade 

araçları, malzemeleri, yöntemleri olan ve birer gösterge sistemi olarak algılanmaya 

başlanan sanatların da medya kavramına dâhil edildiğini ve sanatların birer medya 

olarak değerlendirilmeye başlandığını dile getiren Cemal Sakallı ve Asuman 

Akemoğlu, medyalararasılık kavramını şu şekilde değerlendirirler:  



28 

Sanatların kendi medyalarının dışına çıkarak başka medyalarla kurdukları ilişkileri 

ifade etmek için kullanılan medyalararasılık kavramı, hem sanatlar/medyalar arasındaki 

kaynaşma, bir araya gelme, aktarım, dönüştürüm gibi ilişki türlerini inceleyen bir araştırma 

alanı hem de birleşik sanat formları oluşturmak için başvurulan estetik bir yöntem olarak 

yerleşmiştir. (Sakallı ve Akemoğlu, 2016: 65) 

Tarih boyunca medyalar arasında karşılıklı etkileşime dayanan çeşitli ilişkiler 

kurulur. Daha önce de belirtildiği gibi medyalararasılık kavramının tarihsel izini süren 

Jürgen E. Müller; edebiyat, resim ve müzik gibi sanatlar arasında karşılıklı 

etkileşimlerin oluşturulmasının bir gelenek olarak çok eskilere “Antik Yunan”a kadar 

dayandırılabileceğini gösterir. İtalyan Rönesansında Giordano Bruno 1591 tarihli “De 

Imaginum, Signorum&Idearum Compositone” (İmgelerin Göstergelerin ve 

Düşüncelerin Kompozisyonuna Değin) başlıklı yazısında tüm gerçek felsefenin aynı 

zamanda müzik, şiir ya da resim olduğunu ileri sürer. Gerçek resim sanatı aynı 

zamanda müzik ve felsefedir, gerçek şiir bir tür tanrısal bilgelik ve resim sanatıdır, 

görüşünü benimser.  

1766 yılında Gotthold Ephraim Lessing’in kaleme aldığı “Laokoom öder über 

die Grenzen der Mahlerey und Poesie” (Lakoon veya Resimle Edebiyatın Sınırlarına 

Dair) başlıklı yazısı, 18. yy. estetiğine damgasını vurarak sanatların birbiriyle ilişkisi 

konusunda tartışmaları alevlendirir ve edebiyatla resim arasındaki alışverişe ışık tutar. 

1769 yılında Johann Gottfried Herder ise edebiyat ve resim arasında bir yakınlık 

bulunduğunu belirtir.  

Klaus Bruhn Jensen, medyalararasılık teriminin çağımızdaki ilişkiler 

örgüsünde ilk tasarruf biçimini karşılayan “intermedium” kelimesinin “İngiliz şair 

Samuel Taylor Coleridge tarafından 1812 yılında kullanıldığını” (Jensen, 2016: 972) 

söyler. Coleridge’nin şiirlerinin medyalararasılık için çok önemli bir yere sahip 

olduğunu düşünen Dick Higgins, intermedium kelimesinin bu alanda ilk kullanımı 

olarak görür (Higgins’ten aktaran Canatak ve Bulduk, 2019: 94). Şairin Lirik Baladlar 

eseri, özellikle de eserde yer alan “Yaşlı Gemici” şiiri, medyalararasılık terimi için çok 

önemli bir noktada durur. 

Müzik, edebiyat ve dans medyalarının bir araya getirilerek yeni ve yüce bir 

sanat eserinin yaratılabileceği düşüncesini savunan Richard Wagner, 1849 tarihinde 

yayımladığı “Die Kunst und die Revolation” (Sanat ve Devrim) başlıklı yazısında 



29 

sanat türlerinin birbirinden kesin sınırlarla ayrılmasına karşı çıkar. Wagner, medyasal 

sınırların açılması yoluyla sanatta yeni biçimler yaratılabileceğini, estetik etkinin en 

yüksek noktaya çıkarabileceğini ileri sürer (Wagner, 1849). Modest Petrovich 

Mussorgsky, 1874 tarihli “Bir Resim Sergisinden İzlenimler” başlıklı piyano bestesini, 

ressam Victor Hartmann’ın sulu boya ve çizim çalışmalarının gösterildiği sergiden 

esinlenerek oluşturur. Eser, edebiyatın yanı sıra müzik ve resimden yararlanarak 

medyalararasılık ilişkilerinin kurulmasına dair bir gösterge olarak karşımıza çıkar.  

1909 yılında Filippo Tommaso Marinetti yayımladığı “Manifesto” ile yeni bir 

kültür oluşturma iddiasıyla ortaya çıkan yenilikçi sanat hareketi fütürizmde sanat 

dallarını birleştirmeyi esas alır (Marinetti, 1909: 1). Edebiyat alanında özellikle 

kolayca montajdan yararlanarak hiç görülmedik tipografik biçimler deneyerek 

rakamlar, notalar, kartografik işaretler kullanarak ve sinesteziye önem vererek 

edebiyat ve güzel sanatlar arasındaki sınırları bir ölçüde silmeye çalışır. 1916 yılında 

ortaya çıkan Dadaistler ise edebiyatı; grafik, fotoğraf, ses ve aksiyonun birleşimleri 

hâline getirerek birleştirmeyi temel hedeflerinden biri olarak ilan ederler. Edebiyat 

bilimci Oscar Walzel, 1917 tarihinde kaleme aldığı daha sonrada kitaplaşan 

“Sanatların Birbirini Aydınlatması: Sanat Tarihi Kavramlarının Hakkının Verilmesine 

Dair Bir Çalışma” yazısında tin bilimlerinde disiplinlerarası bir yaklaşımın 

başlatılmasını savunur. Sanat tarihi kavramlarını edebiyat ve müziğe uyarlamak ister 

(Walzel, 1917). Farklı sanat biçimlerine uygulanabilecek kategoriler bulmaya çalışan 

Walzel, günümüz medyalararasılık araştırmaları için bu anlamda bir yol gösterici 

sayılabilir. 

20. yy.ın sonlarına doğru öne sürülen bu fikirlerin medyalararasılık terimiyle 

bir başlık altında toplandığı görülmeye başlanır. “Fluxus sanatçısı olan Dick 

Higgins’in ise 1966 yılında intermedia başlığı altında manifestosunu dile getirerek 

belli bir türe yerleştirilemeyen hibrit veya melez sanatsal ürünleri karşılayacak 

biçimde” (Higgins’ten aktaran Canatak ve Bulduk, 2019: 94) bu kavramı kullandığı 

belirtilir. Hansen-Löve tarafından ilk kez 1983 yılında medyalararasılık teriminin 

kullanılmasıyla (Edebiyat bilimi bağlamında) beraber 1990 yıllardan bu yana özellikle 

de Almanya’da çok sayıda bilimsel çalışmada incelenir ve adeta bir slogana dönüşür. 

Thomas Eicher, ilk kapsamlı derleme yayınlarından biri olan “Medyalararasılık Ne 



30 

Anlama Geliyor?” adlı makalesinde medyalararasılık ilişkilerinin çok çeşitli 

biçimlerde gerçekleşebildiğine işaret eder (Eicher, 1994). Werner Wolf, kavramı daha 

geniş kapsamlı ele alarak bir tipolojik ayrıma gider ve medyalararasılığın çok geniş bir 

işlevsel yelpazesi olduğunu ortaya koyar (Wolf, 1999). Yvonne Spielmann ise “farklı 

medyaların eriyip iç içe geçmesi” (Spielmann, 1998: 7) olarak tanımladığı 

medyalararasılığı bir transformasyon modeli, yapısal bir kavram ve medya 

sanatlarındaki estetik bir yöntem olarak görür. 

Edebiyat ve medya bilimci Joachim Peach, medyalararasılığın sadece içeriksel 

bir transformasyon olmadığını dile getirir. Bu özelliğinin yanında medyasal 

farklılıkların rol oynadığı kırılmalar, boşluklar, intervaller (aralıklar), sınırlar ve 

eşikler olarak görür. Andreas Böhn, “anlatı” kavramının sınırlarını genişleterek “biçim 

alıntısı” anlayışını ortaya koyar. Gabriele Rippl ise “Why Intermediality?” adlı 

yazısında 1980 sonrası bu kavramın yayıldığını belirtir. Günümüzde 

medyalararasılığın en yaygın şekilde deneyim ve temsilde çoklu söylemlere ve 

yöntemlere atıfta bulunularak kullanıldığına (Rippl, 2015).  işaret eder. 

Medyalararasılık teriminin sistematik biçimde tanınması yönünde önemli 

adımlar atan ve terimin edebiyat biliminin yeni bir paradigması hâline gelmesine 

büyük katkı sağlayan Irina O. Rajewsky, “genel anlamıyla bir sınır aşımı ve medyasal 

interferans olgusu olarak gördüğü medyalararasılığı çok geniş bir alanı kapsayan bir 

‘şemsiye terim’ olarak adlandırır.” (Rajewsky’den aktaran Kayaoğlu, 2009: 68) 

Medya terimini gönderici ile alıcı arasında bir aktarım kanalı olarak sınırlandırmayan 

Rajewsky, geniş bir tanımı benimser. Edebiyat, film, resim, heykel vb. gibi gösterge 

sistemlerinin tümünü de birer medya olarak kabul eder. 2002 yılında ortaya attığı ve 

genel kabul görülen sistematikle medyalararasılığı “medya değişimi”, “medya 

kombinasyonu” ve “medyalararasılık ilişkileri” olarak üç alt kategoride incelemeyi 

önerir.  

Ersel Kayaoğlu’nun tespitiyle “medyalararasılık teriminin ve yönteminin çıkış 

noktasında farklı medyaların ve yapıtların biraradalık özelliğine sahip olması; bunların 

medyasal ve estetik kırılmalarının, bozumlarının alımlayana yeni yaşantı ve deneyim 

boyutları açabileceği düşüncesinin yer aldığı” (Kayaoğlu, 2009: 129) görüşü, 

medyalararasılığın bilinmesi hususunda büyük ehemmiyet taşır. Kayaoğlu diğer 



31 

birçok araştırmacı gibi, “farklı ifade biçimlerinin ve algılayıcısına ulaştırdığı ileti 

içeriklerinin birbirlerine giderek daha çok yaklaşmasını, kimi durumlarda ise açıkça iç 

içe geçmesini” (Canatak ve Bulduk, 2019: 94) medyalararasılık olarak adlandırır. 

Teknolojik etkilerle oluşan dijital dönüşüm, medya kuramlarının 

faydalanılabilecek edebi araçlar olarak görülmesini sağlar. Medyalararasılık kuramı ve 

yöntemi, bu araçlar arasında yerini alır. En az iki olmak üzere farklı medyalar 

arasındaki ilişkileri ve etkileşimleri ifade etmek için kullanılan medyalararasılık 

yöntemi, 20. yy.ın sonlarına doğru gelişmeye başlayan disiplinlerarası bir alandır. 

Medya, kuramsal olarak iletişim ve edebiyat dallarına sirayet ederken öbür yandan da 

sanatsal üretimlerde rol alabilecek potansiyele sahip bir yöntem şeklide bu dallarda 

yer alabileceği ortaya çıkar. Bunun sonucunda dijital teknolojiler aracılığıyla ortaya 

konan ürünler incelemekle yetinilmez; dijital ortamda birçok medya araçları, öğeleri, 

yöntemlerinden faydalanılarak üretilmiş olan edebi eserleri incelemek için medya 

alanının kuramlarından, araçlarından yararlanmak gerekmektedir. Medyalararasılığın 

bu bağlamda söz konusu eserlerin özellikle birden fazla medyayla oluşmasından 

dolayı ve bu medyalar arasındaki ilişkileri incelemeyi hedef aldığı için günümüzün en 

işlevsel kuramlarından ve yöntemlerinden biri olma yönünde geliştirilmekte olduğu 

söylenebilir.  

Bulduk’a göre, Jensen’in medyalararasılık yönteminin, ifade ve değişim aracı, 

farklı medyalar arasındaki göndermeleri birbiriyle ilişkilendirme ağı; çeşitli iletişim 

stratejilerinin unsurları ve bu çerçevedeki etkileşimler medyalararasılık çalışmalarına 

girerken aynı zamanda “daha geniş bir sosyal ve kültürel çevrenin bileşenleri olduğuna 

da bu bağlamda vurgu yaptığını” (Bulduk, 2022: 814) belirtir. Medyalararasılık 

çalışmalarında; sanat tarihi, karşılaştırmalı edebiyat, tiyatro çalışmaları, müzikoloji ve 

fikir tarihi gibi disiplinlerin birlikteliğini gerektiren çalışmalar bir araya getirildiğinden 

medyalararasılık yönteminin ve kuramının kapsayıcı olma özelliğinin de bu bağlamda 

altını çizmek gerekir. Bu yöntem yoluyla gerçekleştirilen ilişkiler, “kültürel olarak 

kodlanıp bir bütünlük oluşturarak iletişim sistemlerine” (Demirtaş, 2015: 14) dönüşür. 

Medyalararasılık, kültürel nesneleri, kültürel bağlamları, metodolojik yaklaşımları 

gibi unsurları kapsayıcı bir yelpazede bünyesine alabilirken kuramsal bağlamda da 



32 

“belirli durumlar tarafından tekrar tekrar modellenme özelliğiyle dinamik bir yapı” 

(Bulduk, 2022: 814) sergilemektedir.  

Medyalararasılık araştırmalarının amacının farklı medyalar arasındaki 

ilişkileri, frekansları, karşılıklı etkileşimleri, medya söylemlerini ve 

komplikasyonların melezleşmesini incelemek ve çözümlemek olduğunu dile getiren 

Kayaoğlu, Medyalararasılık süreçlerinin metinlerde oluşan değişmelerin 

belirlenmesinde büyük önem taşıdığını aktarır: 

Farklı medyalar arasındaki geçişe ve Medyalararasılığa dayanan anlatısallığın 

araştırılması yalnızca edebiyatın konusu olmamalı, faklı disiplinler tarafından incelenmelidir. 

Edebiyat bilimi açısından bakıldığında medyalararasılık araştırmacıların amacının yazınsal 

metinlerde başka medyaların nasıl ve ne için konu edildiğini, sahiplendiğini, taklit edildiğini 

ortaya çıkarmak ve hangi ek anlamların oluşturduğunu göstermek olduğu bir genelleştirme ile 

söylenebilir. (Kayaoğlu, 2009: 97)  

1.3. Medyalararasılık ve Türk Şiiri 

İletişim ihtiyaçlarını gidermek amacıyla çeşitli yollara başvurulması 

neticesinde ortaya çıkan sanat, zaman içerisinde değişim ve dönüşüm yaşayarak estetik 

bir görünüm kazanır. Sanat dallarının değişim ve dönüşüm geçirerek günümüzde 

medya olarak gösterilmesi, medyalararasılık bağlamında farklı türler arasında ilişki 

kurması değer taşıyan vasıflarıdır. Edebiyat medyasının bir türü olan şiirin, resim, 

müzik, heykel, sinema gibi sanatlar/medyaların olanaklarından yararlanması, çeşitli 

etkileşimler yaşayarak ilişkiler yaşaması önem arz eden sanatsal kıymetlere sahip 

içerikler meydana getirmesini sağlar. Çünkü her sanatın/medyanın hitap ettiği duyu 

organları ve hitap etme şeklinde farklılık mevcuttur. Resim ve fotoğraf  “görsel” olanı 

bünyesinde barındırarak “görüntü” kavramıyla öne çıkar. Müzik “işitsel” özelliklere 

sahip olarak “ses”, “ritim” gibi öğeleriyle ön planda olur. Heykel ve mimarlık “üç 

boyutlu” ve “somut”  yapıt olması münasebetiyle görselliğin yanında cansız varlığı 

ifade eder. Sinema ise hem işitsel hem de görüntü kavramlarına sahip bir sanat/medya 

türü şeklinde oluştuğu için “hareketi” ve bir nebze “canlılığı” temsil eder. Şiir ise 

iletişimini sözcükler aracılığıyla kurar. 

 Medyalararasılık yönteminde bir medyanın çeşitli sanatlar/medyalarla 

etkileşim içerisine girip ilişkiler kurması önem arz ettiğinden, Türk şiirinin tarihsel 

zaman aralığında yararlandığı medyalar, yararlanma biçimi ve kurduğu ilişkiler 



33 

inceleme ihtiyacı doğurur. Dünya edebiyatında ortaya konan bazı çalışmalar 

medyalararasılığın faaliyet ortamlarının büyütülmesi adına Antik Çağ ve Roma 

devirlerine ait yazı medyası etrafında şekillenmiş yapıtları incelenmeye tabi tutulur. 

“Medyalararasılık yönteminin Batı’daki çalışmalarda farklı dönemlerde metin 

analizleri için kullanıldığını bunun da antik dönemden günümüze basılı metinlerin bir 

medya olarak görülmesi kaynaklı olduğu, eski metinlerdeki medyaların birlikteliğinin” 

(Canatak ve Bulduk, 2019: 163) esere ne tür özellikler bahşettiğini tespit etme amacı 

taşıdığı söylenebilir. Bu amaç doğrultusunda medyalararasılık yöntemini Türk 

edebiyatı tartışmalarının şiir türü için tarihsel arka plan belirleme ehemmiyet 

taşıdığından Türk şiirinin etkileşim içerisinde olduğu sanatlar/medyalar saptanmalıdır. 

 Divan şiirinde resim sanatının/medyasının unsurları işlenerek, anlatılmak 

istenen daha vurucu hâle getirilmek istenir. “İmgeler”, “metaforlar”, “benzetmeler” 

gibi unsurlarla resmin görüntü boyutu şiirde oluşturulmaya çalışılarak estetik zevk 

duygusu verilmeye çalışılır. Bu durum genelde sevgiliyi ya da önemli bir şahsiyeti 

anlatırken kullandığı tekniklerle açığa çıkar. Tarihe mal olmuş çok önemli ressamlara 

işaretleme yöntemi kullanarak şiirde yer verilir. Bu ressamların resimlerindeki 

“figürler”, “çizim teknikleri” ve ortaya koyduğu ürünler, şiirde bahsi geçen kişiyle 

karşılaştırılma veya bu önemli sanatkârın büyüklüğünü göstermek için yapılır. Baki, 

Nedim, Şeyh Galip, Naili, Ahmet Paşa, Şeyhi gibi büyük şairler, sözcükler aracılığıyla 

tablolarda karşılaşılabilecek ölçüde görüntü oluşturarak görselliği ön plana çıkarırlar. 

Heykel medyası ise önemli “heykeltıraşlar” ve “Put” aracılığıyla şiirde yer alır. Öte 

yanda şiirlerinin yer aldığı divanlarda içerikleri yansıtacak çeşitli minyatürler de 

kullanırlar. Fuzuli ve Baki divanlarında resim medyasının bu türünden yararlanırlar. 

Bu bağlamda Fuzuli’nin Leyla ile Mecnun eseri, Şeyhi’nin Hüsrev ile Şirin eseri ön 

plana çıkanlardandır. Görsel olarak öne çıkan sanatlar/medyaların görüntü oluşturma 

yönü divan şiirini arayışlara sevk etmiştir. Arap harflerinin görüntü yansıtma boyutu 

kazanması için çeşitli çalışmalar yapılması sonucu görsel şiir oluşmuştur. Şiir, bu 

şekilde bir görsel sanat/medya şekline bürünmüştür. Divan şiiri; yapısı itibariyle 

bünyesinde müzik sanatı/medyasının “ritim”, “armoni” gibi unsurlarını; vezin ve 

müzikal değerlere sahip sözcükler aracılığıyla barındırır. Bunun yanında Divan şiiri, 

klasik Türk musikisinin gelişmesine de katkı sağlar. Birçok şiir bestelenerek klasik 

Türk musikisinin kaynağı olmuştur. 



34 

 Tanzimat Dönemi şairleri görsel materyalleri ve yapıtları yansıtacak şekilde 

şiirler ortaya koyma girişimlerinde bulunurlar. Dergi aracılığıyla okuyucuyla buluşan 

kimi şiirler, şiirin yapısına uygun ve içeriğini yansıtacak resimlerle beraber yayınlanır. 

Bu dönemde bu işlevle öne çıkan dergi Mir’at-ı Âlem Mecmuasıdır. Ressam yönüyle 

de bilinen Recaizade Mahmut Ekrem, “Kelebek” şiirinin 1884’te bu dergide şiirin 

içeriğini yansıtacak resimle beraber yer almasını sağlar. Muallim Naci, “Levha” 

şiirinde söz konusu resim sanatı/medyası eserini betimsel öğeler aracılığıyla şiirine 

serpiştirir. Böylelikle şair; şiirde resmin sessizliğini bozmuş, sözcükleriyle ona şiirinde 

hayat vermiştir. Namık Kemal’in ise fotoğraf sanatı/medyasına duyarlılığı vardır. 

Kimi fotoğraflara şiir yazan şair, kendi fotoğraflarına da şiirler yazmayı ihmal etmez. 

Fotoğraf ve şiir birlikteliğine önem veren şair ikisi arasında etkileşim oluşmasını 

sağlar. Recaizade Mahmut Ekrem de fotoğraflara içeriği yansıtacak biçimde şiirler 

yazar, şiiri ve fotoğrafı birlikte sunar.  

Abdülhak Hamit Tarhan’ın “Maisons-Laffitte” yapıtı, Fransa’da yer alan aynı 

adlı mimarlık sanatı/medyası yapıtı olan “şato” esintisiyle oluşan şiiridir. Resim çizme 

edasıyla yazılan şiir, “çeşme başı” ve “köylü kız” imgelerinin görüntü unsuru ön 

planda olacak şekilde işlendiği yapıt olarak karşımıza çıkar. Şiir, fotoğraflarda 

karşılaşabilecek görsellik unsurlarıyla oluşturulur. “Rakkase Heykel” ise heykel 

sanatı/medyası yapıtının şiirde temsil edilmesi ve farklı açılardan şiire konu olması 

açısından önem arz eder. Tarhan’ın, dönemin Fransız oyuncusu “Sarah Bernhardt” için 

kaleme aldığı bir şiiri de mevcuttur. “Sinema Şiiri” ise sinema sanatı/medyası 

unsurlarının yer aldığı ve onun imkânlarını kullanarak oluşturduğu şiirdir. Hareket ve 

görsellik unsurları ön plana çıkarılarak adeta sinematografya tekniği kullanır. Ayrıca 

resim sanatı/medyası yapıtlarına yazdığı şiirleri de vardır. Fotoğraf sanatı/medyası 

eserlerini de şiirde işleyen Tarhan, “İsmail Müştak’ın Resmine” başlıklı şiirde, sözü 

geçen kişinin görüntüsünü şiir imkânlarını kullanarak yeniden oluşturur. 

Servet-i Fünun döneminde yazılan şiirler çeşitli sanatlardan/medyalardan 

etkilenerek oluşur. Parnasizm akımının tesiri şairlerin şiirlerinde resim etkisinin 

belirgin olmasını sağlar. Doğaya yöneliş, “manzara tabloları” şeklinde şiir yazmalarına 

etki eder. Bunun yanında şairler şiirlerinde “kartpostal”, “levha” gibi resim 

sanatı/medyası yapıtlarını konu alarak kendi bakış açılarıyla ve yorumlarıyla yeniden 



35 

çizer. Resim medyası ürünleriyle iç içe olan şairler, çeşitli yollarla bu medyanın 

imkânlarını kullanarak şiirlerini oluştururlar. Bu da sanatsal açıdan zengin şiirler 

ortaya çıkarmalarına vesile olur. Dönemin önde gelen başka bir özelliği de, resimler 

altına şiirler yazıp resim medyası ve edebiyat medyasını birleştirmelerinden oluşan 

“tablo altı şiir” akımıdır. Bu akım sayesinde bu iki medya etkileşim içerisine sokulur 

ve yeni, orijinal yapıda ürünlerin meydana gelmesini sağlar. Şiirde resim etkisinin 

yoğunlukla hissedildiği bu tarzda şiir yazma, dönemin çoğu şairlerinde görülür. Resim 

medyasına uygun olan şiirler kaleme alınarak görüntü ön plana çıkarılır. 

Dönemin sanatsal açıdan nitelikli ürünler üreten şairi Tevfik Fikret’in 

“ressamlığı, keskin gözleri ve hassasiyetinin önünde bir duvar gibi yükselen mantığı, 

onun şiirini de net, kalın çizgileri olan, donuk bir tarama resmine dönüştürür, 

tasvirdeki başarısı arttıkça resme yanaşır, şiiri kaybeder.” (Özgül, 1997: 31) Şairin bu 

yapısı sanatların/medyaların şiir etkisini göstermek için değerlidir. Tablo altı şiir 

biçiminde otuz civarında yapıtı bulanan şair, döneminde sanatla iç içe yaşamıştır. Bu 

tarzın bir şiiri olarak önümüze çıkan “Hayran”, konusunu ve ayrıntılarını renksiz olan 

bir tablodan alır. Şiirde bu tablo, şair tarafından renkler bahşedilmesi sonucu canlı bir 

görüntü ortaya koyar. Söz konusu renksiz tablonun farklı şekillerde yer aldığı bir diğer 

şiir “Bir Yaz Levhası” olarak okuyucunun karşısına çıkar. Şairin “Sis” şiiri 

medyalararasılık bağlamda önemli bir noktada durur. Şiirin bütününe bakıldığında 

kullanılan çeşitli imgelerle ortaya İstanbul görünümünün tablo biçimi çıkmaktadır. 

Fikret bu şiirde ressam yönünü ortaya çıkararak kalemini bir fırça gibi kullanıp şiirini 

resim medyasının unsurlarıyla örmüştür. Bu şiirin kayda değer bir yanı da resim 

medyasına ilham kaynağı olmasıdır. Halife Abdülmecit söz konusu şiirden yola 

çıkarak bir resim çizmiştir. “Sis Tablosu” olarak bilinen bu yapıt, Fikret’in “Sis” 

şiirinde gözler önüne serdiği İstanbul manzarasının resim medyasında farklı araçlarla 

ortaya konması neticesinde resim şiir ilişkisine değerli bir örnektir. “Beyaz Yelken” 

şiiri; “deniz”, “yelkenli” gibi öğelerle öne çıkan bir resmin şiirde vücut bulmuş hâlidir. 

Bir “Genç kız” resmine yazılan “Bir Timsal” ise aynı resimle beraber Servet-i Fünun 

dergisinde yer alır. Bu şiirde resimde yer alan kişi dile getirilerek konuşma eyleminde 

bulunması sağlanılır. Şairin kendisinin resmettiği tablolara da şiirler aracılığıyla 

göndermeler mevcuttur. Canlandırma işlemi uyguladığı şiirleri aracılığıyla bu 

tablolara hayat bahşedilir. Şairin resim sanatı/medyası etkileşiminin hissedildiği 



36 

birçok şiiri bulunmaktadır. Heykel sanatı/medyası yapıtı çeşitli şekillerde “Heykel-i 

Giryan” şiirini kaleme alarak işlenir. Cansız olan bu yapıta şiirde canlılık kazandırılır. 

Heykel konuşma eylemiyle ön plana çıkarılır, onun sanatsal unsurları da şiirin 

mısralarına işlenir.  

Müzik sanatı/medyası etkisi de Fikret’in şiirlerinde kendisini hissettirir. 

Rübab-ı Şikeste eserini isimlendirirken müzik sanatı/medyası öğelerinden olan 

“Rübab” aletinden yararlanması şiiri müzik gibi görme eğiliminde olduğunu ortaya 

koyar. Şiirlerine bu medyanın unsurlarını büyük titizlikle işler. Fikret, şiirlerinde 

“armoni”, “ahenk”, “müzikalite” gibi yapıları ön planda tutarak şiirlerinin bu 

medyanın tesiri altında kalmasına aracılık eder. Çünkü şiirleri kaleme alırken müzik 

medyasının konu ve üslup tekniklerinden yararlanmıştır. “Dinle Ruhum”, müzik 

medyasının içeriklerinden “şarkı” türünün etkisinin hissedildiği şiiridir. Üzüntü veren 

yönüyle şairin şarkıdaki intibaları şiirin ruhuna aksettirilir. “Ey Yârim Namekar” ise 

müzik medyasının zevk, coşkunluk ve güzellik hissettiren bir eserin şiirde vücut 

bulmuş hâlidir. Fakat müzik medyasının en belirgin örneğinin hissedildiği şiir 

“Keman” eseridir. Müzik medyasının donanımlarından biri olan “nota” şiirde kendine 

yer bulmuş bir şekilde karşımıza çıkar. “Sinestezik” tesirle kulaklarda hissedilen 

notaların canlılık yapısına büründürme çalışması, medyalararasılık ilişki için önem 

taşır. Bu şiir, “müzik simülasyonu” adına örnek teşkil eden özellikler barındırır. 

Dönemin sanat zevki ve duyarlılığı ön planda olan bir diğer şairi ise Cenap 

Şahabettin’dir. Şiirlerine farklı medyaların tesir ettiği ve bir takım ilişkilerde 

bulunduğu gözlemlenir. Müzik medyasının yapıtlarını alarak şiirde bunu tekrar ortaya 

koyma yöntemini “sembolizm” akımının önemli şahsiyetlerinden öğrenir. Bunun 

yanında şair, resim medyası yapıtlarını şiirde işlerken sözcüklerde yer alan 

“betimleme” gücünden yararlanır. Kendi bakış açısıyla izlediği tablolara kendi 

yorumunu katarak şiirlerini inşa etmesi, resim medyasıyla çeşitli ilişkilerde 

bulunduğunu gösterir. Müzik medyasının ve resim medyasının yapı ve tekniklerinin 

beraberce işlendiği “Elhan-ı Şita” şiiri söz konusu etkilenmelerin yer aldığı en önemli 

eser olarak karşımıza çıkar. Şiirde “kar yağışı” ahenklerini müzik medyası forma 

sokan şair, şiirin müziksel bir havaya bürünmesini sağlar. Bunun yanında süslü bir 

tabloyu andıran bir şiir evreni yaratarak üç medyanı birden etkileşim içerisine sokar. 



37 

 “Fecri Ati” döneminin şairi Ahmet Haşim, müzik sanatı/medyası hassasiyeti 

üst düzeyde bir şahsiyettir. Şair, görsel unsurların hâkimiyet sürdüğü şiir evrenleriyle 

okuyucusunun karşısına çıkar. Şiiri, müzik medyasıyla ilişkilendiren, buna dair önemli 

yazılar kaleme alan Haşim, şiirinde müzik medyasının olanaklarından oldukça 

faydalanır. Müziği, şiirin iç ve dış yapısına uyarlayarak “müzikalite” değerleri yüksek, 

nitelikli yapıtlar ortaya koyar. 

Türk şiiri için paha biçilmez değerlerden biri olan Yahya Kemal,  

sanatların/medyaların önemini düz yazılarda eleştirel kimlikle sorgular. Şiirlerinde ise 

tutku, zevk ve keyif veren yapıtlar üretmek için medyaların çeşitli özelliklerinden 

istifade eder. Görsellik kavramına büyük önem veren şair, şiirlerinde görsel bir dil 

oluşturmada usta işçilik yönünü ortaya koyar. Bununla beraber şiirinde görüntü 

kavramını aksettirmek için büyük uğraş verir. “Siste Söyleniş”, İstanbul’un ancak 

tablolarda karşılaşılabilecek düzeye sahip olan görüntüsü şiirde örülürken resim 

medyasının imkânlarından faydalanır. İstanbul’u “sis” içerisinde göstererek 

oluşturduğu imgeyle şehre kötü ya da olumsuz bir hava verilir. Fakat şairin ona biçtiği 

hâl bu değildir. Şair, İstanbul’un bu görüntüden sıyrılıp çıkmasını sağlamak ve 

medeniyetlerin diğer şehirlerinden daha güzel olduğunu dile getirmek için resim 

medyasının olanaklarından faydalanır. Heykel sanatı/medyası etkisi kendisini 

“Bergama Heykeltıraşları” şiirinde gösterir. Şairin “Süleymaniye’de Bir Bayram 

Sabahı” yapıtı ise mimarlık sanatı/medyası ürünlerinin sözcüklerin gücünden 

yararlanılarak resmedilme uğraşlarının şiirin bütünlüğüne yayıldığı bir eser özelliğiyle 

ön plandadır. 

Hecenin Beş Şairinden Faik Halit Ozansoy’un şiirlerinde de resim medyası 

etkileri hissedilir. Tablo altı şiir kaleme alan şairin, “Samimiyyet-i Sevda” şiiri; 

kucağında bir oğlak taşıyan, mahzun bakışlara sahip küçük bir kız çocuğunun resmi 

altında yer alır. Şiiri tablodaki manzara etrafında oluşturan şair, tabloda gördüklerini 

kendi zihin dünyasında çağrıştırdığı anlamlar etrafında yorumlayarak oluşturur. 

“Uyanmasın” şiiri ise bir divana uzanmış, gözleri kapalı bir kadın ve üstünde bakma 

eylemi gerçekleştiren bir kız çocuğunun resmi altına yazılır. Şiirde anne olan kadın 

uyuyor gibi çizilirken bakma eylemi de çocuğun uyanık olması üzerinden verilir. 

Resimdeki görüntü üzerinden çocuğa seslenen şair, anne imgesi çevresinde tabloyla 



38 

konuşur. Ozansoy, şiirini böylesi bir evrende oluşturarak şiirin medyayla etkileşimi 

adına farklı tarzda bir ürün oluşmasına kaynaklık etmiştir. 

Faruk Nafiz Çamlıbel’in “Han Duvarları” şiirinde kurduğu evren, Anadolu 

coğrafyasının bütünüyle yer aldığı fotoğraf görüntüsü nitelikleri taşır. “Sanat” şiiri ise 

görsel çağrışım barındıran özellikleriyle resim medyasının izlerini taşır. Bu şiir ayrıca 

müzik medyasının donanımlarına ve heykel medyası ürünlerine göndermelerde 

bulunur. Çamlıbel böylelikle çeşitlilik arz eden medyaları şiirine taşıyarak sanatsal 

yönü zengin bir ürüne imza atmış olur. 

Toplumcu Gerçekçi şiire yön veren Nazım Hikmet Ran, çeşitli 

sanatları/medyaları şiirinde kullanır. Sanat akımlarının etkisiyle farklı tarzda şiirler 

oluşturmaya başlar. Fütürizm ve Mayakovski etkisiyle sözcük kullanımında 

değişikliğe giden Ran, görsellik öğesinin ön planda olduğu bir şiir biçimi oluşturur. 

Bazı şiirleri, yapısı itibariyle farklılık arz ederken sözcükleri yerleştirme biçimiyle 

şiirde ele aldığı konunun ve temanın sesi okuyucu tarafından fark edilebilir. Akımlar 

etkisiyle sözcük kullanımda değişiklik ve şiir mizanpajında farklılık ortaya koyar. 

Resim medyasının olanaklarını şiirinde büyük bir titizlikle yer veriri. Ran, “Jokondun 

Hatıra Defterinden Parçalar” (Ran, 1992: 41) şiir-resim ilişkisinin açık bir şekilde 

görüldüğü yapıtıdır. Burada Mona Lisa tablosunu şiir evrenine çizerek destansı 

şiirlerden birini kaleme almış olur. “Mona Lisa”yı şiirde konuşturan Ran, böylece 

resim medyası eserine ses vermiş olur. Mona Lisa, şiir sayesinde tablonun dışına çıkar. 

Böylece şiirde bu tabloya canlılık verilerek bir insanmış gibi çeşitli hareketler 

içerisinde bulunması sağlanır. Bu şekilde şiir, devinim yönüyle tabloyu öne çıkarır. 

Şairin, Ressam Abidin Dino’nun “Uzun Yürüyüş” isimli resim medyası yapıtı için 

kaleme aldığı şiiri de vardır. “Abidin Dino’nun Yürüyüş Adlı Bir Tablosu Üstüne 

Söylenmiştir” (Ran, 2008: 1648) şiirinde sözü edilen resim medyası ürünü, şair 

tarafından farklı şekilde ele alınarak yorumlanır. Şair, İbrahim Balaban’ın 

“Mapushane Kapısı” tablosu eserini konu alan şiirler de oluşturmuştur. “Mapushane 

Kapısı Tablosu Üstüne Söylenmiştir” (Ran, 2008: 940) şiirinde resim medyası yapıtı 

olan tablo, şiir evreninde sözcükler sayesinde yeniden ele alınmıştır. Tabloyu eserine 

işlerken tasvirsel özellikler ön plana çıkarılır. Nazım Hikmet Ran, medyaların 



39 

olanaklarından olabildiğince çok yararlanmıştır. Şiir medya etkileşimleri için örnek 

teşkil edecek çok sayıda şiirleri vardır.   

Asaf Halep Çelebi, şiirlerde görüntü kavramı oluşturmak için biçimsel 

değişimlere giderek farklı stillerde şiir meydana getirir. Biçimsel görsellik ön plana 

çıkarılarak oluşturulduğu “Kitaplar”, farklı şiir girişimlerinin bir ürünüdür. İçeriğin 

aktarımına yardımcı olması adına nesneler ve şekiller çizerek şiirine dâhil eder. Çelebi 

bu yapıtını, simgesel anlamda resim formuna yaklaşan şiirleri temsil edecek düzeyde 

oluşturur.  

 Melih Cevdet Anday; Orhan Veli Kanık, Oktay Rıfat Horozcu, Şinasi Baray 

ve kendisinin olduğu eski bir fotoğrafa şiir yazar. Farklı imgeler üzerinden oluşturulan 

bu şiir, “fotoğraf altı şiir” gibi bir yapıya sahiptir. Şiirde geçmişe ait öğelerin şimdiyle 

karşılaştırması yapılır. Anday, şiirin ismine de “Fotoğraf” adını verir. 

Edebiyat dünyasında şair olarak bilinen Bedri Rahmi Eyüboğlu, ayrıca ressam 

kimliğiyle de eserler meydana getirir. Resim medyasıyla bağları kuvvetli olan şair, bu 

medyanın çeşitli yapıtlarına göndermelerde bulunur. Bazen de atıf yoluyla bu 

medyanın önemli şahsiyetlerini işaret eder. Şiir kurgusunda resim medyasının 

olanaklarına üst düzeyde yer veren şair, ressam titizliği ön planda olan şiirler de 

kaleme alır. 

Türk şiirinde önemli bir yeri olan Necip Fazıl Kısakürek, resim medyasının 

olanaklarını farklı şekilde kullanarak eserler icra eder. Büyük bir “dil işçiliği”ne sahip 

olan şair, sanatkâr duygunluğunu da belirgin kılarak ikisini birleştirir. Soyut düşünce 

ve gayeleri, görüntü kavramına sokabilen sanatçı ruhuna sahiptir. Kısakürek, sanatsal 

tasvir yönünü kullanarak şiirlerde görsellik oluşturmak ve görüntü boyutuna sahip 

şiirler üretmek için büyük çabalar harcar. Çeşitli açılardan yaklaşımlar benimsenerek 

şiir öznesi ve ele alınan görsellik unsuru birbiri içerisine sokulur. Bir anlamda özne-

nesne değişikliği yapılır ve şiir evreni görsel imgeler etrafında kurulur. 

Bu noktaya kadar “İkinci Yeni” öncesi sanatların/medyaların şiirlerde yer alma 

biçimleri, şiirle kurduğu ilişkiler gösterilmeye çalışıldı. Bundan sonrası için İkinci 

Yeni şiirinin medyalararasılık yöntemi bağlamında medyalarla kurduğu ilişkiler 



40 

incelenecektir. İkinci Yeni sonrası teknolojik gelişmelerin büyük patlamalar yapması 

sanatsal faaliyetlerin çoğalmasına kaynaklık eder. Medyaların şiirle ilişkisi giderek 

artmaya başlar. Şiirde bu medyalar işlenirken öte taraftan medyaların da bu şiirlerden 

beslenmesi söz konusu olur. Özellikle “Cumhuriyet Dönemi” ve sonrası şairlerin 

şiirleri, müzikleştirilme yolunda medya değişimleri geçirerek bestelenir ve müzik 

medyası yapıtları olarak yer almaya başlar. Toplumcu Gerçekçi şiirler kaleme alan 

Sabahattin Ali’nin birçok şiiri, sanatçılar tarafından bestelenerek müzik formuna 

sokulur. Onun yanında Nazım Hikmet Ran’a müzik medyası şahsiyetleri tarafından 

büyük önem verilir ve birçok eseri müzik medyasına uyarlanarak bu medyanın 

yapıtları hâlini alır. Öne çıkan başka şair de Atilla İlhan’dır. Onun da eserleri 

müzikleştirme bağlamında bu medyanın eseri biçimine dönüştürülür. Bunların yanında 

Ataol Behramoğlu da şiirlerinin müzik medyası sahasına aktarımı önemli örnekler 

teşkil eder.   

Sinema sanatı/medyasına bakıldığında şairlerin konu edindiği, edebi 

kişiliklerinin yanında şiirlerinin işlendiği yapıtların kameraya alındığı görülür. 2007 

yılında Nazım Hikmet Ran’ın hayatını, özellikle Bursa hapishanesinde iken 

yaşadıklarını kapsamına dâhil eden “Mavi Gözlü Dev” filmi, bu konuda önemli bir 

örnektir. 2013 yapımı “Kelebeğin Rüyası” ise şairleri ve şiirleri içeren başka bir 

sinema yapıtıdır. 2017’de belgesel türünde Sabahattin Ali’nin hayatı, sanatçı kimliği, 

düşünce dünyası gibi özellikleri ön planda olduğu, çekimlerinin üç farklı ülkede 

tamamlandığı “Sabah Yıldızı: Sabahattin Ali” filmi çekilmiştir. Bu film aracılığıyla 

şiir ve sinema medyaları arasında etkileşime şahit olunur. 2014 yılında Türk 

edebiyatında “Yedi Güzel Adam” olarak nitelendiren şairlerin hayatlarının ve şiir 

dünyalarının konu edindiği “Yedi Güzel Adam” dizisi televizyonlarda gösterilir. Bu 

yapıtla beraber kitle iletişim aracı olarak bilinen televizyon medyasının edebiyat 

medyasına ait olan içerikleri işlemesi, iki medya arasındaki etkileşimi ortaya koyan 

örnek olarak değerlendirilebilir. Bunlar sadece emsal teşkil etmesi için bahsedilen 

birkaç yapıttır. 

 Şiirin resim medyasında yer alması ya da etkilemesi de söz konusu bir 

durumdur. Çeşitli ressamlar, şairlerin kitaplarında desenler ve resimler çizer. Bunun 

yanında ressamlar, şiir ve şairleri konu alan özgün çalışmalar da ortaya koyar. Yapılan 



41 

çeşitli sergilerde şair ve şiirlerinden etkilenerek yapılmış resimler, şiirlerle beraber 

sergilenir. Yapılan bu türde çalışmalar, medyalararasılık bağlamda resim medyası ve 

edebiyat medyası arasındaki etkileşimleri, ilişkileri gün yüzüne çıkarır. Bunlardan en 

çok öne çıkanlardan biri “Eskiz Defteri” sergisidir. 2015 yılında gerçekleşen sanatsal 

faaliyet, resim medyasında şiir etkisinin gösterilmesi adına bir örnek teşkil eder. “Türk 

Sanatında Resim ve Edebiyat İlişkisi” etrafında yapılan resimler, şiirlerle birlikte 

sunulur. Geniş yelpazede şairin konu alınarak ortaya koyulan resim medyası 

ürünlerinde edebiyat medyası türü olan şiirin etkisi hissedilir. “Portrelerde Nazım”, 

resim medyası ürünlerinde şiir etkisinin hissedildiği bir başka sergidir. 2015 yılında 

gerçekleştirilen bu sanatsal faaliyet, Nazım Hikmet Ran’ın çeşitli açılardan ele alındığı 

resimlerden oluşur. “Bir Garip Sergi Orhan Veli” ise isminden de anlaşılacağı gibi 

şairin konu edindiği sergidir. Şairin farklı yönlerden ele alınmasıyla üretilen resimler 

ve seramikler sunulmuştur. 2018’de yapılan bu sanatsal faaliyet “anlamsal” ve 

“biçimsel” bir şekilde resim medyasında şiir etkisi görülür. “Düğün, Şiir-Resim-

Heykel” ise Tem Sanat Galerisi aracılığıyla yapılmıştır. Bu sergide resim ve heykeller 

yer alır. Çok geniş bir biçimde şairlerin konu edindiği bu sanatsal faaliyet, konumuz 

açısından önem arz eder. Sergi adına geniş ölçekte şiir ve resimlerin bir arada olacağı 

kitap da oluşturulmuştur. Sergide içerisinde İkinci Yeni şairlerinin de yer aldığı otuz 

şair konu edilir. Bunların ise elli sekiz şiiri konu edilerek ürünler oluşturur. 

 Türk şiirinde medyalararasılık yönteminin izleri aranması ve yapılacak 

çalışmalara örnek teşkil etmesi için oluşturulan bu bölümde çeşitli yönlerle şiir ve 

sanat kollarında yer alan medyaların ilişkileri incelendi. Bütün bu bilgiler ışığında arka 

plan oluşturmak adına medyalar arasında ilişkilerin daha geriye götürülmesi, şiirde 

basit düzeyde bir takım etkileşimlerin olduğunu gözler önüne sermemize katkı 

sağlamıştır.   

 

 

 

 

 

 

 



42 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2. İKİNCİ YENİ ŞİİRİNDE MEDYALARARASILIK 

 Eskiden beri devinim hâlinde teşekkül ederek oluşan şiir ile öteki 

sanatların/medyaların etkileşimi, resim sanatının/medyasının şiirle yakınlık 

kurmasıyla beraber ilk örneklerini verir. Birbirini tamamlayan iki sanat/medya olarak 

görülen bu yapıyla birlikte şiirin resim gibi olması, etkileşimin ilk durak noktalarından 

biri konumundadır. Daha sonraları ise mimarlık ve heykel medyasının görüntü 

boyutları şiirlerde aktarılma girişimlerinde bulunulur. Bunlara paralel olarak müzik 

medyası bestekârları çeşitli şiirlerden yola çıkarak eserler icra ederler. Şiirlerde bu 

medyanın etkileri ses üzerinden kendisini gösterir. Kurgusal yapıda müzik öğeleri yer 

alıp şiirde müzikalite oluşturulmaya çalışılır. İlk önce resim medyasını şiirde 

gösterebilmek için kullanılan ekfrasis, görüntüyle ön planda olan bütün medyaların 

(resim, fotoğraf, sinema, mimarlık vb.) “tasvir” özelliğinin kullanılarak şiire 

aksedilmesini sağlar.  



43 

 2.1. Ekfrasis-Şiir İlişkisi 

 Görsellikle öne çıkan medyaların şiirde betimlenmesi, görsel şekilde oluşmuş 

yapılara münasip biçimde şiir inşa etme yönteminin genel ismi olan ekfrasis, Antik 

Yunan’a uzanan bir geçmişe sahiptir. Bu dönemdeki ilk güçlü örneklerden birisi 

İlyada’daki “kalkan betimlemesi” sahnesinde karşımıza çıkar. Daha basit düzeyde 

gelişen ilk örnekler ise Gılgamış’ta yer alır. Simonides’in, “resim dilsiz şiir, şiir 

konuşan resim” savıyla etkileşimin şiir ve resim benzerliği üzerinden cereyan ettiği 

genel kabuldür. Bu savdan sonra “ut pictura poesis” anlayışının vuku bulmasıyla iki 

medya arasındaki bağlar perçinlenir. Horatius’un “şiir, resim gibidir” anlamını 

karşılayan bu savıyla yakınlık ve ilişki kurma bağlamında resim medyası, şiir 

medyasıyla beraber anılır. 

19. yüzyıla girilmeden önce “halka açık sanat müzelerinin kurulması, fotoğraf 

makinesinin ardından sinemanın keşfi, kartpostalların, posterlerin, sergi kataloglarının 

basım ve çoğaltmasında kullanılan yöntem ve araçların gelişmesi, görsel sanat 

ürünlerinin herkes için erişilebilir” (Ağıl, 2015: 11) bir hâle gelmesi ekfrasis 

yönteminin anlamda genişleme yaşamasını sağlar. Ekfrasis için müze etkisi çok 

önemlidir. O dönemde şair bu ortamlara giderek “sessiz sanat” yapıtlarına “ses verme” 

işlevi üzerine şiirler oluşturarak ortaya koyar. Resim, heykel mimari gibi 

sanatların/medyaların yapıtlarını şiirde işlemden geçirerek evrene dâhil etme, Batı’da 

geleneğin açığa çıkmasına olanak sağlar. 

1955’te Spitzer’in ekfrasis kavramını farklı anlamlara gelecek şekilde 

kullanması onu bir değişim ve dönüşüm evresine sokar. Bu sayede şiirle 

ilişkilendirilerek edebiyat medyasıyla olan etkileşimleri sağlamlaştırılır. Daha önce 

resim medyasıyla ilişkilendirilen bu yöntem görsel olan tüm medyaları şiire taşımaya 

başlar. 

Günümüzde artık ekfrasis yöntemi “görsel sanatın/medyanın sözlü tasviri” 

olarak ön plana çıkarılır. Sanat yapıtlarının şiirde tesirini ön planda tutmak, kavramın 

okuyucunun zihninde “açık”, “anlaşılır” ve “canlı” biçimde canlandırılmasına olanak 

vermek adına yer almaya başlar. Edebiyat medyası ürünlerinde “anlatılanların, 

imgenin okuyucusunun zihninde kelimeler aracılığıyla canlanıp resimsel imgeleme 



44 

dönüşümü ekfrastik çalışmaların birinci işlevi” (Bulduk, 2022: 412) olarak ortaya 

çıkar.  

Görüntü kavramıyla ilişkilendirilen ekfrasis, anlamsal niteliklerde 

genişlemeleri söz konusu eder ve yer aldığı şiirler medyalararasılık yönteminin 

araştırmaları kapsamına dâhil olur. Ekfrasis yöntemi; resim, fotoğraf, sinema, 

mimarlık, heykel gibi medyaların şiirlere çeşitli açılardan işlenmesine olanak tanır.  

Resim medyasının araçlarının şiirde yer alabilmesi öncellikle şairin sözcüklerle 

oynayabilme hamaratlığına bağlıdır. Şairin ince işçilikle kurguladığı şiirinde bu 

medyanın tesirini gösterebilmesi, kullandığı dildeki zengin imgeleme gücünden doğar. 

Şiir, sözcüklerle kurulan bir medyadır. Resim ise renk, boya ve çizim yeteneği isteyen 

medyadır. Şairler bu ilişkiyi oluşturabilmek için “tasvir” gücü yüksek sözcüklere 

başvurur.  

Bunun yanında mimarlık ve heykel sanatları/medyaları öncelikle üç boyuta 

sahiptir. Yapısı itibariyle cansız nesne özelliği gösterirler. Şairler, bu medyaların 

özelliklerini alıp şiirde canlandırma efekti vererek konu eder. Bazen şairin şiirdeki 

sözcüsü konumuna getirilerek mesajı, okuyucuya ileten özne olarak da şiirde varlığını 

gösterir. Bu medyaların biçimsel özelliklerinin şiirde betimlenmesi, anlatılmak istenen 

herhangi bir şeyin somut duruma getirilmesinde önemli etkendir. Ekfrasis, bu noktada 

öne çıkarak sözcüklerle şiire bu medyaların unsurlarını aksettirir.  

Görüntü boyutlarıyla ön plana çıkan ekfrasis, İkinci Yeni şiirinde çeşitli şekilde 

kullanılmıştır. Şairler, resim sanatı/medyası yapıtlarını şiirde gösterebilmek için bu 

yönteme başvurmuşlardır. Bu sözcüklerle görüntü oluşturma işlevi, resim medyasının 

dışında özellikle mimarlık medyası ve heykel medyasında da tesirini gösterir. 

2.2. Resim Sanatı Medyası  

Resmin başlangıcı olarak kabul edilen mağara çizimlerinin zaman içerisinde 

yazıya evrilmesi, resim sanatı/medyası ile yazı medyası arasındaki ilk ilişki noktası 

olarak görülebilir. Edebiyat medyasının geçmişin derin kökenlerine sıkı sıkıya bağlı 

alt türlerinden biri olan şiir ile görselliğin uzun yıllar boyunca en güçlü temsilcisi olan 

resim medyasının ilişkisel olarak bir arada bulunmasının Gılgamış Destanı’na kadar 



45 

uzanan bir hikâyesi vardır. İlk destanlarda “kahramanların hayatı, yaşadıkları yer, 

giydiği elbiseler, kullandıkları eşya ve silahların anlatılmasında resme has bir tasvir 

çabasının izlerine” (Anar, 2021: 142) kolayca rastlanılır. “Şiir, resim gibidir” 

görüşünün yazınsal bütünlükte oturtulması amacıyla meydana getirilen bu cinsten 

pasaj ve metinler; “mezar yazıtı, duvar yazısı veya resim” (Şengel, 2002: 3) olarak 

kendisini gösterir. İlk destanlardan biri olan Gılgamış eserinde bu türden kullanım söz 

konusudur. Bu eser içerisinde resim görünümlü tasvirleri barındırdığından dolayı 

görselin ilk temsilcisi olan resmin ve şiirin en eski örneklerinden biri olarak gösterilir. 

Resim medyası, eskiden beri ağırlık olarak “doğa taklidi” ile kendisini var 

etmiştir. Bu sürecin yerini olgunlaşmaya bırakmasıyla şiirden yararlanma görüşlerinin 

etrafında yeniden şekillenme başlar. Romantizm akımının hâkim olduğu 19. yüzyılda 

bireyin iç dünyasına yoğunlaşma görüşü ortaya çıkar. Bundan dolayı sanatla duygu 

aktarmanın en iyi yolunun “lirik şiir” olduğu sonucuna varılır. Varılan bu sonuç 

beraberinde şiirin bütün medyaları etkilemesini getirir. Yoğun bir şekilde resim-şiir 

etkilenmesi ve etkileşimi baş gösterir.  

1900’lere gelindiğinde ise ortaya modern ressamlar çıkar. Bunlar “soyut” ve 

“biçimci” tarz etrafında şiiri eserlerinde işlemeye karar verirler. Şiiri olduğu gibi 

eserlerine aktarmayı kabul etmezler. Yazının görüntü boyutunun işlevselliğine 

inanırlar. Bu inanç çerçevesinde yazının görüntüye evrildiği resimleri oluşturmaya 

başlarlar. 1970’li yıllara kadar yaşanan savaş, ekonomik ve sosyolojik buhranlar 

toplumu etkilediği kadar sanatı da etkileyerek modernizm akımının çöküşünü hazırlar. 

Postmodernizm sayesinde sanat dallarının sınırları bulanıklaşarak “aynı zamanda eski 

ve yeni bir arada kullanılır ve farklı kültürlerin ürünleri, farklı sanat dallarına ait eserler 

birlikte eklektik yapılar oluşturur, resimde olduğu gibi şiirde de geleneksel formlar ya 

dışlanır ya da farklı biçimlerde” (Ekinci, 2019: 25) ele alınır.  

Edebiyat medyasının alt türlerinden olan şiirlere resim medyasının tasvirsel eda 

çevresinde dâhil edilmesi (burada ekfrasis öne çıkar), bu medyada yer alan özellikler 

veya “göstergelerin” medyalararası teknikler kullanılarak şiirlere transfer edilmesini 

sağlar. Tabi ki bu durumun tersi de söz konusu olur. Nasıl ki şiirlere resim medyası 

transfer ediliyorsa aynı şekilde resimlere de şiir özellikleri transfer edilebilir. Böylece 

resim medyasıyla şiir birbirinin içerisine girerek farklı yapılar oluşturur. 



46 

Türk şiirinin “Uç Beyi” olarak nitelendirilen İlhan Berk’in, sanata karşı 

duyarlılık taşıyan, estetik kaygısı uç noktalarda olan şairler arasında önemli bir yeri 

vardır. Şiirlerini kaleme alırken resim medyasının olanaklarından faydalanma, bunları 

şiirlerine empoze etme uğraşı etrafında dolanmayı çok sever. Nitekim o da bu konuda, 

“bir şiir yazacağım zaman şiirin konusu ile ilgili resimlere bakmaya bayılırım” (Berk, 

2009: 95) der. Şiirini öreceği çerçeveye uyum sağlayacak resimleri araştırır ve bu 

resimler üzerinde incelemelerde bulunur. Resim medyası sayesinde şiirlerin içlerine 

doğru bir yolculuk yapma uğraşı içerisinde olur. Bu medya onun için “esin kaynağı” 

olmasının yanında “yaşama biçimi” olarak da belirir.  

Berk, resimlerin kendisinin duygu durum değişimlerinde büyük bir etkiye 

sahip olduğunu yazılarında belirtir. Şair, çok sayıdaki resim sanatçılarının eserlerini 

şiirlerinde işler. Bunların en başta gelenlerden biri “Paul Klee” olarak görülür. Berk, 

Paul Klee ve sanatına karşı ayrı bir hassasiyet besler. Bu ilgi ve hassasiyetin çok farklı 

nedenleri vardır: Sanat anlayışı ve biçimi, aklı ve mantığa yaklaşım biçimi, dünyayı 

algılama biçimi gibi. Bütün bunlara El Yazılarıma Vuruyor Güneş ve Kült Kitap 

yapıtlarında yer verir. Klee’nin bünyesinde mevcut bulunan bu yönleri şairimizin onu 

kendisine yakın olarak görmesini sağlar. Berk, bir sergide Klee’nin resimlerine rastlar 

ve bunlardan çok etkilenir. Klee’nin “Ad Marginem” resmini alıp duvarına asan Berk, 

iki hafta boyunca bu resme sürekli bakar ve “Paul Klee’de Uyanmak” şiirini kaleme 

alır. Bu şiirinin ikinci dizesinde “Ad Marginem” göndermesiyle medyalararası ilişkiler 

yöntemlerinden biri olan “işaretleme” karşımıza çıkar. Bu yöntemle “Ad Marginem” 

resmine ve resmin ressamına göndermede bulunur: 

“Uyandım çiçek gibi dayanılmaz güzel kızlar  

Ad Marginem’den asma köprüler kurmuşlar İstanbul’a 

Nehirler, aylar çevirmişler o Ayla’lar, Münibe’ler 

Tümü bir uzak denizde A’lar, V’ler, U’larla 

Gece sarı bir evde bir iki yaprak evlerinin önünde.” (Berk, 2003: 216) 



47 

 

Görsel 1. Paul Klee’nin “Ad Marginem” tablosu. 

Klee’nin “bilinçaltı bunalımlarını” simgeleyen bu resmi, birçok özellikleri 

bünyesinde barındırır. Kullanılan harfler, kuş, güneş ve gözler farklı anlam ve imgeleri 

çağrıştırır. Şair, imge ve sembolü karşılayacak şekilde amacına uygun bir yerleşim 

planı uygulayarak eserini oluşturur. Şiirin bütününe bakıldığı zaman resim medyasının 

bütün özelliklerinin ekfrastik görünüm ortaya koyarak şiire aktarıldığı göze çarpar. 

Burada medya değişimi yapılarak resim medyasının yazı medyasında can bulması 

sağlanılır. Sözcüklerle var olan başka türden bir medyaya medyalararası tekniklerden 

biri olan “simülasyon/öykünme tekniğinin” uygulandığı söylenebilir. 

Klee’nin bir diğer özelliği de harf duyarlılığıdır. “V”, “U”, “r”, “L” harflerini 

“plastik güzellik” simgesi olarak gören Klee, eserlerinde bu harfleri saçarak farklı bir 

sanat ortaya koyar. Bu duyarlılık Berk’e de tesir eder ve o da bazı harfleri daha çok 

sevip onlarda sanatsal bir yön bulur. “Ad Marginem” resminde kullanılan harfleri 

montaj yöntemiyle “Paul Klee’de Uyanmak” şiirinde “Tümü bir uzak denizde A’lar, 

V’ler, U’larla” ve “A’lar V’ler U’larla olmak Paul Klee’de uyanmak” (Berk, 2003: 

216) şeklinde kullanarak söz konusu medyaya göndermelerde bulunur.  

Berk’i etkileyen bir diğer ressam “Pablo Picasso”dur. Picasso’nun sanatından 

ve üslubundan etkilenen şair, resimlerinde yer alan özellikleri şiirlerine aktardığı 

gözden kaçmaz. “Guernica” şiirinde Berk, Picasso’nun aynı eserine çeşitli 

göndermeler yapar. Şiirin başlığıyla işaretleme yöntemini kullanan şair, okuyucuyu 



48 

Picasso’nun “Guernica” resmine yönlendirir. Bu eser, Guernica kasabasındaki 

katliamı, psikolojik etkilenmeyi içeren bir resimdir. “Siyah-beyaz” olan resim “bir elin 

ışık yakması” eylemiyle aydınlığa kavuşur. Resim medyasında kendisini gösteren bu 

imge şair tarafından şiire montaj yöntemiyle yerleştirilir:  

“Önce eli gördüm  

Benimle beraber tabaktaki uskumru domatesle boyun boyuna 

biber rakı gördü.” (Berk, 2003: 237)  

Şair, şiirinde resim medyasında da olduğu gibi savaşı, kaosu ve ölümü işler. 

Ekfrasis etkisinin yoğun hissedildiği bu şiirde resim medyasındaki tüm özellikler adeta 

kelimelerle resmedilerek şiire serpiştirilir. Şiirin her zerresinde Picasso’ya ve onun 

medyası olan eserine göndermeler yer alır. Sözcükler aracılığıyla resim medyası, 

medya değişimi tekniği kullanılarak şiirde yer alır. Şair söz konusu olan resmin içinde 

bir insanın var olduğunu ve hayatını sürdürdüğü mekânı karşılayacak şekilde şiire örer. 

Böylece resim medyasında yer alan dekor şiire montaj tekniğine başvurularak 

yerleştirilir. Bu dekoru şekillendirilen öğelerden biri de “siyah-beyaz” olarak çizilmiş 

olan resim medyasının şiirde simülasyonun kurulduğu zaman renklerden yararlanması 

olarak kaşımıza çıkar. Şiirde kullanılan “yeşil” renk canlılığı, yaşamı, var olmayı 

simgeler. Bu rengin önce maviye sonrada siyaha dönüşmesi söz konusu kanlı olayın 

şiire işlenmesinin göstergesidir. Bu gösterge şiirde “Guernica” olayında saldırının 

başlaması, ateş edilmesi o an ortaya çıkan mavi rengi çağrıştıracak şekilde kurulur. 

Sonra da bu renk siyaha dönüşerek canlılığın, yaşamın ve var olmanın bitişine işaret 

eder:  

“Yeşil bir âlemdi 

Picasso bir mavi çekti 

Gökyüzü kendine geldi.” (Berk, 2003: 237) 



49 

 

Görsel 2. Pablo Picassso’nun “Guernica” çalışması. 

Resim medyasında yer alan “Boğa” çizimini şiire ekleyen şair, bu figür 

etrafında sözcükleriyle bir atmosfer çizer. Bu atmosfer savaşın dehşetini ve 

karmaşasını yansıtacak biçimdedir:  

“Boğayı gördüm 

Boğayla beraber yüzlerce adamı gördüm ilk defa 

Guernica ana baba günüydü.” (Berk, 2003: 237) 

Şiirin geneline bakıldığında ekfrasis kurguyla oluşan bir tablo görülür. Şair bu 

tabloda fırçasını sözcükleriyle oluşturur ve olup bitenleri tüm yönleriyle ortaya döker. 

Bu da şair ve resim medyası arasındaki iletişimi gösterir. Berk, resim medyasından 

duyduğu fısıltıları ekfrasis yoluyla şiirinin her bir köşesine serpiştirir.  

Şairin “Pablo Picasso” şiiri, bu ressamın resimlerini işlediği başka bir şiiridir. 

Ekfrasis kurguyla oluşturulan şiir, başlığıyla işaretleme yaparak okuyucuyu Pablo 

Picasso’ya yönlendirir. Şiirde geçen “Nu au fa uteuil noir” (Berk, 2003: 213) ressamın 

“Siyah Sandalyedeki Çıplak Kadın” medyasını işaret eder. Medya değişimiyle, resim 

medyasının ekfrasis betimlemeleriyle resmin şiire, yazı medyasına aktarıldığı görülür. 

Böylece şair, resmi; fırça yerine sözcükler kullanarak yeni baştan ama farklı bir 

medyayla oluşturmuş olur.  

Bedri Rahmi Eyüboğlu’nun öğrencisi olan, Türkiye’den ayrılmak zorunda 

kalan “İvi Stangali”nin resimleri de Berk’in şiirlerinde yeniden üretilir. Karamsar bir 

yapıya sahip olan ressamın eserleri, şair için umut ışığı olur. Eserlerinde melankolik 



50 

özelliklere rastlanmaz, mutlu bir görüntüyle seyircilerini karşılar. “İvi Stangali” 

şiirinde şair; ressamın yalnızlığını, neşeli bir yapıya sahip olmadığı hâlde resimlerde 

“mutluluk” imajı çizdiğini belirtir: 

“Birden İvi Stangali’nin resimleri çıktı geldi 

Yalnız değildik artık. 

Gittik ağaçlarla sularla namuslu bir yerde durduk 

İlk kez mutlu.” (Berk, 2003: 215)  

Berk, “İvi Işığı” şiirinde ressamın ortaya koyduğu resimlerin içeriğini öz olarak 

işler. Şiirde kurulan “üzgün atmosfer”, ayrılık sonrası söylenenleri duyduğunu ön 

gören şairin kendi bakış açısıyla ressamın duygu evrenini aktarma isteğine paralel 

olarak şekillenir. “İvi Sabahı” şiirinde ise Stangali’nin “Galata Kulesi” resmine 

göndermelerde bulunur. Şair, şiirde çizdiği resimle “ilk gökyüzü geçti önünden İvi 

güldü” (Berk, 2003: 226) dizesine yer vererek ressamı neşeli çehreyle aktarır. 

Stangali’nin resmindeki imgeler, seçtiği dekorlar ve renkler şiirde bir resim yapma 

edasıyla hayat bulur:  

 

“Sarı erikler geldi odayı sarıya boyadı 

İvi gökyüzünü alıp İstanbul’a indi 

Bir sevinç İvi’yi gören İstanbul’da 

Baktığı her şey beni çiz diyor İvi’ye 

Bir yüz para çiz diyor 

Bir rüzgâr Galata Kulesi’ne çarpıp geçiyor.” (Berk, 2003: 226)  

“Taymis” şiirinde J.M.W. Turner’in Taymis Nehri’ni çizdiği resimlere, 

“Taymis’i çiziyor Turner/Bir kuzey suyunu/Kül kokan” (Berk, 2003: 448) şeklinde 

gönderme yapar. Şairin çizdiği görüntüyle ressamın resmettiği manzara okuyucunun 

gözleri önünde birbirleri içerine karışmış vaziyette belirir. “Galile Denizi”nde geçen  

“Beato Angellico’yu siz hiç görmediniz,  

Sanisiata Anuziata Kilisesi’ni hele hiç 

Beato’nun bir yedi ekmeği birkaç küçük balığı hep bir on yirmi balıkları vardı  



51 

Benimleyken bu gördüğünüz resimleri bütün bu resimleri ışıtacağını bilirdi” 

(Berk, 2003: 248) mısralarıyla Fra Angellico’ya ve onun kilisedeki yaptığı resimlere 

göndermede bulunur. Resimlerde yer alan önemli imgeler şiire konu olur ve bunları 

şair kendi üslubuyla işleyerek aktarır.                         

İlhan Berk’in bazı şiirleri sadece yabancı sanatçılara ait resimlerin medya 

değişiminden ibaret değildir. Yerli resimlerden de bazı örneklerden bahsedilebilir. 

“Turan Erol’un Üç Resmi Üstüne” şiirinde Berk, açık bir şekilde Turan Erol’a ve 

resimlerine gönderme yapar. Üç bölümden oluşan bu şiir, her bölümde farklı bir resim 

medyasından yararlanır. “Ağaç” adını taşıyan ilk bölümde şair tarafından tasvirsel bir 

anlatımla ressamın resminin oluşturduğu durum kurulma aşamasına sokulur. Şair, 

şiirde yer alan ağacı konuşma eylemini, resimde durgun olarak görülen şiire bir hareket 

olarak aksettirilmiştir:  

“- Sana da sıra gelecek! diyor, bir Ankara kırına. 

Kuyruğa giriyor uzakta bir ağaç. Benim de sesim olsun! diye  

bu uğultuda.” (Berk, 2003: 516)  

“Kır” olarak başlıklandırılan ikinci bölümde ise pastoral bir görüntü 

okuyucuyu karşılar. Berk, resim medyasını şiirine aktardığında ön plana çıkan 

“suskunluğun göstergesi” olan resmin şiirde dillendirildiğidir. Çünkü resim 

medyasında yer alan mevsimlere şair tarafından konuşturulma işlevi yüklenir. Şiirde 

mevsimlerin konuşması resmin canlılık, şiirin ise ses kazanmasını sağlar.  Ankara’nın 

bozkırını gözler önüne seren resim medyası, renkler ve şekiller sayesinde mevsimsel 

olarak zamanı gösterir. Bu durumu şiiri aktaran Berk, ekfrastik bir kurgu daha ortaya 

çıkarır. Resim medyasının bu bölümde medya değişimi yaşayarak yazı medyasına 

dönüştüğü, şairin kır başlığıyla Turan Erol’un eserine işaretleme tekniği kullanarak 

gönderme yaptığı, sözcüklerle resim medyasını kendi tarzıyla kurgulayarak 

simülasyon/öykünme tekniği kullandığı açıktır: 

“Bir Kayaş kırıyım ben, bir Mart sonu. Bozkır çiçekli 

Dışarda ilkyaz: 

- Geldim! diyor 

Bir öğle sonuyum, Okulu asmış, Duruk, En eski aletler gibi, 



52 

Bir güz göğü: Bir kadın ağzında şarkı söyler gibi.” (Berk, 2003: 517).  

Üçüncü bölümü ise “Lexembourg Parkı” şiirine ayran Berk, Turan Erol’un 

eserine işaretleme tekniği kullanarak gönderme yaparken, “uzakta, olmayan yüzü bir 

suyun: Yalnız şiirlerde görülen” (Berk, 2003: 517) dizesini kullanarak bu tasvirin 

yalnızca şiirde görülebileceğini aktarır. Bu aktarım şairin resim medyasını şiirlerinde 

bilinçli olarak kullandığını gösterir.  

Berk, “Neyzen Tevfik” şiirinde Cihat Burak’a ait olan tabloyu işler. Şiir 

kitabının içerisine bu tabloyu ekleyerek şiirin ve resmin karşılıklı durmasını sağlar. 

Şiirle roman ya da öykü gibi düzyazı arasındaki farklardan biri, düzyazıların 

kurgusunun metin boyunca bütünsel olarak ele alınması; şiirin ise sadece o şiir bazlı 

olarak bireysel bir şekilde ele alınmasıdır. Bu yüzden düzyazıdaki “medya 

kombinasyonu” ile şiirdeki farklıdır. Bu şiirde resim medyasının medyalararası 

ilişkiler yöntemlerinden biri olan montaj tekniği kullanılarak somut bir şekilde yer 

alması, şiir ve resmin adeta bir potada eritilerek ortaya bir eser çıkarması bizi 

medyalararasılık yöntemi bağlamında medya kombinasyonunun bu şiirde yer aldığı 

sonucuna götürür.  

Şiir, üç bölüm hâlinde okuyucuya sunulur. Şiir öznesi, bir yandan resim çizen 

bir yandan da şiir yazan biri olarak şiir evreninde yer alır. İlk bölümde şiir öznesi, 

resim oluşmadan önce gördüğü manzarayı tek tek aktarır. Bu manzaranın içerisinde 

Neyzen Tevfik ve bağlamda yer alan nesneler vardır. Aktarım ilk başta düzyazıyı 

andırır şeklinde iken sonradan şiir formuna dönüşür. İkinci bölümde şiirin 

başlangıcında görülen durağan görüntü, dinamizm kazanır ve şiir öznesinin ressam 

yönü aktarılmaya başlanır. Şiire göre söz konusu olan resmin çizimi hakkında bilgi 

verilir. Üçüncü bölümde ise birinci bölümde görülen görüntü resmedilmeye başlanır. 

Bütün ayrıntıların çevresinde şiire konu olan bir tablo ortaya çıkar. Şair, şiirde Neyzen 

Tevfik’in bütün hâl, hareket, davranış ve görünüşünde hiçbir ayrıntıyı kaçırmadan, 

tıpkı resimde olduğu gibi bu özelliklerini sözcüklerle ekfrastik bir kurgu oluşturarak 

aktarır. Bütün bu özellikler çerçevesinde medyalararası göndermeler kullanılarak 

resim medyasından faydalanma söz konusu olur. 



53 

 

Görsel 3. Cihat Burak’ın Neyzen Tevfik’i içeren çalışması. 

Şairin “Âşık Veysel” şiiri de resim medyasından yararlandığı şiirlerden biridir. 

Şiirin başlığının altına “Âşık Veysel, Portre: Orhan Peker” (Berk, 2003: 380) ibaresini 

atarak işaretleme tekniğine başvuran şair, okuru resme yönlendirir. Şiirde kullanılan 

bu işaretleme tekniğiyle adeta Orhan Peker’in yapmış olduğu tablonun şiirde 

sözcüklerle ekfrasis yöntemiyle yeniden çizileceğinin habercisi olur. Berk, bu resim 

medyasına bakıp hayalinde tasavvur ettiği imgeleri kullanarak söz konusu şiirine yön 

verir. “Bir sigara kulağının arkasında duruyor, kendi sardığı” (Berk, 2003: 380) 

dizesiyle Anadolu’nun önemli göstergelerinden biri olan Âşık Veysel’in resim 

medyasında eksik olan “kulak arkası sigara” imgesi şiire eklenir. Resimde kullanılan 

teknikler olduğu gibi şiirin içerisinde kendini gösterir. Veysel’in elindeki “sazı”, 

“duruşu”, “geri planda resmedilen görüntü”, “titizlikle kullanılan renkler” gibi resim 

medyasında yer alan özellikler montaj tekniğiyle şiirin bütününe hâkim olacak şekilde 

serpiştirilir. Bunların yanında ressamın resmi çizme serüveni betimleyici bir şekilde 

şiirde işlenirken, Veysel’in resme dâhil edilmeyen özellikleri de şiirde yer alır. Bütün 

bunlar göz önünde bulundurulduğunda Berk’in, simülasyon/öykünme tekniğini 

kullanarak Orhan Peker’in resim medyasını alıp üzerinde değişiklikler yapıp, tasvirsel 

ağırlıklı bir çalışma ortaya koyduğuna şahit olunur. 



54 

 

Görsel 4. Orhan Peker’in “Âşık Veysel” portresi. 

“Taş Baskıları” bölümünde yer alan “Atkestanesi” şiiri, geçmişle köprü kuran 

yapısıyla karşımıza çıkar. “Beyazıt Kahvesi/Bedri Rahmi” (Berk, 2003: 525) 

ibaresiyle Bedri Rahmi Eyüboğlu’nun “Beyazıt Meydanı” çalışmasına göndermede 

bulunulur. Ressamın eserine nakşettiği durumları ve yerleri şiirine serpiştiren şair, 

adeta resim medyasını bu yapıtını şiirinde yeniden resmetmiştir. Şairin ekfrastik bir 

kurguyla oluşturduğu şiiri, Eyüboğlu’nun çalışmasıyla yan yana getirildiğinde bir 

bütünlük oluşturur. Ayrıca şiiri kurgulayış biçimini, tıpkı bir anıyı anlatır gibi 

oluşturur. Okurun bakış açısını ilk olarak Eyüboğlu’nun resmi oluşturuş anına çeviren 

şair, daha sonra bakış açısını ortaya çıkan resmin üzerine getirerek zamanda bir 

durgunluk yaratır. Sonlara doğru tekrar Eyüboğlu’na bakış açısı çevrilir ve şiire 

dinamizm kazandırılır. Şiirin satır aralarına bu eseri kullanış biçimi göze çarparken 

eserin önemli yönlerini ve özelliklerini de ortaya çıkarır. Böylece Berk, Eyüboğlu’nun 

resim medyası olan eserini medya değişimi içerisine sokarak yazı medyasına taşır ve 

şiirin kurgulamasında ekfrasis yönteminden yararlanır. 



55 

 

Görsel 5. Bedri Rahmi Eyüboğlu’nun “Beyazıt Meydanı” çalışması. 

İlhan Berk’in işaretleme ve ekfrasis kurguyla resim medyasından yararlandığı 

başka bir şiir ise “halk ressamı” olarak bilinen Mehmet Hulusi’nin “Boğaziçi” eseridir. 

“Boğaziçi” şiirinde “bir duvar resmi: Boğaziçi, diye. Sağ alt yanda bir imza: Mehmet 

Hulusi” (Berk, 2003: 428) işaretlemesi aracılığıyla söz konusu resme göndermede 

bulunur. Halk kültürü unsurlarının, İstanbul tasvirlerinin, önemli tarihi şahsiyetlerin 

yer aldığı bu şiir vasıtasıyla şair, okuru adeta geçmişe bir yolculuğa çıkarır. Şiirin her 

yanında fırça darbeleri, motif yerleştirmeleri, imge yığını gibi resim medyasında 

rastlanılan görüntüler yer alır. Resim medyasında görülen teknikleri yazı medyasında 

kullanarak, şiirini bir tablo etrafında şekillendirerek medya değişimine bir örnek teşkil 

eder. Bu şiirde birden çok araç kullanılarak ekfrasisin hâkim olduğu bir kurguya imza 

atılır. Şiir, “harfler, olağandışı renkler, mimari eserler, giyim kuşam öğeleri, İstanbul 

semtleri, hayvanlar” (Berk, 2003:428-432) imge özellikleriyle ön plana çıkan nesneler 

gibi birçok öğeyi aynı anda bünyesinde barındırır.  

Berk, Halit Ziya Uşaklıgil’in Mai ve Siyah romanına da ekfrasisin ön plana 

çıktığı bir şiir yazar. Şiirine “Mai ve Siyah” şeklinde başlık atarak ve şiirin başında 

“Halit Ziya, İnkılap ve Aka; 1963” (Berk, 2003: 349) bilgisini vererek işaretleme 



56 

tekniğiyle kitabın kapağındaki resim medyasına göndermede bulur. Şair, bu yöntemle 

okuyucuyu resmi incelemeye yönlendirir. Bu resme bakıldığında “Geleneksel Türk 

İslam” sanatları kullanıldığı görülür. Berk, kapakta gördüğünü sanat eseri olarak 

nitelendirir. Şiirde romanın içerisinde yer alan bütün ayrıntılara yer verilir: “10 punto, 

beyaz”, “97 virgül, Hepsi yerli yerinde (Eskiden virgüller sevilirdi)”, “Ahmet Cemil - 

bu uzun güzel adam, Esrar-ı aşk’a çalışır, Şiirinin intiharına hazırlanır” (Berk, 2003: 

349) gibi romanın özellikleri şiirde işlenir. Şair romanı “bir gravür” (349) diye 

nitelendirir. Buna ek olarak da “şimdi kâğıda vuruyor bir resim olarak” (351) 

kullanımıyla Uşaklıgil’in eserini resim veya gravür şeklinde ele alarak yazı 

medyasıyla bir resim medyası oluşturulmaya çalışılır. Bu açıdan şiire bakıldığında 

simülasyon/öykünme tekniğinin belirdiği söylenebilir.  

“Şeker Ahmet Paşa” şiirinde “Talim Yapan Erler” (Berk, 2003: 513) ayrıntısını 

vererek hem de ressamın ismini şiirine vererek resim medyasına göndermede bulunur. 

Bu da şiirde işaretleme tekniğinin kullandığını gösterir. Resim medyasında yer alan 

imgeleri, karakterleri, doğayı ekfrasis kurguyla şiirine taşır. Bu şiirde bir resim 

oluşturma anı tasvir edilir. Okur şairin şiiri sayesinde bu ana şahit olur. Öte yandan şiir 

oluşturulurken farklı bir tarz kullanılır. Biçimsel değişikliğe giden şair, sözcükleri 

yerleştirme işleminde resim medyası yapıtının biçimsel özelliklerinden yararlanır. 

Şiirde yer alan özellikler resimde yer aldığı sırayla şiirde işlenir. Denge, vurgu, boşluk 

gibi resim medyası öğelerinin şiirde hissettirilmeye çalışılması, resmin biçimsel tarza 

etki ederek farklı bir şiir meydana getirilmede belirleyici rol üstlenmesini sağlamıştır: 

 

“İki yassı tepe (iki İstanbul dağının, bir yolun ortaladığı, kıvrılarak, 

çadırlı, üç sıra askerli ve 

yittiği sonra bir çevrende V  biçiminde 

orası gibi    

Y’  

nin)  

Duruyorlar, Bir vadi olmak için: Şeker Ahmet Paşa’nın elinde, 



57 

1875’lere doğru, bir resimde, 

bir akşamüstü.” (Berk, 2003: 513) 

 

Görsel 6. Şeker Ahmet Paşa’nın “Talim Yapan Erler” tablosu. 

“Etlik Sırtlarından Ankara” şiirinde işaretleme tekniği kullanarak Eşref 

Üren’in “Ankara Peyzajı” resmine gönderme yapar. Böylece ekfrasis yöntemi 

kullanılarak şiirde resim medyasındaki öğeler şiire dâhil edilir. Bu öğeler üzerinde 

kendisi oynamalar yapmadan, nesnel bir bakış açısıyla eseri sözcükler aracılığıyla 

resmeder:  

“Bir sırt, bir eğriyle kesilen, bir karşıtlık simgesi gibi, bir dorukta 

Kırlar, keçiyolları, evler 

Gök? 

Bir öğle sonu göğü, Bir izdüşüm, Şöyle ki yeryüzünün yukarı 

yakasına düşüyordur  

Aşağılarda bir hünnap ağacı, Dikenli, Göğü vurguluyor, Nereye? 

der gibi.” (Berk, 2003: 514)  

Şair, “Hacı Bektaş Veli” adlı bir şiir kaleme alır. Şiirde ressam hakkında bilgiye 

rastlanılmaz. Atlas kitabının içerisine koyduğu bu şiirinde gördüklerini olduğu gibi 



58 

resmeder. Veli’nin fiziki özellikleri ve resimde kullanılan bütün öğeleri olduğu gibi 

şiire serpiştirilir. Bir portre edasıyla şiir oluşturulur. Şair, resim medyasını şiire 

aktararak medyalararasılık ilişkiler kurmuş olur. Resim medyasını kullandığı 

şiirlerinde genellikle ekfrasis, işaretleme ve medya değişimi gibi teknikler bu eserinde 

de söz konusudur. 

“Âşıkane” şiirinde de resim medyasına gönderme yapan Berk, “Bir resim: 

Hamamda Yıkanan Kadınlar” (Berk, 2003: 369) işaretlemesini kullanarak ekfrasis 

kurgu aracılığıyla şiiri kurgulayacağına dair haber verir. Tabloda gördüğü bütün 

ayrıntıları şiirine işleyen şair, resimdeki bütünlüğü şiire aksettirmek, resimle aynı 

evreni oluşturmak amacıyla “erotik” görünümleri de şiirde gösterir. Şiir ve resim 

incelendiğinde Türk kültürünü yansıtan hamam metaforunun kullanılmasıyla, 

“cinsellik” ve “erotizm” ön plana çıkarıldığı, oryantalist tutumla ve bakış açısıyla 

çizimlerin gerçekleştiği görülür. Bu görüntüleri oluşturan hamam havası, şair 

tarafından sağdan sola doğru olacak şekilde sayılır: “Elleriyle önünü kapıyor, Mahçup, 

Dalgın (bana bakıyor), Arkası dönük (bana), İnce, Uzun, Kösnül, Yarı yüzünü, sırtını, 

-güzelim sırtını- kalçalarının kıvrımlarını görüyorum, Konuşuyorlar, Ağır kokulu 

(kokuları okuyun), III. IV. V. kadınlar (ön planda).” (Berk, 2003: 369) Bu şiirin 

içerisinde “İo” başlığı altında “İoyu yazmak istiyorum/Bir İo deseni” (Berk, 2003: 

367) ibaresiyle A. Correggio’nun “Jüpiter ve İo” resmine de göndermede bulunulur.  

İlhan Berk’in Güzel Irmak şiir kitabının ismini çok beğenen ve bundan 

etkilenen İsmail Özgür Soğancı, 2010 yılında bu etkiyi taşıyan bir resim çizer.  Resmin 

içinde yeşil yazıyla “güzel ırmak” yazarak Berk’in söz konusu şiir kitabına bir 

gönderme yapar. Berk’in bu eseri içerisinde yer alan “Güzel Irmak” şiirine; çizdiği 

resmin içerisine “Bu dal gibiliğin/tay boynun/küçücük çocuk ellerin” dizelerini 

yerleştirerek işaretleme tekniğini kullanan ressam, medyalararası bir göndermede 

bulunur. Şiiri fırça darbeleriyle başka bir medya olan resme dönüştürmesi medya 

değişimine örnektir. Şiir, bu şekilde resim medyasına dönüştüğü için yazı medyasına 

ait özellikler saha değiştirerek aktarılır ve bu aktarım sonucunda “medyaaşımcılık” 

gerçekleşir. 

“Tem Sanat Galerisi” aracılığıyla oluşturulan “Düğün, Şiir-Resim-Heykel” 

sanatsal etkinliğinde Özlem Özkan, İlhan Berk’in “Üç Mevsim” şiiriyle bağdaşan bir 



59 

resim çizer. “Hepimiz Gibi” adını taşıyan bu resim, Berk’in şiirinde kullandığı 

“biçimsel yapıya” koşut olarak iç içe girmiş dalgalı bir yapı sergiler. Özkan, 

simülasyon/öykünme tekniğini kullanarak Berk’in şiirinde oluşturduğu biçimsel 

yapıyı ve içeriği resim medyası ürününe çevirir. Sunumda şiir ve resim yan yana 

verilerek yeni bir eser ortaya konmuş olur. Bu da medya kombinasyonunu ortaya 

çıkarır. 

 

Görsel 7. Özlem Özkan’ın “Hepimiz Gibi” çalışması. 

“Dizelerin Renkleri” sergisinde Habib Aydoğdu, “Üçkuyular Sokağı” resmini 

çizer. Bu resim İlhan Berk’in “el yazısı” ile kaleme aldığı “Üçkuyular Sokağı” şiirinin 

resim sanatı/medyası araçlarıyla yeniden yorumlanarak simülasyon/öykünme 

tekniğinin yer aldığı bir yapıttır. Ayrıca ressam resminin içerisine şiiri “el yazısı” 

formunda ekleyerek medyalararasılık ilişkilerden montaj yöntemini kullanmış olur. 



60 

 

Görsel 8. Habib Aydoğdu’un “Üç Kuyular Sokağı” çalışması. 

Çeşitli takma adlarla okuyucu karşısına çıkan Cemal Süreya, büyük bir sanat 

gayesi ve hassasiyeti olan bir sanatçıdır. Çünkü “ressam”, “eleştirmen”, “yazar” ve 

“şair” gibi birçok yönü bünyesinde barındırmayı başarabilmiştir. Sanatla iç içe 

yaşayan şair, zamanının büyük kısmını şiire ayırmak ister. Bunu başaramamasını öteki 

sanatlar hakkında eserler icra etmedeki karşı konulamaz cazibeye bağlar. Sanatların 

“iç içe girmiş bir yapı teşkil ettiği” fikrine sahip olan Süreya, “hiçbir sanat kendinden 

ibaret değildir, her sanat bir ötekinin içinden yürüyecek, her uğraş bir ötekinden de 

yararlanacaktır” (Süreya, 2013: 150) diyerek sanatlar arasında alışverişin kökeninin 

olduğunu ve bu durumun gelecekte de süreceğinin altını çizer.  

Resim medyasına tutkuyla bağlı olduğunu dile getiren şair, İkinci Yeni 

şairleriyle resim incelemelerinde bulunduğunu, resim medyasıyla ilgili İngilizce 

basılmış kitapları şair arkadaşlarıyla çevirerek okuduğunu, bu medyayla alakalı 

sorunlar üzerinde tartışmalarda yer aldığını (Süreya, 1991: 331) bizzat kendisi aktarır. 

Çocukluğunda amcasından resim tekniklerini edinen Süreya, çevresindekilerle birlikte 

yayın hayatına başlattıkları dergideki resimleri kendisi meydana getirir. Ürettiklerini 

paylaştığı kimi dergilerde “Charles Suarez” imzasıyla da desenler icra eder. Resim 

medyasına olan duyarlılığını ve sevgisini ön planda tutan şair, Sezai Karakoç’un 

Mülkiye Dergisi’nde yayımladığı “Mona Roza” yapıtının desenlerini yapmaktan da 

geri kalmaz. Onun resim medyasına karşı olan bu yaklaşımı kendi sanatını etkilemekte 

ve sanatına yön vermektedir. Sanatını icra ederken resim medyasının olanaklarına 

sıklıkla başvuran Süreya, bu medyayı kendisi için ilham kaynağı olarak nitelendirir. 



61 

Cemal Süreya’nın şiirlerine çeşitli ressamların eserleri siner. Şair resim 

medyasından etkilenme biçimini bilinçli bir şekilde yapar. Şiirlerinde yol haritası 

olacak şekilde serpiştirdiği ipuçları sayesinde okuyucunun resim medyasına 

yönelmesini sağlar. Bu ipuçları takip edildiğinde karşımıza büyük çoğunluğu 

karşılayacak şekilde “Marc Chagall” çıkar. 1887’de Beyaz Rusya’da Yahudi kökenli 

olarak doğan Chagall, Rusya’daki yaşantısı esnasında sanat eserlerine yenilikler 

getirir. Burada biriktirdiği anıları resimlerine parçacıklar hâlinde serpiştirir. Kimi 

zaman “gerçeküstü” kimi zaman ise “gerçekliği parçalayan”, düşünme ve görme 

biçimleriyle çok bağdaşmayan bir üslupla yapıtlarını oluşturur. Çocuksu naifliğini ön 

planda tutan ressam, değişik “biçim”, “şekil”, “nesne” ve “şeyler” üzerine çarpıcı renk 

modellemesi kullanarak naifliği eserlerine nakşeder. Süreya, ressamın yapıtlarındaki 

“çarpıcılık bozucu kuvvet, insanı başka diyarlara sürükleyen çağrışımları sebebiyle 

şairlerin ondan çok şey öğrenebileceğini” düşünür. Chagall’ın resmettiklerinin şiirsel 

hava yakaladığını vurgular. Ressamın çizdiği şiir atmosferini bütün eserlerinde 

yakalar. Şair, Chagall’ın resimlerine “şiirsel pencereden” bakılmasının eserlerdeki 

derinliği kavrama açısından önemli rol üstlendiği düşüncesine sahiptir. Ressamın 

sanatsal üslubunu ayrı bir köşeye koyan Süreya, onun masal tadında, etkileşimli 

tekniğinin büyük beğeni topladığını bildirir.  

Cemal Süreya, “Yazmam Daha Aşk Şiiri” ismini verdiği şiirde, Chagall 

eserlerinde de karşılaşılacağı gibi sevgi ve aşkın cereyan ettiği bir atmosferi aktarır. 

Şair, Şapkam Dolu Çiçekle kitabında bu şiiri, Chagall etkisiyle yazdığını teferruatlı bir 

şekilde açıklar. İlk mısralarında şairde güçlü tesirler bırakan resim medyasının tarzını, 

sözcükler aracılığıyla betimler. Bu medyaların bıraktığı intibaları şiirine aksettirir. 

Chagall’ın resimlerinde kullandığı zıtlıkları, şiire işaretleme yöntemiyle serpiştirerek 

tablolarına göndermede bulunur. “Uçarı” sözcüğüyle ele avuca sığmaz, hareketlilik 

vurgulanır; “çocuk tutumu” ile de naifliği karşılayacak şekilde kullanarak zıtlıklar 

kurulur. Ayrıca “çocuk tutumuyla” kısmını kullanarak ressamın naif üslubuna da işaret 

eder. Aynı zıtlık, “aydınlık” ve “karanlığa” sözcüklerinde de belirir. Böylece 

“beklenmedik” ve “ani” değişimi bu tezat durumlar üzerinden okuruna yansıtır. Şiirin 

bu griftliği, sanatçının fırça darbeleriyle renkleri kullanarak özdeş aralıkta, uyumlu bir 

tarzda sanatını icra etmesine yaslandırılır. Bakanı alt üst eden ve başka diyarlara 



62 

sürükleyen ressamın resim medyasındaki özellikleri, şairin mısralarında okuyucu 

önüne serilir:  

“Oydu bir bakışta tanıdım onu 

Kuşlar bakımından uçarı 

Çocuk tutumuyla beklenmedik 

Uzatmış ay aydın karanlığıma 

Nerden uzatmışsa tenha boynunu.” (Süreya, 2010: 43)  

Şiirin son bölümlerinde Chagall resimlerinin önemli “figür” ve “temaları” olan 

“kadın”, “aşk”, “cinsellik”, “horoz” yer alır. Şair böylelikle Chagall’ın resim 

medyasına ait “Horoz” yapıtına okuyucuyu yönlendirecek şekilde işaretleme 

yöntemini kullanır. “Elhamra” figürüyle kırmızı renge atıfta bulunan şair, ressamın 

sanatını icra ederken çoğunlukla başvurduğu “kırmızıya” işaretleme yapar. Süreya’nın 

kullandığı imgelere bakacak olursak onun, “kadın” ve “aşk” zihniyeti; Chagall’ın 

üslubuyla ve tarzıyla paralellik taşıdığı kanısına varılabilir. Şiirin sonlarına doğru bu 

yargı saptanabilir:  

“En çok neresi mi ağzıydı elbet  

Bütün duyarlıklara ayarlı 

Öpüşlerin türlüsünden elhamra 

Sınırsız denizinde çarşafların  

Bir gider bir gelirdi işlek ağzı 

Ah şimdi benim gözlerim 

Bir ağlamaktır tutturmuş gidiyor 

Bir kadın gömleği üstümde 

Günün maviliği ondan 

Gecenin horozu ondan.” (Süreya, 2010: 43) 



63 

 

Görsel 9. Marc Chagall’ın “Horoz” tablosu. 

“11 beyit” şiirinde bulunan bazı mısralar şairin evreninde Chagall’ın değerini 

göstermesi açısından muhakkak ki dikkat çekici bir yapı teşkil eder. Bu mısralar çok 

değerli çağrışımları bünyesinde barındırır. Şiirde “Chagall’daki eşeğin gözü” 

ibaresiyle “Ben ve Köy” isimli medyaya işaretleme yöntemiyle göndermede bulunur: 

“Sığınacak yer kalmadı/Chagall’daki eşeğin gözünden başka.” (Süreya, 2010: 267) 

Chagall bu resmini kendi çocukluk anılarından esinlenerek oluşturur. “Ben ve Köy” 

yapıtı dönemin çeşitli “düşünce”, “inanç”, “istek”, “pişmanlıklar” ve “umudunu” ifade 

etme bağlamında değer taşıyan bir yapıttır. Eserin sağ bölümüne yerleştirilen “yeşil 

renkli” karartı, yapıyı oluşturandır. Yahudi soyuna ne denli itimat ettiğini ortaya koyan 

semboller esere serpiştirilir. Resmin üst bölümlerdeki evler döndürülerek yerleştirilir. 

Ev altlarının “siyah” bir konumun üzerinde yer alması şekilde tasarımı oluşturulur. 

Bunun gibi “sembolik işaretler” Yahudilerin başa çıkması gereken zahmet dolu 

koşullar, sıkıntılar ve karşılaştığı olumsuzlukları belirtmek için kullanılır. Süreya onu, 

kendisini değişik âlemlere sokan bir şair olarak görür. Ressamın pastoral hava 

içerisinde çizdiği insanların bu ortam etrafında mutluluk belirtilerinin fışkırdığı ilk 

dönem resimlerinin daha sonraları, “stilize” ve “ustaca” bu evren içine farklılıklar 

dâhil ettiğinin farkındadır. Çizilen bu dünyada ressamın kullandığı teknikler, sahip 

olduğu üslup, oluşturduğu tarz, “rüya âlemini” andıran imgeler şairin hoşnut olduğu 

çocuksu bir sanat âlemidir. Şairin Chagall’ın resmine “sığınma” talebinde 

bulunmasının akla yatkın biçimde açıklanacak birden fazla mazereti ortaya konabilir. 

İrtica edilecek bu mekân ideallerini, hayallerini, yaşamak istediği anı ve yeri direkt 

olarak ortaya koyması bağlamında dönüm noktası özelliğini taşır. Gidilmek istenen bu 



64 

yer “öteki dünyayı” ve “dünyevi mekânı” çağrıştırmaz. Bu şekilde bir sanat yapıtıyla 

bir bütün hâline gelerek özünü, dolaylı olarak eşrafını ve kıymetli addettiklerini 

kurtarmak, o kutlu evrene varmak, o dünyaya sığınmayı talep eder. 

 

Görsel 10. Marc Chagall’ın “Ben ve Köy” tablosu. 

Şairin “Kanto” şiiri, Chagall resimlerinde karşılaşılacak şekilde tuhaflık dolu, 

insanı sarsan, kendi içinde değişik formları ve keskin geçişleri olan bir dekor çizer. 

Ekfrasis yöntemi kullanılarak bir tabloda oluşabilecek manzarayı yıkıcı, tasvirsel dil 

ön planda olacak biçimde, şiir malzemeleriyle oluşturmaya gayret eder. Şiirde 

kullanılan imgeler aracılığıyla Chagall’ın “The House Wint The Green Eye” eserine 

işaretleme yöntemine başvurarak göndermelerde bulunulur. Şiirdeki “göz” imgeleri, 

sinektik (birbiriyle alakasız parça bütün arasında ilişki kurma) sayesinde insan 

görünümünün elde edilmesine olanak tanır. Okuyucunun belleğinde gözleri gören 

şahsın zarafeti bina etme şekli keşfedilir. Keşfedilen, bir araya getirilen pasajlar, şairin 

belleğinde bir giz edasıyla yer alan zarafet ütopyasını bütünleme amacı taşır:  

“Ben nerde bir çift göz gördümse 

Tuttum onu güzelce sana tamamladım 

Sen binlerce yaşayasın diye yaptım bunu 

Bir bunun için yaptım 

- Garson bira getir 

     Garsonun adı Barba.” (Süreya, 2010: 19) 



65 

 

Görsel 11. Marc Chagall’ın “The House Wint The Green Eye” tablosu. 

Chagall resimlerinde kendilerini belli eden keskin ve sert geçiş, şiirin ikinci 

bölümüne sirayet eder. Şairin burada kurduğu evren ilk bölümde kurduğu evrenle 

benzerlik göstermez. Bu dil, ekfrasis tasvirin ilk evrene göre değişimine de sebep olur. 

Bu şekilde üslup ve tarza işaretleme tekniğiyle yapılan göndermeler su yüzüne 

çıkmaya başlar:  

“Ben nereye gittimse bütün zulumlardı 

Bütün açlıklardı kavgalardı gördüğüm 

Kötülüklerin büsbütün egemen olduğu 

Namussuz bir çağ bu biliyorsun 

- Garson rakı getir  

    Garsonun adı Hakkı.” (Süreya, 2010: 19) 

Şiirin sonlarına doğru oluşturulan evrenin bir resim olabileceği görüşü ortaya 

çıkar. Yani şiirin dayandığı hakikat olgusunun resim olma ihtimalini aktarır. Bu, şiirde 

direkt verilir. Fakat “ne haber” nidasıyla kurulan dekorun dengesizlikle sarsılmasına 

yol açar. Bu da bir bakıma hakikati ortaya koyar. Okuyucunun zihnini, şiir öznesinin 

konuştuğu varlığın bir resim olduğuna ikna edebilmek için onun belleğinde algılama 

durumunu karşılaması gerekir. Bu bağlamda resmin etrafına materyaller 

serpiştirilmeye çalışılır. Böylece hareket olgusunu karşılamak adına resimde bir takım 

şeylerin varlığını gösterir ve boşluk yok edilir. Bu boşluğa öncelikle “Kırmızı Beykoz” 

konulma suretiyle yanına yerleştirilir. Oluşturduğu evrenin dekorunu tamamlamak 

adına bir tane de ağaç konur. Bu şekilde manzara açığa çıkmış olur. Şiirin bu bölümde 



66 

işaretleme yöntemi kullanılarak yapılan göndermeler artık tamamıyla karşılık bulmuş 

olur. Baştan beri ekfrasis yöntemiyle oluşturulma gayreti içerisine girilen resim, 

tasvirsel bir manzara olarak okuyucu karşısına çıkar. Şiirde görüldüğü üzere 

simülasyon/öykünme tekniğine başvurularak Chagall tablosunda kullanılan manzara, 

şiirde imgeler aracılığıyla yaratılır:  

“Sen belki de bir resimsin ne haber 

Kırmızı bir Beykoz’un yanında duruyorsun 

Yapan bir de ağaç yapmış yanına 

Dallarına konsun diye kelimelerin 

- Garson şarap getir 

Garsonun hali harap.” (Süreya, 2010: 19) 

Süreya, “Nü” tarzda resim icra eden “Armedeo Modigliani”nin sanatından 

etkilenir. Şiirlerinde bu akımdan ve sanatçıdan da yararlanır. “Erotizm” öğelerini de 

ön planda tuttuğu bilinen şairin bu vasfı nedeniyle şiirde Modigliani etkisi doğal olarak 

beliriverir. Ressam, Yahudi kökenli ve İtalya’ya yerleşen bir ailenin çocuğudur. 

Bohem tarzı yaşam felsefesine uyan ve yoksullukla sona eren bir ömür geçiren 

Modigliani, nakşettiği nü tablolarıyla şöhrete kavuşur. Resim tekniğinde resmettiği 

kadınların gözlerini “siyah” bırakır. Beden algısıyla oynayan ressam, kadınların 

boyunlarını çok uzun şekle büründürür. Şekil ve nesnelerin görüntüsünde başkalaşıma 

giderek sanatına özgünlük kazandırma çalışmalarında bulunur. Süreya, Modigliani’nin 

özgün üslubunda ilgi çekici bir cazibe bulur ve şiirinde bu üsluba işlerlik kazandırmaya 

çalışır. Bu etkiyle kaleme alınan şiirlerden biri “Aslan Heykelleri”dir. Sevgi 

bahşedilen kadının hâl, hareket ve davranışlarının şiir öznesinde yarattığı “lirik/cinsel” 

ihtisaslar, özneye Modigliani’yi çağrıştırır. Modigliani eserlerindeki erotik imgenin 

önemi göz önünde bulundurulduğunda şiir öznesinin zihin dünyasında dolaşanlar gün 

yüzüne çıkmış olur. “Göz”, “boyun” “Modigliani” sözcükleri bu bağlamda ele alınırsa, 

erotik ve hınzır bir tavırla şiir çok değişik yollar kat ederek farklı bir pencereye açılır. 

Şiirde Modigliani’nin eserlerinde yaptığı deformasyonlar da öne çıkarılır. Burada 

kadının boynunu gerçek olandan başka şekle büründüren şair, imgesel anlatımla şekil 

değişimine sebep olur. Böylelikle şairin, şiirde işaretleme yöntemi kullanarak belirttiği 

imgeler aracılığıyla medyalararasılık bağlamında açık şekilde göndermelerde 



67 

bulunduğu görülür. Bu göndermeler sayesinde şiirde aktarılmaya çalışılan duygular 

daha çarpıcı olarak okuyucu karşısına çıkar:  

“Olduran yıkan yeniden yapan gözlerini seviyorum kaç kişi 

Bir senin gözlerin var zaten daha yok 

Ya bu başını alıp gidiş boynundaki 

Modigliani oğlu Modigliani.” (Süreya, 2010: 31) 

 

Görsel 12. Armedeo Modigliani’nin “Reclining Nude Form The Back” tablosu. 

Süreya’nın “Nü” şiirinde de “Aslan Heykelleri” şiirinde olduğu gibi 

Modigliani resimlerine işaretlemeler yoluyla yapılan göndermeler mevcuttur. Burada 

şair nü akımı türünden bir tablo ortaya çıkarır. Kullandığı sözcüklerle yukarıda yer 

alan görsel 12’de bulunan resmin aynısını oluşturur: 

“Önü  

Kapalıçarşı;  

Arkası  

Mısır Çarşısı.” (Süreya, 2010: 152) 

“Van Gogh” da Cemal Süreya için önem arz eden bir sanatçıdır. Ressamın 

eserlerinde işlediği “sarı” tonun Hollanda’nın doğasına uygun olduğunu yerinde gören 

şair, algıyı özünde somutlayıp değerli bir köşeye yerleştirir. Ressamın doğayı olduğu 

gibi değil kendinden bir sanat katarak resmetmesine büyük bir hayranlık besler. 

Süreya’nın “Dalga” şiirinde işaretleme yöntemi aracılığıyla Van Gogh’un “Gemiciler” 

eserine göndermelerde bulunulur. Şiire serpiştirilen imgelerle şiirin eksantrik tablo 

görünümüne kavuşması sağlanır: 

“Bulutu kestiler bulut üç parça 



68 

Kanım yere aktı bulut üç parça 

İki gemiciynen Van Gogh’dan aşırılmış 

Bir kadının yüzü ha ha ha.” (Süreya, 2010: 18) 

 

Görsel 13. Van Gogh’un “Gemiciler” tablosu. 

Şiirde tasvir edilen dekor amiyane gerçeklikle alakasız durum sergiler. Bu 

üslup, ressamın sürrealist tablolarında rastlanılabilecek türdendir. Şiirde aniden ve ulu 

orta bir şekilde abartılı gülmeyi karşılayan “ha ha ha” kullanımları, Van Gogh’un 

mağduriyet yaşadığı “psikopatolojik” hâli karşılayacak niteliktedir:  

“Bir kere asılmıştım çocukluğumda 

Direkler gemideydi ha ha ha 

İki gemiciynen Van Gogh’dan aşırılmış 

Bir kadının yüzü kaçıyordu yetişemedim.” (Süreya, 2010: 18)   

Cemal Süreya da Şeker Ahmet Paşa’nın sanatını şiirinde işler. “Tabanca” 

şiirinde ressamın resmine göndermeler yapar. “İroni” taşıyan anlatımıyla şiir evreni 

oluşturan şair için Paşa’nın anlam yüklenecek düzeyde bir sanat anlayışı olmadığını 

mısralarının arasına gizler. Doğrudan doğruya ressamın adını kullanarak işaretleme 

yönteminin varlığına şahit olduğumuz şiirde; resimleri “eski hececilerin şiirleri” ile 

aynı düzleme koyması, şairin İlhan Berk’in önem verdiği derecede Paşa’ya önem 

vermediğini gösterir: 

“Tutalım yanılıp ateş ettiniz 



69 

Şeker Ahmet Paşa’nın resimlerini 

Eski hececilerin şiirlerini bir de 

Ben çok seviyorum siz de seviniz.” (Süreya, 2010: 53) 

“Mardin” şiiri ise yaşının daha küçük olduğu dönemde tanıklık ettiği hatıraların 

izlerinin yansıtıldığı yapıt olarak okuyucuyla buluşur. Mardin coğrafyasının zihninde 

bıraktığı destansı öğeler şiire serpiştirilir. Şiirin ilk bölümünde şair, tıpkı bir tablonun 

çiziminin ilk safhaları gibi yavaş yavaş dekoru hazırlar: 

“Kuşlarını salmıştır çatılar 

Ve hasatçı bir gökyüzü ki 

Eğilip üstüne düşecek kadar 

Taştan ağzıyla öpmüştür seni 

Kan revan içinde alnaçlar.” (Süreya, 2010: 118) 

Mardin manzarasında önemli bir etkiye sahip olan dağ, şehre heybet ve 

fethedilmesi güç özellikler kazandırılır. Bu hâl, tarihte de aynı şekilde karşımıza çıkar. 

Şehrin eteklerine kurulan yerleşim bölgesinin en üst tarafına kale konuşlandırılmıştır. 

Kaleye ulaşım için öncelikle şehrin geçilmesi gerekir. Üstelik şehrin mimari yapısı 

tıpkı bir tablo görünümündedir. Tabloda uzağa yerleştirilen genç figürü üzerinden 

şehrin görüntüsünün heybetini gösterirken öbür yandan da bu figür dinamizmi temsil 

etmektedir. Desen figürleriyle çizilen kamyon da o toprakların el işçiliğine, zanaatına 

bir göndermedir:  

“Uzakta genç ve lacivert dağlar 

Gözlerinin siyahı gitmiştir 

Telgraf çiçekleri astımlı kamyonlar.” (Süreya, 2010: 118) 

Görsel kodların açıkça hissedildiği bu şiirde ekfrasis yöntemi aracılığıyla 

resimsel tasvirlerin etkisi gözler önüne serilir. Şiirinin her bir yanına saçtığı imgeler 

sayesinde işaretleme yönteminin şiirde yer aldığı görülür. Şiirin son bölümünün ilk 

mısrasında kullandığı kelimelerle savaş konulu bir efsanenin resmini çizer. Şiir, şairin 

çocukluk zamanlarında okuduklarının etkisinin şiire yansıması şeklinde de okunmaya 

müsaittir. En son mısrada geniş bir vurguyla resim imgesinin önemine değinilir. 



70 

“Resim şart” dediği bu mısrada şair, şiirin geneline bakıldığında adeta kendisi 

sözcükleriyle kültürel kodların yer aldığı bir tablo resmetmiştir: 

“Kılıç kalkan gürz ve at 

Ta çocukluğumdan beri 

Ne buldumsa okudum 

Sonunda anladım ki 

Bir kitapta resim şart.” (Süreya, 2010: 118) 

“Resim” şiirinde ekfrasis yöntemini başarıyla kullanan şair, yer verdiği 

imgelerle okuyucusuna bir tablo çizmektedir. Resmin renkleri, materyalleri, dile 

getirdiği öyküler tablosal çerçeveye yerleştirilir. Sözcükler aracılığıyla da bu tablo, 

hayat bulmuş edasıyla gösterilir:  

“Bir savaş: Otlukbeli 

Bir mavi: Spartaküs 

Bir soru: niçin Spartaküs 

Bir kuş: nereye gidiyon kuşu 

Bir çiçek: bilmem ki çiçeği 

Bir su: şüpheli.” (Süreya, 2010: 57) 

Resim sanatının/medyasının etkisiyle Cemal Süreya’nın “imaj dünyası” farklı 

biçimler kazanır ve verimli imgelerinin devinim süreçleri başlatılır. Şair, “soyut resim” 

icra etmekle şiirde soyut tarz üretmenin imkânlarıyla alakalı kafa yorar. Şairin 

şiirlerindeki nadir, az karşılaşılabilecek görsel imajlar Süreya’nın resim medyası ve 

ressamlarla kurduğu estetik ilişkilerde aranmalıdır. Huyu, karakteri ve baktığı şeylerin 

derinliklerine inebilen şair, estetik hassasiyetin şiirlerine aktarılmasına olanak verir. 

 “Resim aşığı” olan Edip Cansever, resim sanatı/medyası hakkında sohbet 

etmekten haz duyduğunu ve modern ressamlara karşı büyük bir sempati beslediğini 

dile getirir. Resme karşı ilgisini, “söz sanatları dışında en çok sevdiğim sanat dalı 

resimdir” (Cansever, 2020: 39) sözleriyle ön plana çıkarır. Cansever, şiir yazmaya 

başladığı ilk dönemlerde Ahmet Hamdi Tanpınar’a şiirleri hakkında görüş almak adına 

şiirlerini incelettir. Resim sanatına/medyasına büyük önem veren Tanpınar, 

Cansever’in şiirde bunun önemini ve etkisini hissetmesini sağlamak için ona çeşit çeşit 



71 

resimler gösterir. Resim medyasını doğru okuma hakkında ona yol gösterir (Canberk, 

2003: 58-59). Sanatlar/medyalar arasındaki alışverişin ve bağların büyük bir önem arz 

ettiğinin bilincinde olan Cansever, bu alışverişin ve bağların yok olması durumunda 

sanatların/medyaların kendi içlerinde derinlik anlam kaybına uğrayacaklarını, geniş 

perspektif özelliklerini yitireceklerini düşünür. 

Cansever’in şiirinde bütüne yedirilmiş ayrıntı çoğu kez kullanılan bir 

yöntemdir. Bu yöntemin de resimden şiirine sirayet ettiğini, şairin düşünceleri 

aracılığıyla öğreniriz. Şair, şiirle ilgili görüşlerine yer verdiği eserlerinde şiirinde kimi 

ayrıntılar silinme işlemine tabi tutulduğu takdirde anlamla bezenmiş bir şiirin vuku 

bulabileceğini aktarır. Nitekim bu uygulamanın resim içinde geçerli olduğunu, 

ayrıntıların okuyucu ve izleyici tarafından öylece hissedilmemesi ya da bariz bir 

şekilde ortaya konulmaması gerektiğini (Cansever, 2020: 305-306) ifade eder.  

Cansever’in medyalararasılık bağlamında resim sanatının/medyasının 

şiirlerindeki etkisi, kitaplarının kapak resimlerinde bile belirgindir. Çünkü şair, resim 

medyasına karşı hissettiği hassasiyeti birtakım şiir kitaplarının kapaklarında yer 

verdiği desenlerle de ortaya koyar. 

Edip Cansever’in şiirlerinde yararlandığı ressamlara ve onların eserlerine 

bakıldığı zaman ön plana çıkardığı ilk isim Marc Chagall olur. Cemal Süreya’da 

olduğu gibi Chagall’a duyulan hassasiyet Cansever’de de mevcuttur. Şairin şiirine 

Chagall’ın resimlerindeki “canlılığı”, “acayipliği”, “lirizmi”, “sıra dışılığı” geleneksel 

“mantık” ve “görme biçimlerini” alt üst eden, hezimet yaşattıran özellikleriyle şiirine 

nüfuz ettirdiğine tanık oluruz. Yinelemelerle şiire örülen “Şinana Chagall” tekrarları 

sayesinde şiirde bir şenlik havası oluşturulur. Bütün mısralarında sevinç duygusunun 

coşkunluğu hissedilir. Cansever, işaretleme yöntemi kullanarak eserine ressamın 

üslubunun ve tarzının kokusunu sindirir. Burada resim medyası mutluluk simgesi 

olarak işlenir: 

 

 

“Bir bitki yürümüş gitmiş 

Şinana Chagall 



72 

Atlardan uzunca böcekten küçük 

Şinana Chagall 

Burası ne dünyada bir yer 

Şinana Chagall.” (Cansever, 2011: 79) 

Chagall etkisi kendisini “Var Var” şiirinde de hissettirir. Bu şiirde ressamın 

eserlerinde ortaya koyduğu sıra dışılığın yansımalarıyla karşılaşmak olağandır. 

“Damların üstünde koşan/uçanlar” da şiire eklenerek şiirin sözü edilen ressamın 

eserleri arasında meydana gelen bağlantıların belirtileri aşırı berrak olmasa da 

hissedilir: 

“Aklıma damların üstünde koşmak, koşmak 

Bu uçanlar serçe cıva gibileri serçe 

Gittikçe unuttum o kadar insan sevdim de; 

Çekik gözlü, kıvırcık saçlı, düz beyaz yüzlü o kadar 

Diyorum elleri nerde? Benimkisi bu bu.” (Cansever, 2011: 102) 

Cansever’in “Cadı Ağacı” şiirinde Fransız ressam Paul Cezanne’nin “Kâğıt 

Oynayanlar” eserine, “Cezanne’nin İskambil oynayan adamları vardır” (Cansever, 

2011: 391) mısrasında açık bir şekilde gönderme yapılır. Şair, tabloda yer alan 

atmosferi simülasyon/öykünme yöntemine başvurarak şiirinde yarattığı özgün 

durumda kullanır. Böyle tür bir kullanımla şiir evreninde tablo yeniden üretilir. Şiir 

öznesi, pencereden dışarıyı izleyen ve gördüklerini ekfrasis yöntemi kullanarak resim 

çizme edasıyla aktaran durumundadır. Şiir öznesi, izleyen göz imgesiyle 

işlenmektedir. Bu göz görüntüleri aktardıktan sonra görünümü tartışmaya başlayan 

yolcular üzerine getirir:  

“İnsanı ve onun bütün devinimlerini 

Kendilerine yapıştırırlar 

Ve sabahlar yapışkandırlar, her neyse... 

Çünkü işte yolcular tartışıyorlar şimdi de. Ben o açık 

pencerenin önünde oturuyorum.” (Cansever, 2011: 390) 



73 

 

Görsel 14. Paul Cezanne’nin “Kâğıt Oynayanlar” tablosu. 

Şiirde yolcuların tartıştığı sahneler tıpkı resimdeki “İskambil oynayan 

adamlar” gibi birer birer söze girer. Hamle sırası kimde ise o konuşmaya başlar. Bu 

yönüyle tabloyla arasında bir ilişki kurulur:  

“İlk atılım şapkalı bir adamın ellerinden geliyor 

- Cezanne’ın iskambil oynayan adamları vardır 

Gerçekte onlar bir tabutun gecesinde 

Görünmez bir ölüyü oynuyorlardır belki de.” (Cansever, 2011: 391) 

Cansever, bir sözcüğünü “soyutlama” işlemini yapabilmek adına şiirlerine 

yerleştirir. “Cadı Ağacı” şiirinde de soyutlamayı uygun gördüklerini bir sözcüğüyle 

beraber göstererek ortaya koyar. Resim medyası yapıtı olan tablo, somut bir atmosfer 

içerisinde vuku bulur. Şiirde ise şairin kurmak istediği soyut evren, resim medyası 

yapıtının üzerinde yaptığı değişimlerle oluşturulur. Şair, “belki de bir tabutun 

gecesinde/Görünmez bir ölüyü oynarlardır” (Cansever, 2011: 391) sözleriyle bir 

soyutlama işlemi yaparak gerçekleştirir. 

Bu soyutlama yöntemi, “Dökümcü Niko ve Arkadaşları” şiirinde de kendisini 

gösterir. Fransız ressam Henri de Toulouse-Lautrec eserlerini, güz mevsiminin 

gelişiyle şiiri kaplayan hüzün havasını sembolize eden bir imge tadında işler. 

İşaretleme tekniğine başvurularak ressama ve eserine açık bir şekilde gönderme tespit 

edilir. Cansever’in bu eserinde, Lautrec’in eserlerinin güzün sarısını gösteren renk 

yelpazesini soyut evrene sokarak aksettirme çabasına şahit olunur. Ekfrastik bir 

tasvirin hâkim olduğu şiirde subjectif şekilde, tasviri somut zemine oturtma çabasına 



74 

girilir. Bu sebeple güz, “hüznün özgül ağırlığı” olarak betimlenirken “yapılmamış 

Lautrec resimleri”nin görüntüsünü bünyesine katar: 

“-Sonbahar, belki de bir hüznün özgül ağırlığı 

Yapılmamış Lautrec resimleri ve 

Bir mektuptu belki de 

Birinin bilmeden ona bir şeyler sardığı 

Sonbahar-.”(Cansever, 2011: 420) 

“Otel” şiirinde oluşturulan atmosfer korkunç bir tabloyu anımsatacak 

cinstendir. Kurgulanan mekân, yaşamı sayısız yönden saran sıcak ev ortamının tersine 

gelip geçiciliği, barınamamayı, bir yere ait olamamayı imgeleyen “otel” şeklinde 

cereyan eder. Şiirde geçen salon, şairin ilah zihniyetinin işaretlerini açığa çıkarır:  

“Güya tanrının hep birlikte olalım diye çizdiği 

Bir salon 

Ben o salona varıncaya kadar 

Tanrı yok -ne kadar da geçmiş aradan.” (Cansever, 2011: 642) 

Otel, cansız cesetlerin kabirlerinden çıkarak doluştukları ve korku anlarını 

yansıtan görünüşün ortaya çıktığı konum edası taşır. Burada “dirilmiş ölüler” bir ikon 

betimlemesi edasında ayakları üzerinde, adeta Hollandalı ressam Pieter Bruegel’in 

eserlerinde çizdiği “ortaçağ kargaşasını” aksettirir. Cansever, “korku”, “kargaşa” ve 

“karmaşa” imgelerini daha vurucu hâle getirebilmek amacıyla resim medyasını şiirine 

adapte eder. Ayrıca bu üslupla ve tarzla çizilmiş resimlerdeki evren tarzında şiir 

atmosferi oluşturabilme adına başvurduğu kaynak Bruegel’in resimleridir. Bu şekilde 

simülasyon/öykünme tekniği kullanılarak resimlerdeki görüntünün benzeri yapılmaya 

çalışılır. Burada sözcüklerin gücünden faydalanarak ekfrasis yöntemiyle kurduğu 

tasvirler, şairin vermek istediği temayı başarıyla yansıtır. Okuyucu, şiiri okuduğunda 

belleğinde aktarmak istenen “kâbus senaryosu” somut hâl alır. Şiirde bu atmosferi 

aktaran tablolar kullanılarak resim medyasında yer alan ölüler şair tarafından canlılığa 

kavuşturulur. Ölüler adeta şiirde rol oynaması için davet edilmişler havasındadırlar:  

“Ya da bir Bruegel tablosundaki çılgın 

Belli bir zaman parçasını kımıldatıp da içinden 



75 

Sayısız zamanlara götüren 

O birtakım adamlar 

Ki artık ölü bile değil hiçbiri, değil de 

Gelecek bir zamanı ısırır gibi 

Kocaman dişleriyle.” (Cansever, 2011: 642) 

“Yaş Değiştirme Törenine Yetişen Öyle Bir Şiir”, Tomris Uyar’ın doğum günü 

münasebetiyle kaleme alınır. Tomris’e hediye olarak takdim edilir. Burada Tomris, 

giydiği elbiseler üzerinden Fransız ressam Claude Monet’in yapıtlarında resmedilen 

kadınla özdeşleştirilir. Cansever, Tomris Uyar’a Monet’in “Gezinti” eserinde yer alan 

kadının elbiselerini giydirir. Ayrıca eserde bir gezintiyi resmedecek şekilde kullanılan 

kelimelerle de bu resme göndermede bulunur: “Ben seni uzun bir yolda yürürken 

görmedim ki hiç/Yağmurlar altında gördüm, kadeh tutarken gördüm de/Bir kıyıya 

bakarken, bakarkenki ağlayan yüzünle/Ve yarışırsa ancak Monet’nin/Kadınlarına 

yaraşan giysilerinle/Gördüm de.” (Cansever, 2015: 223) 

 

Görsel 15. Claude Monet’in “Gezinti” tablosu. 

“Muleta” şiirinde birden fazla resim medyasını işlediğini algılıyoruz. Şiirin bir 

bölümünde geçen “Eylüldü, mavi dönemiydi sanki Picasso’nun/Denize inen atlılar” 

(Cansever, 2015: 366) kısmı, Pablo Picasso’nun “mavi dönem” olarak bilinen 



76 

resimlerine göndermedir. Şiirde “sonra sonra Guernica” (Cansever, 2015: 366)  

diyerek Picasso’nun bir diğer eseri olan “Guernica” tablosu imlenir. “Chat et oiseau” 

(Cansever, 2015: 366) işaretlemesi kullanılarak Paul Klee’ye ait olan “Kedi ve Kuş” 

tablosuna göndermede bulunulur. Şiirin bütününe bakıldığı zaman kullanılan 

“yanmış”, “yıkılmış”, “savaş”, “ölüm” gibi sözcüklerle bir savaş tablosu yaratılması 

amaçlandığı sezilir. Şiirde hâkim olan medyanın Picasso’nun “Guernica” tablosu 

olduğu ve bu medyanın resmettiği görünüme benzer bir görüntünün 

simülasyon/öykünme yöntemi aracılığıyla oluşturmaya çalışıldığı gözler önüne serilir. 

Cansever, “Bahar Sezgisi -Bahar Ötesi- Bahar Ertesi” şiirinde, Fransız ressam 

Pierre Auguste Renoir’in Fransız kadınlarının veya kızlarının giyiminin temsil edildiği 

tablolarına “jeune fiile avec chapeau et voilette” (Cansever, 2015: 447) dizesini 

kullanarak gönderme yapar. Resimde çizildiği gibi “tüylü şapkalar”, ”tüllü şapkalar”, 

“fırfırlı giysiler”, “organze tuvaletler” şiire entegre edilerek sözü edilen tablolardaki 

görünüm şiire aksettirilmeye çalışılır:  

“Fırfırlı giysiler, tafta giysiler 

Organze tuvaletler 

Tüylü şapkalar, tüllü şapkalar 

- Renoir! 

- Aaa! 

- Renoir ha? 

- Evet. 

- Jeune fiile avec chapeau et voilette.” (Cansever, 2015: 447) 

Cihat Burak, Edip Cansever’i konu aldığı portresinde serpiştirdiği “imgeler” 

aracılığıyla şairin şiirlerine göndermelerde bulunur. Resimde yer alan “çiçek”, “kedi”, 

“masa”, “tren” Edip Cansever’in şiirlerinde en çok kullandığı imgelerin başında gelir. 

Portrede mavi fon ağırlıklı kullanılır. Bu kullanım şiirinden portreye aktarılmış bir 

üslup şeklinde karşımıza çıkar. Medyalararasılık bağlamında yazı medyasına ait olan 

bu özelliklerin resimde farklı teknikler kullanılarak yapılması, medya değişiminin 

tespitini sağlar. Ayrıca farklı medyaya ait özelliklerin kendi medyasının dışına çıkıp 

resim medyasında yer alması medyaaşımcılık örneğinin olduğunu kanıtlar niteliktedir. 



77 

 

Görsel 16. Cihat Burak’ın “Edip Cansever” portresi. 

Edip Cansever’in yazı medyasından resim medyasına medyalararasılık geçişler 

sağlanarak yapılan başka portreleri de vardır. Bunlardan biri İsmail Özgür Soğancı’nın 

2018 yılında çizdiği “Edip Cansever Portresi” olarak karşımıza çıkar. Mehmet 

Güleryüz’ün ve Şair-ressam Metin Eroğlu’nun da Edip Cansever’i ve şairliğini konu 

alan portreleri mevcuttur. 

 “Düğün, Şiir-Resim-Heykel” sanatsal etkinliğinde Gülden Artun, Edip 

Cansever’in “Yer Çekimli Karanfil” şiirine uygun olarak bir resim çizer. “Sevenlere” 

adını taşıyan bu resim, Cansever’in şiirinde kullandığı temayı esas alarak merkezde 

büyük bir karanfil resmeder. Karanfil, genişleme ve çoğalma üzerinden tablonun 

bütününe hâkim olur. Böylece simülasyon yöntemiyle şiir, resim medyasının 

olanaklarıyla ele alınır. Sergide şiir ve resmin yan yana verilerek yeni bir yapıt 

oluşturması yönünün vurgulanması, medya kombinasyonunu ortaya koyar. 



78 

 

Görsel 17. Gülden Artun’un “Sevenlere” çalışması. 

Aynı sergide Fuat Acaroğlu, “Masa Da Masaymış Ha” şiirinin etkisiyle bir 

tablo oluşturur. Acaroğlu eserine “Duygu Masası” ismini verir. Şiirdeki duygular ve 

içerik, resim medyasına yansır. Şiirde masaya konan bazı nesneler resimde işlenir. 

Böylece simülasyon yöntemiyle şiir, resim medyasının olanaklarıyla ele alınmış olur. 

Sergide şiir ve resim yan yana verilerek yeni bir yapıt oluşturulur. Bu da çalışmanın 

medya kombinasyonu özelliği taşıdığının açık göstergesidir. 

 

Görsel 18. Fuat Acaroğlu’nun “Duygu Masası” çalışması. 



79 

Turgut Uyar, şiirin şekil ve bileşenleri itibariyle söz mefhumundan oluşması 

ve mana sanatını teşkil etmesinden dolayı resim sanatı/medyasıyla bağları kopmaz bir 

biçimde olduğunu (Uyar, 2009: 45) dile getirir. Çizgiler ve renkler sayesinde soyut 

çeşitli parçalara ve formlara uluşabileceğini düşünür. Bu düşüncelerin izine “Yeşil 

Badanadan Kurtulmak” şiirinde rastlanılabilir. Uyar, “Bozgun” adı altında 

oluşturduğu bölümün ilk birkaç mısrasında oluşturduğu manzara tablosunun 

görünümleri okuyucunun gözüne çarpar. Kullandığı imgeler aracılığıyla bu tabloyu 

oluşturan şair, kış manzaralarının ön plana çıktığı, içerisinde derelerin bulunduğu bir 

evren çizer. Bu şiir evreninde tablolarda rastlanıldığı gibi pahalı mücevherler kullanan 

kadın görünümünün adeta replikası şiire yansıtılır. Sözcükleriyle resim çizen şair, 

kadın için bir gerdanlık oluşturur ve bu gerdanlıkta pahalı bir taş olan incinin orijinali 

olmayan bir kopyası kullanılır. Kırık imgesi kullanımıyla kadına üzgün görüntüsü 

verilir ve kadını evin içinde göstererek kış gününün güzelliğinden mahrum bırakılmış 

bir görüntüyle okuyucuya sunar: 

“Sanki döşenmiş odalarda akşam güneşleri 

Öyle soğuk öyle kış günü 

Yalancı inciden gerdanlıkları öyle kırık 

Öyle sulardan çayırlardan uzak öyle darmadağın.” (Uyar, 2021: 174) 

Şiirin içinde kederli bir görüntü ortaya koyan şiir öznesinin içindeki kederi ve 

huzursuzluğunu göstermek amacıyla şiire “karanlık resim” sokulur. Bu resim 

durağanlığı, “köhneliği”, “tutkusuz” ve “isteksiz” durumu temsil eder. Resim 

medyasının karanlık yönlerine yer verilerek oluşturulan şiir ortamı öznenin 

bunalmasına neden olur. Bu da onun içerisinde durduğu zifir ortamı terk ederek daha 

aydınlık ve cazibe uyandıran mekânlara geçişini sağlar: 

“Vaktimin ortasına giren bu karanlık resim 

Dağda bozulup kalmış köhne otobüslere benzeyen 

Öyle tutkusuz öyle isteksiz öyle zifir şaşılır.” (Uyar, 2021: 174) 

“Bozgun” bölümünün sonlarında “ya da evde kalıp kocaman kalçalı kadın 

resimleri yapıyorum” (Uyar, 2021: 174) dizisine yer vererek nü tarzı resimlere de 

işaretleme yöntemi kullanarak göndermelerde bulunur. Şiir öznemizin bu tarzda 



80 

resimler de çizdiğine şahit oluruz. Şiirin son bölümlerine doğru o karanlık ortamdan 

çıkıp dolaşan şiir öznesinin okudukları arasında bazı resimler gördüğü aktarılır. Şiirde 

kullanılan sözcüklere bakıldığı zaman resim medyası burada şiir öznesinin aydınlığa 

kavuşmasını sağlayan bir nesne olarak karşımıza çıkar. İncelediği resmin Fransız 

ressam Edgar Degas’a ait olduğu şiirde belirtilir. Şirin geneline bakıldığında resim 

medyasının birkaç yönüyle karşımıza çıktığını, şairin bazı temaları vurgulamak için 

şiirde kullandığını görmek mümkündür: 

“Güzel, güzel resimler vardı 

Baktım ışıdım 

Degas’ın bir kadını, belli öpülmüş sevilmiş kandırılmış 

Ama, sonra da yıkanmış Bursa havluları ile kurulanıyordu.” (Uyar, 202: 175) 

Uyar, “Kanada Menekşeli İyi Uzun Balkon” şiirinin “ne eksiğiniz var ki sizin, 

işte mozayıklarınız, işte Seurat’ınız, işte aşkçıl akşamınız ve sterlin, neye 

büyütürsünüz anlamıyorum” bölümünde işaretleme yöntemi kullanarak Fransız 

ressam Georges Seurat’a göndermede bulunur. Şair, “aklım hep geçmiş yazlara 

değiniyor sis basmış kıyılarda parlak, garip, beyaz çiçekler bir yer baktım” (Uyar, 

2021: 194) şeklinde şiiri başlatıp içinde “yaz”, “kıyı” “parlak” gibi imgeler kullanarak 

Seurat’ın “Grand-Jatte Adasında Bir Pazar Öğleden Sonrası” tablosuna okuyucunun 

gitmesini sağlayacak ufak yol haritası verir. Şiirin inşası, resmin yansıttığı tarzda 

devinimden yoksun, “takım elbiseli” bayların ve “döpiyesli” bayanların yer aldığı; 

donuk, renksiz ve bunaltıcı kent ortamlarının üstüne yapılmış görüntüsünü taşır. Şiirde 

geçen imgelerle resimdeki gibi bir ortam oluşturulur. Resimde ormanlık bir alanın 

denize olan kıyısına birikmiş insan topluluğunun, büyük çoğunlukla hareketsiz oluşu 

göze çarpar. Tabloda oluşturulan evren sanki insanların şehrin boğucu ve sıkıcı 

havasından kaçıp doğaya sığınmasını imgeler biçimdedir. Turgut Uyar’ın doğa ve 

doğaya kaçış hassasiyetine sahip olduğu bazı şiirlerinde görülür. Bu şiirde de 

kullandığı doğaya ait parçalar olan “bahçe, menekşe, beyaz çiçekler, kırlar, ağaçlar, 

sular, yaprak ve yeşil” (Uyar, 2021: 194-195) ile vurgu doğa üzerine çevrilir. 

Tablodaki zaman, isminde de belirtildiği gibi öğleden sonrasını işaret eder. Şiirde 

bununla örtüşecek şekilde “adamlar toplandıkları vakit 13.30’larındı saat” (Uyar, 

2021: 195) ibaresi kullanılarak öğleden sonrasını şiirinde işler. Bütün bunlar 



81 

birleştiğinde de şairin sözü edilen resim medyasının açık bir şekilde göndermeler 

aracılığıyla şiire işlendiği fark edilir. 

 

Görsel 19. Georges Seurat’ın “Grand-Jatte Adasında Bir Pazar Öğleden Sonrası” 

tablosu. 

“Bir duymak” şiiri görünüş itibariyle parça parça kurgulandığına dair kuvvetli 

hisler yaratmaktadır. Bu hissi yaratan kurgunun bir karmaşadan medyana gelmesidir. 

Şiirin farklı yerinde farklı noktalara temas edilir. Bir bölümünde geçen “sarı renk” ve 

ressamın çoğu eserinde bu rengi kullandığının belirtilmesi, bunun yanında mavi renge 

de atfın çok olması, akıllara Van Gogh’un eserlerini getirir. Van Gogh sarı rengini çok 

sevmekte ve onu “mutluluğun sembolü” olarak görmektedir. Fakat şair onun bu 

düşüncesine işaret ederek “mutsuzluğun sembolü” ibaresini kullanır: 

“Ölüm aşka bir karşılıktır ve aptalca, 

sapsarı boyaları evet boyaları o bazı resimlerin 

birtakım resimlerin.” (Uyar, 2021: 234) 

Şiirin kurduğu atmosfer birden fazla resmin birleşimini temsil edecek 

düzeydedir. Şiirin son bölümünde geçen “karşısında alkolden utandığım-Portrait of an 

unknown-”(Uyar, 2021: 234) İngilizce ibareyle Rus ressam İvan Kramskoy’in 

“Bilinmeyen Bir Kadının Portresi” eserine göndermede bulunulur. Eserin ismi direkt 

olarak verilir. Bu şiirin içerisinde başka bir resim medyasını işlediği bu şekilde ortaya 

çıkar. 



82 

“Atları Seven Bir Çocuk” şiirinde Fransız ressam “Henry Matisse”, Hollandalı 

ressam “Piet Mondrian” ve Katalan ressam “Joan Miro” isimlerini yerleştirerek 

işaretleme yöntemiyle göndermede bulunur: “Hiç anlamadığım Mondrian, serzenişçi 

Matisse/Bulanık Siyahkalem, hergele Miro.” (Uyar, 2021: 252) Şiirin ilk bölümde 

okur, Matisse eserlerini andıran keyif, lezzet ve zevk imgeleriyle karşılaştırılır. Uyar, 

eskiden kalan bir anıyı ressamın eserleri tadında verir. O tat, yaz ayında yapılan güzel 

aktiviteler içerisine gizlenir. “Güneşlenmek”, “deniz”, “haziran”, “denizkestanesi”, 

“şemsiye” gibi imgeler şair için mutluluğu anımsatan, geçmişe ait bir tablo 

görünümündedir. Matisse’nin resim tekniğiyle şairin şiirinde oluşturmaya çalıştığı 

evren arasında birtakım paralellikler duyumsanır. Matisse’nin kimi eserlerinde 

görüldüğü üzere gözün ayrıntılarıyla algıladığı, görüntüsü olmayan ama capcanlı 

renkleriyle seyreyleyeni büyüleyen görüntüsünü şiirine aksettirerek şiirde böyle bir 

evren oluşturma çabasına giriştiği söylenebilir: 

“Bir güneşlenmek yeri!.. Deniz. Uzak anımsamalar!.. 

Haziran bu yıl da geç gelecek, biliyorum. 

Sizin burnunuzda bir tütün kokusu, her yerinizde 

Bir tütün kokusu, 

Bay deniz kestanesi 

Ve uzaktaki şemsiyesi bir balmumu arısının.” (Uyar, 2021: 250) 

“Kan uyku” şiirine aksettirilen görsel imgede erotik dokundurmalar 

sezdirilmeye çalışılır. Bu dokundurmaların mizanseni rüya belirsizliği tarzında 

teşekkül edilir. Şiirde kullanılan resim nü akımına ait özellikleriyle ön plana çıkar. 

Belirsizlik ya da göz gözü görmez bir atmosferde çizilen şiir âleminde kullanılan bu 

resim medyası aydınlatmayı, ışığı temsil eder:  

“Bir biz ikimiz varız güzel öbürleri hep çirkin 

Bir de bu terli karanlık 

Sonra bir şey daha var mutlak ama adını bilmiyorum 

Nereden başlasam sonunda o ışıkla karşılaşıyorum 

Yarı çıplak utanmaz bir kadın resmini aydınlatıyor.” (Uyar, 2021: 121) 



83 

2018 yılında Ayşe Ekinci, Turgut Uyar’ın “Hızla Gelişecek Kalbimiz” 

şiirinden etkilenerek bir manzara resmi çizer. Böylece Süreya’nın şiiri, resme 

dönüşmüş olur. Yazı medyasına ait olan bu unsur resim medyasına evrilerek 

medyalararasılık bağlamında medya değişiminin oluşmasını sağlamıştır. Aynı 

zamanda yazı medyasına ait olan bir içeriğin resim medyasına geçişinin sağlanması, 

medyaaşımcılık tarzının gerçekleşmesine ön ayak olmuştur. Bu resmin söz konusu 

şiirden öykünülerek yapılması, şiirdeki duyguların resim dekoruna yansımasına olanak 

tanımıştır. Şiirde geçen “tarla”, “bozkır”, “buğday” sözcükleri resimde can bulur ve 

iki medyanın da “ortak imgesi” hâline dönüşür: 

“Kendi öz hüznümüzün ılık tarlasında 

Bozkır dayanıklılığımızın tarlasında 

Kalbimiz 

Ellerimiz ayaklarımız arasında. 

Ve kimsenin bölemediği şarkıyı 

Güllerin, buğdayların ve acının şarkısını 

Bir Haziran uygulayacak sesimize.” (Uyar, 2021: 330) 

Ekinci’nin 2019 yılında oluşturduğu “Kar Peyzajları” serisinden biri Turgut 

Uyar’ın “Kıştan Kalan Soğukluk” şiirinin resim medyasına yansıtılmasıdır. Ekincinin 

diğer eserinde olduğu gibi şairin şiirine öykünmesi sonucu ortaya çıkardığı bu eser 

medya değişimine örnektir. Ayrıca saha değişimi olduğu için medyaaşımcılık da 

gerçekleşmiştir. Resim ve şiir arasındaki alışverişin görünür kılınması bariz bir hâl 

alması amacıyla şiir, çizilen resimle beraber sunulur. Bu şekilde farklı medyalara ait 

iki unsurun bir arada yer alması medya kombinasyonunu ortaya çıkarmış olur. 

“Düğün, Şiir-Resim-Heykel” sanatsal etkinliğinde Gülden Artun, Turgut 

Uyar’ın “Terziler Geldiler” şiirine uygun olarak üç tane resim çizer. İlk resim 

“Kumaşlar ve İpekler” adını taşır. Uyar’ın şiirinde kullandığı temayı göz önüne alarak 

çeşitli kumaş parçalarının farklı kesimindeki yapısı resimde kendini gösterir. Böylece 

simülasyon/öykünme yöntemiyle şiiri resim sanatı/medyasının olanaklarıyla ele almış 

olur. Sergide şiir ve resmin yan yana verilerek yeni bir yapıt oluşturması yönünün 

vurgulaması, medya kombinasyonunun varlığını ortaya koyar. 



84 

 

Görsel 20. Gülden Artun’un “Kumaşlar ve İpekler” çalışması. 

 “Görüntü Ustası” olarak nitelendirilen Ece Ayhan, “perspektif” kavramına çok 

önem verir. Şairin resmi şiirleştirmesi gerektiği görüşünü savunan Ayhan, resmin 

zihinde çağrışımlarını kullanarak şiirde yoğrulmasının şiir-resim ilişkisini güçlü 

kılacağını düşünür (Ayhan, 1996). “Ecegiller” şiirini 1957’de Pazar Postası’nda 

yayımlarken “Paul Klee”ye ait bir resim desenini “montaj tekniği” kullanarak şiirinin 

üst bölümüne yerleştirir. Bu desen altında yer alan şiir tıpkı bir “tablo altı şiir” 

görünümündedir. Şiir ve resim birlikte verilerek medya kombinasyonu oluşturulur. 

 

Görsel 21. Ece Ayhan’ın “Ecegiller” şiiri ve Paul Klee’nin deseni. 



85 

Ayhan’ın ekfrastik kurgunun ön planda olduğu “Ağlayan Kadın” şiiri, 

işaretleme yöntemiyle “Mona Lisa” yapıtına işaret eder. Leonardo Da Vinci’nin bu 

yapıtı bilinenin dışında bir isimle şiirde yer alır. “Fakat hakikatte Jaconde gibi/Belki 

de Jaconde” (Ayhan, 2018: 43) dizelerini kullanarak işaretlemeyi gerçekleştirir. Çünkü 

“Mona Lisa” tablosunun diğer adı “La Joconde”dir. Şiirin, kederli evren içerisinde 

kurgusal yapısı oluşturulur. Bu yapıya “eski zaman havası” verilerek daha sıkı fakat 

az kelime kullanarak tasvirsel bir hava yaratılır. Ekfrasis ile oluşturulan tasvirler, resim 

medyasının arka planında yer alan öğelerin şiire eklenmesini sağlar. Bu şekildeki resim 

medyası yapıtının şiirdeki medya dönüşümü sayesinde okuyucu, şiir evreninin içine 

sokulur. Aynı anda eski zaman havası algısı oluşturularak şiirdeki dekorun da bu 

bağlamda kurgulanmasının önü açılır:  

“Rüzgâr yıkılmış mabetlerden esmekte  

Artık hatıra olacak izlerle  

Ağaçların altında bir hayal  

Hazin şarkısını söylüyor  

Toprak ilahlarla şarap içiyor.” (Ayhan, 2018: 43)  

Şiirdeki kadına “Mona Lisa” resmindeki elbise giydirilir. “Mona Lisa” 

resmindeki yüzün hangi ifadeyi çağrıştırdığı net olarak bilinmemektedir. Bir açıdan 

bakılınca “gülümseyen” bir ifadeyle kendisini gösterir. Başka bir açıdan bakıldığında 

ise “hüzünlü” bir çehreyle karşı karşıya kalırız. Resim medyasında kullanılan bu ifade, 

şiirde ise şairin kendi üslubuna göre örülür:  

“Yüzü rüzgârda siyahlı bir kadın  

Ne güzel tebessüm ediyor  

Fakat hakikatte Jaconde gibi  

Belki de Jaconde  

Gözyaşı dökmek sizin ağlıyor.” (Ayhan, 2018: 43)  



86 

 

Görsel 22. Leonardo Da Vinci’nin “Mona Lisa” tablosu. 

Ayhan, Ömer Uluç’un resimlerini şiirinin kurgusuna katar. “Patron! Ya da Bir 

Patron” Uluç etkisinin hissedildiği yapıttır. Bir İstanbul tasarısı ve eleştirisi olan bu 

şiirde, istekler belirtilirken ressamın “Tanker Gemileri” ve “Denizaltı” adlı resimleri 

şiirin içinde işlenerek resimde kullanılan o hava şiirde verilmeye çalışılır: “Ömer 

Uluç’un akide şekeri resimlerinde tankerler dönemeçleri onun altından dönerler.” 

(Ayhan, 2015: 246) “Ortodoksluklar” bölümünde “Osmanlı Devleti” döneminde 

İstanbul’da yaşayan Ortodokslar konu edilirken geniş tavsirsel yapılara değinilerek 

adeta bir “panorama” çizilir. Romen rakamlarıyla numaralandırılan bu şiirlerde tıpkı 

İvan Ayvazovki resimlerinde görülen hava hâkim olur. “Ortodoksluklar” bölümünde 

yer alan “XVI” şiirinde de bu ressama işaretlemede bulunulur:  

“Davulcu marşı çalıyor, avluya konmuş tabut  

Ressam Ayvazovski, küçükken uzun süre güreşmiştir.” (Ayhan, 2015: 103) 

Sezai Karakoç, sanatın imkânlarından şiirin istifade etmesi gerektiği 

düşüncesindedir. Şiiri sanatın merkezinde konuşlandıran Karakoç, “bütün sanatların 

şiirin ateşini çaldığını, bu şekilde her sanata şiirin yayıldığını, bunun için musiki 

parçasında, resimde, mimaride, sinemada, şiirin arandığını” (Karakoç, 2007: 70) dile 

getirir. Karakoç, “Kav” şiirinde ekfrasis yöntemini kullanarak eski çağlarda olan bir 

savaşın günümüzdeki görünümünü aksettiriyormuşçasına tablolaştırır. Şiirde savaş 



87 

havası görünümünü “kırmızı” renkle kurmaya çalışan şair; daha vurucu, anlamlı ve 

derinlik dolu dizeler oluşturmak adına Van Gogh’un resim tekniğinden yararlanır ve 

şiirinde bunun etkisini hissettirir. İşaretleme yöntemi kullanımının görüldüğü şiirde 

“kan kırmızı” renginin belirgin görüntüsünü resimlerinde işleyen sanatçının 

tablolarına göndermede bulunur: 

“Günse eriyor yön yön Van Gogh’su bir kırmızılık 

Kirazların ve güllerin tifoya kardeş çıkan rengi 

Kokuları bile kıpkırmızı olan güllerin 

Ve otomobilden inen sensin iki avucunda deniz 

Çevrene üşüşen zeytin ağaçları.” (Karakoç, 2020: 141) 

Ayrıca şiirde yer alan “duvardaki resim” gençliğe ve kusursuz bir biçimde 

tasarlanan gelecek kuşaklara doğru bir akma eylemiyle gösterilir. “Diriliş” olarak 

görülen kuşağın besleneceği kaynakları ve bu kusursuz biçimin ne tür nesepten geldiği 

resim aracılığıyla vurgulanır: “Duvarda bir resim akıyor gençliğe/Çiçeklere 

çiçeklerdeki mirasa.” (Karakoç, 2020: 132) 

“Taha’nın Kitabı” şiiri; Van Gogh’a, onun yeni sanat deneyimleri için 

köylülerle beraber yaşamasına ve köylülerin hayat öykülerinden esinlenerek ortaya 

koyduğu resimlere gönderme barındırır. Bu resimler kırsal hayatın “zorluğunu”, 

“sıkıntılarını” işleyen “el resimleri” ve bu tarz çalışmalarını içerir. Şiirde yer verilen 

Van Gogh, “başak” ve “el” imgeleri aracılığıyla işaretleme yöntemi kullanılarak bahsi 

geçen eserlere göndermede bulunulur: “Gözlerden bir çılgınlık akıyor geriye 

doğru/Van Gogh’un elleriyle kırılan bir başak mı bu.” (Karakoç, 2020: 330) 

Karakoç, “Veda” şiirinde “çizdiğim resmin/Saat kulesi ağlıyor” (Karakoç, 

2020: 65) dizelerinden anlaşılacağı üzere şiir öznesi resim çizme eyleminde bulunur. 

Bu eylem okuyucunun karşısına tekrar edilen bir imge şekilde çıkar. Şiir öznesinin 

yaptığı resimlerde üstüne basa basa ve büyük bir gayret içerisine girerek “geyik” 

betimlemelerini öne çıkarma çabasına girişir. Bu figür; “bereketi”, “masumluğu”, 

“saf” kadını sezdirme görev üstlenir:  

 

“Sandıkların içini göstersem sana  



88 

Çizdiğim resmin  

Yalnızlığın geyik gözlü köşesinde.” (Karakoç, 2020: 66) 

“Leyla ile Mecnun” şiirinde şiir öznesi, duvarda “Mecnun” tablosunun 

görüldüğü bölümde anlatım özellikleriyle tabloya “sıra dışılık” “saflık” ve “kutsallık” 

addeder. “Gölge” ve “saf” sözcükleriyle bir zıtlık oluşturur ve “gölgelerle” imgesiyle 

temsil edilen karanlık içerisinde mecnunu göstererek onun beyaz rengi üzerinden 

aydınlığı simgelemesini sağlar:  

“Ve birden Mecnun’u duvara resmedilmiş gördüm 

Gölgeler içinde gördüm 

En saf şekliydi 

Bölünmez bir gülümsemenin.” (Karakoç, 2020: 578) 

Ülkü Tamer, Hollandalı ressam Pieter Brueghel’in sanatından ve üslubundan 

etkilenerek onun resimlerinde yer alan özellikleri “Bruegel” şiirine aktarır. Şiirin 

başlığıyla işaretleme yöntemini kullanan Tamer, okuyucuyu Brueghel’in resimlerine 

yönlendirir. Ekfrasis yöntemiyle şiir baştan aşağı tablo görünümü kazanır. Şiirin 

başında “köpek” “avcı” “kuş” ve “hüzün” imgeleriyle işaretleme yöntemi kullanılarak 

ressamın “Karda Avcılar” tablosuna gönderme yaptığı hissedilmeye başlanır:  

“Gökyüzü ayaklarımın ucundan başlıyor 

Köpeklerin bakışlarında birer keman tadı 

Avcılar ve kuşlar avdan dönüyor 

Zaten her yanda hüzün görülür.” (Tamer, 1998: 133) 

Ekfrasis etkisinin büyük bir titizlikle hissettirildiği bu şiirde, resim 

medyasındaki bütün özellikler sözcüklerle resmedilerek şiire serpiştirilir. Şiirin 

bütününde Brueghel’e ve medyası olan “Karda Avcılar” eserine göndermeler yer alır. 

Sözcükler aracılığıyla resim medyası, medya değişimine maruz bırakılarak şiirde 

işlenir. Şair, söz konusu olan tablo içindeki ortamı oluşturan unsurları, şiire tek tek 

ekleyerek şiir içinde bu atmosferi örmeye çalışır. Böylece resim medyasında yer alan 

“dekor” şiire montaj tekniği aracılığıyla yerleştirilir:  

“Uzakta çocuklar kayıyorsa, 



89 

Kızaklar tahtadan yapılmışsa, 

Kar dinmişse, avdan dönüyorsa avcılar, 

İnsan anlamışsa ansızın, başladığını.” (Tamer, 1998: 133) 

 

Görsel 23. Pieter Brueghel’in “Karda Avcılar” tablosu. 

 Ülkü Tamer, Virgülün Başından Geçenler eserinde şiirlerinin içerisine Oğuz 

Aral’ın çizimlerini yerleştirir. Böylece şiir, resim medyasıyla beraber okuyucuya 

sunulur. Montaj yöntemi kullanılarak yerleştirilen bu resimler, şiirde yer alan 

durumlara göre oluşturulmuş çizimlere sahiptir. Bu şiir kitabında çizimler, şiirlere 

eşlik ettiği için farklı iki medya bir yapıt içerisinde yer almış olur. Bu da medya 

kombinasyonunun varlığını ortaya çıkarır. 

“Düğün, Şiir-Resim-Heykel” sanatsal etkinliğinde Gülden Artun, Ülkü 

Tamer’in “Sıragöller” şiirine uygun olarak resim çizer. Bu tablo “Anımsamak” adını 

taşır. Tamer’in şiirinde kullandığı anlatım, işlediği konular göz önüne alınarak 

resmettiği tablosunda, manzara fotoğrafını andıran, değişik stille oluşturulmuş arka 

tarafta bir göl oluşturulur. Bitki renkleri, tablonun havasına hâkim olur. Şiirde geçen 

kaçakçı bakışı, resmedilen çalışmada bir çocuk figürü üzerinden verilir. Medya 

değişimi görülen bu tablo; simülasyon/öykünme yöntemiyle şiiri, resim medyasının 

olanaklarıyla ele alınması neticesinde oluşur. Sergide şiirin ve resmin yan yana 

verilmesi, yeni bir yapıt olması yönünü gün yüzüne çıkarır ve medya 

kombinasyonunun yapıldığını gösterir. 



90 

 

Görsel 24. Gülden Artun’un “Anımsamak” çalışması. 

Hayati Misman’ın “Selam Olsun” tablosu Dizelerin Renkleri sergisinde 

sergilenir. Bu resim Ülkü Tamer’in “el yazısı” ile kaleme aldığı “Selam Olsun” şiirinin 

resim sanatı/medyası araçlarıyla ve simülasyon/öykünme tekniği kullanılarak yeniden 

yorumlanmasından ibarettir. Ayrıca ressam resminin içerisine şiiri “el yazısı” 

formunda ekleyerek medyalararasılık ilişkilerden montaj yöntemini kullanmış olur. 

 

Görsel 25. Hayati Misman’ın “Selam Olsun” çalışması. 



91 

2.3. Müzik Sanatı Medyası 

Müzik, üretim ve dinlenme aşamalarında aktarımlar yaparak geniş yelpazeye 

sahip iletilerin dinleyiciyle buluşmasına aracılık eder. Müziğin bu işlevi iletişim 

sürecinde rol oynamasını sağlayan yönlerinden biridir. Üreticisi tarafından aktarılan 

seslerin, ses kaynağından yayılıp dinleyici aracılığıyla fark edilmesi, müzikle iletişim 

oluşmasını sağlar. “Duygusal ve düşünsel bir yapıda olan müziğin dinlenmesi ve bir 

ürün olarak kullanılması günümüz şartlarında daha çok medya araçları” (İmik, 2014: 

63) aracılığıyla gerçekleşir. Müziğin, insanlara iletilmesi rolünü üstlenen medya 

araçlarında artış yaşanmasının yanında bunların çeşitlilik de kazanmasıyla etkileşim 

alanlarında genişleme söz konusu olur. Araçların artış yaşaması, müziğin birbirinden 

farklı medyalarla ilişkisinin ortaya konması ulaşılabilirlik açısından da önemli bir 

gelişmedir. 

 “Kelimelerin şarkısı” unvanını şiire yakıştıran Ahmet Haşim’in; şiiri, “musiki 

ile söz arasında sözden ziyade musikiye yakın” (Haşim, 2009: 25) özelliğiyle 

vurgulaması, müzik sanatı/medyası ile şiir arasında ayrılmaz bağ ya da ilişki olduğunu 

gösteren en önemli göstergelerden biridir. Zira şair, kurguladığı şiir evreninde 

sözcüklerini metnin düzlemine serpiştirirken mısraların içinde onları manalarındaki 

faziletlerle beraber “ritmik” meziyetlerini de gözler önene serer. Ne de olsa şiirle 

düzyazı türlerini birbirinden ayıran bir nokta da şiirin müzikal değerlere sahip 

olmasıdır.  

Şiirin zihinde yer edinebilmesi evvela “sessel imgeler” kullanmasında gizlidir. 

Çünkü şiir, ilk tesirini işitsel bir şekilde ortaya koyar. Şiir ve müziğin ses etrafında 

şekillenmesi ya da duygu ve düşünceleri bu yolla ileterek sesi ana malzemesi 

yapmaları, ikisinde de sesin ortak bir öğe olarak karşımıza çıkmasına kaynaklık eder. 

Müzik, yapısı nedeniyle etkileşimde bulunduğu kişiye hareketleri ve sesleri nakleder. 

Bundan dolayı “müziğin şiddeti şiirin tonunu, genel etkisini taklit edebilir; sofistike 

durumlarda ise müzik dışa vurumcu araçlarını kullanarak daha zor fark edilebilir ve 

güç ayrılabilir duygusal durumları yansıtma” (Ünver, 2022: 24) faaliyetlerinde 

bulunabilir. 



92 

Okuyup çizen, aydın nitelikler taşıyan şairler, çeşitli müzik sanatı/medyasının 

üreticisi konumundaki müzisyen-sanatçı kimliklerden etkilenmişlerdir. Sanatını 

beğendikleri bu kişilikleri şiirlerinde çeşitli göndermelerle göstermiş ve onların bu 

sanatını şiirlerinde çeşitli yollarla yer vererek zengin bir içerik üretme çabalarına 

girmişlerdir. Kimi şairler dönemin önde gelen ve kabul gören müzik akımlarını şiirsel 

bir dille oluşturup yazı medyasına aktarmıştır. Müzik medyasıyla ilgilenen ve bu türde 

eser veren sanatçılar da okudukları şiirlerin etkilerini öngörüp müziğe aktarma 

amacıyla sözleri yeniden bestelemişlerdir. 

“Ben şiirden değil müzikten geliyorum” diyen Ece Ayhan, İkinci Yeni içinde 

müzik duyarlılığı diğerlerine oranla ön plana çıkan şairdir. Müziği konu eden eserleri 

her daim temin eden ve büyük bir zevkle inceleyen Ayhan, Arnold Schönberg, Alban 

Berg, Anton Webern başta olmak üzere alanında ün yapmış daha birçok kişiyi takip 

eder (Ayhan, 2002: 135-136). Onların; müziğe “bir devrim”, “yeni bir söz dizimi”, 

“yeni bir dil bilgisi” getirdiklerini ifade eder. “Wozzeck” eserini en sevdiği 

operalardan biri olarak görür (Ayhan, 2002: 263). Üniversite yıllarında plak 

konserlerine katılan şair, katıldığı dernekle müzik festivallerinde bulunmayı ihmal 

etmez. Müzik tarihi okumaları yapar, dönemin müzik alanın önemli şahsiyetleriyle 

görüşür, onlarla fikir alışverişinde bulunur. Elektronik müzikten de haberdar olduğunu 

yazılarında dile getirir. O dönemin müzik dünyasını ve etkilerini aktaran Ayhan, 

önemli Türk bestekârlarını da yakından takip ettiğini söyler. Müzikte önde gelen 

şahsiyetler hakkında bilgileri üniversite dönemlerinde edinir, müzik eleştirmeni 

arkadaşlarıyla da kendi şiirsel dünyasını zenginleştirdiğine inandığı bazı şahsiyetleri 

araştırarak okuyarak öğrenir. Müzik medyasının terimleri hakkında bilgisi olan şair, 

şiiri bazen opera müziğinde kullanan bir ses türü olan “koloratur” sesinin inceltilmesi 

olarak bile görür. Şiirinde “yapısal anlamda başlangıçta müzikten çokça 

yararlandığını, daha sonra ise örgensel olarak, sezilir-sezilmez bir biçimde müziğin 

olanaklarını kullandığını, müzikten vazgeçmenin mümkün olmayacağını” (Ayhan, 

1996: 78) söyler. Ayhan, işlenen ve her zaman canlılığını sürdüren “şiirsel bir dili” 

desteklediğini dile getirir. Şairin gerçekleştirdiği devrim yeni anlatım biçimlerine 

geçişi test etmektir. Özgün şiir ortaya koymak adına uyguladığı testler, yolunu “atonal 

müziğe” çıkarır. Yeni sözcüklerle beraber anlatım biçimlerini de ekleyerek özgün ve 

marjinal bir eğilimin ortaya çıkmasına vesile olur. 



93 

1900’lü yılların başında müzikte büyük değişimler olmaya başlar. “Tonal 

sistem” müzik üreticilerinin ihtiyaçlarını karşılayamaz duruma gelir. Bazıları değişim 

arayışında bulunurlar. Bu arayış “on iki ton besleme tekniği” ile yeni bir akımın 

meydana gelmesini sağlar. “Schönberg”, klasik armoninin içerisinde bulunan “tonal 

sistemden” farklı olarak on iki sesin özgürce kullanıldığı, atonal bir sistem geliştirir. 

Bu kullanım müzikal sistemde devrim niteliğinde bir gelişme olarak karşılanır. Bu yeni 

akım, bestelerdeki uyumlu olma prensibinin çöküş yaşamasına vesile olur. Çünkü 

atonal müzikte uyumsuzluk özgürlüğü tanınır. İkinci Dünya Savaşı sonrası modern 

insanın yapısına uygun olduğu anlaşılması üzerine bu akım popüler olmaya başlar. Bu 

sistemde ses, vurgulama gereksinimi beslemez. “On iki ses” dilediği gibi bir sırayla 

düzenlenebilir. Bu düzenlenme ritim yardımıyla melodi formuna bürünür. Bütün bu 

özellikler müzik üreticilerine geniş çalışma alanı getirerek birtakım kolaylıklar sağlar. 

Bu sistemde bir tek ses bile ayrıcalık kazanmaz. Her ses denk bir şekilde sistemde yer 

almalıdır. Atonal yapıda “seslerin sıçramalar yapabilme özelliğinin olması, bunun da 

değişik melodik şekillerin oluşmasına yol açması ve esneklik kazandırması, 

milyonlarca farklı sıra ses dizisinin elde edebilmesine” (Özçelik, 2001: 178) kaynaklık 

eder. Bunların yanı sıra imgeleri “çağrışımsal” biçimde serbestçe ortaya koyan, 

“uyumsuzluğun sesi” ile özdeşleşmesini sağlayan nitelikleri de bünyesinde barındırır.  

İkinci Yeni şiirinin sözcük yapıları, şiir atmosferlerinin kuruluşu, sözcüklerin 

dizelere dağınık ve uyum yakalamaya uzakmış gibi serpiştirilmiş olması, atonal 

müzikle bağ kurmasını sağlar. Tonal yapının; kakışmalarla, ses uyumsuzluklarıyla 

bozulmasına neden olur. Klasik yapıyı, “deformasyona” uğratma, rastlantıyla yeniden 

inşa etme amacı taşır. İkinci Yeni şiirinin Türk şiirinde tıpkı bu şekilde klasik yapıda 

çeşitli değişiklikler yaparak oluşum sergilemesi göz önünde bulundurulduğunda sözü 

edilen müzikten beslendiği ve ilham aldığı sonucu çıkarılabilir. İkinci Yeni şiirinin 

“uzlaşmaz”, “çağrısal” ve “kapalı anlatım” gibi özelliklerle şiir evrenini kurması da 

bunu gösterir. Var olan şiir yapısından tam olacak şekilde “kopmayı” hedeflemesi, 

atonal müzikten İkinci Yeni şiirine geçer. İkinci Yeni şiirinin büründüğü yapı ve 

anlamdaki kapalılığı da bu etkiyi ortaya koyan başka unsurlardır. 

 “Şiirlerindeki başkalığın temelinde her türlü otoriteye karşı çıkma anlamında 

atonallik” (Karaca, 2019: 221) olan Ece Ayhan, atonal müziğin şiirinde geniş çaplı 



94 

etkiye sahip olduğunu yazdıklarında ve çizdiklerinde aktarır. Atonal müziğin “İkinci 

Yeni şiirine yepyeni bir söz dizimi ve yepyeni bir dil bilgisi kazandırmasını adeta bir 

devrim” (Ayhan, 2002: 265) şeklinde gören Ayhan, bu kazanımları sağlayan müziği 

şiirine entegre etmeye çalışır.  

Bu müzik etkilerinin ve entegre etme çapalarının en büyük örneklerinden biri 

Bakışsız Bir Kedi Kara kitabında yer alan şiirlerde tesirini gösterir. Birbirinden 

“kopuk” ve “çarpıcı” imgeler bulunduran, “kısa şiir” görünümünde olan, araya 

“boşluklar” ve “sıkıştırmalar” sokuşturulabileceği tarzlarda şiirlerden oluşan bu kitap, 

müzik sanatı/medyasının derin hissedildiği çarpıcı bir eserdir. Farklılaşma çabasına 

giren Ayhan’ın bu çalışmaları, sözcüklerin sözdizimsel olarak değiştirilmesine de etki 

eder. Kitabın ismine bakıldığında bu etkinin hissedildiği ve geleneksel şiirin dışında 

bir dil kullanımıyla da şiiri oluşturma gayretine girildiği görülür. Bu etkinin de atonal 

müzikten geldiği söylenebilir. Şiir kitabının içinde yer alan şiirler, bu müzik akımının 

eserini oluşturan parçalar gibi parça parça görünüm sergiler. Bu parçalar birleştirildiği 

zaman kitap, atonal bir müzik eserine dönüşür. Aynı zamanda şiirini “tarihten”, 

“mitolojiden” de besleyerek oluşturduğu için şiirde bu tür müziğin yer aldığı opera 

havası hâkimdir. Böylece şair, simülasyon/öykünme tekniği kullanarak müzik 

medyasına ait bir yapıyı şiirinde uygular. Notalar yerine sözcükler kullanan şair, ortaya 

koyduğu uygulamayla müzik eseri değil de yazı sanatına/medyasına ait olan bir içerik 

ürettiği için medya değişimi de yapmış olur.  

Bahsi geçen şiir kitabının ilk şiiri olan “Bakışsız Bir Kedi Kara”, peş peşe ve 

aynı hizada sıralanan, birbirinden “kopuk” bir şekilde duran, fakat birbiriyle ilişkisi 

bulunan parçalar gibi kurulan cümleler, marjinal görünümün ilk parçasıdır. Çünkü bu 

şiir de bilinen klasik şiir görüntüsünden farklı bir görüntü çizer. Şiirde dize, sözcük 

uyumu, bilenen estetik yapı gibi özellikler yer almaz. Bu ilk parça formunda zuhur 

eden şiirin, tıpkı atonal müzikteki yapı gibi kurulması simülasyon/öykünme 

tekniğinden yola çıkılarak medya değişimi yapıldığını ortaya koyar:  

“Gelir bir dalgın cambaz, Geç saatlerin denizinden, Üfler lambayı, Uzanır 

ağladığım yanıma, Danyal yalvaç için, Aşağıda bir kör kadın, Hısım, Sayıklar 

bir dilde bilmediğim, Göğsünde ağır bir kelebek, İçinde kırık çekmeceler, İçer 

içki Üzünç Teyze tavanarasında.” (Ayhan, 2015: 185) 



95 

 İkinci şiir olan “Firavun”da önceki şiirin devamı olduğunu gösteren işaretler 

kullanılır. “Bakışsız Bir Kedi Kara” şiirinde kaçırılan çocuğun burada büyüdüğü ve 

geminin kaptanı olan korsanla bir çocukluk geçirdiği dile getirilir. Bu şiir, diğer şiirlere 

yönelmeyi; yazı medyasının müzik medyasına yaklaşmasını, anlam bakımından 

birbirine “koşut”  hâle gelmesinin bir basamağı olarak görülebilir:  

“... büyümüş, Bir firavunla yatar kalkardın sabahlara karşıki, Yağmur ayları 

sürgünlüğün  

Ağzında firketeler, Bir kuş, konmaktan hoşlanır, Canavar dövmeleri 

kollarında, vardı.” (Ayhan, 2015: 186)  

Üçüncü şiir olan “Kılıç”ta, “Firavun” şiirindeki müzik medyasına yaklaşma 

süreci, devamlılık arz edip ilerleyişini sürdürür. Şiirde kullanılan hitabet sözcükleri, 

şimdiye kadar devam eden sessiz şiire bir “ses” katarak onun sesli biçime girmesini 

sağlar. Şiirde biçim tekrar değişir, düzyazı ve şiir tadı birlikte verilir. Müzik medyasına 

daha çok yaklaşmaya başlaması, tıpkı atonal müzikteki gibi “farklı notaların özgürce 

serpiştirilmesini” imgeleyen şiir düzlemi oluşturmasıyla gösterilir: 

Ey serseriliğin denizleri! Ey ahtapotları atılmışlar kıyıya mutsuzluğun! Bir kraliçedir 

oğlum kanatlarını açmış, Örtünür canfes, Unutur gitgide yakılmış babası büyücü, Selanik'te 

geçirir kızı 

Gelmiş bir kadınla konuşur Mısrayim’den, Yorgunluğu kusursuz bir at mor, 

Uyuyakalmış kayalıklarda, Yükselir niçin bilinmez deniz, Ey batık gemiler! Ey sürgün 

karaltıları! Ağlayan bir melez ben, 

Anlatılmaz bir kılıçtır kuşanmış taşırım belimde kara duygululuk. (Ayhan, 2015: 187) 

“Mısrayim” şiirinin öykü aktaran bir yapısı vardır. Şiirde kullanılan “cin”, 

“padişah”, “simrug”, “mısrayim” sözcükleriyle şiir, masal havasına sokulur. Fakat şair 

bunu hiç alışılmamış bir düzlemde yapar. Yerler değiştirilir, cümle yapısı 

bozdurulmaya başlanır. Şiirin anlatım boyutu üstlenmesi, sözcüklerin hızlı bir şekilde 

okunmasına kaynaklık eder. Bu da müzik medyasında sesin farklı bir hıza çıkması, 

farklı tonlar kullanılması gibi özelliklerini gösterir. Şimdiye kadar şiir, yavaş bir tonda 

ve hızda ilerliyorken bu şiirle hız birden artırılarak müzik yapısının değişik biçimlere 

bürünebilme özelliğine gönderme yapar:  

“Kaçtığı bilinmeyen bir ülkesinde cinler padişahının, bir yeniyetme, 

Değiştirmiştir adını, saçlarını kazıtmıştır, Soğuk bir tabanca yastığının altında, 



96 

uyuyabilir ancak, Bir yelek giymiştir dimi; kuşbilime çalışır, omuzunda simruğ 

kuşu, eskiden ötermiş.” (Ayhan, 2015: 188) 

“Kargabürken” şiirinde, “kaçmış bir çatanayla külüstür ve cin/Çalarak sinsi 

mızıkası bilinmezlik/Kara mürekkebin” (Ayhan, 2015: 189) gibi kullanımlara yer 

verilerek kelime yapılarının bozumu, “alışılmamış bağdaştırmalar” ve cümle 

dizinindeki değişimler giderek artmaya başlar. Bununla da atonal müziğin 

anlaşılmayan melodisine, seslerin anlamsız ve kuralsız oluşumuna gönderme yapar. 

Ayrıca şiirde müzik medyasına ait bir öğe olan “mızıka” karşımıza çıkar.  

“İki Tekerlekli At” şiirinde “ey” sözcüklerine ve ünlemlere başvurarak bir iç 

ses yaratılır. Kimi uzun kimi kısa cümlelerle ve kelimelerin yapılarıyla müzik 

medyasındaki seslerin uzaması ve kırılması iç içe verilir. “Uğuldama” sözcüğünü şiire 

ekleyerek hem çoğul ses kazandırılır hem de atonal müzikteki kargaşa, anlaşılamama, 

seslerin üst üste binmesi özelliklerini şiirde göstererek şiiri, opera havası kattığı 

eserinin bir bölümü olacak şekilde örer: 

“Oğlum ve arkadaşı Bünyamin. Kaç yıllar uçamıyorlardı. Ey kullanılmayan 

bahçe kapıları! Sarmaşıklar! 

“Yıkımlar getiriyorlar imparatorluğa. Yangınlar. Uğulduyorsunuz kışın ey 

yapraklarını döken kadınlar!” (Ayhan, 2015: 190) 

 “Ey Kanatsızlık” şiirinde ise örülen metnin giderek yoğunlaştığı göze çarpar. 

Atonal müziğin etkisi daha belirgin bir biçimde vurgulanmaya başlanır. Birbirleriyle 

bağlantısı olmayan sözcükler, masal havasında çizilen genel şiir tablosundaki 

karakterlerin klasik anlatılardan farklılık göstermesi gibi özellikler barındırması 

açısından önem teşkil eder. Bunların yanında “anlaşılmayacaksın” sözcüğünü şiirine 

ekleyen Ayhan, şiirde “kapalı”, kendisini kolay kolay ele vermeye bir anlatım 

oluşturduğunu, aynı kapalılığın atonal müzikte de kendini gösterdiğini hissettirmeye 

çalışır:  

“Batmış bir tramvay, ... ahtapotlar, ince ve upuzun barbarlar, Yalnızlık dönüşür 

bir zenci arkadaşa imparator, 



97 

Kucağında bir padişahın da kuş, İstemiyor bitsin... büyüsü, Bir boyundaki 

serüven, uçurum, Hiç konuşmuyoruz, 

Anlaşılmayacaksın, Ey kanatsızlık!” (Ayhan, 2015: 191) 

“Ortodoks-Ortodoks” şiirinde sözdizimsel olarak düzenlemeler meydana 

getirilir. Cümleler yüklemle bitmeye başlar. Bu yüzden önceki şiirlerden farklılık arz 

eder. Daha önce ortaya koyulan “karmaşıklık”, “düzensizlik”, “anlaşılamamazlık” gibi 

yapısal ve sessel düzeni istikrara yönelterek okuyucu son şiire hazırlanır. Şiir, “düşen 

bir Katolikos orta bir Daçya gölüne” (Ayhan, 2015: 192) bölümüyle başlatılır. 

“Düşme” sözcüğüyle uyumlu olacak biçimde daha önce kurulan düzenden yavaş yavaş 

aşağı doğru çekilme söz konusu olur. Şair, tıpkı müzik yapıtlarında olduğu gibi belli 

bir yükseğe çıkan tempoyu yavaş yavaş alçaltma girişimini şiirine ekleyerek müzik 

medyasıyla medyalararası bir ilişki kurar.  

Kitabın son şiiri olan “İpeka”nın ise öncekilerden farklı bir şekilde 

oluşturulduğu görülür. Daha önceki şiirlerde kullanılan bütünsel yapının bu şiirde bir 

bütün olarak “yeniden üretim” aşamasına sokulduğuna şahit olunur. Bu şiirle baştan 

beri kurulan şiir evreninin son bulması ya da bu evrenin son şiiri olması, kurulan 

yapısal düzenin özeti niteliğindedir. “Ortodoks-Ortodoks” şiirinde yaşanan düşüş 

burada son bulur ve dalgalanmalarla şiir sona erdirilir. Böylece opera havası taşıyan, 

her şiirin ayrı bir bölüm oluşturduğu, atonal müziği yazı medyası araçlarıyla farklı 

tekniklere ve yöntemlere başvurarak ürettiği Bakışsız Bir Kedi Kara yapıtı bir bütünlük 

arz edecek şekilde tamamlanmış olur.  

Romen rakamlarıyla başlıklandırılan ve yirmi yedi bölümden oluşan 

“Ortodoksluklar” şiirinde, okuyucuyla “bilinç dışı” bağlamda iletişim etkileşiminde 

bulunulur. Bu iletişim, kelimelerin müzikal kurgusu sayesinde oluşur. Şiir, tının ön 

planda olduğu karmaşık ve yoğun yapıya sahiptir. Şiir, atonal müzik etkisinin 

hissedildiği ve müzik medyasının müziksel formlarının medya değişimi yaşayarak 

yazı medyasında hayat bulduğu bir yapıt olarak okuyucuyla buluşur. Şiirde ayrıca lirik 

şiir düşüncesi arka plana atılır, “tarihsel anlatılara” göndermelerde bulunulur. Kapalı 

bir anlatım ve farklı bir dilin hâkim olduğu şiir evreni kurulur. Bütün bu özellikleriyle 

şiir,  müzik medyasındaki “deneysellik” olgusunu hissettiren yapıya ve biçime sahip 



98 

olduğu sonucunu doğurur. Ece Ayhan ile öne çıkan bu müzik yapısını kurgusunda 

barındıran şiir; müzik terminolojisine ait kelimelere, bu alanda eser veren sanatçılara 

ve eserlerine de göndermede bulunulur. Şiirin “II” numaralı bölümünde, İtalyan 

besteci Carlo Gesualdo da Venosa’ya göndermeler yer alır. İşaretleme yönteminin 

göründüğü bu bölümde “madrigal” sözcüğüyle müzik sanatına medyasına ait olan bir 

türe gönderme yapılır. Burada kurulan atmosfer; eşinin onu aldatmasına tanık 

olduğunda eşini ve birlikte olduğu kişiyi öldüren bu bestecinin anlatısını farklı bir 

biçime evirilmesidir. 

“Bir madrigal söylüyor Gesualdo da Venosa’dan. Yazıklanmanın kamburu. 

Kunduz karnı bir kadına, beklenmedik bir çılgınlık daha giyindirildi.” (Ayhan, 

2015: 144) 

Şiirin, “III” numaralı bölümünde Osmanlı dönemindeki kadınların müzik 

eşliğinde eğlenmelerini hamam atmosferi kurarak işleyen şair; “köçek”, “tef” gibi 

müzik medyasına ait olan bir takım unsurları şiire ekler. Tarihi anlatının farklı şekilde 

hayat bulduğu bu şiirde, Osmanlı eğlence hayatının oryantalist bakışı müzik etrafında 

biçimlendirilerek oluşturulur. Ayhan, “IX” numaralı bölümde ise “kıvançlı bir 

majorden bir tını duyuluyor/Gregoryus çeşitlemeleri, koyu bir tablatura yazısıyla” 

(Ayhan, 2015: 151) 6. yy.da yaşamış Papa’nın müzikle olan ilgisine vurgu yapar. 

Hristiyanlık ilahilerini farklı bir teknikle yazdıran Gregorius, “neuma” alfabe 

sisteminin notaya uyarlanıp eserler oluşturulmasını sağlar. Şair, bir farklılık yaratan ve 

müzik medyasının bir imgesi olan bu şahsiyeti şiirinde işlemesi, şiirin farklılığını 

vurgulayan önemli bir göndermedir. Ayrıca bu şiirde “tablatura” sözcüğünü “nota 

bilgisinin harf, rakam veyahut sembollerle” gösterildiği sistemi karşılayacak şekilde 

kullanması, işaretleme yönteminin şiirde varlığını gösterir. Şairin kendisinin de müzik 

medyasına ait formu, yazı medyasına aktardığını ve bu formla alışmışın dışında şiir 

kaleme aldığını gösteren önemli bir göndermedir. “XIII” bölümde Kafkas müziğinin 

imgesi olan dombra enstrümanı şiirde “domra” şeklinde yer alır ve korkuları 

vurgulayan bir imge olarak işlenir. “XIV” başlığını taşıyan bölümde “aleko” 

sözcüğüyle Osmanlının son yıllarında yaşayan, müzik kimliğiyle öne çıkan Aleko 

Bocanos’a gönderme yapılır. “XV” ismi verilen bölümde müzik aleti olan “panola” 

şiire eklenir. “XVI” bölümü ise bir müzik ortamıyla şekillenir. Müzik medyasının 

ürünleri olan “rebab”, “zurna”, “tar” ve “tambur” öğeleri şiire serpiştirilir. “XVII” 



99 

ismini alan bölümde bir marş havası sezilir. Şiire davulcu marşı sokulur. “XXIII” 

başlığı altında “ötümlük” sözcüğü kullanılarak müzikteki “Sonority Hierarcyh” şiirde 

yer alır ve “zurna” metaforuyla birlikte sunulur. Şiirin son bölümü olan “XXVII” ise 

“Suriye şarkılarını” bünyesinde barındırır ve bu seslendirme notada vurgu anlamına 

gelen “tartım” eşliğinde söylenir.  

“Ortodoksluklar” şiiri bir bütün hâlinde ele alındığında şiirin müzik medyası 

özelliklerini bünyesinde toplayarak klasik şiirden farklı bir şekilde örülmüş yapısını 

müzik türlerinden aldığı görülür. Bu etkileşim sonucunda medyalararası bir bağlam 

oluşur. İşaretleme, medya dönüşümü, simülasyon/öykünme gibi yöntem ve teknikleri 

kullanan şiir, okuyucusunu bir iletişim sürecine dâhil eder.  

 Ece Ayhan’ın atonal müziğinin işleyiş biçimini, yapısında yer alan özellikleri 

şiire entegre etme çalışmalarının sonucunda şiirde; “ritim”, “ton”, “tema” ve telaffuzda 

ansızın değişime uğrama söz konusu olur. Şiir enteresan sapmalarla dolup taşar ve 

şiirin son bulmaları da aynı çeşit farklılıklarla yapılır. Bunun bir örneği “Kınar 

Hanımın Denizleri” şiirinde karşımıza çıkar. O zamana kadar yapılmış şiir 

tanımlarının aksine sözcük uyumu, dizim biçimi, bilenen estetik yapı gibi özelliklerin 

dışına çıkılarak değişik tarz ortaya konulur. Şiirin, tıpkı atonal müzikteki yapıyı taklit 

edercesine yazılması, simülasyon/öykünme tekniğinden yola çıkılarak medya değişimi 

yöntemine başvurduğunu açığa çıkarır. Ayrıca “kel” olarak vurgulanan Hasan 

karakterinin “karanlığı süpürmesi” uyumsuzluk imgesine gönderme yaptığını ortaya 

koyar.  

“Öyle Bütün” şiirinde; müzik medyasının özelliklerinin ve öğelerinin 

serpiştirildiği, atonal müzik etkisinin hissedildiği, şiir evreninin bir müzik parçasını 

andıracak şekilde oluşturulduğu görülür. Şair, şiirde “atonal” sözcüğü kullanıp 

kendisini bu müzikle özleştirir. Kendisinden önceki şiire meyil etmediğini kurguladığı 

imgelerle açığa çıkarır.  

Ayhan’ın yakın arkadaşlarından biri olan müzik eleştirmeni Üner Birkan’a 

ithaf ettiği “Ut” şiirinde de devrim niteliği taşıyan bir özellik etkisini gösterir. 

Sözcüklerin anlam bütünlüğü oluşturan dizilim formuna darbeler indirerek özgün ve 

özgür bir cümle dizimi kuran şair, bu şiirde de bu etkiyi yaratır. Atonal müzikteki bu 



100 

yapının şiirde kullanılması, medyalararasılık yönteminin bir tekniği olan medya 

değişimine örnek teşkil eder. Farklı medyada yer alan bir özelliğin edebiyat medyası 

olan şiirde aynısının yapılmaya çalışılması ortaya simülasyon/öykünme tekniğini 

çıkarır. 

“Okarina” şiiri başlıklandırırken kullanılan isimle müzik medyası ögesi 

konumundaki seramik flütün bir çeşidi olan “okarina” çalgısına işaretleme yöntemiyle 

göndermede bulunulduğu görülür. Şiirde Ayhan’ın müzik etkisinden dolayı 

kurguladığı dilin burada da karşımıza çıktığına şahit oluruz. Cümleler kuruluş şekilleri 

itibariyle bir uyumsuzluk içerisinde iken kelimeler ise alışılmamış şekilde 

bağdaştırılır. Bu kullanımlar şiirin her tarafına sirayet eder. Son bölümde ise 

göndermede bulunulan medyanın sesi şiire sokulur:  

“Ve limonsu okarina çalıyor kendi deniz lehçeleriyle  

gülerek ağlayarak bağırarak limonsu okarina okarina.” (Ayhan, 2015: 210) 

Ayhan’ın “Çocukların Ölüm Şarkıları” isminde iki tane şiiri vardır. Bu iki şiir 

Almancada “çocuk ilahileri” anlamına gelen “Kindertotenleider” eserine 

göndermelerde bulunur. Bu, Gustavo Mahler’in  “ses ve orkestra” için bir şarkı 

döngüsünü yaratmak amacıyla yaptığı eserdir. Şair, şiirleri müzik medyasına ait eserin 

içerisinde yer alan “lied”lerin biçim ve tarzını baz alarak kurgular. Böylelikle müzik 

medyasına öykünerek oluşturulan bu şiirler, yazı medyasında vücut bulduğu için 

medya değişimi yönteminin kullanıldığını ortaya çıkarır. 

Ece Ayhan’ın şiirlerinin müzik medyasından medyalararası teknikler 

kullanarak yararlanması söz konusu olduğu gibi müzik medyasının da yazı medyasına 

ait şiirlerinden yararlanarak ortaya koyduğu eserler de vardır. Bunun en güzel 

örneklerinden birini çağdaş müziğin en dikkate değer mümessillerinden biri 

konumundaki İlhan Usmanbaş verir. Bakışsız Bir Kedi Kara eserindeki şiirleri 

besteler. Bu besteyi 1970’te, insan sesi ve piyano için şarkı dizesi olacak şekilde 

oluşturur. Medyalararasılık bağlamda medya değişimi yöntemini kullanarak şiir 

formunda olan Ayhan’ın dokuz şiirini müzik medyası formuna sokar. 2007 yılında 

eserin ilk bölümünü “Üç Usta” ismi altında Ece İdil, “soprano” olarak seslendirir. 2021 

yılında ise bu eser tekrar performansa dönüşür. Seslendirmeyi “bariton” olarak Atilla 



101 

Gündoğdu yapar. Piyano performansına ise Fazıl Say geçer. Böylece Ece Ayhan’ın 

şiirleri müzik medyasına dönüşür.  

Şiirin isminin verildiği asıl bölüm ve Romen rakamlarıyla gösterilen otuz iki 

bölümden oluşan “Zambaklı Padişah” şiiri, “Fazıl Say Güz Şarkıları” albümü altında 

aynı isimde müzik medyası ürünü olarak bestelenir. 2017’de dinleyicilerle buluşan bu 

şarkı, Güvenç Dağıstan ve Ece Dağıstan tarafından seslendirilir. Medya değişiminin 

söz konusu olduğu “Zambaklı Padişah” şarkısı, Ayhan’ın şiirinden asıl bölümün son 

iki dizesi alınarak başlar. “II” ile gösterilen tek satırdan oluşan şiirin hepsini alan şarkı 

“atını saldı salar” eklemesi yapar. “IX” ile isimlendiren bölümün bütününü alıp hemen 

arkasına “XXII” bölümünü sıralar. Şarkının sonuna da şiirin son bölümü olan 

“XXXII” bölümünün son dizesi eklenerek şarkı tamamlanır. Bu şekilde yazı 

medyasına ait olan şiir, müzik medyasına aktarılarak medyalararası bir ilişkinin 

oluşturulması sağlanılır. 

 Cemal Süreya, şiiri sanatla kurduğu bağla şekillendirirken müzik etkisinden 

dolayı da klasik şiir algısından farklılaşan özellikler ortaya koyar. Şiirlerinde 

birdenbire beliren kırılma eylemleri gözlenir. Süreya, şiirin şekilsel görünüşünü 

farklılaştırır, yeni üslup ve tarz benimser. Özü itibariyle şiirde değişikliklere gider. 

Şiirde meydana getirdiği bu değişimlerle sanatında müzik sanatı/medyasının etkisi 

olduğu göz ardı edilmeyecek bir gerçek olarak kendisini gösterir. Atonal müziğin, 

“temel karakteristliğini oluşturan beklenmedik ritim değişikliğinin, askıda kalma 

hâlinin, bir yola alışmadan başka bir yola atlama gibi özelliklerinin Süreya’nın 

şiirlerinde ritim, söylem ve izlek boyutlarında görünürlük kazandığı” (Karadeniz, 

2015: 265) sonucuna ulaşılabilir. “Kanto” şiiri bunu ortaya koyan örneklerden biridir. 

Şiirin ismi tiyatro terimidir ve şarkı söyleme etrafında şekillenir. Şair, bu sözcükle şiiri 

müzik havası içine sokmaya çalışır. Şiirin ilk bölümünde “sevdiği duyulan kişiye” bir 

şeyler söyleyen şiir öznesi, bu lirik tonu kırarak farklı bir söyleme girer. “Garson bira 

getir” (Süreya, 2010: 19) kullanımıyla kurulan lirik düzen birden değişir. Şiire farklı 

bir ses, farklı bir ton katılmış olur. Böylece şair atonal müzikteki durumu burada 

karşımıza çıkarır. Müzik medyasına ait özellikler bu şiirde saha değiştirerek işlendiği 

için medya değişiminin yaşanmasını sağlar. Bunun yanında şiirde öne çıkarılan 

düşünce kimi yerlerde değişiklik gösteriir. İlk mısralarda “sevgi” ile “aşk” öne 



102 

çıkarılırken, ikinci bölümde şaşırtıcı bir etki yaratılarak “toplumsal konu” şiire dâhil 

olur. Böylece şiirin lirik evreni bozguna uğratılır. Bu yönüyle de atonal müziğin etkisi 

hissedilir.    

Atonal müziğin etkisi Süreya’nın şiirlerinde farklı şekillerde ön plana çıkar. Bu 

müzik medyası türü, birçok öğeyi ve yapıyı içinde barındırdığı için etki şiirlerde başka 

biçimlerle görülebilir. Fakat şiirlerde hâkim olan duygu öncekini bozma düşüncesidir. 

“Bent Kapağı” şiirinin ilk bölümünde sözcük diziminde değişikliklere gidilir. Farklı 

bir dizilişle sözcüklerin kullanıldığı şiirde, dize kurulum şeklindeki serbestlik göze 

çarpar. Kelimelerin “rastgele” yan yana geliş biçimi okuyucuyu şaşırtır. Sayılar bile 

belli bir sıra olmadan yerleştirilir: “ilk kitapta kırksekiz, altıncıda üç” (Süreya, 2010: 

295). Şiirin sonu, “son pişmanlık, inanın, fazla çiçek” (Süreya, 2010: 295) şeklinde 

bitirilerek şaşırtıcı bir etki yaratır. Atonal müzik türünün getirdiği yenilik olan “özgür 

nota dizilimi” şiirin dize dizilimini etkileyerek kendi formuna evirmesi, dolayısıyla 

müzik medyası özelliklerin edebiyat medyasındaki bir formu etkilemesiyle bu form 

dikkate alınıp evrenini oluşturması, medya değişimi yönteminin bu şiir için de geçerli 

olduğu sonucunu ortaya çıkarır. 

“Oteller, Hanlar, Hamamlar İçin Sürekli Şiir” eseri medyanın farklı işlevlerini 

kullanması, medyalararasılık ilişkilerde çeşitlilik arz etmesi bakımından önemlidir. 

Şiir başlı başına bir farklılık ve değişik bir dokunuşu göstermesi açısından değer taşır. 

Denenmemişleri deneyen bir biçimle karşımıza çıkan şiirin yapısal örgüsüne bakıldığı 

zaman birden çok ve farklılık dolu dize formlarına yer verildiği görülür.  Bu formlar, 

bir kurala bağlı kalınmadan özgür kullanım biçimi göz önünde bulundurularak yapılır. 

Atonal müziğin tekniklerinden birini edebiyat medyasına evirdiği için medya 

değişimine örnek gösterilir. Aynı zamanda şiir kurulduğu atmosfer itibariyle “Ankara” 

anlatımı müziksel bir havaya büründürülerek yapılır. Anlatım öğelerine müzik 

medyası öğeleri dâhil edilir. Opera tasvir edilirken “keman” imgesinden yararlanılır, 

“Osmanlı Bankası” davulla ilişkilendirilirken şehrin sokakları da “melodika ordusu” 

şeklinde görülür. Bu şekilde Ankara şehri bir “orkestra” şeklinde çizilir: 

 “Opera: içine dikiş gereçleri doldurulmuş ağırlıksız bir keman 

kutusu, 

Osmanlı Bankası davul; 



103 

Ve Emlak Kredi'yle başlayan camdan metalden bir melodika 

ordusu: 

Dol (An)kara bakır dol! 

Biletim öldü; 

Gömleğim kirli.” (Süreya, 2010: 163) 

 Şiirde Ankara vurgusu çoğunlukla bir marşı çağrıştıracak şekilde yapılır.  

Nitekim şair, “Ankara Ankara/Ey iyi kalpli üvey ana” (Süreya, 2010: 165) sözleriyle 

de işaretleme yöntemi kullanarak “Ankara Marşı”na gönderme yapar. Bu müzik 

medyasının coşkunluk barındıran havası böylece şiire işlenmiş olur. Şiirde karşımıza 

çıkan başka bir ayrıntı da Osmanlı musikisinin önemli şahsiyetlerinden Dede 

Efendi’nin ve Batı müziğinin önemli simgesi konumundaki Alman besteci “Johan 

Sebastian Bach”ın işaretleme yöntemiyle şiire eklenmesidir. Süreya bu şekilde bir 

yaklaşım benimseyerek iki müzik türünü şiirinde karıştırır. Bu da medya 

kombinasyonunun varlığına işaret eder:  

“Şurda işte tam şu noktada Dede’nin 

İç çekişi Bach’ın soluk alışına karışıyordu.” (Süreya, 2010: 166) 

Cemal Süreya, “Striptiz” şiirinde müzik medyasına ait olan notaları kullanarak 

bir şiir yazma deneyiminde bulunur. Şiirde her bir nota kadının giyimi üzerinde 

gösterilerek monoton hayat akışına sahip bireyin müziksel imgelerle çarpıcı ve 

hareketli yapısı gösterilmek amaçlanır: “Kaç nota var/Do re mi fa sol la si/Onun da 

üstünde/O kadar giysi/Etekliği fa/Sütyeni sol/Papuçları la Şapkası si.” (Süreya, 2010: 

156) Şiir öznesi kulüpte striptizcilik yapan bir kadının sabah giyinişini her bir kıyafet 

parçasına verdiği notalarla örtüşecek biçimde verir. Şiir bu bölümde sanki beste 

yapıyormuş gibi notaları ezgisel bir biçimde yerleştirir. Bu şekilde yaparak şiiri müzik 

metni formuna dönüştürür: 

 “Usul usul giyinir 

Sabahları evinde 

İşte do, sonra sırasıyla 

re 

mi  



104 

fa 

sol 

la 

Sonunda da şapkası si.”(Süreya, 2010: 156)  

 Akşam işine giden kadının müzik etrafında gösterilen şiir ortamı, kadının 

elbiseleriyle “simgeleştirilen” notaları en son giydiğini ilk önce çıkararak giyinişinin 

tersiyle örtüşecek biçimde bir sırayla çıkarmasıyla son bulur. Notalar kadının 

bedeninden ayrılırken bu sefer soldan sağa doğru bir inişle işlenir. Yarattığı bu müzik 

medyasına ait biçimsel forma içeriksel olarak da destekte bulunur. Şair; “sahne”, 

“piyano”, “müzik” gibi öğelerini şiire serpiştirerek kurduğu anlatımla şiiri 

müzikleştirir. Müzik medyasına ait öğelerin şiirde yer almasıyla işaretleme yöntemine 

başvuran şair, bu medyaya ait öğeleri ve özellikleri şiirin biçimine ve anlatımına 

uyarlayarak medya değişimi yapar.  

Şairin müzik sanatı/medyasına çeşitli yöntem ve tekniklerle uyarlanan şiirleri 

de vardır. Mazhar Alanson’un 2002’de dinleyicilerle buluşan “Hüznün Kuşları” ismini 

taşıyan şarkısı, Cemal Süreya’nın “Aslan heykelleri” ve “Ülke” şiirlerinde yer alan 

bölümlerden beslenir. “Aslan heykelleri” şiirinden “ben bütün hüzünleri denemişim 

kendimde/Bir bir denemişim bütün kelimeleri” (Süreya, 2010: 31)  kısmını alıp 

şarkısında kullanır. “Ülke” şiirinden ise “kasketimi eğip üstüne acılarımın/sen yüzüne 

sürgün olduğum kadın” (Süreya, 2010: 48) ve “çık gel bir kez daha beni bozguna 

uğrat” (Süreya, 2010: 50) dizelerini alıp yapıtına yerleştirir. Şiirlerden birkaç mısra 

alıp müzik medyası eserine yerleştirilmesi montaj yönteminin kullanıldığını gösterir. 

Cemal Süreya’nın “Sayım” şiiri 2011 yılında Sezen Aksu tarafından şarkı 

hâline getirilir. Şiire uygun müzikler seçilerek ve şiirde yer alan havanın oluşumunu 

tamamlamak amacıyla eklemeler yapılarak “Sayım” başlığıyla şarkı oluşturulur. Şiirin 

iki dizeden oluşan beyit formunun ilk dört bölümü alınarak şarkıda kullanılır. 

Görüldüğü üzere şiirin şarkı formuna dönmesi medya değişimine örnek teşkil eder.  

Erol Mutlu’nun, “Ateş Düşer Şarkılara” albümü altında 2011’de dinleyicilerle 

buluşturduğu “Yarımada” şarkısında Cemal Süreya şiiriyle etkileşim söz konusudur. 

Şarkı, Papirüs dergisinde “Yarımada” ismiyle paylaşılan, şiir kitaplarında “Ortadoğu” 



105 

şiiri başlığı altında ve  “IV” ismiyle yer alan bölümünden yola çıkılarak oluşturulur. 

Şarkı olarak piyasaya sürülen eserde şiirin büyük bir bölümü bestelenerek müzik 

formuna sokulur ve medya değişiminin ortaya çıkması sağlanılır. Mutlu’nun Cemal 

Süreya’nın şiirlerinden esinlenerek yaptığı diğer beste ise “Fotoğraf” şarkısıdır. Şarkı 

şairin aynı ismi taşıyan şiirinin tamamı kullanılarak müzik formuna evrilmesiyle 

oluşur. 2020 yılında yapılan bu şarkı da medya değişimine örnek teşkil eder.  

Süreya’nın iki dörtlükten oluşan “San” şiiri ise Manuş Baba isimli şarkıcı 

tarafından 2017’de “Dört Nal” adı altında şarkılaştırılır. Şarkıya serpiştirilen şiirin 

formu değiştirilir ve medya değişimi yaşatılır. 

Edip Cansever de şiirlerinde müzik ve ses unsurlarına dikkat eden, bunları 

eserlerinde göstermeye çalışan bir şairdir. Müzik dinlemeyi, müzik hakkında yazılıp 

çizilenleri okumayı seven şair, özellikle Batı müziğine hayranlığını gizlemez. Ancak 

Türk müziğinin de önemli olduğunu (Cansever, 1998: 34-108) dile getirir. “Taht Tah 

Tah” şiirinde atonal müziğin etkisi hissedilir. İlk bölümünde eylem kullanımına 

rastlanmaz ve sözcükler belli bir düzen içerisinde verilmez. Kelimeler arasında 

“rastlantısal” olarak melodi ve ritim; düzen olmayacak şekilde oluşur. Şiirde genel 

olarak uyumsuzluk gözlenir. Sürekli tekrar eden “taht taht tah” sözcükleriyle şiire bir 

ses kazandırılır. Şiir adeta atonal müziğin bir bestesi gibi okuyucuda tesir bırakır. Bu 

şiir, atonal müziğin özellikleriyle yazılma sürecine girdiği için medya değişimi 

yönteminin söz konusu olduğu ortaya çıkar.  

“Salıncak” şiirinde Cansever, yeni bir biçim denemesi yaratmaya çalışır. 

Kurduğu dizeler bir kısalır, bir uzar, bazen de farklı şekillerde sarkar. Şiirin bu yapıda 

serbest düzen içinde oluşturulması, atonal müziğin şiire etki ederek şiiri farklılaştırma 

aşaması olarak karşımıza çıkar. Şiir evreni, öyle bir şekilde kurulur ki bağlantılar çok 

gevşek olur. Bu gevşeklik nedeniyle şiirde “askıda kalan” bir hava hâkim olur. 

Okuyucu en başından beri silkelenir ve bu sarsıntı okuyucu tarafından alışılmadan 

farklı şekil ve özellik gösteren şiirin yapısıyla başka bir havaya sokarak alışma süreci 

uzatılır. Şiirde belli bir hız yoktur. Öğeler arasındaki kesintiler dolayısıyla okuyucuda 

“sıkıntı” hissi yaratılır. Atonal müziğin özellikleri şiirin yapısına siner. Şiirde 

yaratılmak istenen duygu, yapısındaki aksaklıklar, belli bir düzlemde ilerlememesi 



106 

gibi unsurlar göz önüne alındığında müzik medyasındaki söz konusu tekniğin, şiirde 

kendisini göstererek medya değişimi yaşattığı söylenebilir: 

“Diyoruz; sanki o her şey kadar bir herzeyi getirir, yığar 

Çıkrık 

Bir su gürültüsü, bir pul koleksiyonu, bir duanın yaratılışı 

duyulur bu ara 

Duyulmaz ama duyulur 

Başlar çünkü onlar da; yani pul, su gürültüsü, dua.” (Cansever, 2011: 216) 

Cansever’in “Ey” şiiri de atonal müzik özelliklerini bünyesinde barındırır. 

Cümlelerin (çünkü dize kavramı alaşağı edilmiştir) yüklem kullanılmadan 

oluşturulması, “eksiltili” bir şeklin hâkim olması, “alışılmış” şiir yapısının dışına 

çıkılması, şiire ses katan “ey” sözcüğünün tekniksel olarak farklı bir yapıda 

kullanılması gibi özellikler bunu ortaya çıkarır. Bu şekilde okuyucu rahatsız edilir ve 

şiire “kapalılık” özelliği kazandırarak çözülebilmesi için derin okumalar yapma 

ihtiyacını hissettirir. 

 Oteller Kenti şiir kitabında gerçeküstü imgelerle üretilen şiirler yer alır. Otel 

kavramıyla da bir dünya oluşturulur. Cansever, iç dünyasını simgeleyecek şekilde bu 

örme işlemini gerçekleştirir. Otelin genelini kaplayan bir müzik sesi vardır. Fakat şiir 

aslında sessizlik ve tek ton olma üzerine kurulur. Atonal müziğin hissedildiği şiirlerde 

müzik, notasız dizeler hâline bürünür. Yapısal anlamda yenilik deneyen şair, burada 

kurduğu şiirlerde farklı yapılar oluşturur. Şiirde bazen “kırık” dizeler, bazen “kısa” 

dizeler, bazen de uzun uzadıya oluşturulan ve nesir formuna yaklaştırılan dizeler 

bulunur. Biçimsel değişikliklerin göze çarptığı şiirlerden oluşan bu eser, görünüş 

itibariyle farklılaşma içerisine girmiş, geleneksel şiir kalıplarının dışına çıkmıştır. Bu 

etkinin de atonal müzikten şiire aksettirildiği medyalararasılık ilişkiler bağlamında 

medya değişimlerinin yapıldığı görülür. Bu eserde yer alan “Do Re Mi Gül” şiirinde 

biçimsel değişiklikler göze çarpar ve farklı yapıların bir arada olduğu eser görünümü 

kazanır. Konuşma metinlerinin de bulunduğu bu şiirde müzik imgesi ön plana çıkar. 

Biçimsel değişikliğinin yanında müzik medyasında bulunan notalarla alışılmışın 

dışında bir şiir denemesi yapılır. Notaların şiire girmesi medya dönüşümünü ön plana 

çıkarır: 



107 

“Do re mi fa 

Do re mi gül 

Do re mi fa 

Do re mi gül 

Böylece 

Unutulmuş bir otel konçertosu 

Bizim olurdu bir daha.” (Cansever, 2015: 216) 

Eserde bulunan “So La Si Do” şiiri, açık bir şekilde atonal müziğin şiirde hâkim 

olduğunu, önceki müziği “tahrip” ederek oluşturduğunu gösterir. Orkestrada piyano 

ve yaylı sazlar önemli müzik aletleridir. Bu aletler, müziğin “ton rengini”, “ritmini” 

ve “ezgisini” önemli ölçüde güzelleştiren öğeler olmasının yanında Tonal müziğin 

önemli araçlarıdır. Şair, bu şiirde piyanoyu susturur ve yaylı sazları da öldürür: 

“piyanolar çalmazken, akasyalar açmazken/Yaylı sazlar bir bir ölüp giderken.” 

(Cansever, 2015: 216) Böylece tonal müzik geri plana atılır ve atonal müzik ön plana 

çıkarılır. Şiirden bu bağlamda çıkarılacak anlamlardan biri de önceki şiirin artık öldüğü 

ve “yeni şiir” denilen İkinci Yeni şiirinin hâkim olduğu sonucudur. Şair, müzik 

medyası ögelerini şiirinde göstererek işaretleme yöntemini kullanırken atonal müziğin 

yapısını işleyerek de medya değişimi yapar.  

Oteller Kenti şiir kitabının son bölümünü oluşturan “Phoenix Oteli”, müziksel 

havanın ön planda olduğu, müzik sesinin sürekli duyulduğu; “piyano”, “beste”, 

“konser”, “bando”, “mızıka” gibi öğelerle şiirde sürekli bir ses hâkimiyetinin 

oluşturulduğu şiirdir. Müzik medyasına ait öğelerin şiire serpiştirilmesi işaretleme 

yönteminin kullandığının göstergesidir. Şiirin genel görünümüne bakıldığında atonal 

müzik eserinin performansı gibi görünen kurgusuyla adeta opera havası yaratılır. Şiir 

ilk başta tek ton üzerinden işlenir ve aralarda konuşmalar yer alır. Konuşmalar 

düzensizdir ve metnin içerisinde zaman algısı sürekli değişkenlik gösterir. Müziğin 

arada kesilip devam etmesi, okuyucuda “sarsıcı” etki yaratır. En sonunda şiir 

karakterlerinden biri selam verir. Diğerinin ise onu alkışlamasıyla da şiir biter. Şiirin 

gözler önüne serdiğimiz bu özellikleriyle, opera etrafında atonal bir müzik eserinin 

performansa dökülmesi gibi şiir atmosferinin oluşumuna etki ettiği gözlemlenir. Bu 

açıyla bakıldığında atonal müziğin edebiyat medyası tarafından imge ve sözcük 



108 

kullanımıyla aynı atmosferi farklı bir medya türüne transfer etmesi, medya değişiminin 

bu şiirde yer aldığını açığa çıkaran değerli bir örnektir. Aynı zamanda müzik medyası 

yapıtlarından operanın performans aşamasına benzer bir şiir örgüsünün oluşturulması, 

simülasyon/öykünme tekniğinin varlığını tespit etmemizi sağlar. 

Edip Cansever’in şiirlerinden yola çıkılarak müzik sanatı/medyasının 

üreticileri tarafından bestelenmiş ve performansa dökülmüş müzikler de mevcuttur. 

MFÖ grubu 1990 yılında “Geçiniz” şarkısını Cansever’in “Bir Otelde Sizin Adınız”, 

“Sol La Si O” ve “Tenis Topu” şiirlerini müzik formuna sokarak oluşturur. Bu eser, 

edebiyat medyasının, müzik medyasına medya değişimi yöntemi aracılığıyla 

aktarımıdır. Cansever’in “Umuş” şiiri 1990 yılında Yeni Türkü tarafından bestelenip 

seslendirilir. “Umut” adıyla dinleyicilerle buluşan yapıt medya değişimi yöntemine 

başvurulan başka bir eser olarak karşımıza çıkar. Şairin “Gökanlam” şiiri Kumdan 

Kaleler tarafından 1996 yılında “Denize Doğru” albümünde aynı isimle bestelenip 

müzik formuna sokulur. “Kargo” grubu Cansever’in “Gözleri” şiirini 1996 yılında 

“Yarına Ne Kaldı” albümü altında Rock şeklinde oluşturur. Bu müzik eseri şiirle aynı 

adı alır. Erol Mutlu’nun “Ateş Düşer Şarkılara” albümü altında 2011’de dinleyicilerle 

buluşturulan “Pas” şarkısı, şairin aynı ismi taşıyan şiirinin müzik medyasına 

dönüştürmesiyle meydana gelir. Ünlü müzisyen Fazıl Say, 2015 yılında Edip 

Cansever’in “Şey Şey Şey Şey ve Şeylerden” şiirini “Yeni Şarkılar” albümü altında 

besteler. Aynı isimle çıkan parça, klasik Batı müziği tarzında oluşturulur ve Serenad 

Bağcan tarafından söylenir. Bu yapıtın içerisine “Türk ezgileri” ve “Türk tınları” 

serpiştiren Say, ortaya farklı tarzda bir müzik eseri çıkarmış olur. “Yerçekimli 

Karanfil” şiirini müzik medyasına eviren Selva Erdener, “Biliyor Musun” albümü 

altında 2018 yılında aynı isimle şarkıyı yayınlar. Ayşe Uslu da 2019 Yılında “Uslu 

Şarkılar” albümü altında “Gelmiş Bulundum” şarkısını Cansever’in şiirlerini müzik 

medyasına taşıyarak oluşturur. “Gelmiş Bulundum” şiirinin son bölümünün aynen 

bestelemesi ve seslendirmesiyle oluşturulan Uslu’nun bu eseri medya değişimine 

başka bir örnektir. 

Müzik kimliğinin belirgin olduğu bir aileden gelen Turgut Uyar, Klasik müzik 

duyarlılığıyla ön plana çıkar. Müzik ilgisi ve bilgisi çeşitlilik arz eden şair, şiirde “ses”, 



109 

“ritim” ve “müzik” etkisinin önemli bir yer edindiğini bu yolla şiirin derinlik 

kazandığını dile getirir. 

Atonal müzik, İkinci Yeni şiirinde farklı tekniklerle şiir yazma denemelerinde 

bulunmayı sağlamıştır. Bu müzik sayesinde şairler dize kavramına yeni bakışlar 

getirir. Sözcükler özgür bir biçimde şiirde yer alır. Şiirin kesik kesik anlatım düzeyleri 

olmasına olanak sunar. Bu müzik tarzının etkisi Turgut Uyar’ın şiir anlayışının bazı 

değişimlere uğramasını sağlar. Farklı teknikler kullanan şair, şiirini “biçimsel” 

anlamda değişikliklerle kurar. “Kanatlı Menekşeli İyi Uzun Balkon” şiirinde de bu 

etkilerin hissedildiği bir evren kurulur. Şiir biçiminde deformasyon yaratan şair, 

okuyucunun alışma süresini uzatır. İlk bölümlerde “tek ton” şeklinde kurulan 

mısraların, şiirin devam eden bölümünde çeşitlilik arz etmesi, bazen düz yazıya 

yakınlaştırılması gibi deformasyonlar söz konusudur. “Çağrışımsal özgürlük” 

sayesinde okuyucunun alışık olduğu tarzda şiirin devamında başka nesnelerle 

ilişkilendirme algısı yıkılır. Şiirin kimi bölümlerinde mısraların kırılma yaşaması, 

okuyucuda askıda kalma hissi yaratır. Şiirin bu tür özelliklerle ön planda olması, 

“kargaşa” ve “sıkıntı” duygularını da içerisinde barındırması, atonal müzik 

medyasının saha değiştirerek edebiyat medyasında yer alması doğal olarak medya 

değişimi yönteminin şiirde var olduğunu ortaya çıkarır. 

Şiirinde yeni biçim girişimlerinde bulunan Turgut Uyar’ın, “Ay Ölür 

Yılgınlıktan” şiirinde de bu girişimlerin etkisi hissedilir. Mısraları farklı tonlarda ve 

uzunluklarda kuran şair, şiir kompozisyonunda da değişiklikler yapar. Şiirde “bulanık” 

bir havanın hâkimiyet sürülmesi, şiirin okuyucunun alışma ve kavrama düzeylerinde 

“şaşırtıcı” etki yaratması ve “rastlantısal izlenim” hissettirmesi anlamsal kapalılık 

yönünü de ortaya koyar. Atonal müzikten etkilenen şiirlere alışık olmayan okuyucu, 

anlam kargaşasına girer. Beklenti kırıklığı yaşamasına neden olur: 

“Adam bulanır ve bozar orucunu küfüre, ve pencerelerden 

bakıldığında 

dinsel güçleri artar yaşlı kadınların, o yaklaştıkça 

bardaklarda 

ve bir at.” (Uyar, 2021: 216) 



110 

Şiir ilk başlarda tek ton üzerinden gider. Sonra farklılaşan bu tonlar, şiirde iniş 

çıkışlar ekseninde dalgalanmalara yol açar. Şiirin sonlarına doğru ufak bir durulma 

sezilse de sonu şaşırtıcı ve alışılmadık şekilde biter. Bu da okuyucunun bilincini zorlar. 

Atonal ile müzik dünyasına ait özellikler edebiyat medyası olan bu şiirin ruhuna 

işlenerek müzik medyasındaki tarzın bu şekilde medya değişimi yaşatılarak 

okuyucuya sunulması medyalar arası bir ilişkinin varlığını tesciller:  

“Ey en gerekli yapısı tanrıların, Ben!.. 

Nem varsa sanadır!.. yıkılmış birlikler, kırılmış bardaklar 

ölen kadınlar, 

kan...” (Uyar, 2021: 217) 

“Bir Oda Güneşi’ne” şiiri kelimelerin mısralara dizilişi kuralsız biçimde ve 

şairin özgür şiir noktaları belirleme anlayışıyla oluşur. Kelimeler arasında ilişkisel 

bağlamda yakınlık olmayan bu mısralar, kendi aralarında da bütünlük arz etmez. 

Böylece şiir, biçimsel yapı değişikliği yaşayarak mantıksal dizgelerden feragat etmiş 

olur. Bu yönleriyle atonal müzik etkisinin hissedildiği, bundan kaynaklanan medya 

değişimi yönteminin söz konusu olduğu söylenebilir. 

Turgut Uyar’ın şiirlerinin medya değişimi yöntemi kullanılarak müzik 

sanatı/medyası eserlerinde yer aldığı örnekler de mevcuttur. Medyalararasılık ilişkiler 

kullanılarak ortaya koyulan bu eserler; kimi zaman içerik tamamen korunmuş, kimi 

zaman deformasyona uğratılmış, kimi zaman da bir bölümü alınarak 

müzikleştirilmiştir. Sezen Aksu’nun, 1998 yılında dinleyicilerle buluşan “Adı Bende 

Saklı” müzik albümünün içinde yer alan “Denge” şarkısı Turgut Uyar’ın “Tel 

Cambazının Tel Üstündeki Durumunu Anlatan Şiirdir” eserinin bestelenmesiyle 

oluşturulmuştur. Şiir üzerinde birtakım değişikliklerle kendi yorumunu katan Aksu, 

böylece Uyar’ın şiirinin müzik medyası sahasında vücut bulmasını sağlar.  

Erol Mutlu, 2011 yılında “Ateş Düşer Şarkılara” albümünde “Elli İki Hane” 

eserini, Uyar’ın aynı isimli şiirini baz alarak meydana getirir. Bu şiiri Leman Sam da 

2012 yılında “Mavi Tango” ismiyle yorumlar. Erol Bulut bu sefer de Turgut Uyar’ın 

Divan şiir kitabının içerisinde yer alan “Rubai” şiirinin “hazırladım hazıra durdum 

giydirdim gölgemi/kuş çığlığı senin bölgen sorma benim bölgemi/aşklar telef olup 



111 

gider sokak köpeği gibi/gitsin Harcansın bazı şeyler/Sen dur e mi” (Uyar, 2021: 376) 

bölümünü alarak 2020 yılında aynı isimle besteler ve seslendirerek müzikleştirir. 

Fazıl Say, 2015 yılında “Yeni Şarkılar” albümü altında Uyar’ın “Göğe Bakma 

Durağı” şiirini besteler. Serenad Bağcan’ın sesiyle yorum kattığı, şiirle aynı ismi 

taşıyan müzik, “Klasik müzik” tarzında bestelenir ve farkı ezgiler kullanılması 

bakımından öne çıkar. 2015 yılında Hüsnü Arkan ise şairin “Yokuş Yola” şiirini 

besteler. Şiirin ismini hem albüme hem de şarkıya verir.  

 İlhan Berk’e göre şiirdeki ses, müzik için önemlidir. Ona göre ses, özden önce 

gelir. Şair, şiirde anlamı ve konuyu düzyazıda önemsediği kadar önemsemez (Berk, 

2009: 2016). O sesi dolayısıyla da müziği önde tutar. “Şenlikname” şiirinde Berk, şiir 

formunu deformasyona uğratır. Nesir formuna yaklaştırılan eser, biçimsel bir yenilik 

olarak karşımıza çıkar. Dizeyi göz ardı etmek, tarihsel bir metni farklı bir şiir formunda 

yazarak deforme etmek gibi özelliklerle klasik şiir aylayışından farklılaşarak yeni, 

özgün ve özgür bir şiir içeriği üreterek atonal müzik etkisini gösterir. Böylelikle müzik 

medyasına ait olan tarzın; biçimi, işleyişi, tahribat yaratması ve değişimin simgesi 

olma gibi özellikleri bu şiirde edebiyat medyası aracılıyla yeniden üretime girmesi, 

medyalararası bir ilişkiyi gündeme getirerek medya değişimi yaşandığını ortaya 

çıkarır. Şiir, Osmanlı döneminin 1582 yıllarındaki şenliğini konu alır. Şenliklerde 

müzik öne çıkan bir öğedir. 1582’deki şenlikte müzik icra edenlerin sayısı oldukça 

fazla olmakla birlikte müzik aletleri de geniş yelpazeye sahip bir çeşitlilik gösterir. 

Böylece şenliğin müzik havası üst düzeyde gerçekleşir. Şiirde peş peşe yaşanan 

hareketler tasvir edilerek şiire ritim kazandırılır. Şiir “durağanlığı” değil “oluş 

sürecini” aktardığı için ritim ve ses öne çıkar.  

Atonal müzikteki sürekli değişkenliğin, alışma sürecinin dışına çıkarak 

“yadırgatma” duygusunu dinleyicilere hissettirmesi, İlhan Berk’in “Galile Denizi” 

şiirinde etkisini gösterir. Şiirin biçimsel özelliklerine bakıldığında görünüm açısından 

bir yenilik denediği göze çarpar. Şiirin bazı yerlerinde tek başına kullanılan ve bir 

bütünlük arz etmeyen harfler alfabedeki gibi sıralanmayla oluşturulmaz. Dağınık ve 

şairin keyfi uygulaması şekilde serpiştirilen bu harfler atonal müzikteki notaların belli 

bir kurala göre yerleştirme zorunluluğu olmamasını çağrıştırır. Bu müzik türünde yer 



112 

alan uygulama şiirde uygulanarak medya değişimi oluşmasına olanak tanır. Bir atonal 

müzik eseri gibi icra edilen şiir içeriği üreterek bu müzik etkisini gösterir: 

 “Sonra büyük bir T çizdi ne güzel çizdi büyük bir T büyük 

kuşlar geçiyordu 

Malta’nın vergi topladığı kentlerde belli dolaşmış belli bizi 

sevmemişti 

A b t c d e h g k l m o p n b ş j k l m n b c s w n e r y Z.” (Berk, 2003: 249) 

Berk, “I. Balad” şiirinde söz dizimsel sapmalar kullanır: “Eskir 

onüçaltmışdörtsıfırüç” (Berk, 2003: 274). Şiirin her yanında bu sapmaların 

çeşitlendirilerek serpiştirildiği görülür. “Yazıt, I” şiirinde sıralama anlayışına uymayan 

yapılar oluşturularak anlaşılması güç bir şiir ortaya koyar: “işte A, D, Z, saçın gecesi.” 

(Berk, 2003: 273) “Sabahla Ne Güzel Durdunuz Aşkıma” şiirinde farklı bir söz dizimi 

uygular. Atonal müzikteki ton kırılması görülür: “Yaşamamdan padişah 

uyanıyorsunuz.” (Berk, 2003: 273)  

İlhan Berk’in “Şenlikname” şiiri, 1970 yılında İlhan Usmanbaş tarafından 

bestelenir. Metnin bütünlüğüne sadık kalınarak oluşturulan bestede müzikal öğeler öne 

çıkarılır. Şiirin “şenlik havası” müzik bestesinde farklı ve kalabalık sesler oluşturarak 

sağlanır. Osmanlı dönemini yansıtması adına da bestelenen eserde o dönemde 

kullanılan çalgılara ağırlık verilir. Bu müzik medyasının edebiyat medyasının alt kolu 

olan şiirden yola çıkarak yeni bir içerik üretmesi medyalararası bağlamda bir ilişki 

oluşmasını beraberinde getirir. Besteleyenin, edebiyat medyasının bir öğesi olan şiiri 

alıp müzik medyasına evirmesi, medya değişimi tekniğinin kullanıldığı gerçeğini 

açığa çıkarmış olur.  

 2.4. Sinema Sanatı Medyası  

 Sanatları/medyaları içerisinde bulundurmasıyla onların bir çeşit 

harmanlanması olarak karşımıza çıkan sinema, edebiyat medyasıyla kuvvetli ilişkiler 

kurar. Sinema, kendisine sunulan imkânlardan azami derecede öne çıkan edebiyat 

medyasının senaryo yaratmada kolaylık sağlayan metinsel formunu öncelik listesinin 

yapı taşı olarak seçer. Yaşama karşı görüşü çeşitlendiren, bu görüşe değerler 



113 

katılmasını önemli ölçüde etkileyen sinema, edebiyat medyasından aldığı 

materyallerle bu medyanın birikimlerini kullanmış olur. Sinema sanatı/medyası 

imajinasyondan yararlanma ve bunu eserde ortaya koyma itibariyle şiirden beslenme 

ölçüsü hat safhada bir seyir izler. 

 Edip Cansever, sinemanın bilinciyle şiirlere bakarak şiir dekorlarını oluşturur. 

“İki Ada” şiiri sinema sanatı/medyası adına göndermelerle dolu, film atmosferinde 

kurulmuş bir şiir evreni ortaya koyar. Şiirde yer alan varlıklar acayip olma biçimleriyle 

dekorun ayrıntılı “sekansı” şeklinde zuhur eder. Bu dekor, fantastik film andıran 

biçimde düzenlenir. Şiirinin içerisine büyük bir kalabalık dolduran Cansever, bunu 

çeşitli yönetmenlerden seçerek serpiştirir. Karşımıza ilk çıkan “gerçeklik” algısıyla ön 

planda olan İtalyan yönetmen Friedrico Fellini’nin filmlerinden bir parçadır:  

“O kadar kalabalık 

O kadar tenha 

Şurada, orada, daha yakında 

Fellini’den bir iki yüz -hayır, yanılmıyorum.” (Cansever, 2015: 503) 

Daha sonra da sinemanın önde gelen yönetmelerinden Ingmar Bergman’ın 

“Büyülü Fener” yapıtında yer alan kız çocuğu eklenir. Peşi sıra Yedinci Mühür 

yapıtındaki “Ölüm Meleği” ve “Şövalye”nin satranç oynarken kullandığı tahta da şiire 

konu olur: 

“Bergman’dan bir kız çocuğu -kolunda çilek sepeti-  

Bir satranç tahtası ortada.” (Cansever, 2015: 503) 

Son olarak da İtalyan yönetmen Pier Paolo Pasolini filmlerindeki elma 

metaforu şiire konulur. Şair, medyalararasılık ilişkiler bağlamında işaretleme 

yöntemini kullanarak şiirinde sinema medyasında yer alan önemli şahsiyetlere, 

yapıtlara ve imgelere göndermede bulunur. Ayrıca şiir sistemini bu üç sinema yapıtı 

üzerinden yeniden kurgulayan şair, kendisi bir sinema filmi çekiyormuş gibi yapar. 

Kullanılan bu sahneler, şair tarafından görsellik ön plana çıkarılarak bambaşka imgeler 

oluşturur. Bu imgeler okuyucunun bilincinde kurulacak hayallerin farklılık arz 

etmesinin yanında çeşitlenerek başka evrenlere gidilmesine olanak tanır. 

Medyalararasılık yöntemi bağlamında medya değişimi gözlenen şiirde ayrıca 



114 

işaretleme yaptığı öğeler edebiyat medyasında söz konusu edildiği için saha değişimi 

yaratılır ve medyaaşımcılık da gerçekleşmiş olur. Şiirde farklı yapıtlar kullanılarak 

yeni ve özgün bir eser yaratıldığı için medya kombinasyonu da söz konusudur. Şairin 

sinema yapıtı oluşturuyormuş gibi davranması da medyalararası ilişkilerde 

simülasyon/öykünme tekniğini kullandığının göstergesidir:  

“Ve Passolini’den 

Yere düşmüş bir elma 

Bir elma alıp yiyorum masadaki tabaktan 

Bir sigara yakıyorum 

Kocaman bir manastır bahçesine dönüşüyor.” (Cansever, 2015: 503) 

Cansever’de Bergman etkisi kendisini “Herhangi Bir Gün” şiirinde de gösterir. 

Şair dipnotta Yedinci Mühür filmini işlediğini medyalararası ilişkiler bağlamında 

işaretleme yöntemiyle açık bir şekilde gösterir. Sinema yapıtındaki evrenin dokusu ilk 

bölümde oluşturulan dekorla çizilir. Bu bölümde insan dışı unsurları imgesel bir 

oluşumla birbiriyle oynayan kişiler edasıyla şiirin evrenine örer: 

“Öğle sonraları, öğle sonraları! 

Neden getirirsiniz uysal bir kadının 

Ölüsünün onca kalınlığını 

Ve neden bitmiş aşkların türevleri gibisinizdir 

Ne desem? Ey birbirini emziren nane kokuları 

Ey odamın dağınık iskemleleri -odalarımın- 

Kim oynadı sizleri  

Karşılıklı.” (Cansever, 2015: 504) 

Yedinci Mühür, egzistansiyalizmin işlenmesi yönüyle önde gelen ilk 

yapıtlardandır. Şiirde Orta Çağ’da veba hastalığı nedeniyle can kayıplarının yaşandığı 

dönem işlenir. “Ölüm Meleği” ve “Şövalye” karakterleri hayat alma üzerinden 

santranç oynar. Şövalyenin galip gelmesi durumunda hayatının ona bağışlanacağı 

işlenir. Alegorik biçimde düşünüldüğünde film, İsevi ilahı ve ölüm meselelerinin 

münakaşa edildiği bir atmosfer taşır. Şiirde insanın cihandaki önemsizliği, 

bunalımları, var olma gayretinin “ontolojik” kıymeti sorunsal biçiminde işlenilir. 



115 

Sinema medyasının konusu, işleniş biçimi edebiyat medyasına dâhil edilip 

yorumlanması, medyalararası ilişkiler yöntemlerinden simülasyon/öykünme 

kullanıldığını gösterir. Sinema medyasında yer alan yapıtın özelliklerinin 

transformasyon yaşaması ve edebiyat medyasına nakil edilmesi, medyalararasılık 

bağlamında medya değişimi yapıldığını gösterir:  

“(- Peki ben hangi rolü oynuyorum 

- Sen salağın birisin, onun için insan ruhunu oynayacaksın) 

Ey insan ruhu 

Ki neden unutursun kaybolduğunu 

Olmaz mı, olmaz mı? Duymuyor musun 

Hiç değilse kısa kes yolculuğunu.” (Cansever, 2015: 504) 

Bergman etkisinin hissedildiği diğer bir şiir “Do Re Mi Gül” şiiridir. Beyaz 

perde yapıtı olan Persona eseri, konusu ve tekniği açısından şairi etkiler. Sinema 

medyası içeriğini şiirinde biçim değiştirerek sözcükleriyle yorumlar. Böylelikle 

simülasyon/öykünme tekniği kullanılarak şiir kaleme alınmış olur. Sinema yapıtında 

“Elizabeth” ve “Alma” karakterlerinin öz varlıkları ve çehreleri dönüşüm geçirerek 

yer değiştirmesi, sonra da tek bir çehre hâline bürünmesini ele alır. Şair, 

medyalararasılık bakımından medya değişimi yaparak asansör yanında iki kadının 

kesintisiz biçimde konuşmaları, uzun bir zaman geçtikten sonra birbirinin yerlerini 

almalarını ve bir kişi hâline gelmelerini şiirinde örer:  

“Asansörün başında 

Söyleşip durdular her gün 

Sabahtan akşamlara dek 

Akşamdan sabahlara 

Sonunda bir iki sözle 

Sonunda bir iki sesle konuşur oldular 

Asfalt bir yolun gidip gelişi gibi 

O kadar benzediler ki birbirlerine 

Bir kişi olup çıktılar.” (Cansever, 2015: 418) 



116 

“Bahar Sezgisi-Bahar Ötesi-Bahar Ertesi” aklını yitirmiş bir kadının düşsel 

fantezilerinin parçacıklı yapısının işlendiği şiirde, sinamografya tekniği kullanılır. 

Bayan Sara’nın kendisiyle konuşması, aynanın yanından geçerken kendisine selam 

vermesi, kendi kokusunu bir başkasıymış gibi algılaması gibi özellikler ön plana 

çıkarılarak kişilik bozukluğuna sahip olduğunu hissettirir. Şiirinde kamera değişimi 

efekti verilerek farklı görüntülere odaklanarak bakış açısı sürekli yer değiştirir. 

Bahçeye çıkan Sara, yolda giderken doğayla konuşması verilir. Bara gidip içki içtiği 

sahnede kamera geriye dönüş tekniğiyle bir kasabada geçirdiği yaz aktarılır. Kamera 

tekrar açı değiştirerek onun sabah hazırlanışını gösterir. Ardından açı onun tren 

yolculuğuna kayar. Kamera bir şu anki olduğu mekâna döner, bir olayları anımsadığını 

hayal ettiği döneme döner. Sonra Paris turnesi kameralara yansır, araya başka olaylar 

başka mekânlar girer ve bunlar uzun uzadıya kesintilerle aktarılır. Sinema 

tekniklerinin ağırlıklı olarak kullanıldığı bu şiir, tıpkı bir film gibi oluşturularak 

simülasyon/öykünme tekniğinin kullanıldığı açığa çıkar. Psikoloji filmlerinin içerik ve 

konuları alınıp medya değişimi uygulanarak şiirde bu türün evreni gibi bir evren 

yaratılır. Gerçeküstü özelliklerinin yoğunlaştığı bölümde sinema medyasının önemli 

şahsiyetleri bir arada verilerek şiir atmosferi genişliğinin olabildiğince büyütülmesi 

sağlanılır. Şiirde sinema medyasının oyuncularının isimlerinin zikredilmesi işaretleme 

yönteminin uygulandığını gösterir:  

“Sonra bir panonun üstünde benim resmim ve beyaz ve mor ve tirşe 

güvercinler. Ve bütün Hollywood peşisıra -Marilyn Monroe ile Maria 

Magdalena kolkola-.” (Cansever, 2015: 452) 

 Ülkü Tamer’in, “Çocuklar Atlara Gülümserdi” şiiri, ünlü film yıldızı Garry 

Cooper için kaleme aldığı beş şiirden meydana gelir. Romen rakamlarıyla bölümlere 

ayrılan şiirin başlığında oyuncunun ismini vererek medyalararası ilişkilerden 

işaretleme yöntemi kullanır. Şiirin ilk bölümlerinde atlar üzerinden bir kovboy filmi 

havası oluşturulur. Sinemanın dekorunda yer alan öğeleri şiirde ön plana çıkarır. 

Cooper’ın oynadığı filmlerin atmosferini yansıttığı bu şiirde simülasyon/öykünme 

tekniği kullanılarak filmlerde bulunan içerik ve konu, edebiyat metni yazısına aktarılır. 

Bu bir medya değişimini de beraberinde getirir. Şiirde “ırmak”, “ıssızlık”, “kahverengi 

dağlar”, “orman”, “çarpışma”, “köprü”, “kaktüs” “çöl”, “toz” (Tamer, 1998: 93-97) 



117 

gibi unsurlarla Western film türünün dekoru kurulmaya çalışılır. İkinci bölümde 

aksiyon sahnesi yer alır. Filmlerde kötü karakter rolleriyle bilinen William Scott 

Elam’ın diyaloğu aktarılır. Diyaloğun öbür tarafına “mr Fonda” ismiyle Henry Fonda 

konulur. Western filmlerinin önemli görülen oyunculardan ikisinin yer almasıyla 

sinemadaki atmosfer, şiirde ön plana daha çok çıkmaya başlar. Bu tür filmlerde 

yaşanan öldürme sahnesi ve ondan sonraki diyalog da şiirde aktarılır. Şair, 1961’de 

hayata gözlerini yuman Garry Cooper’ı saygıyla anmak ve ona yakışır bir ölümü 

oluşturmak için onu oynadığı filmde öldürülüp yüceltme üzere şiiri kaleme alır. Şiirde 

sinema medyası içeriği ve yapısı edebiyat medyasına aktarımı söz konusu olduğundan 

burada medya değişimi yaşanır. Western film oyuncularının tiplemeleri şiirde yeniden 

üretilen bir metnin içerisinde yer almasıyla medyaaşımcılık gerçekleşir: 

“Bir gün sesi indi Jack Elam’ın: Mr Fonda, 

O öldü, onun tozdaki yüzü öldü,  

Kaynaktaki sarkık tabancaları öldü, 

Onun atını aradım bulamadım.” (Tamer, 1998: 94) 

Virgül’ün Başından Geçenler şiir kitabının, “Virgül Sinemada” şiirinde sinema 

medyasına, onun dekoruna ve kişilerine çeşitli şekillerde göndermeler mevcuttur. 

Farklı bir anlayışla şiiri oluşturan Tamer, Tarzan New York’ta filmini işaretleme 

yöntemiyle şiirine ekler. Virgül’ün o filmi izleyip Tarzan ruhuna büründüğünü dile 

getirir. Renksiz filmlere de gönderme yapan şiir, renksiz filmin içine renkli kovboyu 

koyarak sinema medyasındaki kurguyu ele alıp medya değişimi yaparak bir dönüşüm 

gerçekleştirir. Şiirde “Gary Cooper, Henry Fonda, Spencer Tracy, Gene Autry,  Tyrone 

Power, Wallace Beery, Lorelle Hardi, Turhan Bey, Maria Montez, Humphrey Bogart” 

(Tamer, 1998: 109-111) gibi sinemanın çeşitli filmlerinde yer alan oyuncu isimleri 

kullanarak şiire zenginlik katar. Böylece işaretleme yöntemi kullanılmış olur. Western 

film türüne göndermeler yapılarak Gary Cooper’ın 1941 yılında rol aldığı Aslan 

Yürekli Çavuş filmini de şiirine ekler. Bu çeşit gönderme yaparak işaretleme 

yöntemini bir kez daha kullanmış olur. Şiire, film havasını tam verebilmek için film 

sonlarında yer alan “THE END” yazısını montaj yöntemiyle ekler. Sinemanın bu tür 

özellikleri ve kişileri şiirde kendi olanaklarıyla değiştirerek yorumladığı için 

simülasyon/öykünme tekniğinden yararlanmış olur. 



118 

Tamer, küçük yaşta ölen çocuklara ağıt niteliğinde kaleme aldığı “Ölümü 

Seçen Çocuklar” şiirinin “Sinema” bölümünde, sinema medyası ürünleri şiirin 

içerisine dâhil eder. Hayata gözlerini yuman çocuğun sinema sevgisi ve tutkusu ön 

plana çıkarılmak için metnin içerisine çeşitli imgelerle bu ürünler serpiştirilir. Şiirde 

farklı perdelerde oynanmak üzere dört film ismi yer alır. İşaretleme yöntemiyle bu 

filmler şiirde işlenir:  

“Her uçurtma: bir perde 

Kırmızı perdede: Üç Silahşörler 

Mavi perdede: Doktor Siklops 

Yeşil perdede: Bağdat Hırsızı 

Turuncu perdede: Yuvaya Dönüş.” (Tamer, 1998: 219) 

Şairin “Giyotin” şiirinin İlk bölümde Fransız İhtilali’nden önce saray 

çevresinin ölüm aracı olarak simgelenen giyotinin azımsanmayacak sayıda ölüme 

sebep olması işlenir. Sinemografi tekniği kullanılan şiirde Kraliyet ailesinin 

sofrasından başlanarak halkı öldüren alet konumuna gelene kadar ki serüveni işlenir. 

Kamera bakış açısı ilk önce zengin sofrasını bütün özelliklerini aktaracak şekilde 

gösterir. Sonra Giyotin cinayetlerine çevrilir. İkinci bölümde eşitlik kavramı gelinen 

dönemde halkın hâlâ katledildiği gözler önüne serilir. İhtilalin çıkmasıyla saray çevresi 

ve yandaşlarının giyotinle hızlı bir şekilde infaz edildiği aktarılarak şiir son bulur. 

Fransız İhtilali’ni konu alan 1938 yapımı “La Marseillaise” filminin medya değişimi 

yaşayarak şiir evreni tarafından kurgulanması olarak işlenir. Şiirde görsel imgelere yer 

verilerek sinema dilinin şiir diline geçişi kolaylaştırılır. Filmin içeriğinin şairin kendi 

yorumu katarak farklı medya içinde sunulması da simülasyon/öykünme tekniği 

kullanıldığının göstergesidir. 

 Sezai Karakoç, sinema etkisinin hissedildiği “Liliyar” şiirini 1953’te beyaz 

perdeye aktarılan, “Lili” adıyla bilinen fakat Türkçeye “Karnaval Kızı” diye geçen 

filmi için kaleme alır. Filmi seyreden şair, ardından son on beş dakikasını işleyecek 

şekilde şiiri oluşturur. Başkarakter olan “Linette Daunier” kısa ismiyle Lili çalışmak 

adına Paris’e gider. Bir kabarede “Marcus” sayesinde çalışmaya başlar. Ona karşı 

derin duygular beslemeye başlayan Lili, işten ayrılmak zorunda bıraktırılır. “Paul 

Barthelet”in hayatını kurtarması üzerine onun yanında kuklacılık işi yapar. Kuklalarla 



119 

insan tasavvuru şeklinde düşünerek konuşup, şarkı okuma görevini yapar. Barthelet, 

Lili’ye gönül verir ve bunları ona söyleyemez. Çıkan bir tartışma yüzünden Lili 

buradaki çalışmasına da son verir. Giden Lili’nin arkasından kuklalar dile gelir. 

Karakoç, kuklaların bu konuşma anlarını alıp şiirine serpiştirir. Böylece montaj 

yöntemi uygulanmış olur:  

“-Bizi bırakıp nereye gidiyorsun Lili  

Demek bizi bırakıp gidiyorsun Lili  

Sen daima güzeller güzelini bulursun Lili  

Sen istesen de taş yürekli olamazsın 

Demek gideceksin arkanı dönüp bakmayacaksın.” (Karakoç, 2020: 52) 

Lili, temiz kalpli ve çocuksu yönleriyle filmde öne çıkarılır. Kuklalarla 

oluşturduğu duygusal ve samimi bağ beyazperdeye aktarılan yapıtın içerisinde yer 

bulması yapıta içtenlik kazandırır. Şairin şiiriyle bu karakter hayat bularak etkinliği 

sağlanır. Şair bunu, simülasyon/öykünme tekniğiyle kuklaları konuşturarak yapar. 

“Kuklalar titremesinde ne yapsın” (Karakoç, 2020: 51) mısrası sinema yapıtından 

olduğu gibi alınıp şiire yerleştirmesi de montaj tekniğini uyguladığını gösterir. Şair 

film izleniminden yola çıkarak kendisinin oluşturduğu bölüm, Lili film kişisinin kişisel 

karakterinin şairde güzel duygular beslemesi üzerine beyazperdedeki yapıtta başına 

gelenler üzerinden şair tarafından yeniden üretim olarak oluşturduğu bölümdür. 

Başkarakterin çalıştığı yerlerde barınamaması, Karakoç’ta bir “ekmek kavgası” 

görünümünde işlenir. Sinemadaki yapıtın mekânlarından biri olan “Cabaret de Paris” 

üzerinden yapılan bu kurgu simülasyon/öykünme tekniği olarak karşımıza çıkar:  

“Ekmek ha bakkalın olmuş ha Cabarette Paris’in  

Sen herhangi bir ekmek yiyeceksin işte Lili  

Ekmek ne kadar Allah’ınsa Lili de o kadar Allah’ın Lili  

Aldın ya kutunun içinden çıkan mendil  

Olamaz Üsküdar’dan geçerken bulduğun mendil.” (Karakoç, 2020: 51) 

Lili, gitmeden önce kuklalar tarafından bir armağan alır. Kuklaların takdim 

ettiği kürk şairin penceresinden farklı bir şekilde yansıtılır. Bu kürkü kendisi 

veriyormuş gibi yapar ve hediye verilen kürkün tüylerini şiirlerle donatır. Medya 



120 

değişimi olarak karşımıza çıkan bu şiir, şair tarafından değişikliklere uğratıldığı da net 

biçimde görülür:  

“Öyleyse al bu kürkü bu veda kürkünü Lili  

Tüyleri şiirler olan bu mahçup kürkü.” (Karakoç, 2020: 52) 

Sinemada gösterime giren yapıtta Lili’nin giderken ki görünüşü, kuklalarla 

güzel bir şekilde zaman geçirmesi, kişilerin değişimi, onun geri dönüşü ve Barthelet’e 

sarılması hayal şeklinde işlenir. Bu hayaller görüntüler aracılığıyla verilir ve yapıt 

böylece sona erdirilir. Şair, bu bölümü şiirine alıp kelimelerle tekrar kurgulamaya 

başlar. Böylece sinema medyası eseri olan bu yapıt, şair tarafından yeniden 

kurgulayarak medyalararası ilişkileri söz konusu etmiş olur. Şiirin en sonunda yer alan 

“ben konuşmasını bilmem ki Lili” (Karakoç, 2020: 52) mısrasıyla kuklaların şiirde şair 

tarafından konuşturulduğunu ortaya koyar. Bunun da eklenmesiyle şiirin bir medya 

değişimi hâlinde örgüsünün oluşturulduğu sonucuna varılabilir. 

Sezai Karakoç’ta çay tutkusu farklı bir boyuttadır. Ömrünün son demlerine 

doğru hep iyi şekilde demlenmiş ve iyi kalitede çay tüketen şairin bu tutkusu şiirlerine 

de yansır. Nitekim “Çay” şiiri, çocuk yaşlarında keşfedilmiş Hollywood yıldızı “Judy 

Garland” üzerinden anlatır. Çayın güzelliği, demlenmesi ve insana bıraktığı tesirle 

sinemanın o kuşağı için önemli oyuncularından biri olan “Frances Erhel Gumm”a 

benzeterek hem görsel bir etki yaratır hem de sinemadaki filmlerine göndermede 

bulunmuş olur. İşaretleme yöntemi kullandığı apaçık görülmektedir: 

“Elini attığın her masada taş gibi bir çay  

Bizim içtiğimiz çay da çaydır,  

Şehirden çok güneş vardır o çaylarda  

Dans eden bir kadının ayak bilekleri gibidir onlar  

Judy Garland gibi çay, kan gibi çay.” (Karakoç, 2020: 59) 

 2.5. Fotoğraf Sanatı Medyası  

 Kişilerin manayla alakalı, farklı tür ve özellik barındıran tasarlamalarda 

bulunmasına kaynaklık eden şiir, düşlere çok farklı açılımlar getirerek insanın 

belleğinde renklilik kazanır. Fotoğraf; görsel olmasıyla bazen anlama derinlik ve 



121 

sadelik ekleyerek kadraj sayesinde netlik kazanan, şiirsel eda taşıyan tezahürlerin 

meydana gelmesine, ifadelendirme yollarıyla farklı tasarlamalara evrilmesine ön ayak 

olur. Şiirde fotoğraf, bir an süren sezdirmeler sonucunda meydana gelir. O an sona 

erdikten sonra okurun katkılarıyla yeni manalar elde etme sürecine girer. Okuyucu 

karşılaştığının ötesinde daha önce edinenlerin bellekteki iz düşümler aracılığıyla yeni 

manalar oluşturur. 

 “Sera Oteli” şiirinin “IV” numarayla başlıklandırılan bölümü, fotoğraf 

sanatı/medyası unsurlarını, çekim metotlarını ve özelliklerini içermesi açısından ön 

plana çıkar. Cansever’in bu şiirinden okuyucusuna aksettirdiği görüntüler ve 

aksettirme metodu değişkenlik gösteren bir tarzda şiir oluşturma gayesinden doğar. 

Şiirde karşılaşılan görüntüler, fotoğraf sanatı/medyası çekim yöntemlerinden biri olan 

“balıkgözü (fish eye) lensi” ile oluşturulmuş gibidir. Cansever’in “göz” ve balık” 

kelimelerini birlikte işlediğini belirten Ferhat Korkmaz, balıkgözü lensinin “fotoğraf 

sanatında kullanılan bir çekim metodu olduğunu, belli bir görüş perspektifini 

yansıttığını, açısal daire olan bu görüş açısının modern çekim araçlarında fish-eye view 

olarak bilindiğini” (Korkmaz, 2012: 1783) dile getirir. Cansever, simülasyon/öykünme 

yöntemi aracılığıyla bu tekniği edebiyat medyası çeşitlerinden biri olan şiirinde 

kullanır. Şiirinde sıraladığı fotoğraflardan bazılarını öne çıkarmak ve fotoğrafların 

göze çarpan unsurları bir bütün etrafında toplayarak büyük fotoğrafı oluşturup onları 

odak noktası olarak göstermek adına balıkgözü tekniğine yer verir:   

“Bir albüm ki zaman aralıklarını 

Altından üstüne doğru ağır ağır kapayan (Bak: Bir Fotoğrafın Görünüm 

Noktaları, s. 3).” (Cansever, 2015: 464) 

Şair, fotoğraftaki görüntünün şiirin içerisinde gösterme biçimlerini 

okuyucunun fark etmesi ve ayrımları daha net yapabilmesi için şiirde “Bir Fotoğrafın 

Görünüm Noktaları” adında bir kısım oluşturur. “Bir yanda şapkacı kadın, bir yanda 

otelci, onların ortasında ayakta duran Zahardis, Bense [şiir öznesi] yerde, en yukarda 

gelin” (Cansever, 2015: 464) odak noktası olarak seçilir. Seçilen bu görseller, tasavvur 

edilen büyük fotoğrafın öne çıkan kısımlarıdır. “Gerilerde görülen fayton, çok 

gerilerde panter, fayton arkasında duvar feski görünümünde kuş sürüsü” (Cansever, 

2015: 464) fotoğrafları da şiirin arka planını oluşturur. Albümün sayfaları çevrildikçe 



122 

söz konusu olan kişilerin hepsi kaybolur. Yeni yeni fotoğraflar belirir. Sadece “gelin” 

ve “şiir öznesi”nin olduğu fotoğraflar ortaya çıkar. Bunlara ek olarak da bazı diğer 

fotoğraflarda başka “üç kişinin” onlarla beraber yer aldığı gösterilir. Bu da albümün 

şiir öznesine ait olduğunu, bir düğünde çekilmiş fotoğrafların yer aldığını ve her 

fotoğrafta şiir öznesinin doğal olarak bulunduğunu gösterir. Şiire “demek ki sahnede 

çektirmişiz” (Cansever, 2015: 465) diyerek de fotoğrafın mekânını sahne olarak 

belirler. Şairin fotoğraf medyası metodunu bu şekilde derinlikli ve ustaca işlemesi, 

medyalararası ilişkiler yöntemlerinden montaj yöntemini kullanıp şiirini örmesi, şiir 

medyasına aktarılan fotoğraf medyasının özelliklerinin dönüşümler uğratarak medya 

değişimini söz konusu etmesi sanatlar/medyaları şiirde eritebilme adına büyük yollar 

kat etmiş olduğunu gösterir. Aynı şiirin “V” numarasıyla belirtilen bölümde, şiir 

öznesi çekilmemiş bir fotoğrafı aktarır. Onun gözünde çekilmemiş bir fotoğraftır. Şiir 

öznesi çekilmediği için değer kazanan bir fotoğraf olarak görür. Şair, “Orkide” 

tutuşunu göstermek istediği fotoğrafta kendisi hem şiirin hem de fotoğrafın odak 

noktasında bulunur. Geniş bir perspektiften ele alınan fotoğraf, büyük bir derinliğe 

sahiptir. Fotoğraftaki mekân ilginç diye nitelenen bir gar olarak gösterilir. Görsel 

medyada yer alan gar, şiirin de mekânı olur. Arka planında: “Gelin [önceki şiirde], 

kırmızı şapkalı hareket memuru, şişman bir erkek ve şişman bir kadın” (Cansever, 

2015: 466) konuşlandırılır. Fotoğraf tonu, “bembeyaz duman köpükleri” (Cansever, 

2015: 466) şeklindedir ve fotoğraf siyah beyaz görüntüyle verilir. Şiirin odak 

noktasında olan şiir öznesinin dış görünüşü, “fularım açık renk, saçlarım ortadan 

ayrılarak taranmış ve güneşi elinden alınmış bir boşluk gibi karanlık ve sallantıda, 

elimde bir orkide, beyaz eldivenli elimde” (Cansever, 2015: 466) olacak şekilde 

aktarılır. Şairin önceki şiirde kurduğu teknik kendisini bu şiirde de gösterir. 

Görüntüleri ilginç nesnelerle ilişkilendiren, şiir ortamını farklı kurgularla uyarlayan 

Cansever, fotoğraf medyasını şiirine başarılı bir şekilde aktarır ve şiirine bu yolla 

çekici bir estetik katar. Bu aktarım medyalararası ilişkileri de doğal olarak ortaya 

çıkarır. Şiirde görüldüğü üzere tekniklerin şiirin kelimeleriyle yeniden kurgulanması, 

simülasyon/öykünme tekniğinin varlığını açığa çıkarır. Fotoğraf medyasının edebiyat 

medyasına dönüşümü de medya değişiminin yaşandığını gösterir. 

 Edip Cansever’in “Seniha’nın Günlüğünden” şiirinin “II” başlığıyla 

oluşturduğu bölümde fotoğraf medyası, anıları içerisinde barındıran özelliğiyle 



123 

karşımıza çıkar. Farklı teknikle günlük adı altında şiir oluşturan Cansever, düğünden 

bir fotoğrafı şiirine ekler. Fotoğraf kalabalık bir topluluğu gösterir. Şiirde bu 

topluluğun “tam on yedi kişiden” (Cansever, 2015: 297) oluştuğu aktarılır. Şiir 

öznesinin (kadın) aktarıcı rolü üslendiği bu şiirde, çeşitli fotoğraflar daha sunulur. 

Sunulan ilk fotoğraf, öldüğünü şiirden çıkardığımız kocasına aittir. Geçmişe ait o 

fotoğrafta kocası, “yaslamış bir ağaca omuzunu” (Cansever, 2015: 298) şeklinde yer 

alır. İkinci fotoğrafta “birlikte bir gülü tutuyoruz” (Cansever, 2015: 298) olarak şiire 

yansıyan görüntü, şiirde öznenin kocasıyla mutluluk anlarının bir göstergesi olarak yer 

alır. Diğer fotoğrafta “bir vapur güvertesinde, denize bakıyor” (Cansever, 2015: 298) 

aktarımıyla kocası bu sefer başka bir mekânda başka bir şekilde gösterilir. Son 

fotoğrafta özne, “bir otel kapısındayım, İzmir’de” (Cansever, 2015: 298) diyerek kendi 

anısının yer aldığı bir “an”ı dile getirir. Montaj yöntemiyle şiire yerleştirilen 

fotoğraflar sayesinde geçmişte yaşanan anlar şiire yansıtılır. Fotoğraflar temelde 

mutluluk belirtilerinin olduğu anlardan oluşur. Şiirde geçmişe dair bu mutluluk, süre 

etkisiyle ve sevgi beslenilen kişinin hayatta olmaması nedeniyle artık kedere dönüşür. 

Şairin “Fotoğrafta Çıkmak” şiirinde fotoğraf, çıkmak eylemiyle bir arada 

kullanılarak çeşitli imgelerle şiire serpiştirilir. Şiirde bu kullanıma ilk rastlanıldığı 

yerde tartışılan bazı durumların görsel özellikleri ön plana çıkarılır. Bu tartışmanın ana 

konusu yaşamı bir kaba sığdırmaya çalışmak imgesi etrafında şekillenir. Bu eylem 

tıpkı hayatın bütün yönlerinin fotoğrafa sıkıştırılmaya çalışması gibi anlatılır. Bunun 

mümkün olmadığını bilen şiir öznesi, fotoğrafın “nesneleştirme” işlevine takılıp kalır. 

Fotoğrafta çıkmak söylemiyle her şeyin anlatılamaması, kendisini bütün yönleriyle 

ortaya çıkaramaması, özünü ve benliğini aktaramaması özellikleriyle şiirde yer alır. 

Şair simülasyon/öykünme tekniği kullanarak fotoğraf medyasının işlevini değiştirerek 

edebiyat medyası çeşitlerinden şiirde imgesel bağlam oluşturacak şekilde kullanılır. 

 İlhan Berk’in Atlas şiir kitabında yer alan “Yahya Kemal” şiiri, fotoğraf 

teknikleri ve öğeleri kullanış biçimi nedeniyle fotoğraf medyası ve şiir ilişkileri 

bakımından önem arz eder. Şair, fotoğrafın Yahya Kemal tarafından Vehbi Eralp’e 

gönderdiğini ve onun için imzaladığını, hatta imzanın görsel özelliklerine bile 

değinerek gönderici ve alıcı taraflarını belirler. Şiirde fotoğrafın taze olduğunu 

göstermek için “yeni” sözcüğü fotoğraf medyasına özgü olan “çektirme” öğesiyle bir 



124 

arada verilir. Fotoğrafın perspektifi şair için önemli öğelerden bir tanesi olur ve 

dizelere şiir diliyle perspektif yansıtılır: “Biraz yan durmuş ve biraz sağa çekmiş sağ 

omzunu ve kocaman gövdesini.” (Berk, 2003: 522) Odak noktası ve arka plan da şairin 

ilgisini çeker. Fotoğraf medyasının bu iki tekniği, aktarıcı konumundaki şairin 

gözünden şiirine yansıtılır: “Geride hiçbir şey görünmüyor, demek büyük bir boşluğa 

vermiş arkasını: böyle daha iyi deyip/Silerek kendi dışında her şeyi.” (Berk, 2003: 

522) Şair, fotoğrafta gördüğü görüntüyü şairanelikle şiirine serpiştirirken Yahya 

Kemal’in şiir görüşünü ve edebi yönünü kişilik özellikleriyle etkileşimli bir şekilde ele 

alır. Şiir, Berk’in görüşleriyle örüldüğü için Kemal’i kendisine göre konumlandırır. 

Osmanlı ve Cumhuriyet bir arada yer alacak şekilde işleyen şair, bu iki farklı dönemin 

ortak şairi görünümüyle ele alır. Fakat şairi, eski şiir yönüyle Osmanlı hanedanıyla 

ilişkilendirir. Onun bu yönü, padişah gibi poz vermesi görünümüyle özdeşleştirilerek 

şiire eklenir. Şiirin son bölümünde Yahya Kemal’in Cumhuriyete yani yeniye geçiş 

adımları atarken ortaya çıkan durumları, şairin görünüşü üzerinden fotoğraf medyası 

içeriğinden yorumlanarak ortaya çıkarılır ve okuyucuya sunulur. Şairin fotoğraf 

medyasını sözcükleriyle şiir formuna dönüştürmesi, medya değişimi olarak karşımıza 

çıkar. “Yahya Kemal fotoğrafı”, “Aziz Vehbi Eralp’a” gibi ibareler şiire eklenerek 

işaretleme yöntemine başvurulması neticesinde söz konusu fotoğrafın hangisi olduğu 

ortaya çıkar. Daha önce çekilmiş olan bu fotoğrafın şiirden çıkarılanlar ışığında şairin 

simülasyon/öykünme yöntemiyle farklı bir medya olan şiirinde yeniden ele aldığı 

görülür.  

“Kır” şiirinde, fotoğrafçı Selim Başak ismi verilerek onun manzara 

fotoğraflarına işaretleme yöntemiyle göndermeler yapılır. Fotoğrafta öne çıkan öğeler 

şair tarafından farklı biçimde sözcükler aracılığıyla dile getirilir: “Kır göğü 

iskandilledi/Geldi sonra denizin yazısını yazdı/Bir sıra sazların oraya, çok uzaklara.” 

(Berk, 2003: 515) Şiirin yapısında kullanılan sözcüklerle fotoğraftaki perspektif 

verilir. Fotoğrafta yer alan mekân, görsel semboller şairin şiirsel diliyle yeniden 

kurgulanır. Fotoğrafın şairde uyandırdıkları, hayallinde canlandırdığı doğa imgelerinin 

fotoğraflaşması serüveni gibi unsurlar şairin kaleminden şiire dökülür. Fotoğraf 

medyası içeriğinin Berk tarafından şiir şeklinde yorumlanması, şiirde 

simülasyon/öykünme tekniği kullanıldığını ortaya çıkarır. Şairin sevdiği 



125 

manzaralardan birinin fotoğraf şeklinde duvarda asılı olduğu da aktarılır: “Şimdi? 

Şimdi bir fotoğraftır, bir duvarda, asılı.” (Berk, 2003: 515)  

Berk, “Safiye Ayla” şiirine klasik Türk müziği sanatçısı Safiye Ayla Targan’ın 

ismini vererek işaretleme yönteminde bulunur. Şiir, geniş perspektifiyle ön plana çıkan 

bir fotoğraf edasıyla örülmüştür. Şiirde fotoğraf özellikleri ve teknikleri adına önemli 

öğeler söz konusudur. Şair, bu sanatçıyı tanır; her hareketinin, duruşunun taşıdığı 

anlamı kestirebilecek bilgilere sahiptir. Şiir, bir fotoğrafmış gibi oluşturularak 

simülasyon/öykünme tekniği uygulanmış olur. Fotoğraf medyasında yer alan 

kompozisyon özellikleri şairin bir takım çıkarımlarıyla birlikte verilir: “Sola eğmiş 

biraz başını, belli Yanık Ömer’i söylüyor/Bir burukluk türküsünü ve Çankaya’da.” 

(Berk, 2003: 528) Şiirin aktarımından algıladığımıza göre fotoğrafın “odak noktası” 

büyük çoğunlukla Targan üzerindedir. Fotoğraftaki bütün öğeler şiire farklı bir üslupla 

aktarılır. Şair, fotoğraf medyasının perspektif, odak noktası, derinlik, mekân, 

görüntüsel semboller gibi özelliklerini farklı anlamlar yükleyerek edebiyat medyasına 

aktarır. Bu aktarım doğal olarak medya değişimini de beraberinde getirir. Ayrıca 

müzik medyasının sanatçısı konumundaki kişinin fotoğraf medyası aracılığıyla 

edebiyat medyası olan şiirin içine girmesinden, saha değişimi de yaşayarak 

medyaaşımcılığın gerçekleştirilmiş olduğu sonucu çıkarılabilir. 

Cemal Süreya, “Fotoğraf” şiirinde fotoğraf sanatı/medyasının dondurulmuş bir 

anı göstermesi özelliğinden faydalanır. Bu özellikle bir kesitin perspektifini, arka 

planını, odak noktalarını oluşturur. Bu medyanın özelliklerinden faydalanarak ve 

tekniklerini uygulayarak da simülasyon/öykünme yöntemiyle fotoğraf medyasına 

göndermelerde bulunur. Şiirde mekân olarak bir durak, bir fotoğrafın arka planı gibi 

gösterilir. Bu duraktaki üç kişi şiirde fotoğrafın odak noktasını oluşturan öğeler olarak 

belirlenir: “Durakta üç kişi/Adam kadın ve çocuk.” (Süreya, 2010: 182) Bu üç kişinin 

kadından, erkekten ve çocuktan oluşması, kadının çocuğun elini tutmuş bir şekilde 

gösterilmesi, bir aile fotoğrafının görüntüsü şeklinde şiire işlenir. Bu üç kişiye odak 

noktası yaklaştırılarak onların özellikleri ayrı ayrı aktarılır. Şair, bu fotoğrafa 

baktığında gördüklerini, hayatından edindikleriyle ilişkilendirerek şiir evrenini 

oluşturur. Adamı ve çocuğu işlerken gördüklerini fotoğraf medyasına gönderme 

yapacak şekilde sözcüklere dökerken müzik medyasının öğelerini de kullanır: “Adam 



126 

hüzünlü, Hüzünlü şarkılar gibi hüzünlü/Çocuk, güzel anılar gibi hüzünlü, Hüzünlü 

şarkılar gibi güzel.” (Süreya, 2010: 182) Fotoğraf medyasında yer alabilecek 

özelliklere sahip bir görüntü medya değişimi aracılığıyla şair tarafından şiire 

aktarılarak oluşturulur.  

Cemal Süreya, “Sesin Senin” şiirinde şiir öznesinin derin duygular beslediği 

kadına; sevginin önemini, insanın beraber olmasının sağladığı sıcaklığı ve canlılığı, 

duygular etrafında ilişkinin örüldüğünü dile getirmek için fotoğraf medyasından 

yararlanır: “Fotoğraf çektirmek için yan yana getirilmiş iki nesne değiliz biz.” (Süreya, 

2010: 316) Şair böyle bir kullanımla fotoğrafın donuk bir anı göstermesiyle 

ilişkilendirip bu donuk anın içinde bulunan canlılığın da fotoğrafla birlikte cansızlık 

rolüne geçmesini, duyguların donmasını, canlılık isteyen sevginin durağanlık 

boyutuna geçmesini, iki kişi arasında yaşanan her şeyin nesneye dönüşerek hayat 

damarlarının kesilmesini ve büyük bir değer kaybına uğramasını imgeleştirir. 

İşaretleme yöntemi kullanılarak fotoğraf medyasının yapısıyla şiir metninin evrenine 

dâhil olması ve şiirde bu tür görevler üstlenmesi okuyucuyla şiir arasındaki iletişime 

zenginlik katmıştır. 

2.6. Mimarlık Sanatı Medyası  

 İkinci Yeni şairleri için mimarlık sanatı/medyası önemli bir konuma sahiptir. 

Söz gelimi Sezai Karakoç, şiirinde bu medyanın çeşitli yapıtlarını farklı yorumlarla 

mısralarında aktarır.  Bu yapıtlara “İslam” penceresinden bakar. İslam’ı temsil eden 

ya da İslam ile özdeşleşen mimarlık medyasının yapıtlarının Batı mimarisi 

karşısındaki statüsünü sorgular. Batı mimarlık medyasıyla hesaplaşma düşüncesi 

şiirinde kendini gösterir. Edebiyat medyasını bu cins meselelerin, münakaşaların, 

mukayeselerin, çare yollarının ele alınıp işlendiği ortam olarak görür. 

 Şair için İstanbul, İslam ruhunu yansıtan önemli bir merkezdir. Şehir, özellikle 

mimarlık medyası eserleriyle ön plana çıkar. Osmanlı Devleti’nden miras kalan bu 

medyanın yapıtları o ihtişamlı dönemi yansıtması açısından önem arz eder. 

“Alın Yazısı Saati” İstanbul görüntüsünün, ruhunun, mimarisinin ve tarihinin 

ekfrasis yöntemiyle görselleştirilmesi bakımından önemli bir yerde durur. Şair, 



127 

mimarlık medyasının “çeşme”, “sebil”, “cami” gibi yapıtlarına işaretleme yöntemi 

yaparak yer verir. Fakat Ayasofya şiirde en çok öne çıkan medyadır. İstanbul mimarisi 

için en önemli yapıtlardan biri olan Ayasofya, şair tarafından çok farklı biçimde işlenir. 

Bizans döneminde kilise olan bu yapıt, Osmanlı döneminde cami formuna 

dönüştürülmüştür. Şiirin yazıldığı dönemde müze olarak sergilenmesi şair için çok 

üzücü bir durumdur. Bu formda sergilendiği için eleştirilerin odağı konumundadır. 

İslam kültürünün, tarihinin ve mimarisinin simgesel eserlerinden biri olan Ayasofya, 

“kalk ve kavra ruhum kadavra gibi olan bu göksel yapıyı” (Karakoç, 2020: 662) 

şeklinde nitelendirilir. Ayasofya müze formunda sergilendiğinden şair için simgesel 

özelliğini yitirmiş olur.  

Karakoç’un “Sultanahmet Çeşmesi” şiirinde ise İslam mimarisi yapıtlarından 

çeşme ön plana çıkarılır. Şair şiirin ismini mimarlık medyası eserlerinden biri olacak 

şekilde oluşturarak işaretleme yöntemini kullanır. Osmanlı döneminden kalan 

yapıtlardan biri olan çeşme, Karakoç’un şiirlerinde çeşitli amaç ve görevlerde ele 

alınır. Bu şiirde Sultanahmet Çeşmesi, şairin “Diriliş” felsefesini yansıtan bir aracı 

olarak işlenir. Çeşme yalnızca yapılış amacındaki işlevleriyle şiirinde yer almaz, 

İslam’ın hayranlık uyandıran dönemleri de simgesel seviyede şiire aksettirilir. Şair, bu 

yüzden çeşmenin özellikleri, işlevini yansıttığı duyguları aktarırken çeşmeden “su” 

akıtmaz, onun yerine “süs” akıtır:  

“Su yerine süs akıyor 

Derinliklerinden  

Eğilmiş ölümsüz ince bilekli 

Cariyeler bakıyor.” (Karakoç, 2020: 74) 

Şiirde “önünde dokuz minare” (Karakoç, 2020: 74) ile işaretleme yöntemi 

kullanılarak Sultanahmet Camii de şiire eklenir ve aydınlık imgesiyle ön plana 

çıkarılarak yüceltilir. Çevresinde bulunan Batı mimarisi eseri olan kilise ise harap bir 

hâlde gösterilerek ikisi arasında bir kıyaslamaya bu şekilde gidilmiş olur. Şairin bu 

imgesel anlatımı felsefesini ortaya koyar ve mimarlık medyasının bu yapıtı sayesinde 

okuyucusuna yansıtılır. “Mutlu görünmeyen, göz bebekleri eriyen, kanlı kızgın 

gözyaşları döken” (Karakoç, 2020: 74) özellikleriyle şiiri sonunda beliren Sultanahmet 

Çeşmesi, medya değişimi yaşayarak şiirin içerisinde ifade bulur. 



128 

“Çeşmeler” şiirinin “I” ismi verilen bölümde mimarlık medyası ürünlerinden 

olan “çeşme aynaları” şiir öznesi olarak yer alır. Geçmişi aksettiren yapıya 

büründürülerek şiir atmosferine işlenen çeşme aynaları, içerisine kazınan hatları ön 

plana çıkaran estetik bir biçim yönü de atfedilerek okuyucuya sunulur. Karakoç, 

“Fındıklı Mehmet Ağa Çeşmesi” (Karakoç, 2020: 74) mısrasıyla işaretleme yöntemine 

başvurarak mimarlık medyası eserine göndermelerde bulunur. Göndermelerin adresi 

konumundaki bu yapıt, geçmiş çağlardaki yüksek ve yararlı niteliklerin, şiirin yazıldığı 

döneme seslenmesine vesile olmak, bu sayede insanları ikaz etmek misyonlarıyla 

donatılır. Toplumun değişim ve dönüşüm yaşaması, İslam medeniyetinin eskiden 

hüküm sürdüğü İstanbul’un artık inançtan kopuk yaşantısı, imgelerle ele alınırken 

mimarlık medyasının medya değişimi yaşayarak edebiyat medyasında söylevi 

üstlenmesi, eleştirileri dile getirmesi ve uyarıcı misyonla okuyucu karşısına çıkması 

şairin diriliş felsefesini bu medya aracılığıyla şiire işlemesini sağlamıştır. “II” başlıklı 

bölümde şairler ve çeşme arasında bağlantı noktalarına değinilerek şairlerin belleğinde 

mimarlık medyası olan çeşmenin uyandırdığı izlenimler nakledilir. Çeşme, somut bir 

yapıtken düşünce ise soyuttur.  Şair, düşünce dünyasındaki felsefesini okuyucuya 

aktarabilmek için o düşünceye uygun bir medya seçerek okuyucuyla buluşturur. Bu 

şekilde düşüncesini somutlaştırır. Çeşme bu yönüyle bakıldığında şair ile okuyucu 

arasındaki iletişimi sağlayan araç konumundadır. “III” ile başlayan şiirde geçmişle 

şimdi arasında bir iletişim görevi üstlenen çeşme, dönemin toplumuna ayak 

uyduramamış, yabancılaşmış bir yapıt olarak işlenir. Çünkü artık yapılışındaki 

dönemle şiirin oluştuğu dönem bir değildir. Şairin gözünden inanç bakımından 

geçmişin devamı niteliğindeki günümüz uygarlığı, değişimlerle birlikte eskiye olan 

bağını koparıp attığı için bir ilerleme kaydetmez. Bu durumu aktarmak için mimarlık 

medyası eserine başvurur ve eseri “eski zamanların durmuş saatleri” (Karakoç, 2020: 

467) biçiminde nitelendirir. 

İstanbul’un önemli simgelerinden biri olan “Kız Kulesi” de Karakoç için 

felsefesini aktaracak bir iletişim aracıdır. Şairin gözünde İslam uygarlığının tekrar 

dirilmesinin vesikası niteliğindeki Kız Kulesi, İstanbul’un eski ihtişamını geri 

getirecek, onu kıymetli ve görkemli kılacak özellikleriyle sahneye çıkarılır. “Kız 

Kulesi’ne Gazel” şiirinin “I” numaralı kısmı, Karakoç’un bu düşüncelerinin 

aksettirildiği şiir olarak okuyucusuyla buluşur. Şiire bakıldığında karşımıza başlıkta 



129 

işaretleme yöntemiyle mimarlık medyasının bir yapıtı olan söz konusu kuleye 

göndermede bulunduğu görülür. Şiirin çeşitli yerlerinde de kullanarak bu işaretlemeyi 

pekiştirir. Güzellikle çizilen, her şeye ev sahipliği yapacağı görüşünün hâkim olduğu 

bu şiirde, “gecenin çiçekleri değince kule’nin saçlarına” (Karakoç, 2020: 619) mısrası 

insan özelliği atfedildiğini ortaya çıkarır. Bu şekilde kullanımlarla cansız niteliklere 

sahip olan ve mimarlık medyası yapıtı olan Kız Kulesi’ne canlı vasıflar yüklenerek ve 

nitelikleri değiştirilerek farklı medya olan edebiyat medyasında kendisine yer bulması 

medya değişimini de beraberinde getirir. “Kız Kulesi’ne Gazel” şiirinin “II” başlıklı 

kısmında, bu mimarlık medyası yapıtının korku simgesi olarak çizilmemesi gerektiği 

dile getirilir. Şair, Kız Kulesi’nin karanlık geçmişini göz önünde bulundurmaz. 

Şiirinde ihtişamlı bir şekilde çizilerek yüceltilen kule, “denizin ortasında yükselmiş 

ışık anıtıdır o” (Karakoç, 2020: 666) diye nitelendirilerek aydınlık imgesi üzerinden 

onun geleceğin İslam uygarlığının simgesi olarak görülmesini sağlar.  

Bilindiği gibi Kız Kulesi, Roma döneminde inşa edilir ve Bizans’a miras olarak 

kalır. Kuleye, Karakoç tarafından farklı özellikler atfedilir. Kulenin edebiyat 

medyasında değişik yönleriyle ele alınması, medya değişimine örnek teşkil eder. 

Cemal Süreya’nın Galata Kulesi’nin insani bir takım özellikler yüklenerek 

okuyucunun karşısına çıkmasını sağladığı şiir, “Burkulmuş Altın Hali Güneşin” 

yapıtıdır. İşaretleme yöntemiyle göndermelerin adresi olan kulenin tarihte olgular 

tarafından şekillenişi, bir insanın başına geliyormuş gibi kurulur: “1514 yılında 

Bizanslılar zamanında şapkası uçmuştu, 1967’de Türkler tarafından sünnet edildi.” 

(Süreya, 2010: 91) Etrafına birtakım yapıları toplaması, onlarla istişare etmesi, gelecek 

olan bir tehdide karşı alınmış bir önlem gibi çizilir. Tıpkı bir komutan gibi bu 

özellikleriyle çizilen yapı, “Cehennemin kapısını çalmaya hazırlanan” (Süreya, 2010: 

91) Firavun gibi gösterilir. Şiirde insani vasıflar yüklenerek canlandırılması ve farklı 

türde bir medya olan edebiyat medyası ürünlerinden birinde bu şekilde işlenmesi de 

bir medya değişimi olarak görülebilir. 

Süreya’nın bir dönem yaşadığı şehir olan Ankara, mimarlık medyası 

yapıtlarıyla şairin şiirlerinde yer bulur. Bu şehrin mimarisi onda İstanbul gibi tesir 

etmez. Şair, Ankara, yönetimin merkezi olarak konuşlandırıldığı için mimarlık 



130 

medyası ürünlerine eleştirel bir tavırla yaklaşır. Bu tavrı “Oteller Hanlar Hamamlar 

İçin Sürekli Şiir” eserinde ortaya koyar: 

“Ankara Ankara 

Bir kent değil burası, bir acenta dizisi, 

Bir işhanı, bir umumi mümessillik belki 

Birer önyargı gibi uzuyor çağdaş caminin minareleri.” (Süreya, 2010: 163) 

Şiirde mimarlık medyasının yapıları, müzik medyasının ürünleriyle 

ilişkilendirilerek eleştirel tavır ortaya konulur. “Opera binası” işlevi dışında kullanılan 

“keman” kutusuyla, “Osmanlı Bankası” binası “davulla”, “Emlak Kredi” binasının 

olduğu bölge “melodika ordusu” ile eşleştirilir. Böylece mimarlık medyası ve müzik 

medyası, farklı özellikleriyle edebiyat medyasının içerisinde yer alarak yeni bir yapı 

meydana getirerek medya kombinasyonunun oluşmasını sağlar. Ayrıca Ankara’nın 

“Büyük Millet Meclisi” binası, “Anıtkabir” gibi sembolik yapılarının modern 

mimarinin binalarıyla eşleştirilmesi ironi dolu bir hava içerisinde verilir. Şair, Ankara 

şehrinin kendi bakış açısına göre göze çarpan mimarlık medyası eserlerini işaret 

yöntemiyle şiirine serpiştirerek eleştirel kimliği ön planda olacak şekilde şiirini kurar.  

İlhan Berk’in, birçok mimarlık medyasını bünyesinde barındıran eseri İstanbul 

şiir kitabında yer alan “İstanbul” şiiridir. İstanbul panoraması gibi örülen şiir, İstanbul 

mimarisinin geniş yelpazeye sahip birçok özeliklerini işler. İşaretleme yöntemiyle 

değindiği bu mimarlık medyası ürünlerini insani özellikler yükleyerek şiire konu eder. 

“Ayasofya Camisi ağlayan” (Berk, 2003: 41) yönüyle şiirde yer alırken “Kız kulesi 

hareket” (Berk, 2003: 41) ediminde bulunan, “Süleymaniye camisi dinleyen” (Berk, 

2003: 53) özellikleriyle ön plana çıkar. Mimarlık medyasının ürünleri cansızdır. İnsani 

özellikler verilerek canlılık katılan bu yapılar, şair tarafından değişikliklere uğratılarak 

şiirde yer alması sağlanır. 

Atlas şiir kitabındaki “İstanbul, III” şiirinde Üsküdar’ın önemli mimarlık 

medyası yapıtlarına değinen şair işaretleme yöntemini kullanır. Aynı şekilde mimarlık 

medyası eserlerine canlılık katarak şiirine işlen Berk, “Galata surları hareket edebilen” 

(Berk, 2003: 442) bir varlık gibi çizerken “Beyazıt Kulesi uzun saçlı çocuklara” (Berk, 



131 

2003: 445) benzetilir. Aya İrini müzesi de Meryem resimlerini bünyesinde 

barındırmasıyla şiirde işlenir.  

 “İlhan Berk Galata Kulesi’nin Düşlerini Anlatıyor” şiirinin 

isimlendirilmesinde Galata Kulesi’nden istifade edilmesi, şairin işaretleme yöntemi 

vasıtasıyla mimarlık medyasına göndermede bulunduğunu gösterir. Mimarlık 

medyasının bir yapıtı olan bu kule konuşturuluyormuş gibi yapılır. Galata Kulesi’nin 

şiir öznesi rolüne girip şiirde konuşması, simülasyon/öykünme tekniğinin ve medya 

değişiminin varlığını gözler önüne serer. 

2.7. Heykel Sanatı Medyası  

Sezai Karakoç, heykel sanatı/medyasından düşüncelerini ve ulaşılmak isteneni 

aksettirme amacıyla yararlanır ve şiirde somut bir yapıya büründürür. “Kan İçinde 

Güneş” şiirinde savaş temi üzerinde cereyan eden olayların heykel medyası 

aracılığıyla daha vurucu hâle getirilmesi amaçlanır. Polonya ve Macaristan’ın savaştan 

etkilenmesi bu medyanın öğesi Yunan heykel sanatının yapıtı olan “Milo Venüsü” 

(Venüs heykeli) üzerinden şiirde işlenir. Polonya’nın Venüs’ün kırık kolu gibi 

gösterilmesi, heykel sözcüğünün şiirde yer alması, medyalararasılık bağlamda çeşitli 

göndermelerin mevcut olduğunu gösterir. Sadece isim verilerek işaretleme yöntemi 

kullanılmakla kalınmamış, “Venüs” heykelinin yapısı şiirde farklı bir anlamı 

karşılamak üzere kelimelerle ifade edilerek de simülasyon/öykünme yapılmıştır: 

“Porselenden yapılmış Polonya  

Kırılan heykel ve heykel aşkları 

Ve Venüs’ün kırık kolu Polonya.” (Karakoç, 2020: 75) 



132 

 

Görsel 26. Alexandros of Antioch’un “Milo Venüsü” heykeli. 

Karakoç, Venüs heykelini “Zamana Adanmış Sözler” şiirinde de işler. 

İşaretleme yöntemiyle bu heykele gönderme yapılan şiirde, şiir öznesinin yaşadığı 

çalkantılar, kırizler ve sıkıntılar heykel medyasıyla simgeleştirilir. Ayrıca sevgi heykel 

ilişkisinin de yer aldığı şiirde şiir öznesinin sevgiyi, “gönlünün ayışığında heykeller 

gibi” (Karakoç, 2020: 445) yıkaması sevginin heykelin aksettirdiği görselliğe 

bürünmesini sağlar.    

“Ve Monna Rosa” şiirinin girişinde bir heykel tasavvur edilir. Heykel, “ayrılık” 

imgesi çevresinde cereyan eden durumun somut şekle bürünmesine kaynaklık eder. 

Şiirde gerçekleştirilmeye çalışılan bu durum gölge-heykel ilişkilendirilmesiyle 

başarıya ulaşır. Hakikat arayışının imgesel biçimde yer aldığı şiirde ışığa ulaşma 

yolculuğunun bir kesiti biçiminde okuyucunun karşısına çıkar. İşaretleme yönteminin 

kullanıldığı tespit edilen bu bölümde söz konusu olan yolculuk, heykel medyası unsuru 

üzerinde somutlaştırma işlemiyle ön plana çıkar:  

“Koyverip telli pullu saçlarını rüzgâra, 

Bir çocuğun ardına düşen heykellerimi 

Peygamber çiçeğinin aydınlığında ara…” (Karakoç, 1998: 39) 

“Hızırla Kırk Saat” şiirinin 23. bölümünde yer alan keder dolu hadiseler heykel 

medyası ve sanatı eseriyle ilişkilendirilir: “İçinde bir Yunan heykeli büzülmüş 



133 

gibi/Ölümün kıyısında kıvrılmış örtüler.” (Karakoç, 2012: 57) İşaretleme yöntemiyle 

Yunan heykeline gönderme yapılan şiirde insanın ezikliği ve çaresizliği bu medya 

yapıtıyla özdeşleştirilir. 

“Alın Yazısı Saati” şiirinde İstanbul’un görüntüsünün, ruhunun, mimarisinin 

ve tarihinin ekfrasis yöntemiyle görselleştirilmesi söz konusudur. İstanbul’un, 

İslam’ın en önemli temsilcilerinden biri olarak görünüp, “İslam ruhunun 

kristalleştirilmiş heykeli” (Karakoç, 2020: 658) gibiymiş gibi gösterilmesi 

simülasyon/öykünme tekniğinin mevcut bulunduğu neticesine ulaşmamızı sağlar. 

Şiirde İstanbul’un bir heykelmiş gibi örülmesi, heykel medyasının ürününün edebiyat 

medyasında biçim verilerek okuyucuya sunulması söz konusudur.  

“Kış Anıtı” şiiri depremin farklı yorumlarını içerir. Varlığı sona ermiş kentlerin 

ve uygarlıkların hiddetini karşılayacak şekilde şiir kurulur. Bu hiddetin neden olduğu 

harap etme eylemi, heykel medyası ürünlerine yapılan göndermelerle ortaya çıkar. 

Şiirde işaretleme yönteminin varlığı “Afrodit’in heykeli ve putlara” (Karakoç, 2020: 

161) ifadesiyle yer alır.  

“Sesler” şiiri, değer ve inanç kayıplarının şairdeki tesirini “heykel yontma” 

metaforu aracılığıyla işlenmesi bakımından öne çıkar. Şiirde heykel medyası, şairin 

içindeki boşluk ve acı duygusunu gösterme misyonu yüklenerek işlenir. “Leyla ile 

Mecnun” şiirinde ise Allah’ın “alınyazımızın heykeltıraşı” (Karakoç, 2020: 592) 

ifadesiyle, heykel yontma ile kutsal dinlerdeki alın yazısı anlayışı bir arada verilmiş 

olur.  

Edip Cansever şiirlerinde saçları yılan olan, baktığını taş kesen “Medusa”nın 

heykellerini farklı şekillerde işler. Heykel medyasının ürünü olan “Medusa”, üç ayrı 

şiirde karşımıza çıkar. “Meduza” şiirinde ilk önce başlıkta yer almasıyla işaret 

yönteminin varlığının tespitiyle sunulan bu medya, şiirde Medusa’nın sürgün edilme 

yönüyle işlenir. Şiir öznesi ve sevdiği kadının görüştükleri yer hüzünlü gösterilip 

heykellerin renksiz tonu vurgulanarak ilişkilendirilir.  

İkinci şiir “Manastırlı Hilmi Bey’e Dördüncü Mektup” şiiridir. Bu şiirde 

“Medusa” heykellerinin yılan saçlı figürü ve taşa çeviren gözleri işlenir. Şair, şiirde 



134 

yer alan kişiyi Medusa ile ilişkilendirerek saçların kesilmesini aktarır. Gözlerinin 

“Medusa” heykellerine benzetilmesi de baktığını taşa çevirme yönüyle işlenir: 

“Kestiydim saçlarını çoktan/Gözleri bir çift medüza şimdi.” (Cansever, 2015: 2286) 

Aslında baktığını heykel formunda taşa çeviren Medusa’nın bu yönü bir erkeğe 

atfedilir. Heykel medyasının bu şekilde şiire işlenmesi, işlevini değiştirip sunması 

öykünme tekniğidir.  

“Başka Ne Olan” adlı şiirde ise cam bardağın ışık saçması özelliğiyle “medüz 

bakışlı” (Cansever, 2015: 290) olarak simgelenerek Medusa heykellerine teması söz 

konusudur. Bu şiirde “medüz” denizanası olarak görülse de “göz” imgesiyle “ışık saçıp 

taşa çevirme” işlevi olan Medusa’ya dolayısıyla da heykeline gönderme yapılır. 

Şairin “Bakır Heykel” şiiri incelendiğinde ilk önce işaretleme yöntemi tespit 

edilir. Heykel medyası ürünlerinden birini şiir ismi olarak seçmesi buna ulaşılmasını 

sağlar. Şair, şiir öznesini bakır bir heykel olarak seçip konuşturur. Heykel medyasının 

cansız olan ürünü edebiyat medyasında canlılık özelliği yüklenerek konu edilir. 

Simülasyon/öykünme tekniğinden yararlanılarak başka bir medyanın ürünü olan 

heykelin farklı işlevlerle şiire işlenmesi, şairin bu medyayı yeniden yorumladığını 

açığa çıkarır. Şiir öznesi, kendi ağzından “kanının akmadığını, kırık bir şey olduğunu, 

bakır heykel olduğunu, kocaman gövdesi olduğunu” (Cansever, 2011: 290) dile 

getirerek heykel olduğunu ön plana çıkarır.  

“Phoneix Oteli” ilişkisel bağlamda insanların birbirini tükettiği sorunsalının 

heykel yaratma süreciyle özdeşleştirilerek verilmesi konusunun da yer aldığı bir 

şiirdir. “Yontucu Kares” şiirinde “Rodoslu heykeltıraş” şiir öznesi konumunda yer alır. 

Yaptığı heykellerin zelzele tarafından zarar görmesi ve Rodos’a yerleşen uygarlıklarca 

yerle bir edilmesi işlenir. “İçerikler” geçmişte yer alan kederlerin, gamların ve 

sıkıntıların kazılardan çıkarılan heykellerle ilişkilendirilerek işlendiği şiirdir. Bu 

şekilde Cansever’in, çeşitli yön ve açılardan heykel sanatı ve medyasını şiirde işleyip 

şiirin ruhuna katması medyalararasılık ilişkiler açısından önemli veriler sunmasını 

sağlar. 

 Cemal Süreya’nın “Beni Öp Sonra Doğur Beni” şiirinde işlenen heykel, 

tarihsel bir imge olarak okuyucuyla karşılaşır. Şiirde yer alan heykelle uygarlıkların 



135 

ve ülkelerin bu yapıtların imal edilme aşamalarında insanlık aleyhinde ortaya 

koydukları suç, eziyet ve zorbalıklar karşılanacak şekilde yer alır. Bu rollerle şiirde 

yer alan heykel medyası, açık bir şekilde yapıta yer verme söz konusu olduğu için 

işaretleme yönteminin varlığı tespit edilir: “Kan görüyorum taş görüyorum/Bütün 

heykeller arasında” (Süreya, 2010: 84). 

“Aslan heykelleri” şiiri içerisinde hayal, gerçek geçişleri, erotik çağrışımlar, 

sosyal sınıf eleştirisi gibi içerikler barındırır. Şiirin başlığında ve içerikte sürekli 

tekrarlar hâlinde yer alan heykel medyası eseri olan “Aslan heykelleri” ile işaretleme 

yöntemi aracılığıyla bu içeriklere göndermeler yapılır. Aslan heykeli, şiirde 

mükemmeliyetçilik ve kusursuzluk olarak yer alır. Heykel, şiir öznesiyle 

özdeşleştirerek bu özellikler ona atfedilir. Şairin bu şekilde heykel medyasının 

ürününü şiirinde farklılık dolu olarak işlemesi ve şiirin gösterilen özellikleri üzerinden 

kullanması, simülasyon/öykünme tekniğinin varlığını ortaya koyar.  

“Heykel” şiirine medyalararasılık bağlamında bakıldığında göze ilk çarpan 

şiirin başlığı olur. İşaretleme yöntemi tespit edilen şiirin başlığında heykel medyasına, 

edebiyat medyası sahasında işlenmesiyle göndermede bulunulur. Şiirde “heykel 

önünde duran asker” üzerinden “başkent, cenaze törenleri, kahraman, tarih” (Süreya, 

2010: 187) gibi sözcükler kullanılarak heykelin arka planında yer alan derinliğe inilir. 

Önemli bir simge olarak yer alan heykel tarihte büyük yer edinen bir olguyu temsil 

eder. Bu askerin nöbet tutuşu da tıpkı o heykel gibi hareketsizce olduğu düşünülerek 

ikisi arasında bir benzetme de yapılır. 

 

 

 

 

 



136 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3. SONUÇ  

20. yüzyılın sonlarında metin kavramının geniş anlamlar kazanması, farklı 

medyalara ait metinlerin edebiyat biliminin araştırma alanına girmesine ön ayak 

olmuştur. Böylece edebiyat, “kültür ve medya” bilimine dönüşme yolunda büyük 

adımlar atmaya başlamıştır. Bu yüzyılın sonlarında medyalararasılık kavramının baş 

göstermesiyle söz konusu medyasal açılımlar genişlemiştir. Bu sayede edebiyat bilimi 

medyaların tümünü kapsama alanına alarak araştırma konusu hâline getirebilme 

özelliği kazanmıştır. Edebiyatın iletişim aracı olarak yaygınlık kazanması, medya ile 

bağlantısını güçlü şekilde kurmasını sağlamıştır. 

Çeşitlilik arz eden sanatın, farklı disiplinlerde yer alan formlarının aynı 

zamanda medyayı temsil ettiklerine dair görüşler yaygınlık kazanmıştır. Sanat 

dallarının değişim ve dönüşüm serüvenleri içerisine girip medya olarak 

nitelendirilmesi, medyalararasılık çerçevesinde diğer türlerle etkileşim içerisine 

girmesine de kaynaklık etmiştir. Edebiyat medyasının alt türlerinden biri olan şiirin; 



137 

resim, müzik, sinema, heykel, mimarlık gibi sanatların/medyaların olanaklarından 

istifade etmesi, çeşitli etkileşimler yaşayarak ilişkilerde bulunması, sanatsal kıymetleri 

yüksek muhtevalar oluşturmasını sağlamıştır. Sanatların/medyaların hitap ettiği duyu 

organlarında ve hitap etme tarzlarında farklılıklar göstermeleri bunu sağlayan en 

önemli faktördür. Bu bağlam söz konusu olduğunda şiir, iletişimini sözcükler 

aracılığıyla kurarken; resim ve fotoğraf medyaları, görsel olanı bünyesinde 

barındırarak “görüntü” kavramıyla öne çıkmaktadır. Müzik medyası işitsel özelliklere 

sahip olarak “ses”, “ritim” gibi öğeleriyle dikkat çekmektedir. Heykel ve mimarlık 

medyaları “üç boyutlu” ve “somut”  yapıt olması münasebetiyle görselliğin yanı sıra 

cansız varlığı ifade etmektedir. Sinema ise hem işitsel hem de görüntü kavramlarına 

sahip bir sanat/medya türü şeklinde oluştuğu için “hareketi” ve bir nebze de “canlılığı” 

temsil etmektedir.  

Şiirin diğer sanatlarla/medyalarla ilişki kurmasının ilk temasları, resim 

sanatı/medyasının şiirle yakınlık kurmasıyla gerçekleşmiştir. “Resim dilsiz şiir, şiir 

konuşan resim” söylemiyle şiir ve resim benzeşmesi üzerinden ilişkinin kurulduğu 

düşüncesi, “ut pictura poesis” kanısının oluşmasıyla iki medya arasındaki bağlar 

pekiştirilmiştir. Görsellikle anılan medyaların şiirde yer almasını sağlayan ekfrasis, bu 

iki medyanın etkileşim içerine girmesi sağlamıştır. Görsel biçimlerde meydana gelen 

yapılarla elverişli şiir yaratma amacıyla kullanılan bu yöntem; medya araçlarının 

gelişim göstermesi, görsel medya yapıtlarının herkese açık olmasıyla anlam 

genişlemesine uğrayıp farklı medyaları bünyesinde toplamıştır. 

 İkinci Yeni şiirinin oluşum dönemlerinde Pazar Postası gazetesi etrafında 

çeşitli sanatları konu alan çalışmalar ortaya konulmuştur. Şairler, ekfrasis yönteminin 

imkânlarından yararlanarak şiire görüntü boyutu kazandırma uğraşları içerisinde 

bulunmuşlardır. Ekfrasis aracılığıyla yararlandıkları medyaların önemli gördükleri 

kısımlarını sözcük seçimlerinde belli bir hassasiyet uygulayarak şiirlerinde 

göstermeye çalışmışlardır. Bunun en büyük boyutunu ise resim sanatı/medyası 

almıştır. Gazetede şiir-resim birlikteliğinin oluşturulması, gazetenin iki medya 

arasında etkileşim yaşanmasına aracılık etmesini sağlamıştır. Etkileşimin hayat 

bulması, şiirin görsel malzemeleri dile getirme biçimlerini gözler önüne sermesi 

çerçevesinde kayda değer basamak olarak değerlendirilebilir. Gazete aracılığıyla 



138 

görsel özelliklere sahip medyaların edebiyat medyasıyla beraber yayımlanması 

döneminin estetik bir teamülü olmuştur. Böylece gazete sanatsal anlamda 

zenginleşmiş, içeriksel olarak da sanat ürünleriyle bezeli yapıtlar üreten şiir açığa 

çıkmıştır. 

İkinci Yeni şiirinin medyalarla ilişkilerine bakıldığında verilerin önemli bir 

kısmının resim medyasına olan göndermeler etrafında şekillendiği görülmüştür. Bu da 

İkinci Yeni’de en çok resim medyası etkisi olduğunu gözler önüne sermiştir. İlhan 

Berk, kimi şiirlerinde farklı tekniklere yer vermiştir. Şiiri biçim ve içerik açısından 

yenilik taşıyan unsurlar barındırmıştır. Şair, bu yönelimlerle dönemin şiir dilinden ve 

şiir yazma biçimlerinden ara ara aykırı bir tarzda şiirler kaleme almıştır. Şair, görüntü 

kavramını şiirine yerleştirmek için resim sanatının/medyasının olanaklarından oldukça 

faydalanmıştır. Sanat anlamında heybesine koyduğu birikimleri etkileşimler kurarak 

şiirinde belli etme yoluna gitmiştir. Resim medyasının yapıtlarını işlediği şiirlerde 

göndermede bulunduğu eserin adını ve ressamını şiir başlığı altında “italik” bir şekilde 

vermiştir. Böylece işaretleme yöntemi kullanılarak söz konusu eserin şiirde 

etkileşimlerle ele alınacağı hissettirilmeye çalışılmıştır. Şairin ressam kimliğinin 

bilinmesi, şiirde bu etkileşimleri uyguladığını da net biçimde okuyucuya 

göstermektedir. Şair, ilgi duyduğu ressamları yaptıklarıyla birlikte şiirinde ele almıştır. 

Bu yapıtları şiirde konu ederken söz konusu medyanın imkânlarını kullanarak şiir 

evreni yaratmıştır. Bu düzlemde şiir evrenini oluşturması, simülasyon/öykünme 

tekniği uyguladığını ortaya çıkarmıştır. Konu aldığı medya ürününün yapısını 

oluşturan kimi öğeler, şiirde çok değişik formlara sokularak, farklı özellikler 

atfedilerek veya “canlandırma” işlevi yüklenerek işlenmiştir.  

Cemal Süreya’nın resim medyasına karşı beslediği olumlu tutumlar, sanatını 

etkileyerek ona yön vermiştir. Bu medya, şair için esin kaynağı olmuştur. Şiirlerini 

kaleme alırken resim medyasının olanaklarına devamlı olarak müracaat etmiştir. 

Şiirlerinde birçok ressamın yapıtlarının izlerine rastlanılmaktadır. Resim medyasından 

bilinçli olarak etkilenen şair, şiirlerinde yol haritası olacak biçimde serpiştirdiği 

emareler sayesinde okuyucunun resim medyasına yönelmesini sağlamıştır. Süreya, 

şiirsel pencereden medyaya bakılmasının yapıttaki derinliğe inebilme açısından 

önemli rol üstlendiğini ortaya çıkarmıştır. Renkleri, materyalleri, resim biçim ve 



139 

tekniklerini sözcükler aracılığıyla şiire işleyen şair, tabloların yazı medyasında hayat 

bulmasına aracılık etmiştir. Resim medyasının tesiriyle “imaj dünyası” çeşitli özgün 

biçimler kazanmıştır. Nicelik ve nitelik açısından bol miktardaki imgeleri aksiyona 

geçirerek tablosal şiirler oluşturma gayretine girmiştir. Soyut resimden yola çıkarak 

şiirde soyut tarz üretme girişimlerinde bulunmuştur. Şairin şiirlerinde yer alan 

emsaline az rastlanabilecek düzeydeki “görsel imajlar”, resim medyası ve ressamlarla 

kurduğu estetik ilişkiler sayesinde meydana gelmiştir.  

Edip Cansever, sanatlar/medyalar arasındaki alışverişin ve bağların değerli 

olduğunu bilinciyle eserler icra etmiştir. Bu alışveriş ve bağların yitirilmesi 

durumunda sanatların/medyaların kendi içlerinde derinlik ve anlam kaybını 

yaşayacaklarını, geniş perspektif niteliklerinin yok olacağını düşünerek hareket 

etmiştir. Ayrıntıları şiirin genel havasına yayma düşüncesiyle içerik üretme 

girişimlerinde bulunması, resim medyasından şaire sirayet etmiştir. Ayrıntıları 

okuyucunun gözüne sokmadan, kendini açık etmeyen şiir evreni oluşturan şair, bunun 

yanında resim medyasına karşı hissettiği hassasiyeti birtakım şiir kitaplarının 

kapaklarında yer verdiği desenlerle de ortaya koymuştur. 

Ece Ayhan, resim medyasının olanaklarını azami ölçüde kullanmıştır. Onun 

kurduğu şiir evreni ekfrasis yöntemi uygulamaya çok uygun değildir. Fakat resim 

medyası etkisinin hissedildiği şiirler kaleme almıştır. Şiirlerini gazetede yayınlarken 

bazen bir figürle vermiştir. Bu şekilde şiir bütünlüğü oluşturan resim birliktelik 

unsuruyla ortaya çıkmıştır. 

İkinci Yeni şiirinde ilişkiler bakımından etki alanı geniş olan müzik 

medyasının unsurları kullanılarak elde edilen şiir, resim medyası sonrasında ikinci 

sırayı almaktadır. Sanatla iç içe olan şairler, müzik sanatı/medyasının müzisyen-

sanatçı kimliklere sahip önemli kişilerini takip edip, onların sanatından 

etkilenmişlerdir. Sanatlarına önem atfettikleri ve büyük bir haz duydukları bu 

şahsiyetleri, şiirlerinde çeşitli göndermelerle ele almışlardır. Onların bu sanatı 

şiirlerinde türlü yollarla işleyerek zengin bir içerik üretme çabalarına girmişlerdir. 

Kimi şairler, devre damgasını vuran ve dönemde kabul gören müzik akımlarını şiirsel 

bir dil aracılığıyla meydana getirip yazı medyasını aktarmışlardır. 



140 

İkinci Yeni şiirinin sözcük yapıları, şiir atmosferlerinin kuruluşu, sözcüklerin 

dizelere dağınık ve uyum yakalamaya uzakmış gibi bir biçimle serpiştirilmiş olması 

atonal müzik ile bağ kurmasını sağlamaktadır. Tonal yapının kakışmalar ve ses 

uyumsuzlukları ile bozulmasını sağlayan atonal müzik, klasik yapıyı deformasyona 

uğratma ve rastlantıyla yeniden inşa etme gayesi taşımaktadır. İkinci Yeni şiirinin Türk 

şiirinde tıpkı bu şekilde klasik yapıda çeşitli değişiklikler yaparak şiirlerini oluşturması 

göz önünde bulundurulduğunda sözü edilen müzikten beslendiği ve ilham aldığı 

sonucu çıkarılmıştır. Bu şiirin “uzlaşmaz”, “çağrısal” ve “kapalı anlatım” gibi 

özelliklerle evrenini kurması da bunu göstermektedir. Var olan şiir yapısından tam 

olacak şekilde kopmayı hedeflemesi, atonal müzikten İkinci Yeni’ye geçmiştir. Şiirin 

büründüğü yapı ve anlamdaki kapalılığı da bu etkiyi ortaya koyan başka unsurlardır. 

Atonal müzik, İkinci Yeni şiirinde farklı tekniklerle şiir yazma denemelerinde 

bulunmayı sağlamıştır. Bu müzik sayesinde şairler dize kavramına yeni bakışlar 

getirmiştir. Sözcükler özgür bir biçimde şiirde yer almıştır. Şiirin kesik kesik anlatım 

düzeyleri olmasına da olanak sunmuştur. 

Ece Ayhan’da en büyük tesiri müzik medyası oluşturmaktadır. Şiirsel 

dünyasını zenginlik katmak adına bu medyanın önemli şahsiyetlerinin yapıtlarında yer 

alan teknikleri edinmiştir. Şiiri opera müziğinde yer alan koloratur sesinin inceltilmesi 

olduğu kanısına da varmıştır. Şiirinde müzikten faydalanma oranı yüksek olan şair, bu 

medyadan vazgeçmenin şiirlerde eksiklik yaratacağını düşünmüştür. Atonal müziğin 

imkânlarından faydalanan şair, şiirinde biçimsel değişikliklere giderek bu etkiyi ortaya 

koyma yoluna gitmiştir. Şair, simülasyon/öykünme yöntemi kullanarak bunu 

oluşturmaya çalışmıştır.  

Cemal Süreya, şiirini medyalarla etkileşimler aracılığıyla şekillendirirken 

müzik medyasının tesiri onun klasik şiir algısından farklı biçimde ürünler meydana 

getirmesini sağlamıştır. Şiirlerinde birdenbire beliren kırılma eylemleri 

gözlemlenmiştir. Süreya, şiirin şekilsel görünüşünü farklılaştırmış, yeni üslup ve tarz 

benimsemiştir. Özü itibariyle şiirde yenilikler oluşturmuştur. Şiirde ortaya koyduğu 

değişimler ve yenikler ile şiirinde müzik medyasının etkisi canlı bir şekilde 

hissedilmektedir. 



141 

Öte yandan İkinci Yeni şairleri tarafından kaleme alınan şiirler, müzik 

medyasının araçları ve imkânlarıyla da ele alınmıştır. Bunun neticesinde ise İkinci 

Yeni şiirinin etki alanı genişleyerek müzik sahasına da sıçrama yapmıştır. Müzik 

medyasıyla ilişkisi bulunan ve bu alanda üretici konumundaki sanatçılar, kimi şiirlerin 

tesirlerini öngörüp müziğe aktarma amacıyla sözleri yeniden bestelemişlerdir. Böylece 

İkinci Yeni şiiri, çeşitli medyalararası yöntem ve teknikler kullanılarak müzik medyası 

formuna dönüşmüş ve müzikleştirilmiştir. 

Sinema sanatı/medyası etkisinde yazılan şiirlerde bu medyanın özellikleri 

kullanılarak görüntü ve ses birlikte verilmeye çalışılmıştır. Medya değişiminin 

ağırlıklı olduğu bu bölümde içerik alınarak şair tarafından kendi imkânlarıyla şiirde 

tekrar oluşturulmuştur. Simülasyon/öykünme tekniğiyle şiir içerisinde bir film havası 

oluşturulmaya çalışılmıştır. Bazı yerlerde sinema medyası yapıtlarına ya da önde gelen 

kişilere yapılan göndermeler de mevcuttur. Sinematografya tekniği kullanılan bazı 

şiirler, okuyucuda film izleme tadı bırakmaktadır. Bunu en başarılı örneklerini veren 

şairlerden biri Edip Cansever’dir. Sezai Karakoç’un ise farklı teknikte bir şiir yazarak 

söz konusu medyanın imkânlarını kullandığı ve bu kullanımların şiirinde değişmeye 

neden olduğu görülmektedir. 

İkinci Yeni şiirinde fotoğraf sanatının/medyasının imkânları kullanılarak 

oluşturulan şiirler de mevcuttur. Edip Cansever, bazı şiirlerinde bu medyanın fotoğraf 

çektirme eylemini ön plana çıkaracak şekilde kullanmıştır. Cansever’in şiirinden 

okuyucusunun gözleri önene serdiği görüntüler ve şiirinde işleme metodu sıra dışı bir 

tarzda şiir yazmayı hedeflenmesinden kaynaklanmaktadır. Fotoğrafta netlik önem arz 

etmektedir. Fakat şair, bu medyayı işlediği şiirlerde görüntünün belli olmadığı, tam 

seçilemediği bir şiir evreni kurmuştur. Görüntüleri enteresan nesnelerle eşleştiren, şiir 

zeminini bambaşka kurgularla uyarlayan Cansever, fotoğraf medyasını şiirine 

başarıyla aşılamış ve bu sayede şiirine alımlı bir estetiklik katmıştır. Şairin fotoğraf 

medyası metodunu derinlikli ve ustaca işlemiş olması, medyalararası yöntemlerine 

başvurarak metnini örmesi, fotoğraf medyasının özelliklerini dönüşümlere tabi tutarak 

şiir medyasına aktarması, sanatları/medyaları şiirde eritebilme konusunda önemli 

adımlar attığını göstermektedir.  



142 

İkinci Yeni şiirinde gösteriş, ululuk, geçmişe bağlılık ve görkemli bir yapıda 

kendisine yer bulmuştur.  Sezai Karakoç, bu medya aracılığıyla okuyucusuna 

seslenmiş ve felsefesini onlara aktarma girişimlerinde bulunmuştur. Mimarlık medyası 

yapıtları, Osmanlı döneminin ihtişamını temsil etme görevi yüklenerek şiirlerde yer 

almıştır. Bu yapıtlar, medya değişimi yaşayarak kimi zaman insan niteliklerine 

büründürülmüştür. Bazen de cansız olan ruhuna canlılık getirerek devinim sağlayan 

bir şiir yapısı ortaya konmaya çalışmıştır. Bu yüzden daha çok İslam kültürünü 

yansıtan mimarlık medyası yapıtlarının şiirde işleme yoluna gidildiğini söyleyebiliriz. 

İslam’ın simgesi hâline gelen ya da İslam ile ilişkilendirilen mimarlık medyasının 

yapıtlarının Batı mimarisi karşısındaki statüsü de sorgulanmıştır. Batı mimarlık 

medyasıyla kozlarını paylaşma niyeti şiirde kendini göstermiştir. Edebiyat medyası; 

bu cins meselelerin, münakaşaların, mukayeselerin, çare yollarının ele alınıp işlendiği 

ortam olarak görülmüş ve bu medyanın imkânlarından yararlanma yoluna gidilmiştir. 

Heykel sanatı/medyası da az da olsa İkinci Yeni şiiri içerisinde kendine yer 

bulmuştur. Yapılan çeşitli göndermeler sayesinde bu medyanın yapıtlarına 

ulaşılabilmektedir. Medyalararasılık yöntemi kullanılarak yapılan çeşitli 

göndermelerle şiire konu olan bu medyanın yapıtları; anlatılmak, hissettirilmek, 

aktarılmak istenen olay ve olguların okuyucunun zihninde canlandırmaları daha etkili 

ve güçlü gösterilmesini sağlamaktadır. Sezai Karakoç, bu medyayı felsefesini 

somutlaştıracak bir araç olarak kullanmıştır.  

Görüldüğü gibi İkinci Yeni şiiri, farklı medyaları içermesi yönüyle çeşitlilik 

arz eden bir yapıdadır. Bu da onun çok zengin bir şiir olarak literatürde yer almasını 

sağlayan önemli bir etkendir. Medyalararasılık yöntemi çerçevesinde şiirler 

incelendiğinde bu yönü ortaya koyan birçok veriye rastlanılmıştır. Kendinden önce bu 

kadar büyük etkiyle şiirde medyaların ilişkisel boyutuna yer veren topluluk veya şiir 

akımı bulunmamaktadır. Medya-şiir ilişkisi göz önünde bulundurulduğunda İkinci 

Yeni şiiri, bu anlamda doruk noktası olarak kabul edilebilir. Medyalararasılık ilişkisi 

içerisinde şairlerin şiirleri tahlil edildiği zaman “farklı”, “aykırı”, “yeni” olarak 

nitelendirilen şiir oluşumunda çeşitli medyalardaki türlerin, akımların da etkisinin göz 

ardı edilmeyecek boyutta önem arz ettiği tespit edilmiştir. Medyaları geniş bir şekilde 

şiirlerde işleyen şairler, geniş bir medya etkileşiminden doğan ürünler ortaya 



143 

koymuşlardır. Medyaların şiirle ilişkisi kurulduğunda, şiirin hem içerik hem de yapısal 

anlamda değişikliğe uğradığına şahit olunmuştur. Medyalar sayesinde şairler, şiir 

dilinde türlü açılardan müdahalelerde bulunarak önceki şiirden çok farklı bir şiir dili 

yaratabilmişlerdir. Bu da tedavüldeki şiir dilinin bozulmasına yol açmış, yeni şiir 

dilinin hâkim olduğu bir evren oluşturmalarını sağlamıştır. Şiirde söz konusu olan 

medyalar iletişim görevi üstlenmiş, şairin zevk seviyesi yüksek şiirler üretmesine 

olanak tanımıştır. Yapılan tahliller sonucunda İkinci Yeni şiirinin birbirinden farklı 

medyalar ile ilişki içerisine girmesi, şiire yenilikler kazandırıp şiirin farklı bir havaya 

bürünmesine aracılık ettiği görülmüştür. İkinci Yeni hakkında yapılan “anlam 

kapalılığı, imgesel dolu dil, alışılmamış bağdaştırma, okuyucu sarsan” gibi yorumların 

büyük etkisinin çeşitlilik gösteren medyaların imkânlarının şiirde kullanmasından 

kaynaklandığı sonucuna varılmıştır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



144 

KAYNAKÇA 

Acungil, M. (2019). 24 Soruda Dijital Dönüşüm. İstanbul: Tuti Kitap.  

Ağıl, N. (2015). Ekfrasis: Batı’da ve Bizde Görsel Sanatın Sözlü Tasviri. İstanbul: 

 Simurg Yayınevi. 

Akbayır, S. (2014). Edebiyat ve Disiplinlerarası Etkileşim. Ankara: Pagem 

 Akademi. 

Aktulum, K. (1999). Metinlerarası İlişkiler. İstanbul: Öteki Yayınevi.  

Anar, T. (2021). Nazım Hikmet Şiirinde Ekfrasis. Selçuk Türkiyat, (53), 137-162. 

Ayhan, E. (1996). Dipyazılar. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Ayhan, E. (2002). Bir Şiirin Bakır Çağı. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Ayhan, E. (2015). Bütün Yort Savul’lar. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Ayhan, E. (2018). Adım Ece Ayhan Çağlar. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Aytaç, G. (2002). Edebiyat ve Medya: Kitaptan Ekrana Edebiyat. Ankara: Hece 

 Yayınları. 

Bakhtin, M. (2017). Karnaval’dan Romana: Edebiyat Teorisinden Dil Felsefesine 

 Seçme Yazılar. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Barthes, R. (1968). Texte Theorie Du, Encyclopoedia Universalis, (15), 1007-1028. 

Bedin, C. (2018). Roland Barthes’ın Metinlerarasılık Kuramı Üzerine Bazı 

 Düşünceler. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 11 (59), 73-77. 

 Erişim Adresi: https://www.researchgate.net/publication/332212022_Roland_

 Barthes'in_Metinlerarasilik_Kurami_Uzerine_Bazi_Dusunceler_Uluslararasi

 _Sosyal_Arastirmalar_DergisiThe_Journal_of_International_Social_Research

 _Vol_1159_2018_p_73-77_ISSN_1307-9581 (Erişim Tarihi: 29.04.2022). 

Berk, İ. (2003). Toplu Şiirler. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Berk, İ. (2009). Kült Kitap: Yazarken/Okurken/Çizerken. İstanbul: Yapı Kredi 

 Yayınları. 

Berk, İ. (2016). El Yazılarıma Vuruyor Güneş (1955-1990). İstanbul: Yapı Kredi 

 Yayınları. 

Bohn, R. , Müller E. , Rupert, R. (1988). Ansichten einer Künftigen 

 Medienwissenschaft. Berlin: Edition Sigma. 

Bulduk, N. (2022). Medyalararasılık Yöntemi Çerçevesinde 1980 Sonrası Türk 

 Romanı. Doktora Tezi, Van:  Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi/Sosyal Bilimler 

 Enstitüsü.  

Canatak, A. M. ve Bulduk, N. (2019). Dijital Çağ Türk Edebiyatı ve 

 Medyalararasılık Tartışmaları. İstanbul: Hiperyayın. 

Canberk, E. (2003). A’dan Z’ye Edip Cansever. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Cançat, A. (2018). Yeni Medya Sanatı Üzerine… Atatürk Üniversitesi Güzel 

 Sanatlar Enstitüsü  Dergisi, (40), 165-178. Erişim Adresi: 



145 

 https://dergipark.org.tr/tr/pub/ataunigsed/issue/36820/392140 (Erişim Tarihi: 

 27.05.2022).  

Cansever, E. (1998). Gül Dönüyor Avucumda. İstanbul: Adam Yayınları 

Cansever, E. (2011). Sonrası Kalır: Bütün Şiirler-I. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Cansever, E. (2015) Sonrası Kalır: Bütün Şiirler-II. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Cansever, E. (2020). Şiiri Şiirle Ölçmek: Şiir Üzerine Yazılar-Söyleşiler-

 Soruşturmalar. (Hazırlayan: Devrim Dirlikyapan). İstanbul: Yapı Kredi 

 Yayınları. 

Çelik, H. (2018). Dil ve Yeni Medya. İstanbul: Doğu Kitapevi.  

Demirtaş, C. U. (2015). Medyalararasılık Bağlamında Halk Kültürü Unsurlarının 

 Reklam Filmlerindeki İşlevi. Yüksek Lisans Tezi, Muğla: Muğla Sıtkı 

 Koçman Üniversitesi/Sosyal  Bilimler Enstitüsü. 

Eicher, T. (1994). Was heibt (heir) Intermedialitat? T. Eciher & U. Bleckmann (Ed.), 

 İntermedialitat: vom Bild zum Text içinde (11-28). Bielefeld: Aisthesis. 

Ekinci, A. (2019). Sanatlararası Etkileşim Bağlamında Resim ve Şiir İlişkisi. 

 Yüksek Lisans Tezi,  Eskişehir: Eskişehir Anadolu Üniversitesi/Güzel 

 Sanatlar Enstitüsü.  

Gören, E. (2013). Yenidenyazmak: İtalyan Edebiyatında Yenidenyazılmış Metinler. 

 İstanbul: Dönence Yayınları.  

Güngör, N. (2013). İletişim: Kuramlar ve Yaklaşımlar, Ankara: Siyasal Kitapevi.  

Hall, S. (1999). Kültür, Medya ve İdeolojik Etki. Mehmet Küçük (Ed.), Medya, 

 İktidar, İdeoloji içinde (199-245). Ankara: Ark Yayınları. 

Haşim. A. (2009). Ahmet Haşim’in Poetikası. (Hazırlayan: Ali İhsan Kolcu). 

 Erzurum: Salkımsöğüt Yayınları. 

Işık, M. (2000). İletişimden Kitle İletişimine. Konya: Mikro Yayınları.   

İmik, Ü. (2014). Müzik ve Medya. Ankara: Gece Kitaplığı Yayınları. 

Jahraus, O. (2007). Text, Context, Culture. Journal of Literary Theory, 1 (1), 19-44. 

Jeanneney, J. N. (1998). Başlangıcından Günümüze Medya Tarihi. (Çev. Esra 

 Atuk). İstanbul: Yapı  Kredi Yayınları. 

Jensen, K. B. (2016). Intermediality. Klaus Bruhn Jensen & Robert T. Craig (Ed.), 

 The International Encyclopedia of Communication Theory and Philosophy 
 içinde (972-982). Chichester: John Wiley & Sons. 

Karaca, A. (2019). İkinci Yeni Poetikası.  İstanbul: Hece Yayınları.  

Karadeniz, M. (2015). Cemal Süreya’nın Şiir Estetiğinde Poetik Sadakat: Poetika 

 ve Şiir Arasındaki Mütekabiliyet. Doktora Tezi, Malatya: İnönü 

 Üniversitesi/Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Karakoç, S. (1998). Şiirler IX: Monna Roza-İlk Şiirler. İstanbul: Diriliş Yayınları. 

Karakoç, S. (2007). Edebiyat Yazıları-I: Medeniyetin Rüyası Rüyanın Medeniyeti. 

 İstanbul: Diriliş Yayınları.   

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ataunigsed/issue/36820/392140


146 

Karakoç, S. (2012). Şiirler III: Hızırla Kırk Saat. İstanbul: Diriliş Yayınları. 

Karakoç, S. (2020). Gün Doğmadan: Şiirler. İstanbul: Diriliş Yayınları. 

Kaya, Y. (2017). Güncel Sanata Yeni Bir Yaklaşım Olarak “Melezlik”. Sanat ve 

 Tasarım Dergisi, (20), 165-182.  

Kayaoğlu, E. (2009). Edebiyat Biliminde Yeni Bir Yaklaşım: Medyalararasılık. 

 İstanbul: Selenge Yayınları.  

Keleş, A. (2016). Franz Kafka’nın Dava ve Şato Romanlarının Film Uyarlamaları 

 Örneğinde Edebiyat ile Film Arasında Medyalararasılık İlişkileri.  Doktora 

 Tezi,  Sakarya:  Sakarya Üniversitesi/Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Keser, N. (2005). Sanat Sözlüğü. Ankara: Ütopya Yayınları. 

Koncavar, A. (2013). Sinema, İletişim, Edebiyat. İstanbul: Agora Kitaplığı. 

Korkmaz, F. (2012). Edip Cansever’in Şiirlerinde Göz İmgesi. Turkish Studies, 7

 (3), 1777-7789. 

Kramer, S. (1998). Das Medium als Spur und als Apparat. Sybille Kramer (Ed.), 

 Medien-Computer-Realitat içinde (73-94). Frankfurt am Main: Suhrkamp.  

Kristeva, J. (1978). Semeiotike: Recherches Pour Une Semanalys. Paris: Editions 

 du Seuil. 

Laughey, D. (2010). Medya Çalışmaları: Teoriler ve Yaklaşımlar. (Çev. Ali 

 Toprak). İstanbul: Kalkedon Yayınları.  

Maigret, E. (2014). Medya ve İletişim Sosyolojisi. (Çev. Halime Yücel). İstanbul: 

 İletişim Yayınları. 

Marinetti, F. P. (20 Şubat 1909). Manifesto du Futurisme. Le Figaro, 1. 

McLuhan, M. (1962). The Gutenberg Galaxy: The Making Of Typographic Man. 

 Toronto: University of Toronto Press.  

McLuhan, M. (1987). Letters of Marshall McLuhan. Toronto; New York: Oxford 

 University Press.  

Mutlu, E. (2005). Globalleşme, Popüler Kültür ve Medya. Ankara: Ütopya 

 Yayınevi. 

Öğeyik, M. C. (2008). Metinlerarasılık ve Yazın Eğitimi. Ankara: Anı Yayıncılık.  

Özçelik, S. (2001). O İki Ton Besleme Tekniği, Gazi Üniversitesi Gazi Eğitim 

 Fakültesi Dergisi,   21 (3), 173-186. Erişim Adresi: 

 https://dergipark.org.tr/en/pub/gefad/issue/6767/91064 (Erişim tarihi: 

 26.05.2022).  

Özdemir, N. (2015). Medya Kültür ve Edebiyat. Ankara: Grafiker Yayınları. 

Özgül, M. K. (1997). Resmin Gölgesi Şiire Düştü: Türk Edebiyatında Tablo Altı 

 Şiirleri. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Özutku, F. (2014). Sosyal Medyanın ABC’si. İstanbul: Alfa Yayıncılık.  

Ran, N. H. (1992). 835 Satır: Şiirler-I. İstanbul: Adam Yayınları  

Ran, N. H. (2008). Bütün Şiirleri. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

https://dergipark.org.tr/en/pub/gefad/issue/6767/91064


147 

Rippl, G. (2015). Introduction: Why Intermediality?. Gabriele Rippl (Ed.), 

 Handbook of Intermediality: Literature-Image-Sound-Music içinde, 

 Boston: De Gruyter. 

Sakallı, C. ve Akemoğlu, A. (2016). Bir Medyalararasılık Kategorisi Olarak Medya 

 Değişimi: Gölgesizler Romanındaki Üst Kurmaca Düzleminin Filme 

 Aktarımı. Sinema Araştırmaları  Dergisi, 7 (1), 63-81. Erişim Adresi: 

 https://dergipark.org.tr/tr/pub/sinecine/issue/43756/537118 (Erişim Tarihi: 

 15.05.2022). 

Segre, C. (1985). Avviamentoall’analisi del Testoletterario, Torino: Einaudi. 

Spielmann, Y. (1998). Intermedialität. Das System Peter Greenaway. Münih: 

 Wilhem Fink Verlag. 

Süreya, C. (1991). 999. Gün: Üstü Kalsın. İstanbul: Broy Yayınları.   

Süreya, C. (2010). Sevda Sözleri. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Süreya, C. (2013). Günübirlikler: Toplu Yazılar-II. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Şengel, D. (2002). Ut Pictura Poesis: Kısa Bir Tarih. Parşömen, 2 (4), 1-69. 

Tamer, Ü. (1998). Yanardağın Üstündeki Kuş: Toplu Şiirler. İstanbul: Yapı Kredi 

 Yayınları. 

Thompson, J. B. (2019). Medya ve Modernite. (Çev. Serdar Öztürk). İstanbul: 

 Kırmızı Yayınları. 

Tuğal, S. A. (2018). Oluşum Süreci İçinde Dijital Sanat. İstanbul: Hayalperest 

 Yayınevi. 

Tutar, H. ve Erdönmez, C. (2005). Genel ve Teknik İletişim. Ankara: Seçkin 

 Yayınevi.  

Türk Dil Kurumu. (2020). Türkçe Sözlük. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Uyar, T. (2009). Korkulu Ustalık: Şiir Üzerine Yazılar-Söyleşiler-Soruşturmalar-

 Bir Şiirden. (Hazırlayan: Alaattin Karaca). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Uyar, T. (2021). Büyük Saat. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları.  

Ünver, M. E. (2022). Edebiyatın Müzikleştirilmesinde Medyalararası Yaklaşımlar.  

 Yüksek Lisans Tezi, Anakara: İhsan Doğramacı Bilkent 

 Üniversitesi/Ekonomi ve Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Wagner, R. (1849). Die Kunst und die Revolation. Leipzig: Otto Wigand. 

Walzel, O. (1917). Wechselseitige Erhellung der Künste, Ein Beitrag zur 

 Würdigung kunstgeschichtliccher Begriffe. Berlin: Reuther & Reichar. 

Wands, B. (2006). Dijital Çağın Sanatı. (Çev. Osman Akınhay). İstanbul: Akbank 

 Kültür ve Sanat Dizisi.  

Winegard, E. (2019). Dijital Medya Teknolojilerinin Sanatın ve Tasarımın 

 Yaygınlaşmasındaki Yeri ve Önemi. Yüksek Lisans Tezi. İstanbul: İstanbul 

 Üniversitesi/Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

https://dergipark.org.tr/tr/pub/sinecine/issue/43756/537118


148 

Wolf, W. (1999). The Musicalization Of Fiction A Study In The Theory And 

 History Of Intermedialiaty. Atalanta: Podopi.  

Yankın, F. B. (2019). Dijital Dönüşüm Sürecinde Çalışma Yaşamı. Trakya 

 Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi e-dergi, 7 (2), 1-38. 

Yengin, D. (2015). Yeni Medya ve Dokunmatik Toplum. İstanbul: Derin Yayınları.  

Yengin, D. ve Bayrak, T. (2018). Yeni Medya ve Sanal Gerçeklik. İstanbul: İstanbul 

 Aydın  Üniversitesi Yayınları.  

Yerlikaya, İ. (2004). İnternet Gazeteciliği ve Geri Beslenme. Metin Işık (Ed.), 

 Medyada Yeni Yaklaşımlar içinde (17-34). Konya: Eğitim Kitapevi.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ÖZGEÇMİŞ 

Kişisel Bilgiler  

Soyadı, Adı  : KAYA, Musa  

Uyruğu  : T.C.  

ORCID  :  

https://orcid.org/0000-0002-7097-0833  

 

 

Eğitim 

Derece   Eğitim Birimi     Mezuniyet Tarihi  

Yüksek Lisans Van Yüzüncü Yıl Üniversitesi,    2023  

   Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Lisans    Türk Dili ve Edebiyatı    2017 

İş Deneyimi 

Özel Sektör  

Yabancı Dil 

İngilizce 

Yayınlar 

 

Hobiler  

Şiir yazmak, sanatsal faaliyetlerde yer almak, kitap okumak, araştırma yapmak, açık 

hava etkinliklerine katılmak,  

 

 

  

https://orcid.org/0000-0002-7097-0833


 

VAN YÜZÜNCÜ YIL ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

LİSANSÜSTÜ TEZ ORİJİNALLİK RAPORU 

…/07/2023  

Tez Başlığı/Konusu: Medyalararasılık Yöntemi Bağlamında İkinci Yeni Şiiri Örneklemi 

          Yukarıda başlığı/konusu belirlenen tez çalışmamın Kapak sayfası, Giriş, Ana bölümler ve Sonuç bölümlerinden oluşan 

toplam 148 sayfalık kısmına ilişkin, 04/07/2023 tarihinde şahsım/tez danışmanım tarafından TURNİTİN intihal tespit programından 

aşağıda belirtilen filtreleme uygulanarak alınmış olan orijinallik raporuna göre, tezimin benzerlik oranı % 2 (yüzde iki) dir. 

Uygulanan Filtreler Aşağıda Verilmiştir: 

- Kabul ve onay sayfası hariç, 

- Teşekkür hariç, 

- İçindekiler hariç, 

- Simge ve kısaltmalar hariç, 

- Gereç ve yöntemler hariç, 

- Kaynakça hariç, 

- Alıntılar hariç, 

- Tezden çıkan yayınlar hariç, 

- 7 kelimeden daha az örtüşme içeren metin kısımları hariç (Limit match size to 7 words) 

 
Yüzüncü Yıl Üniversitesi Lisansüstü Tez Orijinallik Raporu Alınması ve Kullanılmasına İlişkin Yönergeyi İnceledim ve 

bu yönergede belirtilen azami benzerlik oranlarına göre tez çalışmamın herhangi bir intihal İçemediğini; aksinin tespit edileceği 

muhtemel durumda doğabilecek her türlü hukuki sorumluluğu kabul ettiğimi ve yukarıda vermiş olduğum bilgilerin doğru olduğunu 

beyan ederim. 

 

Gereğini bilgilerinize arz ederim.  

…/07/2023 

Musa Kaya  

İmza 

Adı Soyadı: Musa KAYA    

Öğrenci No: 18920001075  

Anabilim Dalı: Türk Dili ve Edebiyatı  

Programı: Tezli Yüksek Lisans  

Statüsü:     Y. Lisans  □ Doktora □ 

DANIŞMAN                                                               ENSTİTÜ ONAYI 

Prof. Dr. A. Mecit CANATAK U Y G U N D U R 

…/…/2023                                                                                             …/…/2023   

Prof. Dr. Bekir KOÇLAR 

Enstitü Müdürü 

 

     

 


