
 
 

 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE ve DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

DİN EĞİTİMİ BİLİM DALI 

 

 

 

BAĞIMSIZLIK SONRASI KIRGIZİSTAN’DA DEVLET OKULLARINDA DİN DERSLERİ 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

BAKTIIAR PRATOV 

 

 

 

 

 

 

İSTANBUL, 2023  



 
 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE ve DİN BLİMLERİ ANABİLİM DALI 

DİN EĞİTİMİ BİLİM DALI 

 

 

 

BAĞIMSIZLIK SONRASI KIRGIZİSTAN’DA DEVLET OKULLARINDA DİN DERSLERİ 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

BAKTIIAR PRATOV 

 

 

 

Danışman: Doç. Dr. RAMAZAN GÜREL 

 

 

 

 

 

İSTANBUL, 2023 

 



iii 

 

ÖZET 

BAĞIMSIZLIK SONRASI KIRGIZİSTAN’DA DEVLET OKULLARINDA DİN 

DERSLERİ 

Kırgız Cumhuriyeti bağımsızlığına kavuştuktan sonra ülkede, ekonomik, sosyal ve kültürel 

alanlarda bazı değişimler olmuştur. Bu değişimler çerçevesinde, eğitim alanında da Kırgız halkını 

ayakta tutan milli değerlere sahip çıkma yönünde bir eğilim kendini göstermeye başlamıştır. Bu 

durumun bir yansıması olarak Kırgızistan okul programlarındaki dersler yeni eğitim politikasının 

belirlediği amaçlar doğrultusunda ilerlemiştir. Bu bağlamda okullarda programlara din dersi eklenmesi 

ile ilgili tartışmalar tekrar gündeme gelmiştir. Devletin resmi olarak tanımadığı din eğitimi kurumları 

çoğalmış, buna karşılık resmi okullarda din derslerine yeni yeni yer verilmeye başlanmıştır. 

“Bağımsızlık Sonrası Kırgızistan’da Devlet Okullarında Din Dersleri” başlıklı bu araştırmada, 

Kırgızistan’daki devlet okullarında din derslerinin durumuna ilişkin konular, geçmişten günümüze, 

tarihsel serüven ve hukuki temeller ışığında incelenmeye çalışılmıştır. 

Çalışma, giriş, üç bölüm ve sonuçtan oluşmaktadır. Birinci bölümde, genel olarak Kırgız 

halkının İslam’la tanışmasından başlayarak günümüze kadarki süreçte din eğitiminin tarihsel gelişimi 

ve değişimleri üzerinde durulmuştur. İkinci bölümünde, Kırgızistan’da din-devlet ilişkisi ve dini 

kurumların eğitim alanındaki faaliyetleri incelenmiştir. Tezin üçüncü bölümünde ise bağımsızlıktan 

günümüze kadar Kırgızistan’da örgün din eğitimi kapsamında, din dersi tartışmaları araştırılmıştır. Bu 

kapsamda, okullarda proje bazında okutulan “Din Kültürü Tarihi” dersi öğretim programı ve ders kitabı 

incelenmiştir. Ayrıca, okullarda yeniden okutulmaya başlayan “Dinlerin Gelişim Tarihi” dersi öğretim 

programı, ders kitabı ve bu ikisine dair mevcut sorunlar ortaya konulmaya çalışılmıştır. Bunlara ek 

olarak söz konusu derslerin öğretmen istihdamında gerçekleşen tartışmalara da yer verilmiş, din dersinin 

hukuki temeli ve bu derse dair kamuoyu görüşleri yansımaları değerlendirilmiştir. Sonuç kısmında 

araştırma neticesinde elde edilen verilerin genel bir değerlendirmesi yapılmış, Kırgızistan’da din 

derslerine dair sorunlar üzerine bazı çözüm önerileri sunulmuştur. 

Anahtar Kelimeler: Kırgızistan’da Din Eğitimi, Okullarda Din Eğitimi Problemleri, Din Kültürü 

Tarihi, Dinlerin Gelişim Tarihi.  



iv 

 

ABSTRACT 

 

RELIGION COURSES IN STATE SCHOOLS IN KYRGYZSTAN AFTER 

INDEPENDENCE 

After the Kyrgyz Republic gained independence, there were changes in economic, social and 

cultural areas. Along with these, there have been developments in the field of education in the direction 

of protecting the national values that keep the Kyrgyz people alive. Courses in Kyrgyzstan school 

programs have progressed in line with the objectives set by the new education policy. In this context, 

discussions about adding religion lessons in schools have been revived. Religious education institutions 

that are not officially recognized by the state have increased, but religion lessons have been introduced 

in official schools. For this reason, in our study titled "Religion Courses İn State Schools İn Kyrgyzstan 

After İndependence", which we chose as a research topic, we tried to examine the historical adventure 

of religious education in Kyrgyzstan, the legal basis of religious education and the problems of religion 

lessons in schools. 

The thesis consists of an introduction, three chapters and a conclusion. In the first part of the 

thesis, the historical development and changes of religious education, starting from the introduction of 

Islam by the Kyrgyz people to the present, are emphasized. In the second part of the study, the 

relationship between religion and state in Kyrgyzstan and the activities of religious institutions in the 

field of education were examined. In the third part of the thesis, discussions on religion lessons were 

investigated within the scope of formal religious education in Kyrgyzstan from independence to the 

present. The position of religious education in the country's education system and the current problems 

of religious education have been the subject of research. In this section, the "History of Religious 

Culture" curriculum and textbook taught on a project basis in schools were examined. In addition, the 

"Development History of Religions" curriculum, course book and current problems, which started to be 

taught in schools, were examined. In addition, discussions on teacher employment are also included. 

The legal basis of the religion lesson and the opinions of the public about the religion lesson were 

researched. In the conclusion part, the general summary of the research and solutions on the problems 

in schools in Kyrgyzstan are presented. 

Keywords: Religious Education in Kyrgyzstan, Problems of Religious Education in Schools, History 

of Religious Culture, History of Development of Religions. 

  



v 

 

ÖNSÖZ 

31 Ağustos 1991 yılında Kırgızistan, dünya’ya egemenliğini ilan etmiştir. Bundan sonra, 

Kırgızistan’ın bir çok konuda kendine has, her alanda ayrı bir politika sergilemeye başlamıştır. Eğitim 

sisteminde de yeniden yapılanmalar olmuştur. Okullarda çeşitli başlıklar altında din dersi denemeleri 

gerçekleşmiştir. Bu bağlamda gerçekleşen din dersi denemeleri, uzun zamandır yasak olan din 

eğitiminin canlanmasını sağlamıştır. Din eğitimi alanında yeni bir yapılanmaya gidilmiştir. Bu 

bağlamda, Araştırmamızın konusu “Kırgızistan’da Okullardaki Din Eğitiminin Problemleri ve Son 

Gelişmeler” olarak belirlenmiştir.    

Araştırma konusunun belirlenmesinde, konuyla ilgili bütün çalışmalar incelenmiştir. İlgili 

çalışmaların yapıldığı dönemde okullarda “Din Kültürü Tarihi” ve “Dinlerin Gelişim Tarihi” dersleri 

konulmamıştır. Bundan dolayı, araştırmalarda yukarıdaki dersler yer almamıştır. Ayrıca Kırgızistan’da 

din eğitimiyle ilgili problematik yaklaşım sergilenmemiştir.  

Çalışma giriş, üç bülüm ve sonuçtan oluşmaktadır. Giriş kısmında, Araştırmanın problemi, 

amacı, yöntem ve sınırlılıkları, kaynak değerlendirilmesi üzerinde durulmuştur. Çalışmanın birinci 

bölümünde, genel olarak Kırgızların İslamla tanışmasından başlayark günümüze kadar gelen din 

eğitiminin tarihsel serüveni incelenmiştir. İkinci bölümünde ise, Kırgızistan’daki dini durumun ve din 

eğitiminin hukuki temeli, genel eğitim sisteminde din eğitimin konumu araştırılmıştır. Çalışmanın 

üçüncü bölümünde ise, egemen Kırgızistan’ın okullardaki din dersi denemelri ve son gelişmeler, mevcut 

problemler araştırma konusu olmuştur.  

Araştırmanın konusunun belirlenmesinden başlarayarak, kaynak taramasında, döküman 

incelenmesinde, hem birikim hem de yöntem kullanmada ve şu ana kadar ki geçen süreçte yakından 

desteğini esirgemeyen değerli Hocam Doç. Dr. Ramazan Gürel’e kalbi gönülden teşekkürlerimi izhar 

ediyorum. Tez jüri üyeleri Doç. Dr. Umut Kaya ve Dr. Öğr. Üyesi Gülsüm Pehlivan Ağırakça 

hocalarııza tezimize yaptıkları değerlendirmeleri ve eleştirileriyle katkı sağladığı için teşekkir ederim. 

Yüksek Lisans eğitimim sırasında ders aldığım, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, Din Eğitimi 

Ana Bilim Dalı’ndaki tüm saygı değer hocalarıma da teşekkür etmeyi borç bilirim. 

Beni her zaman destekleyen, cesaretlendiren, maddi ve manevi yardımlarını esirgemeyen sevgili 

annem Altynaı’a şükranlarımı sunmakla yetinemem… Babam Mamat’a Allah’tan rahmet dilerim.  

 

 

  



vi 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ...................................................................................................................................................... iii 

ABSTRACT ........................................................................................................................................... iv 

ÖNSÖZ .................................................................................................................................................... v 

İÇİNDEKİLER ...................................................................................................................................... vi 

KISALTMALAR ................................................................................................................................. viii 

TABLOLAR LİSTESİ .......................................................................................................................... ix 

GÖRSELLER LİSTESİ........................................................................................................................ xi 

1. GİRİŞ .............................................................................................................................................. 1 

1.1. Araştırmanın Konusu/Problemi .......................................................................................... 1 

1.2. Araştırmanın Amacı .............................................................................................................. 2 

1.3. Yöntem ve Sınırlılıklar .......................................................................................................... 2 

1.4. Literatür Değerlendirmesi .................................................................................................... 3 

2. KIRGIZİSTAN’DA DİN EĞİTİMİNİN TARİHSEL GELİŞİMİ ............................................ 7 

2.1. Kırgızların Müslümanlaşma Süreci ve SSCB Dönemine Din Eğitimi ................................... 7 

2.2. SSCB Döneminde Kırgızistan’da Din Eğitimi ....................................................................... 15 

2.3. Bağımsızlık Sonrası Kırgızistan’da Din Eğitimi .................................................................... 24 

3. KIRGIZİSTAN’DA OKULLARDA DİN DERSLERİNİ ETKİLEYEN FAKTÖRLER ..... 28 

3.1. Kırgızistan’da Din-Devlet İlişkisi ............................................................................................ 28 

3.2. Din Derslerinin Hukuki Temeli ve Din Eğitimi Veren Kurumların Gelişimi ................ 30 

3.3. Kırgızistan’ın Eğitim Sistemi ve Din Dersleri ........................................................................ 36 

3.4. Din Derslerinde Uygulanması Düşünülen Modeller Üzerine Tartışmalar .......................... 41 

3.4.1. Kırgız Neocedidizm Modeli ........................................................................................ 41 

3.4.2. Bağımsız Devletler Topluluğu (Rus) Modeli ............................................................. 42 

3.4.3. Türkiye Modeli ............................................................................................................ 43 

3.4.4. Arap Modeli ................................................................................................................. 44 

3.4.5. Hint Alt Kıtası (Müslümanları) Modeli ..................................................................... 45 

3.5. Din Dersi Politikaları .......................................................................................................... 45 

3.6. Din Dersleriyle İlgili Faaliyetlere Destek Veren Kurumlar ............................................. 47 

3.6.1. Din İşleri Devlet Komisyonu....................................................................................... 48 

3.6.2. Kırgızistan Müslümanları Dini Başkanlığı (KMDB) ............................................... 48 

3.6.3. Âlimler Meclisi ............................................................................................................. 50 

4. KIRGIZİSTAN’DA DEVLET OKULLARINDA DİN DERSLERİ ...................................... 51 

4.1. Devlet Okullarında Din Dersleri Denemeleri ve Karşılaştığı Güçlükler ........................ 51 



vii 

 

4.1.1. İman Dersi ve Ortaya Çıkışı ....................................................................................... 53 

4.1.2. Adep (Edep) Dersi ve Ortaya Çıkışı .......................................................................... 54 

4.1.3. Edep Dersi Öğretim Programları .............................................................................. 56 

4.1.4. Din Kültürü Tarihi (Din Madaniyatının Tarıhı) Dersi ve Ortaya Çıkışı ............... 58 

4.1.5. Din Kültürü Tarihi Dersi Öğretim Programı ........................................................... 59 

4.1.6. Din Kültürü Tarihi Dersi Ders Kitabı ....................................................................... 67 

4.2. Okullarda Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi .......................................................................... 70 

4.2.1. Dinlerin Gelişim Tarihi Dersinin Meşruiyetine Yönelik Tartışmalar .................... 70 

4.2.2. Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Öğretmen İstihdamı ................................................. 74 

4.2.3. Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Öğretim Programları ............................................... 78 

4.2.4. Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Ders Kitapları ........................................................... 93 

SONUÇ ............................................................................................................................................... 102 

KAYNAKLAR ................................................................................................................................... 106 

EKLER ............................................................................................................................................... 112 

Ek-1: Kırgız Cumhuriyeti, Milli Eğitim Bakanlığı, Oş iline bağlı Aravan İlçe Eğitim Müdürlüğü 

Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Öğretmenler Listesi ........................................................................ 112 

Ek-2: Kırgız Cumhuriyeti, Milli Eğitim Bakanlığı, Oş iline bağlı Kara-Su İlçe Eğitim Müdürlüğü 

Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Öğretmenler Listesi ........................................................................ 115 

Ek-3: Kırgız Cumhuriyeti, Milli Eğitim Bakanlığı, Batken iline bağlı Kadamcay İlçe Eğitim 

Müdürlüğü Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Öğretmenler Listesi ..................................................... 122 

Ek-4: Kırgız Cumhuriyeti, Milli Eğitim Bakanlığı, Oş iline bağlı Özgön İlçe Eğitim Müdürlüğü 

Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Öğretmenler Listesi ........................................................................ 126 

 

 

  



viii 

 

KISALTMALAR 

ABD                      Amerika Birleşik Devleti 

A.S                        Aleyhi’s-selam 

BatDÜ                   Batken Devlet Üniversitesi 

BDT                      Bağısız Devletler Teşkilatı 

BMT                      Birleşmiş Milletler Teşkilatı 

DKAB                   Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi 

İLAM                    İlmi Araştırmalar Merkezi 

İSAM                    İslam Araştırmaları Merkezi 

Kırgız SSC            Kırgız Sovyet Sosyalist Cumhuriyeti 

KMDB                  Kırgızistan Müslümanları Dini Başkanlığı 

KTMÜ                   Kırgız Türk Manas Üniversitesi 

MMDB                  Müslümanların Merkezi Dini Başkanlığı 

MÖ                        Milattan Önce 

OşDÜ                     Oş Devlet Üniversitesi 

ÖİH                       Özbekistan İslam Hareketi 

PROF. DR.            Profesör Doktor 

RSSCF                   Rus Sovyet Sosyalist Cumhuriyeti Federasyonu 

SADUM                Orta Asya ve Kazakistan Müslümanları Dini Başkanlığı (org. Kısaltma) 

SSC                        Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler 

SSCB                     Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği 

STK                        Sivil Toplum Kuruluşu 

TBMM                   Türkiye Büyük Millet Meclisi 

TDV                       Türkiye Diyanet Vakfı 

  



ix 

 

TABLOLAR LİSTESİ 

Tablo 1: KMDB’ye Bağlı Olan Eğitim Müesseselerinin Bölgelere Göre Dağılımı………………..34 

Tablo 2: Kırgızistan’da Genel Orta Öğretim Kademeleri ve Sınıfları ........................................... 37 

Tablo 3: Tüm Okullar İçin 2022-2023 Eğitim ve Öğretim Yılına Öğretim Programı (Bazistik Okuu 

Planı) (Kırgız Dilinde Eğitim Veren Okullara) ................................................................................ 38 

Tablo 4: Kırgızistan’da 1991 yılından 2005 yılına kadar Üniversiteler Sayısı .............................. 40 

Tablo 5: 7-Sınıf Edep Dersi Programı, Konu Başlıkları…………………………………………...56 

Tablo 6: Din Kültürü Tarihi Dersi Ders Programı (9. Sınıf) Giriş, 1. 2. 3. Temalar .................... 60 

Tablo 7: Din Kültürü Tarihi Dersi Ders Programı (9. Sınıf) 4. Tema ............................................ 62 

Tablo 8: Din Kültürü Tarihi Dersi Ders Programı (9. Sınıf) 5. 6. 7. Temalar ............................... 63 

Tablo 9: Din Kültürü Tarihi Dersi Ders Programı (9. Sınıf) 8. 9. 10. 11. Temalar ....................... 65 

Tablo 10: Din Kültürü Tarihi Dersi Ders Programı (9. Sınıf) Giriş, 12. 13. Temalar .................. 66 

Tablo 11: Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Haftalık Saat Paylaşımı .................................................. 76 

Tablo 12: Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Öğretmen İstihdamı, İlçe ve Branşa Göre Dağılım...... 77 

Tablo 13: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 7. Sınıf “Milli ve Dini Değerler” Bölümü ve 

Konu Başlıkları .................................................................................................................................... 79 

Tablo 14: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 7. Sınıf “Dini İnançlarda Genel Ahlaki 

Değerler” Bölümü ve Konu Başlıkları ............................................................................................... 80 

Tablo 15: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 7. Sınıf “İslami Değerler” Bölümü ve Konu 

Başlıkları .............................................................................................................................................. 81 

Tablo 16: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 7. Sınıf “Ortak İnsani Değerleri” Bölümü 

ve Konu Başlıkları ............................................................................................................................... 82 

Tablo 17: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 7. Sınıf Kazanımları ................................. 84 

Tablo 18: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 8. Sınıf “Dini İnançlar” Bölümü ve Konu 

Başlıkları .............................................................................................................................................. 85 

Tablo 19: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 8. Sınıf “Dünya Dinleri” Bölümü ve Konu 

Başlıkları .............................................................................................................................................. 86 

Tablo 20: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 8. Sınıf “Kültürel Miras” Bölümü ve Konu 

Başlıkları .............................................................................................................................................. 87 

Tablo 21: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 8. Sınıf Kazanımları ................................. 88 

Tablo 22: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 9. Sınıf “Dünya Dinlerinin Temelleri” 

Bölümü ve Konu Başlıkları ................................................................................................................ 89 

Tablo 23: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 9. Sınıf “İslam’ın Esasları” Bölümü ve Konu 

Başlıkları .............................................................................................................................................. 89 



x 

 

Tablo 24: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 9. Sınıf “Kırgızistan'da Hanefi Okulu ve 

Maturidi İnancı” Bölümü ve Konu Başlıkları .................................................................................. 90 

Tablo 25: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 9. Sınıf “Devlet ve Din” Bölümü ve Konu 

Başlıkları .............................................................................................................................................. 91 

Tablo 26: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 9. Sınıf Kazanımları ................................. 91 

 

  



xi 

 

GÖRSELLER LİSTESİ 

Görsel 1:  Din Kültürü Tarihi 9 kitabında Tema 13: Modern Toplumda Din ve Çatışmalar konusunda  

yer alan görsel ....................................................................................................................................... 69 

Görsel 2: Din Kültürü Tarihi 9 kitabında Tema 7: Dünya Dinleri: İslam konusunda  yer alan görsel. 69 

Görsel 3: Dinlerin Gelişim Tarihi 9 kitabında Tema 1: Dinlerin Temellerini Anlamak konusunda  yer 

alan kutsal kitaplar görseli ..................................................................................................................... 94 

Görsel 4: Dinlerin Gelişim Tarihi 9 kitabında Tema 6: İbadet konusunda yer alan bedeni ibadet görseli

 ............................................................................................................................................................... 99 

Görsel 5: Dinlerin Gelişim Tarihi 9 kitabında Tema 6: İbadet konusunda yer alan mal ile yapılan ve 

hem maddi hem bedeni ibadet görselleri ............................................................................................... 99 

Görsel 6: Dinlerin Gelişim Tarihi 9 kitabında Tema 9: İmam-ı Azam ve Hanefi Mehebi konusunda yer 

alan Hanefi mezhebinin dünyadaki dağılım görseli ............................................................................ 100

  



1 

 

1. GİRİŞ 

1.1. Araştırmanın Konusu/Problemi 

Eğitim, insanın doğumundan başlayarak, ölümüne kadarki süreçte her zaman önemsenen ve 

onun yaşamını bütünüyle ilgilendiren bir konudur. Bir süreç olarak eğitim, bir amaca doğru ilerleyen 

sürekli değişmelerin tümü, olayların zaman içinde belli bir gelişme göstererek sürüp gitmesi şeklinde 

tanımlanmaktadır.1 Din eğitimi de bireyin potansiyel dini, ahlaki eğilimini ortaya çıkararak geliştiren ve 

bu gelişim sonucu bireyin sahip olduğu bilişsel, duyuşsal, kişisel, dini ve ahlaki nitelik ve yeterliliklerin 

belirlenmesi süreci olarak görülmektedir.2 Bu doğrultuda eğitim de din eğitimi de süreç içerisinde 

tekâmül eden olgulardır denilebilir.  

Dünyanın hemen her ülkesinde olduğu gibi Kırgızistan’da da din eğitimi ve din derslerinin 

güncel hali muayyen bir süreçler silsilesinin sonucudur. Bu manada günümüz Kırgız Cumhuriyeti’nde 

din eğitimi ve din derslerinin neliğini ve nasıllığını doğru bir zemine oturtmak adına Kırgız halkının, 

İslam ile ilk tanışmasından başlayarak günümüze kadarki tarihi süreçte din eğitiminin gelişim ve 

değişimi üzerinde durmak önemlidir. Kırgızistan bağımsızlığını elde ettikten sonra, ekonomik, sosyal 

ve kültürel alanlarda değişimler söz konusu olmuştur. Din eğitimin devlet tarafından kontrol edilme 

mekanizmaları ve sınırlılıkları uzun süre gündemden düşmemiş, ülkedeki din eğitimi kurumlarının 

mevcut problemleri ve faaliyet alanları farklı araştırmalara konu olmuştur. Bunlara ek olarak eğitim 

alanında Kırgız milletini ayakta tutan milli değerlere sahip çıkma yönünde gelişmeler de yaşanmıştır. 

Okullardaki dersler, yeni eğitim politikasının belirlediği amaçlar doğrultusunda yeniden düzenlenmiştir. 

Bu bağlamda hayata geçirilen yeni reformlar ve yürürlüğe giren yasalar, cumhurbaşkanı kararları, daha 

önce ülkede resmi olarak yasak olan din merkezli yaşantı ve din eğitiminin yeniden canlanmasını 

görülmüştür. Bu süreçte Kırgızistan’da örgün din eğitimi kapsamında, ülkede eğitim sistemi ve bu 

sistemde din eğitiminin yeri, din eğitiminin mevcut problemleri, devlet okullarında din dersleri gibi 

konular daha öne çıkmıştır. Bu bağlamda, “Din eğitimi tarihi çerçevesinde bağımsızlık sonrası Kırgız 

devlet okullarında din derslerinin gelişim sürecini, müfredat programları ve ders kitaplarının içerikleri, 

nitelikleri ve yeterliklerini ortaya koymak; söz konusu derslere yönelik güncel gelişmelere, problemlere 

ilişkin, tespit, teklif ve değerlendirmelerde bulunmak” araştırmamızın temel problemidir. Bu doğrultuda 

araştırmada şu alt sorulara da cevap aranmıştır: 

• Kırgız halkı nasıl bir din eğitimi tecrübesine sahiptir?  

• Tarihi süreçte, Kırgızistan’da din eğitimi faaliyetlerinin yürütüldüğü kurumların ve bu 

kurumlarda hizmet veren örnek şahsiyetlerin toplum üzerinde nasıl bir rolü vardır? 

                                                           
1 İbrahi Ethem Başaran, Eğitime Giriş, 3. Basım. (Ankara: Bimaş mat., 1978), 19. 
2 Cemal Tosun, Din Eğitimi Bilimine Giriş, 2. Baskı, (Ankara: Pegem Akademi Yay., 2002) 27. 



2 

 

• Günümüz Kırgızistan’ında din derslerini etkileyen temel parametreler nelerdir? 

• Kırgızistan’da din derslerine katkı sunan kurumlar ve faaliyetleri nelerden 

oluşmaktadır? 

• Okullardaki din dersi denemelerinde dönüm noktaları nelerdir? 

• Okullardaki din dersinin mevcut problemleri ve son gelişmeler nasıl ilerlemektedir? 

• Proje bazında okutulan Din Kültürü Tarihi ders programı halkın dini ihtiyaçlarını ne 

düzeyde karşılamaktadır? 

• Müfredatta yeniden yer alan Dinlerin Gelişim Tarihi dersi, öğretim programı ve ders 

kitabıyla ne düzeyde uyumludur? 

1.2. Araştırmanın Amacı 

Kırgızistan’da din ve din eğitimi konusunda yeni bir yapılanmaya doğru gidilmiştir. Bu nedenle, 

araştırma konusu olarak seçtiğimiz “Bağımsızlık Sonrası Kırgızistan’da Devlet Okullarında Din 

Dersleri” başlıklı çalışmamızda, Kırgızistan’daki din derslerinin tarihsel serüvenini, din-devlet-toplum 

ilişkilerini ve son gelişmeleri ortaya koyarken temel amaç, toplumun din eğitimi ihtiyaçları ile devletin 

din eğitimi uygulama ve beklentileri arasındaki uyumu tespit etmeye çalışmak olacaktır.  

Araştırmanın özeldeki amacı ise, 1991 sonrası ortaya çıkan okullarda din dersleri ile ilgili 

tartışmaları, din dersi denemelerini ve gelişmelerini ana hatlarıyla incelemektir. Çalışmadan elde edilen 

sonuçların Kırgızistan özelinde, mevcut ders programlarının geliştirilmesinde bir nebze de olsa yardımcı 

olması hedeflenmektedir. Zira Kırgızistan’da son dönemlerde din dersinin müfredatta yer almasıyla 

başlayan din öğretimi konusu yeni bir boyut kazanmış, incelemeler tek yönlü olmayıp din dersi 

uygulamalarının ve programlarının nasıl ve kimler tarafından düzenlendiği, geliştirilen din dersleri 

programlarının problemlerinin neler olduğuna yönelik araştırmalar hızlanmıştır. Bu çalışma, gelecekte 

konuyla ilgili yapılacak yeni araştırmalar için bir örnek oluşturma gayesini de gütmektedir. Bu 

çerçevede araştırmanın, Din Eğitimi Bilimi alanına eğitim tarihi, din dersleri ve dünya ülkelerinde din 

eğitimi-öğretimi uygulama örnekleri bağlamında katkılar sunması öngörülmektedir. 

1.3. Yöntem ve Sınırlılıklar 

Araştırmada doküman analizi ve literatür taraması yöntemleri esas alınmıştır. Doküman analizi 

yöntemi, yazılı belgelerin içeriğini hassasiyetle ve sistematik olarak analiz etmek için kullanılan bir nitel 

araştırma yöntemidir. Basılı ve elektronik materyaller olmak üzere tüm belgeleri incelemek ve 

değerlendirmek için kullanılan bu sistemli yöntem, nitel araştırmalarda kullanılan diğer yöntemler gibi 

anlam çıkarmak, ilgili konu hakkında bir anlayış oluşturmak, ampirik bilgi geliştirmek için verilerin 

incelenmesini ve yorumlanmasını gerektirmektedir. Bu bağlamda araştırma konusu ile ilgili resmi 

yayınlar, yönetmelikler, ders programları ve ders kitapları gibi materyaller doküman analizi yöntemi 

kapsamında incelenmiştir. Doküman analizi yöntemi, özellikle içerik analizi yoluyla ana temalar ve 



3 

 

kategoriler halinde organize edilerek, araştırmaya konu edilen verileri sınıflamaya yardımcı olmaktadır.3 

Çalışmamız özelinde Kırgızistan’da okullarda okutulan din derslerinin öğretim programları ve ders 

kitapları incelenirken söz konusu yönteme başvurulmuştur. Literatür taraması yöntemi ise, var olan 

kaynak ve belgeleri inceleyerek ilgili verileri toplamak esasına dayanır ve özellikle araştırma 

probleminin seçilerek anlaşılmasına yardımcı olur.4 Araştırmamızda ilgili literatür noktasında konuyla 

ilgili din eğitimi alanında hazırlanmış Kırgızca, Rusça ve Türkçe kaynaklar kullanılmıştır.  

Araştırma sürecinde öncelikle konu ile ilgili literatür taraması yapıldıktan sonra araştırmanın 

problemi tespit edilmiştir. Bu bağlamda literatür okuması, araştırmanın problemi ilgili boyutların 

tanımlanmasında, elde edilen bilgilerin aralarındaki ilişkilerin saptanmasında ve verilerin analiz 

edilmesi aşamasında kullanılacak temaların seçiminde etkili olmuştur. Bunun ardından araştırmanın 

planı oluşturulmuş, problem çerçevesinde konu başlıkları ve alt başlıklar tespit edilerek bölümler 

organize edilmiştir. Devam eden süreçte ilgili okumalar ışığında araştırmanın bölümleri kaleme alınmış, 

sonuç bölümünde elde edilen veriler analiz edilerek tespit, değerlendirme ve tekliflerde bulunulmuştur. 

Araştırma, Kırgızistan’da din eğitiminin ve din derslerinin geçmişten günümüze tarihsel gelişiminin, 

Kırgızistan’daki din-devlet-toplum ilişkisinin örgün din eğitimi bağlamında din derslerine olan etkisinin 

mevcut durumunun tespiti ve değerlendirilmesi ile sınırlıdır. 

1.4. Literatür Değerlendirmesi 

Kırgızistan, bağımsızlığına kadarki süreçte 70 yıl SSCB içerisinde bir cumhuriyet olarak 

varlığını sürdürmüştür. O dönemde Sovyet ideolojisi gereği ilmi ateizm propagandası yapılmıştır. Yani 

eğitim sisteminde din eğitimi ve din eğitimi ile ilgili literatür yok denilebilecek kadar azdır. 

Bağımsızlıktan sonra da bu alana yönelik çalışmalar oldukça sınırlı kalmıştır. Ardından gerek Anayasa 

(hukuki temeli), gerek özel kuruluşlar veya toplum temayülleri (toplumsal temel) çerçevesinde yavaş 

yavaş düzelme görülmüş, konuyla ilgili bilimsel çalışmalar, incelemeler ve alan araştırmaları çoğaldıkça 

durum daha da iyiye gitmiştir. Buna rağmen ülkede, her türlü sahada olduğu gibi, eğitim ve din eğitimi 

sahasında da yapılması gereken ve yapılacak bilimsel çalışmalara, araştırma ve incelemelere büyük 

gereksinim vardır.  

Çalışmamızda Türkçe kaynaklar dışında literatür olarak konuyla ilgili Kırgızca ve Rusça 

kaynaklar kullanılmıştır. Bahse konu olan kaynaklardan bazıları SSCB döneminde yazıldığı için birçok 

konuyu ele almada objektif nitelikte değildir. Araştırmada bu eserlerden istifade edilirken zikredilen bu 

husus göz önünde bulundurularak ilgili kaynaklar değerlendirilmiştir. SSCB döneminde akademik dil 

olarak Rusça kullanılmıştır. Bağımsızlıktan sonra da az sayıda Rusça araştırmalar yapılmaktadır.  

                                                           
3 Bilgen Kiral, “Nitel Bir Veri Analizi Yöntemi Olarak Doküman Analizi”, Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 15 (2020), 173-

175. 
4 Niyazi Karasar, Bilimsel Araştırma Yöntemi (Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık, 2005), 183. 



4 

 

Kırgızistan’da din eğitimi ile ilgili literatürün tespitinde genel olarak Kırgızistan Cumhuriyeti 

Merkezi Kütüphanesi, Milli İlimler Akademisi Kütüphanesi, Oş İli Merkezi Kütüphanesi, Oş Devlet 

Üniversitesi Kütüphanesi, Oş Devlet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Kütüphanesi, Kırgız Türk Manas 

Üniversitesi Kütüphanesin’den (KTMÜ) faydalanılmıştır. Türkiye’de ise İslam Araştırmaları Merkezi 

Kütüphanesi (İSAM), Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Kütüphanesi ve İlmi Araştırmalar 

Merkezi (İLAM) Kütüphanesi’nden istifade edilmiş, internet aracılığı ile de birçok kaynağa ulaşılmıştır.  

Araştırmada Kırgızistan genel eğitim sisteminin yapısını belirleyebilmek, kanun ve mevzuat 

belgelerine ulaşabilmek için Eğitim ve Öğretim Bakanlığı’nın konuyla ilgili araştırmaları, görüşleri ve 

uygulamaları taranmıştır. Buradaki kaynakların bazıları Rusça olduğu için her iki dildeki kaynaklardan 

yararlanmaya çalışılmıştır. Kırgızistan’da devlet tarafından düzenlenen din eğitimiyle ilgili kongre, 

sempozyum, konferans, çalıştaylar ve toplantılar takip edilmiştir. Kırgızistan eğitim sistemindeki din 

eğitimi denemeleri incelenirken ilk başta ortaokuldaki “Iyman” dersi, “Adep” dersi ve sadece deneme 

amaçlı 57 proje okulunda okutulan “Din Kültürünün Tarihi” dersleri araştırılmıştır. Son olarak da devlet 

okullarında okutulan “Dinlerin Gelişim Tarihi” dersleri incelenmiştir. Burada yer alan ders kitaplarında 

Rusça kaynakların yoğun olarak kullanıldığı görülmüştür. Ders kitaplarını değerlendirirken, Rusça, 

Türkçe, Kırgızca kaynaklar mukayeseli olarak incelenmiştir.  

Çalışmamızın Türkçe literatürünü ağırlıklı olarak Kırgızistan’da din eğitimini, din-devlet-

toplum ilişkilerini, dini kurum ve kuruluşları, ders programları, ders kitapları ve başka hususları farklı 

açılardan ele alan yüksek lisans ve doktora tezleri oluşturmaktadır. Bu çalışmalar içerisinde 

Kırgızistan’da din derslerini farklı açılardan ele alan, bu manada konumuzla doğrudan ilintili olan ve 

kronolojik olarak en eski olan çalışma, Dilaram Akramova’ya ait olan “Kırgızistan’da Orto 

Mekteplerdeki “Adep Sabagı” Dersinde Din Eğitimi İle İlgili Amaçların Gerçekleşme Düzeyi (Oş 

Örneği)”(2006) adlı doktora tezidir. Öncelikle Kırgızistan’daki din eğitiminin kısa bir tarihini veren 

Akramova, devam eden satırlarda devlet okullarında okutulan Edep dersinin müfredat programını ve 

derste işlenen din eğitimi konularını incelemiştir. Çalışmasının son bölümünde ise Akramova, Edep 

dersinin din eğitimi amaçlarının gerçekleşmesine katkısını, elde ettiği veriler ışığında paylaşmıştır. Tezi 

özgün kılan en önemli özellik, Kırgızistan’da devlet okullarında okutulan din derslerine yönelik ilk 

çalışma olması ve konuyla ilgili bir de alan araştırması içermesidir.  

 Bukatça Akimcan Kızı tarafından hazırlanan, “Bağımsızlık Sonrası Kırgızistan Ortaöğretim 

Ders Kitaplarında Din Anlatımı” (2008) başlıklı yüksek lisans tezi, doğrudan din dersleriyle alakalı 

olmayıp bağımsızlık sonrası Kırgızistan’da ortaöğretimde okutulan ders kitaplarında yer alan dini terim 

ve kavramları inceleyen ve değerlendiren bir tezdir.  

Kubatali Topchubaev tarafından kaleme alınan, “Adep Dersi Öğretmenlerinin Yeterlilikleri (Oş 

İli Örneğinde Bir Alan Araştırması)” (2012) başlıklı doktora tezi ise Kırgızistan’da din dersleri 

bağlamında öğretmen yeterliklerini orataya koyan bir çalışmadır. 



5 

 

Konu bağlamında dolaylı olarak istifade edilen diğer çalışmalardan bazıları ise şu şekildedir: 

Yüksek lisans tezleri: 

• Dilaram Akramova, “Din Eğitiminin Genel Eğitim İçindeki Yeri ve Kırgızistan’daki 

Durum” (2000).  

• Orhan Nadir Büyükalaca, “Kırgızistan’da Din Eğitimi ve Kırgızistan Müslümanları 

Dini İdaresi” (2003).  

• Ayganışa Cangeldi Kızı, “Türkiye ve Kırgızistandaki Kur’an Kursları: Karşılaştırmalı 

Bir Çalışma” (2020).  

Doktora tezleri: 

• Mamatbek Myrzabaev, “Kırgızistan’da Din-Devlet İlişkileri” (2009).   

• Elvin Iusubov, “Kırgızistan’da Din Eğitimi” (2015).  

• Bukatça Akimcan Kızı, “Kırgızistan’da “Mugalimder Gazetesi” ve “Kut Bilim” 

Gazetesinde Din ve Ahlak Eğitimine Yaklaşımlar” (2016).  

Adı geçen çalışmalardan Kırgızistan’da din eğitimi süreçlerini sistematik bir şekilde ele alanlar 

Akramova, Akimcan Kızı ve Iusubov’un tezleri olmuştur. Fakat bu çalışmalar, örgün din eğitiminde 

problematik yaklaşım ile konuyu ele almayı amaçlamadığından ve bunlardan sonuncusu 2016 yılında 

yapıldığından, bu alandaki son gelişmelerin araştırılması ihtiyacı doğmuştur. Bu araştırma, söz konusu 

ihtiyaca yönelik hazırlanmış olup din eğitimi bilimi alanına küçük de olsa bir katkı sunmayı 

amaçlamaktadır.  

Kırgızistan’da din eğitimi, eğitim kurumları ve din derslerine dair konular, farklı makale ve 

sempozyum bildirisileriyle de ele alınmıştır. Bu çalışmalar, “din eğitimi politikaları ve uygulamaları, 

yaygın din eğitimi faaliyetleri ve camiler, ortaöğretimde din öğretimi, Çarlık dönemi din eğitimi 

alanındaki gelişmeler, Kur’an eğitimi, lisansüstü ilahiyat eğitimi çalışmaları, medreseler, Ceditçilerin 

eğitim alanındaki faaliyetleri, ülkedeki din eğitimi sempozyumları, din eğitimi modelleri, ilahiyat 

öğreniminin işlevi, ülkede ilahiyat fakülteleri ve İslami ilimlerin geleceği” gibi konularda 

yoğunlaşmaktadır. Bu manada din eğitimi disiplini bağlamında Kırgızistan’la ilgili zengin bir literatür 

olduğu rahatlıkla söylenebilir. Çalışmamız özelinde alan yazın incelendiğinde Kırgız okullardaki din 

derslerini doğrudan konu edinen tek çalışma, Cazgül Colaliyeva’nın kaleme aldığı “Bağımsızlık 

Yıllarında Kırgızistan Okullarında Din Dersi Denemeleri ve Son Dönemdeki Gelişmeler” başlıklı 

Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi’nde yayınlanan makaledir. Söz konusu çalışma, 

Kırgızistan’da devlet okullarında okutulan din deslerinin bir kısmının öğretim programları ve 

içeriklerini incelemektedir. Bizim araştırmamız ise, Colaliyeva’nın çalışmasından daha kapsamlı olarak 



6 

 

ilgili dersleri ele almakta, ayrıca Colaliyeva’nın makalesinde yer almayan Dinlerin Gelişim Tarihi 

dersinin program ve ders kitabını da değerlendirmektedir. 

  



7 

 

2. KIRGIZİSTAN’DA DİN EĞİTİMİNİN TARİHSEL GELİŞİMİ 

Araştırmanın ilk bölümünde Kırgızistan’daki din eğitimi süreçleri ele alınacaktır. Tezin bütünü 

açısından bu bölümün önemi, çalışmamızın ana konusu olan bağımsızlık sonrası Kırgızistan’da devlet 

okullarında din dersleri konusuna temel olmasıdır. Bu bağlamda Kırgızistan’da din eğitimi süreçlerinin 

ve din eğitimi verilen kurumların bilinmesi, günümüzde okutulan din derslerinin doğru 

konumlandırılması ve anlamlandırılması açısından önemli ve değerlidir. Kırgızistan’da din eğitiminin 

gelişimi konusu ele alınırken üç temel kırılma noktasından bahsetmek mümkündür. Bunlar: SSCB 

öncesi dönem, SSCB dönemi ve bağımsızlık sonrası dönem olarak sıralanabilir. Bu dönemler dikkate 

alınarak Kırgızistan’da din eğitimi süreçleri işlenecektir. 

2.1. Kırgızların Müslümanlaşma Süreci ve SSCB Dönemine Din Eğitimi 

Kırgızların ilk defa İslam ile tanışması 751 yılında Emeviler ile Çinlilerin arasında gerçekleşen 

Talas Savaşı ile olmuştur. Bu savaş bazı kaynaklarda Atlak (Atlah) Savaşı olarak da bilinmektedir. 

Müslümanlık, batıdan doğuya doğru ilerlerken Atlah’ta yaşayan Sohdi ve Türk halklar İslam’ı hemen 

kabul etmemişlerdir. Örneğin: Oş şehri, “inanmayan Türkler”e karşı müstahkam bir kale olmuştur.5 

Savaş sonrası Semerkant’a sürülen binlerce Çinli, Orta Asya ve dünya medeniyet tarihinde yeni bir sayfa 

açmıştır. Onlar sayesinde Semerkant’ta ilk kâğıt fabrikası kurulmuştur. Kâğıt yapımı Arap devletinin 

batı ucunu teşkil eden Sicilya ve İspanya yolu ile Hristiyan Avrupa’ya ulaşmıştır.6 Böylece bu savaş, 

dünya tarihinin gidişatını değiştirmiş, aynı zamanda Çin’in batıya doğru ilerlemesini durdurmuştur.  

Kırgızların, Müslüman olmaları Satuk Buğra Han’ın Karahanlı Hükümdarı olmasıyla başlar. 

Müslüman Arap gezginlerin gayretleri ile 8. yüzyıldan itibaren Oğuz ve Kalaç Türkleri arasında bazı 

gruplar İslamiyet’i kabul etmiş olsa da devlet olarak Müslümanlığı kabul eden ilk Türk Devleti’nin 

Karahanlılar olduğu bilinmektedir.7 Karahanlı hükümdarı Satuk Buğra Han 12 yaşında Müslüman 

olmuş, 25 yaşına geldiğinde Müslüman olduğunu ilan ederek Müslüman olmayan amcası dönemin 

Karahanlı Hükümdarı Oğulcak Kadir Han’a karşı isyan bayrağını açmıştır. Bir yıl sonra da amcasını 

yenerek hükümdar olmuş ve bütün ahaliyi Müslüman olmaya davet etmiştir. Satuk Buğra Han’ın 

hükümdarlığı zamanında Fergana vadisinden başlamak üzere bütün Orta Asya Türkler’i kitleler halinde 

Müslüman olmuşlardır. Karahanlılar’ın yönetimi altına giren Kırgızlar’ın arasında İslamlaşma süreci 

başlayınca, Kırgızistan’da medreseler kurulmaya başlamıştır. Bu dönemde bölgede camilerden 

bağımsız olarak kurulmuş önemli bazı medreselerin varlığından bahsedilmektedir. Kırgızistan 

                                                           
5 Ministerstvo Obrazovaniya i Nauki Kırgızskoy Respbliki, İstoriya Religioznaya Kulturı (Bişkek: Eğitim ve Bilim Bakanlığı, 

2016), 97. 
6 Saadettin Gömeç, Kırgız Türkleri Tarihi (Ankara: Berikan Yayınevi, 2009), 46. 
7 Suat Cebecı̇, “Kırgızistan’da Dini Durum ve Sovyet Sonrası Dini Gelişmeyi Besleyen Etkenler”, MANAS Sosyal Araştırmalar 

Dergisi 5/3 (01 Temmuz 2016), 104. 



8 

 

topraklarında eskiden bu yana akaidde Maturidilik ve fıkıhta da Hanefi mezhepleri hâkim olmuştur.8 

Nitekim devletin güney bölgelerinde inşa edilmiş tarihi ve kültürel yapılar da bunu kanıtlamaktadır. 

Karahanlılar dönemi İslam’ın bütün kurum ve kurallarıyla yayıldığı ve devletin resmi dini olma 

özelliğini kazandığı bir dönem olmuştur. Fergana bölgesi, siyasi ve ekonomik etkinliği yanında, bir ilim 

merkezi haline de gelmiştir. Bu dönemde, şimdiki Kırgızistan topraklarından meşhur âlimler yetişmiştir. 

Örneğin: Balasagun’lu Yusuf Has Hacib9, meşhur eseri “Kutadgu Bilig”i10  bu dönemde yazmış ve 

Harun Buğra Han’a (1069) ithaf etmiştir. Bu eser, dünyada ilk olarak Türk dilinde Arap harfleriyle 

yazılmış edebi bir eser olma niteliğini taşımaktadır. Eser, Türk dilinin etnik yapısına ve dilbilimsel 

köklerine bağlı kalmıştır. Eserin içeriğinde vurgulanan en önemli husus, İslam dininin gerçekten 

evrensel nitelikte bir din olduğu gerçeğidir.11 Dönemin diğer önemli eseri olan “Divan-ı Lügati’t-

Türk”12, Türk halklarının bir gelenek ve görenek ansiklopedisi mahiyetinde Türk dilinde yazılmış bir 

halk edebiyatı antolojisidir. Eserin müellifi Kaşgarlı Mahmut13 dönemin bilinen aydınlarından biridir. 

Karahanlı sülalesinin sonuncu üyesi Muhammed b. Yusuf’un (ö. 1210), İslam’ın Isık Göl’ü çevresinde 

kesin olarak yerleşmesine ve kökleşmesine hizmet ettiği bilinmektedir. Bu doğrultuda Karahanlılar 

dönemini İslam’ın bölgedeki “Rönesans” devri olarak nitelendirmek mümkündür.14  

İslam dininin, Kırgızlar da dâhil olmak üzere, Türk halkları tarafından kabullenilişi ve İslam’ın 

geniş kitlelere yayılmasıyla Kur’an’daki kozmolojik, eskatolojik, siyasi ve yasal, etik kurallar 

Müslüman Türk halkının bilincini tanımlamaya başlamıştır. Ortaçağ Türk yazılı edebiyatı bunun en 

güzel örneklerini sunmaktadır. Bunların önde gelenleri daha öncede de bahsettiğimiz Yusuf Has 

Hacib’in “Kutadgu Bilig”, Ahmed Yesevi’nin  “Divan-ı Hikmet”15, Süleyan Bakırgani’nin “Ahir 

Zaman”, Edip Ahmet Yükneki “Atabetü’l-Hakayık” v.b. şekilde sıralanabilmektedir.16 Bu eserler aslen 

Ortaçağ Türk boylarının dilinde ve şiir şeklinde yazılmış ve bunun sonucunda yerel halkın arasında 

                                                           
8 Zaylabidin Acı̇mamatov, “Kırgızistan’da Selefilikle Başedebilmek Açısından Mâturidîliğin Önemi”, İlahiyat Araştırmaları 

Dergisi 5 (30 Haziran 2016), 3-4. 
9 Türk-İslam Edebiyatının ilk eserlerinden Kutadgu Bilig’in müellifidir. Yazarın hayatı hakkındaki bilgiler, esere sonradan 

ilave edilen iki mukaddime ile kendisinin bizzat beyitlerinde bahsetmiş olduğu kısa bilgilerden ibarettir. Buna göre, Yusuf Has 

Hacib, 1019 yılı civarında Balasagun’da (Bugünkü Kırgızistan’ın Çüy vilayetinde yer almaktadır) doğmuştur. Arapça ve 

Farsça’yı iyi bir düzeyde biliyormuş. Umut Kaya, “Yusuf Has Hacib”, Klasik İslâm Eğitimcileri, ed. Ahmet Koç (İstanbul: 

Rağbet Yayınları, 2020), 256. 
10 Yusuf Has Hacib, Kutadgu Bilig, (Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, 2018). 
11 Besim Atalay, Divan-ı Lügati't Türk Tercümesi, (Ankara: Alaeddin Kıral Basımevi, 1941). 
12 Jean Paul Roux, Türklerin Tarihi Pasifik’ten Akdeniz’e 2000 Yıl, çev. Aykut Kazancıgil - Lale Arslan Özcan (İstanbul: 

Dergah Yayınları, 2020), 181. 
13 Tam ismi Mahmud ibn Muhammad ibn Muhammad Issık Göl vilayetinde yer alan Barskoon şehrinde, (Tahminen 1029-1038 

yıllarında) dünyaya gelmiştir. Babası Barskoon şehrini hâkimi idi. Tahsilini Kaşgar, Bagdad ve Buhara şehirlerinde görmüştür. 

Divan-ı Lügati at-Türk eseri türk dillerinin farklı lehçelerini katarak yazdığı önemli çalışmadır.  Çotonov Usenalı - Dosbol Nur 

uulu, İstoriya Oteçestva (Bişkek: Uçkun, 2009), 67. 
14 Elvin Iusupov, Kırgızistan’da Din Eğitimi (İstanbul: Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2015), 

14. 
15 Koco Ahmat Yasaviy, Divanı Hikmattar, çev. Moldo Sabır Dosbol uulu (Bişkek: Türkiye Diyanet Vakfı-Hoca Ahmet Yesevi 

Üniversitesi Yayınları, 2019). 
16 A. Erkebayev - C. Bököşov, “Zamana agımının filosofiyası”, Kırgız Uluttuk Ensiklopediyası, ed. Ü.A.Asanov (Bişkek: Al-

Salam Yayınları, 2012), 3/784. 



9 

 

yaygınlaşmıştır. Bu tarihlerden itibaren bu tür eserler yeni dönemlere uyum sağlamak için dini 

hassasiyeti yüksek şairler, bilginler, önderler tarafından yeni konular eklenerek, bazen de değişerek 

günümüze kadar gelmiştir.17 Buradan yola çıkarak Türk halklarının çoğunluğunun tasavvuf kanalıyla 

İslam’ı kabul etmiştir diyebiliriz. Yukarıda zikrettiğimiz eserler ahlaki konuların ağırlıkta olduğu bir 

içeriğe sahiptir. Türk halkları İslam’ın ahlak kurallarını benimseyerek bu dini kabul etmiştir.  

Karahanlılar döneminde Kırgızistan’da yer alan Oş, Özgen ve Balasagun gibi şehirler dini ve 

iktisadi bir merkez haline gelmiştir. Bu şehirler, kültürel bir merkez olma özelliklerini günümüze kadar 

korumuş bulunmaktadır.18 Fergana bölgesinde yer Özgen şehri Karahanlılar döneminin ilk başkentidir. 

Bu şehir, XI, XII yüzyıllarda Fergana’daki en yüksek stratejik konuma sahip olmuştur. Özgen’de 

yapılan kazılarda bulunan eski paralarda padişahların isimleri ve ünvanları Türkçe ama Arap harfleriyle 

yazılmıştır.19 Bölgede gerçekleştirilen nümizmatik araştırmalar, Kırgızistan’ın tarihi kentlerinin ve 

yerleşim yerlerinin bulunmasına katkı sunmuş, dönemin halkının, ekonomik durumu ve dini yaşantıları 

hakkında da ciddi ipuçları vermiştir. 

 Bu dönemlerde Kırgızlar ile Çinliler ve Oyrotlor arasında geçen savaşlar, “kâfirlere karşı büyük 

savaş” olarak adlandırılmaktadır. Bu durum halkın olgulara bakışında ve hayat felsefelerinde İslam’ın 

ne kadar etkili olmaya başladığını gösteren bir örnektir. Kırgızların dünyaca ünlü “Manas”20  destanında, 

Manas’ın en yakın dostu ve yoldaşı Almanbet’tir. Almanbet, aynı zamnda Çinlidir. Manas, onunla dost 

olabilmesi için Müslüman olmayı şart koşmuştur.21 “Manas”  destanı bin yıllık destan olduğu için, 

Kırgızların İslam’ı ilk kez kabul ettikleri tarihlere tekabül etmektedir. 

Kırgızların şimdiki Kırgızistan topraklarına yerleşmelerinin, Moğol istilasından sonra olduğu 

belirtilmektedir.22 Cengiz Han’ın ölümünden sonra Türkistan bölgesi ve onun içinde yer alan Kırgızistan 

toprakları Çağatay Han’ın (Cengiz Han’ın üçüncü oğlu) hâkimiyetine girmiştir. 1348 tarihinde Amir 

Temur (Emir Timur) tarafından kurulan Mogolistan Hanlığı, Kırgızları hâkimiyeti altına almış; Emir 

Timur, devletini güçlendirmek için İslam dinini kabul etmiş ve devletin resmi dini olarak ilan etmiştir. 

O döneme ait siyasi olaylar, hatıralar Kırgızların hafızasında halen yaşamaktadır. 

Mogolistan Hanlığı yıkıldıktan sonra Türkistan’da güçlü bir devlet ortaya çıkmadığı için, küçük 

küçük hanlıklar meydana gelmiştir. Bunlar: Hokand, Buhara ve Hive Hanlıkları’dır. Kırgızlar, 

1700’lerde kurulan Hokand Hanlığının hâkimiyetini gönüllü olarak kabul etmiştir. Hokand Hanlığı’nın 

temelini atan Şahruh Bey (ö. 1722) olmuştur. Hanlıkta, Özbekler ve Kırgızlar çoğunlukta olup diğer 

Türk ve Fars kavimlerinin de olduğu bilinmektedir. Kısa bir süre sonra hanlığın yönetimi Kırgızların 

                                                           
17 T Çoroev, “Zamançılar”, Kırgız Sovet Ensiklopediyası, ed. B.Ö. Oruzbaev (Frunze: Kırgızpoligrafikombinatı, 1977), 2/559. 
18 Usenalı - Nur uulu, İstoriya Oteçestva, 72. 
19 A. N. Bernştam, Drevnyaya Fergana (Taşkent: Akademii Nauk UzSSR, 1951), 36. 
20 Sagımbay Orozbak uulu varyantı, Manas, ed. A. Akmataliev (İstanbul: TDBB Yayınları, 2017). 
21 T. N. Ömürbekov - T.K. Çorotegin, Kırgızstan Tarıhı (Bişkek: “Aditi”, 2009), 75. 
22 Saadettin Gömeç, Kırgız Türkleri Tarihi, 68. 



10 

 

eline geçmiştir.23 Hokand Hanlığı, aynı zamanda Osmanlı Devleti’ne de “biat” ederek elçi göndermiş. 

Hanın elçisi Elhac Seyyid Kurban Efendi İstanbul’a gelerek “biat” mektubunu sunmuştur. Osmanlı 

Devleti biatı kabul etmemiş, münasip bir dil ile cevap vermiştir. Osmanlı Devleti, Orta Asya’daki 

hanlıklardan sadece Buhara Hanlığı’nın biatını kabul etmiştir.24 Burada Osmanlı Devleti’nin diğer 

biatları kabul etmemesinin gerekçesi, Müslümanların kendi aralarında çatışma olmasından endişe 

edilmesi olarak gösterilmiştir. Baymirza Hayit, “Osmanlı Devleti’ne Buhara Hanlığı’ndan gelen 

hocalar ve elçiler Hokand Hanlığının aleyhine gerçekle bağdaşmayan bilgiler sunmuştur. Böylece 

Osmanlı Devleti, yanlış bilgi yüzünden Hokand Hanlığı’nın biatını kabul etmedi. Hokand hükümdarı 

Ömer Han, Türkistan hanlarının içinde belki de en liyakatlisiydi. Kazak bozkırlarından Doğu 

Türkistan’ı azat etmek için adım adım ilerliyordu. Ruslara karşı müstahkam Akmescid kalesini 

yaptırmıştı.”25 şeklindeki cümleleriyle konuyu değerlendirmektedir. Bu ifadelerden Hokand Hanlığı’nın 

bulunduğu coğrafyanın stratejik öneminin yüksek, askeri yapısının güçlü olduğu anlaşılmaktadır. 

Kuruluşundan itibaren Hokand Hanlığı, askeri gücünün çoğunluğunu Kırgızlar’dan almaktaydı. Bu 

manada Hokand Hanlığı, Kırgızların sadece savaşçılık özelliklerinden yararlanma yoluna gitmiştir, 

denilebilir. Kırgızlar’a yönelik dini, sosyal ve kültürel girişimlerin az olması onların daha çok askerliğe 

eğilmelerine sebep olmuş; Özbekler ise ilim ve din işlerinde öne çıkmıştır. 

Türkistan’daki hanlıklar kendi aralarında uzun süre barış sağlayamamıştır. Hokand Hanlığı, 

Ömer Han’dan itibaren Doğu Türkistan’a her türlü yardımlarda bulunmuştur. Muhammed Ali Han, 1826 

yılında Doğu Türkistan’da Çin zülmüne karşı ulemanın hâkimiyetini desteklemiştir. Bu sırada Buhara 

Hanlığı’nın başına geçen Nasrullah Han, Muhammed Ali Han’ın ordusunun önemli bir kısmının Doğu 

Türkistan ve ülkenin küzeyinde olmasından faydalanarak harekete geçmiş ve 1842 yılında Hokand 

Hanlığı’nın başkenti Hokand şehrini kuşatmıştır. Hokand Hanlığı, kuzeydeki askerlerini geri çekerek 

kuşatmayı bertaraf etmiştir. Bundan sonra tahta gelen Şer Ali Han (1842-1845) iyi bir hükümdar 

olmasına rağmen suikaste kurban gitmiştir.26 Onun annesi Kırgız olduğu için çocukluğunu Kırgız 

köylerinde geçmiştir. Aynı zamanda iki eşi de Kırgız olmuştur. Bu dönemde, Hokand Hanlığı’nın 

hâkimiyetinde Kırgızların birçok boyları idarede yer almıştır.  

Hokand Hanlığı döneminde, dini durum ve din eğitimine gelecek olursak, Kırgızistan 

topraklarında bulunan cami ve mescidler, özellikle Fergana vadisinde yoğun olarak yer almıştır. Hokand 

Hanlığı, bugün Güney Kırgızistan sınırları içinde yer alan Oş, Celalabad ve Özgen gibi şehirlerin de yer 

aldığı Fergana bölgesini dini bir merkez haline getirmeye çalışmıştır. Cami ve medreselerin sayısının 

artmasına büyük özen göstermiş ve bunu devletin din politikası haline getirmiştir. 18. ve 19. yüzyıllar 

arasında Oş’taki Alımkul Medresesi, Özgen’deki Avtobaçi ve Arap-Bay Medresesi, Kara Su köyündeki 

Ali Kuli Hasan Medresesi, Kara-Bagış, Bulak-Başı ve Arstanbap gibi yerleşim yerlerinde cami ve 

                                                           
23 Saadettin Gömeç, Kırgız Türkleri Tarihi, 93. 
24 Mehmet Saray, Kırgız Türkleri Tarihi (İstanbul: YAY Grafik, 1993), 22-23. 
25 Saray, Kırgız Türkleri Tarihi, 24. 
26 Saadettin Gömeç, Kırgız Türkleri Tarihi, 93. 



11 

 

mescidler o dönemde kurulan önemli eğitim kurumlarından bazıları olmuştur27. Burada yetişen 

ulemanın silsilesi günümüze kadar gelmektedir. 

Hokand Hanlığı bünyesindeki dini faaliyetler, Müslüman olan Kırgızlar’ın dindarlık 

düzeylerinin artmasına vesile olmuştur. Bu dönemdeki dini faaliyetler resmi ve sivil olmak üzere iki 

yoldan yürütülmüştür. Hanlık bünyesindeki Kırgız halkının yaşadığı stratejik yerlere cami, mescid ve 

medreseler inşa edilmiş, burada Özbek mollaları istihdam edilmiştir. Ayrıca bu faliyetlerden Kırgız 

idarecileri biy (bey) ve manaplar (ağalar) da yararlanmıştır.28 Burada tahsil gören bazı aydınların eserleri 

günümüze kadar gelmiştir. Kırgızistan'da medreselerin yayılması 19. yüzyılın ortaları ile 20. yüzyılın 

başlarına kadar gitmektedir. 1841'de Alımbek Datka, Oş'ta Ak-Medrese'yi inşa etmiş, 1892'de ise yine 

Oş'ta 7 medrese resmen tescil edilmiştir.29 Hokand Hanlığı’nın gelişmesiyle birlikte İslamiyet Kırgızlar 

arasında daha da yayılmış ve 19. yüzyıldan itibaren cami ve medreseler gelişmeye başlamıştır. 

Kırgızistan’da dönemin önemli eğitim ve kültür merkezlerinden bir diğeri, Orta Asya’dan 

binlerce insanı kendine çeken kadim bir tarihe, dini ve kültürel geçmişe sahip olan Oş şehridir. O 

dönemlerde, Oş bölgesinde toplam 154 cami, 8 karıhane (hafızlık okulları) ve 5 medrese bulunmaktaydı. 

Oş’taki medreselerin içinde sanatsal güzelliğiyle ve ebatlarıyla meşhur olanlar, Oş valisi Kırgız asıllı 

Alımbek Datka tarafından 1841 yılında kurulan (1940 yılında yıkılmış olan) Alımbek Datka Medresesi 

veya Ak Medrese adıyla bilinen medresedir. Bu medresede aynı anda 80’le 120 arasında öğrenci din 

eğitimi görmekteydi. Alımbek Datka’nın Ak Medresesi’ndeki hocaların Buhara, Semerkant ve Arap 

ülkelerinden geldiği bilinmektedir. 1877 yılında, bu medresenin bünyesinde 71 tane küçük ticaret odası 

olduğu da bilinmekte olup 1882 yılına gelindiğinde bu odaların sayısının 80’e ulaştığı 

kaydedilmektedir.30  

Oş şehrinde Alımbek Datka tarfından vakıflar da kurulmuştur. Vakıflar, bütün vergilerden muaf 

tutulmuş, vakıfları satmak ve satın almak yasaklanmıştır. Vakıflar, kâdî tarafından verilen “vakıfname” 

adındaki belge ile resmi kurum olmaktaydı.31 Ak Medrese’nin de ihtiyaçlarını vakıflar karşılamaktaydı. 

Yine medrese hocalarının ödemeleriyle yoksullara, yetimlere, öksüzlere de yardımlar verilmekteydi.  

Kırgızistan'da, 1917 Ekim Devrimi'nden önce mekteplerde ve medreselerde genel eğitim 

veriliyordu. Bunun yanında mektep ve medreselerde dini eğitimi de verilmekteydi. Mektep ve 

medreseler Kırgız kültürünün ve dini inançlarının şekillenmesinde önemli rol oynayan kurumlardır. Söz 

konusu kurumlar, Kırgız aydınlarının, memurlarının, tarihçilerinin, şairlerinin ve genel olarak 

öğretmenlerinin belli başarılar elde etmesi sürecinde önemli bir işlev görmüşlerdir. Mekteplerin temel 

amacı öğrencileri medreseye hazırlamak olduğundan, sık sık Kur'an-ı Kerim okuyarak İslam ibadetinin 

                                                           
27 Ali Jusubaliev, “Kırgızlarda İslami Eğitim Üzerine Tarihi Bir Bakış”, Oş İlahiyat Fakültesi İlmi Dergisi 14-15 (2011), 239. 
28 Ali Jusubaliev, Kırgızların İslamiyeti Kabulü (Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2007), 

86. 
29 Seyfullah Bazarkulov, “Poisk Obuçeniya Religii v Şkolah Kırgızstana”, Mir Nauki, kulturı, obrazovaniya 2/87 (2021), 185. 
30 Iusupov, Kırgızistan’da Din Eğitimi, 19. 
31 Kıyas Moldokasımov (ed.), Alımbek Datka cana Anın Dooru (Bişkek: MaxPrint Yayınları, 2016), 23. 



12 

 

temel ilke ve kurallarını öğretiyorlardı. Dersleri, cami imamları veriyordu. İmamın görevi, kendi 

bölgesindeki çocukların okuma-yazma becerilerini geliştirmek ve onlara dini kuralları öğretmekti.32 

Mekteplerin bir başka ismi de “hucra” (ev) idi.  

Medreseler ise Müslümanlara kanunlar, görevler, şeriat ve İslam hakkında geniş bilgiler veren 

eğitim kurumlarıdır. Bu bölgelerde kurulan önemli medreselerden biri de Moldo Kırgız medresesiydi. 

Bu medrese, bügün Özbekistan sınırları içinde bulunan Namangan şehrinde kurulmuştur. Moldo Kırgız 

medresesinin özelliği, medresede yalnız din eğitimi değil, dil, tarih, astronomi, tıp gibi pozitif ilimlerin 

de öğretiliyor olmasıydı. O dönem medreselerinde “usul-i kadim” adı verilen bir tarzda eğitim 

yapılıyordu. Medrese eğitimine ilk başlayanlara elifbadan sonra, çoğunlukla küçük surelerin 

seçilmesinden oluşan Aptiek adlı bir kitap okutuluyordu. Daha sonraki sınıflarda ise mollalar, 

öğrencilere Çaar Kitep (Çehir Kitap) adlı kitabı okutuyorlardı. Farsça dört kitap anlamına gelen bu kitap, 

ilmihal bilgilerini içeriyor ve genellikle Kaşgar ve Buhara’dan gelen muallimlerce mektep ve 

medreselerde okutuluyordu.33 Burada tahsil gören bazı alimlerin eserleri günümüze kadar gelmiştir.  

Kırgızistan’da mederese ve mektepler yoluyla gelişen din eğitiminin Kırgız edebiyatı yoluyla 

da insanlara ulaştığı ve yayıldığı görülür. Zira Kırgız halkı genelde göçebe hayat tarzına sahiptir. Bu 

nedenle tarihini, kültürel ve toplumsal tecrübelerini, bilgi birikimlerini gelecek nesillere çoğunlukla 

edebi eserlerle aktarmıştır. Destanlar, şiirler, hikâyeler, atasözleri v.b. eserler milli eğitim içinde eğitici 

nitelikleri ile ortaya çıkmaktadır. Halkın, dini durumunu anlamada edebi eserler oldukça önemlidir. 

Kırgız edebiyat tarihinde önemli yere sahip olan ve “Zamancılar” olarak bilinen şairlerin büyük bir 

kısmı bu dönemde yetişmiştir.34 İlk Türk yazılı edebiyatının devam ettiricileri olarak nitelendirilebilecek 

bu grup, Hokand Hanlığı’nın son dönemleri ile Çarlık Rusyası’nın Kırgızistan’ı işgal ettiği dönemlerde 

eserler vermişlerdir. Kalıgul Bay Uulu (ö. 1855), Arstanbek Buylaş Uulu (ö. 1878), Moldo Niyaz (ö. 

1896), Nurmoldo (ö. 1920), Moldo Kılıç (ö. 1917), Tuyak Ernazar Uulu (ö. 1912), Aldaş Moldo Ceenike 

Uulu (ö. 1930) ve Aldaş Moldo Belek Uulu                                                                                                                                                                                                        

gibi isimler, dönemin şair, düşünür, âlim ve din adamlarından bazılarıdır. Adlarını zikrettiğimiz bu 

zatlar, “Ahir Zaman”, “Dar Zaman”, “Zar Zaman”, “Hal Zaman” gibi eserleriyle ve dini şiirleriyle 

Kırgız halkı arasında din eğitimi hizmetini sürdürmeye devam etmişlerdir. Zamancılar, Çarlık 

Rusya’sının bölgeyi işgal etmesini bir nevi kıyamet, ahir zaman olarak algılamışlar, şiirleri ve eserlerini 

bu bakış açısıyla kaleme almışlardır. Onun içindir ki yukarıda bahsettiğimiz isimlerin, SSCB döneminde 

sadece eserlerini değil, isimlerini bile dile getirmek yasaklanmıştır.  

Kırgızların etnik bilinç ve kimliğinin oluşması ve uzun yıllar boyunca anayurt dışında yaptıkları 

çeşitli göçlere rağmen millet bilincine tutunmasını sağlayan en önemli neden olarak bin yıllık tarihi olan 

                                                           
32 Bazarkulov, “Poisk Obuçeniya Religii v Şkolah Kırgızstana”, 185. 
33 Iusupov, Kırgızistan’da Din Eğitimi, 18. 
34 Geniş bilgi için bknz. Kursanbek Duishonkul uulu, Kırgızistan’da Zamancıların Dinî ve İtikadî Görüşleri (Bursa: Uludağ 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2018). 



13 

 

“Manas” destanı bilinmektedir. Kırgız sözlü edebiyatının en gelişmiş ve parlak örneği olarak kabul 

edilen bu destan bir kahramanlık öyküsü olduğu gibi, aynı zamanda eski Kırgız örf ve adetlerini, yaşam 

tarzını, dini ve ahlaki görüşlerini ve komşu milletlerle ilişkilerini de yansıtan önemli bir kaynak olarak 

değerlendirilmektedir.35 Destanda eski inançların yanında İslam’a da yeri verilmiştir.36 Aynı zamanda 

“Manas” destanı dünyanın en uzun epik eseridir. 

Devam eden süreçte Kırgızlar, savaşlar ve Çarlık Rusyası’nın baskıları ile mücadele edecekleri 

bir zaman dilimine girmiştir. Çarlık Rusya 1864 yılında Çin hududuna girmek için, ilk olarak Hokand 

Hanlığı’na ait olan Oluya Ata şehrine sefer düzenlemiştir. Hokand Hanlığı bunu kabullenmemiş ve 

Rusya’ya karşı ordu göndermiştir. Çarlık Rusyası buna hazırlıklı gelmiş ve böylece ilk savaş başlamıştır. 

1867 yılında Çarlık Rusyası Türkistan Genel Valiliği’ni teşekkül ettirmiş, valiliğe General Kaufman 

getirilmiştir. Türkistan Genel Valiliği, şimdiki Kazakistan’ın güneyi ve Orta Asya ülkelerini 

içermekteydi. 1875 yılına kadar birçok savaş, halk isyanları gerçekleşmiştir. Aynı yılda Hokand Hanlığı 

tazminat ödeme şartıyla bir antlaşma gerçekleştirmiş, fakat bu antlaşma uzun sürmemiş, Rus kuvvetleri 

kumandanlığını üstlenen General Skobelov’un emriyle 1876 yılında Hokand Hanlığı kuvvetleri 

yenilmiş, Hanlık “Fergana Bölgesi” namı altında Türkistan Valiliği’ne dâhil olmuştur.37 Ruslar sadece 

Hokand Hanlığı’na bağlı olan Alay bölgesini işgal etmemiştir. Daha önce de bahsettiğimiz Alımbek 

Datka’nın eşi Kurmancan Datka bölgeyi idare ediyordu. Kurmancan Datka,38 bilgili, zeki, stratejik 

düşünebilen donanımlı bir siyasetçi olduğu için Rusya’yla anlaşmaya gitmiş ve böylece savaşı 

önlemiştir. Çarlık Rusya’sı tarihte ilk olarak verdiği sözü tutarak 1907’e kadar Kurmancan Datka’nın, 

vefatına kadar Alay bölgesini idare etmesine izin vermiştir. 

Çarlık Rusya, kendi döneminde Kırgızistan’ın demografik yapısını önemli ölçüde değiştirmeye 

yönelik siyaset uygulamıştır. Bu topraklara Rus nüfusunu yerleştirmiş, onları bütün vergilerden muaf 

tutmuştur. Demografinin değişmesi ilk olarak dini hayatı etkilemiştir. Eğitim alanında bölgede hâkim 

olan medrese ve hücre sisteminin yerine, hükümet Rus Tüzem Okullarını açmaya başlamıştır. Bu 

okulların ilki 1884 yılında Tokmok’ta, ikincisi 1886 yılında Oş şehrinde açılmıştır.39 Ardından 1 Eylül 

                                                           
35 Günay Göksu Özdoğan, “Sovyetler Birliği’nden Bağımsız Cumhuriyetler’e: Uluslaşmanın Dinamikleri”, Bağımsızlığının İlk 

Yılları (Azerbeycan, Kazakistan, Kırgızistan, Özbekistan, Türkmenistan), ed. Büşra Ersanlı Bahar (Ankara: T.C. Kültür 

Bakanlığı Yayınları, 1994), 56-57. 
36 Mamatibraim Samiev, Manas Eposunda İslam Dininin Ordu (Bişkek: İz Basmakanası, 2017).  
37 Saray, Kırgız Türkleri Tarihi, 48. 
38 Kurbancan Datka, 1876’da Çarlığın Hokand Hanlığına son vermesinden itibaren Alay bölgesinin hükümdarı olarak bu 

bölgeyi müstakil idare etmiştir. General Skobelov ile görüşme gerçekleştirdi. General Rus askerleri aleyhindeki savaşı 

durdurmasını talep etti. Datka Hanım, ona dahilî işlerinde bağımsız kalmak şartı ile savaşı durduracağını bildirdi. Çarlık 

Rusya’sı bu talebi kabul etti. Alay bölgesi müstakil halde 1922’ye kadar, fakat Kurbancan Datka’nın vefatından sonra Rus 

idaresinin tesirli kontrolü altında yaşadılar. Kızıl Ordu birlikleri 1923’te bu bölgeyi işgal ettiler. Kurbancan Hanım’ın 

hususiyetleri, cesurluğu, savaşları ve Ruslar’a karşı gösterdiği cesaret hakkında bir çok kitaplar ele alınmıştır. İvan Yuvaçev, 

“Kurbancan Datka Kırgızskaya Tsaritsa Alaya (Kurbancan Datka Kırgızların Alay’daki Kraliçesi)”, İstoriçaeskiy Vestnik 

Dergisi 110 (1907), 945-980. 
39 Dilaram Akramova, “Kırgızistan’da Orto Mekteplerdeki «Adep Sabagı» Dersinde Din Eğitimi İle İlgili Amaçların 

Gerçekleşme Düzeyi” (Oş Örneği) (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2006), 15. 



14 

 

1888 yılında Karakol’da; 1890 yılında Bişkek’te açılan okullar öncekileri takip etmiştir.40 Daha sonraki 

yıllarda bu okullar yavaş yavaş çoğalmaya başlamıştır. Böylece Türkistan Valiliği’ne bağlı Kırgızistan’a 

gelip yerleşen Rus asıllı halka hizmet amacıyla açılan Rus ilkokulları, Usul-i Cedit okulları, Rus-Tüzem 

okulları, Ortodoks-Kilise okulları, yerli halkın geleneksel eğitim kurumları olan mektep ve medreselerin 

yerini almaya başlamıştır. Usul-i Cedit hariç, diğer okullar Rus asıllı halka açılmasına rağmen bu 

okullarda Kırgız öğrenciler çoğunluğu oluşturmaktaydı. Usul-i Cedit okullarının, Rus okullarının 

yanında zikredilmesinin sebebi gelenek olarak Rusya’a ait olmasıdır. Bu okullar Tatar Türkleri 

tarafından yönetilmiştir. Açılan bu Rus okullarınının tamamını, bir misyonerlik faaliyet olarak nitelemek 

mümkündür. Ancak ilk zamanlar bu faaliyetlerden beklendiği gibi sonuçlar elde edilmemiştir. 

Bölgede yürütülen misyonerlik faaliyetleri ve Hristiyanlaştırma siyaseti kapsamında, Türkistan 

Valisi tarafından Müslümanlara İslam’dan gönüllü vazgeçmeleri için ciddi parasal ödül ve çeşitli maddi 

imkânlar bile sağlanmıştır. Bunun aksine, Müslüman olmak isteyen Hristiyanlar ise, mahkeme 

tarafından yargılanmaktaydı. Çarlık Rusya döneminde 10 sene içerisinde (1855-1865), Hristiyanlık 

dinini kabul eden Kırgız sayısı, 102’si erkek ve 25’i kadın olmak üzere, sadece 127 kişidir.41 Bu durum, 

açık bir şekilde İslam’ın yerli halk arasında tesirinin güçlü olduğunu göstermektedir.  

Orta Asya halkları Çarlık Rusya’sının her türlü politikasına karşı direnç göstermiştir. Yukarıda 

da sözünü ettiğimiz, zamancıl şairler, kendi eserlerinde halkın sesi olmuşlardır. Onların uyguladığı 

politikayı kıyamet alametleri olarak nitelemişler, halkın, kültürünü ve dinini değişime uğramaktan 

büyük ölçüde korumuşlardır. Bu dönemde toplumda gizli bir şekilde din eğitimi yapıldığı 

bilinmektedir.42 Çarlık Rusya’sı, Türkistan halkları ile diyaloga girmek zorunda kalmıştır. Ama bu 

diyaloglar ılımlı bir misyonerlik faaliyeti şeklinde cereyan etmiştir.  

Çarlık Rusya’sının “yumuşak” politika sergilemek zorunda kalması, Türkistan bölgesindeki 

halk ayaklanmalarını beraberinde getirmiştir. 1898 yılında ortaya çıkan “Andican Ayaklanması”nı 

incelediğimizde buradaki ayaklanmanın tamamen dini mahiyette olduğu görünmektedir. Andican 

şehrinde yer alan Mintepe Cami imamı İşan Muhammed Sabıroğlu (lakabı ise “Dükçi İşan”), arkadaşları 

ile birlikte kurdukları 2000 kişilik kuvvet ile Rus ordusuna karşı mücadeleye girmiştir. Bu dini önderin 

başlattığı isyan kısa zamanda Margilan ve Oş şehirlerine yayılmıştır. Rus kuvvetleri hazırlıklı oldukları 

için isyan büyük bir mağlubiyet ile bastırılmış, ayaklanma önderi İşan Muhammed arkadaşları ile 

birlikte şehit olmuştur. Ruslar bununla yetinmeyip 380 kişiyi de idam etmişlerdir. Bunun dışında farklı 

yerlerde, onlarca ayaklanmalar olduğu da ifade edilmiştir.43 Bütün bu ayaklanmalar, Çarlık Rusyası’nı, 

bölgede uyguladığı politikaları değiştirmek zorunda bırakmıştır.  

                                                           
40 Iusupov, Kırgızistan’da Din Eğitimi, 21. 
41 Timur Kozukulov, “Tarihî Süreçte Orta Asya ve Kırgızistan’da Din Siyaseti ve Eğitimi”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi 24 (30 Aralık 2005), 172. 
42 Kozukulov, “Tarihî Süreçte Orta Asya ve Kırgızistan’da Din Siyaseti ve Eğitimi”, 172. 
43 Saray, Kırgız Türkleri Tarihi, 53; Ömürbekov - Çorotegin, Kırgızstan Tarıhı, 155. 



15 

 

Nisan 1905 yılında Çarlık Rusya’sı “DUMA” (Parlamento) adında bir istişare heyeti kurmuştur. 

Orta Asya Müslümanları belirledikleri projeleri, düşüncelerini hayata geçirmek için din özgürlüğü 

konusundaki taleplerini DUMA’ya sunmuştur. DUMA, bu talep üzerine dini hayatla ilgili yeni 

düzenlemeler getiren, yeni özgürlükler tanıyan 17 Nisan 1905 tarihli Hürriyet-i Edyan adlı fermanı 

çıkarmıştır. Söz konusu, fermanın 3. bendinde Müslüman toplumlara tanınan haklar, “ibadethaneler bina 

etmek, kendi din hizmetlilerini seçmek, İslam din hizmetçilerinin bir kısmını askerlikten muaf tutmak, 

dini mektep ve medreseler açmak, Kırgızlara, Kuzey Kafkas ve Türkistan Müslümanlarına dini idareler 

kurmak, çocuklarını kendi dinlerine göre eğitmek” şeklinde sıralanmıştır.44 Böylece Türkistan halkına 

birçok hak tanınmış olmaktadır. Din eğitimi bağlamında mescit, medrese, mektepler kurabilme; din 

hizmetlileri tayin edebilme gibi haklara sahip olunması ayrıca önemli görülmelidir.  

Kırgızların Çarlık Rusya döneminde en önemli kültürel etkileşimi, Kazanlı ve Kırımlı Tatar 

Türkleri’nin modern eğitime yönelmeleri ve bunu uygulama girişimleri olmuştur. Çarlık’ta, Türkler 

arasında modern eğitimin yayılması ve gençliğin çağdaş eğitim sistemiyle tanışması, herkes tarafından 

benimsenmiştir. Bu gelişme, gençlere dini ilimlerin yanı sıra modern ilimleri öğrenme imkânını 

vermiştir. Böylece Usul-i Cedid45 okulları Orta Asya’ya da ulaşmıştır. Bu okullarda, eski tipteki 

okullardan farklı olarak, gramer, hat, matematik, tarih gibi derslerinin okutulmasına önem verilmiştir. 

Kırgızistan’da Bolşevik İhtilaline kadar, 10–15 tane bu tip okul açılmıştır.46 

Burada hem dini hem fenni ilimler öğretilmiştir. Dönemin önderleri, ilk komünistler bu okuldan 

mezun olmuştur. Bu eğitim kurulumlarının modern ilimlere olan yaklaşımı ve özgürce düşünebilme 

imkânı ile müslümanlar arasında bir kültürel birlik sağlandığı bilinmektedir. Dönemin âlimleri, Çarlık 

Rusyası’nın İslam merkezi olarak bilinen Ufa şehrinde Arap harfleriyle kitaplarını bastırabilmiş, ayrıca 

İslami dergiler ve gazeteler de yayımlanabilmiştir. Bütün bu çalışmalar daha sonra tamamen 

durdurulmuştur. 

2.2. SSCB Döneminde Kırgızistan’da Din Eğitimi  

1917 yılı, Çarlık Rusyası için bir dönüm ve bitiş noktası olmuştur. 23 Şubat ve 7 Kasım 1917 

tarihlerinde gerçekleşen devrimler sonucunda Rus İmparatorluğu yıkılmış, onun yerine iktidara Lenin’in 

öncülüğünde Bolşevik-Komünistler gelmiştir. Kırgızistan, Çarlık Rusyası’nın yönetimi altında olduğu 

için, devrim bu topraklarda da yaşanmıştır. Yerli halk özgürlüğe kavuşmak niyetiyle bolşevik 

ihtilalcilere destek vermiştir. Halk komünistleri Çarlık şiddetinden kurtulma aracı olarak gördüğü için, 

onların millet esasını yok sayan, her kesime eşitlik vadeden, sömürü düzeni ve burjuvaziye karşı tavır 

                                                           
44 Kozukulov, “Tarihî Süreçte Orta Asya ve Kırgızistan’da Din Siyaseti ve Eğitimi”, 172. 
45 Geniş bilgi için bknz. Recai Doğan, “Musa Carullah’ın Maarif ve Usûl-i Cedîd Hakkındaki Görüşü”, Ölümünün 50. 

Yıldönümünde Musa Carullah Bilgiyef (1875 - 1949) / I. Uluslararası Musa Carullah Bigiyef Sempozyumu (Ankara: TDV 

Yayınları, 1999), I/134. 
46 Akramova, “Kırgızistan’da Orto Mekteplerdeki «Adep Sabagı» Dersinde Din Eğitimi İle İlgili Amaçların Gerçekleşme 

Düzeyi” (Oş Örneği), 26. 



16 

 

alan bir görüntüye sahip olmaları sebebiyle yeni hükümeti benimsemişlerdir. Halk arasında yeni rejim, 

onun maksatları, ideolojisi tam anlamıyla anlaşılamamıştır. Bunun için Müslüman toplulukları arasında 

yeni hükümete karşı bir sempati oluşmuş ve hatta Müslüman ileri gelenleri ve aydınları devrimi ve 

komünistleri desteklemeleri için cemaate çağrıda bulunmuştur.47  

1916 yılında Kuzey Kırgızistan’da “Ürkün” adında Çarlık Rusyası’na karşı bağımsızlık isyanı 

başlatılmış, netice bir bir katliama dönüşmüştür. Bu olay, Çarlık Rusyası’nın fermanıyla Kırgızlar’dan, 

Birinci Dünya Savaşı için asker istenmesine neden olmuştur. Ürkün olayında isyana katılan halkı Çar, 

fermanında acımasızca bastırmaya kalkmıştır. Çar fermanına göre 1916 yılının 25 Haziran’ında 

Türkistan temsilcilerince Yedi Su bölgesinden cephe gerisi işlerde çalışacak 19-31 yaş arası 60 000 

kişinin seferber edilmesi kararı alınmıştır. Karar duyurulduğu andan itibaren bölgede hoşnutsuzluk baş 

göstermeye başlamıştır. Çarlık Rusyası isyanları bastırmak amacıyla askerleri bölgeye göndermiş, halk 

Çin’e doğru kaçmıştır. Çin kaynaklarına göre bu dönemde Kırgızistan’dan 332 000 insan kaçıp 

gelmiştir. Bu esnada, kaçan halkın yaklaşık % 41’nin öldükleri bilinmektedir.48 Kırgız halkı bunca 

olaylar sonucunda yeni rejimi benimsemiştir.  

Rus Komünist Bolşevik Partisine, Müslümanlar kayıtlarını yaptırmaya başlamıştır. Halk, 

bağımsızlığa, muhtariyete, hiç olmazsa eşitliğe kavuşma yolunda komünizmin onlara bir imkân 

sağlayacağına inanmıştır. Başka bir deyişle, partiye girmeleri, Marksizmin politik ve ekonomik 

doktrinini kabul anlamına gelmeyip, yalnızca bir taktikti. Kaynaklarda halkın Bolşevik hareketine 

katılma sebebleri şu şekilde sıralanmıştır:  

1. Beyaz Ordu komutanlarının politika açısından yetersizlikleri, milli sorunları, Müslüman 

halklarının isteklerini duymamazdan gelmeleri. 

2. Lenin’in kaleme aldığı “Nisan Konuşmalarında" milletlerin kendi mukadderatlarını kendilerinin 

tayin etme hakkına değinen ifadenin muğlak ve çift anlamlı oluşu.  

3. Müslümanların, enternasyonalizm kisvesine bürünmüş komünizmin onları daha çabuk kanun 

karşısında eşit duruma getireceğine dair inançları. 

4. Ekim İhtilali’nin Avrupalılar’ca esir tutulan bütün dünya Müslümanlarının kurtarılması yolunda 

ancak birinci basamak olduğuna, bütün kolonizatörlerden öç almak için politik sistemler içinde 

komünizmin en müsait olduğuna dair inanışlar. 

5. 1917 yılı ihtilalinin, Müslüman topraklarında, XIX. asırda yaşanan yenileme/reform hareketinin 

bir devamı olacağına dair fikirler oluşması.49 

                                                           
47 Akramova, “Kırgızistan’da Orto Mekteplerdeki «Adep Sabagı» Dersinde Din Eğitimi İle İlgili Amaçların Gerçekleşme 

Düzeyi” (Oş Örneği), 83. 
48 Murat Köylü, “Ürkün: Bir Katliam Öyküsü”, Akademik İncelemeler Dergisi (Journal of Academic Inquiries) 11/2 (2016), 

119. 
49 Alexandre Bennigsen, SSCB’ndeki Müslümanlar, çev. Selim Taygan (Ankara: Mavi Yayınları, 1984), 26. 



17 

 

Böylece Müslüman komünistler, komünist partiye üye olmuş, Müslüman cumhuriyetlerin 

hepsinde, ilk on yıl baştaki mevkilerde kalmışlardır. Örneklik teşkil etmesi bağlamında, ilk Müslüman 

komünizminin programını çizenler içinde başta Sultan Galiyev, Galimcan İbrahimov, Abdürrauf Fıtrat, 

Feyzullah Hocayev, Turar Rıskulov, Ahmet Baytursun, Cusup Abdırahmanov, Törökul Aytmatov, 

İşanaalı Arabayev v.b. birçok aydın vardır. Fikirleri, teorileri ve siyasi programları kimi zaman 

Bolşevikler’inkine ters düşse de stratejik sebeplerden dolayı, Bolşevikler buna pek ses çıkarmamışlar,50 

fakat her fırsatta onların toplum üzerindeki etkilerini azaltmaya çalışmışlardır. Daha sonraları, bu ilk 

Müslüman komünist aydınların hemen hemen tamamı Bolşeviklerin eliyle bertaraf edilmiştir.  

Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Birliği (SSCB) 15 ayrı cumhuriyetten müteşekkil bir birliktir. 

Bu birliğe dâhil cumhuriyetler: Rus Sovyet Sosyalist Cumhuriyetler Federasyonu (RSSCF), Ukrayna, 

Belarus, Moldovya, Estonya, Letonya, Litvanya, Ermenistan, Gürcistan, Azerbaycan, Kazakistan, 

Kırgızistan, Özbekistan, Tacikistan ve Türkmenistan’dır. Saydığımız 15 cumhuriyet içerisinde 6’sı 

İslam dünyasına mensuptur. Bunun yanında RSSCF 9 muhtar cumhuriyetten oluşmaktadır. Bunların 4’ü 

İslam coğrafyasından, diğerleri de Türk dilini konuşan halklardandır.  

Sovyetler Birliği tarafından, 20 Ocak 1918 tarihinde “Kiliseyi devletten ve okulu kiliseden 

ayırma” kararı alınmıştır. Daha sonra 3 Şubat 1918 tarihli kararnamede dine inanma veya inanmama 

özgürlüğü kabul edilmiş ve “Her bir vatandaş kendi istediği dine inanma veya hiçbir dine inanmama 

özgürlüğüne sahiptir”51 ifadesine yer verilmiştir. Böylece din, devletten ayrılmış ve din adamlarının 

faaliyetleri sınırlandırılmıştır. Cedidçilerin ekserisi komünizmi kabul etmiştir.  

Görüldüğü üzere Sovyet Hükümeti bölgedeki egemenliğini sağladıktan sonra dini hayatı, parti 

kararları ve kararnameler ile düzenlemeye başlamıştır. Lenin’in temel gayesi bir bütün halinde Sovyet 

halkına yeni ideoloji olan “komünist” fikirleri benimsetmek olmuştur. Lenin bunu yeni düzenlemelerle 

ortaya koymuştur. Düzenlemeleri sağlamak için halkın yaşantısını, hayat tarzını, dini inançlarını, örf-

adetlerini, gelenek ve göreneklerini dikkate almamıştır. Yeni yapılanma vatandaşlar arasındaki dini 

farkları da kaldırmak istemiş ise de keskin kararlar alınmamış, kademeli olarak ateizm ideolojisine ayrı 

bir önem vermeye başlanmıştır. Lenin, ““Din herkesin şahsi tercihidir” diye ilan edilebilir. Bu sözler 

âdet olduğu üzere sosyalistlerin dine bakışını ortaya koyabilir. Fakat herhangi bir yanlış anlamaya yol 

açmaması için bu sözlerin doğru açıklanması gereklidir. Devlete göre din herkesin kişisel tercihidir 

denebilir. Ancak parti çalışmaları göz önüne alındığında dini herkesin kişisel tercihi ve işi olarak 

saymamız yanlıştır.”52 diyerek din ile ilgili görüşünü ifade etmektedir. Buradan da anlaşıldığı üzere 

komünist ideolojide parti sosyalizmi önemli bir yere sahiptir. Her şey parti adına yapılır.  

                                                           
50 Bennigsen, SSCB’ndeki Müslümanlar, 27. 
51 Hayati Beşı̇rlı̇ vd., “Bağımsızlık Sonrası Kırgızistan’da İslamiyet ve Kaynakları”, MANAS Sosyal Araştırmalar Dergisi 9/1 

(27 Ocak 2020), 4. 
52 Beşı̇rlı̇ vd., “Bağımsızlık Sonrası Kırgızistan’da İslamiyet ve Kaynakları”, 3-4. 



18 

 

Tüm bu olumsuz şartlara rağmen Sovyet döneminde İslam hakkında araştırmalar da yapılmıştır. 

1918’de Wilhelm Barthold’un, “İslam: Umumi Parçalar” adlı eseri neşredilmiş, aynı yıl yine onun 

“Müslümanlık Medeniyeti” adlı kitabı yayımlanmıştır. Barthold’un bu eserini Prof. Dr. Fuad Köprülü, 

1940’da İstanbulda “İslam Medeniyeti Tarihi”53  adı ile çevirmiş ve yayınlamıştır. Köprülü eseri, 

şerhler, izahlar, düzeltmeler ve ilaveler yaparak neşretmiştir. Eser, Sovyet döneminde İslam 

araştırmaları hakkında neşredilmiş ilk eser olduğu için Sovyet ideolojisinin gayelerini de taşımaktadır.54 

Çarlık Rusyası döneminde İslam araştırmaları devlet siyaseti gereği Hıristiyanlık menfaatlerini ileri 

sürme ve İslam tesirini azaltma yolunda devam etmiştir. Sovyet devrinde İslam araştırmalarının vekilleri 

arasında yer alan Smirnov, konuyla ilgili olarak: “İslamşinaslık, Sovyet düzeni şartları içinde ilmin 

müstakil bir sahası olarak mutlaka yeni bir gaye kalıbına girdi. İslam’ı ve başka dinleri öğrenme 

meseleleri büyük Ekim inkılabından sonra, her şeyden önce, bizim memlekette, geçmişin böyle zararlı 

kalıntılarını emekçilerin düşüncesinden ve hayatından dışarıya çıkarmak, ilmi materyalizm görüşlerini 

propaganda etmek ve Sovyet insanlarını komünizm ruhunda terbiye etmek zarureti yolunda yürütüldü.55 

ifadelerini kullanmıştır. Sovyet döneminde İslam’ı eleştirmek, insanları dinden soğutmak, ateist 

mefkûresini kuvvetlendirmek yaygın bir olgu alarak görünmektedir. Aynı zamanda Bolşeviklerin, dini 

kendi menfaatlerine uygun bir şekilde kullandıklarını da söylemek mümkündür. 

1955 yılında SSCB Bilimler Akademisi Başkanlığı bünyesinde, Bilimler Akademisi 

kurumlarının tarih alanındaki faaliyetlerini koordine etmek üzere Bilimsel Ateizm Propaganda 

Komisyonu oluşturuldu. Ateizm propagandası temel olarak fen bilimleri üzerine inşa edilmiştir. 

Koordinasyon komisyonunun görevlerinden biri de sosyal bilimler ve fen bilimleri arasındaki 

çalışmaları birleştirmektir.56 Bununla birlikte yükseköğretim müfredatında zorunlu olarak  ateizm 

derslerine yer verilmiştir. Bunlar: “Osnovı Nauçnogo Ateizma” (İlmi Ateizmin Temelleri), “Nauçnogo 

Ateizma” (İlmi Ateizm), “İstoriya i Teoriya Ateizma” (Ateizm Tarih ve Teorisi) ( Felsefe bölümleri 

hazırlık sınıflarında) ve “İstoriya Religii i Ateizma” (Dinler Tarihi ve Ateizm) dersleridir. 

Kayda değer bir diğer husus ise, Marx’ın “Din halk için bir afyondur” öğretisini hayata geçirmek 

amacıyla 1921’de Moskova’da “Tanrısızlar Cemiyeti”nin tesis edilmesidir. Bu cemiyet, sivil toplum 

kuruluşu gibi görünen fakat daha çok bir parti ve devlet kuruluşu olarak faaliyette bulunan bir yapıydı. 

                                                           
53 Wilhelm Barthold, İslam Medeniyeti Tarihi, çev. Mehmet Fuad Köprülü (İstanbul: Alfa Yayınları, 2018). 
54 Baymirza Hayit, Sovyetler Birliği’ndeki Türklüğün ve İslâmın Bazı Meseleleri  (İstanbul: Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı 

Yayınları, 1987), 228. 
55 Hayit, Sovyetler Birliği’ndeki Türklüğün ve İslâmın Bazı Meseleleri, 229. 
56 Mikhail Smirnov, “Filosofiya Religii I Religiovedenie”, “Nauka o Religii”, “Nauçnıy Ateizm”, “Religiovedenie” Aktualnıe 

Problemı Nauçnogo İzuçeniya Religii v Rossii XX - Naçala XXI veka, ed. K.M. Antonov (Moskova: PSTGU, 2015), 150. 



19 

 

“Bezbojnik”57 (Tanrısız) (1922–1941), “Ateist”58 (1922–1930), “Antireligioznik”59 (Din Karşıtı) (1926–

1941), “Voinstvuyuşiy Ateizm” (Savaşçı Ateizm) (1931) gibi dergiler, söz konusu cemiyetin resmi 

yayın organlarıydı. Cemiyet, Özbekistan’da “Hudasızlar” (Tanrısızlar) dergisini çıkarıyor ve birçok 

öğrenci, yazar, idareci, aydın şahıslar bu yayın organlarına üye oluyorlardı. Bu tür yayın ve basılı 

propaganda yöntemiyle, ilk ve ortaöğretim ile üniversite öğrencileri yoğun bir şekilde kendi kültürü ve 

dinine yönelik dezenformasyona maruz kalıyordu. 

SSCB, bünyesindeki Müslümanların hem ülke dışındaki dindaşlarıyla hem de kendi 

geçmişleriyle olan bağlarını koparmak istemiştir. Burada sadece din bağı olan değil, aynı zamanda dil 

ve kan bağı olan kardeşleriyle de bütün ilişkileri kesilmiştir. Sovyet Müslüman Cumhuriyetleri’ndeki 

yüksekokullarda pratikte farklı Müslüman ülkelerinden gelme öğrenciler bulunmaz. Gelenler bilinçli 

olarak Slav şehirleri olan Moskova, Minsk, Harkov ve Kiyev’e yollanmıştır. Taşkent, Ufa, Bakü gibi 

şehirlere ise hiçbir zaman öğrenci gönderilmemiştir. Ama durum 1960’larda biraz değişmiş, Kafkasya 

ve Orta Asya sınırları içerisine dışarıdan gelen heyetlere izin verilmeye başlanmıştır. Ziyaretçilerin 

sayısı 15 yıl içinde 100’ü zor bulmuştur.60 Devlet, din aleyhine yürüttüğü siyasetinde bütün önlemleri 

almış, gelen misafirler sadece dost ülkeler içinden seçilmiştir. 

Sovyetler Birliği’nde 1928 yılına kadar çoğunluğu Türk dilini konuşan bölgelerde Arap alfabesi 

kullanılıyordu. Arap alfabesindeki sesli harf azlığı karşısında edebi Türkçe’nin lehçe farkları belli 

olmuyordu. Bir Azerinin kaleme aldığı yazıyı Kazak, Tatar, Özbek, Türkmen, Kırgız da okur ve anlardı. 

Sovyetlerde yaşayan Müslümanların kültür birliği 1928’e kadar güçlü bir şekilde devam etti. 1929’dan 

başlayarak Sovyet hükümeti Arap alfabesi yerine Latin alfabesini kullandırmaya başladı. Direnme daha 

çok Tatarlar’dan ve Orta Asya sakinlerinden geldi. Kırgız SSC’nde de 1928-1940 yıllar arasında Latin 

alfabesi kullanılmıştır.61 Örneklik teşkil etmesi açısından Togolok Moldo’nun “Çocuk Masalları”62 

kitabını gösterebiliriz. Bunun dışında 12 sene içerisinde birçok kitap basılmıştır. Kırgız SSC, 1940 

yılından itibaren Kirill alfabesi kullanılmaya başlamıştır. Latin ve Kirill alfabeleri hükümetin baskısıyla 

kabul edilmiştir. Aslında merkezi hükumet Kirill alfabesini kullanmaktaydı fakat diğer cumhuriyetlerde 

                                                           
57 Bezbojnik gazatesi, devletin resmî gazetesiydi. “Jurnal ‘Bezbojnik’ i drugaya antireligioznaya propaganda v SSSR. SSSR. 

İstoriya propagandı”, https://propagandahistory.ru/393/ZHurnal-Bezbozhnik-i-drugaya-antireligioznaya-propaganda-v-SSSR 

(1922). 
58 Ateist dergisi, beş bölümden oluşmaktaydı. 1) Dinî-Tarihî, Kültürel-Tarihî. 2) Kilise ve Devlet. 3) Ateizm Tarihi. 4) 

Kronoloji (Ülkede Dine karşı hareketler ve ülke dışındaki hareketler). 5. Kaynaklar (Dinî kitapların kritiği yapılmaktaydı). N. 

Rumyansev vd., “Ateist 1926”, prlib.ru (1922). 
59 “Din karşıtı” bilimsel ve metodolojik dergidir.  SSCB Militan Ateistler Birliği Merkez Konseyi tarafından yayınlanmaktadır. 

bir organı olan bilimsel ve metodolojik bir dergi olan "Din Karşıtı", 1926'dan Haziran 1941'e kadar Moskova'da yayınlandı. 

SSCB'de ve yurtdışında din karşıtı propaganda deneyimini kapsıyor , din tarihi ve ateizm üzerine makaleler ve ajitatörler ve 

propagandacılar için metodolojik materyaller yayınladı. “Antireligioznik”, 

https://www.booksite.ru/fulltext/1/001/008/062/546.htm (1926). 
60 Bennigsen, SSCB’ndeki Müslümanlar, 39. 
61 Anvar Coldoşbayev, “Kırgızdardın Orhon-Enesay Jazuusun jana Arab, Latın, Kirill Alfavitterin Koldonuusu Jönündö”, 

Türkologiya 5 (2017), 149. 
62 Togolok Moldo Abdırahmanov, Baldar Сomoqtoru (Frunze: Kırgızstan Mamlekettik Basması, 1939). 



20 

 

farklı alfebenin kullanılması devletin işini zorlaştırmıştır. Bağımsızlıktan sonra da Kirill alfabesi 

kullanılmaya devam edilmiştir.  

SSCB’de Müslümanlar, 1943 yılında 4 dini kurum arasında paylaştırılmıştır. 1. Orta Asya ve 

Kazakistan Müslümanları Dini Başkanlığı (Rusça kısaltması: SADUM): Hanefi-Maturidi çizgiyi takip 

eden bu kurumun merkezi Taşkent’te bulunmaktaydı. 2. Avrupa ve Sibirya Müslümanları Dini 

Başkanlığı, Hanefi-Maturidi çizgiyi takip eden bu kurumun merkezi Ufa şehrindeydi. Bu eski 

MMDB’nın devamı idi. 3. Küzey Kafkasya ve Dağıstan Dini Başkanlığı: Şafi-Eş’ari düşüncesine göre 

hareket eden bu kurumun merkezi Mahaç-Kale’deydi. 4. Güney Kafkasya ve Azerbeycan Dini 

Başkanlığı: Şii Müslümanların işine bakardı. Başkanı Şeyhulislam rütbesindeydi. Vekili Hanefi 

Müslümanlarından biri olurdu. Merkezi Bakü şehrindeydi. Bir de 1943’te Halk Komiserler Kurulu 

tarafından Rus Provoslav (Ortadoks) Kilisesi Kurulu oluşturulmuştur.63 SSCB, İkinci Dünya Savaşı’nda 

kazanmak için her türlü yola başvurmuştur. Yukarıda bahsettiğimiz 4 kurum da onun sonucudur. Sovyet 

Birliği’ndeki Müslümanların dini faaliyetlerinin, idarenin kontrolünde sürdürebilmesi için tesis edilen 

dört teşkilat arasında en önemlisi SADUM olmuştur. 

1943 yılının Temmuz ayında Orta Asya Müslümanları’nın lideri olan Din Görevlisi İşan 

Babahan Moskova’ya Stalin ile görüşme için gider. Bu görüşmede, Müslümanlar için kendi dini 

idaresinin kurulması, eğitim faaliyetlerin yürütülmesi ve dini literatürün basımı ile ilgili konular ele 

alınmıştır. Bu görüşmede Stalin, bazı önerilerde bulunmuş, yakın zamanda Müslümanları kurultay 

toplantısı yaparak savaş için dua etmelerini, savaşa katılamayanların da elinden gelen bütün yardımları 

yapmaları için teşvik edilmesini istemiştir.64 SADUM’un ilk Büyük Müftüsü olarak İşan Babahan tayin 

edilmiştir. SADUM müftüleri ve görev yaptıkları yıllar şu şekildedir: 

İşan Babahan İbn Abdulmacidhan (1943 - 1957)  

Ziyauddinhan İbn İşan Babahan (1957 - 1982)  

Şamsiddinhan Babahanov (1982- 1989)  

Muhammed Sadık Muhammed Yusuf (1989- 1993)   

Kırgız Sovyet Sosyalist Cumhuriyeti’nde (Kırgız SSC) SADUM’a bağlı Kazıyat (Kadıyat) 

Müslümanlar idaresi bulunmaktaydı. Orta Asya ve Kazakistan Müslümanlarının dini yönetiminin bir 

parçası olarak kabul edilen Kadıyat’ın başında devlet tarafından görevlendirilmiş Kadı bulunuyordu. O 

zamanlar Kırgızistan'da birçok âlim, kadı görevini üstlenmiştir. Aşağıdaki kişiler 1943 yılından 1993 

yılına kadar, Kadı olarak görev yapmıştır: 

1. Alimhan Törö Şakirhocaoğlu (1943-1965) 

                                                           
63   Bennigsen, SSCB’ndeki Müslümanlar, 60. 
64 Amirsaid Usmanhodjaev, Jizn muftiev Babahanovıh: slujenie vazrojdeniyu İslama v Sovetskom Soyuze (Nijniy Novgorod: 

İD Medina, 2008), 41-42. 



21 

 

2. Müslümankul Hacı Ceenbekoğlu (1965-1970) 

3. Maksıt Hacı Nazarbekoğlu (1970-1977) 

4. Abdullacan Maksım Abdulahunov (1977-1978) 

5. Mamasali Hacı Parpiev (1978-1984) 

6. Temirbay Hacı Orunbayev (1984-1988) 

7. Sadikcan Hafız Kamalov (1988-1990) 

8. Kimsanbay Hacı Abdurahmanov (1990-1993) 

Bu kişiler kendi zamanlarında Kırgız SSC’de Müslümanların kadılığını yapmıştır. Bu bilgiler, 

Kırgızistan’da yaşayan ve bugün bile dini alanda faaliyetlerini yürüten emekli din âlimlerinden elde 

edilmiştir. Kesin ve arşivlenmiş verilerin bulunmaması nedeniyle, yukarıdaki kadıların görev yılları ve 

kaç kişinin görev yaptığına dair bilgilerde aşağı yukarı değişiklikler olabilir.65 O dönemde Kırgızistan 

Müslümanlarına kadılarla aynı derecede hizmet eden Şabdanoğlu Kemel Molla ve Haliknazaroğlu Şapat 

Hacı halk arasında bilinmektedir. 

SADUM’un çalışma sahası Kazakistan, Kırgızistan, Özbekistan, Türkmenistan ve Tacikistan’ı 

içinde barındırmaktaydı. Kurumun başında Büyük Müftü adında bir görevli bulunur, Sovyetlerdeki tüm 

Müslümanları temsil eder ve resmi konuşmalara bir tek o çağrılırdı. İkinci Büyük Müftü Ziyauddin 

Babahanov, Müslüman ülkeleri ziyaret için SSCB heyetinin başında bulunurdu. Heyetlere dâhil olanlar 

Arapça’yı ve İslam dininin bütün veçhelerini mükemmel şekilde bilmekteydi. Sovyet İslam 

delegasyonlarının İslam dünyasınına olan ziyaretlerinden bazı örnekler; 1972 yılında Fas, 1974 yılında 

Kuzey Yemen, 1975 yılında Irak, Ürdün, Mısır, 1975 yılında Suudi Arabistan, Hindistan, Bangladeş ve 

1978 yılında Türkiye ziyaretleri olmuştur.66   

SSCB döneminde örgün din eğitiminin tarihi, Kırgız Devlet Üniversitesi'nde üniversitelerarası 

bilimsel ateizm bölümünün kurulmasıyla başlar. Söz konusu bölüm 1964 yılında açılmıştır. Aslında 

daha önce de 1932 yılından itibaren var olmakla birlikte kendi başına bir bölüm değildi. Aynı tarihlerde 

Kırgız SSC Bilimler Akademisi'nde dini problemler üzerine araştırma faaliyetlerinin yoğunlaştığı 

görülmektedir. Bu eğitim bölümünün başkanlığını S.B. Dorjenov (1964–1969'da Bilimsel Ateizm 

Bölümü başkanı), Y.Y. Weingold (1969–1980'de bölüm başkanı), A.B. Doev (1980-1991'de) 

üstlenmiştir.67 1964-1991 döneminde, bölüm başkanından öğretmenlerine kadar akademide görev alan 

bilim adamlarının çoğunun Rus kökenli olduğu dikkat çekmektedir. Bu durum, hem tüm Sovyet dini 

araştırmalarının ideoloji haline getirilmiş ateizm dünya görüşü paradigmasına zorla dâhil edilmesinin 

                                                           
65 KMDB, “Kırgızistan Müslümanlar Dini Başkanlığı”, muftiyat.kg. (Erişim 22 Şubat 2023). 
66 Alexandre Bennigsen, “Sovyetler Birliği’nde İslâmî Uyanış ve Bazı Gelişmeler”, Çöküş Öncesi Sovyetler Birliği’nde 

İslamiyet ve Müslümanlar, ed. İsmail Orhan Türköz (Ankara: TDV Yayınları, 1997), 70-71. 
67 İrina İvanova, “Religiovedçeskoe Obrazovanie v Kirgizii: Zarojdenie, Razvitie, Perspektivı”, İstoriya Religiovedeniya, 

(2017), 177-178. 



22 

 

hem de Kırgızistan'ın kendi yetiştirdiği uzman ve akademisyenlerinin olmamasının kaçınılmaz bir 

sonucu olmuştur. 

Kırgız SSC’inde din bilimlerinin oluşum aşamasında araştırma konuları din tarihi, özgür 

düşünce ve bilimsel ateizm teorisi üzerinde yoğunlaşmıştır. Buradaki en önemli faaliyet, İlim 

Yayınevi’nin 1967'de yayınladığı "Din, Özgür Düşünce, Ateizm" kitabıdır. Bu dönemin eserleri, folklor, 

dilbilim, mitoloji, psikoloji ve sosyoloji ile zayıf bir bağlantı ile karakterize edilir. Bununla birlikte dinin 

aleyhine olacak şekilde yayınlar okuyucuyla buluşturulmuştur. Örneğin, A.B. Doev’in “Dinin Örtüsü 

Altında” (1964) ve “Yehova Şahitlerinin Gerçek Yüzü” (1972) adlı kitapları; S. Abdıldaeva’nın, “Din 

ve Kadın” (1972) kitabı; T. Bayalieva’nın “Kırgızlarda İslam Öncesi İnançlar ve Yaşattıkları ve 

Onların Üstesinden Gelme” (1972) ve “Kırgızlar Arasında Dini Kalıntılar ve Onların Üstesinden 

Gelme” (1981) başlıklı kitapları; V.P. Mokrın’in "Taş Heykeller - Eski Türklerin Anıtları" (1978) kitabı; 

K.A. Acıbekova’nın "Çocuklar ve Ergenler Üzerindeki Dini Etkinin Özellikleri Konusunda" (1976), 

"Genç Neslin Ateist Eğitim Sistemini İyileştirme Görevleri" (1979), "Modern Doğa Bilimlerinin 

Başarılarının Ateist Önemi " (1981), "Kadınlar Arasında Ateist Propagandanın Etkinliğini Artıran 

Sosyo-Psikolojik Faktörler" (1986) ve "Modern Bilimsel ve Teknolojik Devrim Koşullarında Gençlik ve 

Din Psikolojisi Ve Ateizm Sorunları" (1989) başlıklı kitapları bu eserlerden bazılarıdır.68 Bütün bu 

çalışmalar, sadece Kırgız SSC’de akademi alanında yapılan çalışmalardır. Bunların dışında merkezde 

ve diğer Sovyet Sosyalist  Cumhuriyetleri’nde (SSC) yapılan çalışmaları da sayabiliriz. Genel olarak 

değerlendirdiğimizde, eserlerin hepsi ateist propagandasıdır. Eserlerin amacı toplumu eskiden kalma 

dini inançlarından (kalıntılardan) temizlemektir. Bu çalışmaların din ve inanç noktasında topluma olan 

olumsuz etkisinin hali hazırda devam ettiğini söyleyebiliriz.  

Genel olarak SSCB dönemini değerlendirecek olursak, ilmi ateizm propagandasıyla üç nesil 

yetişmiştir. Sovyet hükümeti ile İslam arasındaki ilişkiler dört aşamadan geçmiştir:   

• İlk aşamada (1917-1928), merkezi Sovyet yetkilileri Müslüman din adamlarına müsamaha 

göstermiş ve onları devrimi doğu ülkelerine ihraç etmek için kullanmaya çalışmışlardır. Zaten 

o sırada Müslüman din adamlarına yönelik baskılar zeminde başlamıştı. Yukarıda da 

bahsettiğimiz üzere bu dönemde Müslümanlar Arap alfabesi kullanabilmiştir.  

• İkinci aşamada (1929'dan İkinci Dünya Savaşı’na kadar) Sovyet hükümeti, camilerin çoğunun 

yıkıldığı, din adamlarının önemli bir kısmının baskı altına alındığı İslam ile (ve diğer dini 

itiraflarla) şiddetli bir mücadele yürütmüştür. Müslümanlara yönelik politikalarda, hac 

ziyaretleri durdurulmuş, dini kaynakları yayınlamak (Kutsal kitaplar başta olmak üzere, dini 

kitaplar, dergiler ve gazeteler…) engellenmiştir. Tüm dini eğitim kuramları tasviye edilmiştir. 

                                                           
68 İvanova, “Religiovedçeskoe Obrazovanie v Kirgizii: Zarojdenie, Razvitie, Perspektivı”, 178. 



23 

 

• Üçüncü aşama (1943-1989), Müslüman din adamlarına karşı faaliyetlerin durdurulması ve 

tamamen Sovyet yetkilileri tarafından kontrol edilen dört Müslüman Dini İdaresinin 

oluşturulması ile karakterize edilir. Bu dönemde Müslüman din adamları (ve diğer inançların 

bakanları) yüksek vergiler ödemeye, Barış Fonu'na (II Dünya Savaşı sırasında oluşan) gönüllü-

zorunlu katkılar aktarmaya zorlanmıştır. Kruşçev ateizm kampanyasını başlatmış, yetkililer 

daha önce açılan camilerin bir kısmını kapatmışlardır. Sonuç olarak, 1970'lerde ve 1980'lerde 

Sovyet Müslüman örgütleri, diğer dini örgütler gibi, katı şekilde kontrol edilen sınırlar içinde 

faaliyet gösterebilmiştir. Bu dönemde Orta Asya’dan her sene bir veya bir kaç genç, Yakın 

Doğu veya Afrika’daki Arap ülkelerine dini eğitim için gönderilmiştir. Örneğin, Kırgızistan’ın 

ilk müftüsü Kimsanbay Hacı, Libya’da tahsil görmüş ve orada yüksek lisans yapmıştır.69 Daha 

sonra Kırgızistan’da ilk müftülük sistemini oluşturan ve oturtan, döneminin önder kişisidir. Bu 

dönemde Sovyet Müslümanlarının birkaç yüz kayıtlı camisi, bir de "Sovyet Doğunun 

Müslümanları"70 adlı dergisi bulunmaktaydı. Sınırlı kitap yayıncılığı, bir medrese ve bir İslam 

enstitüsü vardı. Çok az sayıda kişilerin hacca gitmesine izin veriliyordu.  

• Dördüncü aşama (1989-1991), SSCB’nin Müslümanlar Dini İdaresi’ndeki etkisi zayıflamıştır. 

Ülke genelinde toplu cami inşaatlarının başlaması ve resmi olarak kayıtlı din adamlarının 

sayısındaki artış hızlanmıştır. Yurtdışındaki dindaşlarla temaslarda bir genişleme olmuştur. 

Aynı zamanda hac ziyaretleri düzenli bir şekle girmiş, her sene belirli sınırlar içinde 

Müslümanlar ziyaretlerini yapabilmişlerdir. 

1980 yılında Kırgız SSC’nin Bakanlar Kurulu Başkanı Sultan İbraimov öldürüldü. İbraimov, 

devletin önemli siyasetçisi olmakla beraber, SSCB’nin yürüttüğü siyaseti de eleştiriyordu. Bu dönemde 

SSCB’de bir yozlaşma, yolsuzluk hâkimdi. Bir de devlet, Afgan Savaşını başlatmıştı. Müslümanlar 

arasında Sovyet hükümete olan tepki artmıştır. Devlet, siyasetçinin ölümünden sonra Afganistan’daki 

terörist örgütler tarafından öldürüldüğünü ileri sürmüştür. Bu kanıtlanmayan bilgi, tamamen halkın 

müslüman topluluklar üzerinde yanlış algı geliştirmesi için kullanılmıştır.   

SSCB’nin son dönemlerinde Müslüman topraklarında anlaşmazlıklar ortaya çıkmaya 

başlamıştır. Karabağ’da 1988 yılının baharında Müslüman Azeriler ile Hıristiyan Ermeniler arasında 

çatışma başladı, sonra 1991’lere gelindiğinde geniş kapsamlı, kurallı çatışmaya dönüştü. 1989 yılının 

yazında ise Abhazya’da Müslüman-Hıristiyan Abhazlar ile Hıristiyan Gürcüler arasında çatışma çıktı. 

Fergana’da 1989 yılında Özbekler ile Stalin zamanında sürgün edilen Ahıska Türkleri arasında 

anlaşmazlık başgösterdi. 1990 yılında Oş vilayetinde Kırgızlar ile Özbekler arasında çatışmalar 

                                                           
69 Kozukulov, “Tarihî Süreçte Orta Asya ve Kırgızistan’da Din Siyaseti ve Eğitimi”, 175. 
70 Bu dergi 1968 yılından 1991 yılına kadar yayınlanmıştır. Viktor Çernov, “Jurnal ‘Musulmane Sovetskogo Vostoka’”, RİA 

Novosti Mediabank (01 Eylül 1968). 



24 

 

olmuştur. Bu olaylar Sovyet Birliği dağıldıktan sonra da 1992’de başlayıp 1997’ye kadar devam eden 

Tacikistan iç savaşlarıyla da devam etmiştir. 

Dünyanın en büyük toprağına sahip SSCB son dönemlerinde görüldüğü üzere ulusal, dinler arası 

düzeyde siyasi ve sosyal çatışmalara şahit olmuştur. Bu çatışmalar daha çok müslümanların yaşadığı 

bölgelerde gerçekleşmiştir. Bunların etkisi hali hazırda yaşanmaktadır. Sürecin en olumsuz etkileri ise 

hiç şüphesiz din eğitimi alanına olmuştur. Çünkü çatışma esnasında camiler savaş malzemeleri için depo 

niteliğinde kullanılmıştır. Bu durum, toplumda ters bir algının oluşmasını doğurmuş, barış dini olan 

İslam’ın şiddet ve terör dini olarak algılanmasına zemin hazırlamıştır.  

2.3. Bağımsızlık Sonrası Kırgızistan’da Din Eğitimi 

Kırgızistan, 31 Ağustos 1991 yılında bağımsızlığına kavuşmuş, Kırgız tarihi için yeni bir dönem 

başlamıştır. Bağımsızlığını kazanmasıyla birlikte Kırgızistan’da, ekonomik, siyasi, sosyal-kültürel ve 

dini olmak üzere hayatın bütün alanlarında değişimler, yeniden yapılanmalar söz konusu olmuştur.  Bu 

bağlamda hayata geçirilen yeni reformlar ve yürürlüğe giren yeni yasalar ve kanunlar, daha önce ülkede 

resmi olarak yasak olan din merkezli hayatın ve din eğitiminin yeniden canlanmasını sağlamıştır. 

Din konusu toplumda yeniden ele alınarak önemi ve içeriği hakkında toplumun her katmanında 

tartışılmaya başlanmıştır. Yavaş yavaş din ile ilgili yasaklar kaldırılmıştır. Kırgız halkı bağımsızlık 

sonrası, uygulanması yasak olan bazı dini törenleri ve merasimleri günlük yaşamlarında daha sıkça 

yapmaya başlamıştır. Bütün bunların yanında halkın talepleri doğrultusunda devlet, din öğretiminden 

uzak kalan toplumun ve özellikle genç neslin dinini öğrenmesine izin vermiş, onlara bazı konularda 

maddi yardımlarda da bulunarak destek verici politikaları uygulamaya başlamıştır.71 Bununla birlikte 

belirtmek gerekir ki devlet bu konuda çok önemli ve keskin kararlar alamamıştır. Bu alanı serbest 

bırakarak din ve din eğitimi meselesini çoğunlukla özel kurumlara havale etmiştir.  

Bağımsızlık sonrası Kırgızistan’ın ilk cumhurbaşkanı Aksar Akaev, TDV tarafından yaptırılmış 

olan “Ak Mescit” camisinin açılış töreninde yaptığı konuşmasında: “Totaliter ideolojiden 

kurtulmamızdan beri atalarımızın dini İslam’ın, toplumdaki rolü etkin bir şekilde yükseldi. Cami ve 

medreselerin sayısı arttı, halkımızın çoğunluğu İslam dinine daha fazla ilgi duymaya başladı.”72 

şeklindeki sözleriyle bağımsızlıktan sonra halkın dine karşı ilgisinin arttığının, dini hassasiyetleri 

güçlendiğinin altını çizmiştir.  

1939 yılında Kırgızistan’da 36 cami varken, 1991’e gelindiğinde bu sayının 39’a, 2003’e 

gelindiğinde ise 1600’e ulaştığı görülmektedir. Bunların ekserisi (1000 tane) güneyde Celal Abad, Oş 

ve Batken şehirlerinde yer almaktadır. 2015 yılına gelindiğinde cami sayısı 2362’ye ulaşmıştır. Bu 

yükselişte başta Arap ülkeleri olmakla üzere, Türkiye, Pakistan ve İran kaynaklı dini örgütlerin ve 

                                                           
71 Kozukulov, “Tarihî Süreçte Orta Asya ve Kırgızistan’da Din Siyaseti ve Eğitimi”, 176. 
72 Kozukulov, “Tarihî Süreçte Orta Asya ve Kırgızistan’da Din Siyaseti ve Eğitimi”, 177. 



25 

 

temsilcilerin etkisi ve mali desteği olmuştur. 90’lı yılların başında Kırgız SSC’nde hiç dini eğitim 

müessesi bulunmamaktaydı. Camilerde bulunan din hizmetlileri Buhara, Semerkand ve Taşkend gibi 

şehirlerde tahsilini almaktaydı.73 Bunların yanı sıra hücrelerde eğitim alan hocalar da bulunmaktaydı. 

Müslümanlar için camiler önemli bir yere sahiptir. Aynı şekilde Kırgızistan için de camilerin 

dindarlaşma sürecinde önemli katkıları olmuştur. Camiler sadece ibadet edilen yerler değildir. Namaz 

sonrası gerçekleşen sohbet halkaları ve düzenli olarak verilen ilmihal, Kur’an dersleri ve eğitimleri 

camilerin eğitici fonksiyonlarını artıran faaliyetlerdir. Camideki din görevlilerinin niteliği ve rol model 

olma özelliği camilerin önemini daha da artırmaktadır. Ayrıca Kırgızistan’da camiler, Tebliğ 

Cemaatinin üyeleri insanları İslam’a davet etmek için yola çıktığında onlar için konaklama işlevini de 

görmekte, zekât ve sadakanın dağıltıldığı sosyal mekânlar olarak da ön plana çıkmaktadır.   

Kırgızistan devleti bağımsızlığını kazandıktan ve eski Sovyet geleneğinde görülen bilimde 

ateist-metodolojik kısıtlamaları kademeli olarak ortadan kaldırdıktan sonra, ülkede din bilimlerinin 

farklı aşamada değerlendirilmesi süreci başlamıştır (1991-2000). Bilimsel ve teorik araştırmalarda 

eklektizm değil, dini-seküler eğitim entegrasyonu yolunda koşulsuz bir kararlılık ile yola devam 

edilmesi hedeflendi. Örneğin, ülkede din bilimleri mesleki eğitiminin temel aldığı ilk ihtisas 

üniversitesinin Presbiteryen "Emmanuel" İlahiyat Enstitüsü (1994) bünyesinde ortaya çıkması bu 

durumu kanıtlamaktadır. Kırgız Cumhuriyeti'nin yükseköğretim sisteminde “Emmanuel” in rolü hala 

hafife alınsa da, bu enstitüde müfredatın geliştirildiği gerçeğinin göz ardı edilmemesi gerektiği özellikle 

ifade edilmiştir.74 Kırgız Cumhuriyeti Eğitim ve Bilim Bakanlığı ve Emmanuel enstitüsünde, ülke eğitim 

uygulamasında ilk kez, Din Bilimleri (Din Taanuu) lisans ve teoloji (İlahiyat) lisans diplomaları şeklinde 

iki standart diploma aynı anda verilmeye başlandı. Emmanuel enstitüsünün yönetimsel hataları 

nedeniyle, 2002 yılında Kırgız Cumhuriyeti Din İşleri Devlet Komisyonu tarafından faaliyeti 

durdurulmuştur.75 Sonra Emmanuel yüksek lisans ve doktora çalışmalarına bir müddet daha devam 

etmiş, sonra tamamen kapatılmıştır.  

1993 yılında Oş Devlet Üniversitesi (OşDÜ) ile Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi arasında 

imzalanan bir anlaşma ve protokolle Oş şehrinde bir ilahiyat fakültesi açılması kararlaştırılmıştır.76 Bu 

fakültenin maddi ihtiyaçlarını TDV karşılamaktadır. Aynı zamanda bu fakülte, Orta Asya’daki ilk 

ilahiyat fakültesi olma niteliğini taşımaktadır. 

Daha sonra yine OşDÜ bağlı olarak Bişkek’te açılan Araşan İlahiyat Fakültesi (Sosyal Bilimler 

Enstitüsü) 2003 yılından bu yana faaliyet göstermektedir.77 Bu fakülteyi Türkiye’deki özel bir vakıf  

(Hüdayi Vakfı) finanse etmektedir.  

                                                           
73 Çolpon Çotaeva, “Etnoreligioznaya Situatsiya v Kırgızstane”, Tsentralnaya Aziya i Kavkaz 3/39 (2005), 78. 
74 İvanova, “Religiovedçeskoe Obrazovanie v Kirgizii: Zarojdenie, Razvitie, Perspektivı”, 178. 
75 İvanova, “Religiovedçeskoe Obrazovanie v Kirgizii: Zarojdenie, Razvitie, Perspektivı”, 178. 
76 Ahmet Cihan, “Kırgızistan’da Din Eğitimi Veren Kurumlar”, İslam Araştırmaları Dergisi, (2005), 114. 
77 Yusuf Gökalp - Ulanbek Kalmurza Uulu, “Kırgızistan Lisansüstü İlahiyat Eğitimi Çalışmalarına Türkiye’nin Katkıları”, 

Scientific Journal of Faculty of Theology 28 (29 Haziran 2020), 28. 



26 

 

Bu dönemde bir de Kırgız-Kuveyt ve Kırgız-İran Üniversiteleri açılmış ve ilahiyat bölümleri 

oluşturulmaya başlanmıştır. Kısa süre sonra Kırgız-İran Üniversitesi öğrenci yetersizliği nedeniyle 

ilahiyat bölümünü kapatmıştır.78 2011 senesinde Kırgız-Türk Manas Üniversitesi bünyesinde ilahiyat 

fakültesi açılmıştır. Kırgızistan’da yüksek din eğitimi kurumları, genel olarak baktığımızda ortak ülkeler 

desteğiyle açılmıştır. Bu eğitim kurumlarını inceleyen Kurbanova durumu şöyle açıklamaktadır: “Bu 

laik üniversitelerdeki eğitim süreci, Kırgız Cumhuriyeti Eğitim ve Bilim Bakanlığı’nın devlet 

standartlarına uygun olarak yürütülür, ancak öğrencilerin eğitimi, İslam normlarını sıkı bir şekilde 

gözlemleyen yabancı öğretmenlerin kişisel örneğinde gerçekleştirilir.”79 Kurbanova’nın bu 

değerlendirmesi, bir bakıma devletin, eğitim standartlarına uygun olarak kendi programını geliştirdiği 

yüksek din eğitimi kurumlarına ülkede ihtiyaç olduğunu göstermektedir. Bu ihtiyaca yönelik olarak 

Kırgız Devlet İ. Arabaev Üniversitesi’nde 2007 tarihinde bir ilahiyat fakültesi açılmış, 2018 yılında da 

Kırgızistan İslam Üniversitesi bünyesinde bir ilahiyat fakültesi hizmete alınmıştır. İslam 

Üniversitesi’nin sadece ilahiyat fakültesinde devlet standartlarına uygun olarak ders verilmektedir. 

24 Mart 2005 tarihinde Cogorku Keneş (yüksek meclis/parlamento) seçimlerinden sonra 

Cumhurbaşkanı Askar Akaev’e karşı protesto gösterileri düzenlenmiştir. Göstericiler, hükümeti 

yolsuzluk ve krizden dolayı suçlamıştır. Bir başka sebep de Akaev’in ailesinin siyasette belirleyici güç 

olmasıdır. Cumhurbaşkanı ülkeyi terk etmek zorunda kalmış, Kazakistan üzerinden Rusya’ya kaçmıştır. 

4 Nisan 2005 tarihinde Moskova’daki Kırgızistan Büyükelçiliği’nden istifa ettiğini açıklamıştır. Bu 

devrim “Lale Devrimi” adıyla bilinmektedir.  

7 Nisan 2010 yılında ülkede yeni bir halk protestosu başlamıştır. Halkın ihtiyacı olan elektrik 

fiyatlarının artışı ve Cumhurbaşkanı Kurmanbek Bakiev’in ailesi ve kardeşlerinin, istedikleri adamların 

devletin önemli kademelerine getirmeleri protestoların temel sebebi olmuştur. Bir önceki protestolardan 

farkı olarak sivil halktan ve polis memurlarından toplam 118 kişi hayatını kaybetmiştir. Cumhurbaşkanı 

Bakiev, Belarus’a kaçmıştır. Hâlihazırda orada yaşamaktadır. Devrim resmi olarak “Nisan Halk 

Devrimi” şeklinde adlandırılmıştır.  

Üçüncü devrim 5 Ekim 2020 tarihinde gerçekleşmiş, bu kez parlamento seçimlerinden sonra 

olmuştur. Muhalefet partilerinin, parlamento seçimlerinde oyların çalındığını iddia etmeleri devrimin 

ana gerekçesi olmuştur. 15 Ekim’de dönemin Cumhurbaşkanı Sooranbay Ceenbekov istifa etmiştir. 

Ama daha önceki devrimlerden farklı olarak Cumhurbaşkanı başka ülkeye kaçmamış ve eski 

Cumhurbaşkanı olarak kendi makamını korumuştur. Ondan sonra Cumhurbaşkanı seçimleri ve 

referandum gerçekleşmiştir. Türkiye’de olduğu gibi Kırgızistan’da da Cumhurbaşkanlığı sistemine 

geçilmiştir.  

                                                           
78 Nazira Kurbanova, “İslamskoe Obrazovanie v Kırgızstane”, Tsentralnaya Aziya i Kavkaz 17/1 (2014), 105. 
79 Kurbanova, “İslamskoe Obrazovanie v Kırgızstane”, 105. 



27 

 

Bu devrimlerin tamamı halkın ayaklanmasıyla gerçekleşmiştir. 30 seneyi aşkın bağımsızlık 

tarihinde Kırgızistan’da siyasi olaylar, değişimler diğer komşu Türki Cumhuriyetler’den farklı olarak 

daha hızlı ve keskin sonuçlar doğuracak şekilde gerçekleşmiştir. Bu hızlı ve keskin gelişmelerin tabi 

olarak olumlu ve olumsuz sonuçları olmuştur. Olumsuz olarak etkilenen alanların başında hiç şüphesiz 

ülkedeki dini durum ve din eğitimi süreçleri gelmektedir.  

  



28 

 

3. KIRGIZİSTAN’DA OKULLARDA DİN DERSLERİNİ ETKİLEYEN 

FAKTÖRLER 

Bu bölümde bağımsızlıktan sonra Kırgızistan’da din-devlet ilişkisi incelenecektir. Din 

derslerinin hukuki statüsü ve eğitim sistemindeki yeri araştırılacaktır. Din dersinin hukuki temeli ve ders 

laik sistemdeki rolü incelenecektir. Kırgızistan’da din dersleri modelleri ve uygulamaları araştırılacaktır. 

Din dersleri modelleri: Kırgız Neocedidizm, BDT, Türkiye, Arap ve Hint Alt Kıtası modellerine yer 

verilecektir. Din dersleri ve din eğitimiyle ilgili genel politikalar araştırılacaktır. Din derslerine 

oluşmasında ve geliştirilmesinde katkı sunan kurumlar ana başlıklarla incelenecektir.  

3.1. Kırgızistan’da Din-Devlet İlişkisi 

Kırgız Cumhuriyeti Anayasası 5 Mayıs 1993 tarihinde parlamentoda oy birliği ile kabul edilmiş, 

yine aynı tarihte Yüksek Şura Genel Kurul Toplantısı’nda alınan kararla kabul edilmiştir. Ülkenin resmi 

adı Kırgız Cumhuriyeti olmuştur.80 Kırgızistan Anayasası, yaklaşık iki yıl süren hazırlık çalışmalarından 

sonra devletin temel hukuk kaynağı olarak kabul edilmiştir. Anayasa, vatandaşların düşünce ve fikir 

özgürlüğünün, dil, din, renk, ırk ve cinsiyet ayrımı gözetmeksizin eşit haklara sahip olduğunun 

garantisidir. 

Kırgız Cumhuriyeti Yüksek Meclisi, Cumhuriyetin ilk yıllarında önemli kararlar almıştır. 1991 

yılının 5 Şubat’ında Kırgız Cumhuriyeti Devleti Yüksek Meclisi toplantısında cumhuriyetin başkentinin 

isminin değiştirilmesi hakkındaki konu görüşülmüş, Frunze olan başkentin adı tekrar eski ismi olan 

Bişkek adına dönüştürülmüştür.81 Bu önemli kararlar silsilesi eğitim alanında da karşımıza çıkmaktadır. 

Bu bağlamda eğitim alanında da milli değerlere sahip çıkma yönünde ilerlemeler görülmüş, bu yönde 

kararlar alınmıştır.  

Kırgızistan’ın kuzeyi ile güneyi arasında dini durum bakımından farklılıklar söz konusudur. 

Kuzeyin Rus kültürünün daha yoğun hissedildiği bir bölge olması nedeniyle dini durum bu bölgede 

biraz daha zayıf kalmıştır. Güney Kırgızistan’da ise coğrafi şartlar gereği Kırgızlar ile Özbekler 

yıllardan beri beraber yaşamış, bu nedenle Özbekler’in İslami yaşayışları ve anlayışları güneydeki 

Kırgızları olumlu etkilemiş, dolayısıyla güneyde dine olan ilgi kuzeye nispetle daha fazla olmuştur.82 

                                                           
80 Akramova, “Kırgızistan’da Orto Mekteplerdeki «Adep Sabagı» Dersinde Din Eğitimi İle İlgili Amaçların Gerçekleşme 

Düzeyi” (Oş Örneği), 13. 
81 Orhan Nadir Büyükalaca, Kırgızistan’da Din Eğitimi ve Kırgızistan Müsülmanları Dini İdaresi (Ankara: Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2003), 13. 
82 Kubatali Tupchubaev, Adep Dersi Öğretmenlerinin Yeterlilikleri (Oş İli Örneğinde Bir Alan Araştırması) (Ankara: Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2012), 45. 



29 

 

Ülkede din işleri ile devlet işleri birbirinden ayrılmış, ancak bireylerin din özgürlüğü 

engellenmemiştir. Bu durum anayasada, “Kırgız Cumhuriyeti'nde herkesin din ve ateist inanç özgürlüğü 

garanti altındadır”83 ibaresiyle belirtilmiştir. Bir din mensubunun, başka bir din mensubuna müdahale 

etmesine izin verilmez. Din siyasete, siyaset de dine karışamaz. Sadece Anayasada belirtilen şartlara 

uymak kaydıyla devlet belirli durumlara müdahale edebilir, bunun ötesine geçemez. 

Kırgızistan’da din ve vicdan özgürlüğü ile ilgili hakların sağlanması, korunması ve dini 

kurumların kontrol edilmesi, devletin sorumluluğundadır. Bu doğrultuda “Kırgız Cumhuriyeti 

vatandaşları, dinleri, dini veya ateist inançları ne olursa olsun, medeni, siyasi, ekonomik, sosyal ve 

kültürel hayatın her alanında kanun önünde eşittir. Vatandaşın dine karşı tavrını resmi belgelerde 

göstermesine izin verilmez”.84 Aynı zamanda “Vatandaşı dine karşı tutumunu belirlerken, dine uyma, 

Allah'a ibadet etme, dini ayin ve törenlere katılma, din öğrenme konusunda herhangi bir şekilde 

zorlamak yasaktır.”85 ilkeleri esas alınmıştır. 

Kırgız Cumhuriyeti Anayasası’nda, Kırgız Cumhuriyeti tarafından onaylanan uluslararası 

anlaşmalarda tanımlanan din özgürlüğü haklarını sağlamanın yanı sıra dini faaliyetlerle ilgili konuları 

düzenleme, dinlerin yasal statüsünü oluşturma, yabancı dini kuruluşların misyonlarını kurma ve 

denetleme faaliyetlerini yürütmekle Din İşleri Devlet Komisyonu sorumludur.86 Devlet Komisyonu, 

ülkenin kamu düzenini, din güvenliğini, toprak bütünlüğünü sağlamak ve kamu düzenini kurarak 

anayasal düzeni dini aşırılıktan korumak amacıyla din alanında devletin uygun gördüğü politikayı 

uygulamaktadır. 

Kırgız Cumhuriyeti'ndeki dini durum karmaşık ve çok yönlüdür. Sağlıklı bir çoğulculuk 

atmosferi ile karakterize edilen gelişmiş ve aktif bir dini topluluk vardır. Aynı zamanda, dini cemaat ile 

devlet arasında bir karşı karşıya gelme durumu söz konusu değildir. Bununla birlikte, din eğitimine 

yönelik daha fazla gelişme, doğrudan din alanındaki devlet politikasına bağlıdır. Bazı boşluk ve 

eksikliklere rağmen, devletin dine ilişkin politikası genel olarak olumlu değerlendirilmektedir. Kırgız 

Cumhuriyeti hükümeti, dinle ilgili demokratik devlet modelinin benzersizliğini korumaya yönelik 

adımlar atmakta ve bağımsızlık yıllarında kazanılan olumlu deneyimi yapıcı bir şekilde kullanma 

çabaları göstermektedir. 

Günümüzde Kırgız Devleti’nin din alanındaki politikası aşağıdaki ilkelere dayanmaktadır: 

                                                           
83 Cogorku Keneş, Kırgız Cumhuriyetinin Din Özgürlüğü ve Dini Kurumlar Hakkında (Kırgız Cumhuriyetinin Din Özgürlüğü 

ve Dini Kurumlar Hakkında), 18 (11 Haziran 2019), Kanun No. 83, 2. 
84 Cogorku Keneş, Kırgız Cumhuriyetinin Din Özgürlüğü ve Dini Kurumlar Hakkında, 4 Maddenin 2 bendi. 
85 Cogorku Keneş, Kırgız Cumhuriyetinin Din Özgürlüğü ve Dini Kurumlar Hakkında, 4 Maddenin 3 bendi. 
86 Cogorku Keneş, Kırgız Cumhuriyetinin Din Özgürlüğü ve Dini Kurumlar Hakkında. 



30 

 

• Kırgız Cumhuriyeti, dini kuruluşların ve din görevlilerinin, devlet yetkililerinin ve 

özyönetim organlarının faaliyetlerine müdahale etmesine izin vermeyen bir devlettir. 

• Hiçbir din, devlet dini veya zorunlu din olarak kabul edilemez. 

• Dini kuruluşların dini öğretileri vatandaşlar için zorunlu olarak belirlenemez. 

• Tüm dinler ve dini kuruluşlar kanun önünde eşittir. 

• Devlet ve dini kuruluşlar arasındaki ilişki, dinin manevi ve kültürel bağlar, devlet ve 

ulusal geleneklerin oluşumu üzerindeki etkisi dikkate alınarak kanunla düzenlenir.87 

Yukarıda, kanunun ilgili maddesinde de açık bir şekilde belirtiltiği üzere, dini kurumlar hiçbir 

türlü devletin işlerine karışamaz. Devlet de dini kurumların iç işlerine karışamaz. Dini kurumların 

faaliyetleri toplumun barışını, devletin bütünlüğünü zedeleyecek olursa, ülkenin ilgili kurumları 

tarafından yasaklanacaktır. 

3.2.Din Derslerinin Hukuki Temeli ve Din Eğitimi Veren Kurumların Gelişimi 

1993 yılında, demokratik, sosyal ve yasal bir devlet inşa etmeyi amaçlayan “Kırgız 

Cumhuriyeti'nde Din Özgürlüğü ve Dini Kuruluşlar Hakkında” kanun kabul edilmiştir. Yasanın kabulü 

ülkede din özgürlüğünün önünü açmıştır. Esnek hukukun etkisi altında, dünyanın her yerinden gelen 

farklı din mensupları, inançlarını yaymak için yarışmıştır. Bu durum ülkedeki dini durumla ilgili 

sorunlara yol açmıştır. Zamanla ülkenin neredeyse tamamında dini durum önem kazanmaya başlamıştır. 

Halkın dini bilgileri eksik olduğndan dolayı, dine bağlılık ve dini yaşam vatandaşların günlük hayatında 

ciddi bir sorun haline gelmiştir. 

Anayasaya göre Kırgızistan'da devlet, kanunlara aykırı bir durum görmediği sürece din işlerine 

karışmaz. Din Özgürlüğü ve Dini Kuruluşlar Hakkında Kanun’un 6. maddesinde: "Dini mensubiyetleri 

ne olursa olsun insanlara her tür ve düzeyde eğitim verilir" ifadesi bulunmaktadır. Aynı maddede din 

eğitimi ve din dersleri ile ilgili şu ifadeler de yer almaktadır: "Dini kuruluşlar, Kırgız Cumhuriyeti 

mevzuatı tarafından belirlenen usule uygun olarak dini okullar açma, gerekli din adamlarını ve din 

görevlilerini yetiştirme, ders içeriklerine karar verme hakkına sahiptir.” 

Cumhuriyetteki yeni sosyo-politik durumlar ve demokratik süreçler, dine ve dini eğitim 

kurumlarına karşı tutumu değiştirmiş, buna bağlı olarak söz konusu kurumların hukuki statüleri de 

değişmiş, kamusal yaşamın çeşitli yönlerinde yetkileri ve etkileri artmıştır. Bağımsızlığı müteakip 30 

yıl boyunca bu kurumların sayıları artmış ve bazı gelişmeler yaşanmıştır. Bu doğrultuda: 

                                                           
87 Cogorku Keneş, Kırgız Cumhuriyetinin Din Özgürlüğü ve Dini Kurumlar Hakkında, 5. Maddenin 1. bendi. 



31 

 

1)  1991–2000: Bu yıllarda yabancı ve yerli din adamlarının ve vakıfların desteğiyle 17 

medrese ve 3 İslam Enstitüsü kurulmuştur.88 Bununla birlikte, eğitim kalitesi istenilen seviyede olmayıp 

sadece dini konular öğretilmiştir. 

2) 2000–2006: Bu aşamada 30 medrese, 4 İslam Enstitüsü ve Kırgız İslam Üniversitesi 

açılmıştır. Bu yıllarda Kırgızistan Müslümanları Dini İdaresi, İslam Üniversitesi, İslami enstitüler ve 

medreseler için devlet standardını karşılamasa da laiklikle bağlantılı konuları içeren özel bir müfredat 

geliştirmiştir. 

3) 2006–2010: Bu dönemde Yüksek İslam kurumlarının sayısı 9’a, medreselerin sayısı ise 

57’ ye yükselmiştir. Bugün Kırgızistan, Orta Asya Cumhuriyetleri arasında dini eğitim kurumlarının 

sayısı noktasında lider konumdadır. Ülkedeki İslam enstitüleri ve medreselerin sayısındaki artışla 

birlikte laik ve dini eğitimi entegre etme girişimleri yoğunlaşmaktadır. Bu doğrultuda, Eğitim ve Bilim 

Bakanlığı, Orta Asya Avrasya Vakfı, Kırgızistan Müslümanları Dini İdaresi ve bağımsız uzmanlar, okul 

müfredatına "din bilimleri" konusunu sokmak için öneriler geliştirmişlerdir.89 Ayrıca bu dönemde 

müftülük, davetçilerin işlerinin kurulması ve yeni davetçiler yetiştirilmesi için özel bir nizamname ve 

müfredat geliştirmiştir. 

4) 2011-2020: Bu dönemde genel İslami eğitim kurumlarının sayısı 104'ü medrese, 9'u 

enstitü ve 1'i üniversite olmak üzere 114'e ulaşmıştır. Bu kurumlarda öğrenim gören öğrenci sayısı 8000 

aşmıştır. Bu dönemde din dersleri konusunda önemli gelişmelerden biri, “Din Kültürü Tarihi” dersinin 

pilot okullarda tanıtılması olmuştur. Devlet Din İşleri Komisyonu, Müftülük ve Eğitim ve Bilim 

Bakanlığı'nın girişimiyle Kırgız Devlet İ. Arabaev Üniversitesi'nde bir ilahiyat fakültesi açılmıştır. 

Ayrıca, Müftülüğün kurduğu Kırgızistan İslam Üniversitesi, Kırgız Cumhuriyeti Eğitim ve Bilim 

Bakanlığı'nın emriyle 7 Temmuz 2017 tarihinde eğitim alanında eğitim-öğretim faaliyetlerinde 

bulunmak üzere lisans almıştır. 

Cogorku Keneş (Meclis) milletvekili Kanıbek Osmanaliev, Din Özgürlüğü ve Dini Kuruluşlar 

Hakkında Kanun’a ekleme yapılması gerektiğini savunmuştur. Ona göre söz konusu kanun, din eğitimi 

kurumlarında yürütülen din eğitimi faaliyetlerine ve din derslerine yönelik standart bir müfredat 

geliştirme zorunluluğu getirmektedir. Bununla beraber Osmanaliev % 30 - % 40 oranında da fen ve 

filolojik ilimlerin de müfredata eklenerek okutulmasını teklif etmektedir.90 Aslında Osmanaliev’in 

savunduğu bu fikir çok önemlidir. Medreselerde ve İslam enstitülerinde hangi ders okutulduğu, bu 

derslerin kimler tarafından verildiği, derslerde hangi kaynakların kullanıldığı ve bu eğitim sürecinin 

hangi kurum tarafından kontrol edildiği belli değildir. Yukarıdaki önerisiyle Osmanaliev, devlete bağlı 

                                                           
88 Şairbek Şerov vd., “İslamskoe Obrazovanie Kırgızstana Na Puti Razvitiya”, Bulletin of Science and Practice 7/11 (14 Eylül 

2021), 375. 
89 Şerov vd., “İslamskoe Obrazovanie Kırgızstana Na Puti Razvitiya”, 376. 
90 Kurbanova, “İslamskoe Obrazovanie v Kırgızstane”, 114. 



32 

 

kurumlarda verilen din eğitimi ve din dersleriyle alakalı olarak alınması gereken yeni tedbirlere olan 

ihtiyacı da gündeme getirmiş olmaktadır.  

Bu gelişmelere bağlı olarak 2020 yılında Kırgızistan'da eğitimde laiklik ilkesini yeniden 

düşünmek ve gündeme getirmek için bazı girişimlerde bulunulmuştur. Söz konusu dönemde Yüksek 

Mahkeme Anayasa Dairesi bir kararında şu sonuca varmıştır: “Kırgız Cumhuriyeti Anayasasında, açık 

bir şekilde, Kırgız Cumhuriyeti'ni hiçbir dinin savunucusu olmayan veya bir dinle bağlantılı şekilde 

zorunlu olarak kurulamayacak laik bir devlet olarak ilan eder. Ancak din ve devletten ayrılmış tüm 

kültler konusunda laiklik ilkesinin, devletin dini dogmalardan ayrılmasını öngördüğü, ancak bunun dinin 

kamusal yaşamdan çıkarılması anlamına gelmediği gerçeğinden hareket eder. Bu kayıt, hoşgörülü bir 

şekilde bir arada yaşama imkânı ve gerçek demokrasinin işaretlerinden biridir. Laiklik ilkesi, devletin 

sosyo-politik gücünün ana örgütlenme biçimi olarak rolünü korurken, devletin ve dini kuruluşların etki 

alanlarının sınırlandırılmasına da katkıda bulunur. Yüksek mahkemenin aynı kararında yer bulan “... din 

özgürlüğü, bireyin manevi ve ahlaki olarak kendi kaderini tayin etmesinde hayati rol oynayan anlamsal 

ve temel değerlerden biridir. Bu durum, din ve vicdan özgürlüğünü olduğu gibi güvence altına alır.” 

ifadeleriyle bireysel veya başkalarıyla birlikte herhangi bir dine inanma veya inanmama; dini ve diğer 

inançları özgürce seçme, sahip olma ve yayma hakkı da dâhil olmak üzere temel kişisel haklardan biri 

güvence altına alınmaktadır.”91 Dolayısıyla devlet, bir bireyin ve bir bütün olarak Kırgız toplumunun 

manevi ve ahlaki gelişimi için dinin ve din özgürlüğünün önemini takdir etmekle birlikte, dini kamusal 

yaşamdan ve halk eğitimi gibi önemli bir alandan çıkarmak niyetinde de değildir. Laiklik, eğitimde 

dinden tamamen uzaklaşmak anlamına gelmemektedir ve bu nedenle kamu ve özel eğitim kurumlarında 

din bilimleri dersleri okutulabilir ve din bilimleri bölümleri oluşturulabilir. 

Kırgızistan Cumhurbaşkanı Caparov, Orta Asya halkının geleneksel olarak Hanefi mezhebini 

takip etmesinin, bu mezhebin farklı İslami akım ve anlayışlara karşı diğer mezheplere nazaran daha 

hoşgörülü olmasından dolayı, Kırgız halkının İslami değerleri milli gelenek ve göreneklerine karşı 

görmemesine, ideolojik bir temele sahip olmamasına zemin hazırladığını vurgulamıştır. Kırgız 

Cumhuriyeti vatandaşlarının çoğunluğunun izlediği bu yön, tarihsel olarak, etnik ve dini çeşitlilik 

bağlamında Kırgız halkının dini hoşgörü, yakın komşuluk ve karşılıklı saygı yeteneğine sahip olduğunu 

kanıtlamıştır.92 Aynı zamanda, son yıllarda hem dünya çapında hem de Orta Asya bölgesinde dini 

aşırıcılık ve radikalizmin büyümesi nedeniyle sosyal ve siyasi durum daha karmaşık hale geldi. Bu 

eğilim, devletin ulusal güvenliğini tehdit eden şiddet ve aşırılık yanlısı faaliyetlerin yayılması tehdidine 

                                                           
91 A. N. Kozırin, “Religioznoe Obrazovanie v Gosudarstvah EAES: Natsiolnalnıy i Mecdunarodnıy Urovni Pravovogo 

Regulirovaniya”, Obrazovatelnoe Pravo. Zakonodatelstvo Ob Obrazovanii (2021). 

92 Kırgız Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı, Cumhurbaşkanın Kararnamesi,  Kırgız Cumhuriyetinin Genel Eğitim Kurumlarında 

“Dinlerin Gelişim Tarihi” Dersinin Okutulması Hakkında (Cumhurbaşkanın Kararnamesi,  Kırgız Cumhuriyetinin Genel 

Eğitim Kurumlarında “Dinlerin Gelişim Tarihi” Dersinin Okutulması Hakkında), (Haziran 2022), Kanun No. 177. 



33 

 

kapı aralamaktadır. Bu bağlamda Caparov, din derslerinin birleştirici etkisini tekrar Kırgızistan’ın 

gündemine taşımıştır. 

Kırgız Cumhuriyeti Cumhurbaşkanı Caparov’un kararında din dersi: “2022-2023 eğitim-

öğretim yılından itibaren, mülkiyet türü ve şekli ne olursa olsun, Kırgız Cumhuriyeti genel eğitim 

kurumlarının 9. sınıf öğrencileri için temel müfredatta “Dinlerin İnşa Tarihi” konusu yer almalıdır.”93 

şeklinde yer bulmuştur. Bu karar, bağımsızlıktan sonra Kırgızistan’da din dersinin dönüm noktası 

olmuştur. Bu kapsamda Kırgız Cumhuriyeti Cumhurbaşkanı tarafından Bakanlar Kurulu’na aşağıdaki 

görevler yüklenmiştir: 

• Daha önce 9. sınıf için geliştirilmiş olan eğitimsel ve metodolojik yönden karmaşık bir ders olan 

“Dinlerin Gelişim Tarihi” dersinin geliştirilmesi, gözden geçirilmesi ve yayınlanması, 

• 7-8. sınıflar için "Dinlerin İnşa Tarihi" dersinin öğretim, yöntem ve plan süreçlerini geliştirmesi, 

onaylanması, incelenmesi ve yayınlanması, 

• Öğretmen istihdamı için gerekli olan ek niteliklerle din bilimleri uzmanlığında eğitim veren ilgili 

eğitim kurumlarındaki bütçe durumlarını göz önünde bulundurulması.94 

Bu kararlarla din dersinin, bizzat Cumhurbaşkanlığı tarafından güvence altına aldığı 

görülmektedir. Cumhurbaşkanı kararında etap etap din dersinin geliştirilmesi ve onun için lazım olan 

her türlü yardımın verilmesi vazifesi ilgili kurumlara yüklemiştir. Kırgız Cumhuriyeti’nin genel eğitim 

kurumlarında din dersleri, insani eğitimin ayrılmaz bir parçasıdır. Din dersleri, büyüyen nesle ve 

gençlere dinin önemi, tarihi, insanın yaşamındaki rolü, manevi ve ahlaki yönlerine dair hususların nesnel 

bilimsel bilgiler yoluyla verilmesini sağlamalıdır.  

Kırgızistan'da, Anayasa ve Kırgız Cumhuriyeti'nin Eğitimi Hakkında Kanun’un gerektirdiği 

hususlara aykırı olarak, bazı medreseler henüz 9. sınıfı tamamlamamış gençleri kabul etmektedir. 7-8 

yaşındaki çocukları kabul eden medreseler de vardır. Bulan Enstitüsü araştırmacıları bazı medreselerde 

okul çağındaki çocuklarla karşılaşmış, medresenin idaresi gelenlerle ilgili olarak bir mazeret üreterek 

durumu anlatmaya çalışmış, “Ağabeyi ile gelmiş”, “Anne babası bazen gönderir, nadiren gelirler”, 

“Okuldan sonra kursa gelirler” vb. gibi açıklamalar yapmışlardır. Bir de okulu bırakıp medresede 

okuyan gençler olduğu ve burada sertifika almayan öğretmenlerin ders verdiği tespit edilmiş.95 

Medreselerde gençlerin ve küçük çocukların eğitim gördüğü gerçeği, Din İşleri Devlet Komisyonu'nun 

                                                           
93 Kırgız Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı, Cumhurbaşkanın Kararnamesi,  Kırgız Cumhuriyetinin Genel Eğitim Kurumlarında 

“Dinlerin Gelişim Tarihi” Dersinin Okutulması Hakkında. 

94 Kırgız Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı, Cumhurbaşkanın Kararnamesi,  Kırgız Cumhuriyetinin Genel Eğitim Kurumlarında 

“Dinlerin Gelişim Tarihi” Dersinin Okutulması Hakkında. 

95 Ekspertı Bulan İnstitut, “‘Bulan İnstitut’: Medrese v Kırgızstane Nujdayutsya v Reformirovanii”, Cabar Central Asian 

Bureau fır Analytical Reporting, (2017). 



34 

 

2017 yılının Şubat ayında yaptığı izlemede de ortaya çıkmıştır. Ayrıca medrese müfredatlarının az 

sayıda da olsa gereksinimleri karşılamadığı bilinmektedir. Bu elbette ülke istikbali için problem teşkil 

etmektedir. Tablo 1’de Kırgızistan Müslümanlar Dini Başkanlığı’na bağlı olan dini eğitim kurumlarına 

ilişkin bölgelere göre dağılım hususunda çeşitli bilgiler verilmiştir. 

Tablo 1: KMDB’ye Bağlı Olan Eğitim Müesseselerinin Bölgelere Göre Dağılımı96 

Bölgeler Medreseler Enstitüler Üniversiteler Toplam Yüzde 

Çüy 26 3 0 29 %31 

Oş 21 2 0 23 %25 

Batken 9 1 0 10 %10,8 

Celal Abad 7 1 0 8 %9,7 

Talas 4 0 0 4 %4,3 

Isık Göl 2 0 0 2 %2 

Narın 1 0 0 1 %1 

Bişkek Şehri 10 0 1 11 %11,9 

Oş Şehri 4 0 0 4 %4,3 

Genel 

Toplam 
85 7 1 92 %100 

Medreseler özelinde bu tabloda sadece KMDB’ya kayıtlı olan medreseler yer almıştır. Bunun 

dışında hali hazırda eğitim vermeye başlayıp henüz resmi izin alamayan medreseler de bulunmaktadır. 

Bazı medreseler Devlet Din İşleri Komisyonu tarafından izin alırken; KMDB tarafından izin verilmeyen 

ya da izin almayı erteleyen medreseler de bulunmaktadır.  

Tablo 1’den anlaşıldığı gibi din eğitimi kurumları en çok Çüy ve Oş illerinde bulunmaktadır. 

Burada dikkat çekilmesi gereken husus, Bişkek şehrinde medreselerin az olması yani başkent olmasına 

rağmen az sayıda medrese bulunmasıdır. Bişkek şehri Çüy vilayetinin ortasında yer almaktadır. İkisi bir 

                                                           
96 KMDB sitesinden alınmıştır. Belirtmemiz gereken durum sitedeki eğitim kuramlarıyla ilgili bilgiler 2017 yılından bu yana 

güncellenmemiştir. KMDB, “Kırgızistan Müslümanlar Dini Başkanlığı”. 



35 

 

olarak değerlendirilebilir. Ayrıca yüksek din eğitimi kurumlarının çoğu başkenttedir. Ülke genelinde 

yer alan 5 ilahiyat fakültesinin 4’ü burada olup İslam Üniversitesi de yine Bişkek’te yer almaktadır. 

Kırgızistan’da medreseler genelde şehirden uzak olarak kurulmuştur. Güney Kırgızistan’da medreseler 

daha çok bulunmaktadır. Kuzey Kırgızistan’da Rus nüfusunun daha yoğun olduğunu da hesaba katarsak 

bu durum normaldir. Aynı durum, demografik yapıdan dolayı, Talas, Isık Göl ve Narın bölgeleri için de 

geçerlidir.  

Kırgızistan’da kurumsallaşmış din eğitimi veren kurumlardan söz edilemez. Din eğitimine 

ilişkin faaliyetler yeni yeni belirli bir resmi nitelik kazanmaya başlamıştır. Bununla beraber Orta 

Asya’daki diğer Türki Cumhuriyetlere nazaran ülkede din eğitimi faaliyetleri daha rahat yürütülmekte, 

söz konusu faaliyetler ülke genelinde büyük bir hızla yaygınlaşmıştır. Ancak bu hızlı gelişmeler zaman 

zaman aşırılıkları da beraberinde getirmiştir. Din eğitimi faaliyetleri resmi kurumların dışında hücre (ev) 

yani din adamlarının evlerinde de gerçekleşmektedir.  

Kırgızistan’da dini faaliyetler alanında çalışanlar için devlet bütçesinden herhangi bir kaynak 

tahsis edilmemektedir. Din eğitim kurumları da kendi başının çaresine bakmaktadır. Medreseler başta 

olmak üzere, her türlü dini eğitim faaliyetleri, öğrencilerden tahsil edilen aidatlar dışında, daha çok 

halkın bağışları ve dış ülkelerden sağlanan yardımlarla finanse edilmektedir.97 Böyle olunca eğitim 

kalitesi de düşmekte, resmi vakıflar ve cemaatlerin finanse ettiği kurumları kontrol etmede de zorluklar 

baş göstermektedir. Yabancı ülke hükümetlerinden bağımsız olarak faaliyet yürüten vakıf ve dernekler 

tarafından koordine edilen eğitim kurumları birbirinden farklı niteliklere sahiptir. Örneğin: Türkiye, 

Pakistan, Kuveyt, diğer Arap ülkeleri, Mısır ve İran kökenli dini örgütlerin ve temsilcilerin etkisi, mali 

desteği bu alanda önemli yer tutmaktadır.  

OŞDÜ ile TDV arasında yapılan anlaşma ile OŞDÜ bünyesinde Iyman Gimnaziyası (İmam-

Hatip Lisesi) açılmıştır. İlk başlarda yılda 40 öğrenci alabilen ve eğitim süresi 4 sene olan bu okullarda 

ilköğretim dönemi 2013-2014 yılında başlamış, kurum ilk mezunlarını 2016 senesinde vermiştir.98 

Ayrıca 2021 yılında Batken Devlet Üniversitesi (BatDÜ) ile TDV’nin anlaşması ile başka bir İmam 

Hatip Lisesi açılmıştır99 ve bu okul hali hazırda öğrencilere eğitim vermektedir. Öğrenciler burada 5 dil 

(Kırgızca, Arapça, Türkçe, Rusça ve İngilizce)  öğrenebilme imkânına sahiptir. Burada meslek 

derslerini, ilahiyat mezunları vermektedir. 

                                                           
97 Cihan, “Kırgızistan’da Din Eğitimi Veren Kurumlar”, 113. 
98 Timur Kozukulov, “Kırgızistan’da Din Eğitimine Yönelik Devlet Politikası ve Yaptırımlar”, 2. Uluslararası Ahmed-i Hani 

Sempozyumu “İslam Düşüncesinde İslam”, ed. Abdulcebbar Kavak (Ağrı: Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi Yayınları, 2018). 
99 “BatMUnun Iyman Gimnaziyası”, batmu.kg (24 Mart 2022). 



36 

 

3.3. Kırgızistan’ın Eğitim Sistemi ve Din Dersleri 

Kırgız Cumhuriyeti’nin bağımsızlığı eğitim sistemini de derinden etkilemiştir. Kırgızistan 

devleti Sovyetler Birliği dağıldıktan sonra her alanda olduğu gibi eğitim alanında da yeni ve kendine 

özgü bir politika belirlemek durumunda kalmıştır. Ancak SSCB’den miras kalan eğitim sisteminde 

köklü bir değişim yapmak mümkün olmamıştır. Dolayısıyla devlet, eskiden beri devam eden eğitim 

sisteminin faydalı yönlerinden yararlanarak eğitimin içeriğini milli ve kültürel zenginlikleri esas alan ve 

başka devletlerin eğitim sistemlerinden de yararlanan bir içerikle belirlemeye çalışmıştır.100 Buna göre 

Kırgız Cumhuriyeti’nde eğitim kavramı, bireyin, toplumun ve devletin uyumlu bir şekilde gelişmesini 

amaç edinmekte; eğitim, bireyin devlet tarafından belirlenen öğrenme düzeyine ulaşmasını 

belgelemesine kadar yürütülen sürekli ve sistemli öğretim süreci olarak tanımlanmaktadır. “Kırgız 

Cumhuriyeti vatandaşları, cinsiyetleri, uyrukları, dilleri, sosyal ve mülkiyet durumları, engelleri, 

çalıştıkları işin türü ve niteliği, dini, siyasi ve ideolojik bağlılıkları, ikamet yeri ve diğer koşulları ne 

olursa olsun eğitim hakkına eşit derecede sahiptir.”101 Devlet, eğitim alanında küresel öneme sahip ve 

tam olarak tanımlanmış stratejik hedefleri ve görevleri çözmek için eğitimin olanaklarını etkin bir 

şekilde kullanmak için yol gösterici ve düzenleyici çalışmalar yürütür. Kanunlar, devletin eğitim 

programlarını ve hükümet kararnamelerini daha geniş kitlelere ulaştırmak için kamu kuruluşlarının ve 

hareketlerinin (kitle iletişim araçları, kamu akademileri, dernekler, sendikalar vb.) desteklerinden 

yararlanılarak hayata geçirilir. 

Kırgız Cumhuriyeti, bağımsılığının ilk yıllarında eğitim sisteminde reform çalışmaları 

başlatmıştır. Önceki eğitim sistemi etkinliğini kaybetmiş ve toplumun tamamının ekonomik, teknolojik 

ve kültürel gereksinimlerini karşılayamamıştır. 1992 Aralık ayında Kırgız Cumhuriyeti Yüksek Meclisi 

"Eğitim Yasası"nı kabul etmiştir. Ardından 1996 "Eğitim Yılı" ilan edilmiş ve "Milli Eğitim" programı 

19 Mart'ta Cumhurbaşkanı kararnamesi ile onaylanmıştır. Demokratikleşmeye, insancıllaştırmaya, 

eğitimin farklılaştırılmasına ve okulların temellerinin iyileştirilmesine özel önem verilmiştir. Reform 

sırasında, diğer birçok eski Sovyet cumhuriyetlerinin aksine, Kırgızistan'daki okullarda öğrenci sayısı 

azalmamıştır. Cumhuriyet okullarında öğrenci (ilkokul, temel ortaokul, lise) sayısı 1992'de 955 bin iken; 

1996'da 987 bin olmuştur.102 Bu dönemde cumhuriyetin yükseköğretim kurumlarındaki öğrenci sayısı 

ise 53,6 binden 56,3 bine yükseldi. Bu nedenle, cumhuriyetteki sosyo-ekonomik zorluklara rağmen, 

reform yıllarında öğrenci sayısı artmıştır.  

Okullarda yeni öğretim programı geliştirilmiştir. Yeni programda yer alan dersler daha çok 

ekonomi ve psikoloji alanlarında olmuştur.103 Çünkü bağımsızlığa kadar ülkede planlı ekonomi (rejimin 

                                                           
100 Tupchubaev, Adep Dersi Öğretmenlerinin Yeterlilikleri (Oş İli Örneğinde Bir Alan Araştırması), 45. 
101 Bölüm I Genel Hükümler, Eğitim hakkında, Kırgız Cumhuriyeti Hukuku, 30 Nisan 2003 Sayı 92, madde 3. 
102 Öskön Osmonov, “Egemendüü Kırgızstanda Bilim Berüü”, students.com.kg (2017). 
103 Gulnara Alıbaeva, “Sabır İptarov  adamgerçiliktin nukura ülgüsü”, Eskerüü (12 Şubat 2017). 



37 

 

gereği) uygulanmıştır. Halkın daha çok bu alanda eksik kaldığı düşünülerek ekonomi alanında 

yoğunlaşılmıştır.  

Ülkedeki ekonomik sıkıntılara rağmen, bu dönemde devlet bütçesinden eğitime ayrılan ödenek 

az da olsa artmıştır. 90'larda ortalama olarak, ülke bütçesinin % 4-6'sı eğitime harcanmıştır. Sonraki 

yıllarda uluslararası kuruluşların eğitime hibe ve kredi şeklinde yaptığı yardımlar artmıştır. Bu 

doğrultuda, Batı ülkelerinden gelen yardımlar büyük bir ihtiyacı gidermiş görünmektedir. Bu dönemde 

ayrıca Asya Kalkınma Bankası, cumhuriyet için özel bir "Eğitim ve Öğretim Genel Planı" geliştirmiş 

ve uygulamaya başlamıştır.104 Bu planlamalar doğrultusunda okulların malzeme ve teknik altyapısının 

geliştirilmesine özel önem verilmektedir. Bu amaçla Asya Kalkınma Bankası Kırgızistan'a 40 yıl vadeli 

37.7 milyon dolarlık kredi tahsis etmiştir.105 Bu bağlamda, okullara, kolejlere ve yükseköğretim 

kurumlarına ders kitabı ve araçlarının sağlanmasına, eğitim laboratuvarlarının kurulmasına, yönetim 

bilgi sisteminin oluşturulmasına ve öğretmenlerin yetiştirilmesi ve niteliklerinin geliştirilmesine yönelik 

uzaktan eğitime daha bir özen gösterilmiştir.  

Bu dönemde dışarıdan gelen yardımların, bütçeden ayrılan paraların eğitim alanında yetersiz 

kaldığı durumlarda öğrenci velilerinden okul tamiri ve ders kitapları için zaman zaman paralar 

toplandığı olmuştur. Ders kitapları ile ilgili bir başka problem de sözkonusu kitapların birçoğunun SSCB 

döneminden kalmış olmasıdır. Devlet, günümüz ihtiyaçlarına uygun kitapları hazırlama ve yayınlama 

gücüne sahip olmadığı için okullarda eski kitaplar kullanılmıştır.  

Kırgızistan’daki eğitim sisteminin temel kademeleri, Kırgız Cumhuriyeti'ndeki tüm eğitim 

seviyeleri için devlet eğitim standartları doğrultusunda şu kademelerden oluşturulmuştur: Okul öncesi 

eğitim (kreş), genel ilköğretim (ilkokul), genel temel öğretim (ortaokul), yüksek ortaöğretim (lise), ilk 

mesleki eğitim (mesleki lese) ve orta mesleki eğitim (önlisans), yüksek mesleki eğitim (lisans).”106 Bu 

kademeleri Tablo 2’de de görmek mümkündür. 

Tablo 2: Kırgızistan’da Genel Orta Öğretim Kademeleri ve Sınıfları 

Genel Orta Öğretim Kademeleri 

Eğitim 

Kademeleri 
İlköğretim 

Genel Temel 

Öğretim 

Yüksek Orta 

Öğretim 
Toplam 

Sınıflar 1-4 5-9 10-11 11 

                                                           
104 Öskön Osmonov, “Egemendüü Kırgızstanda Bilim Berüü” (2017). 
105 Öskön Osmonov, “Egemendüü Kırgızstanda Bilim Berüü” . 
106 Cogorku Keneş, Kırgız Cumhuriyeti Eğitim Hakkında (Kırgız Cumhuriyeti Eğitim Hakkında), 3 Maddenin 1 bendi, 33 

(Temmuz 2022), Kanun No. 67. 



38 

 

Eğitim sisteminin en önemli tarafı eğitim standartıdır. “Devlet eğitim standartları, eğitimin 

ilkelerini ve yapısını, öğrencilerin eğitim yükünün maksimum hacmini, mezunların farklı eğitim 

kademelerine hazırlanma düzeylerini ve onlar tarafından elde edilecek yeterliklerin gerekliliklerini 

belirler.”107 Görüldüğü üzere eğitim standartı, eğitimin ilkelerinden başlayarak bütün detaylarını kendi 

içinde barındırmaktadır. 

Tablo 3: Tüm Okullar İçin 2022-2023 Eğitim ve Öğretim Yılına Öğretim Programı (Bazistik 

Okuu Planı) (Kırgız Dilinde Eğitim Veren Okullara)108 

Eğitim Alanı Dersler 

Sınıflara Göre Ders Saatleri 

1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 8. 9. 10. 11. 

Filolojik 

Kırgız Dili ve Oku 6 7 7 7        

Kırgız Dili     4 4 3 3 2 2 3 

Rus Dili 3 3 3 3 2 2 2 1 1 2 2 

Yabancı Dil   2 2 4 3 3 2 2 2 2 

Kırgız Edebiyatı     2 2 3 2 3 3 3 

Rus Edebiyatı     1 1 2 2 2 2 2 

Sosyal Bilimler 

Tarih     2 2 2 2 2 2 2 

İnsan ve Toplum     1 1   1 1 1 

Dinlerin Gelişim Tarihi         1   

Fen Bilimleri 

Matematik 4 5 5 5 4 4      

Cebir       3 2 3 2 3 

Geometri       1 2 1 2 1 

Ben ve Dünya, Doğa 

Bilimi 
2 2 2 2 1    

   

Biyoloji      2 2 2 2 1 1 

Coğrafya      2 2 2 2 1 1 

Fizik      2 2 2 2 2 2 

Astronomi          1 1 

                                                           
107 Cogorku Keneş, Kırgız Cumhuriyeti Eğitim Hakkında 3 Maddenin 2 bendi. 
108 Eğitim ve Bilim Bakanlığı, “Bazistik Okuu Planı”, Kut Bilim (09 Ağustos 2022), blm. Koomduk-pedagogikalık, 12. 



39 

 

Kimya        2 2 2 2 

Sanat ve 

Teknoloji 

Bilgisayar Bilimi     1 1 1 2 1   

Teknoloji     1 1 0/1 1 1   

Sanat 2 2 1 1 1 1 1/0     

Müzik 2 2 1 1 1 1 1     

Sağlık Kültürü 

Beden Eğitimi 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 

Asker Öncesi Eğitim          2 2 

Devlet Bileşeni 21 23 23 23 27 29 30 29 30 29 30 

Okul Bileşeni     1   1  1  

Haftalık Çalışma Yükü 21 23 23 23 28 29 30 30 30 30 30 

İlk olarak 2022-2023 eğitim-öğretim yılında müfredata din dersi resmi olarak konulmuştur. 

Ders, öğretim programında Sosyal Bilimler kısmında “Tarih” ve “İnsan ve Toplum” derslerinin yanında 

yer almıştır. Devlet bileşeni olarak okutulan 5 kısımdan oluşan, 23 dersin biri din dersi olmuştur. Din 

dersiyle ilgili tartışmalar, sonraki bölümde incelenmiştir.  

Bağımsızlıkla birlikte Kırgızistan'da eğitim sektörü, sosyal alanın en büyük sektörü haline 

gelmiştir. 1 milyon 200 bin kişi bu sektörün içindedir. Bunların 1 milyon 100'ü anaokullarından 

yükseköğretim kurumlarına kadar eğitim alan öğrenciler; 77,5 bini ise bahsi geçen kurumlarda 

öğretmenlik yapan bireylerdir. Buradan hareketle Kırgızistan'da her dört kişiden birinin öğrenci veya 

öğretmen olduğu söylenebilir. Ancak ekonomik zorluklar nedeniyle eğitimin kalite düzeyi giderek 

düşmektedir.109 Bunun önüne geçebilmek adına 26 Aralık 2000’de Kırgız Cumhuriyeti, Cogorku Keneş 

"Öğretmenlerin Statüsüne Dair" kanunu kabul etmiştir. Kanun, öğretmenlere maddi ve manevi destek 

sağlamaktadır. Bu, gençlerin eğitiminin iyileştirilmesine katkıda bulunacaktır. Ayrıca Kırgız 

Cumhuriyeti'nin "Eğitim Üzerine" yasası temelinde geliştirilen "XXI. Yüzyılın Personeli" (1995) ulusal 

programına uygun olarak ülkede anaokulu, ilk, orta ve yükseköğretim seviyesinde teori ve 

uygulamaların daha da iyileştirilmesine yönelik çabalar bulunmaktadır.  

Kırgızistan’da yükseköğretim kurumlarının sayısı 40'tan, özel eğitim kurumlarının sayısı ise 

50'den fazladır. Kırgız Cumhuriyeti'nin "Eğitim Üzerine" yasasına dayalı olarak yükseköğretim 

kurumlarının hakları önemli ölçüde genişletilmiştir. Bu eğitim kurumlarında, yeteneklerine bağlı olarak 

birçok aşamada uzmanlar yetiştirilmektedir. Yükseköğretim kurumları fon kullanımında özerkliğe sahip 

olmuştur. Bu alanda ayrıca devlet dışı eğitim kurumları açılmaya başlanmış, yabancı ülkelerin 

                                                           
109 Öskön Osmonov, “Egemendüü Kırgızstanda Bilim Berüü” (2017). 



40 

 

desteğiyle açılan yükseköğretim kurumları çoğalmaya başlamıştır. Tablo 4’te üniversitelerin yıllara göre 

sayıları görülmektedir. 

Tablo 4: Kırgızistan’da 1991 yılından 2005 yılına kadar Üniversiteler Sayısı 

Kırgızistan’ın ilk cumhurbaşkanı Askar Akayev döneminde üniversite sayılarında hızlı bir artış 

görülmektedir. Tablo 4’ten anlaşıldığı gibi Akayev, üniversitelerin çoğalmasına izin vermiş aynı 

zamanda onları serbest bırakmıştır. Akayev’in bürokrasiden değil akademik camiadan gelmiş olması, 

eğitim kurumlarında, özellikle üniversitelerde, nicel olarak bir artış sağlasa da nitelikli olmada aynı 

kalite yakalanamamış, bu dönemde eğitim alanında hayata geçen reformlar genel olarak başarısız 

olmuştur. 

Dini yükseköğretim çerçevesinde Kırgızistan’da ilahiyat fakülteleri din eğitimi alanında ve dini 

literatür bağlamında önemli işler yapmaktadır. OŞDÜ İlahiyat Fakültesi’nde, 2015 yılından itibaren 

50’ye yakın çeşitli dini ve ilmi çalışmalar hazırlanmış ve TDV’nin desteğiyle basılmıştır. Ayrıca bazı 

eserler Türkçe’den Kırgızca’ya aktarılmıştır. Yapılan telif ve tercüme çalışmalarını eski dekan 

yardımcısı Gökçe şu şekilde değerlendirmketedir: “1) Çalışmalar tamamlandığında ilahiyat fakülteleri, 

her ilim dalında en azından bir ders kitabına kavuşmuş olacaktır. 2) Yapılan çalışmalardan elde edilen 

eserlerden ilahiyat fakültelerinin yanı sıra dini kurumlar ve medreseler de istifade edebilecektir. 3) Bu 

çalışmalar sivil halkın dini bilgilere olan ihtiyaçlarını belli oranda karşılayacaktır. 4) Kırgız toplumu 

Hanefilik ve Maturudilik çizgisindeki eserlere kavuşmuş olacaktır. 5) Genç okuyuculara yönelik Hz. 

Peygamber, Kur’an-ı Kerim sureleri, dualar, abdest ve namaz gibi konularda önemli literatür elde 

edilecektir.”110 Bu çalışmalar, devletin dine bakış siyasetinin konseptine de uygun olmuştur. Bu manada 

bahse konu olan faaliyetlerin, bağımsızlık sonrası din eğitimi ve öğretimi alanda yapılan en kapsamlı 

çalışma olduğunu söyleyebiliriz.  

Kırgızistan’da ilahiyat fakültesinden mezun olanlardan, 1998’den 2019’a kadar 80 öğrencinin 

Türkiye’de ve Kırgızistan’da çeşitli üniversitelerde yüksek lisans eğitimi aldıkları bilinmektedir. 12 

öğrencinin de DİB’e bağlı Haseki Eğitim Merkezleri’nden yüksek dini eğitim aldığı görülmektedir.111 

                                                           
110 Timur Kozukulov, “Kırgızistan’da Devletin Din Siyaseti”, Akademik Hassasiyetler 4/7 (27 Mayıs 2017), 99-100. 
111 Yusuf Gökalp - Ulanbek Kalmurza Uulu, “Kırgızistan Lisansüstü İlahiyat Eğitimi Çalışmalarına Türkiye’nin Katkıları”, 

Scientific Journal of Faculty of Theology 28 (29 Haziran 2020), 29. 

Kırgızistan’da Üniversiteler Sayısı 

Yıllar 1992 1993 1994 1997 2000 2005 

Üniversiteler 13 18 29 37 44 51 



41 

 

Yine yüksek lisans eğitini tamamlayanlardan 58 kişinin doktoraya başladığı bilinmektedir.112 Buradan 

da anlaşılacağı üzere yüksek lisanstan mezun olanların ekserisi doktoraya başlamış bulunmaktadırlar.  

Bazı kişilerin yüksek lisans eğitimine devam ettiğini de hesaba katarsak ileride bu sayının artabileceği 

anlaşılmaktadır. 

3.4. Din Derslerinde Uygulanması Düşünülen Modeller Üzerine Tartışmalar 

Kırgızistan devlet okullarında din dersleri tecrübesi “yeni” olarak nitelendirilebilecek bir 

duruma sahiptir. Bu nedenle bu ders özelinde takip edilmesi düşünülen birkaç modelden bahsedilebilir. 

Bu modellerin bazıları milli ve dini değerleri temel alırken; bir kısmı daha çok dini bilgilere, diğer bir 

kısmı da ülkenin yüzleşeceğ muhtemel tehlikelerin önlemesinde dini bilgi ve değerlerin rolüne 

yoğunlaşmaktadır. Şimdi bu modellere temas etmeye çalışacağız.  

3.4.1. Kırgız Neocedidizm Modeli 

Ceddidizm, İslam dünyasında 19. yüzyıl sonu 20. yüzyıl başında ortaya çıkan sosyal, siyasi ve 

entelektüel bir harekettir. Bu hareketin etkileri Rusya ve Orta Asya Müslümanları üzerinde de görülmüş, 

bu coğrafyalarda usûl-i cedid adlı yeni bir eğitim hareketi başlanmıştır. Usûl-i cedid hareketi, müslüman 

Türklerin Çar Rusya’sının siyasetinde daha aktif rol oynamasını istemekteydi. Bunun için hareket 

kapsamında okuma-yazma yönteminden başlayarak eğitimde yeni dersler, yeni araç-gereçler, yeni 

metodlar kullanılmaya başlanmıştır.113 Bu hareket aynı zamanda Avrupayı model alan bir eğitimin 

gerekliliğini savunmuştur. Kırgız aydınlarının önde gelen isimlerinin yetiştirilmesine olanak sağlayan 

usûl-i cedid akımının prensip ve geleneklerini korumak suretiyle, Kırgızlara has gelenekleri daha fazla 

gözeten bir dini eğitim sistemi oluşturma çabaları Neocedidizm114 akımı olarak adlandırılmaktadır. Bu 

manada modelin, Kırgız Neocedidizm’i olarak kullanılmasının gerekliliğine dikkat çekilmiştir. Çünkü 

bu model, Kırgız milli ve dini kültürüne özgüdür. 

Kırgız Neocedidizmi’ni/Kırgız din eğitim modelini, diğer modellere nazaran öne çıkaran en 

önemli faktör, cedidizmin bütün özelliklerini koruyarak milli, kültürel, manevi değerler, üretkenlik ve 

vatanperverlik gibi hususların da eğitim sistemi içinde yaşanmasını amaç edinmesidir. Böylece bu 

model, Kırgızistan için işlevsel olan yerli, dini bilimi özümseyen kaliteli uzmanların yetişmesine olanak 

tanıyacaktır. Zira yetiştirilen uzmanların birikiminin, Kırgızlar’ın milli ve manevi yapısını yansıtması 

gerekmektedir.115 İlk Kırgız cedidçilerinden olan İşen Ali Arabaev ve 20. yüzyılın başlarında, şimdiki 

                                                           
112 Gökalp - Kalmurza Uulu, “Kırgızistan Lisansüstü İlahiyat Eğitimi Çalışmalarına Türkiye’nin Katkıları”, 30. 
113 Mustafa Ergün vd., “Türk Dünyasının İlk Ortak Eğitim Reformu: Usul-ü Cedid Hareketi”, I. Uluslararası Türk Dünyası 

Kültür Kurultayı, (2006), 4. 

114 Kadir Ağgün, “Kırgızistan’da Din Eğitimi ve Din(i) Eğitim Modelleri”, MANAS Sosyal Araştırmalar Dergisi 12/2 (2023), 

418. 

115 Ağgün, “Kırgızistan’da Din Eğitimi ve Din(i) Eğitim Modelleri”, 418. 



42 

 

Kırgızistan’ın temel taşlarını koyan devlet adamları bu konuda örnek gösterilebilir. Usul-ü cedid akımı 

kapsamında, Çarlık Rusya’sında geleneksel İslam eğitimcileri dini ve milli eğitimi birleştirerek 

kendilerini kalite bakımından sınırlamamış, öğrencilere çok büyük sosyal ve siyasi anlayış yükleyerek 

milletin zihin dünyasını uyandırmıştır. Böylece halkı ulusal kurtuluş hareketine, egemenliğe ve 

özgürlüğe çağırmıştır.  

Kırgız Neocedidizmi’nin günümüzdeki misyonu ve amacı daha farklıdır. Bu amaç, bağımsız 

Kırgızistan’ın demokratik bir ülke olması ve farklı dini toplulukların serbestçe faaliyet yapmalarına 

olanak sağlamak şeklinde özetlenebilir. Demokrasinin sağladığı serbest faaliyet sayesinde dini eğitimin 

devlet modelini, milli eğitimini ve kendine has etnopedagojisini oluşturmak yavaş yavaş mümkün 

olmaktadır.116 Bu model doğrultusunda verilecek din dersleri, Kırgızistan’ın bölgesel ve kültürel 

özelliklerini içinde barındıracaktır. Dini bakımdan Hanefi mezhebinin temel prensiplerine uygun olması 

tasarlanan bu model aynı zamanda toplumun etnopedagojik ve etnopsikolojik özelliklerine uygun 

düşmekte, Kırgız milli değerleriyle yoğrulan bilim insanları ve bilim adamları yetiştirmeyi 

amaçlamaktadır.  

3.4.2. Bağımsız Devletler Topluluğu (Rus) Modeli 

Bağımsız Devletler Topluluğu (BDT), eski SSCB ülkelerinin egemenliğine kavuştuktan sonra 

kurduğu birliktir. Aynı zamanda bu ülkeler güvenlik, ekonomi, strateji vb. alanlarda işbirliği 

yapmaktadır. Örneğin, Rusya Federasyonu Müslümanları’nın Başkanı Ravil Gaynutdin şöyle bir 

açıklama yapmaktadır: “BDT ülkelerinin entegrasyon süreci, daha önce de belirtildiği gibi, gözlerimizin 

önünde ivme kazanıyor. 1 Ocak 2012'de yeni bir proje yürürlüğe giriyor: Rusya, Kazakistan ve Beyaz 

Rusya'yı birleştiren Ortak Ekonomik Alan Projesi. Kırgızistan ve Tacikistan'ın da buna katılımıyla ilgili 

soru gündeme geliyor. Bu nedenle BDT ülkelerinin, geniş Müslüman kitlelerin aktif katılımı olmadan 

birleşmesinin imkânsız olduğu açıktır. Ortak Ekonomik Alan çerçevesinde, devletlerimizin vatandaşları 

ikamet, istihdam, eğitim, yani sosyal basamakları yukarı çıkma yerlerini özgürce seçme hakkına sahip 

olacaklar. Ancak yeni haklar aynı zamanda sadece eğitimli, ruhen vatansever ve sadık vatandaşların 

yerine getirebilecekleri yeni görevler anlamına da geliyor. Bu yeni fırsatlar ve girişimler dünyasının, 

modernleşme dünyasının koşullarında yeterli olabileceğiz.”117 demektedir.  

Son yıllarda, Bağımsız Devletler Topluluğu’na üye olan ülkelerin hükümetleri, din ve eğitim 

arasındaki ilişkiye giderek daha fazla odaklanmıştır. Bir din eğitimi modelinin oluşturulması ve 

düzenlenmesi, temel insan hak ve özgürlüklerinin gerçekleştirilmesi için önemli örgütsel ve yasal 

garantilerdir ve aynı zamanda toplumun ilerleyici manevi gelişimi ve muhtemel tehlikelerle mücadele 

                                                           
116 Ağgün, “Kırgızistan’da Din Eğitimi ve Din(i) Eğitim Modelleri”, 418. 

117 “Vıstuplenie Predsedatelya SMR Şeyh Ravilya Gaynutdina na VII Musulmanskom Forume”, İslamRF.ru (2011). 



43 

 

gibi acil sorunlarıyla karşı karşıyadır.118 Bütün bu tartışmalardan görüldüğü üzere din eğitimi modeli 

için ortak bir sistem aranmaktadır. Hiç olmazsa, aynı ilkelerin üzerinde ilerleyen bir din eğitimi modeli 

oluşturulmak istenmektedir.  

2011 yılında BDT’ye üye ülkelerin katılımıyla “Rusya ve İslam Dünyası: BDT Ükelerindeki 

Modernizm Akımları” adlı Müslümanların VII. formu gerçekleştirilmiştir. Foruma, BDT ülkelerinden 

cumhurbaşkanları, başbakanlar, müftüler, Âlimler Meclisi, Yüksek Öğretim Kurumları rektörleri 

katılmıştır. Bu forumda din eğitimiyle ilgili önemli kararlar alınmıştır. Kararlarda, din eğitimi veren 

kurumların ortak faaliyetlerinin arttırılması, BDT ülkelerinde aynı düşünceye sahip olan Müslüman 

kimlikler inşa etme ve geliştirme meselelerinde işbirliği yapılmıştır. Aynı zamanda BDT ülkelerinin din 

eğitimi veren yükseköğretim kurumlarının, medreselerin ve diğer kurumların eğitim programları 

standartlarını ortak hale getirme düşüncesi çoğunluk tarafından kabul görülmüştür.119  

Genel olarak baktığımızda BDT modeli, daha çok BTD ülkelerinin ortak düzeyde oluşturduğu 

güvenlik önlemi olarak ortaya çıkmaktadır. Çünkü BDT ülkelerinde düşünce birliği oluşturulması 

amaçlanmaktadır. Bu doğrultuda herhangi bir dini kurum yasaklanacak olursa üye ülkelerin tamamında 

yasak olmasının, din eğitiminde de aynı programlarla devam edilmesinin gerekliliği vurgulanmıştır. Din 

dersleri için de bu modelin öngörülmesi tamamen ortak güvenlik önlemi ve düşünce birlikteliği amacına 

matuftur.  

3.4.3. Türkiye Modeli 

Türkiye Cumhuriyeti’nin ilk yıllarından beri başlatılanve zamanla kendine has bir şekil alan bir 

din eğitimi modeli vardır. Türkiye’de örgün eğitim kapsamında vatandaşların dini ihtiyaçlarını 

karşılamak için ilk ve ortaöğretim kurumlarında “Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi” dersi verilmektedir. 

Anayasada bu ders şu şekilde yer almaktadır. “Din ve ahlak eğitimi devletin kontrolü altında ve 

denetiminde yapılır. DKAB dersi ilk ve orta öğretim kurumlarında okutulan zorunlu bir derstir. Bunun 

dışındaki din eğitimi ancak kişilerin kendi isteğine, küçük yaştakilerin ise kanuni temsilcilerinin 

taleplerine bağlıdır”120 

Türkiye’de okutulan bu ders, mezheplerüstü din öğretimi modelini esas almaktadır. Zorunlu 

ders olarak verilmesi ve devlet tarafından kontrol edilmesi açısından söz konusu ders, farklı mezheplerin 

dayatmasının aksine bütün mezheplere temel olabilecek genel İslami kültürü ve ahlakı vermeyi 

amaçlamıştır.121 Türkiye Cumhuriyeti’nde din eğimi tarihi serüvenine baktığımızda böyle bir model 

                                                           
118 A. N. Kozırin, “Religioznoe Obrazovanie v Gosudarstvah EAES: Natsiolnalnıy i Mecdunarodnıy Urovni Pravovogo 

Regulirovaniya”, Obrazovatelnoe Pravo. Zakonodatelstvo Ob Obrazovanii (2021). 

119 Ağgün, “Kırgızistan’da Din Eğitimi ve Din(i) Eğitim Modelleri”, 417. 

120 Ağgün, “Kırgızistan’da Din Eğitimi ve Din(i) Eğitim Modelleri”, 417. 

121 Ağgün, “Kırgızistan’da Din Eğitimi ve Din(i) Eğitim Modelleri”, 417. 



44 

 

benimsendiğini görebiliriz. Benzer şekilde Kırgızistan’da da 2014-2020 yılları arasında ebeveynlerin 

veya vekillerinin (kanuni temsilciler) çocuklarına, kişisel inançlarına göre din ve ahlak eğitimi verme 

özgürlüğü; küçük yaştakilerin dini derneklere katılabilmelerinin yanı sıra kendi iradeleri dışında ve 

ebeveynlerinin veya vekillerinin rızası olmaksızın dini çalışmalara katılmalarının yasaklanması122 

konularında kararlar alınmıştır.  

Ülkede Türkiye’nin din eğitimi modeline olan ilgi gün geçtikçe artmaktadır. Bu durumun en 

önemli göstergelerinden biri, Kırgızistan Yüksek Meclisi millitvekillerinden oluşan bir heyetin 

Türkiye’ye giderek buradaki din eğitimiyle alakalı konuları yerinde incelemesi ve bu konularla ilgili 

fikir edinmeye çalışmasıdır. Aynı zamanda Kırgızistan’da ilahiyat fakültelerinin oluşumunda Türkiye 

öncülük etmiştir. Son zamanlarda imam hatip liselerinin oluşumunda da Türkiye’nin büyük katkıları 

olmuştur.  Genel anlamda da Türkiye ile Kırgızistan din eğitim alanında uzun dönemdir işbirliği 

yapmaktadır. Özellikle laikliğin varlığı, kaliteli eğitimi, dillerin benzerliği ve coğrafi yakınlığı ile 

Türkiye, eğitim politikaları noktasında Kırgızistan için değerli bir rol-model olarak algılanmaktadır.123 

Bu durumun doğal bir sonucu olarak Kırgızistan’da din derslerine yönelik model tartışmalarında 

Türkiye örneği öncelikli bir konumdadır.  

3.4.4. Arap Modeli 

Kırgızistan’dan din eğitimi almak için Suudi Arabistan Krallığı’na da gidilmektedir. 

Kurbanova, Arabistan, her türlü yeniliğe aşırı hoşgörüsüzlük, dinde fikir özgürlüğünün reddi ve şeriat 

ritüellerine ve yasal normlarına uyulmasında olağanüstü katılıkla karakterize edilen Sünniliğin Hanbeli 

mezhebinin egemen olduğu bir ülkedir diye değerlendirmektedir.124 Kırgızistan Müslümanları ise, 

Sovyet sonrası Orta Asya devletlerindeki çoğu Müslüman gibi, Hanefi hukuk okuluna bağlıdırlar. Bu 

yön, en yüksek düzeyde dini hoşgörü ile ayırt edilir ve laik hukukun yardımcı ancak bağımsız bir hukuk 

kaynağı olarak yaygın şekilde kullanılmasına izin verir. Bu da ilişkileri basitleştirmeyi ve günlük 

yaşamda önemli hoşgörü alanları açmayı mümkün kılar. Bu nedenle Arabistan modelinin, rahat bir hayat 

tarzına alışmış olan Kırgız halkına ağır gelebileceği öne sürülmüş ve din dersleri için Arap modelinin 

uygun olmayacağı çoğunlukla dile getirilmiştir. Ayrıca Arap modelinin altında din eğitiminde 

mezhepsiz bir yaklaşımın olduğu düşüncesi de öne çıkmaktadır. Komşu Kazakistan, Arap modelini bir 

tehlike olarak algıladığı için Kırgızistan’da da bu modelin işlevsel olmayacağı vurgulanmıştır. Bunun 

yanında Arap ülkelerinden gelen maddi yardım ve destekler sebebiyle bu modeli benimseyenler de 

bulunmaktadır.  

                                                           
122 Milli Güvenlik Konseyi, 2014-2020 Yılları Arasında Kırgız Cumhuriyetinin Dini Ortamındaki Devlet Siyasetinin Konsepti 

(2014-2020 Yılları Arasında Kırgız Cumhuriyetinin Dini Ortamındaki Devlet Siyasetinin Konsepti), (2014). 

123 Nazira Kurbanova, “İslamskoe Obrazovanie v Kırgızstane”, Tsentralnaya Aziya i Kavkaz 17/1 (2014), 108. 

124 Kurbanova, “İslamskoe Obrazovanie v Kırgızstane”, 108. 



45 

 

3.4.5. Hint Alt Kıtası (Müslümanları) Modeli 

Kırgızistan’da etkili olan bir diğer model Hint Alt Kıtası modelidir. Kırgız Cumhuriyeti İçişleri 

Bakanlığı'nın resmi verilerine göre, Pakistan'ın özel medreselerinde resmi olmayan lider-yetkililerin 

rehberliğinde okuyan Kırgız öğrencilerin çoğunluğu, daha sonra çeşitli hareketlerin üyesi veya Tebliğ 

Cemaati taraftarı olmuşlardır. Kırgızistan’da bu model, daha çok Tebliğ Cemaati’nin faaliyetleriyle içi 

içe gerçekleşmektedir. Uzmanlar, özellikle 10-15 bin medresenin radikal din adamlarının kanatları 

altında olduğu Pakistan'da az bilinen eğitim kurumlarında İslami eğitim almanın tehlikeleri konusunda 

medyada defalarca uyarıda bulunmuşlardır. Buna rağmen, 2004'ten 2014'e kadar burada okuyan öğrenci 

sayısı yaklaşık üç kat artmıştır (51'den 153'e). Benzer bir sorunla karşılaşan BDT üye ülkelerinden 

Kazakistan ve Tacikistan'ın da öğrencilerini hemen geri çağırmaları dikkat çekicidir.125  

Hin Alt Kıtası modeli, Vahhabilik temelli bir anlayış üzerine eğitim vermektedir. Dolayısıyla 

entelektüel, estetik, ahlaki ve değer tercihlerinin oluştuğu ve sonraki davranışlara yansıdığı bir yaşta 

Kırgız çocuklarına bu tarz bir modelle eğitim verilmesine karşı çıkılmıştır. Bu modelle eğitim alan 

bireylerin vatanlarına döndükten sonra yaygın olan İslami geleneklere uymayan radikal bir tavır 

alabildikleri ve bu şekilde ülkedeki Müslüman toplum için de bir bölünmeye neden olabilecekleri uyarısı 

sık sık yapılmıştır.126 Buna ek olarak ilgili öğretim modelinin Kırgızistan’ın kültürel bütünlüğünü 

olumsuz yönde etkileyeceği ve modelin vadettiği eğitim düzeyinin 21. yüzyılın eğitim seviyesi 

bakımından çok geride olduğu hatırlatmaları da yapılmıştır. Kırgızistan’da verilecek din derslerinin bu 

modeli esas alması gerektiğini savunanların sayısı bir hayli azdır. 

3.5.  Din Dersi Politikaları 

Kırgız Cumhuriyeti Din İşleri Devlet Komisyonu, Kırgız Cumhuriyeti'nin din alanında devlet 

politikasını geliştiren ve uygulayan, diğer devlet organlarının din alanındaki faaliyetlerini koordine eden 

merkezi organıdır. Devlet Komisyonunun çalışma alanının yasal çerçevesi şu şekilde belirtilmiştir: 

• Kırgız Cumhuriyeti Anayasası, 

• Kırgız Cumhuriyeti'nde Din Özgürlüğü ve Dini Kuruluşlar,  

• Aşırılık Yanlısı Eylemlere Karşı Direniş, 

• Vatandaşların İtirazlarını Değerlendirme Prosedürü, 

• Devlet Kamu Hizmeti ve Belediye Hizmeti, 

• Kar Amacı Gütmeyen Kuruluşlar, 

                                                           
125 Kurbanova, “İslamskoe Obrazovanie v Kırgızstane”, 108. 

126 Kurbanova, “İslamskoe Obrazovanie v Kırgızstane”, 109. 



46 

 

• Kırgız Cumhuriyeti Devlet Din İşleri Komisyonu Yönetmeliği, 

• Kırgız Cumhuriyeti'nin Ulusal Güvenlik Kavramı, 

• Dini Alanda Devlet Politikası Hakkında Kırgız Cumhuriyeti Savunma Konseyi 

Kararının Uygulanmasına İlişkin Cumhurbaşkanı Kararı, 

• 2021-2026 İçin Kırgız Cumhuriyeti'nin Din Alanında Devlet Politikası Konsepti, 

• 2022-2026 İçin Kırgız Cumhuriyeti'nin Din Alanında Devlet Politikası Konseptinin 

Uygulanmasına Yönelik Eylem Planı, 

• Dini Kuruluşların Faaliyetlerine İlişkin Raporların Şekli ve Süresi.127 

Devlet Komisyonu, yukarıda belirtilen hukuki çerçevenin altında çalışmaktadır. Tabi olarak 

bunların uygulamasında başta KMDB olmak üzere, bütün dini kuruluşlar, hükümet bakanlıkları, 

devletin diğer kurumlarıyla yakından iş birliği yapmaktadır. Bu manada devlet okullarında din derslerine 

yönelik politikaların belirlenmesi ve yürütülmesi görevi de Devlet Komisyonu’nun uhdesindedir. Her 

ne kadar Devlet Komisyonu’nun bu noktada net bir görev tanımlaması olsa da Kırgızistan’da sistematik 

hale gelmiş bir din eğitimi ve din dersi politikasından söz etmek güçtür. Genel olarak ülkedeki din 

eğitimi faaliyetlerini, özelde ise din derslerini doğrudan ilgilendirecek politikalara yönelik son dönemde 

atılan bazı adımlar olmuştur. 

Milli Güvenlik Konseyi128 tarafından kabul edilen, cumhurbaşkanı kararıyla son şekli verilen ve 

2014-2020 yılları arasında devletin din alanındaki anlayışını yansıtan kararnamede din eğitimiyle ilgili 

olarak şu satırlara yer verilmiştir. “Ülkenin dini topluluğunun ihtiyaçlarını, taleplerini ve özelliklerini 

karşılayan, modern bilimin kazanımlarına dayalı bir temel de dâhil olmak üzere, bilimsel/aydınlanmacı 

ve teolojik bir temelin oluşturulmasını teşvik etmek.”129 Milli Güvenlik Konseyi’nin din eğitimi ve dini 

alandaki etkisi yüksektir. Konseyin kabul ettiği kararlara bağlı olarak oluşan algı devletin din alanındaki 

politikasını da belirlemektedir. Bu ifadelerin bir okuması yapıldığında, din dersi ifadesi açıkça 

zikredilmese de, toplumun dini ihtiyaçlarına yönelik bir farkındalığın olduğu, bu ihtiyacın bilimsel bir 

temele oturtularak giderilmesi gerektiği görüşüne vurgu yapıldığı görülür.   

2014-2020 yılları arasında okullarda verilecek din dersleri ders programlarının dijital kullanımı 

hakkında bilgiler kamuoyuyla paylaşılmıştır. Dijital yayıncılığa geçişin bir parçası olarak öncelikli 

görevlerden biri, bilimsel-güncel din dersi öğretim programlarının, dünya dinleri tarihine adanmış 

tartışma programlarının ufkunu genişletmeyi amaçlayan yapımların oluşturulmasına yönelik medya 

                                                           
127 “Ukuktuk Baza”, Kırgız Respublikasını Din İşteri Boyunça Mamlekettik Komissiyası (Erişim 08 Nisan 2023). 

128 Milli Güvenlik Konseyi, ülkenin Cumhurbaşkanı tarafından yönetilen, Milli Güvenlik başkanı, Milli Güvenlik Teşkilatı 

başkanı, Yüksek Meclis başkanı, Savunma bakanı, İç işleri bakanların üye olduğu devlet kurumudur. 

129 Milli Güvenlik Konseyi, 2014-2020 Yılları Arasında Kırgız Cumhuriyetinin Dini Ortamındaki Devlet Siyasetinin Konsepti. 



47 

 

projelerinin desteğini dikkate almak olarak belirlenmiştir.130 Devlet siyasetinde 2021-2026 yılları 

arasında ise devletin din alanında yeni bir bakış açısı oluşmuştur. Buna göre din dersleriyle ilgili olarak, 

din eğitimi sisteminin işleyişinin temeli oluşturulmuş, eğitim kurumlarının sistematikleştirilmesi süreci, 

eğitim içeriği ve bunlara yönelik malzeme ve teknik destek için gereksinimlerin geliştirilmesine ve 

onaylanmasına başlanmıştır.131  

Bu gelişmelere rağmen Kırgızistan’da din derslerine yönelik politikalar henüz deneme 

aşamasındadır, denilebilir. Devlet okullarında eğitimde ilahiyat ve din bilimleri ilişkisi karmaşık bir 

şekilde ele alınmaktadır. Bu manada okullar için belirlenen devlet eğitim standartlarının gereklilikleri 

iyileştirilmeli ve uygunlukları düzenli bir şekilde izlenmelidir. Din dersleri özelinde okullarda din 

alanında yetişmiş kalifiye eleman ve din dersi öğretmeni açığı bulunmaktadır. Kırgız Cumhuriyeti 

vatandaşlarının yurtdışındaki din eğitimi ile ilgili eğilimleri izleme ve tahmin etmelerini sağlayacak bir 

sistem de mevcut değildir.132 Bu konsepte, din eğitimi sistemine laik derslerin konulması ve din bilimleri 

derslerinin devlet eğitim sistemine uygun düzeyde programa yerleştirilerek din ve din eğitimi sisteminin 

iyileştirilmesi133 amaçlanmalıdır.  

3.6.  Din Dersleriyle İlgili Faaliyetlere Destek Veren Kurumlar  

Kırgızistan’da din dersleriyle ilgili faaliyetlere destek veren kurumlar, Milli Güvenlik Konseyi, 

Din İşleri Devlet Komisyonu, KMDB, Âlimler Meclisi ve ilahiyat fakülteleridir. Milli Güvenlik Konseyi 

din derslerinin genel politikasının şekillenmesinde en önemli etkiye sahiptir. Din İşleri Devlet 

Komisyonu, deneme bazında okutulan Din Kültürü Tarihi dersinin programını oluşturmuştur, son 

zamanlarda okutulmakta olan Dinlerin Gelişim Tarihi dersinin okutulması, programının hazırlanması, 

öğretmen istihdamının kontrol edilmesinde de aktif rol oynamıştır. KMDB, din derslerinin okutulması, 

program geliştirilmesi tartışmalarında yer almıştır. Âlimler Meclisi, fikri desteğinin yanı sıra din 

dersinin programlarını hazırlayan komiteye iki üye göndererek sürece katkıda bulunmuştur. İlahiyat 

fakülteleri ise, din dersleriyle ilgili faaliyetlerde her zaman aktif bir şekilde katılım sağlamıştır. Proje 

bazında okutulan Din Kültürü Tarihi dersinin programının değerlendirilmesinde, Dinlerin Gelişim 

Tarihi dersinin program hazırlıklarında ilahiyat fakültesine mensup üyeler görev yapmıştır. Aynı 

zamanda din derslerine yönelik öğretmen istihdamı ihtiyacının karşılanmasında da ilahiyat fakülteleri 

öncelikli olarak sorumluluk yüklenmiştir. Din derslerine farklı açılardan katkı sunan bu komisyon ve 

kurumların özellikleri kısaca şu şekildedir: 

                                                           
130 Milli Güvenlik Konseyi, 2014-2020 Yılları Arasında Kırgız Cumhuriyetinin Dini Ortamındaki Devlet Siyasetinin Konsepti. 

131 Milli Güvenlik Konseyi, 2021-2026 Yılları Arasında Kırgız Cumhuriyetinin Dini Ortamındaki Devlet Siyasetinin Konsepti 

(2021-2026 Yılları Arasında Kırgız Cumhuriyetinin Dini Ortamındaki Devlet Siyasetinin Konsepti), (Kasım 2021). 

132 Milli Güvenlik Konseyi, 2021-2026 Yılları Arasında Kırgız Cumhuriyetinin Dini Ortamındaki Devlet Siyasetinin Konsepti. 

133 Milli Güvenlik Konseyi, 2021-2026 Yılları Arasında Kırgız Cumhuriyetinin Dini Ortamındaki Devlet Siyasetinin Konsepti. 



48 

 

3.6.1. Din İşleri Devlet Komisyonu 

Kırgız Cumhuriyeti Din İşleri Devlet Komisyonu, 4 Mart 1996 tarihinde Kırgız Cumhuriyeti 

Cumhurbaşkanı ve hükümeti tarafından kabul edilen Kırgız Cumhuriyeti Hükümeti’nin yapısı ve 

kurumları hakkındaki kararnamesiyle kurulmuştur. Söz konusu komisyon, Kırgız Cumhuriyeti 

Hükümeti altında idari bir kurum olarak134 görev yapmaktadır. 1996 yılına kadar din ve dini meseleler 

konusunda devletin ayrı bir kurumu olmamıştır. Devlet, dini kendi başına bırakmanın doğru olmayacağı 

kanaatine vararak Anayasa’nın svettik (laiklik) ilkesi ve başka benzeri din ile ilgili meselelerdeki hukuki 

yapıların düzenli bir şekilde çalışması için süreçleri kontrol ve takip eden bir kuruma ihtiyaç duymuştur. 

Bu nedenle devlet, din işlerinden sorumlu olan resmi bir kurum açmıştır. Bu anlamda, din ve dini 

kurumlar ile ilgili devlet siyasetinin hukuki normlarını tamamlamak amacıyla Cumhurbaşkanı Askar 

Akayev bir karara imza atmış,135 bu karar 14 Ekim 1996 tarihinde “Kırgız Cumhuriyeti’nde dini inanç 

ve vicdan özgürlüğü” ilkesini gerçekleştirmeye yönelik en önemli adım olmuştur. Komisyon, dini 

durum analizinin neticesinde din konusundaki eksiklikleri tamamlamak, dini kuruluşları denetlemek 

gibi görevlere ek olarak:  

1. Geçici dini kurumları kayıt altına almak, 

2. Dini faaliyetler yapmak amacıyla yabancı ülkelerden gelen misyonerlik kuruluşlarının ve 

şahısların faaliyetlerini denetlemek, 

3. Dini kurumları kayıt altına almak, 

4. Din eğitimi ile ilgili yönetmenlik hazırlamak136 görevlerini de yerine getirmektedir. 

Böylece Din İşleri Komisyonunda geçici yönetmelikler oluşturulmuştur. Bundan sonra 

Kırgızistan’da dini kurumlar Din İşleri Devlet Komisyonu tarafından kayıt altına alındığında resmiyetini 

kazanmaktadırlar. Din İşleri Komisyonu, Din Kültürü Tarihi dersinin programını da oluşturmuş, aynı 

dersin ders kitabını da hazırlayıp yayınlamıştır. Bu programdan dolayı birçok yerden eleştiriye maruz 

kalmıştır. Dinlerin Gelişim Tarihi dersinin planlanma sürecinde de yer almıştır. 

3.6.2. Kırgızistan Müslümanları Dini Başkanlığı (KMDB) 

Bağımsızlık sonrası Kırgızistan’da Müslümanlar Dini Daşkanlığı kurulmamış, SADUM’a bağlı 

olarak eski yöntemle bir süre (1991’den 1993’e kadar) devam edilmiştir. Kırgızistan Müslümanlar 

Kadıyat’ı olarak, Eylül 1993 tarihinde Müftiyat (Müftülük) kurulmuştur. Müftülük, Aralık 1996’da 

Kırgızistan Müslümanları Din Başkanlığı (KMDB) adıyla yeniden düzenlenmiştir. 26 Aralık 1996 

tarihinde 450 delege ile birinci kurultay toplanmış, KMDB’nin tüzüğü kabul edilmiş ve Âlimler Meclisi 

                                                           
134 Bukatça Akimcan kyzy, Bağımsızlık Sonrası Kırgızistan Ortaöğretim Ders Kitaplarına Din Anlatımı (Ankara: Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2008), 56. 

135 Kozukulov, “Kırgızistan’da Devletin Din Siyaseti”, 95. 

136 Kozukulov, “Kırgızistan’da Devletin Din Siyaseti”, 96. 



49 

 

belirlenmiştir.137 Müftülük ülkenin en yüksek İslami idari organıdır ve İslami faaliyetleri 

denetlemektedir. Denetlenen kurumlar arasında enstitüler, medreseler, camiler, İslami dernek ve 

teşkilatlar yer almaktadır. Kurulun resmi adı KMDB olmasına rağmen halk arasında daha çok Müftülük 

adı kullanılmaktadır. Müftü, Müftülüğün resmi başkanıdır. Müftüyü Ulema Meclisi seçer. Kurul, 

Müslüman din adamları ve bilim adamlarının yer aldığı 30 kişiden oluşur. Bu bağlamda Müftülük 

tarafından 5 yılda bir kere kurultay gerçekleştirilir.  

KMDB 9 Kadıyatı içinde barındırmaktadır. Bunlar: Celal Abad, Oş, Batken, Çüy, Issık Göl, 

Narın, Talas vilayetleri ile Bişkek ve Oş şehir Kadıyatlarıdır. Bağımsızlıktan sonra Kırgızistan’da dini 

örgütlenme Sovyetler Birliği dönemindeki modele göre gerçekleştirilmiştir. Kırgızistan Müslümanları 

Dini Başkanlığı’nın görevlerini yerine getirmek için oluşturulan bölümler ise şu şekildedir: 

1- Mescid ve Medreseler  

2- Basın Bölümü (Maalımat Bölümü) 

3- Başkanlık Sekreterliği (Apparat ve Muftıyat Sekreterliği) 

4- Davet, Öğüt ve Nasihat Bölümü (Daavat ve Ügüt-Naasat Bölümü) 

5- Fetva ve Edebiyatlar Bölümü 

6-Muhasebe Bölümü (Bugalteriya Bölümü.138 

Bu yapılanma aynı zamanda bölgelerdeki kadıyatlar için de geçerlidir. KMDB başkanı müftü 

olarak bilinmektedir. Müftüye genellikle Hazreti (Azreti) Müftü diye hitap edilir. Bağımsızlık sonrası 

müftülerin listesi ve çalışma yılları şu şekildedir: 

Kimsanbay Hacı Abdurahmanov (1990-1996)  

Moldo Abdusattar Hacı Macitov (1996-2000)  

Kimsanbay Hacı Abdurahmanov (2000-2002) 

Muratalı Hacı Cumanov (2002-2010)  

Çubak Hacı Calilov (2010-2012)  

Rahmatulla Hacı Egemberdiyev (2012-2014)  

Maksatbek Hacı Toktomuşev (2014-2020) 

Zamir Kaarı Rakiev (2020-) 

                                                           
137 Hayati Beşı̇rlı̇ vd., “Bağımsızlık Sonrası Kırgızistan’da İslamiyet ve Kaynakları”, MANAS Sosyal Araştırmalar Dergisi 9/1 

(27 Ocak 2020), 5. 

138 “Tüzümdör”, Kırgızıstan Musulmandar Din Başkarmalıgı (08 Mart 2023). 



50 

 

Görüldüğü üzere günümüze kadar 8 Hazreti Müftü görev yapmıştır. Hazreti Müftülerin 

değişimlerinde iktidarın etkisi yüksek olmuştur. 

Ülkedeki cami imamları ve müezzinleri KMDB’ye bağlıdır. Din dersi hocalarının bazıları aynı 

zamanda cami hocası, bazıları KMDB başkanlığında, bazıları da Kadiyatlarda çalışmaktadır. KMDB 

aynı zamanda din dersleri hakkındaki tartışma, eleştiri ve değerlendirme süreçlerinde yer almaktadır. 

3.6.3. Âlimler Meclisi 

Kırgızistan Müslümanları Âlimler Meclisi, Kırgızistan Müslümanları Kurultay'ından sonraki en 

yüksek organdır. Âlimler Meclisi, Kırgız Cumhuriyeti'nin, İslam dininin ve Kırgızistan 

Müslümanlarının haklarının korunması ve desteklenmesi amacıyla faaliyetlerini yürütür. Âlimler 

Kurulu, Kurultay'ın onayladığı “Âlimler Şurası Yönetmeliği”ni esas alarak faaliyetlerini yürütür. 

Âlimler Meclisi üyeleri, eskiden 35 kişiyken şimdi ise 21 kişiden oluşmaktadır. 

Âlimler Meclisi’nin görevleri: 

1. “Kırgızistan Müslümanlar Müftüsünü ve Naib Müftüsünü tayin etmek, görevden almak, 

2. KMDB’nın yıllık bütçesini ve raporunu onaylamak, 

3. KMDB’nın içerisinde yer alan bölümlerin ve yerel yönetimin (Bölge Kadılarının) raporunu 

almak ve onaylamak, 

4. KMDB ve bağlı olan kurumların kadrolarının seviyelerini ölçmek, 

5. İslam dini ile ilgili literatürü kontrol etmek, 

6. Medrese ve yüksek eğitim kurumlarının programlarını kabul etmek” şeklinde 

sıralanmıştır.139  

VII. Âlimler Meclisi üyelerinden Mars Hacı İbraev ile Samagan Hacı Mırzaibraimov din dersi 

programının hazırlanmasında görev almıştır. Din dersi tartışmalarında Âlimler Meclisi üyelerinin 

görüşleri önemli ölçüde etkili olmuştur.  

 

 

 

  

                                                           
139 Orhan Nadir Büyükalaca, Kırgızistan’da Din Eğitimi ve Kırgızistan Müsülmanları Dini İdaresi (Ankara: Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 2003), 145. 



51 

 

4. KIRGIZİSTAN’DA DEVLET OKULLARINDA DİN DERSLERİ 

Bu bölümde Kırgızistan’da devlet okullarında verilen din derslerinin geçirdiği aşamalar, 

öğretim programları ve ders kitapları ile derslerin temel problemleri ele alınıp değerlendirilmeye 

çalışılacaktır.  

4.1.  Devlet Okullarında Din Dersleri Denemeleri ve Karşılaştığı Güçlükler 

Kırgızistan'ın 1991 yılında bağımsızlığını kazanmasının ardından eğitimde milli ve dini 

değerlere dönüş süreci yeniden canlanmıştır. Bu dönemlerde özelde eğitimin genelde ise devletin 

ideolojisinin nasıl olması gerektiği meselesi tartışılmıştır. Komünistler, komünizmin yerini alabilecek 

herhangi bir ideolojinin mevcut olmadığını ileri sürerken; bazı devlet adamları milli bir ideoloji olması 

gerektiğini öne sürmüşler; bazıları da İslam'ın ulusal ideoloji olabileceğini belirtmişlerdir.  

Milli ideolojiyi savunanlar “Manas” destanını temel olarak göstermiştir. Bunların başında 

dönemin meşhur bilim adamlarından Sovetbek Baygaziev gelmektedir. Ona göre tarihi hafıza olmadan 

bir milletin var olması imkânsızdır. Tarihi hafıza sayesinde insan geçmişini hatırlar, ondan ders çıkartır, 

gururlanır ve geleceğe umutla bakar. Hafıza, insanoğlunun hayat şekli ve kendi kendini korumasının 

yoludur. Kırgızlar için tarihi hafıza kaynağı Manas Destanı’dır.140 Bu destan aracılığıyla Kırgızların 

tarihi, gelenek-görenekleri, bir ulusun ayakta kalma mücadelesi, vatan sevgisi, vatanı koruma bilincinin 

gençlere aşınalacağı, bu sayede gençlerde gerektiğinde canını vererek topraklarını savunmasına dayanak 

oluşturacak öz bilincin ortaya çıkacağı düşünülmüştür.  

Bağımsızlığın elde edilmesiyle devletin ideolojisi tartışmalarına paralel olarak okullarda din 

öğretimi konusu da tartışılmaya başlanmıştır. 1991'den 2003'e kadar okul idarelerinin girişimiyle bir 

"Iyman Dersi" (İman Dersi) programı düzenlenmiştir. Bu dönemde İman dersinin müfredatı farklı 

biçimlerde şekillenmiş olup ilgili ders, bazı okullarda milli ve ahlaki değerleri temel alan disiplin olarak 

ele alınmış, bazı okullarda ise ders kapsamında ağırlıklı olarak dini konular okutulmuştur. Bu dersin 

‘din dersi’ olarak algılandığı bazı okullarda imamların derse girdikleri de görülmüştür. Bu durum, dersin 

müfredatının değiştirilmesinin sebebi olarak gösterilmiştir. 2003 yılında 1-11. sınıflar için “İman Dersi” 

öğretim programı geliştirilmiş ve ders resmi olarak okullarda okutulmaya başlanmıştır. İman dersinin 

okullarda resmen okutulmaya başlanmasıyla birlikte, daha başlangıçta müfredat konuları ile ilgili 

sorunlar yaşanmıştır.141 Din âlimlerinin "ıyman/iman" kavramının sadece İslami bağlamda 

yorumlanması ve bu dersin de dini bir içeriğe sahip olması konusunda ısrar etmeleri üzerine Eğitim ve 

Bilim Bakanlığı tarafından söz konusu dersin ismi  "Adep/Edep Dersi" olarak değiştirilmiştir. 

                                                           
140 Bukatcha Akimcan kyzy, Kırgızistan’da “Mugalimder Gazetası” ve “Kut Bilim” Gazetesinde Din ve Ahlak Eğitimine 

Yaklaşımı (Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktara Tezi, 2016), 204. 
141 Seyfullah Bazarkulov, “Poisk Obuçeniya Religii v Şkolah Kırgızstana”, Mir Nauki, kulturı, obrazovaniya 2/87 (2021), 185. 



52 

 

O dönemde okullarda din öğretimi konusu ideolojik bir bakış açısıyla anayasal düzenle 

bağdaşmayan bir konu olarak değerlendirilmiş ve dini teşkilatların devletten ayrılması gerekçe 

gösterilerek dini faaliyetler yasaklanmıştır. Bu durumun bir sonucu olarak, okullarda din dersleri ve din 

eğitimi de yasaklanmış, eski ideolojinin (Sovyet döneminin) bir kalıntısı olan bu durum bir müddet 

devam etmiştir.  

Kırgız Cumhuriyeti'nde, bu dönemlerde din eğitimi faaliyetleri devletten ayrı kurumlarca 

yürütülmüş, Eğitim ve Bilim Bakanlığı bünyesindeki devlet okullarında din derslerine yer verilmemiştir. 

Öğrencilerin sadece ilk ve ortaöğretimdeki Edep dersinin programındaki bazı kültürel konuların 

işlenişinde dini bilgilerden yararlanılmasına izin verilmiştir. Ancak çeşitli dernek ve vakıflar eliyle 

faaliyet gösteren dini kurumlarda, eğitim faaliyetleri anayasaya uygun bir şekilde yürütülebilmiştir. 

Dernek ve vakıflara bağlı olarak dinin öğretildiği okullar açılmış, din eğitimi kurumlarında yapılan 

faaliyetler için ihtiyaç duyulan bina, araç gereçler, öğretmenler ve diğer personel maaşları gibi giderler 

devlet tarafından değil, söz konusu kurumların gelirleriyle karşılanmıştır.142 O dönemde bu kurumlar 

için bağış alınabilmiş, yardım toplanabilmiştir. Hükümet, din konusunda biraz esnek davrandığı için, 

din eğitimi veren kurumları denetlememiş, komşu ülkelerde ve başka birçok ülkede yasaklanmış olan 

veya terör örgütü olarak kabul edilen dini cemaatler bütün faaliyetlerini yürütebilmişlerdir.   

Din eğitimi alanındaki sorunları ele almak ve önlemek için hükümet 2008 yılında Kırgız 

Cumhuriyeti'nde Din Özgürlüğü ve Dini Kuruluşlar Yasasını değiştirmiştir. Hükümet, sorunları 

çözmenin bir yolu olarak gelecek nesillerin din eğitimi ihtiyacına odaklanmıştır. Bu bağlamda, yeni 

yasanın 6. maddesinin 8. fıkrası şöyledir: "Kırgız Cumhuriyeti kanunlarına aykırı değilse, devlet eğitim 

kurumlarının müfredatına genel eğitim niteliğindeki din eğitimi dersleri konulabilir". Bu sayede devlet 

okullarında din eğitimine yasal erişim açılmış olup taslak programlar hazırlanmış ve sivil toplum ve 

ilgili devlet kurumları, Eğitim ve Bilim Bakanlığı ders müfredatı hazırlama çabasına girmiştir. Din dersi 

için geliştirilen programlardan ilki “Dinler Tarihi” dersi öğretim programıdır. "Dinler Tarihi" dersi, 2009 

yılında Kalem Eğitim Kamu Vakfı tarafından geliştirilmiştir. Programda, dinler tarihi dersinin 7, 8 ve 

9. sınıflarda okutulması öngörülmüştür. Çünkü bu yaştaki çocukların (14 yaşından itibaren) gelişim 

psikolojisi ve eğitim psikolojisi açısından din ile ilgili soruları işlemeye ve analiz etmeye uygun 

oldukları kabul edilmektedir.143 Genel itibariyle bu ders hükümet tarafından rağbet görmemiştir. Aslında 

KMDB’de böyle projeleri hazırlamada kendi dini görüşlerinden yola çıkarak ders projesi sunabilme 

olanağına sahiptir. Şu ana kadar KMDB tarafından örgün eğitim için hiçbir proje veya ders programı 

hazırlanmamıştır ve bu yolda bir çaba da olmamıştır. 

                                                           
142 Hüseyin Yılmaz, “Kırgızistan’da Misyonerlik ve Din Eğitimi”, Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 11/1 

(2007), 112. 
143 Bazarkulov, “Poisk Obuçeniya Religii v Şkolah Kırgızstana”, 184. 



53 

 

4.1.1. İman Dersi ve Ortaya Çıkışı 

1992 yılından itibaren Kırgız Cumhuriyeti’nde İman dersi okutulmaya başlanmıştır. İman 

dersinde genel kültür bilgileri yer almaktadır. Bu dersin isminde geçen “iman” kavramı dini literatürdeki 

anlamı ile kullanılmamış, Kırgızlar’ın SSCB öncesi dönemde inandıkları dindeki anlamı dikkate 

alınarak dersin ismi konmuştur. SSCB döneminden itibaren söz konusu terim aynı kalmış ama anlamı 

biraz değişmiştir. Örnek olarak Sabır İptarov Sovyet döneminde “Aile Hayatında Etik ve Psikoloji” 

sözcüğünde Rusça’dan edep, ahlak terbiyesi (Nravalık tarbiya) kavramlarını Kırgızca’ya ıyman (iman) 

terbiyesi olarak çevirmiştir.144 Bu kelime 1990’lara kadar dini anlam yüklü olmadan anlaşılmıştır. Halk 

içinde “ıymanı ısık” (imanı sıcak) şeklinde bir kullanım yaygınlaşmış olup bununla “güler yüzlü, güzel, 

utangaç” insanlar kastedilmiştir. Iymanlı (imanlı) kelimesi ayrıca, “manevi temizlik, ahlaklı, tertipli ve 

edepli” manalarında da kullanılmaktadır.145 

İman dersi ilk olarak Talas ilindeki okullarda okutulmaya başlanmış, sonra da Oş ve Celal-

Abad’daki okullarda da müfredata girmiştir. Okullarda iman dersi, bir ders olarak belirlendikten sonra 

dersin öğretim programı ve içeriği henüz hazır olmadığı için dersi veren öğreticiler kendilerince 

belirledikleri bir muhtevayla dersi okutmaya başlamışlardır. 

Bu dönemlerde çocukların ahlaki eğitimi konusu öne çıkmış ve Eğitim ve Bilim Bakanlığı'nın 

özel bir kararı ile okullarda iman dersi yer almış, 1. sınıftan 11. sınıfa kadar tüm sınıflarda haftada bir 

saat olmak üzere programlara dâhil edilmiştir. Dersin programlara konmasında, bölgede görev yapan 

başarılı öğretmenlerin özel çabaları hayli etkili olmuştur. Örneklik teşkil etmesi için Oş'ta öğretmen 

Mamadi Bayımbetov, Narın'da Asan Zarkunov ve Talas'ta Bektur İsakov bireysel sorumluluk alarak 

dersleri tek başlarına yürütmüşlerdir.146 Yukarıda ismi zikredilen hocaların dışında başka hocaların da 

olduğu bilinmektedir. Bu dersin muhtevası sadece bölgeden bölgeye değil, okuldan okula da değişmiştir.  

Devletin takip ettiği din politikalarının etkisini eğitim alanında da görmek mümkündür. İman 

dersleri, 1992’den itibaren çeşitli okullarda seçmeli olarak okutulan ve 2003 senesinde Kırgızistan Milli 

Eğitimi Kanun’u esasında devlet okullarında haftada bir saat olmak üzere zorunlu dersler arasında 

okutulmaya başlanmıştır.147 Burada 1992’den 2003’e kadarki zaman diliminde, dersin seçmeli olma 

hüviyeti dersin öğrenci yahut velisi tarafından seçildiğini göstermemektedir. Ders, okul idaresinin 

girişimi ve seçimiyle okutulmuştur.  

2002 yılında Oş İli Öğretmenlerin Bilimlerini Geliştirme Enstitüsü Müdiresi Zamira 

Tohtamatovna ve eğitim bilimcilerden oluşan bir heyet, birlikte iman dersi ve iman kelimesinin 

anlamları ve de içeriği hakkında bir toplantı gerçekleşmiştir. Bu toplantıda Tohtamatovna: “Kırgız 

                                                           
144 Coldoş Turdubaev, “‘Iyman sabagı’ cana biyliktin coopkerçiligi”, Azattık Unalgısı (29 Aralık 2020), blm. Özgöçö Pikir. 
145 Coldoş Turdubaev, “‘Iyman sabagı’ cana biyliktin coopkerçiligi”. 
146 Asan Alibekov, “Din Madaniyatının Tarıhı Canıça Okutulat”, Kutbilim (Erişim 06 Nisan 2023). 
147 Dilaram Akramova, “Kırgızistan’da Orto Mekteplerdeki «Adep Sabagı» Dersinde Din Eğitimi İle İlgili Amaçların 

Gerçekleşme Düzeyi” (Oş Örneği) (Ankara: Ankara Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2006), 27. 



54 

 

toplumu İslamiyet’ten önce de var olmuştur. Eskiden de Kırgızlar’ın kültürü, edebiyatı ve sanatı vardı. 

İslam’ın gelişi ile bazı değişiklikler olmuştur. Şimdi Kırgız deyince bizim sadece İslam’dan sonraki 

Kırgızlar’ı ve kültürlerini kabul etmemiz yetersizdir. Bu nedenle ahlak manasına gelen ıymanla ilgili bir 

dersin sadece İslam’ın öğretilerinden oluşması doğru değildir. Buna dayanarak “ıyman”la ilgili derste 

Kırgız kültürüne ait motiflere yer verilmelidir. Bizim için ahlak (ıyman) demek Kırgız olmak demektir. 

Ahlaklı (ıymanduu) olmak Kırgız kültürünü yerine getirmek demektir. Elbette Kırgız kültürü içerisinde 

İslami esaslar da vardır”148 diyerek kendi görüşünü ortaya koymuştur. Burada iman kelimesi ahlak 

kavramıyla ilişkilendirilerek açıklanmıştır.  

İman dersi, çocuklarda ahlaki ve manevi değerler eğitiminin Kırgız geleneklerine dayandırılmış 

şekli ile verilmekte olup tüm okul öğretmenleri dersi bu şekilde vermiştir. Okullarda bu dersi veren 

hocalardan kimi edebiyat hocası, kimi tarih hocası olarak dikkat çeker. Bazı yerlerde ders, herhangi bir 

branşla ilişkilendirilmeden, sadece daha az ders yüküne sahip hocalar tarafından verilmiştir. Bu 

dönemde, din âlimleri Çotonov Hacı, Düyşen Abdıldaev ve başka bağımsız sosyal kuruluşlar “bu dersi 

bizim (imamlar, din görevlileri) öğretmemiz gerekir” iddiasını dillendirmeye başlamıştır. Çünkü bu 

âlimlere göre “iman, İslam'ın önemli bir direğidir", o yüzden dersi din âlimlerinin ya da din bilginlerinin 

vermesini daha doğru olacaktır.149 Bu esnada Çotonov Hacı, kendisi iman dersi için bir ders kitabı 

hazırlamış ve yayınlamıştır. Çotonov Hacı’nın hareketiyle başlayan süreçte din bilginleri, hükümetten 

ve bakanlıktan İslam Enstitüsü ve Medrese mezunlarının iman dersi konusunda yetkilendirilmesi 

hususunda talepte bulunmuşlardır. Aslında bu talep onaylanmayacak bir taleptir. Çünkü daha öncede 

belirttiğimiz üzere, İslam enstitüleri ve medreselerdeki eğitim devletin belirlediği eğitim standartlarına 

uymamamaktadır. Eğitim ve Bilim Bakanlığı bu dersin dini bir ders olmadığını belirterek dersin öğretim 

programının bakanlık tarafından hazırlanması yönünde karar almıştır. Ardından program hazırlanmış ve 

dersin ismi “Edep dersi” olarak değiştirilmiştir.  

4.1.2. Edep (Adep) Dersi ve Ortaya Çıkışı 

Kırgız Bilimler Akademisi’ne bağlı akademisyenlerinin önerileriyle Eğitim ve Bilim Bakanlığı 

tarafından 19.07.2004 tarihinde çıkartılan 545 sayılı özel kanun doğrultusunda İman dersinin “Adep 

Sabagı” (Edep dersi) olarak değiştirilmesine karar verilmiştir.150 “İman” kelimesinin dini anlamını, 

özellikle de biçimsel yönünü fazlaca vurgulayanların sayısının artması ve öğretmen yeterlikleri 

açısından donanımlı olmayanların derse girmesi nedeniyle dersin başlığı “Edep dersi” olarak 

değiştirilmiş, içerik bakımından ise fazla değişiklik yapılmamıştır. 

Edep dersinin alt yapısını oluşmasında, dersin hazırlanmasından önce ileri sürülen fikirler, 

insanın manevi/ahlaki yönünün geliştirilmesi vurgusu gibi olgular öne çıkmıştır. Toplumun manevi 

                                                           
148 Büyükalaca, Kırgızistan’da Din Eğitimi ve Kırgızistan Müsülmanları Dini İdaresi, 60-61. 
149 Asan Alibekov, “Din Madaniyatının Tarıhı Canıça Okutulat”. 
150 Akramova, “Kırgızistan’da Orto Mekteplerdeki «Adep Sabagı» Dersinde Din Eğitimi İle İlgili Amaçların Gerçekleşme 

Düzeyi” (Oş Örneği), 27. 



55 

 

huzuru yakalaması her bireyin manevi yönünü geliştirmesi ile gerçekleştirilebilir. Ancak devletin bu 

konuda önemi ve belirleyici gücü büyüktür. Devlet politikası, bireylerini doğru amaçlara ulaştıran 

düşünce ve ahlaki/manevi normlar içermelidir. Eğer toplum bu konuda bir ideolojiye sahip olmaz ve 

eğitim-öğretim sistemi, sistematik bir ahlak eğitimi içermezse bu toplumun anarşiden ve yüksek suç 

oranı göstergelerinden kurtulamaz hale geleceği bir gerçektir. Bunun gibi, eğer eğitim-öğretim sistemi, 

özel program, derslikler ile yetişen nesle okullarda ve aileler aracılığı ile kendi milli değer, milli şuur 

ilkelerini, insanlık değerleri ile birlikte nüfuz ettirmezse her yönü ile gelişen ve vatanını seven bireyler 

yetiştirmek imkânsız olacaktır.151 

Edep dersi öğretim programının oluşturulmasından önce «Kırgız Cumhuriyeti okul 

öğrencilerine yönelik eğitim ideolojisi» ve «Kırgız Cumhuriyeti okul öğrencilerine yönelik ahlak eğitimi 

ideolojisi» projeleri kamuoyuna sunulmuş, daha sonra da bakanlık tarafından resmi olarak kabul 

edilmiştir. Bu ideolojilerin geliştirilmesinde etnopedagog bilim adamı Sabır İptarov’un emeği göz ardı 

edilemez.152 İman dersi programı da bu ideolojiler çerçevesinde ve genel öğretim metodolojisi esaslarına 

uygun olarak Kırgız Bilimler Akademisi tarafından geliştirilmiştir.  

Gençlerin erdemli bir insan olarak toplumda yerini alması, iyi bir öğrenimden geçip başarılı 

bireyler olması önemsenir. Erdemler her toplumda ulaşılmaya çalışılan yüce değerler olarak bilinir. 

Doğruluk, büyüklere saygı, görgü kurallarına uymayı gözetme, adaletli olma gibi değerler her çağda ve 

her yerde aranan nitelikler olmuştur. Toplumsal yaşamın düzenli işlemesi için yasalara uymak yetmez. 

Ortak değerlerin, görenek ve geleneklerin birleştirici gücüne de gereksinim vardır.153 Her toplumun 

ihtiyaç duyduğu ahlak kuralları ülkenin gelişmesi ve kalkınmasını da etkileyen en önemli 

unsurlarındandır.  

Kırgız Cumhuriyeti'nin genel eğitim okullarının temel müfredatında uzun süredir "İktisada 

Giriş" ve "Uygulamalı İktisat" yer almaktadır. Ancak "Edep Eğitimi", "İnsan ve Kültür Bilgisi ", "Aile" 

gibi konularda derslerin yer aldığı modern müfredatın tanıtılması artık gündemdedir. Sabır İptarov: 

"Ülkenin gelişmesini, ekonomik ve sosyal durumunu en doğru şekilde kültürü, ahlakı ve medeniyeti 

yansıtmaktadır"154 sözleriyle bu durumun önemini vurgulamıştır.  

İptarov, bu konuyu sık sık bakanlığa yazıp 2002 yılında gençlerin ahlaki ve manevi kültürünü 

oluşturmak için okullarda Edep dersi okutulması gerekli olduğunu belirterek, devlet eğitim standardını, 

dersin müfredatını ve ders kitabını geliştirmiştir. 2006 yılından itibaren okullarda Edeb dersi verilmeye 

başlanmıştır. Edeb dersi öğretmenleri, İptarov’a "Edeb dersinin babası" diyerek kendisini anmaktadır. 

                                                           
151 Akramova, “Kırgızistan’da Orto Mekteplerdeki «Adep Sabagı» Dersinde Din Eğitimi İle İlgili Amaçların Gerçekleşme 

Düzeyi” (Oş Örneği), 28. 
152 Gulnara Alıbaeva, “Sabır İptarov  Adamgerçiliktin Nukura Ülgüsü”, Eskerüü (12 Şubat 2017). 
153 Halis Ayhan, Eğitime Giriş ve İslamiyetin Eğitime Getirdiği Değerler (İstanbul: Damla Yayınevi, 1982), 130. 
154 Gulnara Alıbaeva, “Sabır İptarov  Adamgerçiliktin Nukura Ülgüsü”. 



56 

 

İptarov’un başlattığı hareketi takiben bir grup öğretmen ve akademisyen, Edeb dersleri için ders 

kitapları, ve didaktik materyaller hazırlamaya başlamışlardır. 

4.1.3. Edep Dersi Öğretim Programları 

Bu dersin amacı, sadece bireysel özellikler ve vatanseverlik duyguları değil, bir bütün olarak 

insanlık sorunlarıyla baş edebilecek bir insani bilinç oluşturmaktır. Bu manada Edep dersi bireyin, 

insanlığın küresel sorunlarını bir bütün olarak çözmek için kendini hazırlayan bir kişi olmasına yardımcı 

olmayı hedeflemektedir.155  

Edep dersi, istikrarlı ahlaki nitelikler, ahlaki ve dini ihtiyaçlar, güçlü inançlar ve iyi duygulara 

dönüşen davranışsal terbiyeyi oluşturmayı esas alır. Derste verilen örnek normların ve ilkelerin derinden 

özümsenmesi ve bunların uygulanmasına aktif katılım, zihinsel temelli olarak kalıcı bilgi ve becerilerin 

kazandırılmasını temin edecektir.  

Deneyimlerin gösterdiği gibi, okullara edep dersinin konulması, Kırgız Cumhuriyeti eğitim 

sisteminde yeni bir pedagojik açılım ve pratik paradigma haline gelmiştir. Bunun nedeni, veli-öğrenci-

öğretmen işbirliğine dayalı olarak, sadece aile ve sınıfta ya da okul ve derste değil; aynı zamanda sosyal, 

bilimsel ve dini alanlarda, yükseköğretim kurumlarında da eğitim faaliyetlerinin değiştirilmesi için 

koşullar yaratmış olmasıdır.156 Bu ders genel olarak toplumu harekete geçiren ve aktif eylem çağrısında 

bulunan ders olmuştur. Ders içeriği devletin istediği vatandaş tipini yetiştirmenin en önemli unsurlarını 

taşımaktadır.  

Edep dersi toplumun ahlaki ve manevi değerlerinin tekrar güçlendirilmesini, öğrencilerin milli 

ideoloji ilkeleri doğrultusunda eğitilmesini, onlara erdem, temel ahlak, manevi ve insani değerlerinin 

kazandırılmasını amaçlamaktadır. 7. sınıfta ve haftada bir saat olarak okutulan bu ders kapsamında 

işlenen konu başlıkları Tablo 5’te görüldüğü gibidir.157 

Tablo 5: 7-Sınıf Edep Dersi Programı, Konu Başlıkları158 

• Irz ve Namus Hakkında Bilgi Edinelim 

• Milli Gurur ve Namus 

• Namusumuzu Koruyan Kahramanlarımız Hakkında Bilgi Edinelim 

• Namuslu Kadınlarımız İle İlgili Konuşalım 

• Namus Yüce Yurt Gibidir 

• Kırgız’ı Manas Korumuş, Manas’ı Kırgız Desteklemiş 

                                                           
155 Sabır İptarov, Edep Dersinin Bazı İlmi-Metodolojik Meseleleri (Bişkek, 2012), 14. 
156 İptarov, Edep Dersinin Bazı İlmi-Metodolojik Meseleleri, 4. 
157 Akimcan kyzy, Bağımsızlık Sonrası Kırgızistan Ortaöğretim Ders Kitaplarına Din Anlatımı, 20. 
158 Ömürbek Saalaev, Adep Dersi, Dersin Planı ve Metodolojisi (Bişkek: Solyuşin CÇK, 2015). 



57 

 

• Namuslu İnsan Nasıl Birisidir? (Kompozisyon) 

• Serbest Konu 

• Milli Oyunlarımız ve Kıyafetlerimiz 

• Kabiliyetin Varsa Göster. Sergi Dersi 

• Köyde Yaşıyorsan Atla İlgili Bilgi Al.  

• Kasaplık Büyük Bir Meslektir 

• Misafir Ağırlamak 

• Halk Sanatını Nasıl Geliştirebiliriz? 

• İnek ve Kısrak Sağmayı Öğren. Yoğurt ve Kımız Yapmayı Bil 

• Tekrarlama Dersi 

• Kitap İlmin Kaynağıdır 

• İlim İse Yaşamın Işığıdır 

• “Yorulmadan Hep Gayret, Öncü Sanat, İlim İle Saadete Ulaşmaya Gayret Etmek” 

• Diğer Milletlerden Neler Öğrenmeliyiz? 

• Devletin Bütünlüğü ve O’na Senin Katkın Nedir? 

• Kırgız Halkının Dostluğu 

• “Halkın Ayrılmaz Bütünlüğü” 

• Bireysellik ve Toplumsallık Hangisine Öncelik Tanırsın? 

• “Hümanizm, Cömertlik ve Bağışlayıcılık” 

• Vatanımın Suyu İlaç, Taşları Tltındır 

• Köyümüzde Temiz Su Varmı? 

• İlaç Otlar halkımızın Zenginliğidir 

• Uygulama Dersi 

• Vahşi Hayvanlar 

• Hava, ateş, Su ve Toprak Hakkında Bilgi edinelim 

• Yer 

• Ben Kendi Köyümü Nasıl Yeşertebilirim 

• “Tabiat İle İyi Muamelede Olmak” 

Konulara tek tek bakıldığında doğrudan din bilgisi işlenmediğini görmekteyiz. Program, milli 

ideoloji esintileri olarak planlanmıştır. Devletin bütünlüğü, birlik, beraberlik, devlete karşı 

sorumluluklar ana konular olmuş, günlük hayatımızdaki genel kurallar, yaşam tarzı ve sorumluluklar 

ders kapsamında ele alınmıştır. Edep dersi olmasına rağmen daha çok çevre, doğa ve tabiat ile olan 

ilişkilerimiz ders içeriğinde değerlendirilmiştir. 

Akramova araştırmasında, Edep dersi müfredatında din bilgisi olarak değerlendirilebilecek 

bölümlerden birinin, “Yarın kıyamet kopacağını bilsen de fidan dikmelisin” sözüne yer veren bölüm 



58 

 

olduğunu belirtmiştir. Ders programında bu hadis, “İyi insandan bağ kalır” atasözünün anlamının 

açıklanması kısmında yer almaktadır. Bu pasajda fidan dikmenin, sahip olduğumuz ormanların 

korunmasına faydası ve önemi üzerinde durulmaktadır. Hz. Muhammed’in “Yarın kıyamet kopacağını 

bilsen de elindeki fidan dik”159 hadisinin anlamı ve önemi açıklanmıştır.160 Şimdiki programda ise bu 

konu, “Ben kendi köyümü nasıl yeşillendirebilirim?” başlığı altında verilmiştir. Programda bu hadis 

zikredilmekte ama hadis olarak değil de atasözü olarak geçmektedir.  

Bu dersin atası olarak bilinen İptarov, Edep dersinde dini konuların ele alınmasını 

desteklemektedir. Ona göre din, her zaman doğal, sosyal ve psikolojik olguları farklı bir bakış açısıyla 

gerekçelendirmeye ve kanıtlamaya, bunları insanın kendi zihin dünyasında tartışmasına imkân sağlar 

niteliktedir. Kırgız halkı arasında yaygın olan "Dini olmayanın kalbi/gönlü yoktur" sözü, sosyal hayatta 

dinin pedagojik konumunu açıkça tanımlamaktadır. Bu nedenle, okulda, Edep dersi din eğitimini akılcı 

ve olumlu ele alabilir. O zaman dünya dinleri, ulusal dinler, dini öğretiler, eski inançlar, bilinen dini 

şahsiyetlerin biyografileri vb. hakkında bilgi verilebilir. Bunlar kültürel çalışmalar açısından ele alınır 

ve yorumlanır. Bu sayede ders, din-bilim-hayat deneyimi diyaloğundan bilgiye giden yolu açar.161 

İptarov, birçok yerde, ele aldığı kitaplarda bu konuya temas etmişse de yetkililer tarafından bu talepler 

kabul görmemiş, programda bu yönde bir ilerleme olmamıştır. Tam tersine 2003 yılındaki programdaki 

dini içeriklerin 2015 yılındaki programda daha da daraltılmış olduğunu görmekteyiz. 

4.1.4. Din Kültürü Tarihi (Din Madaniyatının Tarıhı) Dersi ve Ortaya Çıkışı 

Kırgız hükümetinin talimatıyla, Eylül 2015'te, dini eğitim kurumlarının reformu için bir konsept 

geliştirmek üzere Eğitim ve Bilim Bakanlığı'nda bir çalışma komisyonu kuruldu. Konseptin 

geliştirilmesi 2016 yılı sonunda tamamlanmış, ardından Kırgız Cumhuriyeti Devlet Din İşleri 

Komisyonu konuyu kamuoyuna açmış, Oş ve Bişkek şehirlerinde oturumlar düzenlenmiştir. Konseptin 

yazarlarından Nurlan İsmailov'a göre Kırgızistan, Mısır, Pakistan, Suudi Arabistan ve hatta Türkiye gibi 

ülkelerden farklı olarak çok uluslu, çok mezhepli, demokratik, laik bir ülkedir.162 İsmailov’un görüşüne 

göre Kırgız Cumhuriyeti’nde din dersi konulabilir, ama dinden öğrenme, dini öğrenme şeklinde değil, 

kültürler arası din anlayışını benimsemek şeklinde olabilir. Genel olarak baktığımızda eğitim 

camiasında bu görüş yaygındır. Din öğretimi aısından olumsuz gibi görünen bu konsept ilerideki 

gelişmelere zemin oluşturmuştur. 

Kırgız Cumhuriyeti, 2016 yılında “Din Kültürü Tarihi” adı altında bir dersin okullarda 

verilmesine yönelik bir müfredat oluşturmak için özel bir proje programı başlatmıştır. Eğitim ve Bilim 

                                                           
159 Ahmed b. Hanbel, Müsned, III, 191. 
160 Akramova, “Kırgızistan’da Orto Mekteplerdeki «Adep Sabagı» Dersinde Din Eğitimi İle İlgili Amaçların Gerçekleşme 

Düzeyi” (Oş Örneği), 52. 
161 İptarov, Edep Dersinin Bazı İlmi-Metodolojik Meseleleri, 14. 
162 Ekspertı Bulan İnstitut, Religioznoe Obrazovanie v Kırgızstane: Medrese Nujdayutsya v Sroçnoy Reforme (Bişkek: Bulan 

İnstitute, 2017), 14. 



59 

 

Bakan Yardımcısı Salidin Kaldıbaev, Bakanlığın ilgili uzmanlarla birlikte bir proje geliştirdiğini ve 

kitapları yayına hazırladığını bildirmiştir.163 Ders, proje bazında 2016-2017 eğitim-öğretim yılından 

itibaren ülkenin on okulunda okutulmaya başlanmıştır. 2018-2019 eğitim-öğretim yılında ise, Din 

Kültürü Tarihi dersi programında bazı değişiklikler yapılarak projenin, ülkenin 56 okulunda devam 

ettirilmiştir. Ders programı bir senede 32 saat olarak hazırlanmıştır.164 Ders kapsamında öğrencilerin, 

sadece din kültürünün kazanımlarını kabul etmekle kalmamaları, aynı zamanda farklı insanların dini 

kavramlarını, sanatsal yaratıcılıklarını, geleneklerini, ritüellerini ve düşüncelerini de anlamaları 

hedeflenmektedir. Ayrıca, bu hedefin etnik çeşitlilliği olan ve çok mezhepli bir ortamda barış ve uyumu 

temin etmek için karşılıklı saygı ve diyaloğa dayalı iletişim becerilerinin geliştirilmesine yardımcı 

olacağına inanılmaktadır. 

Bu dersi okurken, dünyada mevcut farklı dinlerin nasıl geliştiği, dinlerin insanların yaşamlarını 

nasıl etkilediği ve kültürlerinin, dini inançlarının özelliklerinin neler olduğu öğrenilecek; dinin temel 

teorik kavramları, özü ve toplumda dine verilen anlam hakkında bilgi sahibi olunacaktır. Ayrıca bu 

dersle öğrenciler, Kırgız halkının mevcut ve geçmiş dini gelenekleri, ülkedeki dini durum hakkında da 

bilgi sahibi olacaktır.165 Din Kültürü Tarihi dersi, Kırgızistan'daki mevcut dini sorunlar dikkate alınarak 

oluşturulmuş ve bunların çözümüne yardımcı olmayı amaçlamıştır. Dersin tanıtımı, Almazbek 

Atambaev liderliğinde Savunma Konseyi tarafından kabul edilen 2014-2020 için Kırgızistan'ın dini 

alanda devlet politikasının ana hatlarına uygun olarak yapılmıştır. 

Ders hakkında Kırgızistan Din İşleri Devlet Komisyonu eski başkanı Zayırbek Ergeşov, "Din 

Kültürü Tarihi dersi, dini bir konu değildir, din konusudur. Öğrencilere bu dersle ilim veriyoruz. Dinin, 

kültür ve bilimin gelişimini nasıl etkilediğini, genel olarak insan uygarlığının ilerlemesini ve gelişimini 

nasıl etkilediğini açıklıyoruz”166 şeklinde bir açıklama yapmıştır. Bu sözleriyle Ergeşov, Din Kültürü 

Tarihi dersinin dini bir ders olmadığını, din hakkında bilgiler içeren ders olduğunu beyan etmiştir. Bu 

görüş önemlidir, çünkü yukarıda da bahsettiğimiz gibi, ders programı ve ders kitabını hazırlama görevi 

Din İşleri Devlet Komisyonu’na yüklenmiştir. 

4.1.5. Din Kültürü Tarihi Dersi Öğretim Programı 

Programda Din Kültürü Tarihi dersinin amaçları kısmında dinin, yüzyıllardan günümüze kadar 

birçok yönden insanlık tarihinin akışını belirleyen önemli bir faktör olduğu dile getirilmektedir. Genel 

                                                           
163 Ekspertı Bulan İnstitut, Religioznoe Obrazovanie v Kırgızstane: Medrese Nujdayutsya v Sroçnoy Reforme, 14. 
164 Cazgül Colaliyeva, “Din Öğretimi Temelleri: Kırgızistan Örneği”, MANAS Sosyal Araştırmalar Dergisi 7/3 (2018), 284. 
165 Komisyon (EİB tarafından), Din Medeniyetinin Tarihi (Bişkek: Altın Print, 2016), 3. 
166 Munduzbek Kalıkov, “V Şkolah Kırgızstana Vvedut Novıy Predmet ‘İstoriya Razvitiya Religii’”, KLOOP.KG - Novosti 

Kırgızstana (blog), 09 Haziran 2022. 



60 

 

olarak dini hareketler ve öğretiler kültür, toplum ve uygarlıkların gelişmesinde önemli bir etkiye sahiptir. 

Din, günümüz toplumunda önemli bir rol oynamaktadır.167  

Okullarda çeşitli uzmanlık alanlarındaki öğretmenler, çalışmalarında sürekli olarak dini 

konuları içeren sorunlarla karşı karşıya kalmaktadır. Bu tür konulara sadece tarih, dünya sanat ve kültürü 

ve edebiyatı derslerinde değil, coğrafya, biyoloji ve astronomi derslerinde de rastlanmaktadır. 

Başkalarının dini inançlarını sorgulamadan bu sorulara önyargısız cevaplar vermek gerekir.168 

Bu nedenle okullarda “Din Kültürü Tarihi” dersinin verilmesine ihtiyaç duyulmuştur. Elbette 

bu ders büyük ilgi görmüştür. Çünkü din, kültürün temel unsurlarından biridir ve milli tarihin ve dünya 

tarihinin ayrılmaz bir parçasıdır. Bu dersten elde edilen bilgiler, halklar ve dinler arasında karşılıklı 

anlayışın oluşmasına büyük katkı sağlayabilir. 

Dini görüşlerin gelişimi sorununa nesnel ve saygılı bir yaklaşım, günümüzün din dışı (laik) 

okullarında insani eğitimin önemli görevlerinden biridir. Tablo 6’da 9. sınıfta okutulan Din Kültürü 

Tarihi dersinin giriş temaları verilmiştir.  

Tablo 6: Din Kültürü Tarihi Dersi Ders Programı (9. Sınıf) Giriş, 1. 2. 3. Temalar169 

• Giriş dersi 

➢ Tema 1: Kültürün Ayrılmaz Bir Parçası Olarak Din 

• Kültür kavramı, din kültürü ve özü. Dünyadaki dinlerin çeşitliliği. Dünya kültürünün 

gelişiminde dinin rolü ve yeri. Kültürel değerler: Adetler, gelenekler, ritüeller, değerler. İnsan ve din 

arasındaki ilişki. 

➢ Tema 2: Erken Dini İnançlar 

• İlk insanların dünya görüşü. Erken dini inançların ortaya çıkışı. Antik insanın 

davranış etiği. Eski insanların bayramları. Dini gelenek ve görenekler. Müzik ve dansın ortaya çıkışı. 

Erken müzik aletleri. Kayaya çekilmiş resimleri. Eski ressamların dünya görüşü. Megalitik taşlar. 

Kutsal alanların ortaya çıkışı. 

• Animizm, "Ruh"un bedenden ayrılması. Ataların ruhlarına (arbagına) tapmak. 

Kırgızların dünya görüşünde animizm kalıntıları. Totemizm. Kırgız totem hayalleri. Kırgız halkının 

totemizm ile ilgili dini inançları ve görüşleri. Hayvanlara ve ağaçlara ibadet. Muska takmak. 

Fetişizm. Cansız nesnelere tapınmak.  

• Şamanizm. Şaman kavramı. Kırgızca Şamanizm. 

                                                           
167 Muratbek İmankulov vd., Kırgız Cumhuriyetinin Eğitim ve Bilim Bakanlığı “Din Medeniyetinin Tarihi” Ders Programı (9. 

sınıf için) (Bişkek: Kırgız Eğitim Akademisi, 2022), 3. 
168 İmankulov vd., Kırgız Cumhuriyetinin Eğitim ve Bilim Bakanlığı “Din Medeniyetinin Tarihi” Ders Programı (9. sınıf için), 

3. 
169 İmankulov vd., Kırgız Cumhuriyetinin Eğitim ve Bilim Bakanlığı “Din Medeniyetinin Tarihi” Ders Programı (9. sınıf için), 

10-14. 



61 

 

• Büyü, sihir ve tılsımdır. 

➢ Tema 3: Eski Dini İnançlar. Zerdüştlük. Maniheizm. Tanrısallık 

• Zerdüştlük, en eski dindir. Zerdüştlük iki başlangıç doktrini. Zerdüşt. Tanrı Mitra'ya 

ibadet. Zerdüştlükte Tanrılar. Nevruz (Nooruz) - Yeni Yıl kutlaması - doğanın ebedi yenilenmesinin 

bir sembolü, Zerdüştlükte ciddi ve neşeli bir bayram. Etik üçlü: iyi düşünceler, iyi sözler ve iyi işler - 

Zerdüştlerin ahlakının temelini oluşturmuş. Ateş, saflığın, yenilenmenin, kötülükten kurtulmanın 

sembolüdür. Ateşe tapınma, Kırgızların doğa ile bağlantısının bir unsurudur. Parsizm. 

• Maniheizm. İki başlangıç, karanlık ve ışık. Uzayda bir sınırla ayrılmaları.  

• Tanrıcılık (Tenircilik). Tanrıcılık, Türkçe konuşan halkların medeniyetinin temelini 

oluşturan felsefi ve dini bir doktrindir. Kutsallığın (Iyıktık) Temel İlkeleri ve Öğretileri. 

• Dünyanın yaratılışıyla ilgili hayaller. Göçebe bakış açısının temeli. Göğün ruhu – 

Ata Tanrı’dır. Umay Ana yeryüzünün simgesi, bebeğin destekçisi ve insan ırkının devamcısıdır. 

İbadet ritüelleri. Yaşam kültürü. 

• Toprakların, dağların, suların ve ormanların pirleri. Pirler hakkında ortak algılar.  

Yaşam ve ölüm üzerine görüşler. Ataların ruhlarına olan saygı. Gökyüzü ve sakinleri: azizler, 

ünlü ataların ruhları, kahramanlar, bilgeler. Tanrıcılıkta bayramlar. 

Tablodan da anlaşıldığı üzere, Din Kültürü Tarihi dersi programı bölüm veya ünitelere 

ayrılmadan işlenmiştir. Bu durum, dersin anlatım sürecinde bazı zorluklar ortaya çıkarmıştır. Programı 

hazırlayan heyette ilahiyatçılara yer verilmemiştir. Aslında bu ders, ilahiyat fakültelerinde okutulan 

Dinler Tarihi dersini küçük bir versiyonu niteliğindedir. Bu dersi ile Kırgızistan’da üniversitelerde 

Sosyal Bilimler bölümünde lisans öğrencileri için geliştirilen Lisans Öğrencileri İçin Din Taanuu 

(Bilgisi) Kursu170 programında benzerlik söz konusudur. Üniversiteli gençlerine yönelik olan program, 

bölümlere ayrılarak daha sade hazırlanmıştır. Ortaoğretimde bir dersin 45 dakika olduğu dikkate 

alındığında bu programın ortaöğretim için çok yoğun bir içeriğe sahip olduğu söylenebilir. 

Birinci temada yer alan Din Kültürü ve Özü konusunun ele alınması noktasında, din kültürü 

anlatmanın bir sakıncası olmadığı fakat bunun özünü anlatmanın dersi tamamen felsefi bir mahiyete 

büründüreceği şeklinde itirazlar olmuştur. Bu bağlamda itirazlar kapsamında “din kültürü dediğimiz, 

dini adetler, gelenekler, ritüeller, değerler, insan ve din arasındaki ilişkileri kavradıktan sonra oluşacak 

bir alt yapıdır. Dini inancın, dini ritüellerin, dini değerlerin ne olduğunu anlatmadan, din kültürünün 

özünü anlatmak mümkün olmaz” görüşü öne çıkmıştır. 

Programda kullanılan anlatım dilinin seviyesi de ortaöğretim yaş grubu için uygun olmamakla 

eleştirilmektedir. Din eğitiminde din dili oldukça önemlidir. Programda aşırı derecede akademik bir 

dilin kullanıldığı serzenişi en çok dillendirilen itiraz olmuştur. Ayrıca programda yer verilen megalatik 

                                                           
170 N.U. Kurbanova vd., Din Taanuu (Din Bilgisi) Lisans Öğrencileri İçin Akademik Kurs: Ders Kitabı ve Uygulama, ed. A.K. 

Bekboeva (Bişkek: İ. Arabaev Adındaki Kırgız Devlet Üniversitesi, 2020). 



62 

 

taşlar ve Tanrı Mitra kavramları ve müzik ve danslara yönelik diğer bazı kavramların din felsefesi, din 

ve sanat ve dinler tarihi alanlarının konuları olduğu yönende de karşı çıkışlar olmuştur. Bu kavramların 

programda yer alması yanlış değildir fakat farklı bir sunum ve metodoloji ile öğrencilere anlatılması 

gerektiği savunulmuştur. 

Görüldüğü gibi bu üç tema altında birleştirilmiş, onlarca konu programda yer almaktadır. Dinin 

ortaya çıkmasından başlayıp, animizm, totemizm, eski Türk inançları, onların dini felsefeleri, 

Şamanizm, Zerdüştlük, ruh kavramı, Umay Ana kavramı, ata kültü, Maniheizm, Tanrıcılık ve bunların 

inanç anlayışı, kutsal anlayışı, ibadetleri, ritüelleri, ilkeleri, temelleri, bayramları vb. konuların bir 

saatlik ders kapsamında verimli bir şekilde işlenmesi hayli zor görünmektedir. 

Tablo 7: Din Kültürü Tarihi Dersi Ders Programı (9. Sınıf) 4. Tema171 

➢ Tema 4: Ulusal Dinlerin Kültürü 

• Hinduizm. 

• Hint Dini ve Kültürü. Vedaların dini. Hindistan Tanrılarının Pantheon'u. 

Brahmanizm. Hinduizm ve başlıca akımları. Brahmanizm'de yeni bir akım Upanişad’lar. Atman, 

samsara, dharma, karma. Münzevi hayat. Brahmanizme isyan eden Buda ve Mahavira. 

• Jainizm. Kökenleri. Okulu. Ahimsa, canlılara zarar vermeme ilkesidir. 

Şvetambaralar ve Digambaralar. 

• Konfüçyüsçülük. 

• Konfüçyüs'ün öğretisi. Jen ve Xiao (Syao) kategorisi. Devlet, aile, yaşlıları saygı, 

ataların ruhlarını anmak ve onurlandırmak. "Kendin için istediğini başkaları için de dile" ilkesi. 

Konfüçyüsçülüğün diğer dinlerden farklılığı. Kutsal kitaplar - "Beşkitap" ve "Dörtkitap". 

Konfüçyüs'ün kutsal kitabı: "Lun-yu" ("Hikayeler ve Düşünceler"). 

• Yin ve Yang'ın başlangıcı. Dini Felsefe: Yin ve Yang Kökenleri. Tahminler ve 

numaralandırma. Evrenin parçacığının "üç kuvveti: Yi-Jing-Shen". 

• Taoculuk. 

• Tao ve Taoizm. IV-III yy. Taoizm'in Çin'de felsefi bir doktrin olarak ortaya çıkışı. Beş 

element üzerine Taocu öğretiler. Doğa ile iyi bir ilişki. Taoizm'in kutsal kitabı "Laozi"dir (ya da "Dao 

De Jing"). Taoizm'deki ana kavramlar dao (dünyanın yaratılışı, evrensel yasa, sonsuzluk), de 

(dao'nun tezahürü) ve wei wu-wei'dir (olumsuzlama). Taoizm'de Tanrı’ların Panteon’u. 

• Şintoizm. 

• Japonların Şintoizm'in kaynağı olarak eski dini inançları: totemizm, animizm, büyü, 

ataların ruhlarına tapınma, kabile liderlerine tapınma vb. VI-VII yy. Japonların geleneksel dini 

                                                           
171 İmankulov vd., Kırgız Cumhuriyetinin Eğitim ve Bilim Bakanlığı “Din Medeniyetinin Tarihi” Ders Programı (9. sınıf için), 

10-14. 



63 

 

olarak Şintoizm'in oluşumu. Şintoizmin politik doğası. Kutsal kitaplar - eski Japon kronikleri Kojiki, 

Fudoki, Nihongi (Nihon Shoki) (MÖ VII-VIII yüzyıllar). Şintoizmde Mitler ve Tanrıların Panteonu. 

Japonya'da Budizm ve Şintoizm karışımı. 

• Yahudilik. 

• M.Ö. II-I. bin yıllıkta Yahudiliğin kökeninin sosyal-tarihsel nedenleri. XIII yy. 

Yahudilerin Filistin'i işgali ve eski Yahudi devletinin kurulması. Yahudilikte Tanrı Yehova'ya 

tapınma. Kutsal Kitabı: Tanah ve Talmud'un Yaratılışı ve Oluşumu. Yahudiliğin Ana Akımları. 

Tema-4’e gelindiğinde milli dinleri görmekteyiz. Bu tema kapsamında Hinduizm, Caynizm, 

Konfüçyüscülük, Taoculuk, Şintoizm ve Yahudilik ele alınmıştır. Burada da konular çok derinlemesine 

araştırılmıştır. Şintoizm’in mitleri, eski kitapları Kojiki, Fudoki, Nihongi, Tanrı kültü, diğer dinlerden 

farklı yönleri işlenmektedir.  Bu temanın alt başlıklarının bir derste verileceği düşünüldüğünde yine 

yoğun ve analaşılması yorucu bir içerik karşımıza çıkmaktadır.  

Milli dinlerin dünyanın yaratılışı olgusu hakkındaki düşünceleri, kutsal kitaplarındaki 

anlatımının detaylı bir şekilde sunulması ortaöğretim öğrencisi için uygun değildir. Bilgileri teorik 

olarak vermek mümkün olsa bile özümseme noktasında öğrenci kapasitesini aşan bir durum oluşması 

çok muhtemel görünmektedir. Hinduizmin, Hint dini ve kültürü olması, Vedalarda Panteist bir Tanrı 

anlayışının öne sürülmesi, Brahmanizm ve Hinduizm’e ait akımların içeriği, yeni bir akım olan 

Upanişadlar, atman, samsara, dharma, karma, münzevi hayat gibi kavramların aşırı vurgulanması gibi 

konuların derte ayrıntılı olarak verilmesi dersin yükünü çoğaltmış görünmektedir. Ayrıca bahsi geçen 

konular, muhteva yönünden de, kısa zamanda kavramak açısından, öğrenciye ağır gelebilecek içerikler 

taşımaktadır.  

Tablo 8: Din Kültürü Tarihi Dersi Ders Programı (9. Sınıf) 5. 6. 7. Temalar172 

➢ Tema 5. Dünya Dinleri. Budizm 

• Budizm bir din, felsefe, kültür ve yaşam biçimidir. Siddhartha Gautama "Saf" 

prenstir. M.Ö. VI yy. Hindistan'da dini-felsefi sistem olan Budizm'in ortaya çıkış nedeni. Budizm’in 

temel öğretileri arasında “Dört Yüce Gerçek” ve “Budist Yaşam Tarzının Sekiz Hedefi” yer alır. 

Budizm’in kutsal kitabı Tripitaka’dır. Budizm'deki Başlıca Akımlar: Mahayana. Hinayana. 

➢ Tema 6: Dünya Dinleri: Hristiyanlık. 

• Hristiyanlığın ortaya çıkışı. İsa Mesih bir din reformcusudur. Hristiyanlığın kutsal 

kitabı İncil'dir. Eski Ahit, Yeni Ahit. Kiliselerin ayrılması. 

• Katolikliğin Doğuşu. Roma'nın Papası. Vatikan Şehri. Curias. Emirler. Dogmalar. 

İnanç Sembolüne Ek. Katolik törenlerinin özellikleri. Mevcut durum. Katoliklik ve kültür.  

                                                           
172 İmankulov vd., Kırgız Cumhuriyetinin Eğitim ve Bilim Bakanlığı “Din Medeniyetinin Tarihi” Ders Programı (9. sınıf için), 

10-14. 



64 

 

• Ortodoksluğun bir Hristiyan eğilimi olarak özelliği. Dogmalar. Ortodoksluk ve 

kültür. 

• Protestanlık. Bir Hristiyan akımı olarak Protestanlığın özelliği. Tarihsel gelişim. 

Protestanlığın klasik akımları. Martin Luther. Lüteriyenlik. Kalvenizm. Anglikanizm. Vaftiz. 

Protestanlık ve kültür. Protestanlığın bugünkü durumu. Mevcut mezhepler. Dünya Protestanları. 

Scientology. 

➢ Tema 7: Dünya Dinleri: İslam. 

• İslam’ın doğuşu. Hz. Muhammed. Mektepleri. Kur’an, dünya kültürünün dini ve 

edebi bir anıtıdır. Kur’an’ın İslam'daki yeri ve anlamı. İslam’da bir öğretim kaynağı olarak sünnet. 

Hadisler. Hadislerin yapısı ve çeşitleri. Sünnet ve Ümmet. Ümmet, Müslümanların birleşik 

topluluğudur. 

• İslam’ın temelleri. İbadetin beş farzı ve anlamı. Şeriat, Müslümanların yaşam tarzını 

ve toplumdaki konumlarını tanımlayan bir kanunlar sistemidir. Kelime-i Şehadet (org. İnancın 

tanıkları), Namaz, Müslümanların temel görevidir. Oruç - İslam’da kutsal sır. Zekat toplumsal 

eşitliğin temelidir. Hac, Mekke'ye yapılan ziyarettir. 

• İslam’da insan hakları. İslam'da kadın hakları. Eşlerin hakları ve yükümlülükleri. 

Anne babaya ve akrabalara saygı. Çocuk yetiştirmede anne babanın sorumluluğu. 

• İslam’da ahlaki değerler. Helal (Adal) ve haram (Aram) şeyler. Bir Müslümanın 

toplumdaki öz davranışı. karşılıklı yardım ve dostluk. İslam ve sağlıklı yaşam, sağlık. İslami 

bayramlar ve gelenekler.  

• İslam’da Eğilimler. Sünnilik. Şiilik. Şiilikte evliya ibadetleri. Temel öğretiler. 

İslam’da tasavvuf. Tasavvuf. Vahhabilik. İslam'da Vahhabi hareketi.  

• İslam kültürü dünyası. İslam medeniyeti, dünya medeniyetinin bir parçasıdır. 

İslam'da Bilim ve Eğitim. İslam ve sanat. Müslüman mimarisi. İslam'ın dünya medeniyetinin 

gelişimine katkısı. 

Din Kültürü Tarihi dersi öğretim programında hem dersin amaçlarına hem de öğrencinin yaş 

grubuna uygun olan temalar Dünya Dinleri başlığı altında incelenmiştir. Çünkü gençlerin daha sonra 

hayatlarında en çok karşılaştıkları dinler bunlardır. Dünya dinleri, Kırgızistan’da kendi mensuplarına 

sahip olup bu din mensupları sosyal hayatta her türlü faaliyetlerde aktif rol üstlenerek toplumda 

kamuoyu oluşturabilecek güce sahiptir.  

Bu temalarda Hıristiyanlık ve İslam’ın bütün ana akımları, kitapları, dünya görüşleri, kutsalları, 

ibadetleri, temel öğretileri, medeniyeti, kültürü yeterince incelenmiştir. Bununla birlikte yine yoğun bir 

içeriğe yer verilmiştir. Örneğin “Dünya Dinleri: İslam” konu başlığı altında Hz. Muhamed’in (a.s) 

hayatından başlayarak Kur’an’ın, dünya kültürünün dini ve manevi mirası olduğu, Kur’an’ın İslam’daki 

yeri, ümmet kavramı, Sünniler ve Şiilerin İslam'da iki ana akım olduğu, İslam’da ahlaki değerlerin aynı 



65 

 

zamanda helal (Adal) ve haram (Aram) şeylerin bulunduğu, bir Müslümanın toplumdaki öz davranışları. 

karşılıklı yardım ve dostluğun önemi, İslam ve sağlıklı yaşam, İslami bayramlar ve gelenekler; Sünnilik 

ve özellikleri, Şiilik ve temel unsurları, Hariciler, Mutezile, Mürciler, İslam'da tasavvuf, Vahhabilik vd. 

konular işlenmiştir. Her ne kadar seçilen konu başlıkları Kırgız gençleri için çok mühim konuları 

barındırsa da bir dersin 45 dakika olduğu düşünüldüğünde programın muhtevasının yine öğrenciler için 

pek uygun olmadığı görülür. Bu durum konu başlıklarında sadeleştirilmeye gidilmesini zaruri hale 

getirmiştir. Zira sadece Hz. Muhamed’in hayatını anlatabilmek için en az birkaç ders gereklidir. 

Program içerisinde Kırgız kültüründe yer almayan bazı kavramlara da temas edilmiştir. Örneğin 

Kelime-i Şehadet, “inancın tanıkları” olarak ifade edilmektedir. Bu kullanımın sebebi, Rusça 

kaynaklardan doğrudan alıntı yapılması olmuştur.  Bu açıdan bakıldığında programda teorik olarak 

yoğun bir bilgi verilmesi ayrı bir problem teşkil etmekteyken; yanlış ve kullanımı olmayan bilgilerin 

verilmesi de ayrı bir problem oluşturmaktadır. Kısacası bir derste anlatılması mümkün olmayan bilgi 

yoğunluğu ve yanlış içerikler programın muhteva açısından en büyük sıkıntıları olarak durmaktadır.  

Tablo 9: Din Kültürü Tarihi Dersi Ders Programı (9. Sınıf) 8. 9. 10. 11. Temalar173 

➢ Tema 8: Kırgızistan'da İslam'ın Yayılması 

• İslam'ın Tanrı Dağları, Yedi Su ve Fergana Vadisi'ne yayılma süreci. Kırgızların 

İslam'ı Kabulü. Marwazi'nin bilgisi (m.s. 1120). "Manas" destanının başlangıcı.  

• Karahanlı kültürünün özellikleri ve ortak özellikleri. Yazı. Eğitim sistemi. Orta 

Asya'nın ünlü bilimsel ve kültürel figürleri. Yusuf Has Hacib ve “Kutadgu Bilig” eseri. Kaşgarlı 

Mahmud (Barskani). “Dîvanu Lugati’t-Türk” yazımı, yapısı, zamanı, ana muhtevası. Diğer bilimsel 

çalışmalar. 

• Kırgızların İslam'ı kabulü. Satuk Buğra Han’ın ölümü. Kırgızlar ve "Ishaakiya", 

"Işkiya" dini örgütleri.  

➢ Tema :. Kırgız Halkının Maddi Kültürü ve İslam Dini  

• Maddi kültür: mimari anıtlar, meskenler. Kırgız kıyafetleri. Erkek ve kız çocukların 

giysileri: yaş ve bölgesel özellikler.  

➢ Tema 10: Kırgız Halkının Manevi Kültürü ve İslam Dini  

• Kırgız halkının İslam öncesi inançlarının İslam ile kaynaşması. Kırgız edebiyatında 

Kur'an.  

• Manevi kültür: folklor, mitler ve efsaneler, destansı miras. "Manas" destanı ve küçük 

destanlar.  

➢ Tema 11: Kırgız Halkının İslam Dini ve Kültürel Değerleri  

                                                           
173 İmankulov vd., Kırgız Cumhuriyetinin Eğitim ve Bilim Bakanlığı “Din Medeniyetinin Tarihi” Ders Programı (9. sınıf için), 

10-14. 



66 

 

• İslam dini ve Kırgız halkının kültürel değerleri: örf, adet, görenek, ritüel, değerler. 

Milli bayramlar. Spor oyunları ve eğlence. Kültürel değer olarak Halk tıbbıyesi.  

• Halk bilgisi. Halk takvimi. Kırgız kozmogonik kavramları. Okuryazarlık, okullar ve 

medreseler. 

Bu temalarda, Kırgızların Müslüman olmasından itibaren Kırgız halkının İslam ile iç içe olan 

değerleri işlenmiştir. Bu bölüm, öğretim programın içinde başarılı bir şekilde ele alınmıştır. Bununla 

birlikte dört temanın, bir ünite ya da bölüm başlığı olarak ele alınıp daha rahat anlatılabilmesi 

mümkündür. Kırgız halkının örf, adet, geleneklerinde İslam’ın yeri ve tesiri çoktur. Dini bayramları 

kutlamada geleneklerin rolü vardır. Bununla beraber, edebiyatta, folklorde, mitler ve efsanelerde, 

destanlarda, edebi eserlerde İslami değerlerin yer aldığını görürüz. 

Birinci bölümde de bahsettiğimiz gibi Kırgızistan’da İslami mimarinin örneklerini görmek 

mümkündür. Bu mimariye uygun külliyeler, medreseler, camiler ve saraylar ülkede yer almaktadır. Ama 

bu tarihi binaların birçoğu SSCB tarafından yok edilmiştir. Üstelik sadece bina olarak yok edilmekle 

kalmamış, kültürel olarak da İslami ve milli değerler hafızalardan silinmeye çalışılmıştır. Onun için 

bahse konu olan bu temaların hepsi, üzerinde durularak ve önemsenerek derinlenmesine işlenmesi 

gerekli olan temalardır.  

Tablo 10: Din Kültürü Tarihi Dersi Ders Programı (9. Sınıf) Giriş, 12. 13. Temalar174 

➢ Tema 12: Modern Kırgızistan'da Devlet-Mezhep İlişkileri 

• Din özgürlüğü ve dinin yönetime dâhil olmadığı (laik) bir devlet. Devlet ve dini 

kuruluşlar arasındaki ilişki. 

• Kırgızistan'da İslam'ın yeniden canlanmasının temel ön koşulları, kriterleri, 

eğilimleri ve özellikleri. Kırgız Cumhuriyeti Müftülüğünün çeşitli sosyal projelere katılımı. 

• Kırgızistan'da yeni dini akımlar. Yeni dini hareketlerin artan etkisi. 

• Din eğitiminin modernizasyonu. 

➢ Tema 13: Modern Toplumda Din ve Çatışmalar 

• Çatışmaların nedeni din mi? Dini radikalizm, aşırılık, terörizm ve sonuçları. 

Cumhuriyette siyasal İslam'ın ortaya çıkışının ve yayılmasının başlıca nedenleri. Kırgız 

Cumhuriyeti'nde dini aşırıcılığın çeşitli tezahürlerinin yayılmasının temel gerçekleri. Cumhuriyette 

yasadışı "Hizb ut-Tahrir" partisinin faaliyetleri. 

• Gücün (Potestantizm) rolü ve Kırgızistan'ın sosyal ve politik yaşamı üzerindeki etkisi. 

                                                           
174 İmankulov vd., Kırgız Cumhuriyetinin Eğitim ve Bilim Bakanlığı “Din Medeniyetinin Tarihi” Ders Programı (9. sınıf için), 

10-14. 



67 

 

• Geleneksel olmayan dini hareketlerin dini ibadet dışındaki faaliyetlerinin 

motiflerinin ana yönleri, proselitizmin (bir dinin mensbunu diğer dine davet etmek) çatışma 

potansiyelinin ülkedeki dini durum da dâhil olmak üzere kamusal yaşamın çeşitli yönleri üzerindeki 

etkisi. 

• Aileye, topluma ve devlete karşı sorumluluk. 

Tablo 10’da görüldüğü üzere programın bu bölümünde din özgürlüğü, laik devlet-din ilişkileri, 

yeni dini akımlar, İslam’ın yeniden canlandırılması, din eğitiminin modernizasyonu, din ve toplumsal 

çatışmanın günlük hayata etkileri gibi din eğitimi süreçleri açısından çok önemli konuların ele alınması 

dikkat çekicidir. Ülkedeki din eğitimi parametrelerini belirleyecek çok önemli hususlara dair Kırgız 

gençlerinde devlet okulları eliyle bir farkındalık oluşturulmasına olanak sağlaması açısından programın 

bu bölümü ayrıca önemli ve değerli görülmelidir. Fakat teorik bilgi hem ağırlıklı hem de yoğun içerik 

bu bölüm için de bir problem olarak bir kez daha karşımıza çıkmaktadır.     

Din Kültürü Tarihi dersi programını ve ders kitabını incelerken bir şeye daha çok dikkat etmek 

gerekmektedir: Ders kitabı 2016 yılında hazırlanmış, program ise 2022’de hazırlanmıştır. Buradan ders 

kitabı hazırlandıktan sonra ders programı hazırlanmıştır diye bir çıkarım yapmıyoruz. Çünkü 2016’da 

okutulmaya başlayınca bu dersin öngörülen programı ve ders kitabı, analiz edilmek üzere uzmanlara ve 

Kırgız Cumhuriyeti’ndeki ilahiyat fakültelerine gönderilmiştir. İlahiyat fakültelerinden hocalar 

tarafından ders kitabı ve ders programı incelenip rapor halinde ve sözlü olarak Din İşleri Devlet 

Komisyonunda anlatılmıştır. Komisyon, ders programıyla ilgili ilahiyat hocalarının değerlendirmelerini 

yeterince kabul etmeden bazı yerlerini düzelterek tekrar yeni eğitim döneminde programı uygulamaya 

almıştır. Sonra ilahiyat hocaları bu dersin programını ve ders kitabını biz hazırlayalım diye istekte 

bulunmuşlardır. Ancak, talepleri kabul edilmemiştir. 

Din İşleri Devlet Komisyonu bölüm başkanı Dinara İsaeva bir ropörtajında bu konuyu şöyle 

açıklamıştır. İlk olarak ders programı, ders kitabı ve öğretmenler için metodik çalışma kitabı hazırlanmış 

ve Eğitim ve Bilim Bakanlığı’na sunulmuştur. Hazırlanmış olan kitabı değerlendirmek için 

ilahiyatçılara, uzmanlara ve ilahiyat fakültelerine gönderildi. Ondan sonra gerekli düzeltmeler 

yapıldıktan sonra, dini kurumlara gönderildi.175 Bu açıklamalar da görüldüğü üzere uzmanların, din 

âlimlerinin görüşleri alındındığını bildirmektedir. Ama yeterince düzeltmeler olmadığı anlaşılmaktadır.  

4.1.6. Din Kültürü Tarihi Dersi Ders Kitabı 

Okullara proje bazında giren bu dersin programında genel ve özel amaçlara temas edilmemiştir. 

Sadece ders kitabının giriş kısmında dersin genel ve özel amaçları kısaca “Öğrenciler, bu dersi okurken 

sadece din kültürünün kazanımlarını kabul etmekle kalmayacaklarını, aynı zamanda farklı insanların 

dini kavramlarını, sanatsal yaratıcılıklarını, geleneklerini, ritüellerini ve düşüncelerini de 

                                                           
175 “Din Madaniyatın Okutuu Sozduktu”, haz. Kanatbek Murzahalilov, Azattık Unalgısı, Bişkek (15 Kasım 2020).  

https://www.zotero.org/


68 

 

anlayacaklarını umduklarını dile getirmişler, ayrıca dersin çokkültürlü bir ortamda barış ve uyumu tesis 

etmek için karşılıklı saygı ve diyaloğa dayalı iletişim becerilerinin geliştirilmesine yardımcı olacağına 

da inandıklarını beyan etmişlerdir.”176 şeklinde ifade edilmiştir. Yazarların bu sözleri, ders kitabının 

kapsayıcı yaklaşım ile yazıldığını vurgulamaktadır.  

Ders kitabı, dinin temel teorik kavramları, özü ve toplumda dine verilen yer hakkında bilgi 

sahibi olabilmeyi mümkün kılacak nitelikte görünmektedir. Ayrıca Kırgız halkının mevcut ve geçmiş 

dini gelenekleri, ülkedeki dini durum hakkında bilgi sahibi olabilmek, dünyadaki farklı dinlerin nasıl 

geliştiğini, dinlerin insanların yaşamlarını nasıl etkilediğini ve kültürlerinin, dini inançlarının 

özelliklerini öğretmek de ders kitabının kapsamında yer almaktadır. 

Kitapta, ders programında da görüldüğü gibi, ortaöğretimdeki öğrencilerin kendi yaş grubuna 

uygun olmayan ve öğrencilerin zihninde net mesajlar oluşturmayacak bazı bilgiler olduğu 

görülmektedir. Örneğin, “İmanın ve dinin insan hayatındaki yeri” alt başlığı altında, Tanrı’nın dinlerdeki 

yerine de değinilmiş ve şu Tanrı inancı konusunda zihinleri şüpheye düşürebilecek şu ifadeler 

kullanılmıştır: “ Herhangi bir din, daha yüksek bir gücün, muhteşem bir Tanrı'nın varlığına olan inanca 

dayanır, ancak bu inanç neye dayanıyor? Birincisi: dini mitlerin ve kutsal kitapların (İncil, Kuran vb.) 

içeriğine dayalıdır. Yüzyıllardır din görevlileri bizi Tanrı'nın varlığına ikna etmeye çalışıyorlar. Ancak 

Alman filozofu Kant, kendi düşüncesinde "Tanrı'nın varlığını veya yokluğunu mantıksal olarak 

belirlemek imkânsızdır, sadece inanmak gerekir" diyebilmiştir.”177 Burada da görüldüğü gibi ders 

kitabında, din hakkında öğrenme yaklaşımının ağırlıkta olduğu ve Tanrı’yı bilip O’na inanma 

noktasında öğrencileri yanlış yönlendirebilecek bir anlatım içeriği tercih edilmiştir.  

Dinlerin sınıflandırması konusunda da ders kitabı gereksiz bir bilgi yoğunluğuna sahiptir. 

Kitapta dinler, tek Tanrılı, çok Tanrılı, Düalist, Senkretik (Syncretism) ve Tanrısız dinler olarak 

sınıflandırılmış, tek Tanrılı dinler dışındaki dinlerle ilgili gereksiz ve uzun ayrıntılar kitaba konmuştur. 

Tek tanrılı (Monoteizm) dinler ve diğer dinler arasındaki temel fark, tek Tanrı’ya (Hristiyanlık, İslam, 

Musevilik) tapınma olarak belirtilmiştir. Çok Tanrılı (Politeizm) din, çoktanrıcılık inancına dayalı bir 

din olarak tanımlanırken (eski Mısır, Yunanistan, Hindistan, vb); Dualistik dinin, iki karşıt Tanrı’ya olan 

inancı içerdiği vurgulanmıştır (Zerdüştlük, Mazdaizm). Tanrısız din (neteizm), yüksek yasa, akıl, 

insanlık vb.soyut ideallere olan bir inanç biçimi olarak verilirken (eski Budizm, Jainizm); Senkretizm, 

farklı dinleri ve onların unsurlarını (Maniheizm, Bahaizm, Teozofi, vb.) birleştirmeye çalışan din olarak 

tanımlanmıştır.178 Bu konular dersteki bilgi yoğunluğun artmasına sebep olmuştur.  

Kitabın içinde yer alan alan dini terminolojilerin bazıları Rusça telaffuzlarıyla kullanılmaktadır. 

Örneğin bazı mezhepler, Hanafit, Malikit, Şafiit, Hanbalit ve Haridci olarak Rusça telaffuzlarıyla 

                                                           
176 Komisyon (EBB tarafından), Din Kültürü Tarihi, 3. 
177 Komisyon (EBB tarafından), Din Kültürü Tarihi, 11. 
178 Komisyon (EBB tarafından), Din Kültürü Tarihi, 10. 



69 

 

verilmiştir.179 Kırgızca’da da bu kelimeler Hanafi, Maliki, Şafi, Hanbali ve Harici olarak 

kullanılmaktadır. Bu kullanım aynı zamanda ismi zikredilen bu mezheplerle ilgili kitapta yer alan 

bilgilerin kaynağının genelde Rusça kaynaklar olduğuna dair bize ipuçu vermektedir. Genel olarak ders 

konularına baktığımızda ders kitabı ile ders programı uyumlu bir şekilde hazırlanmıştır. Bu durum, ders 

kitabının içereği incelendiğinde anlaşılmaktadır. 

Görsel 1:  Din Kültürü Tarihi 9 kitabında Tema 13: Modern Toplumda Din ve Çatışmalar konusunda  

yer alan görsel180 

Ders kitabında kullanılan görsel, şekil ve şemalara baktığımızda, anlatım esnasında yeterli 

ölçüde kullanıldığı ifade edilebilir. Fakat görsellerin içeriğinde, öğrencilerin psikolojisine olumsuz 

yönde etkileyecek bazı unsurlar da kullanılmıştır. Görsel 1’de yer alan görselde, bazı insanların (şiilerin) 

kendilerine eziyet ettiğini kanlı bir şekilde açıkça gösterdiği görülmektedir. Bu görsel gençlerin 

psikolojisine olumsuz tesir edecektir.  

Görsel 2: Din Kültürü Tarihi 9 kitabında Tema 7: Dünya Dinleri: İslam konusunda  yer alan görsel181
 

                                                           
179 Komisyon (EBB tarafından), Din Kültürü Tarihi, 88. 
180 Komisyon (EBB tarafından), Din Kültürü Tarihi, 118. 
181 Komisyon (EBB tarafından), Din Kültürü Tarihi, 93. 



70 

 

Görüldüğü üzere Görsel 2’de, Ayasofya Büyük Camii’ndeki Lafzatullah ile Hz. Muhammed’in 

adının yazıldığı levha 180 derece ters olarak yer almıştır. Bunlar küçük ama önemli meselelerdir. 

Konuların sonunda sorular ve ödevler kısmı yer almaktadır. Bununla beraber her konunun 

sonunda bir “Yardımcı Not” bölümü bulunmaktadır. Öğrenciler evlerine gittiği zaman ödevlerin 

yanında bu bölümlere kendilerince notlar alabilmektedir. Bir de bazı konuların sonunda konuyla ilgili 

ileri okumalar için literatür listesi yer almaktadır.  

Ders kitabı, ders programını incelerken de değindiğimiz gibi, üniversitede lisans öğrencileri için 

hazırlanmış ders kitabına182 biraz benzemektedir. Her iki kitapta da dini terminolojiler Rusça telaffuz ile 

kullanılmaktadır. Her konunun sonunda yer alan ileri okumalar için literatür listesindeki kitaplar da 

benzeşmektedir. Sorular ve ödevler kısmı da aynı şekildedir. Aralarındaki fark ise, üniversitede yer alan 

derste her konunun sonunda çoktan seçmeli soruların da olmasıdır.     

4.2.  Okullarda Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi  

4.2.1. Dinlerin Gelişim Tarihi Dersinin Meşruiyetine Yönelik Tartışmalar  

Okulda din eğitimi ile ilgili temel uygulamalı yaklaşımları analiz ederken, dört faktör öncelikli 

öneme sahiptir. Bunları Bazarkulov, şu şekilde formüle etmektedir:  

- Din ve devlet arasındaki ilişkinin biçimi,  

- Ülkenin dini yapısı (bir veya birden fazla dinin kabul edildiği), 

- Dinin ülkelerin tarihi ve geleneklerindeki rolü,  

- Ülkenin din eğitimi algısı ve beklentileri.183  

Dinlerin Gelişim Tarihi dersi de Kırgızistan’ın din dersleri tecrübesinin birikimi üzerine inşa 

edilmiş bir derstir. Bu dersten önceki dönemlerde verilen din dersleri ile ilgili tartışmalar da daima ülke 

gündeminde taze kalmıştır. Dinlerin Gelişim Tarihi dersinin hemen öncesinde okutulan İman dersi de 

benzer süreçleri yaşamıştır. Kırgızistan’da 2017 yılında Iyman Fonu Başkanı Nurcigit Kadırbekov 

Cogorku Keneş’te (Yüksek Meclis) bir teklifte bulunmuştur: Teklifin içeriğinde yakın dönemde 

Transparency International şirketinin dünya ülkelerindeki yolsuzluk oranlarını açıkladığına değinilmiş, 

listede Kırgızistan’ın 144. olduğu ifade edilmiştir. Teklifinin devamında Kadırbekov, “Afrika 

ülkeleriyle aynı sıralarda yer alıyoruz. Doğumdan başlayarak hayatın her sahasında rüşvetle 

karşılaşıyoruz. Yolsuzluğa karşı çalışma için belki okuldan başlamalıyız. Dolaysıyla okullarda 

müfredata İman dersinin eklenmesi hususunda düşünmeliyiz”184 demektedir. Burada gençlerin edebi ve 

ahlakı üzerinde İman derslerinin etkili olacağı düşüncesi hâkim görünmektedir. 

                                                           
182 N.U. Kurbanova vd., Din Taanuu (Din Bilgisi) Lisans Öğrencileri İçin Akademik Kurs: Ders Kitabı ve Uygulama. 
183 Bazarkulov, “Poisk Obuçeniya Religii v Şkolah Kırgızstana”, 184. 
184 Nurjigit Kadırbekov, “Korruptsiya menen küröşüüdö mektepterge ıyman sabagın kirgizüü kerek”, NAZARNEWS (2017). 



71 

 

Türkiye’nin bu konudaki tecrübesine baktığımızda aynı sonuca varıldığı görülmektedir. 

Türkiye’de din eğitiminin örgün eğitim sürecinin dışında bırakıldığı dönem içinde toplumda ve gençler 

arasında yaygınlaşan ve ahlaksızlık olarak nitelendirilen bazı alışkanlık ve davranışların yaygınlaşması 

üzerine 15-21 Şubat 1943 tarihleri arasında toplanan 2. Milli Eğitim Şurası’nda ana tartışma konusu 

“ahlak meselesi” olarak belirlenmiştir. Eğitim sistemi içindeki dönemin ana sorunları olan dil, tarih ve 

ahlak için ayrı komisyonlarlarla çalışmalar yürütülmüştür. Açılış konuşmasında dönemin Milli Eğitim 

Bakanı Hasan Ali Yücel, konu olarak alınan dil, tarih ve ahlak ana meselesinin, memleket gençliğinde 

ahlaki bir buhran, dil ve tarih meselesinde bir sorun oluşturmayacağına dikkat çekmiş ve bunun 

muhtemel sorunların çözümü için akademik bir çalışma olduğunu söylemiştir.185 Bu dönemde konuyla 

ilgili yapılan tartışmalarda milli ahlak kavramı ön plana çıkarılmıştır. Bakan Yücel: “Bizim bir milli 

hayatımız vardır. Neden ondan mustağni kalalım. Ahlakta milliyetçi oluşumumuz kendi milli bünyemiz 

içinde eskiden beri beraber getirdiğimiz kıymetlerin kadrini bilmek ihtiyacından doğmuştur”186 diye 

açıklamaktadır.  

İman dersine karşı en şiddetli direnişlerden birini ‘Tanrıcılar’ olarak bilinen küçük bir grup 

göstermiştir. Bu grubun üyeleri aslında çok azdır ve devlet bu kurumu dini grup ya da dini sivil toplum 

kuruluşu (STK) olarak da tanımamıştır. Milliyetçi olarak görünse bile milli değerlere sahip çıkmayan 

bu gruba göre Kırgız Cumhuriyeti’nde en büyük sıkıntı İslam ve onun eğitiminin verilmesidir. Bunların 

üyelerinden olan Gülzat Aalieva’nın 2021 senesinde bir gazeteye verdiği röportajda: “İman dersi adı 

altında başka ülkelerin ideolojilerinin propagandası yapılmaktadır. Bu doğru bir yaklaşım değildir. 

Aynı zamanda Kırgız milletine bir hakaret olarak görülmesi gerekir. Böyle zihniyetteki insanlara şimdi 

de rastlanmaktayız. Böyleleri din diye başka ülkelerin elbise, yaşam tarzını benimsetmeye 

çalışılmaktadır”187 sözleriyle İman dersine olan olumsuz bakışını ortaya koymuştur. Her ne kadar bu 

görüşler toplumun genelinde o kadar kabul görmese bile, ders hakkında olumsuz bir algı oluşmasına 

sebep olmaktadır. 

Dersin okutulması veya okutulmamasından öte, gerekçeleri daha çok tartışma konusu olmuştur. 

Bu konuda, son dönemde dine artan ilginin, onun Kırgızistan'ın tarihi, kültürü ve günlük yaşamındaki 

rolüne bağlı olarak din hakkında nesnel bilimsel bilgiye olan ihtiyacı artırdığı vurgulanmıştır. Bu 

ihtiyacın laik din eğitimi sistemi ile okul eğitiminin yapısında karşılanması amaçlanmaktadır. Okullarda 

böyle bir dersin gerekli görülmesinin nedeni, son yıllarda hem dünyada hem de Orta Asya'da dini aşırılık 

ve radikalizmin büyümesi nedeniyle sosyo-politik durumda gözlemlenen kaos ve karmaşa188 gerçeğiyle 

açıklanmaktadır. Bu durum devletin ulusal güvenliğini tehdit eden bir unsur olarak da kabul 

edilmektedir. 

                                                           
185 Nurullah Altaş, Gençlik Döneminde Din Olgusu ve Liselerde Din Öğretimi (Ankara: Nobel Basımevi, 2004), 12. 
186 Altaş, Gençlik Döneminde Din Olgusu ve Liselerde Din Öğretimi, 13. 
187 Gülzat Aalieva, “Bizge dinge tayangan ıyman sabagı kerek emes”, NAZARNEWS (10 Eylül 2021). 
188 Kalıkov, “V Şkolah Kırgızstana Vvedut Novıy Predmet ‘İstoriya Razvitiya Religii’”. 



72 

 

İman dersinin ardından Edep/Ahlak Bilgisi’nin dini bir ders olmadığının resmi olarak 

duyurulmasından sonra toplumda din öğretimi konusu yeniden gündeme gelmiştir. Kırgızistan'da dini 

demokrasi anlayışı ve aşırı liberalizm sonucunda toplum barışı tehdit edilmektedir. Dinin sadece 

toplumun gelişmesinde bir faktör olmadığı, aynı zamanda bir bölünme ve nefret unsuru olarak da 

kullanılabileceği bilinen bir durumdur.189 Dine aşırı bağlılık ile aşırı din düşmanlığı arasında hiçbir fark 

yoktur. Toplumda inananlar ve inanmayanlar arasında hoşgörünün geliştirilmesinde din eğitiminin 

önemli bir rol oynadığı ortadadır.  

Aslında, Kırgızistan’da bu problemin bilimsel ve pedagojik bir temelde en uygun şekilde 

çözülmesi biraz ertelenmiştir. Bugün laikliği benimseyen ülkelerin devlet okullarında da din eğitimi 

verilmektedir. Bu ülkelerde din dersi, vatandaşın temel hakkı olarak algılanmakta ve devlet, ilgili dini 

kurumlardan öğretmen ataması yapmaktadır. Kırgızistan’da okullarda Dinlerin Gelişim Tarihi dersinin 

ortaya çıkışını birkaç faktör ile açıklayabiliriz: 

1. Halkın dine ve dini yaşama olan ilgisinin artması, 

2. Gençleri bilgili, anlayışlı ve ahlaklı dinler arası ve kültürler arası diyalog kurabilen 

becerilere sahip olma isteği ve bu isteğe karşılık verme arzusu,  

3. Kırgızistan’ın tarihi, kültürü, edebiyatı, gelenek, adet ve yaşam tarzında dinin yeri ve 

rolünün artması, 

4. Son dönemlerde hem dünyada hem de Orta Asya'da dini aşırılık, radikalizm ve terörizmin 

büyümesi nedeniyle sosyo-politik durumun karışıklığı, 

5. Devletin karşılaştığı yolsuzluk, rüşvet, emanete ihanet, hırsızlık gibi vb. konularla 

başedebilmek. 

Bu faktörlerin gelişimine bağlı olarak Cumhurbaşkanı, Bakanlar Kuruluna, 9. sınıflar için 

önceden düşünülmüş ve tasarlanmış olan  "Dinlerin Gelişim Tarihi" dersinin öğretim programı ve ders 

kitabının tamamlaması, incelenmesi ve yayınlaması talimatını vermiştir. Ekim 2021'de Cumhurbaşkanı 

Sadır Caparov, "2021-2026 Dönemi için Kırgız Cumhuriyeti'nin Dini Alanda Devlet Politikası Kavramı 

Hakkında" bir kararnâme imzalamıştır. Yeni kararnâmenin "halkın birliğini, kültürlerarası ve dinler 

arası uyumu, devlet-dinsel ortaklığın geliştirilmesini ve devletin laik temellerinin güçlendirilmesini"190 

sağlamaya hizmet etmesi gerektiği kaydedilmiştir. Kararnamede, bu alanda önümüzdeki beş yıl boyunca 

devlet politikasının hedefinin "laiklik ilkesi, vicdan ve din özgürlüğünü sağlamaya yönelik 

mekanizmaları geliştirmek" olduğu belirtilmiştir. 

Eğitim ve Bilim Bakanlığı, dersin meşruiyeti tatışmalarına şu açıklamayla cevap vermektedir. 

“Genel olarak baktığımızda, bağımsızlığın ilk dönemlerinde okullarda okutulan ve sonradan tekrar 

                                                           
189 Bazarkulov, “Poisk Obuçeniya Religii v Şkolah Kırgızstana”, 184. 
190 Kalıkov, “V Şkolah Kırgızstana Vvedut Novıy Predmet ‘İstoriya Razvitiya Religii’”. 



73 

 

kaldırılan İman dersi dinin bir parçası sayılmış ve mollalar derslere girmiştir. Bundan ders aldık. Bu 

sefer mollalar girmeyecek. Cumhurbaşkanı kararnamesine göre konu standartları geliştirilmiştir. Ders 

sürecinde öğretmenin olumlu veya olumsuz görüşleri, düşünceleri, eğitim standartlarına uyulup 

uyulmadığını Milli Güvenlik Konseyi, İçişleri Bakanlığı, Eğitim ve Bilim Bakanlığı, Devlet Din 

Komisyonu, okul idareleri ve veliler izler ve kontrol eder. Ders işlenirken diğer dinlerin tarihlerini 

öğrenerek “kavga etmemek, öldürmemek, nazik olmak” gibi ortak değerlerin tanıtılması ve 

kolaylaştırılması da önemlidir.”191 

Türkiye’de de bu konu uzun dönem tartışma konusu olmuştur. Yukarıda da değindiğimiz üzere, 

15-21 Şubat 1943 tarihleri arasında toplanan 2. Milli Eğitim Şurasında, 5-14 Şubat 1953 tarihlerinde 

düzenlenen 5. Milli Eğitim Şurasında; 1962 tarihinde toplanan 7. Milli Eğitim Şurasında, Türkiye Büyük 

Millet Meclisi’nde (TBMM), Parti Kurultaylarında ortaya konulmuştur. 1962 tarihinde toplanan 7. Milli 

Eğitim Şurasına, “Din ile İlgili Eğitim ve Öğretim Komitesi” tarafından rapor verilmiştir. Bu rapora 

dayalı olarak din eğitim ve öğretiminin hedefi şu şekilde belirlenmiştir: “Öğrencilere, gelişim ve anlayış 

seviyelerine uygun olarak, karakter ve ahlak eğitimini de tamamlamak üzere, dini duygulara inanç ve 

ibadet hakkında temel bilgileri kazandırmak.”192 Burada daha önce hazırlanmış din öğretiminin 

hedefleri arasında dini duygu kazandırılması ele alınmamıştır.  Türkiye’de din dersinin meşruiyeti uzun 

süredir tartışma konusu olmasına rağmen en sonunda olumlu neticeye ulaşıldığı görülmektedir. 

Kırgızistan’da da uzun süredir devam eden tartışmalar ve anlaşmazlıklar sona ermiştir. 8 

Haziran 2022’de Cumhurbaşkanı Sadır Caparov, "Dinlerin Gelişim Tarihi" dersinin Kırgız Cumhuriyeti 

genel eğitim kurumlarında tanıtılmasına, okutulmasına ilişkin bir kararname imzalamıştır.193 Şimdiye 

kadar okullardaki din öğretimi konusunda toplumda farklı görüşler oluşmuştur. Bu sefer karşı çıkanlar 

da, destekleyenler de olmuştur. Bu karardan sonra artık ders değil, dersin içeriği tartışma konusu 

olacaktır. 

Bilim Berüü Akademiyası’nın Bölüm Başkanı Muratbek İmankulov ders hakkında şu ifadeleri 

kullanmıştır: “Dünyadaki tecrübelerden yararlanarak böyle bir din dersini genel eğitim sistemine 

yerleştirme kararı aldık. Avrupa’da Almanya, Norveç gibi ülkelerde başlangıçta Hristiyanlık dini 

öğretilip ardından diğer dinler ve İslam dini de okutulmaktadır. ABD, Fransa gibi laik ülkelerde 

dinlerin tarihi tarafsız olarak verilir. Türkiye’de ise imam hatip liselerinde din dersleri ve ahlak dersleri, 

diğer okullarda ise din kültürü ve tarihi dersi okutulmaktadır. Biz bunu örnek aldık. Rusya’da durum 

başka yönde ilerlemekte olup “Ortadoksluğun Temelleri”, “İslam’ın Temelleri” gibi dersler 

verilmektedir. Öğrenciler, velilerin isteğine göre İslami, Ortodoks, Budist veya Yahudi sınıfına 

                                                           
191 Burulkan Sarıgulova, “Din Tarıhın Okutuudagı Usul Cana Sın Pikir”, Azattık Unalgısı (27 Haziran 2022), blm. Din. 
192 Altaş, Gençlik Döneminde Din Olgusu ve Liselerde Din Öğretimi, 18. 
193 Cumhurbaşkanı Kararnamesi,  Kırgız Cumhuriyetinin Genel Eğitim Kurumlarında "Dinlerin Gelişim Tarihi" Dersinin 

Okutulması Hakkında (8 Haziran 2022). 



74 

 

gönderilmektedir.”194 Bu sözleriyle İmankulov, herhangi bir dine inanıp inanmadığına bakmadan 

tarafsızca dinler tarihi okutulacağını vurgulamaktadır. 

4.2.2. Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Öğretmen İstihdamı 

2014-2020 yılları arasında Kırgız Cumhuriyeti'nin dini alanda devlet politikası uygulanması 

çerçevesinde okullarda Din Kültürü Tarihi dersinin verileceğine ve 2015 yılında dersin öğretiminin 

başladığına yukarıda değinmiştik. Başlangıçta proje bazında okutulan ders zamanla 56 okulda daha 

okutulmaya başlanmıştır. 2020 yılında pandemi nedeniyle dersin öğretmenleri hizmet içi eğitime 

alınamamış, kitaplar yayınlanamamış ve bu ders Kırgızistan genelinde tam olarak verilememiştir. Söz 

konusu ders, tarafsız din bilimlerine dayalı olduğu için bu dönemde dersi yeniden hazırlık eğitimini 

almış tarih dersi öğretmenleri yürütmüştür. Proje sonucunda, tarih öğretmenlerinin genel olarak dini 

konularda ve din bilimleri konusunda derin bilgiye ihtiyaç duydukları tespit edilmiştir. Bu nedenle Milli 

Bilimler Akademisi ve Eğitim ve Bilim Bakanlığı’nın ve Öğretmen Yetiştirme Enstitüsü’nün bu yönde 

birlikte çalışmasına karar verilmiştir.195  

Devam eden süreçte Cumhurbaşkanı kararnamesine göre, yeni eğitim-öğretim yılı başında 7-8 

ve 9. sınıflar için Eğitim ve Bilim Bakanlığı, “Dinlerin Gelişim Tarihi” dersinin okullara kademeli olarak 

tanıtılması için ders kitaplarını, programlarını hazırlamakla görevlendirilmiştir. Bu dersin, dini 

cemaatler ve akımlarla ilgisi (bağı) olmayan, yüksek ilahiyat eğitimi almış ve din, pedagoji, psikoloji ve 

öğretim yöntemleri alanında hazırlık görmüş veya yeniden eğitim görmüş kişiler tarafından verilmesi 

uygun görülmüştür. Personel eksikliği durumunda, uygun pedagojik yeterliliğe sahip tarih öğretmenleri 

ve din, pedagoji, psikoloji ve öğretim yöntemleri alanında hazırlık görmüş olanlar da dersi 

verebilecektir. Derse öğretmen olarak atanabilmek için Milli İstihbarat Teşkilatı ve İçişleri Bakanlığı 

tarafından yürütülen bir soruşturma süreci geçirilir. Soruşturma sonrası Eğitim ve Bilim Bakanlığı, 

öğretmen adaylarının din, pedagoji, psikoloji ve öğretim yöntemleri alanında hazırlık eğitimi için bir 

eğitim kursundan geçmesini zorunlu tutmaktadır.196 “Yeni tanıtılan din dersini kimler verecek?” 

sorusuna Eğitim Bakanlığı şöyle cevap vermektedir: “2000 yılından bu yana Kırgızistan'ın çeşitli eğitim 

kurumlarında binden fazla ilahiyat ve din bilimleri uzmanı yetiştirdik. Bunlar, devlet modeli diploması 

almış uzmanlardır. Bunlardan yaklaşık 300 kişi okullarda çalışmayı kabul etti. Ancak, öğretmenlik 

sertifikasına sahip olmaları gerekmektedir.”197  

Cumhurbaşkanlığı kararnamesinde, ülke Anayasasının herkesin vicdan ve din özgürlüğünü 

güvence altına aldığı ve herhangi bir dinin devlet dini veya zorunlu din olarak kabul edilmesini 

yasakladığı vurgulanmıştır. Ayrıca bu belge dine artan ilginin, ülkenin tarihi, kültürü ve günlük 

                                                           
194 Sarıgulova, “Din Tarıhın Okutuudagı Usul Cana Sın Pikir”. 
195 Melis Sovetuulu, “‘Din Taanu’ Sabagının Maksatı Kanday?”, Kırgız Tuusu (14 Haziran 2022), blm. Коом. 
196 Kırgız Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı, Cumhurbaşkanın Kararnamesi,  Kırgız Cumhuriyetinin Genel Eğitim Kurumlarında 

“Dinlerin Gelişim Tarihi” Dersinin Okutulması Hakkında; Melis Sovetuulu, “‘Din Taanu’ Sabagının Maksatı Kanday?” 
197 Sarıgulova, “Din Tarıhın Okutuudagı Usul Cana Sın Pikir”. 



75 

 

yaşamında dinin rolünün din hakkında nesnel bilimsel bilgiye yönelik büyük bir ihtiyaç yarattığını ve 

bu ihtiyacın okul eğitimiyle yani laik eğitim sistemi tarafından karşılanması gerektiğini belirtmektedir. 

Okullarda dinlerin gelişim tarihi öğretiminin, modern bilimsel ve metodolojik yöntemlere dayalı olması 

gerektiği hatırlatılmıştır. Ayrıca bu derslerin, dünyadaki geleneksel dinlerle ilgili öğrencilerin 

çevrelerini, kültürü ve insanın manevi hayatını öğrenmesine yardımcı olmada, geleneksel dinlerin 

temellerine ilişkin bilginin öğrencilerde ulusal öz-bilinci oluşturması, onu destekleyip koruması, aşırılık 

ve hoşgörüsüzlük ideolojisinin önlenmesinde önemli rol oynadıkları vurgulanmaktadır. 

Burada Dinlerin Gelişim Tarihi dersini öğretme hakkının ilahiyatçılarda, personel eksikliği 

olması durumunda da yetkin tarih öğretmenlerinde olduğu açıkça belirtilmiştir. Buna rağmen doğrudan 

kararnamede verilen görev dikkate alınmadan, eğitim idareleri başkanları ve okul müdürlerinin çoğu, 

kararnamenin yukarıda belirtilen ve açıkça yazılan maddesini çeşitli gerekçelerle yerine getirememiştir. 

Dinlerin Gelişim Tarihi dersi, daha yüksek kademede ilahiyat eğitimi almış uzmanlar olmasına rağmen, 

türlü bahaneler ile başka meslekteki hocalara aktarılmaktadır. Hatta coğrafyacılar, dilbilimciler, 

sosyologlar gibi profilleri hiç uyuşmayan uzmanlara bile verilme çabaları bilinmektedir. Bu durum 

karşısında ilahiyatçılar sessiz kalmadan kendi haklarını, görüş ve düşüncelerini ve karşılaştıkları 

problemleri bizzat cumhurbaşkanına iletmişlerdir. 

Cumhurbaşkanına iletilen bir mektupta dersin öğretmen atamaları hususnda karşılaşılan 

güçlükler konusunda şu satırlara yer verilmiştir: “Yüksek ilahiyat eğitimi almış din bilimcileri ve 

ilahiyatçılar devlet okullarında neredeyse hiç istihdam edilmiyor. Kararnamede belirtilen din, pedagoji, 

psikoloji ve öğretim yöntemleri alanında hazırlık eğitimi almasına rağmen çeşitli bahaneler ileri sürerek 

din bilimcileri ve ilahiyatçıları okula yaklaştırmıyorlar. Çoğu okul idarecileri açıkça ‘Tarih 

öğretmenlerimiz hazırlık eğitimi kursu aldı, size ders veremiyoruz’ diyorlar. Karara istinaden 

idarecilerin bir başka bahaneleri, haftada 1-2 saat için maaş veremeyeceğini ileri sürmeleri oluyor. 

İlçe, il ve bölge eğitim müdürlüklerinden bu konularda cumhurbaşkanı kararı çerçevesinde hareket 

etmelerini istediğimizde, onlar da aynı cevabı verdiler. İlahiyatçılar yüksek eğitimli devlet din uzmanları 

olmalarına rağmen okul kapısından uzaklaştırılıyorlar. Sadece sertifika almış kişilerin yeni konuyu 

öğretmesi şartını da kabul ettik ve ilahiyatçıları özel eğitimlere yönlendirdik. Ancak buna rağmen din 

bilimcileri ve ilahiyatçıların önünde engeller bulunmaktadır. Bu, kanunun 3. maddesini ihlal etmek 

demektir. Hali hazırda okulda görev yapan ilahiyatçılar dışında, okula neredeyse hiçbir ilahiyatçı veya 

din bilimcisi alınmıyor.”198  

Mektupta dikkat çekilen hususlar düşünüldüğünde birkaç günlük bir eğitim oturumuna katılarak 

sorumluluğu ağır bir disiplini öğretmeye çalışmanın bazı zorlukları beraberinde getireceği anlaşılacaktır. 

Toplumdaki yanlış dini kanaat ve yanılgıların önüne geçebilmek için din bilimcileri ve ilahiyat alanında 

faaliyet gösteren kişilerin sahip olduğu potansiyelin kullanılması gerekmektedir. 

                                                           
198 İlahiyatçılar, Kırgız Cumhuriyeti Cumhurbaşkanı Sadır Caparov’a (Resmi 04 Eylül 2022). 



76 

 

Ülkede, devlet okullarında din bilimleri alanında eğitim verilmesine ilişkin tartışmalar uzun 

süredir yapılmıştır. İlahiyatçılar bu tür tartışmalara aktif olarak dâhil olmuşlar ve konunun 

standartlarının, müfredat ve ders kitabının oluşturulmasında önemli rol oynamışlardır. Böylece 

ilahiyatçıların da yer almasıyla, kararnamenin uygulanması çerçevesinde devletin güvenliği, toplumdaki 

dini istikrar ve laik değerlerin korunması adına yeni bir ders geliştirilmiştir. 

Ülkedeki genel eğitim kurumları için Kırgız Cumhuriyeti'nin Temel Öğretim Programı (Bazistik 

Okul Planı), Bakanlar Kurulunun 22 Temmuz 2022 tarihli ve 393 sayılı "Eğitim Hakkında Kanun” ile 

onaylanmıştır. Bu kanun, Kırgız Cumhuriyeti'nde okullarda verilen eğitiminin devlet eğitim 

standardına, genel eğitim kurumlarındaki eğitimin koşullarına, organizasyon için belirlenen sıhhi-

epidemiyolojik gerekliliklere ve eğitim alanında Kırgız Cumhuriyeti’nin kabul ettiği diğer normatif 

yasal belgelere uygun olarak geliştirilmiştir.199 Bu açıklamayla birlikte, genel eğitim kurumları için 

devletin temel öğretim programı, Eğitim ve Bilim Bakanlığı’nın resmi gazetesinde yayınlanmıştır. 

Bununla ilgili olarak II. bölüm tablo 3’te geniş bilgi verilmiştir. 

Dinlerin Gelişim Tarihi dersi, ilk olarak 2022-2023 öğretim yılında müfredata konulmuş, 

öğretim programında Sosyal Bilimler kısmında Tarih ile İnsan ve Hukuk derslerinin yanında yer 

almıştır. Resmi Gazete’de konuyla ilgili olarak birçok ayrıntıya yer verilmiştir. Hangi derslerin gruplara 

ayrılarak verilmesinin gerekli olduğu; dersin kendi öğretmeni mi yoksa hangi dersin hocaları tarafından 

verilebileceği; hangi sınıflarda ve hangi derslerde notlandırma olması gerektiği vb. hususlar bu 

ayrıntılardan bazılarıdır.200 Müfredat, Sosyal Bilimler, Filoloji, Fen Bilimleri, Sanat ve Teknoloji, Sağlık 

Kültürü bölümlerine ayrılarak verilmiştir. Böylece resmi olarak din dersi, devlet okulları öğretim 

müfredatında yer almıştır. Tablo 11’de dersin haftalık ve yıllık saatlerini görmek mümkündür. 

Tablo 11: Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Haftalık Saat Paylaşımı 

Sınıf Ders Haftalık Yıllık 

7 Dinlerin Gelişim Tarihi 1 34 

8 Dinlerin Gelişim Tarihi 1 34 

9 Dinlerin Gelişim Tarihi 1 34 

Tablo 11’de görüldüğü üzere ders saati haftada bir saattir. Bu saatin yeterli mi yoksa yetersiz 

mi olduğu ileriki dönemlerde yapılacak araştırmalarla anlaşılacaktır. Ders saatinin az olması 

öğretmenleri maddi açıdan da etkilemektedir. Zira Kırgızistan’da bir öğretmene tam maaş 

bağlanabilmesi için haftada 12 saat dersi olması gerekmektedir. Bu saati dolduramadığı müddetçe ders 

                                                           
199 Eğitim ve Bilim Bakanlığı, “Bazistik Okuu Planı”, 4. 
200 Eğitim ve Bilim Bakanlığı, “Bazistik Okuu Planı”, 4. 



77 

 

saatine göre maaş bağlanır. Tablo 12’de Dinlerin Gelişim Tarihi dersi için istihdam edilen öğretmenlerin 

ilçe ve branşlarına göre dağılımı verilmiştir.  

Tablo 12: Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Öğretmen İstihdamı, İlçe ve Branşa Göre Dağılım 

İlçe Eğitim 

Müdürlüğü 
Mesleği Sayı  Yüzde % 

Aravan ilçesi201 

Tarih Öğretmeni 43 81,1 

İlahiyat Mezunu 7 13,2 

Coğrafya ve Hukuk 

Öğretmenleri 
3 5,7 

Toplam 53 100 

Kara-Su ilçesi202 

Tarih Öğretmeni 102 85 

İlahiyat Mezunu 11 9,17 

Tarih ve Toplum, Hukuk 

Öğretmenleri 
7 5,83 

Toplam 120 100 

Kadamcay ilçesi203 

Tarih Öğretmeni 68 87.2 

İlahiyat Mezunu 10 12,8 

Toplam 78 100 

Özgen ilçesi204 

Tarih Öğretmeni 83 95,4 

İlahiyat Mezunu 4 4,6 

Toplam 87 100 

                                                           
201 Ek-1: Aravan İlçe Eğitim Müdürlüğü Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Öğretmenler Listesi 
202 Ek-2: Kara Su İlçe Eğitim Müdürlüğü Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Öğretmenler Listesi 
203 Ek-3: Kadamcay İlçe Eğitim Müdürlüğü Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Öğretmenler Listesi 
204 Ek-4: Özgen İlçe Eğitim Müdürlüğü Dinlerin Gelişim Tartihi Dersi Öğretmenler Listesi 



78 

 

Bu kadar tartışmalardan sonra tabloda gördüğümüz durum ortaya çıkmıştır. Genel ortalamaya 

baktığımızda %10’luk düzeyde ilahiyatçıların istihdam edildiğini görmekteyiz. Bununla birlikte 

tablodan bağımsız olarak Eğitim ve Bilim Bakanlığı’na başvuran ilahiyatçıların ekserisi istihdam 

edilmiştir. Eğitim ve Bilim Bakanlığı’na başvuran ilahiyatçıların sayısının az olmasının sebepleri 

arasında şu hususlara değinilmiştir: 

• İlahiyat fakülteleri mezunların sayısının az olması, 

• İlahiyatçıların, uzun dönemdir istihdam alanında yaşanan problemlerden dolayı farklı 

alanlarda çalışmaları, 

• Okul idaresiyle yaşanan problemler, 

• Okullara öğretmen olması halinde dersin saati az olduğu için tam maaş bağlanmaması 

vs. 

4.2.3. Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Öğretim Programları 

Dinlerin Gelişim Tarihi dersi öğretim programı da 2022 yılında hazırlanmış ve 2022-2023 

eğitim-öğretim yılında uygulamaya konulmuştur. Yeniden geliştirilen Ortaoğretim Dinlerin Gelişim 

Tarihi dersi öğretim programında, milli ve dini değerleri dikkate alarak “mezhepsel” ve “dinler açılımlı” 

anlayış olarak ifade edilebilecek bir yaklaşım benimsenmiştir. İslam diniyle ilgili bilgilerde, Fıkıh’ta 

Hanefi mezhebi ve Akaid’de Maturudi mezhebi merkezli yaklaşım sergilenmiştir. İnanç, ibadet ve ahlak 

alanlarıyla ilgili, Kur’an’a ve sünnete dayanan ortak noktalara özen gösterilmiştir. Burada önemli bir 

husus, ibadet öğrenme alanının bölüm başlığının “Dua” olarak verilmiş olmasıdır.  

Geliştirilen programla öğrencilerin din ve ahlak hakkında objektif bilgi sahibi olmaları, din 

öğretimi edinimlerinde insana, düşünceye, hürriyete, ahlaki olana, kültürel mirasa saygılı olmaları esas 

alınmıştır. Din ve ahlak ile ilgili kazanımların gerçekleşme sürecinde öğrencilerin aktif olması esas 

alınarak araştırma yapabilecekleri, keşfedebilecekleri, problem çözebilecekleri, çözümlerini ve 

yaklaşımlarını paylaşıp tartışabilecekleri ortamların sağlanmasının önemi vurgulanmış; 

müfredatlararası ilişkilendirme yapılarak öğrencinin bilgiye dayalı gerçeği bir bütün olarak algılaması 

ve değerlendirmesi hedeflenmiştir. Ders programında değerlendirme/notlandırma yoktur. Bunun din 

özgürlüğü adına olduğu belirtilmektedir.  

Dinlerin Gelişim Tarihi dersi programı 7. 8. 9. sınıflar için hazırlanmıştır. Ders kitabı, 2022-

2023 eğitim yılında sadece 9. sınıflar için hazırlanmış ve okutulmaya başlanmıştır. Dersin ilk olarak 9. 

sınıflara veriliyor olmasının, hedeflerin gerçekleşmesinde problem oluşturabileceği düşünülmüştür. Bu 

bağlamda ders programının açıklama/mektup bölümünde, genel eğitim kurumlarında "Dinlerin Gelişim 

Tarihi" dersinin 7. 8. 9. sınıflar programının aşağıdaki temeller doğrultusunda oluşturduğu belirtilmiştir: 

1. Kırgız Cumhuriyeti "Dinlerin Gelişim Tarihi" dersi öğretim konsepti, 



79 

 

2. Kırgız Cumhuriyeti Anayasası, Kırgız Cumhuriyeti "Eğitim Yasası", Kırgız Cumhuriyeti'nde 

genel eğitimin devlet eğitim standardı, 

3. Kırgız Cumhuriyeti'ndeki genel eğitim kurumlarının (okullar, gymnasium, liseler) 7.8.9. 

sınıfları için "Dinlerin Gelişim Tarihi" dersi ders standardı. 

Kırgız Cumhuriyeti Anayasasına göre Kırgız Cumhuriyeti laik (dini olmayan) bir devlettir. Bu 

nedenle Kırgız Cumhuriyeti'nde hiçbir dine vurgu yapılmaz ve hiçbir din esas alınmaz.205 Tablo 13’te 

bu doğrultuda hazırlanan Dinlerin Gelişim Tarihi dersi 7. sınıf programı yer almaktadır. 

Tablo 13: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 7. Sınıf “Milli ve Dini Değerler” Bölümü ve 

Konu Başlıkları206 

Bölüm I: Milli ve Dini Değerler 

➢ Giriş: Değerler kavramı 

➢ Tema 1: Milli Değerler (1 saat) 

• Milli değerleri anlamak. Milli değerlerin hayattaki yeri ve rolü. 

➢ Tema 2: Kırgız Halkının ve Kırgızistan'da Yaşayan Milletlerin Değerleri (2 saat) 

• Kırgız halkının milli değerleri. Her milletin özel değerleri. Değerlerin korunması ve 

geliştirilmesi. 

➢ Tema 3: Dini Değerler (1 saat) 

• Dini değerleri anlamak. Dini değerlerin davranışlarımız üzerindeki etkisi. Dini 

değerlerin ana kaynakları. En önemli dini değerler. 

➢ Tema: Dini Değerlerle Milli Değerler Arasındaki İlişki (2 saat) 

• Dinin hayatımızdaki değerleri tanımlamadaki rolü. Dini değerlerin kullanılmasında 

milli değerlerin etkisi. Geleneksel dini değerlere özel bir yaklaşım. 

Aslında kişinin yaşadığı çevre ve topluma ters düşmeyen, inandığı değerleri ve inançları 

olmalıdır. Hiç kimse geleneklerini, değerlerini ve ahlak kurallarını tümden yadsıyamaz ya da kendini 

onların dışında ve üstünde göremez. Kişinin ruh sağlığını korumak bakımından, toplumun değerlerini 

kabul etmek gerektiği gibi, cemiyetle bütünleşmesi, ona müspet anlamda iştirak etmesi, kalkınmasına, 

ilerlemesine yardımcı olması için de şarttır.207 Milli değerler okullarda benimsetilerek okutulursa, 

zamanla öğrenci kendi öz değerlerini kabul eder ve devam ettirir. 

                                                           
205 Mars İbraev vd., Kırgız Cumhuriyetinin Eğitim ve Bilim Bakanlığı “Dinlerin Gelişim Tarihi” Ders Programı (7., 8., 9. 

sınıflar için) (Bişkek: Kırgız Eğitim Akademisi, 2022), 3. 
206 Mars İbraev vd., Kırgız Cumhuriyetinin Eğitim ve Bilim Bakanlığı “Dinlerin Gelişim Tarihi” Ders Programı (7., 8., 9. 

sınıflar için), 5-8. 
207 Halis Ayhan, Eğitime Giriş ve İslamiyetin Eğitime Getirdiği Değerler, 130. 



80 

 

Milli değerler İslam dini ile iç içe olmuştur. Bu manada Dinlerin Gelişim Tarihi dersinin ilk 

konularının milli değerleri konu edinmesi yerinde olmuştur. Zira öğrenciler, içinde yaşadıkları toplumun 

tarihini, kültürünü öğrendiği gibi dinini de öğrenmek zorundadır. Öğrenci milli değerleri öğrenerek 

İslam dininin kültürüne ve tarihine olan dokunuşlarını da fark etmiş olacaktır.  

Tablo 14: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 7. Sınıf “Dini İnançlarda Genel Ahlaki 

Değerler” Bölümü ve Konu Başlıkları 

Bölüm II: Dini İnançlarda Genel Ahlaki Değerler 

➢ Tema 5: Dini İnanç Kavramı ve Ahlakla İlişkisi (1 saat) 

• İnancı anlamak. Din ve dini inanç nedir? Din ve inanç ilişkisi. Dini inançlar ve ahlak 

arasındaki ilişki. 

➢ Tema 6: Budizm'de Ahlaki Değerler (1 saat) 

• Budizm bir dünya dinidir. Budizm'de ahlaki öğretiler. 

➢ Tema 7: Hristiyanlıkta Ahlaki Değerler (2 saat) 

• Hristiyanlık bir dünya dinidir. Hristiyanlıkta ahlaki öğretiler. 

➢ Tema 8: Dini İnançlardaki Değerlerin Benzerlikleri (1 saat) 

• Dinlerin temel amacı, insanların doğru-yanlış, iyi-kötü, helal-haram, sevap-günah 

kavramlarını oluşturmak ve onları çağa göre doğru davranışa yönlendirmektir. 

➢ Tema 9: Doğu İnanç Kültüründe Ahlaki Değerler (1 saat) 

• Doğu kültüründe genel inanç anlayışı, inançlarda ahlaki değerler. 

Kendi dışımızdaki farklı kültürleri kabullenmek, farklılıkları geçmişteki politik kaynaklı 

çatışmalar gölgesinde anlamak zor bir süreçtir. Ama SSCB dönemindeki kritik olaylar süreci daha da 

farklı yönlere itmektedir. Altaş, konuyla ilgili araştırmasında din eğitiminin, başkalarının değerlerine, 

bakış açılarına uygun bir yaklaşım oluşturabilmek için belli kurallara riayet etmesi gerektiğini belirterek 

bu kuralları şu şekilde sıralamıştır:  

1. Farklı değerler karşısında yansızlık, 

2. Ruhsal güzelliklerin takdir edilmesi, 

3. Farklılıklara karşı hoşgörü (tolerans).208 

Farklı düşüncelerin, kültürlerin değerleriyle ilişki içinde olurken onlar karşısında yansız bir tavır 

geliştirmek, bu ilişkilerde ortaya çıkmış birçok yanlış anlayışın da fark edilmesini sağlar. Ötekinin 

                                                           
208 Nurullah Altaş, Çokkültürlülük ve Din Eğitimi (Ankara: Nobel Basımevi, 2003), 104. 



81 

 

değerleri karşısında yansız bir tutum geliştirmede, yabancı olandaki görünen güzellikleri ön plana 

çıkararak önyargılı olmadan onları tanımak ve kabullenmek lazımdır. 

Felsefecilere göre ahlak, insanlarda doğal ve evrensel olarak bulunan ortak bir niteliktir. Ahlakın 

ortama, zamana göre değişmeyen ortak ilkeleri, kuralları, yasaları vardır. İnsandan kendine ait doğrular 

bulması değil var olanı benimsemesi beklenmiştir. Böyle bir durumda eğitilebilir insan tabiatı, telkin 

süreci boyunca başlatan olmaktan ziyade tepki veren bir anlayışla ele alınır. Toplumun hedef ve 

ihtiyaçlarınının bireyin hedef ve ihtiyaçlarının üzerinde olması hatta onları belirlemesi 

öngörülmüştür.209 Bu derste öğrenciler öğrenecekleri değerleri kendileri seçmezler, programda tercih 

edilen değerler öğrenmenin amacı olarak ortaya konur, öğrenciler bu değerleri öğrenirler. 

Günümüzde dünyada yapay zekânın hızlı bir şekilde ilerlediğine hepimiz şahit oluyoruz. Böyle 

bir hızlı gelişmede gençlere dini ve ahlaki değerleri anlatmak, çatışan değerler arasında tercih yapmak, 

ahlaki ikilimleri çözmek ve ahlaki bilgiler yığınından en anlamlı ve güvenilir olanlarını bilinçli olarak 

seçebilme yeteneği kazandırmak lazımdır. Bu nedenle programda öğrencilerin yaşamın anlamını 

bulmasına, kendi değerlerini tanımasına ve oluşturmasına, başkalarının değerlerine saygı duymasının 

gerekli olduğunu anlamasına yardımcı olacak amaçlar olması gereklidir. 

Tablo 15: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 7. Sınıf “İslami Değerler” Bölümü ve Konu 

Başlıkları  

Bölüm III. İslami Değerler 

➢ Tema 10: Kuran ve Sünnet Ahlakın Temelidir (2 saat) 

• İslam'ın ana kaynakları: Kur'an ve Sünnet. İnsanın davranışlarını düzenleyen 

öğretiler içerirler. 

➢ Tema 11: Hz. Muhammed Bir Ahlak Örneğidir (2 saat) 

• Hazreti Muhammed'in biyografisi. Hz. Muhammed’deki ahlak örnekleri. 

 

➢ Tema 12: Ahlaki Değerler (1 saat) 

• Ahlaki değerlerin insan hayatındaki yeri. İyi niteliklere sahip olmak, kötü 

niteliklerden uzak durmak. İslam'da ahlakın yeri. 

➢ Tema 13: Ailedeki Ahlaki Normlar (2 saat) 

• Ebeveynlerin yeri ve rolü. Onlara olan saygının yararları. Onları yüzüstü bırakmanın 

sonuçları. Akrabalarla görgü kuralları. 

➢ Tema 14: Kadının Toplumdaki Yeri (1 saat) 

                                                           
209 Recep Kaymakcan, Hasan Meydan, Ahlak Değerler ve Eğitimi (İstanbul: Değerler Eğitimi Merkezi, 2014), 170. 



82 

 

• Kadına saygı duyma adabı. Anne ve kız kardeşe karşı tutum. Kadınlar için yaratılan 

fırsatlar. Kadın erkek eşitliği. 

Görüldüğü üzere İslam Değerleri bölümü 5 konu başlığı altında incelenmeye çalışılmıştır. 

Kur’an ve Sünnet’in İslam değerlerinin ana kaynağı olması konusuna ilk olarak yer verilmesi gayet 

uygun olmuştur. Hz. Muhammed (a.s) başlığı altında geleneksel siyer bilgisinin öğrenciye aynen 

aktarımıyla bilişsel alanının bilgi düzeyinde ve bir adım ötesinde kavrama düzeyinde öğrenmelerin 

gerçekleşmesiyle yetinmeyip aynı zamanda hayati bir örnek olduğu vurgulanmıştır. Hz. Peygamber’in 

(a.s) ahlak örneği olarak ele alınması peygamberin özellikleriyle, gönderiliş amacıyla, vazifesiyle 

bağlantılı olarak kanaatimizce isabetli olmuştur.  

Burada İslami değerleri ayrı bir bölüm olarak incelenmesi de yerinde olmuştur. Programda 

iyiliklere sahip olmak ve kötülüklerden de uzak durmaya çalışmak, aslında Kur’an’ın bir emridir.210 

Daha öncede bahsettiğimiz dersin ortaya çıkma nedenlerinden birkaçı ülkedeki yolsuzluk, hırsızlık, 

barış içerisinde yaşanmaması olarak belirlenmekteydi. İyi ve kötü işleri ayırt etmek, bunların derin 

manasını anlamak çok önemlidir.  

Kırgız toplumunda kadın hakları ile İslamı birbirine karşıt gibi gösterenler çoktur. Bu manada 

İslami değerler bölümünde böyle bir konunun da olması oldukça önemlidir. Tarihe baktığımızda 

Kırgızlar Kanıkey, Kızsaykal, Canıl Mırza, Kurmancan Datka ve Kırgızistan’ın ve Türk devletlerinin 

ilk kadın Cumhurbaşkanı Roza Otunbaeva (2010-2011) gibi kadınları yetiştirmiştir.  

Tablo 16: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 7. Sınıf “Ortak İnsani Değerleri” Bölümü ve 

Konu Başlıkları  

Bölüm IV. Ortak İnsani Değerleri 

➢ Tema 15: Adalet ve Haksızlık (1 saat) 

• Adaletli iş yapmanın sorumluluğu. Adalet bir erdemdir. Adaletin ilkeleri, türleri. 

Haksızlık kötü bir niteliktir. Haksızlığın sonuçları. 

➢ Tema 16: Cömertlik ve Kıskançlık (1 saat) 

• Cömertlik nedir? Ateşin yakıtı yemesi gibi haset de iyilikleri yok eder. Kıskançlıktan 

kurtulabilirsin. 

➢ Tema 17: Merhamet ve Zalimlik (1 saat) 

• Merhamet bencilliği ortadan kaldırır. Nezaket ve şefkat arasındaki fark. Zayıf yaşlı 

ve savunmasız hayvanlara nasıl bakılacağını öğretir. Acımasızlık kötü bir nitelikdir. 

                                                           
210 Hayrettin Karaman vd. (ed.), Kur’an Yolu Meali (Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı yayınları, 2015) Nahl 16/90; Câsiye 

45/15.  



83 

 

➢ Tema 18: Alçakgönüllülük ve Gurur (1 saat) 

• Alçakgönüllülük, bir insanda yüksek bir niteliktir. İnsanlara alçakgönüllülük, nezaket 

ve anlayışla davranmak imanın bir göstergesidir. Kibir, benlik, gurur, kabalık olumsuz niteliklerdir. 

➢ Tema 19: Cömertlik ve Cimrilik (1 saat) 

• İyilikseverlik, cömertlik ve eli açıklık insan için gerekli niteliklerdir. Kendine, 

ailesine, çocuklarına, yetimlerine, dullarına, yoksullarına bakmak sevaptır. Cimrilik, açgözlülük, 

doyumsuzluk, insanı karanlığa ve uçuruma sürükleyen en kötü niteliklerdir. 

➢ Tema 20: Dedikodu ve İftiranın Zararları (1 saat) 

• Dedikodu, tahrik ve iftira günahtır. Dedikodudan sakının. Dedikodu yapan saygısız 

ve utanmaz bir kişidir. 

➢ Tema 21: Dürüstlük Niteliği (1 saat) 

• Tüm insan ilişkilerinde dürüstlüğün rolü. Yalan söylemenin sonuçları. 

➢ Tema 22: Emanete Sadık Olmanın Niteliği (1 saat) 

• Emanet nedir? Emanet konusunda sadık olun. Emanetin çeşitleri. Emanete sadık olan 

insanlar toplumda büyük saygı görürler. Emanete sadık olmak güzel bir niteliktir. Emaneti suistimal 

etmemek lazım. Suistimal nedir? Emanete ihanet etmek alçak bir niteliktir. 

➢ Tema 23: Davranış ve Giyim Kültürü (1 saat) 

• Kırgız kıyafetleri, ulusal özellikleri. Giyinme adabı. Halka açık yerlerde giyimin 

ahlaki ilkeleri. Her kurumun kıyafet kurallarına uymak normdur. Ulusal ve dini kıyafetlerin birleşimi. 

Tıraş, bıyık ve saç uzatma gibi kişisel süslenme, geleneksel dini kavramlara uygun olmalıdır. 

Bu bölümde yakın ve zıt olmak üzere şu değerlerden ve kötü ahlak özelliklerinden 

bahsedilmiştir: “Adalet, erdemli olmak, haksızlık, kıskançlık, zalimlik, merhamet, şefkat, acımasızlık, 

gurur, alçakgönüllülük, nezaket, kibir, benlik, kabalık, iyilikseverlik, cömertlik, eli açıklık, cimrilik, 

açgözlülük, doyumsuzluk, dedikodu, iftira, dürüstlük, yalan söylememek, emanete sadık olmak, 

temizlik, süslenme kültürü ve giyinme kültürü.” Başka sınıflarda ve diğer bölümlerde de değerler 

işlenmiştir. Ama değerlerin ayrı bir bölüm olarak ele alınması ve bu şekilde isimlendirilmesi uygun 

olmuştur. Ders, öğrencileri topluma hazırlamak, onları yetişkin ve sorumlu vatandaş olarak yetiştirmek 

ve birtakım değerleri kazandırmayı amaçlamaktadır ve bu gaye programa yansımış görünmektedir. 

Aslında dünyada tüm ülkelerde ortak insani değerleri açık ya da gizli şekilde öğretecek dersler vardır.  

Şu hususu da belirtmemiz gerekir ki, böyle bir bölümün 7. sınıflarda yer alması kanaatimizce 

doğru olmuştur. Çünkü farklı inanç mensuplarının uyum içerisinde bir arada yaşaması olgusu, ikili 

ilişkilerde en önemli değerlerden olan merhamet, saygı ve hoşgörü değerleri çerçevesinde 

anlaşılmalıdır.211 Bu bağlamda eğitim-öğretim faaliyetleri içerisinde ortak insani değerler öğretimi 

                                                           
211 Ramazan Gürel, “2010 Yılı ve Sonrası DKAB Dersi Öğretim Programları ve Ders Kitaplarında Saygı ve Hoşgörü Değerleri 

Bağlamında Diğer Dinlerin Öğretimi”, Kilitbahir 15 (2019), 84. 



84 

 

uygulamalarına daha çok yer verilmeye başladığını görmekteyiz. Bilhassa çoğulcu, demokratik 

toplumlarda din eğitimi faaliyetlerinin pratikteki yansımaları hususunda ortak insani değerlerinin 

kendine has bir yeri vardır. Zira çağdaş din eğitimi anlayışlarından biri olan çoğulcu din eğitimi, ötekine 

saygı ve pozitif hoşgörü yorumuna dayanır.  

Türkiye tecrübesine baktığımızda, Kırgızistan’a benzer şekilde Ortaöğretim Din Kültürü ve 

Ahlak Bilgisi (DKAB) dersi öğretim programında öğrencilerin içselleştirilmesi ön görülen birçok değer 

yer almıştır. Bu değerlerin, derslerin bir kısmının kazanım, etkinlik ve açıklamalar tablolarında, 

“öncelikle verilecek değerler” başlığı altında konu ve etkinliklerle de ilişkilendirildiği görülmektedir. 

Öngörülen değerler şunlardır: “Adil olma, aile kurumuna önem verme, bağımsızlık, bilimsellik, 

çalışkanlık, dayanışma, ölçülülük, yumuşak huyluluk, güvenilir olmak, kanaat, cömertlik, sabır, 

samimiyet, güven, namuslu olmak, alçakgönüllülük, sözünde durmak, emanete riayet etmek, hakikat 

sevgisi, kardeşlik, duyarlılık, doğruluk, dürüstlük, estetik duyarlılık, hoşgörü, misafirperverlik, sağlıklı 

olmaya önem verme, saygı, sevgi, sorumluluk, temizlik, vatanseverlik, yardımseverlik, paylaşıcı olmak 

ve fedakârlıktır.212 

Tablo 17: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 7. Sınıf Kazanımları  

7. Sınıf Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Kazanımları 

• Ataların gelenek ve göreneklerini milli değerlere göre analiz eder ve değerlendirir; 

• Dinin toplumdaki insan davranışları üzerindeki olumlu etkilerini anlatabilir; 

• Milli değerler temelinde dünya görüşü genişler; 

• Ulusal ve dünya dinlerindeki ahlak öğretilerine dayalı olarak görüşler oluşturulur. 

• Kültürlerarası ve dinler arası barışın ahlaki değerlerine ve ahlaki önemine bağlı 

kalır; 

• “Din” ve “dini inançlar” kavramları arasındaki benzerlikleri ve farklılıkları açıklar; 

• Dini inançlarda yer alan ahlaki kuralları karşılaştırabilir ve bunların faziletlerini 

vurgulayabilir; 

• İnsanlar arasındaki dini farklılıkları tanımlar, dini özelliklerinin belirtilerini 

tanımlar; 

• Dini çeşitliliğin değerlerini anlar ve kabul eder; 

• İslami değerleri açıklayabilir; 

• Ahlaki değerlere örnekler verebilir; 

• Ortak insani değerleri vurgular; 

• Değerlerden yola çıkarak öz disiplin becerisi kazanır. 

                                                           
212 Kaymakcan, Meydan, Ahlak Değerler ve Eğitimi, 217. 



85 

 

Öğretim programındaki kazanımlar, ulusal-manevi değerlere saygı duyan ve dünya halklarının 

kültür ve dini görüşlerine karşı hoşgörülü bir yaklaşıma sahip olan bireyler yetiştirmeyi 

amaçlanmaktadır. Bu manada programın öngörüsü evrensel insani değerlere dayalı, hümanizmin 

fikirlerini destekleyen, insan haklarına saygılı, kültürel çalışmalara dayalı, bilgi/deneyim/duygusal-

değer sistemine bağlı, diğer halklar ve kültürlerle karşılıklı ilişkiler oluşturabilecek bir yapı 

oluşturmaktır. Program doğrultusunda yetişecek bireyler diğer insanların ve sosyal grupların görüşlerine 

saygı duyar. Konum ve değerlerin (dini, etnik, profesyonel, kişisel vb.) çeşitliliğinin tanınmasına dayalı 

olarak görüşlerini medeni bir şekilde savunabilir, başkalarına saygı duyabilir. Bu amaçların hayata 

geçmesiyle Dinlerin Gelişim Tarihi dersi öğrencilerde, kendi fikirlerini ifade etme ve diğer insanların 

fikirlerini dinleme, tartışmanın dinamiklerini hissetme ve kurallara uyma, müzakere yürütme yeteneği 

oluşturur. Yukarıda da bahsettiğimiz üzere 7. sınıflar için hazırlanan program amaçları ve kazanımları 

yeterli olmuştur. Program içeriği de akıcı bir şekilde oluşturulmuştur diyebiliriz. 

Tablo 18: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 8. Sınıf “Dini İnançlar” Bölümü ve Konu 

Başlıkları213 

Bölüm I: Dini İnançlar 

➢ Giriş: Dinlerin gelişim tarihi. Dinin insan hayatındaki yeri. 

➢ Tema 1: Dini inançlarla ilgili genel anlayış (1 saat.) 

• İnanç nedir? İnancın dinle ilgili yönleri 

➢ Tema 2: Doğu dini inançları (1 saat) 

• Konfüçyüsçülük, eski Çin'deki ana düşünce okuludur. Konfüçyüsçülüğün ana yönleri. 

Dini bir inanç olarak ortaya çıkış dönemi. 

➢ Tema 3: Ulusal dini inançlar (2 saat) 

• Hinduizm ulusal dindir. Yahudilik ulusal bir dindir. Ortaya çıkış tarihi. Ana 

Özellikler. Bugünkü durumu, dağılım alanı. 

➢ Tema 4: Kırgızların eski dini inançları (1 saat) 

• Kırgızların eski dini inançları. Dini inançlara ilişkin görüşler. 

Konu başlıklarından anlaşılacağı üzere bu bölümde dini inançlarla ilgili genel anlayış, Doğu 

inançları (Uzak Doğu) ve ulusal inançlar yer almaktadır. Aslında programdaki konu dağılımı farklı bir 

şekilde de olabilir. Örneğin, öğrencilere ilk olarak Kırgızların eski dini inançlarından başlayarak 

günümüze kadar olan inanç serüvenini ve şu anda yoğun bir şekilde tercih ettiği inancını vurgulayarak 

sonra diğer dinler ve inançlara yer verilmesinin daha faydalı olabileceği kanaatindeyiz. Düşünce olarak 

                                                           
213 İbraev vd., Kırgız Cumhuriyetinin Eğitim ve Bilim Bakanlığı “Dinlerin Gelişim Tarihi” Ders Programı (7., 8., 9. sınıflar 

için), 9-10. 



86 

 

Kırgızistan’ı doğu inançları bir hayli etkilemiştir ki bu hal coğrafya olarak da kaçınılmaz bir durumdur. 

Bu bağlamda programda Uzak Doğu inançlarına da yer verilmiş olması yerinde olmuştur. 

Tablo 19: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 8. Sınıf “Dünya Dinleri” Bölümü ve Konu 

Başlıkları  

Bölüm II: Dünya Dinleri 

➢ Tema 5: Dinlerin yapısı ve sınıflandırılması (1 saat) 

• Dinlerin temellerini anlamak. Dinin yapısı ve sınıflandırılması 

➢ Tema 6: Budizm'in ortaya çıkışı ve gelişiminin tarihi (1 saat) 

• Budizm'in kurucusu Siddhartha Gautama'dır. Budizm'in kökeninin nedenleri ve 

özellikleri. 

➢ Tema 7: Budizm'in Yönleri. Modern Budizm. (1 saat) 

• Budizm'in ana fikri. Budizm'deki bölünmeler. Bugünkü durumu, dağıtım alanı. 

Kırgızistan'da Budizm'in yayılması. 

➢ Tema 8: Hristiyanlığın doğuşu ve gelişimi tarihi (1 saat) 

• Hristiyanlığın Doğuşu. Hristiyanlığın kökeninin nedenleri ve özellikleri. Kutsal kitap 

İncil'dir. 

➢ Tema 9: Hristiyanlığın Bölünmesi. Modern Hristiyanlık (1 saat) 

• Hristiyanlığın ana düşüncesi. Ayrılma nedenleri. Bugünün durumu, dağıtım alanı. 

Kırgızistan'da Hristiyanlığın yayılması. 

➢ Tema 10: İslam'ın Ortaya Çıkışı ve Gelişim Tarihi (1 saat) 

• İslam'ın ortaya çıkış tarihi. Hz. Muhammed ve peygamberlik misyonu. Kur'an-ı 

Kerim ve Sünnet'in tarihi yeri. 

➢ Tema 11: İslam'ın Yönleri: Sünnilik ve Şiilik (1 saat) 

• İslam'ın ana yönü: Ehli Sünnet vel-Cemaat. Ehli Sünnet vel-Cemaat ve özellikleri. 

Şiilik: ortaya çıkış tarihi, akımları ve mevcut durumu. 

➢ Tema 12: Kırgızistan'da İslam'ın Yayılışı (2 saat) 

• Yerel halkın İslam'a tanışma süreci. Geleneksel kültür ile İslam kültürünün birleşimi. 

➢ Tema 13: İslam'da Dini ve Hukuki Okullar: Dört Ana Mezhep (2 saat) 

• Dini ve hukuki ekoller ve bunların ortaya çıkış tarihi. Dört ana mezhep ve hukuk 

ekolü ve özellikleri. 

Programda “Dünya Dinleri” başlığı altındaki bu bölümde, 9 konunun 4’ü, saat olarak 

baktığımızda 11 saatin 6’sı İslam’a ayrılmış durumdadır. Verilen konuların bu saatler dâhilinde 

anlatılmasının zor göründüğünühemen belirtmek gerekir. Örneğin İslam’ın Ortaya Çıkışı ve Gelişim 



87 

 

Tarihi başlığı altında İslam’ın ortaya çıkışından başlayarak, peygamberlik misyonu ve Kur’an ve Sünnet 

konularının bir saatlik zaman diliminde yeterince anlatılabileceğini düşünmek pek doğru 

görünmemektedir. Konuların içinde Kırgızistan’da İslam’ın Yayılışı konu başlığının yer alması anlamlı 

olmuştur. Çünkü gençlere halk geleneğinin İslam ile iç içe olduğu kültürel bileşenini anlamasına 

yardımcı olacaktır.  

Tablo 20: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 8. Sınıf “Kültürel Miras” Bölümü ve Konu 

Başlıkları 

Bölüm III: Kültürel Miras 

➢ Tema 14: Dinlerin Maddi Kültürel Mirası (2 saat) 

• Maddi miras kavramı. Dünya Dinlerinde Mimarlık ve Sanat Görüşleri. 

➢ Tema 15: Dinlerin Manevi Mirası (2 saat) 

• Manevi kültür nedir? Dünya dinlerinde manevi mirasın benzerlikleri ve farklılıkları. 

➢ Tema 16: Bilim Adamları ve Bilginler (2 saat.) 

• Bilim adamları, âlimler, bilime katkıları, çalışmaları ve ahlaki davranışa yönelik 

eserleri. Muhammed el-Farabi, Ebu Ali ibn Sina, Ebu Reyhan el-Beruni, Yusuf Has Hacib (Yusuf 

Balasaguni), Mahmud Kaşgari (Barskani) gibi ortaçağ büyüklerinin hikâyesi. 

➢ Tema 17: Şairler-Yazarlar (2 saat) 

• Müslüman şair ve yazarlar Mevlana Celaleddin-i Rumi, Hoca Ahmed Yesevi, Yunus 

Emre. Onların çalışmaları, toplumdaki insan davranışlarına adanmıştır. Kırgız halkının çağdaş 

(zamancıl) şairleri. 

➢ Tema 18: Dünyaca Ünlü Sanat Adamları (2 saat) 

• Dünyaca ünlü binalar yaratan bilge adamlar. Tarihteki yeri ve değeri. 

Kültürel Miras bölümünde dinlerin maddi ve manevi miraslarının açıklanması, dünya dinlerinen 

örnekler verilmesi, benzeştiği ve ayrıştığı taraflarını tespit edilmesi değerli tespitler olmuştur. Müslüman 

âlimlerin ilime, bilime, sanata olan katkısına yer verilmektedir. Bu konular üzeri tozlanmış konular olup, 

okullarda dini gerekçelerden dolayı uzun süre okutulmamıştır. Bu manada bu tarz konuların tekrar 

programlarda yer bulması değerli bir kazanım olarak görülmelidir. Tema 18’de bahsedilen ünlü sanat 

adamları denildiğinde genel olarak mimarlardan söz edilmektedir. Tema özelinde mimari yapılar, 

tarihteki yeri ve günümüzdeki değeriyle birlikte işlenmiştir. Bu anlatım tarzı, İslam’ın etki ettiği kültürel 

alanları Kırgız gençlerinin daha iyi tanımasına imkân sağlayacaktır.    

 

 



88 

 

Tablo 21: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 8. Sınıf Kazanımları 

8. Sınıf Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Kazanımları 

• Dini inançların ahlaki ilkelerini çözümler, kendi bakış açısını ifade edebilir; 

• Dinin toplumsal gelişme üzerindeki etkisini kavrar, bireyin ve toplumun gelişmesinde 

dinin yerini bilir; 

• Dünyadaki dini inançların çeşitliliğini analiz edebilir ve bunların kapladığı alanı 

gösterebilir; 

• Toplumdaki insanların ahlaki oluşumunda dinin rolünü belirler; 

• Doğu'nun dini inançlarını değerlendirebilir; 

• Ulusal dini inançları tanımlayabilir; 

• Kırgızların eski dini inançlarının oluşumunu ve İslam öncesi gelişimini analiz 

edebilir; 

• Dünya dinlerinin kökenini ve gelişimini bilir ve kompozisyon yazabilir; 

• Budizm'in tarihini ve amacını belirleyebilir; 

• Hristiyanlığın tarihini ve gelişimini analiz edebilir; 

• İslam tarihini tespit edip, üzerine makale yazabilir; 

• İslam'ın dini ve hukuk ekollerini analiz edebilir; 

• Dini temsilcilerin dünya maddi ve kültürel mirasına katkısını belirler; 

• Bilim ve sanatta örnek kişiler hakkında rapor hazırlayabilir. 

8. sınıf programına ve kazanımlarına baktığımızda, ulusal dinlerden başlayarak dünya dinlerinin 

tarihini, gelişimini, değerlerini, ekollerini ve toplumdaki rolünü açıklayıcı bir şekilde ortaya koyan bir 

anlatımla verilmektedir. Programda ayrıca dinlerin ve din âlimlerinin dünya maddi ve manevi mirasına 

olan katkısını da açıklamaktadır. Programda öngörülen kazanımlara göre, öğrenciler geçmişten 

günümüze olan serüvende dinin toplumsal yaşamdaki rolünü anlamlandırabilir bir beceriye sahip 

olacaktır. Burada dikkat etmemiz gereken husus, din eğitiminin boyutlarındaki dağılımın tüm dinlerde 

birbirinin aynı olmamasıdır. Bazı dinler inancı vurgularken bazı dini yapılarda ritüeller önemlidir. 

Bazılarında ise duygusal yaşantılar, ahlaki oluşumlar ön plandadır.214 Dolaysıyla dinleri, boyutları ve 

yönleri açısından birbirleriyle karşılaştırmak doğru değildir.  

 

                                                           
214 Nurullah Altaş, Din Eğitimi (Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık, 2022), 195. 



89 

 

Tablo 22: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 9. Sınıf “Dünya Dinlerinin Temelleri” 

Bölümü ve Konu Başlıkları 215 

Bölüm I: Dünya Dinlerinin Temelleri 

➢ Giriş: Dünya dinlerinin temelleri, ilkeleri, değerleri, devletimizin dine bakış 

açısı. 

➢ Tema 1: Dinlerin temellerini anlamak (1 saat) 

• Din nedir? Dinlerin temellerini nasıl anlarız? 

➢ Tema 2: Budizm'in Temelleri (2 saat) 

• Budizm'in modern dünyadaki yeri. Budizm'in ana yönleri. Buda’nın öğretisinin özü 

"Dört Yüce Gerçek’tir. Dördüncü gerçeği açıklayan adımlar. 

➢ Tema 3: Hristiyanlığın Temelleri (2 saat) 

• Hristiyanlığın oluşum dönemi. Hristiyanlığın temel özellikleri. Baba, Oğul ve Kutsal 

Ruh. Ortodoks ve Katolik Kiliselerindeki ana yedi gizem. 

Programın bu bölümü, öğrencilere dinin günlük hayatımızda derin bir yeri olduğunu 

anlatmaktadır. Bu kadar derin bir anlam taşıyan din kavramına hangi tanım uymaktadır? Dinin, 

“Değerler bütünü” olarak kısa ve net bir tanımına odaklanmak mantıklıdır. Din, değerlerine, dünya 

görüşüne ve insanlığa sunduğu sistemli yaşam modeline göre anlam kazanır. Bu nedenle dinin orijinal 

kaynaklarına dayanarak onun esaslarını günümüz yaşam koşullarına uyarlamak önemlidir. 

Bugün Budizm’in dört yüz milyondan fazla inananı vardır. Çoğu Hindistan, Çin, Moğolistan, 

Tayland, Vietnam, Singapur, Tayvan, Tibet ve Japonya gibi Güney Asya ülkelerinde yaşamaktadır. 

Budizm, doğu toplumuna özgü benzersiz özellikleri ile Hristiyanlık ve İslam'dan temelde farklı bir 

dindir. Programda Budizm’e de yer verilerek bir nevi dinler tarihi niteliğinde bir içerik hazırlanmıştır. 

Tablo 23: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 9. Sınıf “İslam’ın Esasları” Bölümü ve Konu 

Başlıkları 

Bölüm II: İslam’ın Esasları 

➢ Tema 4: İslam'ın Temelleri (2 saat) 

• İslam'da temel kaynaklar. İslam'ın esasları (iman, islam, ihsan) ve özellikleri. 

➢ Tema 5: İnanç (2 saat) 

• İnanç temelleri. Cenab-ı Hakk'a iman, imanın esaslarının ilki ve çekirdeğidir. 

                                                           
215 İbraev vd., Kırgız Cumhuriyetinin Eğitim ve Bilim Bakanlığı “Dinlerin Gelişim Tarihi” Ders Programı (7., 8., 9. sınıflar 

için), 11-13. 



90 

 

➢ Tema 6: İbadet (2 saat) 

• İbadet nedir? İbadetin çeşitleri. İslamın şartları. İbadetleri etmenin sorumlulukları ve 

şartları. 

➢ Tema 7: Ahlak (2 saat) 

• Ahlak (ihsan) nedir? Geleneksel ahlak ile din ahlakı arasındaki benzerlikler ve farklılıklar. 

➢ Tema 8: Hz. Muhammed’in Çağdaşları, Sahabelerin Hikâyesi (2 saat) 

• Sahabe kimdir? İlk sahabeler. Medine'ye hicret. Peygamber'in dört halifesi. 

Görüldüğü üzere bölümün tamamı İslam’a ayrılmıştır. İslam’ın temel kaynakları ve üç ana 

unsuru (iman, ibadet, ihsan) incelenmiştir. İman, ibadet ve ahlak şeklindeki konu sıralaması da uygun 

olmuştur. Allah’a iman konusunda başlayarak diğer iman esaslarına da yer verilmiştir. İbadet konu 

başlığı altında ibadet etmenin sorumluluğu ve şartlarına da değinilmesi isabetli olmuştur. Ahlak 

konusunda ise Kırgız geleneği ile İslam ahlaki arasındaki farklar ve benzerlikler açıklanmıştır. 

Bunlardan sonra Hz. Muhammed’in siyretine yer verilmiştir. Programda İslam dininin temellerinin 

ayrıntılı bir şekilde ele alınması öğrenciler için faydalı olmuştur. Bu bilgileri gençlerin, devletin resmi 

ve güvenilir kurumlarından elde etmesi önemli ve değerlidir. 

Tablo 24: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 9. Sınıf “Kırgızistan'da Hanefi Okulu ve 

Maturidi İnancı” Bölümü ve Konu Başlıkları 

Bölüm III: Kırgızistan'da Hanefi Okulu ve Maturidi İnancı 

➢ Tema 9: İmam-ı Azam ve Hanefi Mezhebi (2 saat) 

• Hanefi Mezhebi nedir? İmam Azam'ın biyografisi ve faaliyetleri. 

➢ Tema 10: Hanefi Mezhebinin Özellikleri (2 saat) 

• Hanefi Mezhebini usulü. Fıkıh nedir? 

➢ Tema 11: Hanefi Mezhebinin Orta Asya'da Yayılışı (1 saat) 

• Hanefi mezhebinin dağılımı. Kırgızistan'daki bilim adamları. 

➢ Tema 12: Ebu Mansur el-Maturudi ve Onun İnanç Mektebi (2 saat) 

• Maturudi İnanç Okulunun Özellikleri. Ebu Mansur el-Maturudi'nin biyografisi ve 

etkinliği. 

Devletin geleneksel din olarak nitelendirdiği Hanefi ve Maturudi çizgisi vazgeçilmezdir. Genel 

olarak programda diğer dinlere de yer verilmesine rağmen, İslam mezhepleri arasında sadece Hanefilik 

ve Maturidilik mezheplerine yer verilmesi ilginçtir. Tarihten bu yana bu bölgelerde itikadi ve ameli 

yönden hâkim olan mezhepler bunlardı. Bağımsızlıktan sonra bazı selefi inançlar bölgede hızlı bir 

şekilde yayılmaya başlamıştır. Bütün bunları devlet tehlike olarak gördüğü için programda geleneksel 

mezheplere yoğun bir şekilde odaklanmıştır.  



91 

 

Tablo 25: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 9. Sınıf “Devlet ve Din” Bölümü ve Konu 

Başlıkları 

Bölüm IV: Devlet ve Din 

➢ Tema 13: Devlet ve Din Arasında Karşılıklı İş birliği (2 saat) 

• Devlet nedir? Dini alanda mevcut devlet politikasının temel ilkeleri. Dinin en önemli 

işlevleri. 

➢ Tema 14: Kırgız Cumhuriyeti'nin Dini Alanda Devlet Politikası (1 saat) 

• Kırgızistan'da Sovyet sonrası dini durum. Kırgız Cumhuriyeti'nin dini alanında 

devlet politikasının temelleri. 

➢ Tema 15: Dinler arası Uyum ve Tolerans (2 saat) 

• Tolerans. Dinde zorlama yoktur. Dinlerin ortak değerleri (İnsanlık). 

• Diğer inançların değerlerine saygı gösterin. Hayırlı işlerde iş birliği. İç huzur. 

➢ Tema 16: Kırgızistan'da Yıkıcı, Aşırılık Yanlısı Ve Terör Örgütleri (2 saat) 

• Dini aşırılık, terörizm ve radikalleşme kavramları. Radikalizm. Aşırılık. Terörizm. 

Gençlerin aşırılık yanlılarına cazibesi ve önlenmesi sorunu. Kırgız Cumhuriyeti Aşırılıkçı 

Faaliyetlerle Mücadele Kanunu. Aşırılık yanlısı bir örgüt. Aşırılık yanlısı örgütlerin nitelikleri ve 

sembolleri. Kırgız Cumhuriyeti topraklarında yıkıcı, aşırılık yanlısı ve terör örgütlerinin faaliyetleri 

yasaktır. 

Bu bölüm genel olarak devlet güvenlik konusunu içermekte, gençlere laik sistemi ve bu sistemin 

işlevini açıklamaktadır. Küreselleşen dünyada dinler arası uyum içinde yaşamanın önemi 

vurgulanmaktadır. Aynı zamanda terör olarak nitelenen dini grup ve teşkilatlar ve yasaklanma nedenleri 

incelenmektedir.  

Daha öncede bahsettiğimiz üzere, bu konulardaki problemler dersin okul programına 

konulmasında önemli rol üstlenmiştir. Amaç, aşırılık yanlısı ve terör örgütlerinin gençlerden 

faydalanmasını önlemektedir. Bazı yerlerde hukuk hocalarının da bu derse girmesinin bir nedeni 

programın bu bölümüdür.  

Tablo 26: Dinlerin Gelişim Tarihi Öğretim Programı 9. Sınıf Kazanımları 

9. Sınıf Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Kazanımları 

• Dünya dinlerinin temellerini analiz edebilir; 

• Budizm'in temellerini tanımlayabilir; 

• Hristiyanlığın temellerini örneklerle açıklayabilir; 



92 

 

• Kırgızistan'da Budizm ve Hristiyanlığın ortaya çıkışını tarihi kaynaklarla kanıtlayabilir; 

• İslam'ın temel ilkelerini açıklayabilir: inanç, ibadet, ahlak; 

• Kırgızistan'da Ana hukuk ekolü olan Hanefi mezhebinin önemini ve değerini sözlü ve yazılı 

olarak açıklayabilir; 

• Ebu Mansur el-Maturidi’yi ve mezhebinin özelliklerini tanımlar; 

• Dinin devletin gelişimi üzerindeki etkisini analiz eder; 

• Kırgız Cumhuriyeti, etnik nüfusunun dini inançlara dayalı değerlerine hoşgörüyle davranır; 

• Toplumsal barış ve uyum için karşılıklı saygı ve diyaloğa dayalı çok etnikli ve çok mezhepli 

bir ortamda, diğerleriyle iletişim kurabilir; 

• Aşırıcılık ve radikalizm kavramlarını tanımlar; 

• Toplum güvenliğini tehdit eden dini faaliyetlerin suç olduğunu anlar, faaliyetlerini hukuka 

uygun olarak yürütür; 

• Kırgızistan'daki dini örgütlerin özgünlüğünü ve yasal statüsünü belirler; 

• Aşırılık yanlısı bilgileri ayırt edebilir. Dini temellere ve geleneksel dine neden ihtiyaç 

duyulduğunu anlar; 

• Bir insanın ruhsal oluşumu için gerekli olan ihtiyacı hayatta nasıl uygulayacağını anlar ve 

bilir. 

Görüldüğü üzere kazanımlar herhangi bir bölüm için değil dersin tamamı için hazırlanmıştır. 

Burada özellikle toplumun genel itibariyle kabul ettiği ve devletin istediği Hanefi ve Maturudi çizgisinde 

yoğunlaşıldığını görmekteyiz. Mezhep ifadesi çok geçse bile diğer mezhepler hakkında bilgi 

verilmemektedir. “Toplum güvenliğini tehdit eden dini faaliyetlerin suç olduğunu anlar” ifadesi, 

doğrudan din dersinin değil hukuk dersinin konusu olmakla birlikte din-devlet ilişkisi bağlamında dinin 

önemli konumuna dair gençlerde bir farkındalık oluşmasına da hizmet edecektir.  

Kazanımlarda “dini temellere ve geleneksel dine niçin ihtiyaç duyulduğunu anlar” ifadesi 

geçmektedir. Bu ifade radikalizm ve terorizm ile başedebilmek için konulmuştur. Terör ve radikalizm 

kavramlarının İslam ile bağdaşmayacağını vurgulamak lazımdır. Bu kavramları herhangi bir din veya 

dini düşünceyle ilişkili olarak anlatmak doğru değildir. Daha önce ders programının ortaya çıkma 

nedenlerin sıralarken terörle mücadeleden bahsetmiştik. Program kazanımlarında değinilen “geleneksel 

din” ifadesi, bir bakımdan yasal zemini olmayan bir ifadedir. Geniş manasını anlamlandırmak çok zor 

görünmektedir.  

Genel olarak programlarda, dersin amaç ve ilkelerinin yanında kazanımlar ve öğretmen için kısa 

yöntemlerin yer aldığı görülmektedir. Yöntemlere baktığımızda, "eğitim hakkında" yasasına göre, 

"Öğretmen, pedagojik çalışmayı düzenleme yöntemlerini ve biçimlerini özgürce seçebilir." Bu ifadeyle 

öğretmenlere, öğretim yöntemlerini/teknolojilerini özgürce seçme hakkı tanınmıştır. Aynı zamanda, 

genel eğitim kurumlarında öğretimin yeterlik temelinde inşa edildiğini göz önünde bulundurarak, 



93 

 

öğretmen öğrencileri bağımsız öğrenme sürecine dâhil etmek için yalnızca geleneksel (klasik) değil, 

aynı zamanda etkileşimli öğretim yöntemlerini/teknolojilerini de kullanmalıdır.216 Yine yöntem 

kısmında öğrencileri değerlendirmenin, nasıl olması gerektiği belirtilmiştir. Değerlendirme; içsel 

öğrenme motivasyonunu teşvik etmeyi ve öz değerlendirme, öz analiz, karşılıklı değerlendirme, kişinin 

kendisinin ve diğer öğrencilerin eylemlerini eleştirel olarak değerlendirme becerilerini geliştirmeyi 

amaçlar ve duygusal olarak hoş ve arkadaşça bir atmosfer yaratılmasına katkıda bulunur.217 Dersin 

amaçlarına ve kazanımlarına baktığımızda öğrencilerin milli dinler ve dünya dinleri hakkında geniş 

bilgiye sahip olmasının gerekliliği de vurgulanmaktadır. 

4.2.4. Dinlerin Gelişim Tarihi Dersi Ders Kitapları 

Cumhurbaşkanı kararnamesine göre, cumhuriyetin genel eğitim kurumlarında Dinlerin Gelişim 

Tarihi dersi aşağıdaki durumları içermelidir: 

• Öğretim, modern bilimsel ve metodik yöntemlere dayalı olmalıdır, 

• Ülkemiz için dünya dinleri ve ulusal dinler hakkında eğitim, öğrenciler için kendi 

dünyasını, başka dünya kültürlerini ve manevi yaşamını tanımasına yardımcı olmalıdır, 

• Geleneksel dinin (sallttuu din)218 temellerine ilişkin bilgi, milli kimliğin oluşmasında, 

desteklenmesinde ve korunmasında, aşırılık ideolojisinin ve hoşgörüsüzlüğün önlenmesinde önemli rol 

oynamalıdır.  

Cumhuriyetin genel eğitim kurumlarında, din bilimleri eğitimi, insani eğitimin ayrılmaz bir 

parçasıdır ve büyüyen nesle ve gençlere dinin, tarih ve insanlık yaşamındaki rolü, kültürü, manevi ve 

ahlaki durumlar hakkında nesnel bilimsel bilgi sağlamalıdır.219 Kararnameden de anlaşıldığı üzere, dinin 

tarihi ve toplumsal boyutunu açıklamak en önemli hedeflerinden biridir. Dinlerin Gelişim Tarihi 

dersinin kitabı bu hedefler gözetilerek kaleme alınmıştır.  

Dinlerin Gelişim Tarihi ders kitabı, daha önce de bahsettiğimiz gibi, 2022 yılında hazırlanmıştır. 

Aslında ders programı 7-8-9. sınıflar için hazırlanmışsa da ilk aşamada sadece 9. sınıflar için kitap 

hazırlanmıştır. Eğitim ve Bilim Bakanlığı tarafından neşredilen kitap 72.500 nusha halinde ülke geneline 

dağıtılmıştır.  

Temmuz 2022 tarihinde Cumhurbaşkanı kararı ile 1 Aralık 2022 tarihine kadar Eğitim ve Bilim 

Bakanlığı 7-8. sınıflar için ders kitabı hazırlama konusunda bir yarışma ilan etmiştir. Daha sonra bu 

                                                           
216 İbraev vd., Kırgız Cumhuriyetinin Eğitim ve Bilim Bakanlığı “Dinlerin Gelişim Tarihi” Ders Programı (7., 8., 9. sınıflar 

için), 15. 
217 İbraev vd., Kırgız Cumhuriyetinin Eğitim ve Bilim Bakanlığı “Dinlerin Gelişim Tarihi” Ders Programı (7., 8., 9. sınıflar 

için), 15. 
218 Hanefi mezhebi ve Maturudi akidesine dayanan, bir dini gelenek. Kırgızların benimsediği hem de Devletin desteklediği 

görüştür.  
219 Kırgız Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı, Cumhurbaşkanın Kararnamesi,  Kırgız Cumhuriyetinin Genel Eğitim Kurumlarında 

“Dinlerin Gelişim Tarihi” Dersinin Okutulması Hakkında. 



94 

 

yarışma, 1 Şubat 2023 tarihine kadar uzatılmıştır. Cumhurbaşkanı kararına göre ders kitabının 2023-

2024 öğretim yılında tamamen bitirilerek okullarda okutulması planlanmıştır. Araştırmamızda 

inceleyeceğimiz kitap, Dinlerin Gelişim Tarihi 9. Sınıf kitabı olup söz konusu kitap, Kırgız Eğitim 

Akademisi tarafından 2022 yılında Bişkek’te basılan ve okullarda geçici olarak okutulan kitaptır. 

Kitabın yazar ekibi, A. Döötaliev, G. İsaeva, Ş. İsmailov, M. İbraev, A. Kadırberdiev, S. 

Mırzaibraimov ve A. İminov’tan oluşmaktadır. Bu sefer, aralarında ilahiyatçılara da yer verilmiştir. 

Yazarların mesleği sırasıyla eğitim uzmanı, ilahiyatçı, din bilimcisi, din âlimi, öğretmen, araştırmacı 

şeklindedir. 

Yazarlar, kitabın giriş kısmında şu açıklamada bulunmuşlardır: “Dünya dinlerinin temellerini, 

İslam'ın temel ilke ve değerlerini, devletimizin dine karşı tutumunu öğreneceksiniz. Kırgızistan 

nüfusunun yüzde sekseni Müslüman. Bu nedenle, bu ders kitabı İslam ile ilgili daha fazla konuyu 

kapsamaktadır. Bu ders kitabı dört bölümden oluşmaktadır. İlk bölümden itibaren, dünya dinlerinin 

temelleri hakkında bir anlayış kazanacaksınız. Kitabın ikinci bölümü, İslam'ın ana yönlerini ve bunların 

ne anlama geldiğini ortaya koymaktadır. Üçüncü bölümde Kırgızistan'daki Hanefi mezhebine ve 

Maturidi mezhebine dair bilgiler içeren konularla tanışacaksınız. Dördüncü bölümde devlet ve dinin 

karşılıklı işbirliği, Kırgız Cumhuriyeti'nin dini alanda devlet politikası ve dini teşkilatlar hakkında 

detaylı bilgi edineceksiniz.”220 Dinin temelleri, toplumdaki yeri ve rolü hakkındaki temel teorik 

kavramların çok önemli olduğu hepimize malumdur. Kırgız halkının dini gelenekleri, zamanımızdaki 

gelişimi ve ülkedeki dini durum hakkındaki her bilgi, gelecekteki yaşam için çok önemlidir. 

Görsel 3: Dinlerin Gelişim Tarihi 9 kitabında Tema 1: Dinlerin Temellerini Anlamak konusunda  yer 

alan kutsal kitaplar görseli221 

                                                           
220 Asılbek Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf) (Bişkek: Kırgız Eğitim Akademisi, 2022), 3-4. 
221 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 6. 



95 

 

 

Kitabın içeriğine baktığımızda, din ve dinin temeli olan konuların ilk olarak verildiği görülür. 

Kitabın ilk görseli, Görsel 3’te bu yönde seçilmiş, bahsi geçen görselde kutsal kitapların resmine yer 

verilmiş ve gördüğümüz gibi kitaplar Rusça ismiyle konulmuştur. Kitap Kırgızca olmasına rağmen 

görselde kullanılan Rusça ile ne amaçlandığı belli değildir. Her konunun başında birkaç soru yer 

almaktadır. Dinlerin temelleri başlığı altındaki sorular: “Din nedir? Dini Nasıl Anlarsınız? Dinin insan 

yaşamındaki yeri nedir?”222 şeklindedir. Görüldüğü üzere bu sorular dinin insan yaşamındaki yerini ve 

rolünü açıklama bağlamında sorulmuştur. Bu sorular konuya ön hazırlık olması açısından başarılı 

seçimlerdir. Bu sorulardan sonra konuyla ilgili anahtar kelimelere yer verilmiştir.  

Soruların hemen alt kısmında, konuyla ilgili kavramlar sıralanmıştır. İlk konuda verilen “dinin 

kaynağı, inanç, ibadet, ahlak” kavramlarının öğrencilerin seviyesine uygun olduğunu düşünmekteyiz. 

Üçüncü konuda yer alan kavramlar “İncil ve teslis” olmuştur. Bu kavramlar Hristiyanlığın Temelleri 

konu başlığı içinde kanaatimizce yetersiz kalmıştır. Konu içeriğine baktığıızda, Günah Temizleme, 

Kilise Sırları ve teslisteki üç Tanrı’yı karamlar kısmına eklemek gereklidir.  Altıncı konuda ise “kelime-

i tevhid, namaz, oruç, zekât” kavramları yer almıştır. Konu başlığı “İbadet”dir. Burada kavramlar 

kısmında “hac” kavramına da yer verilmesi daha uygun olacaktır. Kitapta toplam 16 konu işlenmiştir. 

Bu konuların içinde 9. konu olan “İmam-ı Azam ve Hanefi Mezhebi” konusu; 11. konu olan “Kırgızistan 

Topraklarına Hanefi Mezhebinin Yayılması” ve 14. konu olan “Kırgız Cumhuriyeti'nin Dini Alanında 

Devlet Politikası” konularında kavramlara yer verilmemiştir. Konunun anlaşılmasına kavramların 

yardımcı olacağını düşündüğümüz için bu bölümlerde kavramların olmaması kanaatimizce bir 

eksikliktir. 

Her konunun sonunda “Aldığınız Bilgileri Güçlendiriniz” başlığı altında konunun özeti 

bağlamında sorular yer almaktadır.223 Bu durum, gençler üzerinde bilginin daha kalıcı olmasına 

yardımcı olmaktadır. Kitapta sorular, bazen klasik soru şeklinde değil farklı biçimlerde de yer almıştır. 

Örneğin: “Buddizm’in Temelleri”224, “Kur’an, İslam Kaynağı”225, “İnanç, İnsanoğluna Hayatı 

Sevdirecektir”226 konu başlıklarında da bir kompozisyon yazısı istenmektedir.  

Konu içerisinde “Düşünelim” başlığı altında da sorular yer almaktadır227. Başlığından da 

anlaşıldığı üzere bu bölümdeki sorular düşündürücü, anlamlı ve bilgilerin kalıcılığına katkı sağlayıcı 

olmuştur. Konu içerisinde “Hatırlayalım” başlığı altında ise önemli bilgilerin özeti verilmektedir. 

Yukarıda bahsettiğimiz üzere, konu başlığından hemen sonra sorular yer almaktadır. Birinci konudan 

sonraki sorular bir önceki konuyla ilgili sorulardır. Hristiyanlığın Temelleri konu başlığı altında yer alan 

                                                           
222 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 6. 
223 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 12. 
224 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 20. 
225 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 35. 
226 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 44. 
227 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 14. 



96 

 

sorularda Budizm hakkında sorular sorulmuştur.228 İslam'ın Esasları konu başlığından sonra ise 

Hristiyan dini hakkında sorular yer almıştır.229 Böylece bir önceki konunun pekiştirilmesi sağlanmıştır. 

Kitapta her konunun içerisinde enteresan bilgi kutularına yer verilmektedir. Böyle 

nitelendirmemizin sebebi, kutularda çok ilginç bilgiler içeren tabloların yer almasıdır. Aynı zamanda 

her konudaki başlıklar da farklıdır. Örneğin, birinci konuda “İlginç Bilgi”230, “Bunu Bilmek İlginçtir”231, 

sonraki konular da ise “Bunu Bilmek Lazım”232, başlıkları kullanılmıştır. Bu bilgiler gençlerin dünya 

görüşünü genişletmekte, aynı zamanda konunun kalıcı olmasını sağlamaktadır. 

Kitabın içerisinde yer alan bilgilerde Rusça’da kullanıldığı şekliyle kullanılan kavramlara da 

rastlanmaktadır. Örneğin kitapta Hz. İsa, İsa Vifleem (Beytüllahimli İsa) şeklinde yer almıştır233. Bu 

kullanımların öğrenciler tarafından anlaşılmasında zorluklarla karşılaşabilir. Kırgızca literatürdeki 

kullanım Hz. İsa ya da İsa Peygamber şeklindedir. 

İslam dini hakkında verilen bilgiler arasında doğru olmayan bilgilere de rastlanmaktadır. Bu 

hatalı bilgilerin sebebi, Oryantalistlerin tesiri mi yoksa Rusça kaynakların tesiri mi bunu tespit etmek 

zordur. Örneğin ders kitabında yer bulan, “İslam 7. yüzyılda Arap Yarımadası’nda ortaya çıkmıştır. 

Ortaya çıkmasında o devrin siyasi, ekonomik ve sosyal etkenleri etkili olmuştur”234 ifadeleri, İslam’ın 

ortaya çıkma nedenini Arap Yarımadası’nın çöl olmasına bağlı olarak yaşanan ekonomik sıkıntılara 

bağlamıştır. Yani kitapta İslam’ın varlığı ve ortaya çıkışı, ekonomik sıkıntılarla başedebilmek konusuyla 

irtibatlandırılarak ortaya konulmuştur. Derslerde İslam’ın zuhuru, bu şekilde açıklanmaya 

çalışılmaktadır. 

Bunların yanı sıra ders kitabı, Kur’an’ın Kırgızların geleneğinde, örflerinde ve yaşam tarzındaki 

yerini de derinlemesine açıklamıştır. Kırgızlar’ın vefat eden geçmişlerine Kur'an-ı Kerim okuma 

geleneği vardır. Ancak Kur’an'ın sadece ölülere okunduğu fikri yanlıştır. Çünkü Kur’an, her 

Müslümanın düzenli olarak okuyabileceği, hayatını onunla yönlendirebileceği ve manevi yönden 

beslenebileceği kutsal bir kitaptır.235 Bu örnek, toplumda yanlış algılanan bazı bilgilerin doğru bir 

şekilde verilmesi açısından ders kitabının önemli bir boşluğudoldurduğunu göstermektedir. Kitapta 

Manas destanından da örnekler verilmiştir. 

Dini yaşamın temellerinden biri inançtır. İnanma eğilimi insanda doğuştan var olan bir meyil 

olarak kabul edilmiştir. İslam dininin temel inanç esasları Kur’an ayetleriyle belirlenmiş, Hz. 

                                                           
228 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 21. 
229 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 30. 
230 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 14. 
231 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 20. 
232 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 35; 43; 65; 76; 83; 89. 
233 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 21. 
234 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 30. 
235 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 32. 



97 

 

Muhammed’in örnek sünnetleriyle bu esasların hayata dönük sınırları çizilmiştir.236 Dini bilgilerin, 

özellikle inanca dair konuların doğru anlaşılması, din öğretiminin hedefleri arasında ilk sıralarda yer 

almaktadır. İnanç, aslında dini konuların temelini oluşturmaktadır. İnançla ilgili meselelerin gaybî 

boyutu sebebiyle din öğretiminin diğer meselelerine göre muhataplara aktarımının daha güç olduğu 

açıktır.237 Bu kısımda din öğretimin en önemli meselelerinden biri olan inançla ilgili kitapta yer bulan 

kısımları inceleyeceğiz.  

Kitapta Allah inancı anlatılırken önemli bir hususa şu şekilde yer verilmiştir: “Kırgızlar, İslam'ı 

kabul etmeden önce de tek bir Yaratıcı'ya inanmışlardır ve Yaratıcı olan Allah'ı ifade etmek için "Tanrı" 

kelimesini kullanmışlardır. Bu kelime Rusça "Bog", Fransızca "Dio", Farsça "Huda" kelimelerinin 

karşılığıdır. Cenab-ı Hakk'ın pek çok ismi vardır. Ancak bunların hiçbiri onun özel ismi olarak kabul 

edilen "Allah" kelimesinin karşılığı olamaz.”238 Bu bilgiler öğrencilerin seviyesine uygun biçimde 

açıklanmış, daha kolay anlayabilmeleri için mukayeseli olarak uygun bir şekilde aktarılmıştır. Allah 

inancı konusunda Manas Destanı’ndan da örnekler verilmiştir.239 Burada İhlas süresinin bir nevi 

açıklamalı meali şeklinde Allah’ın birliği, eşitsizliği işlenmiştir.  

Meleklere iman kısmında dört büyük melek anlatılmıştır. İlk olarak dört büyük meleğin 

görevlerinden bahsedilmiştir. Kırgızcada melek kavramının “Perişte” diye bilindiğine işaret edilmiş, 

kelimenin kaynağının Farsça olduğu bilgisi verilmiştir. Bunun yanında daha pek çok görevi yerine 

getiren meleklerin varlığından bahsedilmiştir. Örneğin, insanları çeşitli musibetlerden koruyan 

melekler, her insanın yaptığı iyilikleri ve kötülükleri yazan melekler, kıyameti bildiren ve Sur’a üfleyen 

melekler vs. bu kapsamda konu edilmiştir.  

Kitapta ilahi kitaplara iman konusunda verilen ilk bilgi, insanların dünya ve ahiret mutluluğunu 

sağlamak amacıyla, Allah’ın emir ve yasaklarını insanlara bildirme aracı ve yol gösterici olarak 

gönderilmiş olduklarıdır. Dört büyük kitap Kur’an, Tevrat, Zebur ve İncil’dir. Bunlar arasında Hz. 

Muhammed'e (a.s) Kur’an, Hz. İsa'ya (a.s) İncil, Hz. Musa'ya (a.s) Tevrat, Hz. Davud’a da (a.s) Zebur 

inmiştir. Bunların haricinde Hz. Âdem, Hz. Şid, Hz. İdris ve Hz. İbrahim’e de sayfalar indiği bilgisine 

yer verilmiştir.240 Kitaplara iman konusu kısa ve öz bir şekilde ders kitabında yerini almıştır.   

Peygamberlere iman konusu işlenirken, ilk olarak peygamber kelimesinin etimolojik anlamı 

açıklanmıştır. İslamî terminolojide peygamber, Cenab-ı Hakk'ın kulları arasından seçtiği ve emirlerini 

başkalarına iletmekle yükümlü olan elçidir. Ders kitabında konu özelinde dikkat çeken en önemli husus, 

ilk olarak ayetlere yer verilerek konunun aktarılmış olmasıdır. Konu bağlamında kitapta, peygamberlere 

                                                           
236 Ramazan Gürel, “İlköğretim Din Dersi Öğretim Programları ve Ders Kitaplarında Peygamber İnancı”, Örgün Din 

Eğitiminde İnanç Esasları, ed. Emine Keskiner (İstanbul: Çamlıca yayınları, 2022), 147. 
237 Emine Keskiner, “İlköğretim Din Dersi Öğretim Programları ve Ders Kitaplarında Kader İnancı”, Örgün Din Eğitiminde 

İnanç Esasları, ed. Emine Keskiner (İstanbul: Çamlıca yayınları, 2022), 227. 
238 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 37. 
239 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 37. 
240 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 39. 



98 

 

inanmanın, imanın yedi esasından biri olduğu vurgulanmış, Allah Teâla’nın bütün peygamberlere ayrım 

gözetmeksizin inanmayı farz kıldığı belirtilmiş ve şu ayet meali verilmiştir: “Allah’ın elçisi ve 

müminler, Rabbinden ona indirilene iman ettiler. Her biri Allah’a, meleklerine, kitaplarına, 

peygamberlerine inandılar. “O’nun elçileri arasında ayırım yapmayız” dediler…”241  Ayetin hangi 

surede ve hangi ayet olduğuna ise temas edilmemiş, “Kur’an’dan” ifadesiyle ayet zikredilmiştir. 

Kader inancı, "ölçmek, işaretlemek, düzeltmek" anlamına gelir. Kader, dünü, bugünü ve 

geleceği bilen Cenab-ı Hakk'ın, yaratılmış olan her şeyi ve olayları bir nevi "kayıt defterine" 

kaydetmesidir. “…Yarattığına belli bir ölçüye göre düzen veren Allah’tır”242. Kur’an'ın pek çok ayetinde 

kadere vurgu yapılmış, hadislerde ise kadere inanmanın öneminden bahsedilmiştir.243 Böyle açıklamalar 

olmasına rağmen konuyla ilgili hadislere yer verilmemiştir.  

Kitapta ahiret inancı anlatılırken, başta ahiret kavramının kelime manası açıklanmaktadır. 

Kitapta ahiretin, "son" anlamına geldiği bilgisi verilmiş; ahiretin, kıyamet gününden itibaren ebediyen 

devam edecek hayat olduğu vurgulanmıştır. Diriliş, hesap, mizan, şefaat, sırat, cennet ve cehennem 

kavramları kitapta kısaca açıklanmıştır. Bununla birlikte bu kavramların mahiyetini tam olarak bilmek 

için aklımızın ve hayal gücümüzün yetersizliği gündeme getirilmiştir. İnsanoğlunun eski çağlardan beri 

“Biz kimiz?”, “Nereden geldik?”, “Nereye gidiyoruz?” sorularıyla ilgilenmekte ve bu sorulara yanıt 

aramakta olduğu hatırlatılmıştır.244 Bu sorular aslında din ve felsefenin konusudur. Ahiret inancı 

işlenirken böyle soruların sorulması gençlerde endişe uyandırabilir. Ahiret inancının temellendirilmesi 

ve davranış oluşturmaya yönelik olarak etkili kılınması süreci genellikle korku ve korkutmaya dayalı 

olarak gerçekleştirilmeye çalışılmıştır.245 Din dersi yeniden örgün eğitimde yer alma aşamasındayken 

korku ve endişeye dayalı bir bilgi vermenin doğru olmayacağı kanaatindeyiz. Ders kitabında insanlık 

tarihinde diriliş ve ahiret hakkında farklı görüşler olduğunun altı çizilmiş, ancak peygamberlerin 

ölümden sonra dirilmenin kaçınılmaz olduğunu bildirmeleri ayet mealleri246 eşliğinde anlatılmıştır. 

İnancın insan hayatındaki önemi büyüktür. Çünkü belli bir inancı yaşayan insan, kendisini 

sürekli murakabe eden ve gözeten biri olduğunu hisseder ve bu nedenle kötü davranışlardan kaçınır. 

Sorumluluğu ensesinde hisseder ve davranışlarını kontrol eder (s. 43). Bu önemine binaen iman konuları 

kitapta yer almış, genel itibariyle hadislere yer verilerek açıklanmış, ayetlere ise çok az yer verilmiştir. 

 

 

                                                           
241 Karaman vd., Kur’an Yolu Meali. Bakara 2/285 
242 Karaman vd., Kur’an Yolu Meali. Furkan, 25/2. 
243 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 41. 
244 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 42. 
245 Banu Gürer, “İlköğretim Din Dersi Öğretim Programları ve Ders Kitaplarında Ahiret İnancı”, Örgün Din Eğitiminde İnanç 

Esasları, ed. Emine Keskiner (İstanbul: Çamlıca yayınları, 2022), 199. 
246 Karaman vd., Kur’an Yolu Meali. Neml, 27/3. 



99 

 

Görsel 4: Dinlerin Gelişim Tarihi 9 kitabında Tema 6: İbadet konusunda yer alan bedeni ibadet 

görseli247 

Görsel 5: Dinlerin Gelişim Tarihi 9 kitabında Tema 6: İbadet konusunda yer alan mal ile yapılan ve 

hem maddi hem bedeni ibadet görselleri248 

Kitapta ele alınan ibadet konularına baktığımızda, öncelikle ibadet çeşitlerinden bahsedildiğini 

görürüz. Konuyla ilgili görsel ve şekiller yeterince kullanılmıştır. Görsel 4 ile Görsel 5’te görüldüğü 

gibi, tercih edilen görseller gerçekten konuyla iç içe olmuştur. İbadet konusunda ayet ve hadislere de 

yer verilmiştir. Mesela, “Namazı kılın, zekâtı verin ve rükû edenlerle birlikte siz de rükû edin.”249 ayeti 

ve “Namaz dinin direğidir”250 hadisi örnek gösterilebilir. 

Kitaptaki anlatımda ibadetin özünün samimiyet olduğu vurgusu öne çıkmaktadır. Yani ibadet 

ancak Allah Tela emrettiği için yapılmalıdır. Başkasını memnun etmek, toplum içinde görünmek, 

                                                           
247 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 45. 
248 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 46. 
249 Karaman vd., Kur’an Yolu Meali. Bakara 2/43. 
250 Acluni, Keşful Hafa, II/31. 



100 

 

övünmek gibi maksatlarla yapılan ibadetler makbul değildir. Örneğin, sağlığı iyileştirmek için namaz 

kılınmaz. Oruç diyet yapmak veya kilo vermek için değildir. Ayrıca insanlar gezi veya turizm amacıyla 

hacca gitmezler ve insanlara gösteriş için sadaka verilmez.251  

“İmam Azam ve Hanefi Mezhebi” konu başlığı altında geniş bilgilere yer verilmektedir. İmam 

Azam’ın hayatını anlatırken onun hangi ilim dallarıyla daha çok meşgul olduğu anlatılmış, ilk önce 

Kelam bilimini incelediği ve bu bilimde ustalaştığı anlatılmıştır. İmam Azam'ı bu ilim dalıyla meşgul 

olmaya sevk eden iki faktör, o dönemde Allah'ı inkar edenlerle (ateistler) birlikte çalışması ve Allah 

hakkındaki bilgilerinde yanılgıya düşenlerle münakaşa etmesi olarak sunulmuştur. Ancak, Ebu 

Hanife’nin kısa süre sonra Kelam ilmini bırakıp Fıkıh ilmiyle ilgilenmeye başladığı notu düşülmüş, Ebu 

Hanife'nin ilk talebesi olan Ebu Yusuf'un onun hakkında söylediği “Ebu Hanife fıkıh ilmine girmeden 

önce İslami ilimlerin hemen hemen bütün dallarına hakim olmuştur” sözü aktarılmıştır.252 Buradaki 

bilgiler kanaatimizce öğrencinin seviyesine uygun değildir. Zira “Kelam ilmi hakkında öğrenciler hangi 

seviyede ve ne kadar bilgi edinebilir? Diyalektik düşünce hakkında bilgi edinmeyen birisi bunları nasıl 

anlar?” gibi sorular bu noktada cevap beklemektedir. 

Kitabın ilgili bölümünde Ebu Hanife’nin bütün eserleri de açıklamıştır. Buna göre, “Müsned, 

Fıkhü’l Ekber, Fıkhü’l Ebsat, el-Alim ve’l Müte’allim, Risale ve Vasiyye” isimli eserleri sayılmış, bu 

eserlerin niçin yazıldığına, hangi bilim dalının eseri olduğuna da açıklık getirilmiştir. Ayrıca Ebu 

Hanife’nin kişisel özelliklerinden de bahsedilmiştir.  

Görsel 6: Dinlerin Gelişim Tarihi 9 kitabında Tema 9: İmam-ı Azam ve Hanefi Mehebi konusunda yer 

alan Hanefi mezhebinin dünyadaki dağılımı görseli253 

Dünyada Hanefi mezhebinin dağılımını gösteren bir harita kitapta yerini almıştır. Ama haritaya 

bakıldığında hiçbir şey anlaşılmamaktadır. Haritada ülkeler üç renkte boyanmış ancak hangi rengin neye 

işaret ettiği açıklanmamıştır.  

                                                           
251 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 49-50. 
252 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 65-66. 
253 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 70. 



101 

 

Hanefi mezhebin, dünyada diğer dini ve şer'i mezheplere göre en yaygın mezhep olduğu ifade 

edilmiş, dünyadaki Müslümanların çoğunluğunun günlük dini ve pratik hayatının Hanefi mezhebine 

dayandığı beyan edilmiştir. Orta Asya'da, Türkiye'de, Orta Doğu'da, Balkanlarda ve diğer ülkelerde de 

Hanefi mezhebine topluca uyulduğu hatırlatılarak bazı durumlarda diğer mezheplerin temsilcilerinin 

geçici olarak Hanefi mezhebinin geliştirdiği benzersiz normları takip ettiği anlatılmıştır.254 

 “Hanefi Mezhebinin Özellikleri” konu başlığı altında yer alan ilk bilgiler, Hanefi mezhebinin 

temelinin Fıkıh ilmi olduğu, bu ilmin İslam şeriatına dayandığı, şeriatın da İslam'ın özel temeli 

olduğudur. Kitapta Fıkıh (İslam hukuku) ilminin üçe ayrıldığı bilgisi verilmiş, bunlar ibadet (Allah'a 

ilişkin hak ve yükümlülükler normları), muamelat (Müslümanlar arasındaki ilişkiler) ve ukubat (suçlara 

verilen cezası) olarak sıralanmıştır.255 Kırgızistan’da Hanefi mezhebinin dağılılımı, bu bölgelerde 

yetişen âlimler hakında bilgiler de bu bölümde zikredilmiş, özellikle İmam Serahsi ve Kırgız bir âlim 

olan Ebu Muhammed Siracüddin Ali b. Osman b. el-Oşi’nin hayatları ve ilmi kişilikleri hakkında 

bilgiler verilerek bu büyük âlimler Kırgız gençliğine tanıtılmıştır.256 Kitabın sonunda bir de sözlük yer 

almaktadır. Sözlükte konulara ilişkin 53 kavramın anlamı ve tanımı verilmiştir.257   

Cumhurbaşkanlığı kararnamesinde de vurgulandığı üzere Hanefi mezhebi ülkenin resmi dini 

makamındadır. Dinlerin Gelişim Tarihi dersi öğretim programı ve ders kitabının konu başlıklarından ve 

konu içeriklerinden de bu durum anlaşılmaktadır.   

 

  

                                                           
254 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 69. 
255 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 72. 
256 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 80. 
257 Döötaliev vd., Dinlerin Gelişim Tarihi (9. sınıf), 114-121. 



102 

 

SONUÇ  

Orta Asya’daki ülkeleri, tarih boyunca birçok olaya sahne olmuştur. Bu olayların en 

önemlilerinden biri, Kırgızistan’ın İslam’ı kabul etmesinin ardından ülkede gerçekleşen dini değişimler 

ve yaşanan keskin dönüşümlerdir. Kırgız halkının İslami değerlerle bütünleşmiş ve geçmişten 

günümüze kadar, her türlü zorluklara rağmen kuşaktan kuşağa milli kimlikleri ile birlikte İslami değerler 

ile yoğrulmuş bir medeniyete sahip olduğu söylenebilir. Bu da halkın dini ve milli değerlere olan 

bağlılıklarıyla gerçekleşmeştir. Bir milleti millet yapan temel unsusrun, kendi milli kimliği ve değerleri 

olduğu malumdür. Kırgızistan özelinde bu unsurların günümüze kadar yaşatılmasında elbette ülkedeki 

din eğitimi uygulamamlarının da din katkıları olmuştur. Bu sebeple araştırmamız, genel olarak 

Kırgızistan’daki din eğitimi pratiklerine özelde ise devlet okullardaki din eğitimi ve dinderslerine dair 

konulara odaklanmıştır. Bu bağlamda araştırmanın konusu ağırlıklı olarak okullardaki din dersleri olsa 

da, Kırgızistan’daki din eğitiminin ve dini durumun tarihsel gelişimine de temas edilmiştir. Çünkü 

mevcut durumu anlayabilmek için, din eğitiminin tarihi serüvenini kavramak gerekmektedir. 

Kırgız halkının İslamla ilk tanışmasından başlayarak günümüze kadarki süreçte din eğitiminin 

tarihsel gelişimi ve değişimi bazı kırılma anlarını karşımıza çıkarmaktadır. Bu kırılma anları, Kırgızların 

Müslümanlaşma sürecinden SSCB’ye kadar ki olan dönem, SSCB dönemi ve bağımsızlık sonrası dönem 

olarak tespit edilebilir. Bu üç farklı dönemde ülkedeki dini durum ve din eğitiminin dinamikleri, 

parametreleri ve paydaşları farklılık arz etmekte, kurumsal din eğitiminin değişkenleri de 

çeşitlenmektedir. Karahanlılar döneminde inşa edilen medreselerle başlatabileceğimiz Kırgız kurumsal 

din eğitimi süreci, Hokand Hanlığı döneminde yapılan cami, mescid ve özellikle Fergana vadisinde 

yoğun bir şekilde kurulan medreseler ve vakıflarla devam etmiştir. Burada gerçekleşen din eğitimi 

faaliyetlerinin Kırgızlar’ın yaşam tarzına büyük ölçüde etkisi olmuştur. Kırgızistan’ın dağlık ve kırsal 

bölgelerinde din eğitimi faaliyetleri biraz sınırlı olarak gezgin mollalar ve âlimler eliyle yürütülmüş, bu 

sebeple araştırmamızda dönemin âlimlerinin görüşlerine de sıkça atıf yapılmıştır.  

Çarlık Rusya’nın işgalinden sonra Kırgızistan’da dini faaliyetlerin farklı biçimde ilerlediğini 

görmekteyiz. İlk iş olarak Kırgız topraklarında Rus kiliseleri kurulmaya başlanmış, yerel halkın ilk defa 

kendisinden farklı bir kültüre sahip olan bir milletle karşılaşması gerçekleşmiştir. Dönemin bazı 

bilginleri bu olayı kıyamet alameti olarak nitelendirmiştir. Ama bu dönemde cedid okullarının 

açılmasıyla eğitimde hızlı bir ilerleme olmuştur. Usul-i Cedid’ten mezun olanlar Buhara, Taşkent ve 

Kazan gibi şehirlerde yüksek eğitim görebilmiştir. Burada eğitim gören bilginler daha sonra Kırgızda 

din eğitiminin şekilleneside etkili olmuştur. 

1917 tarihinde Ekim devrimiyle ortaya çıkan SSCB dönemi, Kırgızların dini yaşamını oldukça 

farklı bir biçimde etkilemiştir. 1928 yılına kadar hemen hemen Çarlık döneminde olduğu gibi dine az 

da olsa özgürlük tanınmıştır. Ondan sonra neredeyse bütün medreseler, camiler kapanmış ve farklı 

amaçlarla kullanılmıştır. İkinci Dünya Savaşı sırasında devletin dine olan eğilimi değişmiştir. Fakat 



103 

 

ateizm propagandası okullarda, yüksek eğitim kurumlarında, gazete ve dergilerde durmadan devam 

etmiştir. Ayrıca üniversitelerde ilmi ateizm dersleri zorunlu olarak okutulmuştur. Bu dönemde sınırlı 

sayıda olsa da İslami eğitim kurumları da mevcuttur.  

Bağımsızlığa kavuştuktan sonra ise, Kırgızistan’da din eğitimi faaliyetlerinde olumlu yönde 

ilerlemeler görülmüştür. Bu ilerlemelere bağlı olarak 1993 yılında kabul edilen Anayasa’daki din 

özgürlüğü ve dini kurumlar hakkında kanun ile din eğitiminin yasal zemini oluşturulmuştur. Ülkede 

camilerin sayısının gün geçtikce çoğaldığı görülmektedir. Bunlarla birlikte ülke çapında yaşanan çeşitli 

siyasi ve dini kritik olaylar halk arasında din ve din eğitimine yönelik yanlış ve olumsuz bir algı 

oluşmasına sebep olmuştur.  

Kırgızistan’da dini hayatın mahiyet ve keyfiyetiyle din-devlet-toplum üçgeni, din eğitimi ve din 

dersleri için en önemli unsurlardır. Başta devletin Anayasası olmak üzere, din-devlet-toplum ilişkilerini 

belirleyen kanuni düzenlemeler (hukuki temeli) ve devletin din politikasını uygulama biçimleri din 

eğitimi süreçlerini doğrudan etkilemiş, aynı zamanda ülkenin eğitim sistemi ve bu sistemde orada din 

eğitiminin konumu belirlemiştir. Toplumun din meseleleri ile ilgili duyarlılığı ve din eğitimine bakışı 

dasürecin tamamlayıcı unsurları olmuştur. Halkın din eğitimi ve genel dini konulardaki algısının 

şekillendiren nedenler bazı kritik olaylardan etkilenmiş, bu dönemler Kırgızistan’da din eğitimi süreçleri 

için zorlu bir hal almıştır. 

Yukarıda da bahsettiğimiz üzere Kırgızistan’da din derslerini etkileyen tarihsel birikim, belli 

dönemlerdeki resmi ideolojiler, devletin din siyaseti, devletin yönetimindeki kritik dönüm noktaları, 

farklı ülkelerin tesirleri temel parametreler olmuştur.  

Din eğitimi açısından Kırgız halkına, farklı ülkelerin dini tecrübelerinin etkisi de ayrıca 

önemlidir. Yabancı ülkelerin, Kırgızistan’da din eğitimi bağlamındaki faaliyetleri, Kırgız gençlerinin 

din tahsilini almak için farklı ülkelerde ve üniversitelerde okumaları ve dini organizasyonların din 

eğitimi faaliyetleri bu bağlamda öne çıkan en önemli konu olgulardır. Bağımsızlıktan sonra cami ve 

medreselerin sayısı önemli ölçüde artmıştır. Ama medreselerde eğitim faaliyeti eskisi gibi devam 

etmemektedir. 2014’ten bu yana medreselerde fenni ilimlerin okutulmasına dair KMDB’e karar almıştır. 

Farklı bölgelerde birçok medresede fenni bilimler okutuluyor olsa da işin gerçeği zaman zaman 

aksamalarla karşılaşılmaktadır.  

Din derslerinde uygulanması düşünülen, Kırgız Neocedidizm, BDT, Türkiye, Arap ve Hint Alt 

Kıtası modelleri geniş bir şekilde incelenmiştir. Ders programlarında Kırgız Neocedidizm, BDT ve 

Türkiye modellerini görülmektedir. Arap ve Hint Alt Kıtası modelleri ise dolaylı olarak kendini 

göstermektedir.   

 



104 

 

Din-devlet-toplum ilişkilerinde, yasalar, kanunlar ve kararlar, devlet adına Din İşleri Devlet 

Komisyonu ve Müslüman vatandaşlar adına KMDB tarafından uygulanmaktadır. Devlet adına dini 

kuruluşlarla temas halinde olan Devlet Komisyonu, dini kuruluşların kayıtlarını, çalışma alanlarını 

kontrol etmektedir. Dinler arası barışı ve huzuru temin etmek için konferanslar, dersler ve 

bilgilendirmeler yapmaktadır. Devlet tarafından yasak olan dini kuruluşlar hakkında vatandaşları 

bilgilendirme işlerini KMDB ile birlikte yürütmektedir. Aynı zamanda Devlet Komisyonu, hükümetin 

kabul ettiği eğitim-öğretim konseptini uygulamakla yükümlüdür.  

Din dersleriyle ilgili faaliyetlere katkı sunan kurumlar olarak, Din İşleri Devlet Komisyonu, 

KMDB ve Âlimler Meclisi incelenmiştir. Din İşleri Devlet Komisyonu Din Kültürü Tarihi ve Dinlerin 

Gelişim Tarihi derslerinin program hazırlanmasında aktif rol istlenmiştir. KMDB ile Âlimler Meclisi 

dolaylı olarak katkıda bulunmuştur.  

Bağımsızlıktan günümüze kadar Kırgızistan’da örgün din eğitimi kapsamında ülkede eğitim 

sisteminde din eğitiminin ve din derslerinin yeri, söz konusu derslerin mevcut problemleri, öğretim 

programları ve ders kitapları, bunları hazırlayacak kişilerin kim olduğu gibi konularda yürütülen 

tartışmalar ülke gündemini uzun süre meşgul etmiştir. Kırgızistan eğitim sistemindeki din eğitimi 

denemeleri, ilk başta ortaokuldaki “İman” dersi ile başlamıştır. Etrafında dönen tartışmalara bağlı olark 

bu ders, isim değişikliği yaşamış ve 2004 yılından bu yana okutulmakta olan “Adep” dersine 

dönüşmüştür. Adep dersinin içeriğinin milli değerler ağırlıklı olarak oluşturulduğu görülmektedir. Uzun 

zamandır tartışma konusu olan devlet okullarında din dersinin okutulması meselesi, 2016 yılından 

itibaren 57 proje okulunda “Din Kültürü Tarihi” başlığı altında bir dersin denemeye alınmasıyla biraz 

daha açıklığa kavuşmuştur. Bu ders, dinler tarihi yaklaşımıyla yazılmış ve Rusça kaynaklara 

dayanmakta olam bir derstir. Ayrıca üniversitelerde yer alan Din Taanuu Kursu’nun da çekirdeğini teşkil 

etmiştir. Öğretim programındaki sunumda konuların bölümlere ya da ünitelere ayrılması yoluna 

gidilmemiştir. Ayrıca anlatım dili ve üslubun, ortaöğretim öğrencilerinin yaş ve anlayış seviyesine 

uygun olmadığı da dikkati çekmektedir.  

Din Kültürü Tarihi dersinin ardından devlet okullarında din dersinin verilip verilmemesiyle ilgili 

tartışmalar uzun zaman devam etmiştir. Son olarak gelinen nokta, devlet okullarda “Dinlerin Gelişim 

Tarihi” dersinin verilmesiyle ilgili kararın alınmış olmasıdır. 2022-2023 eğitim-öğretim yılında 

müfredata giren ders şimdilik sadece 9. sınıflara verilmektedir. 7-8. sınıflar için de programı 

hazırlanmıştır. Bu araştırmada 7-8-9. sınıfların programının tamamı incelenmiştir. Ayrıca dersi verecek 

öğretmenler hususunda birçok konuda ihtilaflar çıkmıştır. Dersi öncelikli olarak ilahiyat mezunlarının 

vermesi uygun görülmüştür. 

Bahse konu olan dersin kitabı noktasında şimdilik sadece 9. sınıflar için hazırlanan ders kitabı 

bulunmaktadır. Kitabın içeriği incelendiğinde en çok dikkat çeken durum, Kırgızistan'daki Hanefi 

mezhebine ve Maturidi mezhebine dair bilgiler içeren bölümlere geniş bir şekilde yer verilmesidir. Bu 



105 

 

durumun nedenini ülke güvenliği ile açıklayanlar çoğunluktadır. Zira Kırgızistan’ın tamamında itikat 

ve amelde bu iki mezhep yaygın olarak taklit edilmektedir. Devlet, din dersleri vasıtasıyla Kırgız 

gençlerine bu mezhepleri tanıtarak hem milli ve manevi değerlerini korumalarını temin etmekte hem de 

ülke sathında faaliyet gösteren zararlı dini akımlardan onları korumuş olmaktadır. Bu da Kırgız 

devletinin devamı ve bekası için en önemli tedbir olarak görülmekte, devletin siyaseti de bu yönde 

ilerlemektedir. 

Kitabın içeriği incelendiğinde dikkat çeken diğer hususlar, bazı bilgi eksiklikleri, yanlış bilgiler, 

gerçeği yansıtmayan anlatımlar ve görsel kullanımındaki yanlışlar ve aşırılıklardır. Bu eksikliklerin 

bazıları sadece Rusça kaynakların kullanılmasından ortaya çıkmıştır. Kitapta kullanılan anlatım dilinin 

ağırlığı ve aşırı bilgi yüklü içerik eleştirilen diğer bir konu olmuştur. Kitabın içeriği, öğretim program 

ile genel anlamda uyumludur.  

Son olarak gelinen bu nokta, Kırgızistan din eğitimi tarihinde yeni bir sayfa açmıştır denilebilir. 

32 senelik bağımsızlık döneminde devlet okullarında resmi olarak din dersi okutulmaya başlanmıştır. 

Burada tespit edilmiş olan problemler, sonuçlar ve değerlendirmeler Dinlerin Gelişim Tarihi dersi için 

ilk eleştiriler olmaktadır. Bu problemler ile başededilmek için devletin ilgili kurumlarıyla birlikte bu 

alandaki çalışmlardan ve araştırmalardan yararlanılması lazımdır. Ayrıca bu alanda takip edebileceğimiz 

başka ülkelerin tecrübelerinden yaralanmakta da fayda vardır. Başta bu çalışma olmak üzere bu alanda 

yapılmakta olan ve ileride yapılacak olan araştırmaların, okullardaki din dersi programına ve ders 

kitaplarına yönelik yeni uygulamalara yol gösterici olması umulmaktadır. 

  

 

  



106 

 

KAYNAKLAR 

Abdırahmanov, T. M. (1939). Baldar Сomoqtoru. Frunze: Kırgızstan Mamlekettik Basması. 

Acı̇mamatov, Z. (2016). Kırgızistan’da Selefilikle Başedebilmek Açısından Mâturidîliğin Önemi. 

İlahiyat Araştırmaları Dergisi, (5), 1-16. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/ilahiyatarastirmalaridergisi/issue/68499/1072480 adresinden 

erişildi. 

Ağgün, K. (2023). Kırgızistan’da Din Eğitimi ve Din(i) Eğitim Modelleri. MANAS Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, 12(2), 407-423. 

Akimcan kyzy, B. (2016). Kırgızistan’da “Mugalimder Gazetası” ve “Kut Bilim” Gazetesinde Din ve 

Ahlak Eğitimine Yaklaşımı. (Yayımlanmamış doktara tezi). Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Ankara. 

Akimcan kyzy, B. (2008). Bağımsızlık Sonrası Kırgızistan Ortaöğretim Ders Kitaplarına Din Anlatımı. 

(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Akramova, D. (2006). “Kırgızistan’da Orto Mekteplerdekiİ «Adep Sabagı» Dersinde Din Eğiitimi İle 

İlgili Amaçların Gerçeleşme Düzeyi” (Oş Örneği). (Yayımlanmamış doktora tezi). Ankara 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Altaş, N. (2003). Çokkültürlülük ve Din Eğitimi. 1. Ankara: Nobel Basımevi. 

Altaş, N. (2004). Gençlik Döneminde Din Olgusu ve Liselerde Din Öğretimi. 1. Ankara: Nobel 

Basımevi. 

Altaş, N. (2022). Din Eğitimi. 1. Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık. 

Antireligioznik. (1926).Https://www.booksite.ru/fulltext/1/001/008/062/546.htm. 22 Ocak 2023 

tarihinde https://www.booksite.ru/fulltext/1/001/008/062/546.htm adresinden erişildi. 

Asan Alibekov. (t.y.). Din Madaniyatının Tarıhı Canıça Okutulat. Kutbilim. 6 Nisan 2023 tarihinde 

https://kutbilim.kg/analytics/inner/din-madaniyatynyn-taryhy-zha-ycha-okutulat/ adresinden 

erişildi. 

Atalay, B. (1941). Divan-ı Lügati't Türk Tercümesi, Ankara: Alaeddin Kıral Basımevi, 1941. 

Ayhan, H. (1982). Eğitime Giriş ve İslamiyetin Eğitime Getirdiği Değerler. İstanbul: Damla Yayınevi. 

Barthold, W. (2018). İslam Medeniyeti Tarihi. (M. F. Köprülü, Çev) İstanbul: Alfa Yayınları. 

Başaran, İ. E. (1978). Eğitime Giriş, 3. Basım, Ankara: Bimaş mat. 

BatMUnun Iyman Gimnaziyası. (2022, 24 Mart).Batmu.kg. 13 Mayıs 2023 tarihinde 

http://batmu.kg/2022/03/24/batmunun-yjman-gimnaziyasy/ adresinden erişildi. 

Bazarkulov, S. (2021). Poisk Obuçeniya Religii v Şkolah Kırgızstana. Mir Nauki, kulturı, obrazovaniya, 

2(87), 184-186. https://cyberleninka.ru/article/n/poisk-obucheniya-religii-v-shkolah-

kyrgyzstana adresinden erişildi. 

Bennigsen, A. (1984). SSCB’ndeki Müslümanlar. (S. Taygan, Çev.). Ankara: Mavi Yayınları. 



107 

 

Bennigsen, A. (1997). Sovyetler Birliği’nde İslâmî Uyanış ve Bazı Gelişmeler. İ. O. Türköz (Ed.), Çöküş 

Öncesi Sovyetler Birliği’nde İslamiyet ve Müslümanlar içinde (ss. 61-80). Ankara: TDV 

Yayınları. 

Bernştam, A. N. (1951). Drevnyaya Fergana. Taşkent: Akademii Nauk UzSSR. 

Beşı̇rlı̇, H., Aksürmelı̇, Z. S. T.- ve Ünal, A. (2020). Bağımsızlık Sonrası Kırgızistan’da İslamiyet ve 

Kaynakları. MANAS Sosyal Araştırmalar Dergisi, 9(1), 1-18. doi:10.33206/mjss.550731 

Büyükalaca, O. N. (2003). Kırgızistan’da Din Eğitimi ve Kırgızistan Müsülmanları Dini İdaresi. 

(Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 

Cebecı̇, S. (2016). Kırgızistan’da Dini Durum ve Sovyet Sonrası Dini Gelişmeyi Besleyen Etkenler. 

MANAS Sosyal Araştırmalar Dergisi, 5(3), 103-117. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/mjss/issue/40505/485342 adresinden erişildi. 

Cihan, A. (2005). Kırgızistan’da Din Eğitimi Veren Kurumlar. İslam Araştırmaları Dergisi, 111-124. 

Cogorku Keneş. Kırgız Cumhuriyetinin Din Özgürlüğü ve Dini Kurumlar Hakkında. Pub. L. No. 83 

(2019). 

Cogorku Keneş. Kırgız Cumhuriyeti Eğitim Hakkında. Pub. L. No. 67 (2022). 

Colaliyeva, C. (2018). Din Öğretimi Temelleri: Kırgızistan Örneği. MANAS Sosyal Araştırmalar 

Dergisi, 7(3), 279-295. 

Coldoşbayev, A. (2017). Kırgızdardın Orhon-Enesay Jazuusun jana Arab, Latın, Kirill Alfavitterin 

Koldonuusu Jönündö. Türkologiya, (5), 147-154. 

Çoroev, T. (1977). Zamançılar. (B. Ö. Oruzbaev, Ed.)Kırgız Sovet Ensiklopediyası. Frunze: 

Kırgızpoligrafikombinatı. 

Çotaeva, Ç. (2005). Etnoreligioznaya Situatsiya v Kırgızstane. Tsentralnaya Aziya i Kavkaz, 3(39). 

Din Madaniyatın Okutuu Sozduktu. (2020, 15 Kasım).Azattık Unalgısı. Bişkek. 

https://www.azattyk.org/a/30951420.html adresinden erişildi. 

Döötaliev, A., İsaeva, G., İsmailov, Ş., İbraev, M., Kadırberdiev, A., Mırzaibraimov, S. ve İminov, A. 

(2022). Dinlerin Gelişim Tarihi (9. Sınıf). Bişkek: Kırgız Eğitim Akademisi. 

Duishonkul uulu, K. (2018). Kırgızistan’da Zamancıların Dinî ve İtikadî Görüşleri. (Yayımlanmamış 

yüksek lisans tezi). Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa. 

Eğitim ve Bilim Bakanlığı. (2022, 9 Ağustos). Bazistik Okuu Planı. Kut Bilim, ss. 4-14. 

Ekspertı Bulan İnstitut. (2017a). “Bulan İnstitut”: Medrese v Kırgızstane Nujdayutsya v Reformirovanii. 

Cabar Central Asian Bureau fır Analytical Reporting. 

Ekspertı Bulan İnstitut. (2017b). Religioznoe Obrazovanie v Kırgızstane: Medrese Nujdayutsya v 

Sroçnoy Reforme. Bişkek: Bulan İnstitute. 

Ergün, M., Çiftçi, B. ve Tuntari, M. (2006). Türk Dünyasının İlk Ortak Eğitim Reformu: Usul-ü Cedid 

Hareketi. I. Uluslararası Türk Dünyası Kültür Kurultayı. 

Erkebayev, A. ve Bököşov, C. (2012). Zamana agımının filosofiyası. (Ü.A.Asanov, Ed.)Kırgız Uluttuk 

Ensiklopediyası. Bişkek: Al-Salam Yayınları. 



108 

 

Gökalp, Y. ve Kalmurza Uulu, U. (2020). Kırgızistan Lisansüstü İlahiyat Eğitimi Çalışmalarına 

Türkiye’nin Katkıları. Scientific Journal of Faculty of Theology, (28), 25-64. 

doi:10.52754/16947673_2020_28_2 

Gulnara Alıbaeva. (2017, 12 Şubat). Sabır İptarov  adamgerçiliktin nukura ülgüsü. Eskerüü. 21 Mart 

2023 tarihinde 

https://sabyriptarov.ucoz.org/publ/ehsker_l_r/sabyr_iptarov_adamgerchiliktin_nukura_lg_s/4-

1-0-36 adresinden erişildi. 

Gülzat Aalieva. (2021, 10 Eylül). Bizge dinge tayangan ıyman sabagı kerek emes. NAZARNEWS. 20 

Mart 2023 tarihinde https://nazarnews.org/posts/gulzat-aalieva-bizge-dinge-taiangan-yiman-

sabagy-kerek-emes adresinden erişildi. 

Gürel, R. (2019). 2010 Yılı ve Sonrası DKAB Dersi Öğretim Programları ve Ders Kitaplarında Saygı 

ve Hoşgörü Değerleri Bağlamında Diğer Dinlerin Öğretimi. Kilitbahir, (15), 81-123. 

Gürel, R. (2022). İlköğretim Din dersi Öğretim Programları ve Ders Kitaplarında Peygamber İnancı. E. 

Keskiner (Ed.), Örgün Din Eğitiminde İnanç Esasları içinde . İstanbul: Çamlıca yayınları. 

Gürer, B. (2022). İlköğretim Din Dersi Öğretim Programları ve Ders Kitaplarında Ahiret İnancı. E. 

Keskiner (Ed.), Örgün Din Eğitiminde İnanç Esasları içinde . İstanbul: Çamlıca yayınları. 

Hayit, B. (1987). Sovyetler Birliği’ndeki Türklüğün ve İslâmın Bazı Meseleleri. İstanbul: Türk Dünyası 

Araştırmaları Vakfı Yayınları. 

Iusupov, E. (2015). Kırgızistan’da Din Eğitimi. (Yayımlanmamış doktora tezi). Marmara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul. 

İbraev, M., Döötaliev, A., Azimova, M., İsmailov, Ş., Mırzaibraimov, S. ve Ergeşov, E. (2022). Kırgız 

Cumhuriyetinin Eğitim ve Bilim Bakanlığı “Dinlerin Gelişim Tarihi” Ders Programı (7., 8., 9. 

Sınıflar için). Bişkek: Kırgız Eğitim Akademisi. 

İlahiyatçılar. (2022, 4 Eylül). Kırgız Cumhuriyeti Cumhurbaşkanı Sadır Caparov’a. Resmi. 

İmankulov, M., Kozubaeva, B., Döötaliev, A. ve Kurmanaliev, K. (2022). Kırgız Cumhuriyetinin Eğitim 

ve Bilim Bakanlığı “Din Medeniyetinin Tarihi” Ders Programı (9. Sınıf için). Bişkek: Kırgız 

Eğitim Akademisi. 

İptarov, S. (2012). Edep Dersinin Bazı İlmi-Metodolojik Meseleleri. Bişkek. 

İvanova, İ. (2017). Religiovedçeskoe Obrazovanie v Kirgizii: Zarojdenie, Razvitie, Perspektivı. İstoriya 

Religiovedeniya, 177-182. 

Jurnal “Bezbojnik” i drugaya antireligioznaya propaganda v SSSR. SSSR. İstoriya propagandı. 

(1922).Https://propagandahistory.ru/393/ZHurnal-Bezbozhnik-i-drugaya-antireligioznaya-

propaganda-v-SSSR. 5 Ocak 2023 tarihinde https://propagandahistory.ru/393/ZHurnal-

Bezbozhnik-i-drugaya-antireligioznaya-propaganda-v-SSSR adresinden erişildi. 

Jusubaliev, A. (2007). Kırgızların İslamiyeti Kabulü. (Yayımlanmamış doktora tezi). Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara. 



109 

 

Jusubaliev, A. (2011). Kırgızlarda İslami Eğitim Üzerine Tarihi Bir Bakış. Oş İlahiyat Fakültesi İlmi 

Dergisi, (14-15), 241-250. 

Kadırbekov, N. (2017). Korruptsiya menen küröşüüdö mektepterge ıyman sabagın kirgizüü kerek. 

NAZARNEWS. 20 Mart 2023 tarihinde https://nazarnews.org/posts/kadyirbekov-korruptsiya-

menen-krshd-mektepterge-yijman-sabagyin-kirgiz-kerek adresinden erişildi. 

Kalıkov, M. (2022, 9 Haziran). V Şkolah Kırgızstana Vvedut Novıy Predmet “İstoriya Razvitiya 

Religii”. KLOOP.KG - Novosti Kırgızstana. https://kloop.kg/blog/2022/06/09/v-shkolah-

kyrgyzstana-vvedut-novyj-predmet-istoriya-razvitiya-religij/ adresinden erişildi. 

Karaman, H., Çağrıcı, M., Dönmez, İ. K. ve Gümüş, S. (Ed.). (2015). Kur’an Yolu Meali. 4. Ankara: 

Diyanet İşleri Başkanlığı yayınları. 

Karasar, N. (2005). Bilimsel Araştırma Yöntemi. Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık. 

Kaymakcan, R. ve Meydan, H. (2014). Ahlak Değerler ve Eğitimi. 1. İstanbul: Değerler Eğitimi 

Merkezi. 

Keskiner, E. (2022). İlköğretim Din Dersi Öğretim Programları ve Ders Kitaplarında Kader İnancı. E. 

Keskiner (Ed.), Örgün Din Eğitiminde İnanç Esasları içinde . İstanbul: Çamlıca yayınları. 

Kırgız Cumhuriyeti Cumhurbaşkanlığı. Cumhurbaşkanın Kararnamesi,  Kırgız Cumhuriyetinin Genel 

Eğitim Kurumlarında “Dinlerin Gelişim Tarihi” Dersinin Okutulması Hakkında. Pub. L. No. 

177 (2022). 

Kiral, B. (2020). Nitel Bir Veri Analizi Yöntemi Olarak Doküman Analizi. Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi, (15), 170-189. 

KMDB. (t.y.). Kırgızistan Müsülmanlar Dini Başkanlığı. Muftiyat.kg. 22 Şubat 2023 tarihinde 

https://muftiyat.kg/ adresinden erişildi. 

Komisyon (EBB tarafından). (2016). Din Kültürü Tarihi. Bişkek: Altın Print. 

Kozırin, A. N. (2021). Religioznoe Obrazovanie v Gosudarstvah EAES: Natsiolnalnıy i Mecdunarodnıy 

Urovni Pravovogo Regulirovaniya. Obrazovatelnoe Pravo. Zakonodatelstvo Ob Obrazovanii. 

3 Haziran 2023 tarihinde https://lexed.ru/ezhegodnik-rossiyskogo-obrazovatelnogo-

zakonodatelstva/book/tom16/religioznoe-obrazovanie-v-gosudarstvakh-eaes-natsionalnyy-i-

mezhdunarodnyy-urovni-pravovogo-reguliro/ adresinden erişildi. 

Kozukulov, T. (2005). Tarihî Süreçte Orta Asya ve Kırgızistan’da Din Siyaseti ve Eğitimi. Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, (24), 167-182. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/atauniilah/issue/2724/36261 adresinden erişildi. 

Kozukulov, T. (2017). Kırgızistan’da Devletin Din Siyaseti. Akademik Hassasiyetler, 4(7), 85-104. 

https://dergipark.org.tr/en/pub/akademik-hassasiyetler/issue/29493/305489 adresinden erişildi. 

Kozukulov, T. (2018). Kırgızistan’da Din Eğitimine Yönelik Devlet Politikası ve Yaptırımlar. A. Kavak 

(Ed.), 2. Uluslararası Ahmed-i Hani Sempozyumu “İslam Düşüncesinde İslam” içinde . Ağrı: 

Ağrı İbrahim Çeçen Üniversitesi Yayınları. 



110 

 

Köylü, M. (2016). Ürkün: Bir Katliam Öyküsü. Akademik İncelemeler Dergisi (Journal of Academic 

Inquiries), 11(2), 117-141. 

Kurbanova, N. (2014). İslamskoe Obrazovanie v Kırgızstane. Tsentralnaya Aziya i Kavkaz, 17(1), 102-

117. https://cyberleninka.ru/article/n/islamskoe-obrazovanie-v-kyrgyzstane adresinden erişildi. 

Kurbanova, N. U., Karasartova, Ç. J., Bektemirova, A. K. ve Cumabaev, M. E. (2020). Din Taanuu (Din 

Bilgisi) Lisans Öğrencileri İçin Akademik Kurs: Ders Kitabı ve Uygulama. (A. K. Bekboeva, 

Ed.). Bişkek: İ. Arabaev Adındaki Kırgız Devlet Üniversitesi. 

Milli Güvenlik Konseyi. 2014-2020 Yılları Arasında Kırgız Cumhuriyetinin Dini Ortamındaki Devlet 

Siyasetinin Konsepti (2014). 

Milli Güvenlik Konseyi. 2021-2026 Yılları Arasında Kırgız Cumhuriyetinin Dini Ortamındaki Devlet 

Siyasetinin Konsepti (2021). 

Ministerstvo Obrazovaniya i Nauki Kırgızskoy Respbliki. (2016). İstoriya Religioznaya Kulturı. 

Bişkek: Eğitim ve Bilim Bakanlığı. 

Moldokasımov, K. (Ed.). (2016). Alımbek Datka cana Anın Dooru. Bişkek: MaxPrint Yayınları. 

N. Rumyansev, G. Kramer, S. Reynak, ve G. Eylderman. (1922). Ateist 1926. Prlib.ru. 5 Ocak 2023 

tarihinde https://www.prlib.ru/item/829182 adresinden erişildi. 

Orozbak uulu, S. (2017) Manas, (A. Akmataliev, Ed.) İstanbul: TDBB Yayınları. 

Ömürbekov, T. N. ve Çorotegin, T. K. (2009). Kırgızstan Tarıhı. Bişkek: “Aditi”. 

Öskön Osmonov. (2017). Egemendüü Kırgızstanda Bilim Berüü. Students.com.kg. 30 Mayıs 2023 

tarihinde https://students.com.kg/archives/562 adresinden erişildi. 

Özdoğan, G. G. (1994). Sovyetler Birliği’nden Bağımsız Cumhuriyetler’e: Uluslaşmanın Dinamikleri. 

B. E. Bahar (Ed.), Bağımsızlığının İlk Yılları (Azerbeycan, Kazakistan, Kırgızistan, Özbekistan, 

Türkmenistan) içinde (ss. 25-99). Ankara: T.C. Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Doğan, R. (1999). Musa Carullah’ın Maarif ve Usûl-i Cedîd Hakkındaki Görüşü. Ölümünün 50. 

Yıldönümünde Musa Carullah Bilgiyef (1875—1949) / I. Uluslararası Musa Carullah Bigiyef 

Sempozyumu içinde (C. I, ss. 129-144). Ankara: TDV Yayınları. 

Roux, J. P. (2020). Türklerin Tarihi Pasifik’ten Akdeniz’e 2000 Yıl. (A. Kazancıgil ve L. A. Özcan, 

Çev.). İstanbul: Dergah Yayınları. 

Gömeç, S. (2009). Kırgız Türkleri Tarihi. 2. Ankara: Berikan Yayınevi. 

Saalaev, Ö. (2015). Adep Dersi, Dersin Planı ve Metodolojisi. Bişkek: Solyuşin CÇK. 

Samiev, M. (2017). Manas Eposunda İslam Dininin Ordu. Bişkek: İz Basmakanası. 

Saray, M. (1993). Kırgız Türkleri Tarihi. İstanbul: YAY Grafik. 

Sarıgulova, B. (2022, 27 Haziran). Din Tarıhın Okutuudagı Usul Cana Sın Pikir. Azattık Unalgısı. 

https://www.azattyk.org/a/din-tarykhyn-okutuudagy-usul-zhana-syn-pikir/31915860.html 

adresinden erişildi. 



111 

 

Smirnov, M. (2015). Filosofiya Religii I Religiovedenie. K. M. Antonov (Ed.), “Nauka o Religii”, 

“Nauçnıy Ateizm”, “Religiovedenie” Aktualnıe Problemı Nauçnogo İzuçeniya Religii v Rossii 

XX - Naçala XXI veka içinde (2. bs.). Moskova: PSTGU. 

Sovetuulu, M. (2022, 14 Haziran). “Din Taanu” Sabagının Maksatı Kanday? Kırgız Tuusu. 

http://kyrgyztuusu.kg/?p=48026 adresinden erişildi. 

Şerov, Ş., Tairov, K. ve Cumaşova, G. (2021). İslamskoe Obrazovanie Kırgızstana Na Puti Razvitiya. 

Bulletin of Science and Practice, 7(11), 372-377. https://cyberleninka.ru/article/n/islamskoe-

obrazovanie-kyrgyzstana-na-puti-razvitiya/viewer adresinden erişildi. 

Tosun, C. (2002). Din Eğitimi Bilimine Giriş, 2. Baskı, Ankara: Pegem Akademi Yay. 

Tupchubaev, K. (2012). Adep Dersi Öğretmenlerinin Yeterlilikleri (Oş İli Örneğinde Bir Alan 

Araştırması). (Yayımlanmamış doktora tezi). Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Ankara. 

Turdubaev, C. (2020, 29 Aralık). “Iyman sabagı” cana biyliktin coopkerçiligi. Azattık Unalgısı. 

https://www.azattyk.org/a/kyrgyzstan-turdubaev-blog-iman-policy/31022235.html adresinden 

erişildi. 

Tüzümdör. (2023, 8 Mart).Kırgızıstan Musulmandar Din Başkarmalıgı. 8 Mart 2023 tarihinde 

https://muftiyat.kg/ adresinden erişildi. 

Ukuktuk Baza. (t.y.).Kırgız Respublikasını Din İşteri Boyunça Mamlekettik Komissiyası. 8 Nisan 2023 

tarihinde http://religion.gov.kg/ky/legal_base adresinden erişildi. 

Kaya, U. (2020). Yusuf Has Hacib. A. Koç (Ed.), Klasik İslâm Eğitimcileri içinde . İstanbul: Rağbet 

Yayınları. 

Usenalı, Ç. ve Nur uulu, D. (2009). İstoriya Oteçestva. Bişkek: Uçkun. 

Usmanhodjaev, A. (2008). Jizn muftiev Babahanovıh: Slujenie vazrojdeniyu İslama v Sovetskom Soyuze. 

Nijniy Novgorod: İD Medina. 

Vıstuplenie Predsedatelya SMR Şeyh Ravilya Gaynutdina na VII Musulmanskom Forume. 

(2011).İslamRF.ru. 3 Haziran 2023 tarihinde http://islamrf.ru/news/russia/rusopinions/18908/ 

adresinden erişildi. 

Viktor Çernov. (1968, 1 Eylül). Jurnal “Musulmane Sovetskogo Vostoka”. RİA Novosti Mediabank. 25 

Mayıs 2023 tarihinde https://riamediabank.ru/media/642410.html adresinden erişildi. 

Yasaviy, K. A. (2019) Divanı Hikmattar, (M. S. Dosbol uulu, Çev.). Bişkek: Türkiye Diyanet Vakfı-

Hoca Ahmet Yesevi Üniversitesi Yayınları. 

Yılmaz, H. (2007). Kırgızistan’da Misyonerlik ve Din Eğitimi. Cumhuriyet Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 11(1), 91-128. 

Yuvaçev, İ. (1907). Kurbancan Datka Kırgızskaya Tsaritsa Alaya (Kurbancan Datka Kırgızların 

Alay’daki Kraliçesi). İstoriçaeskiy Vestnik Dergisi, 110, 945-980. 

Yusuf Has Hacib. (2018). Kutadgu Bilig, Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 



112 

 

EKLER 

Ek-1: Kırgız Cumhuriyeti, Milli Eğitim Bakanlığı, Oş iline bağlı Aravan İlçe Eğitim Müdürlüğü Dinlerin Gelişim 

Tarihi Dersi Öğretmenler Listesi 

№ Adı Soyad Mesleği Çalıştığı Okul 

 

Okulun 

Yerleşkesi 

1.  Nişanov Kuvanıçbek 

Akimoviç 

Tarih Öğretmeni K.Asanov Okulu Nayman Köyü 

2.  Abdullaeva Gulzadahan 

Akparalievna 

Tarih Öğretmeni №1 Töö-Moyun 

Gimnaziyası 

Akşar Köyü 

3.  Avazova Çınara 

Omoralievna 

Tarih Öğretmeni №21 N.İsanov Okulu Canı-Arık Köyü 

4.  Sultanova Rahimahon 

Mutalipovna 

Tarih Öğretmeni A.Turgunov Okulu Çek-Abad Köyü 

5.  Hankulova Şahnozahon 

Mumincanova 

Tarih Öğretmeni №53 Gulistan Okulu Arap Köyü 

6.  Toksonbaeva Kanıkey 

Nazarbekovna 

Tarih Öğretmeni №43 Sırt Okulu Sırt Köyü 

7.  Satıbaldieva Çınaray 

Abdıganievna 

Tarih Öğretmeni M.Kadırov Okulu Aviz Köyü 

8.  Sarıbaeva Gulzat 

Akmatalieva 

Tarih Öğretmeni №24 B.Ceenbekov 

Okulu 

Ceke-Miste 

Köyü 

9.  Arifcanova Dilrabohon 

Mahammatibragimovna 

İlahiyat Mezunu №7 M.Umarov 

Okulu 

Kesou Köyü 

10.  Duyşeeva Ömürkan 

İbrahimovna 

İlahiyat Mezunu №41 Dostuk Okulu Dostuk Köyü 

11.  Parpieva Çinora 

Komolovna 

Tarih Öğretmeni №10 Toktogul Okulu Gulbaar Köyü 

12.  Abdullaeva Sevara 

Tacimahamatova 

İlahiyat Mezunu №29 A.Salamov 

Okulu 

Tepe-Korgon 

Köyü 

13.  Bokoeva Upel Sabirovna Tarih Öğretmeni №18 Manas Okulu S. Yusupov 

Köyü 

14.  Caanbaeva Aycamal 

Şarabidinova 

Tarih Öğretmeni №28 A.Sıdıkov 

Okulu 

Akşar Köyü 

15.  Hocieva Şohidahon 

Mukumcanovna 

Tarih Öğretmeni №9 Boston Okulu Canı col Köyü 

16.  Taabaldı kızı Nurzat Tarih Öğretmeni №46 Kızıl Talaa 

Okulu 

Kızıl Talaa 

Köyü 

17.  Karimov Abdivahap 

Tursunboeviç 

Tarih Öğretmeni №26 M.Karataev 

Okulu 

Uygur-Abad 

Köyü 

18.  Normatova Faragathan 

Baymatovna 

Tarih Öğretmeni №36 T.Aytmatov  

Okulu 

Açı Köyü 

19.  Amanova Kanzada 

Rahmatillaevna 

Tarih Öğretmeni №33 A.Eşenkulov 

Okulu 

Mangıt Köyü 

20.  Rozukulova Matlyubahon 

Kopaysinova 

Tarih Öğretmeni №4 M.Ulugbek 

Okulu 

Çek-Abad Köyü 

21.  Anarbaeva Nafisa 

İbrahimhalilovna 

Tarih Öğretmeni №2 Çek Abad 

Tehnikalık Lisesi 

Çek-Abad Köyü 

22.  İsrailova Darıyka 

Batırbekovna 

Hukukçu №3 A.Navoi Okulu Aravan Köyü 

23.  Muradillaev Elbek 

Ergeşalieviç 

Tarih Öğretmeni №38 Erke-Kaşka 

Okulu 

Erke-Kaşka 

Köyü 



113 

 

24.  Niyzamova Zilolahon 

Adilovna 

İlahiyat Mezunu №37 

K.Muhammedov 

Okulu 

Çertik Köyü 

25.  Mirzaconova Gulnazahon 

Kamoldinova 

Tarih Öğretmeni №37 

K.Muhammedov 

Okulu 

Çertik Köyü 

26.  Sarikova Sanabar 

Kadirovna 

Coğrafya 

Öğretmeni 

№18 Manas Okulu Oktyabr Köyü 

27.  Rozieva Odilahon 

Bohodircanovna 

İlahiyat Mezunu №50 A.Saydahmatov 

Okulu 

Aravan Köyü 

28.  Umaralieva Erkinay 

Mahamatovna 

Tarih Öğretmeni №48 Gulbaar Okulu Gulbaar Köyü 

29.  Canibekov Mamatkasım 

Rasuloviç 

Tarih Öğretmeni №48 Gulbaar Okulu Gulbaar Köyü 

30.  Mavlyanova Hilolahon 

Urayımoviç 

Tarih Öğretmeni №15 Z.M.Bobur 

Okulu 

Aravan Köyü 

31.  Hasanova Zebihon Tarih Öğretmeni №29 A.Salamov 

Okulu 

Tep-Korgon 

Köyü 

32.  İsroilov Bekzod 

Aripcanoviç 

Tarih Öğretmeni №30 H.Anarov 

Okulu 

Madaniyat Köyü 

33.  Niyzamova Zilolahon 

Adilovna 

İlahiyat Mezunu №9 Boston Okulu Canı col Köyü 

34.  Mırzaeva Suusar Ahmatova İlahiyat Mezunu №47 E. 

Kebekbaev Okulu 

Gulbaar Köyü 

35.  Musurmankulova 

Sahodathon Abdupattaevna 

Tarih Öğretmeni №1 S.Matkasımov  

Okulu 

Tepe-Korgon 

Köyü 

36.  Tacimatova Dilnoza 

İnomidinova 

Tarih Öğretmeni №1 S.Matkasımov  

Okulu 

Tepe-Korgon 

Köyü 

37.  Muhammedova Malohat 

Karimcanovna 

Tarih Öğretmeni №27 A.Temur Okulu Kakırpiltan  

Köyü 

38.  Aralova İroda 

Mırzakarimovna 

Tarih Öğretmeni №52 A.Orozova 

Okulu 

Carkıştak  Köyü 

39.  Artikova Okibathon 

Mahmutovna 

Tarih Öğretmeni №13 H.Abdullaev 

Okulu 

Aravan Köyü 

40.  Rustamova Dilafruz 

Rahimbaevna 

Tarih Öğretmeni №17 T.Koçubaev 

Okulu 

Koçubaev Köyü 

41.  Yuldaşeva Saadathan 

Holmirzaev 

Tarih Öğretmeni №16 C.Abdullaev   

Okulu 

Kerkidan Köyü 

42.  Abdulhaeva Ziyodahon 

Anvoridinovna 

Tarih Öğretmeni №19 S.Şaripov   

Okulu 

Aravan  Köyü 

43.  Kököeva Avazhan Tarih Öğretmeni №2 A.Egenov   

Okulu 

Toloykon Köyü 

44.  Bazarkulova Gulay 

Kanıbekovna 

Coğrafya 

Öğretmeni 

№5 T.İsmailov   

Okulu 

Kızır Abad 

Köyü 

45.  Saydahmatova Mohidilhon 

Halmatovna 

Tarih Öğretmeni №22 A.Kadırov   

Okulu 

Aravan Köyü 

46.  Pirmatova Farogatoy 

İbrahimcanovna 

Tarih Öğretmeni №35 A.Tohtabaev   

Okulu 

Tepe-Korgon 

Köyü 

47.  Ergeşova Marguba 

Nişanbaevna 

Tarih Öğretmeni №20 İ.İsaev   Okulu Pahta Abad 

Köyü 

48.  Yusupov Abrorbek 

Muhtarcanoviç 

Tarih Öğretmeni №6 Z.Rozahunova   

Okulu 

Kayragaç Arık 

Köyü 

49.  Taşpulatova Umidahon 

Abdicalilovna 

Tarih Öğretmeni №6 Z.Rozahunova   

Okulu 

Kayragaç Arık 

Köyü 



114 

 

50.  Abduhalikova Nazira 

Siraciddinovna 

Tarih Öğretmeni №55 K.Abdıkalıkov 

Okulu 

Kayragaç Arık 

Köyü 

51.  Topçobaeva Menura 

Abdırazakova 

Tarih Öğretmeni №25 T.Osmonov   

Okulu 

Kiçik Alay 

Köyü 

52.  Turdubaev Kanatbek 

Abdilatoviç 

Tarih Öğretmeni Çögöm   Okulu Çögöm Köyü 

53.  Momunova Çolponay 

Madalievna 

Tarih Öğretmeni Bilim    Okulu Aravan Köyü 

 

 

 

  



115 

 

Ek-2: Kırgız Cumhuriyeti, Milli Eğitim Bakanlığı, Oş iline bağlı Kara-Su İlçe Eğitim Müdürlüğü Dinlerin Gelişim 

Tarihi Dersi Öğretmenler Listesi 

№ Adı Soyad Mesleği Çalıştığı Okul 

 

Okulun 

Yerleşkesi 

1.  Moldocanova Covar 

Abdillacanovna 

Tarih Öğretmeni № 112 Manas Okulu Kara Su Şehri 

2.  Şamşieva Aytolkun Tarielovna Tarih Öğretmeni № 62 V. İ. Lenin 

Okulu 

Kara Su Şehri 

3.  Rayımbekova Minura 

Zikrillaevna 

Tarih Öğretmeni № 61 K. Cakıpov 

Gimnaziya 

Kara Su Şehri 

4.  Satıbaldieva Muhabbat 

Hayrullaevna 

Tarih Öğretmeni № 68 K. Rahimov 

Okulu 

RTS Köyü 

5.  Umurzakova Mukarram 

Mirolimovna 

Tarih Öğretmeni № 134 Okulu Kara Su Şehri 

6.  Halmatov Abduraşit 

Abdulhamidoviç 

Tarih ve Toplum 

Öğretmeni 

№ 67 Z. M. Babur 

Okulu 

Kara Su Şehri 

7.  Habibullaev Hamidula Tarih Öğretmeni № 17 H. Tursunov 

Okulu 

Kara Su Şehri 

8.  Satvaldıeva Nurgul 

Şarabidinova 

Tarih Öğretmeni S. Bahapova Okulu Savay Köyü 

9.  Çalbaev Kubat Ziyadinoviç Tarih Öğretmeni № 48 Kıdırşa Okulu Kıdırşa Köyü 

10.  Cakıpova Dinara Tologonova Tarih Öğretmeni № 72 H. Taşirova 

Okulu 

Kızıl-Şark 

Köyü 

11.  Absattar uulu Elibay Tarih Öğretmeni №14 C.Turusbekov  

Okulu 

Prisavay Köyü 

12.  Abıtov Adılcan Arıpcanoviç Tarih ve Toplum 

Öğretmeni 

№ 50 Pionerdin 50 

Cıldıgı Okulu 

Stant Köyü 

13.  Tümönbaeva Guliza 

Adanbaeva 

Tarih Öğretmeni №47 S.Arıstanbekov  

Okulu 

Oktyabr Köyü 

14.  Aytnazarova Gulzira 

Bazarbaevna 

Tarih Öğretmeni Ken-Say Okulu Ken-Say Köyü 

15.  Latipova Tazagül 

Abdilacanova 

Tarih Öğretmeni №2 N.Kalmurzaev  

Okulu 

Konurat Köyü 

16.  Raymova Aycamal 

Abdimitalipovna 

Tarih Öğretmeni №46 S. Mamatov  

Okulu 

Erkin Köyü 



116 

 

17.  Asanbaeva Busaida 

Tölönbaevna 

Tarih Öğretmeni № 49  E. Telman  

Okulu 

Telman Köyü 

18.  Abdıkalıkova Gülzada 

Asanovna 

Tarih Öğretmeni №139 K. Ermatov   

Okulu 

Ak-Örgö Köyü 

19.  Çotobaeva Atırgül Ahunovna Tarih Öğretmeni №74 A. Şerkulov   

Okulu 

Ak-Taş Köyü 

20.  Haitbaeva Farhad 

Madaminoviç 

Tarih Öğretmeni №83 A. Navoi   

Okulu 

Kaşkar-Kıştak 

Köyü 

21.  Dcaparova Aygül Asanovna Tarih Öğretmeni №51 Gagarin   Okulu Kaşkar-Kıştak 

Köyü 

22.  Yusupbekova Gülzada 

Şavkatbekovna 

Tarih Öğretmeni №51 Gagarin   Okulu Kaşkar-Kıştak 

Köyü 

23.  Orunbaeva Gulnara 

Zadibekovna 

Tarih Öğretmeni №118 D. Sultanov   

Okulu 

Mönök Köyü 

24.  Dosueva Cıldızhan 

Toygonbaeva 

Tarih Öğretmeni №85 S. Cusuev   

Okulu 

Car-Ooz Köyü 

25.  Mamatkadırova Mahkamcan 

Raimoviç 

Tarih Öğretmeni №82 A. Eşmatov    

Okulu 

Mönök Köyü 

26.  Kalenova Aykan 

Raimberdievna 

Tarih Öğretmeni №21 T. Yunusov   

Okulu 

Kencekul 

Köyü 

27.  İkramova Dildora 

Habibullaevna 

Tarih Öğretmeni № 122   Okulu Kaşkar-Kıştak 

Köyü 

28.  Abduraimova Zulfiya 

Abdimalikovna 

Tarih Öğretmeni №81 VLKSM   

Okulu 

VLKSM Köyü 

29.  Yulçiyeva Nodirahon Tarih Öğretmeni №85 Gulpon   Okulu Cim Köyü 

30.  Mamacanova Feruza 

Rapihcanovna 

Tarih Öğretmeni №18 R. Halbaev   

Okulu 

Tacik abad 

Köyü 

31.  Turabaeva Mahliyo 

Hasanbaevna 

Tarih Öğretmeni №15 H.Mirzacanov   

Okulu 

Nurdar Köyü 

32.  Mamacanova Gavharoy 

Mirodilovna 

Tarih Öğretmeni №95 Alim-Tepe   

Okulu 

Alim-Töbö 

Köyü 

33.  Tolonbaeva Karimahon 

Karimcanovna 

Tarih Öğretmeni №103 Kızıl Mehnat   

Okulu 

Kızıl Mehnat 

Köyü 

34.  Bakirova Gulipa 

Kubanıçbekovna 

Tarih Öğretmeni №92 Beş Moynok   

Okulu 

Açı Köyü 



117 

 

35.  Mamatova Cumagül Dosonova Tarih Öğretmeni №38  C. Kultaev   

Okulu 

Langar Köyü 

36.  Atahanova Feruza 

Şarabinovna 

Tarih Öğretmeni №80 H.Tacimatov   

Okulu 

Cim  Köyü 

37.  Abdidova Mahliyo Mamirovna Tarih Öğretmeni №132 Okulu Maçak Köyü 

38.  Madaliev Usön Tairbekoviç İlahiyat Mezunu №76 Erkin 

Kırgızstan   Okulu 

Osmon Köyü 

39.  Mamatova Alaygül 

Cumabaevna 

Tarih Öğretmeni №124  Okulu Furkat Köyü 

40.  Vahidova Zuhrohon 

Muratovna 

İlahiyat Mezunu №84 A. Parpiev   

Okulu 

Padavan Köyü 

41.  Çotonova Aynura Irısbekovna Tarih Öğretmeni №19 T. Musaev   

Okulu 

Madaniyat 

Köyü 

42.  Abdiyeva Aynura Kalbaevna Tarih Öğretmeni №101 K.Mombekov   

Okulu 

Medrese  

Köyü 

43.  Vahidova Zuhrohon 

Muratovna 

İlahiyat Mezunu №84 Bobolaşkar   

Okulu 

Bobolaşkar 

Köyü 

44.  Şaismailov Telman Tahiroviç İlahiyat Mezunu №94 T. Altıbaeva   

Okulu 

Furkat Köyü 

45.  Smonova Dilrabo 

Obidcanovna 

Tarih Öğretmeni №94 T. Altıbaeva   

Okulu 

Furkat Köyü 

46.  Şaismailov Telman Tahiroviç İlahiyat Mezunu №77 H. Hamza   

Okulu 

Şark Köyü 

47.  Beyşenova Akinay Kulanovna Tarih Öğretmeni №31 O.Kurbanbaev   

Okulu 

Kızıl Bayrak 

Köyü 

48.  Abdazova Nurgul Aşimovna Tarih Öğretmeni №99 N. Saydiev 

Okulu 

Bodur Taş 

Köyü 

49.  Tacimatov Samat Salaydinoviç Tarih Öğretmeni №28 Uçar  Okulu Uçar Köyü 

50.  Suyunova Zulfiya Taşbaevna Tarih, Toplum ve 

Hukuk Öğretmeni 

№58 Ak-Buura   

Okulu 

Ozgur  Köyü 

51.  Dcahbarova Durdana 

Turapcanovna 

İlahiyat Mezunu №24 Omorbek Datka   

Okulu 

Canı Kıştak 

Köyü 

52.  Kocobaeva Elmira Karaevna Tarih Öğretmeni №98 

M.Mamatalievev   

Okulu 

Kızıl Bayrak 

Köyü 



118 

 

53.  Orozmatova Kalıskan 

Corobaevna 

Tarih Öğretmeni №20 I.Nasırov    

Okulu 

Kerme Too 

Köyü 

54.  Yunusova Madina 

Mirzalimovna 

Tarih Öğretmeni №25 T.Omurzakov   

Okulu 

Dadabaev 

Köyü 

55.  Yuldaşev Murodcon 

Madalimcanoviç 

Tarih Öğretmeni №106 Aybek   Okulu Andican Köyü 

56.  Usönbaeva Muhayehan 

Abdilbahapovna 

Tarih Öğretmeni №123 Sürö-Taş   

Okulu 

Sürö-Taş 

Köyü 

57.  Kamilova Nargiza 

Anvarbekovna 

Tarih Öğretmeni №110 Gaziev   

Okulu 

Boston Köyü 

58.  Acikulova Aynura  

Tınıçbekovna 

Tarih Öğretmeni №109 A. Muratov   

Okulu 

Eşme Köyü 

59.  Calieva Aynura Tulenovna Tarih Öğretmeni №53 Kızıl-Ordo   

Okulu 

Kızıl-Ordo 

Köyü 

60.  Mamedova Aygül Gapırovna Tarih Öğretmeni №96 Primberdiev 

Okulu 

Başbulak 

Köyü 

61.  Karıbekova Abdıkar 

Kalenoviç 

Tarih Öğretmeni №111 A.Osmonov 

Okulu 

Canı-Turmuş 

Köyü 

62.  Muratova Cıldızhan Şeralievna Tarih Öğretmeni №32 O.Kocoşev 

Okulu 

Kara-Sögöt 

Köyü 

63.  Mamatova Cıpargül 

Urunbaevna 

Tarih Öğretmeni №108 T.Şamırbekov 

Okulu 

Açı Köyü 

64.  Muratov Aybek Abdırazakoviç Tarih Öğretmeni №107 A.Cunusov 

Okulu 

Sadırbay Köyü 

65.  Sadiev Kanıbek Turdahunoviç Tarih Öğretmeni №87 Sıdık Alayçı 

uulu Okulu 

Asan-Çek 

Köyü 

66.  Akaeva Kızcibek 

Taştemirovna 

Tarih Öğretmeni 3-İnternatsional 

Okulu 

Madı Köyü 

67.  Arzibek kızı Aygerim İlahiyat Mezunu 3-İnternatsional 

Okulu 

Madı Köyü 

68.  Ermekbay kızı Cumagül Tarih Öğretmeni №86 Kurmancan 

Datka Okulu 

Madı Köyü 

69.  Eşentayeva Cenişgül 

Erkinbaevna 

Tarih Öğretmeni №40 B.Azizov 

Okulu 

Kaarman 

Köyü 

70.  Akmatova Gülzira 

Abdikalilovna 

Tarih Öğretmeni №97 Uçkun Okulu Uçkun Köyü 



119 

 

71.  Mamadieva Munara 

Mamazairovna 

Tarih Öğretmeni №22 Begay Lapin 

kızı Okulu 

Teeke Köyü 

72.  Kozueva Samargül 

Taştanbekovna 

Tarih Öğretmeni №23 Kızıl-Tal Okulu Kızıl-Tal 

Köyü 

73.  Abdılbekova Aytbü 

Alişerovna 

Tarih Öğretmeni №39 A.Sultanov 

Okulu 

Karatay Köyü 

74.  Ergeşov Süyünbay Ökümoviç Tarih Öğretmeni №35 Laglan Okulu Laglan Köyü 

75.  Dosueva Nartaci 

Toygonbaevna 

Tarih Öğretmeni №30 Kızıl-Saray 

Okulu 

Kızıl-Saray 

Köyü 

76.  Türkbaeva Samara 

Kaparbekovna 

Tarih Öğretmeni №44 Smatov  Okulu Kalinin Köyü 

77.  Raeva Rahat Abdıkayımovna Tarih Öğretmeni Kara Su Özel Okulu Kommunizm 

Köyü 

78.  Osmon kızı Ziyada Tarih Öğretmeni №41 T.Berdibekov 

Okulu 

Mamacan 

Köyü 

79.  Dubanaev Zaynalabidin 

Abdibakieviç 

Tarih Öğretmeni №45 C.Bökönbaev 

Okulu 

Kızıl-Koşçu 

Köyü 

80.  Dcoldoşova Gulnara 

Nasirovna 

Tarih Öğretmeni №42 Madaniyat 

Okulu 

Madaniyat 

Köyü 

81.  Abılkasımova Burmakan 

Rahmanalievna 

Tarih Öğretmeni №10 Pitomnik Okulu Pitomnik 

Köyü 

82.  Karabaeva Nurzina 

Karıbekovna 

Tarih Öğretmeni №43 Agartuu Okulu Agartuu Köyü 

83.  Narmatova Gülzat Tölönovna Tarih Öğretmeni №73 Toktogul Okulu Bolşevik Köyü 

84.  Mullacanova Fatima 

Saydmuratovna 

Tarih Öğretmeni №29 Gayrat Okulu Gayrat Köyü 

85.  Orunbaeva Bazargül 

Ormonovna 

Tarih Öğretmeni №59 Birdik Okulu Birdik Köyü 

86.  Kadırberdieva Mendayım 

Saydakmatovna 

Tarih Öğretmeni №39 Zarbalik Okulu Zarbalik Köyü 

87.  Coldoşova Elvira 

Melisbekovna 

Tarih Öğretmeni №52 Z.Töröbekov 

Okulu 

Ak-Car Köyü 

88.  Maksıtov Bagdat 

Çolponbaeviç 

Tarih Öğretmeni №90 A.Saipov 

Okulu 

Börü Köyü 

89.  Maksıtova Zıyagül Tarih Öğretmeni №121 C.Şeriev 

Okulu 

Andagul Köyü 



120 

 

90.  Düyşöbaev Alipbek 

Makambaeviç 

Tarih, Sosyal ve 

Siyaset 

Öğretmeni 

№113 A.Semeteev  

Okulu 

Alçaluu Köyü 

91.  Karabaeva Ayzada 

Aytmatovna 

Tarih Öğretmeni №88 M.Zairov 

Okulu 

Aral Köyü 

92.  Ergeşov Süyünbay Ökümoviç Tarih Öğretmeni №88 M.Zairov 

Okulu 

Aral Köyü 

93.  Seitbek kızı Nuriza Tarih Öğretmeni №91 E.Alıkulov 

Okulu 

Kızıl-Tuu 

Köyü 

94.  Asanov Cayilbek Şamşieviç Tarih Öğretmeni №91 E.Alıkulov 

Okulu 

Kızıl-Tuu 

Köyü 

95.  Matkalıkov Akılbek 

Abılkasımoviç 

İlahiyat Mezunu №34 S.İbraimov 

Okulu 

Koco-Kelen 

Köyü 

96.  Matkalıkov Akılbek 

Abılkasımoviç 

İlahiyat Mezunu №114 Kara-Gur 

Okulu 

Kara-Gur 

Köyü 

97.  Omarbaev Tölögön Zaripbek Tarih Öğretmeni №9 M. Teşebaev 

Okulu 

Kara-Döbö 

Köyü 

98.  Sasieva Altınay 

Murzamatovna 

Tarih Öğretmeni №102 M.Teşebaev 

Okulu 

Kış-Abad 

Köyü 

99.  Sıdıkova Rahima 

Zulpukaravna 

Tarih Öğretmeni №11 C.Atabaev 

Okulu 

Savay-Arık 

Köyü 

100.  Kamilova Nurgul 

Kamçıbekovna 

Tarih Öğretmeni №75 M.Camankulov 

Okulu 

Otuz-Adır 

Köyü 

101.  Atıkulova Nurcamal 

Minkişievna 

Tarih ve Toplum 

Öğretmeni 

№75 M.Camankulov 

Okulu 

Otuz-Adır 

Köyü 

102.  Madaliev Uson Tairbekoviç İlahiyat Mezunu №75 M.Camankulov 

Okulu 

Otuz-Adır 

Köyü 

103.  Koçkorbaev Canıbek 

Mamazakiroviç 

Tarih ve Toplum 

Öğretmeni 

№63 Oktyabrdın 70 

cıldıgı Okulu 

Canı-Kızıl-Su 

Köyü 

104.  Raimkulova Aygül 

Cumalievna 

Tarih Öğretmeni №55 K.Zulpuev 

Okulu 

Kızıl-Abad 

Köyü 

105.  Abdurasulov Mayrambek 

Hakimcanoviç 

Tarih Öğretmeni №12 Otuz-Adır 

Okulu 

Otuz-Adır 

Köyü 

106.  Bazarova Zeynegül 

Abdıgaparovna 

Tarih Öğretmeni, 

Sosyo-Ekonomi 

Bilim berüü 

№70 İ. Kulbaev 

Okulu 

Canı-Arık 

Köyü 



121 

 

107.  Uturova Aycarkın 

Abdilasizovna 

Tarih Öğretmeni №60 K.Abdıldaev 

Okulu 

Taş-Arık Köyü 

108.  Mamıtova Gülnazik 

Cumabekovna 

Tarih Öğretmeni №127 Okulu Say Köyü 

109.  Arapova Nurzat Turgunbaevna Tarih Öğretmeni №4 Ak-Terek Okulu Ak-Terek 

Köyü 

110.  Mamayusupova Gulmira 

Abdıganievna 

Tarih Öğretmeni №89 

B.Abdırahmanova 

Okulu 

Pravda Köyü 

111.  Paizova Gulfayruz İlahiyat Mezunu №8 A.Kulbotoev 

Okulu 

Şerali Köyü 

112.  Ermekbaeva Aycamal 

Sadırbekovna 

Tarih Öğretmeni №7 A.Kulbotoev 

Okulu 

Şerali Köyü 

113.  Abdieva Baktıgül Galdıbaevna Tarih Öğretmeni №3 N. İsanov Okulu Kurban-Kara 

Köyü 

114.  Budanova Mırzayım 

Canıbaevna 

Tarih Öğretmeni №95 K.Cantoşov 

Okulu 

Sarı-Kolot 

Köyü 

115.  Mamazakir uulu Erkinbek Tarih Öğretmeni №87 N.Bapıgulov 

Okulu 

Alp-Ordo 

Köyü 

116.  Süyünbek kızı Nargiza Tarih Öğretmeni №104 S.Nışanbaev 

Okulu 

Çayçi Köyü 

117.  Salieva Şahida İlahiyat Mezunu №57 T.Sulaymanov 

Okulu 

Nariman Köyü 

118.  Berdieva Akmöör 

Sansarbekovna 

Tarih Öğretmeni №105 T.Alimbekov 

Okulu 

Cılgeldi Köyü 

119.  Alimov Ahmatcan Lapitoviç Tarih Öğretmeni №69 Ç.Aytmatov 

Okulu 

Nariman Köyü 

120.  Ergeşov Süyünbay Ökümoviç Tarih Öğretmeni №126 Kayıkov 

Okulu 

Sarı-Talaa 

Köyü 

121.  Usmanova Saadat Gulamovna Tarih Öğretmeni №16 İbn-Sina Okulu Koş-Taş Köyü 

122.  Mamatova Cumagül 

Dosonovna 

Tarih Öğretmeni №120 Top-Terek 

Okulu 

Top-Terek 

Köyü 

123.  Karıbekov Abdıkar Kalenoviç Tarih Öğretmeni №120 Toyçu Okulu Toyçu Köyü 

124.  Ermamatova İzatay Tarih Öğretmeni S.Bekmuratov Okulu Intımak Köyü 

 

  



122 

 

Ek-3: Kırgız Cumhuriyeti, Milli Eğitim Bakanlığı, Batken iline bağlı Kadamcay İlçe Eğitim Müdürlüğü Dinlerin 

Gelişim Tarihi Dersi Öğretmenler Listesi 

№ Adı Soyad Mesleği Çalıştığı Okul 

 

İş 

Tecrübesi 

1.  Nabi uulu Toktomat Tarih Öğretmeni  №21 Kan Okulu 1 

2.  Tuygunbek kızı Nurzada Tarih Öğretmeni  “Örük Zar” Okulu 3 

3.  Atabaev Şarabidin Tarih Öğretmeni O.Abdırahmanov 

Okulu 

25 

4.  Makkambaev Abdımalik Üsönoviç Tarih Öğretmeni Ş.Ceenbekov 

Okulu 

14 

5.  Abdillaeva Adinahan Muhtarovna  Tarih Öğretmeni “Kızıl Korgon” 

Okulu 

14 

6.  Üsönova Çolponay Topçuevna Tarih Öğretmeni “Caş Tilek” Okulu 16 

7.  Makkambaev Abdımalik Üsönoviç Tarih Öğretmeni “Çon Kara” Okulu 14 

8.  Dostaov Kencebay Altımışoviç Tarih Öğretmeni T. Turgunov Okulu 22 

9.  Hakimcan kızı Ayperi Tarih Öğretmeni C. Bökönbaev  

Okulu 

5 

10.  Haldarali kızı Meerimhan Tarih Öğretmeni M. Mitalipov 

Okulu 

4 

11.  Karabaev Kaharbek Baratcanoviç  Tarih Öğretmeni “Aktilek” Okulu 3 

12.  Mahamatsadık uulu Canıbek İlahiyat Mezunu № 19 B. Sıdıkov 

Okulu 

 

13.  Mahamatsadık uulu Canıbek İlahiyat Mezunu B. Alıkulov  Okulu  

14.  Samatov Mamasait Sataralieviç Tarih Öğretmeni № 20 O. Makanov 

Okulu 

6 

15.  Tacibaev Ravşan Şadıbaeviç Tarih Öğretmeni Firdousi  Okulu 27 

16.  Abdilova Anarhan Sadirovna Tarih Öğretmeni “1-May”  Okulu 10 

17.  Coroeva Bübühanım  Tarih Öğretmeni O. Teşebaev  Okulu 11 

18.  Boronov Mahburali Matayeviç Tarih Öğretmeni “Molo”   Okulu 35 

19.  Boronov Mahburali Matayeviç Tarih Öğretmeni Şamurzaev   Okulu 35 

20.  Sulaymanova Cıldız Mitalovna  Tarih Öğretmeni “Eşme”   Okulu 32 

21.  Orunbaev Almazbek Alişeroviç Tarih Öğretmeni Soltonov   Okulu 21 

22.  Pazılova Gulmira Abidinova Tarih Öğretmeni №17 A.Masaliev  

Okulu 

15 

23.  Asanova Aynura Macitovna Tarih Öğretmeni “Ciydelik”   Okulu 24 



123 

 

24.  Mahamadcalil uulu Almazbek Tarih Öğretmeni B. Aytmatov   

Okulu 

3 

25.  Abcaparova Batma Mamatovna Tarih Öğretmeni Kadamcay Lisesi 15 

26.  Orozova Aynura Saitkazıevna  Tarih Öğretmeni Koksal Toptan   

Okulu 

27 

27.  Gaipova Kulpunay Abdimitalovna Tarih Öğretmeni Moldo Niyaz 

Gimnaziyası 

4 

28.  Tölöbaeva Camila 

Abdrrahmanovna  

Tarih Öğretmeni A.Kambarov   

Okulu 

18 

29.  Talantbek uulu Baktıyar Tarih Öğretmeni H.Canıbekov    

Okulu 

3 

30.  İmarali kızı Ayzat İlahiyat Mezunu “Ohna”   

Gimnaziyası 

 

31.  İmarali kızı Ayzat İlahiyat Mezunu D.Sıdıkov Okulu  

32.  Bayitova Buusara Turganbaevna Tarih Öğretmeni S.Teşeev   Okulu 19 

33.  Şamşieva Aykız Koçkorovna Tarih Öğretmeni “Küldü”   Okulu 14 

34.  Taabaldiev Daniyar Canıbaeviç  Tarih Öğretmeni “Dıykan”   Okulu 14 

35.  Egemnazarova Nazgul Oktomova  Tarih Öğretmeni “İsfayram”   Okulu 5 

36.  Kalıbekova Gulmira Maripovna Tarih Öğretmeni Tairov   Okulu 14 

37.  Temirova Mötavarhan 

Taştenmirovna 

Tarih Öğretmeni S. Tacibaev Okulu 16 

38.  Baysariev Tursunali Taştemiroviç İlahiyat Mezunu T.Madaripov   

Okulu 

17 

39.  Baysariev Tursunali Taştemiroviç İlahiyat Mezunu Kozubaev   Okulu 17 

40.  Baysariev Tursunali Taştemiroviç İlahiyat Mezunu “Tegirmeç”   Okulu 17 

41.  Aydarov Arslanbek Dıkanbaeviç  Tarih Öğretmeni Kulbaev   Okulu 22 

42.  Toktobaeva Baktıgul  Tarih Öğretmeni A.Orozbekov   

Okulu 

19 

43.  Hakimova Hurşidahon 

Tursunalievna 

Tarih Öğretmeni Babur   Okulu 26 

Kadırova Sumbulay Oktomalievna  Tarih Öğretmeni Babur   Okulu 14 

44.  Macakıpova Gulsunay Arapovna Tarih Öğretmeni “Sarı-Altın”   

Okulu 

14 

45.  Kamilcan kızı Nargiza Tarih Öğretmeni Temirbaev   Okulu 10 

46.  Taştanov Şamşidin Hakimoviç Tarih Öğretmeni U. İsakov Okulu 18 



124 

 

47.  Nişanbaev Kayratbek 

Abdumanapoviç 

Tarih Öğretmeni S. Bayumiy Okulu 11 

48.  Şabidinova Zulhumor Arzıbaevna Tarih Öğretmeni “Ayrıbaz”  Okulu 32 

49.  Kurbanova Ziyada Akbaralievna  Tarih 

Öğretmeni 

K. Satarov   Okulu 10 

50.  Ahmadalieva Mavcuda 

Camolidinovna  

Tarih Öğretmeni M. Ulugbek Okulu 7 

51.  Begalieva Umidahan Tarih Öğretmeni “Kırgızistandın 10-

c.”   Okulu 

20 

52.  Yuldaşeva Roziyahon 

Hakkulconovna 

Tarih Öğretmeni Amir Temur    

Okulu 

12 

53.  Osmanova Nargizahon Hasenovna Tarih Öğretmeni İsmailov Okulu 15 

54.  Pulatova Zuhra Borkoşevna Tarih Öğretmeni “Orozbekovdun 

120 c.”   Okulu 

34 

55.  Calalova Patila Tolubaevna Tarih Öğretmeni “Arpa-Say”   Okulu 18 

56.  Abdullaev Azamatcon 

Azamcanoviç 

İlahiyat Mezunu A.S.Puşkin   Okulu  

57.  Abdullaev Azamatcon 

Azamcanoviç 

İlahiyat Mezunu “Drucba”   Okulu  

58.  Abdullaev Azamatcon 

Azamcanoviç 

İlahiyat Mezunu B.Ruzimatov 

Okulu (Özbek.) 

 

Bekbataev Nursultan Yuldoşeviç Tarih Öğretmeni B.Ruzimatov 

Okulu (Rus, Kırg.) 

4 

59.  Abduraimov Abduhafiz 

Abduraşitoviç 

İlahiyat Mezunu S.Ayni   Okulu  

60.  Azimova Gulmira Raimcanovna Tarih Öğretmeni Comiy Okulu 17 

61.  Dehkanbaeva Dilafruz 

Mavlancanovna 

Tarih Öğretmeni Rudaki Okulu 13 

62.  Abdulazizova Munacat 

Tursunalievna 

Tarih Öğretmeni A.Navoi Okulu 18 

63.  Mamitova Savuan  Tarih Öğretmeni Manas Ata Okulu 22 

64.  Mumincanov Murodil 

Mahamadcanoviç 

Tarih Öğretmeni Kurbanov Okulu 21 

65.  Suyundukova Yulduzhon 

Rustamova 

Tarih Öğretmeni №12 Yusupov 

Okulu 

20 



125 

 

66.  Muptaydinova Kanohon İsmilcon 

kızı 

Tarih Öğretmeni Toktogul Okulu 26 

67.  Ergeşbaeva Mavlyuda Sadiralievna Tarih Öğretmeni B.Primov Okulu  

68.  Gulmurzaeva Begayım Asanovna Tarih Öğretmeni “Noogardan” 

Okulu 

10 

69.  Moydunova Karamat Tarih Öğretmeni N.İrisov Okulu 9 

70.  Aytmatova Ürköray Abdıbakıevna  Tarih Öğretmeni “Intımak” Okulu 27 

71.  Saparova Bucannat Tarih Öğretmeni “Dostuk” Okulu 24 

72.  Holmatova Gulamcon 

Rustamcanoviç 

Tarih Öğretmeni H.Sabirov Okulu  11 

73.  Begmatov Kubanıçbek Begalieviç  Tarih Öğretmeni “Adır” Okulu  18 

74.  Şukurbekov Minmanas 

Nurlanbekoviç 

Tarih Öğretmeni “Örnök” Okulu  6 

75.  Kalıbaeva Kulpunsa Kalmurzaevna Tarih Öğretmeni “Şıbran” Okulu  14 

76.  Soor kızı Gulşanay  Tarih Öğretmeni M.Gorkiy  Okulu  4 

77.  Urazalieva Gulsara Caparalievna  Tarih Öğretmeni “Çukur Kıştak” 

Okulu  

15 

78.  Atabaev Şarabidin  Tarih Öğretmeni Toraliev Okulu  25 

 

  



126 

 

Ek-4: Kırgız Cumhuriyeti, Milli Eğitim Bakanlığı, Oş iline bağlı Özgön İlçe Eğitim Müdürlüğü Dinlerin Gelişim 

Tarihi Dersi Öğretmenler Listesi 

№ Adı Soyad Mesleği Çalıştığı Okul 

 

Okulun Yerleşkesi 

1.  Peçelov Mayrambek  Tarih Öğretmeni  A.Torogeldi Okulu Cıl Aldı Köyü 

2.  Coroeva Nuriza  Tarih Öğretmeni A.Abdıkerimov Cazı Köyü 

3.  İsakov Asilbek Tarih Öğretmeni T. Asranov Okulu Şoro Başat Köyü 

4.  Nurlan kızı Gulzada Tarih Öğretmeni R.Satıbaldiev Okulu Akcar Köyü 

5.  Abdımanap uulu Üsön Tarih Öğretmeni T.Börübaev Okulu Salam Alik Köyü 

6.  İmanberdiev Azada Tarih Öğretmeni C.Şerkulov Okulu Don Bulak Köyü 

7.  Karabaeva Anarhan Tarih Öğretmeni “Kıssık Alma” Okulu Calpak Taş Köyü 

8.  Satieva Aksana Tarih Öğretmeni K.Kulmatov Okulu Baş-Dobo Köyü 

9.  Arıkova Ayçürök Tarih Öğretmeni K.Botoyarov Okulu İyri Su Köyü 

10.  Tutaşova Gulcan Tarih Öğretmeni K.Botoyarov Okulu İyri Su Köyü 

11.  Zulumbekov Karimcan  Tarih Öğretmeni K.Botobekov Okulu Kızıl Oktyabr Köyü 

12.  Kermenbaeva Luiza Tarih Öğretmeni B.Monolov Okulu Altın-Bulak Köyü 

13.  Sadıkov Nasipkan Tarih Öğretmeni K.Rısbaev  Okulu Karool Köyü 

14.  Tolonova Minura Tarih Öğretmeni B.Asrankulov  Okulu Karool Köyü 

15.  Mamatalieva Çınara Tarih Öğretmeni B.Keldibaev  Okulu Zerger Köyü 

16.  Dcalibaev Kurmanbek Tarih Öğretmeni M.Sulaymanov  

Okulu 

Mırza-Ake Köyü 

17.  Cusupbekov Kasım  Tarih Öğretmeni P.Cakıpov  Okulu Calpak-Taş Köyü 

18.  Timur kızı Bubusara Tarih Öğretmeni M.Coldoşaliev   

Okulu 

Zerger Köyü 

19.  Aşirova Gulayım  Tarih Öğretmeni İ. Bazarkulov   

Okulu 

Baş-Dobo Köyü 

20.  Abdulazizova Nargiza Tarih Öğretmeni M.Razakov   Okulu Mırza-Ake Köyü 

21.  Boşotaev Çıngız İlahiyat Mezunu A.Omurzakov   

Okulu 

Tort-Kol Köyü 

22.  Kadırov Amangeldi Tarih Öğretmeni C.Abdırasulov   

Okulu 

Cazı Köyü 

23.  Calilov Teşebay Tarih Öğretmeni T.Corobekov   Okulu Calpak-Taş Köyü 

24.  Akişova Tolkunay Tarih Öğretmeni P.Coldoşov   Okulu Kızıl-Oktyabr 

Köyü 

25.  Calalova Rahat Tarih Öğretmeni K.Tilenbaev Okulu İyri Su Köyü 



127 

 

26.  Cusupbek kızı Canargul  Tarih Öğretmeni M.İbraimov   Okulu Kızıl Too Köyü 

27.  Mamatkulova Mıskal Tarih Öğretmeni T.Orozova   Okulu Cıl Aldı Köyü 

28.  Çınıbek kızı Akmaral  Tarih Öğretmeni M.Teşebaev   Okulu Kızıl-Oktyabr 

Köyü 

29.  Raev Tologon Tarih Öğretmeni A.Turabaeva   Okulu Zerger Köyü 

30.  Tutaşov Ulukbek  Tarih Öğretmeni D.Şopokov   Okulu Zerger Köyü 

31.  Madazimova Turgunay  Tarih Öğretmeni R.Konkoşev   Okulu Kolduk Köyü 

32.  Coroeva Nurayım Tarih Öğretmeni “Sırttan Okuu 

Mektebi”   Okulu 

Mırza-Ake Köyü 

33.  Macitova Nargiza İlahiyat Mezunu S.Canıbekov   Okulu Kayrat Köyü 

34.  Bektemirov Usen  Tarih Öğretmeni Ş.Egemcarov   Okulu Kurşap Köyü 

35.  İsrailova Gulmayram  Tarih Öğretmeni T.Sultannazar   

Okulu 

Kızıl-Too Köyü 

36.  Aydarov Mamatisak  Tarih Öğretmeni E.Atakulov   Okulu Kızıl-Too Köyü 

37.  Çokubaeva Zinagul Tarih Öğretmeni C.Primkulova Okulu Salam Alik  Köyü 

38.  Akıbaeva Ayperi Tarih Öğretmeni M.Sagınova   Okulu Salam Alik  Köyü 

39.  Rısbaeva Aykokul Tarih Öğretmeni T.Sarıkova  Okulu Don Bulak Köyü 

40.  Sarıkova Gulzar Tarih Öğretmeni A.Tolonova   Okulu Kızıl-Oktyabr 

Köyü 

41.  Taşmamatov Suyunbay Tarih Öğretmeni №39 Lenin   Okulu Çanget Köyü 

42.  Kadırova Kızcibek  İlahiyat Mezunu T.Taşmamatov   

Okulu 

Cazı  Köyü 

43.  Koçorova Carkınay Tarih Öğretmeni T.Turdubaev   Okulu Calpak Taş Köyü 

44.  Abdrahmanov Umutbek Tarih Öğretmeni K.Kalmurzaev   

Okulu 

Kurbu-Taş Köyü 

45.  Akmatalieva Samara  Tarih Öğretmeni M.Kulueva   Okulu Ak-Car Köyü 

46.  Kalberdieva Çolpon Tarih Öğretmeni O.Cusupbekov   

Okulu 

Tort-Kol Köyü 

47.  Sadıkova Cazgul Tarih Öğretmeni T.Maşrapova   Okulu Kızıl-Oktyabr 

Köyü 

48.  İbraymova Gulşayır Tarih Öğretmeni “Cılaldı” Okulu Cıl Aldı Köyü 

49.  Saydakmatov Anvar Tarih Öğretmeni M.Nurbaeva   Okulu Mırza-Ake Köyü 

50.  Aydarov Torogeldi  Tarih Öğretmeni K.Omurzakov   

Okulu 

Kızıl-Oktyabr 

Köyü 

51.  Zaidov Aziret  Tarih Öğretmeni A.Tangatarov   

Okulu 

Kurşap Köyü 



128 

 

52.  Nışanova Cıldız Tarih Öğretmeni Uson uulu Canış   

Okulu 

İyri Su Köyü 

53.  Abdıkerimova Nurgul Tarih Öğretmeni C.Abcaparov    

Okulu 

Kalta Köyü 

54.  Sabır kızı Nurkız  Tarih Öğretmeni Kızıl Too   Okulu Kızıl Too Köyü 

55.  Toyçiev Ceniş Tarih Öğretmeni S.Kadırov   Okulu Niçke Köyü 

56.  Mamatkulova Ikıbal Tarih Öğretmeni A.Kalmurzaev   

Okulu 

Mırza-Ake Köyü 

57.  Calalidin kızı Kanayım Tarih Öğretmeni C.Mamatcanov   

Okulu 

Makarenko Köyü 

58.  Koçkonbaeva Sayragul  Tarih Öğretmeni T.Asranova   Okulu Şoro Başat Köyü 

59.  Toygonbaeva Asira Tarih Öğretmeni “Bahmal”   Okulu Mırza-Ake Köyü 

60.  Kadırova Dilnozahon Tarih Öğretmeni G.S.Titov Okulu Mırza-Ake Köyü 

61.  Kurmanbek kızı 

Aycamal 

Tarih Öğretmeni Canıbek Kazı Okulu Kolduk Köyü 

62.  Abdıkadırova Akperi Tarih Öğretmeni T.Tolonbaev Okulu Don-Bulak Köyü 

63.  Kuşbakova Apiza  Tarih Öğretmeni №N.Kaynazarov 

Okulu 

Ak-Car Köyü 

64.  Tınıbek kızı Aksana Tarih Öğretmeni “Ak-Terek” Okulu Salam Alik Köyü 

65.  Kalıkova Camal Tarih Öğretmeni S.Eşmatov Okulu Ak-Car Köyü 

66.  Almamatov Talaybek Tarih Öğretmeni №5 V.İ.Lenin Okulu Kurşap Köyü 

67.  İtiev Dayırbek Tarih Öğretmeni №18 İyri Su Okulu İyri Su Köyü 

68.  Acimamatova Nurilya Tarih Öğretmeni A.Mamatov Okulu Altın Bulak Köyü 

69.  Maksutov Kurmanali Tarih Öğretmeni T. Omurkulov Okulu Calpak Taş Köyü 

70.  Çolponbaeva Anara  Tarih Öğretmeni Toktogul Okulu Kurşap Köyü 

71.  Baymurzaev Abdıkalil Tarih Öğretmeni K.Ermatov Okulu Şagım Köyü 

72.  Dooronova Cakşıgul Tarih Öğretmeni Satıbaldı uulu Coldoş 

Okulu  

Kakır Köyü 

73.  Arzibekova Dilnaz  Tarih Öğretmeni C.Bektemirova 

Okulu  

Kurşap Köyü 

74.  Uraimov Darıgul Tarih Öğretmeni Karahanid Lisesi  Tort Kol Köyü 

75.  Turguncanova Zulhumar İlahiyat Mezunu G.S.Titov Okulu  Mırza-Ake Köyü 

76.  Kamçibekova Almazbek  Tarih Öğretmeni K.Raimbekov  Okulu  Mırza-Ake Köyü 

77.  Kambarova Gulipa  Tarih Öğretmeni M.Botobekov  Okulu  Karool Köyü 

78.  Maksutov Kurmanali Tarih Öğretmeni T.Omorkulov Okulu  Calpak-Taş Köyü 

79.  Arzibekova Dilnaz Tarih Öğretmeni C.Moydunov Okulu  Cazı Köyü 



129 

 

80.  Sadıkova Gulayım Tarih Öğretmeni C.Bokonbaev Okulu  Salam Alik Köyü 

81.  Bakirov Abdraman Tarih Öğretmeni Arın Cunusov Okulu  Kızıl-Oktyabr 

Köyü 

82.  Cumanalieva Nurzada Tarih Öğretmeni B.Teşebaev Okulu  Zerger Köyü 

83.  Aytbaev Aybek  Tarih Öğretmeni №98 Intımak Okulu  Karool Köyü 

84.  Rısalieva Sabira Tarih Öğretmeni Don Bulak Okulu  Don Bulak Köyü 

85.  Aktanberdieva Baktıgul Tarih Öğretmeni S.Moydunov Okulu  Mırza-Ake Köyü 

86.  İsmanov Abdrahman Tarih Öğretmeni Çomo Baatır Okulu  İyri Su Köyü 

87.  Mamatov Tabıldı Tarih Öğretmeni C.Malabaev Okulu  Kara Taş Köyü 

 

  

 


