
 
 

T.C. 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

GÖSTERİ TOPLUMU VE KİMLİK SORUNUNA 

SOSYOLOJİK BAKIŞ 

 

 

 

Volkan BOZDAĞ 

Yüksek Lisans Tezi 

SOSYOLOJİ ANABİLİM DALI 

Uygulamalı Sosyoloji Programı 

HAZİRAN- 2023 



 

 

T.C. 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

  SOSYAL BİLİMLERİ ENSTİTÜSÜ  

 

SOSYOLOJİ ANA BİLİM DALI 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

GÖSTERİ TOPLUMU VE KİMLİK SORUNUNA SOSYOLOJİK BAKIŞ 

 

 

 

 

Tez Yazarı 

Volkan BOZDAĞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Ömer AYTAÇ 

 

 

 

HAZİRAN - 2023 

                   ELAZIĞ 



 

 

T.C. 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

SOSYOLOJİ ANA BİLİM DALI 

Yüksek Lisans Tezi 

Başlığı                  : GÖSTERİ TOPLUMU VE KİMLİK SORUNUNA SOSYOLOJİK 

BAKIŞ 

 

Yazarı                  : Volkan BOZDAĞ 

Tez Öneri Tarihi : 11.11.2021 

Savunma Tarihi: 25.05.2023 

 

TEZ ONAYI 

Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü tez yazım kurallarına göre hazırlanan bu tez aşağıda imzaları 

bulunan jüri üyeleri tarafından değerlendirilmiş ve akademik dinleyicilere açık yapılan savunma sonucunda 

OYBİRLİĞİ ile kabul edilmiştir. 

 

 İmza 

Danışman: Prof. Dr. Ömer AYTAÇ 

Fırat Üniversitesi İnsani ve Sosyal Bilimler Fakültesi 

 

Başkan: Doç. Dr. Muhammet FIRAT 

Fırat Üniversitesi İnsani ve Sosyal Bilimler Fakültesi 

 

Üye: Doç. Dr. Mehmet TAN 

Siirt Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi 

 

 

 

 

 

Bu tez, Enstitü Yönetim Kurulunun  ......./......../20.......  tarihli toplantısında 

tescillenmiştir. 

Prof. Dr. Murat SUNKAR 

Enstitü Müdürü 



I 
 

BEYAN 

Fırat Üniversitesi Sosyal Bilimleri Enstitüsü tez yazım kurallarına uygun olarak hazırladığım 

“GÖSTERİ TOPLUMU VE KİMLİK SORUNUNA SOSYOLOJİK BAKIŞ” Başlıklı Yüksek Lisans 

Tezi’min içindeki bütün bilgilerin doğru olduğunu, bilgilerin üretilmesi ve sunulmasında bilimsel etik 

kurallarına uygun davrandığımı, kullandığım bütün kaynakları atıf yaparak belirttiğimi, maddi ve manevi 

desteği olan tüm kurum/kuruluş ve kişileri belirttiğimi, burada sunduğum veri ve bilgileri unvan almak 

amacıyla daha önce hiçbir şekilde kullanmadığımı beyan ederim. 

 

 

…/.../2023 

Volkan BOZDAĞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



II 

 

ÖN SÖZ 

Birey, doğumuyla birlikte bir kimlik arayışı içerisine girmektedir. Hayatın ilk anlarından itibaren 

oluşturulmaya çalışılan kimlik, temellerini bireyin ailesinin kültür, norm ve değerlerinden alıp; sonrasında 

kişinin hayata bakış açısıyla sosyo-kültürel çevresinin düşünce ve değer yargıları ile harmanlayıp 

şekillendirdiği bir süreçtir. 

Günümüzde internet ve teknolojinin gelişmesi, bireyin ve toplumun yaşam tarzlarında, beklenti, istek 

ve arzularında değişimlere neden olmuştur. Tüketim alışkanlıklarının geleneksel dönemden günümüz 

toplumuna gelene kadar değişikliklere uğraması, günümüz toplumunda gösterişin artık tanınmak ve 

gündemde kalmak için bir aracı haline gelmesi, bireyin kimlik bunalımı yaşamasına, çevresine ve ailesine 

yabancılaşmasına sebebiyet vermiştir. 

Bu çalışmada; gösteri toplumuna ve buna bağlı olarak bireyin kimlik sorununa, gösteri toplumda 

medya araçlarının etkilerinin neler olduğuna, sanal kimlikler ve medyanın birey üzerindeki etkilerine, sosyal 

paylaşım ağlarının ve internet bağımlılığının sosyalleşme ve kimlik inşası üzerindeki etkilerine, gösteri 

toplumu ile tüketim ilişkisinin nasıl temellendirildiğine ve alışveriş merkezlerinin gösteri toplumu ve kimlik 

üzerindeki etkilerinin neler olduğuna değinilerek literatüre katkı sağlanmaya çalışılmıştır. 

Hazırlamış olduğum yüksek lisans tezimde akademik bilgi ve tecrübelerini benimle paylaşan ve 

çalışmama destek olan danışmanım Prof. Dr. Ömer AYTAÇ’a, akademik eğitimimde desteklerini 

esirgemeyen ve yanımda olan sevgili eşim Çocuk Gelişim Uzmanı/Okul Öncesi Öğretmeni Sümeyra 

BOZDAĞ’a, çocuklarım Elifnaz BOZDAĞ ve Uraz BOZDAĞ’a teşekkürlerimi sunarım. 

 

 

Volkan BOZDAĞ 

ELAZIĞ 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



III 
 

İÇİNDEKİLER 

BEYAN .............................................................................................................................................................. I 

ÖN SÖZ ........................................................................................................................................................... II 

İÇİNDEKİLER .............................................................................................................................................. III 

ÖZET ................................................................................................................................................................ V 

ABSTRACT ................................................................................................................................................... VI 

1. GİRİŞ ...................................................................................................................................................... 1 

2. MATERYAL VE METOD .................................................................................................................... 4 

2.1. Araştırmanın Konusu .......................................................................................................................... 4 

2.2. Araştırmanın Amacı ............................................................................................................................ 4 

2.3. Araştırmanın Önemi ............................................................................................................................ 5 

2.4. Araştırmanın Yöntemi ......................................................................................................................... 5 

3. GÖSTERİ VE KİMLİK ........................................................................................................................ 6 

3.1. Gösteri ve Gösteri Toplumu ................................................................................................................ 6 

3.2. Gösteri ve Kültür Endüstrisi ................................................................................................................ 9 

3.3. Kimlik ............................................................................................................................................... 12 

3.4. Kimlik Türleri ................................................................................................................................... 15 

3.4.1. Bireysel Kimlik ............................................................................................................................ 15 

3.4.2. Sosyal Kimlik .............................................................................................................................. 16 

3.4.3. Kolektif Kimlik ............................................................................................................................ 18 

3.4.4. Kültürel Kimlik ............................................................................................................................ 19 

3.4.5. Etnik Kimlik ................................................................................................................................ 20 

3.4.6. Ulusal Kimlik ............................................................................................................................... 21 

3.4.7. Geleneksel Kimlik ....................................................................................................................... 22 

3.4.8. Modern Kimlik ............................................................................................................................ 22 

3.4.9. Postmodern Kimlik ...................................................................................................................... 25 

3.4.10.Sanal Kimlik ............................................................................................................................... 26 

3.5. Kimlik Üzerine Geliştirilen Kuramlar ............................................................................................... 27 

3.5.1. Sosyal Kimlik Kuramı ................................................................................................................. 27 

3.5.2. Goffman’ ın Dramatujik Yaklaşımı ve Benlik Kuramı................................................................ 29 

3.6. Küreselleşme ve Kimlik .................................................................................................................... 30 

3.6.1. Küreselleşme ............................................................................................................................... 30 

3.6.2. Giddens: Küreselleşme ve Kimlik ............................................................................................... 32 

3.6.3. Robertson: Küreselleşme ve Kimlik ............................................................................................ 33 

4. GÖSTERİ TOPLUMU: SOSYAL MEDYA VE KİMLİK ............................................................... 35 

4.1. Sosyal Medyanın Tanımı ve Tarihçesi .............................................................................................. 37 

4.2. Sosyal Medyanın Özellikleri ............................................................................................................. 39 

4.3. Sosyal Medya ve Bağımlılığı ............................................................................................................ 40 

4.4. Sosyal Medya ve Sanal Kimlikler ..................................................................................................... 42 

4.5. Gösteri Toplumu ve Sosyal Paylaşım Ağları .................................................................................... 44 

4.6. Sosyal Paylaşım Ağları ..................................................................................................................... 45 

4.6.1. Facebook ...................................................................................................................................... 46 

4.6.2. Twitter ......................................................................................................................................... 47 

4.6.3. Instagram ..................................................................................................................................... 47 

4.6.4. Youtube ....................................................................................................................................... 48 

4.7. Sosyal Medya ve İnternetin Gösteri Toplumu İnşasındaki Rolü ....................................................... 49 

4.8. Sosyal Paylaşım Ağları ve Kimlik .................................................................................................... 50 

4.8.1. Sosyal Paylaşım Ağları ve Kimlik İnşası ..................................................................................... 51 



IV 

 

4.8.2. Sosyal Paylaşım Ağları ve Benlik ............................................................................................... 52 

4.8.3. Sosyal Paylaşım Ağları ve Gerçeklik .......................................................................................... 52 

4.8.4. Sosyal Paylaşım Ağları ve Mahremiyet ....................................................................................... 53 

5. GÖSTERİ TOPLUMUNDA TÜKETİM VE KİMLİK .................................................................... 54 

5.1. Tüketim ............................................................................................................................................. 54 

5.2. Tüketim Türleri ................................................................................................................................. 56 

5.2.1. Gösterişçi Tüketim....................................................................................................................... 56 

5.2.2. Hedonizm ve Tüketim ................................................................................................................. 59 

5.2.3. Sembolik Tüketim ....................................................................................................................... 60 

5.2.4. Sürdürülebilir Tüketim ................................................................................................................ 60 

5.2.5. Saygınlık Talebi ve Tüketim........................................................................................................ 61 

5.3. Kapitalizm, Tüketim Toplumu ve Kimlik ......................................................................................... 61 

5.3.1. Tüketim ve Kapitalizm ................................................................................................................ 62 

5.3.2. Tüketim ve Toplum ..................................................................................................................... 63 

5.3.3. Geleneksel Dönem ve Tüketim .................................................................................................... 64 

5.3.4. Modern Dönem ve Tüketim ......................................................................................................... 64 

5.3.5. Postmodern Dönem ve Tüketim .................................................................................................. 65 

5.3.6. Tüketim Toplumu ve Alışveriş Merkezleri .................................................................................. 66 

5.3.7. Tüketim Kültürü ve Medya.......................................................................................................... 68 

5.3.8. Tüketim, Gösteri Toplumu ve Kimlik ......................................................................................... 71 

6. SONUÇ ................................................................................................................................................. 75 

KAYNAKLAR ............................................................................................................................................... 80 

ÖZ GEÇMİŞ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



V 
 

ÖZET 

GÖSTERİ TOPLUMU VE KİMLİK SORUNUNA SOSYOLOJİK BAKIŞ 

 

Volkan BOZDAĞ 

Yüksek Lisans Tezi 

 

FIRAT ÜNİVERSİTESİ 

Sosyal Bilimleri Enstitüsü 

SOSYOLOJİ ANA BİLİM DALI 

Uygulamalı Sosyoloji Programı 

Haziran- 2023, Sayfa: VI + 89 

 

Günümüz toplumunun bir sorunu olan gösteriş ve kimlik sorununu sosyolojik boyutta inceleyen bu 

çalışmada kimlik üzerine geliştirilen kuramlara, sanal kimlikler ve medyanın birey üzerindeki etkilerine, 

sosyal paylaşım ağlarının ve internetin sosyalleşme ve kimlik inşası üzerindeki etkilerine, gösteri toplumu ile 

tüketim ilişkisinin nasıl temellendirildiğine ve tüketim kültürünün oluşmasında medyanın ve medya 

araçlarının rollerinin neler olduğuna teorik ve uygulamalı çalışmalar üzerinden holistik bir temelde 

değinilmiştir. Çalışma sadece sosyolojik kaynaklarla sınırlı tutulmamış farklı disiplinlerin verilerine 

ulaşılarak geniş ve kapsamlı bir literatür çalışması ortaya konulmuş; kitaplar, dergiler, makaleler, internet 

kaynakları vb. çok farklı dokümanlar kullanılmak suretiyle kimlik sorunu ve gösteri toplumu konuları 

irdelenmiştir. Bu bağlamda gösteri toplumunu, kimlik ve benlik oluşumunu açıklamaya dönük kuramsal 

yaklaşımlara değinilerek genel çıkarımlar ve tespitlerde bulunulmuştur. Yapılan çalışma sonunda bireyin 

medya araçlarının etkisiyle doğduğu çevrenin, ailesinin yaşam ve görüşlerinden, mahremiyet, örf, adet vs. 

gibi temel yapı taşlarından bağımsız yaşantılara özendiği, sahip olmak istedikleri kimliklerini sanal 

platformlarda oluşturduğu, gösteriş uğruna tüketim nesnesi haline geldiği, yüz yüze ilişkilerden çok sanal 

ilişkilere doğru kaydığı, bireysel ve toplumsal anlamda davranışlarında değişimlerin yaşandığı, sosyalleşirken 

aynı zamanda kendisine ve çevresine yabancılaştığı sonucuna varılmıştır. Bu kapsamda günümüz 

toplumunda gösteriş ve kimlik sorunu yaşayan bireylerin artmasını engellemek, medya araçlarının birey ve 

toplum üzerinde olumsuz etkilerinin azaltmak, sosyo-kültürel anlamda norm ve değerlerimizin neler 

olduğunu bireylere doğru ve etkili bir şekilde anlatmak toplumsal anlamda daha büyük sorunların 

yaşanmasını engelleyeceği sonucuna varılmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Kimlik, Gösteri Toplumu, Medya, Tüketim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



VI 

 

ABSTRACT 

Show Society And Identity To Your Problem Socıologıcal Perspectıve 

 

Volkan BOZDAĞ 

 

Master Thesis 

The University of Fırat  

The Institute of Social Science  

The Department of Sociology 

June-2023, Page: VI+88 

 

In this study, which examines the problem of vanity and identity, which is a problem of today's 

society, in a sociological dimension, the theories developed on identity, virtual identities and the effect of 

media on the individual, the effects of social networking networks and the internet on socialization and 

identity construction, how the relationship between society of the spectacle and consumption are grounded, 

and what the roles of media and media tools are on the formation of consumption culture are employed on a 

holistic basis through theoretical and applied studies. The study was not limited to sociological sources, but a 

wide and comprehensive literature study was revealed by reaching the data of different disciplines. The 

identity problem and the society of demonstration were examined by using many different documents like 

books, magazines, articles, internet resources, etc. In this context, general inferences and determinations were 

made by referring to the theoretical approaches to explain the society of spectacle, identity and self-

formation. At the end of the study, it has been concluded that,  individuals, with the effect of media tools,  

emulate lives independent of the basic building blocks such as the customs and traditions of their family and 

their view of life, create the identities they want to have on virtual platforms, become an object of 

consumption for the sake of showing off, shift towards virtual relationships rather than face-to-face 

relationships, experience changes in their individual and social behaviors, and become alienated from 

themselves and their surroundings while socializing. In this context, it has been concluded that preventing the 

increase of individuals who have problems with showing off and identity in today's society, reducing the 

negative effects of media tools on individuals and society, explaining our socio-cultural norms and values to 

individuals accurately and effectively will prevent bigger problems in the social sense. 

Keywords: Identity, Society of Spectacle, Media, Consumption 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

1. GİRİŞ 

Toplumun yapısında meydana gelen değişmelere bağlı olarak bireyin yaşam tarzında, 

beklentilerinde, istek ve arzularında değişimler meydana gelir. Bireyin yaşamında meydana gelen 

değişimler aynı zamanda toplumun temel yapı taşlarında, bireyin düşünce ve davranışlarında da 

değişimlere neden olur. Bu değişim süreci teknolojinin gelişmesine bağlı olarak geleneksel 

dönemden modern ve postmodern dönemlere geçişle birlikte daha da belirgin hale gelir. Modern ve 

postmodern döneme geçişle birlikte bireyde gösteriş merakının ön plana çıkması kapital düzenin 

hakimiyet kurma alanlarının çeşitlemesini sağlamıştır. Kapital düzenin gözdesi haline gelen gösteri 

toplumu, kendisini farklı alanlarda göstermekte, bireyin kimlik oluşumundan, tüketim ve davranış 

şekillerine kadar etki etmektedir.  

Gösteri ile ilgili olarak teorilere bakıldığında modern dönemin ilk evrelerine karşılık geldiği 

görülmektedir. Modern üretim ile birlikte toplumların hayat tarzlarının gösterilerin sınırsız 

birikiminin görünür hale geldiği ve yaşanan bütün şeylerin yerine temsili olan şeylerin aldığı 

görülmektedir (Debord, 2020: 34). Gösteri, belli bir şeyi kurgularken aynı zamanda onu gerçek 

yaşam içinde sunmaktadır. Bu kapsamda metalaşmanın o anda gerçekleştiği görülmektedir. Bu 

durum ise görülen dünyanın bir meta dünyası olduğunu, gösterinin meta ilişkileri sayesinde ayakta 

kalmaya çalıştığını gösterir (Debord, 2020: 42). 

Bireyin faaliyetlerinde akışkan olan tüm şeyleri içinde barındıran gösterinin metafiziksel 

inciliklerle dolu olan önemsiz veya açık görünmeyi bilen “meta” yı görmekteyiz. Gösteri 

toplumunda yaşanmış şeylerin yerini imaj veya temsillerin aldığı modern üretim koşullarının hakim 

olduğu toplumların gösteri şeklinde görüldüğü ifade edilmektedir. Yaygın gösterinin meta 

bolluğuna ve modern kapitalizmin ket vurulmayan gelişimine eşlik ettiği belirtilmekle birlikte 

gerçek tüketici konumunda olan birey bu meta mutluluğuna bir bütün halinde değil bölünmeler 

halinde ulaşmaktadır. (Debord, 2020: 35-37-65).  

Gösteri, yaşadığımız evrenin iletişim kanalları aracılığıyla kuşatmış, bu minvalde ise gerçek 

olan teorilerin bir aracı haline gelmiştir. Bu durum akabinde bireyin içinde bulunduğu evrenle ilişki 

durumlarını etkilemiş ve değişime uğratmıştır. Gösteri, fotoğraflama ile başlamış, televizyon ve 

sosyal medya platformunda yer alan araçlar ile daha da yayılmacı bir durum haline gelmiştir. 

Gösteri toplumu mevcut kültürünü bu iletişim kanalları ile oluşturmuştur. Gösteri kültürüne 

bakıldığında imaj ve görüntünün gündelik hayatta önemli bir hal aldığı, kimliği oluşturmanın ve 

bireyin kendisini doğru bir şekilde ifade etmesinin bir şekli haline geldiği görülmektedir (Kellner, 

2013: 32). 

 

 

 

 



2 

 

Modern döneme geçiş ile birlikte televizyonun kamusal alanda yaygınlaşması ve gösterinin 

de bu alana girmesi ile birlikte artık eğlence gösterinin başat faktörü olarak ilk sıralarda yerini 

almıştır. Televizyon, bireyin günlük yaşamının her anının gösteri aracı haline gelmesine neden 

olmuş, internetin yaygınlaşması ile de bireyin yaşamı büsbütün gösteriyle kuşatılmıştır. 

İnternetin gelişmesi ve erişiminin kolaylaşması ile birlikte sosyal paylaşım ağları da bireyi 

etkisi altına almaya başlamıştır. Artık bireyin ve gösterinin en gözde mekanı olarak sosyal paylaşım 

ağları, küresel anlamda bir statüye ulaşmış ve tüm dünyayı etkisi altına almıştır. Bu platformlar 

sayesinde gösteri, sıradan bireylerin en gözde ve en çok takip edilen bir mecra haline gelmiştir. Bu 

sayede toplumların yaşam ve ilişki biçimlerini de yeniden şekillendirmiştir. 

İnternetin bireyin yaşamında fazlaca yer alması gösteriyi de aynı oranda ön plana çıkarmıştır. 

Birey kendini gösterme arzusunu internette yer alan sosyal platformlar sayesinde kolayca 

gerçekleştirebilmektedir. Çuhacı (2007: 188), bilgisayar teknolojisinin gelişmesiyle internetin 

ortaya çıkardığı sanal gerçeklik sayesinde bireyin bedenini başka mekan veya zamana aktardığını 

belirtmektedir. 

İnternet kullanımının yaygınlaşması ile birlikte sosyal paylaşım ağlarının gündelik yaşama 

girmesi ve yaşamın vazgeçilmez bir unsuru haline gelmesi bireyin kimliğini ve sosyal yönünü 

etkilemiştir. Birey, sosyal paylaşım ağlarının yaygınlaşmasıyla birlikte oluşturdukları profilinde 

olmak istediği kimliği oluşturma imkânı elde etmiş, bu alanda yaptığı paylaşımlarla kendisini takip 

eden kişiler tarafından gözetlenmeye ve takip ettiği kişileri de gözetlemeye başlamıştır. Sosyal 

paylaşım ağlarının, televizyon ve sosyal haberleşme araçlarının yaygınlık kazanması ile birlikte bu 

platformda yer alan araçlar insan hayatının rutinleri arasında yerini almıştır. Artık medya, 

televizyon ve sosyal medya ağları kimlik olgusunu meta haline dönüştürmüştür.  

Bulunduğu ailede veya çevrede hayalini kurdukları konuma ulaşamayan bireyler, gerçek 

yaşamları yerine kendi istedikleri yaşamları kurgulayarak, medya araçları ile sosyalleşmeye ve 

görünürlük kazanmaya çalışmaktadırlar. Bu durum gerçek olmayan gösteri toplumunu ve kimlik 

sorununu beraberinde getirmektedir. Sosyal medya ağlarının ve televizyon programlarının görünüş, 

imaj ve tüketime dayalı boş zaman faaliyetleri üzerine kurulan yeni bir gösteri alanı haline gelmesi, 

tüketim ve gösterişin ön plana çıkmasına neden olmuş; buna bağlı olarak da herkesin birbirini 

gözetlediği, takip ettiği ve gizliliğin ortadan kalktığı yeni bir sorunu beraberinde getirmiştir. 

Bireyin, ailesinde ve içinde bulunduğu toplumda öğrendiği değer ve normlar internet ve 

sosyal medya alanındaki gelişmelere bağlı olarak önemini yitirmiştir. Bu durum bireyin 

kültüründen kopmasına ve kimlik karmaşası yaşamasına neden olmuştur. Medya platformunun 

çeşitlenmesi, bireylerin bu araçlara kolay ulaşabilmesi, doğup büyüdüğü çevresinin kendisine 

sunduğu şeyleri beğenmemesine, akabinde ailesi ve çevresiyle çatışmalara sebebiyet vermiştir.  

 



3 
 

Gösteriş temelli argümanlar sunan sosyal medya ve geleneksel medya araçları kapitalizmin 

dayatmalarına boyun eğerek bireylerin hayatında değişikliklere, gösteriş tutkunluğunun artmasına, 

toplumsal ve bireysel anlamda kimlik bunalımı yaşayan bireylerin çoğalmasına neden olmuştur. 

“Gösteri Toplumu ve Kimlik Sorununa Sosyolojik Bakış” adlı bu çalışma toplam 5 

bölümden oluşmuştur. Birinci bölümde; konu ile ilgili olarak genel bilgilere, ikinci bölümde; 

yapılan araştırmanın metoduna değinilmiştir. Üçüncü bölümde; gösterinin kimlikle arasındaki 

bağlantısı ortaya konulmaya çalışılmış, dördüncü bölümde; gösteri toplumunun internet ve sosyal 

medyayla ilişkisi, sosyal paylaşım ağları, bu ağların kimlik inşasındaki etkilerine değinilmiştir. 

Beşinci bölümde; gösteri toplumunda tüketim ve kimlik, tüketimin geleneksel, modern ve 

postmodern dönemlerde nasıl cereyan ettiğine ve tüketim türlerine değinilmiş, ayrıca tüketim 

kültürünün oluşmasında medya araçları ile alışveriş merkezlerinin ne gibi etkilerinin olduğu 

açıklanmıştır.  Sonuç kısmında ise; gösteri toplumunda kimlik sorunun bireyde ve toplumda ne gibi 

etkilerinin olduğuna, bireyde ve toplumda nelere sebebiyet verdiğine, bu çalışmanın literatüre olan 

katkısına işaret edilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

2. MATERYAL VE METOD 

2.1. Araştırmanın Konusu 

“Gösteri Toplumu ve Kimlik Sorununa Sosyolojik Bakış” adlı çalışmanın ana hareket 

noktası; günümüz toplumunda bireylerin medya ve sosyal medya platformunun da etkisiyle gösteri 

toplumu içerisinde yer almaları ve kimlik karmaşası yaşamalarının yarattığı olumsuz etkiler 

olmuştur. Geleneksel toplumdan, modern ve postmodern topluma geçişle birlikte bireyin yaşamı 

üzerinde birtakım değişiklik meydana gelmiştir. Teknolojinin gelişmesi ve internetin hayatımıza 

girmesiyle birlikte bireyin medya ve sosyal medya platformlarına kolay ulaşır olması bu alanları 

aktif olarak kullanmasına neden olmuştur. Bu bağlamda birey, gerçek yaşamları yerine kendi 

arzuladıkları yaşamı kurgulayarak sosyal medya araçları ile sosyalleşmekte ve görünürlük 

kazanmaktadır. Birey kapitalizm ve tüketim kültürünün de etkisiyle meta haline gelmekte ve olmak 

istediği kimliğe bürünmektedir. Bu çalışmada küreselleşmenin bir türevi olarak gösteri 

toplumu/kültürünü anlamaya dönük bir çaba içinde olunarak, kimlik ve benlik inşa süreçleri ve bu 

süreçte yaşanan sorunlar mercek altına alınmıştır. Gösteri toplumunun tüketimci bir karakter 

taşıması, bu toplumda her şey gibi benlik ve kimlik formasyonlarının da kolay tüketilen, metalaşan, 

sürekli değer ve anlam kaybına uğrayan bir nitelik arz ettiği hususu, çalışmanın önemsediği ve 

ayrıntılı olarak incelemeye çalıştığı bir sorunsalı oluşturmaktadır. 

2.2. Araştırmanın Amacı 

Günümüz toplumunda bireylerin medya ve sosyal medya platformunun da etkisiyle gösteri 

toplumu içerisinde yer aldıkları ve kimlik karmaşası yaşadıkları görülmektedir.  Tezin konusu 

belirlenirken amaç, bu durumda olan bireylerin yaşadığı kimlik karmaşasına dikkat çekmek,  

tüketim çılgınlığına farkındalık sağlamak, kapitalizmin ve küreselleşmenin ikame etmeye çalıştığı 

yeni imaj ve göstergelerin bireyin hayatında ne gibi etkiler/dönüşümler meydana getirdiği hususuna 

açıklık getirmektir. Kapitalizm ve tüketimci toplumda, medya ve özellikle sosyal medya 

ortamlarının, gösterişçi temsil ve kimlik inşa süreçlerine ne ölçüde alan açtığı, bu süreçte birey ve 

toplumsal kesimlerde gözlenen kimliksel deformasyon ve kimlik krizlerine dönük bazı tespitlerde 

bulunmak, bu çalışmanın temel amaçları arasında yer almaktadır. Çalışmada özellikle şu sorulara 

yanıt aranmaya çalışılacaktır. 

 Gösteri toplumunda bireysel tercihler nasıl oluşmaktadır? 

 Gösteri toplumunda benlik ve kimlik inşa süreci nasıl deneyimlenmektedir? 

 Gösteri toplumunda bireyin yaşadığı kimlik krizlerinin sosyo/psikolojik yönleri nasıl 

izah edilebilir? 

 Sosyal medya platformunun gösteriş toplumunun oluşmasındaki etkileri nelerdir? 

 Gösterişin tüketim ve kimlik üzerindeki etkileri nelerdir? 

 



5 
 

2.3. Araştırmanın Önemi 

Geleneksel toplumdan modern ve postmodern topluma geçişle birlikte insanların yaşam ve 

ilgi alanlarında farklılıklar oluşmaya başlamıştır. Genç neslin bu değişim ile birlikte kendi kültürel 

yapılarını unutmaları ve kapitalizmin getirdiklerine kapılmaları bir kimlik karmaşası yaşamalarına 

neden olmuştur. Günümüz toplumunda bireylerin kimlik sorununun oluşmasındaki temel etkenlerin 

neler olduğu, meta ve tüketim kültürü içerisinde yer alan bireylerin ne gibi sorunlarla karşı karşıya 

kaldığı, sosyal medya platformunun gösteri toplumu, tüketim ve meta gibi durumlara etkisi, 

bunların bireyde ne gibi durumlara yol açığı “Gösteri Toplumu ve Kimlik Sorununa Sosyolojik 

Bakış” konusunun seçilme nedenleridir. Literatürde gösteri toplumunu anlamaya çalışan çok sayıda 

eser bulunmakla birlikte, bu çalışmaların eksik bıraktığı bir noktaya, gösteri toplumunda benlik ve 

kimlik inşa süreçlerine değinilmesi bu çalışmayı diğerlerinden farklı kılmaktadır. Gösteri toplumu, 

hemen her şeyin alınıp-satıldığı, tüketime konu olduğu, piyasa değeri üzerinden işlem gördüğü, 

anlam, değer ve ahlaki umdelerin dahi piyasa koşullarında metalaştırıldığı bir topluma tekabül 

etmektedir. Bu toplumda, dolaşımda bulunan kimi imge, imaj, sembol, gösterge, işaret vb. 

belirtkenlerin, nasıl bir toplum ve birey inşasına hizmet ettiği, bu birey/toplum biçiminin 

beraberinde ne tür patolojik ögeler barındırdığı hususu önemini korumaktadır. Bu çalışma, gösteri 

toplumu/kimliği olgusuna farklı yönlerden, özellikle de sosyo/psikolojik arka planını da dikkate 

alarak yaklaşması açısından literatüre bir katkı olarak görülebilir.  

2.4. Araştırmanın Yöntemi 

Bu araştırma teorik bir çalışmadır ve literatür verilerine dayanmaktadır. Bu çerçevede, 

kitaplar, dergiler, makaleler, internet kaynakları vb. çok farklı dokümanlar kullanılmak suretiyle 

kimlik sorunu ve gösteri toplumu konuları irdelenmiştir. Çalışılan konu sadece sosyolojik 

kaynaklarla sınırlı tutulmamış farklı disiplinlerin verilerine ulaşılarak geniş ve kapsamlı bir literatür 

çalışması ortaya konulmuştur. Konu ile ilgili olarak kaynaklara ulaşılarak geniş, kapsamlı bir tez 

ortaya konulmak istenmiştir. Araştırmanın yöntemi, kimlik, tüketim toplumu, gösteri, gösteri 

toplumu vb. konuların yer aldığı teorik ve uygulamalı çalışmalar üzerinden holistik bir temelde, 

kuramsal bir izlek oluşturmaya dönük olarak ilerlemiştir. Araştırmanın çerçevesini oluşturması 

noktasında, kavramsal izahatlar, gösteri toplumunu anlamaya dönük kuramsal yaklaşımlar, gösteri 

toplumunda benlik ve kimlik oluşumunu açmaya ve bu yönde beliren sorunlara, kimlik krizlerine 

ve deformasyonlara değinilmiş ve sonuç kısmında, genel bazı çıkarımlarda ve tespitlerde 

bulunulmuştur. 

 

 

  



6 

 

3. GÖSTERİ VE KİMLİK 

3.1. Gösteri ve Gösteri Toplumu  

      Gösteri, modern kapitalist toplumda bireyin yaşamının merkezinde yer almaya başlamış ve 

moda, eğlence, tüketim gibi alanları kendisine aracı kılmıştır. Diğer yandan ise özel olarak 

eğlencenin gösterinin en önde gelen alanı olduğu söylenebilir (Çakır, 2015: 52-53). Medyanın 

üzerinde durduğu en öncelikli alanın eğlence alanı olması, sosyal medya ve televizyon medyasında 

yer alan paylaşım ve yayınların içeriklerinin eğlendirme ve tüketim üzerine kurulmasına neden 

olmuştur (Debord, 2020: 35). 

  Gösterinin gerçekliğin simülasyonu olduğu belirten Baudrillard aynı zamanda 

simülasyonu, “bir köken veya gerçeklikten yoksun gerçeğin modeller aracılığıyla türetilmesi” 

şeklinde tanımlamıştır (Baudrillard, 2003: 14). Aynı zamanda Baudrillard, televizyonun üzerinden 

yayınlanan program ve dizilerin bireyin günlük hayatını gösterdiğini ve bu doğrultuda içerik 

ürettiğini ifade etmektedir. Günlük yaşamın bu şekilde simüle edilmesinin ise simülasyon ile 

gerçek olan arasındaki mevcut olan farklılığı fark edilemez bir duruma düşürdüğünü belirtmiştir 

(Baudrillard, 2003: 51-53). Gösterinin nasıl ifadelendirildiğine değinildikten sonra, gösteri toplumu 

üzerine ileri sürülen düşüncelerin neler olduğu ve bu konuda ileri sürülen fikirlerin açıklanmaya 

çalışılması gerekmektedir. Gösteri toplumunu ele alan düşünürlerin başında Fransız düşünür Guy 

Debort gelmektedir. 

Fransız düşünür Guy Debord “gösteri toplumu” kavramıyla imajların daha etkili olduğu 

toplumu ifade etmektedir. Bu görüşe göre gerçek olan ile sahte olan her şey görüntüler üzerinden 

değerlendirilmektedir. Guy Debord’ un 1970’li yıllarda gündeme getirdiği “Gösteri Toplumu” 

ifadesini kavramlaştırmasıyla, içinde yaşadığımız ve hiçbir bireyi dışarıda koymaya fırsat 

tanımayan bir gerçekliği kuşattığı görülmektedir (Subaşı, 2021: 21). ‘Gösteri Toplumu’ adlı eserde 

modern gösterinin özünde nelerin olduğunu açıklayan Debord, “gösteri” nin ulaşacağı sonuçları 

hesaplayarak medyanın hegemonyasına ve gösteriye karşı çıkmış, zenginlik sahibi topluluğa karşı 

mücadele vermiştir. Düşünür ayrıca filmleri ve diğer tüm yazılarında kişisel özgürlüğün başka bir 

şeyin yerine kullanılamayacağını söylemiştir. Bu nedenle Guy Debord bireyler arası ilişkilerde 

kişileri müşteri konumunda gören gündelik hayat göstergesi yerine “gösteri toplumu” ifadesini 

kullanmayı tercih etmiştir (Köse, 2010: 340-341).   

Debord, gösteri ile kapitalizmin gelişiminin doğru orantılı olduğunu, kapitalist toplumun 

bütün kişileri “müşteri” olarak tanımladığını, boş zaman veya eğlence endüstrisi içerisinde 

“gösteri” şekline büründüğünü ve görünmez kılınan bir toplum halini aldığını belirtmektedir 

(Bayram, 2015: 245). Ayrıca “Gösteri Toplumu” kavramıyla kapitalizmin var olmayı “görünüşe” 

indirgendiğini açıklamaya çalışmıştır. Debord “Gösteri Toplumu” isimli çalışmasında gösteri 

kavramını şu şekilde tanımlamaktadır; 



7 
 

 Gösteri, bireyin faaliyetlerine bağlı kalmayan ve yaptığı şeylerden sonra yeniden ele 

alınmayan ve düzeltme yapılmayan şeylerdir. 

 Gösteri, kendisinin ürünü olan, kurallarını başkası koymayan ne olduğunu kendisi 

gösteren, kendi kendine gelişen, durmaksızın genişleyen pazar için çalışan güçtür.  

 Gösteri, bütünlüğünün içinde bulunan bireyin “aynadaki imajı” dır. 

 Gösteri sisteminin seçtiği ürünler “yalnız kalabalıkların” ayrı tutma koşullarını 

güçlendirmektedir. Birey izlediği şeylere yabancılaşmaktadır.  

 Gösteri, “yaşamın somut tersyüz edilişi olarak canlı olmayanın özerk devinimidir.” 

 Gösteri, gerçek dünyanın eklentisi veya süsü olmaktan ziyade, mevcut olan üretim 

şeklinin tasarısı ve sonucu olarak görülmektedir.   

 Görülebilir olan sadece metayla kurulan ilişki olmakla kalmaz, ondan başka bir şeyde 

görülemez, görülen dünya metanın dünyasıdır.” (Debord, 2020: 13-14). 

 

Genel olarak gösterinin, hayatın somut olarak ters yüz edilişi şeklinde ifade edildiği, aynı 

zamanda toplumunun bir parçası olmakla birlikte birleştirici bir rol oynayan araç olarak da tüm 

bakış açılarını bir araya getirdiği belirtilmektedir.  Gösteri, imajlar toplamı olmaktan ziyade 

imajların bireyler arası gerçekleşen toplumsal ilişkisi olarak ifade edilmekle birlikte somut, maddi 

ve nesneleşmiş dünya görüntüsüdür (Debord, 2020: 34-35). Gösteri toplumunda kişiler kendi 

iradeleri kapsamında yaşamlarını devam ettirdiklerinde yabancılık yaşadıkları görülür. İradesiz bir 

yaşam süren birey özgür bir hayat yaşar, istediğini yapar. Bu ortamda irade, kişinin sahip olması 

gereken bir değer olma konusundan çıkmakta, küresel irade, kişinin iradesinin yerini almaktadır 

(Orçan, 2008: 14-15). Guy Debord gösteri toplumu kitabında yaşam modelini kapitalizm, tüketim 

ve eğlenceye dayalı tanımlamalara dayandırmakla birlikte kapitalizmin ileri aşamalarında üretim 

yerine tüketimi sorunsallaştırdığını ifade etmiştir (Erkilet, 2021: 12).  

Gösteri, kapitalist toplumun meta fetişizminin diğer adı olarak ifade edilmektedir. Debord 

tarafından kapitalist toplum, tüm bireyleri “müşteri” sıfatıyla etiketlenen boş zaman ya da eğlence 

kültürü kapsamında “gösteri” şekline bürünerek görünmez kılınan bir toplum şeklinde ifade 

edilmiştir (Köse, 2010: 340-341).  

Meta dünyası gösterinin görünür kıldığı dünyadır. Yaşanan her şeye hâkim bir konumda olan 

meta dünyası bireylerin birbirlerinden uzaklaşmasıyla özdeş bir konumu belirtir. Gösterinin, 

metanın toplumsal hayatı bütün olarak etkisi altına aldığını ve bunu başarıyla sonuçlandırdığı an 

olduğunu, ayrıca sadece metayla kurulmuş olan ilişkilerin göründüğünü ifade etmektedir. Gösteri, 

bireylere sürekli olarak ürünleri metalarla birlikte giderek büyüyen bir şekilde kabul ettirme 

savaşını vermekte ve hedefine ulaşmaya çalışmaktadır. Bu kapsamda gösterinin paranın diğer 

yüzünü temsil ettiği ve aynı zamanda hayatın sahte kullanımına karşılık geldiği görülmektedir 

(Debord, 2020: 48-54).  



8 

 

Aytaç (2006: 39); Debord ’un görünen dünyanın metalar dünyası olduğunu, burada metaların 

çevresi göstergelerle donatıldığından ürünler “meta” olmak dışında göstergelere dönüştüğünü ve 

göstergelerinde metalaştığını ifade etmektedir.  

Gösteri olgusunun kapitalizm ile paralel şekilde geliştiğinden, kapitalizmin en önemli alanı 

olan reklamların zaman içerisinde bireyleri birer meta fetişisti haline getirdiği ve aynı zamanda 

yaşamı da kaos ortamına çevirdiği söylenebilir. “Bizi birer tüketici insana dönüştürmek isteyen bu 

reklam çangıları, büsbütün hayatımızın odağına metaların olmazsa olmazlığını ikame ediyor, bizi 

metalaşmanın büyülü dünyasında sentetik hazlar tatmaya, plastik duygular deneyimlemeye 

çağırıyorlar. Artık sürekli kullan at duygulanmalar yaşıyor, bitimsiz bir iştahla metalaşmanın 

büyülü albenisine tutulmuş hazlara teslim oluyoruz” (Aytaç, 2006: 43). Meta dünyası gösterinin 

görünür kıldığı dünyadır. Yaşanan bütün şeylere hâkim bir konumda olan meta dünyası, bireylerin 

birbirlerinden uzaklaşmasıyla özdeş bir konumu belirtir.  

Bireyin yaşamının tüketim kültürüyle hayat bulduğu, zamanla başka kavramlara sahip 

olmayı ve onları dönüştürmeye başladığı ifade edilmektedir. Başka bir açıdan ise modern bireyin 

alışveriş kavramına karşı bakış açısının değişmeye başladığı, nesnelerin ihtiyaç olma 

kategorisinden çıkarak statü belirleyen bir hale dönüştüğü görülmektedir. Debord modern 

toplumlarda geçmişten bugüne toplumsal gerçekliğin yerini imajların, temsillerin aldığını 

belirtmekle birlikte, modern bireylerin kimliklerini imajlar aracılığıyla oluşturduğunu, imajların ise 

tüketim toplumunun nesnesi haline geldiğini belirtmiştir (Barbarosoğlu, 2017: 15).  

Endüstriyel anlamda bütün kültürel değer, imge ve göstergeler bir gösterge ürününe 

dönüştürüldüğü ve onların sahip oldukları kültür ve politik olay değerlerinin kaybedildiğidir 

(Baudrillard, 2008: 28). Modern üretim ile birlikte toplumların hayat tarzlarında gösterilerin 

sınırsız birikiminin görünür hale geldiği ve yaşanan bütün şeylerin yerini temsili olan şeylerin 

aldığı görülmektedir. Temsiller dünyasında hayatlarını devam ettiren bireylerin sahicilik 

özelliklerini kaybettiği, bu durumun ise modern üretim şartlarını taşıyan bütün toplumlarda 

görüldüğü belirtilmektedir. Bu bağlamda bu yaşam biçimine sahip toplumlarda gerçeklik yerini 

temsillere bırakmıştır (Debord, 2020: 34).  

Gösterinin ebediliği değişim üzerine kurulmuş ve gösteri tüm her şeyi ile birlikte değişme 

zorunluluğuna bağlanmıştır. Bu bağlamda gösteriye göre hiçbir şey durağan halde değildir, sahte-

döngüsel zaman üretimin meta zamanının tüketilebilir şekle bürünmesidir. Ayrıca sahte-döngüsel 

zaman doğanın düzeninden ziyade yabancılaşmış emekle gelişen sahte doğaya boyun eğmektedir 

(Debord, 2020: 66).  

 

 

 

 



9 
 

Ekonominin toplumsal yaşam üzerinde hâkimiyet kurmasıyla birlikte bireyin davranışlarında 

“var olmak” tan “sahip olmaya” doğru bir şekil değiştirmenin ortaya çıktığı görülmektedir. Daha 

sonra ise bireyler toplumsal yaşam içinde “sahip olmaktan”, “gibi görünmeye” doğru bir kayma 

daha yaşamıştır. Bu ise bireylerin artık nihai amacının “gibi görünmek” olmak zorunluluğuyla karşı 

karşıya kaldığını göstermektedir (Debord, 2020: 38). Debord’ un gösteri toplumu kuramıyla ilgili 

ileri sürdüğü görüşlerinde gösteriyi abarttığı, aşırı genellemeler yaptığı konular eleştirilmiştir. 

Ancak iletişim alanında yaşananlar bu konudaki ileri sürdüğü görüşleri haklı bir konuma getirmiştir 

(Çakır, 2015: 59).  

Gösteri toplumunda gerçek olan her şeyin yaşam içerisinde gösterinin parçası haline 

geldiği, anlam kaybına uğradığı, gösterinin ise bireyin bakış açısını ve ilişkilerini etkilediği 

söylenebilir. Ayrıca gösterinin yaşam içinde nesnelere yüklediği anlamların bireyi tüketime 

yönelmesine sebebiyet verdiği ve bu sayede gerçeklikten uzaklaşarak gösterinin hakimiyetine 

girmesine neden olduğu söylenebilir. Diğer taraftan bireyin içinde bulunduğu sosyo-kültürel ve 

ekonomik durumun gösteriden etkilenme ve bu davranışları sergileme durumları üzerinde büyük 

bir etkiye sahip olmaktadır.  

3.2.  Gösteri ve Kültür Endüstrisi 

Kültür Endüstrisinin temelleri Avrupa’da atılmış olup gelişimi ise Amerika’da olmuştur. 

Yaşanan gelişmeler ve olumsuz durumlar nedeniyle Amerika’da yaşamlarının bir dönemini 

geçirmek zorunda kalan Frankfurt Okulu temsilcilerinin buradaki deneyimleri kültür eleştirisinde 

belirleyici bir etkiye sahip olmuştur. Daha sonra 1930’lu yıllara gelindiğinde ise mevcut 

düşüncelerinin daha kapsamlı ve düzenli hale gelmesi imkânı elde etmişlerdir (Krogh, 1999: 259).  

Bu okulun temsilcileri 1947’de yayınladıkları “Aydınlanmanın Diyalektiği” adlı 

çalışmalarında ise kapitalizmin tüketici kitle kültürünün üzerine eleştiriler ileri sürmüşlerdir. 

Adorno ve Horkheimer’ın tüketim ile ilgili görüşleri ise genel anlamda kültür üzerine olmuştur. Bu 

şekilde yaklaşmalarının sebebi ise kültür ve endüstrinin ayrılamaz şekilde bir yapıya bürünmesidir. 

Ayrıca kapitalizmin kültür endüstrisi ile bütünleşmesi günlük hayatta değişimlere neden olmuştur 

(Adorno ve Horkheimer’dan aktaran Yaylagül, 2018: 99-101). Modern dönem ile birlikte kültürün 

ticari bir nesne haline geldiği ve artık alınarak veya satılarak kar amacı taşıyan ticari sektöre 

dönüştüğü görülmektedir (Kızılçelik, 2013: 419).  

Kültür endüstrisi kavramına bakıldığında bu kavrama iki şekilde açıklık getirilmiştir. 

Öncelikle “kültür” ve “ endüstri” kavramları içeriğinde farklılıklar barındıran iki alanı ifade 

etmektedir. Bu iki farklı alanı temsil eden kavramların bir arada kullanılması yapısal anlamda bir 

bütünselliği ortaya çıkarmaktadır. Bütünsel anlamda tercih edilme nedeni ise birbirlerinde bağımsız 

ve soyutlanmış halde ele alınamayacağıdır.  



10 

 

Diğer yandan kültür endüstrisi kavramı “kitle kültürü” kavramının yerine de 

kullanılabilmektedir. Bu kavramın bu şekilde ifadelendirilmesi ise kültür endüstrisi kavramında 

toplulukların, grupların katkısının az olmasıdır (Dellaloğlu, 2015: 95). Bu kavramı dinamikleştiren 

ise piyasadaki hareketliliktir. Kültür endüstrisi kavramının ortaya çıktığı toplumsal süreçte değişen 

şartlara rağmen kültür metalaşmış ve artık ikna edici araç olarak görülmüştür. Bu bağlamda ise 

kültür meta haline gelerek artık gösterinin en gözde unsuru haline gelmiştir (Debord, 2017: 142).  

Kültür endüstrisinde gösterinin ne anlam ifade ettiğine bakacak olursa; gösteri “herkese 

sahip olduklarını ve yapabileceklerini göstermek anlamına gelir. Gösteri bugün de hala bir 

panayırdır, ne ki kültürün şifa bulmaz bir hastalık bulaştırdığı bir panayır.” olarak tanımlandığı 

görülmektedir. Kültür endüstrisinde gerçeğin yerini taklitlerin aldığı görülmekte olup bu 

eğlencenin temel yapı taşları arasında görülmesi tüketici bireylerin eğlenceler aracılığıyla 

oluşturulması ve etkilenmesini sağlamıştır (Adorno ve Horkheimer, 2014: 209).  

Gösteri, bütün nesneleri eğlence aracına dönüştürdüğünden gösteri eğlencenin başlıca etmeni 

halini almıştır. Bu durum kültür endüstrisinde de aynı amaçta düşünülebilir. Kültür endüstrisine 

bakıldığında eğlencenin işletmesi olarak faaliyet göstermektedir. Bu durumun tüketici konumunda 

olan bireylerin üzerindeki etkisi eğlence aracılığıyla uygulanmaktadır. Gösteri bireyin 

düşüncelerini ve hayal gücünü filimle özdeşleştirmekte ve bunun eğitimini ise filimden almaktadır. 

(Adorno ve Horkheimer, 2014: 170-182). Bireyin aklının (us’un) nesnelerle meşgul edilmesi ve 

pazar taleplerinin karşılanması da eğlenceyle gerçekleşmektedir. Aynı zamanda tüketime de 

odaklanmaktadır. “Kültür endüstrisi tüm dallarıyla gündelik yaşamdan bir kaçış vaat eder” (Adorno 

ve Horkheimer, 2014: 189). 

Kültür endüstrisinde üretim mekanları olarak ifade edilen filim, tv programları ve sosyal 

medya araçları eğlencenin ön plana çıktığı ve gösterinin sunulduğu alanlardır. İnternet platformu 

ise bireyin hayal kurduğu ve tasarladığı düşüncelerin deneyim kazanacağı eğlence sağlayan oyun 

alanları olarak görülmektedir (Robins, 2013: 84).  

“Gösteri, paranın öteki yüzüdür. Gösteri, sadece bakılan paradır; çünkü gösteride kullanımın 

bütünlüğünün yerine zaten soyut temsil bütünlüğü geçmiştir” (Debord, 2017: 54). Kültür 

endüstrisine bakıldığında gösterinin ileri sürdüğü bu fikir üzerinden yeniden üretilmektedir. Kültür 

endüstrisi fikrinin savunucularından Adorno ve Horkheimer’ın endüstri ile gösterinin para ile 

ilişkinin incelendiği ve Guy Debord’ un ifadelendirdiği “Berlin’deki eski Metropol Tiyatrosu’na 

giden bir taşralının ‘insanlar para için neler yapıyor’ yorumu, kültür endüstrisi tarafından çoktan 

benimsendi ve bizzat üretimin tözü haline getirildi” örtüşmektedir (Adorno ve Horkheimer, 2014: 

208).Eleştirel kuramcıların çağdaş kapitalizm ve yeni tahakküm şekillerini tasvir etmek için 

metalaşma, mübadele, şeyleşme gibi Marksçı düşünceleri ve kavramları kullandıkları 

görülmektedir. Bu durum bize kapitalist ekonominin kültürün endüstrileşmesine etki ettiğini 

gösterir (Best ve Kellner, 1998: 32).  

 



11 
 

Sinema, televizyon dizileri ve sosyal medya platformunda yer alan araçlar eğlencelerin 

sunulduğu mekânlardır. İnternet alt yapıları olarak bilinen siber- mekânlarda hayali kurulan ve bu 

doğrultuda tasarlanabilen bütün şeylerin deneyimlenme imkânının olduğu eğlence alanları olarak 

görülmektedir (Morley ve Robins, 2013: 84).  

Frankfurt Okulu temsilcileri arasında yer alan Adorno ve Horkheimer, Kültür Endüstrisi 

kavramını 19.yy sonu 20.yy başlarında Amerika ile Avrupa’da ivme kazanan eğlence endüstrisinin 

kültürel şekillerinin metalaştığının altını çizmek üzere kullanmıştır (Çağan, 2003: 183). Frankfurt 

okulunun temsilcileri tarafından toplum bilimleri alanında yapılacak çalışmalara destek sağlayacak 

“kültür endüstrisi” eleştirilerin dayandığı temel argümanlara bakılacak olursa, Adorno ve 

Horkheimer’e göre kapitalist toplumda yer alan finansal ve üretici konuma sahip güçler kültürü de 

himayelerine almış durumdaydılar. Bu durumun kültürün metalaşmasına, kişilerin ait oldukları 

gruba uygun tüketim biçimlerini kabul etmelerinin sağlanmasına etken olması istenmiştir. Bu 

durum içinde yer alan birey ise ürüne ulaşmak için tüm imkânları sonuna kadar kullanıp, boş 

zamanlarını bile satar konuma gelmiştir. Bireyin hedefleri arasında artık daha çok tüketmek ve 

daha iyi bir yaşam elde etmek yer almaktadır. Bu durum ise bireyin daha az çalışarak gerçek olan 

ihtiyaçlarının görünürlüğünü kaybetmesine neden olmaktadır (Marcuse, 1997: 30). 

 Kişi tükettiği ürünlerle kimlik gösterisi yapmakta ve varlığını toplum tarafından 

onaylatmaktadır. Bu durum ise gösterişçi tüketimin, tüketilen ürünlerin veya nesnelerin 

başkalarının göreceği şekilde kullanması anlamına gelmektedir (O’Cass ve McEwen, 2004: 25-39). 

Tüketim bağlamında yaşamsal alanda her şeyin gösterilmesi gereken bir konum halini aldığı, 

ihtiyaçların giderilmesinin insanın kimliğini yarattığı ve kimliğin alınarak ya da satılarak 

güncellenebilen bir olgu haline geldiği ifade edilmektedir. Tüketen bireyin daha çok ihtiyaçlar ile 

muhatap olduğunu belirtmiştir (Baudrillard, 2004: 251). Bu açıdan “Eskiden bütün 

arkadaşlarımızın aynı olduğu bir mavi yakalılar mahallesinde yaşarken size düşen paydan memnun 

olmak kolaydı. Fakat televizyon ve internet gibi unsurların hayatımıza girmesiyle birlikte 

kendimizi kıyaslayabileceğimiz insanlardan oluşan kocaman bir havuzumuz olduğu” söylenebilir 

(Bowdown, 2015: 252).  

Adorno’ ya göre kültür endüstrisi kavramı milyonların bilincini ve bilinçaltını 

yönlendirmesine rağmen kitleler birincil değil, ikincil role düşmektedirler. Bu kapsamda tüketici 

birey kültür endüstrisinin hükmedici veya öznesi değil nesnesi konumundadır (Adorno, 2003). Bu 

görüşe ek olarak Tocqueville’ye göre “ Hükümdar artık şöyle demez: ya benim gibi düşün ya da öl. 

Şöyle demektedir benim gibi düşünmemekte özgürsün; yaşamın, malın, mülkün, her şeyin senin 

olarak kalacak ama bugünden itibaren aramızda bir yabancısın” (Adorno ve Horkheimer, 2014: 

178).  

 

 



12 

 

Bu bağlamda kültür endüstrisi bireyin alacağı ürünlerin farklılıkları üzerinde ayrım 

yapmasını sağlarken, ürünleri alması yönünde bağımlılık oluşturmaya çalıştığı, bireyi tüketime 

zorlamak yerine kendi rızasıyla, isteyerek bu davranışı gerçekleştirmesini sağladığı, bu işi ise 

reklamlar, filimler ve diziler aracılığıyla söylemler üreterek gerçekleştirdiği görülmektedir. Aynı 

zamanda bireyin maruz kaldığı bu görüntünler yüzünden kimlik bunalımı yaşadığı, kendisini ve 

içinde bulunduğu çevresini beğenmemeye başladığı, maruz kaldığı bu durum karşısında olmak 

istediği kimliğe ulaşmaya çalışırken, diğer tarafından kendisine ve ailesine yabancılaştığı 

görülmektedir. 

3.3. Kimlik 

Doğumuyla birlikte bir kimlik arayışına giren birey yaşamının ilk anlarından itibaren 

oluşturmaya çalıştığı kimliğinin temellerini ailesinin kültür, norm ve değerlerinden alıp; sonrasında 

hayata bakış açısıyla sosyo-kültürel çevresinin düşünce ve değer yargıları ile harmanlayıp 

şekillendirmektedir. 

Sanayileşmeye bağlı olarak meydana gelen toplumsal ve kültürel değişimler aynı zamanda 

kimlik çeşitliliğine, bireyin hayat tarzları ise toplumsal kimliğin göstergeleri haline gelmesine 

neden olmuştur (Bilgin, 2007: 11-15). 

Kimlik kavramının 1950 yılında Fransızcada yer aldığı ve “aynı”, “aynılık” anlamlarına 

geldiği görülmektedir. Bu bağlamda kimliğin, bireyin ya da toplulukların başka birey veya 

toplulukla arasındaki aynı ve benzerliklerini ifade eden bir kavram olduğu söylenebilir (Vatandaş, 

2003: 242). 

 Kimliğin genel ve evrensel tanımlaması olmamakla birlikte sosyal bilimciler tarafından 

farklı görüşler ışığında farklı tanımlamalar yapılmaktadır. Weeks’e göre kimlik, kişilerin 

oluşturdukları kimliklerde nelerin benzerlik gösterdiği nelerin farklılık gösterdiğine dikkat ederek 

oluşturdukları kavramdır (Karaduman, 2010: 2887). Kimlik, bireye özgü nitelikler ve özellikleri 

kapsayan, kişinin bir kimse olması için oluşturulan şartların bütününü sağlayan, ispata yönelik 

göstergeler ile kendisinin kim olduğuna dair aldığı cevaplar olarak tanımlanmaktadır (Aydoğdu, 

2004: 117).  Kimlik tabakalaşmada ayırt edici, fark yaratıcı gibi güçlü faktörlere sahip olmakla 

birlikte devasa büyüklükte bir havuzdan bireyin isteğiyle oluşturduğu ancak ondan vazgeçme 

imkânı bulunan yanı olmakla birlikte diğer taraftan ise başkaları tarafından zorla kabul ettirilmeye 

çalışılan, tercih hakkından azledilen kalabalık grupları da bulunmaktadır (Bauman, 2021: 51).  

Kimliği kişiden veya toplumdan ayrı tanımlamak mümkün görülmemektedir. Şöyle ki; 

bireyin doğumuyla başlayan kimlik süreci kim olduğu sorusuna verdiği cevaplarla bir bütünlük 

sağladığı ve aldığı cevaplarla etkileşimde bulunan bireyin oluşturduğu kimliğin temelinde önemli 

bir rol oynadığı görülmektedir (Tatar, 2008: 190). 

 



13 
 

Disiplinleri arasında yer alan sosyolojinin kimliğe kişi ve topluma yapay olan bir etkileşim 

penceresinden baktığı görülmektedir. Sosyal etkileşimciler ve sembolik etkileşimciler toplum 

içinde yaşamlarını sürdüren kişilerin bu sistemlerin ortak paydalarıyla kendilik bilincine şekil 

verdiği gibi hususlarla ilgilendikleri anlaşılmaktadır. Toplumlar ve bireyler birbirlerini karşılıklı 

olarak etkilemektedirler. Bu iki yapı kişinin kendiliğinin gelişim temelinin oluşmasını sağlarken 

toplumsal davranış oluşumuna da rehberlik ettiği görülmektedir (Özdemir, 2010: 32). 

Kimlikler çok faktörlü bir yapıya sahiptir. Birey bazılarını kendi seçimleri doğrultusunda 

edinirken bazıları ise çevre tarafından ortaya atılmaktadır. Bu kapsamda birey birinci olanları ikinci 

olanlara karşı güvende tutmak için çok uyanık olmalıdır (Bauman, 2021: 22). Benedetto Vecchı’ya 

göre; “Sosyolojik tahayyül içinde kimlik her zaman uçucu ve yanıltıcı, büyük ölçüde apriori, yani 

önceden mevcut bir gerçekliktir.” (Bauman,2021: 24). 30-40 yıl öncesine kadar “kimlik” sosyolojik 

düşüncenin merkezinde bulunmadığı, felsefi düşüncenin nesnesi olarak ele alındığı görülmektedir. 

(Bauman,2021: 26). 

Kimliklerin oluşumunda “öteki” kavramının da önemli olduğu ve birlikte 

değerlendirilebileceği söylenebilir. Hall bu konuda bireyin “öteki” bireylere bakarak kendisini 

tanımladığını söylemektedir. Bu bağlamda, kimliğin ötekinin bakış açısıyla oluşturulduğu, verilen 

bir metnin hedefi içerisinde olduğu belirtilmektedir (Karaduman, 2010: 2890). Bilgin’e (2007: 11) 

göre,  kimlikler tanımlamalarını öteki ile birlikte yapmalıdır. Belli doneler üzerine oluşturulan 

toplumlarda yer alan kimlik kişinin ya da diğer grupların kendisini diğerleri ile yaptığı 

karşılaştırma üzerinden tanımlamasıyla onların da var olduğu bir yerde konumlanmak suretiyle var 

olduğunu ifade etmiştir. 

 Goffman bireyleri sosyal kimliklerine göre farklı rolleri yaşama aktaran aktörler olarak ifade 

etmiştir. Bireylerin çevresindeki kişiler üzerinde olumlu izlenim bırakmak istedikleri için farklı 

roller gerçekleştirdiğini ve bu durum sonucunda aldıkları geri dönüşlerle arzu ettikleri kimlikleri 

oluşturmak istediklerini belirtmiştir (Goffman, 2012: 16). 

 Bazen birey çevresindeki bireylere onlardan almak istediği belirli bir tepkinin oluşması 

muhtemel olan geri dönüt edinmek amacıyla titizlikle hesaplanan davranışlarda bulunarak kendisini 

sunmaktadır. Bazı zamanlarda ise davranışları planlı bir şekilde olsa bile farkına varamayacağını 

bilinçli veya kasten kendisini belli bir şekilde ifade edebileceğini belirtmektedir (Goffman, 2012: 

18). Calhoun, kimlik söyleminin bariz bir şekilde modern olduğunu ve modernitenin kimlik 

meselesini problematik hale getirdiğini ifade etmektedir (Sözen, 1999: 12).  

Kimliğin post modern düşüncenin kalbi olarak ifade edilen “tanıma” ile bütünleştiği, 

modernitenin oluşturduğu özcü anlayışın terk edildiği bireysel olarak benliğin evrensel olarak çok 

kültürlülüğün ve kültürel ya da siyasi olarak ise marjinalliğin üzerine oturduğu belirtilmiştir 

(Sözen, 1999: 12). Sözen (1999: 13) kimlik sorununun modern olduğunu, modernitenin ise benliğin 

söylemine bağlı olduğunu belirtmiş bunun nedenini ise modern çağda oluşturulan kimliğin kültürel 

söylemler aracılığıyla yapıldığına bağlamıştır.  



14 

 

Kimlik inşası deney şeklinde sürekli devinim göstermektedir. Önce bir kimliği deneyen 

bireyi henüz daha denenmemiş kimlikler beklemektedir. Yaşam içerisinde hayal edilmemiş 

kimlikler icat edilmeyi ve arzulanmayı bekler bir vaziyettedir. Ayrıca bireyin mevcut sahip olduğu 

kimliği ona en yüksek tatmin olma ve haz sağlama durumunun asla bilinmediği belirtilmektedir 

(Bauman, 2021: 104).   

 Akışkan dünyada bireyin kendisini yaşam süresince veya uzun bir zaman dilimi içerisinde 

tek bir kimliğe adamasının riskli olduğu belirtilmiş, ayrıca kimliklerin elde tutulmaktan ziyade 

gösterilmek için olduğu ifade edilmiştir (Bauman, 2021: 109). 

 Bireyin hayat tarzlarındaki çeşitlilik ve farklılıklar herkesin farklı kimliklere sahip olmasına 

neden olmaktadır. Bu nedenle kimlik başka kişilere karşı bir duruş ve kendini ifade edebilme aracı 

olarak da tanımlanabilir (Anık, 2012: 23).  

Kimlik sorunlarının temelinde yatan etmenlere bakıldığında postmodernizm, modernite, 

küreselleşme ve yenidünya yaklaşımları veya modellerinin olduğu da görülmektedir (Aydoğdu, 

2004: 117). Geleneksel toplumda hayatlarını devam ettiren kişilerin herhangi bir kimlik sorunu 

yaşamadığı, bireyselliğin ön planda tutulmasıyla birlikte kimlik kavramının yükselişe geçtiği 

görülmüştür. 19.yy ile birlikte batı toplumlarında ortaya çıkan kimlik konusu zaman içerisinde 

sosyal bilimlerde ele alınan konu haline gelmiştir (Anık, 2012: 19). Sosyoloji bilimi içerisinde 

kimlik konusu, toplumsal cinsiyet ve sınıf yapısını belirlemede kullanılan bir konuma gelmekle 

birlikte, kişinin sosyal durumunu ifade eden bir kavram olarak değerlendirilmektedir (Aydoğdu, 

2004: 117). Birey toplum içerisinde yer alan sosyal bir varlık olarak ele alındığından sosyolojik 

anlamda kimliğin ortaya çıkmasında öznenin iç dinamiklerinin belirleyici olduğu belirtilmektedir 

(Aydoğdu, 2004: 119).  

Sosyolojik alanda kimlik kavramı bireyselden ziyade toplumsal olana atıfta bulunarak 

açıklanmaya çalışılan bir kavramdır (Anık, 2012: 22). Kimlik konusunun sosyolojik ve psikolojik 

anlamda 20.yy’ ın daha gerisine götürüldüğünde James, Cooley, C.Simmel’ in çalışmalarında ele 

alındığı görülmektedir (Aka, 2010: 18). Kimlik kuramının ise sosyolojik olarak sembolik 

etkileşimcilikle W. James ve G.H.Mead tarafından tartışma konusu olan benlik kuramı ile ortaya 

çıktığı ifade edilmektedir. Toplumsal yapılarda meydana gelen değişimler kimlik oluşumlarını da 

etkilemektedir. Kimliğin oluşumunu, geleneksel toplumlarda bireyin dışında, modern toplumlarda 

bireysel, postmordern toplumlarda ise aşırı parçalanmışlık gibi özelliklere dayandığı ifade 

edilmiştir (Karaduman, 2010: 2887). Toplumsal yapı içerisinde bireyler gelenek ve değerlerin 

etkisiyle, hayatlarını şekillendirmekte, diğer bireylerle kurduğu ilişkiyle ise bir takım eserler ortaya 

koymaktadır. Bu kapsamda kimlik oluşturma sürecinde kişinin toplum tarafından kabullenilmek 

amacıyla yaşamını sürdürdüğü toplumunun davranışlarını, değer ve normlarını içselleştirerek 

pratiğe yansıttığı söylenebilir. 

 



15 
 

3.4. Kimlik Türleri 

Bireyin doğumuyla birlikte başlayan kimlik süreci farklı kaynaklardan beslenmekte, bunlara 

göre şekil değiştirmektedir. Şöyle ki; genel olarak kimliklerin kaynakları “Atfedilen ve yüklenen 

etmenler, kültürel etmenler, bölgesel etmenler, politik etmenler, ekonomik ve sosyal etmenlerdir.” 

(Huntington 2004: 27). Birey herhangi bir toplumda ya da grupta kendisine alan bulmak için belli 

bir kimliğe sahip olma gereksinimi duymaktadır. Bu nedenle kimlik, bireyin kendisini ortaya 

koyma ve karşı tarafa kabul ettirme aracıdır (Şahin, 2019: 154).  

Şimşek (2002) ise “kimlik türlerini çeşitlendirerek, bireyin bedeni ile alakalı bilincinin 

fiziksel kimliğini; sahip olduğu ad ve imzası gramatik kimliğini; görevleri ve hakları hukuksal 

kimliğini; ait olduğu soy ve doğduğu ülke ulusal kimliğini; üstlendiği roller ve toplumdaki konumu 

toplumsal kimliğini; zevkleri, değerleri ve inançları kültürel kimliğini; ideolojisi, siyasal tercihleri 

ve dünya görüşü siyasal kimliğini oluşturduğunu ifade etmektedir”. 

İnternetin bireyin günlük hayatının bir parçası olmaya başlaması, sosyal ağların 

çeşitlenmesine ve buna bağlı olarak dijital olan bir mekanın ortaya çıkmasına neden olmakla 

birlikte, diğer yandan burada kendisine alan bulmaya çalışan bireylerin de kendilerine yeni bir 

kimlik oluşturma durumuna olanak sağlamıştır (Yıldırım ve Şimşek, 2018: 160).  

Genel anlamda insanlık evrensel bir kimlik olarak ifade edilebilir. Çünkü globalleşmeyle 

birlikte evrensel olan kimlik hayatımızın merkezine oturmuştur. Bu bağlamda ülkelerin gelişmişlik 

düzeylerine bakıldığında gelişmiş ülkelerin kendi kültürlerini gelişmekte olan diğer ülkelere bir 

takım iletişim araçlarıyla benimsetmeye çalıştığı ve yeni bir evrensel yapı oluşturmaya çalıştığı 

görülmektedir. Bu kavramla birlikte ayrıca küresel vatandaşlık kavramı diye yeni bir kavram ortaya 

çıkmıştır. Bu kavramın tanımlamasına bakıldığında ise; yaşamını sürdürdüğü ülkesinin ve 

toplumunun mevcut durumlarının dışında başka ülkelerin ve toplumların sorun ve sıkıntılarıyla 

ilgilenen ve onlara çözüm arayan, farklılıklara açık olan birey olduğu görülmektedir (Kuş, 2020: 

126).  

3.4.1. Bireysel Kimlik 

Bireysel kimlik bireyin zaman içerisinde bilinçli olarak ortaya koyduğu etki ve tepkilerin 

toplamı olarak ifade edilmektedir (Öztürk, 2007: 9). Bu kimlik türü bireyin kendisiyle ilişkili olan 

temsillerin bütünü ve birlik veya tutarlılık duygusu içeren bir kavramdır (Bilgin, 1995: 60). Bu 

bağlamda bireysel kimliğin kişiyi diğer bireylerden ayıran sosyal olarak şekillenmiş, ona has olan 

nitelikleri ifade ettiği anlaşılmaktadır (Birkök, 1994: 73). 

 

 

 

 



16 

 

Bireysel kimliğin özelliklerine değinecek olursak; 

 Bireysel kimlik zamansal boyuta sahiptir, 

 Birlik ve tutarlılık duygusu barındırır, 

 Süreklilik duygusu hissettirir, 

 Aidiyetlerle oluşan kimliklerin dinamik bütünüdür, 

 Kendini ortaya koymaya yarar, 

 Bireyde biriciklik kendine benzeme duyguları geliştirir, 

 Bireyde bir değer ve tanımlayıcı yapının yerleşmesini sağlar (Köseoğlu,1998: 102). 

Bireyin benzersiz olan niteliklerinin anlaşılması ya da keşfedilmesi süreci bireysel kimlik 

olarak ifadelendirilir. İnsanın diğer insanlardan ayrılan özelikleri, kendisini nasıl veya ne şekilde 

tanımladığı, başka bireylerin kendisini nasıl görmesini istediği de bireysel kimlikle alakalı olan 

durumlardır (Gül, 2010: 68-69). Bireyin mevcut olan özelliklerini diğer bireylerden ayırmak için 

verilen kimlikler bireysel kimlikler olarak tanımlanabilmekte, kurumlar tarafından verilen çalışma 

kimliği vb. kimlikler ise bireysel kimliği meydana getiren araçlar arasında sayılmaktadır (Güvenç, 

1994: 4). Başka bir açıdan ise bireysel ve kollektif kimliklerin ilişki içinde olduğu, bunları bireysel 

kılan özelliğin ise tercihler olduğu belirtilmektedir (Anık, 2012: 41). 

3.4.2. Sosyal Kimlik 

Kimlikler ile ilgili olarak yapılan tanımlara bakıldığında bireyin kimliğini tanımlarken öteki 

bireylerin varlığına dayanarak yapıldığı anlaşılmaktadır. Bu minvalde kimlik, bireyin kendisine 

başkaları tarafından yapılan ithamlar olarak tanımlanabileceği söylenebilir. Başka bireylerle olan 

diyaloglarında meslek, cinsiyet, kişisel özellikleri, kültürel norm ve değerleri bireyin sınırlarını ve 

konumunu belirlemektedir. Bu açıdan bakıldığında ise bireyin yaşam içinde bulunduğu konumlara 

göre birden fazla kimliğine büründüğünü ve buna göre tanımlama yaptığını göstermektedir (Priante 

vd., 2016: 57). Sosyal kimlik kişinin hangi gruba veya kategoriye dahil olduğunu belirtmeye 

yarayan bir kavramdır (Birkök, 1994: 72). Bireyin kendini tanımlarken sosyal kimlikten bağımsız 

hareket edememekle birlikte, sosyal kimlikler bireyin içinde bulunduğu çevrede üstlendiği rol ve 

dahil olduğu grupların aidiyetlerine göre ortaya koyduğu benlik olarak da ifade edilebilmektedir 

(Oyserman vd.,2012: 69). 

Bu kapsamda kişinin benlik algısının ait olduğu sosyal grup üyeliğine dair kendisi tarafından 

yüklenen değer ile duygusal anlamlılıktan kaynaklanan bir parçası olarak da ifade edilebilir (Tajfel, 

1982: 2). Bireyin kendisini kadın olarak, futbolcu veya öğrenci olarak tanımlaması sosyal kimlik 

kapsamında değerlendirilmektedir (Brehm ve Kassin, 1993). Sosyal kimlik kavramında aidiyet 

olgusu belirtilmekle birlikte kişiye ait olduğu sosyal grubun üyesi ve bir parçası olduğu hissiyatı 

yaratması sosyalleşme kapsamında kimlik oluşumu sağlamaktadır (Akyazı ve Ateş, 2012: 177).  

 



17 
 

Kişinin sosyalleşmesi, kimliğini oluşturması yalnızca bir grup içerisinde 

gerçekleşmemektedir. Birey kurduğu ilişkilerle sosyalleşmesi ait olduğu bir grubun dışında 

referans grupları ile de ilişkilidir. Bireyin ait olduğu gruplar ile aidiyet bağını kuramayacağı 

belirtilmekle birlikte bunda günlük yaşamdaki pratiklerin etkisi olduğu ifade edilmektedir (Bilgin, 

1996: 16). Sosyal kimlik kavramı, grup içindeki benzerlikler ile grup dışındaki farklılığı öne 

çıkaran benlik sınıflandırma ve geliştirme olarak iki farklı sürecin sonunda ortaya çıkmaktadır 

(Terry vd., 1999: 227). Birinci süreç olarak ifade edilen benlik sınıflandırmasının anlaşılması için 

sosyal sınıf kavramının anlaşılması gerekmektedir (Lickel vd., 2000). İkinci süreç olarak 

tanımlanan benliği geliştirme sürecinde grup üyeleri grup ile özdeşleşmelerini geliştirmek 

maksadıyla eylemlerini sosyal kimlikle uyumlu hale getirmeye çalıştığı görülmektedir (Stets ve 

Burke, 2000: 226).  

Sosyal kimlik bireyin benliğinin hangi sosyal gruba ait olduğu hakkındaki bilinç ve bilgiye 

dayanan kısmı olarak ifade edilmekle birlikte bu bilgiler bahse konu olan gruba ait değer, duygu 

atıflarıyla ve kişinin kendisini bir grubun üyesi olarak kategorilendirmesi olarak da ifade 

edilmektedir (Karaduman, 2010: 2887).  

Birey yaşam içerisinde kamusal alanlarda, çevresine karşı ilgisiz bir şekilde cep telefonlarına 

bağladıkları kulaklarında dinledikleriyle veya konuştuklarıyla bağ kurmakta ve kendi kendilerine 

konuşmaktadırlar. Zamanla bireyler araçlarında, sokaklarda, marketlerde yalnızlıkla yüzleşmekte, 

fikirlerini toparlayamamakta, ancak başkalarının kendine ihtiyaç duyacağını bekleyerek telefon 

ekranların daha fazla kontrol etmektedirler (Bauman, 2021: 37). Kimlik tabakalaşmada ayırt edici, 

fark yaratıcı gibi güçlü faktörlere sahip olmakla birlikte devasa büyüklükte bir havuzdan bireyin 

isteğiyle oluşturduğu ancak ondan vazgeçme imkanı bulunan yanı olmakla birlikte diğer taraftan 

ise başkaları tarafından zorla kabul ettirilmeye çalışılan, tercih hakkından azledilen kalabalık 

grupları da bulunmaktadır (Bauman, 2021: 51).  

Benlik bireyin çocukluk ve ergenlik dönemlerinde başka bireylerle kurduğu ilişkilerde 

merkezi konumda kendisini görmesiyle ilgili olup birey bu süreci sosyalleşme süreci olarak 

tanımlamaktadır (Tural, 1990: 28). C.H.Cooley ayna benlik kavramıyla kişinin bir aynaya 

bakarcasına kimliğin diğer bireylerin gösterdiği tepkilerin yansıması olduğunu belirtmektedir. Bu 

bağlamda birey bu yansımada her görüntüyü direk algılamaz kendisi için önemli olanları alır 

diğerlerini ise geri planda bırakır (Birkök, 1994: 102). Goffman’ a göre bireyler kendilerini izleyen 

kesime performansını sergileyerek bir benlik algısı oluşturmak istemektedirler (Ritzer, 2011: 375). 

Benlik ile kimlik gelişiminin sosyal bir mekânın varlığını zorunlu kıldığı, kimliğin gelişim 

aşamasının ise diğer bireylerle etkileşim ile oluşan bir olgu olduğu belirtilmiştir (Bilgin, 2007: 11).  

 

 

 



18 

 

3.4.3. Kolektif Kimlik  

Sosyal kimliğin topluluklar seviyesindeki bir ifadesi olarak anlatılan kolektif kimlik, 

simgeler, hatıralar, sanat eserleri, değerler ve inanç biçimleriyle dolu bir gelenekten, geçmişin 

birikimlerinden, başka bir ifadeyle kolektif bellekten hareketle temelleri atılmıştır. “Kolektif 

kimlikte geçmişe dönük bir yan vardır; çünkü kolektif kimlik birtakım semboller, anılar, sanat 

eserleri, töreler, alışkanlıklar, değerler, inançlar ve ilgilerle yüklü bir gelenekten, geçmişin 

mirasından, bir başka deyişle kolektif bellekten hareketle inşa edilir. İçinde yaşanılan toplumsal 

kültürel ve ekonomik ilişkilerle geçmişin konjonktürünü ortaya çıkarır” (Bilgin, 1994: 53). Bu 

açıdan bakıldığında kolektif kimlik, sınırlılıkları belli olan kültürel topluluk veya gruplar tarafından 

inşa edilmiştir. Kolektif kimliğin oluşum süreçleri incelendiğinde, grupların karşılıklı etkileşimleri 

sayensin de meydana geldiği görülmektedir. bu nedenle kolektif kimlik, farklı grupların karşılıklı 

çatışmasından şekillenmektedir (Bilgin, 2007: 244).  

Kolektif kimlik, bireysel kimlikten farklı olarak aktarılmakla birlikte bireyin içinde 

bulunduğu sosyal ortamındaki farklılıklar, bireyin sosyal ve bireysel kimlikleri arasındaki bağın 

dinamiğini belirlemektedir. Ayrıca bu bireysel mizaç sosyal ve bireysel kimlikler arazındaki 

ilişkinin nasıl şekilleneceğini de belirler (Pamuk, 2014: 47). Kollektif kimliğin toplumsal boyutta 

temel yapı taşları arasında Durkheim’ ın ileri sürdüğü “kolektif bilinç” i, Marx’ ın savunduğu “sınıf 

bilinci”, Tönnies’ in belirttiği “Gemeinschaft”  kapsamında klasik sosyolojiye dayandırılmış ve 

grup üyeleri tarafından ortak bir paydada bir araya getirilen simgelerden hareketle “biz” ve “öteki” 

kavramlarının ortaya çıkarıldığı belirtilmektedir (Cerulo, 1997). Kolektif kimlikler belli 

toplulukların yalnızca belleğinin tanımlayıcı görevini görmez, topluluğun neyi, ne şekilde temsil 

ettiğine, başka toplumlar tarafından bu durumun nasıl görüldüğüne dair imajları kuvvetlendirmek 

üzere toplumsal davranışla da ilgili olan sürece değinmektedir (Hogg ve Vaughan, 2007). 

Toplulukların kimlikleri dönem içerişinde diğer topluluklar ile ilişkili olarak değişime 

uğramaktadır.  Tüm grup veya topluluk yalnız başına bir kimliğe sahip değildir. Bu bağlamda 

kolektif kimliklerin oluşumunda toplulukların ilişkisine dayanmaktadır. Bu kimlik türü bireysel 

veya grup aktörlerinin tutarlılığı, bütünlüğü ve sürekliliğiyle ilişkilidir. Ayrıca kolektif kimlik 

oluşumu çok hassas bir süreç olmakla birlikte toplumsal olan davranışların kurumsallaşmış 

şekillerine benzemesiyle kurallar sistemine ve önderlik şekline dönüşebileceği gibi, benzerlik 

oranının düşmesiyle birlikte ise devamlı uyarılmasının gerektiği belirtilmektedir (Morley ve 

Robins, 1997: 73). 

 

 

 

 

 



19 
 

3.4.4. Kültürel Kimlik 

Kimliğin oluşumunda önemli bir yere sahip olan kültür kimliğin oluşumuna temel 

hazırlamaktadır. Dünya üzerinde değişen toplumsal yapılar nedeniyle bağımsız bir kültürel 

kimliğin varlığından söz edilememektedir. Her kimlik içinde bulunulan çevrenin veya toplumun 

kültürel donelerine göre tanımlanmaktadır. Bu nedenle bu değişimler toplumların kimlikleri 

üzerinde de etkiye sahiptir.  

Stuart Hall 1980’li yıllardan itibaren “kültürel kimlik” konusuna değinmiş ve sorunlarını ele 

almıştır. Bu minvalde gelenek, görenek, görüş, düşünce gibi faktörlerin yeni kimliklerin 

oluşumunda büyük etkilere sahip olduğunu belirtmiştir. Ayrıca S.Hall, kimliklerin sosyo kültürel 

çevreye, cinsiyete ve kültüre göre farklılaştığını, bunlara göre kimliğini şekillendiren bireyin zaman 

içinde bu görünüşünün değiştiğini, diğer yandan kimliğin oluşumunda psikolojik ve bedensel 

faktörlerinde etkili olduğunu ifade etmiştir (Alver, 2003: 180). 

Kültürel kimlik, bir topluluk içinde yer alan grupların veya toplumun kendilerini tanımlamak 

amacıyla kullandığı kültürel değerlerden oluşan kimlik türüdür. Başka bir açıdan ise toplum içinde 

azınlık olarak ifadelendirilen bir grubun kendine ait norm ve değerlerini göstermek amacıyla 

gerçekleştirdikleri eylemlerinin altında kültürel kimlik olgusunun yattığı ifade edilmektedir 

(Birkök, 1994: 82-83).  

Kültürel kimlikler sürekli bir devinim ve dönüşüm halinde oluşumunu sürdürmektedir. Bu 

bağlamda bu kimlik türü sabit olmayıp aksine birlikte dönüşen ve değişen bir yapıdadır. İnsanlar 

içinde yaşadığı toplumun dil, din, ırk gibi olgularını paylaşmakta ve bu durum bireyin aynı kültürel 

kimlik oluşumu içerisinde yer almasına neden olmaktadır. Kültür sürekli bir oluşum içinde 

olduğundan geçmiş ile gelecek arasında köprü görevi görmektedir. Bu kapsamda düşünülecek 

olursa kimlik ile kültür birbirleriyle bağımlı olarak ele alınmalıdır. Taylor (1991: 832) kültür 

üzerine yaptığı tanımlamada kültürün; bireyin, bir toplumun üyesi konumdayken edindiği bilgi, 

sanat, gelenek, görenek, yetenek ve alışkanlıkları içeren karmaşık bir yapı olduğunu belirtmektedir.  

Kültür maddi-manevi olacak şeklinde iki kategoriye ayrılmıştır. Bu kapsamda maddi kültür 

ile ilgili ögelerin, belirtilen toplumun teknoloji ile kazandığı maddi araçlarından, genele yayılan 

kabul edilen kalıplaşmış davranış biçimlerini de içine alan tüm unsurların kullanım şekillerinin 

bütünü olarak ifade edilebilir (Sözen, 1991: 99-100).  Bu durum bize toplumun bütün araç gereç, 

giyim, kentsel yapıları, kullanılan teknolojileri kültürün bu öğesi hakkında bilgiler vermektedir. 

Diğer taraftan manevi öğelerine değinilecek olursak bunların da gelenek, görenek, örf, adet, inanç 

biçimleri, ahlaki olarak norm ve yasalarının oluşturduğu söylenebilir (Bahar, 2009: 59).  

 

 

 

 



20 

 

3.4.5. Etnik Kimlik 

Etnik kimlik, toplumun ya da egemen kesimin azınlık olan belirli bir gruba yüklemiş olduğu 

kimlik türü olarak adlandırılır (Bilgin, 1995: 63).  Bireyin yaşamını devam ettirdiği toplumda 

yaygın bulunan kültürel unsurlarından farklı olarak, yapısı itibariyle orijinal olan kültürel sistemin 

özelliklerini taşıyan kimlik türüdür. Ayrıca etnik kimliğin önem kazanması milli kimliğin 

zayıflamasıyla ortaya çıkmaktadır. Bu durum var olan bir toplumsal grubu diğer toplumsal 

gruplardan farklı kılan nesnel faktörler dizisine atıfta bulunur (Karakaş, 2015: 110-111).  

Ülkelerin yaşadığı toplumsal ve siyasi olaylar nedeniyle bireyler kendi topraklarını terk 

ederek kültürleri farklı olan başka ülkelerde yaşamak zorunda kalmıştır. Diğer yandan 

iletişim/ulaşım kanallarının çeşitlenmesi ve kolay ulaşılır hale gelmesi, göç olayını etkilemiş, 

bireylerin başka ülkede yaşayan farklı toplum ve kültürlerle tanışmasını sağlamıştır (Lin vd., 2010: 

205). Bireyin etnik kimliğini, kendisi ile ilgili olarak sorulan sorulara binaen almış olduğu cevaplar, 

aidiyet ve referanslar oluşturmaktadır (Carter vd., 2009: 32). 

Etnik kimlik ile ilgili olarak yapılan çalışmalara bakıldığında tüm disiplinler arası 

çalışmaların odak noktası haline geldiği görülmektedir. Etnik kimlik kavramı toplumsal bir 

kavrama karşılık gelmekte olup, bireylerin veya grupların birbirlerinden farklarını görmelerine 

neden olmaktadır. Etnikliğin doğuştan gelmeyen zaman içerisinde üretilen ve değişen toplumsal bir 

olgu olduğu, toplumsallaşmayla birlikte ise etnik grup üyelerinin ait olduğu grubun norm ve yaşam 

tarzlarını özümsedikleri belirtilmiştir (Giddens, 2012: 535).  

Etnik kimlik insanların dil, kültür gibi ortak kavramlardan başka bayram, kutlama, örf, adet 

gibi kavramlar aracılığıyla başka kimliklerden ayrıştırılarak bir gruba veya topluma ait olma 

şeklinde tanımlanmaktadır (Yanmış ve Kahraman, 2013: 122). Ayrıca bu kimliğin sosyo-dinsel 

açıdan, dilsel farklılıklara dayalı bir kimlik türü olduğu ve en çok ayırt edici farklılığın ise dil 

farklılığı olduğu ifade edilir (Sözen, 1999: 13). Bu bağlamda bakıldığında farklı ülkelere göç eden 

topluluklardan bazıları çoğunlukta olan grubun dilini konuşmazken, bazıları sadece hâkim dili 

konuşur, üçüncü bir grubun ise iki dili birden konuştuğu belirtilmektedir (Gilles, 1978; akt. Sözen, 

1999: 15). Etnik kimlikler sosyo-kültürel yapı ile siyasi durum ve koşullara göre de değişimlere 

uğramaktadır. Toplumun ya da egemen yapıya sahip olunan kitlenin azınlık konumda olan 

topluluğa veya gruba yüklediği kimlik türü etnik kimlik olarak tanımlanmaktadır (Bilgin, 2007: 

65). Bu kimlik türü, dil, din, kültür gibi temel olan değerlerin farklılaşmasını ifade eder 

(Türkdoğan, 1997: 826).  

Bu bağlamda etnik kimlik bir topluluğun üyelerinin kendisinden başka topluluk üyelerinden 

ayırt edici, farklılaştırıcı aidiyet duygularının oluşmasına, kendi içinde yer aldığı grup arasında biz 

duygusunu oluştururken onların ifadesiyle ise diğerlerinden farklılaştıklarını belirtmektedir (Bilgin, 

1995). Bu kimlik türü tek başına ezeli olmamakla birlikte modern devlet yapısı içerisinde ele alınan 

bir kimliktir. Bunu isteyen grubun gözünde veya bu kimliğin var olduğunun başka kişiler 



21 
 

tarafından tanınması yoluyla sürekli yeniden şekillenen bir kimlik olduğu belirtilmektedir (Tatar, 

2008: 195).   

3.4.6. Ulusal Kimlik  

Ulus kavramı, toplumumuzda bireyin doğumuyla birlikte elde ettiği, doğal olarak kazandığı 

ve aynı zamanda zorunluluk olarak görülen bir nitelik olarak karşımıza çıkmaktadır (Gellner, 1992: 

27). Bireyler ailelerinden başlayarak bunların geçmişte şimdiki gibi bir ulusun üyesi olduğunu 

belirtmektedirler (Peters, 2002: 15). Bu konuda oluşturulan ya da üye olunan ulusun doğal veya 

yapay olduğu ile ilgili net bir görüşün olmadığı söylenebilir. Bu minvalde bir ulusun insanlık tarihi 

kadar eski bir tarihe sahip doğal bir süreç olduğunu savunanlar diğer tarafında ise ulusun modern 

çağın siyasi, ekonomik ve sosyal gereklilikleri doğrultusunda ortaya çıkan yapay bir yaratım 

olduğunu savunanlar bulunmaktadır (Vatandaş, 2010: 62-68). Ulusun ne olduğunun tanımını 

yapmak için ileri sürülen görüşlerin temel bağlantısı, bir insan topluluğunun ulus olarak 

adlandırılabilmesi için üyeleri arasında türdeş bazı özellikler bulunması ve grup üyelerinin bu 

türdeş özelliklerin farkındalığına sahip olması gerektiği olmuştur (Vatandaş, 2010: 29). Heywood 

(2015: 167)’ a göre ise ulus, “En temel düzeyde milletler, ortak olarak paylaşılan değerler ve 

geleneklerin bir araya getirdiği insanların oluşturduğu kültürel varlıklardır. Özel anlamda ise aynı 

coğrafi alanı işgal eden ve ortak bir dil, din ve tarihe sahip olan insanların taşıdığı kimliksel 

kategorilerdir.” 

Bireyin kimliği içinde bulunduğu veya dahil olduğu grup/ gruplarla iletişimi ve bu 

gruplarla kurduğu bağlılıklara göre şekillenmektedir. Bu durum bireylerin çok fazla sayıda kimliğe 

sahip olmalarına sebep olmaktadır. Kısacası bireyler çok farklı grupların üyesi olduklarından dolayı 

birbirinden farklı kimliklere sahip olmaktadırlar ve bu kimliklere karşı duydukları aidiyet ise grup 

ile olan ilişkilerinin düzeyini belirlemektedir (Vatandaş, 2010: 15-16).  

Ulusun doğallığını savunanlar etnik köken temelinde bireyin yaşamını sürdüğü mekandan 

bağımsız olarak etnik kimlikle ithaf edildiğini ileri sürmektedirler. Bu görüşü savunanlara göre 

uluslar her zaman vardı, ancak gün yüzüne çıkmamıştılar. Modern dönem ile birlikte 

ulusçuluk/milliyetçilik anlayışları bu durumun ortaya çıkmasını sağlamıştır. Ayrıca ulusal kimliğin 

temel boyutlarının ise ortak toprak, tarihi anılar, halk kültürü, yasal haklar, yükümlülükler ve 

ekonomiyi önermiştir (Smith: 1991:20-22). Başka bir ifadeyle bireyler ulusal kimliğin kapsamları 

sayesinde “kim olduklarını”, “diğer uluslarla olan ilişkilerini” ve “kendi ulusları için neyin önemli 

olduğunu” sosyal bağlamda anlamlandırmaktadır (Billiet vd. 2003:250). Guibernau (2007:75) 

ulusal kimliği, aynı ulusa ait olma inancına dayanan ve o ulusu diğer uluslardan farklı kılan 

özelliklerin çoğunu içeren ortak bir duyarlılık olarak tanımlamıştır. 

Bu bağlamda bakıldığında ulusal kimliğin, kapsamları geniş ve aynı zamanda karmaşık bir 

yapıya sahip olan sosyal kimlik olarak ifade edildiği görülmektedir. Ulusal kimlik tanımlanırken 



22 

 

sosyal sınıflandırma, sosyal özdeşleşme, sosyal karşılaştırma ve grup-temelli farklılaştırma gibi 

kimlik oluşumunun temel süreçlerinin de konuya dahil edildiği görülmektedir. 

3.4.7. Geleneksel Kimlik 

Geleneksel toplumlarda bireysel kimlik duygusunun zayıf bir konumda olduğu görülmekle 

birlikte, bireyin kimliklerini aidiyetle bağladığı gruplara göre tanımladığı, bunun ise bireyi diğer 

gruplardan ve kişilerden ayırmaya yarayacak alt grupları oluşturmasına neden olduğu 

belirtilmektedir (Bilgin, 1994: 68). Bireylerin yaşadığı dönem ve toplumlara bakıldığında hepsinin 

düşünce yapılarının farklı olduğu, içinde bulunduğu dönemin getirilerine göre yaşamlarını 

sürdürdükleri görülmektedir. Bu minvalde geleneksel dönemin kapitalizmin egemenliğinin 

olmadığı, bireylerin daha sakin ve yoğunluğun olmadığı mekanlarda yaşamlarını sürdürdüğü 

dönemi ifade etmek için kullanıldığı söylenebilir (Marshall, 2009: 259). Geleneksel dönemde biz 

bilinci toplum içinde egemen olmakla birlikte, bu dönemde yaşayan bireylerin, değişimin çok az 

olduğu ya da hiç olmadığı kültürel havzada gelenekselliğin sunduğu rahatlıktan faydalanarak 

yaşamlarını devam ettirdikleri görülür (Giddens, 2010: 13).  

Geleneksel dönemde karmaşıklıktan ziyade sadeliğin tekdüzeliğin ve biz bilincinin egemen 

olması bireyselliğin ikinci plana düşmesine neden olmuştur (Anık, 2011: 21). Bu dönemde kimliğin 

bir sorun teşkil etmediği, durağanlığın olduğu, fiziki ve sosyo kültürel çevrenin aynı olan 

taraflarının ön planda olduğu görülmüştür (Durkheim, 2010: 27). Bu açıdan bakıldığında kimlik 

değişimin yavaş, çeşitliğinin sınırlı olduğu söylenebilir (Uğurlu, 2010: 394). Kimliklerin çeşitlilik 

arz etmemesi, bireyin durağan ve akışkan olmayan yapılara sahip olmasını sağlamıştır (Berger, 

2000: 198). Ayrıca geleneksel dönemde topluluk ruhu etken bir konuma ulaşmıştır (Anık, 2011: 

21).  

Geleneksel toplumlarda bireyin mevcut kimliği, ait olduğu grup/zümre/topluluğun 

aidiyetlerini ifade eden kavramlara karşılık kullanılmaktadır. Ancak genelde ise benzerlikler ele 

alınarak kimlik ikinci plana atılmaktadır. Bireyin ortak bir yaşama biçimine sahip olduğu 

geleneksel toplumlarda tek bir kimliğe sahip olunduğu bunun ise bireysel kimlik olmadığı 

belirtilmektedir. Bu toplumlarda ben düşünce tarzı yerine biz düşünüce tarzı hâkim olduğundan 

kimlik kavramı sosyal dayanışma davranışının gerisinde kalmıştır (Anık, 2012: 17-18). Ayrıca 

geleneksel toplum yapısından etkilenen kimlik toplumsal yapılar çeşitlendikçe ve karmaşık bir hal 

aldıkça kimliklerde de çeşitlilik ve değişiklik olduğu görülmüştür (Karaduman, 2010: 2887). 

3.4.8. Modern Kimlik 

Toplumların kimlik oluşumlarının süreçlerine bakıldığında genel anlamda değer ve normlar 

üzerine şekillendiği görülmektedir. Bu değerler üzerine inşa edilen kimlikler sürekli olarak devinim 

halindedir. Bu değişimin en önemli etmeni ise teknolojik gelişmeler ışığında modernleşme 

akabinde ise postmodernleşmedir. Bu yaşanan gelişmelere bağlı olarak kimlik algısı yeniden 



23 
 

şekillenmiştir. Kimliğin savunma amacından çıkarak daha güçlü hale gelmesi değişim hızını 

arttırmasına ve akabinde ise değişimin gerçekleşmesine neden olmuştur (Avcıoğlu, 2011: 363).  

Modernlik, 17. yy. Avrupa toplumlarında ortaya çıkan ve zamanla tüm dünyayı etkisi altına 

alan bir yaşam biçimi olarak karşımıza çıkmaktadır (Giddens, 2012: 9). Modernlik ile birlikte 

bireysellik daha çok ön plana çıkmış, bu minvalde bireyin kendisini belli kalıplara sokan ve 

sınırlayan sosyal durumlardan sıyrılarak kimliğini kendi beklenti ve isteklerine göre 

şekillendirmesi, geçmişten yani geleneksel toplumdan ayrılma olarak değerlendirilir (Akay, 2002: 

7). Modern kimlik, kimliklerin kimliksizleşmesi olarak ifade edilirken aynı zamanda kişinin 

dağılma ve öznesizleşme sürecidir (Aydoğdu, 2004: 142).  

Geleneksel dönemden mordern döneme geçişle birlikte geleneksel dönemde var olan kalıp 

yargılardan, katı ve değişmez kuralların nesillere aktarılmasından uzaklaşılmıştır. 21.yy’ da ise 

bireyin kimlik oluşturma süreci onu geleneksel inanç ve yargılardan uzaklaştırmıştır. Bu bağlamda 

modern dönem içinde yaşamını sürdüren birey, kim olduğu ile ilgili ve nasıl bir yol çizmesi 

gerektiği konularında çok fazla seçeneğe sahip olmuştur. Bu minvalde ise artık birey kendi 

kimliğini oluştururken devinim halinde olması gerektiğine inanmıştır (Avcıoğlu, 2011: 364). 

Modernite, bireyin ve toplumun hayatına girmesiyle birlikte kendisine geniş bir alan 

kazanmış, eskinin silinmesine, özel alanların ortadan kalmasına neden olmuştur (Giddens, 2010: 

11).  “Kısaca, modern toplum, eskinin geleneksel toplumlarındaki dini birlik, beraberlik ve 

bütünlüğün yerine, dine bağlılık ve dini yaşayış açısından bir plüralizm,  geleneksel ve 

kuramlaşmış dindarlıkta bir gevşeme, ilgisizlik, dine ve özellikle geleneksel dindarlığa karşı tenkit 

ve hatta inançsızlıkla karakterize olmaktadır” (Günay, 1998: 361). 

 Modern dönem olarak tabir edilen zamanda yaşanan kaos ortamı bireylerin “kendisin 

bulma” durumunu ortaya çıkarmış ve buna bağlı olarak yeni bir kimliğe sahip olmasının zorunlu 

olduğunu ortaya çıkarmıştır (Giddens 2012: 26).  

Kellner (2001: 195-196) yeni bir oluşum olan Modern kimliğin özelliklerini şöyle 

sıralamaktadır: “Kimliğin toplumla ve öteki ile bağlantılı olduğu görülmektedir. Olası kimlikler ve 

yeni oluşan kimlikler bu sayede sürekli gelişmekte ve bununla birlikte sınırlarının korunduğu 

belirtilmektedir. Süreç içerisinde yaşam olanakları ve moda değiştikçe bireyler kimliklerini imal 

edebildikleri, seçebildikleri ve sonra yeniden imal edebildikleri görülmektedir. Modern dönemde 

de toplum içerisinde tanımlanmış olan roller, görenekler, beklentiler ve normlar arasında 

etkileşimin hala devam ettiği görülmektedir. Birey kimlik edinmek amacıyla bu dönemde 

sahiplenmek, seçim yapmak ve yeniden üretmek zorunda olduğu belirtilmektedir. Dolayısıyla 

Modernitede de “öteki” kimliğin kurucu kavramı olarak öne çıkmaktadır. Kimliğin istenildiğinde 

değişebilmesi gerektiğinin farkında olması gerekmektedir. Geçmiş zaman değerlerinin, 

biçimlerinin ve kimliklerinin yıkılması ile yenilerin üretilmesi arasında kalınmasına Modernite 

denilmektedir. Modernite de bireyin kendi benliğini nasıl kuracağı, kavrayacağı ve yorumlayacağı 

bununla beraber bireyin kendisini başkalarına nasıl sunacağı gibi kimlik sorunları bulunmaktadır”. 



24 

 

Birey içinde bulunduğu toplumda oluşturulan kimlikler arasından kendisine uygun olan 

kimliği bulmaya çalışmaktadır. Genel olarak oluşturulan bu kimlikleri bakıldığında önceden 

hazırlanmış olup, birey kendisine en yakın olan ve istediği kimliği hazır olarak sahiplenmektedir 

(Berger, 2000: 70). Modern dönemde bireyi zora sokan durumların etkinliğinin azalması, bireyin 

eskiden gelen tüm düşünceleri sorgulamasını ve aklına yatmayan şeyleri kabul etmeyerek istediği 

şeyleri kabul ederek kullanmasını sağlamıştır. Modern dönem içinde toplumsal yapıları inceleyen 

Giddens bu yapının süreksizliğini ifade etmiş ve modern dönemin geleneksel dönemden 

farklılıklarını olduğunu değişiklikleri anlamlandırmak için ise geçmiş dönemlerden 

yararlanılacağını söyler (Giddens, 2012: 12). Modern dönemin bireyi değişime sürüklemesi bireyin 

kimlik ve karakter oluşturmasında zora düşmesine, bu sayede özgürlüğünü aldığını düşünürken 

yalnızlığını da aynı zamanda almasına neden olmuştur (Berger, 2000: 92). Modern dönemde sosyo-

kültürel anlamda tüm bireysel davranışlar (boş zaman, tüketim şekilleri, tercihler, etkinlikler) 

bireyin yaşam şeklinin donelerini oluşturmaktadır   (Kıyan, 2013: 57).   

Z.Bauman, modernizmi iki farklı açıdan ele almıştır. Bu bağlamda katı ve akışkan 

modernizm diye ele aldığı ayrım diğer sosyal bilimciler tarafından eleştirilere maruz kalmıştır. 

Modernitenin küreselleşmeden etkilendiğini ve akışkan bir hale geldiğini, sürekli devinim halinde 

değişime uğradığını belirtmiştir. Bu minvalde akışkanlığı ise “Sıvılar katı cisimler gibi belli şekle 

sahip değillerdir. Belirli bir şekilleri yoktur ve sürekli olarak değişime uğrarlar. Aynı zamanda 

bulundukları kabın ya da yerin şeklini alarak sürekli olarak sekil değiştirirler.” şeklinde ifade etmiş, 

Katı modernite ile ilgili olarak ise; bireyleri gruplara ayırarak diğer bireylerin yok olduğu görüşünü 

savunduğu için eleştirmektedir (Bauman, 2017: 26). 

Modernizm ile birlikte özgün kimlik toplumsal rol veya normlarla biçimlenmiş olup, 

modernleşme ile beraber bireylerin kimlikleriyle ilgili olarak hayatlarının anlamlarını geçmiş 

zamanlarda aradığı hususlarda bir yükselişin olduğu ifade edilmiş, Modernizm ile birlikte ise 

bireyin anlayışında değişimlerin olduğu, kimlik ile ilgili katı kuralların ve durağanlığın yerini 

çoklu, değişken ve hareketliliğin aldığı görülmüştür (Karaduman, 2010: 2890). Modern kimlik ile 

ilgili eklenen yeni özelliklere bakacak olursak bunların, kimliklere yabancı bireysellik ve 

ötekileştirme olduğu ifade edilebilir. Bu bağlamda “Kimliğimiz üzerine düşündüğümüzde ya 

kimliğimizden dolayı ötekileştirilmişizdir ya da ötekiyle karşılaşmışızdır (Pamuk, 2014: 11).  

 

Modernlikte bireyin mevcut kimliğinin sürekli yenilik ve değişim olgularına maruz kaldığı 

ve bu yüzden sabitlenemediği belirtilmiştir. Kimlikler bu dönemde moda olarak ön plana 

çıkmaktadır. Bu dönem içerisinde bireylerin gerçek olan duygularını kaybettiği, kendilerini hiçbir 

yere ait olarak hissetmemeye başladığı ve bununla birlikte yabancılaşma sorunuyla karşı karşıya 

kaldığı görülmektedir (Özyurt, 2012: 185).  

Modern kimliğin, modern us’ un bir simgesi ve yaratıcı bir kısmı olarak görüldüğü, ancak 

bireyde başlarda anlam kaybı, etik, özgürlük gibi sorunlarla birlikte bireyin mevcut hedeflerinde 



25 
 

kaymaya neden olduğu ifade edilmektedir (Aydoğdu, 2004: 133). Kişi, modernitede kendini 

başkasının üstünde tuttuğundan kimlik edinmek için belli tercihler yapmak zorunda kalmış, bu 

durumun ise modern yaşam içinde kimliği sürekli oluşum, değişim ve yeniliğe maruz bırakmıştır 

(Karaduman, 2010: 2890).  

3.4.9. Postmodern Kimlik 

Tarihsel dönem içerisinde yaşanan değişimler ve gelişimlere bağlı olarak kimliklerde de 

farklılıklar oluştuğu görülmektedir. Bu kapsamda bakıldığında toplumsal yapının karmaşıklaşması 

kimlik kavramlarının çeşitlenmesine ve değişmesine neden olmuştur. Postmodern dönemin 

şüpheci, sorgulayıcı, eleştirel ve olumsuz tavrı modern dönemden kalan bütün düşüncelerin 

sorgulanmasını beraberinde getirmiştir. Postmodern kimlik denildiğinde öncelikle geleneksel ve 

modern dönemlere ait kimliklerden farklı olduğu varsayılan ve Postmodern döneme ait olduğu 

düşünülen kimliklere göndermede bulunulmaktadır. Postmodernizm ve modernizmin içinde 

barındırdığı görüşlere baktığımızda modernizm geleneksel fikre karşı dururken, postmodernizm 

modernizmin düşünce ve söylemlerine karşı çıkmıştır.  Bu durum Postmodernizmin yani modern 

sonrası toplumun popülerlik kazanmasına ve yayılma hızının artmasına neden olmuştur. 

Postmodern dönem ile ilgili olarak ileri sürülen görüşlere bakıldığında başlangıcının hangi 

zaman dilimine geldiği ve neyi ifade ettiği konularında tartışmaların süregeldiği anlaşılmaktadır. 

Sosyologların bu konuda ileri sürdüğü görüşlere bakıldığında bir kısmı postmodernitenin 

modernliğin bittiği ve yeni bir dönemin ortaya çıktığını ve bu hususta yeni tanımlamaların 

yapılması gerektiğini savunurken, diğer bir kısım ise bu dönemin gerçeklere dayanmadığını 

düşünmektedir. 

Bu konuda ise Giddens (2012: 11) bu yeni dönemin modernliğin radikal süreci olabileceği, 

bu minvalde bunun modern dönem için bir aşama olarak görülerek yeni bir bakış açısıyla 

anlaşılması gerektiğini düşünmektedir. Bu nedenle bu dönemin “üst modern dönem” veya 

modernliğin üstü olarak ifadelendirilmesi gerektiğini belirtmektedir (2012: 17). Postmodern ve 

modern dönem Giddens’ a göre birbirinden keskin çizgilerle ayrılamaz (Akay, 2002: 52).  

Postmodern dönemde, modernliğin getirdiği ve savunduğu evrensel görüşler yani “kötü ve 

aşkın gerçekler” in yıkıma uğradığı yerine  “kimliksizleşme ve yersiz yurtsuzlaşma” görüşünün 

ortaya çıktığı ve bu durum olumlu görüşlerin oluştuğu görülmektedir (Akay, 2002: 16).  

Postmodern dönemde kimlik oluşturmak ve edinmek karmaşık bir yapıya bürünmüştür. 

Modern “kimlik sorunu” bir kimliğin nasıl oluşturulacağı ve nasıl sağlam ve sabit tutulacağı 

üzerine iken, postmodern “kimlik sorunu” başat olarak sabitlenmekten nasıl kaçılacağı ve 

seçeneklerin nasıl açık bırakılacağı üzerinedir (Bauman, 2021: 64). Kimlikler sınırları aşan bir 

yapıya bürünerek zamana tabi olmayan ve mekânsız uzamın bir parçası şekline dönüşmüştür. 

Kaygan bir zeminde gelişen toplumsal koşullar içinde belirsizlik, karmaşıklık ve parçalanmışlık 

kavramları hâkim konuma gelmiştir. Bu dönemde oluşturulan kimliklerin değişken, parçalanmış, 



26 

 

kırılgan bir yapıya büründüğü, yaşam tarzları ve kimlik yapılarının tüketim odaklı inşa edildiği, 

ayrıca değişken ve kolay terk edilebilecek şekilde biçimlendiği ve temel öğelerini imaj ve 

görünüşün oluşturduğu görülmektedir (Karaduman, 2010: 2895).  

3.4.10. Sanal Kimlik 

İnternet platform kullanıcılarının, çevirim içi evrende görsel veya metinsel sembollerle 

benlik sunumu gerçekleştirdiği, bununla birlikte ise toplumsal görünürlüklerini sanal kimlikleri 

aracılığıyla gösterdikleri belirtilmektedir (Şener, 2010: 72). Bireylerin çevirim dışı dünya içinde 

benlik sunumlarını, internet platformuyla beraber çevirim içi dünyanın dinamiklerine göre 

değiştirmeleri sanal kimlik kavramı bağlamında ele alınmıştır (Biçer, 2014: 93).  

Sanal kimliklerin değişim aşamaları ilk olarak Peter Steiner tarafından tartışılmaya 

başlanmıştır. Daha sonraları 1980 sonları 1990 başları popüler olmaya devam eden sohbet 

platformları ve burada oturum oluşturan kullanıcıların kimliklerinin doğrulanamamasıyla çeşitli 

tartışmaların başlandığı görülmüştür. Bu platformda birey kendi kimliğini istediği gibi oluşturma 

fırsatı elde etmiştir. Bu bağlamda birey bu platformlarda oluşturduğu kişisel hesaplarından fakirken 

zengin, çirkinken güzel veya şişmanken zayıf bir olarak kendisini tanıtma fırsatı elde etmiştir. 

Ayrıca oluşturduğu hesaplarda sürekli olarak kimliklerinde değişiklik yaparak yeni kimlikler 

oluşturmaktadırlar (Turkle, 1995 akt. Kara, 2014). Sanal kimlikler üzerine yapılan kavramsal 

çalışmaların bilgisayar ile internetin evlere kadar uzanmasıyla başladığı ve literatürde ise ilk 

kavramsallaştırmanın Sandy Stone tarafından yapıldığı belirtilmiştir. Bu bağlamda sanal kimlik 

kavramını “düşük bant genişliği” kapsamında çevirim içi kullanıcıların “farklı kimlikleri” 

deneyimleme durumlarını araştırma ve inceleme üzerine yoğunluk göstermiştir (Turkle, 1995 akt. 

Kara, 2014).  

Kişisel bilgisayar platformu bireyin uyarılmış olan düşüncelerini provoke eden uyarıcı olarak 

ifade edilir. Bu durum ise us’un (akıl), özgür düşüncenin neler olduğuyla alakalı konuların yeniden 

düşünmesini ve değerlendirmede bulunulmasına neden olmaktadır (Turkle, 2005). Kişiler artık yüz 

yüze iletişimin yanında çevrimiçi sosyal iletişim tercihinde de bulunmaktadır. İnternet 

platformunun bu özelliği bireysel ilişkilerin rahat bir yapıya ulaşmasında teşvik edici bir rol 

üstlenmektedir (Ellison, Steinfield ve Lampe, 2007).  

İnternet, bireylerin sanal ortamlarda kendilerini keşfetmelerine, burada istek ve arzularını 

desteklemelerine olanak tanımaktadır  (Turkle, 1997). İnternetin platformunun sağladığı korumalar 

bireyin kimliklerini oluşturmaları için güvenli bir sığınak olarak ifadelendirilmektedir. Bu platform 

bireylere farklı kimlikleri benimseme, kimlik yapıları ile ilgili hususları inceleme, tekil veya çok 

katmanlı kimliklerden hangisinin daha çok talep edildiği ile ilgili bilgi edinme imkânı tanımaktadır 

(Amichai- Hamburger, 2005: 29).  

Raccanello (2011: 64) tarafından üniversite öğrencileri ile ilgili yapılan hermeneutik çalışma 

sonuçlarında çevirim içi profillerin kişilerin kimliğinin bir parçasını yansıttığını, bu metinlerin 



27 
 

kişiyi bütünüyle yansıtmadığı anlaşılmıştır. Bu bağlamda öğrencilerin günlük yaşamlarında bilgi 

paylaşmadıkları ve gerçek olan karakterlerini yansıtmadıkları, kendilerini açmadıkları, yaptıkları 

metinsel paylaşımların gerçek kimliğini temsil etmediği anlaşılmalıdır.  

Öğrenciler sosyal paylaşım ağları üzerinde oluşturduğu profillerde kişisel kimliklerini 

paylaşarak kendilerini pazarlama imkânı elde ederken, aynı zamanda bu platformlarda çevrimiçi 

kimlik oluşturma imkânı elde etmektedir. Bu durum ise öğrencilere diğer bireylerle olan 

ilişkilerinde istedikleri veya olmak istedikleri kişi olabilme kolaylığı sağlar. Sanal ortamlarda ve 

sosyal çevrede iletişim halinde olan birey bir sanal kimliğe de sahip olmaktadır. Bu oluşturulan 

sanal kimlik bireyi farklı kılmakta ve artık “sanal birey” veya “ sanal kimlik” adlarıyla anılmasına 

neden olmaktadır.  

Sanal kimlik oluşturma bağlamında Foucault tarafından ileri sürülen panoptikon kavramı 

teknolojinin gelişmesiyle ve internet çağıyla birlikte süper-panoptikon olarak ifade edilmeye 

başlanmıştır (Çatalbaş ve Kaya, 2017: 22). Bu kapsamda panoptikon kavramıyla bir bireyin toplu 

bir grubu izlemesi veya gözetlemesi anlatılmak istenirken, süper-panoptikon kavramıyla ise bütün 

bireylerin birbirlerini karşılıklı gözetlemesini anlatılmaktadır. Bu sayede herkes birbirlerini takip 

edebilme imkânı elde ederek kendisini göstermeyi ve başkalarını görmeyi yeni oluşan medyanın bir 

eylemi haline getirmektedir (Öztürk, 2012 akt. Çatalbaş ve Kaya, 2017: 31).  

3.5. Kimlik Üzerine Geliştirilen Kuramlar 

3.5.1. Sosyal Kimlik Kuramı 

Sosyal Kimlik kuramı 1970’li yıllarda Henri Tajfel ve John Tuner tarafından geliştirilmekle 

birlikte, bu kuram grup üyeliği ve grup süreçleri ile gruplar arası ilişkileri konu edinen sosyal 

psikolojik bir kuram olarak ifadelendirilmiştir (Demirtaş, 2003: 123). Sosyal kimlik kuramı, 

grupların ve bireylerin benlikleri arasında ileri sürülen teoriler üzerinden şekillenmektedir. Bu 

minvalde bu kuram bireye kim olduğu, grup içerisindeki yerinin ne olduğu gibi sorulara cevap 

bulmasını sağlamaktadır. Ayrıca grup üyeliği içinde yer alan bireyin başka bireyler ile ilişkisi, 

grubun değer ve değer yargılarının gerektirdiği kural ve kaideler üzerinden bireyin davranışlarında 

yol gösterici görevi görmektedir (Sindic ve Condor, 2014: 41). 

Sosyal kimlik kuramcılarına göre kimlik gerçekliğin kendisidir. Kimlik, bireyin toplumdaki 

yerini oluştururken aynı zamanda değişkenlik de gösterebildiği söylenebilir. Diğer kuramcıların 

ifadelerine bakılacak olursa “Ilımlı ayrıma göre bireysel ve sosyal kimlikler farklı içeriklere sahip 

değildir. Bir kimliğin toplumsal ya da bireysel olduğu bireyin toplumsal ortam içerisindeki özgül 

fakat göreceli konumuna bağlı olarak değişir. Sert ayrıma göre ise, sosyal kimlik İngiliz ya da 

profesör olmak gibi bir grup üyeliği anlamına gelirken, bireysel kimlik, Bach sever ya da Bach 

dostu gibi daha bireysel ilişkileri ve atıfları temsil eder” (Şimşek, 2002: 36). 



28 

 

Birey dünyaya gelişiyle birlikte birden farklı dönemlerde farklı kimliklere sahip olmaktadır. 

bu durum çoğu zaman bireyin eğitim camiasında, sosyal ortamlarda, gruplar arasında kimlik ile çok 

fazla tercihle karşı karşıya kalmasına ve akabinde kimlik bunalımı yaşamasına neden olmaktadır. 

(Bilgin, 1994: 67).Birey hayatının her döneminde farklı mekanlarda ve ortamlarda kimliğini 

yeniden şekillendirmektedir.  

Birey, yaşamının gerektirdiği şartlar içinde kendisine yakın olan gruplara bağlanmakta ve o 

grubun bir parçası olmaktadır. Bireyin kimliğinin tamamlanması farklılık ve benzerliklere olup, 

kabullendiği kimliğin temellerinin ise özgürlüğün üzerinde yükseltmektedir. Bu bağlamda her 

bireyin yaşadığı hayat kendisini başkalarından farklı kılmaktadır (Pamuk, 2014: 90). 

Grup üyeliğini kuramsal veya biçimsel olarak ele alınmakta olup, birlikteliğe, aitlik üzerine 

kavramlar geliştirmiştir. Oluşturulan bu kuramın doğuşu 2. Dünya Savaşında Fransa ile Almanya 

da esir kamplarında yaşamını sürdüren Henri Tajfel’ in grup çatışmaları hakkında kamp 

içerisindeki deneyimlerine dayanmaktadır (Wetherell, 1996: 5). Bireylerde, gruplara ayrılma, kendi 

gruplarını diğer gruplardan üstün görme gibi bir eğilim görülmektedir. Bu durum bireylerin öz 

değerlendirme yapması ile ilgili güdülerini bize göstermektedir (Brehm ve Kassin, 1993: 102). 

Henri Tajfel ve John Tuner grup süreçleri ve sosyal algıyla ilişkili çalışmalarını gruplar arası bakış 

açısıyla ele alarak sosyal kimlik kuramını oluşturmuşlardır (Wetherell, 1996: 6).  

Tajfel ve Tuner’ in kişilerin herhangi bir grup üyesi oldukları zaman kişisel kimliklerinde, 

güdülerinde, yargılama veya algılamalarında meydana gelen değişiklikler ile ilgilendikleri 

görülmektedir. Bu kapsamda yaptıkları açıklamalarda bireyin grup üyeliği içerisinde benlik 

algılarının değiştiği belirtilmiştir. (Michener vd.1990). Bu geliştirilen kurama göre bireyler belli bir 

sosyal zümrenin üyeleri olarak hareket etmektedir. Bu kapsamda birey belli bir toplumsal yapı 

içinde kendisi ile diğer bireylerin bulundukları konumları tanımlamalarında yardımcı bir görev 

üstlenmekte ve ben tanımlamalarını ise sosyal zümrelere üyelik bilincinde olarak türetmektedirler 

(Mlicki ve Ellemers, 1996: 98). Geliştirilen bu sosyal kimlik kuramı, kişinin dâhil olduğu gruplar, 

üyelikler, grup dışındaki kişilere karşı ötekileştirmeleri incelemekte olup ayrıca sosyal kimliğin 

kişinin katıldığı grupların etkisiyle olumlu veya olumsuz şekillenebileceğini ortaya koymaya 

çalışmıştır (Aşkın, 2007: 214).  

 

Kişinin sosyal kimliğini yaşamının merkezine oturtmasıyla birlikte algısal ve davranışsal 

açıdan artık ait olduğu grubun üyesi olmakta ve bununla birlikte ise kişiliksizleştiği belirtilmiştir 

(Turner, 1991: 65). Bu bağlamda, bireyin üyesi olduğu grubu dikkate alarak tanımladığı ve 

değerlendirdiği ait olduğu grupla özdeşleşerek sosyal kimliklerini oluşturduğu varsayımında 

bulunulmuştur (Turner, 1987: 30). Bu kuramda bireyler toplumsal mekânlarda bireysel olan 

benliklerini ve kendi dışındaki bireylerin benliklerini tanımlama veya ifadelendirme süreçlerini 

açıklamaya çalışmaktadır (Korte, 2007: 168).  



29 
 

Sosyal kimlik kuramı bağlamında bireylere toplumsal camiada başka bireylerle ilişki halinde 

varlıklarını sergileyebilecekleri bir yere sahip olma duygusu hissettirdiği ve ait olunan grubun 

getirdiği davranış şekilleri üstünden kişinin eylemlerine yol gösterici bir konumda bulunduğu 

belirtilmektedir (Sindic ve Condor, 2014: 41).  

3.5.2. Goffman’ ın Dramatujik Yaklaşımı ve Benlik Kuramı 

Erving Goffman, günlük yaşam içerisinde insanların aralarında yaşadığı sosyal etkileşime, 

taşıdıkları sosyal roller bağlamında açıklık getirmeye çalışmıştır. Bu bağlamda bireylerin anlamları 

sosyal etkileşimle oluşturduğunu savunmuştur. “Günlük Yaşamda Benliğin Sunumu” adlı 

çalışmasını 1959 yılında yayımlayan Goffman bu eserinde insanların birbirleriyle yüz yüze 

gerçekleştiği ilişki ya da etkileşimlerini performansları arasındaki anlaşma temelinde oluşturmuştur 

(Goffman, 2012: 11).  

Goffman’ a göre insanlar sahne önündeki eylemlerini sosyal beklentilere cevap verebilmek 

için benlik sunumu gerçekleştirerek şekillendirmektedir. Benlik sunumu kişinin verdiği ile yaydığı 

izlenim olarak ifadelendirilir. Bireyin kedini ifade edebilmesi özünde farklılık olan iki farklı 

işaretleme faaliyeti içermektedir. Bunlardan ilk olanı verdiği izlenim ikinci olanı ise yaydığı 

izlenimdir. Verdiği izlenim sözlü sembolleri veya onların yerine kullanılabilen şeyleri içerir, birey 

bunları sadece kendisinin ve başka kişilerin bunlara yüklediği anlamları iletmek için kullanır. İkinci 

olan yani yaydığı izlenimde ise gözlemcilerin fail hakkında bulgu sağlayabileceği farklı 

davranışları kapsayan bir kavram olduğu belirtilmektedir (Goffman, 2012: 16).  

Goffman, sahnenin önündeki seyircilere karşı sergilenen davranışlarda takılan maskelerin 

sahnenin arkasında maskesiz benliğin önüne geçerek gerçek benliğe dönüştüğünü söyler (Goffman, 

2012: 31). Erving Goffman benlik ile kimlik üzerine ileri sürdüğü görüşleriyle bu alanda çalışmalar 

yürüten birçok düşünüre yön vermiştir. Sosyal bilişsel yaklaşımlarıyla bireyin ilişkilerini ya da 

etkileşimlerini anlayabilmek için dramaturjik yaklaşımı geliştirdiği görülmektedir. Goffman günlük 

yaşamda benliğin sunumu adlı çalışmasında günlük hayatı oynanan bir tiyatro oyununa benzeterek 

ele almış ve geliştirdiği kuramda tiyatro oyuncuları gibi bireyin kendi imgelerini sunduğunu ileri 

sürmüştür. Bireylerin izlendiklerini bildiği için o duruma uygun performans sergilediklerini ve 

değişen her sahnede yeni bir role girerek davranışları sergiledikleri belirtilmiş. Bireyin yaşamının 

çoğunu sahne önü ve arkası olarak ikiye ayıran Goffman sahne önünde bireylerin benlik 

sunumlarını gösterdiğini ancak sahne arkasında izlenmediğinden bunun verdiği rahatlıkla kendi 

özel hayatlarına geri döndüklerini söyler (Goffman, 2012: 19). Kişiler sahne arkasında, sahne 

önünde sergileyecekleri davranışların hazırlıklarını yapmaktadırlar. Bireyin belli bir izleyici 

karşısında sürekli bulunduğu süre içinde gerçekleştirdiği ve gözlemciler üzerinde bir nebze olsa da 

etkisi olan tüm faaliyetleri anlatmak için “performans” sözcüğünü kullandığı, bireyin 

performansının gözlemci önünde işleyen kısmına “vitrin” adını verdiği belirtilmektedir.  



30 

 

Bireyin kişisel vitrinini kullanma sebebi kendisini görünmek istediği şekilde sunmasına 

imkân vermesinden çok görünüşünün ve tutumunun daha geniş bir sahnede işe yaramasından 

dolayıdır. Buna kent yaşamında düzgün konuşma stiline sahip ve bakımlı olan kızların, temsil ettiği 

kurum içinde vitrin oluşturabileceği örneği verilebilmektedir (Goffman, 2012: 33).  

Goffman toplumsal ilişkilerdeki günlük iletişimlerin dilsel bir dünyada gerçekleştiğini, 

bireyin bu ritüellerle etkileşim kurduklarını ve sosyal yapının da kurallar içinde ilerlemesini 

sağladığını, ayrıca ritüelleri sahne önünde oynanan daha önce gösterimi yapılmış ve etkileşimi 

bozmamış eylemlerden oluştuğunu belirtmiştir (Goffman 2014 akt. Bayad, 2016: 86). Bu bağlamda 

sosyal medya platformunda bir öz çekim paylaşımı yapmak ritüel olarak örneklendirilebilir. Bu 

eylem bireyler tarafından yapılan bir etkileşim aracını ifade etmektedir. 

3.6. Küreselleşme ve Kimlik 

3.6.1.  Küreselleşme 

Küreselleşme kavramı 1980’li yıllardan itibaren kullanılmaya başlanan bir kavram olup, 

ekonomik, sosyal, politik, siyasi, felsefik, psikolojik boyutlardan birçok farklı bakış açılarıyla 

tanımlanmaktadır (Sasaki, 2004: 69). Küreselleşme üzerine yapılan tanımlamaların tarihçesine 

bakıldığında bu terim literatüre yeni bir kavram olarak girmiştir. McLuhan 1960’lı yıllarda iletişim 

ile ilgili çalışmalarında evrenin elektronik ‘küresel bir köy’e’ dönüştüğünü belirtmiş ve bu kavramı 

iletişim kapsamında sığ bir alana sıkıştırmıştır. 1980’li yılların ikinci yarısından itibaren ise bu 

kavrama ilginin arttığı görülmektedir (Robertson, 1999: 22). 

 BM’lerin kurulması, dünya devletlerinin ekonomik, siyasi, askeri açılardan dünyadaki 

mevcut konumlarını belirlemesi, Evrensel İnsan Hakları Bildirgesinin kabul edilmesi ve bu 

kapsamda küresel sorun barındırması yeni kimlik arayışlarının ortaya çıkması, uzay ve gezegen 

üzerine bilinçlerin geliştirilmesi gibi sorunlara küresel çapta çözüm bulma yönündeki çalışmaların 

belirtildiği anlaşılmaktadır (Robertson, 1999; Waters, 1995: 110). 

 Ulrich Beck küreselleşme kavramı üzerine yaptığı çalışmalarda globalleşme, globalite, 

globalizm kavramlarını ayırt etmeye çalışmıştır. Bu kapsamda globalleşmeyi, çok boyutlu, ulus 

aşırı süreç içinde kültürel, ekonomik, siyasi alanlardaki oluşumlar olarak, Globaliteyi dünya 

toplumu anlayışı ile ülkelerin birbirlerine bağımlı hale gelmesi olarak ifade etmektedir (Sarıbay, 

2004: 38).  

Küreselleşme üzerine olumlu ve olumsuz olarak birçok fikir ileri sürülmektedir. Bir kısım 

küreselleşmeci ve neoliberalci yaklaşımlar sermaye iş fırsatı, tüketici bireye seçme hakkı tanıması, 

bunun yanında ayrıca politik özgürlük sağladığı için olumlu açıdan bakmalarına neden olduğu 

anlaşılırken, olumsuz olarak bakanlar ise küreselleşme olgusunu eşitsizlik, fakirlik üreten bir süreç 

olarak görmektedirler (Sasaki, 2004: 72).  



31 
 

Bauman (2014: 7), küreselleşme kavramının her bireyin dile getirdiği bir moda halini 

aldığını, ayrıca bu moda olan terimin parolaya, sihirli bir sözcüğe, geçmiş ile gelecek arasında gizli 

olan tüm kapıları açacak bir anahtara dönüştüğünü ifade etmektedir. Küreselleşme birleştirme 

görevi görürken aynı zamanda bölmektedir. Dünyanın tek tipliğini teşvik etme sebepleriyle bölme 

sebepleri birbirleriyle özdeştir (Bauman, 2007: 8).  

Küreselleşme evren içinde yerellik özelliğini korumanın ve aynı zamanda sefaletin ve 

alçalmanın göstergesidir. Mekânsal ayrım, ayırma ve ötekileştirme küreselleşme olgusunun bir 

parçası olarak görülür. Zaman içinde küreselleşen, yurtsuzlaşan seçkin sınıf ile ‘yerelleşmiş’ kesim 

arasında büyük bir iletişim kopukluğu ortaya çıkmaktadır (Bauman, 2014: 9).  

Küreselleşme son dönemin moda kavramları arasında yerini almakla birlikte “şeylerin 

kontrolden çıkması” ile ilgili rahatsız edici bir duyguyu içinde barındırır. Bu bağlamda genel olarak 

küreselleşmenin en derin anlamı ise dünya sorunlarının belli olmayan, elle tutulur olmayan, başına 

buyruk doğası, bir merkezin ve kontrol mekanizmasının yokluğu olarak ifadelendirilmektedir 

(Bauman, 2014: 69). Küreselleşme ile birlikte yeni riskli alanların da beraberinde ortaya çıkmaya 

başladığı görülmektedir. Bu bağlamda örneklendirilecek olursak felaketler, kaza riskleri, sağlığı 

tehlikeye atan çevresel sorunlar, kirlilik, çevresel etmenler küreselleşmeye bağlı ortaya çıkan 

sorunlar olarak gösterilebilir (Giddens, 2009: 208). Modernliğin getirilerinin toplumsal ilişkilerin 

yerleştirilmesi için tarihsel ile evrimci olan sosyolojik görüşler arasında bir yarışın olduğu ve eski 

olan, geleneksel olan ya da batı-dışı tüm toplumsal şeyler tarihin derinliklerine gönderilmeye 

çalışılmıştır. Bu kapsamda Spencer’ ın sanayi toplumu, Comte’nin pozitivist çağ görüşü, Marx’ın 

kapitalizmi, Durkheim’ in organik iş bölümü, Weber’ in rasyonellik düşüncesi iki farklı kutup 

içinde savunulan görüşlere zıt olarak sunulmuştur (Therborn, 1995: 105).  

Küreselleşme iletişim camiasında büyük etkileri olan bir olgudur. Gelişmiş ve gelişmesini 

hızla devam ettiren iletişim ve bileşeni olan ağlar tüm bireylere ve toplumlara ulaştığı 

görülmektedir. Bu ise merkezi bir iletişim ağının ortak tüketim alanları ve eğlence durumlarının 

oluşmasına neden olmaktadır (Şaylan, 1995: 101).  

 

 

 

 

 

Medya platformları tarafından oluşturulan küreselleşme olgusunun evren üzerinde iyimserler 

ile kötümserler bağlamında ele alındığı görülmektedir. İlk olarak iyimser görüşlere bakıldığında 

bunlar küreselleşmenin evreni tek mekân ve düşünceye dönüştürdüğünü söylerken, bu açıdan 

baktıklarından dolayı güzel, mutlu bir gelecek tahmini yürütmektedirler. İkinci olarak karamsarlık 

görüşüne bakıldığında bunların küreselleşmeyi, ruh yıkıcı, parçalayıcı, kişilerin kimlikleri üzerinde 

deformasyonların oluştuğunu, bu durumun karanlık bir gelecek oluşturduğu görüşünü ileri 



32 

 

sürmüşlerdir (Mutlu, 2001: 15).  Başka bir açıdan ise Geray (1995: 34), küreselleşmenin homojen 

bir evren oluşturma düşüncesinden hareketle evren içinde yaşamlarını sürdüren bireyleri 

birbirlerine bağlayarak toplumsal kültürel ve ekonomik ilişkileri arttırdığı belirtilmiştir.  

3.6.2.  Giddens: Küreselleşme ve Kimlik 

Küreselleşme, zaman ve mekandan bağımsız olarak, ülkelerin sınırlarını ortadan kaldırmakla 

birlikte, aynı zamanda tüm ülkeleri ekonomik ve kültürel olarak bütünleştirmiştir. (Giddens, 2012: 

93). Teknolojide yaşanana gelişmelerle birlikte sanayileşmeye bağlı olarak sömürgecilik 

hareketlerinin artması evrenin mevcut şeklini meydana getirmiştir. Giddens küreselleşmeyi 

ekonomik, siyasal, kültürel olarak bir bütün halinde ele almış ve sadece ekonomi bazlı ele 

alınmasının yanlış olduğunu söylemiştir. Aynı zamanda küreselleşmeyi ekonomik-politik-

teknolojik etmenler bağlamında incelemiştir (Giddens, 2012: 84). 

 Giddens (2012:85)’a göre küreselleşme, bireyin toplum içindeki kimliklerini oluştururken 

içinde bulunduğu evrenin dışına çıkmasına ve farklı alanlara yönelmesine aracı olmaktadır. 

Giddens “Tarihsel Materyalizmin Çağdaş Eleştirisi” çalışmasında küreselleşme sorununu ele aldığı 

görülmektedir. Bu çalışmaya bakıldığında Giddens ‘kapitalist dünya ekonomisinin işlevi’ ile ‘ulus-

devlet’ lerin dünya sisteminde bir olgu haline geldiğini, bu iki olgunun ise hegomonik sürecin bir 

sonucu olduğunu ifade etmektedir (Giddens, 2000: 199). Ayrıca Giddens (2000: 200) kapitalizmin 

dünya sisteminin oluşumunu başlattığını belirtmiştir. Küreselleşme ile birlikte zaman-uzam 

uzlaşmasının yerel bağlardan koptuğunu evrensel bir boyuta büründüğünü ve kavramların ifade 

ettiği içeriklerde değişiklikler yaşandığını söyler. Bu bağlamda içinde bulunulan uzam’ ın “yöre” 

olma özelliğini kaybettiğini belirtmiştir. Ayrıca gelenek ve geleneksellikten kopmayı ifade eden 

düşünümsel düzenleme ve yeniden düzenleme görüşü kapsamında modern olanı belirleyen şeyin 

düşünümsellikten beklentisi olduğu, bunun üzerine oluşturulan modernlik dünyasında bilginin 

sürekli devinim halde olduğunu ve kesinliğin olmadığı belirtilmiştir (Giddens, 1997: 69). 

Modernite; basılı ve elektronik yayın organları olan "kitle iletişim araçları" ndan bağımsız 

düşünülemez. Modern kurumların ilerlemesi ve çoğalması doğrudan bu iletişim araçlarının imkan 

tanıdığı deneyimlerle ilişkilidir. TV, filim ve videoların ortaya koyduğu görsel nesnelerin, basılı 

yayınlar aracılığıyla dolaylı olarak deneyim yarattığı görülmektedir. Bunlar aynı zamanda 

modernitenin yerinden-çıkarıcı, globalleştirici yönelimlerinin ifadeleridir. (Giddens, 2010: 40-43). 

Modernitenin toplumu genel olarak parçalayıp ayrıştırdığı söylenir. Bu durumun 

modernitenin ilerisinde farklı bir toplumsal gelişim döneminin yani postmodern çağın işaretidir 

(Giddens, 2010: 44). Giddens (1997: 71), Küreselleşme ve yerelleşme ilişkisi üzerine ileri sürdüğü 

görüşleri arasında diyalektik bir ilişkinin olduğunu, yerel dönüşümünün küreselleşmenin bir 

parçasını oluşturduğunu, yerel özerklik ile bölgesel kültürel kimlik üzerindeki baskıların esnemesi 

ya da güçlenmesinin bu süreç içinde parçalanma ile yerelleşmenin iç içe geçtiğinin göstergesi 

olduğunu ifade etmektedir.  



33 
 

Giddens (2010: 45-50-51), üst modernitenin en belirgin özelliğinin, bireyin aklına olan 

güven konusundaki şüpheci düşüncelerin yanı sıra,  bilim ve teknolojinin bireye faydasının yanında 

risk ve tehlike oluşturduğunu belirtmiş, üst modernite de bireysel kimlik ile modern kurumlar 

arasında var olan ilişkiye etki eden faktörlerin olduğu söylemiştir. Şöyle ki, modernite bireyler 

arasındaki ilişkilere, güven-risk bağlantısına hareketlilik kazandırmaktadır. Ayrıca modern çağın 

diğer çağlara göre daha fazla kaygı üreten çağ olduğu düşüncesine katılmamakla birlikte, kaygılar 

ve güvensizliklerin günümüz toplumunda daha az olduğunu, bu iki durumun içeriğinin ve 

biçiminin değiştiğini belirtmektedir. Bireyin geçiş ritüellerinin kuşaklar değişse de fazla 

değişmeden kaldığı kültürlerde, yani bireyin ergenlik döneminden yetişkinlik dönemine geçişinde 

kimlik sınırlarının açık bir şekilde belirgin olduğunun altını çizmiştir. 

Küreselleşme olgusunun toplumsal kuramlarının, bireyleri çeşitli kimliklere soktuğu 

belirtilmiştir. Bu kapsamda bakıldığında “baktığımızda her yerden dışarıdan aynıymış gibi görünen 

ve aynı isimleri taşıyan, ama içine girdiğinde çok farklı olduğu anlaşılan kurumlar görürüz. Ulus, 

aile, çalışma, gelenek ve doğa gibi kavramlardan sanki geçmiştekinden farklı bir anlam yüklü 

değillermiş gibi söz etmeyi sürdürüyoruz.” (Giddens, 1997: 30). 

Anthony Giddens (2012: 528), küreselleşmenin evrensel çapta toplumsal ilişkilere 

yoğunlaştığını, farklı birbirlerinden uzak toplumlarda meydana gelen olayları etkileyebileceğini 

veya hiç etkileyemeyeceğini söylemektedir. Globalleşmeyle birlikte küresel kimlik kitleleşmiş, 

mefkûre hislerin yerini fiili olgular, amaçların yerini ise araçlar almıştır. Kişiler toplumsal 

normlardan yabancılaşmış, siyasi ve kültürel katılımlardan uzaklaşmıştır (Akdemir, 2004: 46). 

3.6.3.  Robertson: Küreselleşme ve Kimlik 

Robertson (1999: 121) küreselleşme konusuna 2 farklı açıdan yaklaşmıştır. Bunlardan ilki 

“dünyanın küçülmesi” ikincisi ise “ dünya bilincinin güçlenmesi” olarak ifadelendirilmiştir. 

Robertson (1999: 253), feodalizmin Avrupa topraklarında çöküşe girmesiyle birlikte 

küreselleşmenin şekillendiğini söylemektedir. Bu nedenle küreselleşmenin ve süreçlerinin 

tartışmalı olduğunu, birey-benlik-sistem, ulus-toplum arasındaki ilişkilerinin izahatı ile 

açıklanabileceğini belirtir.  

 

Bu bağlamda Robertson küreselleşmenin temel dayanak noktalarını şöyle ifade etmektedir; 

Globalleşmenin sadece topluma indirgenemeyeceğini, birey ve toplumun sistem içerisinde anlamlı 

ve tutarlı bir şekilde ele alınması gerektiğini, küresel alan ile ilgili uygarlıkların, kültürleri, 

toplumların baskı altına alındığını, belirli bir noktaya sürüklenecek şekilde sıkıştırıldığını, bu 

durumun aynı zamanda başka bir yani üçün bir kültürün meydana gelmesine neden olduğunu 

belirtmiştir. Küreselleşme kuramında yerel ve küresel kültür dinamiklerinin yalnız başını bu sistemi 

açıklayamayacağına değinmiştir (Robertson, 1999: 103-104). 



34 

 

Robertson küreselleşmeyi modernliğin sonucu olarak görmemekle birlikte, bu durumun 

modernliğin farklı kıtalara yayılmasına katkısının olduğunu, küreselleşmenin ortaya çıkışından 

günümüz toplumuna gelene kadar birçok evreden (oluşum-15.yy-18.yy arası, başlangıç-1750-1870 

arası, yükseliş-1870-1920 arası, hegomonya için mücadele-1920-1960 arası, belirsizlik- 1960 

yılından sonrası)  geçtiğini ve şekil değiştirdiğini söylemektedir (Özyurt, 2012: 37). Bu nedenle; 

Robertson küreselleşmenin aşamalarını ifadelendirirken toplumların gelişmişim süreçlerini tarihi 

olgularla analiz etmiştir. Yapmış olduğu evrelerin en son aşmasının belirsizlik evresi olmasını ise 

küreselleşmenin artık kendisini kanıtlamasına bağlamıştır. Ayrıca bu evreleri oluştururken 

kapitalizmden de etkilenmiştir (Robertson, 1999: 19-57).  

Robertson (1999: 19), “teklik” terimi benim kullanımında, hızla artan karşılıklı bağımlılığın, 

karşılıklı etkileşimin, küresel bilincin ve benzerlerini çekinceleri, bedelleri ve yararları vb. 

konusunda yansızken; “birlik” terimi ve onunla yakından bağlantılı terimler- tırnak içine 

alındıklarında bile- oldukça güçlü bir anlamda toplumsal bütünleşmeyi ima etmektedirler. Bu 

bağlamda bakıldığında Robertson dünyanın tek bir alan şeklini almasının engellenemeyeceğini, bu 

durumun ise sosyal bütünleşme kapsamında küresel birlik olarak algılanması gerektiğini işaret 

etmektedir.  

Tikellik ile farklılığa evrenselcilik ile türdeşliğe eş değer seviyede yaklaşılmalıdır. 

Küreselleşme süreciyle birlikte 20.yy’da evrenselliğin tikelleştiği, tikelciliğinde evrenselleştiği 

görülmektedir. Ekonomik küreselleşmenin hızlı bir şekilde ilerlemesi küresel kültürü ekonomik 

işleyişi ile güçlerin belirlediği konusunda ileri sürülen görüşün yanlış ve yanıltıcı olmakla birlikte 

asıl belirleyici olan gücün kültür olduğunu ifade ettiği görülmüştür (Robertson, 1999: 20-21).  

 Globalleşmenin yerele özgü kültürü ve bu kültüre has kimlikler ile ilgili tanımlamaları 

tümüyle reddetmeyen Keyman, bunun yanında ayrıca oluşan farklılıkları ise bünyesine alarak 

ötekinin sonsuz bir şekilde kabul edilmesinin haberini vermektedir. Bu bağlamda 

globalleşme/küreselleşme ile kimlik-fark, benlik-öteki arasında belirtilen zaman ile mekan 

ayrımının ortadan kalktığı, ayrıca buna binayen global toplum-kültürün ortaya çıktığı belirtilmiştir 

(Keyman, 1998: 41). 

 

 

Küresel kimlik, globalleşme kapsamında dünya ekonomisi ve demokrasiyi biçimlendirdiği 

kültürün bütün dünyada hakim olan yansımasıdır. Bununla birlikte küreselleşmenin evrensel planı, 

bireyi büyüdüğü ortamdan uzaklaştırıp uyumunu azaltmak ve onu umutsuzluğa sürüklemektir. 

Kültürel kimlik ise, küreselleşmeyle birlikte yerel motiflerden uzaklaşarak bilim ve teknolojini 

ışığında ticarete dönüşen bir nesne olmuştur (Smith, 1994: 176-177). 

 

 

 



35 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

4. GÖSTERİ TOPLUMU: SOSYAL MEDYA VE KİMLİK 

Sosyal paylaşım ağları farklı iletişim araçlarını kullanarak birçok insanın bir araya gelmesine 

ve sanal topluluklar oluşturmasına imkân tanımaktadır. İnsanlar bu sosyal paylaşım ağları 

aracılığıyla olmak istedikleri sanal kimlikleri oluşturmakta ya da gerçek kimliklerini 

kullanmaktadırlar. Sosyal paylaşım ağları insanlar tarafından genellikle görünür olmak, farklı 

arkadaşlık ilişkileri kurmak ve tüketim amaçlı (alışveriş) kullanılmaktadır. Sosyal medyada 

kullanıcılarını etkileyen sosyolojik modellerden biri de “suskunluk sarmalı” modelidir. Neuman’ ın 

geliştirdiği bu modelin ileri sürdüğü görüşe göre sosyal medya araçlarını kullanan bireylerin 



36 

 

profillerini dikkat çekme ve kimlik bulma çabası içerisine girerek oluşturduğu, dışlanma korkusu, 

kabul edilmeme endişelerine karşın özellikle herkes tarafından kabul gören veya benimsenen görüş 

ve düşünceleri sergiledikleri belirtilmiştir.  

Sosyal medya zaman ve mekân sınırlaması olmaksızın iletişiminin hızlı ve anında 

gerçekleşmesine zemin hazırlamaktadır. İnternet platformunda bireylerin kendilerini tanımlaması, 

diğer kullanıcılar ile iletişim ve etkileşime geçip paylaşımda bulunması sosyal medya araçlarının 

kullanımını arttırmaktadır. Bu ortam içerisinde kendi kişilikleri ile varlık göstermeye çalışan birey 

aynı zamanda kurumlarını temsil etme imkânı bulurken, sahip oldukları maddi ve manevi 

değerlerin paylaşımına da imkan bulmaktadır. Dolayısıyla sosyal medya en yüksek düzeyde bir 

paylaşımın gerçekleşebileceği ortamları hazırlamaktadır. Ergen bireyler gelişim sürecinde kendini 

bulmaya çalışırken, yaşadığı sorunların üstesinden gelmek için sosyal medya araçlarından da 

faydalanmaktadır. Sosyalleşmek, merak ve ilgilerine yönelik tatmini sağlamak, sıkıntılarından 

kurtulmak, boş zamanlarını değerlendirmek, arkadaşları ile olan iletişim süreçlerini güçlendirmek, 

gerçek dünyanın içerisinde sahip olamadıklarını sanal dünyada yaşamak ve bu duyguları hissetmek 

adına ailenin ve sosyal çevrenin denetimi olmaksızın, ücretsiz ve kolayca ulaşma imkânı buldukları 

oyun, video, görüntü, sohbet paylaşımı gibi pek çok uygulama ile kendine çeken ve gizemli bir 

dünyayı oluşturmaktadır. 

 Bireyler sosyalleşmek istediklerinde medyayı ve dolayısıyla sosyal medyayı kullanmak 

eğilimindedir. Bu yüzden medyanın asosyal veya anti-sosyal kişilikler yarattığı eleştirileri 

karşısında, aslında medyanın sosyalleşmeyi sağladığı, bireylerin medya kanalıyla birbirleriyle daha 

çok ilişki kurduğu ileri sürülmektedir. Sosyal medyaya baktığımızda da sosyal hayatta itilenlerin 

veya itildiğini düşünenlerin burada kolay tutunduğunu, bir nevi sosyalleştiği belirtilmektedir. Bu 

bağlamda günümüzde bireyler sosyal medya platformunda oluşturdukları profillerde sürekli olarak 

daha çok takipçi kazanmak ve beğeni toplamak için oluşturdukları kimliklerini yeniden 

değiştirmekte veya bu profillere farklılıklar katmaktadır. Bu platformlarda birey tüm sınırlarını ve 

özelliklerini başka bireylerin görmesi için ve takdir edilmek için sergilemektedir. Kimlik ait olduğu 

veya içinde olduğu toplumla ilişki halindedir. Bu bağlamda yaşam tarzları, kültürel özellikler 

kimliğin oluşmasında veya biçimlenmesinde doğrudan etkiye sahiptir (İlhan, 2013: 234).  

Modern dönem öncesinde bireylerin hayatlarında kimlik bir sorunsal yapıya sahip değildi ve 

bireylerde kimlik bunalımı olmadığından köklü bir kimlik değişimiyle uğraşı içinde olmadıkları 

görülmektedir (Kellner, 2001: 187). Kişiler giyimleriyle, fiziksel çevresiyle, fotoğraflarıyla 

kendisinin kamusal imgesini sergileyerek beğeni elde etmeyi amaçlarlar (Akıner ve Küngerü, 2015: 

139). Bireylerin sosyal medya ağlarında temel motivasyonlarının “ göz önünde olma, sesini 

duyurma, görünür olma dolayımıyla ayrıcalık yaratma, var olma arzusu (beğenilme, aranılan insan 

olma, görmezden gelinmemek, fark edilmeme ve dışlanmama), silinmeme ve gündemde kalma 

kaygısı, tatmin edilemeyen haz endişesi, elektronik temsiliyet, deneyim aktarma, beden kemliğinin 

doğrulanması” olduğu da belirtilmektedir (Uğurlu ve Yakın, 2015: 217). 



37 
 

4.1. Sosyal Medyanın Tanımı ve Tarihçesi 

Medya kelimesi Latince “aracı” manasına karşılık gelen “medium” kelimesinin çoğulu 

olarak ifadelendirilmektedir. Ayrıca medya kavramı; aralarında iletişim kurma problemi olan iki 

evren ve düzlem arasındaki iletişim kurmaya yarayan araçlar olarak da tanımlanmaktadır. Gazete, 

radyo, televizyon gibi medya araçları internet teknolojisi sayesinde birbirleriyle anılmaya 

başlanmış ve iç içe geçmiştir. Bu farklı medya araçlarının her biri içeriklerini harmanlayarak 

bilgisayar sistemiyle bütünleştirmişlerdir. Bu sayede ses, video, metin, görüntü gibi çeşitli medya 

içerikleri internet platformu üzerinden yayınlanan bir duruma gelmiştir (Aktaş, 2013: 119). Yeni 

medya geleneksel medyadan farklı olarak iletilecek olunan mesajları bir çok değişik kaynaktan 

alıp, çok fazla kullanıcıya servis edebilmektedir (Bostancı, 2019: 18). Manovvich’e (2001: 27) göre 

ise; sayısal temsil, modülerlik, otomasyon, değişkenlik ile kültürel kodları gibi bir takım özelliklere 

sahiptir. Yeni medya sabit olmayan sürekli değişkenlik gösteren bir özelliğe sahiptir. Bu olgu tüm 

bireyler için sabit olmamakla birlikte sonsuz olmamakta ve değişebilmektedir. Boyd (2010) yeni 

medyayı kullanıcılar tarafından oluşturulan profiller sayesinde kendi dışındaki sohbet etmek ve 

paylaşımlarda bulunmak için bir araya gelinen yer olarak ifade etmiştir.  

Yeni medya; bilgisayar, internet ve mobil araçların kullanılması, her bireye kolayca ve 

maliyetinin az olduğu bir konuma ulaşması, oluşturulan içeriklerin takip edilebilmesi ve kullanıcı 

bireylerin içeriklerini üretebildiği ve bunlara yorum yapabilmesi medyanın çoklu bir yapıda 

olduğunu göstermektedir (Thompson, 1995: 131). Bu bağlamda yeni medya internet veri tabanlı tv, 

radyo, sinema siteleri, sosyal medya camiası, oyun ve alışveriş siteleri gibi araçları da içinde 

barındıran bir medyadır (Binark, 2007: 21-22).   

Sosyal medya ile ilgili kronolojik aşamalar sıralanacak olursa; 1979 yılında Duke 

Üniversitesinde Tom Truscott ile Jims Ellis’ in farklı birey ve toplulukları buluşturmak amacıyla 

“User Network” olarak isimlendiren “Usunet”i tartışma platformu olarak oluşturdukları, 1989 

yılında Bruse ile Susan Albeson’un günlük tutmayı seven bireyleri buluşturmak için “Open Diary” 

isimli platformu kurdukları söylenebilir (Kaplan ve Haenlein, 2010: 60).  

Akabinde 1997 yılında “SixDegress”, 2001 yılında Ryze.com, 2002 yılında Friendster, 2003 

yılında MySpace, 2004 yılında Flicker ve Facebook’ un oluşturulduğu görülmektedir (Barış, 2019: 

20). 2005 yılında ise günümüzde en çok kullanılan YouTube ve Twitter kullanılmaya başlanmıştır 

(Body ve Ellison, 2007: 213). İnternet veri tabanına sahip yeni medya araçları cep telefonu, dizüstü 

bilgisayar ve tabletler şeklinde örneklendirilebilir. Bu araçlar sayesinde zaman ve mekandan 

bağımsız her türlü bilgiye ulaşmak kolay hale gelmiştir (Toprak vd., 2009: 191). Bu bağlamda 

internet, web siteleri, uygulamalar ve oyunlar etkileşim sağlayan araçlar yeni medyanın bağıntıları 

olarak sıralanmaktadır (Aydoğan, 2010: 18). İnternet tabanlı yeni medya kapsamı içinde bulunan 

araçlar toplumsal yapıda karakteri, iletişimi, kurumsal yaklaşımları temelden sarstığı 



38 

 

görülmektedir. Bu ise iletişim sürecinin bütün elementlerini veya parçalarını dönüşüme uğratmıştır 

(Başer, 2010: 43).  

Sosyal medyanın gelişim aşamaları ve tarihsel durumuna bakılacak olursak; ilgi alanı, 

arkadaş, iş, statü, fotoğraf ve video temelli ve odaklı kategoriler halinde incelenmiştir. Sosyal 

medya olgusunun temelleri 1991 yılında “www (word wide web)’ in topluma sunulmasıyla birlikte 

atılmaya başlanmıştır. 1997 ve 1998 yıllarında internet üzerindeki araçlarda kullanıcı bireylere 

profillerini oluşturma, arkadaşlarını listeleme imkânları sunulmuştur. Bu bağlamda ilk sosyal ağ ise 

“SixDegrees.com” olan arkadaş listelerinin incelenmesine yarayan ağ olduğu bilinmektedir (Boyd 

ve Ellison, 2007: 215). Daha sonraları ise MoveOn (1998), AsianAvenve (1999), Blac Planet, 

Napster, Thind Voice, Blogger, Epinions (2000), LunarStorm (2001) yıllarında 2003 yılına 

gelindiğinde ise günümüzde en çok kullanılan Facebook, 2006 yılında ise Twitter gibi sosyal 

medya araçları oluşturulmuştur. (Hazar, 2011: 155). Bu bağlamda değişen ve her an yeni bir 

paylaşım ağına sahip olan sosyal medya araçlarının olması bu alan üzerinde yeni görüş ve 

çalışmaların ortaya çıkmasına neden olmaktadır. Bu nedenle sosyal medya üzerine yapılan 

tanımlamaların çeşitliliğinin fazla olduğu tek bir tanımın olmadığı anlaşılmakla birlikte, içeriğinde 

bulunması gerekenlerin; katılım, açıklık, konuşma, topluluk, bağlı olma gibi unsurlar olduğu 

belirtilmektedir (Bulut, 2012: 1). Sosyal medya “kelimeler, durağan/hareketli görüntüler ve seslerin 

yapımına, ortam inşasına ve yayılmasına olanak sağlayarak teknolojiyi, telekomünikasyonu ve 

sosyal etkileşimi entegre eden internet ve mobil temelli araçlar ve aletler” olarak 

ifadelendirilmektedir (Biçer, 2012: 3).  

Comm ve Burge’ ye (2009) göre “kullanıcıların oluşturduğu içerik”, Kim, Jeong ve Lee.’e 

(2010: 220) göre “kullanıcıların içerikleri kendilerinin oluşturduğu ve paylaştığı sanal topluluklar” 

dır. Sosyal medyanın ayırıcı tarafları ise; her içeriğin bilgi içermesi, oluşturulan içeriklerin 

kullanıcı bireyler tarafından üretilmesi iletişim ve etkileşimin çift taraflı olması, kişinin söz sahibi 

olması, kaynaklara ulaşma imkanın çok olması, hitap edilen kitlenin fazla olabilmesi, özgür bir 

alanın olması sayılmaktadır (Özutku vd., 2014: 72).  

 

 

Sosyal medya platformlarının bir takım özellikleri içinde barındırması gerektiği ileri 

sürülürken bunların; bireysel profil kurmak, çevirim içi olmak ve bu gruplara katılmak, kendisine 

ait fikir ve görüşlerini söylemek, sürekli bilgi edinmek ve bu platformda yer alan kullanıcıları 

kaybetmemek olduğu ifade edilmektedir (Kim, Jeong ve Lee, 2010: 218-221). Hayatımızın bir 

parçası olan sosyal medya araçları kültür ve sosyal yaşam içindeki iletişim şeklini de beraberinde 

değiştirmiştir. Bu nedenle toplumsal yapıda da değişiklikler meydana gelmiştir. Sosyal medya 

platformunda zaman-mekân kavramı da değişme uğramış artık uzak noktalara ulaşabilmek 

kolaylaşmıştır (Delaloğlu, 2015: 21).   



39 
 

Günümüze bakıldığında sosyal medya araçlarının bireyler tarafından aktif kullanıldığı, her 

bireyin bu sitelere üye olduğu görülmektedir. Bu kapsamda bu platformun kullanılması bu alanı 

güçlendirirken toplumun yaşamında da değişimlere neden olmaktadır. Tüketim üzerine kurulan 

tüm şirketlerin internet ve teknolojik araçların yaygın olmadığı zamanlarda tanıtımını yapmak 

istediği ürünlerini reklam, dergi, gazete, radyo, tv gibi araçlar üzerinden yapmaktaydılar. 

Teknolojinin yenilikçi özellikleri ve internet şirketlerinin ürün tanıtım şekillerinde değişikliğin 

meydana gelmesini sağlamıştır. Sosyal medya araçlarının şirketler tarafından kullanılmaya 

başlaması ile birlikte ulusal pazarlarda daha aktif hale gelecek ürünlerin pazarlanması 

kolaylaşmıştır. Başka bir açıdan bakılacak olursa; geleneksel medya ürün tanıtım maliyetleri 

yüksek iken sosyal medya araçları üzerinde daha çok kitleye ulaşma ve daha az maliyet ödenir.  

4.2.  Sosyal Medyanın Özellikleri 

Sosyal medya araçları internetin bariz, belirgin olan özelliklerini taşımakla birlikte, onun 

değerini belirleyen şey interaktif ortamını başarılı bir şekilde yönetmesidir. Bu etki tüketici 

eylemlerini deprem etkisi yaratacak şekilde etkilemesidir. Karabulut (2009)’ a göre sosyal medya; 

çoklu ortam özelliğine, network ortamına, sınırsızlık, kullanıcının üstünlüğü gibi özellere sahiptir. 

Bu bilgilere ek olarak sosyal medyanın katılımcılık, açıklık, iş birlik, bağıntılılık gibi özelliklere 

sahip olduğu söylenebilir.  

 Katılımcılık: sosyal medya platformunda yer alan araçlar her bir kullanıcı tarafından 

geri bildirim ve katkıda bulunmalarını özendirmektir. 

 Açıklık: Kullanıcı bireye fikirlerini tüm ayrıntılarıyla sergileme imkânı tanımaktır. 

 Bağlantılılık:  Kullanıcı bireylere ya da gruplara diğer platformlardaki sayfaları 

paylaşarak bilgi paylaşımını çabuk olacak şekilde arttırmaktadır. 

 İş birliği: Sanal platformlarda yer alan bireyler işbirlikçi düşünceler ortaya çıkarmakta 

ve bunları faaliyete geçirmektedir (Mayfield, 2002: 8). 

 Sosyal medya, belli sınırlara hapsolmayan dünya üzerinde herhangi bir ülkede bir 

bireyin düşüncelerini ve beğendiği bir durumunu başka ülkelerde bireylerle paylaşma 

imkanı sunmaktadır (Edwardsen, 2013: 1).  

 Sosyal medya platformunda yer alan alışveriş sitelerinde gösterilen ürünlere bireylerin 

ulaşımının ve ürünler hakkında bilgi edinmesinin kolay olması, aynı ürün üzerinde 

aynı fikre sahip bireylerin bir araya gelmesini sağlamaktadır (Güçdemir, 2012: 46).  

 Sosyal medya platformunda yer alan araçların kullanıcı sayının fazla olması, herkese 

açık bir platform olması, sanal paylaşımlar yapabilme imkanı vermesi bu camianın 

gözde olduğunu göstermektedir. Bireyler bu mecrada kendisine ait olan düşünce, 

görüş, kişisel bilgi, fotoğraf, video paylaşımlarını yapma imkanı bulmakta ve gerçek 

olan tüm şeylerini bu sanal dünyada yaşayabilmektedir (Vural ve Bat, 2010: 3349). 



40 

 

 Sosyal medya platformu; İşbirlikçi projeler, Bloglar ve mikrobloglar, İçerik 

toplulukları, Sosyal paylaşım ağları, Sanal oyun dünyaları, Sanal sosyal oyun 

dünyaları gibi ortamlarda kendisine yer bulma imkanı tanımaktadır (Kaplan ve 

Haenlein, 2010: 60-61). 

 

Teknolojinin gelişmesine bağlı olarak iletişim araçlarının da gelişmesi, sosyal yaşam içinde 

tartışma konusu olan yüz yüze iletişim şeklinin internet ve sosyal medya kullanımına bağlı olarak  

değişime uğraması sürecini karşımıza çıkarmaktadır. Bu minvalde meydana gelen farklılıklar ile 

ilgili olarak bireyin yüz yüze iletişim yerine sosyal medya üzerinden sanal iletişimi neden tercih 

ettiği konusunda farklı farklı fikirler ortaya çıkmaktadır. Sonuç olarak internet ve sosyal medya 

araçlarının kullanımının bireyin kişisel özellikleriyle ilişkili olduğu, yüz yüze iletişim şeklinin 

bireyde endişe yarattığı belirtilmiştir (Gülnar ve Öztat, 2020: 29-30).  

Sosyal medya kullanımına bağlı olarak internet platformunda birey tarafından oluşturulan 

sanal kimlikler, günlük yaşantılarını da etkilemekte, davranışlarına da yansımaktadır. Sosyal 

yaşamında birbirleriyle karşılaşan, selamlaşan bireyler artık bu davranışı sosyal medya ortamında 

yapar olmaya başlamıştır. Bu platform bireyi cesaretlendirmekte, sosyal medya araçlarında yer alan 

paylaşım bloklarına yorum yapmak, beğenme gibi butonlarla etkileşim sağlamasına olanak 

tanımaktadır (Düvenci, 2012: 43-44). 

Sosyal medya platformu geleneksel medya platformundan farklı olarak çift taraflı bir iletişim 

ve geri bildirim özelliğine sahiptir. Sosyal medyanın bu özelliği medyanın tek taraflı olan 

iletişimde kaynaklanan sorunlarının ortadan kalmasını sağlamıştır (Mayfield, 2002: 8). Bu sayede 

iletilmek istenilen bilgi ve yapılan paylaşımlar hızlı ve sınır tanımaz bir şekilde hedef kitlelere 

ulaşmaktadır (Onat, 2009: 105). 

 

 

 

 

 

 

4.3. Sosyal Medya ve Bağımlılığı 

  İnternet platformunda gezinen bireyin birçok olumsuz öğeyle karşılaşması kişisel ve 

sosyal gelişimlerini olumsuz etkilemektedir. Bu platformunu güvenli bir şekilde kullanmayı 

bilmeyen birey çoğu zaman kendisi ve ailesine ait özel bilgileri ve alanları da sanal ortamlarda 

başka kişilerle paylaşmakta, buna binaen ise istemeden de olsa kendisinin ve ailesinin zarara 

uğramasına neden olmaktadır. 



41 
 

İnternet bağımlısı bireylerde oto kontrol eksikliği, yalan söyleme davranışı gibi birçok 

patolojik belirtilerin olduğu gözlenmektedir (Young, 2007: 4). İnternetin bilinçsiz olarak kullanımı, 

bireyin oto kontrolünü sağlayamamasına, akabinde ise yaşamının gerektirdiği sorumluluklarda 

aksamaların meydana gelmesine, aile, çevre ve yakın arkadaşlarıyla iletişim kopukluğu yaşamasına 

neden olmaktadır (Zorbaz, 2013: 18) 

Bireyin günlük yaşamında özgüven eksikliği yaşaması, başarılı olacağına şüpheyle 

yaklaşması, sanal platforma yönelmesine neden olmaktadır. Birey meydana gelen bu eksiklikleri 

sanal âlemde kendisine yöneltilen olumlu geri dönütlerle gidermeye çalışmaktadır. Bireyin, 

kendisine “insanların beni önemsediği ve beni değerli gördüğü yer internet” veya yalnız internetin 

kendisinin dostu olduğunu telkin etmesi, internete olan bağımlılığını arttıracağı gibi farklı 

düşüncelere kapılmasına da neden olmaktadır. Bu problemli durum bireyin bilinçsiz bir şekilde 

internet ortamında zaman geçirmesine, sosyal çevresi ile bağının kopmasına ve sanal platformda 

zamanın çoğunu bu ortamda harcamasına örnektir (Davis, 2001: 191-192). 

İnsanlar internet kullanımı ile ilgili yeterli bilgiye sahip olsalar da, sosyal yaşamında çevresel 

faktörlere bağlı olarak kabullenilmeme, yalnız kalma gibi durumlarla karşı karşıya kalabileceği 

düşüncesi bireyin internet kullanımı ile ilgili zorluk yaşamasına neden olmaktadır. Bu doğrultuda 

birey internet camiasında kendisine daha fazla alan bulmaya, sanal alemde mutluluk ve hazzı daha 

fazla yaşamaya başlamakla birlikte internet bağımlılığı da artmaktadır (Günüç, 2009: 38).  

Leung (2007: 211) tarafında yapılan araştırmada; zamanının büyük bir çoğunluğunu internet 

platformunda geçiren bireylerin yaşamını devam ettirdiği sosyal çevresinde yüz yüze kurduğu 

ilişkilerinde zorluk yaşadığı görülmüştür. Bu minvalde, başka bireylerle ilişki kurmaktan çekinen 

ve zorluk çeken birey internet platformunda sanal ilişkilerde rahat olmakta ve kaygı 

yaşamamaktadır. 

Birey internet platformunda oluşturduğu sanal alemde olmak istediği kimliğe bürünmekte, 

günlük yaşamında kuramadığı yüz yüze ilişkilerini internet platformunda oluşturduğu kimliğiyle 

gerçekleştirebilmekte, bu sayede ise; özgüven eksikliği olan, ifade güçlüğü çeken birey, sosyal 

medya platformunda daha özgür, davranışlarında daha sınırsız olmakta ve kendisini daha güvende 

hissetmektedir (Özbay ve Çalışkan, 2015: 453). 

 

Bağımlılık kavramı bireyin ruhsal, fiziksel, duygusal ya da sosyal bozuklukları şeklinde 

ifade edilmektedir (Aroson, 1997: 8). Teknolojide yaşanan gelişmelerle birlikte günümüzün bir 

başka bağımlılık sorunu daha ortaya çıkmaya başlamıştır. Bu bağımlılık türüne teknoloji veya 

internet bağımlılığı denilmektedir. Teknoloji bağımlılığı bireyin pasif bir konumda tv izlemesi 

olabileceği gibi bilgisayar başında aktif olarak belli araçları kullanması olarak da 

örneklendirilebilir. Teknolojik gelişme ve yenilikler ile internetin yaşama yeniden şekil vermesi 

aynı zamanda bireyler ve benliklerini teknolojinin boyunduruğu altında kalma riskiyle karşı karşıya 

bırakmıştır (Arnas, 2005: 64). İnternet bireyin ulaşmak istediği şeylere kolaylıkla ulaşmasını 



42 

 

sağlayan teknolojik bir platformdur. Birey sahibi olduğu özelliklerden dolayı boş vaktin geçirilme 

alanı olarak gördüğü bu alanı değerlendirirken aynı zamanda boş vakit değerlendirme şekli 

değişikliğe uğramıştır (Tsai vd., 2009: 295). İnternetin kullanım alanları ve amaçları üzerine 

yapılan araştırmaya göre “bireylerin bir kısmının ihtiyaçları doğrultusunda internet kullanımını 

sınırladıklarını, ancak bir kısım kullanıcının ise bu sınırlamayı yapmadığı için iş ve sosyal 

hayatlarında kayıplarla karşılaştıkları” sonucuna varılmıştır (Işık, 2007: 43-44). Bu bağlamda 

olumlu açıdan bakıldığında internet platformu amacına uygun ve bireyin ne istediğini bilmesi 

sayesinde zaman kazandırma, eğlendirme, sosyalleştirme, geliştirme, gelişim sağlama gibi 

faydaları olan ve bireyin hayatını kolaylaştıran yöne sahip olduğu söylenebilir. Bunun tam tersi 

bilinçsiz kullanım ise bireyin bu alanda internetin riskli durumları altında hapsolması ve 

sıkışmasına neden olmakta ve bireyin bağımlı bir duruma gelmesine sebebiyet vermektedir. 

İnternet bağımlılığı üzerine yapılan bir başka araştırmada sosyalleşme ihtiyacı internet 

bağımlılığını arttırdığı, internet platformunda bireylerin oluşturdukları profillerde gerçek 

kimliklerini sakladığı, farklı bir birey gibi görünme isteğine büründüğü, ayrıca düşüncelerini rahat 

aktarabilmesi, burada kurulan iletişimin kolay olmasının bağımlılığa neden olduğu ve bağımlılığı 

tetikleyen unsur olduğu söylenebilir (Güdücü, 2019: 61).  

İnternet bağımlısı kişilerin sosyalleşmelerinde sorunların olduğu belirtilmektedir. İnternet 

mecrasında çok fazla vakit harcayan birey sosyalleşmenin aşamalarını tam anlamıyla 

gerçekleştiremezler. Bu nedenle toplumsal kimlik kazanmaları zora girmektedir. Bu durumda olan 

bireyler zamanla gerçek olan kendine ait davranışları terk ederek internete özgü davranış kalıplarını 

kabul ettikleri ve benimsedikleri söylenir (Ögel, 2020: 94). Bu durum bireyin farklı kimliğe 

bürünmesine ve zamanla kendisi ve çevresine yabancılaşmasına neden olur. 

 

 

 

 

 

 

4.4. Sosyal Medya ve Sanal Kimlikler  

Sanal kimlik kavramı internet ağının gelişmesi ve yaygınlaşması ile daha çok kullanılmaya 

başlanan bir kavram haline gelmiştir. Kişiler gerçek hayatta sahip oldukları kimlikleri sanal hayatta 

yeniden şekillendirerek ortaya çıkarırlar (Dursun ve Barut Tuğtekin, 2021: 535). İnsanlar, sanal 

kimliklerle kusursuz bir konuma geleceklerini düşünmektedirler. Bu nedenle sosyal paylaşım 

ağlarına üyelik sağlayarak sanal aidiyetler oluşturmaya yeltenmektedirler (Dursun ve Barut 

Tuğtekin, 2021: 532).  



43 
 

Kimlik oluşturma sürecinde yeni medya olgusu bağlamında sosyal medya araçlarının yoğun 

bir şekilde kullanılması birey üzerinde hem olumlu hem de olumsuz nedenlere yol açtığı 

görülmektedir. Sanal ağlar kural tanımazlık farklı kimliklerin çabuk şekillenerek üretildiği aynı 

zamanda tüketilmesine sebep olduğundan kişi sürekli farklı ve yeni bir kimlik oluşturmaya 

çalışmaktadır (Aşkın, 2007: 214). Bireyin çevirim içi durumda iken bile görünmezliğinin olduğunu 

düşünmesi ve buna güvenmesi, ayrıca kendine farklı hayatlar ve kişilikler oluşturarak sunabilmesi 

gerçek olan yaşam içerisinde ahlaki kurallara aykırı olarak eylemlerde bulunması sonucunu da 

beraberinde ortaya çıkardığı görülmektedir (Dursun ve Barut Tuğtekin, 2021: 535). Goffman’a 

(2012) göre, bireyin sunduğu sanal kimlikler toplum tarafından onaylanan kimliklerdir.  Kültürel 

kimlikler tarihsel değişime uğrayarak belirginleşmektedir.  

Günümüz internet ve teknoloji çağının, insanlara aslından daha gerçek olan simülasyonu 

sunduğu görülmektedir. Bu camiada simülasyon diğer bir ifadeyle sanal evren, fiziksel evrenin tüm 

zaman ve mekanlardan ayrı bir alan kurgusu üzerine kurulmuştur (Alemdaroğlu ve Demirtaş, 

2004). Sanal olan bu evren kişilere gerçek olan yaşamlarında karşı karşıya kaldığı maddi 

sıkıntılarından kurtulma imkânı verirken aynı zamanda teknolojik yeniliklere bağlı olarak kendisini 

anlatabileceği yeni alternatifler bulmasını da sağlamaktadır. Bireyin kendisi tarafından oluşturulan 

hayal güçleriyle sınırlı, gerçek olmayan sanal evren içinde yaşamlarını sürdürme vaadi insanları 

gerçek olmayan sanal gerçekliğin içine çekmektedir (Schroeder, 1994: 524-525). Teknolojinin 

imkânları sayesinde gerçek yaşamda olmayan, yanılsamaların çok olduğu sanal hayata girmek ve 

bu sayede gerçek olan hayatın sınırlarından uzaklaşmak kolaylaşmıştır. Bu sayede sanal gerçeklik 

savunucuları tarafından oluşturulan bu sistem gerçek olan evrenin incelemesi akabinde benlik ve 

kimlik kavramlarının içinin boşaltılarak sanal evrende yeniden tanımlanmasıyla kurulmaya 

çalışılmıştır. Birey tarafından oluşturulan sanal dünya güvenli, herhangi bir sürprizle 

karşılaşılmayan alandır. Bu alanda gerçeklik ortadan kalmış ve artık her nesnesin imajı ya da 

taklidi ortaya çıkmıştır. Birey var olan gerçek kimliği yerine, sanal platformda oluşturduğu imaj ve 

kimlikle kendisini ifade etme yolunu seçmiştir  (Robins, 1999: 82).  

 

 

 

Bireyin mevcut olan kimliği, sosyal medya platformu hayatına girmeden önce yaşamını 

devam ettirdiği mekânla sınırlı iken, bilgilerini başkalarına aktarma şekli ise sözel iletişime 

dayanan gerçeklere bağlı bir şekildeydi. Günümüz toplumunda ise sosyal medyaya bağlı olarak 

kimlik biçimlerinin kitle iletişim araçlarına göre değişikliğe uğradığı görülmektedir. Birey internet 

sayesinde yaşamını devam ettirdiği mekânın dışında olan deneyimlere de ulaşabilir konuma 

gelmiştir. Bu sayede birey kimlikle ilgili yeni şeylere özgürce ulaşabilmektedir. İnternet platformu 

yeni ve sosyal ilişki alanı olması nedeniyle kimliklerinde yeniden oluşturulabildiği bir alan 

sunmaktadır. Kişi burada seçici bir kurgu yaratabileceği gibi doğru olmayan şeylerde söyleyebilir. 



44 

 

Ayrıca bunları ise sorumluluk üstlenmeden yapabilmektedir (Güzel, 2006). Kişi, sosyal medya 

platformunda kendisine uygun kimlikleri kabul ederek, üstlendiği bu kimliğin tüm özelliklerini 

yerine getirmeye çalışmaktadır. Bu durum ise kişiliğin yeniden oluşturulmasında sosyal medya 

platformunun mühim bir konumunun olduğunu göstermektedir. Kimlik süreç içerisinde yeniden 

şekillenen bir anlatı olarak ele alındığında, internet ağının gelişimi ve iletişim araçlarının 

çeşitlenmesi kimlik oluşumunda etkin bir rol oynamaktadır (Timisi, 2003: 98-99).  

Karagöz (2013: 134) “yüz yüze iletişimlerde birey iletişime geçtiğinde karşısındaki 

tarafından tanımlanırken sosyal ağlarda ise birey, kimliğini adeta inşa etmektedir. Kurgulanan bir 

kimlik ve bu kurgu kimliklerin oluşturduğu bir ağdan bahsetmek mümkündür” demektedir. Sosyal 

platform ağları kullanıcı konumunda olan bireyi kimlik performansına sürükleyen bir özelliğe 

sahiptir. Birey bu platformda sürekli güncel bilgiler, fotoğraflar paylaşarak ve sohbet odalarına 

dâhil olarak kim olduğu, yaşam tarzı, sosyal çevresi, beğenileri, arzu ve istekleri, yaşama karşı 

bakış açısı hakkında ipuçları vererek kimliğini diğer kullanıcı bireylere tanıtmaktadır. Bu sayede 

birey kişisel bilgilerini bu platformalar da sergileyerek toplumsal anlamda görünür olmaktadır 

(Şener, 2010: 24). Sanal olan bu dünyada bireyler sosyalleşme imkânı elde ederken yüz yüze olan 

ilişkilerin ise artık arka plana atıldığı görülmektedir. Sosyal medya platformunda bulunan araçların 

çeşitliliğinin fazla olması bireylerin sürekli bu camiada zamanını geçirmesine, yapılan paylaşımlara 

yorum yapmasına ve bu sayede birbirleri ile iletişim halinde olmasına imkân tanımaktadır. Bu 

nedenle bireyin medya araçları sayesinde alternatif başka bir yaşama dâhil olarak sosyalleştiği 

görülmektedir (Arık, 2010: 90-91). Birey tarafından oluşturulan sanal kimlikler gerçek özelliklerini 

yansıtmamakla birlikte, sahte ilişkilerin kurulmasına zemin hazırlamaktadır. Sanal ortamda kurulan 

bu sahte ilişkiler, bireyin zaman ve mekândan bağımsız iletişim ihtiyacını ortadan kaldırarak, insan 

hayatında yüz yüze ilişkilere gerek kalmadığı hissine sebebiyet vermektedir. 

 

 

 

 

 

4.5. Gösteri Toplumu ve Sosyal Paylaşım Ağları 

Medya üzerindeki gösteriler bireylere istedikleri yaşamı sürmelerini sağlayacak imkanlar 

tanırken aynı zamanda meta haline gelmelerine neden olmaktadır. Bu yaşamı elde etmek isteyen 

birey daha fazla tüketmekte ve gösterinin bir parçası olmaktadır. Diğer taraftan medya gösterisinin 

kendisine sunmuş olduğu yaşam bireyin içinde bulunduğu hayata yabancılaşmasına neden 

olmaktadır. Bu durumda birey gösteri toplumu içinde gösterinin kendisine sunduğu kadarıyla 

evreni anlamak ve algılamaktadır (Debord’dan aktaran Aydoğan, 2005: 200). 



45 
 

Sosyal ağlar bireyler tarafından hazırlanan içeriklerin interaktif şekilde başkalarına 

iletilmesini sağlayan internet siteleri olarak tanımlanır. Bu oluşturulan içerikler ağ içerisinde kişisel 

bilgiler ve bloglar listesi aracılığıyla iletilmektedir (Yağmurlu, 2011: 5). 

Sosyal medya, geleneksel medyaya göre, kolay güncelleme, hız ve zengin sunum seçenekleri 

sunmaktadır. Ses, görüntü, grafik, metin gibi tüm unsurların bir arada sunulabildiği ve kısaca 

multimedya diye adlandırılan gelişmiş sunum teknolojisi, sosyal medyayı daha çekici kılmaktadır. 

Bireyin sosyal medya platformunda daha çok arkadaşlık ilişkileri kurması bireysel yalnızlığın 

yaşam alanlarını genişletmektedir. Günümüz bireyinin az konuşan, az gülen ve az düşünen 

kimliğiyle mekanik soru ve yanıtlarının evrenine bağlı olarak teknolojik yalnızlık süreci 

yaşamasına zemin hazırlamaktadır (Bıçakçı, 2003). Sosyal paylaşım platformları bireyin bir 

kullanıcı adı ve parola ile girişini sağladığı, kendisini tanımlayabildiği, kişisel özelliklerini sembol 

ve görsel araçlarla oluşturabildiği ve sergileyebildiği bir alandır. Birey burada seçme hakkını 

kullanabilmektedir. Olmak istediği kişi olarak tanımlama yapabilmektedir (Suden, 2003: 225). 

Valkenburg ve Peter’in yaptıkları araştırmaya göre gençler kendileri ile ilgili olarak ne kadar çok 

bilgi ifşa eder ve ortaya koyarlar ise ilişkilerinin kalitelerinin o oranda arttığını varsaymaktadır. Bu 

olumlu etkileşim, gelişmiş bir özgüven ve sağlıklı bir psikoloji sağlamaktadır (June, 2011: 1438).  

Body ve Ellison, sosyal medya ortamlarını benzersiz kılan özelliğin kullanıcıların 

yabancılarla tanışmasına imkân vermesi değil, kullanıcıların kendini ifade etmesi olduğunu 

belirtmektedir. Birçok toplumsal paylaşım ağında katılımcılar yeni insanlarla tanışmaktan ziyade 

mevcut sosyal ağların bir parçası olan insanlarla iletişim kurmaktadır (Güçdemir, 2012: 52).  

Sosyal paylaşım sitelerinin gençlerin kişisel kimliklerini geliştirmek için önemli bir mecra 

olduğunu, ergenlerin sosyal paylaşım siteleri gibi teknolojileri arkadaşları, sevgilileri ve daha geniş 

toplulukların üyeleri ile olan iletişimlerinde araç olarak kullandığı yönünde oldukça zengin kanıtlar 

ortaya koymaktadır (June, 2011: 1438).  

J. Baudrillard, sosyal medya ortamlarını sanal dünyada, gerçek olmayan halleri ile gerçek 

gibi algılanarak hayatımızda yer edindiğini ve bu bağlamda “Simülasyon ve Simülarklar” algısının 

oluşturulduğunu söylemektedir. Medya, Baudrillard’ ın simülasyon çağı olarak belirttiği bu 

ortamda bir aracı görevindedir. Gerçeğin hipergerçeğe dönüşmesinde medya ancak bir araç olarak 

etkide bulunmakta, tek başına medyanın böyle bir işlevi üstlendiğini söylemek ise Baudrillard için 

mümkün olmamaktadır. Genel anlamda bakıldığında ise sosyal paylaşım ağlarının 

yaygınlaşmasıyla birlikte sunulan yeni olanaklar kişilerle, kurumlarla, zaman kavramı gözetmeden 

24 saat iletişim sağlama imkânı tanımaktadır. Toplum ile teknolojinin karşılıklı iletişimiyle birlikte 

artık bireysel olarak farklılaşmaktadırlar (Baudrillard, 2003: 20).  

4.6. Sosyal Paylaşım Ağları 

Sosyal paylaşım ağları bireyin açık veya yarı açık oluşturdukları profillerinden bağlantı 

kuracağı kişileri seçebileceği internet tabanına sahip bir araçtır (Boyd ve Ellison, 2007: 211). 1990’ 



46 

 

lı yılların sonlarına doğru sosyal paylaşım ağlarının ortaya çıktığı söylenebilir. Sosyal paylaşım 

ağlarının ortaya çıkış tarihi ve isimlerine bakacak olursak; ilk olarak 1997 yılında SivDegrees.com, 

2001 yılında Ryze, 2002 yılında Friendster, 2003 yılında Likedln, UySpace, 2004 yılında 

Facebook, 2006 yılında Twitter tüm dünyada kullanılan sosyal paylaşım ağları olduğu söylenebilir 

(Boyd ve Ellison, 2007: 212-214). Bireyler sosyal medya platformlarında oluşturdukları 

kimliklerini gerçeklik değil imaj yoluyla ifade etmektedir (Robins, 1999: 82). Kapitalist alanda 

belirsizliğin artmasıyla birlikte kimlik arayışında bir ön plana çıkma meydana gelmiş ve internet 

platformunda yer alan sosyal ağlar ise kimlik arayışına olanak sağlayan araçlar olarak kullanılmıştır 

(Şener, 2010: 81). Ayrıca sosyal medya araçları “Toplumsal ilişkilerin yoğun olarak yaşandığı yeni 

arkadaşlıkların edinildiği ya da mevcut arkadaşlıkların sürdürüldüğü bilgi, beceri ve beğeni gibi 

29).  Sosyal medya araçlarının en çok kullanılanlarının hangileri olduğuna ve özelliklerine 

değinecek olursak; 

4.6.1. Facebook 

Mark Zuckerberg’in 2004 yılında Harvard Üniversitesinde öğrenci iken kurduğu bir sosyal 

medya araç olmakla birlikte, bu platform öğrencilerin birbirleriyle tanışma ve iletişim kurmaları 

için oluşturulmuş bir sosyal medya aracıdır. Facebook’ un misyonunu, kullanıcı bireylerin güçlerini 

paylaşması, dünyaya daha açık ve bağlanabilir olması oluşturmaktadır. Facebook milyonlarca 

insana her gün, arkadaşlarını takip etme, sınırsız sayıda fotoğraf yükleme, link ve videolar 

paylaşma ve tanıştıkları insanlar hakkında daha fazla bilgi edinme imkânı sunmaktadır (Facebook, 

2011). Facebook, bireylerin en çok talep ettiği ve kullandığı sosyal medya aracıdır. Facebook’ un 

500 milyondan fazla kullanıcısının olduğu, bunların %50’ sinin her gün facebook’ a girdikleri, her 

kullanıcının ise yaklaşık 130 arkadaşının bulunduğu, bu platformda yer alan kullanıcıların ayda 700 

milyar dakikayı bu ağda geçirdikleri, ayrıca ayda 30 milyar paylaşım yaptıkları belirtilmektedir 

(Aksu vd., 2011). Han (2017: 23) sosyal paylaşım platformunda yer alan araçlarda olumsuz bir dil 

kullanımının olmadığını belirtmektedir. Bu bağlamda Facebook isimli sosyal medya aracında 

beğendim anahtarının olduğunu söyler ve iletişimin ancak olumlulukla sağlandığını belirtir. 

 

 Facebook isimli sosyal paylaşım ağı, ortak ilgi alanları ve benzer beğenileri olan 

kullanıcılarına kendi gruplarını oluşturma ve bu grupta yapılan yorumlarla tüketici ve şirketlerle 

daha sıcak ilişki kurabilme imkânı sağlamaktadır. Bu platformda kişiler sahip oldukları ürünlerle 

ilgili düşüncelerini sınır tanımadan veya herhangi bir sınırlama olmadan diğer arkadaşlarıyla 

paylaşabilmektedir. Bu yorumlar ışığında ise bireyler o ürün ile ilgili satın alma kararları hakkında 

düşünceleri değişebilmektedir (Bulut, 2012: 19).  

Şener (2010: 3), Facebook’ un 4 temel özeliğinin olduğunu belirtir ve bunların; kimlik 

sergilemek, sosyalleşme, eğlence/boş vakit geçirme, gözetleme olduğunu söyler. Bu platformda 

kullanıcı olan bireyin kendi kimliğini istediği şekilde sergilediği, bunu oluşturduğu sosyal çevreyle 



47 
 

paylaştığı, kurduğu çevreyle boş vaktini geçirdiği ve arkadaşlarını takip ettiği belirtilmiştir. Ayrıca 

facebook isimli sosyal medya aracının yaygın olmasının temel sebepleri arasında; kullanıcılara 

sanal olarak sosyalleşme, eğlence, iletişim, oyun, paylaşım, bilgi edinme, gündemi takip etme gibi 

imkânlar tanıması gösterilebilir (Uluç ve Yargıcı, 2017: 89).  

Facebook’ un kullanımı ile ilgili olarak Türkiye’ de yapılan araştırmada, kullanıcıların 

kişisel özellikleri, sosyo ekonomik durumuna göre farklılıklar gösterdiği, facebook’ un bireyin 

günlük rutinleri arasında yer aldığı, ulaşılmasının kolay olduğu, boş zamanın geçirilen alanı 

olduğu, yeni arkadaşlıklar edinme ve sürdürme alanı olduğu, kullanıcı bireyin kendisi ile ilgili 

olarak paylaşım yaptığı ve diğer arkadaşlarını gözetleme alanı olarak kullandığı tespit edilmiştir 

(Şener, 2009: 41).  

4.6.2. Twitter 

Twitter isimli sosyal medya aracı 2006 yılında Jack Dorsey, Noah Glass, Biz Stone, Evan 

Williams tarafından kısa, anlık mesajların paylaşıldığı ve bunun 280 karakterle yapılabildiği bir 

alan olarak oluşturulmuştur (Akbulut, 2018: 8). Twitter isimli sosyal medya aracı da diğer sosyal 

medya araçları gibi arkadaşlıkların kurulduğu, iletişimin oluşturulduğu, zaman ve mekân 

kavramlarının ortadan kalktığı bir alandır. Bireyler bu platformda kendi görüş ve düşüncelerini 

paylaşabilmekte, kendisine yakın düşüncelerine hitap eden grup veya bireyleri takip 

edebilmektedir. Ayrıca oluşturduğu profilinde yine kimliğinden belli başlı özellikleri de 

belirtmektedir. Sosyal medya araçları herkesin eşit şartlara sahip olduğu bir platform olarak 

görülmektedir. Kullanıcı bireylerin takipleşmesi ile kurulan bu sosyal paylaşım ağı, kendisinde 

mevcut olan bazı özellikler ile bilgilerin ve paylaşımların başkaları tarafından görülmesini olanaklı 

kılmaktadır. Statista.com isimli internet sitesinin istatiksel (2021) verilerinde;  Twitter isimli sosyal 

paylaşım ağının 2019 yılında 290,5 milyon aktif kullanıcıya sahip olduğu; bu platformu kullanan 

bireylerin sayısal oranın 2024 yılında 340 milyonun üzerinde olmasının tahmin edildiği ifade 

edilmiştir. Türkiye’ de Twitter’ ı kullanan bireylerin sayısal rakamları ise ortalama 14,7 milyon 

olduğu, 2025 yılına kadar ise bu rakamları 15,9 milyon civarına yaklaşacağı belirtilmiştir (Statista, 

2021). 

4.6.3. Instagram 

Sosyal medya platformlarında yer alan ve en çok tercih edilen, paylaşımların genelde 

fotoğraf üzerine olduğu bir paylaşım aracıdır. Bu sosyal medya aracı 2010 yılında Mike Kieger ve 

Kevin Systram tarafından oluşturulmuştur (İren, 2019: 41). Instagram daha sonraki zaman 

diliminde mevcut değerinin üstüne çıkarak yoğun şekilde kullanılan ve fotoğraf ile video 

paylaşımına izin veren bir uygulama olma özelliğini kazanmıştır. Kullanımının kolay olması her 

yaştan bireye hitap etmesi ise kullanımının yaygınlaşmasına neden olmuştur. Uygulamayı cazip 

kılan özelliği ise fotoğraf ve videoların etkileyici filtrelerle orijinal bir şekle dönüştürülmesi ve 



48 

 

yayınlanmasıdır (Ergürel, 2011). Bu platformda yer alan kullanıcılar birbirlerinin paylaşımlarını 

beğenerek yorum yapabilmektedir. Fenomenler tarafından çok tercih edilen bir sosyal medya aracı 

olan Instagram kullanıcılarına takipçi sayısının arttırmasına imkân vermesine ve yaptıkları iş 

birliklerle ücret getirisi olan bir alandır. Bireyler Instagramda istediği şekilde profilini oluşturmakta 

ayrıca olmak istedikleri statüye ait özellikleri yazarak profillerine yeni bir kimlik 

kazandırabilmektedirler. 2013 yılında “etiketleme” özelliğinin gelmesiyle birlikte artık kullanıcılar 

istedikleri videoları 15 sn.’ yi aşmayacak şekilde hikâyelerinde birkaç pencerede paylaşma imkânı 

da elde etmiştir. Aynı zamanda facebook veri tabanına sahip olduğundan istediğinde o platformda 

da paylaşabilmektedirler (Koyuncu, 2019: 88). Instagram’da yer alan hipermetinsellik özellik, 

kullanıcının çektiği fotoğrafları kullanmış olduğu başka sosyal medya araçlarında paylaşabilme 

imkânı tanımaktadır. Ayrıca kullanıcı tarafından çekilen fotoğrafların çekim yerleri de konum 

olarak paylaşılabilmektedir. Bu durum takipçiler tarafından fotoğrafın çekildiği bölgede çekilen 

diğer fotoğrafları da görmelerine kolaylık sağlayacaktır (Tekulve ve Kelly, 2013: 8). Instagramda 

yer alan özelliklere bakılacak olursa; filtreleri yönet, etiketlenilen, bildirimleri açma, mesajlaşma ve 

grup kurma, Hashtag, bahset, kullanıcılara profil ve içerik iletme, hikaye paylaşma, canlı yayın 

olduğu söylenebilir. 

4.6.4. Youtube 

Youtube, video izleme ve çekilen videoları paylaşma özelliği olan bir sosyal medya aracıdır. 

Bu sosyal medya aracı Chad Hurley, Steve Chen ve Jowed Karim tarafından oluşturulmuştur. İlk 

içerik paylaşımı ise 23.04.2005 tarihinde San Diego isimli hayvanat bahçesinde çekilen video 

olduğu belirtilmiştir (Naghıyev, 2019: 43). Youtube 15/02/2005 tarihinde aktif olarak kullanılmaya 

başlanmış ve 2006 yılında yapılan yatırımlarla birlikte popüler bir araç haline gelmiştir. Youtube’ 

nin popüler hale gelmesiyle birlikte fenomen bireyler ön plana çıkmak ve ünlü bir konuma ulaşmak 

için içerik üreterek paylaşımlarını yapmaya başlamışlardır (Ying, 2007: 31).  

 

 

Youtube, bireyin kendisini gösterdiği bir sahne olarak görülmekte ve gösteri kültürünün 

temellerinin atıldığı merkezdir. Bu kapsamda youtube toplumsal anlamda; anındalık, mekansızlık, 

bireyin kültürel tecrübeler ve kimlik bağının zayıflamasına bir dönüşüme neden olmaktadır 

(Tomlinson, 2004: 147). Günümüzde artık bireylerin belli bir konuma ulaşmak ve fenomen olmak 

adına yeni içerikler üreterek bu paylaşımlarını platformuna yüklediği görülmektedir. Burada akla 

Foucault’ un “panoptikon” ve Niedzviecki’ nin “dikizleme” görüşleri gelmektedir. Birey bile isteye 

kendi gizliliklerini bu platformlara yükleyerek beğeni toplama ve takdir edilme hazzını yaşamak 

istemektedir. Youtube’ nin tüm bunlara imkân tanıması bireyler arasında popülerliğini korumasını 

sağlamaktadır. 



49 
 

4.7.  Sosyal Medya ve İnternetin Gösteri Toplumu İnşasındaki Rolü 

Sosyal medya platformunda iletişim anlık görme, görülme, beğenilme, kabul edilme ve 

onaylanmadan ibarettir. Bu durum hazla açıklanmakta olup günümüz toplumunda insanları, 

kendisine ve yaşamına anlam veren aile, gelenek ve görenekler gibi kavramların etkisini 

azaltmıştır. İnsanların ayrıştırıldığı modern kapitalist toplumların günlük yaşam kalıpları içinde 

belirtilen istek ve arzular sosyal medya araçları ile telafi edilmeye çalışılmaktadır (Aymaz, 2019: 

71). Bireyin gün içerisinde çokça görüntü arasından istediklerini izlemesi günün sonunda içinde 

bulunulan toplumun birbiriyle benzer görüntülere maruz kaldığı sonucunu gösterir. Sosyal medya 

bütün her şeyin gösterilerle anlamlandırıldığı ortamlarda bireyin sanal kimlik oluşturmasına zemin 

hazırlarken aynı zamanda kişi veya grupların birbirlerini tanıyıp tanımadıklarına bakılmaksızın 

sosyal etkileşim imkanı tanıyan iletişim medyası olarak da tanımlanabilir (Chandler vd., 2018: 

372). 

Birey günlük yaşamını dijital platforma taşıyarak görkemli bir hale getirmeye çalışmaktadır. 

Bu bağlamda bireyin yaşamında sıradan, geleneksel olan şeyler özel bir etkinlikmiş gibi 

sunulmaktadır. Yapılan paylaşımlara bakıldığında kültürel değer ve normlardan bağımsız, 

geleneksel değerlerin ötelendiği görülmektedir. Toplumun büyük bir kısmı doğal alanları 

paylaşmak yerine daha modern ve popüler yerleri paylaşmaktadır.  Günümüzde artık her tarafa 

yerleştirilen kameralar ile alınan görüntüler, cep telefonlarını sinyal bazları, uydu sistemleri gibi 

birçok araçla tüm dünyanın gözetim altında tutulduğu görülmektedir (Toprak vd., 2009: 116). Boş 

zaman aktivitesi olarak görülen sosyal medya günümüz toplumunda sosyal yaşamı sorgulamadan 

izlemeyi, gerçek olana değil hazzı ortaya koyduğu görülmektedir. Bu nedenle birey genel olarak 

gerçek olan benliğini değil ideal olan bir benlik yansıtarak paylaşımda bulunur (Aydın, 2020: 

2578).  

Birey tarafından oluşturulan sosyalliğin koşullarına bakıldığında aynı şeylerden haz almak, 

aynı videoyu izlemek, gündemde ön planda olan bütün şeyleri takip etmek olduğu anlaşılmaktadır. 

Bu durumla birlikte ise artık bireylerin kültürüne, geleneksel yapısına, ekonomik ve eğitim 

durumuna bakılmaksızın tek tip bir modele sürüklenmesine neden olmaktadır (Aşlakcı, 2022: 95). 

Sosyal medya ile kapitalist azınlık tarafından çıkarılan ve egemen olan imajların uzak 

bölgelerde çoğunluk tarafından izlenmesi, şehirlerde insanların aynı şeylerden zevk almasına, aynı 

nesneleri tüketmesine, modaya uyum sağlamasına zorlanmaktadır. Bu durum aynı zamanda kent 

merkezlerinin mimari dokusu da dâhil olmak üzer her alanda tektipleşmeyi berberinde 

getirmektedir (Aşlakcı, 2022: 96). Bireyin çevresinde bulunan kişilerle etkileşimi daha sonrasında 

ise toplumsal, kültürel norm ve değerlerin kuşaklar arası aktarımı sosyalizasyon olarak 

tanımlanmakla birlikte medyanın etkisi altın aldığı bir alan olarak karşımıza çıkmaktadır. Bireyler 

bu yapı içerisinde kendilerine tayin edilen roller ışığında elde ettikleri statülerini, toplum içinde 

kendisi üzerine beklentileri öğrenerek içselleştirmektedir (Bilgin, 2003: 351). 



50 

 

Sosyalizasyon, birey ve toplumun bütünleşmesini sağlayan bir alandır. Toplumun kendinden 

beklentilerini içselleştiren birey ise kendinden sonra gelecek kuşaklara kültürün aktarımı çabasında 

olmaktadır. Bu durum sosyalizasyonun var olmasıyla doğrudan ilişkili olmakla birlikte toplumun 

sürekliliğinin sağlanması için olmazsa olmaz bir durumdur (Tezcan vd, 1988: 26). Medyanın 

sosyalizasyon üzerindeki etkisi ise genel olarak kültür aktarımı, devamlılığı ve bütünlüğü 

hususlarından kaynaklanmaktadır. Bu bağlamda insanların sosyalleşme durumlarının ortadan 

kaldırılması, sosyalizasyonda meydana gelen eksiklikler, kültürel değerlerin sarsılması gibi 

durumlar medya tarafından gerçekleştirilir (Barrett ve Braham, 1995: 96). 

4.8. Sosyal Paylaşım Ağları ve Kimlik 

Yeni medya, kamusal ve özel olan alanlar arasındaki mevcut ilişkilerin yeniden 

şekillenmesini sağlarken, sosyal medya ise fizik dünyasındaki sert duvarları ortadan kaldırmıştır. 

Toplumsal alanının ağlardan meydana geldiği ve artık fiziksel çevreden uzaklaşmak isteyen bireyin 

sosyal medya araçlarına ilgi duyduğu görülmektedir. 

 Teknolojinin gelişmesine bağlı olarak internet ağının da gelişmesi ve yaygınlaşması kimlik 

inşasının koşullarını da değiştirmiştir. Kimlik sunumuyla ilgili çalışmalara bakıldığında genel 

anlamda bireyin kimliklerinin açık olmadığı, anonim kullanıcılı alanlarda kimlik inşasına 

odaklanıldığı anlaşılmaktadır. Çalışmalar bireyin bu alanda rol yapma ve normal karşıtı davranışlar 

sergilediklerini ortaya koymuştur (Uçar, 2015: 314). 

 Birey bu platformlarda olmasını arzuladığı ve toplum tarafından istenilen kimlikleri tercih 

etmiştir. Sosyal medya araçlarında bireyler kendisini ve dâhil olduğu tanımakta, yeni arkadaşlıklar 

kurmakta ve ileri sürülen fikirlere ilişkin bağlılık göstermektedir (Vural, Akıncı ve Bat, 2010: 

3351). Sosyal medya araçlarında bireyin kimlik oluşturmasının sebebi, toplum tarafından kabul 

görecek bir kimliğe bürünmesi, çevresel faktörlerin olumsuzluklarında kontrolü elinde tutması ve 

olumlu bir imaj yaratmak olarak sıralanabilmektedir (Yeniçıktı, 2016: 91). Bu durum ise bireyin 

kimlik sunumundaki gücü elinde bulundurmasını sağlar.  

 

Birey sosyal medya araçları üzerinde ister kendi ismiyle, ister anonim olarak açtığı 

hesaplarda yaptığı paylaşımlarda özgürdür. Ancak bu ağlar başlarda yazı temelli olduğundan 

kimlik ve özgürlük daha kolayken, teknolojinin gelişmesiyle birlikte görsellik üzerine paylaşım 

yapabilme imkânının ortaya çıkması ve bu alanların popülerlik kazanması bireyin özgürlüğünü 

yeniden kısıtlamış ve kimlik sunumunda bedeni ön plana çıkarmıştır. 

Sosyal medya araçlarında bireyler kendi isimlerini kullanmasına karşı sundukları 

kimliklerinin ideal bir karakter çizdikleri görülmektedir. Bu durum ise “Psikolojik olarak daimi bir 

beğenilme isteği için özne, idealize ettiği kimliği sunma imkânını sosyal ağlarda yakalıyor olsa da, 

bu özgürlüğün sınırları her sosyal ağ için aynı değildir. Kimlik oluşturma sürecinde bireyin kendini 

olduğu gibi sunması ya da olmak istediği gibi sunması bulunduğu mecradaki bilinirliğiyle 



51 
 

ilişkilidir. Bilinirliği olmayan, diğer bir deyimle ‘bedensiz’ olduğu ortamda kendi kimliğini yaratım 

sürecinde daha özgür iken, gündelik yaşamdaki insanların takibinde ya da sosyal ağda ‘arkadaş’ 

olduğunda ise bedene bürünürken, kimlik yaratımı sınırlanmaktadır.” (Bakıroğlu, 2013: 5). 

İnsanlar yaşanan gelişmeler sonucunda kimliğini ve kültürünü kaybetmekte, farklı bir kültür 

ve kimliğe sürüklenmekte, bunun akabinde ise huzursuzluk yaşamaktadır (Turan ve Esenoğlu, 

2006: 72). Bireyin gerçek hayattaki kimliğinin ne olduğu üzerine yaptığı sorgulamalar, yerini nasıl 

inşa edildiğine dair tartışmalara bırakmıştır. Bu durum beraberinde kimliğe olan bakış açılarında da 

değişmelere sebebiyet vermekle birlikte artık kimlik sabit olmayan, değişen, parçalı ve çeşitlilik arz 

eden bir durum olarak görülmüştür. Bu bağlamda bu sistem içinde aynı anda birçok kullanıcı bilgi 

paylaşımı yapması kendisini yenilemesi internet platformunda yer alan sosyal medya araçlarını 

merkezi bir güç konuma çıkarmıştır (Varol, 2014: 302). Kısacası bireyler eskiden toplum içerisinde 

günlük yaşamını yüz yüze iletişimlerle devam ettirirken, günümüz toplumunda sanal ağlar 

aracılığıyla ekranlarda sürdürmektedir. Sanal platformda oluşturdukları sanal kimliklerle sanal 

ortamını kuran bireyler, bu mecrada korunmasız bir şekilde istek ve arzularının peşinden 

sürüklenmektedirler. Bu durum da toplumun temel yapı taşı olan değerlerin daha az 

önemsenmesine neden olmaktadır.  

4.8.1. Sosyal Paylaşım Ağları ve Kimlik İnşası  

Sosyal paylaşım platformunda yer alan alanların 1990’lı yılların sonuna doğru oluştuğu 

görülmektedir. İnternet sosyolojisi üzerine çalışmalar yapan Barry Wellman internet üzerinde 

sosyal toplulukların oluşumu ile ilgili bulguları 1996-1999 yıllarında makalelerinde incelemeye 

başlamıştır. Bu kapsamda dikkatini yoğunlaştırdığı husus “sanal topluluklar” ın “fiziksel 

topluluklara” karşıt olmadığı noktasıdır. Sanal toplulukları belli kurallara bağlı, başka topluluklarla 

etkileşim halinde olan farklı topluluk şekilleri olarak ifade etmektedir (Castells, 2003: 477). Sosyal 

medya platformunda yer alan araçlar kişinin hayatını etkileme ve değiştirme gücü olan bir sanal ağ 

platformudur. Bu bağlamda sosyal medyanın birey üzerinde kimliğe, mahremiyete,  benlik 

sunumuna ve gerçekliğe etkisi üzerinde durulmuştur. 

Bireyin kimlik oluşum sürecine bakıldığında, birey kendisine sunulan kimlik türleri içinden 

en uygun olanı benimsemektedir. Bu bağlamda görüldüğü üzere birey bu seçiminde özgür 

davranamamakta kendisine sunulan seçeneklere bağlı kalarak kimliğini oluşturmaktadır (Kurnaz, 

2013: 27). Aynı zamanda bu durum bize bir kısım kimliklerin gerçekçi olamadığını, baskı ve 

zorlamalarla benimsetildiğini göstermektedir. 

Kimliğin inşasında genel olarak verili kimliklerden bahsetmek yerinde bir karar olacaktır. 

Çünkü kazanılmış kimlikler bu aşamada geri planda kalmaktadır. Birey toplumun veya içinde 

bulunduğu çevrenin kendisine sunmuş olduğu kimlik çeşitliliği içinde yine en baskın olan kimliği 

benimseyip seçmektedir. Bu minvalde verili kimlikler olarak anlatılmak istenilen bireyin dünyaya 



52 

 

sağ doğmasıyla birlikte başlayan zorunlu birliktelikten doğan kimliklerdir. Çünkü bu verilen 

kimlikler zorunlu, bireyin tercihine bırakılmayan bir durumdur (Göktolga, 2013: 124).  

Kimlik inşası sürecinde etkili olan birçok etken bulunmaktadır. Ancak kimlik gelişiminin 

temel etkeni ötekini anlamlandırma çabasıdır. Bu durum bireyin kimliğinin şekillenmesinde 

belirleyici bir rol üstlenmektedir. Bu sürece etki eden diğer unsurların ise; ailenin gelenek ve 

görenekleri, gruplar ve zümreler, ekonomik faktörler olduğu söylenebilir (Karaduman, 2010: 

2888).  

Biz ve öteki kavramı bireyin günlük yaşamı içinde oluşan, bireyin kendisinin içinde olduğu 

gruba olumlu, dışında olan diğer grupları ise olumsuz yaklaşım sergilemesine sebebiyet veren bir 

durumdur. (Karaduman, 2010: 2888). Bu bağlamda öteki kavramını genel hatlarıyla ifade edecek 

olursak; bireyin içinde bulunmadığı kendisinden olmayan kişi ve gruplardır. Bilgin (2007: 185-

198) bu durumu şöyle kategorilendirmiştir; “Kimlikleştirme, Kimlik Yüceltme, Meşrulaştırma ve 

Sosyal Düzeni Koruma”. 

4.8.2. Sosyal Paylaşım Ağları ve Benlik  

Bireyin yaşamında mutlu olması, sağlıklı bir kişilik gelişimiyle bağlantılıdır. Sağlam bir 

kişilik gelişimi ise bireyin hayatında yaptıklarından, çalışmalarından ortaya bir takım şeyler 

çıkarması ve bunu özgürlüğünden bir şey kaybetmeden bir uyum içinde sürdürmesidir. Kişilik 

benlikle ilgili olup, bireyin kendisi ile ilgili inandığı düşünceleri algılayış biçimidir. 

Algül (2018)’ e göre kişiler, kendisiyle ilgili bilgileri sosyal ağlar üzerinde paylaşarak 

görsellik temelli gerçek ya da kurgusal benlik sunumu oluşturmuştur. Bu nedenle teknolojinin de 

gelişmesi ve bireyin bu ortamlarla içli dışlı hale gelmesi benlik sunumlarına etkilemiştir. 

Günümüzde bireylerin teknolojiyle içli dışlı olması ayrıca benlik sunumunu da etkilemiş, aynı 

zamanda bireyin gerçek olan yaşamındaki benliğini sosyal medya platformuna da aktarma ve orada 

paylaşma hissinin oluşmasına neden olmuştur. Bu bağlamda son dönemlerde popülerlik elde eden 

sosyal medya araçlarının benlik sunumunu sanal platforma taşıdığı görülmektedir. Bununla birlikte 

bireyler artık benlik sunumlarını istedikleri vakitte, şekilde gerçekleştirme imkânını yakalamışlardır 

(Çakmak, 2018: 308). 

4.8.3. Sosyal Paylaşım Ağları ve Gerçeklik  

İletişim alanında yaşanan gelişmeler yeni medyanın yaşamımıza girmesine neden olmakla 

birlikte, bu alanın etkileşimsellik, kitlesizleşme, eş zamanlılık vb. temel argümanlara sahip olması 

kişilerin fiziksel mecrada birliktelik kurma zorunluluğunu kaldırmaya neden olmuştur. Bu ise 

bireysel ya da toplumsal etkileşimi çok önemli bir şekilde etkilemiştir. Sosyal medya, internet ile 

akıllı iletişim araçlarının 2000’li yıllardan sonra gelişmesiyle birlikte değişik alanlara kaymaya 

başlamıştır. Kişi ve grupların internet platformu üzerinden karşılıklı etkileşime geçmesi, çift taraflı 

veri paylaşma olanağını elde etmelerine imkân tanımıştır. Ayrıca medya, seslerini duyurma fırsatı 



53 
 

olmayanlar için yeni ve önemli bir etkileşim alanı ortaya çıkarmıştır (Sayımer, 2014: 97-98). 

Sosyal medya platformu içeriklerinin kullanıcılar tarafından oluşturulduğu bir alandır. Sosyal 

paylaşım platformunda yer alan araçlarda kullanıcı bireyler genel anlamda gerçek kişilikleriyle 

üyelik yapmaktadırlar. Kişi, bu araçlarda genel olarak çevresindeki bireylerle etkileşim halinde 

iletişime geçmekte ve paylaşımlar yapmaktadır (Tokgöz Bakıroğlu, 2013: 1050). Bu platformlarda 

yaşamını paylaşan birey aynı anda gerçekliklerini paylaşmaktadır. Facebook, Twitter, Instagram vs. 

sosyal paylaşım araçlarında profil oluşturan kimliklerini yansıtan bireyler internet platformunda 

etkileşimleri farklı boyutlara taşımıştır. Bireylerin oluşturdukları kimliklerini gerçekliğe uygun 

olarak sosyal medya platformlarında yer alan araçlarda paylaşması bazı zamanlarda mümkün 

olmamakla birlikte genel olarak gerçekliği sosyal medya araçlarında sunarak kendi gerçeklikleri 

paralelinde yeni bir evren oluşturma yolunu denemişlerdir. 

4.8.4. Sosyal Paylaşım Ağları ve Mahremiyet 

Mahremiyet; “Bireyin sadece kendisini ilgilendiren ve kişiye özel olan konular hakkında 

korumak istediği, diğer bireylerle paylaşma isteği ve ihtiyacı duymadığı, diğer bireyler tarafından 

tanınmasını ve ulaşılmasını istemediği olguların tümü’’ olarak tanımlamaktadır. Mahremiyet, eski 

dönemlerde ortaya çıkmakla birlikte teknolojinin gelişmesine binaen modernleşme ile birlikte daha 

da önem kazanmıştır (Berkup, 2015: 10). Bahse konu bur kavram farklı kültür, coğrafya ve dinlere 

göre farklılıklar içirmekle birlikte bireyin günlük yaşamında da farklı şekillerde ve alanlarda ortaya 

çıkmaktadır. Bu nedenle mahremiyet kavramına tek bir açıdan bakmak ve buna istinaden 

tanımlamak mümkün değildir (Kara, 2015: 70). Sennett (2017)’e göre mahremiyet ise; bir görüş 

şekli olmakla birlikte bireyin ilişkilerinde bir beklenti durumudur. Mahremiyet ayrıca insani 

deneyimleri yerelleştirerek hayatın getirilerine yakın ve yüce olur. Bireyin sosyal medya 

araçlarında profil oluştururken amacının siber uzam denilen platformda kendisini tanıtmak olduğu 

belirtilmektedir. Bu durum ise bireyin kendisini ifşa etmesine neden olmaktadır. Bu bağlamda kişi 

kendisine ait olan ve göstermek istediğini bilinçli veya bilinçsiz bir şekilde sunarken aynı zamanda 

kendilerini ifşa etme sorunuyla karşı karşıya kalmaktadır (Vardarlıer, 2016: 20).  

İnsanlar sosyal medya platformunda yer alan araçlarda bilinçsiz bir şekilde hayatlarıyla 

alakalı mahrem olan teferruatları metalaştırıp paylaşım yapmaktadır. Birey bunu herhangi bir 

zorlamayla değil kendi isteğiyle yaparak kendisine görünürlük kazandırmaktadır (Arık, 2013: 127). 

Sanal platformlarda yer alan sosyal medya araçlarında bireylerin inşa ettikleri kimlikler 

görülmenin, beğenilmenin, dikizlenmenin egemen hale gelmesi için önemli bir husustur. Kişiler 

görünür olmayla var olmayı bağıntılı düşündüğünden herkesten daha iyi bir kimlik oluşturma 

çabası içine girmekte ve bu durum onların benliklerini araçsallaştırmaktadır. Birey kendi kimliğini 

ön planda tutarak nesneleştirirken aynı zamanda bu durumdan dolayı özel hayatına ait mahremiyet 

olgusunun da ortadan kalmasına neden olmuştur. Konuya bu çerçeveden bakacak olursak toplumda 

mahremiyet duygusunun olmadığı bireylerin çoğalmasına sebebiyet vermektedir (Kara, 2015: 70). 



54 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

5. GÖSTERİ TOPLUMUNDA TÜKETİM VE KİMLİK 

5.1. Tüketim  

Tüketim kavramı 14.yy’da ilk olarak kullanılmaya başlanmış ve 19.yy’ a gelindiğinde ise 

sosyal bilimlerin tartışma konusu haline gelmiştir. İlk tüketim modelleri 17.yy’ın 2. yarısında 

ortaya çıkmış ve İngiliz tarımcılığını etkilemiştir. 18.yy’da bireylerin hanelerini ve kendilerini 

süsleyecek ürünleri fark etmesi ve bunları alabilecek ekonomik güçlerinin olması ise “tüketim 

devrinin” gerçekleşmesine neden olmuştur (Bocock, 2009: 21-24). İnsanlar yaşamlarını sürdürmek 

ve ihtiyaçlarını karşılamak için bilerek ya da bilmeyerek ürettiğinden çok daha fazlasını 

tüketmektedir. Ancak genelde bu tüketim davranışı bilinmeyerek yapılmaktadır. Sınırsız bir 



55 
 

tüketim faaliyeti içerisinde yer alan bireyler, değişen koşullara uyum sağlamaya çalışmakta ve 

dünyalarının tüketim nesneleri ile desteklenmesi için çabası göstermektedir (Bocock, 2009: 23).  

Farklı kültür ve yaşam tarzının çeşitlilik göstermesi tüketim konusunda da çeşitli görüşlerin 

ortaya çıkmasına neden olmuştur. Tüketim kavramının manası, farklı teorik görüşlere göre 

değişiklik gösterebileceği gibi tek bir görüş içinde tahlil edilen tarihsel döneme bağlı olarak da 

farklılaşabilmektedir (Bocock, 2009: 42). Bu bağlamda yapılan tanımlardan bazıları şöyledir;  

Tüketim; prestijin, arzu ve isteklerin, kimliğin ve sosyal ilişkilerin sembol ve kodları olarak, 

sosyal etkileşim süreçleri içerisinde yer almaktadır (Odabaşı, 2006: 16). Tüketimin iletişim tarzı 

olarak işlevi, anlam ortaya çıkarmak ve toplumsal ilişkileri devam ettirme olarak tanımlanırken, 

tüketim kavramının genel olarak yaşamı kapsadığı ve önüne geçilmez hal aldığı bir zaman 

diliminde hayatımızı sürdürmekteyiz. Modern toplumun temel argümanı haline gelen tüketim ve 

tüketim nesneleri, bireylerin yaşamında önemli bir yer işgal etmektedir (Yanıklar, 2006: 22). 

Bauman tüketim kültürünü, metaların değiş tokuş değerinin ortadan kalkması, ürünlerin fayda 

işlevinin ön plana çıkması olarak açıklamakta ve tüketilen şeylerin göstergeler olduğunu ifade 

etmektedir (Bauman, 1999). Aytaç’a (2006: 5) göre; tüketim kültürü, tüketicilerin saygınlık 

kazanma, başka kişilerden farklı olduğunu gösterme, ürün ve hizmetleri yenilik araması sebebiyle 

istedikleri elde etmek için çabaladıkları kültüre karşılık gelir.   

Medya içerikleri, tüketiciye metaları kullanarak statü elde edeceği, hayatının olumlu 

anlamda değişeceği, bir gruba ait olacağı ya da farklı olacağı ile ilgili fikirler sunmakta, tüketim 

nesnesinin kendisini geri plana itmektedir (Dağtaş ve Dağtaş, 2009: 7). Modern toplumlarda 

tüketim kültürü bireyi büyüsü bozulmuş evrende yeniden etkileyen araçlar sunmaktadır. Bu ise 

modern bireyin kaygılarını bastıran tüketim dürtüsünün zeminini oluşturmaktadır (Berger, 2014).  

Bocock’ a (2009: 61) göre; kapitalizmi benimsemiş toplumlarda üretilen mallar semboller 

aracılığıyla tüketici bireylere satılarak tüketim ile arzu arasında bir etkileşim kurulmaktadır. 

İnsanların satın aldıkları giyim ve eşyalar aracılığıyla belli bir kişilik kalıbına girme isteği 

ekonomik olarak yetersiz olunan zamanlarda ortadan kalkmaktadır.  

Tüketim kapitalizmi, bireyi tüketim ürünlerinin arzu edilmesine bağlayarak daha fazla 

tüketilmeye, ayrıca sahip oldukları ürünleri ise sürekli yenilemeye yöneltmektedir (Yanıklar, 2006: 

25). Modern tüketim, Marx’ın “meta üretimi” olarak ifadelendirdiği şekliyle düşünülebilir. Marx’a 

göre bir tüketim ürünü, direk kullanım ve tüketim amacıyla değil, pazarlarda satış amacıyla üretilen 

üründür. Bu durum ise ürünlerin pazarlarda satılarak kar elde edilmesi için değil, tüketilmesi veya 

kullanılması için üretilen tarımsal üretimden farklılığı göstermesine neden olmaktadır (Bocock, 

2009: 43).  

Toplum bilimcilerin tüketim toplumunun bir yaşam stili haline gelmesiyle birlikte bu 

konuyla daha da ilgilendiği görülmektedir. Bununla birlikte “sosyologlar, sosyal hareketlerle ilgili 

analizlerini politik ve ekonomik hareketlerden ayrı geliştirdikçe, tüketim kavramınada, arz ve 

talebe, üretime, para miktarına ve faiz oranlarına bağlı özellikle ekonomik bir faaliyet olarak değil 



56 

 

de, sosyal bir olgu olarak yaklaşmaya başlamışlardır” (Bocock, 2009: 115). Sosyologlar, kadınların 

toplumsal süreç içerisinde tüketimle daha çok ilişkilendirildiğini düşünmektedirler. 19.yy’ın 

sonlarına doğru Paris’te açılan bir dükkânda reklam broşürleri üzerinde kadınlara seslenen bir 

bölüm bulunduğu görülmektedir. ABD’de ise kadınların 19.yy’ın ortalarından itibaren dışarı 

çıkarak, ürünleri veya nesneleri satın almaya özendirildiği görülmektedir. Bu süreç daha sonra 

Almanya ve İngiltere’de de yaşanmıştır. 19.yy sonlarında ise batı kapitalizminin büyük kentlerinde 

çok katlı mağazalarda alışveriş yapmak orta sınıf için önemli bir faaliyet haline gelmiştir (Bocock, 

2009: 100). Modern kapitalizm çağında erkekler üreten, kadınlar tüketen konumdaydılar. 20.yy’ın 

ikinci yarısından itibaren ise batının kapitalist toplumlarında erkeklerde tüketici konumda yer 

almaya başlamışlardır. Genç erkek ve kadınlar, kazanç sağlayan bir işte çalışmaya başladıktan 

sonra tüketim ağırlıklı hayat tarzına karşı protestoların bittiği ve bunula beraber tüketici konumuna 

ulaştıkları görülmektedir (Bocock, 2009: 112). Yirminci yüzyıl sonlarında kişilerin hedefi 

ihtiyaçlarını gidermek olmadığı daha ilerisinde tüketmek olduğu görülmektedir. Bireyler 

kimliklerini daha çok tüketmek üzerine oluşturmaktadırlar. Reklamı yapılan bir nesne alınmasa da 

almak için çaba sarf edebilmektedir. Burada insanı tetikleyen güdünün ihtiyaç olmadığı o anki 

tatmin olma duygusu olduğu belirtilmektedir (Dağtaş ve Dağtaş, 2009: 69). Tüketim kültürü birçok 

alanda insanı etkisi altına almaktadır. Bu bağlamda gelişmekte olan ve gelişmiş ülkeleri etkisi 

altına alan tüketim kültürünü bir olgu olarak görmeliyiz. Kapitalist sistem gelişmiş ve gelişmekte 

olan ülkelerde yaşayan insanların tüketme isteği içinde olmalarına karşı geliştirilen arzu ve istekler 

sürekli kendini belli ettirmektedir (Yanıklar, 2010: 25-26).  

Tüketim kültürü bireyin hayat tarzını etkileyen, benliğini, kimliğini yeniden şekillendiren bir 

süreç olarak ele alınmaktadır. Tükettikçe yeniden oluşan kültürün etkileyici unsurları; moda, boş 

zaman, popüler kültür ve reklamlar olarak tasnif edilir (Karaduman, 2010: 46-55). 

 

 

 

5.2. Tüketim Türleri 

Tüketim davranışları sosyo-kültürel, ekonomik ve psikolojik yönleri olan bir yapıya sahiptir. 

Bu nedenle kişiyi tüketim içerisine sürükleyen ve yönlendiren faktörlerde çeşitlilik arz etmektedir. 

Bu bağlamda tüketim davranışını anlamak için türlerini de incelememiz gerekmektedir. Modern 

toplumların statü bakımından farklılaşmış ve pazar bakımından bölüntülü hale gelmiş olması 

tüketim kültürü olarak tanımlanmaktadır (Mutlu, 2004: 286). Bauman (2008) ise tüketim kültürünü, 

metaların mübadele değerinin ortadan kalkması, malların “yarar işlevi” yerine “gösterge işlevi” 

olarak ön plana çıkması şeklinde ifade etmektedir. 

5.2.1. Gösterişçi Tüketim 



57 
 

Gösterişçi tüketim; statüsel fark ortaya koymayı hedefleyen, kıskandırıcı ve rekabete dayalı 

nesne kullanımı, hizmet alımı ve boş zaman etkinliklerini içeren edimler bütünü olarak 

tanımlanmaktadır (Veblen, 2005: 57). Veblen’ in ileri sürdüğü “gösterişçi tüketim” ve “gösterişçi 

aylaklık” boş zaman tüketim nesnelerinin ürün olarak kullanılması, yapılan ayrımın ortadan 

kalkmasına ve geçerliliğinin yitirilmesine neden olmaktadır (Ritzer, 2011: 217).  

İnsanlar tüketim tercihlerini belirlerken kendisi için anlamlı olanı diğerlerinin beğenisine 

sunmakta ve kişiler bu grupların saygınlığını kazanmak için tüketmektedirler (Arrow ve Dasgupta, 

2009: 3). Baudrillard’ a göre tüketimin nesnelerle değil, göstergelerle alakalı bir iletişim şekli 

olduğu ifade edilmektedir. Nesneleri tüketirken, başka kişilere sayısız mesaj gönderdiğimiz ve 

hangi gruba dâhil olduğumuzu ilettiğimiz belirtilmektedir (Ritzer ve Stepnısky, 2019: 214). 

Modern insan ise başkası için giyinerek, tüketerek, bedenlerine yatırım yaparak kendini başkasının 

gözünde oluşturduğu bakış açısında var etmektedir (Köse, 2010: 135-136).  Baudrillard tüketim 

toplumunu incelerken Marksist kuramın etkilerinden kurtulamamıştır. Üretim güçlerinin tüketimi 

kontrol ettiğini, tüketim güçlerinin reklamlar, alışveriş merkezleri ile birlikte önemli bir rolü 

üstlendiğini belirtmiştir (Ritzer ve Stepnisky, 2018: 380).  

Tüketim kalıpları toplumların sosyo-kültürel ve ekonomik alanlarda farklılaşmasına bağlı 

olarak çeşitlilik gösterir. Goffman’ a göre insanın insan olması için bir takım özelliklere sahip 

olması yeterli olmaz, aynı zamanda kişinin ait olduğu toplumun kendisinden beklentilerine cevap 

vermesi ve aynı doğrultuda hareket etmesi gerekmektedir (Goffman, 2012: 80).  

Veblen ise “Aylak Sınıf” kuramıyla üretimden daha fazla tüketim konusuna odaklanmaktadır 

Toplum daha fazla biçim değiştirdikçe aylak sınıf içinde gösterişçi tüketim, gösterişçi aylaklığın 

yerine geçtiğini belirtmektedir (Ritzer ve Stepnisky, 2018: 378). Veblen (2005: 60), yeni dönemle 

birlikte şehirlerin gelişmesi ve büyümesiyle bireyin komşularını tanımaması bireysel itibar durumu 

nedeniyle iletişim biçimini zorunlu olarak farklılaştırmaya sürüklendiğini, bu durumda ise bireyin 

farkını ortaya koymasının maddi gösterişçi tüketimle olacağını söylemektedir. Gösterici aylaklık, 

vaktin israfını, gösterişçi tüketim ise paranın savurganlığını içermektedir.  

Aylak sınıfı üyelerine göre bir kişinin kendisi için tüketmesi yeterli olmaz, aynı zamanda 

başka kişilere pahalı hediyeler vermesi ve hesabını yapmadan harcama yapması, partiler 

düzenlemesi gerekmektedir (Ritzer ve Stepnisky, 2018: 380). Veblen’in yirminci ve yirmi birinci 

yüzyıllarda değindiği konular tüketimin artan önemi üzerine olduğu ve özellikle “gösterişçi 

tüketim” kavramıydı. J. Baudrillard diğer sosyal düşünürlerden farklı olarak tüketim toplumu 

konusuyla ilgilenmiştir. Bugünkü bildiğimiz ve alıştığımız tüketim toplumu 1960’lı yıllarda 

Baudrillard’ın kaleme aldığı doğum aşamasına denk gelmektedir (Ritzer ve Stepnisky, 2018: 380-

381). Gösterişçi ürünler, maddi ve toplumsal ihtiyaçları karşılayan sembol yüklü unsurlardır. 

Gösterişçi tarafı güçlü nesneler, görsel yöne yatkın olduğu için çoğu insanın tükettiği mallarla 

karşılaştırıldığı ve tercih edilen bir boyut aldığı görülmektedir (Belk, 1988: 139). E. Goffman 

günlük yaşamda benliğin sunumu çalışmasında bireyin bir takım rolleri yerine getirdiğini 



58 

 

açıklamaya çalışmaktadır. Goffman kişinin belli bir izleyici kitlesi karşısında sergilediği tüm 

eylemlerini performans kavramıyla ifade etmiş, kişinin belli bir toplumsal rolü sergilerken, 

toplumsal vitrin karşısında hazır olduğunu belirtmiştir. Bireyin amacının görevini yerine getirirken 

ya da vitrinin devamlılığını sağlamak için herhangi birini uygularken diğerini de sergilemek 

durumunda olduğunu söylemektedir (Goffman, 2012: 33).  

Baudrillard dil biliminden etkilendiği için ürünleri tüketimini dil olarak ele almaktadır. Dilin 

içerisinde tüm tüketim ürünlerinin bir gösterisi olduğunu belirtir. Örneğin; otomobil piyasasında 

lexus edinmek zenginlik belirtisi iken Kia satın almak ise mütevazi bir durumu göstermektedir 

(Ritzer ve Stepnısky, 2019: 214-215). Birey yaşamının devamını sağlamak için tüketmektedir. 

Veblen ise tüketim kavramını daha farklı boyutlarda ele almış olup, bu kavramı bireysel bir haz 

alma ve statüye ulaşma bağlamında değerlendirmiştir. Aynı zamanda gösterişçi tüketim, statü 

olarak farklılığı ortaya koymayı amaçlayan, boş zaman faaliyetlerini de içermektedir (Kızılkaya, 

2001: 55).  

Veblen tüketimin amaçlarını ele alırken bunun sadece biyolojik bir tatmin olma durumundan 

ötede olduğunu, tüketici bireylerin bir statü gösterme çabası içinde olduğunu ve bu amaç 

doğrultusunda tüketimi sergilediğini söyler. Bu bağlamda bu görüş üzerinden “ aylak sınıf” 

kavramını geliştirmiştir. “Aylak sınıf” olarak adlandırdığı kişileri sahip oldukları servetlerini ve 

farklılıklarını gösteren bir tüketim şeklini kullanan sınıf olarak tanımıştır (Veblen, 2005: 50).  

Veblen’e (2007: 52-53) göre aylak sınıfın özellikleri şu şekildedir. Bu sınıf içinde yer alan 

bireyler çalışmayan kesimden oluşmakta, günlük yaşam içerisinde hayatlarını devam ettirmek için 

tükettiği tüm ürünlerin en pahalısını tüketmekte, bu tükettiklerini nasıl en iyi şekilde 

sergileyebileceklerini düşünmekte, aile bireylerini ve güçlerini sergilenecek araçlar olarak 

görmektedir. Aylak sınıfı oluşturan bireyler genelde kapitalist ve burujuva sınıfları arasında 

sayılmaktadır. Bu bireyler çalışmayı düşünmeyen, çalışanların yarattıklarıyla geçinenlerdir 

(Açıkalın ve Erdoğan, 2005: 10). Başka toplumsal gruplar içinde bulunan kişiler, aylak sınıfın 

gösterişçi tüketimini taklit etmektedirler (Ritzer ve Stepnisky, 2018: 381).  

Veblen, bireyin bir statü sahibi olması için tüketme davranışı sergilemesine vurgu yapmış ve 

boş zamanında tüketimin bir nesnesi olduğunu, bununla bireyin çalışmaya ihtiyaç duymadığını 

gösterdiğini belirtmiştir (Ritzer, 2011: 209). Aylak sınıfın hayat tarzı ve düşünme biçimleri bütün 

topluluğun yaşam biçimlerini ve düşüncelerini belirlemektedir. Bu durum kademeli olarak 

ilerlemekte ve aylak sınıf toplumun düşünme ve tüketme şekillerini ani bir şekilde değiştiremediği 

belirtilmektedir. Aylak sınıf, tabakalaşma sisteminin en üst kısmında yer alır ve en altta bulunan 

gruplar da dâhil olmak üzere aylaklar sınıfının altında kalan tüm grupların onların yaşam biçimini 

taklit etmekle sorunlu olduğunu belirtilmektedir (Ritzer ve Stepnisky, 2018: 380). Tüketici toplum 

içinde yer alan bireyler “takdir görme ve statü kazanma” yı edinilen ürünün faydasından daha çok 

önemsemektedir. Bu durum bireyi gösterişçi tüketime yönlendirmekte ve bilinçsiz bir alışveriş 

yapma davranışı sergilemelerine neden olmaktadır (Acar, 2000: 41). Bu bağlamda gösterişçi 



59 
 

tüketim davranışının çevresel faktörlere göre şekillendiği, bireyin hayallerinde ve görüşlerinde 

değişikliklere neden olduğu söylenebilir. 

5.2.2. Hedonizm ve Tüketim 

Hedonizm ve tüketim konularının birbirleri arasındaki ilişkileri anlamak ve ifade etmek için 

bu kavramların temel anlamlarının bilinmesi gerekmektedir. Hedonizm, bireyin zevk peşinden 

koşması veya zevklere kendini kaptırması olarak tanımlanmakta (Çelik, 2009). Hedonizm, 

bencillik unsuruyla bir arada yer almakta olup, kişinin öncelikleri kendisine vermesi ve en iyiyi 

araması anlamlarında kullanılmaktadır (Odabaşı, 2006: 110). Bu bağlamda bencillik kişinin her 

şeyi kendisi için istemesi olarak da tanımlanmaktadır. Modern dönemde hedonik davranışlar ruhun 

zorunlu olmayan isteklerinde tatmin olma arayışı düşüncesine dayanmaktadır (Yaşar, 2017: 21-22). 

Odabaşı (2006: 120-122)’ya göre; hedonik alışverişin nedenlerinin, sosyal deneyimler, macera 

arayışı, nesneleşme isteği, fikir edinme, mülk sahibi olma ve yarış heyecanı olduğu 

belirtilmektedir. Hedonik tüketim içerisinde yer alan bireyde, sabır ve erteleme olgularının yerini 

hemen ve çabuk tatmin olma isteğinin aldığı görülmektedir. Bu durumun ise hedonik tüketimde 

bireyin neyin gerçek olduğunu bilmesinden ziyade nasıl olmasını istediğini bilmesinin ön planda 

yer almasına neden olduğu düşünülmektedir.  

Hedonist tüketim içindeki bireyler sahip olduğu ürünlerle yetinmemekte ve sürekli farklı 

ürünlerin arayışı içine girmektedir. Bir ürün elde etmek için öncelikle arzu ettiği, akabinde bu arzu 

edilen ürüne sahip olunca bireyin tüketme konumuna geçtiği, daha sonra ise farklı bir nesne elde 

etme isteğinin tekrardan ortay çıktığı ve bu durumla birlikte döngüsel bir şekilde arzunun tekrardan 

ortaya çıktığı belirtilmektedir (Belk vd., 2003: 330).   

Bauman tüketim ile ilgili çalışmalarında insanın sonu olmayan bir arzunun peşine 

düştüğünü, bu nedenle tüketimin hiçbir şekilde doyurulamayacağını belirtmektedir. Tüketim 

konusu ile ilgili belli bir standardın olmadığını, tüketicide tükettiği ürünle birlikte yeniden başka 

amaçlara ulaşma isteğinin doğduğunu söylemektedir (Belk vd., 2003: 343).  

Tüketim toplumu içinde yer alan kişiler de bir ürüne yeteri kadar sahip olmadığı duygusunun 

hâkim olması ve önüne geçemediği bir takım güdülerinin etkisinin devam etmesi tüketme 

davranışının da devam edeceği anlamına gelmektedir (Yanıklar, 2006: 110). Televizyon 

mecrasında yer alan dizilerde kurgulanan yaşamları izleyen bireylerin bunlara özendiği, onları 

taklit eden davranışlar sergilediği, giyim ve yaşam tarzlarını bu dizilerde örnek aldığı kişilerin kalıp 

davranışlarına göre şekillendirdiği görülmektedir. Bu durum sonucunda tek boyutlu insan, homejen 

yapıya ve zevklere sahip bir toplum meydana gelmektedir (Yanıklar, 2006: 125). Toplumsal 

ihtiyaçlar yerine fiziksel ihtiyaçlarının daha önemli olduğunu savunan hedonizm savunucuları 

“tüketme özgürlüğünün” toplumu erdem sahibi olmaktan uzaklaştırdığını savunmaktadır. Buna 

karşılık hedonist düşünceye sahip olmayanlara göre ise; gerçeklik, erdem sahibi olmayı hazza ek 

olarak veya onun yerini alabilecek amaçlar olarak kabul etmektedirler (Odabaşı, 2006: 107-110). 



60 

 

Hedonik tüketim bağlamında üzerinde durulması gereken bir diğer kavram ise “tüketim 

bağımlılığı” kavramıdır. Bu kavram bireyin psikolojik veya fiziksel olarak tüketime bağımlı hale 

gelmesi olarak ifade edilmektedir. Bu kapsamda bağımlılık nedeniyle ortaya çıkan davranıştan 

duyulan haz ve sevincin kısa sürdüğü, kişinin pişmanlık ve suçluluk duygusu yaşadığı 

belirtilmektedir (Solomon, 2003).  Hedonik tüketimin temelinde hazzı ve sembollerin yer aldığı 

söylenebilir. Birey daha fazla tüketerek mutlu olacağını düşündüğünden artık bir ürüne sahip olma 

sebepleri arasında yer alan yarar ve zarar yerini estetik ve hazza bırakmıştır. 

5.2.3. Sembolik Tüketim 

Sembol “bir kavramı temsil eden somut bir şekil, bir nesne, bir işaret, bir söz ya da bir 

hareket” olarak, sembolik tüketim ise; “ürünlerin kısmen de olsa sembolik değerlerine göre 

değerlendirilip, satın alınması ve tüketilmesi” olarak tanımlanmaktadır (Uçar, 2004: 124). Sosyal 

sınıf içerisinde yer alan bireyler tüketici konumlarına uygun olarak belli roller üstlenir, bu roller ise 

sembollerle ifade edilir (Altunışık vd, 2006: 71; Odabaşı ve Barış, 2011: 295).  

Statüyü belirleme ve gösterme haline gelen nesnelerin sosyal hayat içerisinde bireyin 

üstlendiği roller, bireyin düşünce, duygu ve hayat stillerini oluşturma ve bunları ifade etmesine 

yardımcı olmaktadır (Solomon, 2003: 35). Birey tarafından satın alınan ürünlerin fonksiyonel 

değerinin önemli olmadığı, önemli olan hususun sembolik değer olduğu, bu edinilen nesnelerin 

birey tarafından semboller olarak görüldüğü belirtilmektedir (Çelik, 2009: 65).  

 Bu bağlamda birey tarafından satın alınan birçok nesnenin tüketilmesinin temel etmeninin 

sembolizm özelliği olduğu belirtilmektedir  (Odabaşı, 2006: 139).  Ürün satıcı firmaları tarafından 

toplumun bu özelliği bilindiğinden markalaşmak adına diğer firmalardan farklı olmak ve ayırt 

edilmek için semboller kullanılmaktadır. Bir üründe yer alan marka ismi ise o ürünün imajını 

göstermekte ve kendisini diğer ürünlerden ayırarak değer katmaktadır. Teknolojik gelişmeyle 

birlikte ise artık tüketicilerinin dikkatlerini daha çok çekmek ve tüketime yönlendirmek için 

sembollik özelliklerle ön planda olmak amaçlanmaktadır. 

5.2.4. Sürdürülebilir Tüketim 

Dünyada yaşanan coğrafik değişimlerle birlikte ekolojik dengede de bir takım olumsuz 

durumlar meydana gelmiştir. Kaynakların bilinçsiz kullanımı ve çevresel sorunların artması 

tüketicilerin ve işletmelerin bu hususlar üzerinde yönelmesine neden olmuştur. Bu nedenler tüketim 

toplumunda yer alan bireylerin eylemleri tekrardan bir süzgeçten geçirilmeye başlanmıştır. Bu 

bağlamda bireyin tüketim davranışlarıyla ekolojik ve doğal dengeyi bozduğu fikri gündeme 

gelmiştir. Sürdürülebilirlik; “Ekolojik denge ile ekonomik büyümeyi birlikte alan, hem doğal 

kaynakların etkin kullanımını sağlayan ve çevresel kaliteye önem veren hem de gelecek kuşakların 

kendi ihtiyaçlarını tehlikeye sokmaksızın bugünkü ihtiyaçlarını karşılayabilen bir model”, 

sürdürülebilir tüketim ise; “Doğal kaynaklara aşırı yüklenmeden ve çevreyi yok etmeden, gelecek 



61 
 

kuşakların gereksinimlerini karşılama olanaklarını da göz önünde bulundurarak bugünkü 

gereksinimlerimizi karşılama biçimi” olarak tanımlanmaktadır (Hayta, 2009: 97). Ayrıca 

sürdürülebilir tüketim, kişinin kendine ait olan tüketim eylemlerinde yapacağı tercihler ile elde 

edecekleri ekolojik vatandaşlığın uygulanmasının bir aracı olarak da ifade edilmektedir (Seyfang, 

2005: 298). Sürdürülebilir tüketimin sürdürülebilir üretimi de içinde barındırdığı, çoğu zaman bu 

iki kavramın tüketim kavramı başlığı altında birleştiği görülmektedir (McLaren, 2007). 

5.2.5. Saygınlık Talebi ve Tüketim 

Toplum içerisinde birlikte yaşamanın temel güdüsünü belli bir saygınlık kazanmak 

oluşturmaktadır. Bu kapsamda Emile Durkheim bu konuyu sosyolojik sapma kavramıyla ele 

alırken aynı zamanda etiketleme kuramıyla ilişkilendirmiştir. Bu bağlamda değerlendirildiğinde 

saygınlık talebi dışlanma korkusu ve kabul edilme istencinde temellendirilmektedir. Saygınlık 

talebi duygusal kabul görme üzerinden ilerlemektedir. Ötekinin saygısını kendi öz 

değerlendirmesine çeviren birey bütün sosyalleşme süreçlerinde utanç ve gurur duyguları üzerinden 

saygınlığını dengede tutmaya çalışır.  

“Her toplumda bireyin kendini kabul ettirebilmesi ve toplumda var olabilmesi için sosyal bir 

kimliğe ihtiyacı vardır. Modern toplumda sosyal kimlik çalışarak, kariyer ve saygın işler yaparak 

elde edilirken tüketim toplumunda birey tüketerek kendini var etmektedir. Birey ne kadar çok 

savurganlık gösterir ve ne kadar çok tüketirse toplum tarafından o kadar kabul görmektedir. 

Tüketim toplumunda her şeyin tüketilip yok olması gibi kimlikler de tüketilip yok olmaktadır. 

“Kimlikler, tıpkı tüketim malları gibi, sahip olunmak içindir, ama sadece tüketilerek ve böylece 

yok olmak şartıyla. Satışa çıkarılan tüketim malları örneğinde olduğu gibi, bir kimliğin tüketimi, 

yeni ve geliştirilmiş diğer kimliklere duyulan arzuyu söndürmemelidir -söndürmemek zorunda- ve 

onları özümseme yeteneğini köreltmemelidir.” diyerek kimliklerin bir tüketim nesnesi haline 

geldiğini belirtmektedir (Bauman, 1999: 46-47). 

İnsanların; norm, değer, inanç ve sosyalleşme süreci içinde, ürünler, markalar ve simgeler 

aracılığıyla gruplarla iletişim halinde girdiği görülmektedir. Ayrıca tüketimin sembolik işlevi 

sayesinde kişinin sergilediği tüketim davranışları ve seçimleri, hâkim olunan grupla uyum 

sağlamasına neden olmaktadır (Alaimo, 2014: 33). Bu uyumun sağlanmasında moda ve markanın 

da dâhil olduğu ve bu sayede saygılın elde ettiği görülmektedir. Günümüz toplumunda bir grubun 

ya da kişinin saygısını kazanmak, toplum tarafından kabul edilmek, sosyalleşme açısından tüm 

insanlar için önemli bir hususu ifade etmektedir. Bu bağlamda Emile Durkheim’ in üzerinde 

durduğu ve sosyolojik açıdan incelediği sapma kuramında bireyin bir grup içerisinde konumu ve 

var olma durumunun sapanlar sayesinde güçlendiği, fakat bu durumun sapan kişi için yıkıcı etkiye 

neden olduğunun belirtildiği görülmektedir (Riutort, 2017: 92-94). 

5.3. Kapitalizm, Tüketim Toplumu ve Kimlik 



62 

 

5.3.1. Tüketim ve Kapitalizm  

Kapitalizm; üretilen ürünlerin fiyatlandırılması, kar amacıyla elden çıkarılması olarak 

tanımlanmaktadır (Yanıklar, 2006: 203). Kapitalizm, hegenomik bir iktidara dönüşmekle birlikte 

genel olarak boş zamanı bir amaca yönelik kullandığı ve bu bağlamda yeni ideolojiler ve değerler 

oluşturmaya çalıştığı görülmüş olup bunu ise farklı yollarla bireyler ve gruplara benimsetmeye 

çalışmıştır (Aytaç, 2004: 116). Üretim ile kapitalizm üzerinde yapılan çalışılmalar ile birlikte 

tüketim kavramının anlaşılmasının ve ifade edilmesinin kolaylaştığı belirtilmektedir (Zorlu, 2006a: 

2). Kapitalist toplumlar kapsamında yer alan tüketim ise sistem içerisinde endüstrileşme boyutunun 

her aşamasında yer almamaktadır (Odabaşı, 2006: 41).  

Kapitalizmin mantığını çözümlemesini yapan Karl Marx ilk önce meta konusuna 

değinmiştir. Şöyle ki; “kapitalist üretim tarzının egemen olduğu toplumların zenginliği, ‘muazzam 

bir meta birikimi’ olarak kendini gösterir, bunun birimi tek bir metadır” (Marx, 2003a: 45). 

Kapitalist sistemin dayattığı piyasada üretilen metalar, alınıp satılarak veya değiş tokuş usulüyle 

kullanım değerinden soyutlanmaktadır (Marx, 2003a: 47-48). Marx kapitalist sistemde üreten 

işçinin zenginlik oluşturdukça yoksullaştığını, üreten işçinin ürettiği metaların bolluğunun 

artmasının ters orantılı şekilde kendisinin ucuz bir meta haline gelmesine neden olduğunu, bireyin 

değersizleşmesiyle birlikte ise nesneler yani metalar dünyasının değer kazandığını ifade etmektedir 

(Marx, 2003b: 62-63). 

 Kapitalist toplumlardan önce birey ürettiği ürünün sahibi iken ve ürettiği ürünleri 

ihtiyaçları kadar kullanırken veya takas ederken, kapitalist topluma geçiş ile birlikte işçi tarafından 

üretilen ürünler işçiye ait olmamakla birlikte bir toplumsal zümreye ait olmuştur. İşçi sınıfının 

üretimin işleyişi hakkında herhangi bir söz hakkı bulunmamaktadır. Bu durum ise tüketimde 

yabancılaşmaya sebebiyet vermiştir (Bocock, 2009: 53). Bu kapitalist sistemde birey ürününe ve 

aynı zamanda diğer bireylere de yabancılaşmasına sebebiyet vermiştir. (Marx, 2003b: 69). 

 Frankfurt okulu temsilcileri; insanların tüketim eylemlerinin iletişim araçları ve üretimin 

sistematik mantığıyla kontrol altına alındığını belirtmektedir. Wallerstein tarafından kapitalizmin 

tarihinin beş yüzyıldır var olan dünya sistemine dayandığı, bu sistemde kazananlar ve 

kaybedenlerin olduğunu ve sistemin temelinde iş bölümü mantığının yattığı, bu sistemde kesintisiz 

sermaye birikimi görüşünün hâkim olduğu belirtilmektedir (Zorlu, 2006a: 102). Edward Bellamy, 

kapitalizmin, üretkenliği ve verimliliği arttırırken aynı zamanda eşitsizlik ve haksızlığı da 

beraberinde ortaya çıkarttığını belirtmektedir (Aydın, 2010: 52). Ritzer ise kapitalist sistemin 

sömürü düzenini sadece üretim araçlarıyla da kurulmadığını ifade etmiştir. Bu tüketim araçlarının 

ise, kredi kartı ve reklamlar olduğunu söylemektedir (Zorlu, 2006b: 279).  1970’li yıllarda yaşanan 

krizin ise üretime dayalı bir kriz olduğu, otomobil, makine gibi kitlesel üretim ve dayanaklı tüketim 

mallarına piyasanın doyduğu, gelir seviyesi artan tüketicinin çeşitli ürünlere karşı taleplerinde 

artışların meydana geldiği belirtilmiştir (Taymaz, 1993: 11).  



63 
 

Son yüzyıl içerisinden günümüze kadar kapitalizmin üretim tarzına hâkim olduğu, değişen 

ve farklılaşan tüketim yönleri ise sermayenin gereksinimleri tarafından şekillendirildiği 

görülmüştür. 1980’li yıllardan sonra ise toplumsal temelden uzaklaşma yaşanmıştır (Çetiner ve 

Erdal, 2009: 2). Kapitalizmin aşamalarıyla üretim faaliyetlerinin hızlı dönüşmesi eş zamanlı 

ilerlemiş ve bu durum tüketerek üreten bireyin oluşmasını sağlamıştır (Çetiner ve Erdal, 2009: 13). 

19.yy’ ın son yirmi yılında ise batı kapitalizmin büyük kentlerinde çok katlı iş merkezlerinde 

alışveriş yapmak, orta sınıfta yer alan kadınlar için evin dışında yapılan bir etkinlik durumu olarak 

ifade edilmeye başlanmıştır. Kapitalizmi meşru haline getiren tüketimcilik davranışı, batılı ve diğer 

toplumlarda günlük yaşamda bir ideoloji haline gelmiştir (Bocock, 2009: 120).   

5.3.2. Tüketim ve Toplum 

On sekizinci yüzyılda ekonomik gelişmelere bağlı olarak İngiltere’de bütün sınıflara sunulan 

şeyler tüketim toplumunun başlangıcı olarak kabul edilmektedir (Zorlu, 2008: 21). Tüketim 

toplumu, üretim standartlarının, seviyesinin artması ve araçlarının gelişmesiyle hız kazanan bir 

toplum olarak tasvir edilmektedir (Zorlu, 2006b: 3 ). Tüketim toplumu ürünlerin bol olması ve 

hizmetin çeşitliliği ile ifade edilmiştir. Bu kapsamda tüketim toplumunda yalnızca ürünlerin 

satılması değil, ayrıca hizmetlerin tüketilmesi de söz konusudur (Baudrillard, 2008: 21-22). 

Göstergeleri tüketmek, ürün ve malları üretmek tüketim toplumunun başat özellikleri arasında yer 

almaktadır (Odabaşı, 2006: 38). 

 Bauman (2014: 50), tüketim toplumunu, kredi kartı toplumu, her zaman isteyen ve hiçbir 

zaman beklemeyen toplum olarak tanımlamaktadır. Bauman (2016: 81-82) bireyler arası 

çekişmenin, varlık ve güçten ayrılarak sembollere yüklendiğini ve bu durumun özgürleşmeyi 

garantilediğini belirtmektedir. Bu bağlamda bir ürün veya nesnenin kullanım değeri simgesel 

olarak tüketim kavramının ana karakterini temsil eder.  

Günümüz toplumunda “Tüketim kültürü” kavramı, ürünler dünyasının ve ürünlerin 

yapılanma ilkelerinin anlaşılması açısından merkezi bir yer işgal etmektedir. Burada iki hususa 

vurgu yapılmaktadır. Bunlardan birincisi iktisadın kültürel boyutu, yani maddi ürünlerin fayda 

değil, “iletişim vasıtaları” olarak kullanımı, ikincisi ise hayat tarzları, kültürel ürünler ve metalar 

alanı içerisinde rekabet ve tekelleşme ilkeleridir (Featherstone, 2005: 125). Kişinin, ihtiyacı 

olmayan nesnelere gereksinim duymasının tüketim toplumunun en büyük başarısı olduğu, ayrıca 

tüketiciye tercih hakkının tanınmaması ve insanın markalar arasında savaşan bir konuma 

hapsedildiği belirtilmektedir (Aydın, 2010: 83). Baudrillard (2008: 169-171), tüketim toplumunun 

barış ve şiddet kavramlarını bir arada barındırdığını, sadece ürün üretmediğini, aynı zamanda 

psikolojik rahatlatıcı unsur ile suçluluk giderici gibi duygusal muhasebeyi köreltici uygulamaları da 

ürettiğini ifade etmektedir. Sanayileşme ve teknolojinin ilerlemesiyle üretim toplumunun 

kapanarak tüketim toplumunun meydana geldiğini, sistemde yaşanan bu dönüşüm ile birlikte ise 

insanlara üretici olarak değil sadece tüketici olarak ihtiyaç duyulduğunu belirtmiştir. Douglas ve 



64 

 

Isherwood, tüketim ürünlerinin birer etiket olarak kullanıldığını ve ürünlerin kendi içerisinde 

tabakalaştığını, bu nedenle ürünleri adlandırarak ürünlere değer katıldığını belirtmektedir 

(Featherstone, 2005: 46). Tüketim, kültürün tamamlayıcısı konumundan belirleyici konuma 

geçmesiyle birlikte ihtiyaçların tüketime dönüştüğü anlayışından, tüketimin ihtiyaca dönüştüğü bir 

anlayışa evirilme olmuştur (Baudrillard, 2008: 29-30). Çağımızda tüketim kültürünü “kullan-at, 

arzular, alışveriş bağımlılığı, meta fetişizmi, doyumcul zevk arayışı” gibi kavramlar 

oluşturmaktadır. Bu kültüre sahip tüketiciler genelde statü arayışı içinde olma, başka bireylere karşı 

farklılıklarını yansıtma, içinde son model olan yenilikleri arama gibi şeyleri arzuladıkları 

görülmektedir (Aytaç, 2006: 31). Bütün bunlardan yola çıkarak tüketimin toplum üzerindeki 

devasa etkisini görmekte birlikte, bireyin tüketim çılgınlığı altında ezildiğini bunun da farkında 

olmadığını söyleyebiliriz. 

5.3.3. Geleneksel Dönem ve Tüketim  

Geleneksellik kavramı ile anlatılmak istenilen, genel anlamda aydınlanma sonrası dönemde, 

modernitenin rasyonelleşmesi sürecinde tüm itibar ya da özelliğini kaybetmesidir. Gelenekselliğin 

sahip olduğu bu bakış açısı 20.yy içerisinde ekonomik ilerleme, toplumsal gelişmelere engel 

olmuştur (Tiryakian, 2006: 636). Geleneksel dönemde görülen tüketim tarzları ile modern dönemde 

görülen tüketim tarzları birbirinden oldukça farklıdır. Bu bağlamda tüketim olgusu geleneksel 

dönemde temel gereksinim olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Bu dönemde insanların ihtiyaçlarının neler olduğuna bakıldığında gerçekçi temellere 

dayandığı ve somut olduğu görülmektedir. Geleneksel dönemde tüketim kültürünün lüks açıdan 

sınırlı ve süreklilik arz eden şekilde olduğu görülmektedir. Bu özelliği ile modern dönemdeki 

tüketim kültüründen ayrışmaktadır (Simmel, 2013: 127).   

Bireyin tüketim tarzı, üretim tarzına uygun olduğu ve bu dönemde daha fazlasını tüketmesi 

bireylerin ihtiyaçları kadar harcayabileceği algısı tartışılmaktadır. Ürettiğinden yaşamını sürdürmek 

için gerekli kısmı tüketme rızası göstererek, geri kalan kısmı ise sosyal faaliyetlerde tükettiği de 

görülmektedir (Baudrillard, 2013: 85). 14.yy sonları 15.yy başları Avrupa’da demografik yapıda 

yaşanan gelişmeler şehir merkezlerinde lüks tüketimi tetiklemektedir. Buna bağlı olarak ele geçen 

fırsatlar ile birlikte şehirliler gösterişçi kültüre yönelmiştir (Martin, 2001: 145).  

5.3.4. Modern Dönem ve Tüketim 

Modern toplumda birey merkezi konumda olup, geleneksel karşıtlığına dayanan ilişkilerde 

ise aktif olan bireyleri ön plana çıkmaktadır. Max Weber, yeryüzü ve gökyüzü ile işbirliğini 

kaldıran, dünyanın büyüsünü bozan durumu modernlik kavramıyla açıklamaktadır (Touraine, 2012: 

126). 20.yy’ da ise İngilizcede çağdaşdaşlaşma anlamında kullanılmış ve gündelik dilin bir 

parçasını oluşturmuştur (Anderson, 2002: 9). Modernizm yeni bir dünya oluşturarak gelenek, adet, 

inanç, alışkanlıklar gibi değerlere bağlı olmayan bir toplum meydana getirmektedir. Günlük 



65 
 

yaşamda değerlere bağlılığın azalması, hayat tarzlarında farklılaşma ve ekonomik yaşam üzerinde 

kapitalizmin sürekliliğini koruması olarak ifadelendirilmiştir (Giddens ve Pierson, 2001: 27). 

Modernizmin oluşum sürecinde Aydınlanma Çağı, Fransız Devrimi ve Sanayi Devriminin etkili 

olduğu görülmektedir (Aslan ve Yılmaz, 2001: 13).  Modern döneme geçiş olarak kabul edilen 

görüşün Rönesans, Reform ve Aydınlanma dönemlerinde yaşanan gelişmeler olduğu 

belirtilmektedir. Bu bağlamda Rönesans hareketi ise 14.yy’dan 19.yy’ a kadar geçen dönemde 

İtalya’ nın kuzey bölgesinden başlayarak diğer Avrupa ülkelerine yayılmıştır (Cambridge, 2006: 

1074).  

Aydınlanma 17. ve 18. yy’ larda modernizmin fikrinin alt yapısı oluşturulmuştur. Bu 

dönemde hakim olan totaliterlik, kastçı toplum yapısı, baskıcı dinsel görüş yerine, burjuvanın 

yönettiği yeni olgunlaşan özgürleşme hareketi olarak tanımlanmıştır (Aslan ve Yılmaz, 2001: 95). 

Reformasyon kavramı ise 19.yy’da dini alanda yaşanan hareketlerin sonucunda Protestan 

mezhebinin oluşturulmasıyla ve bunu da içine alan süreci ifade etmek için kullanılır (Longman, 

2000). Bu olay neticesinde Avrupa’da Hıristiyan dini yapı, Katolik ve Protestan şekilde ayrılmış ve 

Avrupa ülkelerine yayılmıştır (Yalçınkaya, 2011). Sanayi devrimi ise Fransız devrimi ile aynı 

dönem içerisinde başlamış olup bu bağlamda, tarıma dayalı olan ekonomi yerini sanayiye dayalı 

üretime bırakmıştır.  

5.3.5. Postmodern Dönem ve Tüketim 

Postmodern görüş eleştirel bir yapıya sahip olup, genel anlamda modern görüşe tepki 

şeklinde tanımlanmaktadır. Meydana gelen bu tepki mahiyeti felsefi bilgi ve varlık felsefesi 

alanlara uzanmaktadır. Bu nedenle eleştirel bir yapıyı temsil ettiği söylenebilir (Demirözen, 2015: 

30). 19.yy’da yaşayan bireyler 20.yy’ ın sonlarına doğru kendilerini daha çok tüketimsel eylemler 

ile ifade etmeye başlamış ve tüketmek için daha fazla çalışmışlardır (Bocock, 2009: 57). Bauman 

(2005: 2), modern toplumun üretici konumdan tüketici konuma doğru değişim yaşadığını, daha 

sonrasında ise denetlenen bir topluma dönüş yapıldığını söylemektedir. Başka bir açıdan ise 

postmodernizm “toplumsal antoganizma biçimlerini sonlandırmayı vaat eden bir yaklaşımlar 

bütünü” olarak ifade edilmektedir (Stevenson, 2008: 241).  

Postmodernlik, modern veya modernlik sonrası oluştuğu farz edilen tarihsel dönem olarak 

ifade edilmektedir. Postmodernlik toplum kuramı ise farklı bir düşünce biçimini belirtmektedir 

(Ritzer ve Stepnısky, 2018: 103).  Postmodernizmin özellikleri arasında gerçekliğin imaja 

dönüşmesi ve zamanın parçalara ayrılmış şizofrenik bir yapıya bürünmesi yer almaktadır. 

(Featherstone, 2005: 82). Bauman, post modernite ile birlikte evrenin büyüsünün yeniden 

düzeldiğini, modernitenin bozduğu dünya düzeni yeniden büyülenmeye başladığını, bu nedenle 

post modernitenin, modernitenin üzerinde her zaman olduğunu söylemektedir (Ritzer, 2011: 102). 

Post modern dünyanın kişileri farklı kıldığı, yalnızlaştırarak yabancılaştırdığı görülmektedir. 

Teknolojinin etkisiyle post modern dünyada yer alan birey yalnızlaşıp, yabancılaşmaktadır. Bu 



66 

 

düşünceye göre insanlar teknolojik gelişmeler ile birlikte birbirlerine yakınlaşırken, aynı zamanda 

yabancılaşmakta ve tüketime yönelmektedir.  

Ritzer (2011: 103) ise yeniden etkilenmeyi, tüketim araçları üzerinden somutlaştırarak analiz 

yapmış, meydana gelen yeni durumun tehdit barındırdığını ve bu durumun döngüsel olarak devam 

ettiğini belirtmektedir. Toplum kuramcıları toplumun bir dönüşüm yaşayıp yaşamadığıyla sürekli 

ilgilenmişlerdir. J. Habermas, Z. Bauman, A. Giddens gibi kuramcılar modern olarak betimlenen 

bir toplumun yaşamını sürdürdüğünü ve bunu kuramlaştırabileceğine inanmışlardır. Diğer taraftan 

ise J. Baudrillard, J. F. Lyotard, F. Jameson gibi kuramcılar toplumun değiştiğini ve niteliksel 

olarak farklı bir dünya olan, postmodern dünyada yaşadığımızı iddia etmektedirler. J. Habermas, 

modernliği “tamamlanmış bir tasarım” olarak görmektedir (Ritzer ve Stepnısky, 2018: 103-104).  

Moda kavramı, kimlik oluşturma sürecinde erkek-kadın odak noktasında cinsiyetçi algılar 

yaratmadan kişinin yeniden üretmesine kadar ideolojik gösterimi oluşturur. Moda sistemi, ürünlere 

yeni anlamlar atfeden birey ve kuruluşlar tarafından oluşturulmakta ve oluşturulan kültürel 

anlamların değiştirilmesinde de etkin rol oynamaktadır (Odabaşı, 2006: 73). Tüketim bağlamında 

“alışverişe gitme” post modern süreçte belirsiz, sözel gezinmeye dair bir davranıştır. Kesinliğe 

sahip olmayan haz verici ve ölçüsüzdür, para harcayarak tüketmeyi gerektirir. Alışveriş eylemi, bir 

görevin parçasına ithafta bulunmaktadır (Özcan, 2007:  50). 

 Kentli yeni flaneur’ler furyasının modaya, benlik sunumuna, “görünüş” e gösterdikleri ilgi, 

benzer şekilde giysiler kuşanmış bireyin balık istifi gibi bir araya toplandıkları kitle toplumlarına 

ilişkin imajların birçok açıdan diğer yüzünü gösteren bir kültürel farklılaşmayı belirtmektedir. Bu 

bağlamada kimi gruplar yaşam tarzı konusunda daha aktif bir duruş sergilemekte ve yaşamın 

üsluplaştırılmasının takipçisi olma eğilimindedir. Post modern şehirlerin daha çok imaja ve kültürel 

bilince sahip olduğu belirtilmekle birlikte bu yerlerin kültürel tüketim ve genel tüketim merkezleri 

olduğu ifade edilmektedir. Genel Ftüketim, kültürel simgelerden ayrı tutulmamakla birlikte şehirli 

yaşam tarzları, gündelik hayat ve boş zaman aktiviteleri post modern simülasyon eğilimlerinden 

etkilendiği görülmektedir (Featherstone, 2005: 140-145).  

5.3.6. Tüketim Toplumu ve Alışveriş Merkezleri 

Alışveriş merkezleri modern dönemde tüketim mekânlarının en önemli araçlarından biridir. 

AVM’ler 1980 yıllardan sonra yaygınlık kazanmış, kısa süre içinde genç bireylerin gözde 

mekanları haline gelmiştir. Günümüze gelene kadar büyük kentlerin sayısının artmasıyla birlikte 

modern AVM’lerin sayısı da artmıştır. Türkiye de ilk AVM’nin ise 1988 yılında İstanbul’ da 

Galeria alışveriş merkezi olduğu bilinmektedir. Bu alışveriş merkezleri üst tabaka gruba göre 

tasarlanmış ve tüm ünlü markaların yer aldığı mekan olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum 

batılılaşma, farklılaşma ve dışa yönelim olarak görülmüştür. AVM’ le bir bakıma toplumsal 

eşitsizliği yaratmaktadır. Buna bağlı olarak 1993 yılında yine İstanbul Akmerkez’de açılan AVM’ 

nin mimarisin Amerikan binalarına benzemesi, bulundu mekanın İstanbul ilinin en elit ve en lüks 



67 
 

semtinde yer alması, alışveriş merkezleri arasında en gözde ve ayrı bir yer edinmesine neden 

olmuştur. Akmerkez isimli alışveriş merkezinin konumu ve hitap ettiği kesimin ekonomik 

durumuna binaen vitrinlerinde lüks ürünlerin tercih edildiği ve satıldığı görülmektedir (Bali, 2002: 

134).  

Bireyin gerçekleştirdiği alışveriş davranışlarının kültür, toplumsal norm, kimlik ve benlikle 

birçok noktada ilişkisi bulunmaktadır. Bu bağlamda bireyin alışveriş davranışını haz ihtiyacı, istek 

ve arzular, boş zaman etkinlikleri tetiklemektedir. Bu eylemin odak noktasında ise alışveriş 

merkezleri bulunmaktadır (Zorlu, 2016: 67-68). “Yeni tüketim araçlarında müşterilerin gözetimi, 

denetim kurma gücüyle bütünsel bir yakınlık içindedir. Bu ortamlar gözetim kameraları (ve giderek 

görsel aygıtlar), hırsızlık ve öteki suçlara karşı tetikte olan personelle kaynamaktadır. Ne var ki tüm 

müşteriler izlenir; yalnızca “kuşkulu” görünenler değil. Bizi gözleyen insanlar ve makineler genel 

olarak görülmez ve anonimdir” (Ritzer, 2011: 120). 

Barınma amaçlı oluşturulan yapılar zaman içerisinde ekonomik bir anlam ifade eden araçlara 

dönüşmüştür. Victor Gruen günümüzde yer alan alışveriş merkezlerinin modern kent yaşamı içinde 

ticari merkez konumunda olması dışında, sosyo-kültürel hizmetlerde de bulunması gerektiğini ifade 

etmektedir. Bu merkezlerin tüketim ve moda üzerine kurulduğunu, bununla birlikte ise tüketiciliğin 

sürekli devam ettiği belirtilmektedir (Sayar ve Sürer, 2001: 106).  

AVM’ler bireylerin boş zamanlarını değerlendirdiği mekanların başında gelmektedir. Bu 

bağlamda, kafeler, restoranlar vs. bireylerin yeni özgürlük alanlarıdır. Ayrıca alışveriş merkezleri 

seçkinlik belirteci olarak ifadelendirilmektedir. Bu durum AVM’lerde alışveriş yapmanın sadece 

ekonomik bir faaliyet olmadığını, bunun yanında aitlik, iletişim gibi kavramları da içinde 

barındıran bir faaliyetler bütünü olduğunu gösterir (Zorlu, 2016: 218). Aytaç (2013: 147)’a göre 

“Mekânlar arasındaki geçişlilik, farklı mekânlar arasındaki bağlantılar, aidiyet ve bağlanma ilişkisi 

içine girme, farklı mekân cemaatleri oluşturma yani mekânsal dâhil olmanın farklı türlerine açık 

olma, kimliğin mekâna bağıl sosyal alışverişler üzerinden kurulması ve muhkem bir hal alması 

anlamına gelir.” 

“Hipermarketler, üst toplumsal sınıfı mensubu bireyler tarafından sınıf göstergesi olarak ve 

alt toplumsal sınıflardan kendilerini ayırmak için kullanılmaktadır. Alt toplumsal sınıflar ise, 

hipermarket ve alışveriş merkezlerinden alışveriş yapmayı bir sınıf atlama göstergesi olarak 

algılamaktadır” (Zorlu, 2016: 218). AVM’ler insanları etkileyen ve tüketim kültürünü şekillendiren 

yerler olarak bilinmektedir. Bu nedenle kişiler günün sonunda yaşamın stresi ve 

sorumluluklarından kurtulmak, boş zamanlarını değerlendirmek istedikleri için, AVM’ler de 

kendilerini tüketimin merkezinde tutacak sembol ve göstergelerle kişilerin isteklerine 

seslenmektedir (Şentürk, 2012: 64-65). AVM’ler zaman ve mekân sınırlamalarıyla tüketim ile 

sosyal ilişki paylaşımlarını bir silsile içerisinde belirlemekte ve bunu toplumun bütünlük inşası için 

sunan yapılar olarak tanımlanmaktadır (Baudrillard, 2008: 112).  



68 

 

Birey yoğun ve stresli bir günün ardından kendisini eğlence merkezlerine atmakta ve para 

harcayarak psikolojik olarak rahatlamaktadır. AVM’ler de hiçbir şey almadan gezmek ve 

vitrinlerde yer alan ışıltılı ürünlere bakmak bireyin gün içinde yaşamış olduğu tüm sıkıntı ver 

streslerden kurtulmasına ve rahatlamasına neden olmaktadır. Tüketimin temelinde eğlencenin ve 

hazzın olduğu, tüketim toplumunda bunalmak ve strese girmek gibi bir durumun olmadığı 

belirtilmektedir. Tüketim toplumunda yaşamlarını sürdürmeyi bilmeyen bireyler yaşamayı 

beceremeyen kişilerdir (Bauman, 1999: 60-64). 

Bauman, bireyin mutluluğun alışverişe karşılık geldiğini, mutluluğun alışveriş 

merkezlerinde yer alan vitrinlerde ve stantlarda aranması gerektiğini, bireyin tüketim kültürünü 

sorgulamadığını ve kendisini bu büyünün içinde bulduğunu belirtmektedir (Bauman, 2014: 48). 

AVM’lerin insanların sıkıntılarına şifa bulduğu yer olarak tanımlayan Bauman, buraların 

tüketim toplumunun merkezi konumu olduğunu söylemekte ve G.Ritzer’in ifade ettiği 

“süpermarketler bizim tapınaklarımızdır” söylemine; “Dua kitaplarımız olan alışveriş listelerimizle 

mağazalarda gezinerek de hac görevimizi yerine getiriyoruz. Şuursuzca satın almak ve yerlerine 

daha albenili olanları koyabilmek için artık yeterince hoşumuza gitmeyen eşyalarımızdan 

kurtulmak bize en çok heyecan veren duygular haline geldi. Tüketmekten alınan zevkin tam olması 

hayatın doluluğu anlamına geliyor. Alışveriş yapıyorum, öyleyse varım. Alışveriş yapmak ya da 

yapmamak diye bir mesele yok artık…” eklemesini yapmıştır. (Bauman, 2014: 50-51). 

John Fiske’de Popüler Kültürü Anlamak kitabında AVM’ler ile ilgili olarak;  

 “Alışveriş merkezini yürüyüşçülerine” odaklandığını, 

 Bireylerin buluştukları, modanın son ürününü göstererek tükettikleri mekan olarak 

kullanıldığını,  

 Mağazaların bireysel ifadeler ve imajların dönüştürülmeye hazır olarak tükenmez sembol 

kaynağı olduğunu, 

 Ebeveynler tarafından kışın ısınma yazın soğutma mekanları olarak kullanılan yer 

olduğunu, ” ifade etmiştir (Fiske, 1999: 66). 

AVM’ler bireyin istek ve arzularına hitap edecek donanımıyla bireyi gösterişe sevk 

etmektedir. AVM’lerin içinde bulunan marka değeri yüksek mağaza vitrinlerinin gösterişli ve 

albenisi olan ürünlerle süslenmesi, bireyi ihtiyacı olmasa dahi zorlama olmadan kendi isteği ile 

alışveriş yapmaya itmektedir.  

5.3.7. Tüketim Kültürü ve Medya  

Tüketim bireyin hayatını devam ettirmek için temel ihtiyaç kategorisi arasında yer 

almaktadır. Bu durum sosyal bilimciler ve ekonomistler tarafından dikkate alınmasıyla birlikte 

tüketim kavramı üzerine birçok tanımın yapılmıştır. Tüketimin tarihsel dönem içerisinde zaman, 

mekân ve toplumsal yapıya göre farklılık gösterdiği, küreselleşmenin de etkisiyle tüketim 



69 
 

kültürünün şekil kazandığı ve toplulukların köklü bir değişime uğradığı belirtilmiştir (Yağlıcı, 

2009: 10).   

Günümüz medya araçları ise büyük şirketlerin kontrolü altında bulunmaktadır. Bu bağlamda 

yeni oluşan kültürün şekillenmesinde ve mevcut kültürleri etkisi altına alarak tepki vermeyi 

sağlamada medyanın etkisinin olduğu görülmektedir. Medya araçlarının en yaygın kullanılanı 

televizyonlar, yayınlarında yer alan programlar aracılığıyla tüketim kültürünün öğelerini topluma 

iletmektedir. Sabah programları aracılığıyla kadınlara yeni olan marka bir ürün tanıtılmakta ve o 

nesneye karşılık iletişim uzmanı bireyler tarafından hedef kitlelere ulaştırılmaktadır (Çelik, 2009: 

31). Statüsü ve ekonomik getirileriyle kimliğini oluşturan ve bunu göstermeye çalışan kişinin 

konumu gözetleyen durumdan gözetlenen durama dönüşmüştür. Bu kapsamda, insanın kim olduğu 

değil, hayat tarzının nasıl olduğu, neleri tükettiği önemli bir konu haline gelmiştir. Kişiler aynı 

anda mevcut nesnenin tanıtıcısı ve tanıtılan ürünün kendisi olmuştur. Bu nedenle tüketim toplumu 

içinde yer alan kişiler birer tüketim metası haline gelmiştir (Bauman, 2003: 40). Bayar (2012: 322-

323), medya içeriklerinin, tüketici bireye kullandıkları metalar sayesinde, hayatının olumlu 

anlamda değişime uğrayacağını, sınıf atlayacağı ve farklılık yaratacağı vaatlerinde bulunduğunu, 

bu bağlamda tanıtılan ürünün geri planda kaldığını söylemektedir.  

Tüketimin temel yapı taşlarından birisi reklamlardır. Tüketim sisteminde reklamlar 

sayesinde mesajlar topluma iletilmekte ve diğer yandan tüketilen nesnenin kendisi olmaktadır. 

Bireye reklamlar bu sistem içinde hayalini kurduğu ya da istediği hayatı yaşayacaklarına 

inandırmaktadır. Reklamların temelinde bireyi nasıl etkileyebileceği düşüncesi yattığından “ sizin 

için tasarlandı”, “ tam sizin konforunuza göre üretilmiştir” şeklinde bireye özgü mesajlar vermeye 

çalışmaktadır. Bu nedenle tüketimin odak noktasında her zaman birey yatmaktadır (Baudrillard, 

2004: 224).  

Reklamlar sayesinde ürünlere kendine has anlamsal değerler atfedilir. Baudrillar da ürünlerin 

anlamsal değerlerini reklamlara bağlamakta ve reklamlar sayesinde ürünlerin tüketildiğini 

söylemektedir. Reklamların temel hedefleri arasında tek tip bir toplum oluşturmak yatarken aynı 

zamanda bireye de farklı olduğunu düşündürmeye çalışmaktadır. Bu durum ise Baudrillard’a göre 

çelişki olarak ifade edilmektedir. Şöyle ki; markaların tanımını yaptığı ürünü “bunu satın alın bu 

bambaşka bir ürün” sloganıyla duyururken, aynı zamanda “bunu herkes alıyor o yüzden siz de alın” 

anlamını da vermektedir. Bu minvalde, tüketici birey psikolojik olarak üretici firmalar tarafından 

egemenlik altına alınırken, aynı zamandan duygularından da yararlanılmaktadır (Baudrillard, 2004: 

243-244). 

Tükettikleri ve sahip oldukları şeyler üzerinden kimliklerini oluşturan bireyler ihtiyaç olanı 

değil ihtiyacı olduğunu düşündüğü veya inandığı ürünlere sahip olmak isterler. Bu kapsamda 

sosyal medya araçlarının tüketim toplumunun ve kültürünün oluşmasında etken bir rol oynadığı 

görülmektedir (Şener, 2014: 75). Göstererek tüket mantığının yer aldığı toplumlarda giyilen elbise, 



70 

 

gezilen yerler, yapılan etkinlikler, tüketilen ürünler bireyin sosyal medya platformunda oluşturduğu 

profillerde paylaşılmaktadır.  

Sosyal medya araçları teknolojinin gelişmesiyle hayatımızı saran bir konuma ulaşmış ve 

günlük yaşamımızın bir parçası olmuştur. Bu bağlamda sosyal medya camiasında yapılan 

paylaşımlar insanları tüketme istek ve arzularının içine sürüklenmektedir. Sosyal medya 

araçlarında yapılan paylaşımların teknolojinin imkânlarıyla kısa ve hızlı bir şekilde bir anda 

binlerce insana ulaştığı görülmektedir. Bu mecrada ünlülerin yaptığı bütün paylaşımlar sosyal 

medya ile tüketim kültürü arasındaki bağımlı bir ilişkinin olduğunu göstermektedir. Sosyal medya 

kullanıcılarını örnek aldığı fenomenlerin tüketim davranışlarını da örnek aldığı, bu nedenle onların 

sahip olduğu lüks ve pahalı ürünlere sahip olmak istediği görülmektedir (Thoumrungroje, 2014: 

12-13). 

 İnternet tabanlı bir iletişim şekli olan sosyal medya araçları insanların kendilerini ifade 

ettikleri ve belli bir kimliğe büründükleri bir alanı oluşturmaktadır. Sosyal medya araçlarını 

kullanan bireyler, tüketim davranışlarını takipçilerine ve çevresine göstermek amacıyla 

kullanmaktadır. Bu platformda bireyler tükettiğini gösterdikçe takipçi sayısının artacağını 

düşünmekte, elde ettiği nesneler sayesinde ise statülerini kanıtlamaya çalışmaktadırlar. 

 İnsanları tüketme ve tüketici konumuna yönlendiren en önemli faktörlerden biri, beğendiği 

ve örnek aldığı bir kişi gibi olma isteğidir. Bu tür kişiler genellikle ünlü kişilerdir. Toplum 

tarafından kabul görmüş bu ünlü bireyler, sosyal medya ve araçlarıyla bütün yaşam tarzlarını ve 

içeriklerini kitlelere ulaştırılmaktadır. Bu nedenle bu ünlü kişileri kendilerine örnek olan bireyler, 

tüm tüketim davranışlarını ve yaşam tarzlarını da örnek almakta ve bu nesnelere ulaşma arzusunu 

yaşamaktadırlar. Ünlü kişiler medya tarafından bir ürünün marka yüzü olarak tanıtılmaktadır. 

Marka ile ürünü ilişkilendiren kişiler aynı yaşam tarzına ulaşmak için bilinçsiz bir şekilde tüketme 

davranışı sergilemektedir. Bu durumun bireyleri tüketici olarak ürünleri almaya teşvik etmede etkili 

bir araç olduğu belirtilmektedir (Akyazı, 2015: 97-98). 

Gösterişçi tüketimin arkasında yer alan en büyük etmen teşhir olarak ifade edilmektedir. 

İnsanlar kendi isteğiyle özel yaşamlarını, hayat tarzlarını, tükettiği ürünleri teşhir etmektedir. Bu 

bağlamda gösterişçi tüketim amacıyla sosyal medya araçlarını kullanan bireyler gezdikleri 

mekânları, yeme-içmelerini, maddi varlıkların ve statülerini tanımlamaya çalıştıkları görülmektedir 

(Sabuncuoğlu, 2015: 376). Thoumrungroje (2014: 12-13), sosyal medya ve gösterişçi tüketim 

üzerine yaptığı araştırmasında, sosyal medya kullanan bireylerin profillerinde kendileriyle alakalı 

olumlu içerikler paylaştıklarını, bu bağlamda daha fazla takipçi kazanmak ve beğeni almayı 

amaçladıklarını belirtmiştir. Tüketim kültürü toplumların modern anlamda statüsel olarak 

farklılaşarak bölünmesine neden olmuştur. Kapitalist toplumlarda ise ürünlerin pazarlanmak 

suretiyle tüketim odaklı bir hal aldığı, tüketim kültürünün ise kişilerin hayat tarzlarını ve 

değerlerini yansıttığı belirtilmektedir (Mutlu, 2004: 286). Bauman ve Lyon “Akışkan Gözetim” 

adlı çalışmasında “gönüllü bir şekilde tüketime de tıpkı gözetim gibi iştirak ediyoruz ve tüketimi 



71 
 

doğallaştırıyoruz.” demektedir (Bauman ve Lyon, 2018: 26). Bu nedenle tüketimin medyanın 

etkisiyle cazip bir hal alarak doğal bir şey gibi görüldüğü söylenebilir.  

5.3.8. Tüketim, Gösteri Toplumu ve Kimlik 

Günümüz toplumunda gösterişin ön plana çıkmasında şüphesiz kitle iletişim araçları ve 

internetin yaygınlaşmasının büyük etkisi bulunmaktadır. Birey bu araçlar sayesinde kendini ifade 

etmekte, gösteri ve imaj çatısı altında kendisine yeni bir kimlik edinmektedir. “Dolayısıyla kitle 

iletişim araçlarının hakikati şudur: Kitle iletişim araçlarının işlevi dünyanın yaşanan, benzersiz ve 

olaysal karakterini, yerine oldukları halleriyle birbirine türdeş, birbirlerini anlamlandıran ve 

birbirlerine gönderme yapan bir araçlar evrenini geçirmek için nötr hale getirmektir. Aslında, 

iletişim araçları karşılıklı olarak birbirlerinin içeriği haline gelir ve işte bu, tüketim toplumunun 

totaliter iletisidir” (Baudrillard, 2018: 155). Bu nedenle birey kendini görünür kılmak için özel olan 

mahremiyet alanlarını kamusal alanlarda paylaşmaktadır. Gösterinin en çok alan bulduğu sosyal 

medya camiasında birey kendisini başkalarına ispatlamak için tüketim ve gösterişi bir araç olarak 

kullanmaktadır.  

Gösteri, geleneksel toplumdan günümüz toplumuna kadar bireyin yaşam tarzının merkezinde 

yer almış ve sosyal faaliyetlerinde başat faktör olmuştur. Bu gelişimde gösteri artık sözlü ve yazılı 

kültürden kopmuş görsel kültüre dönüşmeye başlamıştır. Bu bağlamda bireyin artık görme dayalı 

yaşantı içine girmesi büyük değişimlerin de ortaya çıkmasına neden olmuştur (Çakır, 2015: 29), bu 

durum bize artık sözel olan nesnelerin egemenliğinin azaldığını, görüntünün toplumda egemen 

egemen bir konuma geldiğini göstermektedir. Genel anlamda bakıldığında ise gösterinin 

temellerinin sanayi toplumuna geçiş ile birlikte teknoloji alanında yaşanan gelişmelere bağlı olarak 

atıldığı söylenebilir. 

Debord (2020: 172)’ a göre; gösteri iktidarının temel amaçlarından başat olanı tarihsel olan 

bilginin ortadan kaldırılmasıdır. Gösteri, bireylerin içinde bulunduğu zaman diliminde meydana 

gelen olayları görmezlikten gelmesini veya bu yaşanan durumu unutmasını sağlamakta büyük bir 

görev üstlenmekte ve bunu başarıya ulaştırmaktadır. Aynı zamanda gösterinin, eğlence tüketimiyle, 

toplumsal anlamda var olan yaşamın şeklini oluşturduğu söylenebilir (Debord, 2020: 35).  

İkinci dünya savaşının akabinde TV’lerin toplumların ve bireyin hayatında önemli etkilere 

sahip olmaya başlaması, radyonun, tiyatronun ve sinemanın toplum üzerindeki etkisinin azalmasına 

neden olmuştur. Televizyon olan hanelerin artması ve televizyona ulaşmanın kolay olması bireyin 

gündelik hayatında diğer faaliyetlerle birleşmiştir (Giddens, 2012: 635).   

Televizyon’ nun insan hayatına 1970 yıllarda girmesiyle birlikte yayın akışının 

yaygınlaşması ve bu alanın özel girişimcilerin elinde olması TV yayıncılığının bütün yapısının 

değişmesine ve küresel kültürün şekil verdiği gösteri içeriklerini de kapsar hale gelmiştir (Kırık, 

2018: 35). Bu konu da ünlü sosyolog Bourdieu (1997: 18).ise bireylerin televizyonda yayınlanmak 

üzere üretilen ve yayınlanan programlara çıkma amaçlarının sadece kendilerini göstermek ve 



72 

 

görünür olmak olduğunu ifade etmektedir. Bu bağlamda televizyonda gösterilmesi gereken şeylerin 

ya gerçekle herhangi bir ilişkisi olmadan gösterildiğini ya da gösterilmek istenen şeyin abartılarak 

ön planda tutulduğunu belirtmiştir  (Bourdieu, 1997: 23). 

Sanayi devrimiyle birlikte internet platformunda yaşanan gelişmeler ve akabinde internetin 

bireyin hayatın her alanına giren ve kolay ulaşılan bir duruma gelmesi internetin yararlımı veya 

zararlı mı olduğu konularında tartışmalara neden olmuştur. Bu minvalde internet; “etkileşim, ifade 

özgürlüğü, paylaşım, esneklik, açıklık, bilgiye kolay erişim, toplanmayı kolaylaştırma gibi 

özelliklerin yanında; teşhirciliği, gösteriyi, röntgenciliği, fişlemeyi, denetimi ve gözetimi de 

kolaylaştıran küresel bir ağdır.” (Çakır, 2015: 51). 

Baudrillard’ ın simülasyon düşüncesi ile Debord’ un gösteri toplumu düşüncesi birlikte 

analiz edildiğinde, Baudrillard, bireyin içinde bulunduğu kültürel yaşantıda göstergeleri 4 aşamada 

geliştiğini ifade etmiştir. İlk aşamanın göstergenin gerçekliği yansıttığını, bu aşama bize 

göstergenin olumlu bir yapıya sahip olduğunu gösterdiğini, ikinci aşamanın göstergenin gerçek 

olanı değiştiren ve gizleyen eyleminin olduğunu, bu aşama göstergenin olumsuz tarafını ifade 

etmekle birlikte aynı zamanda gerçekliğin abartılı ve imajlı olduğunu gösterdiğini, üçündü aşamada 

göstergenin görünümün yerine aldığını, bu bağlamda etkileme görevini gördüğünü, son aşama 

olarak ise göstergelerin görüntüden çıktığı simülasyon halini aldığını belirtmiştir (Baudrillard, 

2003: 20). 

Geleneksel toplumdan modern topluma ve akabinde postmodern topluma geçişle birlikte 

iletişim şekillerinde farklılıklar meydana gelmiş, geleneksel toplumda olan yüz yüze iletişim şekli 

değişime uğramıştır. İletişimin sağladığı kültürel yapı aktarımı ise modern ve postmodern 

toplumlara geçişle birlikte durağanlaşmaya başladığından dolayısıyla bireyin oluşturduğu kimlikte 

bu durumdan etkilenmiştir. Kimlik kavramının son zamanlarda tartışma konusu olduğu bilinmekle 

birlikte, kavram üzerine psikolojik ve sosyolojik anlamda da ilgilenilen konular arasında yer 

almıştır. Birçok disiplinde kimliğin tartışma konusu haline gelmesi literatüre de katkı sağlamıştır. 

Kimliğin tanımları içerisine toplumun bireyi görme şekillerinden, bireyin kendisi dışındaki evreni 

görme biçimlerinin girdiği görülmektedir. Kimlikler bireyin yaşam biçimlerinden ayrı düşünülemez 

ve aynı zamanda yaşamının parçasıdır.   

Günümüzde bireyler çok fazla kaygı güderek yaşamakta ve bu kapsamda tükettiği kadar 

mutlu olacağını düşünmektedirler. Başka bireylerden geri planda kalmamak ve onları geçmek isteği 

tüketimi yüksek seviyelere çıkarmaktadır. Bu durum ise toplumsal kimliğin tüketimin işlevi 

olduğunu göstermektedir (Odabaşı, 2006: 19). Tüketilen her nesne tüketildiği zamandan sonra 

kişiyi tatmin etmez hale gelir bu ise kişiyi yeniden tüketime zorlar (Zorlu, 2006b: 199). Tüketici 

hareketinin güdülenmiş bir eylem olduğu, kişiden kişiye farklılık göstererek çevresel faktörlerden 

etkilenerek dinamik bir süreç gösterdiği görülmektedir (Odabaşı ve Barış, 2011: 19).  

Yanıklar (2006: 27)  tüketiciyi, haz arayan tüketici, kimlik arayan ve yönlendiren tüketici 

olarak ele almıştır. Baudrillard’ a göre modern/postmodern tüketiciler maddi ihtiyaçlarını 



73 
 

giderirken, bunun fazlası olarak duygusal isteklerini doyurmuşlardır (Bocock, 2009: 83).  İstek ve 

ihtiyaçlarını gidermek isteyen birey sürekli tüketim davranışını sergilemekte ve bu nedenlerde yeni 

ihtiyaçları ortaya çıkarmaktadır. Bu şekilde devam eden süreç içerisinde tüketim faaliyeti artık 

“bireyin kendisini gerçekleştirme diyalektiğinin bir parçası değil, kapitalizmin istikrarının 

sağlanmasının bir aracı haline gelmiştir” (Yanıklar, 2010: 27). Modern tüketimde doğal bir şeyin 

olmadığı, sonradan edinilen, bireylerin istek duymaları için toplumsal olarak eğitildiği bir olgu 

olduğu belirtilmiştir. Bir bölgede yaşayan kişilerin markalı ürünler giymesi veya markalı 

otomobillerin tüketicisi olması, diğerlerinin de onlar gibi olmayı arzulamalarını sağlamaktadır. 

Bireyler semboller aracılığıyla modern tüketimin getirilerinden etkilendikten sonra medya 

araçlarında yayınlanan ürünleri satın almaya gücü yetmese bile o ürünlere sahip olmayı arzu 

etmektedirler (Bocock, 2009: 13). Veblen ve Simmel, toplumların hayat tarzlarındaki değişimler ile 

ilgili çalışmalarına şehir merkezlerinde büyük marketlerin açılmasıyla başlamışlardır. Bu açılan 

marketlerde bireylere tek seferde giyim, yeme-içme ve ev eşyaları gibi ürünlere kadar tüketim için 

üretilmiş birçok şeyi bulabilme imkânı sunulmaktadır. 

 İnsanların alışveriş merkezleri ve pazarlarda farklı kimlik maskelerini denemesindeki temel 

etmen, günlük hayattaki sıkıntı ve sorunlarından kısa süreliğine de olsa kurtulma isteğidir. Modern 

bir yaşam, beraberinde getirdiği stresi parasal temelli bir alıverişler (tüketim, spor, eğlence vs.) 

gidermeye çalışmaktadır (Aytaç, 2004: 234). Kimlik kavramı bireyin kim olduğuna dair sorulara 

dair cevaba karşılık gelirken, kimlik kavramının sosyolojinin teknik anlamda alanına girmesi ise 

1980’ li yıllardan sonrasına tekabül etmektedir (Aydın, 1998: 7).  

Günümüz toplumunda ise;  kimlik bütün bireylerin aklında olan ve üzerine gerekli çözümler 

yapılması gereken bir konu haline gelmiştir. Bauman’ ın kimlik kavramı ile ilgili olarak  “Şeyler 

ancak ortadan kaybolduklarında, işe yaramaz hale geldiklerinde, saçma sapan davranmaya 

başladıklarında veya bize hayal kırıklığı yaşattıklarında onların farkına varma, onları 

araştırmamızın odağına koyma ya da tefekkür dünyamıza katma eğilimindeyiz”  görüşünü ileri 

sürmüştür (Bauman, 2020: 26). Ayrıca Bauman kimlik bulmaya çalışanlar için endişesini “Kimlik 

arayanlar, istisnasız biçimde iç karartıcı ‘çemberi kareleme’ göreviyle yüzleşirler: Bildiğiniz gibi 

bu genel ifade, ‘gerçek zamanda’ hiçbir şekilde tamamlanamayan fakat tüm zamanların sonunda, 

yani sonsuzlukta tamamlanması beklenen görevleri ima eder” şeklinde ifade etmektedir (Bauman, 

2020: 19). Kimlikleri bazı bireyler kendi iradesiyle seçerken, bazı bireyleri ise etrafında 

bulunanların kendisine fırlatıp kabul etmelerini sağlamasıyla oluşmaktadır. Bu nedenle bireylerin 

sürekli dikkat etmeleri ve teyakkuzda olması gerekmektedir  (Bauman, 2020: 22). Bireyin edinmiş 

olduğu kimlikler dinamik bir yapıya sahiptir.  Bu minvalde sosyoloji disiplininin sınıf, grup, zümre 

farklılıklarına bağlı oluşturulan kimliği incelediği görülmektedir.  

Bireyin oluşturdu gerçek olmayan kimlikler kurduğu ilişkilerini de etkilemektedir. Şöyle ki, 

bireyin, gerçek ve yüz yüze olan ilişkiler yerine sanal platformda gösteriş ve tüketim üzerine 

kurduğu ilişkileri nesneler gibi çabuk tükenebilmektedir.  



74 

 

Kapitalist sistem içinde yer alan birey tüketim nesnesi haline gelmiş ve aktif konumdan pasif 

konuma sürüklenmiştir. Bu minvalde bireye gösterilen ve bireyi tüketmeye teşvik eden nesneler 

gösteriş aracı olarak görülmüş, tüketim odağında yer alan nesneler fayda ve ihtiyaçtan öteye bir haz 

aracı haline gelmiştir. “İmaj medyamızı mükemmelleştirdikçe, kendimizi dünyanın elle tutulabilir 

gerçekliğinden giderek daha da uzaklaştırmaktayız” (Robins, 2013: 70).  

Zamanının büyük bir kısmını sosyal medya platformunda geçiren birey bu ortamda gösteriş 

ve tüketim odaklı paylaşımlara maruz kalmaktadır. Bu durum bireyin kendisine ekol olarak seçtiği 

kişinin kimliğine bürünmesine ve onun yaşam tarzını benimseyerek kendisine yeni bir yol 

çizmesine neden olmaktadır.  

Gösteri toplumunun kendine alan bulduğu en önemli mecra reklamlardır. Reklamlar bireyin 

satın alma veya tüketme kararını etkilemektedir. Bireye tanıtımı yapılan nesnelerde kullanılan 

gösteriler ve imajlar tüketiciyi büyülemekte, o ürüne ihtiyacı olmasa bile almasına neden 

olmaktadır. Firmalar tüketiciyi etkileyecek reklamlar ve imajlar kurgulamaktadır. “Reklam insanın 

ihtiyaçlarına ve mallara göre ayarlanmış gibi görünür” (Baudrillard, 2018: 83).  

Günümüz toplumunda varlığını göstermenin başat faktörü tüketmektir. Bireyin tüketim 

davranışı, geleneksel dönemden günümüz toplumuna gelene kadar değişim yaşamıştır. Günümüz 

toplumunda ise tüketici bireyin ne kadar tüketirse tüketsin doyuma ulaşamadığı, bir haz almadığı 

ve tatminsizlik yaşadığı görülmektedir. Bu durum bireyin daha çok tüketmesine neden olmaktadır. 

Gösteri toplumunda birey görünür olmak için içinde bulunduğu toplumun şartlarına uygun 

olan bir kimlik oluşturmakta ve o kimliğin kendisine dayattığı tüm koşullara bağlı kalmaktadır. 

İçinde yer aldığı camiada kendisini göstermeye çalışan birey internet aracılığıyla kendi izniyle 

gözetlenmeyi kabul etmektedir.  “İnternetin kullanılarak tüketici gözetlemesi, dünyanın zengin 

bölgelerinde hızla büyüyen bir olaydır. Bir birey, ne kadar çok tüketici toplumunda özellikle de 

elektronik alışverişte tamamen yer almak isterse, derin bir şekilde izinsiz olarak gelişen 

gözetlemeye maruz kalacaktır” (Lyon, 2006: 210). 

Akışkan hayatta bireyler daha çok görünür olma yarışına girmiştir. İnsanlar bu zaman 

diliminde görünür olmamayı bir tehdit unsuru olarak görmektedir. Bu minvalde görünür olanlar 

birbirlerini gözetleyerek kendi alanlarını da geniş alanlara yaymaktadır. Bu bağlamda sosyal 

medyada platformunda kendisini özgür hisseden birey aslında belirlenen gözetimsel şartların dışına 

çıkamamaktadır.. “Tüketimciliğin hüküm sürdüğü yerde, sosyal medya adı verilen şey aslından 

sınırlı bir biçimde sosyaldir” (Bauman ve Lyon, 2018: 141).  

Bu açıdan bakıldığında sosyal medya platformunun popüler olmasının altında yatan sebep, 

bireyin görünür olmak uğruna gerçek yaşamdan uzaklaşma isteğidir. Bireyin gerçek yaşamda 

kuramadığı yüz yüze ilişkileri, yeni oluşturduğu, kendine güven veren kimliği ve buna bağlı olarak 

oluşan yeni ortamında istediği şekilde rahatça iletişim kurarak kendine yeni bir alan açtığı 

görülmektedir. 



75 
 

Bireyin saygınlık, itibar ve bir konum elde etmek için yaptığı alışverişe gösteriş amaçlı 

tüketim denilmektedir. Birey sosyal medya ortamında yaptıkları tüketimi saygınlık kazanacakları 

bir şekilde servis etmektedirler. Şöyle ki, yiyip içtikleri, gittikleri mekan ve giydikleri ürünler 

görüldüğü zaman gösterişçi tüketim olarak adlandırılabilir. İşte sosyal medya platformunun 

gösterişçi tüketime aracılık eden bir rolü bulunmaktadır (İlhan ve Uğurhan, 2019: 45). 

Birey gösteriş amaçlı tüketimi diğer bireylere daha güzel görünmek için yapmaktadırlar. 

Toplumda orta sınıf diye tabir edilen tabaka bir üst sınıfa geçmek için gösterişçi tüketimi 

gerçekleştirmekte, bu ise toplumun tüketim şeklini etkilemektedir (Çubukçu ve Çınar, 2009: 291). 

 Geleneksel toplumdan günümüz toplumuna gelene kadar tüketim değerlerinde meydana 

gelen değişim gösteriş tüketiminin değişime uğramasına da neden olmuştur. Tüketici bireyler 

sosyal ilişkilerinde nesnelerin sembolik ifadelerini kullandıklarından gösteriş amaçlı tüketim de 

sadece zenginliğini göstermek dışına çıkarak saygınlık ve itibar görmek amacına da bürünmeye 

başlamıştır (Özer ve Dovganiuc, 2013: 72). 

Geleneksel dönemde bireyin sabit ve değişmez kimliği, ailesinin statüsünü yansıtan ve 

doğuştan kazanılan özellikleri sergilerken, modernleşme ile birlikte kimliğin tecrübe ve yeteneklere 

göre değişen ve şekillenen bir yapıya bürünmüştür. Postmodern dönemle birlikte tüketim ilişkileri 

kimliğin oluşumuna tesir eden faktörler arasında yerini almıştır. Artık satın alınan, tüketilen 

nesneler insanların kimliklerinin parçası haline gelmiştir. Bu durum bize tüketimin yalnızca ihtiyaç 

değil, aynı zamanda arzu ve isteklere dayandığını göstermektedir. Bireyi istediği doğrultuda, 

istediği nesneyi tüketmeye yönlendirmeye çalışan gösteri, tüketim toplumunda veya gösteri 

toplumunda bireyi etkisi altına almaktadır. Medya araçları üzerinden bireye farklı iletişim kanalları 

sayesinde mesajlar verilerek gösteri toplumunun vazgeçilmez unsuru haline getirilmektedir.  

 

 

 

 

 

 

6. SONUÇ 

Gösteri ve kimlik problemi her dönem toplumun ve bireyin yaşamını etkilemiştir. 

Teknolojinin gelişmesiyle birlikte toplumsal anlamda meydana gelen değişimler bireyin yaşam 

tarzına ve kimliğine yansımıştır. Geleneksel dönemden postmodern döneme kadar geçen süreçlerde 

bireyin özel alanı, kişisel tercihlerinin neler olduğu ayrıntılı incelendiğinde yaşanan gelişmelerle 

birlikte bunların şekil değiştirdiği ya da tamamen ortadan kalktığı görülmektedir. Bu kapsamda 

bakıldığında kültürel norm ve değerlerinin belirlediği kalıplaşmış kimliklerin dışına çıkılma ve 



76 

 

farklı kimliklere bürünmelerin de meydana geldiği söylenebilir. Modern dönem öncesi özel alan 

olarak ifade edilen birçok şeyin artık modern ve post modern dönemde teknolojinin gelişmesiyle 

birlikte ortadan kalkmaya başladığı görülmektedir.  

Modern dönem öncesi teknolojinin ve internet ağının gelişmemesi insanların yaşam, tüketim 

ve iletişim tarzlarında daha yalın bir duruma neden olurken, modern ve postmodern dönem ile 

birlikte yaşanan gelişmeler insan yaşamında köklü değişiklileri beraberinde getirmiştir. Bunun en 

iyi göstergesi sosyal medya araçlarında oluşturulan profillerde yapılan paylaşımlar ve sosyalleşme 

şekillerinde görülmektedir. Bireyin artık sosyalleşme şekli sanal mecralara kaymıştır. Yüz yüze 

ilişkiler yerini sanal ilişkilere bırakmıştır. Bu sanal ilişkiler nedeniyle bireyin artık kendi düşünce 

ve hayat tarzına sahip kişi ve gruplarla iletişim haline geçtiği görülmektedir. Bu minvalde bireyin 

takip ettikleri kişilerin yaşam tarzlarına sahip olmak için bir çok yolu denediği ve onlar gibi 

giyinmeyi, onların tükettikleri ürünleri tüketmeyi, gittikleri mekanlara gitmeyi arzuladıkları 

söylenebilir. Birey, gösteri toplumunda tercihlerini, beğendiği ve olmak istediği kişilerin yaşam 

tarzına, kimliksel özelliklerine göre şekillendirerek oluşturduğu söylenebilir. Bireyin, gösteriş 

uğruna yaşadığı toplumun tüm özelliklerini yok sayarak kültürel norm ve değerlerden bağımsız bir 

yaşam sürme isteği, amaçsız ve kuralsız bir neslin doğmasına neden olur.  

Performansın ve gösterinin en çok kullanıldığı alanlar televizyon, medya, sosyal medya, 

sinema, alışveriş merkezleri ve spor salonları olmakla birlikte, bu mekanlar da eğlence üretimin ve 

tüketimin nesnesi haline gelmiştir.  Bu platformların temeli “görülmek ile gösteriş” üzerinedir ve 

insanlar tarafından teşhir edilen şeyler zamanla meta halini almıştır. Guy Debord’ un kullandığı 

“görünen şey iyidir, iyi olan şey görünür” ifadesi günümüz modern ve postmodern toplumda 

güncel ifadeler arasında yerini almış ve artık bireyler arasında sürekli olarak bir en iyi, en güzel, en 

başarılı, en gözde olma yarışının oluşmasına sebebiyet vermiştir. Günümüz toplumunda bireyin 

oluşturduğu kimliklere bakıldığında bir özenti içerdiği ve sergilediği davranışlarının gösteriş amaçlı 

olduğu anlaşılmaktadır. Oluşan gösteri toplumunda bireysel tercihler artık daha çok kişinin olmak 

istediği kimlik ve statüye göre şekillenmektedir. Bireyin bu aşamada kimliğini oluştururken 

istediklerinin olmamasına bağlı olarak başka bir kimlik arayışına girmesi, bunun süreklilik arz 

etmesi ve herhangi bir kimliğe bürünememesi sosyo- psikolojik açıdan krizlerin yaşanmasını 

beraberinde getirmektedir. 

 Bireye her şeyi yapabileceğinin telkin edilmesi, oluşturduğu kimlik üzerinden olmak istediği 

kimliğin özelliklerini kazanması uğruna tükettiği nesneler, arzuladığı ve ulaşamadığı statü ve 

konumun kendi üzerinde tükenmişlik sendromu yarattığı görülmektedir. Bireyin hiçbir kimliğe 

bürünememesi yalnızlaşması, yabancılaşması, kendisini toplumdan tamamen soyutlaması sorununu 

beraberinde getirdiği gibi bireyin kimlik bunalımı yaşamasına neden olmaktadır. 

Gösteri, teknolojide yaşanan gelişmelerle ortaya çıkmış, medya sayesinde ise farklı bir 

konuma ulaşmıştır. Medya araçlarında bireyler çeşitli kimliklere bürünerek kendilerini ifade 



77 
 

etmekte ve bu sayede ise sosyalleşme imkanı elde etmeye çalışmaktadırlar. Bunu yaparken aynı 

zamanda alışveriş tutkunluğuna karşı koyamamaya başladıkları da görülmektedir.  

Genel anlamda bireyler kendilerini ifade ederken aynı zamanda oluşturdukları kimliklerine 

uygun olan sosyal çevreyle iletişim halinde olduğu görülmektedir. Bu sayede ise benliklerini 

sunma fırsatını elde etmektedirler. Bu platformda bireylerin yaptığı her görsel ayrıca bir kimlik 

sunumu ve performans olarak da görülebilmektedir.  Bireyin oluşturduğu kimlik özellikleri gerçek 

yaşamında, sosyalleşme şekillerinde, değer ve normları ile mahremiyet ile ilgili düşüncelerinde 

değişikliklere neden olmaktadır.   

Tüketim temelinde düşünecek olursak bireyler artık tüketimi temel biyolojik ihtiyaçları 

dışında kendilerini görünür kılmak, kimliklerini göstermeye hizmet eden bir araç olarak 

görmektedir. Bireyler medyanın etkisiyle artık tüketimi kimlik oluşturmada sembol olarak 

görmektedir. Bu sayede kim olduklarını, kim gibi olmak istediklerini, nasıl giyindiklerini, neleri 

yemekten hoşlandıklarını, tercihlerini, yaşam biçimlerini gösterme yarışına girdikleri söylenebilir. 

Tüketilen ürünlerin, tüketilen mekanların bireyin kim olduğunu, nasıl bir statüye sahip olduğunu 

gösteren araçlar arasında görüldüğü ifade edilebilir. Bu ise bize mekanların artık tüketimin bir 

nesnesi haline geldiğini gösterir.  

Tüketim odaklı paylaşımların artması gösteriş toplumunun çoğalmasına ve geniş kitlelere 

yayılmasına doğrudan etki etmektedir. Bireyin tüketim çılgınlığına maruz kalan bireylerle iletişim 

halinde olması, kendisinin de onlar gibi tüketmek istemesi ancak bu imkanı elde edememesi başka 

bir sorununda ortaya çıkmasına neden olmaktadır. Bireyin doğduğu çevreden farklı norm, örf, adet, 

gelenek, görenek gibi değerlerden kopuk olması ise bireyin ayrıca bir kimlik bunalımı yaşamasına 

kapı aralamaktadır. Oluşan gösteri toplumunda bireysel tercihler artık daha çok kişinin olmak 

istediği kimlik ve statüye göre şekillenmektedir. Birey medya iletişim araçları aracılığıyla 

oluşturduğu kimliklerine uygun çevre ve grupları kendi isteğiyle oluşturmaktadır. Bu sayede 

kendisine daha özgür bir ortam oluşturduğunu düşündüğünden tüm özelliklerini kendi isteğiyle 

diğer bireylerin görmesi için sergilemektedir.  

 

 

 

İnternet camiasında yaşanan gelişmeler bireyin yaşam tarzından, benlik ve kimlik 

oluşumuna, yaşadığı kimlik bunalımlarından tüketim nesnelerine kadar birçok açıdan etkiye sahip 

olduğu görülmektedir. Bireyin doğduğu çevreyle uyum sağlamamaya başlaması kendisini 

toplumdan soyutlamasına, kabuğuna çekilmesine veya yalnızlığa hapsolmasına ve akabinde kimlik 

bunalımına neden olmaktadır. Bireyin kimliğini oluştururken istediklerinin olmamasıyla 

karşılaşması halinde bir başka ve sürekli yeni kimliklere bürünmesi sosyo psikolojik açıdan 

krizlerin yaşanmasını beraberinde getirmektedir.  



78 

 

Sürekli olumluluk tarzında sunulan ve gösterilen metalar artık şeffaflaşmıştır. Birey yaptığı 

paylaşımlarla sergilediği davranışların sürekli beğenilmesini ve olumlanmasını istemektedir. Bu ise 

bireyin kimliğinin dışına çıkmasına, çevresine ve ailesini beğenmemesine, onlarla çatışma 

yaşamasına zemin hazırlamaktadır. Bireyin sürekli bu platformlarda zaman geçirmesi ve bunu bir 

rutin haline getirmesi gerçek dünyadan kopmasına ve içinde yaşadığı topluma yabancılaşmasına 

neden olmaktadır. Bu yabancılaşmada en büyük paya sahip olan alanın internet platformu olduğu 

söylenebilir.  

“Gösteri Toplumu ve Kimlik Sorununa Sosyolojik Yaklaşım” adlı bu çalışma gösteri 

toplumunda kimliğin geçirdiği değişime ve ortaya çıkan yeni kimliksel formlara odaklanmaktadır. 

Bu bağlamda ifade edilebilir ki; bireyin kimlik oluşum sürecinin doğumuyla başladığı ve yaşamını 

devam ettirdiği süre zarfında ise toplumsal faktörlere bağlı olarak sürekli değişim halinde kendisini 

yenilediği söylenebilir. Geleneksel dönemden günümüz modern ve modern sonrası diye 

adlandırılan postmodern döneme kadar yaşanan kültürel, ekonomik, sosyal gelişmeler dolaylı 

olarak bireyin yaşamına ve davranış biçimlerine de etki etmiştir. Geleneksel dönemde teknolojinin 

yetersiz olması bireyin çevresi ve ailesiyle iletişim tarzına, tüketim şekillerine ve kimlik süreçlerine 

etki etmiştir. Geleneksel dönemde birey ailesinin ve çevresinin kültürel norm ve değerlerine bağlı 

kalarak, belli kalıp yargıları çerçevesinde kendisine sunulan imkanlara göre bir yaşam biçimi 

belirlerken aynı zamanda kendisine sunulan kimlikler arasından seçim yapmaktaydı. Bu durum ise 

bireyin özgürlüğünün kısıtlanması olarak görülmüştür. Ancak geleneksel dönemde bireylerin 

iletişim şekillerine bakıldığında yüz yüze ve samimi duygularla oluşturulan ilişkilerin bireyi 

yabancılaşmadan, gösterişten ve tüketimin metası haline gelmekten kurtardığı, bu sayede ise birey 

çevresine içinde bulunduğu yaşam tarzına ve ailesine yabancılaşmadığı, kimlik bunalımı 

yaşamadığı söylenebilir.  

Modern ve postmodern döneme geçişle birlikte bireyin ve toplumun hayatında yaşanan 

ekonomik, sosyal ve teknolojik gelişmeler beraberinde büyük bir oranda kişi ve toplumun 

hayatında yeni bir takım sorunların ortaya çıkmasına neden olmuştur. Modern ve postmodern 

toplumlarda teknolojinin gelişmesi ve her bireyin buna kolayca ulaşması kapitalizm patronlarının 

iştahını kabartmıştır. Geleneksel toplumda sadece televizyonlar bir kısım toplumun ve bireyin 

davranışlarını etkilerken, modern ve postmodern toplumlarda ise internetin yaygınlaşması, medya 

araçların çoğalması ve her bireyin bu sunulan araçları kullanmaya başlaması daha çok etkiye maruz 

kalmasına sebebiyet vermiştir. Yüz yüze olan ilişkilerin yerini artık sanal ilişkiler almıştır. Bireyin 

kendi kültürel norm ve değerlerinin dışında farklı toplulukları tanıması, onlarla sanal ilişkiler 

kurmaya başlaması ise sürekli devinim halinde olan kimlik oluşum sürecini de etkilemiştir. İçinde 

bulunduğu toplumu, çevresini ve ailesini beğenmemeye başlayan birey sanal platformda tanımadığı 

kişilerle kurmuş olduğu sanal ilişkiler nedeniyle artık içine kapanmaya ve çevresine, ailesine 

yabancılaşmaya başlamıştır. Kendisini özgür hisseden birey medya platformunda istediği çevresini 



79 
 

ve kimliğini oluşturmuş, sürekli farklı kimliklerle kendisini başkalarının göreceği ve beğeneceği 

şekilde sunmaya başlamaktadır.  

Baudrillard’ın simülakrlar ve simülasyon kavramlarında açıklık getirmeye çalıştığı hususlar 

bağlamında benzetilen sosyal medya araçlarında bireyin oluşturduğu kimlikler göstergeye 

dönüşmüş, sahte olanın ötesinde gerçekliğin yansıması olarak yeniden üretilmiştir. Artık günümüz 

toplumunda gerçek olan ile sahte olan ayırt edilemez halde birbirine karışmıştır. Bireyler sosyal 

paylaşım ve medya araçları üzerinde yeni bir kimlik olan yani sanal kimliklerini oluşturmakta ve 

kendi gerçek olan kimliklerini gizlemektedir. Birey burada toplum tarafından onaylanan ve takdir 

görülen kimlikleri oluşturarak sürekli ön planda kalmaya çalışmaktadır. Genç neslin daha çok 

maruz kaldığı bu olay özgürlüğün bir göstergesi olarak kabul edilmektedir. Goffman ise bu durumu 

günlük yaşamda benliğin sunumu çalışmasında bireyin başkalarını etkilemek için takılan maskelere 

benzetmiştir.  Bu durumun bireyin kimliğini gizlediği bir araç haline geldiğini, gizlenen kimliklerin 

istenildiği taktirde rahatlıkla ortaya çıkarılabileceğini söylemiştir. Ayrıca Goffman sosyal medya 

platformunu; bireyin yaşı, cinsiyeti, kültürü, beden dili, kişisel tercihleri, düşünceleri vb. özelliklere 

göre şekillendirdiği “vitrin”  unsurları olarak görmektedir.  

Bu çalışmanın, gösteri toplum ve kimlik inşası üzerine yapılacak araştırmaların önemini 

artıracağı ve yeni çalışmalara ışık tutacağı ön görülmektedir. Fakat dikkat edilmesi gereken 

konuları arasında sayılacak husus ise; kimlik oluşum sürecinde gerçek yaşamlarına uygun kimlik 

oluşturmayan ve sanal kimlik kullanan bireyin bu kimliğinin özelliklerini gerçek hayatında da 

kullanmaya başlaması kişilik ve norm/değerlerini kaybetmesine, kendisine ve çevresine 

yabancılaşmasına sebebiyet verme tehlikesini beraberinde getireceğidir. 

 

  



80 

 

KAYNAKLAR 

 

Acar, A. (2000). Gösteriş Tüketimi. Ekonomik ve Teknik Dergi Standard, Sayı: 457, Sayfa: 38-50 

Açıkalın, S., Erdoğan L. (2005). Veblen’ci Gösteriş Amaçlı Tüketim. S.Ü. İİBF Sosyal ve Ekonomik 

Araştırmalar Dergisi, Cilt 4, Sayı 7, Sayfa: 1-18 

Adorno, T. W. (2003). Kültür Endüstrisini Yeniden Düşünürken. Cogito Adorno Özel Sayısı içinde. 

(Çev.B.O.Doğan). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Adorno, T. W.,  Horkheimer, M. (2014). Aydınlanmanın Diyalektiği. (Çev. Nihat Ülner-Elif Öztarhan 

Karadoğan). İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Aka, A. (2010). Kimliğe Teorik Yaklaşımlar. Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, 34 (1), 17-24 

Akbulut, S. (2018). Erişkinlerde Sosyal Medya Bağımlılığı, Beden İmajı Sosyal Anksiyete ve Benlik Saygısı 

Arasındaki İlişkinin İncelenmesi. İstanbul Üsküdar Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek 

Lisans Tezi 

Akdemir, M. A. (2004). Küreselleşme ve Kültürel Kimlik Sorunu. Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi Cilt: 3 Sayı:1. Erzurum: Atatürk Üniversitesi. 

Akıner, N. ve Küngerü, A. (2015). Küresel hegemonik ideolojinin popüler tektipleştirme pratiklerine bir 

örnek: selfie. Akdeniz Üniversitesi İletişim Fakültesi Dergisi, (24), 132-147. 

Aksu, H., Çankaya, M., Candan, U. (2011). Her Şey Çıplak Bildiğiniz İnternetin Sonu: Web 3.0, Kapital 

Medya Hizmetleri A.Ş.-İstanbul. 

Aktaş, C. (2013). Medya yakınsaması: Hızlı Yanıt Veren Kod Aracılığıyla Geleneksel Gazetenin, Çevrimiçi 

Gazete İle Artan Rekabet Potansiyeli Üzerine Bir Tartışma. Selçuk Üniversitesi İletişim Dergisi, 7 

(4), 118-128 

Akyazı, E. (2015). Sosyal Medyanın Tüketici Davranışı Üzerine Etkileri: Ünlülerin Twitter hesapları üzerine 

bir araştırma. (Ed: D. Yengin). Sosyal medya araştırmaları (s. 313-330) içinde. İstanbul: Derin 

Yayınevi. 

Akyazı, E., Ateş, D. (2012). Türkiye’de Kültürel Kimlik Farkındalığı Yaratmada Bir Bilişim Sistemi Olarak 

Sosyal Ağların Rolü: Manav Türkleri Örneği. Sosyal Medya Akademi. (Ed: T. Kara ve E. Özgen). 

İstanbul: Beta Yayıncılık. 

Alaimo, C. (2014). Computational Consumption: Social Media and the Construction of Digital Consumers. 

London: The Department of Management of the London School of Economics. Unpublished 

Doctoral Dissertation. 

Alemdaroğlu, A., Demirtaş, N. (2004). Mynet‟te Erkeklik Halleri. Toplum ve Bilim Dergisi, Sayı: 101, 

Sayfa: 206-225 

Algül, L. (2018). Sosyal Ağ Kullanıcılarının Abartılı Paylaşım, Benlik Sunumu ve Mahremiyet Tüketimleri. 

Marmara Üniversitesi Öneri Dergisi, 13, (49), 21-44 

Altunışık, R., Özdemir Ş., Torlak Ö. (2006). Modern Pazarlama. 4. Baskı. İstanbul: Değişim Yayınları. 

Alver, F. (2003), Basinda Yabanci Tasarimi ve Yabanci Düsmanligi, Der Yayinlari, Istanbul. 

Amichai-Hamburger, Y. (2005). Personality and the Internet. The social net: Human Behavior in 

Cybercpace, 27-55. 

Anderson, P. (2002). Postmodernitenin Kökenleri. (Çev: Elçin Gen). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Anık, M. (2011). Çok kültürlü bir toplumda kimlik algısı İsveç‟te yaşayan Türk göçmenler örneği, 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi). Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyoloji Anabilim 

Dalı Sosyoloji Bilim Dalı 

Anık, M. (2012). Kimlik ve Çok Kültürcülük Sosyolojisi. İstanbul: Açılım Kitabevi. 

Arık, E. (2013). Sosyal Medyada Mahremiyet Görünümleri Sosyal Medya Araştırmaları 1: Sosyalleşen 

Birey, (1. baskı), (Ed: Ali Büyükaslan ve Ali Murat Kırık). Konya: Çizgi Kitapevi. 

Arık, M. B. (2010). Medya ve Hayat: Yanlış Hayat Doğru Yaşanmaz. Kamuda Sosyal Politika, Sayı: 15 

Arnas, Y. A. (2005). 3-18 Yaş Grubu Çocuk ve Gençlerin İnteraktif İletişim Araçlarını Kullanma 



81 
 

Alışkanlıklarının Değerlendirilmesi. The Turkish Online Journal of Educational Technology, 4(4), 

59-66. 

Aronson, J. (1997). Women, Addiction and Sexuality. Straussner L. And Zelvin, E. 

Arrow, K., Dasgupta, P. (2009). Conspicuous Consumption, Inconspicuous Leisure. The Economic 

Journal.119 (541), 497-516 

Aslan, S., Yılmaz, A. (2001). Modernizme Bir Başkaldırı Projesi Olarak Postmodernizm. Cumhuriyet 

Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 2 (2), 93-108 

Aşkın, M. (2007). Kimlik ve Giydirilmiş Kimlikler. Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

10 (2),  213- 220 

Aşlakcı, F. (2022). Sosyal Medya’da Gösteri ve Dijital Dezenformasyon Üzerine Bir Değerlendirme. 

Uluslararası İletişim ve Medya Araştırmaları Dergisi, Sayı:2 

Avcıoğlu, G. Ş. (2011). Yapısal Kimlikten Seçimlik Kimliğe; Kimliğin Medya Aracılığıyla Yeniden Üretimi. 

Uluslararası İnsan Bilimleri Dergisi, 8(2). 359-370. 

Aydın, A. (2010). Yaşadığımız Dünya. Ankara: Pegem Akademi. 

Aydın, A. F. (2020). Gösteri Toplumunun Yeni Panoptikonu Olarak Sosyal Medya. İnsan ve Toplum 

Bilimleri Araştırma Dergisi, 2573-2594 

Aydoğan, F. (2010). İkinci Medya Çağında Gözetim ile Kamusal Alan Paradoksunda İnternet. İstanbul: Alfa 

Yayınları. 

Aydoğdu, H. (2004). Modern Kimlikte Öznenin Ölümü. Atatürk Üniversitesi Kazım Karabekir Eğitim 

Fakültesi Dergisi, 10, 115-147 

Aymaz, G. (2019). Bir Üretim Aracı ve Bir İdeoloji Olarak Dijital Medya: Frankfurt Okulu’nun Kültür 

Endüstrisi Kavramı ve Dijital Emek İlişkisi, Üsküdar Üniversitesi İletişim Fakültesi, 6. Uluslararası 

İletişim Günleri, Dijital Dönüşüm Sempozyumu. 

Aytaç, Ö. (2004). Kapitalizm ve Hegemonya İlişkileri Bağlamında Boş Zaman. Cumhuriyet Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi,  28 (2) 

Aytaç, Ö. (2006). Tüketimcilik ve Metalaşma Kıskacında Boş Zaman. Kocaeli Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Dergisi (1):27-53 

Aytaç, Ö. (2013). Kent Mekanları ve Kimlik/Farklılık Sorunu. İdeal Kent Dergisi, (9), 138-169 

Bahar, H. İ. (2009). Sosyoloji. Ankara: Uşak Yayınları. 

Bakıroğlu, C. T. (2013). Sosyalleşme ve Kimlik İnşası Ekseninde Sosyal Paylaşım Ağları. Antalya: 

Akademik Bilişim Konferansı. 

Balı, N. R.(2002), Life Style’den Tarz-i Hayata, İletişim Yayınları, İstanbul. 

Barbarosoğlu, F. (2017). İmaj ve Takva. İstanbul: Profil Kitap Yayınları. 

Barrett, O., Braham, P. (1995). Media,.Knowledge and Power.London: Routledge 

Başer, A. (2010). Yeni İletişim Teknolojilerinin Evriminde Televizyonun Yeri. İkinci Medya Çağında 

İnternet. (Der: F. Aydoğan, A. Akyüz). İstanbul: Alfa Yayınları. 

Baudrillard, J. (2003). Simülakrlar ve simülasyon. (Çev: Oğuz Adanır. 2. Basım). Ankara: Doğu Batı 

Yayınları. 

Baudrillard, J. (2004). Nesneler Sistemi. (Çev: Oğuz Adanır, Aslı Karamollaoğlu). İstanbul: Boğaziçi 

Üniversitesi Yayınevi. 

Baudrillard, J. (2008). Tüketim Toplumu. (Çev: Hazal Deliçaylı ve Ferda Keskin). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Baudrillard, J. (2013). Üretimin Aynası ya da Tarihsel Materyalist Eleştiri Yanılsaması. (Çev: O. Adanır). 

İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi. 

Baudrillard, J. (2018). Tüketim Toplumu. İstanbul: Ayrıntı Yayınları 

Bauman, Z .(2017). Akışkan Modernite. (Çev. S. Okan Çavuş). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Bauman, Z. (1999). Çalışma, Tüketicilik ve Yeni Yoksullar. (Çev: Ümit Öktem). İstanbul: Sarmal Yayınevi. 

Bauman, Z. (2003). From Pilgrim To Tourist – Or a Short Story Of İdentity. (Editörler: S. Hall ve P. Du 



82 

 

Gay). Questions of cultural identity içinde (s. 18-36). London: Sage Publications. 

Bauman, Z. (2005). Work, Consumerism and The New Poor. Newyork: Open University Pres. 

Bauman, Z. (2007). Consuming Life, Polity Press, Malden. 

Bauman, Z. (2016). Özgürlük. (Çev: K. Eren). 2. Baskı. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Bauman, Z. (2021). Kimlik. (Türkçe Söyleyen Mesut Hazır). Ankara: Heretik Yayıncılık. 

Bauman, Z.(2014). Azınlığın Zenginliği Hepimizin Çıkarına mıdır?. (Çev. A.Keser). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları 

Bauman, Z.(2014). Küreselleşme. (Çev.A.Yılmaz).  İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Bauman, Z., Lyon D. (2018). Akışkan Gözetim. (Çev: Elçin Yılmaz). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Bayad, A. (2016). Erving Goffman’ın Benlik Kavramı ve İnsan Doğası Varsayımı. Psikoloji Çalışmaları / 

Studies in Psychology Cilt: 36, Sayı:1, 81-93 

Bayar, A. (2012). Facebooktaki Mış Gibi Yaşam Biçimlerinin Yayınlanan Fotoğraflar Üzerinden 

Çözümlenmesi, (Ed: E. Dağtaş). Küreselleşme, Medya, Toplum (s.319-348). Ankara: Bir Gün Kitap 

Yayınları. 

Bayram, P. (2015). Gösteri Toplumunda Zaman Tüketimi: Sünnet Konvoyu Reklamı Üzerinden Eleştirel Bir 

Analiz. Akademik Bakış Dergisi, 52, 243-255 

Belk, R. W., Güliz, G., Askegaard, S. (2003). The Fire of Desire: A Multisited Inquiry into Consumer 

Passion. Journal of Consumer Research, Vol. 30, No: 3. 

Belk, R.W. (1988). Possessions and The Extended Self. Journal of Consumer Research. 15(2), 139-168. 

Berger, A. A. (2014). Kültür Eleştirisi. (Çev. Ö. Emir). 2. Baskı. İstanbul: Pinhan Yayıncılık. 

Berger, L.P.& Brigitte,K. H. (2000). Modernleşme ve bilinç. (Çev. C. Cerit). Pınar Yayınları. 

Berkup, S. B. (2015). Sosyal Ağlarda Bireysel Mahremiyet Paylaşımı: X Ve Y Kuşakları Arasında 

Karşılaştırmalı Bir Analiz. İzmir Ege Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi 

Best, S., Kellner, D. (1998). Postmodern Teori: Eleştirel Soruşturmalar. (Çev: Mehmet Küçük). İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Bıçakçı, İ. (2003). İletişim ve Halkla İlişkiler. 4.Baskı. İstanbul: Media Cat Yayınları. 

Biçer, E. M. (2012). Sosyal Medya Pazarlaması ve Marka İmajı. Karadeniz Teknik Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi 

Biçer, S. (2014). Goffman Metodolojisinden Hareketle Facebook Üzerinde Akademisyenlerin Kendini 

Sunma Davranışı. Adıyaman Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 16 

Bilgin, N. (1994). Sosyal Bilimlerin Kavşağında Kimlik Sorunu. İzmir: Ege Yayıncılık. 

Bilgin, N. (1995). Kolektif Kimlikler. İstanbul: Sistem Yayıncılık. 

Bilgin, N. (1996). İnsan İlişkileri ve Kimlik. İstanbul: Sistem Yayıncılık. 

Bilgin, N. (2003). Sosyal Psikoloji Sözlüğü; Kavramlar, Yaklaşımlar. İstanbul: Bağlam Yayıncılık. 

Bilgin, N. (2007). Kimlik İnşası. İzmir: Aşina Kitaplar. 

Billiet, Jaak vd. (2003). “National Identity and Attitude toward Foreigners in a Multinational State: A 

Replication”. Political Psychology, C. 24, S. 2, s. 241-257. 

Binark, M. (2007). Yeni Medya Çalışmalarında Yeni Sorular ve Yöntem Sorunu. (Der: Mutlu Binark). Yeni 

Medya Çalışmaları. Ankara: Dipnot Yayınları. 

Birkök, M. (1994). Bilgi Sosyolojisi Işığında Kimlik Sorunu. İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Doktora Tezi 

Bocock, R. (2009). Tüketim. (Çev.İrem KUTLUK). Ankara: Dost Yayınları. 

Bostancı, M. (2019). Sosyal Medya Dün Bugün Yarın. (Birinci Baskı). Türkiye: Palet Yayınları, 18-20. 

Bowdown, B. T. (2015). 50 Psikoloji Klasiği. İstanbul: Pegasus Yayınları. 

Boyd, D. (2010). Social Network Sites as Networked Publics: Affordances,Dynamics, and Implications. 

Papacharissi Z., (Ed: In Networked). Self: Identity, Community, and Culture on , 39-58. 

Boyd, D. M., Ellison, N. B. (2007). Social Network Sites: Definition, History and Scholarship. 

JournalofComputerMediatedCommunication,13(1).  

Brehm, S., Kassin, S. M. (1993). Social Psychology. Boston: Houghton Mifflin Company. 



83 
 

Bulut, E. (2012). Pazarlama İletişiminde Yeni Yaklaşımlar Kapsamında Sosyal Medya Uygulamaları ve 

Etkili Kampanya Örnekleri. İstanbul Kültür Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İletişim 

Sanatları, Yüksek Lisans Tezi 

Cambridge, C. (2006) Advanced Learner’s Dictionary, Second Edition, Singapore: Green Gian Press. 

Carter, K. N. et al. (2009). How much and for Whom Does Self-identified Ethnicity Change over Time in 

New Zealand? Results from a Longitudinal Study. Social Policy Journal of New Zealand, (36). pp. 

32–45. 

Castells, M. (2003). Enformasyon Çağı: Ekonomi, Toplum ve Kültür Ağ Toplumunun Yükselişi. Birinci Cilt, 

İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları. 

Cerulo, K. A. (1997). Identity Construction: New Issues, New Directions. Annual Review of Sociology, 23, 

385-409.  

Chandler, D., Munday, R. (2018). Medya ve İletişim Sözlüğü. (Çev: Babacan Taşdemir). İstanbul: İletişim 

Yayınları, s. 372-373. 

Çağan, K. (2003). Popüler Kültür ve Sanat. Ankara: Altınküre Yayınları. 

Çakır, M. (2015). İnternette Gösteri ve Gözetim. Ankara: Ütopya Yayınevi. 

Çakmak, V. (2018). Online Benlik Sunumu ve Narsisizm Arasındaki İlişki Üniversite Öğrencileri Üzerinde 

Bir Araştırma. AJIT-E: Online Academic Journal of Information Technology, 9 ,(40), 137–152.  

Çalışkan, Ö.,Özbay, F. (2015). 12-14 yaş aralığındaki ilköğretim öğrencilerinde teknoloji kullanımı eksenli 

yabancılaşma ve anne baba tutumları: Düzce ili örneği. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 

8(39), 441-458. 

Çatalbaş, S., Kaya, B. (2017). Gözetim Toplumu ve Distopik Filmlerde  Göz’ün İktidarı: The Lobster ve 

Equilibrium Filmlerinin Analizi, AJIT-e: Online Academic Journal of Information Technology, Cilt: 

8, Sayı: 30, 22-44. 

Çelik, H. (2009). Televizyonda Yayınlanan Magazin Programlarında Tüketim Kültürü Olgusu. Gazi 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi 

Çetiner, Ö., Erdal, Ö. (2009). 1980 Sonrası Türkiye’de finansallaşma ve tüketim: Fordizm’in tutarlı bir 

alternatifi mi? 17-19 Haziran Eskişehir Econ Anadolu. Uluslararası İktisat Kongresi’nde sunulmuş. 

Çınar, Recai - Çubukçu, İhsan. “Tüketim Toplumunun Şekillenmesi ve Tüketici Davranışları -Karşılaştırmalı 

Bir Uygulama-“. Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 1/13 (2009), 277-300. 

Çuhacı, G. (2007). Dijital Sanatlarda Bedenin Kullanımı. 188. İstanbul. 

Dağtaş, B., Dağtaş, E. (2009). Tüketim Kültürü ve Yaşam Tarzları. Ankara: Ütopya Yayınları. 

Davis, R. A. (2001). A cognitive-behavioral model of pathological Internet use. Computers in human 

behavior, 17(2), 187-195. 

Debord, G. (2020). Gösteri Toplumu ve Yorumlar. (Çev: Ayşen Ekmekçi ve Okşan Taşkent). İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Dellaloğlu, B. (2015). Mesafeli Yakınlık: Facebook ve Twitter Çağının Yeni Toplumsallığı. (Ed:Ö. 

Oğuzhan). İletişimde Sosyal Medya Sosyal Medyada Etkileşim içinde (s. 26). İstanbul: Kalkedon 

Yayıncılık. 

Demirözen, İ. (2015). Tüketim ve Toplum, İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Demirtaş, H.C. (2003). Sosyal kimlik kuramı, temel kavram ve varsayımlar. İletişim Araştırmaları, 1 (1), 

123-144. 

Durkheim, E. (2010). Dinsel yaşamın ilk biçimleri. (Çev. Ö. Ozankaya). Cem Yayınevi. 

Dursun, Ö. Ö., Barut Tuğtekin, E. (2021). Sosyal Ağlarda Sanal Kimlik Kullanımının İncelenmesi. İletişim 

Kuram ve Araştırma Dergisi, 55, 147-160 

Düvenci, A. (2012). Ağ Neslinin İnternet Kullanımı Üzerindeki Sosyal Medya Etkisinin Sosyal Sapma 

Yaklaşımı ile İncelenmesi (Yayımlanmamış doktora tezi). Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, İstanbul. 

Edwardsen, G. E. (2013). Use of Social Media as a Support Network in Families With a Child Diagnosed 



84 

 

with Trisomy 13, 18, or 21 (Doctoral dissertation). University of South Carolina. 

Ergürel, D. (2011). Instagram nedir? Nasıl kullanılır? http://www.denizergurel.net /instagram-nedir-nasil-

kullanilir/. 25 Temmuz 2022 tarihinde erişilmiştir. 

Erkilet, A. (2021). Moda Politiktir. Lacivert Dergisi, 85, (10-14) 

Facebook, (2011). Statistics. Retrieved February. 

Featherstone, M. (2005). Postmodernizm ve Tüketim Kültürü. (Çev: Mehmet Küçük). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Fıske, J. (1999), Popüler Kültürü Anlamak, Çev: Süleyman Irvan, Ark Yayınevi, Ankara. 

Gellner, E. (1992); Uluslar ve Ulusçuluk (Çev: Ersanlı Behar, B. ve Göksu Özdoğan, G.) , İnsan Yayınları, 

İstanbul. 

Geray, H. (1995). Küreselleşme ve Masa Üstü Sömürgecilik. Mürekkep,3-4,33-49. 

Giddens, A. (1997). Modernliğin Sonuçları. (Çev: E.Küşdili). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Giddens, A. (2000). Tarihsel Materyalizmin Çağdaş Eleştirisi.(Çev: Ü.Tatlıcan). İstanbul: Paradigma 

Yayınları. 

Giddens, A. (2009). Sağ ve Solun Ötesinde, Radikal Politikaların Geleceği. İstanbul: Metis Yayınları. 

Giddens, A. (2010). Modernite ve Bireysel Kimlik.(Çev: Ü.Tatlıcan). Ankara: Say Yayınları. 

Giddens, A. (2012). Sosyoloji. İstanbul: Kırmızı Yayınları. 

Giddens, A. ve Pıerson, C. (2001). Modernliği Anlamlandırmak. (Çev: Murat Sağlam ve Serhat Uyurkulak). 

İstanbul: Alfa Yayınları. 

Goffman, E. (2012). Günlük Yaşamda Benliğin Sunumu. (Çev: B. Cezar). İstanbul: Metis Yayınları. 

Göktolga, O. (2013). Aynılık-Farklılık Bağlamında Kimlik Siyaseti. Akademik Yaklaşımlar Dergisi, 

4(1).121-129. 

Guibernau, Monserrat (2007). The Identity of Nations. Cambridge: Polity Press. 

Güçdemir, Y. (2012). Sanal Ortamda İletişim. İstanbul: Derin Yayınları. 

Güdücü, E. (2019). Özel Öğrenme Güçlüğü Tanısı Almış ve Almamış 0-16 Yaş Arası Öğrencilerin İnternet 

Bağımlılığı Düzeylerinin Araştırılması. İstanbul Gelişim Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi  

Gül, S. U. (2010). Küreselleşme ve Kimlik. İnönü Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Sosyoloji Anabilim 

Dalı, Yüksek Lisans Tezi 

Gülnar, B. ve Öztat, F. (2020). Aile İçi Yüz Yüze İletişim, İnternet ve Sosyal Medya Kullanım İlişkisi. 

Kurgu, 28(1): 28-39. 

Günüç, S. (2009). İnternet bağımlılık ölçeğinin geliştirilmesi bazı demografik değişkenler ile internet 

bağımlılığı arasındaki ilişkinin incelenmesi (Yüksek Lisans Tezi). 

Güvenç, B. (1994). Türk Kimliği: Kültür Tarihinin Kaynakları. Ankara: T. C. Kültür Bakanlığı Yayınları / 

İnsanlık Tarihi Dizisi- 2 

Güzel, M. (2006). Küreselleşme, İnternet ve Gençlik Kültürü. Küresel İletişim Dergisi, (1), 1-16 

Han, B. C. (2017). Şeffaflık Toplumu. (Çev: H. Barışcan) İstanbul: Metis Yayınları. 

Hayta, B. A. (2009). Sürdürülebilir Tüketim ve Aile. Tsa Dergisi, 13(3), 69-83 

Hazar, M. (2011). Sosyal Medya Bağımlılığı: Bir Alan Çalışması. İletişim, Kuram ve Araştırma Dergisi, 32, 

151-175. 

Heywood, A. (2015); Siyasi İdeolojiler (Çev: Bayram, A.K.), Tüfekçi, Ö., İnaç, H.,Akın, Ş., Kalkan, B., 

Adres Yayınları, Ankara. 

Hogg, M. A., Vaughan, G. M. (2007). Sosyal Psikoloji. (1. Baskı). Ankara: Ütopya Yayınevi. 

Huntington, S. P. (2004). Biz Kimiz? Amerika’nın Ulusal Kimlik Arayışı. (çev. A. Özer). İstanbul: CSA 

Global. 

Işık, U. (2007). Medya Bağımlılığı Teorisi Doğrultusunda İnternet Kullanımının Etkileri ve İnternet 

Bağımlılığı. Selçuk Üniversitesi, Doktora Tezi 

İlhan, S. (2013). Akışkan toplumda kimlik inşası: geçişken, eklektik, ben odaklı kimlikler. Fırat Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Dergisi, 23 (2), 233-246. 

İlhan, Tuğçe Tuğgam - Uğurhan, Yusuf Zafer Can. “Sosyal Medya Gösteriş Tüketimi Eğilimi Ölçeği 



85 
 

Geliştirme Çalışması”. Gümüşhane Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi 7/1 (2019), 28-

60. 

İren, F. (2019). Sosyal Medyadaki Yeni Kanaat Önderlerinin (Fenomenlerin) Gençler Üzerindeki Etkileri. 

Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi 

June, A. (2011). The Effect of Social Network Sites on Adolescents’Social and Academic Development: 

Current Theroies and Controversies Journal Of Amerıcan Society For İnformatıon Scıence And 

Technology, 62(8),s.1438. 

Kaplan, A. M., Haenlein, M. (2010). Users Of The World, Unite! The Challenges And Opportunities Of 

Social Media. Business Horizons, 53, 59-68 

Kara, T. (2015). Sahte Düşler: Benliğin Araçsallaşması ve Sosyalleşme Yanılgısı, Ağdaki Şüphe Bir Sosyal 

Medya Eleştirisi. (1. Baskı). (Der: Tolga Kara ve Ebru Özgen). İstanbul: Beta Yayınları. 

Kara, U. Y. (2014). Kimlik Oyunu. İstanbul: İletişim Yayıncılık. 

Karabulut, N. (2009). Yeni Medya Teknolojileri ve Halkla İlişkiler. İstanbul: Beykoz Lojistik Meslek 

Yüksekokulu Yayınları. 

Karaduman, S. (2010). Modernizmden Postmodernizme Kimliğin Yapısal Dönüşümü. Journal of Yaşar 

University, 17(5), 2886-2899. 

Karagöz, K. (2013). Yeni Medya Çağında Dönüşen Toplumsal Hareketler ve Dijital Aktivizm Hareketleri. 

İletişim ve Diplomasi Akademik Hakemli Dergi,  (1), 131- 157 

Karakaş, M. (2015). Modernlik, Küreselleşme Ve Türkiye'nin Kimlikler Evreni. İstanbul: Küre Yayınları. 

Kellner, D. (2001). Popüler kültür ve postmodern kimliklerin inşası. Doğu Batı Düşünce Dergisi, (15), 187-

219. 

Keyman, F. (1998). Globalleşme ve Türkiye: Radikal Demokrasi Olasılığı. Küreselleşme Sivil Toplum ve 

İslam, Ankara: Vadi Yayınları. 

Kızılçelik, S. (2013). Frankfurt Okulu. Genişletilmiş. (3.Baskı). Ankara: Anı Yayınları. 

Kızılkaya, E.İ. (2001): Thorstein B. Veblen’in İktisat Düşüncesi: Kapitalizmin Ruhuna Farklı Bir Bakış. 

İstanbul Üniversitesi, Doktora Tezi 

Kim, W., Jeong, O.-R. ve Lee, S.-W. (2010). On Social Web Sites. Information Systems , 218-221. 

Korte, R. F. (2007). A Review of Social Identity Theory with Implications for Training and Development. 

Journal of European Industrial Training, 31(3). pp. 166–180. doi:10.1108/03090590710739250. 

Koyuncu, Ö. (2019). Markaların İtibarı Yönetmede Sosyal Medya Kulanımı; Instagram. Marmara 

Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi 

Köse, H. (2010). Medya ve Tüketim Sosyolojisi. İstanbul: Ayraç Yayınları. 

Krogh, T. (1999). Frankfurt Okulunun Kültür Analizi. Medya İktidar İdeoloji. (Der: Mehmet Küçük). 

Ankara:Ark Yayınları. 

Kurnaz, Ş. (2013). Camilerin toplumsal kimlik ve değerlerin oluşmasındaki rolü. (Yüksek Lisans Tezi). 

Dokuz Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. İzmir. 

Kuş, Z. (2020). Türkiye’de ve Dünya’da Vatandaşlık Eğitimi. Ankara: Pegem Akademi. 

Leung, L. (2007). Stressful life events, motives for Internet use, and social support among digital kids. 

CyberPsychology & Behavior,10(2), 204–214. 

Lickel, B., Hamilton, D. L., Wieczorkowska, G., Lewis, A., Sherman, S. J., Uhles, A. N. (2000.) Varieties of 

groups and the perception of group entitativity. Journal of Personality and Social Psychology, 78 

(2): 223-246. 

Longman, (2000). Dictionary of Contemprary English, Pearson Education Limited, Essex. 

Lyon, D. (2006). Gözetlenen Toplum: Günlük Hayatı Kontrol Etmek. Kalkedon Yayıncılık. 

Marcuse, H. (1997). Tek Boyutlu İnsan: İleri İşleyim Toplumunun İdeolojisi Üzerine İncelemeler. (Çev: Aziz 

Yardımlı). İstanbul: İdea Yayınevi. 

Marshall, G. (2009). Sosyoloji sözlüğü. Bilim ve Sanat Yayınları. 

Martin, J. (2001). Renaissance Encyclopedia of European Social History, Volume I, Editor in Chief Stearns 



86 

 

P. N. , Gale Group. Newyork. 

Marx, K. (2003a). Kapital, A. Bilgi (Çev.), 3. Bs. Eriş Yayınları 

Marx, K. (2003b). 1844 El Yazmaları: Ekonomi Politik ve Felsefe. K. Somer (Çev.), Ankara, Eriş Yayınlar 

Mayfield, A. (2002). What is Social Media, http://tr.scribd.com/ doc/13217586/What-isSocial-Media-

iCrossing-eBook, s:5 

Mclaren, S. J. (2007). Defining a Role for Sustainable Consumption Initiatives In New Zealand, 2nd 

International Conference on Sustainability Engineering and Science, Auckland. 

Michener, H. A. v. d. (1990). Social psychology. San Diego: Harcourt Brace Jovanovich. 

Mlicki, P. P., Ellemers, N. (1996). Being different or being better? National stereotypes and identifications of 

Polish and Dutch students. European Journal of Social Psychology, 26, 97-114. 

Morley, D., Robins, K. (1997). Kimlik Mekânları. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Mutlu, E. (2001). Globalleşen Medya. Karizma. 5,15-21. 

Mutlu, E. (2004). İletişim Sözlüğü. (4. Basım). Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları. 

Naghıyev, A. (2019). Tanınmış Kişilerin Markalaşmasında Sosyal Medyanın Rolü: Sanatçı Gülşen Örneği. 

Sakarya Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi 

O’ Cass, A., Mcewen, E. (2004). Exploring Consumer Status And Conspicuous Consumption. Journal Of 

Consumer Behavior, 4/1, Pp.25-39. 

Odabaşı, Y. (2006). Tüketim Kültürü, Yetinen Toplumdan Tüketen Topluma. İstanbul: Sistem Yayıncılık. 

Odabaşı, Y., Barış G. (2011). Tüketici Davranışı. (6. Baskı). İstanbul: MediaCat Yayınları. 

Onat, F. (2009). Bir Halkla İlişkiler Uygulama Alanı Olarak Sosyal Medya: Sivil Toplum Örgütleri Üzerine 

Bir İnceleme. Ankara: Gazi Üniversitesi İletişim Dergisi, 7 (2). 103-122 

Orçan, M. (2008). Türk Gündelik Hayatında Alamerikanlaşma Eğitim. Avrupa Günlüğü Dergisi, Sayı:10, 

2.Basım 

Oyserman, D., Elmore, K. and Smith, G. (2012). Self, Self-concept, and Identity. in Leary, M. R. and 

Tangney, J. P. (eds) Handbook of Self and Identity. 2nd ed. New York ; London: Guilford Press, pp. 

69–104. 

Ögel, K. (2020). İnternet Bağımlılığı. İstanbul: Türkiye İş Bankası Yayınları. 

Özcan, B. (2007). Rasyonel Satın Alma ve Boş Zaman Sürecine Ait Alışveriş Eylemlerinin Birlikte 

Sergilendikleri Mekânlar: Alışveriş Merkezleri. Afyon Kocatepe Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, 9 (2), 39-68 

Özdemir, E. (2010). Kimlik Kavramı ve Teorik Yaklaşımlar. Eğitim Bilim Toplum, 8 (32), 

Özer, Alper - Dovganiuc, Olga. “Gösteriş Amaçlı Ürünlerin Satın Alınmasında Ülke Orijini ve Tüketici 

Etnosentrizminin Etkisi”. Pazarlama ve Pazarlama Araştırmaları Dergisi 6/11 (2013), 61-80. 

Öztürk, Y. (2007). Tarih Ve Kimlik. Akademik İncelemeler Dergisi,  2, (1) 

Özutku, F., vd. …, (2014). Sosyal Medyanın ABC’si. (1. baskı). İstanbul: Alfa Yayınevi. 

Özyurt, C. (2012). Küreselleşme Sürecinde Kimlik ve Farklılaşma. İstanbul: Açılım Kitap Yayınları. 

Pamuk, A. (2014). Kimlik ve Tarih, Kimliğin İnşasında Tarih Kullanımı. Yeni İnsan Yayınevi. 

Peters, B. (2002); ‘‘A New Look at National Identity’’, European Journal of Sociology, Cilt:43, Sayı:1, ss: 3-

32. 
Priante, A. et al. (2016). #WhoAmI in 160 Characters? Classifying Social Identities Based on Twitter Profile 

Descriptions. in Proceedings of the First Workshop on NLP and Computational  Social Science. 

Proceedings of the First Workshop on NLP and Computational Social Science, Austin, Texas: 

Association for Computational Linguistics, pp. 55–65. 

Raccanello, P. J. (2011). Social Networking Texts Among College Students: İdentity and Imagination 

Online. The University of San Francisco, Doktora Tezi 

Ritzer, G. (2011). Büyüsü Bozulmuş Dünyayı Büyülemek. İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Ritzer, G. (2011). Sosyoloji Kuramları. (Çev: Himmet Hülür). Ankara: De Ki Basım Yayınları. 

Ritzer, G., Stepnısky, J. (2018). Klasik Sosyoloji Kuramları. Ankara: De Ki Basım Yayınları. 

Ritzer, G., Stepnısky, J. (2019). Çağdaş Sosyoloji Kuramları. Ankara: De Ki Basım Yayınları. 



87 
 

Riutort, P. (2017). Sosyolojiye Giriş Dersleri. (Çev: E. C. Gürcan). Ankara: Doğu Batı Yayınları. 

Robertson, R. (1999). Küreselleşme; Toplum Kuramı ve Küresel Kültür. (Çev: Ü.H.Yolsal). Ankara: Bilim 

ve Sanat Yay. 

Robins, K. (1999). İmaj: Görmenin Kültür ve Politikası. (Çev: Nurçay Türkoğlu). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Robins, K. (2013). İmaj. İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Sabuncuoğlu, A. (2015). Sosyal Medyanın Bir Gösteriş Tüketimi Mecrası Olarak Kullanımı. Sakarya 

Üniversitesi Yayınları, (Ed: Aydın Ziya Özgür ve Aytekin İşman). ISSN: 978-605-4735-65-5, ss: 

369-381. 

Sarıbay, A. Y. (2004). Global Toplumda Din ve Türkiye. İstanbul: Everest Yayınları. 

Sasaki, M. (2004). Globalization and National Identity in Japan. International journal of Japanese Sociology, 

Number:13 

Sayar Y., Sürer, D. (2001). Değişen Tüketim Örüntüleri, Alışveriş Mekanları. İstanbul: Boyut Yayın Grubu. 

Sayımer, İ. (2014). Yeni Medya Ortamlarında Ağlar Oluşturan Toplumsal Hareket Deneyimleri. Elektronik 

Mesleki Gelişim ve Araştırma Dergisi, Cilt 2, Sayfa: 1-16 

Schroeder, R. (1994). Cyberculture, cyborg post-modernism and the sociology of Virtual reality 

Technologies. Future, 26 (5), 519-528. 

Sennett, R. (2017). Yeni Kapitalizm Kültürü. (Çev: A. Onocak). (4. Baskı). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Seyfang, G. (2005). Shopping for Sustainability: Can Sustainable Consumption Promote Ecological 

Citizenship?, Environmental Politics, 14(2), 290-306. 

Sımmel, G. (2013). Modern Kültürde Çatışma. (Çev: T. Bora. N. Kalaycı, E. Gen). İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

Sindic, D., Condor, S. (2014). Social Identity Theory and Self-Categorisation Theory. in Nesbitt-Larking, P. 

et al. (eds) The Palgrave Handbook of Global Political Psychology. London: Palgrave Macmillan 

UK, pp. 39–54. doi: 10.1007/978-1-137-29118-93. 

Smith, A.D. (1994).Milli Kimlik,Çev.B.S.Şener, İletişim Yayınları, İstanbul. 

Smith, Anthony (1991). National Identity. Reno: University Nevada Press. 

Solomon, M, R. (2003). Tüketici Krallığının Fethi. (Çev: Selin Çetinkaya). İstanbul: Kapital Medya 

Hizmetleri. 

Sözen, E. (1991). Sosyal Kimlik Kavramının Sosyolojik ve Sosyal Psikolojik bir incelemesi. İstanbul 

Üniversitesi Sosyoloji Konferansları Dergisi, 23(1), 93-108 

Sözen, E. (1999). Demir Kafesten Plastiğe Kimliklerimiz. Ankara: Birey Yayınları. 

Statista. (2021). Number of Twitter users worldwide from 2014 to 2024. Erişim Tarihi: 08.06.2022 

https://www.statista.com/statistics/303681/twitter-usersworldwid 

Stets, J. E. ve Burke, P. J. (2000). Identity theory and social identity theory. Social Psychology Quarterly, 63 

(3): 224-237. 

Stevenson, N. (2008). Medya Kültürleri Sosyal Teori ve Kitle İletişimi. (Çev: Göze Orhon ve Barış Engin 

Aksoy). İstanbul: Ütopya Yayınevi. 

Subaşı, N. (2021). Gösteriş Zamanı. Lacivert Dergisi, (85), 20-24 

Şahin, A.(2019). Millî Mücadele’den Millî Kimlik İnşasına: Ateşten Gömlek. Türkiyat Mecmuası-Milli 

Mücadele Özel Sayısı: 151-168. 

Şaylan, G. (1995). Değişim ve Küreselleşen Dünyada Devletin Yeni İşlevi. Ankara: İmge Yayınları. 

Şener, G. (2009). Türkiye’de Facebook Kullanımı Araştırması. XIV. Türkiye'de İnternet Konferansı, 12-13 

Aralık 2009, İstanbul. 

Şener, G. (2010). Sosyal Ağlarda Kimlik ve Cemaat. Mostar Dergi, 62, (5)  

Şener, N. K. (2014). Sosyal Medyada Günün Menüsü: Sosyal Medyada Paylaşılan Yemek Fotoğrafları 

Üzerine Bir Değerlendirme. Erciyes İletişim Dergisi. Cilt: 3, Sayı:3 (72- 88) 

Şentürk, Ü. (2012). Tüketim Toplumu Bağlamında Boş Zamanların Kurumsallaştırdığı Bir Mekân: Alışveriş 

Merkezleri (AVM). Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, (13), 63-77 



88 

 

Şimşek, S. (2002). Günümüzün Kimlik Sorunu ve Bu Sorunun Yaşandığı Temel Çatışma Eksenleri. Uludağ 

Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi. 3(3). 29-39. 

Tajfel, H. (1982). Social psychology of intergroup relations. Annual Revieıu of Psychology.33,1-39. 

Tatar, T. (2008). Kimlik: Ötekini Belirlemek Ya da Kendini Bilmek. Türk Kültürü Ve Hacı Bektaş Veli 

Araştırma Dergisi, Sayı 48, Sayda: 190 

Taylor, H. (1991). Effects of Ethnic Group Cultural Differences on Cooperative and Competitive Behavior 

on a Group Task. Academy of Menagement Journal, 34(4), 827-847 

Taymaz, E. (1993). Kriz ve teknoloji. Toplum ve Bilim Dergisi, 56-61, Sayfa: 1-42 

Tekulve, N., Kelly, K. (2013).Worth 1,000 Words: Using Instagram to Engage Library Users. Brick and 

Click Libraries Symposium. 

Terry, D. J., Hogg, M. A., White, K. M. (1999). The theory of planned behaviour: Self identity, social 

identity and group norms. British Journal of Social Psychology, 38: 225-244. 

Tezcan, M., Ak, M., Pazarlamacı, T. (1988). Boş Zamanlar Sosyolojisi. Ankara: Doğan Matbaası. 

Therborn, G. (1995). Routes Tohrough Modernity, Global Modernities, (Ed: By.M.Featherstone,S. 

Lash,R.Robertson). London: Sage,p.125-138. 

Thompson, J. B. (1995). The Media and Modernity: A Social Theory of the Media. California: Stanford 

University Press. 

Thoumrungroje, A. (2014). The Influence of Social Media Intensity and EWOM on Conspicuous 

Consumption. Procedia-Social and Behavioral Sciences, 148, 7-15. 

Timisi, N., Dursun, Ç. (2003). Medya ve Deprem: 17 Ağustos 1999 Depreminin Medyada Temsili. Ankara: 

RTÜK Eğitim Dairesi Başkanlığı Yayını. 

Tiryakian, E. (2006). Tradition. The Cambridge Dictionary of Socıology. (Ed: By Turner). Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Tokgöz Bakıroğlu, C. (2013). Sosyalleşme ve Kimlik İnşası Ekseninde Sosyal Paylaşım Ağları. Akademik 

Bilişim Konferansı, Antalya: 23-25 Ocak 2013. 

Toprak, A., Yıldırım, A., Aygül, E., Binark, M., Börekçi, S., Çomu, T. (2009). Toplumsal paylaşım ağı 

Facebook: Görülüyorum Öyleyse Varım. İstanbul: Kalkedon Yayınları. 

Touraine, A. (2012). Modernliğin Eleştirisi. (Çev: U. T. Hülya). İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Tsai, H. F., Cheng, S. H., Yeh, T. L., Shih, C.-C., Chen, K. C., Yang, Y. C., Yang, Y. K. (2009). The Risk 

Factors of Internet Addiction—A Survey of University Freshmen. Psychiatry research, 167(3), 294-

299. 

Tural, S. K. (1990). Benlik, Kimlik ve Kişilik Üzerine Notlar. Milli Folklor Dergisi, (8), 28 31  

Turan, S., Esenoğlu, C. (2006). Bir Meşrulaştırma Aracı Olarak Bilişim ve Kitle İletişim Teknolojileri: 

Eleştirel Bir Bakış. Eskişehir Osmangazi Üniversitesi İBFDergisi, (1.2), 71-86 

Turkle, S. (1997). Multiple subjectivity and virtual community at the end of the Freudian century. 

Sociological Inquiry, 67(1), 72-84. 

Turkle, S. (2005). The Second Self: Computers and The Human Spirit. (20. Basım). Cambridge: MIT Press. 

Turner, J. (1991). Social Influence, Buckingham: Open University Press. 

Turner, J.(1987).Rediscovering The Social Group: A Self Categorization Theory. Oxford: Bassıl Black Well. 

Türkdoğan, O. (1997). Etnik Sosyoloji. İstanbul: Timaş Yayınları. 

Uçar,  F. (2015). Facebook'ta Benlik Sunumu ve Toplumsal Cinsiyet Rolleri. Selçuk İletişim. 9.1, 312-338. 

Uçar, T. F. (2004). Görsel İletişim ve Grafik Tasarım. (3. Baskı). İstanbul: İnkılap Yayınevi. 

Uğurlu, Ö. ve Yakın, M. (2015). Sosyal medyada kimlik temsilinin mekân üzerinden okunması: Foursquare. 

(Ed.: Ö. Oğuzhan), İletişimde sosyal medya sosyal medyada etkileşim içinde (s. 199-237). İstanbul: 

Kalkedon Yayınları. 

Uğurlu, S. (2010). Gelenek ve kimlik ilişkisi (Yayımlanmamış doktora tezi) Sakarya Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

Uluç, G., Yarcı, A. (2017). Sosyal Medya Kültürü. Dumlupınar Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, (52), 



89 
 

88-102 

Vardarlıer, P. (2016). Sosyal Medya Stratejisi. (1 Baskı). Ankara: Nobel Akademik Yayıncılık. 

Varol, S. F. (2014). Medyada Yer Alan Temsilerin Kimlik Edinme Sürecindeki Rolü. The Journal of 

Academic Social Science Studies, 8(26), 301–313.  

Vatandaş, C. (2003). Psiko-Sosyal Bir Kavram Olarak Kimliğin Kimliği . Avrupa Günlüğü. 

Vatandaş, C. (2010); Ulusal Kimlik, Açılım Kitap, İstanbul. 

Veblen, T. (2005). Aylak Sınıfın Teorisi. (Çev: Z.Gültekin, C. Atay).  İstanbul: Babil Yayınları. 

Veblen, T. (2007). The Theory of the Leisure Class (Ed: Martha Banta), (Oxford, GBR: Oxford University 

Press. 

Vural, Z. B. A.,, M. Bat. (2010). Yeni Bir İletişim Ortamı Olarak Sosyal Medya: Ege Üniversitesi İletişim 

Fakültesine Yönelik Bir Araştırma. Journal of Yasar University. 20.5,3348-3382. 

Waters, M. (1995). Globalization. London: Routledge. 

Wetherell, M. (1996). Identities, Groups and Social İssues. London: Sage. 

Yağlıcı, M. (2009). Tüketim Kültürü ve Ramazan Ayı Televizyon Reklâmları. Erciyes Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi 

Yağmurlu, A. (2011). Kamu Yönetiminde Halkla İlişkiler ve Sosyal Medya. Ankara: VIII. Kamu Yönetimi 

Forumu: Kamu Yönetimi ve Teknoloji. 

Yalçınkaya, A. (2011). Reform ve Rönesans, Sokrates’ten Jakobenlere Batı’da Siyasal Düşünceler. (Ed: M. 

A.Ağaoğulları). İstanbul: İletişim Yayınları. 

Yanıklar, C. (2006). Tüketim Sosyolojisi. İstanbul: Birey Yayıncılık. 

Yanıklar, C. (2010). Tüketim Kültürü, Kapitalizm ve İnsan İhtiyaçları Arasındaki İlişki Üzerine Bir Tartışma. 

Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal Bilimler Dergisi, Cilt: 34, Sayı: 25-32 

Yanmış, M., Kahraman, B. (2013). Gençlerin Dini ve Etnik Kimlik Algısı: Diyarbakır Örneği. Akademik 

İncelemeler Dergisi, Cilt: 8, Sayı: 2, Sayfa: 117-153 

Yaşar, M. (2017). Hedonik ve Faydacı Tüketim Bağlamında Tüketici Davranışlarının İncelenmesi: Gençlerin 

Hedonik Tüketim Eğilimlerini Belirlemeye Yönelik Bir Araştırma. Dumlupınar Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi 

Yaylagül, L.(2018). Kitle İletişim Kuramları – Egemen ve Eleştirel Yaklaşımlar, Ankara: Dipnot Yay. 

Yeniçıktı, N. T. (2016). Sosyal Medya Kullanım Motivasyonları: Facebook ve Twitter Kullanıcıları Üzerine 

Kullanımlar ve Doyumalar Araştırması. Selçuk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi 

Yıldırım, A. ve Şimşek, H. (2018). Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. Ankara: Seçkin. 

Ying, H. (2007). YouTube Gerçek Öyküsü. (Çev: İ.Şahin) İstanbul: Pegasus Yayınları. 

Young, K.S. (2007). Treatment outcomes with ınternet addicts. Clinical Director Center for Internet 

Addiction Recovery Published in CyberPsychology & Behavior, 10(5), 671-679. 

Zorbaz, O. (2013). Lise öğrencilerinin problemli internet kullanımının sosyal kaygı ve akran ilişkileri 

acısından incelenmesi (Yüksek Lisans Tezi).  

Zorlu, A. (2006a). Üretim Kapitalizminden Tüketim Kapitalizmine Üretim ve Tüketim Teorileri. Ankara: 

Glocal Yayıncılık.  

Zorlu, A. (2006b). Modern Tüketim Tarihinden Tüketim Araştırmalarına Tüketim Sosyolojisi. Ankara: 

Glocal Yayıncılık.   

Zorlu, A. (2008). Alışveriş Merkezlerini Anlamak. Ankara: Glocal Yayıncılık. 

Zorlu, A. (2016). Üretim ve Tüketim Teorileri. Ankara: Altınordu Yayınları. 


