
 

 

 
 

T.C. 

ŞIRNAK ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

 

VİKTOR FRANKL’IN ESERLERİNDE DİNÎ İNANCIN ANLAM 

ARAYIŞINDAKİ ROLÜ 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

Hazırlayan 

Gülistan ÖZÇELİK 

 

 

 

 

ŞIRNAK, 2023



 

 

T.C. 

ŞIRNAK ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

 

VİKTOR FRANKL’IN ESERLERİNDE DİNÎ İNANCIN ANLAM 

ARAYIŞINDAKİ ROLÜ 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ 

 

 

 

 

 

Hazırlayan 

Gülistan ÖZÇELİK 

 

 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi Yusuf EMRE 

 

 

 

 

 

ŞIRNAK, 2023



i 

 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK 

Bu tez çalışmasının Şırnak Üniversitesi Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Tez Yazım 

Kurallarına uygun olarak hazırlandığını, bu tez çalışmasında yer alan tüm bilgilerin 

akademik kurallara ve etik ilkelere uygun olarak elde edildiğini ve sunulduğunu 

beyan ederim. Ayrıca, bahse konu bu kural ve ilkelerin gerektirdiği üzere bu 

çalışmada özgün olmayan tüm bilimsel içerikleri kurallara uygun biçimde alıntılayıp 

kaynak gösterdiğimi beyan ederim. Beyanımla çelişen herhangi bir delil bulunduğu 

takdirde tüm sorumluluğu üstleneceğimi kabul ederim.  

 

                                                         

                                                                                             Tezi Hazırlayan 

                                                                                             Gülistan ÖZÇELİK 

 

 

 



ii 

 

TEZ YAZIM KILAVUZUNA UYGUNLUK 

 

“Viktor Frankl’ın Eserlerinde Dinî İnancın Anlam Arayışındaki Rolü” adlı Yüksek Lisans 

tezi, Şırnak Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Tez Yazım Kılavuzu’na uygun olarak 

hazırlanmıştır. 

 

 

  

Tezi Hazırlayan                                                                         Danışman 

Gülistan ÖZÇELİK                                                       Dr. Öğr. Üyesi Yusuf EMRE                                                                       

 

 

 

 

 

 

 

Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalı Başkanı 

Doç. Dr. Talip DEMİR 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 

 

ÖNSÖZ/TEŞEKKÜR 

 

Modern yaşam insanlara imkan ve konforlu bir yaşam sunmaktadır. Ama aynı 

zamanda olumsuz ortamlar da yaratmaktadır. Bireyin her şeye sahip olma gücüne ulaşması 

onu hiçliğe sürükleyip anlam duygusundan mahrum bırakmaktadır. Bu durumda insan, 

hayatın anlam ve amacına ulaşmak için bir çaba içerisine girebilmektedir. Özellikle özünü 

anlama yolculuğu modern yaşamın zorlukları ile birleştiğinde anlam arayışı olumsuz 

sonuçlanabilmektedir. Söz konusu dini inançlar bu arayış için önemli bir fonksiyon 

üstlenmektedir. Dinler hayat, ölüm, acı, mutluluk, hastalık gibi birçok konuda kişiye 

cevaplar sunmaktadır. Bu noktada din insanın hayatında zorluklarla baş etmesinde 

yardımcı bir kaynak olup yaşamıyla olan bağlantısını derinleştirmektedir. Çalışmamızda 

Viktor Frankl’ın eserleriyle beraber farklı çalışmalar da kaynak gösterilerek anlam 

arayışında dini inancın konumu ele alınmıştır. 

 Lisansüstü eğitimim sürecinde danışmanlık görevini fazlasıyla icra eden bilgi ve 

tecrübesiyle yardımını esirgemeyen, değerli zamanını ayıran, danışmanım Dr. Öğr. Üyesi 

Yusuf EMRE’ye teşekkürlerimi sunarım. Tez savunmasında yer alan Prof. Dr. Asım 

YAPICI’ya ve Dr. Öğr. Üyesi Ali KOÇAK’a teşekkürü borç bilirim. Çalışmam boyunca 

destekleriyle bana yardımcı olan aileme ve arkadaşlarıma yardımlarından dolayı teşekkür 

ederim. 

  

 

                                                                                                                  

Gülistan ÖZÇELİK 

Şırnak, 2023 

                                                                                                                  



iv 

 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET ................................................................................................................................... vii 

ABSTRACT ....................................................................................................................... viii 

GİRİŞ ..................................................................................................................................... 1 

1. VİKTOR FRANKL’IN HAYATI, ESERLERİ VE DİN ANLAYIŞI .............................. 4 

1.1. Hayatı .......................................................................................................................... 4 

1.2. Akademik Kişiliği ....................................................................................................... 6 

1.3. Eserleri ........................................................................................................................ 8 

1.4. Viktor Frankl’ın Din Anlayışı ................................................................................... 10 

2. ANLAM İSTENCİ VE LOGOTERAPİ .......................................................................... 12 

2.1. Logoterapi Nedir? ..................................................................................................... 12 

2.2. Logoterapinin Kavramları ......................................................................................... 16 

2.2.1. Anlam ................................................................................................................. 16 

2.2.2. Anlam arayışı ..................................................................................................... 17 

2.2.3. Hayatın anlamı ................................................................................................... 18 

2.2.4. Acı ve anlamı ..................................................................................................... 20 

2.2.5. Varoluşsal boşluk ve anlam................................................................................ 22 

2.2.6. Ölüm ve anlam ................................................................................................... 25 

2.2.7. Sevgi ve anlam ................................................................................................... 27 

2.3. Anlam Arayışında Etkili Olan Faktörler ................................................................... 29 

2.3.1. Gelişim dönemlerine göre anlam ....................................................................... 29 

2.3.2. Sosyoekonomik durum ve anlam ....................................................................... 30 

2.3.3. Modernite ve anlam ............................................................................................ 31 

2.4. Logoterapi ve Din ..................................................................................................... 34 

2.5. Logoterapide Kullanılan Teknikler ........................................................................... 36 

2.5.1. Paradoksal (çelişik) niyet ................................................................................... 36 

2.5.2. Düşünce odağını değiştirme ............................................................................... 37 

2.5.3. Sokratik diyalog ................................................................................................. 37 

3. ANLAM ARAYIŞINDA DİNİ İNANCIN ETKİLERİ .................................................. 39 

3.1. Ruh Sağlığı Din ve Anlam ........................................................................................ 39 

3.2. Dini Başa Çıkma ve Anlam ...................................................................................... 43 

3.3. İnsanın Anlam Arayışında Dini İnancın Etkileri ...................................................... 47 



v 

 

SONUÇ ................................................................................................................................ 54 

KAYNAKÇA ...................................................................................................................... 56 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 

 

ÖZET 

VİKTOR FRANKL’IN ESERLERİNDE DİNÎ İNANCIN ANLAM ARAYIŞINDAKİ 

ROLÜ 

ÖZÇELİK, Gülistan 

Yüksek Lisans, Felsefe ve Din Bilimleri Ana Bilim Dalı 

Danışman: Dr. Öğr. Üyesi Yusuf EMRE 

Haziran 2023, 70 sayfa 

Dini inançlar,  insanın hayatını anlamlandırma sürecinde bir çeşit yol haritası olarak işlev 

görebilir. Bu yol haritası insanların sınırları ve zayıflıklarıyla nasıl başa çıkacağını 

belirleyen öğretileri içerir. Anlam arayışı da insanın varoluşunun en temel özelliklerinden 

biridir. Bu arayışta dini inanç, insanların varoluşsal sorularına cevap ve anlamlar sunması 

nedeniyle önemli olmuştur. Dini inancın anlam arayışında oynadığı rol, büyük ölçüde 

insanın inanç biçimine bağlıdır. Bu inanç biçimleri  yaşamın anlamı, varoluşun amacı, 

ölüm ve ölümden sonraki hayat gibi konularda farklı cevaplar sunmaktadır. İnsan 

doğasındaki anlam arayışı ile dinlerin anlam kaynağı fonksiyonu arasındaki söz konusu 

ilişkiden hareketle çalışmamız Frankl’a göre insanın anlam arayışında dinî inancın rolünü 

konu edinmektedir. Frankl’ın anlam arayışında inanca dair fikirleri, birçok terapi 

yöntemlerine ilham kaynağı olmuştur. Bu fikirlerden hareketle Frankl, insanların kendi 

hayatlarını anlamlandırabilmek için inançlarını kullanmalarını önerir. Bu inançlar 

bireylerin isteklerini ve hedeflerini belirleyebilmektedir. Bu çalışmada Viktor Frankl’ın 

eserlerinden ve konu hakkında yapılan birçok çalışmadan da yararlanarak insanın anlam 

arayışında dini inancın rolü incelenmektedir. Frankl’ın geliştirdiği Logoterapi ekolü ile 

anlamsal varoluşun amacı konusuna değinilmiştir. Buna göre insanın anlam bulması, onun 

hayatta kalmasını sağlayan faktörlerden biri olduğu düşüncesi de çalışmanın konuları 

arasında  gösterilerek incelenmiştir. 

 

Anahtar Kelimeler: Anlam, anlam arayışı, nihai anlam, din, inanç, amaç.



vii 

 

ABSTRACT 

THE ROLE oF RELIGIOUS FAITH IN THE SEARCH FOR MEANING IN 

VIKTOR FRANKL’S WORKS 

ÖZÇELİK, Gülistan 

Master of Science In Deparment of Philosophy and  Religious Sciences 

Supervisor: Asst. Prof. Yusuf EMRE 

June 2021, 70 pages 

 

Religious beliefs can function as a kind of roadmap for individuals to make their lives 

meaningful. This roadmap includes teachings that determine how individuals cope with 

their limitations and weaknesses. The search for meaning is one of the fundamental 

characteristics of human existence. In this quest, religious belief has been important for 

providing answers and meanings to existential questions. The role of religious belief in the 

search for meaning largely depends on the individual's belief system. These belief systems 

offer different answers to questions about the meaning of life, the purpose of existence, 

death, and the afterlife. Based on the relationship between the search for meaning in human 

nature and the function of religion as a source of meaning, this study focuses on the role of 

religious belief in human's search for meaning, according to Frankl. Frankl's ideas about 

belief in the search for meaning have inspired many therapeutic methods. Building on 

these ideas, Frankl suggests that individuals use their beliefs to make sense of their own 

lives. These beliefs can determine individuals' desires and goals. This study examines the 

role of religious belief in the search for meaning by drawing on Viktor Frankl's works and 

numerous studies on the subject. The Logotherapy approach developed by Frankl is 

discussed in relation to the purpose of existential meaning. Accordingly, the study also 

explores the notion that finding meaning is one of the factors that enables individuals to 

survive in life. 

 

Keywords: Meaning, search for meaning, ultimate meaning, religion, belief, purpose. 

 



1 

 

GİRİŞ 

Anlam arayışı hayatın her safhasında değişim ve gelişim sürecine bağlı olarak 

varlığını hissettiren bir alandır. İnsan doğası gereği akıl sahibi bir varlık olarak anlam 

arayan, üreten, varoluşunu sorgulayan, varoluşuna dair düşünen sorularına cevap, 

sorunlarına çözüm arayan bir tavır içinde olmuştur (Öztan, 2019). 

İnsan için varoluşsal sancının en yoğun olduğu problemlerden biri anlam arayışıdır. 

Birey anlam arayışına tatmin edici cevaplar sunduğu takdirde birçok sorunun üstesinden 

gelebilmektedir. Söz konusu probleme karşı bir cevap bulunmadığında ise birey kaygı, 

korku, umutsuzluk ve depresyon gibi sıkıntılar yaşayabilmektedir. Din bu anlamda birey 

için tatmin edici cevaplar sunup anlamlı bir yaşam sürmesine olanak tanımaktadır.  Birey 

için anlam kaynağı olan dinler Tanrı, kader, dünya gibi kavramların  anlaşılmasına zemin 

oluşturarak bireylerin yaşamı için birer dayanak olmaktadırlar. Dini inanç özellikle zor ve 

sıkıntılı anlarda bireye umut ve teselli verip onun için bir motivasyon kaynağı 

olabilmektedir. Çalışmamızın konusu da bu eksende olmuştur. Çalışmada Viktor Frankl’ın 

eserleri ve farklı kaynaklar da kullanılarak insanın anlam arayışında dini inancın rolü  yer 

almıştır. Auschwitz toplama kampına gönderilen Frankl, üç yıl boyunca uygulanan işkence 

ve zorlu yaşam koşullarına rağmen hayatta kalmayı başarmıştır. Kamptan kurtulduktan 

sonra Psikiyatri alanında kariyer yapmaya karar veren Frankl, Viyana’da Psikoterapi 

merkezi açmış ve birçok hastanın tedavi sürecinde yardımda bulunmuştur. Bu süreçte 

Logoterapi adı verilen yeni bir terapi yaklaşımı geliştirmiştir. Söz konusu yaklaşım 

“anlamsal varoluş felsefesi” üzerine kurulmuştur. Frankl’a göre bireyin yaşamına dair 

anlam bulması onun hayatta kalmasına destek olmaktadır. Frankl anlamsızlık duygusunun 

insanlığı tehdit ettiğine inanmakta ve bu süreçte inançların da önemini vurgulamaktadır. 

Frankl’ın “İnsanın Anlam Arayışı” isimli kitabı, toplama kampı acılarını ve 

anlamın gücünü tanıtan örnek mahiyetinde bir kitap kabul edilmektedir. Bu kitap 

araştırmamızın en temel kaynakları arasında yer almaktadır. Deneyimlerinden kaynaklı 

insanlık tarihinde en korkunç olayların bile bireylerin kendilerine bir anlam bulmalarını 

sağlayabileceğine dair umut aşılamaktadır. Frankl, insanların kaygıları ve acılarıyla baş 

ederken onlara anlam katarak hayatta kalma şanslarının daha yüksek olduğuna 

inanmaktadır.  



2 

 

Çalışmanın temel amacı insanın anlam arayışında dini inancın rolünü incelemektir.  

İnsanların dini inançlarından elde ettikleri anlamlar, bu anlamların etkileri ortaya 

konulmaya çalışılmıştır ve bu konuda farklı bakış açıları kazandırmak çalışmanın diğer 

amaçları arasında gösterilebilir. Konuyla ilgili literatüre bakıldığında Öztan’ın (2019) 

“İnsanın Anlam ve Mutluluk Arayışında İnancın Rolü” tezinin olduğu görülmektedir. Bu 

çalışmada  mutluluk, anlam ve inanç arasındaki ilişki konu edinirken bizim çalışmamızda 

ise Viktor Frankl’ın eserlerinde dini inancın anlam arayışındaki rolü ele alınacaktır. 

Çalışmada kaynak tarama yöntemi, biyografi, otobiyografi, Viktor Frankl’ın 

eserleri ve konuyla ilgili farklı eserler araştırılarak betimsel yöntem kullanılmıştır. 

Çalışmamız üç bölümden oluşmaktadır. Birinci bölümde Viktor Frankl’ın hayatı, 

akademik kişiliği, din anlayışı ve eserleri hakkında bilgi verilmiştir. Viktor Frankl’n birçok 

çalışması bulunmakla beraber bu bölümde özellikle birkaç eseri hakkında araştırma 

yapılmıştır. İkinci bölümde ise Logoterapinin ne olduğu, kavramsal çerçevesi ve teknikleri, 

anlam arayışı sürecinde etkili olan bazı faktörler üzerinde durulmuştur. Logoterapinin 

kavramsal çerçevesi altında anlam, anlam arayışı, yaşamın, acının, ölümün, sevginin 

anlamı gibi kavramlar detaylandırılmıştır. Bu bölüm genel olarak üçüncü bölümün de daha 

rahat anlaşılmasını sağlamıştır. Üçüncü bölümde ise dini inanç ile ruh sağlığı arasındaki 

ilişki, dini başa çıkma, nihai anlam ve inanç konularına yer verilmiş olup konu hakkındaki 

çalışmalar incelenmiştir. Son adımda toplanan verilerle sonuçlar değerlendirilmiştir.  

Her dinin kendine ait bir inanç sitemi bulunmaktadır. Bu sebeple dini inancın anlam 

arayışındaki rolü hakkında genel bir sonuca ulaşmak zordur. Dini inançlar bazı zorluklarla 

karşılaşan insanlar için bir destek kaynağı olabilir. Ancak bu destek yeterli olmayabilir. 

İnsanların dini inanç biçimleri de zamanla değişebileceğinden anlam arayışı yolculuğunda 

din tek kaynak olarak yeterli olmayabilir. 

Anlam arayışında dini inancın rolüne dair farklı görüş ve tartışmalar vardır. Dini 

inancın anlam arayışındaki rolü, bazı insanlar için önemli olmakla birlikte kimi insanlar 

için önemsiz olabilmektedir. Anlam ile ilgili yapılan birçok araştırma büyük oranda batı 

kültürüne odaklandığından diğer kültürlere genelleme yapma konusunda bir sınırlılık 

olarak görülebilir. Farklı kültürlerde insanlar için dinin anlam arayışındaki rolü de farklı 

olabilir. Bunun yanı sıra insanların anlam arayışında kullandıkları dini inançları, tanrı 

tasavvuru ve ritüeller de farklılık gösterebilir. Bu noktada insanların anlam arayışındaki 

dini inancın rolü konusunda bireysel ve kültürel farklılıkları göz önünde bulunduran 

araştırmalara daha çok ihtiyaç vardır. Öte yandan farklı din anlayışına sahip insanların 



3 

 

farklı inanç sistemleri de vardır. Bu sebeple de anlam arayışında dini inancın rolü hakkında 

genel bir anlatıma ulaşmak da zor olabilmektedir. karşılaştırmalı dinler ile anlam arayışı ve 

dini inanç arasındaki ilişkinin araştırılması veya bu konu hakkında kişisel görüşlerin 

alınması konunun önemini daha fazla ortaya koyabilir. 

 



4 

 

1. VİKTOR FRANKL’IN HAYATI, ESERLERİ VE DİN ANLAYIŞI 

1.1. Hayatı 

Viktor Frankl, 26 Mart 1905 yılında Viyana’da Yahudi bir ailenin çocuğu olarak 

dünyaya gelmiştir. Frankl’ın babası Gabriel Frankl, Avusturya Sosyal Hizmetler 

Bakanlığında çalışmıştır. Annesi Elsa Praglı, saygın bir ailenin kızı olmasına karşın babası 

maddi imkânsızlıklardan dolayı tıp öğrenimini bırakan bir kitap ciltçisinin oğludur. Frankl 

anne ve babasına düşkün biri olarak onlara karşı duygusal bağlılık hissetmiştir. Kendi 

kişiliğini de annesinin duygusallığı ile babasının akılcılığı arasında bir gerilim olarak 

algılar (James, 2017). 

Frankl, doğa araştırmacısı olan Alman filozof Wilhelm Oswald ile  deneysel ruh 

biliminin kurucusu Gustav Theodor Fechner’in düşüncelerinden etkilenmiştir. Frankl’ın 

psikolojiye olan ilgisinde bu durumun etkisi söz konusudur. Freud ile tanışması ve 

psikanaliz kuramını tanıması da bu yıllara rastlar (James, 2017). Lisedeyken Freud ile 

mektuplaşan Frankl, zaman içerisinde Freud’un düşüncelerinden uzaklaşmış ve Adler’in 

psikolojisine ilgi duymaya başlamıştır (Bahadır, 2000). Aynı yıllarda Frankl, “Bireysel 

Psikoloji dergisini” de çıkarmıştır. Dergide yayınladığı makalesi olan “Günlük Yaşamın 

Anlamı” makalesi ise ilerde kuracağı Logoterapi düşüncesi için bir temel mahiyetinde 

olmuştur (Frankl ve Pinchas, 2020). 

Frankl, psikoterapi üzerine yaptığı araştırmalar ve düşünceleri sebebiyle zamanla 

Alfred Adler ile kendi arasında bir gerilime sebep olmuştur (Bahadır, 2000). Frankl’ın 

hocaları olan Rudolf Allers ve Oswald Schwarz’ın Bireysel Psikoloji Derneğinden istifa 

etmelerinden sonra Adler’in isteği üzerine Frankl da aynı dernekten çıkarılmıştır. Bu 

olaydan sonra artık Frankl için yeni bir süreç başlamıştır. Çalışmalarında daha aktif olmaya 

başlayan Frankl, psikoloji üzerine gelişimini sağlayacak çalışmaları da bu yıllarda tecrübe 

etmiştir (Frankl ve Pinchas, 2020). 

1928 yılında Viyana’da “Gençlik Danışma Birimlerinin” kurulmasında rol 

oynamıştır. Bu birimlerde depresyon ve bunalımda olan gençlere psikolojik destek 

sağlanmıştır. Psikolojik destek hizmetleri bu iş için gönüllü olanların evinde veya Frankl’ın 

anne-babasının evinde verilmiştir.  O dönemde hızlı bir şekilde artış gösteren ve özellikle 

diploma zamanında gençler arasındaki intihar olayları Frankl’ın desteği ile önemli bir 

düşüş göstermiştir (Frankl, 2021a). Yıllar sonra yapılan araştırmalar sonucunda tek bir 

intihar vakasına bile rastlanılmamıştır (Frankl ve Pinchas, 2020). 



5 

 

Frankl, 1930 yılında Dr. unvanını almıştır. 1933-1937 yılları arasında da Steinhof 

Psikiyatri hastanesinde nöroloji ve psikiyatri alanında uzman doktorluk eğitimine 

başlamıştır. Burada “İntihara Girişen Kadınlar” biriminin başında görev yapmıştır. Tüm bu 

gelişmelerle beraber Frankl bilimsel araştırmalarını da ihmal etmemiştir. Bu bölümde 

çalışırken derin acılarla yüzleşen insanlar ile görüşmüştür (Frankl ve Pinchas, 2020). 

1938 yılında Frankl, Logoterapi için ilk analiz olan “ Psikoterapinin Zihinsel 

Sorunları Hakkında” adlı makalesini yazmıştır. Aynı yıllarda Nasyonal Sosyalistlerin 

Avusturya’ya girmesi ile çalışmaları sekteye uğramıştır. Artan baskılar ile zaman 

içerisinde Yahudi doktorların Yahudi olmayan hastaları tedavi etmelerine yasak getirilmiş 

olup artık Yahudi doktorlar sadece  Yahudi tedavicileri olarak anılmıştır (Frankl, 2021a). 

1940 yılında gelen teklif üzerine Rothschild Yahudi hastanesinde nöroloji 

bölümünün başına geçmiştir. Frankl bu görevin başına geçmekten memnun kalmıştı. 

Çünkü bu sayede hem kendisini hem de akrabalarını zorunlu bir tehcirden kurtaracaktı. 

Anne babasını kurtarmak için de kendisine çıkan Amerika vizesini de kullanmamıştır 

(Frankl, 2020). 

Yapılan baskılar ve zulümler ile tehcir korkusuyla yaşayan Viyana halkı, intiharı bir 

kurtuluş olarak görmeye başlamış ve o dönemde Yahudiler birçok intihar girişiminde 

bulunmuştur. Bu süreçte Frankl kendini sadece insanlara yardım etmeye ve hayat 

kurtarmaya adamıştır. 1941 yılında çalıştığı hastanenin servis hemşiresi olan Tilly Groser 

ile evlenmiştir. Evliliğinden kısa bir süre sonra Viyana’da korku ve gerginlik daha da 

artmıştır (James, 2017). 1941 yılının Eylül ayında Frankl ailesi ve yüzlerce Yahudi ile 

beraber toplama noktalarına götürülmüştür. Bu sıralarda Frankl henüz otuz beş yaşındaydı. 

Bundan önceki tüm yaşamına veda etmişti. Her şeyini bırakmak zorunda kalan Frankl, 

yanında sadece daha yeni tamamlamış olduğu Logoterapi için büyük bir önem taşıyan 

“Tıbbi Pastoral Bakım” adlı eserini götürmüştü. Başına geleceklerden habersiz olsa da bir 

kopyasını paltosunun astarının içine dikmişti. En azından o anlık Logoterapi düşüncesinin 

umudunu taşımaya devam ediyordu. 1942 yılında bu kitabı Auschwitz’te bırakmak 

zorunda kalmıştır (Frankl ve Pinchas, 2020). 

İnsan yaşamının sınırlarını zorlayan toplama kampında Frankl, üç yıllık zorlu bir 

süreçten geçmiştir.  Kamp hayatı incelendiğinde dışarıdan birçok yanlış algıya ulaşılabilir. 

Ancak kamp mağdurlarının yaşadığı varoluşsal mücadeleyi anlamak için bir çaba içerisine 

girmek gerekmektedir. Kamplarda kalan tutuklular “Deneyimlerimiz hakkında konuşmayı 



6 

 

sevmiyoruz.  İçeride olanlar için herhangi bir açıklamaya gerek yok; ne bizim o zamanlar 

nasıl hissettiğimizi anlayacaklar ne de şimdi nasıl hissettiğimizi.” ifadelerini kullanmıştır 

(Frankl, 2020: s. 22 ). Kamptan kampa taşınan mahkûmların nihai varış yerleri gaz odaları 

olmuştur. Bu gaz odaları için ölüm listesindeki isimler her seferinde yeniden 

güncellenmiştir. 

Böylesine insanlık dışı uygulamaların var olduğu kampta insanlığı ile beraber 

vicdanını kaybedenler hayatta kalabilmiştir. Nitekim ağır şartlar altında çalışan 

muhafızların kabul ettiği kapo görevi, vicdanını kaybetmiş Yahudi mahkûmlar arasından 

seçiliyordu. Kapo: Nazi kampında kamp yöneticileri adına denetim yapan zorla çalıştırılan 

mahkumlara verilen isimdir (Kapolar ve yargıda yaşam, 2023). Frankl’ın Annesi babası ve 

eşi bu kampta hayatlarını kaybetmiştir. Kendisi ise 27 Nisan 1945 yılında kamptan 

kurtulmuş ve tekrardan Viyana’ya dönerek Auschwitz’de bırakmak zorunda kaldığı eserini 

yeniden yazmaya koyulmuştur. Böylelikle Logoterapi ve varoluş analizine dair olan 

umudunu yeniden tazelemiştir. Bu kitabını yazdıktan sonra Frankl, toplama kampında 

yaşadıklarıyla ilgili bir çalışma yapmıştır. “Her Şeye Rağmen Hayata Evet Demek” adlı 

eseri büyük bir yankı uyandırmıştır (Frankl ve Pinchas, 2020). 

1946 yılında Viyana Poliklinikleri hastanesi Nöroloji departmanının başına 

geçmiştir (Bahadır, 2000). Burada da 25 yıl görev yapmıştır. Bu klinikte çalışırken ikinci 

eşi olan Eleonore Schwindt ile tanışıp evlenmiştir. Evliliklerinden kısa bir süre sonra 

kızları Gabriele doğmuştur. Frankl’ın eserlerinin yayılmasıyla Logoterapi bir ekol haline 

gelmiş ve psikiyatrinin önemli araştırmaları arasına girmiştir.  Zamanla da Logoterapiyi 

inceleyen birçok bilimsel araştırma yapılmıştır. Frankl her durumda “bireyin elinden 

gelenin en iyisini yapma sorumluluğu çağrısı” ile hitap etmiş ve yaşadıklarından hareketle 

bir örnek olup bu mesajının daha inandırıcı olmasını sağlamıştır. 2 Eylül 1997 yılında 

yaşamını yitiren Frankl, bir yıl önce Viyana Üniversitesinin hastanesinde son konuşmasını 

yapmıştır. 92 yaşında da yaşama veda etmiştir (Frankl ve Pinchas, 2020). Frankl, 

kendisinden sonraki psikiyatrist nesiller için güzel bir miras bırakmıştır. Günümüzde hala 

başarıları takdir edilip birçok üniversitenin bilimsel çalışmaları arasında yer almıştır 

(Bahadır, 2000). 

1.2. Akademik Kişiliği 

Hayatın anlamı konusuyla ilgilenen ilk psikoterapistin Jung olduğu kaynaklarda 

geçmektedir. Jung bir yazısında anlamını kaybeden ruhun acısını, konu olarak ele almış ve 

bu durumun da bireyi çıkmaza sürükleyip bir nevroza dönüştüğünü anlatmaktadır. Jung 



7 

 

dışında anlam arayışını eserlerinde konu edinen birçok bilim adamının çalışmaları 

bulunmaktadır. Nitekim R. Siebeck, H.Schultz, L.seif, M.Scheler gibi kişilerin acıda anlam 

arayışı nevrozlarıyla ilgili çalışmaları vardır. Logoterapi ile ilgili en önemli görüş ise 

Frankla da eğitmenlik yapan R.Allerse ait olan görüşlerdir (Akt. Bahadır, 2000).  Daha 

sonra ise Logoterapiye asıl adını veren ve onun gelişimini sağlayan psikoterapist Frankl 

olmuştur. 

Frankl’ın akademik kişiliği kronolojik olarak tahlil edildiğinde daha kolay 

sonuçlara ulaşılabilir. Buna göre Freud ile 15 yaşında tanışmış olup ve mektuplaşmaya 

başlamıştır. 16 yaşında ise “Hayatın Anlamı” (Der Sinndes Lebens) adlı ilk konuşmasını 

yapmıştır. İlk makalesini ise “Internationale Zeitschriftfür Psychoanalyse” isimli bilimsel 

dergide yayınlamıştır. Freud ile sadece bir kere görüşmüştür. 1924 yılından sonra Freud ile 

tüm ilişkisini koparmış ve bu süreçten sonra da Adler ile çalışmalarını sürdürmüştür. Adler 

ile çalıştığı süre içerisinde de yazılarını “Internationalen Zeitschriftfü Rindividual 

Psychologie” dergisinde yayınlatmıştır. Çok geçmeden 1926 yılında ise Alfred Adler ile 

görüş açısından çatışmış ve Bireysel Psikoloji Derneği ile bağını koparmıştır (İnsanın 

anlam arayışı, 2023). 

1927 yılında O. Schwartz, R. Allers ile tanışıp onlarla çalışmalarını sürdürmüştür. 

Frankl’ın insana olan bakış açısında bu kişiler yakın bir rol oynamıştır (James, 2017). 

Doktor unvanını 1930 yılında almış; aynı yıl Viyana üniversitesinin noropsikiyatri 

bölümünde çalışmıştır. Burada çalışırken anlamsızlık nevrozunun hastalıkların 

başlamasında en önemli sorunlardan olduğu kanaatine varmıştır (Akt. Bahadır, 2000). 

Frankl’ı bilim dünyasına asıl kazandıran 1938 yılı olmuştur. “Zurgeistigen 

Problematik der Psychotherapie” isimli eserinde ilk defa varoluşa dair analizlerini ve 

Logoterapinin temellerinin oluşmasını sağlamıştır. 1943 yılında kendisiyle beraber tüm 

ailesinin toplama kamplarına gönderilmesi bütün çalışmalarının sekteye uğramasına 

sebebiyet vermiştir.  Toplama kampında üç yıllık bir süreç geçirmiştir. Geri döndüğünde 

ün kazanıp dünya çapında tanınması ise 1946 yılından sonra olmuştur. En verimli yılları da 

1946-1970 yılları arasında olmuştur. 1997 yılında yaşamını yitirdiğinde kendisinden geriye 

31 eser, seminer, konferans konuşmaları ve makaleler bırakmıştır. “Her Şeye Rağmen 

Hayata Evet Demek” (Trotzdemja zum Leben Sagen) adlı kitabının milyonlarca baskısı 

yapılmıştır (Bahadır, 2000). 

 

 



8 

 

1.3. Eserleri 

Frankl hayatta olduğu süre boyunca yazı ve makaleler dışında 31 kitap yazmış ve 

bu kitaplar 30’dan fazla dile çevrilmiştir. Aşağıda ise birkaç kitabı hakkında bilgi 

verilmiştir.  

1.3.1. İnsanın anlam arayışı 

“Yaşamak için bir nedeni olan kişi neredeyse her nasıla katlanır.” 1946 yılında 

Viktor Frankl tarafından kaleme alınan kitap toplamda üç bölümden oluşmaktadır. Kitapta 

yaşamın anlamı üzerine psikolojik gözlemler ve tahliller yer almaktadır. 

Birinci bölümde Nazi toplama kamplarında Frankl ve diğer mahkûmların 

yaşadıkları zorlu yaşam şartlarında hayatta kalma mücadelesi anlatılmaktadır. Bu süreçte 

Frankl, mahkûmların da yaşadıkları psikolojik sürece vurgu yapmaktadır. Kitabın bu ilk 

kısmında yaşadığı tüm ıstıraplara rağmen bir tutuklu nasıl olur da “Hayatı hala yaşanmaya 

değer bulmaktadır?” sorusuna cevap vermektedir. 

Logoterapi üzerine kaleme alınan ikinci bölümde “hayatın anlamı ve amacı” 

konusuna değinilmiştir. Frankl’a göre her şeye rağmen acı da yaşamın bir parçası olmakla 

birlikte yaşama anlam katmaktadır. Bu bölümde aynı zamanda Logoterapinin temel 

kavramlarına açıklık getirilmiştir. 

Üçüncü bölümde ise yazar katıldığı törenlerde logoterapi ve ölüm, suçluluk ve acı 

üzerine yazdığı ders notları ve konuşmaları yer almaktadır. Bu trajik üçlü üzerine baş 

etmenin yollarını konu edinmiştir. 

1.3.2. Psikoterapi ve din 

Frankl’ın en önemli eserlerinden biri olan Psikoterapi ve Din adlı kitabı din ve 

terapinin ilişkisine dair yazılmış bir olmuştur. Kitapta Freud, Adler ve Jung’a atıflar yapsa 

da bilinçdışını reddetmemekle beraber Tanrı inancının bilinçdışı ile bağlantısının olduğunu 

vurgulamıştır. Ama dini inancın da bilinçdışı ile açıklanmayacak özellikte olduğunu  

söylemiştir. Tanrı inancı bir karar olup psikolojinin de bunu göz ardı etmemesi gerektiğini 

anlatmıştır. Frankl “Tanrı kendi kendimize yaptığımız en mahrem konuşmaların ortağıdır.” 

diyerek insan hayatının anlamlandırılmasında da dinin en önemli motive kaynaklarından 

birisi olduğunu söylemektedir (Frankl, 2018a). 

1.3.3. Duyulmayan anlam çığlığı 

Frankl, bu kitabında kitle nevrozu haline dönüşen varoluşsal anlam boşluğunun 

sonuçlarına binaen insanın anlam arayışının varoluşsal anlam boşluğunda bir yol bulma 



9 

 

aracı olarak kullanılabileceğini söylemektedir. Frankl, özellikle sanayi devrimi ile 

yalnızlaşan bireyin yoğun bir şekilde hissettiği varoluşsal anlam boşluğunun depresyon, 

intihar, anksiyeteyi de artırdığını hatırlatmaktadır (Frankl, 2019). 

 Kitapta konuya dair çeşitli örnekler vermiştir. Örneğin; Amerika’da sosyal 

yaşamları aktif, akademik becerileri yüksek ve aile ilişkilerine önem veren  üniversite 

öğrencileri arasında artan intihar olaylarının sebebini anlam boşluğuyla açıklamaktadır. Bu 

durumun anlamını yitiren bireylerde ortaya çıkabileceğini bildirir (Frankl, 2019). Frankl’ın 

verdiği mesaj özetle bireyin yaşamına dair bir anlam kazandırılmadığı sürece yapılan 

terapiler ve psikotekniklerin anlamsız kalacağı görüşü yer almaktadır. 

1.3.4. Hayatın anlamı ve psikoterapi 

Hayatın anlamı ve Psikoterapi adlı kitapta Frankl diğer yapıtlarında olduğu gibi 

yaşamın getirdiği umutsuzluğa çözüm üretmeyi dile getirmektedir. Özellikle Nazi 

kampında çeşitli işkencelere maruz kalan aynı zamanda ailesini de kaybeden Frankl, en 

ağır şartlarda bile insanın anlamını yitirmemesi,  hayata nasıl tutunması gerektiğini 

anlatılmaktadır (Frankl, 2021a). 

1.3.5. Anlam istenci 

Anlam istenci kitabı iki bölümden oluşmaktadır kitabın ilk bölümünde 

logoterapinin temelleri anlatılmış olup Frankl okuyucuları acı ölüm ve suçluluk 

kavramlarıyla yüzleştirmiştir. İkinci bölümde ise logoterapinin uygulamalarına ve 

tekniklerine yer verip kendi hastalarından ve toplama kampından detaylıca örnekler 

vermektedir (Frankl, 2021b). 

1.3.6. Yaşamak için bir nedeni olan 

İki bölümden oluşan kitabın ilk bölümünde “Altmış yıllık metinler” bölümü altında 

psikoterapi ruh sağlığı varoluş analizi ve yine toplama kampında yaşanılan ortamın 

psikolojisine değinmektedir. İkinci bölümde ise “ Logoterapinin ve varoluş analizinin ana 

hatları” başlığı altında da özellikle varoluş kavramının analizi ve logoterapi ekolünün 

amacını sunmaktadır (Frankl, 2018b). 

1.3.7. Tanrı arayışı ve anlam sorunu 

Kitap Viktor E. Frankl ve Pinchas Lapide’nin diyaloglarından oluşmaktadır. 2004 

yılının mayıs ayında Frankl’ın özel arşivi kayıt altına alınırken keşfedilmiştir. Her iki yazar 

tarafından önsözü yazılan kitabın yayınlanması planlanmış olsa da kitabın o yıllarda neden 

basılmadığı bilinmemektedir (Frankl ve Pinchas, 2020). 



10 

 

1.4. Viktor Frankl’ın Din Anlayışı 

Frankl’a göre din, bireyin yaşamının gidişatıyla ilgili olmak üzere yaşamındaki 

birçok sorununa yanıt vermiştir. Din, insanların yaşam serüvenleri boyunca davranışlarını 

ve ölüm gerçeğine alışıp ölümü anlamlandırmalarında aynı zamanda acının da bir anlama 

ulaşmasında kendilerine yardımcı olan bir kavramdır (Akt. İlk ve Bilici, 2020).Yahudi bir 

ailede doğan Frankl, ailesinden aldığı dini eğitim ve yetiştiği çevre ile de bağlantılı din 

hakkında ılımlı görüşlere sahip olmuştur. Alman varoluşçu Psikoterapi ve Logoterapi 

başkanı Kolbe de yayımladığı tezinde dine yaklaşım konusunda Frankl’ı en ılımlı 

psikoterapist olarak değerlendirmiştir (Akt. Bahadır, 2000). 

Frankl 1950 de yayımladığı “Der Leidende Mensch” isimli kitabında yayımlanan 

“Homopatiens” adlı makalesinde Tanrının varlığını mantıksal bir çerçeveye oturtmuştur. 

Frankl’a göre insanın varoluşunu devam ettirebilmesi insanüstü bir varlığa yönelmesi ile 

gerçekleşir.  insan anlam ve değerini ancak Tanrının varlığında bulabilir. Frankl’a göre din 

kişisel olup politeist bir inançtan kaçınmıştır. Hıristiyanlığın Tanrı-baba imajını da 

reddeder. Din bireyin içsel yaşantısında var olan şeydir. Birey bunun farkında olmayıp 

dışarıya göstermeyebilir. Ama bunun gösterilmemesi bireyde dini inancın olmadığı 

anlamına gelmemektedir (Bahadır, 2000). 

Frankl din ve vicdanın birbirini tamamlayan iki unsur olduğunu vurgulamaktadır. 

Vicdan; bireyin tanrı ile var olduğu ortamdır. Dini inancı olmayan birey vicdanlı olabilir; 

Ancak o kişi sorumlu olduğu varlığı tanımlayamamaktadır ve yaşadığı tüm süreçleri 

vicdanı ile temellendirir. Ona göre sorumlu olduğu bir mercii bulunmamaktadır. Oysaki 

dini hassasiyeti olmayan insan bağlı olduğu anlam ve değerini vicdanı rahata erdiği 

noktada kaybeder. Çünkü onun için ötesi yoktur (Frankl, 2018a). 

Frankla göre bireyin tanrıya eğilimi ontolojik olup metapsişik bir yapıya dayanır. 

Bu yapı ise bir ihtiyaçtan doğup duygusal durumludur. Frankl konuya dair düşüncelerini 

şöyle dile getirir: “Varlığımızın temelinde konusu tanrıdan başkası olamayacak derin bir 

özlem yatar.” Birey duygusal davranışlarıyla Tanrıya doğru yol bulur.  Buna göre tanrı 

bireyin bilincinde bulunan bir zorunluluk değildir. Tanrı inancı kişisel bir tercih ile vuku 

bulmaktadır (Bahadır, 2000). 

Frankl Tanrı ile ilgili olan görüşlerini “Bilinçdışı Tanrı” kavramı ile açıklamıştır. 

Buna göre her insan istemli ya da istemsizce bir tanrı inancını derinlerinde hissedip 

içselleştirmiş ve ona bağlanmıştır. Bu bilinçdışı Tanrı ifadesiyle Tanrının bilinçsiz olduğu 

anlaşılmamalıdır. Tanrının bizzat insan ile olan canlı ilişkisine değinir. Ancak bu 



11 

 

“Bilinçdışı Tanrı” kavramından da panteist bir sonuç çıkarılmamalıdır. Bilinçdışındaki 

Tanrı ile benlik ya da bilinçdışının tanrılaşması gibi bir durumun olması düşünülmemelidir. 

Aynı zamanda bu kavramla da Tanrı, insanı mekânı olarak bulup insanın içinde yaşayan 

bir varlık olarak görülmemelidir. Bilinçdışındaki Tanrı ile Tanrı insanı etkileyen, onun etki 

alanına giren bir varlık olup birey de bu varlıktan güç alan, iyiye yönelen olmuştur 

(Bahadır, 2000). 

Frankl’ın dini inancında fenomenolojik ve hümanist bir tavır sergilediği 

görülmüştür (Ayten, 2017). Dini, insanın nihai anlamı bulması ile ilişkilendirip kurumsal 

bir dine de karşı çıkmıştır. Kardeşi hariç toplama kamplarında tüm akrabalarını kaybetmiş; 

dindar bir çevrede yetişmiş olması aşağıdaki alıntıda görüldüğü gibi tanrıya dair 

görüşlerine de yansımıştır. 

“O zaman insan nedir? Tekrar soruyoruz. Ne olduğuna sürekli karar veren bir varlıktır: Bir 

hayvanın seviyesine inme ya da bir azizin yaşamına yükselme potansiyelini eşit bir şekilde 

barındıran varlık. Sonuçta gaz odalarını icat eden varlık; ama aynı zamanda, aynı gaz 

odalarına, başı yüksek tutulmuş ve ‘babamız’ ya da Yahudilerin dudağındaki ölüm duasıyla 

giren varlık.” (İlk ve Bilici, 2020: s. 51 ). 

Frankla göre din, insanların ölümle yüzleşmesini, acıya dayanıp acıda anlam 

bulmasında, bireyi psikolojik olarak destekleyen temel bir kavramdır. Kurucusu olup 

geliştirdiği Logoterapi kuramı ile din ve psikoterapiyi birbirine yardımcı kaynaklar 

olabileceğini vurgulamaktadır (Okan ve Ekşi, 2017). Nitekim birçok çalışmasında da 

psikoterapi ve dinin birbirini destekleyici nitelikte olduğunu söylemektedir.  



12 

 

2. ANLAM İSTENCİ VE LOGOTERAPİ 

2.1. Logoterapi Nedir? 

Frankl, “Hiçbir yaşanmışlık anlamsız olmaz” ve “Birey hayatında anlam bulduğu 

ölçüde huzurludur.’’ der. İnsanın varlığına dair bir anlam ve amaç bulma gayreti kişinin 

ruh sağlığı üzerinde olumlu etkiler uyandırabilir. Her zaman bu anlama ulaşma çabası 

karşılık bulmayabilir; ama insan için bu arayış önemli bir ihtiyaç olmuştur (Frankl, 2018a). 

Çünkü anlam, kişinin yaşamını inşa ettiği bir yapı ve yaşam serüveninde karşılaştığı 

olaylara sebepler bulmasını sağlayan bir unsurdur. Anlam arayışı üzerine çalışan Frankl, 

bu konu üzerinde yapılan çalışmaları yetersiz görmüş ve Logoterapi kuramını 

geliştirmiştir. Logoterapi kuramıyla varoluşsal boşluğu doldurmaya çalışan Frankla göre 

anlam arayışı ve çözümü, kişi için en önemli motivasyon kaynağı olmuştur (Erden ve 

Kula, 2019).  

Üçüncü Viyana ekolü olarak da bilinen Logoterapi “varoluş analizi” anlamına 

gelmektedir. Diğer iki ekol ise Freud’un Psikanalizi ile Adler’in Bireysel Psikolojisidir 

(Frankl, 2021a). Logoterapi tekniğine  göre insan tinsel bir varlıktır.  Tinsel bir varlık olan 

insan anlam arayışı içerisinde olmaktadır. Bu terapi de insan içerisindeki anlama odaklı 

olmaktadır. Bir kavram olarak da ilk defa 1996 yılında bir nörolog olan Frankl tarafından 

ifade edilmiştir (Logoterapi Enstitüsü Türkiye, 2023). 

Frankl Logoterapi kavramını “anlam yoluyla terapi” olarak adlandırmaktadır. 

Etimolojik olarak Yunancadan gelen “logo” kavramı “anlam” manasına gelmektedir. Aynı 

zamanda öz anlamına gelmektedir. Frankl, insanı da beden ve öz olarak tanımlar; ancak 

Logoterapi daha çok anlam merkezli olarak kullanılmaktadır. Logoterapi içerdiği bileşenler 

açısından felsefe, psikoloji ve antropoloji gibi bilimlerle yakından ilişkilidir (Akt. Çelik, 

2017). İnsan fıtratını anlaması bakımından antropolojiye, yaşama ait bir görüş çevresinde 

felsefeye ve terapi yönüyle de psikoterapi ile yakından ilişkili olmaktadır (Çelik, 2017). 

Logoterapi ifadesi “logos” ve “therapeuein” kavramlarının bir araya gelmesiyle 

ortaya çıkmıştır (Frankl, 2021a).  Bu ifade anlam terapisi anlamına gelmektedir. 

Logoterapi pek çok ülkede tanınmış ve yaygınlaşmış olup 50’den fazla enstitüsü ile bilim 

dünyasında önemli bir yer edinmiştir (Bahadır, 2000). 

Frankl’ın Logoterapiyi oluşturmasındaki en büyük etkenlerden biri Auschwitz 

toplama kampında kaldığı süre boyunca yaşadığı acılar etkili olmuştur. Temel amacı 

insanın hayatına anlam katabilmek olan Logoterapi, insana kendi varoluşunu kabul 



13 

 

ettirmek, ona değerli olduğunu, biricik olduğunu hissettirmek için önemli olmaktadır. 

Birey bir amaca ne kadar hizmet edip kendini adarsa bir o kadar da kendini gerçekleştirme 

potansiyeline sahip olur (Frankl, 2018b). 

Logoterapiye göre hayatın geçiciliği, acı, umutsuzluk ve suçluluk duygusu bireyden 

bireye farklılık gösterse de bunlar aynı zamanda yaşamın bir parçasıdır. Hayat zorlaştığı 

sürece anlam kazanabilmektedir.  Tüm bunlar insan için bir yazgı olsa da bireyin yaşamına 

anlam katar. Bireyin kendini gerçekleştirmesine imkân tanır. Anlamsız ve amaçsız bir 

hayat bireyi umutsuzluğa sevk eder. Bu sebeple birey yaşamın anlamına varmalı anlam ve 

amaç ile kendini gerçekleştirmeye gayret etmelidir (Frankl, 2021b). 

Asıl amacı insan hayatına anlam katabilme olan Logoterapi, bir motivasyon teorisi 

olmaktan ziyade motive etme özelliğine sahiptir. Bireyin anlam kazanması için amaç ve 

hedefler belirtir. Bu noktada ona motivasyon verecek durumların kazandırılmasından da 

geri çekilmez.  Bireyin gerçekleştireceği her davranışın altında bir motivasyon güdüsünün 

olduğunu belirtir.  Her motivasyonun da altında yatan temel bir güdü vardır o da anlam 

arayışıdır. Bu arayış bireyin amacına ulaşmasına olanak sağlamıştır (Bahadır, 2000). 

Logoterapi ile kişi varlığının gizli yanını keşfetmiştir.  

Hayattaki anlam arayışı Frankl’a göre önem arz eden konulardan biri olmuştur. 

Çünkü anlam arayışı birey için bir güdüleme kaynağı olmaktadır. Frankl hayatın anlamını 

insanın dünyadan aldığı, insanın dünyaya verdiği ve insanın acı, kadere karşı ortaya 

koyduğu davranış olmak üzere üç grupta kategorize etmiştir (Akt. Yalom, 2018). Buna 

göre insan, yaşamına bir anlam kattığı sürece hayatını sürdürecektir. 

Frankl’a göre her çağın kendine ait bir nevrozu olup günümüzün nevrozu da 

varoluşsal boşluktur. Ona göre anlam arayışı yaşamın bir parçası olup insan için en temel 

güdülerden biridir. Bu güdüyle insan yaşamı için sebepler üretmiştir (Frankl ve Pinchas, 

2020). Eğer bu varoluşsal boşluk ve anlam arayışı olumlu olarak sonuçlanmazsa insan 

hiçliğe düşmektedir. Bu durumda insan, hayatın yaşanmaya değer olup olmadığını 

sorgulamaya başlamaktadır.  

Frankl, hayatın anlam kazanmasına dair başından geçen bir olayı örnek verir. 

Kadının biri gece yarısı saat üç sıralarında Frankl’ı arar. İntihar etmek istediğini ve bu 

konuda karar verdiğini, Frankl’a ise bu durum hakkında ne konuşacağını merak ettiğini 

sormuştur. Frankl, konuya dair intihar etmeyeceğine ve kendisini görmeye gelinceye kadar 

ki tüm ihtimalleri yarım saat boyunca konuşur. Frankl’a görüşmeye geldiğinde ise onu 



14 

 

intihar etmekten vazgeçiren şeyin konuştukları değil, kendisini konuşulmaya değer bulup 

yarım saat boyunca kendisiyle konuşup onu dinlemesinin etkili olduğunu dile getirmiştir 

(Frankl, 2021b). Logoterapi üç ana ilkeden oluşur. Bunlar irade özgürlüğü, anlam istenci 

ve hayatın anlamıdır. İnsanın temel güdülerinden biri olan anlam arayışı insanı kendi 

seçimlerinde özgür bırakmaktadır. Ona sorumluluk bilinci kazandırarak iyi ve kötü 

karşısındaki iradesinden dem vurmaktadır. Birey kendi tercihleri doğrultusunda en iyiyi de 

en kötüyü de tercih edebilir. Ama durum her ne olursa olsun bir şeylerin iyileşmesi için 

çaba harcanmalı bu uğurda çalışılmalıdır. Aksi takdirde olaylar daha da çıkılmaz bir hal 

alacaktır (Frankl, 2019). 

İnsanın karşılaştığı bir olay karşısında takındığı bir tutum olan irade özgürlüğü, 

aynı zamanda insanın iki tercihten birini seçme özgürlüğüdür. Dürtülerimiz ve güdülerimiz 

ne kadar hayati bir öneme sahip olsa da bunlara karşı koyduğumuz tavırlar daha da önem 

arz etmektedir. Her insan düşünebilir ve düşündüklerini uygulama noktasında  özgür bir 

iradeye sahip olabilir; ama sahip olunan bu özgürlük beraberinde sorumluluğu da 

getirmektedir. Birey muhatap olduğu olaylar karşısında iradesini kullanarak üstesinden 

gelebilme özgürlüğünü kullanabilir (Frankl, 2021b). Buna göre karar verme özgürlüğünü 

de kontrol altına alan insan için özgürlük ile kendi yaşamını şekillendirme potansiyeline 

sahiptir. 

İnsan biyolojik bir varlık olup tarih boyunca da birçok zor koşuldan geçmektedir. 

Kendince yarattığı amaç ve anlam arayışı da bu koşullar tarafından bir engele uğradığında 

kişide varoluşsal bir boşluk veya çatışma meydana gelebilmektedir. Bu noktada birey 

elindeki tüm olanakları tükettiğinde seçme özgürlüğünü ve sorumluluğunu kullanmaktadır 

(Logoterapi ya da her şeye rağmen hayata evet demek, 2023). Böylece yaşamını devam 

ettirme sorumluluğunu da üstlenmektedir. Şartlar ne olursa olsun seçme özgürlüğüne ve bu 

seçimlerinin getirdiği sorumluluğa sahip olmaktadır.  

Anlam istemi ilkesinde  insan bir anlam arayışı içerisinde olmuştur. İnsanın anlam 

istemi bir engelle karşılaştığında ise bu durum farklı nevrozların ortaya çıkmasına da 

sebebiyet vermiştir. Bu durumda  insan için ihtiyaç olan şey bir amaç belirlemesi ve bu 

amaç için yaşaması, hayatına bu amaç ile anlam katabilmesidir (Yüksel, 2021). Amaç 

sahibi olan insan, hayatının en sancılı, acılı dönemlerinde bile hayatta kalmasını ve bunun 

üstesinden gelebilme olanağını elde etmiştir. Frankl toplama kampına alındığında yanında 

bulundurduğu el yazması kitabına el konulmuştur. Frankl’da kitabı yeniden yazma 

isteğinin uyanması onu o kampta hayatta tutan en önemli faktörlerden biri olmuştur. 



15 

 

Anlam istemine göre insan amacına ulaşmak için seçtiği yolda özgürdür.  Depresyon, 

intihar, zararlı alışkanlıklar bireyin anlama isteğini açığa çıkarmadığı için ortaya çıkmıştır.  

Buna göre bireyin yaşamı için anlam ve amaç arayışı önemli olmuştur (Frankl ve Pinchas, 

2020). 

Hayatın anlamına göre her yaşam kendine ait farklılıklar arz etse de birey yaşadığı 

her ana bir anlam katabilme potansiyeline sahiptir. Yaşanılan bir şeyin kalıcılığı yoksa o 

zaman yaşamın ne gibi bir anlamı olabilir (Yalom, 2018). Frankl, anlam yoksunluğunu 

varoluşsal boşluk ile ifade etmiştir. Bulunduğumuz yüzyılda ise durum daha da belirgin 

olarak kendini göstermiştir. Birey sürekli bir seçim yapmaya zorlanmaktadır. Bu durumda 

ne istediğini ve hangi amaca ulaşmayı bilemediğinde diğer insanları zorunlu bir şekilde 

taklide gitmiştir  (Sezen, 2009). Bunlardan kaynaklı bir süre sonra bireyde mutsuzluk ve 

umutsuzluk durumu oluşabilir. Çünkü gerçekleştirilen eylemler bireyin arzuları dışında bir 

anlama sahip olmuştur.  

Logoterapi, anlam yoluyla terapide sadece davranışların altında yatan sebepleri 

inceleyen psikanaliz yöntemini eleştirmektedir. Psikanaliz, insan davranışlarının altında 

yatan sebepleri incelerken bireyi anlamdan yoksun bırakıp onun insani yönünü göz ardı 

etmektedir. Frankl bunu “nevrotiğin maskesini düşürme” tabiri altında kullanır.  Örneğin 

psikoterapiye göre odipal çatışmalar yaşayan bireyin bu davranışlarının altında yatan sebep 

iğdiş edilme korkusudur. Ancak birey sadece bu yönüyle ele alındığında anlamdan eksik 

kalmaktadır. Bu durumda varoluşsal boşluğa düşebilmektedir. Varoluşsal boşluk ise 

bireyin hayata verdiği anlamı görmezden gelmiştir. Logoterapi, bu noktada insana 

yardımcı olup insanın kendini gerçekleştirme potansiyelinin açığa çıkmasını sağlamaya 

çalışmıştır. Bu konuda eleştirilenlerden biri de Freud’tur.  Buna göre birey sadece id, ego 

veya süper egonun çatışmasından ibaret değildir (Frankl, 2018a). Bilinç veya bilinçaltı 

herhangi bir çatışma içerinde olsa da tedavi süreci insanı insan olarak tanımlamayı da 

ihmal etmemelidir. Aksi takdirde var olan bu durum bireyde rahatsızlıklara sebep 

olabilmektedir. 

Logoterapiye göre insan biriciktir. Logoterapinin İnsana kazandırdığı en önemli 

özellik ise ona sorumluluk yüklemesidir. Birey yaşadıklarıyla sorumluluk bilinci kazanır. 

Birey hasta, acı ve suçluluk duygusuyla karşı karşıya olsa da Logoterapi, ona kendi 

hayatıyla, yaşadıklarıyla yüzleşmesini sağlamaya çalışmaktadır. En temelde insanı amaç 

edinen logoterapi, anlam kazandırma sürecinde bireyin ihtiyaç duyduğu motivasyonu 

sağlamakta, karşılaştığı olumsuz durumların üstesinden gelebilme sorumluluğu 



16 

 

kazandırmaktadır (Frankl ve Pinchas, 2020). Logoterapi herhangi bir ideolojiyi 

benimsemeyip asıl amacı bireyin bütüncül bir hayat felsefesi kazanıp hayatına anlam 

katabilmesine yardımcı olmaktır. Bu amaç yolunda da hizmet eden her metodu önemli 

kılmaktadır (Bahadır, 2000). 

2.2. Logoterapinin Kavramları 

2.2.1. Anlam 

Anlam bir şeyin yansıttığı kavramlar bütünü olmakla beraber bu kavram, olayların 

ne için var olduğu konusunu kapsamaktadır. Anlam karmaşası çoğu zaman kullandığımız 

bir tabir olup bu karmaşadan ne anladığımız konusu da çetrefilli olmuştur. Gerçekten 

anlam nedir? Sevdiklerimiz mi, bizi mutlu eden şey mi veya dünyada bulunduğumuz 

konum mu kastediliyor anlaşılması güç olmuştur (Tokat, 2014). Diğer bir yandan anlam; 

insan yaşamına yön verip insanın kendince sorduğu sorulara cevap vermesini sağlayan bir 

kaynak niteliğindedir. Yaşamın anlamını, var olan her şeyin teşekkülünde bulunan bir 

yorum olarak düşünürsek bireyde de asıl olanın anlam olduğu neticesine ulaşılabilir.  Buna 

göre anlam her durumun altında yatan sebep olarak değerlendirilebilir (Özdoğan, 2020). 

Anlam, kişinin olumlu veya olumsuz bir olayla karşılaştığında hayatın anlamını 

yeniden gözden geçirme girişimine karşılık gelmektedir. İnsanlar olayların neden meydana 

geldiğine anlam vermeye çalışmaktadır.  Örneğin birey stresli bir olay ile karşılaştığında 

bu olayın nedenini değerlendirmeye çalışır. Öte yandan birey çevresinde olup bitenlere 

anlam verdiği sürece uyum sağlayabilir. Aksi bir durumda psikolojik rahatsızlıklar 

yaşayabilmektedir (Gürses, 2008). 

İnsan, yaşamına er ya da geç veda edecektir. Ama önemli olan yaşama veda etmesi 

değildir. Öldükten sonra yaşamı sona erdiğinde dünyaya bırakabileceği bir şeyinin 

olmaması yaşamını anlamsızlaştırmıştır (Frankl, 2018a). Bireyin yaşamında bazı işlevlerde 

bulunan anlamlar, bireyin yaşamının devamı için birer dayanak olmuştur. Bu durumun 

sonucu olarak insanın davranışları da bu anlamlar tarafından kontrol altında tutulup 

bireyde öz, değer, oluşumuna katkı sağlamıştır. Tüm bunların neticesinde birey için 

yaşamında birçok sorunun çözümü giderilmiş olup daha kaliteli bir yaşam standartlarına 

ulaşılmıştır (Şentürk, 2014). Yaşamı anlamlandırmak bireyin dünyasına tatmin edici 

cevaplar sunması ile gerçekleşmiştir. Yaşamına dair olumlu bir anlam geliştirmeyenler ise 

anlamsız duygulara sarılarak bir kaygı ve korku ile yaşamlarını devam ettirmişlerdir 

(Akıncı, 2005). 



17 

 

Bireyin var olan her şeye bir anlam yüklemesi lüks olmayıp bir ihtiyaçtan 

kaynaklanmaktadır (Dökmen, 2002). Bir şeylere sebep bulma ve dayanak oluşturma 

kişinin doğasında olmalıdır ki karşılaştığı olayları anlamlandırma çabası içine girmektedir. 

İnsan dünyada olup bitenleri anlamlı olarak algılama arzusu içerisindedir. Anlam, hayatın 

bütün aşamalarında  varlığını hissettiren bir arayış olmakla beraber kişinin kendini ve 

dünyayı kontrol etmek için kullandığı bir araç olmaktadır (Spilka, 2001). 

Frankl, hayatın anlamında etkili olan faktörleri sıralarken özellikle insanın 

biricikliğini göz önünde bulundurmuştur. Bireyi diğerlerinden ayıran varlığı, benliği, aynı 

zamanda yaşamının anlamını da oluşturmuştur (Özdoğan, 2020). Buna göre aynı olaya 

farklı kişiler de farklı anlamlar sunabilir. Bu da kişilerin heyecanı, tutumu, kişilik 

özellikleri ve yeteneklerinin farklı olması sebebiyledir. 

2.2.2. Anlam arayışı 

Yaşama dair bilgisizlikle dünyaya gelen insan, hayat serüveni boyunca bu 

bilgisizliğini gidermenin yollarını aramaktadır. Bilgiyi arayıp bulmak zorunda olduğu için 

anlam arayışını da sorgulamaktadır. Hayattaki varoluşunun nedenini sorgularken amaç ve 

geleceğine dair şüpheler uyandırmaktadır. Bu anlamda anlam arayışı, bireyin olaylara 

bakış açısını davranış ve tutumlarını oluşturan temel güdülerden biri olmuştur. Yaşamı 

boyunca mutlak olan bilgiye ulaşma arzusu içerisinde olan birey için anlam arayışı sağlıklı 

bir yaşam için ön koşuldur (Yüksel, 2021). 

Varoluş ile anlam arayışına dair ilk sistemli çalışmaları yapan Frankl’a göre her 

insan, his ve duygu anlamında biriciktir. Yani evrensel duygu, düşünce diye bir şey yoktur. 

Hayatın anlamı da her birey için farklıdır. Buna göre insanların varoluşun sorunları için 

ortaya koyduğu çözümler de farklı olmaktadır (Frankl, 2021b). Birey, karşısına çıkan 

olaylara kendince anlam yükler. Ancak görecelilik her zaman anlamlı olmayabilir.  Zihnin 

işlevlerinden biri varlığı, nesneyi tanımlayıp anlamlandırmak olsa da nihai amacı var olan 

bir belirsizliği yok etmek, gerginliği ortadan kaldırmaktır. Anlam arayışı sürecinde de 

insan ilk adımı kendini ve yaşadığı çevreyi sorguladığı anda atar. Ben kimim? Yaşam 

nedir? Nerden geldim? Nereye gidiyorum? Yaşamımın bir amacı var mıdır? Acı, üzüntü, 

iyilik, kötülük, doğruluk ne için vardır? İnsan ile dünya arasındaki ilişkinin sırrı, aslı nedir? 

(Bahadır, 2021) gibi tüm sorular varoluşumuzu anlamlandırma ihtiyacından 

kaynaklanmaktadır.  

Netice itibariyle insanoğlunun yaşam sahnesine çıkışından bu yana kendisiyle 

beraber var olan en önemli niteliklerden biri anlam arayışı olmuştur. Anlam arayışı insanın 



18 

 

davranışlarını, tutum ve fikirlerini belirleyen temel ihtiyaçlardan olmuştur. Her zaman 

kesin olana ulaşma arzusu içinde olan insan, kimi zaman felsefeye, sanata, metafiziğe veya 

dine yönelmiştir.  İnsanoğlunun bu süreçte temel hedefi belirsizlikten kurtulup esas olana 

yönelme, yaşamdaki konumunu netleştirmek varlığına anlam katmak olmuştur (Akt. 

Şentürk, 2014). İnsanı insan yapan temel özelliklerden biri kendisini tanıyıp bilmek 

istemesidir. Frankl’a göre de kişi hangi şartlar altında olursa olsun anlam bulabilmiştir. 

Çünkü var olup hayatını sürdürebilmesi bu anlamın üretimine bağlı olmuştur (Frankl, 

2020). 

2.2.3. Hayatın anlamı 

Hayat; insanın oynamaya mecbur bırakıldığı roller, senaryolar ile önüne çıkan 

problemler karşısında ortaya konan psikososyal çabalar bütünü olarak tanımlanabilir.  

Daha özel tanımıyla insanın kendisi, çevresi, inançları ile bağını ve ilişkisini belirleyen 

maddi ve manevi yönüyle kişiyi bir bütünlüğe ulaştıran alandır. Hayatın amacı her şeyden 

önce yaşamayı sağlamak, hayatı devam ettirmektir (Bahadır, 2021). Hayatın anlamı ise 

kişiden kişiye, zamandan mekâna göre farklılık göstermektedir. Bu sebeple de önem arz 

eden durum tek bir andaki anlamdan ziyade bireyin yaşamını anlamlı kılan özel anlam 

olmaktadır (Tagay vd., 2016). 

Yaşam, doğup büyümenin ötesinde bir işleve sahiptir. İnsanı da diğer varlıklardan 

ayıran yegâne niteliklerden birisi de hayatı sorgulayabilmesi ve anlamlandırabilmesi 

özelliği olmaktadır. Anlam hayattan ayrı bir şekilde var olmamış; kişiye doğuştan da 

verilmiş değildir. Yani yaşam kendi içinde anlam taşımamaktadır.  Yaşama anlamı insan, 

katıp anlam için gerekli şartları yine insan yaratmaktadır.  Bireye gereken özgürlük, 

yaratıcılık ve yaşam verilir ve bunlarla anlam sonradan oluşturulabilmektedir (Osho, 

2010). Yani anlamı yaratan bireydeki güç ile insanın kendisi olmaktadır. 

Bazı şeylere anlam yüklediğimiz için uğruna çaba harcar yaşamaya gayret ederiz. 

En kötü şartlarda bile yaşamda bir anlam olduğu düşüncesinin varlığı, bireyin yaşamını 

sürdürmesine yardımcı olabilir. Nietzsche der ki “bir nedeni olan, her nasıla katlanabilir.” 

Bir şeylere mana ararken Viktor Frankl Nietzsche'nin sözüne binaen şunu ekler: 

“Hayatında artık bir anlam hissetmeyen bir hedef bir gayret göstermeyen bundan dolayı 

devam etmenin bir anlamını bulamayan kişinin vay haline. Yakın zamanda 

kaybedilecekti.” (Frankl, 2020: s. 85). İnsanın ihtiyacı olan şey yaşamına dair bir beklenti 

içerisinde olup bu beklentilerinin karşılık bulması için çaba göstermektir. Ancak bunun 

neticesinde hayattan zevk alabilir ve hayatın devamını sağlayabilir. 



19 

 

İnsan varoluşu ve yaşamı kendine özgü olmaktadır. Yaşamın kendine özgünlüğünü 

Yahudi bilgesi olan Hilel şöyle ifade etmiştir: “Eğer bunu yapmazsam kim yapacak? Eğer 

bunu hemen şimdi yapmazsam ne zaman yapacağım? Ama eğer bunu sırf kendim uğruna 

yaparsam ben neyim?”  Buna göre yaşamında bir gaye olmayan insan anlamsız bir 

huzursuzluk durumu yaşamaktadır (Frankl, 2021a: s. 68). 

 Düşüncelerde hep bir soru işareti bırakan hayatın anlamı kavramına birçok düşünür 

tarafından da farklı yorumlar getirilmiştir. Epikür haz verip acıdan uzaklaştıran anlamında 

yorumlarken (Eucken, 2003) Tolstoy iyilik ve doğruluğun hedefi olarak yorum getirmiştir 

(Bahadır, 2021). Frankl’a göre ise her şeye rağmen hayata evet deyip amaçlarımız için 

çalışmaktır (Frankl ve Pinchas, 2020). 

 Var olup hala hayatta olmak, insanlarla da bir ilişki içinde olmak, yaşadığımız 

ortamla bir bağ kurmak kendi başına bir anlam ve değer taşımıştır.  Nitekim yaşama dair 

bir anlamsızlık içerisinde olmak da kendi içinde bir anlam ifade etmiştir (Taşdelen, 2013). 

Aynı şekilde toplama kampındaki tecrübeleri, Frankl için yaşamı daha anlamlı hale 

getirmiştir. Yapılan araştırmalar neticesinde insanlara yaşamlarında ulaşmak istedikleri en 

büyük arzuları sorulmuş %90’lık bir grubun huzur ve anlam dolu bir yaşam amaçladıkları 

cevabına ulaşılmıştır (Bahadır, 1999). 

Dünyaya gelen her varlık her şeyden önce yaşamının güvenliğini sağlayıp devam 

ettirmeye ihtiyaç duymuştur. Birey hayata adımını attığı ilk yıllardan bu yana ilk 

sorumluluğu da üzerine almıştır. Olumlu ve olumsuz yönleriyle bir hayatı yaşamak temel 

amaçlardan olmuştur. Zor koşullar altında bile hayat bireye daima bir tercih hakkı 

sunmuştur. Yaşam güzel-çirkin, doğru-yanlış, iyi-kötü gibi zıtlıklarla ikili oluşum 

alanlarına sahip bir yapıdadır. Güzellik, huzur, mutluluk, gibi pozitif unsurlar ne kadar 

hayatın bir parçasını oluşturuyorsa aynı şekilde mutsuzluk, keder, gibi unsurlar da hayatın 

diğer bir yönünü oluşturur. Yaşamın bu çift kutuplu rolünü kabul ederek ancak hakiki bir 

hayata ulaşılabilir (Bahadır, 2021).  

Aliya İzzet Begoviç’e göre “ Hayatımı nasıl devam ettirebilirim? ve “Hayatımı 

niçin devam ettirmeliyim?” soruları insan için büyük bir önem taşımaktadır (Akt. Tokat, 

2014). İnsan için varlığını devam ettirebilme sorunsalı diğer varlıklarla ortak bir 

problemken bir yandan da hayatını koruma ihtiyacı içerisine girmektedir. Niçin sorusu ile 

de yaşama bir anlam verme çabasında olmaktadır. Sadece yaşayıp var olmak tek başına bir 

anlam içermemektedir.  Onun bir içeriği olmalı. İşte anlam bu içeriği oluşturmaya 

muktedir olmaktadır (Tokat, 2014). Konuyu Dostoyevski şöyle özetler: İnsan yaşamının 

gizemi, sadece yaşamaktan ibaret değildir, bir yaşama nedeninin de olmasıdır.  Neden 



20 

 

yaşadığının kesin bilinci olmazsa, insanoğlu yaşamayı kabul etmez.  Çevresinde bol bol 

ekmek bulunsa bile, yeryüzünde kalmaktansa kendini yok eder (Tokat, 2014: s. 9). 

Hayatın anlamı yaşama biçilen değerle doğru orantılı olmaktadır. Buna göre 

anlamlı bir yaşam uzun veya kısa olmaktan ziyade ona biçilen değerle paraleldir. Anlam 

arayışı eskiden beri dini bir özellik taşısa da gerçekte bireyin fıtratında olan her şeyi 

kontrol altına alma anlayışından ileri gelmektedir. Sürekli psikolojik ve sosyolojik 

olayların etkisi ile hareket etmeye mecbur kalan insan için yaşamın bu etkilerle devam 

etmesi de mümkün görülmemektedir.  Bu nokta da insan için hayatın nasıl sürdürülmekten 

ziyade, nasıl sürüldüğü sorularına karşılık anlam aranmaya başlanır (Holm, 2018). Camus 

da hayatın anlamını önemli bir sorun olarak gören filozoflardandır. Konu hakkında ise şu 

ifadelerde bulunur; 

Hiç kimsenin varlıkbilimsel bir kanıt uğruna öldüğünü görmedim. Önemli bir bilimsel gerçeğe 

varmış olan Galileo, bu gerçek, yaşamını tehlikeye sokar sokmaz, büyük bir rahatlıkla 

dönüverdi ondan. Bir bakıma iyi de etti. Uğrunda yakılıp ölmeye değmezdi bu gerçek. Dünya 

mı Güneşin çevresinde döner, Güneş mi Dünyanın çevresinde, hiç mi hiç önemi yok bunun. 

Kısacası değersiz bir sorun. Buna karşılık yaşamın yaşanmaya değmediği düşüncesine 

vardıkları için ölen nice insanlar görüyorum. Çelişkin bir biçimde, Kendileri için bir yaşama 

nedeni olan düşünceler ya da düşler uğrunda ölüme giden insanlar görüyorum.  Böylece 

ivedilikle yanıtlanması gereken sorunun yaşamın anlamı olduğu yargısına varıyorum (Tokat, 

2014: s. 10). 

Buna göre yaşamın anlamıyla ilgili kaygılar taşıyan bireyin yaşamın doğasında 

gerçekleşen olaylar dahi bir anlam ifade etmemektedir. Gazali, Tolstoy, Camus gibi birçok 

düşünüre göre de bu soru, aşılması güç bir kriz olmuştur (Tokat, 2014). 

Sonuç olarak yaşamımızın büyük bir kısmı bu dünyaya geliş nedenimizi 

sorgulamakla bir kısmı da bu sorgulamalardan çıkardığımız anlamlarla geçmektedir. 

Hayatın her anında yaşanmaya değer bir şeyler vardır. Hayatı yaşanmaya değer bulmak 

için de anlamlara ihtiyacımız olmaktadır. Tüm bunların neticesinde insan amaçsız değersiz 

hissettikçe yaşama zevkini de kaybedebilir. Bu sebeple koşullar ne olursa olsun insan 

hayatında anlam ve amaçlar olmalı,  yaşama bu amaçlarla sarılmalıdır. 

2.2.4. Acı ve anlamı 

Acı çekmenin bir tanımı yapılacak olursa insanın yaşadığı fiziksel bir acı, çok 

sevilen birinin kaybı gibi hoş olmayan, bireyi mutsuzluğa sevk eden bir durum olarak 

tanımlanabilir. Bireyde bulunan bazı duygular bile yıkıcı bir durumla karşılaşıldığında 

bireyin acı çekmesine sebebiyet verebilmektedir. Varoluşçuluğun bakış açısıyla acıya 

bakacak olursak bireyin yaşamına güç veren bir şeyin yıkımı veya kişinin hissettiği kayıp 

ve değersizlik olarak tanımlanabilir (Acılar ve hayatın anlamı, 2023). 



21 

 

İnsanoğlu geçmişine baktığında yalnızca anızlı olan tarlayı görmektedir. Oysa 

geçmişin dolu ambarını göz önüne getirmez. Geçmişte olan hiçbir şeyin getirilmesi 

mümkün değildir. Geçmiş değiştirilemez ve hep yaşanmış olarak varlığını korumaktadır. 

Bu durum insanı sorumlu bir birey haline getirmektedir.  Başka bir ifadeyle birey 

yaptıklarından, sevdiklerinden, acısından sorumludur.  Bir kere gerçekleştirilen bir değer 

birey var olduğu sürece kendisiyle beraber varlığını koruyacaktır. İşte tüm bu durumlara 

binaen acının yaşanılması da kaçınılmaz olmaktadır (Frankl, 2021b). Kişi yaşamın 

koşulları altında acı ile karşı karşıya kalabilmektedir; ancak yaşanılan acılar aynı zamanda 

kişinin güç kazanmasında ve olayların üstesinden gelmesi için bir fırsat olmaktadır. Acılar 

bireyin yaşamda anlam bulup kendini keşfetmesinde önemli unsurdur (Çelik, 2017). 

İçinde bulunduğu güç durumu bir zafere dönüştürmek insana ait bir meziyet 

olmuştur. Acı bireyin yaşamındaki anlamın keşfine varmasına olanak sağlayabilir. 

Değişimi mümkün olmayan bir olayla karşı karşıya gelindiğinde dahi anlamın varlığı 

hissedilebilir. Frankl’a göre hayatta acılar olsa da insan acıyla bütünleşmelidir ve her 

acının bir anlamı olduğunu vurgulamaktadır. Nietzsche yaşamanın acı çekmek, hayatta 

kalmanın ise bu acıda anlam bulmak olduğunu söylemektedir (Frankl, 2020). 

Acıya doğru bir yaklaşımla acının olumlu bir eyleme dönüşmesi muhtemeldir. 

Cioran hayatın sayıklama içinde yaratılıp sıkıntı içinde dağıldığını söylemiştir. Özellikle 

bir derdi, hastalığı olan insanın muzdarip olduğu konular da daha az olmuştur. Çünkü onun 

meşgul olduğu bir hastalığı vardır.  Bu sebeple de sıkılmazlar. Çünkü kendilerinde bulunan 

hastalık içlerini doldurmuştur (Cioran, 2018). Öte yandan tedavisi mümkün olan bir 

hastalığı tedavi etmek yerine acı çekmeyi kabul eden bir birey için bu ancak mazoşistlik bir 

durumu ifade etmektedir. Ne olursa olsun acının bertaraf edilmesi gerekmektedir. Yani 

acıdan mümkün olduğunca kaçınmak arzu edilir. Logoterapi, acıdan kaçınmanın mümkün 

olmadığı durumlarda ancak acıya teslim olmak onu kabullenmek gerektiğini ve acıdan 

anlamlı bir kazanım elde etmeyi vurgulamaktadır (Frankl, 2020). 

Yapılan araştırmalar neticesinde hastalıklarının son evresini yaşayan bireylerin 

hayata karşı da olumlu tutumlar geliştirdikleri görülmektedir. Bu kişiler hayattaki 

önceliklerini yeniden gözden geçirmekte önemsiz olan olaylarla zihinlerini de meşgul 

etmemektedirler. Geleceği de ertelemeyip yaşanılan anın tadına varmaktadırlar (Frankl, 

2021b). Yalom ölümcül hastalıklarla uğraşan hastalarının yaşadıkları ölüm korkusu 

sebebiyle diğer hastalıkları küçük görüp yaşamlarını ertelemeyen, yaşadıkları her anın 

değerini bilen hastaları acı ve anlam için örnek olarak göstermektedir (Yalom, 2017). 



22 

 

Frankl ise bireyin en mutsuz anı, ona bir şeylerin farkına varması için verilmiş bir fırsat 

olduğu görüşündedir.  Toplama kampında kaldığı süre boyunca yaşamın her koşulunda 

daima bir anlamın olduğunu bu anlamın da her türlü acıyı içerdiğini ifade etmiştir.  

Özellikle de Auschwitz’deki acı deneyimleri acı ve anlam arasında derin bir ilişki 

kurmasını sağlamıştır. Karşı karşıya kalınan bu zorlu süreçte bireyin hayatta kalmasını 

sağlayacak olan güdü, acıda anlam bulması olmuştur (Frankl, 2021b). 

Toplama kamplarındaki tutsaklar, birçok işkenceye tabi tutulmuşlardır. Her türlü 

hakaret, açlık, ağır işlerde çalışma gibi cezaların yanında en korkunç olanı ölümle 

sonuçlanan gaz odalarına gönderilmeleri olmuştur. Kampta yaşanan acılar, Frankl’ın 

yaşama dair görüşlerinin oluşmasına da kaynaklık etmiştir. Bu anlamda Frankl Toplama 

Kampı’nın zor günlerinde  acıya  dair görüşlerini şu şekilde ifade etmektedir: 

Zihnimi başka şeyler düşünmeye zorladım. Bir anda kendimi iyi aydınlatılmış, sıcak ve güzel 

bir derslikte kürsüde dururken buldum. Önümde, rahat sandalyelerde oturan ilgili izleyiciler 

vardı. Toplama kampının psikolojisi üzerine bir ders veriyordum!  Bu şekilde, durumun üstüne, 

o anın ıstıraplarının ötesine geçmeyi başarmış ve onları geçmişte kalmış şeyler olarak 

gözlemlemiştim (Akt. Yeşilçayır, 2022: 62). 

Frankl’a göre acı, suçluluk, ölüm gibi trajik olaylar karşısında insan yaşama 

tutunabilir. insan yaşamında yer alan acılara değer verip acı da bile bir anlam bulmanın 

mümkün olduğundan bahseder. İnsan öncelikle acıya sebep olan durumu ortadan 

kaldırmaya çalışmalı ancak bu durum mümkün değilse acıyı, yaşadığı durumu 

kabullenmelidir (Öztan, 2019). Acı yaşamın yeniden kazanılmasını ve bireyin gerçeklerle 

yüzleşip hayatıyla daha barışık olmasını sağlayabilir. Netice de acı bireyin yaşamı için bir 

kayıp olarak görülse de birey acıda bir anlam bulup içinde bulunduğu durumu bir zafere 

dönüştürebilir.  

2.2.5. Varoluşsal boşluk ve anlam 

İnsanoğlu evrene açık olmayıp kendine has bir yapıyla diğer canlılar ile bir karşıtlık 

içerisinde olmaktadır. Engelleri aşıp anlamlarla dolu dünyaya uzanmak ve erişmek ister. 

Öte yandan insanın varoluşu yönelimsel olmayıp aşkın olanı ifade etmektedir (Frankl, 

2021b). İnsan psikososyal bir varlık olmasının yanında zihinsel yönüyle de çok boyutludur.  

Sorgulamak insan olmanın bir gereği olmaktadır. Varoluşsal boşlukta olan birey 

sorunlarına çözüm bulamadığında kaygı, depresyon korku, bunalım gibi süreçlere 

girebilmektedir. Bu durum anlamsız bir yaşamı da beraberinde getirebilmektedir. Bu 

nedenle bireyin sağlıklı bir yaşama sahip olması için sorularına tatmin edici cevaplar 

bulması önem arz etmektedir.  



23 

 

İlk çağlardan günümüz insan yaşamına kadar doğadaki ağaçları kız kardeşleri 

olarak benimseyen Amerikalıların zamanından bu zamana epey bir süre geçmiştir.  Bu süre 

içerisinde birey doğadan kopmakla kalmayıp doğanın karşısında yer almıştır.  Böylece 

geriye dönüşü olmayan bir sürecin de içerisine girmiştir. Doğada bulunan diğer canlılardan 

ayrıştıkça içerisinde bulunduğu boşluk duygusu artmış; buna istinaden umutsuzluk, 

karamsarlık, yalnızlık doyumsuzluk gibi varoluşsal kaygılarla boğuşmuştur (Akt. Öztan, 

2019). 

Varoluşsal boşluk sanayi devrimin getirdiği endüstrileşmenin neticesinde özellikle 

21. yüzyılda varlığını daha güçlü bir şekilde hissettirmektedir. Genel anlamda bir 

anlamsızlık ve varoluşsal engellenme ile karşı karşıya kalan birey can sıkıntısı içerisine 

girebilmektedir. Varoluşsal boşluk duygusuna kapılan birey yaşamında bir mana 

kalmadığını ve mutlak manada yaşamının anlamını kaybettiği hissine kapılabilir.  Bu 

boşluk duygusu devam ederse bireyde nörolojik nevroz adını verdiği bir hastalığa 

dönüşebilir. Gerçek bir hastalıktan farklı olan varoluşsal hastalık zaman içerisinde 

psikonevrotik hastalıklara da sebebiyet verebilir (Akt. Tagay vd., 2016). 

Anlam arayışı bir hastalık durumunu ifade etmezken anlamın engellenmesi  

psikolojik sorunların meydana gelmesine sebebiyet vermektedir. Bunlar için çözüme 

gidilmediği sürece bireyde bir anlamsızlık hali, dolayısıyla da varoluşsal boşluk 

oluşmaktadır. Yalom anlam duygusuna tatmin edici cevaplar sunulmadığı takdirde bireyde 

“varoluşsal stres” meydana geldiğini ifade etmektedir. Bu süreçte depresyon ve intihar 

durumlarının anlamsızlık ile doğru orantılı olarak aralarında güçlü bir ilişkinin olduğu 

bilgisine ulaşılmıştır (Yüksel, 2021). 

Varoluşsal boşluk ile anlam arayışı insanın kendine yönelik eylemlerini belirleyen 

en temel güdülerden biridir. İnsan varoluşundan bu yana mutlak olana ulaşma arzusu 

içinde olmuştur. Bu sebeple de kimi zaman felsefeye kimi zaman dine veya bilime ihtiyaç 

duymuş ve sarılmıştır.  Bu süreçte insanın en temel hedefi gerçeğin bilgisine ulaşmak ve 

hayattaki rolünü belirlemektir (Akt. Şentürk, 2014). Varoluşçu  yaklaşımlar da insanı 

seçim yapıp kararlar alabilen ve aldığı kararların da sonuçlarını üstlenebilen bir varlık 

olarak tanımlamıştır. İnsanın insan olmasının bir dışavurumu olan anlam da yaşamın en 

temel güdülerinden biri olmuştur (Tagay vd., 2016). 

Varoluşsal anlam sorunu, bireyin yoğun bir yaşam serüvenine bağlı olarak aradığı 

huzuru bulamamasının esas sebeplerinden biri olmaktadır. Bireyde meydana gelen 



24 

 

varoluşsal boşluk, bir arayış hali olan anlama çözüm getirmeyi elzem kılmaktadır.  

Özellikle çağımızdaki ekonomik sosyal ve kültürel bunalımlar insanda birtakım 

tatminsizlikler meydana getirir. Bu durum anlamsızlığa yol açmaktadır. Birey içinde 

bulunduğu boşluğu doldurarak ve bir amaca yönelmesi ile mutlu olabilir (Adler, 2022).  

Varoluşsal sorular ilk olarak 19. Yüzyılda  Kierkegaard tarafından sorulmuş olsa da 

asıl açılım 20. y.y’da olmuştur. Çağın tüm gelişmelerine rağmen mal, mülk, şöhret, güç 

insan hayatında bir anlam oluşturamamaktadır. Çünkü bunlara sahip olunmuştur ve bunlar 

değerini kaybetmiştir. Gerçekte değerini kaybetmeyen ise insandır (Frankl, 2021b). Çünkü 

insan arzular ve ister. Kendisi dışında var olan ise arzulanan ve istenen olmuştur (Bahadır, 

2021). Arzulanan şey ulaşılmadığı takdirde gizemli olup, hoş görülmüştür. Ancak 

arzulanan şeye ulaşıldığında, o şey tüm cazibesini  yitirmiştir. Neticede hayata verilen 

anlam bu doğrultuda olmuştur. Amaç kaybedilmişse anlamda kaybedilmiştir. 

Frankl’a göre varoluşsal boşluk bir ümitsizlik halidir. Hayatın hiçbir anlamı yoksa 

hayat yaşanmaya değer de değildir. Özellikle beklenilmeyen bir ölüm veya acı haber 

varoluşsal boşluk yaratabilir. Bu boşluk duygusu doldurulmadığı takdirde bireyde birtakım 

nevrozlar ortaya çıkıp psikolojik rahatsızlıklara sebebiyet verebilmektedir. Oluşan bu 

rahatsızlıkların sebebi ise zihinsel bir bunalım olmayıp ruhsal bir bunalım olmaktadır. 

Varoluşsal anlam boşluğuna göre anlam arayışı dahi anlamsız olmaktadır (Kırıkkanat, 

2018).   

Varoluşsal boşluğun en temel sebeplerinden biri de bireyin günlük yaşamda 

gördüğü kaygı korku ve stres yer almaktadır. Bunun yanı sıra ekonomik sorunlar, 

hastalıklar, psikolojik bunalımlar bireyi varoluşsal boşluğa sürüklemektedir. Meydana 

gelen bu sorunlar karşısında birey çaresiz kalmaktadır. Uyum sağlamaya çalışıp aksi bir 

durumla karşılaştığında ise yaşam birey için bir tehdit haline gelebilmektedir. Bu sorunlar 

karşısında çözüm arayışına giden birey için anlamsız bir hayat süreci başlayabilmektedir 

(Bahadır, 2021). 

 “Ne için yaşıyorum?” sorusuna cevap olarak tecrübî bilimler şu yanıtı verir: 

“Sonsuz büyük mekânda, sonsuz zaman içinde, sonsuz küçük parçacıklar, sonsuz küçük 

bileşimler için değişirler ve sen eğer bu değişimin yasalarını kavrayamamışsan yeryüzünde 

ne için yaşadığını da kavrayamamışsındır.” (Tolstoy, 2021) sözlerini ifade eden Tolstoy 

varoluşsal sancılar yaşadığında hayatın anlamını aramaya çalışarak hiçbir tecrübî veya 

beşerî bilimin dahi buna cevap veremeyeceğini düşünmüştür.  



25 

 

 Evrenin yaratılışı insan merkezli olmaktadır. Buna binaen insan evrende 

sorumluluk sahibi olan tek varlıktır.  İnsan olmanın sonucunda da yaratılış gayesine yaraşır 

bir şekilde yaşamayı arzu edinmektedir. Özellikle ruhunun derinliklerinde olan boşluğu 

ancak bir amaç ile doldurabilmektedir (Kaynak, 2012). Aksi takdirde doyurulmayan 

arzular insana gerilim yaşatmaya ve bunun neticesinde insan yaşam kalitesini 

kaybedebilmektedir. 

2.2.6. Ölüm ve anlam 

Yaşam serüveninde kesinliği olan tek şey geçmiştir. Geleceğe dair kesin olan tek 

şey ise ölümdür (Fromm, 2020). Buna göre ölüm gerçek yaşamın en bariz kanıtıdır. 

Yalom, insanın ölülerle yaşamayı öğrenmesinin şartı olarak, yaşayanlarla yaşamayı 

öğrenmesinin gerekliliğinden bahsetmektedir (Yalom, 2021). Anne, baba veya yakın ilişki 

kurulan herhangi birini kaybetmek aslında geçmişi kaybetmektir. Kaybedilen kişi ile 

beraber kişinin yaşamı da eksik kalmaktadır. 

 Hayatımızda birçok duyguyu bir arada yaşarız. Özlem, acı, arzu var olma sancısı 

insanın içinde süreklilik gösteren durumlardır. Ölümsüzlüğe ulaşmak ise insanın arzuladığı 

en temel güdülerden biri olmuştur. Ölüm kaçınılmaz bir son olsa da insan daima var 

olmayı arzulayıp ölümün varlığı ile  çatışma halinde olmuştur.  Ölümün inkârı ile beraber 

anne ve babanın verdiği güvene sığınır ya da birtakım masallara inanma gereği duyarız.  

Eğer ölüm peşimizde dolanan bir varlıksa ondan kurtulmak da pekâlâ mümkündür diye 

düşünülmüştür (Yalom, 2021: s.13). 

Günümüzün bilimsel ilerlemelerinde hızla bir değişim ve gelişim olmasına rağmen 

insanın ölüm karşısındaki çaresizliğine ve korkusuna çare bulunmamıştır. Ölümün 

anlamlandırılabilmesi insanın gereksinim duyduğu bir ihtiyaç olmuştur. Bireyin ölüme 

verdiği anlam onun duygu ve düşüncelerini de etkilemiştir.  Ölüm kontrol edilemeyen bir 

durum olsa da bireyin ölümü onun hayat felsefesi ile ilişkili olmuştur. Bireyin ölüme 

yüklediği anlam da ona karşı tutumu da davranışlarını belirlemede ipucu vermiştir 

(Bahadır, 2010). 

İnsanın ölüme dair tutumunda birçok çeşitlilik olsa da ölüm düşüncesi, kendisiyle 

beraber daima var olmaktadır. Kimisi onu reddederken kimisi onu arzulama duygusu 

içerisindedir. Bu durum sonucunda ölüm tehdit ettiği duygu ve düşüncelerle varlığını 

devam ettirmektedir. Ölümden kaçışın olmadığının bilincinde olan birey onun karşısında 

endişe ve korku yaşamaktadır. Aynı anda hem geçmişte yaşayıp hem de anı değerlendirip 



26 

 

geleceği planlayabilen birey, ölümü de düşünüp kendini ona hazırlamak durumunda 

kalmaktadır (Karaca, 2011). 

Ölüm psikolojisi, hayatın anlamlandırılmasındaki faktörlerin başında 

gelebilmektedir. Ölümün yokluğu neticesinde belki de biyolojik bir varlık olan insanın da 

bir yaşamı olmayacaktı. Ölümün varlığı insanın mükemmel bir varlık olmadığının en basit 

göstergesidir. Çünkü mükemmel olan insanın kendini adayacağı bir amaç hedef 

olmayacağı için yaşamı da anlamsız olabilmektedir (Özdoğan, 2020). Toplama kampı 

boyunca defalarca ölümle burun buruna gelen Frankl için ölüm bir kaygı, yaşam için bir 

tehdit olmaktan ziyade kaliteli bir yaşam için ön koşul olarak görülmektedir. Çünkü ölüm 

mutlak manada insan yaşamının bir delili olabilmektedir (Frankl, 2020). 

Yaşamın en temel kaynağı var olmaktır. Ölüm insan yaşamı için bir tehdit, hayatı 

sonlandıran gerçektir. İnsan yaşamı boyunca gelişen bunca teknolojiye rağmen ölümün 

varlığı karşısında çaresiz olmakta, ölüm korku ve kaygıların en büyüğü olmaktadır. İnsanın 

en büyük arzularından olan yaşama duygusu ölüm ile sarsılmaktadır (Bahadır, 2010).   

Din yorumlara göre ölümden sonraki yaşamın yokluğu yaşadığımız hayatı 

değersizleştirmektedir. Tanrının yokluğu ise sonsuz bir hayatı veya ölümsüzlüğü dahi 

anlamsız kılmaktadır.  Bu yönüyle yaşamda bir anlamın var olması için ölümden sonraki 

yaşamın varlığı veya bir tanrı inancı ön koşul olarak görülmektedir. Dinin sunduğu 

öldükten sonraki sonsuz yaşama vaadi, bireyin bu noktada motive olmasını sağlamaktadır. 

Dini inanç ile bireyin dünya hayatında yaşadığı acı, haksızlık, adaletsizliklerin, karşılık 

bulacağını bilmesi onun birtakım korku ve kaygılardan uzaklaştırmaktadır. Öldükten 

sonraki yaşamın çizdiği olumlu tablo ölümün anlamını değiştirmektedir  (Bahadır, 2010). 

İnancını bilhassa dini inancını kaybeden bazı bireyler için artık yaşamın da bir 

manası kalmamakta ve yaşam için mücadele etmek de gereksiz olmaktadır. Çünkü her şey 

önemini yitirmiştir. Birey artık yaşanmaya değer bir şeyin olmadığını düşünmektedir.  

Yaşamındaki hiçbir şey ona mantıklı bir mana vermemektedir. Öldükten sonra çürümüş bir 

bedenden başka bir şey kalmayacaktır. Yaşanılan bu durum karşısında birey ümitsizliğe 

kapılmaktadır. Bu durumda birey için bugün ve yarın için yaptıklarımın karşılığı ne 

olacak?  niçin yaşıyor ve arzuluyorum? Ölümle son bulmayacak bir anlam var mıdır? 

(Tolstoy, 2021) gibi sorular insan için ölümün anlamsızlığını ortaya koymaktadır. 

Belirsizlik duygusu bireyde kaygı ve korkunun yoğun bir şekilde yaşanmasına 

sebep olmaktadır. Kişi bu kaygılardan kurtulmak için dini inancın gereği olarak ölümü bir 



27 

 

kurtuluş kapısı olarak görebilmektedir (Hökelekli, 2016). İnançlı birey için öldükten 

sonraki yaşamın verdiği inançla içi boş olan bir yaşamın muhtevası doldurulabilmektedir. 

Yapılan araştırmalar dini inancın ölüm korkusunu azalttığını göstermektedir. Hz. 

Mevlana’nın ölümü “Şeb-i aruz olarak isimlendirip sevgiliye kavuşma gecesi olarak 

nitelendirmesi bu duruma örnek olarak verilebilir. Hall “Korkuların Araştırılması” adlı 

makalesinde de dini inancın insanlara umut aşıladığı insanların ölüm karşısındaki korku ve 

kaygılarını giderdiği bu korkuyu da din kadar hiçbir şeyin etkili olmadığını anlatmaktadır. 

Bazı dinlere göre de ölüm öteki dünyaya bir giriş kapısı olup dini bir terapi olarak ele 

alınmaktadır. Aynı zamanda ölüm birey için önemli bir motivasyon kaynağı olmaktadır 

(Karaca, 2011).  

Neticede en büyük arzusu olabildiğince yaşamak olan insan için sonsuzluk duygusu 

bir güdü olarak tüm insanlarda varlığını hissettirmiştir. Sonsuzluk duygusu bireyin geçici 

var olma duygusundan kurtulması olarak tanımlanmıştır. Ancak ölüm ile bu duygu tehdit 

altında kalmıştır.  Din ise sunduğu inanç duygusu ile ölümden sonra insana ebedi bir 

mutluluk ve hayat sunmuştur. Vaat edilen bu yeni hayat ile birey sonsuz bir isteme 

iradesine sahip olmuştur. Üstelik öldükten sonra dünya hayatında yaşadığı acı ıstırap ve 

adaletsizliğin cezasını bulacağı ümidi içindedir. Bunun bilincinde olan birey için ölümün 

çizdiği olumsuz tablo olumlu bir anlam çizip huzurun hâkim olduğu bir duyguya 

dönüşmüştür (Bahadır, 2010: s.55). 

2.2.7. Sevgi ve anlam 

İnsan tabiattan bir parçadır; ancak ondan kopmuştur. Doğaya tekrar dönmesi pek 

olası değildir. Cennetten kovulması doğayla birleşmesinin anlamıdır (Fromm, 2020). 

“Bütün amaçsız gezilerinizdeki deneyiminizden biliyorsunuz ki iyi yaşamı, hiçbir yerde ne 

mantıkta, ne zenginlikte, ne şöhrette, ne de sefahatte bulamadınız. O zaman nerede 

bulacaksınız? İnsan doğasının gerektirdiği şeyi yaparak. Dürtülerinizi ve eylemlerinizi 

yönetecek ilkeler edinerek bulacaksınız.” Bu ilkeler ise dürüstlük, özveri, sadelik 

gönüllülük  ve sevgi olmuştur (Bauman, 2021). Sevgi insanın sahip olmak istediği nihai ve 

en yüksek amaç olmaktadır. İnsanın kurtuluşu da ancak sevgi yoluyla olabilmektedir. 

Yaşamından geriye hiçbir şeyi kalmayan, kendisini mutlak bir yalnızlık içinde gören, 

acılarına katlanmaktan başka çaresi olmayan insan için bile sevgi doyurucu olabilmektedir. 

Sevgi ile insan yaşadıklarını daha anlamlı kılmaktadır (Frankl, 2020). 

Frankl özellikle acının ve sevginin anlamı üzerinde önemle durarak kampta 

geçirdiği süre boyunca yaşamına devam edip anlam bulmasında sevgi ve acının önemini 



28 

 

vurgulamaktadır. Sevgi “başka bir insanı kişiliğinin en derinindeki çekirdeğinden 

kavramanın, ondaki gerçekleşmemiş ancak gerçekleştirilmesi gereken potansiyelleri 

görmenin ve bu potansiyelleri gerçekleştirmesini sağlamanın tek yoludur” ve “kendini 

aşkınlık olarak adlandırdığı daha kapsamlı bir olgunun sadece bir yanıdır” (Frankl, 2020). 

İnsan sevgi bulmadığı ve hoşnut olmadığı zaman, içinde yer alan cevheri de 

kavrayamamaktadır. Birey sevgi ile insanları anlama ve içlerinde yer alan potansiyeli 

keşfetmenin yolunu bulabilmektedir (Frankl, 2020). Doğruluk, dürüstlük, iyilik, güzellik 

ile anı yaşayıp yaşamı sevmek; aynı zamanda sevgi ile yaşamın anlamının keşfine 

varılmasını sağlamaktadır. Sevgi yoksa insan olmanın özü de sekteye uğramaktadır.  Sevgi 

ile birey gerçek potansiyelinin farkına varmaktadır. “Eğer çabalarımız kalıcı hiçbir şeyle 

sonuçlanmazsa, içleri boş demektir ve beyhude bir şey için neden uğraşalım? Son derece 

boş ve kısa olan bireysel nazlarımızın değeri nedir ki?” (Bauman, 2021). Sevgiden 

beslenen insan için yaşam da bir amaç haline gelir ve uğruna mücadele edilecek bir alan 

olmaktadır. Özellikle inanca bağlı bulunan Tanrı sevgisi ile her şeyin bir yaratılış sebebinin 

bulunduğu ve tüm çabaların da bir karşılığı olduğu düşüncesine ulaşılabilmektedir. 

Hz. Yunus kıssasında sevgi kavramına dair önemli bir yorum getirilmiştir. Buna 

göre Yaratıcı Yunus Peygambere Ninova şehrine gidip orada bulunan halka Tanrıya 

inanmadıkları halde cezalandırılacaklarını bildirmesini ister. Ancak onların 

affedileceğinden çekinen Yunus Peygamber bu emri yerine getirmekten kaçınır. Sevgiden 

bihaber olan Yunus bu ilahi emirden kaçarken bindiği gemiden denize atılır ve kendisini 

bir balinanın karnında bulur. Tanrının koruması ile balinanın karnından kurtulan Yunus 

Ninova şehrine geri döndüğünde Tanrının emrini yerine getirir. Neticede Yunus 

peygamberin düşündüğünün aksine Ninova halkı, Yunus’a itaat edip ilahi emri yerine 

getirir. Böylece Tanrı tarafından bağışlanırlar. Ancak Yunus peygamber merhamet değil 

adalet istemektedir. Tanrının kendisini korumak için yarattığı bir ağacın gölgesinde 

dinlenirken ağacın kuruduğuna şahit olur.  Bu duruma Yunus peygamberin canı sıkılır. 

Tanrı ise Yunusa bir gecede yetişip kuruyan ağaca üzüldüğünü kendisinin ise birçok 

sıkıntıya göğüs geren tövbe edip itaat eden halkı neden bağışlamayacağını söyler. Kıssada 

da görüldüğü gibi emek olmadan sevginin olamayacağını anlatmakla beraber Yunus 

peygambere sevgi ve merhametin önemi hatırlatılmıştır (Fromm, 2020). 

Sevgi, insan olmanın özündeki cevheri ortaya çıkarmaktadır. Birey yaşamının 

anlamını; kendini, çevresini, insanları, doğayı severek açığa çıkarmaktadır. Maslow ’un 

ihtiyaçlar hiyerarşisinde de fizyolojik ve güvenlik ihtiyacından sonra sevgi ve aidiyet 



29 

 

duygusu yer almaktadır. Hiyerarşide bireyin kendini gerçekleştirme potansiyelini açığa 

çıkarmasının bir yolu da sevgiden geçmektedir (Akt. Kartopu, 2013). 

İnsan daima bir anlam arayışı içindedir. Yaşadığı olaylara anlam bulma meylinde 

olmuştur. Nietzsche “yaşamak acı çekmektir yaşamı sürdürmek çekilen bu acıda anlam 

bulmaktır.”der (Frankl, 2020). Eğer yaşamda bir acı varsa acı da sevgi de kişiye bir anlam 

sunmaktadır. Yaşamdaki anlamın insanın özünde açıkça bulunduğunu ve keşfedilmesi 

gerektiğini belirten Frankl, bireyin varoluşunun aşkınlığını da belirtmektedir.  Buna göre 

insan kendinden başka nesneye veya birine yöneldiğinde yaşamın anlamına da 

erişmektedir. Frankl’a göre birey yaşamda anlam bulmak için üç yoldan geçmektedir. 

Bunlar bir eser ortaya koymak, önemli bir olay yaşamak veya biriyle etkileşime girmek bir 

diğeri ise acıya karşı bir tavır geliştirmektir (Frankl, 2020). 

Neticede insanoğlu aklını kullanarak gelecekte kendisini bekleyen olasılıkların 

farkındadır. Yaşam seçiminin kendi kararıyla olmadığını, yaşamın kısalığı, ölümün kendi 

isteği dışında gerçekleşeceği birtakım sorunlar karşısında çaresiz oluşu, 

gerçekleştiremediği istek ve arzuları ile yaşamı çekilmez hale getirmektedir. Tüm bunlar 

karşısında insan toplumla bütünleşip sevmeyi öğrenmezse yaşamın heyecanını da 

kaybetmektedir (Fromm, 2020). 

2.3. Anlam Arayışında Etkili Olan Faktörler 

2.3.1. Gelişim dönemlerine göre anlam 

Kişinin anlam arayışı serüveninde yaş, sosyoekonomik durum ve bulunduğu zaman 

dilimi gibi birçok faktör etkili olmaktadır. İnsanın ruh hali ve çevresel faktörler de bireyin 

hayata bakış açısında kapsamlı bir etkiye sahiptir. 

Bilindiği gibi insan doğası gereği düşünüp sorgulayabilen bir varlıktır.  Esas 

itibariyle insanın diğer varlıklardan ayıran en önemli özelliği de geçmiş ve geleceği ile 

varlığını tanıyıp bilinmek istemesidir (Kartopu, 2013).  Bulundukları ortamı anlamak için 

büyük bir arzu içerisine giren birey bu arzusunu gerçekleştirmek için de zihinsel ve 

davranışsal aktivitelerde bulunmuştur. Sürekli bir anlam arayışı içerisinde olan insan için 

özellikle ilk çocukluk yıllarında bu arayış kendini fazlaca göstermiştir. İlk çocukluk 

döneminde çocuk etrafında gördüğü her şeyin anlamını sorgulamaya başlar ve çevresini 

anlamlandırmaya çalışır.  

Yetişkinlik döneminde bir inanç ve yaşam felsefesine sahip olan birey için yaşamın 

anlamı da sorgulanmaya başlanmaktadır.  Eski inanç ve görüşleri gözden geçiren birey 



30 

 

daha akılcı bir seçim yapmaya yönelmektedir. Bu dönemde birey geçmişiyle yüzleşip 

tecrübelerinden hareketle yaşamına dair bir mana içerisine girmektedir. Süreç boyunca 

bazen bir bunalım kaygı korku hali yaşansa da birey için bu dönem bir aydınlanma dönemi 

olarak gerçekleşmektedir (Hökelekli, 2016). Yetişkinlik döneminde kişi varoluş sebebinin 

olgunluğuyla yaşamın geçiciliğinin ve ölümün mutlakıyetinin farkına varmaktadır. 

Bunlarla birlikte daha anlamlı bir yaşam sürmeye çalışmaktadır. 

 Jung’un kişilik teorisinde  anlam arayışı yıllar içerisinde sürekli artan bir değer 

olarak ele alınmıştır.  Yani anlam her gelişim döneminde bireyle bütünleşen bir süreç 

olmuştur. Bireyselleşme ile beraber birey için hayatın anlam parçaları, bir noktada toplanıp 

özümsenerek anlam bütünlüğüne ulaşmayı hedeflemiştir. Yine Jung, bireyselleşme 

sürecinde her gelişim evresinde yerine getirilmesi gereken görevler olduğunu dile 

getirmiştir. Buna göre gençlik ve genç yetişkinlik dönemini çocukluk masumiyetinden 

sıyrılıp hayatın gerçekleriyle yüzleşme basamağı olarak açıklamıştır. 35-40 yaşlarında ise 

birey bir eş ve aile ile yaşamaya uyum sağlamış, bir meslek edinmiş ve çevresiyle sağlıklı 

ilişkiler geliştirmiştir. Buna göre Jung hayatta karşılaşılan problemlere çözüm üretenlerin 

ileriki yaşlarında benlik bütünlüğüne daha rahat ulaştıklarını ortaya koymuştur (Akt. 

Bahadır, 2021). 

Netice itibariyle bireyin sağlıklı bir gelişim sürecinden geçebilmesi için her şeye 

rağmen yaşamı olduğu gibi kabul etmesi yaşamına bir anlam yükleyerek onu değerli 

kılması ile gerçekleşmektedir.  Yaşamı anlamsız olarak kabul gördüğü sürece bireyde 

hayata karşı bir güvensizlik durumu oluşmaktadır. Bu da kendini yaşamdan ayrıştırıp 

değersiz hissetmesine sebebiyet vermektedir. 

2.3.2. Sosyoekonomik durum ve anlam 

Anlam bireysel olarak yorumlandığında herkes için genel geçer bir anlamın var 

olmasının mümkün olmadığı, dolayısıyla yaşamın anlamının evrensel olandan uzak olduğu 

görülmüştür. Frankl anlam kavramını; bireyden bireye farklık gösterip her bireyin 

yaşamında karşılaştığı sorunlara getirdiği çözüm arayışları ve kendisine yüklenen 

sorumluluğu yerine getirme olarak tanımlar (Frankl ve Pinchas, 2020). 

Teknolojinin gelişimi ile beraber tüketim çılgınlığı açığa çıkarken aynı zamanda 

bitmek bilmeyen bir doyumsuzluğu beraberinde getirmiştir. Giderek artan boş zaman, 

bireyselliği ve yalnızlığı da arttırmıştır. Maddi olarak kendi kendine yeterlilik, toplumda 

yabancılaşmaya sebebiyet vermiştir. Özgür ve lüks bir yaşam anlamsızlık duygusuyla 

paralel bir şekilde artmıştır (Bahadır, 2021). Anlam arayışında da sosyoekonomik durum 



31 

 

önemli bir faktör olmuştur. Fakir ve zengin insanların anlamsızlık duyguları aynı karaktere 

sahip olsa da aralarında farklılıklar bulunmuştur. Buna göre zengin insanların anlamsızlık 

duygusu, doyumsuzluk, bıkkınlık ve psikolojik rahatsızlıklar olarak incelenirken;  fakir 

insanlarda bulunan anlamsızlık duygusu daha çok beslenme barınma gibi maddi 

kaygılardan kaynaklanan bedensel rahatsızlıklar olarak görülmüştür (Bahadır, 2021). 

Özellikle psikolojik tedavi için başvuruda bulunanların çoğunun maddi kaygılardan uzak 

ekonomik olarak iyi durumda olan insanların başvurduğu tespit edilmiştir. Maddi kaygılara 

sahip olan bireyler için danışmanlık hizmeti ücretsiz olduğu halde başvuru olmamıştır. 

İntihar girişiminde de bulunan gençlerin büyük çoğunluğunun sosyoekonomik durumunun 

hayli iyi olduğu görülmüştür (Frankl, 2021b). Çünkü bu insanlar her şeye sahip olup 

uğrunda mücadele edecekleri bir gayeleri yoktur. Bu durum da onlar da bir boşluk duygusu 

yaratıp bir anlamsızlığa itmiştir. 

İnsanoğlu yaşamına anlam katmak için bir arayış içinde olmuştur. Bu duruma 

binaen sosyal veya fiziksel olarak bulunduğu konum itibariyle çevresinde bulunan her şeye 

bir mana yüklemek zorunda kalmıştır. Bu arayış sürecinde birçok hayat görüşü, hedef ve 

arzular önemli bir rol üstlenmiştir (Şentürk, 2014). Çağımızın sosyoekonomik durumu ise 

kişiye sürekli daha iyisini yapması için çalışmaya sevk etmiştir.  Kişi güç için sürekli daha 

fazlasını elde etmeye kışkırtılmaktadır. Bu sebeple gittikçe artan bir tüketim çılgınlığı ve 

bir türlü doyurulamayan güç talebi mutsuzluğu da beraberinde getirmiştir. Ulaşılan her 

hedef ise kişiye huzur vermenin aksine kendisinde bir boşluk hissi yaratmıştır (Çelik, 

2017). 

2.3.3. Modernite ve anlam 

Çağımız insanı sanat, tıp, bilim, mimari gibi birçok alanda hızlı bir değişim ve 

gelişimin olduğu bir döneme tanıklık etmektedir. Hayatın kalitesine etki eden bu 

faktörlerin hepsi aynı zamanda bireyi topluluklar içinde yalnızlaştırmaya, kaygı seviyesini 

arttırmaya, umutsuzluk ve karamsarlığa sevk etmektedir (Şentürk, 2014). Özellikle gelenek 

ve değerlerin parçalandığı bu dönemde evrensel olan inançlar sönüp gitmektedir. Bolluk 

çağında yaşayan insan aynı zamanda eşsiz imkânlara da sahip olmaktadır. Tüm bunlar 

insanın daha çok doyumsuz olmasına ve anlamsızlık duygusuna kapılmasına sebep 

olmaktadır (Frankl, 2021b). 

İnsanoğlu anlam sorunu ile her zaman meşgul olmuştur. Ama hiçbir zaman son iki 

asırdaki kadar bir meşguliyet yaşamamıştır. Bunun en büyük sebeplerinden biri de bilimsel 

gelişmeler olmuştur. Günümüz modern düşüncesi ve seküler yaşam insanın anlam ve 



32 

 

maksadını kaybetmesine de sebebiyet vermiştir. Modern yaşam biçimi “insanın 

varoluşunun anlamı nedir?” sorularını bilimsel olarak görmeyip göz ardı etmiştir (Tokat, 

2014). Schumacher’e göre de bu vaziyetteki bir uygarlık zorunlu olarak daha derin 

umutsuzluk, kederle savaşacaktır.  İnsanın hayat standartları ne kadar kaliteli ve yüksek 

olursa olsun teknoloji, sağlık hizmetleri ne kadar başarılı olursa olsun bu çağda yaşayan 

insanlar her bir aşama da büyük bir hızla mutluluklarını ve anlamsızlıklarını yitirmişlerdir. 

(Schumacher, 1990). 

Fabry, anlam arayışını şu kategorilere ayırır: Henüz bir anlama varamamış gençler, 

bir anlama vardığı halde bunu kaybetmiş bireyler, yaşlılık ve emekliliğe bağlı ölüm 

kaygısı, kontrol dışı bir olay karşısında hayat değişikliği yaşayanlar, organ kaybı, bir 

yakının ölümü veya kariyer değişimi, bağımlılık verici alışkanlıklardan kurtulmanın yanı 

sıra bunalım ve anksiyeteye maruz kalanlar. Bu gibi semptomlar her çağda kendini 

göstermekle beraber modern yaşamda kendini daha belirgin göstermiştir (Akt. Tagay vd., 

2016). 

Bireyin yaşama ve yaşamın koşullarına karşı sabır gösterebilmesi temelde anlam 

duygusuyla ilişkili olmaktadır. Tarım toplumu yaşamlarında var olan somut sorunlarla 

geleneksel normlara itaat ederken yaşamlarındaki yoğun tempo ile varoluşsal boşluğu 

tanımamışlardır.  Anlamsızlık kavramı, özgür olmanın var ettiği refah duygusu ile sanayi 

toplumlarında daha çok görülmektedir.  Modern zamanın meydana getirdiği özgürlük 

beraberinde anlamsızlık duygusunu da getirmiştir.  Sanayi toplumunda çalışmak yaşamın 

anlamı için yeterli görülmemiştir. Çünkü endüstrileşmiş toplum doğa ile ilişkiye ve 

bireysel yaratıcılığa engel olmuştur (Sezen, 2009). 

Endüstrileşme ile beraber insan gücüne duyulan ihtiyacın azalması, köyden kente 

göçün artması teknolojik gelişmeler işsizlik bireyi bunalıma sevk etmiştir. Özellikle köy 

hayatından şehir hayatına büyük göçlerin yaşanması yeni toplumsal kültüre uyum 

açısından da sorun yaratmıştır. Gelenek ve değerlerinden kopan bireyin yaşamında da bir 

boşluk oluşmuştur. Toplumsal bir varlık olan birey tüm bu sıkıntılar karşısında toplum 

içinde kendini yalnız hissetmeye mahkûm bırakılmıştır (Tagay vd., 2016). Modern 

dönemde bir hayli artış gösteren intihar vakaları da bu varoluşsal boşluk duygusundan 

kaynaklanmaktadır. Aynı şekilde uyuşturucu bağımlılığı, depresyon umutsuzluk gibi bireyi 

tekleştiren durumlar da varoluşsal boşluktan kaynaklanmıştır (Frankl ve Pinchas, 2020).  



33 

 

Anlamlı bir yaşam ancak refah bir toplumu oluşturmaktan geçmektedir. Bu konuya 

dair Orta Afrika’da yaşamlarını sürdüren cüce bir toplumdan bahsedilmektedir. Hayatlarını 

avlanarak geçiren bu topluluk için avlanma süreci iyi geçmezse de onlar keyif ve neşelerini 

eksik etmemektedirler. Yıllar boyunca ürün almamalarına rağmen doğanın kendilerini 

besleyeceğine olan inancı ile yaşarlar. Sahip olmak veya biriktirmek gibi amaçları yoktur. 

Her şeye rağmen yaşamlarından son derece memnundurlar. Bu durum zengin olmalarından 

ziyade sahip olduklarının fazlasını istemedikleri içindir. İşte tüm bunlar yaşanılabilir bir 

hayat için yeterli olmaktadır (Akt. Kartopu, 2013). 

Modern yaşamdaki arayış tatminsizlik bireyi bunalıma sevk etmektedir. Dünyanın 

refah düzeyi arttıkça teknolojik ve bilimsel faaliyetlerin artmasına rağmen insan bir türlü 

mutlu olamamaktadır. Çünkü birey içgüdüleriyle var olmuştur ve dünyevi hiçbir imkân 

bireye sonsuz bir mutluluğu verememiştir. Çağımızın en büyük hastalıklarından biri de 

insanın anlamını ararken kendi için bir şeyler istemeyip yaşadığı çevrenin tepkisine göre 

hareket etmesinden kaynaklanmaktadır. “El âlem ne der” anlayışı üzerine ulaşılan her 

başarı, beğenilme, ilgi ve takdir edilme ile eş değer tutulmaktadır. Bu durumda insan da 

gerçek amacından uzaklaşmış bulunmaktadır (Modern çağın hastalığı hayatın anlamını 

sorgulama, 2023). Frankl’a göre modern çağın insanı benliğini kaybettiği içi hiçbir güdü ve 

gelenek onu harekete geçirememektedir.  Neyi arzu ettiğini bile unutan insan başkalarının 

yaptıklarını arzulamakta ve kendisinden istenilen şeyi yapmaktadır (Frankl, 2020). 

Modern yaşamın ortaya koyduğu karmaşaya dair Frankl birtakım rahatsızlıkları dile 

getirmektedir ve bunları da nevroz olarak tanımlar. Buna göre belirsiz bir şekilde sürüp 

giden gelecek kaygısı, bireyin istem dışı kontrolünden çıkan olayları talih olarak görmesi, 

bireyin sorumluluk almaktan kaçınması, eylem ve davranışlarına negatif yorumlar 

getirmesi. Frankla göre bu semptomların ortaya çıkış sebepleri bireylerin sorumluluk 

alamamaları ve özgürlüklerinden kaçınmaları olmuştur (Frankl, 2021b). Öte yandan 

hedeflenen bir amaca basit bir yoldan ulaşmamız da o hedefin anlamını yitirmesine  

sebebiyet verebilir. Son zamanlardaki teknolojik ilerlemeler de belirlenen hedefe kolayca 

ulaşılmasına olanak sağlamaktadır. Böylelikle de hedeflenen şey için çabalamaya da gerek 

duyulmamaktadır. Yolda olan insan için yolda olma süreci ne kadar zor olursa insan için 

de o kadar değer kazanmaktadır. Tüm bunların aksine de bazen basitçe ulaşılan birçok şey 

de insana haz verebilmektedir.  

Bilimin var ettikleri, hayatın anlam kapsamına girmese de sonuçları hayatın 

anlamını da etkilemeye yetmiştir. Anlam ve Kopernik devrimi arasında başta bir  ilişki 



34 

 

olmasa da devrimin teolojik ve metafizik sonuçları olmuştur. Bu da modern insanı yalnız 

bırakmış ve kutsal saydığı varlıkla bağını zayıflatmıştır. Fukuyama’nın da belirttiği gibi 

Tarihin sonunda felsefeye, sanata ve dahası dindarlığa, ahlaki fedakârlıklara ve derinlikli 

düşünceye ihtiyaç kalmayacak olması anlam sorununu da daha da derinleştirmiştir (Tokat, 

2014). 

2.4. Logoterapi ve Din 

Günümüz insanı dâhil geçmişten günümüze insan bir varoluş problemiyle karşı 

karşıya kalmıştır. Bu varoluşsal boşluğu anlamlandırmak için din psikolojisinde birçok 

araştırmacının bu alana katkıları olmuştur. Özellikle Logoterapi kuramının kurucusu olan 

Frankl, bu arayışın çözülmesinde büyük bir rol oynamıştır.  Varoluşsal sancı ile hiçlik, 

anlamsızlık içinde kaybolan bireyin dini inançlarıyla hayatının nasıl bir anlam kazandığı 

Logoterapinin konuları arasında yer almıştır.  

İnsan davranışları üzerinde önemli bir işlevi olan dinin kökenine dair Durkheim, 

Freud, Otto gibi araştırmacıların önemli çalışmaları olmuştur. Buna göre Durkheim dini, 

kolektif bir şuur olarak ele alırken Freud ise bireyin bilinçaltının yansıması olarak ele 

almıştır (Yüksel, 2021). Genel bir tanımla  ise din; üstün bir güç ve varlığa inanma ve 

bağlanmaya dayalı kurallar bütünü olmuştur (İlk ve Bilici, 2020). 

Din, genel olarak Logoterapinin insanlarda karşılaştığı bir olgudur. Logoterapi dine 

karşı tarafsız olmakla beraber tedavi sürecinde dini kullanabilmektedir. İkisi arasında ise 

genel olarak bir ayrım bulunmaktadır. Terapiler ruhsal iyileşmeyi sağlarken din ise ruhun 

kurtuluşunu amaçlamaktadır Dini inanç zihinsel sağlığa önemli bir ölçüde katkı 

sağlamaktadır.  Her şeyden önce din bireyde büyük bir güvenlik hissi uyandırmaktadır. 

(Frankl, 2018a).  

Frankl’ın kurmuş olduğu Logoterapi, anlam merkezli bir teknik olmuştur. 

Yaşamındaki tecrübelerinden yola çıkarak Nazi işkenceleri döneminde Auschwitz ölüm 

kampında kaldığı süre boyunca yaşadığı zor anlar ve sıkıntılı yaşam sürecinde umudunu 

kaybetmemiştir. Ölüm kampında yaşadığı bunalımlı süreçte hayatın anlamını bulmuş ve 

Logoterapi ekolünü kurmuştur.  Frankl’a göre insanların Auschtwitz ölüm kampında onca 

acıya katlanabilmelerindeki en önemli unsurlardan biri inanç olgusu olmuştur. Yaşadıkları 

sıkıntılardan, acılardan Tanrıya sığınan mahkûmlar Tanrıya olan inançlarında teselli 

bulmuşlardır (Frankl ve Pinchas, 2020). Logoterapinin dini inancı kullanmasının temel 

sebepleri arasında da dinin bireyin anlam arayışına mantıklı izahlar yapmasından ileri 



35 

 

gelmiştir. Bu yönüyle din logoterapi için büyük bir öneme sahip olmuştur (İlk ve Bilici, 

2020). Frankl da anlam arayışında inancın rolü üzerinde önemle durmuştur. 

Logoterapinin daha iyi anlaşılması adına, din ile olan ilişkisini kavramak önem arz 

etmektedir. Logoterapiye göre din tedavi edici bir etkiye sahip olmasa da bireye anlam 

katma açısından önemli bir işleve sahiptir. Çünkü din, insanın kendini en güvende 

hissettiği alanlardan biri olmuştur. Logoterapi din ile psikoterapi arasındaki sınırı ihlal 

etmese de dine açık bir kapı bırakmaktadır. Bu kapıdan girişi ise hastalarının tercihine 

bırakmaktadır (Frankl, 2021b). 

Metafizik âlemden kendini soyutlayan birey için varlık anlamsızdır ve anlamını da 

kaybetmiştir. Dini inanç ile de anlamını yeniden kazanmıştır.  Hızla değişim ve gelişim 

gösteren astroloji, ruhsal şifa veren ekolojik öğretiler, bu temel üzerine kurulmuştur (Köse, 

2020). Büyük bir artış gösteren dini akımlar da bu anlam krizini çözmeye yönelik 

olmuştur. Sosyal ve psikolojik olarak bir şeylerden mahrum kalan birey bu ihtiyaçlarını 

doyurmak için farklı inanç arayışlarına girme mecburiyetinde olmuştur. Kendinden ve 

toplumdan uzaklaşan birey, yalnızlaşmış soyutlanmıştır. Bunun neticesinde de varlığını 

anlamlandırmaya ihtiyaç duymuştur. Din de anlam ihtiyacını karşılmaya yönelik öğretiler 

içermiştir. Nevrotik bir sürece girip depresyona giren bireyler için de din seçiminin veya 

inanç tercihinin daha yararlı olduğu görülmüştür. Aynı şekilde din veya inanç değiştirme 

sebeplerinin altında bağlı olduğu inançta kendisini yalnız hissetmesi anlamsızlık gibi 

duygularını tatmin edecek inanca sahip olmaması durumu yatmaktadır (Karaca, 2011). 

Logoterapi tekniğine göre de insanın, anlam arayışına ve varoluşuna dair bir istek arzu 

bulunmaktadır. Bu anlam, kutsal olan bir inanca da işaret etmektedir. İnsan, dini tabiatlı bir 

varlık olduğu için en nihayetinde başına gelen sorunların çözümü için din tedavi edici 

olabilmektedir.  

İnanç olgusu, bireyin anlam arayışına ve neden bulma ihtiyacına cevap verebilecek 

açıklamalara sahiptir. Dinin de en temelde bireyin hayatına anlam kazandırmak için var 

olduğunu söylemek mümkündür. Özellikle dini hassasiyete sahip bireyler trajik olaylar ve 

krizler esnasında olayların katlanılabilirliği için daha iyi motive olmakta ve olayların 

üstesinden daha iyi gelmektedirler. Bu durum da bireye psikolojik rahatlama sağlamaktadır 

(Yüksel, 2021). Sonuç olarak din ile Logoterapi arasında doğrudan bir ilişki olmasa da din, 

Logoterapi için bir araç olmaktadır. Logoterapi  bireyin anlam ve amaç arayışını konu 

edinmektedir. Bunu yaparken de tedavi amaçlı bireyin inanç ve değerlerine başvurmaktan 

kaçınmamaktadır. 



36 

 

2.5. Logoterapide Kullanılan Teknikler 

Kişide varoluşsal boşluk durumu oluştuğunda aynı zamanda stres, korku, kaygı gibi 

semptomlar veya zararlı alışkanlıklara bağlılık gibi davranışlar da ortaya çıkmaktadır. Bu 

boşluk, devam ettiği sürece  bazı nevrozların ortaya çıkması da kaçınılmaz olabilmektedir. 

Ortaya çıkan nevrozlar kişinin geçmişteki travmalarından veya hâlihazırda meydana gelen 

olaylardan meydana gelmektedir. Bu ise kişinin ruhsal sağlığını etkilemektedir (Frankl, 

2021b). 

Dönemin koşulları karşısında bunalan, içinde bocalamalar yaşayan birey için 

yaşamının anlamının yeniden keşfinde Logoterapi, kendine ait bazı teknikler geliştirmiştir. 

(Çelik, 2017). Bu teknikler “paradoksal (çelişik) niyet” “düşünce odağını değiştirme” 

(Frankl, 2019) ve “sokratik diyalog”tur. Sokratik diyalog, sonraki zamanlarda geliştirilen 

bir teknik olup logoterapi ekolünde önemli bir işleve sahip olmuştur. Bu tekniklerin 

kullanıldığı yer ise bireyin anlamsızlık duygusu, varoluşsal boşluğu ve yaşamın anlamını 

sorguladığı durumlardır. 

2.5.1. Paradoksal (çelişik) niyet 

 Frankl’a göre her insan seçme özgürlüğüne sahiptir ve bu seçim özgürlüğünü 

kimisi kendi lehine kullanırken kimisi ise bu özgürlükten uzak kalmaktadır. Fobiler de 

bireyin korkunun gerçekleştiği ortamdan kaçmasından kaynaklamaktadır. Paradoksal 

niyete göre bireyin korktuğu durumla yüzleşmesiyle bu korkunun iyileştirilmesi 

sağlanabilir. Diğer türlü birey korku ve kaygılardan kaçtığı sürece korku kendini daha fazla 

gösterebilir (Frankl, 2019). Bu teknik, hastaya korktuğu şeyi yapmaya ve meydana gelmesi 

konusunda ona cesaret vermektedir.  

Paradoksal niyet tekniği ilk kez 1929 yılında kullanan Frankl, bu tekniğin tanımını 

1939 yılında yapmıştır. Ancak sonraları geliştirilip Logoterapiye kazandırılmıştır. “tersine 

niyetlendirme” olarak da adlandırılan paradoksal niyete göre bir şeye duyulan korku, o 

şeyin tekrar gerçekleşmesine sebep olabilmektedir. Yani bireyde psikolojik bir durum 

olarak bir semptomun tekrar edilme olasılığını dile getirmektedir. Bu durum ise bireyde 

korku yaratmaktadır. Bir açıdan semptom korkuyu; korku ise semptomu organize edip bir 

tür kısır döngüye dönüşmektedir. Frankl ise bu fobinin bir ilaç veya psikoterapik 

yöntemlerle iyileşebileceğini ifade etmektedir. Paradoksal niyet tekniğinde, birey korktuğu 

şey ile yüzleştirilerek, tekrar meydana gelen korkunun bir sorun yaratmayacağını 

anlatmaktadır (Frankl, 2021b). 



37 

 

Sürekli bir kaygı taşıyan birey, bu kaygılar sebebiyle bayılmaktan, kriz geçirmekten 

veya düşmekten korkar. Yani hasta korku sonucunda gerçekleşecek etkilerden 

korkuyordur. Böylelikle taşıdığı kaygılar, korkuya dönüşebilmektedir. Bu durumda bireyin 

gösterdiği en tipik davranışlardan biri, korkunun geçekleşmesinden kaçmaktır (Frankl, 

2019). 

Frankl, paradoksal niyet tekniğinde mizaha da ayrı bir yer verir.  Mizah duygusu, 

insana ait bir duygu olup birey kendi kendine gülme, eğlenme veya korkularıyla dalga 

geçme özelliklerine sahiptir. Bu da kişinin  bazı kötü durumların üstesinden gelebilmesini 

sağlamaktadır (Frankl, 2019). Tersine niyetlendirmede mizah, bireyin kendine ait bir bakış 

açısıyla karşılaşabileceği sorunlarla arasına mesafe koymasını sağlamaktadır (Frankl, 

2018a). Birçok davranışçı psikolog tarafından kullanılan paradoksal niyetin birçok 

hastalığın iyileşmesinde de etkili olduğu dile getirilmiştir. 

2.5.2. Düşünce odağını değiştirme 

Frankl tarafından geliştirilen bir diğer teknik ise düşünce odağını değiştirme 

(düşünmeme) tekniğidir. Logoterapiye göre istenilen, haz duyulan şey ne kadar arzu 

edilirse bir o kadar kendisinden uzaklaşır. Düşünce odağı tekniğinin amacı bireyin odağını 

haz egosundan başka bir yöne çekmektir. Yani bu teknik bireyin kendini görmezden 

gelmesini sağlamaktadır. Böylelikle bireyin kendinden uzaklaştırılması sağlanarak aşırı 

niyetle düşünmeye engel olunmaktadır (Frankl, 2021b). 

Bu tekniğin isminden de anlaşılacağı üzere kullanım amacı korku ve kaygıya sebep 

olan etkenlerden bireyin uzaklaştırılmasıdır (Frankl, 2019). Ulaşılmak istenen hedefe çok 

fazla odaklanıldığında bu hedefe de ket vurulmuş olur ve hedefin gerçekleşme olasılığı da 

o kadar düşmüştür (Frankl, 2021b). 

Düşünce odağının değiştirilmesi tekniği hastanın nevrozlarla baş etmesini 

sağlamaktadır. Onu psikonevrotik güçlerden ve acılardan korumaktadır. (Frankl, 2018a). 

Bu tekniğe göre hasta kendini unutup düşünce odağını değiştirdiği takdirde isteğine 

kavuşabilir.  Örneğin birey uyumayı çok isteyip buna aşırı niyet ettiğinde uyumama 

olasılığı daha yüksek olabilmektedir. Ancak düşünce odağını değiştirerek bu düşüncesini 

değiştirebilir (Bahadır, 2011).  

2.5.3. Sokratik diyalog 

Bu teknik logotarapistler tarafından sıkça kullanılan bir teknik olmakla beraber 

Logoterapiye sonradan kazandırılan bir teknik olmuştur.  Tekniğe göre hastanın sağlıklı 



38 

 

gelişimi için hastaya bazı soruların sorulması gerekir. Özellikle   Antik Yunan filozofu 

Sokrates tarafından sorulan sorular aracılığıyla bireyin kendini bulması sağlanabilir.   

Örneğin, “geçmişinle ilgili seni üzen neleri unutmak istersin?”, “bunların seni 

neden üzdüğünü hatırlıyor musun?”, (kendisiyle yeterince ilgilenilmediğini söylediğinde) 

“bir insanın ilgilenmesi ne anlama geliyor?”, “insanlar ilgilendiklerini nasıl gösterirler?”, 

“diğer insanlarla ilgilendiğini nasıl gösterirsin?”, “biriyle ilgilendiğin halde ilgini 

göstermediğin oldu mu?”, “öyleyse sana göstermeksizin diğer insanlar da seninle 

ilgileniyor olabilir mi?” türünden soruların sorulması sokratik diyalog tekniğine uygun 

olmuştur (Çelik, 2017). 

 



39 

 

3. ANLAM ARAYIŞINDA DİNİ İNANCIN ETKİLERİ 

3.1. Ruh Sağlığı Din ve Anlam 

İnsanlık tarihinin ilk gelişim yıllarından itibaren kendini doğayla eş değer gören 

insan, doğadan soyutlanamayıp kendini toprak hayvan veya bitkiler ile bir bütün olarak 

görmüştür. Kendini bu varlıklarla bir görüp bazı havyan totemlerine de bağlılık 

hissetmiştir. Ne zamanki kendini doğadan soyutladı, maruz kaldığı yalnızlık duygusunun 

üstesinden gelmenin yollarını da aramaya koyulmuştur. İşte bu noktada bir dine inanç ile 

bu sorunun üstesinden gelmeye çalışmıştır. Dinsel ayinler sırasında da birey kendini 

güvende hissetmiştir (Fromm, 2020). Kendini doğadan ayrıştıran insan için dinsel ayinler 

anlamlı bir anı ifade etmiştir (Malinowski, 2020). 

Ruh sağlığı; insanın zihinsel, duygusal ve sosyal bir iyilik durumudur (Özer ve 

Altun, 2022). Ruh sağlığı yerinde olan bireyler kendilerine ve çevresine saygı duyan, 

çevresiyle uyumlu olan, davranışlarının sorumluluğunu üstlenebilen, yalnızlık, ölüm gibi 

birçok olumsuz durumun üstesinden gelen kişi olarak tanımlanır (Yapıcı, 2019).  Ruh 

sağlığının olumlu gelişiminde birçok faktör etkili olmakla birlikte bu faktörler arasında 

dini inançlar önemli bir işlev görmektedir. Bu iki kavram birlikte değerlendirildiğinde ilk 

cevaplanması gereken sorulardan biri de dinin ruh sağlığı üzerinde olumlu bir etkisinin 

olup olmadığıdır. İkinci bir durum ise dinin bir şifa olarak işlev görmesidir. Ruhsal 

rahatsızlığı bulunanlara dua ettirmek, belirli bir dini sembol taşıttırmak veya çeşitli dini 

törenlere katılım göstermesini sağlamak ruh sağlığının olumlu gelişimi için uygulanan 

teknikler arasındadır (Akt. Apaydın, 2010). Tarihsel sürece bakıldığında olumsuz örnekler 

olmakla beraber dinlerin ruhsal hastalıklara olan bakışın olumlu olduğu 

söylenebilmektedir. Modern psikoloji ve psikiyatrinin gelişiminden önce de din adamları, 

büyücüler, şamanlar, medyumlar, ruh sağlığı tedavilerinde önemli kişiler olarak 

görülmüştür.  Buna sebep olarak modern çağ öncesi akıl hastalıklarının doğa üstü bir 

güçten kaynaklandığını ve geçmesi için de doğaüstü bir güçten yardım alınması inancı 

bulunmaktadır (Yapıcı, 2019). 

 Bu iki alan arasındaki tartışmalar bilimsel konulara veri olmadan önce birçok yerde 

tartışma konusu olmuştur. Ruh hastalıklarına dair ilk hastanenin Filistin topraklarında 

kutsal sayılan bir mezhep tarafından kurulduğu göz önünde bulundurulursa o günden 

günümüz tıp dünyasına kadar ki değişiklikler bariz bir şekilde görülebilmektedir. Bu 

değişikliklerin en talihsiz olanlarından biri ortaçağ zamanında görülmüştür. Buna göre o 



40 

 

dönemde ruhsal hastalıkları bulunan kişiler “içine şeytan girmiş varlıklar” olarak 

nitelendirilmekte ve çeşitli işkencelere maruz bırakılmaktaydılar (Apaydın, 2010).  

Ruhsal hastalıkların tedavisi ister istemez dini danışmanlığa kaymaktadır.  

Psikoterapi de çoğu kez ruhun şifası için ruhsal danışmanlık yapmaktadır (Frankl, 2018a). 

Çağımızda da ruh hastalıklarının tedavileri genel olarak psikiyatrinin tekelinde 

bulunmaktadır. Bu hastalıkların tedavileri için dinin desteğini sağlayan psikiyatristler 

olabildiği gibi dini dışlayıcı bir tavır sergileyenler de olmuştur. Örneğin Freud, dini bir 

nevroz olarak ele alırken öte yandan dinin insanların içgüdülerini terbiye etmedeki 

katkısını da gözden kaçırmamıştır. Aynı şekilde ibadetler ve Tanrı tasavvurları bireyin ruh 

sağlığına önemli bir katkı sağlamıştır (Yapıcı, 2019). 

Dinin var olmasının amaçlarından biri de bireye anlamlı bir hayat sunmak, ona 

yaratılış amacını hatırlatıp varlığına dair bir anlam katmaktır. Bir psikoterapist olan Frankl, 

bireyin yaşamı için önemli bir rol üstlenen anlam ihtiyacına vurgu yaparken, inanç 

duygusunun güçlü bir etkisinin olduğunu ifade etmektedir. Buna göre din kavramına 

“Süper anlam” olarak yorum getirmektedir. Birçok çalışmasında da hayatın anlam ve 

gayesi için dinin önemini vurgulamıştır (Frankl ve Pinchas, 2020). 

İnanan kimseler açısından din önemli bir psikolojik kaynak olarak görülmekle 

birlikte Yaratıcının insanı en güzel şekilde yaratıp ona rızık verdiği onu kollayıp güvende 

tuttuğu ve ona sonsuz bir yaşam vaat etmesi inançlı bireyin kendisine saygı ve güven 

duyması bakımından önemli bir işlev görmektedir (Köylü, 2010). Birçok araştırmaya göre 

de dinin hasta bireyler üzerinde sosyal bir destek sağladığı bu sebeple de dindar bireylerde 

depresif davranışların daha az görüldüğü ortaya çıkmıştır. Öte yandan depresyonun bireyin 

varoluşsal sancılarından ortaya çıktığı düşünülürse dinin birey için sağladığı anlam ve 

değerin, bireyin ruh sağlığına yaptığı katkının da anlaşılabilir olmasını sağlamaktadır 

(Yapıcı, 2019). 

Ruhsal olanın derinliğinde bulunan anlam arayışı, tarihsel süreçteki gelişimi göz 

önünde bulundurulduğunda da ilk insandan çağımızın modern insanına kadar varlığını 

hissettirmiştir (Bahadır, 2021). Nasıl ki bedenin var olması ruh için gerekli ise ruh da 

anlamlı bir varlığa ihtiyaç duymaktadır (Şentürk, 2014). Ruhunu doyuramayan insan 

varoluşsal bir boşluğa düşmekte buna binaen yaşamın kalitesini de kaybedebilmektedir. 

Dinler insanların ruh sağlığına olumlu bir etki yaratırken aynı zamanda toplumsal 

bir uyum sağlamaktadır. Toplumlar da varlığını devam ettirebilmek için değerlere 



41 

 

gereksinim duymaktadırlar. Değerler toplumların davranış rollerinin oluşmasına da hizmet 

eder.  Bunun oluşmasında dinin rolü önemli olmaktadır (Yapıcı, 2019). Değerler ve 

inançlar aynı zamanda kişilik gelişiminde önemli bir rol üstlenmektedir.  Buna göre 

herhangi bir değer kaybı neticesi kişide güvensizlik korku ve kaygı problemlerinin açığa 

çıkmasına sebep olmaktadır (Öner, 1999). 

Ruh sağlığının önemi için her şeyin yolunda olduğu gerilim olmayan bir ortamın 

olması gerektiği düşüncesi doğru olmamakla beraber bireyin ihtiyaç duyduğu asıl şey 

gerilim olmayan bir ortam değil bir mücadele ile odaklandığı hedefine ulaşmak olmuştur. 

Anlam arayışı içsel bir denge yaratabilir; ancak bir gerilime de sebebiyet verebilir.  Kötü 

şartlarda bile bir anlamın var olduğu düşüncesi onun yaşama devam etmesini de sağlayan 

en önemli unsur olabilmektedir. Ruh sağlığı için bu gerilim en önemli koşullardan 

olmuştur (Frankl, 2019). 

Kendi isteklerinin aksine sunulan bir hayatı yaşama mecburiyetinde bırakılan birey 

için bu durum özgürlüğünü dolayısıyla da sorumluluk almasını engelleyebilir. Bunların 

aksine ruh sağlığı yerinde olan insan da anlam peşinde olabilmektedir. Birey kendi 

yaşamına dair bir anlam boyutuyla pekişmediği sürece bireyde bir yoksunluk durumu 

meydana gelmektedir (Alper, 2019). Meydana gelen bu yoksunluk, bireyin ruh sağlığını 

etkilemekte, bireyin duygusal ve zihinsel dünyasında hayal kırıklıklarına istemsiz olaylara 

sebebiyet vermektedir. 

Birey bilimin verileri doğrultusunda yaşamını anlamlandırmaya çalışsa da bunun 

yeterli olmadığını anladığı sıralarda metafizik âleme sarılmaya çalışmaktadır. Burada 

yaşamına anlam katacak bir gaye, sebep aramaktadır. Aksi bir durumla karşılaştığında ise 

yoğun bir depresyon sürecine girmektedir (Akıncı, 2005). Bu belirsizlik karşısında 

tutunacak ve sığınacak bir liman aramaktadır. Söz konusu durumdan kurtulmak için dini 

inancına sarılarak ortamdaki belirsizlikten kurtulmanın yolunu bulmaktadır (Köse, 2009).  

Çağımızda bireyin hiçlik, yokluk ile intihar düşüncesi arasında da güçlü bir 

ilişkinin olduğu görülmüştür. “Var olan her şey sonlu ise yaşamamızın gayesi nedir?” gibi 

sorular bireyde olumsuz düşüncelerin oluşumuna sebebiyet vermektedir. Bu sebeple ölüme 

dair tatmin edici cevaplar sunan dinin hayatı anlamlandırma konusunda önem arz ettiği 

görülmektedir (Karaca, 2011). Durkheim’in araştırmalarına göre intihar ile dindarlık 

arasında negatif bir korelasyon olduğu saptanmıştır.  Ona göre din intiharlara karşı 

koruyucu bir görev üstlenmektedir. Bu tezi için de Katolik ve Protestanları karşılaştırmış 



42 

 

vardığı sonuç ise Katolikler’de Protestanlara göre daha az intihar vakalarına rastlanıldığı 

görülmüştür.  Buna neden olarak da aynı inanca mensup bireylerin, bağlı oldukları dinin 

sağladığı sosyal düzen ve sosyal entegrasyondu. Aynı inancı taşıyan bireyler sadece ahlaki 

ve ailevi konularda da birbirine benzer değerler oluşturacaklarından bu homojen yapı hem 

bedensel hem de ruh sağlığına olumlu bir etki yaratmıştır (Köylü, 2010). Yani intihar 

girişiminde bulunan birçok insanın bu düşüncesini harekete geçirmesini engelleyen durum 

bireyin bir Tanrı inancına sahip olmasına dayanmaktadır. Din intihar eylemlerine olumsuz 

bir tavır sergileyip inancın, birey için sağladığı huzur, güven ve anlam, intihar eylemlerini 

azaltmaktadır (Yapıcı, 2019). Frankl konuyla ilgili olarak tedavi için gelen bir rahibe 

hastasının günlüğünü okurken şu ifadelere rastlar: 

Depresyon benim sabit yoldaşım, ruhuma ağırlık veriyor. Hani benim ideallerim, nerede bir 

vakitler kendimi adadığım ululuk, güzellik ve iyilik? Can sıkıntısından başka bir şey yok ve ben 

de yakalanıyorum ona.  Bir boşluğa fırlatılmış gibi yaşıyorum. Acıyı tatmanın bile benim için 

erişilemez olduğu anlar var ve tanrı bile sessiz. O anlarda ölmek istiyorum ben de 

olabildiğince çabuk. Yaşamımın efendisi değilim, işte bu inancım olmasaydı, çoktan 

hallederdim de o işi.  Ama inancım sayesinde acı çekişim bir armağana dönüşüyor. Tanrı her 

ruhta bir katedral diker. Benim ruhumda temeli kazılmak üzere. Yapmam gereken onun küreği 

bana ulaşıncaya dek öylece durmak (Frankl, 2021b: s. 152). 

Fiziksel rahatsızlıkların çoğu psikolojik kaygılardan kaynaklandığı görülmekle 

birlikte dini inancın yaşamı anlamlandırmak için önemli bir referans olması hem beden 

hem de psikolojik destek açısından koruyucu bir işlev olmaktadır. Örneğin alkol 

uyuşturucu gibi zararlı alışkanlıkların kullanımı yaşamda bir anlam bulamama durumuyla 

ilişkili olabilmektedir (Karaca, 2011). Öte yandan bireysel veya toplu olarak yerine 

getirilen dini törenlerin de öfkeyi, umutsuzluk, yalnızlık, duygularını azalttığı görülmüştür. 

Çünkü ibadet ederek kişi sınırsız gücü olan bir varlığa sığınarak duyduğu güven ve huzuru 

bir arada yaşamaktadır (Yapıcı, 2019).  

Bireyi dine çeken şey bir nevroz dahi olsa din kişiye samimi gelebilmekte ve 

neticede bireyin bulunduğu nevrozun üstesinden gelmesini sağlayabilmektedir. 

Kierkegaard “Eğer delilik bana aptal elbisesi sunsa bile Tanrıyı razı etmek istiyorsam 

ruhumu muhafaza edebilirim” der. Bu durumda inanç sayesinde bir nevroz bile bir kazanca 

dönüştürülebilir. Dinin bireyin zihinsel sağlığına yaptığı katkı burada kendini 

göstermektedir. Her şeyden önce din bireye sığınacağı bir liman bir aidiyetlik bir güvenlik 

hissi vermektedir (Frankl, 2021b). 

Yaşamın gizemi ve bireyler üzerindeki etkisi sorunlarla baş etme ve üstesinden 

gelebilme beklentisi bireyleri dini inanca sevk etmektedir. Dini inançlarla birlikte birey 

yaşamında karşı karşıya kaldığı tüm başarısızlıklarını mutsuzluk ve umutsuzluğunu ilahi 



43 

 

bir güce atfederek ruh sağlığını korumaktadır. Örnek olarak ruh sağlığının gelişimi için 

mutluluk en temel ölçütlerden biridir. Dinler de birçok alanda mutluluğun kaynağı olarak 

gösterilmektedir. Ruhsal rahatsızlıklar karşısında dinin sağladığı manevi destek, huzur, 

Tanrı inancı pozitif bir başa çıkma stratejisi olarak kullanılmaktadır (Yapıcı, 2019).  

Frankl araştırmalarında insanın anlam bulma sürecinde ruh sağlığı ve maneviyatın 

önemine değinmiştir.  Buna göre din yegâne anlama sahiptir.  Dini inanç üzerine inşa 

edilmiş bakış açısı, hayatın anlamına dair konularda dinin önemini göz önünde 

bulundurmaktadır. “Buna göre hayatın anlamı nedir?” sorusuna karşılık cevabı da din 

vermeye hazır olmaktadır. Yaşamda bir anlam söz konusu olduğunda da dinin bu alandaki 

katkıları göz önünde bulundurulmaktadır. Dini inanç yaşama anlam katmanın yanı sıra 

bireyde var olan ölüm kokusunu aşma, yaşamında ulaşamadığı hayal ve arzularını tatmin 

etme aracı olarak görülmektedir (Şentürk, 2014). 

Dini inancını daha yoğun yaşayan bireylerin diğer bireylere göre daha yüksek bir 

motiveye sahip oldukları, hayata karşı daha mutmain ve iyimser oldukları, depresyon, stres 

ve kaygı durumlarını daha az yaşadıkları görülmektedir. Ayrıca dua etme ilahi metinleri 

okuma gibi dini aktiviteler hem ruh sağlığı hem de bedensel sağlığı da olumlu etkilediği 

bilinmektedir. Dini hassasiyeti yüksek olan bireylerin işlevsel olarak daha iyi oldukları, 

kan basıncına, kalp ve damar hastalıklarının da daha az olduğu ulaşılan sonuçlar 

arasındadır (Köylü, 2010). 

Sonuç olarak ruh sağlığı, bireyin hem kendi hem de çevresiyle barışık bir yaşam 

sürdürebilmesi için önemli bir rol üstlenmektedir (Koç, 2005). Dinin insanın ruhsal sağlığı 

için olumlu bir destekleyici olduğu görülmekle beraber din sakinleştirici tavrı ile bireyin 

ruhsal derinliklerinde meydana gelen korku ve kaygıya engel olmakta yaşama yeniden 

tutunmasında önemli bir kaynak olmaktadır  (Kartopu, 2013). Din insanlarda daha fazla 

umut ve pozitif duygular yüklemekte olup insanların daha sağlıklı bir yaşam sürmelerinde 

yardımcı olabilmektedir. Ruh sağlığı problemleri yaşayan bireylerin manevi bir destek 

alarak daha iyi hissettikleri görülmektedir. Anlam arayışı da ruh sağlığının olumlu gelişimi 

için önemli bir faktör olmaktadır. Birey yaşamına anlam katan şeyi bulduğunda daha 

mutlu, huzurlu hissettiği ve daha az stresli olduğu görülmektedir. Din de bireylerin daha 

anlamlı bir yaşam sürmeleri için ona gerekli argümanları sunmaktadır. 

3.2. Dini Başa Çıkma ve Anlam 

Başa çıkma, bireyin içinde yaşadığı çatışmaların çözüm bulamamasından kaynaklı 

ortaya çıkan stres ve kaygısını yatıştırmaya yönelik gösterdiği davranışlardır. Bu metot, 



44 

 

bireyin bir olay karşısında gösterdiği reaksiyondur. Dini başa çıkma ise bireyin yaşadığı 

korku ve stres karşısında dini inançlarını kullanarak korku ve kaygılarını yatıştırmaya 

çalışan bir eğilim olarak tanımlanabilir. Buna göre başa çıkma ve dini başa çıkma metodu 

genel manada aynı olup kaynak olarak gösterdikleri referanslar farklı olabilmektedir (Koç, 

2005). 

Dini başa çıkma ile bireyin yaşamında var olan problemlere yaratıcı tarafından 

yardım edildiği hissi uyandırılarak anlam bulması sağlanır. Duygusal ilgiye ihtiyaç 

duyduğunda birey için Tanrı sevgidir. Bir şeyin bilgisine ihtiyaç duyduğunda her şeyi 

bilendir. Sakinliğe teselliye ihtiyaç duyduğunda Tanrı huzur verendir. Kılavuza ihtiyaç 

duyduğunda Tanrı rehberdir (Allport, 2004). Bu anlamda birey kendinde var olan dini 

inanç ile duygusal bir sakinlik, ölüm korkusu ve kaygısından kurtulma, başına gelen 

hastalık ve musibetlerde anlam bulma yoluyla rahatlayabilmektedir (Köylü, 2010). Dini 

inanç, beden ve ruhun miras aldığı acıda bir amaç ve anlam bulmanın bir neticesidir 

(Armstrong, 2017). 

Bir sebep dayanak oluşturma hem dinin hem de bireyin temel özelliklerinden 

biridir. Yaşamın genel akışına bakıldığında insanın yaratılışından bu yana evrenin yaratılışı 

nasıldır, varlık içinde insanın özel bir yeri var mıdır,  iklimsel değişmeler veya doğal 

afetlerin meydana geliş sebebi nedir, bazı İnsanların başarısız veya başarılı olmalarının 

altında yatan sebep nedir, gibi sorular var olmaktadır. Tüm bunlar karşısında din bir 

“anlamlandırma sistemi” olarak değer görmektedir (Spilka, 2001).  Freud dini “Bizi 

bekleyen bilinmeyen amaç, her şeye katlanan ruh, cennet, ölümsüzlük, Tanrı, yeniden 

doğuş, ölümlü yok oluş hepsi ölümün acısını azaltan yanılsamalar, tatlandırıcılardır.” diye 

yorumlar (Kartopu, 2013). Birey  yüce bir gücün koruması ve gözetimi altında durduğu 

vakit bir güven duygusu hissetmektedir. Zor durumda üstün bir güce sığınmak ona dua ve 

ibadet edip tefekküre dalmak insan ruhunu da teskin edici olabilmektedir.  

Anlam ve amaç bazı yerlerde birbirlerinin yerine kullanılıyor olsa da etimolojik 

olarak birbirinden farklıdır. Niçin sorusuna sunulan cevaplar birbirinden farklı olduğu için 

de anlam ve amaç kavramlarına da bütüncül bir tanım getirmek mümkün olmamaktadır 

(Spilka, 2001). Dinlerin ortaya çıkış ve yayılış biçimleri de bir amaç ve anlam 

çerçevesinde olmuştur. Örneğin Engels, Hıristiyanlık, “Köken bakımından ezilmiş 

insanların bir hareketidir.” der. Hıristiyanlık inancı bir sefaletten kurtuluş, öldükten sonraki 

yaşamda zulüm altında olanlara bir rahatlama, ruhsal bir kurtuluş ve özgürlüğü ifade 

etmekteydi. Aynı durum İslam dininin de ilk zamanlarında kendini göstermektedir. Buna 



45 

 

göre yoksul kesim ve köle insanlar bu dine bir kurtuluş olarak yaklaşmaktaydılar (Kartopu, 

2013). 

Birey zor zamanlarında yaşamında bir kayıp haksızlık karşısında veya önemli bir 

olayla karşı karşıya kaldığı zaman bir dayanak, sığınabileceği bir liman arayışı içerisine 

girmektedir. Böyle bir durum karşısında kendini güvende hissettiği alanlardan biri de din 

olmuştur. Zorlayıcı bir durum karşısında din başa çıkmada güvenli bir alanı temsil 

etmektedir. Örneğin dua ilahi bir gücün temsili olup bireyin bu ilahi güçten bir yardım 

talebinde bulunması ile ortaya çıkmaktadır. Aynı şekilde namaz kılma, oruç tutma, 

cemaatle bir olma durumları da dini başa çıkmada kullanılan sakinleştirici dini ritüellerden 

olmaktadır (Uysal, 2017). Dini ritüeller bireyin kendini yaratıcısına çok yakın hissettiği, 

onunla derin ilişkiler kurduğu eylemler olup bireyin dinsel yaşamının pratiği olmaktadır 

(Koç, 2005). 

Dini inanç bireylere yaşadıkları sorunların ve içinde bulundukları durumun 

iyileşeceğine dair gerekli olan motivasyon işlevini sağlamaktadır (Köylü, 2010). Kutsal 

metinlerde yer alan kıssalar ile zor zamanlar geçiren bireylerde güçlü bir dini inancın, 

psikolojik destek sağladığı görülmektedir. Karşılaştığı zor durumlara ve musibetlere karşı 

sabır gösteren birey, başka bir dünyaya olan inanç ile mükâfatlandırılacakları inancı 

taşırlar. Öte yandan ölümden sonraki yaşam ölümün de daha kolay bir şekilde kabul 

edilmesini sağlamaktadır. Ölümü bir yok oluş olarak görmekten ziyade din sonsuzluğa 

açılan bir kapı olarak düşünülmektedir (Köylü, 2010). Öldükten sonraki yaşamın devam 

edeceği inancı bireyin işsizlik, boşanma, fakirlik gibi sebeplerin getirmiş olduğu depresyon 

ve bunalımla baş etmesine yardımcı olmaktadır. Bir sonraki yaşamın varlığı ile her şeyin 

gelip geçici olduğu inancı, ortaya çıkan sorunların da katlanılabilirliğini arttırmaktadır. Öte 

yandan yaşanılan acının, maddi manevi kaygıların Tanrının iradesi ile meydana geldiği 

düşünüldüğünde dini inançlar sorunların üstesinden daha kolay gelinmesini 

sağlayabilmektedir. Her şeyi görüp bilen bir Tanrıya olan inanç olumsuz olaylara 

katlanabilirliği ve sabrı arttırmaktadır (Yapıcı, 2019). 

İnsan ıstırap çekmeyi bir kader neticesi olarak algıladığında ıstırabın kendisine 

benzersiz bir görev olarak verildiğini kabul etmektedir. Acı içindeyken bile evrende eşsiz 

biri olduğu inancını taşımaktadır. Hiç kimse onun acılarından kurtaramaz kişi kaderinin 

gereği, bunu çekmek zorunda olduğunun inancındadır (Frankl, 2020). Birey için dini inancı 

ona rehberlik yapmanın yanında aynı zamanda bir yaşam felsefesi de oluşturur. İnsanlar 

dünya görüşlerini oluştururken dini kaynaklardan da beslenmişlerdir. Birey yaşamının 



46 

 

kurallarını, davranışlarını, ahlaki özerkliğini, dinin buyrukları ile ayarlamaya çalışmaktadır 

(Kartopu, 2013). Buna göre aile, başarı, eğitim, maddiyat, güç, dinler gibi birçok faktör 

insan yaşamının merkezini oluşturmaktadır. Birey yaşamını sürdürürken kendini zayıf, aciz 

olarak görüp herhangi bir tehlike karşısında bir dayanak ve güven duyacakları bir güç 

arayışı içinde olabilmektedirler.  Bu güç insana umut aşılayan ancak kendinden üstün bir 

yaratıcı olmaktadır (Sezen, 2009). 

Anlam arayışına göre anlam istemi, insana özgü bir durum olup insan her koşulda 

anlam arayan bir varlık olmuştur. Örneğin bir intihar girişiminde bulunan insan için bile 

ölümle sonuçlanacak bir davranışa anlam yüklemiştir. Anlam istemi ile hayatın yaşanmaya 

değer olup olmadığı anlaşılmaktadır. En genel tabiriyle anlam istemi insan varoluşunun 

özünü ifade etmektedir (Bahadır, 1999). İnsanlar olayların neden meydana geldiğine anlam 

vermeye çabalamaktadır. Örneğin birey stresli bir olay ile karşılaştığında bu olayın 

anlamının nedenini değerlendirmeye çalışmıştır. Öte yandan birey çevresinde olup 

bitenlere anlam verdiği sürece uyum sağlayabilir. Aksi bir durumda birey kendini boşlukta 

hissedip psikolojik rahatsızlıklar yaşayabilmektedir. 

Dini yükleme yapan birey, olaylar da genellikle dini bir sebep aramaktadır. 

Başlarına gelen bir olayın Tanrının gazabı veya sevgisinin neticesinde meydana geldiğini 

düşünmektedirler. Örneğin doğal felaketlere ahlaki çöküntünün sebep olduğu düşünülmesi 

veya yağmurun yağmasını bereket olarak nitelendirerek merhametin sebep olarak 

görülmesi, ilahi tecelli olarak görülmektedir. Bunun yanında yaşananların bir imtihan 

olduğunu Tanrının kendilerini bir sınava tabi tuttuğunu ifade ederek hayatı 

anlamlandırmaya çalışmaktadırlar. İnsanın bir gaye ve anlam olmaksızın yaşaması 

kendilerinde büyük bir korku ve kaygı durumu yaratmaktadır.  Din de insanın belli bir 

gaye için yaratıldığı anlamını sunmaktadır (Gürses, 2008). 

Din bireyin anlamı ve neden bulma ihtiyacına cevap verebilecek açıklamalara 

sahiptir. Dinin en temelde insan hayatına anlam kazandırmak için var olduğunu söylemek 

mümkündür. Bir olay karşısında birey Tanrı planı, kader, şeytan’ın işi gibi kavramlara 

sığınabilmektedir. Yapılan araştırmalara göre de dini inançlara sahip bireylerde dini 

hassasiyet olmayanlara göre olayların nedeni olarak şeytan ya da Tanrı görülmektedir. 

Bunun da ötesinde tüm olumlu sonuçlarda tanrıya tüm olumsuz sonuçlarda da şeytana 

yükleme yaptıkları görülmüştür (Gürses, 2008). 



47 

 

İlahi bir güce inançtan uzak kalan bireyin yaşamın anlam ve keşfine varması da güç 

olmaktadır. Dinin en belirgin özelliklerinden biri de ruhsal sağlığın dengesini 

oluşturmaktır. Çünkü insan dıştan veya içten her an bir tehdit ile karşı karşıya 

kalabilmektedir. İnsan bir karar aşamasındayken bu kararı dine dayandırarak içsel bir 

denge oluşturmaktadır. İnancı gereği bir adakta bulunur, dua eder, dini ritüellere katılır 

böylelikle kendini de rahatlamış hissedip üstündeki yükü hafifletmiş olmaktadır (Akt. 

Kartopu, 2013). Din bireyin yaşamındaki kayıplarına bir telafi mekanizması olup onun 

eksiklik ve yokluklarına bir alternatif, isteklerine de bir cevap olmaktadır. Neticede sosyal 

bir varlık olan insan nasıl ki toplumsuz yaşayamamakta, iradesi dışında gerçekleşen yıkıcı 

dış faktörlerin etkisine maruz kalmamak için de doğaüstü bir güce inancı olmadan varlığını 

idame ettirememektedir (Kartopu, 2013). 

3.3. İnsanın Anlam Arayışında Dini İnancın Etkileri 

Anlam: kişinin olumlu veya olumsuz bir olayla karşılaştığında hayatın anlamını 

yeniden gözden geçirme girişimine karşılık gelir. Amaç ise insanın bilinçli bir hedef 

belirleyip bu hedefe ulaşma arzusu içerisine girmesidir. Amaç ve anlam kavramları 

muhteva bakımından birbirinden farklılık arz etse de ikisi birbirini tamamlayan 

kavramlardır. Buna göre anlam varoluşsal bir kaygı taşırken amaç ise nihai hedeftir. Genel 

olarak ise anlam bireyin hedefleri ulaşma arzusu ise amacı da bu hedeflere ulaşma yolunu 

kapsadığı görülmektedir. Bireyin kendine bir amaç kazandırıp karşı karşıya kaldığı 

problemlere farklı cevaplar sunması da anlam kavramını kapsamaktadır (Aydın, 2015). 

Anlam kavramı, his ve duygulara karşılık gelen bir kavram olsa da gerçek manada 

bireyin, hayatının yaşanmaya değer olup olmadığına, neden ve niçin sorularına karşılık 

gelen cevaplardır. Bu noktada Frankl, anlamı; “varoluşun özü” olarak tanımlamış, insanın 

kendini bulması ve gerçekleştirmesi olarak açıklamıştır (Frankl ve Pinchas, 2020). Yine 

Frankl anlam arayışını, “insanın insanlığının tabii bir dışavurumu”  veya “insan 

yaşamındaki temel bir güdü” olarak nitelendirmiş; bireyin hayatında daima bir anlam 

arayışı içerisinde olmasının doğal yapısından kaynaklandığını vurgulamıştır (Frankl, 

2019). Dolayısıyla da birey için anlamsız bir yaşamı dile getirmek de mümkün 

olmamaktadır.  

Camus, anlam bulma konusunun insan için önemli mesele olduğunu vurgular. İnsan 

neden yaşadığı konusundan vazgeçse de nasıl yaşayacağı sorusu önemli bir sorun 

yaratmaktadır. İnsan ancak bir amaç karşısında  hayata sıkıca sarılmaktadır (Kartopu, 

2013). Bir neden bulma anlam üretme de dinin temel özeliğinden sayılır.  Evrenin ve 



48 

 

varlığın yaratılışına dair kutsal metinler de gerekli açıklamalarda bulunmuştur. Evrende 

bulunan her olayı anlama, anlamlandırma, olayları tahmin ve kontrol altında tutma arzusu, 

bireyin inancından da kaynaklanabilmektedir (Spilka, 2001). Bu durumda geniş bir 

anlamlandırma sistemine sahip olan din, yaşama dair olayları açıklama ve anlamlandırma 

işlevini görmektedir (Gürses, 2008). 

Yaşamında bir anlam bulanlara göre anlam; kendilerindeki potansiyeli keşfederek 

amacına ulaşabilme, üretici bir hayat sürme veya kendinden üstün bir varlığa itaat şeklinde 

görülmektedir (Bahadır, 1999). Birey için en temel güdülerden olan anlam arayışı bireyin 

varlığının gayesini sunmakla beraber evrendeki konumunu da tayin etmekte önemli bir rol 

üstlenmektedir. Birey yaşamındaki birçok probleme, anlam sunmakla bu problemlerin 

üstesinden gelmektedir. 

İnsan yaşamı ve değerinin tanınmadığı bir dünya da her şey artık anlamını 

yitirmektedir.  Doğada bulunan fiziksel kaynaklar son damlasına kadar kullanılmakla birer 

meta haline gelmektedir. Bu etki ile beraber insan da değerini kaybetmektedir. Bu durumda 

insan saygısını kaybetmemek için bir çaba ile mücadele edip bir amaç peşinde olmazsa 

birey olma duygusunu da yitirecektir  (Frankl, 2020). Öte yandan İnsanın varoluşu 

kendisini aşan bir anlamı ifade etmektedir.  Amacı haz veya iktidar sahibi olmak değil 

kendi varlığına dair anlam kazanmaktır. Birey daima anlamlarla yaşamını sürdürmektedir.  

Anlamın ne olduğu hakkında bilgi sahibi olmayabilir. Ancak buna dair fikirler 

geliştirmiştir. Örneğin intihar eden kişi intiharın anlamına inanır. Yaşamın devamına anlam 

yüklemese de ölümün anlamına inanmaktadır.  Herhangi bir anlama sahip olmasaydı 

intihar etmeyi bile değer görmezdi (Frankl, 2018a). 

İnsan nihai anlam arayışında saf akli kaynaklardan ziyade duygusal kaynaklara 

bağlı olmaktadır. İnsan varlığında nihai bir anlam olmakla beraber, dini ve ahlaki değerler 

de insanın anlamlandırma sürecinde bireye kaynaklık etmektedir (Frankl, 2021b).  Değer 

ve geleneklerine yabancı kalmış insan bir çıkmaza düşmektedir. Bu durumda artık ne 

yapacağını bilemeyen birey başkalarının arzularına boyun eğmek zorunda kalmaktadır. 

İsteklerini gerçekleştirememenin verdiği boşluk duygusu bireyin kendini güvende 

hissetmemesine sebebiyet vermektedir. Bu durumda insanlar kendi potansiyellerine olan 

inancı yitirmektedirler (Frankl, 2021b). Frankl’a göre insana artık içgüdüleri, neyi yapması 

gerektiğini söylememekte olup birey de ne yapması gerektiğini bilememektedir. Buna 

karşılık anlamsızlık duygusunun var olmasının sebeplerinden biri de yaşamı idame 

ettirecek birçok şeyin bulunmasına rağmen yaşanmaya değer bir şeylerin bulunmayışından 



49 

 

kaynaklanmaktadır (Frankl, 2020). Özellikle de dini yönelimlerin azalmasıyla da 

anlamsızlık duygusu etkisini daha çok göstermektedir. 

Aynı olaya farklı kişiler farklı anlamlar sunabilir. Bu da kişilerin heyecanı, tutumu, 

kişilik özellikleri ve yeteneklerinin farklı olması sebebiyledir. Diğer yandan her insan için 

mutlak bir anlam arayışından bahsetmek mümkün olmamaktadır. Çünkü anlam kişiye ait 

bir karakter taşımaktadır (Yüksel, 2021). Anlamın sebepleri olarak beklenmedik bir olayın 

ortaya çıkması ve insanların buna sebep olanı arama arayışı içine girmesi olarak 

görülmektedir. Anlamı oluşturan kişi, olayları bir sebep sonuç ilişkisine dayandırmaktadır. 

Bu sebepleri sunan faktörlerinden biri de din olmaktadır. Yaşamın manasına bir arayış 

sonucu ulaşılmaya çalışılsa da dinlerin getirmiş olduğu değer ve inançlar sayesinde birey 

yaşamındaki problemlere tatminkâr cevaplar bulabilmektedir. İnsanın yaratılış gayesi ölüm 

ve ötesi ile ilgili birçok belirsiz konuda bilimin galip gelmediği noktada dini inanç bireyi 

motive etmektedir. Her şeyin bir yaratıcı tarafından yaratıldığına dair kanaat getiren birey 

Tanrının yaratılışında bir sebep ve mana arar buna binaen yaratılış amacına uygun bir 

yaşam sürmeye çalışmaktadır (Gürses, 2008). 

Fıtrat gereği insan bir şeylere inanma gereği duymakla beraber inanç, günlük 

hayattaki bilgi ile inşa edilen işlevsel bir olgudur. Bazı durumlarda bilgi evrenin karşısında 

eksik kalmaktadır. Bilginin eksik kaldığı yerde ise inanç araya girmekte ve kişi inancına 

sarılma gereği duymaktadır. Tarihsel sürece bakıldığında da keşif ve teorilerin bir merak 

ve inançtan kaynaklandığı görülmektedir (Kaynak, 2012). Zihin daima bir nedensellik 

arayışında olduğu için varlığına da anlam bulmaya çalışmaktadır. Evrenin yaratılışıyla 

beraber inancın sahneden hiçbir zaman inmediği mitler, ayinler, tapınaklar, bitkiler, 

nesneler, çeşitli hayvan figürleri gibi alanlarda kendini göstererek zamanla beraber değişip 

gelişim gösterdiği görülmüştür. Bu yönden bakıldığında inancı sadece bir Tanrı, yaratıcıya 

itaat şeklinde temel almazsak insanın varoluşundan bu yana birtakım doğaüstü varlıklara 

inandığı ve buna ihtiyaç duyduğu görülmektedir (Eliade, 2003). Bunun sebebi ise kişinin 

var olduğu hayatı anlama ve anlamlandırma ihtiyacı içerisine girmesi olmuştur. Başka bir 

ifadeyle bireyin maruz kaldığı belirsizlik ve sorgulamalarına çözüm ve cevaplar 

arayabilmesi, onu birtakım aşkın inançlara sevk edebilmektedir. Canlıların dünyanın 

varoluşu, yok oluşu, üremesinden çoğalmasına, iyilik ve kötülüğün çıkışından hayatını 

anlamlandırabilmesine kadar inançların birçok soruya cevap verebilmesi ile insanın 

zihinsel sorularını da tatmin edecek çözümler getirmiştir (Yüksel, 2021). 



50 

 

Zaman zaman muhatabı olan insanın dinin yüklendiği mesajı pek anlamadıkları 

görülmektedir. Çünkü bunu anlaması için bir rehbere ihtiyaç duymaktadır. Tüm bunlara 

rağmen birey inançlarını terk etmediyse buna sebep olarak dinlerin içgüdüsel bir 

fonksiyona sahip olmasından kaynaklanmaktadır. Jung’un ifadesiyle anlatılacak olursa 

“insanın elinden Tanrılarını alırsanız, karşılığında yeni Tanrılar vermek zorunda 

kalırsınız.” (Jung, 2013).  

Anlam ile birey yaşamın ve evrenin amacını anlamaya çalışırken din ise bireyin 

öteki dünya hakkındaki fikirlerini oluşturan, öldükten sonraki yaşamını şekillendiren 

sistemdir.  Dini inançlar insan yaşamına güçlü bir anlam vermenin yanında insanların 

doğru veya yanlışı ayırt etmesini sağlayarak, toplumda nasıl davranması gerektiğini 

hatırlatarak yanlış kararlardan döndürüp mutsuz bir yaşam sürmelerine engel olmaktadır  

İnsan ne kadar dinamik bir yapıya sahip olsa da din her zaman insanın özüne ve 

varlığına dair hayatına bir anlam katmaya devam etmektedir. Sürekli yüksek bir yaşam 

standartlarına sahip olmaya çalışan birey, mutluluğu da bu yüksek yaşam standartlarına 

bağlamaktadır. Ama o refah hayat beklentilerini karşılamadığı gibi onları bir çıkmaza da 

sürüklemektedir. Kısa süreli amaçlarla bir arayışa giren insan için bu durum bir hayal 

kırıklığına sebebiyet vermektedir. Oysa gerçek manada huzur, geçici heveslerin aksine 

yaratılışa uygun amaçların gerçekleşmesi ile meydana gelmektedir. Özellikle sanayi öncesi 

toplumlarda görülen sıradan yaşam tarzı, insanların yeryüzüne temas halinde olmaları, 

doğa ile ilişki içinde olmaları ekin kaldırmak, saban sürmek, çocuk sahibi olmak gibi 

olaylar ile onlar için yaşam, bilinçsiz bir şekilde anlam yaratarak kendini geleceğe de 

hazırlamaktaydı. Günümüz toplumuna bakıldığında ise yaşamdaki birçok değerin yok 

edildiği, sanayileşmenin var ettiği modern gelişim ile din dışı yaşamın anlamsızlık 

duygusunu da beraberinde taşıdığı görülmektedir (Akt. Sezen, 2009). Modern yaşam bireyi 

özgür kılmış, kabile ve klan gibi grupların buyruklarından kurtarmıştır. Yaşama bir 

hareketlilik katmış, insanları birbirine yakınlaştırmıştır. İnsana sınırsız bir imkân 

yaratmıştır.  Tüm bunlarla beraber, sağladığı imkânlara bedel olarak anlamsızlık ve 

amaçsızlık duygusunu da yaratmaktadır (Sezen, 2009). 

Günümüz batı toplumlarına bakıldığında dini inancın kaybedilmesiyle bireyselleşen 

insanın yeni dini hareketlere veya mistik düşüncelere yöneldiği görülmüştür. Meditasyon, 

yoga gibi alanların yaygınlaşması ile kurumsal olan dinden uzaklaşıldığı görülse de birey 

bir şeylere tutunmaya, inanmaya ihtiyaç duymuştur. Bu gibi alanların yaygınlık kazanması 

insanın varoluşunun çıkmazından kaçmaya çalışmasına, bir arayışa girmesine sebebiyet 



51 

 

vermiştir. Anlaşılacağı üzere de din insanı içerisine girdiği karmaşadan ve anlamsızlıktan 

kurtarıp varoluş boşluğunu doldurmuştur (Yüksel, 2021).  

Birey hayatı boyunca birçok sorunla karşı karşıya kalabilir. Bu sorunlar geri dönüşü 

olmayan sonuçlar da doğurabilir. Örneğin hastalık, ölüm gibi durumlar büyük sorunlara 

sebebiyet verebilir. Bu durumda olan birey yaşadığı çaresizlik karşısında bir anlam bulup 

tatmin olmazsa bir boşluğa düşebilir (Frankl, 2021b). Aynı durumdaki birey için yapılacak 

en iyi çözüm ümitsizliğin ardındaki anlam örtüsünü kaldırıp anlamı açığa çıkarmaktır 

(Yüksel, 2021). Ümitsizliğin ardındaki umut ve mutluluğu açığa çıkarmak için dini inanç 

da büyük bir rol üstlenmektedir.   

Kurumsal bir din veya kişisel bir inanç olsun birey metafiziksel bir kabule ihtiyaç 

duymaktadır. Frankl’a göre bireyin yaşamı küçümsenmeyecek bir anlama sahiptir. 

Yaşamındaki anlam ise her koşulda keşfedilebilir. Birey nihai anlamı ise bir yaratıcıya olan 

inanç ile yani nihai varoluşu bulmakla kazanabilmektedir (Sezen, 2009).  

Bireyin mutluluğu için ona birtakım sorumluluklar yükleyen din, bu sorumluluklar 

karşısında bireyin hem kendisine hem yaratıcısına hem de yaşadığı çevre ile 

bütünleşmesini, kendini keşfedip duyarlı bir insan olmasını sağlamıştır. Bu yönüyle din, 

bireyde sağlamış olduğu olumlu bir görüş ile seküler yaşamın da önemli sorunlarından olan 

karamsarlık, umutsuzluk, ölüm korkusu, yalnızlık gibi sorunlar karşısında bir çözüm 

olmuştur (Şentürk, 2014). 

Dinin anlam arayışındaki rolü incelendiğinde genel olarak anlamın dine 

dayandırıldığı görülmektedir. Ölümün neticesinde bir Tanrı yoksa yaşamında bir anlam ve 

değeri bulunmamaktadır.  Bilimin verilerine göre kâinat Big Bang adlı büyük patlama 

neticesinde meydana gelmiştir ve evren de yok olmaya mahkûmdur. Bu durumda bile olsa 

bir Tanrı yoksa varlık ile yokluk arasında da bir farklılık olmaz.  Sonsuz bir varoluş söz 

konusu olsa bile Tanrı yoksa anlam da olmaz. Çünkü ölümsüzlük arzusu dâhil insan hiçbir 

şeye tek başına bir anlam sunmaz. Eğer Tanrı yoksa varoluşumuz herhangi bir maddenin 

kör üretimi veya hayatın ucubesinde başka bir şey olmaz (Akt. Özdoğan, 2020). Konu 

hakkında William James “İnançlar doğru oldukları için işe yaramazlar. İşe yaradıkları için 

doğrudurlar” der. Buna göre birey için önemli olan inancın yarattığı anlamlar olmaktadır 

(Köse, 2009). Tanrının insanın içinde öldüğünü söyleyen Nietzsche’ye göre de insan 

Tanrıyı bizzat öldürmüştür. Tanrının ölümü ile insan bir boşluğun içine hapsolmuştur 



52 

 

(Nietzsche, 2015). İnsan ise bu boşluğu ancak bir anlam ile doldurabilmektedir. İnanç 

yokluğu bireyi varoluşsal sancılarla donatmıştır. 

Frankl’a göre anlam arayışı ve inanç olgusu, bireyin nihai anlam arayışına birçok 

katkı sağlamıştır. Hayatın her anında yaşanmaya değer bir şeylerin muhakkak var 

olduğunu, hayatı yaşanmaya değer bulmak için de anlamlara ihtiyacımız olduğunu 

vurgulamıştır. İnsandaki dini inanç olgusunun, bireyin anlam arayışını güçlendirdiğini 

ifade etmiştir. Nazi toplama kampında kendisi ve beraberindekilerin maruz kaldığı 

işkencelere karşı taşıdıkları inanç olgusu sayesinde hayata tutunduklarını dile getirmiştir 

(Frankl, 2020). 

Dini inanç aynı zamanda nesnelerdeki gizli olan manayı açıklamıştır. Yaşam 

karmaşasında yaratıcının kâinattaki ayetlerini açığa çıkarmıştır (Vergote, 1999).  

Kendisinden üstün bir varlığa olan inanç ile kişi nefis ve arzularına karşı bir sınır 

çizebilmiştir. Arzularını gerçekleştirmekten ziyade yaratılış gayesine uygun olarak 

yaşamın boş olmadığı ve yaratıcın emirleri doğrultusunda hayatını şekillendirmeye 

çalışmıştır (Akıncı, 2005). Böylece yaratıcının ahlaki ilkelerini ihlal etmeyerek, varlığına 

dair bir inanç taşıdığı sonraki yaşam için anlamlı bir hayat sürmüştür. 

İnançların ürettiği anlam ve yüklemeler kişiden kişiye değiştiği gibi kültürden 

kültüre de farklılıklar arz edebilmektedir. Buna göre aynı inancın sağladığı anlam üretimi 

başka bir kültürde başka bir anlam üretebilmektedir. İnançlar özellikle birçok kişinin 

kişilik ve kimlik gelişiminde önemli bir rol üstlenmektedir.  Bunun yanı sıra bireyin hem 

kendiyle hem diğer insanlarla hem de yaratıcısıyla ilişkisini güçlendirmekte yaşamın 

anlamına dair de ona bütüncül cevaplar sunarak dünya görüşünün de şekillenmesini 

sağlamaktadır (Karaca, 2011). Frankl’a göre insanlar ancak nihai bir varlığı veya üstün bir 

gücü muhatap aldıklarında kendi anlamına varacaktır. Nihai anlam veya üst anlam denilen 

anlam düşünmekten ziyade inanma meselesi ile ilgili olabilmektedir. Onun akli delillerle 

bulunması pek mümkün olmamaktadır.  O ancak kendi varlığının dışında iman aracılığıyla 

bulunmaktadır (Frankl, 2018a).  

Var oluş amacı iyiliğe yönelmek olan İnsan, en nihayetinde kendi varlığını kabul 

etme, hayal etme, sevgi gibi kendini gerçekleştirme hürriyetine de sahiptir. İnsanın var 

olan iyiliğe ulaşmasının yolu da Tanrı sevgisi ile olanaklı görülmektedir. Her şeyin bir 

yaratıcıdan geldiğinin farkına varan birey ona döneceğinin bilinciyle davranışlarını 

oluşturup kendince bir anlama varmaktadır (Kartopu, 2013). Bilinçsizce yerine getirilen 



53 

 

bazı davranışlar ise  bireyde bir anlamsızlık ve değersizlik durumu oluşturabilmektedir 

(Ayhan, 2002).  

Sonuç olarak birey hangi gelişim safhasında olursa olsun kendisini sürekli motive 

edecek bir destek arayışı içerisinde olmaktadır. Birey her koşulda bir anlam bulabilme 

potansiyeline sahiptir.  İnanç duygusuna sahip olmayan bireyler için yaşamın varlığı ve 

anlamı da önem kaybetmektedir. Kişi davranışları ancak bir inanç ve amaç ile anlam 

kazanmaktadır. Anlama vurgu yaparak geliştirdiği Logoterapi tekniği ile Frankl, dini 

inancı da insanın varoluşuna dair en önemli kaynaklardan saymaktadır. İnanç, birey için 

olayların ortaya çıkışı ve çözülmesine dair anlamlı açıklamalara sahip olmaktadır. İnsan 

anlamlı bir yaşam tarzına sahip olan veya bunu gerçekleştirmeye çalışan tek varlıktır. 

İnanç duygusu da bireyin bu anlamlandırma sürecinde ona yardımcı olan temel 

kaynaklardan biri olmaktadır. Aynı zamanda bir bilinç olan inanç sayesinde birey yaşamını 

şekillendirmektedir (Sezen, 2009). Yaşamdaki gayeye ulaşmanın yolu da bir inanç biçimi 

oluşturmaktan geçmektedir. Tanrısal bir inanca sahip olan birey hayatın anlam ve 

öneminin farkına varmaktadır. Frankl, yaşamları boyunca  üstün bir varlığa inançları 

olmayan insanların bile ölüm döşeğindeyken son nefeslerine doğru  yıllardır kimsenin 

yanında dile getirmedikleri ve hayat görüşleriyle ters düşen duygularını o anda ifade 

ettiklerini anlatmaktadır (Frankl, 2018a). 

İnsanın yaratılışına dair anlamlı cevaplar sunan dini inanç, bireyin bu dünya ve 

öldükten sonraki yaşamı için bir amaç belirtmektedir.  Acıya mutsuzluğa ölüme dair pek 

çok anlam üretmekte olan dinin belirsizliğe karşı getirdiği nedensellik ilkesi de olaylara 

anlam yüklenilmesini sağlamaktadır. Hayatını bu nedensellik ilkesi ile hareket ettiren birey 

için hayat daha yaşanılır olup anlam kazanabilmektedir.  Aynı zamanda din bireyin 

zihinsel dünyasına hitap ederek ona yaşamın gayesini, güvenilir bir hayat sunmayı, korku 

ve kaygılarıyla baş etmeyi,  kendinden üstün bir varlığa sığınarak ulaşamadığı istek ve 

arzularını başka bir hayatta gerçekleştirme konusunda ona tatmin edici cevaplar 

sunmaktadır (Peker, 2011). 



54 

 

SONUÇ 

Bu çalışmada Frankl’ın eserlerinden yola çıkıp birçok araştırmacının da 

çalışmalarından yararlanarak insanın anlam arayışında dini inancın üstlendiği role 

ulaşmaya çalıştık. Neticede Frankl’a göre dini inanca sahip insanlar olumlu bir hayat 

görüşü kazanmıştır. Nihai anlam bireyin kendini mutsuz ve umutsuz anlarında ortaya çıksa 

da Tanrı inancı ile yaşadığı problemin üstesinden gelmesi kolay olmuştur. İnsanın varlığını 

anlamlandırma noktasında farklı tutumlara sahip olan birey en nihayetinde bir inanç ile 

varlığını anlamlandırmıştır. Tarihsel süreç içerisine bakıldığında mitlerin doğuşundan 

dinlerin oluşumuna kadar insanın hayatını anlamlandırırken dini inançlara ihtiyaç duyduğu 

görülmüştür. Çünkü din anlam arayışının yoğun olduğu alanlardan biri olup bireyin 

varoluşunu sorgulamasında tatmin edici cevaplar sunmuştur.  

İnsan yaşamı boyunca karşı karşıya kaldığı varoluşsal sorunlar birçok psikolojik 

sorunu da beraberinde getirmektedir. Bu sorunları gidermeye yönelik din önemli bir rol 

üstlenmektedir. İnançlar hayatın anlamını keşfetmeyi sağlarken aynı zamanda manevi bir 

çerçeve sunarak hayatın zorluklarıyla başa çıkmalarında yardımcı olmaktadır. Dini inançlar 

insanların kendileriyle ve evrenle olan ilişkilerini anlamalarına yardımcı olmaktadır. 

Frankl’a göre anlam arayışı insan doğasının bir gereği olmaktadır. İnsanın bir 

anlama sahip olması ruh sağlığı ve mutluluğu için önem arz etmektedir.  Dini inançlar da 

anlam arayışında olumlu bir tavır sergilemektedir. Ona göre insanın yaşamında karşılaştığı 

zorluklara karşı manevi desteğin rolü önemli olmaktadır. Frankl, kendinden üstün bir 

varlığın gücünü kabul eden insanların daha derin bir anlamlılığa sahip olduğu 

görüşündedir. Ona göre birey yaşamının amaç ve anlamını ararken sadece kendisiyle sınırlı 

kalmayıp kendini daha büyük bir güce teslim etmelidir. Bu durum insanların yaşama 

tutunmalarına ve yaşamlarını sürdürmelerine destek olmaktadır. Varoluşa dair 

sorgulamalar yaparken dini inançlar, ürettikleri anlamlar ile bireye rehberlik etmektedir 

Frankl, Nazi toplama kamplarında yaşadığı kayıp ve acıları deneyimledikten sonra kişinin 

hayatında en önemli şeyin anlam olduğunu savunur. Anlam, hayatta kalma mücadelesinde 

umutlu olmayı mümkün kıldığından insanlar acıya karşı daha dirençli olabilmektedirler. 

Ayrıca Frankl, söz konusu tecrübelerinden hareketle insanın anlam arayışı ile hayatta 

kalma şansının daha yüksek olduğu sonucuna varmıştır. Frankl’a göre acı, hayatın 

geçiciliği, mutsuzluk yaşamın bir parçası olup bunlar insan yaşamına anlam katmıştır.  

Dini inanç bireye bir hayat görüşü kazandırıp zorluklarla başa çıkmasını ve hayata 

umutla bakabilmesini kolaylaştırmaktadır. Bir kişinin anlam arayışı ile dini inancı 



55 

 

arasındaki ilişki, Frankl’a göre hayatta kalmak ve anlamlı bir yaşam sürdürmek için gerekli 

olmuştur. Din, birçok insan için manevi bir dayanak olup insanların ruh sağlığı için önemli 

olmaktadır. İnsanların olumsuzlukları kabullenmelerine, yaşamlarında olup bitenlere karşı 

daha uyumlu ve yapıcı bir tavır geliştirmelerine olanak sağlamaktadır.  

Sonuç olarak insan yaşamı boyunca zaruri bir şekilde varoluşunu sorgulamış ve hep 

bu sorgulamalarla varlığını idame ettirmiştir. İnsanı zaman zaman saran hiçlik ve geçicilik 

duyguları, bir arayışa sevk etmiştir. Bireyin, kendisini inancın akışına bırakması bir anlam 

ve amaç sistemine ulaşabilmesini sağlamıştır. Kişinin üstün ve güçlü bir yaratıcıya olan 

inancı, aidiyet duygusu yaşayıp kendini güvende hissetmesini sağlamıştır. Dini inançlar, 

bir umut taşıyıcısı olarak insan için büyük bir motivasyon kaynağı olmuştur. Kendi 

kontrolü dışında meydana gelen olaylar karşısında onlara ilahi bir bakış açısıyla yaklaşan 

bireyin kendini güvende hissetmesini sağlamıştır. 



56 

 

KAYNAKÇA 

 

Acılar ve Hayatın Anlamı.   Retrieved from https://www.tavsiyeediyorum.com 

Adler, A. (2022). İnsanı tanıma sanatı (K. Şipal, Çev.). İstanbul: Say Yayınları. 

Akıncı, A. (2005). Hayata anlam vermede dini değerlerin ve din öğretiminin rolü. Değerler 

Eğitimi Dergisi 

 (9), 7-24.  

Allport, G. (2004). Birey ve dini (B. Sambur, Çev.). Ankara: Elis Yayınevi. 

Alper, H. (2019). İmanın psikolojik yapısı. İstanbul: Rağbet Yayınları. 

Apaydın, H. (2010). Ruh sağlığı din ilişkisi araştırmalarına bir bakış. Din Bilimleri 

Akademik araştırma Dergisi, 10 (2), 59-77.  

Armstrong, K. (2017). Tanrı'nın tarihi (K. E. Hamide Koyukan, Çev.). İstanbul: Pegasus 

Yayınları. 

Aydın, C. (2015). Hayatın Anlam ve Amacı Ölçeği: Geçerlik ve Güvenirlik Çalışması. 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (38), 39-55.  

Ayhan, A. (2002). Yaşadığımız dünya. İstanbul: Alfa Yayınları. 

Ayten, A. (2017). Psikoloji ve din psikologların tanrı görüşleri (5 bs.). İstanbul: İz 

Yayınları. 

Bahadır, A. (1999). Hayatın anlam kazanmasında psikososyal faktörler ve din Doktora 

Tezi, Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Bahadır, A. (2000). Psikoterapi'de yeni bir yaklaşım: Logoterapi ve Viktor Frankl. Uludağ 

Ünversitesi İlahiyat Fakültesi, 9 (9).  

Bahadır, A. (2010). Dindarlığın kaynakları. H. Hökelekli (Ed.), Din Psikolojisi içinde. 

Eskişehir: Anadolu Üniversitesi Açıköğretim Fakültesi. 

Bahadır, A. (2011). İnsanın anlam arayışı- Logoterapik bir araştırma. İstanbul: İnsan 

Yayınları. 

Bahadır, A. (2021). İnsanın anlam arayışı ve din (2 bs.). İstanbul: İnsan Yayınları. 

Bauman, Z. (2021). Yaşam sanatı (A. Sarı, Çev. 6 bs.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Cioran, M. E. (2018). Çürümenin kitabı (H. Bayrı, Çev.). İstanbul: Metis Yayınları. 

Çelik, G. (2017). Logoterapi: Temel bileşenleri ve terapi teknikleri. Toplum ve Sosyal 

Hizmet, 28 (2), 70-97.  

Dökmen, Ü. (2002). Yarına kim kalacak: Evrenle uyumlaşma sürecinde varolmak 

gelişmek, uzlaşmak. İstanbul: Sistem Yayıncılık. 

Eliade. (2003). Dinler tarihine giriş. İstanbul: Kabalcı Yayınları. 

Erden, M. ve Kula, T. (2019). Viktor Frankl, Logoterapi ve vicdanın varoluş analizi. 

Turkish Studies Comparative Religious Studies, 14 (1). 

doi:http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.14777 

Eucken, R. (2003). Hayatın anlamı (İ. Şener, Çev.). İstanbul: İzdüşüm Yayınları. 



57 

 

Frankl, V. (2018a). Psikoterapi ve din (Z. Taşkın, Çev. S. Köseoğlu Ed. 2 bs.). İstanbul: 

Say Yayınları. 

Frankl, V. (2018b). Yaşamak için bir nedeni olan (S. Tuncay, Çev.). İstanbul: Totem 

Yayınları. 

Frankl, V. (2019). Duyulmayan anlam çığlığı (S. Budak, Çev.). İstanbul: Totem Yayınları. 

Frankl, V. (2020). İnsanın anlam arayışı (T. Tatlı, Çev. 2 bs.). Ankara: Phoenix Yayınları. 

Frankl, V. (2021a). Hayatın anlamı ve psikoterapi (V. Atayman, Çev. S. Köseoğlu Ed.). 

İstanbul: Say Yayınları. 

Frankl, V. (2021b). Anlam istenci (M. Yalçınkaya, Çev.). İstanbul: Totem Yayınları. 

Frankl, V. ve Pinchas, L. (2020). Tanrı arayışı ve anlam sorunu (N. T. Ölçer, Çev.). 

İstanbul: Totem Yayınları. 

Fromm, E. (2020). Sevme sanatı (I. Gündüz, Çev.). İstanbul: Say Yayınları. 

Gürses, İ. (2008). Yükleme teorisi ve din ilişkisi üzerine bir değerlendirme. Uludağ 

Ünversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 17 (2).  

Holm, N. (2018). Din psikolojisine giriş (A. Bahadır, Çev. 3 bs.). İstanbul: İnsan Yayınları. 

Hökelekli, H. (2016). Din psikolojisi. Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları. 

İlk, G. ve Bilici, M. (2020). Viktor Frankl örneği ile varoluşçu psikolojide din ve 

maneviyat. Çekmece İzü Sosyal Bilimler Dergisi, 8 (17), 45-62.  

İnsanın anlam arayışı: Viktor Frankl kimdir?  Retrieved from https://www.leblebitozu.com 

James, F. (Ed.) (2017). Psikolojik din kuramları. Kayseri: Kimlik Yayınları. 

Jung, C. G. (2013). Keşfedilmemiş benlik. İstanbul: İlhan Yayınevi. 

Kapolar ve yargıda yaşam.   Retrieved from https://m.bianet.org 

Karaca, F. (2011). Din psikolojisi. Trabzon: Ofset Matbaacılık. 

Kartopu, S. (2013). Dini yaşayışta hayatı sorgulama ve anlam arayışı. Gümüşhane 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2 (3), 67.  

Kaynak, H. İ. (2012). İnsanın anlam arayışında din ve mitlerin rolü. Batman Üniversitesi 

Yaşam Bilimleri Dergisi, 1 (1), 673-682.  

Kırıkkanat, B. (2018). Psikolojik danışmada Logoterapi. Yeditepe Üniversitesi Eğitim 

Fakültesi Dergisi, 7 (9), 25-32.  

Koç, M. (2005). Ruh sağlığı İle dini başa çıkma metodu olarak dua ve ibadet fenomeni 

arasındaki ilişki üzerine psikolojik bir yaklaşım. EKEV Akademi Dergisi (2005).  

Köse, A. (2009). Batıl inanç ve davranışlar üzerine psikososyolojik bir analiz. Din 

Bilimleri Akademik araştırma Dergisi (3).  

Köse, A. (2020). Milenyum tarikatları (S. Borucu Ed.). İstanbul: Timaş Yayınları. 

Köylü, M. (2010). Ruh ve beden sağlığı İle din ilişkisi üzerine yapılan araştırmaların bir 

değerlendirmesi. Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (28), 5-36.  

Logoterapi ya da her şeye rağmen hayata evet demek. Retrieved from 

https://www.ekipnormarazon.com 

Malinowski, B. (2020). Büyü bilim ve din (S. Özkal, Çev.). İstanbul: Kabalcı Yayınları. 



58 

 

Modern çağın hastalığı, hayatın anlamını sorgulama. Retrieved from 

https://www.milliyet.com.tr 

Nietzsche, F. (2015). Böyle buyurdu zerdüşt (N. Bahar, Çev.). İstanbul: İskele Yayıncılık. 

Okan, N. ve Ekşi, H. (2017). Spirituality in Logotherapy. Spiritual Psychology and 

Counseling (2), 143-164.  

Osho. (2010). Yaşam, sevgi, kahkaha: varoluşunu kutlamak (I. Sönmez, Çev.). İstanbul: 

Butik Yayıncılık. 

Öner, N. (1999). Felsefe yolunda düşünceler. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Özdoğan, M. (2020). Hayatın anlamı ve din ilişkisine dair kanıksanmış bazı görüşlerin 

eleştirisi. Kaygı. Bursa Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe 

Dergisi, 19 (2), 724-752. doi:https://doi.org/10.20981/kaygi.793337 

Özer, D. ve Altun, Ö. Ş. (2022). Ruh sağlığı okuryazarlığı: Farkındalık ile toplum ruh 

sağlığını güçlendirme. Psikiyatride Güncel Yaklaşımlar, 14 (2), 284-289.  

Öztan, A. (2019). İnsanın anlam ve mutluluk arayışında inancın rolü. Yüksek Lisans Tezi, 

Bursa Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Peker, H. (2011). Din psikolojisi. İstanbul: Çamlıca Yayınları. 

Schumacher, E. F. (1990). Aklı karışıklar için klavuz (M. Özel, Çev.). İstanbul: İz  

Yayınları. 

Sezen, A. (2009). Günümüz insanının anlamsızlık sorunu bağlamında frankl ve fowler'da 

bireyin anlam arayışı. Çanakkale  Onsekiz Mart Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

(14), 189-201.  

Spilka, B. (2001). Din psikolojisi açısından genel bir atıf teorisi. Erciyes Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 19 (11), 173-196.  

Şentürk, H., Yakut S. (2014). Hayatın anlamı ve din. Süleyman Demirel Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi (33), 33.  

Tagay, Ö., Acar, V. N. ve Nalbant, A. (2016). Logoterapide kullanılan kavramların ve 

tekniklerin Türk kültüründe uygulanabilirliği. Ege Eğitim Dergisi, 17 (1), 105-126.  

Taşdelen, V. (2013). Varoluşun anlam sorunu. Muhafazakar Düşünce Dergisi, 9 (36), 131-

144.  

Tokat, L. (2014). Anlam sorunu (1 bs.). Ankara: Elis Yayınları. 

Tolstoy, L. N. (2021). İtiraflarım. İstanbul: Halk Kitabevi. 

Uysal, V., Göktepe A, Karagöz S, İlerisoy M. (2017). Dini başa çıkma ile umut hayat 

memnuniyeti ve psikolojik sağlamlık arasındaki etkileşim üzerine bir araştırma. 

Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (52), 139-160.  

Vergote, A. (1999). Din, inanç ve inançsızlık (V. Uysal, Çev.). İstanbul: Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Vakfı Yayınları. 

Yalom, I. (2017). Güneşe bakmak ölümle yüzleşmek. İstanbul: Pegasus Yayınları. 

Yalom, I. (2018). Varoluşçu psikoterapi (Z. Babayiğit, Çev.). İstanbul: Pegasus yayınları. 

Yalom, I. (2021). Aşkın celladı ve diğer psikoterapi öyküleri (H. Saraç, Çev.). İstanbul: 

Remzi Kitabevi. 



59 

 

Yapıcı, A. (2019). Ruh sağlığı ve din Din psikolojisi içinde (s. 283-313). Adana: Karahan 

Kitapevi. 

Yeşilçayır, C. (2022). Viktor Frankl'ın yaşam felsefesi ve anlam. Temaşa Felsefe Dergisi 

(18), 55-67.  

Yüksel, İ. (2021). Varoluşsal anlam arayışı ve kutsalın etkisi. Genç Akademisyenler 

Dergisi Sosyal Bilimler Dergisi, 1 (1), 67-88.  


