
 

 

 

 

ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

MUHAMMED el-EMÎN el-HERERÎ’NİN  
HADÂİKU’R-RAVHİ ve’r-RAYHÂN ADLI ESERİ BAĞLAMINDA  

KADIN KONUSUNA YAKLAŞIMI 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

Zübeyir KARATAŞ 

 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi Hatice ŞAHİN AYNUR 

 

SAMSUN  

2020



 

 



 

 

 

ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

 

 

MUHAMMED el-EMÎN el-HERERÎ’NİN  

HADÂİKU’R-RAVHİ ve’r-RAYHÂN ADLI ESERİ BAĞLAMINDA  
KADIN KONUSUNA YAKLAŞIMI 

 

 

 

Doktora Tezi 

 

 

Zübeyir KARATAŞ 

 

 

 

Danışman 

Dr. Öğr. Üyesi Hatice ŞAHİN AYNUR 

 

 

 

 

 

SAMSUN 

2020



 

 

 

 

 

 

 
 

 

BİLİMSEL ETİK BİLDİRİMİ 

 

Hazırladığım Doktora Tezinin bütün aşamalarında bilimsel etiğe ve akademik 

kurallara riayet ettiğimi, çalışmada doğrudan veya dolaylı olarak kullandığım her 

alıntıya kaynak gösterdiğimi ve yararlandığım eserlerin kaynakçada gösterilenlerden 

oluştuğunu, yazımda enstitü yazım kılavuzuna uygun davranıldığını taahhüt ederim.  

… /… / 2020 

(İmza) 

Zübeyir KARATAŞ



 

 

TEZ KABUL ve ONAYI 

Zübeyir Karataş tarafından hazırlanan (MUHAMMED el-EMÎN el-HERERÎ’NİN 
HADÂİKU’R-RAVHİ ve’r-RAYHÂN ADLI ESERİ BAĞLAMINDA KADIN 

KONUSUNA YAKLAŞIMI) başlıklı bu çalışma, 30/06/2020 Savunma Sınavı Tarihi 
tarihinde yapılan savunma sınavı sonucunda oy birliğiyle/oy çokluğuyla başarılı 
bulunarak jürimiz tarafından Doktora Tezi/Sanatta Yeterlik Çalışması olarak kabul 
edilmiştir.  

 

 İmza  

Başkan :  

Üye :  

Üye :  

Üye :  

Üye :  

 

Yukarıdaki imzaların adı geçen öğretim üyelerine ait olduğunu onaylarım. 

 __ / __ /____  

Enstitü Müdürü  

(İmza ve Mühür)



 

III 

 

ÖZET 

Kur’ân’ı Kerîm, nüzülünden günümüze kadar en çok okunan ve yorumlanan 

önemli kitaplardan biridir. Onun ilk muhatabı ve mübelliği Hz. Peygamber (sav)’dir. 

Kur’ân’ın anlaşılması ve yorumlanması faaliyetlerini Kur’ân’ın nüzulüyle başlatabilir. 

Çünkü Kur’ân, bizzat kendisini açıklayan ilk ve en önemli müfessirdir. Hiyerarşik 

olarak Kur’ân’ı açıklama ve yorumlama konusunda ikinci otorite Hz. Muhammed 

(sav)’dir. Ashab-ı Kiram döneminde ise Kur’ân-ı Kerim’i yorumlama faaliyeti zamanla 

yaygınlaşmış ve sonraki dönemler için ashabın Kur’ân hakkındaki görüş ve yorumları 

kaynak teşkil etmiştir. Kur’ân’ı anlama ve yorumlama faaliyeti, daha sonraki 

dönemlerde de aralıksız bir şekilde gelişerek günümüze kadar devam edegelmiştir. 

Müslüman her âlimin, ilk hedefinin Kur’ân’ı anlama ve yorumlayarak halkın onu 

anlamasını sağlamaya çalışmak olduğunu söyleyebiliriz. Zira din ilimlerinde (özellikle 

tefsir ilminde) yapılan hiçbir ilmî çalışma ve faaliyet, Kur’ân’dan referans almadan 

meşruiyet kazanamaz. Binaenaleyh; ulemanın meşruiyetinin Kur’ân’a vukufiyetleriyle 

doğru orantılı olduğunu söylemek, abartı olmaz. Bunun yanısıra kendi dönemlerinin 

sorunlarına cevap verebilmek ve Kur’ân’ın bazı ayetlerinin hatalı veya eksik 

yorumlandığını ve bundan dolayı da yanlış anlaşıldığını düşünen ulema, bu konudaki 

eksiklikleri gidermek adına tefsir faaliyetlerini aktif bir şekilde sürdürmektedirler. 

Bahsi geçen ulemadan biri de Muhammed el-Emîn el-Hererî’dir. Hadâiku’r-Ravhi 

ve’r-Reyhân adlı eseri, tefsir sahasında kaleme alınmış önemli eserlerden biridir. Biz, bu 

çalışmayla hem eseri hem de müellifini tanıtmayı ve “konumuz çerçevesinde” bakış 

açısı kazandırmayı hedefledik.  

Çalışmamızın konusu, ismi geçen eserin metodu ve müellifinin kadın konusuna 

yaklaşımıdır. Bundan dolayı, günümüzde feminizm akımı başta olmak üzere birtakım 

çevrelerin sıkça Kur’ân’a yönelttikleri kadın merkezli eleştirilere de cevap bulmaya 

çalıştık. Sözü geçen çevrelerin Kur’ân’a yöneltiği en önemli eleştirilerden birkaçı 

şunlardır: Kur’ân’ın kadınların dövülmesine ve çok eşliliğe izin vermesi, kadının 

mirasta erkeğin alacağının yarısı kadar almasını ve tesettüre girmesini emretmesi, iki 

kadının şahitliğinin bir erkeğin şahitliğine denk olması, talâk hakkının erkeğe verilmiş 

olması, liderlik ve eğitim konularında kadınların kısıtlanmış olması…  

Bu çalışmamızda biz, ilgili eser bağlamında müellifimizin yukarıda zikredilen 

eleştiri ve iddialara nasıl cevap verdiğini tespit etmeye çalıştık. Sonuç itibariyle bu 

çevrelerin, Kur’ân’a yöneltikleri eleştiriler konusunda haklı olmadıkları kanaatine 



 

IV 

 

vardık. Eleştiri sahiplerinin niyetlerini -onlar açıkça belirtmedikleri müddetçe- 

bilemeyeceğimiz için eleştirilerinde kullandıkları argümanlar üzerinden onlara cevap 

vermeye çalıştık. Kullandıkları argümanların yetersizliği veya çarpıtılmışlığı, ya 

eleştirdikleri konuda yeterli bilgiye sahip olmadıklarının ya da art niyetli olduklarının 

bir göstergesi olarak değerlendirilebilir. Hatta iddia ve eleştirilerinin aksine Kur’ân, 

kadının kaybolan onurunu ve hukukunu iade etmiştir. Çünkü Kur’ân, kadının onur ve 

izzetine aykırı davranışları yasaklamış, kadınların erkekler tarafından sömürülmesini 

engellemiş ve onu “birey olarak” konumlandırmıştır. Mahrum edildiği hakları, 

Kur’ân’ın sarih ifadeleriyle açık ve net bir şekilde vaz’ edilmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Kur’ân’ı Kerim, Tefsir, Muhammed el-Emîn el-Hererî, 

Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Reyhân, Kadın, Kadın Hakları. 



 

V 

 

ABSTRACT 

Qur’an is one of the most interpreted books since the day of It’s revelation The 

first addressee and embellishment of the Qur’an is the Prophet Muhammet(sav). We can 

start the understanding and interpretation of the Qur’ an with the with the notation of the 

Qur’an. Because the Qur’an is the first and most important communicator to explain 

itself. The second authority in the hierarchical way of explaining and interpreting the 

Qur’an is the Prophet Muhammet (sav). During the period of Ashab-ı Kiram, the 

activity of interpreting the Qur’an became widespread over time, and the views and 

comments of Ashab-ı Kiram about the Qur’an were the sources for the following 

periods. The activity of understanding and interpreting the Qur’an has been 

continuously developing and continued until today. We can say that the first goal of 

every Muslim scholar is to understand and interpret the Qur’an and try to make the 

public understand it. Because the scientific study and activity adhering in religious 

sciences (especially in Tafsir Sciences) can gain legitimacy without the reference from 

the Qur’an. Consequently, it is no exaggeration to say that the legitimacy of the Ulama 

is in direct proportion to their Qur’an. In addition to this, in order to answer the 

problems of their own periods and that verses of the Qur’an are interpreted incorrectly 

and incompletely and therefore misunderstood, scholars actively pursues its tafsir 

activities in order to overcome the shortcomings in this matter. 

One of them is the Muhammet el-Emin el-Hereri. His work called Hadaiku al-

Ravhi and al-Reyhan’ is one of the important works writren in the field of tafsir. With 

this study, we claimed to introduce both the work and its author and to gain perspective 

within the scope of our subject.  

The subject of our study is the method of the mentioned work and the approach of 

its author to the women. Therefore, we have tried to find answers to the women-

centered criticism frequently made by the circles, especially the feminism movement, to 

the Qur’an; That Qur’an allows women to be beaten and polgamy, that the woman takes 

half as much as the male get in heritage and order women to wear hijab, and also that 

the testimony of two women is equal to the testimony of a man and that women to be 

restricted on leadership and education. 

In this study, we have tried to determine how our author responded to the 

criticism and claims mentioned above in the context of the related work. As a result, we 



 

VI 

 

have come to the conclusion that these circles are not right about the criticisms they 

made to the Qur’an. We have tried to respond to the critics (as long as they did not state 

explicitly) through the arguments they used in their criticism as we do not know about 

their intentions. The inadequacy or distortion of the arguments they use can be 

considered as an indication that they either do not have enough information on the 

subject they criticize or are malicious. Contrary to its claims and criticism, the Qur’an 

has returned the lost honor and the law of women. Because the Qur’an has forbidden the 

women’s violation of honor and dignity, prevented the exploitation of women by men 

and positioned her as an individual. The rights she was deprived of were clearly given 

by the expressive expressions of the Qur’an. 

Key words: Qur’an, Tafsir, Muhammed el-Emin el-Hereri, Hadaikur Ravhi and 

al-Reyhan, women, The Rights of Wome. 

  



 

VII 

 

 ÖN SÖZ 

Kur’ân’ı Kerim, Yüce Allah’ın ezelden ebede değişmez kanunlarının ihtiva 

edildiği yegâne kitaptır. Yüce Allah, insanları küfrün ve cehaletin bataklığından 

kurtarmak, onları İslâm’ın nuruna eriştirmek ve iki cihan saadetini onlara temin ettirmek 

için bu kitabı inzal etmiştir. Kur’ân-Kerim, nüzulünden itibaren her Müslümanın 

murad-ı ilâhiye muvafık duygu, düşünce ve eylemler geliştirebilmesini mümkün 

kılabilecek öncelikli başvuru kaynağıdır. Kur’ân’ın muhatabı, özelde Hz. Muhammed 

(sav) genelde ise bütün insanlardır. Kur’ân’ın rehberliğini benimsemiş mü’minlerin 

Kur’ân’a rağmen ve Kur’ân’dan bağımsız bir hayat sürdürmeleri düşünülemez. 

Müminlerin din ve dünya işlerine taalluk eden sorunların çözümünde ilk olarak 

Kur’ân’a başvurmaları ve sorunlarını onun ışığı altında çözüme kavuşturma çabaları, 

imanlarının onlara yüklediği bir sorumluluk ve bir gerekliliktir.  

Kur’ân’ın sunduğu öneriler ve rehberlik, ona başvuranların en doğru ve kalıcı 

şekilde sorunlarının üstesinden gelmesini temin eder. Bu durum, mü’minlerin Kur’ân’a 

olan itimatlarını pekiştiren önemli bir unsurdur. Tecrübelerle sabit bu olgu, müminleri 

imanlarının da ötesinde bir iz’an ve zorunlulukla Kur’ân’a bağlamaktadır. Çünkü 

Kur’ân, insana taalluk eden hiçbir meseleyi atlamamış, hayatı boyunca insanın -

karşılaşması muhtemel- bütün sorunlarına en doğru ve fıtrî çözümleri sunmuştur. Bu da 

Kur’ân’ın madde ve mana arasında kurduğu hassas dengenin doğal bir sonucudur. 

Kur’ân’ın yegâne hedefi, inananlara hem dünya hem de ahiret mutluluğuna nasıl 

erişilebilecekleri konusunda rehberlik etmektir. Bu iki saadete nail olabilmek herşeyden 

önce Kur’ân mesajının taşıyıcısı ve sandukası konumunda olan lafızlarının manaya 

delalet vecihlerini isabetli bir şekilde tespit etmeyi zorunlu kılar. Lafzın manaya 

delaletini doğru bir şekilde tespit etmek de saadet-i dareyni tek başına sağlayamayacağı 

için bu doğru tespitin pratik iman olarak niteleyebileceğimiz salih amelle de 

desteklenmesi gerekir. 

Murâd-ı İlâhî’yi anlamanın ilk şartı olan lafzın manaya delâletinin doğru 

yöntemlerle tespiti, nüzulünden itibaren müminleri en çok meşgul eden faaliyetlerin 

başında gelmektedir. Bu faaliyet, Hz. Muhammed (sav) ile başlamış olup kıyamete 

kadar devam ettirilecek “mukaddes bir faaliyet” olarak nitelenebilir. Hz. Muhammed 

(sav) vahyin ilk muhatabı, mübelliği ve mübeyyini olarak müstesna bir konuma sahiptir. 

O’nun rahle-i tedrisinden geçen ashabın da Kur’ân’a dair görüş ve yorumları, 

kendilerinden sonra gelecek nesiller için referans olma vasfını korumaktadır. Onlara bu 



 

VIII 

 

ayrıcalığı kazandıran en bariz vasıfları, Kur’ân’ın nüzulüne bizzat tanık olmaları ve 

anlayamadıkları hususları bizzat Hz. Muhammed (sav)’e sorabilme imkânına sahip 

olmalarıdır. Hz. Muhammed (sav)’i görebilme imkanına sahip olamamışlarsa da O’nu 

görenleri görmüş olmaları ayrıcalığına sahip olmaları, tabiine ve bir sonraki nesil olan 

tebe-i tabiine ayrıcalıklı bir konum kazandırır. Bu üç neslin, Kur’ân-ı Kerim’i murâd-ı 

ilâhiye en uygun şekilde anlayabilme imkân ve liyâkatine sahip oldukları, ilim ehlince 

inkâr edilemeyecek bir husustur. Binaen aleyh, tefsir faaliyetinde bulunacak herhangi 

birinin -dile ve Kur’ân’a dair ilimlerin bilinmesi müsellem- bahsi geçen ilk üç neslin 

Kur’ân’ı anlama ve yorumlama yöntem ve tekniklerini bilmesi, zorunluluk arz eder. Bu 

hakikatin gözardı veya ihmal edildiği durumlarda tefsirde sapmaların meydana gelmesi 

ve murâd-ı ilâhinin tespit edilememesi kaçınılmaz olur.  

Tefsir tarihine yüzeysel bir bakış bile bu sapmanın pekçok örneğini göstermeye 

kâfidir. Haricilerin bazı ayetleri tefsir biçimi, buna verilebilecek en bariz ve somut 

örneklerden biridir. Dolayısıyla sağlıklı bir tefsir faaliyetinin bu kriterlere riayet etmekle 

gerçekleşebileceğini özellikle belirtmek gerekir. 

Kur’ân’ı Kerîm, nüzulünden sonra her dönemde İslâm alimlerinin ilmî 

çalışmalarının merkezinde yer almıştır. İtikâdî mezheplerden fıkhî mezheplere kadar -

bâtıl olanlar dâhil- bütün mezhepler, meşruiyetlerini Kur’ân-ı Kerim’e uygunlukları 

oranında sağlayabilirler. Çünkü İslâm dininde kaynağını Kur’ân’dan almayan hiçbir 

faaliyetin halk nezdinde kabul görme olanağı yoktur. Kur’ân’ın tefsir metodolojisine 

uymayan, sünnet ve icma gibi sağlam dayanaklarla desteklenemeyen, makasıdı, nazar-ı 

itibara almayan her türlü sübjektif tefsir girişimi, aykırı ve indî mülâhazalar olarak 

değerlendirilmeye açıktır. 

Bu gerçeklerden yola çıkarak İslâm âlimleri, İslâm’ın ana kaynağı olan Kur’ân’ın 

tefsir ve tebyin faaliyetlerine her dönemde ayrı bir önem vermiş ve bu faaliyetleri 

geliştirmeye ve zenginleştirmeye çalışmışlardır. Şifahî olarak başlayıp devam eden bu 

faaliyet tedvin dönemiyle birlikte yazılı bir hüviyet kazanmış ve diğer ilimlerle birlikte 

gelişmiştir. Tefsirler incelendiğinde her müfessirin kişiliğinin, birikiminin ve yetiştiği 

ortamın etkilerinin yanı sıra yaşadığı dönemin ve içinde bulunduğu toplumun sosyal, 

siyasal ve kültürel ihtiyaç ve özelliklerinin de tefsirine yansıdığı müşahade edilebilir.  

 



 

IX 

 

Kur’ân’ı anlama ve yorumlama faaliyetleri, günümüzde de gelişip zenginleşerek 

seyrine devam etmektedir. Tefsir çalışmaları, bütün İslâm coğrafyasında sahip olunması 

gereken birikim ve donanıma sahip her Müslüman alim tarafından sürdürülmektedir. Bu 

yüzden tefsir çalışmaları, bir bölgeye veya beldeye hapsedilemeyecek kadar geniş bir 

alanda sürdürülmektedir. Ne var ki bazı müfessirler ve tefsirleri, yetişmiş oldukları 

bölge ve konum itibariyle yeterince tanınmamış ve yaşadıkları bölgeye sıkışıp 

kalmışlardır. Oysa bu müfessirleri ve tefsirlerini dünyaya ve özellikle İslâm dünyasına 

tanıtmak, bu konuda imkân sahibi olan herkesin ifâ etmesi gereken bir sorumluluktur. 

 Başta tefsir ilmi olmak üzere diğer ilimlerde kıymetli eserler veren ve yeterince 

tanınmayan müfessirlerden biri de Muhammed el-Emîn el-Hererî’dir. Yakın zamanda 

vefat eden el-Hererî, Mekke’de Dâru’l-Hadîsi’l-Hayriyye’de eğitim ve öğretim 

faaliyetlerinde bulunmuş önemli bir alimdir. Kaleme aldığı müellefattan biri olan 

Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân adlı tefsiri, araştırmamızın konusunu oluşturmaktadır. 

Bundan dolayı biz, bu çalışmayla eserin hem metodunu hem de kadın konusuna 

yaklaşımını ortaya koymaya çalıştık. 

Bu araştırmayla amacımız; Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân adlı tefsiri ve müellifini 

tanıtmak ve toplumun en az yarısını oluşturan kadınlara taalluk eden güncel meseleleri 

bu eserin nasıl ele alıp izah ettiğini ortaya koyarak ulaşılabilir kılmaktır. Müellifin ele 

aldığımız meselelerin çözümü hakkındaki görüş ve düşünceleri, -başta kadınlar olmak 

üzere- toplumun her kesiminden insanları dine ve dinî hayata ısındıracaktır. Bu 

ısınmanın da onların bakış açılarını değiştireceğine inanıyoruz. Bununla birlikte 

Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân’ın ileride tefsir ilmi ile ilgilenen ve bu konuda çalışma 

yapmak isteyenlere önemli katkılar sunacağını düşünüyoruz. Bu araştırmamız, ileride 

yapılması muhtemel böyle çalışmalara zemin hazırlar veya katkı sağlarsa önemli bir 

fonksiyon icra etmiş olacaktır. 

 Çalımamızın başından sonuna kadar bilgisinden ve tecrübesinden istifade ettiğim, 

her daim maddi ve manevi yardımını benden esirgemeyen değerli danışman hocam Dr. 

Öğretim Üyesi Hatice ŞAHİN AYNUR’a en derin saygılarımı arz ederim. Tezimizi baştan 

sona kadar okuma zahmetine katlanan, zaman ayırıp çalışmamızda desteklerini esirgemeyen 

kıymetli hocalarım Prof. Dr. Metin YASA’ya ve Doç. Dr. Hayrettin ÖZTÜRK’e teşekkürü 

borç bilirim. 



 

X 

 

 

İÇİNDEKİLER 

ÖZET .................................................................................................................................................. III 

ABSTRACT .......................................................................................................................................... V 

ÖN SÖZ.............................................................................................................................................. VII 

İÇİNDEKİLER .................................................................................................................................... X 

KISALTMALAR .............................................................................................................................. XII 

GİRİŞ .....................................................................................................................................................1 

1. ÇALIŞMANIN KONUSU VE AMACI ................................................................................................... 1 

2. ARAŞTIRMANIN KAPSAMI VE YÖNTEMİ ......................................................................................... 2 

3. ÇALIŞMAYLA İLGİLİ KAYNAK DEĞERLENDİRMESİ ......................................................................... 4 

BİRİNCİ BÖLÜM .................................................................................................................................6 

MUHAMMED EL-EMÎN EL-HERERÎ’NİN HAYATI VE HADÂİKU’R-RAVHİ VE’R-

REYHÂN ADLI ESERİNİN GENEL ÖZELLİKLERİ ....................................................................6 

1.1. MUHAMMED EL-EMÎN EL-HERERÎ’NİN HAYATI, ESERLERİ VE YETİŞTİĞİ ORTAM ....................... 6 

1.1.1. Hayatı ........................................................................................................................ 6 

1.1.2. Yetiştiği Ortam ......................................................................................................... 9 

1.1.3. Eserleri .................................................................................................................... 11 

1.2. HADÂİKU’R-RAVHİ VE’R-REYHÂN’IN GENEL ÖZELLİKLERİ ..................................................... 12 

1.2.1. Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân’ın Yazılma Nedeni ................................................. 12 

1.2.2. Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Reyhân’ın Rivâyet ve Dirâyet Yönü ................................... 14 

1.2.2.1. Tefsirdeki Yöntemi ................................................................................................................... 14 

1.2.2.2. el-Hererî’nin Kaynakları ........................................................................................................... 17 

1.2.2.4. Fezâilü’s-Süver’e Yaklaşımı ..................................................................................................... 32 

1.2.2.5. Sûrelerin Genel Tanıtımları ve Münasebâta Dikkatleri Çekmesi .............................................. 34 

1.2.2.6. Müfessirin Tefsir ve Kıraat Vecihlerine Yaklaşımı .................................................................. 35 

1.2.2.7. Tefsirin Belagat Yönü ............................................................................................................... 36 

1.2.2.8. Tefsirin İrâp Yönü ..................................................................................................................... 39 

1.3. HADÂİKU’R-RAVHİ VE’R-REYHÂN’IN ULUMU’L-KUR’ÂN YÖNÜ .............................................. 40 

1.3.1. Hurûf-u Mukatta’a .................................................................................................. 40 

1.3.2. Nâsih ve Mensûh .................................................................................................... 44 

1.3.3. Mekkî ve Medenî Sûreler ....................................................................................... 49 

1.3.4. Esbâb-ı Nüzul ......................................................................................................... 51 

1.3.5. Muhkem ve Müteşâbih ........................................................................................... 54 

1.3.6. Tenâsübü’l-Âyi ve’s-Süver ..................................................................................... 58 



 

XI 

 

1.4. HADÂİKU’R-RAVHİ VE’R-REYHÂN’IN RİVÂYETLERE YAKLAŞIMI ............................................. 61 

1.4.1.  Rivayeti Muttasıl Bir Senetle Nakletmek .............................................................. 61 

1.4.2.  Rivayetleri Senedsiz Nakletmek ............................................................................ 62 

1.4.3. Zayıf Rivayetlere Yer Vermek................................................................................ 63 

1.4.4.  Nüzul Sebepleri Arasında Tercihte Bulunmak ...................................................... 64 

İKİNCİ BÖLÜM ................................................................................................................................. 67 

EL-HERERÎ’NİN HADÂİKU’R-RAVHİ VE’R-REYHÂN ESERİ BAĞLAMINDA KADIN 

KONUSUNA YAKLAŞIMI ............................................................................................................... 67 

2.1. İSLÂM’DA KADIN ALGISI VE İSLÂM ÖNCESİ KADINA BAKIŞ ..................................................... 67 

2.2. ŞİDDET BAĞLAMINDA “DARABE” FİİLİNİN KUR’ÂN’DAKİ KULLANIMI ..................................... 86 

2.2.1. Tefsir Tarihinde Müfessirlerin Kadının Dövülmesine Yaklaşımları ...................... 89 

2.2.2. Feministlerin ve Modern Yorumcuların Kadının Dövülmesine Yaklaşımları ...... 112 

2.2.3. el-Hererî’nin Kadının Dövülmesi Konusundaki Görüşleri ................................... 117 

2.3. GENEL OLARAK TEADDÜDÜ ZEVCÂT KONUSU ....................................................................... 122 

2.3.1. Çok Eşliliğin Sebepleri ......................................................................................... 123 

2.3.1.1. Birden Çok Evliliğin Toplumsal ve Bireysel Sebepleri .......................................................... 124 

2.3.1.2. Çok Eşliliğin Olumsuz Yönleri ............................................................................................... 127 

2.3.2. el-Hererî’nin Teaddüdü Zevcât Konusundaki Görüşleri ...................................... 134 

2.4. MİRAS KONUSU ....................................................................................................................... 138 

2.4.1. Ayette Miras Paylaşımı ve Ayetin Genel Yorumlanışı ......................................... 140 

2.4.2. Muhammed el-Emîn el-Hererî’nin Miras Konusuna Bakışı ................................. 146 

2.5. TESETTÜR MESELESİ ............................................................................................................... 153 

2.5.1. Tesettürün Tarihi Serancamı ................................................................................. 154 

2.5.2. Muhammed el-Emîn el-Hererî’nin Tesettür Meselesine Yaklaşımı ..................... 167 

2.6. GENEL OLARAK KADININ ŞAHİTLİĞİ ....................................................................................... 171 

2.6.1. Şahitliğin Şartları .................................................................................................. 176 

2.6.2. Kadının Şahitliği Etrafında Yapılan Bazı Tartışmalar .......................................... 178 

2.6.3. Muhammed el-Emîn el-Hererî’nin Kadınların Şahitlik Konusuna Yaklaşımı ..... 182 

2.7. TALÂK KONUSU ...................................................................................................................... 188 

2.7.1. Muhammed el-Emîn el-Hererî’nin Talâk Konusuna Yaklaşımı ........................... 194 

2.8. KADININ EĞİTİMİ MESELESİ .................................................................................................... 197 

2.8.1. Muhammed el-Emîn el-Hererî’nin Kadının Eğitimine Bakışı .............................. 202 

2.9. KADININ LİDERLİĞİ MESELESİ ................................................................................................ 204 

2.9.1. Muhammed el-Emîn el-Hererî’nin Kadının İdareciliğiyle İlgili Yaklaşımı ......... 207 

SONUÇ............................................................................................................................................... 211 

KAYNAKÇA ..................................................................................................................................... 217 



 

XII 

 

KISALTMALAR 

AÜİFD : Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

b.  : Bin/İbn 

bkz.   : Bakınız 

bs.  : Baskı/Basım Yeri  

C.  : Cilt 

çev.   : Çeviren 

DİA.   : Diyanet İslâm Ansiklopedisi 

ed.  : Editör 

Hz.  : Hazreti 

M.Ü.  : Marmara Üniversitesi 

ö.  : Ölüm Tarihi 

s.  : Sayfa 

s.a.v.  : Sallallahu Aleyhi ve Sellem 

S.  : Sayı 

trc.  : Tercüme Eden 

thk.  : Tahkik Eden 

tlk.  : Ta’lik 

TTKB  :Talim ve Terbiye Kurulu Başkanlığı 

t.y.  : BasımTarihi Yok 

vb.  : Ve Benzeri 

vd.  : Ve diğerleri 

yay.  : Yayınları 

y.y.  : Basım/ Yayın Bilgisi Yok 

 



 

1 

 

GİRİŞ 

1. Çalışmanın Konusu ve Amacı  

Yüce Allah, Kur’ân-ı Kerîm’i, insanlığa son hidayet ve hikmet kitabı olarak 

gönderdi. Kur’ân-ı Kerîm’in yegâne hedefi, insanlığı karanlıklardan aydınlığa 

ulaştırmak, doğru yolu göstermek ve iki cihanda bahtiyar kılmaktır. Kur’ân, insanın 

dünya ve ahiret mutlululuğuna taalluk eden ilke ve prensipleri ihtiva etmektedir. Bu ilke 

ve prensipler, doğru bir şekilde anlaşılıp tefsir edildiğinde ve gerekleri yerine 

getirildiğinde insanları, muhtaç oldukları dünya-ahiret mutluluğuna eriştirecektir.  

Kur’ân’ı Kerîm’in gerek nazmında gerekse manasında keşfedilmeyi bekleyen nice 

hakikatler ve sırlar vardır. Bu keşfi gerçekleştirebilecek liyakate sahip müfessirler, her 

dönemde beklenmiştir. İnsanlar da keşfedilmiş Kur’ânî sırların kendilerine 

ulaştırılmasını, hal ve ihtiyaç diliyle beklemiştir. Bilgi ve teknolojinin globalleştirdiği 

günümüz dünyasında yaşayanlar da aynı sırların kendilerine ulaştırılmasına en az 

kendilerinden öncekiler kadar muhtaçtırlar. Bundan dolayı, günümüz imkanlarının, 

kültürlerin birbirleriyle kaynaşması ve değerlerin alış-verişi gibi kültürel etkilerin bu 

aktarımı mümkün kılacak verimlilikte kullanılması gerekmektedir. Bu enstrümanları en 

verimli şekilde kullanmadan Kur’ân mesajını, günümüz insanına aktarabilmek ve onları 

Kur’ân mesajının gerçekliği konusunda ikna edebilmek, mümkün görünmemektedir.  

Çağımızın sorunlarına tanıklık eden çağdaş alimlerden biri olan el-Hererî, 

Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulûm’l-Kur’ân adlı eseriyle günümüzün 

sorunlarına Kur’ân perspektifyle çözümler sunmaya çalışmıştır. Bu eser, Kur’ân 

mesajının günümüz insanına ulaştırılabilmesi adına önemli bir konuma haizdir.  

Sınırlı bir hacme sahip olması gereken böyle bir akademik çalışmada biz, bahsi 

geçen müellifimizin değindiği hali hazır bütün problemlerini inceleyemezdik. Çünkü bu 

oranda geniş bir çalışmayı yapmaya ne imkanımız ne de zamanımız elverirdi. Bundan 

dolayı biz, bu çalışmada yakın bir tarihte vefat eden (5 Kasım 2019) Muhammed el- 

Emîn b. Abdullah b. Yusuf b. Hasan Ebû Yasin el-Oremî el-Alevî el-Hererî eş-Şâfîi’nin 

Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulûm’l-Kur’ân adlı eseri bağlamında, kadınlara 

dair sorunlara nasıl yaklaştığını tespit etmeye çalışacağız. Böylece biz, sınırları belli bir 

konu üzerinde çalışarak müellifin, tefsir yöntemine ve sözü geçen konuları nasıl 

değerlendirdiğine dair okuyucuya bir numune sunma imkânı elde etmiş olacağız.  



 

2 

 

Bu çalışma, otuz üç ciltten müteşekkil böyle bir tefsire meraklı ve ilgili nazarları 

celb edebilirse kendisinden bekleneni eda etmiş olacaktır. Bu araştırmamız, ülkemizde 

el-Hererî’nin tefsir metodunu ve kadına dair güncel meseleleri -doktora düzeyinde- ele 

alan ilk çalışmadır. Bu durum, ona kendi alanında bir önem katmaktadır. Ayrıca 

çalışmamızın, el-Hererî’nin diğer eserleri hakkında yapılacak çalışmalara da önemli 

katkılar sunacağına inanıyoruz.  

Çalışmamızın amacı, tefsir alanında kaleme alınmış bir eserin metodunu ve bu 

eser bağlamında müellifin kadın konusuna yaklaşımını tespit etmektir. Bu nedenle 

araştırmamıza kaynak teşkil edecek ilk ve en önemli eser, bizzat sözü geçen eserin 

kendisi olacaktır. Bununla birlikte klasik müfessirlerin eserlerinden de gerekli 

gördüğümüz noktalarda sadece ihtiyacımızı giderecek oranda istifade edeceğiz. Ayrıca, 

Tefsir Usûlü ve Ulumu’l-Kur’ân’a dair konu ve kavramlara da gerek duydukça 

değinmeyi ihmal etmeyeceğiz.  

Kur’ân’ın her çağda, zamanın problemlerini çözme ve onları açıklığa kavuşturma 

vasfı, bu konuyu seçmemizde önemli bir etkendir. Çalışma konumuz olan kadınlara 

yönelik sorunlar da günümüzde kalıcı çözümler bekleyen en önemli konular arasında 

yer alır. Özellikle insanların zihinlerini meşgul eden ve aralarında münakaşalara 

sebebiyet veren bu gibi güncel meselelere, Kur’ân projektörünü tutarak onları çözüme 

kavuşturmak bir tercihten öte bir zorunluluktur. Çünkü bu sorunlar, sadece İslâm 

dünyasına has sorunlar değildir. Aksine bütün insanları ilgilendiren evrensel sorunlardır. 

Özellikle son üç yüzyıllık modernleşme süreciyle birlikte bahsi geçen sorunlar, 

yuvarlanan kartopu gibi büyüyerek içinden çıkılamaz ve neredeyse çözülemez bir hal 

almıştır. Kanaatimizce bu sorunun böyle çözümsüz kalması, insanların çözümü nerede 

aramaları gerektiğini bilemeyişlerinden kaynaklanmaktadır. Binaenaleyh; bu çalışmayla 

biz, bu sorunlardan birinin bile çözümüne küçükcük bir katkı sunabilirsek kendimizi 

bahtiyar addederiz. 

2. Araştırmanın Kapsamı ve Yöntemi  

Bir müfessirin tefsir yöntemini ve sorunlara bakış açısını tespit etmeye çalışırken 

atılması gereken ilk adım, müfessirin bizzat kendisini dinlemek ve ilk ağızdan bilgi 

almaktır. Bunun mümkün olmadığı durumlarda ise atılması gereken en önemli ikinci 

adım, müfessirin eserlerini tetkik etmektir. Yakın zamanda vefat eden müellifle 2018 

yılının Mart ayında Mekke’de Dâru’l-Hâdîs’te yüzyüze görüşme imkanı bulduk. 



 

3 

 

İlerleyen yaşına rağmen İslâmî ilimlerin değişik dallarında ders vermeye devam 

ediyordu. Birkaç dersine iştirak ederek kendisine kaleme almış olduğu tefsir ile ilgili 

doktora çalışması yaptığımızı bildirdik ve bu konuda kendisinden malumât ve tavsiyeler 

almaya çalıştık. Çalışmamızdan oldukça memnun kaldığını belirten müellif, kaleme 

aldığı bütün eserlerini okuma, okutma ve onlarla ilgili akademik çalışmalar yapabilme 

konusunda izin verdiğini belirten bir icâzeti şahsıma takdim etti. Biz de el-Hererî’nin 

yöntemini ve güncel meselelerden biri olan kadın sorununa yaklaşım biçimini, yazdığı 

eseri tedkîk ederek tespit etmeye çalışacağız. 

Müellifin Ulumu’l-Kur’ân’a dair görüş ve düşüncelerini incelememizin 

konumuzla doğrudan bağlantısı kurulamayabilir. Ne var ki müellifin Ulumu’l-Kur’ân’a 

giren konular hakkındaki görüş ve düşünceleri, tefsirinde bu konulardan sıkça 

bahsetmesi ve onları kullanması, klasik müfessirlerin yöntem ve metodlarını göz ardı 

etmediğini gösterir. Ayrıca kadın konusuyla ilgili meselelerin de Kur’ân’ın ruhuna ve 

bütünlüğüne uygun bir şekilde değerlendirilebilmesinde Ulumu’l-Kur’ân’ın önemi 

izahtan varestedir. Çünkü ayetlerin nasih ve mensuhluğundan, muhkem ve 

müteşabihliğine varıncaya kadar pek çok konu, kadın sorununa yönelik ayetlerin 

tefsirinde de bilinmesi gereken konulardandır. 

Bunun yanısıra bu durum, müellifin klasiğe vukufiyetinin göstergesi olarak da 

değerlendirilebilir. Zaten geçmişte nelerin söylendiği bilinmezse günümüzde 

söylenenler konusunda tekrara düşmekten kurtulmak mümkün olmaz. Elbette geçmişe 

vukûfiyetin tek faydası, insanı tekrara düşmekten korumak değildir. Geçmişe vukûfiyet, 

aynı zamanda yeniyi geçmişle sentezlemeyi mümkün kılar ve anti tezler üretmeyi de 

kolaylaştırır. Bundan dolayı, müellifin Ulumu’l-Kur’ân’a dair söylediklerini 

araştırmamıza konu edinmemiz de son kertede müellifin yöntemini belirlememize ve 

konuya dair görüş ve düşüncelerini temellendirmeye hizmet etmektedir. 

Çalışmamız, bir giriş ve iki ana bölümden meydana gelmektedir. Çalışmamızın 

giriş kısmında çalışmanın konusunu, amacını, kapsamını ve metodunu ele alacağız. 

Birinci bölümde müellifin hayatını, eserlerinı, yetiştiği ortamı ve eserin kaynaklarını 

inceleyeceğiz. İkinci bölümde ise Hadâiku’r Ravhi ve’r-Rayhân fi Ravâbî Ulûmi’l-

Kur’ân tefsirinin özelliklerini ve kadın konusuna yaklaşımını ve bu konudaki 

görüşlerini ortaya koymaya çalışacağız. Çalışmamıza konu olan Hadâiku’r-Ravhî ve’r 

Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-Kur’ân adlı eserin, otuz üç ciltten müteşekkil olması, 



 

4 

 

müellifin ele aldığı konuları ne kadar geniş bir şekilde açıkladığına dair önemli ipuçları 

vermektedir. 

Çalışmamızda tefsir usulü, tefsir tarihi ve Kur’ân İlimleri alanında kaleme alınmış 

eserleri okuyarak alan taraması yapmaya çalıştık. Bunlarla yetinmeyip aynı zamanda 

tefsir yöntemleriyle alakalı daha önce hazırlanmış ve aynı zamanda kabul edilmiş bazı 

tezleri inceledik. Bunun yanı sıra kadın sorunuyla ilgili yapılmış başka çalışmaları da 

okuyarak, konuyla ilgili fikrî ve düşünsel alt yapımızı sağlamlaştırmaya önem verdik. 

3. Çalışmayla İlgili Kaynak Değerlendirmesi  

Yaptığımız araştırmalar ve incelemeler neticesinde, ülkemizde 2017 yılı itibariyle, 

Hererî’nin tefsiri ve metodu ile ilgili yapılmış sadece bir çalışmaya rastladık: 2016 

yılında Servet DEMİRBAŞ tarafından yapılmış “Hadâiku’r-Ravhî Ve’r-Rayhân fi 

Ravâbî Ulûmi’l-Kur’ân Âl-i İmrân Örneği” adlı yüksek lisans çalışması… Bu çalışma, 

isminden anlaşılacağı üzere ilgili eseri, sadece Âl-i İmrân sûresi bağlamında ele 

almıştır.  

Ülkemiz dışında el-Hererî’nin tefsir metoduyla ilgili yapılmış şu çalışmaları da 

tespit ettik: Ezher Üniversitesi Usulu’d-Dîn Fakültesinde 2006 tarihli Cemal Abdu’l-

Kavî Ömer el-Cahil’in Menhecu’ş-Şeyh Muhammed el-Emin el- Hererî fî Tefsirihi adlı 

doktora çalışması, yine aynı üniversite ve fakültede 2008 tarihli İmâd Yakub 

Hametû’nun yapmış olduğu ed-Dahîl fî Tefsiri’ş-Şeyh Muhammed el-Emin el-Hererî el-

Müsemmâ “Hadâiku’r-Ravhî ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulûmi’l-Kur’ân Min Evveli 

Sûreti’l-Kehf” isimli çalışma… Son olarak yine Ezher Üniversitesi Usu’d-Dîn 

Fakültesinde 2009 tarihli, Muhammed Rebî Muhammed Zeyn’in ed-Dahîl fî Tefsiri’ş-

Şeyh Muhammed el-Emin el-Hererî el-Müsemmâ “Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fî 

Ravâbî Ulûmi’l-Kurân” Min Evveli Sûreti Meryem İlâ Âhiri Sûreti’ş-Şuâra” isimli 

doktora çalışması… Bütün çaba ve gayretlerimize rağmen sözü geçen eserle ilgili 

yapılan bu çalışmalara -maalesef- ulaşamadık.  

Çalışmamız boyunca gerek tefsir sahasında ve gerekse diğer dini alanlarda kaleme 

alınmış muhtelif eserlerden istifade etmeye çalıştık. Tefsir alanında istifade etmiş 

olduğumuz eserlerden bazıları şunlardır: 

Mukâtil b. Süleyman’ın, (ö. 767/150) Tefsiru Hamsi Mie Âyeh, İmam Şafîî’nin, 

(ö. 204/820) Tefsîru’l-İmam eş-Şafîî, Ebû Bekr Abdürrezak b. Hemmâm es-San’ânî’nin, 

(ö. 204/8826) Tefsîru Abdirrezâk, Ebû Cafer Muhammed b. Cerîr’in, (ö. 310/923) 



 

5 

 

Câmi-ul-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kurân, Ebû Mansûr el-Maturidî’nin, (ö. 333/944) 

Te’vilâtü’l-Kur’ân, Ebû’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habib el-Basrî el-Mâverdî’nin, 

(ö. 450/1058) en-Nüket ve’l-Uyûn, İbnü’l-Cevzî’nin, (ö. 116/1201) Zadü’l-Mesîr’i, 

Fahruddin er-Râzî’nin, (ö. 606/1209) Mefâtîhu’l-Ğayb’ı, İbn Arabî’nin, (ö.638/1240) el-

Câmi’li-Ahkâmi’l-Kur’ân’ı, Kurtubî’nin, (ö. 671/1273) el-Câmi’ li-Ahkâmi’l-Kur’ân’ı, 

Abdullah b. Ömer el-Beydâvî’nin, (ö. 685/1286) Envârut-Tenzîl-ve-Esrâru’t-Te’vîl’i, 

Ebu’l-Berekât en-Nesefi’nin, (ö. 710/1310) Medârikü’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl’i, İbn 

Kesîr’in, (ö.774/1372) Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîmi, Ebû Hayyân el-Endelüsî’nin, (ö. 

745/1344) el-Bahru’l-Muhît’i, Zerkeşî’nin, (ö. 794/1392) el-Burhân fî Ulûmi’l-

Kur’ân’ı, Zemahşeri’nin, (ö. 1075/1439) el-Keşşâf’ı, Suyûtî’nin, (ö. 1445/1505) el-İtkân 

fi Ulûmi’l-Kur’ân’ı, Ebû’s-Suûd’un, (ö.982/1574) İrşâdü’l-Akli’s-Selîm ila Mezâya’l-

Kitâbi’l-Kerîm’i, Zurkânî’nin, (ö. 1055/1645) Menâhilü’l-İrfân’ı, Reşit Rıza’nın, (ö. 

1935) Tefsîru’l-Menâr’ı, Seyyid Kutub’un, (ö. 1967) Fî Zilâli’l-Kur’ân’ı, Tahir b. 

Âşûr’un, (ö. 1973) Tefsîrü’t-Tahrîr ve’t-Tenvîr’i, Ebu’l-Âla el-Mevdûdî’nin, (ö. 1979) 

Tefhîmu’l-Kur’ân’ı, Elmalı Muhammed Hamdi Yazır’ın, (ö. 1942) Hak Dini Kur’ân 

Dili, Diyanet İşleri Başkanlığının Kur’ân Meâli ve Tefsiri.



 

6 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

MUHAMMED el-EMÎN el-HERERÎ’NİN HAYATI ve 

HADÂİKU’R-RAVHİ ve’r-REYHÂN ADLI ESERİNİN GENEL 

ÖZELLİKLERİ 

1.1. Muhammed el-Emîn el-Hererî’nin Hayatı, Eserleri ve Yetiştiği Ortam 

1.1.1. Hayatı 

Müellifin asıl ismi: Muhammed el-Emîn b. Abdullah b. Yusuf b. Hasan Ebû 

Yasin el-Ömerî el-Alevî el-Hererî eş-Şâfii’dir. 1930 yılında Etiyopya’ya bağlı Herer 

bölgesinin Kerri kasabasına bağlı Buveyta köyünde Zilhicce ayının sonlarına doğru 

dünyaya geldi.
1
 

el-Hererî, dini geleneğe bağlı bir aileye sahip idi. Küçük yaşta annesinin vefatıyla 

yetim kaldı. Babasının gözetimi altında büyüdü. Henüz dört yaşlarında iken eğitim 

alabilmesi için müderrise teslim edildi. Altı yaşında Kur’ân-ı Kerîm’i hatmetti. Daha 

sonra İslâmî ilimleri öğrenmek için babası tarafından akâid ve fıkıh eğitiminin verildiği 

medreselere yönlendirildi. Malum olduğu üzere o dönemde Etiyopya halkı Şafii 

mezhebine mensup idi. Bundan ötürü bölgedeki alimler, öncelikli olarak Şafiî fıkhını ve 

Eş’arî akâid kitaplarını okutuluyorlardı.2 

el-Hererî o bölgede ders veren alimlerden Eş’arî akâid kitaplarından Şeyh Ahmed 

Merzûkî’nin (ö. 1281/1865) Akîdetü’l-Avâm ve Şeyh Muhammed b. Yusûf es-

Senusî’nin (ö.895/1490) es-Suğrâ, Suğra’s-Suğrâ el-Kübra ve Kübra’l-Kübra adlı 

eserlerini ezberledi. Ayrıca şafii fıkhında Abdurrahman en-Necdî’nin yazdığı el-

Muhtasâru’l-Kebîr’in ihtisarı olan Muhtasar bi Afdali’l-Hadramî’yi, Ahmed b. Hüseyin 

b. Ahmed el-İsfahanî’nin yazdığı Muhtasaru Ebî Şücâ’yı ve Ahmed b. Nakîb’in (ö. 

769/1386) yazdığı Umdetü’s-Sâlik ve Kifâyetü’l-Ahyâr adlı eserlerini ezberledi. Şafii 

fıkhında Elfiyye olarak bilinen Zübedü Ahmed b. Raslân muhtasarlarını da ezberledi. 

İmam Nevevî’nin (ö. 676/1277) el-Minhâc adlı eserinin şerhi olan Muğni’l-Muhtâc’ı 

                                                 
1
  Muhammed el-Emîn el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr el-Musammât Nuzule Kirâmi’d-Dayfân fî Sâhati 

Hadâikir’r-Ravhi ve’r-Rayhân, Dâr-u Tavki’n-Necât, Beyrut 2003, s. 7. 
2
  el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr el-Musammât Nuzule Kirâmi’d-Dayfân fî Sâhati Hadâikir’r-Ravhi 

ve’r-Rayhân, s. 8; Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Reyhân fî Ravâbi Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir 
Yöntemi -Al-i İmrân Örneği- (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi),Yıldırım Beyazıt Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 2016, s. 32. 

 



 

7 

 

Şeyhu’l-İslâm el-Ensâri’nin (ö. 926/1520) el-Menhec adlı eserinin şerhi olan Fethu’l-

Vahhâc’ı birlikte okudu.
3
 

Öğrendikleriyle yetinmeyen ve değişik ilim dallarında bilgi sahibi olmak isteyen 

müellif, Herer bölgesinin değişik beldelerine yolculuklar yaptı. Döneminin Sibeveyhi 

olarak bilinen Ebû Muhammed eş-Şeyh Musa b. Muhammed el-Eddeylî’nin ders 

halkasına iştirak etti. Ondan Celâleddin el-Mahallî’nin (ö.864/1459) el-Minhâc’ı şerh 

etmek için kaleme aldığı Kenzu’r-Râğibîn fî Şerhi Minhâci’t-Tâlibîn isimli eseri okudu.
4
 

Müellifin azmini, çalışkanlığını ve kararlığını gören hocası, kendisini nahiv ilmine 

yönlendirdi. Nahiv kitaplarından Muhammed b. Davud es-Sanhâcî’nin (ö.723/1323) 

Metnü’l-Ecrûmiyye adlı eserini muhtelif şerhleriyle birlikte mütalaa etti. Bunun 

akabinde Metnü’l-Ezheriyye’yi ve Abdullah el-Fâkihî’nin (ö.927/1564) Mülhatü’l-İrâb 

isimli kitaba şerh olarak yazdığı Keşfü’n-Nikâb’la beraber okudu. 

Aynı zamanda İbni Mâlik’in (ö.672/1274) Elfiyye’sini, Şerhi İbn Akîl, Şerh-u 

Mekûdî ve Şerh-i Suyûtî gibi muhtelif şerhlerle beraber okudu. Daha sonra Sarf, Mantık, 

Arûz, Belagat,  Vazı’ ve İştikâk ilimlerine ağırlık vermeye başladı. el-Hererî, sadece 

dört saat uyurdu. Geriye kalan tüm vakitlerinde ilim tahsiliyle meşgul olurdu. Bir 

taraftan farklı hocalardan ders alırken diğer taraftan ilmî seviyesi daha düşük 

öğrencilere ders verirdi.
5
 

Üstadı Şeyh Musa’nın ders halkasına yedi yıl devam ettikten sonra dönemin 

Halil’i olarak adlandırılan Muhammed Medîd el-Eddeylî’den nahiv ilmini detaylı bir 

şekilde ele alan Mücîbu’n-Nidâ alâ Katri’n-Nedâ’yı, İbn Hişâm’ın Muğni’l-Lebîb ve 

Fevâkihü’l-Ceniyye alâ Mütemmimeti Ecrûmiyye adlı eserlerini okumak için onun ders 

halkasına katıldı. Muhammed Medîd’in yanında üç yıl kaldıktan sonra tefsir ilmine 

derin vukufiyeti olan Müfessir Şeyh İbrahim b. Yasin el-Mâcetî’nin ders halkasına 

katıldı. Üç yıl boyunca tefsir ilminin yanısıra Belagat, Mantık ve Arûz ilimlerini ihtiva 

eden kitaplar okudu.
6
 

                                                 
3
  Muhammed el Emîn el-Hererî, el-Kevkebu’l-Vahhâc ve’r-Ravdu’l-Behhâc fî Şerhî Sahîhi Müslim b. 

Haccâc, C.I, Dâru’l-Minhâc, Beyrut 2009, ss. 7-8.Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Reyhân fî 
Ravâbi Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi -Al-i İmrân Örneği- (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 
s. 33. 

4
  el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr el-Musammât Nuzule Kirâmi’d-Dayfân fî Sâhati Hadâikir’r-Ravhi 

ve’r-Rayhân, s. 8. 
5
  el-Hererî, el-Kevkebu’l-Vahhâc ve’r-Ravdu’l-Behhâc fî Şerhî Sahîhi Müslim b. Haccâc, C.I, , s. 7. 

6
  el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr, s. 8. 

 



 

8 

 

Şeyh İbrahim el-Mâcetî’inin yanında üç yıl kaldıktan sonra diğer hocası olan 

Fakîh Şeyh Yusuf b. Osman el-Varakî’nin ders halkasına dört yıl boyunca devam etti. 

Ferâiz ilmi başta olmak üzere fıkıh sahasında kaleme alınmış mutavvel (uzun ve detaylı 

bilgiler ihtiva eden) kitapları okudu.7 

Hadis eğitimini tam manasıyla  okumak ve öğrenmek üzere, yaşadığı muhitte 

hadis ilminde otorite kabul edilen muhaddis, hâfız, fakîh Şeyh Ahmet b. İbrahim el-

Kerrî’den Buhârî ve Müslim’i baştan sona kadar okudu. Sünen-i Erbaa, el-Muvatta ve 

diğer hadis kitaplarını ise başka muhaddislerden okudu. On dört yıllık öğrenciliği 

boyunca hem ders aldı hem de kendisinden alt kitapları okuyan öğrencilere ders verdi. 

İslâmî ilimlere ait birçok kitap ve eser okudu. Ders okuduğu hocalardan ayrı ayrı icazet 

aldı.8 

Muhammed el-Emîn el-Hererî, medrese eğitim ve öğretiminin çok yaygın olduğu 

bir bölgede eğitimini aldı. Eski usul olarak bilinen ve Osmanlı medreselerinde 

uygulanan eğitim sistemini takip etti. Şüphesiz bu sistemin en önemli alamet-i farikası 

okunan kitaplardan icazet almak idi. Bundan ötürü hocalarında okuduğu kitapların 

tamamından icazet aldı. el-Hererî, Harar bölgesinde bulunan hocalardan ders okuyup 

icazet alabilmek için bölgenin muhtelif beldelerine seyahatlerde bulundu. Yaklaşık 

yirmi yıllık eğitim hayatında çok sayıda hocanın rahle-i tedrisinde bulundu.
9
 

el-Hererî’nin ders aldığı hocalar, bölge insanının tanıdığı meşhur alimlerdir. Fakat 

Harar bölgesinin jeopolitik ve siyasal durumu, bölgenin dış dünyaya kapanmasıyla 

neticelenmiştir. Bu durum da bahsi geçen alimlerin bölge dışında -özellikle İslâm 

dünyasında- tanınmasına engel teşkil etmiştir. Elimizde bu zatların hayatlarına dair 

kaleme alınmış yazılı kaynaklar bulunmamaktadır. el-Hererî’nin biyografisi de 

olmasaydı, bu hocalar tamamen karanlıkta kalacak ve isimleri bile duyulmayacaktı. 

el-Hererî, bütün fenlerde ders okutma yetkisini (icazet) aldıktan sonra müderris 

oldu ve bütün fenlerde ders okutmaya başladı. Kısa bir süre sonra kendisinden ilim 

tahsil etmek amacıyla muhtelif beldelerden talebeler akın akın etrafında toplanmaya 

başladı. Talebe sayısı bazı dönemlerde altı yüz, bazı dönemlerde ise yedi yüze kadar 

                                                 
 
7
  el-Hererî, el-Kevkebu’l-Vahhâc, C. I, s. 8; Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Reyhân fî Ravâbi 

Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi -Al-i İmrân Örneği- (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), s. 33. 
 
8
  el-Hererî, el-Kevkebu’l-Vahhâc, C. I, ss. 9-10. 

 
9
  el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr, ss. 10-11. 



 

9 

 

ulaştı.10 Herer bölgesinde 1977 yılına kadar toplamda yirmi beş yıl ders verdi. Bu süre 

zarfında çok sayıda öğrenci yetiştirdi. Bir yandan öğrenci yetiştirirken diğer yandan 

ülkesinin sosyal, siyasal ve toplumsal yapısına zarar verebilecek hadiselere karşı 

mücadele etti. Rusya ve Küba’nın desteği ile bölgede komünizmi müdafaa eden 

örgütlerin ortaya çıkması üzerine, Herer’de Orumiye İslâmî Cephe Hareketi adı altında 

bir teşkilat kurup komünizme karşı mücadele etmeye başladı.11
 

el-Hererî, bu mücadelede nice badireler atlattı. Kendisini öldürmek için etrafını 

kuşatan komünistlerden gizlice kurtulmayı başardı. 1977’den sonra bölgedeki iç 

çekişmelerin ve karışıklıkların artması ve hizmet alanlarının hemen hemen ortadan 

kalkması üzerine Suudi Arabistan’a göç etmek mecburiyetinde kaldı. Mekke’de 1979 

yılında Dâru’l-Hadîsi’l-Hayriyye’de öğretim görevlisi olarak ders vermeye başladı. 

Bunun yanı sıra Mescidi Haram’da gece dersleri vermeye başladı. Mekke’de sekiz sene 

ders verdi. Sonra kitap telif etmek ve bu konuda yoğunlaşmak üzere görevinden ayrıldı. 

Tefsir başta olmak üzere hadis, fıkıh, sarf ve nahiv gibi birçok alanda eserler telif etti.12 

Hayatını ilme ve hizmete adayan el-Hererî 5 Kasım 2019 yılında 93 yaşında vefat 

etti. Mekke’de bulunan Cennetu’l-Muâla kabristanına defnedildi. 

1.1.2. Yetiştiği Ortam  

Harar, Etiyopya’nın on iki eyaletinden en büyüğü ve etnik kökene dayalı dört 

özerk bölgesinden biridir. Cibuti’den Addis Ababa’ya giden demiryolu buradan geçer. 

Bölge, kuzey ve batı doğrultusunda dağlık bir alana sahiptir. Harar, başkent Addis 

Ababa’nın üç yüz kırk km. doğusunda, Çerçer dağların üzerinde ve deniz seviyesinden 

bin sekiz metre yükseklikte kurulmuştur.13
 

İslâm, Harar bölgesine X. yüzyılın sonlarına doğru Yemen’in Aden kıyılarından 

gelen tüccar ve emirlerin vasıtasıyla girdi. Sâmî ve Kûşî dillerini konuşan bölge halkı, 

kısa zamanda İslâmiyeti benimseyip bu dine intisap ettiler. XIII. yüzyıla ait Arapça 

kitabelerde yazılanlardan bu bölgede gelişmiş bir İslâm medeniyeti olduğu 

anlaşılmaktadır. Bölgede kurulan ilk İslam devleti, (1285/1415) Evkâf Emirliği’dir. 

Evkâf Emirliği’nin yıkılmasından sonra Zeyla Emirliği kuruldu. Zeyla emirlerinden Ebû 
                                                 

10
  el-Hererî, el-Kevkebu’l-Vahhâc, C. I, s. 10. 

11
  el-Hererî, el-Kevkebu’l-Vahhâc, C. I, s. 15. 

12
  el-Hererî, el-Kevkebu’l-Vahhâc, C. I, s. 15; Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Reyhân fî Ravâbi 

Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi -Al-i İmrân Örneği- (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), s. 34. 
13

  Cengiz Orhunlu, Osmanlı İmparatorluğu’nun Güney Siyaseti, Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara 
1996, s. 20-17. 



 

10 

 

Bekir b. Muhammed b. Ezhereddin 926/1520 yılında başkenti Harar’a taşımıştır. 

Osmanlı Devletinden Habeş Melikine karşı askeri destek almış ve Somali halkının 

desteği ile de ülke bağımsızlığına kavuşmuştur.14 

Osmanlı Devleti, bölgeyle yakından ilgilenmiştir. Özellikle Mısır’ın fethinden 

(1517) itibaren Osmanlı, şartlara göre bölgeye askerî, siyasî ve idarî müdahalelerde 

bulunmuştur. Bölgede Osmanlı’nın desteğiyle birçok emirlik kurulmuştur. Harar, tarih 

boyunca değişik emirliklerin ve ülkelerin işgaline sahne olmuştur. Harar, sürekli olarak 

el değiştirmiş ve aynı zamanda siyasî olarak çok çalkantılı dönemler geçirmiştir. 1936-

1941 yıllarını İtalyan, 1941-1948 yıllarını ise İngilizler tarafından işgal edilen Harar, 

1977’de bağımsızlığını kazanmıştır. Harar, 1960 yılında Somali Devleti tarafından ilhak 

edilmiştir. Ne var ki bu ilhak uzun sürmemiş, Ogaden bölgesi konusundaki 

anlaşmazlıklar ve Sovyetler Birliği – Küba ittifakının da desteğiyle Harar, tekrar 

Etiyopya tarafından geri alınmıştır.15 

Harar halkı, genel olarak Şafiî mezhebine mensuptur. Doğu Afrika’da en güçlü 

tarikat olan Kâdiriyye, Harar’da etkin bir konumdadır. Harar, İslâm’ı kabülünden 

itibaren Doğu Afrika’nın en önemli İslâmî eğitim faaliyeti alanında büyük şöhrete 

kavuşmuştur. Arabistan ve Mısır’la sürekli bir irtibat halinde olmuştur. Bugün de komşu 

bölgelerde İslâm’ın yayılmasına etkin bir şekilde yardım etmektedir. Şehirde 

Hararlılar’ın “awach” (ermiş) dedikleri Müslüman evliyalara ait türbelerin çokluğu 

dikkat çekmektedir. Bağımsız bir emirlik olarak kendi parasını basan ve Doğu 

Afrika’nın en önemli İslâm kültür merkezlerinden birini teşkil eden Harar’da Mısır’dan 

Hindistan’a kadar uzanan geniş bir ticaret ağı kurulmuştur. Harar Müslümanları, diğer 

Afrika toplumlarından farklı olarak tek eşliliğe önem verir. Boşanma, -çok zarûrî 

durumlar gerektirmedikçe- neredeyse hiç görülmez.16 

Bölgede medrese eğitimi yaygın ve etkili bir şekilde devam etmektedir. Bu 

medreselerde başta Kur’ân-ı Kerim eğitimi olmak üzere Arapça gramer, dil, fıkıh, tefsir 

ve hadis ilimleri okutulmaktadır. Halk ve ağırlıklı olarak yerli cemaatler tarafından 

korunan ve desteklenen bu medreseler, İslâm’ın evrensel mesajının korunması ve irşat 

                                                 
14

  Davut Dursun, “Etiyopya”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. XI, Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 1995, ss. 488-496. 

15
  Ahmet Kavas, “Harar”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. XVI, Diyanet Vakfı Yayınları, 

İstanbul 1995, s. 108. 
16

  Daha geniş bilgi için bkz. Cengiz Orhunlu, Osmanlı İmparatorluğu’nun Güney Siyaseti Habeş 
Eyaleti.  



 

11 

 

faaliyetlerinin aktif bir şekilde yürütülmesi konusunda hayati öneme sahiptirler. Eğitim 

ve hizmet alanında devletten hiçbir şekilde yardım almayan bu eğitim kurumları, bazı 

dönemlerde devlet tarafından çeşitli baskılara maruz bırakılmışlardır. 1975 yılında 

devletin uygulamaya çalıştığı “millileştirme politikaları” ve totaliter uygulamaları, bu 

kurumlara ciddi anlamda zarar vermiştir.17
  

1.1.3. Eserleri 

el-Hererî’nin ilim sahasında çokça eseri kaleme alan nadide alimlerdendir. Başta 

tefsir ve hadis olmak üzere Arabî ve Şer’î ilimlerin hemen hemen her dalında te’lifatları 

vardır. Özellikle Herer’den hicret edip Mekke’de Dâru’l-Hadîsi’l-Hayriyye’de 

müderrislik yapmaya başladığı yıllardan sonra düzenli bir şekilde eserler telif etmiştir.18
 

Müellifimizin eser yazdığı alanlar ve eserlerinin isimleri şunlardır: 

Tefsir: Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fi Ravâbî Ulûmi’l-Kur’ân. 

Hadis: el-Kenkebü’l-Vehhâc ve’r-Ravdü’l-Behhâc fi Şerhi Sahih-i Müslim b. el-

Haccâc, en-Nehrü’l-Carâ alâ Terâcimi’l-Buhârî ve Müşkilâtühü, Raf’üs-Sudûd alâ 

Sünen-i Ebî Dâvûd ale’r-Rub’i-l-Evvel, Hidâyetü’t-Tâlibi’l-Mu’dim alâ Dibaceti Sahih-

i Müslim, Hülâsâtü’l-Kavli’l-Müfhim alâ Terâcim-i Ricâli Sahih-i Müslim, el-

Makâsıdu’l-Vefiyye fî Cem-i mâ Vakaa fi Müslim ani’l-Esânîdi’r-Rubâiyye, Mürşidü 

Zevi’l-Hacâ ve’l-Hâce alâ Sünen-i İbn Mâce, et-Takrîrât alâ Bülûği’l-Merâm fî 

Takâsîmi’l-Ehâdî ve Tefâsîlîhâ ale’t-Terâcim. 

Akâid: Fethu’l-Meliki’l-Allâm fî Akâidi Ehli’l-İslâm alâ Davi’l-Kitâbi ve’s-

Sünne, Hediyyetü’l-Ezkiyâ alâ Tayyibeti’l-Esmâ fi Tevhîdi’l-Esmâ ve’s-Sıfât 

Usul-ü Fıkh: et-Takrîrât alâ Şerhi’l-Mahallî alâ Cem’il-Cevâmî fi’l-Usûl. 

Fıkıh: Süllemü’l-Mirâc alâ Mukaddimeti’l-Minhâcet-Takrîrât alâ Şerhi’l-

Mahalli, Haşiyeyi’l-Kalyûbî ve Umeyratü ale’l-Minhâc fî Fıkhi’ş-Şafiiyye, el-İmdâd min 

Rabbi’l-İbâd, Haşiyetün alâ Fethi’l-Cevvad alâ Metni’l-İrşâd fi Fıkhi’ş-Şafiiyye, 

Edvâü’l-Mesâlik alâ Umdeti’n-Nâsik li Ahmed İbn en-Nakîb, et-Takrîrât ale’t-Tevşih 

alâ Ğayeti’l-İhtisar, et-Takrîrât alâ Fethi’l-Vehhâb ma’a Haşiyeti’t-Tecrid li Süleyman 

el-Becirmi, et-Takrîrât alâ Kasîdeti Zebedî Ahmed b. Raslan, Şerhi’l-Mukaddimeti’l-
                                                 

17
  Dursun, “Etiyopya”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. XI, Diyanet Vakfı Yayınları, 

İstanbul 1995, ss. 488-496.; Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Reyhân fî Ravâbi Ulumi’l-
Kur’ân’da Tefsir Yöntemi -Al-i İmrân Örneği- (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), s. 41. 

18
 Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Reyhân fî Ravâbi Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi -Al-i 

İmrân Örneği- (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), s. 35-36. 



 

12 

 

Hazramiyye es-Sağira el-Müsemma bi’t-Tabsîr alel Muhtasari’s-Sağîr, et-Takrîrât alâ 

Mukaddimeti’l-Hazramiyye el-Kebîr el-Müsemma bi Afdal, Kirâbü’t-Takrîrât alâ Cem’i 

ma Vakaa fî Fıkhi’ş-Şafiyye mine’s-Suver. 

Nahiv: el-Bekûretü’l-Ceniyye fî İrâbi Metni’l-Ecrumiyye, el-Fütûhatü’l-

Kayyûmiyye fî İleli ve Zavâbiti Metni’l-Ecrumiyye, ed-Dürerü’l-Behiyye fî İrâb-i 

Emsileti’l-Ecrumiyye, Cevâhiru’t-Talimât Şerhun alâ et-Takrizât ve Mukaddimeti 

İlmi’n-Nahvi, Hediyetü Uli’l-İlmi ve’l-İnsâf fî İrâbi’l-Münada’l-Muzâf, Keşfu’n-Nikâb 

alâ Mülhati’l-İrâb, es-Suveru’l-Akliyye alâ Teracumi’l-Elfiyye ve Müşkilâtiha li İbn 

Malik, et-Takrîrât alâ Haşiyati’l-Hudri alel-Elfiyye el-Matalibu’s-Seniyye Haşiye alâ 

Fevakihi’l-Ceniyye alâ Mütemmimeti’l-Ecrumiyye, et-Takrîrât alâ Mucîbi’n-Nida alâ 

Katri’n-Neda, Nüzhetü’l-Elbâb ve Beşeretü’l-Ahbâb alâ Mülhati’l-İrab. 

Sarf: Menâhilü’r-Ricâl alâ Lamiyyeti’l-Efâl, Tahnikü’l-Efâl alâ Lamiyyeti’l-Ef’âl. 

Belagat: ed-Dürrü’l-Masûn ale’l-Cevheri’l-Meknûn li Abdirrahmân el-Ahdarî, 

et-Takrîrât alâ Muhtasari Sa’dedin alâ Telhisi’l-Miftâh, et-Takrîrât ale’l-Beycûrî alâ 

Metni’s-Semerkandî fi’l-İstiâreti, et-Takrîrât alâ Haşiyeti’l-Mahlüf alâ Cevheri’l-

Meknûn fi Belağe. 

Mantık: el-Kenzü’l-Mütekellim alâ Metni’s-Süllem li’l-Ahdari, et-Tezhib alâ 

Metnit-Tehzib fi’l-Mantık, et-Takrîrât alâ Haşiyti’s-Sabbân fi’l-Mantık, et-Takrîrât alâ 

Haşiyeti’l-Beycûri fi’l-Mantık. 

Arûz: el-Fütühâtü’l-Rabbaniyye alâ Manzûmeti’l-Hazreciyye fi’i-Arûz, et-Tibyân 

alâ Manzûmeti’s-Sibyân fi’l-Arûz, et-Takrîrât alâ Şerh-i Şeyhi’l-İslâm Şerhi’d-

Demâmini ale’l-Manzûmiyyeti’l-Hazreciyye. 

Siyer: Neylü’l-Murâd alâ Metni Bânet Suâd, li-Ka’b b. Züheyr es-Sahabi’l-Celil, 

el-Beyânu’s-Sarîh alâ Bürdeti’l-Medih lil-Busrî, el-Beyânü’z-Zarîf ale’l-Unvâni’ş-Şerîf, 

el-Makâsidü’s-Seniyye ale’l-Makâsidi’l-Beriyye, et-Takrîrât alâ Hemziyyeti’l-Bûsirî.19
  

1.2. Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Reyhân’ın Genel Özellikleri 

1.2.1. Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân’ın Yazılma Nedeni 

Müellif el-Hererî, birinci cildin mukaddimesinde bir müfessirin Kur’ân’ı 

yorumlayabilmesi ve ihtiva ettiği anlam ve hikmetleri sahih bir şekilde aktarabilmesi 

                                                 
19

  el-Hererî, el-Kevkebu’l-Vahhâc, C. I, ss.10-15. 



 

13 

 

için hangi özelliklere sahip olması gerektiğini şu şekilde ifade etmiştir: “Kur’ân-ı 

Kerim, insanların hayatında yüce gayeleri hayata yansıtabilmek için nâzil olmuştur. Bu 

gaye ve amaçlara ulaşmanın yolu, Kur’ân’ın anlamını ve hükümlerini, helal ve 

haramını, ayetler arasındaki münasebetleri, nüzul sebeplerini, nâsih ve mensûhunu, hass 

ve âmmını bilmekten geçer.”20
  

el-Hererî, tefsir ilminin ne denli önemli ve kıymetli olduğuna ve aynı zamanda 

İslâmî ilimler arasındaki konum ve üstünlüğüne temas ettikten sonra Kur’ân’ın tefsirine 

başlayıp başlamama konusunda uzun müddet gel gittiler içerisinde yaşadığını belirtir. 

Bu konuda yaşadığı tereddütlerin ve hâleti ruhiyenin sebebini şu şekilde ifade eder: 

“Kur’ân-ı Kerim’in tefsirine başlayan kimsenin hem usûl hem de furû’ ilimlerinin 

tamamına vakıf olması, bununla birlikte Arap dili ve edebiyat ilminin bütün incelik ve 

detaylarına sahip bir kapasitede olması gerekir.21
 Aslında el-Hererî, bu cümlelerle ilmî 

yetkinliğine rağmen, bu işe ehil olmadığını ifade ifade ederek tevazusunu ortaya koyar. 

el-Hererî’nin tefsir alanında eser yazma konusunda yaşadığı tereddüt ve 

çekingenliğin gerekçesini,  Hz. Peygamber’den bu konuyla ilgili gelen rivayetlere 

dayandırmakta ve konuyla alakalı şu hadisleri öne sürmektedir: “Kim Kur’ân’ı kendi 

görüşü ile tefsir ederse cehennemdeki yerine hazırlansın” 22
 “Kim Allah’ın kitabı 

hakkında kendi reyi ile konuşup görüş beyan ederse, isabet etse bile hata etmiş olur.”23
 

Bu halet-i ruhiye ve endişe içinde uzun zaman tefsir alanında hiçbir yazamadığını ve 

nice geceleri uykusuz geçirdiğini ancak bu konuda çok istekli olduğunu belirtikten 

sonra kalbine şu sözlerin ilham edildiğini: “Nice vakitler, tefsir yazma konusunda çok 

büyük istek ve azim sahibi oldum. Bir ara ‘Ey Muhammed el-Emîn ismiyle müsemma 

olan, metin olan Allah’ın kitabına hizmet etme vakti gelmedi mi? Diğer ilimlere olan 

bilgi ve maharetini Kur’ân’ın tefsiri hizmetinde kullanmayacak mısın?’ şeklinde bir 

nida duydum. Bu nidanın akabinde, Yüce Allah’ın yardımını dileyerek, füyüzat-ı 

rabbaniyesinden istimdat ederek Kur’ân’ın tefsirine başladım.”24
 İfade eden müellif el-

Hererî,  bu sözlerden sonra tefsir yazmaya karar verdiğin ve yazacağı  tefsirin metodunu 

da şu şekilde belirtmiştir: “Âyetler ve sûreler arasındaki münasebeti ifade eden, esbâb-ı 

                                                 
20

  Muhammed el-Emîn el-Hererî, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Reyhân, C. I, Dâru Tûki’l-Necât, Beyrut 2003, 
s. 8. 

21
  el-Hererî, Hadâik, C. I, s. 9.  

22
  Tirmizî, “Tefsîr”, 1. 

23
  Ebû Dâvûd, “İlim”, 5. 

24
  el-Hererî, Hadâik, C. I, s. 9. 



 

14 

 

nüzulünü beyan eden, cümle ve terkiplerini vuzuha kavuşturan, anlamlarını açıklayan, 

edebî ve bediî yönlerini ortaya koyan bir tefsir yazmak için yola koyuldum. Bu tefsire 

Hadâiku’r-Ravhî ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-Kur’ân “Kur’ân İlimlerinin 

Zirvelerinde Esenlik ve Huzur Bahçeleri” ismini verdim.
25

 

1.2.2. Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Reyhân’ın Rivâyet ve Dirâyet Yönü  

1.2.2.1. Tefsirdeki Yöntemi  

el-Hererî, İslâmî ilimlere son derece vukufiyeti olan alimlerden biridir. İslâmî 

ilimlere olan vukufiyetini ve yeterliliğini telif ettiği eserlerde ve özellikle en önemli 

eserlerinden biri olan bu tefsirde görmek mümkündür. Söz konusu eserde selef ve 

çağdaş alimlerin bilgi ve birikimlerinden istifade etmeyi ihmal etmediği görülmektedir. 

Bununla birlikte kendine özgü yöntem ve metot geliştirmiştir.26
 el-Hererî’nin tefsiri 

incelendiğinde bir taraftan ayetlerin yorumunda klasik eserlerden önemli gördüğü 

malumatı özet halinde aktardığı diğer taraftan ise  kendine ait görüşlerini genellikle bu 

alıntı ve atıflar arasında zikrettiği görülecektir. Müellifin bu yaklaşımı tefsirinde 

uyguladığı genel bir metot olmakla birlikte hiç atıf yapmadan kendi ilmi birikimine 

dayanarak tefsir ettiği ayetlerin çoğunlukta olduğu bir vakıadır. Genellikle hüküm ihtiva 

eden ayetlerin sonunda kendine ait görüşlere çokça yer vermiştir.27
 Her sûre ve âyetin 

kendinden önceki sûre ve âyet ile münasebetini açıklamıştır. Ayetlerin dilbilimsel 

tahlillerini yaparken başka kaynaklara atıf yapmamıştır. Bu tefsirin metodunu birkaç 

madde halinde şu şekilde özetlemek mümkündür: 

a. Tefsir etmek istediği ayetlere dair rivayetleri toplayarak onları, ayrıntılı bir 

şekilde izah etmek. Eser, bu yönüyle “ansiklopedik eser” olarak nitelendirilebilir. 

b. Âyetlerin dilbilimsel tahlillerini tafsilatlı bir şekilde ve hiçbir kaynağa atıf 

yapmadan kendine özgü bir şekilde ele alarak çözüme kavuşturmaya çalışmak.  

c. Kur’ân’ın belağat ve fesahat yönünü ortaya koymak. Bu tefsirin metodlarından 

biri de âyetlerde var olan belağat ve fasahat sanatlarını ortaya koyarak okuyucuya bu 

konuda gerekli bilgiler vermektir. 

                                                 
25

  el-Hererî, Hadâik, C. I, s. 9. 
26

  el-Hererî, Hadâik, C. XVIII, ss. 141-142.  
27

  el-Hererî, Hadâik, C. I, s. 26; C. III, ss. 104, 209-211; C. IV, s. 107; C. VII, ss. 138-141 ; Servet 

Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Reyhân fî Ravâbi Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi -Al-i İmrân 
Örneği- (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), s. 51. 



 

15 

 

d. Kıraat vecihlerini izah etmek. Bu eserde kıraat vecihlerinin yanı sıra kıraatlerin 

kime ait olduğuna dair bilgiler de verilmektedir. Müellif, sadece mütevâtir kıraatlere 

değinmekle kalmamış ara sıra şaz kıraatlere de değinerek bu konuda okuyucuyu 

bilgilendirmiştir. 

e. Fıkıh hükümlerini ihtiva eden âyetleri ele alarak uzun uzadıya tahlil etmek. el-

Hererî, bu eserde Kur’ân’dan şer’i hükümlerin nasıl istinbat edildiklerine ve fıkıh 

alimlerinin görüşlerine yer vermiştir. Müellif, hüküm ihtiva eden âyetleri yorumlarken 

kendi görüşlerini de belirtmiştir. 

f. Ayet ve sûreler arasındaki münasebete yer vermek. Eserde müellifin, bu konu 

üzerinde çokça durduğu görülmektedir. İstisnasız bütün sûre ve ayetler arasındaki 

münasebeti açıklamaya çalışmıştır.28
 

Eser, ayetlerin yorumuyla ilgili klasik ve meşhur müfessirlerin görüşlerini derli 

toplu bir şekilde aktarmakla, kendine özgü dilbilimsel tahlilleri yapmakla, belağat ve 

fesahat gibi sanatlara değinmekle, sûre ve âyetler arasındaki münasebetleri zikretmekle, 

hüküm ihtiva eden âyetleri ele alarak onlardan hüküm istinbat etmekle ve fıkıh 

alimlerinin görüşlerine yer vermekle diğer tefsirlerden ayrılmaktadır. Eser, yukarıda 

zikredilen konuların her biri için ayrı çalışma yapmak isteyenlerin başvurabileceği 

kaynakların başında gelmektedir. 

Aslında müellif, kendi eserinin yazılış amacını ve metodunu birinci cildin 

mukaddimesinde şu şekilde ifade etmiştir: “  فتصديت لها بشرح يذكر تناسبه وينقل اسبابه ويفك

 Ayetler تراكيبه ويحل معانيه ويعرف مبانيه ويبين تصريفه ويفصح بلاغته وفصاحته ويكشف محاسنه وبداعته

ve sûreler arasındaki münasebeti ifade eden, sebeb-i nüzulünü nakleden, terkiplerinin 

gramer yönlerini tahlil eden, kelimelerin anlamlarını açıklayan, irâbını bildiren, kelime 

çekimlerini beyan eden, belagat ve fesahatini ortaya koyan, lafzî ve manevî 

güzelliklerini ve edebî yönlerini keşfeden bir tefsir yazmaya başladım.”29
. 

Bu sözlerle el-Hererî, tefsirdeki yöntemini ve nasıl bir yol izleyeceğini açık bir 

şekilde belirtmektedir. Her sûrenin tefsirinde bu yöntemi titizlikle riayet etmiştir. el-

Hererî’in ayetleri tefsir ederken bazı ana başlıklar kullanmıştır. Bu ana başlıklar, 

sırasıyla şunlardır: Sûreye Giriş, Münâsebet, Esbâb-ı Nüzul, Tefsîr ve Kırâat Vecihleri, 

                                                 
28

  el-Hererî, Mukaddimatu’t-Tefsîr, s. 5. 
29

  el-Hererî, Hadâik, C. I, s. 9 



 

16 

 

İ’râb, Tasrîf ve Lügât ile Belagat.
30

 Bu başlıkları el-Hererî’nin tefsirdeki tertibine göre 

değinmekte yarar görüyoruz. 

el-Hererî, bir  sûreyi tefsir ederken öncelikli olarak o sûre için bilinmesi gereken 

zarurî bilgileri aktarmıştır. Bununla bir bakıma sûrenin özetini ve hüviyetini vermiştir. 

Sûreleri bu şekilde ele almasının sebebi, eseri okuyacak kişilerin zihinsel ve düşünsel 

olarak hazırlanmalarını sağlamaktır. Bu mukaddimeler, her sûrenin başında yer 

almaktadır.31
 

Bunun yanı sıra el-Hererî, her sûrenin girişinde öncelikle o sûrenin ismini 

zikrederek sûreyi tefsir etmeye başlar.32
 Bazı sûrelerin birden çok ismi vardır. el-Hererî, 

tefsirinde bu isimlere de yer vermiştir. Örneğin, Mâide sûresinin üç33, Tevbe sûresinin 

on
34

, İsrâ sûresinin üç 35Kasas sûresinin iki36
 Mümtehine sûresinin ise üç 37

 isminin 

olduğunu belirtmiştir.  

Sûrelerin isimlendirmeleriyle ilgili bazen hiçbir açıklama yapmadan direkt o 

sûrenin ismini vermekle iktifa etmiş bazen de ilgili sûrelerin isimlendirilme gerekçesini 

deliller getirmek sûretiyle açıklama yoluna gitmiştir. Örneğin “Enbiyâ”38, “Tâhâ”39
, 

“Mu’minûn” 40
 ve “Nûr” 41

 sûrelerinin isimlerine dair herhangi bir açıklamaya yer 

vermezken, bu sûreleri takip eden “Furkân”42, “Şu‘arâ”43
 ve “Neml”44

 sûrelerinin neden 

bu isimlerle anıldıklarının gerekçelerini açıklamıştır.  

Sûrelerin ismi ve sûrelerin Kur’ân’daki tertibi ile ilgili ihtilaf vardır. Bazı alimler, 

sûrelerin hem ismen hem de tertiben tevkîfî olduğunu savunurken bazıları da bunların 

tevkîfî olmadığını sahabenin içtihadına dayandığını ifade etmişlerdir. el-Hererî ise bu 

                                                 
30

 Servet Demirbaş ; Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Reyhân fî Ravâbi Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir 
Yöntemi -Al-i İmrân Örneği- (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), s. 51. 
31

 Servet Demirbaş ; Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Reyhân fî Ravâbi Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir 
Yöntemi -Al-i İmrân Örneği- (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), s. 51.  
32

  el-Hererî, Hadâik, C. I, ss. 43-94; C. IV, s. 166; C. VI, s. 82. 
33

  el-Hererî, Hadâik, C. VI, s. 87. 
34

  el-Hererî, Hadâik, C. XI, s. 117. 
35

 el-Hererî, Hadâik, C. XVI, s. 5. 
36

  el-Hererî, Hadâik, C. XXI, s. 89. 
37

  el-Hererî, Hadâik, C. XIX, s. 186. 
38

 el-Hererî, Hadâik, C. XVIII, s. 7. 
39

   el-Hererî, Hadâik, C. XVII, s. 247. 
40

   el-Hererî, Hadâik, C. XIX, s. 11. 
41

  el-Hererî, Hadâik, C. XIX, s. 199. 
42

  el-Hererî, Hadâik, C. XIX, s. 465. 
43

  el-Hererî, Hadâik, C. XX, s. 145. 
44

   el-Hererî, Hadâik, C. XX, s. 371. 



 

17 

 

konuyla ilgili farklı görüşleri aktarmış ardından sûrelerin isimlerinin ve Kur’ân’daki 

tertiplerinin tevkîfî olduğunu belirterek bu konuyla ilgili kendi görüşünü belirtmiştir.45
 

1.2.2.2. el-Hererî’nin Kaynakları 
Müellif el-Hererî, bu eseri, kaynak bakımından oldukça zengindir. Eser, müellifin 

ömrünün sonuna doğru, bütün ilmî birikimini kullanarak kaleme aldığı ve ömrünü 

adadığı önemli bir kaynaktır. Müellif, eserini kaleme alırken, tefsir otoritelerinin 

eserlerine dayandırarak onlardan azamî derecede yararlanmış ve onların ortaya koyduğu 

mâlumatları değerlendirip kendi bilgi birikimi ve tecrübesiyle de yoğurmuştur. el-

Hererî, yararlandığı tefsir kaynaklarını rivayet ve dirayet şeklinde ayrıma tabi tutmadan 

onlardan istifade etme cihetine gitmiştir ve aynı zamanda ilgili eserinde kendine özgü 

bir metot da kullanmıştır. el-Hererî, ilgili eserinin hiçbir yerinde hangi tür kaynaklardan 

yararlandığına dair herhangi bir açıklamada bulunmamıştır. Ancak eser, genel anlamda 

incelendiğinde müellifin hangi kaynaklardan istifade ettiği açık bir şekilde görülecektir. 

Müellifin yararlandığı kaynaklar, kendi alanlarında genel manada kabul görmüş, sağlam 

ve güvenilir kaynaklardır. Sağlam ve güvenilirliklerinden kastımız, Müslüman ulemanın 

büyük çoğunluğu tarafından hüsn-ü kabul görmüş ve itimad edilmiş kaynaklar 

olmalarıdır. 

Müellifin kaynak  yöntemini iki şekilde değerlendirmek mümkündür. Bunlardan 

biri, atıfta bulunduğu eseri dipnot vererek belirtmesi, diğeri ise atıfta bulunduğu eseri 

dipnot göstermeden sadece metnin içine yerleştirmesidir. Bu tarz kaynak gösteriminde 

bazen atıf yapılan eserin sadece ismini zikrederken bazen de eserle birlikte müellifinin 

ismini zikreder.
46

 Örneğin: “قا ل ابو حيان” “Ebû Hayyân şöyle dedi.”47, “وعبارة المراغى هنا” 

“Bu konuda Meraği’nin kullandığı ibare şöyledir”48, “وفى الكشاف” “Keşşaf’ta…”49
 gibi 

ibareler kullanmak sûretiyle alıntı yaptığı kaynaklara atıfta bulunmaktadır. Bazen 

sadece kendi görüşünü aktarıp “Fakir şunları söyledi.” ifadesini kullanmaktadır. 50
 

Lügavî izahları yaparken bazen kaynak gösterip “قال في القاموس” “Kamus müellifi şöyle 

                                                 
45

   el-Hererî, Hadâik, C. I, s. 98; C. XI, s. 89. 
46

 Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Reyhân fî Ravâbi Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi -Al-i 

İmrân Örneği- (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), s. 44. 
47

  el-Hererî, Hadâik, C. VI, s. 158. 
48

  el-Hererî, Hadâik, C. VI, s. 168. 
49

  el-Hererî, Hadâik, C. I, s. 237. 
50

  el-Hererî, Hadâik, C. XX, s. 456. 



 

18 

 

dedi” bazen de kaynak göstermeksizin “قال أهل اللغة” “Dilciler, bu konuda şöyle dedi”51 

gibi cümleler kullanmıştır. 

Dipnot vererek gösterdiği kaynakları incelediğimiz zaman bu kaynakların 

ekseriyetle tefsir kitapları olduğunu görmekteyiz. Müellifin atıf yaptığı kaynaklar, hem 

klasik hem de çağdaş döneme ait eserlerdir. Tefsir kaynaklarını en çok ayetler ve sûreler 

arasındaki münasebet, sûrelerin fazileti, sebebi nüzul, tefsir ve kıraat vecihlerini beyan 

ederken kullanmıştır. Ayetlerin irâbını açıklarken sadece kendi görüşüyle yetinerek bu 

konuda başka kaynaklara atıf yapmamıştır.52
 

Müfessirler Kur’ân ayetlerini, hadis ile tefsir etmenin önemini izah etmişlerdir. 

Gerek rivayet ve gerekse dirayet tefsirleri bu konuda hem fikirdirler.53 Çünkü Yüce 

Allah, Hz. Peygamber’e insanlara Kur’ân-ı Kerîm’i tebliğ etmenin yanı sıra beyan etme 

görevini de vermiştir.54 el-Hererî de tefsir sahasında otorite kabul edilen müfessirler gibi 

ayetlerin yorumunda hadis kaynaklarından istifade etmiştir. Tefsirinde, hadis 

kaynaklarına dipnot göstermeden metnin içerisinde değinmeyi tercih etmiştir. Eserinde 

atıf yaptığı hadis kaynaklarını incelediğimizde genellikle Sahîhayn olarak tabir edilen 

Buhârî ve Müslim’den, bunlarla beraber Kütüb-i Sitte’nin diğer kaynakları olan Ebû 

Dâvûd, Tirmizî, İbn Mâce ve Nesâî’den nakiller yaptığı görülür. Bunların yanı sıra 

Ahmed b. Hanbel, İmam Mâlik, Beyhakî olmak üzere diğer hadis kaynaklarına da 

nakillerde bulunmuştur.55 

Müellif, bu nakilleri şu şekilde ifade etmiştir: “Sahîhayn’de şöyle geldi”, “İbn 

Mâce ve Tirmizî şöyle dedi”56, “İmam Malik Muvatta’da şu şekilde rivayet etti.”57 gibi 

ifadelerle hadis kitaplarından naklettiği hadislerin kaynağına işaret etmekle yetinmiştir. 

Diğer taraftan hadis nakillerinde bulunurken bazen hadisi senediyle birlikte 58
 

naklederken bazen de sadece metni nakletmekle yetinmiştir.59 Müellif, genellikle hadis 

kaynaklarına işaret ederken veya hadis naklederken naklettiği hadislerin mütevâtir, 
                                                 

51
  el-Hererî, Hadâik, C. XVII, s. 272. 

52
  el-Hererî, Hadâik, C. III, ss. 65-69; C. V, ss. 287-296; C. XII, ss. 114-121; C. XX, ss. 62-75; XVI, ss. 

277-319. 
53

  Muhsin Demirci, Tefsir Tarihi, M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, İstanbul 2016, ss. 116-121. 
54

  Nahl, 16/44. 
55

  Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi Âl-i 
İmrân Sûresi Örneği, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 53. 

56
  el-Hererî, Hadâik, C. III, s. 59. 

57
  el-Hererî, Hadâik, C. VII, s. 276. 

58
  el-Hererî, Hadâik, C.VII, s. 240. 

59
  el-Hererî, Hadâik, C.VII, s. 215;  Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-

Kur’ân’da Tefsir Yöntemi Âl-i İmrân Sûresi Örneği, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 39. 



 

19 

 

sahih, hasen, garîp veya zayıf gibi sıhhat derecelerine ait malumatlar vermeyi de ihmal 

etmemiştir.60
  

Müellifin dipnot yöntemi incelendiğinde, tamamen klasik usul ve yöntemleri 

kullandığı görülmektedir. Dipnot ve alıntı yaptığı eserin cilt ve sayfa numaralarını 

vermemiş sadece eserin veya yazarın ismini vermekle yetinmiştir.61 

el-Hererî’nin tefsirinde atıf yaptığı kaynaklar hakkında bilgi sahibi olabilmek için 

bu eserlere kısaca temas etmekte fayda mülahaza ediyoruz.  

a. İbn Cerîr et-Taberî’nin (ö.310/923) Câmiu’l-Beyân an Te’vîli Âyi’l-Kur’ân’ı 

İslâmî ilimler alanında şöhrete mazhar olmuş en önemli tefsirlerden biri de 

Taberî’nin kaleme aldığı Câmiu’l-Beyân an-Te’vîli Âyi’l-Kurân adlı eseridir. Müellif, 

sadece tefsir alanında değil aynı zamanda kırâat, hadis, fıkıh, kelam ve tarih gibi 

alanlarda da yetkin bir alimdir.
62

 Câmiu’l-Beyan’da ilk üç asırda oluşan tefsir 

rivayetlerini bir araya getirmiştir. İslâm alimleri, Kur’ân’ın evrensel mesajını bizlere 

ulaştırmak için hicri II. yüzyıldan itibaren eserler kaleme almışlardır. Ne yazık ki o 

tarihte kaleme alınan eserler, elimize ulaşmamıştır. Ancak Taberî’nin kaleme aldığı 

eser, o döneme ait bilgi ve rivayetleri titizlikle ihtivâ ettiğinden dolayı, yazıldığı 

dönemden günümüze kadar daima zirvede kalmayı başarmıştır. 63
 Müellif, tefsirinde 

âyetleri, ayet, sünnet, sahabe, tâbiûn ve etbâu’t-tâbiinin sözleri ile açıklamıştır. Sözü 

edilen kaynaklarda aradığını bulamadığı takdirde Arap dili ve edebiyatına başvurarak 

oralardan istişhad yoluna gider.  

Taberî’nin tefsiri, her ne kadar rivayet tefsirlerinden kabul edilse de rivayetlere 

yapmış olduğu tenkit ve tercihlerden dolayı dirayet tefsiri özelliği de taşımaktadır.64
 

Tefsirde ahkâm ayetleri üzerinde de durmuştur. Müfessir’in bu tür ayetleri izah ederken 

farklı mezheplere de atıf yaptığı görülmektedir.65
 Câmiu’l-Beyân, tefsir usulüyle alakalı 

çok değerli bilgilerin yer aldığı bir mukaddime ile başlar. Bu tefsir, el-Hererî’nin 

kaynakları arasında önemli bir yer tutmaktadır. 

                                                 
60

  el-Hererî, Hadâik, C. I, s. 142; C. IX, s. 100; C. XVII, s. 189; C. XVII, s. 132. 
61

  el-Hererî, Hadâik, C. XVI, s. 88. 
62

  Hayatı için bkz. İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam fî Tarihi’l-Mulûk ve’l-Umem, C. VI, Haydarabad 1357, s. 

170; Tâceddin Ebî Nasr Abdulvahhâb b. Ali es-Sübkî, Tabakâtu’ş-Şâfiiyyeti’l-Kübrâ, C. II, Dâru 
İhyâi’l-Kutubi’l-Arabiyye, Kahire 1992, s. 135. 

63
  Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, C. I, s. 364. 

64
  Demirci, Tefsir Tarihi, s. 131. 

65
  Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî, Câmiu’l-Beyân an Te’vili Âyil-Kur’ân, C.I, Dâru’l-Ma’rife, 

Beyrut 1992, s. 27. 



 

20 

 

b. İsmail Hakkı Bursevî’nin (ö.1137/1725) Ruhu’l-Beyân’ı  

Bu eser, kendisinden sonra yazılan işârî tefsirler üzerinde önemli etkilerde 

bulunmuştur. Müellif, yirmi yılı aşkın bir zamanda tamamladığı tefsirinde ayetlerin 

bütün vecihleri üzerinde durmamış, bunun yerine kolay anlaşılacak sade bir tefsir tarzını 

tercih etmiştir. Tefsirinde çok miktarda nasihat, terğîb ve ibret ağırlıklı kıssalar 

bulunmaktadır. Bununla birlikte tefsirde Farsça beyitler ve Tasavvufî eserlerden alıntılar 

da yer almaktadır.  

Rûhu’l-Beyân, Tasavvufî tefsir kategorisinin klasik örneklerinden biri olsa da 

rivayetlerden tamamen soyutlanmış değildir. Zaten dirayet tefsirlerinin dahi, 

rivayetlerden uzak durması ve onları hiç kullanmaması düşünülemez. Bu bakımından 

onun hem rivayet hem de dirayet tefsiri olduğunu söylemek mümkündür.66
 Bu eser, el-

Hererî’nin ilk cildinde takriben yüz seksen defa atıfta bulunduğu eserdir. Diğer 

ciltlerinde de bu esere yaptığı atıflar göz önünde bulundurulduğunda bu eserin, el-Hererî 

tarafından en çok atıfta bulunulan eser olduğu görülür. Ayrıca bu esere el-Hererî 

tarafından çokça atıfta bulunulması, el-Hererî’nin bu eseri ne kadar önemsediğinin bir 

göstergesi olarak da kabul edilebilir. 

c. Ebû Hayyân el-Endelüsî’nin (ö.745/1344) el-Bahru’l-Muhît’i 

Bu tefsirin müellifi, Kur’ân-ı Kerîm’in ayetlerini öncelikle dil kurallarına göre 

izah etmeye çalışmıştır. Bir kelimenin şayet başka anlamları varsa onları da zikretmiştir. 

Ayetlerin sebebi nüzulü, nâsih mensûhu, başka ayetlerle münasebeti ve -şaz kıraatler 

dahil olmak üzere- kıraat vecihleri üzerinde durmuştur. 67
 Ebu Hayyân, ilme derin 

vukufiyetinden dolayı zamanın nahivcisi, dilcisi, edibi, kurrası, muhaddis ve müfessiri 

olarak şöhret bulmuştur. el-Bahru’l-Muhît, Kur’ân-ı Kerîm’in fesahat ve belagatının 

yanı sıra edatların kullanım inceliklerini de izah ettiği için nahvî-edebî tefsirler arasında 

da zikredilir.
68

 Müellif el-Hererî, özellikle kıraat vecihlerini izah ederken, bu tefsire yüz 

yirmi kez atıf yapmıştır.  

d. eş-Şevkânî es-San’ânî el-Yemeni’nin (ö.1250/1834) Fethul-Kadîr’i  

                                                 
66

  Geniş bilgi için bkz. Ali Namlı, İsmail Hakkı Bursevî: Hayatı, Eserleri, Tarikat Anlayışı, İnsan 
Yayınları, İstanbul 2001, s. 58. 

67
  Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, C. II, Bilmen Basımevi, İstanbul 1973, s. 525. 

68
  Mahmut Kafes, Ebû Hayyân el-Endelûsi’nin Hayatı ve el-Bahru’l-Muhît İsimli Tefsirindeki Metodu, 

(Yayınlamamış Doktora Tezi), Selçuklu Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya 1994, s. 79. 



 

21 

 

Şevkânî, Yemen’deki Zeydiyye mezhebinin önemli simalarındandır.  Usul ve  

füru ilimlerinde  içtihat mertebesine ulaşmış bir müfessirdir. Tefsiri, dirayet ve rivayet 

metotlarını bir arada toplayan güzel ve faydalı bir eserdir.69
 Şevkânî öncelikle tefsir 

edeceği sûrenin meşhur adını diğer adlarıyla birlikte vererek tefsir faaliyetine başlar. 

Akabinde sûreyi lügat, sarf ve nahiv bakımından incelemeye tabi tutar. Ayetleri başka 

bir ayet, hadis veya şiirle istişhadda bulunarak beyan eder. 

Ayetlerin farklı anlamları arasında seçim yaparak kendi tercihini gösterir. Yeri 

geldikçe lügat ve ıstılah anlamlarını da vermekten geri durmaz. Belâgat inceliklerini 

taşıyan ayetleri de irdeleyen müellif, mecâz, kinâye, teşbih, iltifat ve istiâre gibi 

sanatlara da değinir. Fıkhî hükümler içeren ayetler üzerinde uzunca durmuştur. Müellif, 

hulûd, kıyametin alametleri, iman ve imâmetin şartları, rızık, iman-amel ilişkisi, hidayet 

ve delâlet gibi ihtilaflı kelâmî konuları da geniş bir şekilde ele alarak izah etmeye 

çalışır. el-Hererî, birinci ciltte yirmi yedi kez bu esere atıfta bulunmuştur. 70
 Esere 

yaptığı atıflarını, bazen Fethul-Kadir şeklinde bazen de eş-Şevkânî şeklinde yaptığı 

görülmektedir.  

e. Ahmet Mustafa el-Merağî’nin (ö.1371/1952) Tefsiru’l-Merağî’si  

Muhammed Abduh ve Reşit Rıza’dan sonra içtimâî tefsir ekolünün önemli 

simalarından biri de Merağî’dir. Merağî, Reşit Rıza gibi müstakil bir tefsir kaleme 

almıştır. Otuz ciltten oluşan oldukça geniş ve mufassal bir tefsirdir. Söz konusu eserde 

öncelikle tefsiri yapılacak ayetlerde yer alan kelimelerin anlamlarına ve iştikaklarına 

dair bilgilere yer verilmiş, ardından da ayetlerin kısa anlamlarına dair açıklamalar 

yapılmıştır. Son olarak da nassların uzun uzadıya tefsiri yapılmıştır. 

Merağî, tefsirinde başta Hz. Peygamber (sav) olmak üzere sahâbe ve tâbiûnun 

görüşlerine yer vermiştir. Eserde az da olsa Muhammed Abduh’un görüşlerine 

rastlamak mümkündür. Tefsirin en önemli özelliklerinden biri de geniş bir şekilde 

sosyolojik açıklamalara yer vermesidir. el-Merâğî, böylece bir yandan tebliğ görevini 

ifa ederken diğer yandan Kur’ân ile hemhal olmak isteyen ilim yolcularına da faydalı 

                                                 
69

  Mevlüt Güngör, “Fethul Kadir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. XII, Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 1989, ss. 462. 

70
  Geniş bilgi için bkz. Faruk Özdemir, Şevkânî’nin Fethü’l-Kadîr’indeki Kaynakları ve Metotları 

(Yayımlanmamış Doktora Tezi), Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Samsun 

2013. 



 

22 

 

bilgiler vererek onların daha iyi ve donanımlı bir şekilde yetişmelerine katkı 

sağlamaktadır.71
 

el-Hererî, kelimelerin hem müfret hem de cümle anlamlarını izah ederken bu 

tefsire atıfta bulunmuştur. Özellikle ayetlerin sonunda manayı özetlemek ve muhatabın 

zihninde ayetlerin anlamlarını ve mesajlarını pekiştirmek için de bu tefsire 

başvurmuştur. Bu eser, el-Hererî’nin güncel meselelerin izahında da sık sık atıfta 

bulunduğu bir eserdir. el-Hererî’nin bu tefsire sık sık başvurması, sadece klasik 

tefsirlerinden değil aynı zamanda çağdaş tefsirlerden de istifade ettiğini gösterir. Ayrıca 

bu durum, onun herhangi bir mezhep veya meşrep taassubu içerisine girmediğini 

göstermektedir. el-Hererî, I. ciltte bu tefsire doksan üç defa atıfta bulunmuştur.  

f. Ahmet Muhammed Şâkir’in (ö.1892/1958) Umdetu’t-Tefsîr ‘ani’l-Hâfiz İbn 

Kesîr’i 

Aslen Mısırlı olan Ahmet Muhammed Şâkir, İbn Kesir’in meşhur eseri “Tefsiru’l-

Kur’ân’il-Azim”i beş cilt halinde özetlemiştir. İbn Kesir’in tefsirinde zikredilen 

hadisleri kaynak ve senetleriyle birlikte geniş bir şekilde tedkik etmiştir. Daha sonra 

eserdeki hadislerin senetlerini zikretmemiş, zayıf ve İsrailiyâta ait rivayetlerle, mükerrer 

rivayetleri ve aynı zamanda kelam ve fıkıh ilimlerine taalluk eden bazı meseleleri terk 

etmiştir. Bu şekilde meydana getirdiği esere Umdetu’t-Tefsir ‘ani’l-Hâfiz İbn Kesîr 

adını vermiştir.72
 el-Hererî’nin, bu esere çokça alıntı yapmış ve tefsirin birinci cildinde 

buna kırk beş defa atıfta bulunmuştur. 

g. Alâeddin Ali b. Muhammed b. İbrahim el-Bağdâdî el-Hâzin’in 

(ö.741/1340) Lübâbü’t-Te’vîl fî Meâni’ t-Tenzîl’i 

Halk arasında Tefsîru’l-Hâzin adıyla şöhret bulan Lübâbü’t-Te’vîl fî Meâni’ t-

Tenzîl isimli eser, Beğâvî’nin Meâlimü’t-Tenzîl adlı tefsiri özetlenerek telif edilmiştir. 

Eser telif edilirken başta Zemahşerî’nin el-Keşşâf’ı olmak üzere diğer pek çok tefsirden 

de yararlanılmıştır. Eser, hem rivayet hem dirayet özelliklerini ihtiva etmektedir. 

Ayetler tefsir edilirken öncelikle ayet ve hadislerle istişhadda bulunulmuştur. İtikadî ve 

                                                 
71

  Demirci, Tefsir Tarihi, s. 241. 
72

  Muhammed Tâhânî, “Ahmed Muhammed Şakir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. II, 

Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1989, ss. 104-105. 



 

23 

 

fıkhî hükümler ihtiva eden ayetler, Eş’arî ve Şafiî mezheplerine göre geniş bir şekilde 

izah edilmiştir.73
 

Müellif, genellikle ayetleri tefsir eden hadislere atıfta bulunduğunda hadislerin 

senetlerini terk ederek sadece muhaddisleri belirten isim ve harflerle onlara işaret 

etmiştir. Müellif, isrâiliyyâttan addedilen kıssalara yer verdiği için eleştirilmiştir. Bu 

tefsir, üslûp bakımından son derece açık hükümlerle ilgili tahlilleri cem eden tertipli bir 

tefsirdir.
74

 Bu eseri, Musa b. Hacı Hüseyin el-İznikî (ö.838/1434) Enfüsü’l-Cevâhir 

adıyla Türkçeye tercüme etmiştir. 75
 el-Hererî, birinci ciltte bu eseri yirmi iki defa 

kaynak olarak göstermiştir. 

h. Abdullah b. Ömer el-Beydâvî’nin (ö.685/1286) Envâru’t-Tenzîl’i ve 

Esrâru’t-Te’vîl’i 

Beydâvî’nin, İslâmî ilimlere olan vukufiyeti neredeyse herkes tarafından kabul 

edilmektedir. Sadece tefsir alanında değil kelâm, fıkıh, nahiv, belagat ve mantık 

alanında da temayüz etmiş nadide alimlerdendir. Te’lifatları arasında kaleme aldığı 

Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl adlı eseri, İslâm dünyasında şöhrete kavuşmuş ender 

tefsirlerdendir. Bu eser üzerine çok sayıda haşiye ve talik yazılmıştır.76
 

Müellif, eserinde rivâyet ve dirâyet tefsir yöntemlerini birlikte kullanmıştır. 

Ayetleri yorumlarken diğer ayetlere, hadislere, sahâbe sözlerine, tâbiîn görüşlerine ve 

Arap şiirlerine başvurmuştur. Dil ve belagat inceliklerine de değinmiştir. İtikâdî 

konulara taalluk eden ayetleri tefsir ederken Ehl-i Sünnet’in görüşlerini benimsediği 

görülür. Ahkâm ayetlerini tefsir ederken mensubu olduğu Şafiî mezhebinin görüşlerini 

tercih etmiştir.77
 el-Hererî, I. ciltte bu esere on yedi kere atıfta bulunmuştur. 

İ. Süleyman b. Ömer el-Cemel’in (ö.1204/1789) el-Fütûhu’l-İlâhiyye bi-

Tavdîvi Tefsiri’l-Celaleyn li’d-Dakâiki’l-Hafiyye’si 

Celâleyn tefsiri, İslâm coğrafyasında büyük bir şöhret kazanmış, tefsir derslerinde 

okuma metni olarak tercih edilmiş ve üzerine birçok haşiyeler yazılmıştır. Dilinin 

                                                 
73

  Ali Eroğlu, “Ebü’l-Hasen Alâüddin Ali b. Muhammed b. İbrahim b. Hâzin el-Bağdâdi”, Türkiye 
Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. XVII, Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1998, ss. 125-126. 

74
  Bilmen, Büyük tefsir Tarihi, C. II, ss. 547-548. 

75
  Mehmet Tahir Bursalı, Osmanlı Müellifleri, Bizim Büro Basımevi, Ankara 2009, s. 467-468. 

76
  Demirci, Tefsir Tarihi, ss. 165-166; Yusuf Şevki Yavuz, “Beyzâvî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, C. VI, Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1992, ss. 100-103. 
77

  Hayatı ve eserleri için bkz. Muhammed Hüseyin ez-Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, C. II, Dâru’l-
Hadis, Kahire 2005, ss. 295-315. 



 

24 

 

yalınlığı, üslûbunun çekiciliği, muhtasar olması, Kur’ân’ı Kur’ân ve Sünnet ile tefsire 

özen göstermesi gibi nedenler, bu tefsire gösterilen ilginin başlıca nedenlerinden 

birkaçıdır.78
 Celâleyn Tefsiri’ne yazılan haşiylerden birisi de el-Hererî’nin çokça atıf 

yaptığı, Süleyman b. Ömer el-Cemel’in kaleme aldığı el-Fütûhu’l-İlâhiyye bi-Tavdîvi 

Tefsiri’l-Celaleyn li’d-Dakâiki’l-Hafiyye isimli eserdir. el-Hererî, bu tefsire 20 defa atıf 

yapmıştır. 79
 

j. Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed el-Kurtubî’nin (ö.671/1272) el-Câmi’ 

li Ahkâmi’l-Kur’ân’ı 

Müfessir ve aynı zamanda fakih olan müellif, Endülüs’te yetişen büyük 

alimlerdendir. Malikî mezhebine mensup olan Kurtubî, hadis ilminde de derin bilgiye 

sahiptir. el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’ân adlı tefsir, rivayet ve dirayet metotlarının 

başarıyla cem edildiği ve ahkâm tefsirleri kategorisine de dahil edilen müstesna 

tefsirlerdendir. Eserde, dilin inceliklerinin yanında müşkil konular, hadis tenkitleri ve 

fıkıh hükümlerinin detaylı bir şekilde işlendiği görülmektedir.80
 el-Hererî, fıkhî hüküm 

ihtiva eden ayetlerin tahlillerinde ekseriyetle bu tefsire başvurmuştur.  

k. Ebu’l-Fidâ İsmail b. Ömer b. Kesîr’in (ö.774/1373) Tefsîru’l-Kur’âni’l-

Azîm’i 

İbn Kesîr, islâmî ilimler alanında başta tefsir, hadis, fıkıh ve tarih olmak üzere 

birçok alanda eserler vermiştir. Taberî’nin Câmiu’l-Beyân’ından sonra rivayet tefsiri 

denince akla ilk gelen temel kaynaklarından biri de İbn Kesîr’in yazdığı Tefsîru’l-

Kur’âni’l-Azîm” dir. Bu eser, yazıldığı günden itibaren insanların teveccühüne mazhar 

olmuştur. İbn Kesîr, tefsirinde nasıl bir yöntem kullandığını mukaddimede ayrıntılı bir 

şekilde dile getirmiştir. Söz konusu mukaddimede özetle; Kur’ân ayetlerini, Kur’ân, 

sünnet, sahâbe, tâbîin ve tebe-i tâbiinden gelen rivayetler ile tefsir ettiğini ifade 

etmiştir.81
 Bu eser, el-Hererî’nin sıkça başvurduğu kaynaklar arasındadır. 

                                                 
78

  Ali Akpınar, “Tefsîrü’l-Celâleyn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopetisi, C. XXX, Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 2011, s. 294. 
79

 el-Hererî’nin çokça atıfta bulunduğu kaynaklar için bkz. Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-

Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi Âl-i İmrân Sûresi Örneği, (Yayınlanmamış 
Yüksek Lisans Tezi), 45-49. 

80
  Ebü’l-Fadl Celâleddin Abdurrahman b. Ebi Bekr es-Suyûtî, Tabakâtü’l-Müfessirîn, Mektebetü Vahbe, 

Kahire 1976, ss. 28-29; Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, C. II, s. 524. 
81

  ez-Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, C. I, s. 242; Abdulkerim Özaydın, “İbn Kesîr”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. XX, Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1999, ss. 132-134; Demirci, 

Tefsir Tarihi, s. 144-147. 



 

25 

 

l. Ebû’l Berekât en-Nesefî’nin (ö.710/1310) Medâriku’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-

Te’vîl’i 

Mâverâünnehir bölgesinin yetiştirdiği alimlerden olan Abdullah b. Ahmed en-

Nesefî, Özbekistan’ın Nesef şehrinde 1223 yılında dünyaya geldi. İslâmî ilimlerde 

müstesna bir konumu olan müellif, sadece tefsir sahasında değil aynı zamanda fıkıh, 

fıkıh usulü, kelâm ve hadis gibi ilimlerde de temayüz etmiş bir şahsiyettir. İslâmî ilimler 

alanında pek çok eser vermiştir.82
 

Bilindiği üzere Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl ve Hadâiku’t-Te’vîl adlı tefsirini 

Mu’tezile mezhebinin görüşlerini ihtiva eden el-Keşşâf’a karşılık Ehli’s-Sünnet’in görüş 

ve akâidini savunmak gayesiyle kaleme almıştır. Lakin Nesefî, söz konusu eserinde 

Keşşâf’tan çokça istifade etmiştir. Öyle ki Nesefî’nin tefsirine Zemahşerî’nin tefsirinin 

muhtasarı nazarıyla bakılmıştır. Nesefî, yöntem olarak Zemahşerî’nin yöntemini esas 

almıştır. Zemahşerî’nin görüşlerini tetkik etmiş, özellikle fesâhat ve belagat açısından o 

tefsirde var olan güzelliklerden istifade etmiştir. Ancak akideye taalluk eden konularda 

ise Zemahşerî’yi tenkit etmekten geri durmamıştır.83
 Eser, ne okuyucuyu usandıracak 

kadar uzun ne de manayı zorlaştıracak kadar kısa yazılmıştır. el-Hererî, birçok kez bu 

tefsire atıf yapmıştır. 

 

m. Ebu’l-Hasen Ali b. Ahmed b. Muhammed el-Vâhidî en-Nisâburî’nin 
(ö.468/1076) el-Basît fî Tefsiri’l-Kur’ân’ı 

İtikatta Eş’arî, fıkıhta Şâfiî mezhebine mensup olan Vahidî, tefsir, hadis, nahiv, 

lügat ve edebiyat gibi çeşitli ilim dallarında söz sahibidir. Bundan ötürü kaynaklarda 

“Müfessir”, “İmam”, “Musannif”, “Allame”, “Arap dilinde ve nahivde üstad”, “Şair” 

gibi sıfatlarla anılmıştır.84
 Vahidî, İslâm tefsir tarihinde çok önemli konuma sahip olan 

müfessirlerdendir. Öyle ki İmam Gazâlî, Vahidî’nin tefsir alanındaki otoritesini kabul 

etmiş hatta kendisine tefsir sahasında kitap telif etmemesinin sebebi sorulduğunda, 

“Şeyhimiz Ebu’l-Hasen el-Vahidî’nin bu alanda telif ettikleri kâfidir.” diye cevap 

                                                 
82

  Hayatı ve eserleri için bkz. Muhammed Ebu’l-Hayy el-Leknevî, el-Fevâidu’l-Behiyye, Mektebetü 
Vehbe, Kahire 1324, s. 103.  

83
  Şemsuddin Sâmi, Kâmusu’l-A’lâm, Mektebetü Vehbe, İstanbul 1314, s. 3510; Demirci, Tefsir Tarihi, 

s. 168-171. 
84

  Ebû Abdillah Yâkut el-Hamevî, Mu’cemü’l-Büldân, C. III, Dâru’l-Fikr, Beyrut 1990, ss. 201-202. 



 

26 

 

vermiştir.85
 Aynı şekilde Gazâlî “Kim Allah’ın kitabını Resûlullah’tan dinlemek isterse 

Vahidî’nin tefsirini okusun” demiştir.86
 

Vahidî, ayetleri tefsir ederken dil, gramer, belagat ve kıraat ile alakalı bilgiler 

verir. Bu bilgilerin tefsir ilmi açısından çok önemli olduklarını ifade ederek bunlar 

olmaksızın yapılacak herhangi bir tefsirin eksik kalacağını belirtir. Müfessir, tefsirinde 

rivayet metodunu kullanmıştır. Kurân’ı, Kur’ân, sünnet, sahabe ve tabiînin görüşleriyle 

yorumlamıştır. 87
 Tefsirinde daha çok Kur’ân’ın kıraat, gramer ve edebiyat yönüne 

ağırlık vermiştir. el-Hererî, az da olsa bu tefsire atıf yapmaktadır. 

n. Mahmut b. Ömer ez-Zemahşerî’nin (ö.467/1075) el-Keşşâf an Hakâiki’t-

Tenzîl’i 

Önemli kaynak tefsirlerden biri de ez-Zemahşerî’nin yazdığı el-Keşşâf an 

Hakâiki’t-Tenzîl adlı eserdir. Dirayet metoduna göre kaleme alınan eserde ara sıra 

rivayetlere de yer verilerek iki metot birleştirilmiştir. Müellif, ayetlerin tefsirinde dil, 

belagat ve eski Arap şiirleriyle istişhadda bulunmuştur. Tefsirinde akla nakilden daha 

fazla yer verdiği görülür. Zemahşerî, ayetleri Mu’tezile’nin temel kabulleriyle 

çelişmeyecek şekilde yorumlamaya özen göstermiştir.88
 

Zemahşerî, sebeb-i nüzûl konusunu ele alırken hem hadislere hem sahâbe 

sözlerine müracaat eder. Sûrelerin fazileti hakkında zayıf ve uydurma rivayetlere yer 

verir. Kıraat farklılıklarına dikkat çekerek bunlar arasında Kur’ân üslûbuna uygun 

düşenleri tercih eder. Ahkâm ayetlerinde mensup olduğu Hanefî mezhebine ait 

hükümleri benimser. Şafiî mezhebine ait görüşlere de yer verir. Müellif zahiren çelişkili 

gibi görünen ayetleri te’vil eder. Kur’ân’da çelişkinin olmadığını delilleriyle ispat eder. 

Müellif Mu’tezile mezhebinin görüşlerine uygun olan ayetleri muhkem, aykırı olanları 

ise müteşâbih addederek müteşâbih ayetleri muhkem ayetler ışığında te’vil eder.89
 el-

Hererî’nin başvurduğu önemli kaynalardandır. 

                                                 
85

  Ebû Muhammed Abdullah b. Es’ad el-Yâfî, Mir’âtü’l-Cenân ve İbratü’l-Yekzân, C. II, Dâru’l-
Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1997, ss. 155. 

86
  Cevdet Muhammed el-Mehdi, el-Vahidî ve Menhecûhû fi’t-Tefsîr, Kahire t.y., s. 403. 

87
  Şemseddin Davudi-Muhammed b. Ali b. Ahmed, Tabakâtu’l-Müfessirin, C. I, Mektebetü Vehbe, 

Kahire 1994, s. 395. 
88

  Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, C. I, ss. 429-482. 
89

  Ali Özek, “el-Keşşâf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. XXV, Diyanet Vakfı Yayınları, 
İstanbul 2010, s. 329. 



 

27 

 

o. Ebu’s-Suûd Efendi’nin (ö.982/1574) İrşâdu’l-Akli’s-Selîm ila Mezâye’l-

Kitâbi’l-Kerîm’i 

Müfessir, Müftü’l-enâm, Şeyhu’l-İslâm, Sultanu’l-Müfessirîn, Hâtimetü’l-

Müfessirîn, Allâme-i kül, Ebû Hanife-i Sânî gibi ünvanlar ile anılır. Yaygın görüşe göre 

896/1490 yılında İstanbul yakınlarındaki Metris/Müderris köyünde dünyaya geldi. İlk 

tahsiline babasının yanında başlamış, daha sonra Müeyyedzâde Abdurrahman Efendi, 

Mevlânâ Seydî-i Karamânî ve İbn Kemal’den ders almıştır. Ebû’s-Suûd müderrislik 

görevini ilk olarak Yavuz Sultan Selim döneminde, İnegöl İshak Paşa Medresesi’nde 

icra etmiştir. Takriben yirmi iki yıl değişik medreselerde müderrislik yaptıktan sonra, 

1537 yılında Rumeli kazaskerliğine atanmıştır. 1545’te Fenârizâde Muhyiddin 

Efendi’nin yerine Şeyhu’l-İslâm olmuştur. Aslında Ebu’s-Suûd Efendi, İslam hukuku 

alanında pek çok eser vermiş olmasına rağmen daha çok tefsiriyle tanınmaktadır. Onu 

şöhrete kavuşturan ve yazıldığı zamandan günümüze kadar zirvelerde yerini koruyan bu 

muhteşem eser, İrşâdu’l-Akli’s-Selîm ilâ Mezâye’l-Kitâbi’l-Kerim’dir.90
 

Ebû’s-Suûd Efendi, tefsirinde diğer dirayet müfessirleri gibi hem naklî hem de 

aklî tefsir metodunu birlikte kullanmıştır. Özellikle aklî tefsir bağlamında müfessir, 

kendine özgü bir yöntem kullanmıştır. Örneğin ahkâm ayetlerini ele alırken bazen hiçbir 

mezhebe atıf yapmadan fıkhî konulara geniş yer vermiş, bazen de birden çok mezhep 

imamının görüşlerini naklederek onlara atıfta bulunmuştur. 91
 el-Hererî, genellikle 

ayetlerdeki belagat nüktelerini, bu tefsire atıf yaparak izah etmeye çalışmaktadır. 

ö. Ebû’l-Ferec Abdurrahman İbnü’l-Cevzî’nin (ö.597/1201) Zâdü’l-Mesîr’i  

İbnü’l-Cevzî’nin tefsir alanında yazılmış üç eseri bulunmaktadır: el-Muğnî, 

Zâdu’l-Mesîr, Teysîru’l-Beyân fî Tefsîru’l-Kur’ân. İbnu’l-Cevzî, Zâdü’l-Mesîr adlı 

tefsiri yazma gerekçesini mukaddime bölümünde şu şekilde açıklamıştır: “İnsanların 

okuyup bitirebilecekleri uzunlukta, tekrarlara yer vermeyen bir tefsir yazmamı talep 

eden öğrencilerimin istek ve arzusu, beni bu eseri yazmaya sevk etmiştir.”92
 İbnu’l-

Cevzî’nin pek çok eseri bulunmaktadır. Eserleri genellikle tarih, biyografi, hadis, tefsir 

ve kelam alanlarına aittir.93
  

                                                 
90

  Ebû’s-Suûd’un hayatı ve eserleri için bkz. Abdullah Aydemir, Büyük Türk Bilgini Şeyhu’l-İslâm 
Ebû’s-Suûd Efendi ve Tefsirdeki Metodu, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 1968. 

91
  Aydemir, Büyük Türk Bilgini Şeyhu’l-İslâm Ebû’s-Suûd Efendi ve Tefsirdeki Metodu, ss. 114-129. 

92
  İbnu’l-Cevzî, Zâdu’l-Mesîr fî İlmi’t-Tefsir, C. I, Mektebetu’l-İslâmî, Beyrut 1984, s. 4.  

93
  Hayatı hakkında geniş bilgi için bkz. Bilmen, Büyük Tefsir Tarihi, C. II, ss. 483-485. 



 

28 

 

Hanbeli mezhebine mensup olan İbnü’l-Cevzî’nin müfessir olarak tanınmasına 

vesile olan eseri Zâdu’l-Mesîr’dir. Bu eser, rivayet tefsirleri arasında oldukça önemli bir 

yere sahiptir. İbnu’l-Cevzî, söz konusu eserde her sûrenin başında o sûrenin Mekkî veya 

Medenî oluşuyla alakalı rivayetlere yer vermiştir. Aynı zamanda nahvî tahlillere, 

kelimelerin iştikakına ve şiirden delil getirmek sûretiyle Arap Dili ve Edebiyatının 

inceliklerine de işaret etmeyi ihmal etmemiştir.94
 el-Hererî, kıraat vecihlerini beyan 

ederken bu esere birçok atıfta bulunmuştur. 

r. el-Âlûsî Şihabuddin Mahmud’un (ö. 1854) Rûhu’l-Meânî fî Tefsiri’l-

Kur’ân’il-Azîm ve’s-Seb’il-Mesânî’si 

Eserde öncelikle Kur’ân’ın, Kur’ân ve Sünnet’le yorumu esas alınmıştır. Nüzul 

sebepleri üzerine durulmuş, ayetler ve sûreler arasındaki irtibat ve münasebet 

gösterilmeye çalışılmış, kıraatlerden doğan anlam farklılıkları belirtilerek tercih 

yapılmıştır. Müellif, eserde, ayetlerin yorumunda şiir, belagat, mecaz, istiare gibi 

inceliklerden olabildiğince yararlanmıştır. Söz konusu eserde, nesh konusu uzun 

uzadıya ele alınarak Kur’ân ile hadiste neshin vuku bulabileceği belirtilerek ayet ve 

hadislerden deliller getirilmiştir.95
 

Âlûsî, kelâm konularında selef yolunun daha sağlam ve tutarlı olduğunu 

vurgulamaya çalışmıştır. 96
 Eserde birçok konunun yanısıra tasavvuf ehlince itimat 

edilen işârî tefsire de kısmen yer vermiştir. Âlûsî’nin bu eseri, selef ile halefin 

görüşlerini bir araya getirip bütünleştirmiştir. Âlûsî, Kur’ân’ın zâhirini kabul etmeyen 

bâtınîleri reddettiği gibi bir kısım sûfilerin Ehl-i Sünnet akaidini inciten ifratkâr 

sözlerini de makul ve makbul bulmamıştır.97
 Bu eser, el-Hererî’nin, ara sıra başvurduğu 

kaynaklar arasında yer almaktadır. 

s. Fahruddin er-Râzî’nin (ö.606/1210) Mefâtîhu’l-Gayb’ı 

Asıl adı Fahruddin Muhammed b. Ömer b. Hüseyin olan Râzî, 1149 yılında 

Büyük Selçuk Devleti’nin başkenti olan Rey şehrinde dünyaya gelmiştir. Arap asıllı bir 

                                                 
94

  İbnu’l-Cevzî, Zâdu’l-Mesîr, C. III, s. 393. 
95

  Âlûsî, Şihâbuddîn Mahmud, Ruhu’l-Meânî, C. I, Muhammed Ahmed el-Emed ve Ömer Abdis’Selâm 
es-Selâmî (thk.), Dâru İhyâi Turâsi’l-Arabî, Beyrut 1999, s. 7-14; Servet Demirbaş,  Hadâiku’r-Ravhi 

ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi Âl-i İmrân Sûresi Örneği, (Yayınlanmamış 
Yüksek Lisans Tezi), 49. 

96
  Ahmet Çelik, “Rûhu’l-Meânî”, Türkiye Diyanat Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. XLV, Diyanet Vakfı 

Yayınları, İstanbul 1996, s. 325. 
97

  Vehbi Karakaş, Âlûsî’nin Rûhu’l-Meânî’sinde İşârî Tefsîr, Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi, 13/2, 2013, ss. 47-63. 



 

29 

 

ailenin çocuğudur. Güçlü hafızası, üstün zekâsı ve etkili hitabetiyle ünlenen ve aynı 

zamanda yedinci yüzyılın en büyük mütefekkirlerinden biri olarak kabul edilen Râzî, 

sadece tefsir alanında değil kelam, fıkıh usulü, dil ve edebiyat, felsefe, mantık, 

astronomi, tıp ve matematik gibi çağının gerektirdiği ilim dallarında da eserler 

vermiştir.98
  

Râzî sözünü ettiğimiz tefsirinde, her ne kadar dirâyet yöntemini kullanmış olsa da 

rivayet tefsiri usul ve esaslarını terk etmiş değildir. Müfessir Râzî, ayetin ayet ile 

tefsirine son derece önem vermiştir. Gerektiğini düşündüğü yerlerde hadislere 

başvurmayı da ihmal etmemiştir. Bununla birlikte sebeb-i nüzul, kelimelerin lügavî ve 

kavramsal izahları, müşkil, müphem ve gaybî konular başta olmak üzere pek çok 

konuda sahabe ve tâbiûn görüşlerini benimsemiştir. 99
 el-Hererî’nin en önemli 

kaynakları arasında yer almaktadır. 

t. Ebû Muhammed İbn Atiyye el-Endelüsî’nin (ö.546/1151) el-Muharraru’l-

Vecîz fî Tefsîri’l-Kitabi’l-Azîz’i 

İbni Atiyye, hem müfessirlerin hem de tefsir ilmiyle meşgul olan şahsiyetlerin 

örnek aldığı büyük bir alimdir. 481/1088 yılında Endülüs’ün Granada şehrinde dünyaya 

gelmiştir. Pek çok âlim ve idareci yetiştiren bir aileye mensuptur. Babası Galip, 

Granada’ki en meşhur âlimlerdendir. Müfessir İbni Atiyye’nin yetişmesinde ve ilme ilgi 

duymasında babasının büyük etkisi olmuştur. 100
 Söz konusu müfessirin eseri el-

Muharraru’l-Vecîz fî Tefsîri’l-Kur’ân’il-Azîz, rivayet tefsirlerinin önemlilerinden biri 

sayılmaktadır. Bu tefsir, kendisinden sonra gelen birçok müfessirin itimat ettiği en 

önemli kaynaklardan biri olmuştur.  

Müfessirlerin önde gelenlerinden biri olan İmam Abdullah Muhammed el-

Kurtubî, el-Cami’ li-Ahkâmi’l-Kur’ân adlı tefsirinde, Ebû Hayyân Muhammed b. Yusuf 

el-Gırnatî, el-Bahru’l-Muhît adlı tefsirinde, İbn Atiyye’den alıntılar yaparak görüşlerini 

teyit etmeye çalışmıştır.101
 Müfessir, ayetleri başta hadisler olmak üzere sahabe, tâbiûn 

ve daha sonraki alimlerden yaptığı nakiller ışığında tefsir etmeye çalışmıştır. Ancak 
                                                 

98
  Sübkî, Tabakât, C.V, s.138; İbn Hacer, Lisânu’l-Mizân, C. IV, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 2010, 

ss. 421-432. 
99

  Yusuf Şevki Yavuz, “Fahreddin Râzî”, Türkiye Diyanat Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. XII, Diyanet 

Vakfı Yayınları, İstanbul 1995, ss. 89-95; Demirci, Tefsir Tarihi, ss. 160-164. 
100

  İbnu’l-Ebbâr Muhammed b. Abdillah el-Belensî, el-Mu’cem fî Ashâbi’l-Kâdi’l-İmâm Ebî Alî es-

Sadefî, Mektebetü’s-Sekâfe ed-Dîniyye, Mısır 2000, s. 270.  
101

  Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed, el-Kurtubî, el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’ân, C. II, Ahmed el-

Bardîni- İbrahim Atfayş (thk), Dâru’l-Kütibi’l-Mısriyye, Kahire 1964, s. 240.  



 

30 

 

rivayetleri naklederken kendi görüş ve tercihini zikretmekten de geri durmamıştır.102
 el-

Hererî’nin başvurduğu önemli kaynaklarındandır. 

v. Muhammed Tahir b. Âşûr’un (ö. 2393/1973) et-Tahrir ve’t-Tenvîr’i 

Muhammed Tahir İbn Âşûr, Akdeniz kıyısına yaklaşık 20 km uzaklığındaki 

Tunus ilinin kuzeyinde bulunan Mersa köyünde 1296/1879 senesinde dedesinin 

sarayında dünyaya gelmiştir. İbn Âşûr, ilk eğitimini, ailesinden aldı. Babasından ve 

dedesinden okumaya başlayarak altı yaşında hafız oldu. İbn Aşûr’un yetişmesinde, 

eğitim ve öğretiminde babası Muhammed b. Âşûr (ö.1920) ve dedesi Muhammed b. 

Ebû Butur’un (ö.1907) çok büyük katkıları olmuştur.103
 Daha sonra İslâmî ilimlerde 

bilgi ve kabiliyetini arttırmak üzere Zeytûne külliyesine kaydoldu. Geniş ders 

müfredatına sahip olan bu külliyede âlet ilimlerinin yanında temel İslam ilimleri de 

veriliyordu. Söz ettiğimiz müfessir bu külliyede âlet ilimlerinden nahiv, sarf, belagat, 

aruz, mantık; temel İslam ilimlerinden hadis, kelam, fıkıh usulü, miras gibi dersler 

okudu. Yedi yıllık eğitimin ardından 1899’da Zeytune külliyesinden diplomasını alarak 

mezun oldu.
104

 İbn Âşûr, İslâmî ilimlerden mezun olduktan sonra bir kenara çekilmeyip 

bir yandan ders verirken diğer taraftan İslamî ilimlerin neredeyse tüm dallarında eserler 

kaleme almıştır. Bu eserlerden biri de tefsir alanında kaleme aldığı et-Tahrir ve’t-Tenvîr 

adlı eseridir.  

Son yüzyılda yazılan en önemli tefsirlerden biridir. Eser, klasik dirayet tefsiri 

niteliği göstermekle birlikte kendine özgü bir iç plana sahiptir. Müfessir, eserde, rivayet, 

dirayet ve işarî metodu cem etmiştir. Müellif, tefsirinde Zemahşerî, Fahreddin er-Râzi 

ve Kurtubî’nin tefsirleriyle Suyûti’nin el-İtkân adlı eserine sıklıkla atıflarda 

bulunmuştur. Daha çok dirayet tefsirlerine, ayrıca hadis, fıkıh, kelam, tasavvuf ve siyer 

kaynaklarına da çokça atıflar yapmıştır. Cahiliye devrine ait şiirlerle istişhadda 

bulunmuş ve Arap atasözlerini kullanmayı ihmal etmemiştir. İbn Âşûr, tefsirinde kıraat 

                                                 
102

  İbni Atiyye’nin hayatı, eserleri ve tefsirinde takip ettiği metot ile ilgili detaylı bilgi için bkz. Yasir 
Adel Zaynal Albayatlı, Tefsirde Bağlam ve el-Muharreru’l-Veciz Örneği, (Yayınlanmamış Doktora 
Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 2016; Demirci, Tefsir Tarihi, ss.138-

141. 
103

  Bikasım el-Gâlî, Şeyhu’l-Câmi’l-A’zam Muhammed Tâhir b. Âşûr Hayatuhu ve Asaruhu, Dâru İbn 
Hazm, Beyrut 1999, ss. 37-39. 

104
  Muhammed Habib İbnü’l-Hoca, Şeyhu’l-İslâm el-İmamu’l-Ekber Muhammed et-Tâhir İbn Âşûr ve 
Kitabuhu Makâsıdü’ş-Şeriâti’l-İslâmiyye, Dâru’l-Ârabiyye, Tunus 2008, ss. 148-152. 



 

31 

 

vecihlerini de zikretmiştir. 105
 el-Hererî’nin atıf yaptığı kaynaklar arasında yer 

almaktadır. 

Buraya kadar zikrettiğimiz eserler dışında el-Hererî’nin başvurduğu başka birçok 

eser de bulunmaktadır. Bu bağlamda el-Hererî, bilimsel konuları izah ederken yukarıda 

bahsi geçen tefsir kaynaklarına atıf yapmamıştır. Örneğin, “elektrik, telefon, gibi bazı 

bilimsel buluş ve icatların mucize olamayacağını” ifade ederken et-Tıbbu’l-Hadis isimli 

kitaptan alıntı yapmıştır.106
 Dilbilimsel izahlarda tefsir kitaplarından yararlandığı gibi 

sarf ve nahiv kitaplarından da yararlanmıştır. İbn Malik’in (ö.672/1274) el-Elfiyye’sini 

örnek olarak göstermek mümkündür.107
 Bazı mantık konularında Ahmed el-Bâcûri’nin 

(ö. 1277/1860) el-Bâcûrî ale’s-Süllem isimli eserine atıfta bulunmuştur.108
 el-Hererî, 

nesh konusunda genellikle Ebû Abdillah Muhammed b. Hazm’ın (ö.456/1064) en-Nâsih 

ve’l-Mensûh isimli eserinden yararlanmıştır.109
 

Genellikle yukarıda değindiğimiz kaynaklardan yararlanan el-Hererî, az da olsa 

ismini zikretmediğimiz başka kaynaklardan da istifade etmiştir. Bu şekilde 

davranmasının nedenini şu şekilde açıklamak mümkündür: 

 Tefsir kaynaklarına yaptığı atıflar ile kendine özgü görüşleri desteklemek ve 

teyit etmek, 

 Ayetlerin tefsiriyle alakalı farklı görüş ve ihtimalleri serdederek ayetlerin 

zengin anlam ve muhteviyatlarına katkıda bulunmak, 

 Kur’ân-ı Kerim’de geçen bazı kelime ve kavramları beyan ederken farklı 

görüşler arasında okuyucuya hem tercih hem de mukayese yapma imkânı sunmak.
110

 

1.2.2.3. Mekkî-Medenî Bilgisi 

el-Hererî, sûre ismini açıkladıktan sonra, akabinde o sûrenin Mekkî veya Medenî 

olduğuna dair malumatlara geçmiştir. Aslında tefsirinin mukaddimesinde Mekkî-

Medenî sûreler ile ilgili detaylı bilgiler verdiği için tefsirde fazla ayrıntıya girmeden 

genellikle her sûrenin nerede ve hangi sûreden önce veya sonra indiğini belirtmekle 

                                                 
105

  Ahmet Çoşkun “et-Tâhrir ve’t-Tenvir”, Türkiye Diyanat Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. XXXIX, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2010, s. 430. 
106

  el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 167. 
107

  el-Hererî, Hadâik, C. I, s. 443. 
108

  el-Hererî, Hadâik, C. I, s. 55. 
109

  el-Hererî, Hadâik, C. XIX, s. 8.. 
110

 Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi Âl-i 
İmrân Sûresi Örneği, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 50.  



 

32 

 

yetinmiştir.111
 Örneğin, “Tâhâ sûresinin tamamı Mekkî’dir. Meryem Sûresinden sonra 

nâzil olmuştur.” 112
 “Haşr sûresi Medenî’dir. Beyyine sûresinden sonra nazil 

olmuştur.”113
 “Hicr Sûresinin tamamı Mekkî’dir.” 114

 demiştir. Şayet Sûrenin nerede 

nazil olduğuna dair ihtilaf varsa onları da açıklayarak tercihte bulunmuştur. 115
 Sûre 

Mekkî olduğu halde içerisinde Medenî ayetler varsa veya Medenî olduğu halde 

içerisinde Mekkî ayetler varsa bunları da sahabe ve tabiin’in bu konudaki rivayetlerini 

zikrederek vuzuha kavuşturmaya çalışmıştır.116
 

el-Hererî, Sûrelerin tefsirine geçmeden önce, Sûrelerin isimlerini, Mekkî veya 

Medenî olduğunu açıkladıktan sonra, her Sûrenin ayet, kelime ve harf sayısını 

belirtmiştir. Örneğin, “Âl-i İmrân, Sûresi, iki yüz ayet, üç bin dört yüz altmış kelime, 

dört bin beş yüz yirmi beş harftir.”117
 “Yûnus sûresinin yüz dokuz ayet, bin sekiz yüz 

otuz iki kelime, yedi bin beş yüz altmış yedi harftir.
 118

  “Cum’a Sûresi, on bir ayet, yüz 

seksen kelime, yedi yüz kırk sekiz harftir.”119
 “Mülk Sûresi, otuz ayet, üç yüz otuz beş 

kelime, bin üç yüz on üç harftir.”120
   

1.2.2.4. Fezâilü’s-Süver’e Yaklaşımı  

el-Hererî, sûrenin tefsirine geçmeden önce, ekseriyetle o sûrenin faziletini ifade 

eden hadisleri aktardığı görülmektedir. Sûrelerin faziletini anlatan hadisleri, Buharî, 

Müslim, Tirmizî, Ebû Dâvûd, Nesâî, Dârekutnî, Ahmed İbn Hanbel, Ebû Ya’la, İbn 

Hibbân, Taberî, Beyhakî ve diğer hadis alimlerinden nakletmiştir.121
 el-Hererî, birtakım 

sûrelerin faziletiyle ilgili aktarılan rivayetlerin aslı olmadığını dolayısyla bu tür 

rivayetlere itibar edilmemesi gerektiğini ifade ermiştir. Bununla beraber bazı sûrelerin 

faziletine dair birtakım nakillerde bulunmuş ve bu nakillerin sonunda “ ولكن فيه مقال “ 

Ancak bu rivayet zayıftır.”122
 veya “ولكن لا اصل له” “Sıhhati konusunda ihtilaf vardır.”123

 

                                                 
111

 Servet Demirbaş,  Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi Âl-i 
İmrân Sûresi Örneği, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 52. 
112

   el-Hererî, Hadâik, C. XVII, s. 247. 
113

   el-Hererî, Hadâik, C. XIX, s. 89. 
114

   el-Hererî, Hadâik, C. XV, s. 7. 
115

   el-Hererî, Hadâik, C. XXI, s. 89; C. XXI, s. 330. 
116

   el-Hererî, Hâdâik, C. VII, s. 87; C. XVII, s. 80; C. XVIII, s. 230. 
117

   el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 166. 
118

   el-Hererî, Hadâik, C. XII, s. 125; Servet Demirbaş,  Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-
Kur’ân’da Tefsir Yöntemi Âl-i İmrân Sûresi Örneği, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 53. 

119
   el-Hererî, Hadâik, C. XIX, s. 280. 

120
   el-Hererî, Hadâik, C. XXX, s. 5. 

121
   el-Hererî, Hadâik, C. I, s. 95-96; C. V, s. 370; C. VII, s. 87. 

122
   el-Hererî, Hadâik, C. XXXI, s. 370. 

123
   el-Hererî, Hadâik, C. XXXI, s. 399. 



 

33 

 

gibi cümlelerle bu rivayetlerin sahih olmadığını, dolayısıyla bunlara ihtiyatla 

yaklaşılması gerektiğini belirtmiştir. 

Örneğin el-Hererî, Şu‘arâ sûresi’nin faziletine dair hadisleri zikrettikten sonra şu 

ifadeyi kullanmıştır: “ولكنه ضعيف” “Ancak bu zayıftır.”124
 Aynı şekilde Burûç sûresi’nin 

fazileti hakkındaki hadisi zikrettikten sonra “ولكن لا اصل له” “Ancak bunun aslı 

yoktur.” 125
 diyerek uyarıda bulunmuştur. el-Hererî, bazı sûrelerin faziletine dair 

herhangi bir açıklamaya yer vermeden direkt onların tefsirine geçmiştir.126
 

el-Hererî, sûrenin faziletini beyan ettikten sonra o sûrede kaç nâsih ve mensûh 

ayetin bulunduğunu ve hangi ayetin hangi ayeti nesh ettiğini açık bir şekilde 

belirtirmiştir.  

Bilindiği üzere Kur’ân ilimleri arasında en çok ihtilaf edilen konulardan biri de 

nesh konusudur. İleride bu konuya temas edeceğimiz için şimdilik bu meseleye 

teferruatlı bir şekilde girmiyoruz. Burada sadece el-Hererî’nin sûre ile alakalı bilgileri 

verirken bu konuya değinip değinmediğine dair birkaç örnek vermekle yetineceğiz. Her 

sûrenin başında veya sonunda o sûre içerisinde nâsih ya da mensûh ayet olup 

olmadığına, hangi ayetlerin nâsih hangilerinin ise mensûh olduğuna dair açıklamalarda 

bulunmuştur. 127
 

Örneğin Hûd sûresinin faziletini anlattıktan sonra şu ifadeyi kullanmıştır: “Bu 

sûrenin üç ayeti dışında tamamı muhkemdir. Daha sonra bu üç ayeti teker teker ele alıp 

hangisinin nâsih, hangisinin mensuh olduğunu beyan etmiştir.128
 Aynı şekilde Enfâl 

sûresi’nin girişinde yirmi altı ayetin mensûh olduğunu ifade etmiştir. Akabinde bu 

ayetleri sırasıyla zikrederek hangi ayetin hangi ayetle neshedildiğine dair bilgiler 

aktarmıştır.129
 Nâsihi veya mensûhu olmayan sûreler hakkında, “Bu sûrenin tamamı 

muhkemdir. sûrede nâsih ve mensûh ayet bulunmamaktadır.” ifadesini kullanmıştır.130
 

 

 

                                                 
124

   el-Hererî, Hadâik, C. XX, s. 145. 
125

   el-Hererî, Hadâik, C. XXXI, s. 283. 
126

   el-Hererî, Hadâik, C. XX, s. 371; C. XXX, s. 194. 
127

 Servet Demirbaş,  Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi Âl-i 
İmrân Sûresi Örneği, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), s. 53. 
128

   el-Hererî, Hadâik, C. XII, ss. 393-394. 
129

   el-Hererî, Hadâik, C. X, s. 326-327. 
130

   el-Hererî, Hadâik, C. XXII, s. 74; C. XXX, s. 5. 



 

34 

 

1.2.2.5. Sûrelerin Genel Tanıtımları ve Münasebâta Dikkatleri Çekmesi  

el-Hererî, bazı Sûrelerin tefsirine başlamadan önce o sûrelerin ana konularını, ne 

tür mesajlar vermek istediklerini ve okuyucunun bu Sûrelerden ne tür dersler çıkartması 

gerektiğini maddeler halinde sıralamıştır. el-Hererî, bu yöntem ile okuyucuya bir 

yandan rehber olurken diğer yandan kendisini basmakalıp fikir ve düşüncelerden 

uzaklaştırmaya çalışmıştır. İsra Sûresinin girişinde “Özet olarak bu Sûrenin ihtiva ettiği 

konular” başlığı altında bu Sûrenin vermek istediği mesajları  aktarmıştır. 131
 Kehf 

Sûresinin giriş kısmında günlük hayatımız ve yaşantımızla ilgili birtakım bilgilere yer 

vermiştir.132
 

el-Hererî, tefsirini yazma amacını açıkça belirtmese de bazı sûrelerin 

mukaddimelerindeki ifadelerinin satır arası okumalarından amacının ne olduğunu 

anlamak mümkündür: Müslüman toplumulara Kur’ân’ın evrensel mesajını hakkıyla 

iletmek, onları bölen, parçalayan ve içten içe kemiren sorunların çözümüne Kur’ân’ın 

çizdiği sınırlar dahilinde kalarak katkıda bulunmak…  

Sûreler ve ayetler arasında var olan münasebeti bilmek, Yüce Allah’ın, Kur’ân 

ayetlerinden maksat ve muradının daha iyi anlaşılmasına önemli katkılar sunmaktadır. 

Bundan dolayı münasebet konusu, Kur’ân ilimleri arasında çok önemli bir konuma 

sahiptir. Müfessirler, bir tefsir kaleme aldıkları vakit sûreler ve ayetler arasındaki 

münasebete muhakkak değinirler. Münasebet (Bağlam) iki şey arasını, bir şekilde 

ilişkilendirmek demektir. Kur’ân söz konusu olduğunda, sûrenin öncesi ile sonrası 

arasında ilgi kurmak, ayetler söz konusu olduğunda da her ayetin öncesi ve sonrası ile 

bağlantı kurmak demektir. Geçmiş müfessirler, ayetler ve sûreler arası münasebete 

büyük önem atfetmilerdir. Münasebeti tefsirinde sıkça işleyen alimlerden biri olan Râzî, 

konuyla ilgili şunları söylemiştir: “İlmi münasebet öyle büyük bir ilimdir ki Kur’ân’ın 

inceliklerinin çoğunluğu ondadır.”133
 

el-Hererî, tefsirinde en çok üzerinde durduğu konulardan biri de sûreler ve âyetler 

arasındaki münasebettir. O münasebeti iki şekilde ele alıp değerlendirir. Önce Sûrenin 

kendisinden önceki Sûre veya sûrelerle olan münasebetini değerlendirmeye tabi tutar 

daha sonra Sûre içerisindeki ayetleri mana ve muhteva açısından guruplara ayırarak 

                                                 
131

   el-Hererî, Hadâik, C. XVI, s. 276. 
132

   el-Hererî, Hadâik, C. XVII, s. 78-79. 
133

   Zerkeşî, el-Burhân, C. I, s. 62; Şahin Güven, Konulu Tefsir Metodu, İfav Yayınları, İstanbul 2019, s. 
150. 



 

35 

 

onların arasında bulunan münasebetleri açıklar. Müellif, sûreler arasındaki münasebeti, 

sûrelerin giriş bölümünde, ayet gurupları arasındaki münasebeti de ayetlerin tefsir 

edildiği bölümde ele almıştır.134
 

el-Hererî, tefsirinde, başından sonuna kadar münasebet konularına yer vermiştir. 

Sûreler ve ayetler arasındaki münasebeti ifade ederken bazen kısa bilgilerle,135
 bazen de 

maddeler halinde konuyu uzun uzadıya anlatmıştır.136
 Münasebet konularını ele alırken 

genellikle çağdaş dönem müfessirlerinden Mustafa el-Merağî’nin tefsirinden alıntılar 

yaptığı görülmektedir. 

Münâsebâtü’l-Âyât ve’s-Süveri, tefsir ilminin bir dalı sayanların yanı sıra böyle 

bir disiplinin gereksiz olduğunu ileri süren tefsir alimleri de bulunmaktadır. Münasabet 

ilminin gereksiz olduğunu savunan müfessirlerden biri de İzz b. Abdusselâm’dır. İzz b. 

Abdüsselâm, yirmi üç yıl gibi uzun bir zaman diliminde farklı konularda, farklı 

sebeplerden dolayı inen ayet ve sûreler arasında irtibat kurulamayacağını söylemiştir. 

Aynı görüş Şevkânî tarafından da savunulmuştur. Şevkânî, bu tür münasebetleri tespit 

etme konusundaki gayretleriyle bilinen Bikâî’nin çalışmalarını başta olmak üzere bu 

yöndeki gayretleri de boşuna zaman harcama olarak niteler. Bu konuda ileri sürülen 

görüşleri de “Allah’ın kitabıyla ilgili konularda yasaklanmış olan re’y” olarak 

değerlendirir. Şevkânî’ye göre uzun vahiy sürecinde meydana gelen hadiseler, çok farklı 

olduğu için birbiriyle de ilgisizdir. Bundan dolayı, farklı bağlamlarda inen ayet ve 

sûreler de birbirinden bağımsızdır. Bu hitap tarzının Arap geleneğine uygun olduğunu 

da ayrıca vurgular.137
 

el-Hererî, münâsebet ilmine çokça önem verir ve bu ilmin varlığını ve 

gerekliliğini kabul etmeyen müfessirlere katılmadığını da açıkça beyan eder. 

1.2.2.6. Müfessirin Tefsir ve Kıraat Vecihlerine Yaklaşımı 

el-Hererî, tefsirini, altı aşamalı bir plan üzerine tasarlamıştır. Sûrelerin giriş 

bölümünde, isimlendirme, ayet sayısı, nâsih-mensûh konusu, sûreler ve ayetler 

arasındaki münasebet, esbâb-ı nüzul, tefsir ve kıraat vecihleri, irab, kelimelerin iştikâkı  

                                                 
134

   el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 166-168; C.V, ss. 367-367. 
135

   el-Hererî, Hadâik, C. I, s. 94. 
136

   el-Hererî, Hadâik, C. IV, ss. 166-168. Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fî Ravâbî 
Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi Âl-i İmrân Sûresi Örneği, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), s. 
54. 

137
   M. Faik Yılmaz, “Münâsebâtü’l-Âyât ve’s-Süver”, Türkiye Diyanet Vakfı Ansiklopedisi, Türkiye 
Diyanet Vakfı Yayınlar, İstanbul, 2006, C. XXXI, ss. 569-571. 



 

36 

 

lügat manaları ve belagat konularına yer vermiştir. Tefsir ve kıraat vecihleri bölümü, 

tefsirin merkezini oluşturmaktadır. Çünkü el-Hererî, Kur’ân ayetlerinden esas maksat ve 

muradını bu bölümde açıklamıştır. 

Ayetleri, kelime kelime ele alarak tefsir etmiştir. Tefsirde genel manada dirayet 

yöntemini kullanmıştır. Delil ve ispat bakımından Arap dili ve Edebiyatında önemli yeri 

olan şiirlerle istişhad konusuna da zaman zaman yer vermiştir. 138
 Gerekli gördüğü 

yerlerde, rivayet yöntemine de müracaat ederek ayeti, ayet, sünnet, sahâbî ve tabiinden 

gelen rivayetlerle tefsir etmiştir.139
 İşârî yorumlara yer veren140

 el-Hererî, aynı zamanda 

bu bölümde hüküm ihtiva eden ayetlerin fıkhî izahlarına da temas etmiştir. Bazen 

mezhep imamlarının farklı görüşlerini yansıtarak bunların arasında tercihte 

bulunmuştur. 141
 Gerekli gördüğü yerlerde fasıl, tenbihât, faide ve hülasa başlıkları 

altında okuyucuya konuyla ilgili görüş ve önerilerini daha derli toplu bir şekilde 

aktarmıştır.142
 Bazen de ayetlerin muhatap tarafından daha iyi anlaşılabilmesi için konu 

ile bağlantılı sorular sorarak onları cevaplamıştır.143
 

el-Hererî, kıraat vecihlerini serdetme hususunda oldukça mahirdir. Kıraat 

vecihlerini aktarırken, cumhurun görüşleriyle mukayeseye imkân sağlama adına diğer 

kıraatleri de aktarmıştır. Meşhur kıraat-i seb’a ile birlikte kıraati aşera imamlarının 

kıraatlerine de yer vermiştir. Sahabeden rivayet edilen kıraat vecihlerinin yanı sıra 

zaman zaman şaz kıraatleri de zikretmiştir. Genellikle şaz kıraatlere temas ederken ilgili 

ayetlerin bu şaz kıraatlerle hangi anlamı kazandığını da beyan etmiştir. Bazı durumlarda 

ise sadece şaz kıraatlere değinmekle iktifa etmiştir.144
 

1.2.2.7. Tefsirin Belagat Yönü 

                                                 
138

   el-Hererî, Hadâik, C. VII, s. 63; C. XVI, s. 162. 
139

   el-Hererî, Hadâik, C. VIII, s. 19; C. XVI, s. 21. 
140

   el-Hererî, Hadâik, C. XX, s. 213; C. XXX, s. 144-145. 
141

   el-Hererî, Hadâik, C. VII, s. 139-142; Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fî Ravâbî 
Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi Âl-i İmrân Sûresi Örneği, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), s. 
55. 

142
   el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 183; C. V, s. 397; C. VIII, s. 114; C. XII, s. 58; Servet Demirbaş, 

Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi Âl-i İmrân Sûresi Örneği, 
(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), s. 55. 

143
   el-Hererî, Hadâik, C. VII, s. 210; C. XXX, s. 32.  

144
   el-Hererî, Hadâik, C. I, s. 19; C. IV, ss. 72; 147-149; C. XX, ss. 150-153; Servet Demirbaş, 

Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi Âl-i İmrân Sûresi Örneği, 
(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), s.56. 



 

37 

 

Belagat, üç temel ilimden oluşmaktadır: Meânî, beyân ve bedî’.145
 Meânî ilmi: 

Muktezâ-yı hale (zaman, zemin ve muhatabın durumuna) en uygun düşecek kelime ve 

cümleleri inceleyen ve öğreten ilim dalıdır.146
 Bu ilim belâgatin temeli ve dil ilimlerinin 

de en önemlisidir. Bu sebeple bu ilme önem verilmeli ve nahiv ilmiyle olan bağlantısı 

izah edilmelidir. Nahiv ilmi, cümlenin “nasıl” kurulması gerektiğini izah ederken Meânî 

ilmi ise, cümlenin “niçin” kurulması gerektiğini izah eder. Bundan dolayı meânî ve 

nahiv birbirini tamamlayan iki ilim dalıdır. Bu iki ilim dalı, kişiyi -gerek konuşmada ve 

gerekse yazmada- hata yapmaktan korur. Aynı zamanda kişiye düzgün ve doğru bir 

şekilde konuşma ve yazma melekesi kazandırır.  

Beyân ilmi: Muhataba aktarılmak istenen “manayı” farklı yol ve yöntemlerle en 

açık ve doğru şekilde aktarma usullerini inceleyen ilim dalıdır. Bedî’ ilmi ise: Muktezâ-

yı hale uygun olan fasih bir sözü nasıl güzelleştireceğimizi öğreten ilim dalıdır.147
 el-

Hererî, belâgat ilminin şer’î ilimlere olan katkısını göz önünde bulundurarak tefsir 

edilen her ayet grubunun ya da sûrenin sonunda “Belagat veya bu ayetler belagattan 

birçok nükte ihtiva etmektedir” başlıklarını açmıştır. Bu başlıklar altında da önemli 

gördüğü terkib ve edatlarda bulunan -istiare, mecâz-ı mürsel, kinâye, itbâk, müşâkele 

gibi- belâgat nüktelerini izah etmiştir.148
 

el-Hererî’nin Hadâiku’r-Ravhî ve’r-Reyhân adlı tefsirinde, ulûmu’l-Kur’ân 

bağlamında takip ettiği metoda geçmeden önce, birkaç hususu belirtmekte yarar 

görüyoruz. 

Kur’ân-ı Kerim’in tefsir edilme faaliyetinin başlangıcı, vahyin nüzulü ile birlikte 

başlar. Daha sonra bu faaliyet, kendisini geliştirerek ve farklı yöntemler kullanarak 

günümüze kadar varlığını devam ettirmiştir.149
 Yüce Allah, Peygamberlere sadece tebliğ 

                                                 
145

   Belâgat ilmi ile ilgili geniş bilgi için bkz. Sadettin Teftazânî, Muhtasaru’l-Meânî, Salah Bilici 

Yayınları, İstanbul t.y.; Muhammed b. Ahmed ed-Dusûkî, Hâşiye alâ Muhtasari’l-Meânî, Ahmed b. 

Muhammed b. Ali el-Feyyûmî, el-Misbâhu’l-Mûnîr, el-Mektebetü’l-Behiyye, Mısır t.y. 
146

   el-Hatîb el-Bağdadî, el-Îdâh fî Ulûmi’l-Belâğe el-Me’ânî el-Beyân el-Bedî’, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, 
Beyrut 2003, s. 4. 

147
   Ali Bulut, Belâgat-i Müyessera, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, İstanbul 
2016, s. 19. 

148
   el-Hererî, Hadâik, C. VIII, s. 263; C. X, s.115-116; C. XXII, s. 120-122. Servet Demirbaş, 
Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi Âl-i İmrân Sûresi Örneği, 
(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), s. 57. 

149
 Zübeyir Karataş, Seyyid Kutub ve fî Zilâli’l-Kur’ân Tefsirindeki Metodu, Üniversite Yayınları, Samsun 
2018, s. 33. 



 

38 

 

görevi vermemiştir. Bununla birlikte tebyin yani “Kendilerine indirilen vahiyden Yüce 

Allah’ın murat ve maksadının insanlara izah etme” görevini de vermiştir.150
 

Vahyin ilk muhatabı şüphesiz Hz. Peygamber’dir. İlk mübelliği (insanlara 

duyuranı) ve mübeyyini (açıklayanı) de aynı şekilde Hz. Peygamber’dir. Bu hakikatlere 

binaen şunları söylemek yerinde olacaktır: Hz. Peygamber, Peygamberlik görevini ifa 

ederken kendisine sadece Kur’ân-ı Kerim’i tebliğ etme görevi verilmemiştir. Bununla 

birlikte tebyin görevi de verilmiştir. Bundan dolayı, Kur’ân-ı Kerim’in en yetkin 

müfessiri Hz. Peygamberdir. O, Yüce Allah’tan aldığı vahyi eksiksiz bir şekilde 

insanlara ulaştırmış, tefsir etmiş, aynı zamanda yazdırmış, ezberlemiş ve ezberletmiştir. 

O’nun tebyin ve tefsir miktarı hakkında değişik görüşler zikredilmiştir. Bazı alimlere 

göre Kur’ân’ın tamamını bazılarına göre ise bir kısmını tebyin ve tefsir etmiştir.151
 Bu 

konuda genel kabul gören ve benimsenen görüş; Hz. Peygamber’in, ashabın anlamakta 

zorluk çektiği ayetleri, Kur’ân’daki garip kelimeleri, mücmel, müşkil ve müteşâbihât 

gibi lafızları tefsir ettiği yönündedir.152
 

Ashap, genel kabul ve kanaate göre Kur’ân-ı Kerim’im anlamını, muradını ve 

hikmetini Hz. Peygamber’den sonra en iyi şekilde anlayan ve idrak eden kimselerdir. 

Zira inançları, Hz. Peygamber’in denetimine tabi olduğu için berraktı. Bununla beraber 

eski medeniyetlerin ve felsefelerin tesiri altında da yetişmemişlerdi. Başka kavimlerle 

ihtilat etmediklerinden (karışmadıklarından) dolayı lisan zevkleri bozulmamıştı. Ayetler 

ve onlarla alakalı olan hadisler arasındaki irtibatları çok iyi biliyorlardı. 

Anlayamadıkları ayetler hakkında, çeşitli vesilelerle Hz. Peygamber’in izahlarına vakıf 

idiler.  

Dini alanda bir sorunla karşılaştıklarında Kur’ân-ı Kerim’e müracaat ediyorlar, 

orada bulamadıkları takdirde Resûlullah’ın sünnetine başvuruyorlar eğer orada da 

bulamazlarsa kendi ictihadları ile yorum yapıyorlardı.153
  

 

                                                 
150

 Nahl, 16/44. 
151

 Ahmed b. Abdülhalim Takiyüddîn İbnü Teymiyye, Mukaddime fî Usûli’t-Tefsîr, Dâru İbni’l-Cevzî, 
Riyad 2005, ss. 31-33. 

152
 Allah Resûlü’nün Kur’ân’ın ne kadarını tefsir ettiği hakkındaki farklı görüşleri ve delilleri için bkz: ez-

Zehebî, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, C. I, ss. 46-50. 
153

 Ahmet Yazıcı, Türkçe Tefsir Çalışmalarında Klasik-Modern Algısı, Ravza Yayınları, İstanbul 2014, s. 

21. 



 

39 

 

Tabiûn döneminde ise, ilmî sahada birtakım gelişmeler yaşanmıştır. Felsefî 

metinlerin Arapçaya tercüme edilmesi ve mezheplerin teşekkül etmeye başlaması, tefsir, 

hadis, fıkıh, kelam vb. diğer ilimlerin müstakil ilim dalları olarak ortaya çıkmasına 

sebep olmuştur. Bu dönemde en büyük değişim Hadis ilminin bir kolu olarak varlığını 

sürdüren tefsir ilminde gerçekleşmiştir. Dilleri, dinleri, ırkları ve kültürleri değişik olan 

milletlerin İslamiyeti kabul etmesiyle Arap dilinin safiyeti ve orjinalliği bozulmuş 

Kur’ân’ı anlayabilmek için ilim ehline müracaat zorunlu hale gelmiştir. 

Tabiûn döneminden günümüze kadar gerçekleştirilen tefsir faaliyetleri günden 

güne gelişerek farklı yöntem ve metotlar kullanmıştır. Müslüman toplumlarda tefsir, 

yaşanılan çağın sorunlarının çözümünde daima başvurulan birincil ilim dalı olarak 

yerini korumuştur. 

Bu faaliyet, belirli bir dönem ve topluma hasr edilemeyecek kadar zengin ve 

ulvidir. Ayrıca zamanın geçmesi ve değişik toplumların vücut bulmasıyla eskimeyen, 

bilâkis her geçen gün kendisini yenileyen, insanların ihtiyaçlarına cevap veren ve 

problemlerini çözen ve bu özelliğini kıyamete kadar sürdürecek olan eşi ve benzeri 

olmayan bir faaliyettir.
154

 el-Hererî de aynı hassasiyetlerle tefsir faaliyetlerine katkıda 

bulunmuş ve bu eseri yazmıştır. 

1.2.2.8. Tefsirin İrâp Yönü 

el-Hererî’nin tefsir metotlarından biri de, ayetleri nahiv ilmi açısından 

değerlendirip irabını çözüme kavuşturmasıdır. Nahiv ilmi, sadece ayetlerin değil, 

sıradan arapça metinlerin tahlilinde dahi olmazsa olmazlardandır. Zira nahiv ilmi, lisanı 

yanlış telaffuzdan, insanı da yanlış anlam ve yorumlardan korur.
155

 Nahiv ilmi, 

cümlenin nasıl kurulduğunu inceleyen ve öğreten bir ilim olduğu için bir cümlenin 

sıhhatini tespit etmek, ancak nahiv ilminin ölçülerine uygunluğunun incelenmesiyle 

tespit edilebilir. Bundan dolayı müfessirimiz, Nahiv ilminden olabildiğince istifade 

etmiştir.  

el-Hererî, tefsir etmek için guruplara ayırdığı ayetlerin anlam ve kıraat vecihlerini 

beyan ettikten sonra “İrâb” başlığı altında ilgili ayetlerin gramer tahlillerine geçmiştir. 
                                                 

154
 Kur’ân faaliyetinden murat; Kur’ân hükümleri ile amel etmek, karşılaşılan günlük sorun ve 
problemlerin öncelikli olarak Kur’ân’a arz etmek ve bunların gereğini yapmaktır. 

155
   Nahiv ilminin önemi ve faydasına dair ayrıntılı bilgi için bkz. Nuruddin Abdurrahman, el-Favâidud-

Diyaiyye, Dâru İhyai’t-Turâsi’l-Arabi, Beyrut 2009; Mustafa el-Ğilayayni, Câmiu’d-Durûsu’l-
Arabiyye, Dirasetu’n-Nâşirîn, Beyrut 2015; Hüseyin Günday ve Şener Şahin, Arapça Dilbilgisi Nahiv 
Bilgisi, Alfa Basım, İstanbul 2001. 



 

40 

 

Her cümle ve edatın nahiv ilmi açısından konumunu (terkibini) tafsilatlı bir şekilde 

açıklamıştır. el-Hererî, Kur’ân ayetlerinin irâbını beyan ederken, sadece lüzumlu 

gördüğü ayet ve cümlelerin terkibini değil, bilakis her ayet ve cümlenin irâb yönünden 

tahlilini yapmıştır. Tefsirinde irabını açıklamadığı tek bir ayet ve cümle yoktur. 

Ayetlerin tahlillerinde nahiv ilminde ekol kabul edilen Basra ve Kûfe dil okullarının 

görüş ve değerlendirmelerine yer vermiştir. Gerekli gördüğü yerlerde meşhur nahiv 

alimlerinden nakilde bulunmuştur. Bu açıklamaları yaparken irâb ile ilgili bir husus 

hakkında daha geniş tafsilat verme ihtiyacı duyduğu yerlerde Fasıl ya da Faide başlığı 

altında bu malumatları vermiştir.156
 

el-Hererî, tefsir etmek için ele aldığı ayet guruplarını önce nahiv ilmi açısından 

tahlilini yapmıştır. Ardından “Kelimelerin İştikak ve Lügat Manaları” başlığı altında, 

ayetlerin iştikak ve çekim yönleri üzerinde yoğunlaşmıştır. Ayetleri nahiv ilmi açısından 

ele alıp yorumlamak, ayetlerin anlam ve hikmetlerini anlama konusunda okuyucuya ne 

kadar katkı sağlıyorsa onları sarf ilmi açısından ele alıp yorumlamak da bir o kadar 

katkı sağlamaktadır. Çünkü sarf ilmi, nahiv ilmi gibi şer’i ilimlere bir vesiledir.157
 

Kelimenin aslını, nereden türediğini, kendisinde i’lal, nakil, hazf vb. durumların olup 

olmadığını bilmek, şer’i bir metnin eksiksiz ve doğru bir şekilde yorumlanması için 

hayati öneme sahiptir. 158
 

el-Hererî, gerekli gördüğü bazı ayetlerin iştikaklarını, müfret, tesniye ve 

cemilerini, ibdal, i’lal ve hazf gibi durumlarını açıklamıştır.159
 Kur’ân’da geçen bazı 

edatları lügat bakımından tahlile tabi tutmuştur. Edatların lügavî anlamlarını izah 

ederken, Arap şiirleriyle istişhadda bulunmayı ihmal etmemiştir.160
 Fiillerin kalıp ve 

vezinlerini izah ederken de “Muhtar sahibi böyle dedi” “Kamus sahibi şöyle dedi” gibi 

ifadelerle alıntı yaptığı kaynağa temas etmiştir.161
  

1.3. Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Reyhân’ın Ulumu’l-Kur’ân Yönü   

1.3.1. Hurûf-u Mukatta’a  

                                                 
156

 Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi Âl-i 
İmrân Sûresi Örneği, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), s. 56. 
157

  Edip Çağmar, Alıştırmalarla Sarf, Diyarbekir Kitabevi, İstanbul 2016, s. 12; Mustafa Meral Çörtü, 
Arapça Dil Bilgisi Sarf, İfav Yayınları, İstanbul 2011, ss. 21-22. 

158
  Sarf ilminin önemi ve şerî ilimlere katkısı için bkz. Ahmed el-Hamlavî, Şazel-Urf fî Fanni’Sarf, Dâru 

İhyâi Turâsi’l-Arabi, Beyrut 2010; İbnu Abd el-Hannân el-Câvî, Tedricu’l-Edani, Salah Bilici 

Yayınları, İstanbul t.y.; Abduk er-Râci, et-Tatbîku’s-Sarf, Dâru Nahda el-Arabi, Beyrut 1973. 
159

   el-Hererî, Hâdaik, C. XII, s. 201-202. 
160

   el-Hererî, Hâdaik, C. XIX, s. 104. 
161

   el-Hererî, Hâdaik, C. XVI, s. 48; C. XXII, s. 67. 



 

41 

 

Hurûf, harf kelimesinin çoğuludur. Hurûf-u mukatt’a, münferit, ayrılmış harfler 

demektir. Bunlara hurûf-u teheccî ve evâilü’s-süver de denilmektedir.
162

 Kur’ân-ı 

Kerim’de yirmi dokuz sûrenin başında bu harfler bulunmaktadır. Bunların yirmi yedisi 

Mekkî ikisi ise Medenîdir. Müfessirler, bu harfleri yorumlarken birden fazla görüş 

zikretmişlerdir. Bu harflerden Yüce Allah’ın muradının ne olduğu ile alakalı Hz. 

Peygamber’den bize intikal eden açık bir haber yoktur. Sadece Kur’ân-ı Kerim’i 

okumanın faziletini anlatan şu hadis vardır: “Kim Allah’ın kitabından bir harf okursa 

ona bir sevap vardır. Her sevap on misliyle karşılık bulur. Elif-Lam-Mim bir harftir 

demiyorum. Aksine Elif bir harf, Lam bir harf, Mim de bir harftir.”163
 Bu hadisin 

dışında huruf-u mukattaa ile ilgili hadis, bulunmamaktadır. 

Ashap, hurûf-u mukattaa ile alakalı farklı yorumlarda bulunmuşlardır.164
 Örneğin, 

Hz. Ebû Bekir, bu harflerle ilgili yorumunda şunları söylemiştir: “Allah’ın her kitapta 

bir sırrı vardır. Kur’ân’daki sırrı ise sûre başlangıçlarıdır.” Hz. Ali ise “Her kitabın bir 

özü vardır. Bu kitabın özü de hece harfleridir.” 165
 İbn Abbas’ın bu konudaki 

yorumlarındın biri şudur: Ona göre “Elif lâm mîm” deki “Elif” Allah isminden, “Lâm” 

Latif isminden, “Mîm” de Mecît isminden alınmıştır.166
 Cumhûrun görüşü ise hurûf-u 

mukattanın anlamlarının sadece Allah tarafından bilinen sırlar olduğu yönündedir. 

Buna rağmen kaynaklara göz gezdirdiğimizde Mekke ekolü müfessirlerinden olan 

İbn Abbas başta olmak üzere bazı İslam bilginlerinin bu tür kavramlar üzerinde kafa 

yorduklarını müşahede etmekteyiz. Ziyad b. En’âm’ın, İbni Abbas’a bu harflerin 

cahiliyye döneminde Kureyşliler tarafından bilinip bilinmediğini sorması üzerine İbn 

Abbas şöyle cevap vermiştir: “Cahiliyye döneminde Kureyşliler bu harfleri 

biliyorlardı.” İbni Abbas’ın cevabından anlaşıldığında göre bu harflerin anlamlarıyla 

ilgili tartışmalar, sahabe dönemine kadar uzanmaktadır.167
 

Yukarıda bu harflerin, sahabe ve onlardan sonra gelen İslâm alimleri tarafından 

farklı şekilde yoruma tabi tutulduklarını ifade etmiştik. Aynı durum, çağdaş müfessirler 

                                                 
162

  el-İsfehânî, Müfredâtü Elfâzi’l-Kur’ân, s.114. 
163

  Tirmizî, “Fazâilu’l-Kur’ân”, 16. 
164

  Hurûf-i mukattaa’ ile ilgili geniş bilgi için bkz. Mahmut b. Ömer ez-Zemahşerî, el-Keşşâf an-

Hakâikit-Tenzîl, Dâru’l-Ma’rife, Beyrut 2009, ss. 30-35; Âlûsi, Ruhu’l-Maânî, ss. 134-142. 
165

  Bedruddîn Muhammed b. Abdillah ez-Zerkeşî, el-Burhân fî Ulumi’l-Kur’ân, Dâru’l-Fikr, Beyrut 

2009, s. 222. 
166

  ez-Zerkeşî, el-Burhân fî Ulûmi’l-Kur’ân, C. II, s. 222. 
167

  Muhammed Abdulazim ez-Zurkâni, Menâhilu’l-İrfân fî Ulumi’l-Kur’ân, C.I, Dâru’l-Fikr, Beyrut 

1996, ss. 161-162. 



 

42 

 

için de söz konusudur. Çünkü çağdaş müfessirler de bir yandan klasik müfessirlerin 

konuyla ilgili yorumlarını aktarırken diğer yandan konuya dair kendi görüş ve 

düşüncelerini aktarmışlardır. Zira tefsir kaynaklarında bu harflerin anlamları ile alakalı 

yirmiden fazla yorum bulunmaktadır.168
 

Çağdaş müfessirlerden Seyyid Kutub, bu harflerle ilgili yorumunu Bakara 

sûresinde şu şekilde açıklamıştır: 

نختار  وقد وردت في تفسيرها وجوه كثيرة. ومثل هذه الأحرف يجيء في مقدمة بعض السور القرآنية 
وهي في متناول المخاطبين به من  ه الأحرفإنها إشارة للتنبيه إلى أن هذا الكتاب مؤلف من جنس هذ منها وجها

الكتاب الذي . الذي لا يملكون أن يصوغوا من تلك الحروف مثله , هو ذلك الكتاب المعجز  مع هذا ولكنه العرب
  أو بسورة من مثله فلا يملكون لهذا التحدي جوابا, يتحداهم مرة ومرة ومرة أن يأتوا بمثله أو بعشر سور مثله 

“Bu türden bazı harfler, Kur’ân’da bazı sûrelerin başında bulunmaktadır. Bunların 

tefsirleriyle ilgili farklı pek çok görüş ileri sürülmüştür. Onlardan bir kısmını 

aktarıyoruz: Hurûf-u mukattaa, aynı harfleri kullanarak konuşan Arap muhataplarının 

dikkatlerini, Kur’ân’ın bu harflerin farklı kombinasyonlarından müteşekkil bir kitap 

olduğu gerçeğine çeken bir işarettir. Buna rağmen bu kitap, mucize bir kitaptır. Çünkü 

Araplar, aynı harfleri kullanarak benzer bir kitap ortaya çıkaramadılar. Oysa Kur’ân, 

onlara ard arda kendisinin bir benzerini, on sûresinin benzerini veya bir sûresinin 

benzerini getirmeleri konusunda meydan okumaktaydı. Fakat onlar, bu meydan 

okumaya cevap veremediler.”169
 

Kutub, yorumunda şu hususlara değinmiştir: Kuran, müşriklere meydan 

okumaktadır. Çünkü Kur’ân-ı Kerîm müşriklerin bildiği, günlük hayatlarında 

kullandıkları bu harflerden oluşmaktadır. Kur’ân-ı Kerîm, onlara: “İddia ettiğiniz gibi 

şayet Muhammed bunları uyduruyorsa hadi bakalım sizler de bu harfleri bilen, belağat 

ve fesahat ile övünen insanlar olarak, bu kitabın bir benzerini ya da on sûresinin 

benzerini ya da bir sûresinin benzerini getirin” diyerek meydan okumaktadır. İşte 

Kur’ân’ın bu meydan okuyuşuna karşı edebiyatları ile âleme nam salmış bu insanlar, 

çaresiz bir şekilde susup kaldılar ve cevap veremediler. Kutub’un bu yorumu, Kur’ân’ın 

ruhuna, akla ve mantığa uygun olduğu gibi aynı zamanda takdire şayan da bir 

yorumdur. Zira Kur’ân, muhataplarına bilmedikleri bir konuda değil bilâkis mahir 

                                                 
168

  ez-Zerkeşî, el-Burhân fî Ulumi’l-Kur’ân, C. II, s. 223. 
169

  Kutub, Fî Zilâli’l-Kur’ân, C. I, s. 37. 



 

43 

 

oldukları bir konuda meydan okumaktadır. Onların bu meydan okuma karşısındaki 

acziyetleri, Kur’ân’ın mucizliğinin işaretlerinden biri olarak değerlendirilebilir.  

Müfessirlerin Hurûf-u Mukattâa ile ilgili düşünce ve yorumlarını aktardıktan 

sonra şimdi de el-Herererî’nin görüşlerine yer vermeye çalışacağız. el-Hererî bu 

harflerle ilgili yaklaşım ve yorumunu Bakara sûresinin ilk ayetinde yer vermiştir. 

Konuyla ilgili şunları söylemiştir: Bu harflerden bazılarının sûrelerin başında “ق“ ,”ن”, 

 ,gibi üç harfli الم gibi iki harfli, bazılarının ”طس“ ,”يس“ gibi tek harfli, bazılarının ”ص“

bazıların “المص” gibi dört harfli ve bazılarının ise “كهيعص” gibi beş harfli olarak 

bulunduklarını belirtir. Sonra bu harflerin müteşâbih ayetlerden olduklarını, dolayısıyla 

bunların anlamlarının sadece Allah tarafından bilindiğini ve insanların bu tür harflerin  

ne anlama geldiklerini bilmediklerini ifade eder. Dolayısıyla bunlar hakkında irâbın söz 

konusu olamayacağını söyler. 170
 el-Hererî, bu malumatları aktardıktan sonra İslâm 

alimlerinin bu konuyla ilgili görüşlerini şu şekilde zikretmiştir: 

a) Bunlar, Kur’ân’ın sırlarındandır. Anlamları insanlar tarafından 

bilinmemektedir. Gizlenmiş ve perdelenmiş ilimlerdendir. Bu harfler, Yüce Allah’ın 

ilmini kendisine özgü kıldığı müteşâbih kelimelerdendir. Biz, bu harflerin zahirne inanır  

mana ve ilmini ise Allah’a havale ederiz. Bu harflerin sûre başlarında gelmesi Kur’ân’ın 

i’cazına delalet etmektedirler. 

b) Sûre evvellerinde bulunan bu harflerin her biri, Allah’ın isimlerinden bir ismin 

anahtarıdır. “الم” de elif harfi “Allah” isminin, lâm harfi “Latif” isminin, mîm harfi ise 

“Mecîd” isminin rumuzu ve anahtarıdır. Aynı şekilde “الر” “Ben gören Allah’ım.” 

anlamına gelmektedir. “ق” “Kadir”, “ن” “Nûr” isimlerinin baş harflerine delalet 

etmektedir. el-Hererî, bu tür kelimelerin ilk harfinin, kelimenin tamamına delalet 

ettiğine dair Arap şiirinden deliller getirmek sûretiyle iddiasını ispatlamaya çalışmıştır. 

Kur’ân, indiği dönemde Arap şiirlerinde de Kur’ân’daki bazı sûrelerin başlarında 

bulunan mukattaa harflerine benzer bir kullanımın mevcudiyeti bilinmektedir.
171

 

c) Kur’ân’ın bazı sûrelerin başında bulunan bu harfler, Kur’ân’ın “Elif”, “Be”, 

“Te” gibi hece harflerinden meydana geldiğine delalet etmektedir. Kur’ân, kendisini 

inkâr eden muarızlarına meydan okuyarak onlara bildikleri, tanıdıkları ve günlük 

konuşmalarında kullandıkları harflerden oluştuğunu göstererek, güçleri yetiyorsa 

                                                 
170

  el-Hererî, Hadaik, C. I, s. 101. 
171

  el-Hererî, Hadâik, C. I, s. 102. 



 

44 

 

kendilerinin bir benzerini getirmelerini istemiş ve bu meydan okuyuş karşısında onları 

aciz bırakmıştır. 

d) Bu harflerin, bazı sûrelerin başlarına gelmesinin sebebi, Arap Müşriklerinin 

dikkatlerini çekmek ve onları Kur’ân ayetlerini dinlemeye sevk etmektir. Müşrikler, 

Kur’ân okunduğunda mesajı duymamak ve duyurmamak için kasıtlı bir şekilde gürültü 

ve yaygara koparıyorlardı. 172
 Bundan ötürü Yüce Allah, bu harflerle Müşriklerin 

komplosunu akîm bırakmıştır. Aynı zamanda inen Kur’ân ayetlerini gayr-i ihtiyarî 

olarak (istemeyerek) dinlemelerini sağlamıştır. 

el-Hererî, bu harflerin yorumu ile ilgili genellikle çağdaş dönem müfessirlerinden 

Mustafa Merağî’nin görüşlerine de yer vermiştir. Merağî, bu harflerin “الا” ve “يا” 

harfleri gibi “Nida” ve “Tembih” harfleri olduklarını, dinleyenleri uyarmak ve 

kendilerinden sonra gelecek ayetlere tam manasıyla kulaklarını vermelerini sağlamak 

için zikredilmiş olduklarını belirtir.173
 el-Hererî, bu harflerin irabıyla ilgili zikredilen 

görüşleri tek tek ele alıp izah etmeye çalışmıştır. el-Hererî, bu konuyla alakalı farklı 

görüşleri aktardıktan sonra bu harflerin nida ve tembih harfleri olduklarını belirtmiş ve 

klasik müfessirlerin yolunu takip edip bu konuda onlardan farklı bir görüş ortaya 

koymamıştır.174
 

1.3.2. Nâsih ve Mensûh 

Nesh meselesi, Kur’ân ilimleri arasında en çok tartışılan konulardan biridir. İslâm 

alimleri bu meseleyi, İslâm’ın ilk dönemlerinden itibaren kendi aralarında tartışmış ve 

bu konuda görüş birliğine varamamışlardır. 175 Kur’ân’ın gerçek anlamda 

yorumlanabilmesi ve kendisinden amele taalluk eden hükümlerin çıkarılabilmesi için bu 

konu büyük önem arz etmektedir. Öyle ki, Kur’ân’daki nâsih ve mensûh ayetleri 

bilmeyenlerin Kur’ân’ı tefsir etmeleri caiz görülmemiştir.176
  

                                                 
172

  Fussilet, 41/26. 
173

   el-Hererî, Hadâik, C. I, s. 103. 
174

   el-Hererî, Hadâik, C. XVII, s. 85; Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-
Kur’ân’da Tefsir Yöntemi Âl-i İmrân Sûresi Örneği, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), s. 61-62. 

175
   Nâsih ve Mensûh ile ilgili geniş bilgi için bkz. Muhammed b. Müslim b. Şihâb ez-Zuhri, en-Nâsih 
ve’n-Mensûh fi’l-Kur’âni’l-Kerîm, (thk.) Mustafa Mahmud Ezherî, Dâru İbni Kayyum, Riyad 2008; 
Ebû Kasım Hibetullah b. Selame el-Mukrî, en-Nâsihu ve’n-Mensûh, Mektebu’I-İslâmî, Beyrut 1404; 
Ebû Cafer en-Nuhâs, en-Nâsihu ve’n-Mensûh, Mektebetü’l-Fellâh, Kuveyt 2010. 

176
   ez-Zerkeşî, el-Burhân fî Ulumi’l-Kur’ân, C. II, s. 34; es-Sûyutî, el-Itkân fî Ulumi’l-Kur’ân, C. III, s. 

53. 



 

45 

 

Neshin konusunun mahiyeti ve alanı ile ilgili fikir ayrılıklarını İslâmı’ın ilk 

asırlarına kadar götürmek mümkündür. İlk asırdan itibaren neshi kabul edenler ve 

etmeyenler olmak üzere birbirine zıt iki düşünce akımı ortaya çıkmıştır. Her birinin 

kendine göre delilleri vardır. 

Kur’ân’da neshin varlığını kabul eden İslam bilginlerinin ortaya koydukları 

delilleri birkaç maddede toplamak mümkündür. 

a. En büyük delilleri, Bakara sûresinin yüz altıncı: “ نأت بخير  سخ من آية أو ننسهانما ن
 Biz bir ayetten her neyi nesh eder veya unutturursak ondan daha hayırlısını“ ”منها أو مثلها

veya onun bir benzerini getiririz” ve Nahl sûresinin yüz birinci “ واذا بدلنا آية مكان آية والله
 Biz bir ayeti değiştirip yerine başka ayet getirdiğimiz zaman Allah, neyi“ ”اعلم بما ينزل

indireceğini gayet iyi bilir.” ayet-i kerimeleridir. 

b. Kur’ân’ın kendinden önceki semavî kitapları neshettiği gibi, yeni kurulmaya 

başlayan İslâm şeriatının inkişaf ve tekâmülü için neshin Kur’ân’da da vaki olduğu. 

c. Neshin bu ümmete tahsis edildiği başka ümmetlerde neshin vuku bulmadığı. 

Neshin varlığını kabul etmeyen bir kısım İslâm bilginlerinin delillerini iki kısımda 

toplamak mümkündür. 

a) İndirilen ve okunan Kur’ân nesh olunmaz. 

b) Kur’ân’ın kendisinden evvelki kitapları ve şeriatları nesh ettiği lakin Kur’ân’ın 

bizzat kendi bünyesinde neshin vuku bulmadığı. 

İkinci görüşü benimseyenler, neshe delil olarak zikredilen ayetlerin aslında 

mutlakı takyid, âmmı tahsis ve mücmeli beyan eden ayetler oldukları için neshe delil 

teşkil etmediklerini söylemişlerdir.177
  

İslâm alimlerinin kahir ekseriyeti neshin varlığını kabul etmişlerdir. Ancak neshin 

vukuunda ittifak eden İslâm alimleri mensuh ayetlerde ihtilaf ettikleri gibi neshin hangi 

delillerle gerçekleşeceği hususunda da ihtilaf etmişlerdir. Biz burada nesih konusunu 

detaylı anlatacak değiliz. Zira detaya girdiğimiz takdirde hem çalışmamızın amacına 

uygun düşmeyeceği gibi konununda gereğinden fazla uzatılmasına sebebiyet 

                                                 
177

  ez-Zerkeşî, el-Burhân fî Ulumi’l-Kur’ân, C. II, s. 35; Osman Keskioğlu, Nüzûlünden Günümüze 
Kur’ân’ı Kerim Bilgileri, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 1987, s. 206; Cerrahoğlu, Tefsir 

Usulü, s. 124-125. 



 

46 

 

vereceğinden dolayı bu kadarıyla iktifa edeceğiz. Nesih ile ilgili zikrettiğimiz bu kısa 

bilgiden sonra şimdi de el-Hererî’nin nesih ile ilgili yaklaşımını ve yorumunu aktaralım.  

el-Hererî, tefsir mukaddimesinin yirmi ikinci, yirmi üçüncü ve yirmi dördüncü 

fasıllarını bu konuya tahsis etmiştir. el-Hererî, bu fasılda, “Nesih” kavramının lügavî ve 

ıstılahî anlamını aktardıktan sonra neshin kısımlarının ve şartlarının neler olduğu 

üzerinde yoğunlaşmıştır. 178
 Ardından sûreleri, kendisinde nâsih ve mensûh ayetler 

bulunup bulunmaması itibariyle dört kısma ayırmış.179
 Ve nihayetinde nesih ve mensuh 

ayetlerden örnekler vererek konuyu somutlaştırmaya çalışmıştır.180
 

Neshi savunan müfessir ve müçtehitler, neshin gerçekleşebilmesi için birtakım 

şartlara ihtiyaç duyulduğunu, söz konusu bu şartların tahakkukuyla ancak neshin 

gerçekleşebileceğini ifade etmişlerdir. el-Hererî’ye göre neshin geçekleşebilmesi için şu 

dört şartın tahakkuk etmesi gerekiyor. 

a) Nesih, hitapla olur. Zira vahye muhatap olan peygamber’in vefatıyla hüküm 

kesilmiş olur. Dolayısıyla nesih süreci, vahiy dönemiyle sınırlıdır. 

b) Neshe konu olan nasların şer’î bir hükme taalluk etmesi gerekir. Zira akıl ile 

sabit olan hükümlerde nesih söz konusu değildir. Bu gibi hükümlerde beraat asıldır. Bu 

tür hükümler, ancak adet ve geleneklerle kaldırılabilir. 

c) Bir önceki hükmün belirli bir zaman için tahis edilmemesi gerekir. Çünkü bir 

hükmün belirli bir vakitle sınırlandırılması, neshe engel teşkil etmektedir. 

d) Nâsih ve mensûh ayetler arasında zaman bakımından farklılık olması gerekir. 

Bu ifadeyle nâsihi ihtiva eden ayet mensûhu ihtiva eden ayetten sonra nâzil olması 

gerekir. Zira zamanın değişmesiyle maslahat da değişebilir. 181
  

el-Hererî, bu konunun daha iyi anlaşılmasını sağlamak için şu somut örneği verir: 

Bir doktor, hastasına herhangi bir ilacı, yaz mevsiminde yasaklayıp kış mevsiminde ise 

o ilacı zorunlu kılabilmektedir. el-Hererî, namazda yönümüzü Kâbe’ye çevirmemizi 

emreden ayetleri ele alırken bu ayetlerde neshin var olduğunu şu şekilde açıklamaktadır: 

Mekke’de Beyt-i Makdis’e yönelerek namaz kılınırken daha sonra Kâbey’e yönelmeyi 

                                                 
178

  el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr, s. 116. 
179

  el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr, ss. 124-125. 
180

  el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr, ss. 126-128. 
181

  el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr, s. 118; Hadâik, C. XVII, s. 85; Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi 

ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-Kur’ân’da Tefsir Yöntemi Âl-i İmrân Sûresi Örneği, (Yayınlanmamış 
Yüksek Lisans Tezi), s.65. 



 

47 

 

emreden Bakara sûresinin yüz on dördüncü ayetinin nüzulüyle bu hüküm neshedidi. 

Çünkü İslâmî hükümler, insanların ihtiyaçlarına cevap verebilmek için vaz’ edilirler. Bu 

ihtiyaçlar ise zamanın ve mekânın değişmesi ile değişebilir. Örneğin bir hükme ihtiyaç 

duyulduğu zaman Allah, o ihtiyaca cevap olarak bir hüküm gönderir. Yukarıda 

verdiğimiz örnekte olduğu gibi uzman bir doktorun, tedavi sürecinde hastasının 

hastalığının seyrine göre ilaçları değiştirmesi, nasıl ki tabii ve yapılması gereken bir 

işlemse aynı şekilde bütün Peygamberlerin de Yüce Allah tarafından insanların manevi 

hastalıklarını tedavi ederek onları eğitmesi için zaman içerisinde birtakım hükümleri 

değiştirmeleri (Allah’ın emri ve onayıyla) o kadar doğaldır. 

Yüce Allah, her Peygamber’e içinde yaşadığı toplumun ihtiyaçlarını zaman içinde 

ve tedrici bir şekilde vahyeder. Toplumların maslahatlarına göre bazı hükümler zaman 

içerisinde değişebilir veya tamamen ortadan kalkabilir. Bununla birlikte insanların 

yararına olan herhangi bir hükmün bir müddet sonra onların zararına olması 

mümkündür. Böyle bir hükmün Allah tarafından kaldırılması, hikmetinin ve 

merhametinin yansımasıdır.182
 

el-Hererî, bu bölümde nesih ve bedâ arasındaki farklılığa değinmiştir. el-Hererî, 

“Bedâ”yı şu şekilde tarif etmiştir: “Kişinin bir konuda karar verdikten sonra o karardan 

vazgeçip hayırlı ve isabetli bir karara yönelmesidir.”183
 Bedâ’nın neshe hem aklen hem 

de şer’an engel teşkil etmediğini örnekleriyle izah etmiştir.184
 

Malum olduğu üzere Kur’ân’da neshin varlığını kabul eden İslâm alimleri, 

sünnetin Kur’ân’ı neshedebileceği hususunda ihtilaf etmişlerdir. el-Hererî bu konuya da 

değinerek şunları söylemiştir. “Tam manasıyla ilimde kök salmış alimler, Kur’ân’ın, 

sünnetle neshedildiğini söylemişlerdir. Bu durum “لا وصية لوارث” “Vârise, vasiyette 

bulunulmaz.” hadisinde mevcuttur.185
 Bu hadis Bakara sûresinin yüz seksenci ayetinin 

hükmünü ortadan kaldırmıştır. İmam Malik, sünnetin Kur’ân’ı neshettiğini ifade 

ederken İmam Şafiî ve Ebû’l-Ferec el-Mâlikî bu tür neshin caiz olmadığı yönünde görüş 

belirtmişlerdir. Lakin doğru olan görüş, sünnetin Kur’ân’ı neshetmemesidir. Zira her ne 

                                                 
182

  el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr, s. 119. 
183

  el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr, s. 120. 
184

  el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr, s. 119. 
185

  Ebû Dâvûd, “Vasiyyet”, 39. 



 

48 

 

kadar nasların isimleri değişik olsa da netice itibariyle Kur’ân da sünnet de aynı 

kaynaktan gelmektedir.
186

  

Yukarıda zikredilen hadis ile hükmü nesh edilen Bakara sûresinin yüz sekseninci 

ayetinin yorumu hakkında el-Hererî’nin yaklaşımını aktarmakta yarar vardır. el-Hererî 

bu ayetin yorumuyla ilgili şunları söylemiştir: “İslâm’ın bidayetinde malı olup da vefat 

edenlerin başta anne ve babaları olmak üzere yakın akrabalarına mallarından vasiyette 

bulunmaları farzdı. Zira o dönemde Mekkeli müşrikler, övünmek ve gösteriş yapmak 

için ihtiyaç ve zaruret içinde olan hısım ve akrabalarını bırakıp akrabaları olmayan 

insanlara kendi mallarından vasiyette bulunuyorlardı. Yüce Allah, başta anne baba 

olmak üzere yakın akrabaya mal vasiyetini farz kıldı. Ancak bu ayetin hükmü, gerek 

miras ayetiyle gerekse Nesâî ve Tirmizî’nin rivayet ettikleri “ ان الله أعطى كل ذى حق حقه فلا
 Yüce Allah her hak sahibine, hakkını vermiştir. Bundan dolayı vârise“ ”وصية لوارث

vasiyette bulunulmaz.” hadisiyle 
187nesh edilmiştir. 188

 

el-Hererî, Şafîî mezhebine mensup olmasına rağmen sünnetin, Kur’ân’ı 

neshetmesinin caiz olmadığı yönündeki görüşe katılmayarak kendi mezhebine 

muhalefet etmiş ve bu konuda İmam Ebû Hanife ve İmâmı Malik’in görüşlerini 

benimsemiştir.189
  

el-Hererî, Kur’ân’da, neshin varlığını kabul eden ve savunan müfessirlerdendir. 

Mukaddimenin yirmi üçüncü faslında sûreleri, nâsih ve mensûh ayetleri ihtiva edip 

etmemeleri yönünden dört kısma ayırmıştır. 

-Kendisinde nâsih ve mensûh ayet bulunmayan sûreler. Bunlar  kırk üç sûredir.  

-Kendisinde hem nâsih hem de mensûh ayet bulunan sûreler. Bunlar yirmi beş 

sûredir.  

-Kendisinde sadece mensûh ayet bulunan sûreler. Bunlar kırk sûredir.  

-Kendisinde sadece nesih edilen ayet bulunan sûreler. Bunlar da altı sûredir.
190

 

Müfessir el-Hererî, nesihle ilgili yukarıdaki bilgileri aktardıktan sonra, her sûrenin 

girişinde o sûre içerisinde nâsih veya mensûh ayet olup olmadığına dair malumatlar 

                                                 
186

  el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr, s. 21. 
187

  Tirmizî, “Vasiyet”, 2120; Nesâî, “Vasiyyet”, 4641. 
188

  el-Hererî, Hadâik, C. III, s. 133; Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-
Kur’ân’da Tefsir Yöntemi Âl-i İmrân Sûresi Örneği, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), s. 66. 

189
  el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr, s. 21. 

190
  el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr, ss. 123-124. 



 

49 

 

vermiş ve bunun yanı sıra  o sûre de var olan nâsih veya mensûh ayetleri de teker teker 

ele alıp açıklama cihetine gitmiştir. 

1.3.3. Mekkî ve Medenî Sûreler 

Ayetler indiriliş tarihlerine göre Mekkî ve Medenî olmak üzere iki kısma 

ayrılırlar. Hicretten önce indirilenlere Mekkî, sonra indirilenlere ise Medenî 

denilmektedir.
191

 Ancak bir sûrenin Mekkî veya Medenî oluşu hakkında Hz. 

Peygamber’den bize intikal eden herhangi bir rivayet yoktur. Sahabe, Hz. Peygamber’in 

sağlığında böyle bir beyan ve izaha ihtiyaç duymuyorlardı. Dolayısıyla bu bilgiyi ancak 

sahabe ve tabiun’dan gelen rivayetleri takip ederek öğrenme imkanına sahip 

olabiliriz.
192

 Kur’ân tefsiri açısından Mekkî ve Medenî sûreleri bilmek son derece 

önemli ve zaruridir. Bazı müfessirler, usul kitaplarında bu konu ile alakalı şunları 

söylemişlerdir: “Kur’ân ilimleri açısından en değerli konu, Mekkî ve Medenî sûrelerin 

tertibini bilmektir.”193
 

Konunun önemine binaen bazı usul alimleri, bu konuyu Kur’ân ilimlerinin ilk 

sırasına yerleştirmişlerdir.194
 Zira başta nesih konusu olmak üzere hüküm ihtiva eden 

ayetlerin bilinmesi, peyderpey oluşan manevi tekâmülün tam manasıyla idrak 

edilebilmesi, ayet ve sûrelerin kendi bağlamları dahilinde tahlile tabi tutulup 

yorumlanabilmesi, ayetler ve olgular arasındaki ilişkinin daha sağlıklı bir şekilde ortaya 

konabilmesi için hayatî öneme sahiptir.
195

 

İslâm alimleri, Mekkî ve Medenî sûrelere delalet eden birtakım emarelerden söz 

etmişlerdir. Bu emarelerden bazılarını başlıklar halinde zikretmekte fayda mülahaza 

ediyoruz.  Mekkî sûrelerin özellikleri şunlardır: 

- Akideye taalluk eden konuları (ulûhiyet, kulluk ve ikisi arasındaki münasebet) 

ön plana çıkartıp bu konular etrafında dini bir hayat inşa etmek.196
 

-İçinde secde ayetleri bulunan her sûre Mekkîdir. Bakâra ve Âli İmrân sûreleri 

hariç. 

                                                 
191

  Muhsin el-Müsâvî, Nehcü’t-Teysîr alâ Manzûmeti’t-Tefsîr, Hâşimî Yayınlarıi İstanbul 2017, s. 82; 
Halis Albayrak, Tefsir Usûlü, Şule Yayınları, İstanbul 2016, s. 35. 

192
   Celâleddin es-Suyûti, el-İtkân fî Ulumi’l-Kur’ân, C.I, Dâru’l-Fecr-Lit’Turâs, Kahire 2006, s. 25. 

193
   ez-Zerkeşî, el-Burhân fî Ulumi’l-Kur’ân, C. I, ss. 248-268. 

194
   es-Suyûti, el-İtkân fî Ulumi’l-Kur’ân, C. I, s. 24. 

195
   Geniş bilgi için bkz. ez-Zerkâni, Menâhilu’l-İrfân fî Ulumi’l-Kur’ân, C. I, ss. 135-144. 

196
  Seyyid Kutup Yoldaki İşaretler, Ertuğrul Özalp, Ömer Hakan Özalp (trc.), Beka Yayınları, İstanbul 
2016, s. 26. 



 

50 

 

-Başında heca harf (hurûf-u mukatta’) olan sûreler Mekkîdir.  

-Geçmiş Peygamberlerden ve toplumlardan söz eden her sûre Mekkîdir. 

-Bakara sûresi müstesna Hz. Âdem ile İblis kıssalarını ihtiva eden her sûre 

Mekkîdir. 

-“Yâ eyyûhennâsu” hitabıyla başlayan her sûre Mekkîdir.  

Mekkî sûrelerin bir başka özelliği de edebî sanatlar bakımından etkileyici ve 

sürükleyici vasfa sahip olmalarıdır. Mekkî ayetleri ihtiva eden sûrelerde üslup son 

derece büyüleyici olmuştur ve edebî sanatların hepsi, üstün edebî zevke sahip büyük 

şairleri bile hayrette bırakacak üslupta kullanılmıştır. 

Medenî sûrelerin özellikleri ise şunlardır: 

-Hudud ve miras konularını ihtiva eden sûreler Medenî’dir.  

-Cihada izin veren ve cihat hükümlerini anlatan sûreler, Medenî’dir.  

-Ankebût sûresi hariç, içinde münafıkların anlatıldığı sûreler, Medenî’dir. Ağır 

basan görüşe göre, Ankebût sûresi Mekkîdir. Ancak münafıkların hal ve hareketlerinden 

söz eden ilk on bir âyeti ise Medenîdir.197
 

Mekkî ve Medenî sûreler ile ilgili verdiğimiz bu kısa malumattan sonra şimdi de 

el-Hererî bu konu ile alakalı yaklaşımına bakalım. 

Yukarıda eserin genel özellikleri bağlamında el-Hererî’nin ele aldığı her sûrenin 

isminin akabinde o sûrenin Mekkî veya Medenî olduğuna dair bilgiler aktardığını ifade 

etmiştik. Aynı zamanda tefsir mukaddimesinin on beşinci faslını bu konuya ayırarak 

“Kur’ân Sûrelerinin ve Ayetlerinin Tertibi” başlığı altında bu konuyu ele almıştır. el-

Hererî bu fasılda Mekkî ve Medenî sûrelerin sayısını bildirmiştir. el-Hererî’ye göre 

Mekkî sûrelerin sayısı seksen beş, Medenî sûrelerin sayısı ise yirmi sekizdir.198
 el-

Hererî bu fasılda, sûre ve ayetlerin tertibine de değinerek bu konuyla alakalı rivayetleri 

zikretmiştir. el-Hererî’ye göre ayetlerin tertibinin tevkîfî olduğu hususunda İslam 

alimleri arasında herhangi bir ihtilaf söz konusu değildir. Sûrelerin tertibinin de tevkîfî 

                                                 
197

   es-Suyûtî, el-İtkân fî Ulumi’l-Kur’ân, C. I, ss. 49-50. 
198

   el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr, s. 92.      



 

51 

 

olduğu hususunda ise ihtilafların olduğunu belirtir. Fakat doğru ve tercihe şayan 

görüşün, sûrelerin de tevkîfî olduğu yönündeki görüş olduğunu ifade eder.
199

  

el-Hererî, sûrelerin tefsirine başlamadan önce ele aldığı sûrelerin isimlerini ve 

Mekkî veya Medenî olduklarını belirtmiştir. Her sûrenin nerede ve hangi sûreden önce 

ya da sonra indiğini de beyan etmiştir. Örneğin Bakara sûresinin başında şunları 

söylemiştir: “Bakara sûresinin tamamı Medenî’dir. Mutaffifin sûresinden sonra nâzil 

olmuştur.”200
 el-Hererî, istisnasız her sûrenin başında buna benzer birtakım bilgiler 

aktardıktan sonra diğer konulara geçmiştir.201
 

1.3.4. Esbâb-ı Nüzul  

Kur’ân-ı Kerim’in manasını, hükümlerini ve ihtiva ettiği hikmetleri kavramanın 

en etkili yollarından biri de esbâb-ı nüzülü bilmektir. Esbâb-ı nüzul, ayetlerin iniş 

sebeplerini, gayelerini ve onlardan ne şekilde dersler çıkartmamız gerektiğine dair 

bilgiler sunmaktadır. Aynı zamanda murad-ı ilâhînin anlaşılmasına da büyük katkı 

sağlamaktadır. 

Yüce Allah, insanların ihtiyacını gidermek, karşılaşabilecekleri sorunları 

çözebilmek için Kur’ân-ı Kerim’i göndermiştir. Kur’ân Kerim, evrensel bir kitap 

olduğu için ilk muhataplarından son muhataplarına varıncaya kadar herkesin 

Kur’ân’dan hakkıyla istifade edebilmesi için nazil olan ayet ve sûrelerin hangi sebep ve 

şartlara binaen indirildiklerini bilmesi gerekir. Zira kâinata ibret gözüyle bakıldığında 

hiçbir şeyin sebepsiz yaratılmadığı bilâkis her şeyin bir sebebe ve bir hikmete bağlı 

olarak yaratıldığı görülecektir. Kur’ân-ı Kerim’in bazı ayetlerinin nüzul sebepleri 

biliniyorken çoğunluğu teşkil eden ayetlerin ise sebeb-i nüzulü bir hikmete binaen 

bilinmiyor.
202

 

Müfessirler, özellikle usul alimleri nüzul sebeplerine çokça önem vermişlerdir ve 

esbâb-ı nüzulü: “Vahiy nâzil olurken vuku bulan hadise veya Hz. Peygamber’e soru 

sorulması sebebiyle bir veya birden fazla ayetin ya da sûrenin inmesine sebep olan 

hadise” olarak tarif etmişlerdir.203
 

                                                 
199

   el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr, s. 96. 
200

   el-Hererî, Hadâik, C. I, s. 94. 
201

   el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 166; C. VIII, s. 175. 
202

  ez-Zurkânî, Menâhilu’l-İrfân, C. I, ss.76-86. 
203

  Ahmet Nedim Serinsu, Kur’ân’ın Anlaşılmasında Esbâb-ı Nüzûlün Rolü, Şule Yayınları, İstanbul 
1994, s. 335. 



 

52 

 

Usul alimleri, sebeb-i nüzûl ile ilgili rivayetlerin sıhhati konusunda  çok titiz 

davranmışlardır. Sebeb-i nüzulü konu alan ilim, rivayete dayalı bir ilimdir. Dolayısıyla 

rivayetin sıhhati için ne tür şartlar koşulmuş ise, sebeb-i nüzul için de aynı geçerli 

sartlar koşulmuştur. Bu ilmin dayanağı, vahyin nüzulüne tanıklık etmiş sahabilerin 

rivayetlerinden teşekkül etmiştir.204
 Çünkü onlar, Hz. Peygamber’in risaletine ve nazil 

olan vahye tanıklık eden müstesna insanlardır. Ashabın, sebeb-i nuzûl ile alakalı 

rivayetleri İslâm alimleri tarafından merfû hükmünde kabul edilmiştir. Usul 

alimlerinden olan İbnu’s-Salâh, (ö.643/1245) sahabenin sebeb-i nüzul ile ilgili 

rivayetlerinin müsned haber olduğunu ifade etmiştir.205
 

Zerkeşî, (ö. 772/1370) Suyûtî (ö. 878/1473) ve Vahidî (ö. 468) gibi usul alimleri, 

kitaplarında sebeb-i nüzulü bilmenin -özelde tefsir ilmine genelde ise diğer İslâmî 

ilimlere taalluk eden- faydalarından uzun uzadıya söz etmişlerdir. Burada önemli 

gördüklerimizi, maddeler halinde zikredeceğiz. 

a. Hükümlerin teşrî’ine sebep olan hikmetleri bilmek. Hükümlerin hikmetini 

bilmek, kulun yaptığı ibadet ve itaatten zevk almasına, aynı zamanda yüce yaratıcıya 

olan inancının da pekişmesine vesile olur.206
 

b. Ayetlerin ihtiva ettikleri manalara vakıf olup müşkilleri halletmek.207
 Kur’ân’da 

öyle ayetler vardır ki ancak esbab-ı nüzulleri bilindiği takdirde anlaşılmaları mümkün 

olabilir. Şayet bu sebepler bilinmez ise o zaman bu ayetlerin tefsirinde onarılması 

mümkün olmayan çok ciddi hatalar meydana gelir. Mesela  ا والمغرب فأينما تولوالمشرق ولله

 Doğu da batı da Allah’ındır. Nereye dönerseniz dönün Allah’ın zatı“ فثم واجه الله 

oradadır.” 208
 Bu ayet-i kerimenin zahirinden insanın ister mukim ister seferi olsun 

Kâbe’ye doğru yönelip namaz kılmasının gerekli olmadığı, bundan dolayı da istediği 

yöne doğru namaz kılabileceği anlaşılmaktadır. Ancak ayetin sefer esnasında nafile 

namazı kılan veya kıbleyi tayin edemediği için kendi içtihadı ile namazı eda eden 

kişilere gösterilen bir kolaylık olduğu öğrenilirse âyetin zahirî anlamının kast 

                                                 
204

  Ali b. Ahmed b. Muhammed el-Vahidî, Esbâbu’n-Nuzul, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1991, s. 4. 
205

  el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr, ss. 129-130. 
206

  ez-Zerkeşî, el-Burhân fî Ulumi’l-Kur’ân, C. I, s. 45; es-Suyûtî, el-Itkân fî Ulumi’l-Kur’ân, C. I, s. 85. 
207

  Kâdî Abdulfettah, Esbâb-ı Nüzûl, Salih Akdemir (trc.), Fecr Yayınları, Ankara 1986, s. 11. 
208

  Bakara, 2/115. 



 

53 

 

edilmediği ortaya çıkar. 209
 Kur’ân-ı Kerim’de bu gibi ayetlere çokça rastlamak 

mümkündür.210
 

c. “Hasr” “sınırlandırmak, tahdit etmek, münhasır kılmak, şüphesini ortadan 

kaldırmak” gibi anlamlara gelmektedir.211
 Bazı ayetlerden ilk bakışta “hasr” manası 

anlaşılabilir. Ancak bu ayetlerin sebeb-i nüzulleri bilinince bu tür şüpheler ortadan 

kalkar. Örneğin,  قل لا اجد فيما أوحى إلى محرما على طاعم يطعمه الا ان يكون ميتة أو دما مسفوحا أو لحم

 De ki: Bana“ خنزير فانه رجس اوفسقا أهل لغير الله به فمن اضطر غير باغ ولا عاد فإن ربك غفور رحيم

vahyolunanlar içinde yiyen bir kimsenin yiyeceği arasında dediğiniz gibi haram edilmiş 

bir şey bulamıyorum. Yalnız haram olarak şunlar vardır: Ölü veyahut akıtılan kan yahut 

domuz eti ki o, şüphesiz bir pisliktir. Yahut Allah’tan başkası adına bir fısk olarak 

boğazlanan, bununla beraber çaresiz kalırsa haddi aşmamak üzere yiyebilir. Şüphesiz 

Rabbim çok bağışlayandır, çok merhametlidir.”212
 ayetinde sadece haram kılınan dört 

husus zikredilmiştir. Oysa bunların dışında haram kılınan başka yiyecek ve içecekler de 

vardır. Nitekim İmam Şâfiî (ö. 204/819), bu ayetin yorumu ile ilgili özetle şunları 

söylemiştir: Müşrikler, Allah’ın helal kıldığını haram, haram kıldığını ise helal kılarak 

aksi yönde hareket etmişlerdir. Yüce Allah da bu ayeti indirerek kendilerine “Helal, 

ancak sizin haram saydıklarınız, haram ise helal kabul ettiklerinizdir.” demek istemiştir. 

Yoksa ayetten bu dört nesne dışında kalanların helal oldukları anlamı kastedilmemiştir. 

Çünkü zikredilen ayetten helalin ispatı değil bilâkis haramın ispatı murat edilmiştir.213
 

d. Kur’ân’ın ezberlenmesini ve anlaşılmasını kolaylaştırmak. Esbab-ı nüzulü 

bilmek, ayeti işiten kişiye hem vahyin tespiti konusunda hem de vahyi anlama ve idrak 

etme hususunda kolaylık sağlar. Zira sebeplerin sonuçlara, hükümlerin olaylara, 

olayların da şahıslara, zaman ve mekanlara bağlanılması, eşyanın sağlam bir şekilde 

zihinlerde yer etmesine ve gerektiğinde kolayca hatırlanmasına sebebiyet verir.214
 

e. Hz. Peygamber (s.a.v.) döneminde vuku bulan bazı hadiselerin mahiyetini 

bilmek. Mesela ifk, zihar, liân, iftira cezası gibi vuku bulmuş olaylar... Aslında sebeb-i 

                                                 
209

  es-Suyûtî, Itkân fî Ulumi’l-Kur’ân, C. I, s. 86. 
210

  Bakara, 2/158; Âl-i İmrân, 3/188; Mâide, 6/93; En‘âm, 7/82; Ahkâf, 46/17; Talâk, 65/4. 
211

  İbrahim Mustafa, Mu’cemu’l-Vasît, Mektebetü’l-İslâmiyye, Beyrut 1972, s. 48. 
212

  En‘âm, 6/145. 
213

  ez-Zerkeşî, el-Burhân fî Ulumi’l-Kur’ân, C. I, s. 47. 
214

  Kâdî, Esbâbu’n-Nüzûl, s. 111. 



 

54 

 

nüzul meselesi, yukarıda kısmen değindiğimiz gibi çok geniş ve kapsamlıdır. Tefsir ilmi 

açısından son derece önemli olup ihmal edilmesi mümkün olmayan konulardandır.215
 

el-Hererî, tefsir mukaddimesinin yirmi beşinci faslında, esbâb-ı nüzulün kaide ve 

kurallarını detaylı bir şekilde ele almıştır. Bu konunun beş madde halinde ele alınıp 

değerlendirilebileceğini örnekleriyle izah etmiştir. 216
 Ayetleri tefsir ederken, sebeb-i 

nüzul ile alakalı rivayetleri öncelikle Buhârî, Müslim, Tirmizî, Nesâî, Beyhâkî gibi 

hadis kaynaklarından vermiştir. Konu ile bağlantılı rivayetleri aktarırken farklı dört yol 

izlemiştir. el-Hererî, hem sûrelerin evvelinde hem de sûre içerisindeki ayet gruplarının 

tefsirlerine geçmeden önce, üçüncü merhalede esbâb-ı nüzulü açıklamıştır. Tefsirine 

göz gezdirdiğimizde sebebe-i nüzulün anlatılmadığı sûre ve ayet grubu yok denilecek 

kadar azdır. Bazı sûre ve ayet guruplarının sebeb-i nüzullerine yer vermemiştir. Örneğin 

En’âm sûresinin ilk ayetlerinin tefsirinde “Bu ayetlerin sebeb-i nüzulü 

bulunmamaktadır. Yüce Allah, kullarına nasıl hamd-ü senada bulunacaklarını öğretmek 

için bu ayetleri indirmiştir.”217
 diyerek bazı ayet ve sûrelerin herhangi bir sebebe bağlı 

olmaksızın nazil olduklarını ifade etmiştir.218
 Sebeb-i nüzulü beyan ederken başta hadis 

kaynakları olmak üzere müfessirlerin tefsirlerinden ve siyer kaynaklarından alıntılarda 

bulunmuştur.219
  

1.3.5. Muhkem ve Müteşâbih  

Sahâbe döneminden günümüze kadar tarifleri ve mahiyetleri üzerinde ihtilaf 

edilen konulardan biri de “mukem ve müteşâbihtir.” Kur’ân nâzil olurken ayetlerinin bir 

bölümü herkesin anlayabileceği şekilde “muhkem,” diğer bölümü ise herkesin 

anlayamayacağı şekilde “müteşâbih” idi. İslâm alimleri ve müçtehitleri bu iki kavramın 

mahiyeti hakkında uzun uzadıya yorumlar ve görüşler ileri sürmüşlerdir. 220
 Bunun 

nedeni, bu iki kavram üzerinde ittifak edilen tanımların olmayışıdır. Sonuç olarak farklı 

                                                 
215

  Sebeb-i Nüzûl için bkz. Muhammed Atr, Ulumi’l-Kur’ân, Dâru’l-Basâir, Kahire 2014; Ahmet Vahid 
en-Nisâburi, Esbâbu’n-Nüzûl, Dâru’l-Menâr, Kahire 1997; es-Suyûtî, Lubâbu’l-Nukûl fî Esbâbi’l-
Nuzûl, Müessetü Kütübi’s-Sakâfiyye, Beyrut 2002. 

216
  el-Hererî, Mukaddimetu’t-Tefsîr, ss. 129-131. 

217
  el-Hererî, Hadâik, C. VIII, s. 192. 

218
  el-Hererî, Hadâik, C. XVII, s. 82; C. XXX, s. 241. 

219
  el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 170; C. V, s. 377; C. XVI, s. 16. 

220
  Modern dönemde muhkem ve müteşâbih kavramlarının çokça tartışılmasının nedenlerinden biri de 
Hindistan’da ortaya çıkan ve kendilerine “Kur’âniyyûn” adını veren ekolün etkisidir. Bu ekolün 
önemli temsilcileri, Seyyid Ahmed Hân, Mevlâna Gulam Ali Kûsûrî, Abdullah Çekralevî, 
Ahmeddûddîn Amistârî ve Gulam Ahmed Perviz’dir. Bu ekolün görüşleri ve Kur’ân’ı tefsir etme 
metotları için bkz. Abdülhamid Birışık, Hind Altkıtası Düşünce ve Tefsir Ekolleri, İnsan Yayınları, 
İstanbul 2001.  



 

55 

 

tanımlar ve bu tanımlara paralel olarak birbirinden farklı muhkem-müteşâbih yorumları 

ortaya çıkmıştır. Bununla birlikte İslâm modernistleri tarafından savunulan “Kur’ân’ın 

anlaşılması için harici herhangi bir unsura ihtiyaç yoktur” tezi, muhkem ve müteşâbih 

kavramlarına yeni anlamlar yüklenmesine sebebiyet vermiştir.221
  

Konumuzun daha iyi anlaşılabilmesi için muhkem ve müteşâbih kavramlarının 

sözlük ve ıstılah anlamlarını, bunların Kur’ân’da ne şekilde ve hangi anlamlarda 

kullanıldıklarını açıklamamız gerekiyor. 

Sözlükte muhkem, engellenmiş, haricî saldırılardan korunmuş, kendisine 

güvenilen, sağlam, bozulmaz anlamlarına gelmektedir. Istılahta ise, muhkem, manası 

kolaylıkla anlaşılıp, harici bir yoruma ihtiyaç duymayan, tek anlam barındıran 

lafızlardır. Müteşâbih ise, çeşitli yönlerden ve değişik açılardan tefsir edilebilen, birçok 

manaya ihtimali olup, bu manalardan birini tercih edebilmek için harici bir delile ihtiyaç 

duyan ayetlerdir.
222

 

Muhkem lafzı Kur’ân’da hem müfret 223
 (tekil) hem de cem

224
 (çoğul) olarak 

kullanılmıştır. Müteşâbih lafzı ise, dört yerde tekil,
225

 bir yerde çoğul 226
 olarak 

kullanılmıştır. Muhkem ve müteşâbih kavramları, Kur’ân’da farklı anlamlarda 

kullanılmıştır. Bu kelimeleri, kullanıldıkları anlam itibariyle üç gruba ayırabiliriz: 

a) Kur’ân’ın tamamı muhkemdir. Hûd sûresinin birinci ayetinde Kur’ân’ın 

tamamının muhkem olduğu belirtilmiştir. 

b) Kur’ân’ın tamamı müteşâbihtir. Zümer sûresinin yirmi üçüncü âyeti, Kur’ân’ın 

tamamının müteşâbih olduğu ifade edilmiştir. 

c) Kur’ân’ın bir kısmı muhkem bir kısmı müteşâbihtir. Âl-i İmrân sûresinin 

yedinci ayetinde Kur’ân’ın bir bölümünün muhkem, diğer bölümünün ise, müteşâbih 

ayetlerden meydana geldiği beyan edilmiştir. 

                                                 
221

  Karataş, Seyyid Kutub ve fî Zilâli’l-Kur’ân Tefsirindeki Metodu, s. 54. 
222

   ez-Zerkeşî, el-Burhân fî Ulumi’l-Kur’ân, C. II, s.79-81; ez-Zurkâni, Menâhilu’l-İrfân, C. II, ss. 194-

198. 
223

   Muhammed, 47/20. 
224

   Âl-i İmrân, 3/7. 
225

   Bakara, 2/25; En‘âm, 6/99; 141; Zümer, 39/23. 
226

   Âl-i İmrân, 3/7. 



 

56 

 

Hûd sûresindeki muhkem lafızdan, Kur’ân’ın hak, lafızlarının açık, nazmının 

mükemmel ve anlamlarının da sahih olduğu murat edilmiştir. 227
 Zümer sûresinde 

Kur’ân’ın tamamının müteşâbih olduğunun ifade edilmesiyle de Kur’ân’ın icâz ve 

nazım uyumu yönünden birbirine benzediği, bir kısmının diğer kısmına tercihinin 

imkânsız olduğu gibi manalar kastedilmiştir.228
. 

İslâm alimleri, muhkem-müteşâbih kelimelerinden nelerin kastedilmiş 

olabileceğini şu şekilde formüle eder: Muhkem, Kur’ân’daki helâl, haram, namaz, oruç, 

zekât ve hac gibi ahkâma taalluk eden konulardır.229
 İbni Abbas’tan rivayet edilen bir 

görüşe göre muhkem, En’âm sûresinin yüz elli birinci ve yüz elli üçüncü ayetleridir. 

İmam Maturidi, bu ayetlerin “151-153” hükümlerinin evrensel olduğunu ve hiçbir 

kitapta neshedilmediğini ifade etmiştir. 230
 Muhkem Nâsih, müteşâbih ise, Mensûh 

ayetlerdir. Bu görüş de İbni Abbas’a nispet edilmiştir.231
 Sûrelerin başına gelen hurûf-u 

mukattaalar, müteşâbih ayetlerdendir. 232
 Muhkem, tek bir yorumu olan ayetlerdir. 

Müteşâbih, birden fazla yoruma müsait olan ayetlerdir. Usul alimlerinin kahir ekseriyeti 

bu görüşü benimsemişlerdir. 233
 Muhkem, anlamı, kelimenin zahirinden veya te’vil 

edilerek anlaşılan ayetler grubuna denilir. Müteşâbih ise, ruhun mahiyeti, kıyametin ne 

zaman kopacağı, hurûf-u mukattaa gibi gayba taalluk eden ayetler grubuna denilir.
234

 

Muhkem, hakikâti ifade eden ayetler, müteşâbih, tahkikâtı gerektiren ayetlerdir.235
  

İslâm alimlerinin bu konudaki görüşlerini kısa bir şekilde aktardıktan sonra şimdi 

ise müellif el-Hererî’nin bu konuyla ilgili görüşünü ortaya koymaya çalışacağız. el-

Hererî, “Tembihât” başlığı altında müfessirlerin, ayette geçen muhkem ve müteşâbih ile 

ilgili farklı görüşlerini şu şekilde aktarmıştır: 

                                                 
227

  Ebû Abdillâh Muhammed b. Ömer Fahruddin er-Râzî, Mefâtihu’l-Ğayb, C. XVII, Dâru Turasi’l-
Arabi, Beyrut 1420, s. 312. 

228
  Abdullah Ebû Ömer b. Muhammed Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vil, C. V, Dâru Turasi’l-
Arabî, Beyrut 1418, ss. 41-42. 

229
  ez-Zerkeşî, el-Burhân fî Ulumi’l-Kur’ân, C. II, s. 80. 

230
  Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmud el-Mâturûdî, Te’vilâtu Ehli’s-Sünne, C. IV,  

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2005, s. 318. 
231

  Ebû’l-Ferec Abdurrahman İbnu’l-Cevzî, Zâdu’l-Mesîr fî İlmi’t-Tefsîr, C. I, Dâru’l-Kütübi’l-Arabî, 
Beyrut 1422,s s. 258-259. 

232
  İbnu’l-Cevzî, Zâdu’l-Mesîr fî İlmi’t-Tefsîr, s. 258-259. 

233
  es-Suyûtî, Itkân fî Ulumil- Kur’ân, C. III, s. 3. 

234
  es-Suyûtî, Itkân fî Ulumil- Kur’ân, C. III, s. 3. 

235
 Muhammed Esed, Kur’ân Mesajı, Cahit Koytak ve Ahmet Ertük (çev.), İşaret Yayınları, İstanbul 

2002, s. 89. 



 

57 

 

a) Muhkem, te’vili bilinen, anlamı ve tefsiri açık bir şekilde anlaşılan lafızdır. 

Müteşâbih, hiç kimsenin anlamını ve tefsirini bilmediği lafızdır. Bu görüşün sahipleri, 

Cabir b. Abdullah, Şa’bî b. Süfyan es-Sevrî gibi alimlerdir.  

b) Muhkem, sadece bir yoruma ihtimali olan; müteşâbih, birçok yoruma ihtimali 

olan lafızdır. 

c) Muhkem, neshedici olan, helali ve haramı belirten, iman edilen ve hükümleri 

ile amel edilen ayetlerdir. Müteşâbih, hükümleri nesh edilen, misal olarak getirilen, 

kasem olarak zikredilen, iman edilen ve hükümleri ile amel edilmeyen ayetlerdir. 

d) Muhkem, İslâm alimlerinin te’villerini bilmeye güç yetirdikleri, manalarını 

anladıkları ve tefsir edebildikleri ayetlere denilir. Müteşâbih ise, sadece Allah’ın bildiği 

ve kimsenin bilmeye güç yetiremediği ayetlerdir. Örneğin, Deccâl, Ye’cuc ve Me’cucûn 

çıkışı, Hz. İsa’nın yeryüzüne tekrar gelmesi, güneşin batıdan doğması ve dünyanın yok 

olma zamanına delalet eden ayetler, bu kabildendir.
236

 

İslâmiyet’in ilk dönemlerinde yapılan muhkem-müteşâbih yorumları ile son 

dönemlerdeki muhkem-müteşâbih yorumları arasında ciddi farklılıklar göze 

çarpmaktadır. İlk dönem muhkem-müteşâbih tariflerin çerçevesi ve mahiyeti, gayet açık 

ve net bir şekilde belirtilmiş iken, son dönemlerde net ve somut olmayan tanımların 

ağırlık kazandığı görülmektedir. 

Bunun en önemli nedenlerinden biri tâbiûn döneminden sonra tefsir ilminin 

gelişip müstakil bir ilim dalı haline gelmesidir. Çünkü tefsir ilminin müstakil olması, 

müfessirler tarafından muhkem-müteşâbih kavramlarına, birbirinden farklı yorumların 

ve bakış açıların getirilmesine neden olmuştur. Bu kavramlar için müfessirler tarafından 

getirilen yorumların daha sistematik ve kapsayıcı olduğunu söylemek mümkündür. 

Ancak ashap ve tâbiûn’un bu kavramlara bizim bakış açımızla bakmadıkları bir 

gerçektir. Onların bu konudaki yorumlarını, bakış açılarını ve görüşlerini yansıtabilmek 

için bu kavramları nasıl ve hangi bakış açısıyla ele aldıklarını bilmemizde yarar 

vardır.237
 

                                                 
236

  el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 184; Servet Demirbaş, Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-
Kur’ân’da Tefsir Yöntemi Âl-i İmrân Sûresi Örneği, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), s. 71. 

237
  Sahabe ve Tâbiûn’un muhkem-müteşâbih görüşlerine eleştirel bir yorum için bkz. Enver Arpa, 
“Ayetler Kavramı Hakkında Tarihi ve Semantik Bir İnceleme”, AÜİFD, C. XLIII/2, Ankara 2002, 

s.151-168. 



 

58 

 

Bu konu ile ilgili yukarıda aktardığımız görüşlerden yola çıkarak şunları 

söyleyebiliriz: Muhkem, anlamları açık, delaletleri kat’î, herkes tarafından anlaşılabilen 

ayetlerdir. Müteşâbih, anlamları kapalı, delaletleri kat’î olmayan ve mahiyetleri 

hakkında ihtilaf edilen ayetlerdir. 

el-Hererî, Âl-i İmrân sûresinin yedinci ayetinin tefsirinde, muhkem-müteşâbih 

konusuna değinmiş, bu konuyla alakalı görüşlerine yer vermiştir. Ona göre muhkem, 

anlamı açık seçik olan ve kimsenin karıştırmayacağı şekilde manaya delâleti kat’î olan 

ihtimalden muhafaza edilmiş, metni sağlam olan lafza denilmektedir. Müteşâbih, 

birbirine benzeyen, farklı anlamlara ihtimali olduğu için murat manaya delaleti ancak 

çok dikkatli bir tetkik ve derin bir tefekkürle anlaşılabilen lafızlardır.238
 

el-Hererî, müteşâbih ayetlerin anlamlarının bilinip bilinemeyeceği konusunda İbn-

i Abbas’tan nakledilen “tefsir dört kısımdır” rivayetine yer verdikten sonra, ayetin ikinci 

bölümünde yer alan “ ون فى العلم يقولون آمنا بهوما يعلم تأويله الاالله والراسخ ” kısmın irabıyla 

ilgili gelen rivayetleri de aktarmıştır.239
  

Daha sonra alimlerin ekseriyetinin, vakfın الا الله’da olması gerektiğini, “والراسخون” 

kelimesiyle yeni bir cümlenin başlıdığını bundan dolayı da و’un atıf olmadığını tercih 

ettiklerini aktarır. el-Hererî’nin bu açıklamaların ardından bu görüşü teyit eden 

rivayetleri aktarması, kendisinin de bu görüşü benimsediğini göstermektedir.240
 

1.3.6. Tenâsübü’l-Âyi ve’s-Süver 

Münasebet, lügat manası itibariyle soy, yakınlık, akrabalık ve bağlantı 

anlamlarına gelmektedir.241
 Istılah olarak, Kur’ân bölümleri arasındaki tertip ve alakayı 

bilmek, bir ayetin başka bir ayetle veya bir sûrenin başka bir sûre ile olan irtibat ve 

alakasını kavramaktan ibarettir.242
 

Münasebet ilmi çok kıymetli bir ilimdir. Zira bu ilim, Kur’ân’ın anlaşılmasına ve 

yorumlanmasına ciddi katkılar sunmaktadır. Kur’ân-ı Kerîm başından sonuna kadar iyi 

bir şekilde tetkik edildiği takdirde ayet ve sûreler arasındaki münasebet, açık bir şekilde 

görülecektir. Ayet ve sûreler arasında var olan nazım ve irtibat, kanın bedendeki 
                                                 

238
  el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 179. 

239
  el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 180. 

240
  el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 186. 

241
   ez-Zerkeşî, el-Burhân fî Ulumi’l-Kur’ân, C. I, s. 61; Ahmed b. Fâris b. Zekeriyya, Mu’cem 
Makâyisu’l-Lüğat, Dâru’l-Fikr, Beyrut 1979, C. V, s. 423. 

242
   İbrahim b. Ömer el-Bikâî, Nazmu’d-Durer fî Tenâsubi’l-Âyet-i ve’s-Sûver, C. I, Mektebetü İbn 
Teymiyye, Kahire 1969, s. 6. 



 

59 

 

dolaşımı esnasındaki uyum ve irtibat gibi kendini göstermektedir. Dolayısıyla Kur’ân’ın 

anlamını, ihtiva ettiği hikmetleri, nüktelerini, aynı zamanda evrensel mesajını doğru bir 

şekilde öğrenmek isteyen biri, ayet ve sûrelerin birbirleriyle olan münasebetini de 

bilmek zorundadır.243
 Kur’ân’da birbirini takip eden kelimeler, cümleler, ayetler ve 

sûreler arasındaki irtibatı ve uyumu araştıran müfessirler, bunu tespit ederken lafız ve 

mana arasındaki bütünlüğü bulmaya çalışmışlardır.244
  

Münasebet ilmine yönelen ve bu konuda çalışmalar yapan müfessir sayısı son 

derece azdır. Münasebet ilmine tam manasıyla yoğunlaşan ve bu ilmin tefsir açısından 

ne kadar önemli olduğunu dile getiren aynı zamanda tefsir kitabında bu ilme sık sık atıf 

yapan müfessirlerin başında Fahruddîn er-Râzî gelmektedir. er-Râzî, bu ilminin önemini 

şu sözlerle anlatmıştır: “Kur’ân’ın ihtiva ettiği inceliklerin çoğu ayet ve sûrelerin 

tertibinde ve nazmındadır.”245
 Bu ilme önem verenlerden biri de İmam Suyûti’dir. İmam 

Sûyûtî, “Bu ilmin ince oluşundan ve derinlemesine araştırmayı gerektirmesinden dolayı 

müfessirlerin ekseriyeti buna temas etmemişlerdir.”246
 demiştir. 

Kur’ân-ı Kerim’in ayet ve sûreleri yaklaşık yirmi üç yıllık zaman diliminde belli 

aralıklarla ve aynı zamanda çeşitli sebeplerle nâzil olmuştur. Ancak aralarında öyle bir 

bağ ve insicam vardır ki bu ayetleri ve sûreleri birbirinden bağımsız mülahaza etmek 

veya takdim ve tehir etmek mümkün olmamaktadır. Bazı İslâm alimleri, münasebet 

ilminin önemini ifade etmek için şunları söylemişlerdir: “Ayetleri anlama ve 

yorumlamada sebeb-i nüzulün katkısı olduğu gibi aynı şekilde ince manalara, güzel 

tevillere, lafız ve mana uyumuna, ayetlerin ihtiva ettiği hüküm, akaid, kıssa, öğüt, gibi 

konulara vakıf olabilmek için münasebet ilminin katkısı yadsınamaz.”247
 Ne var ki bir 

çok modern müfessir, Kur’ân’daki bu insicamı göz ardı ederek ayetleri kendi başlarına 

ve diğer ayetlerle bağlantılarını kurmadan tefsir etmektedir. Hatta daha ileri gidip, 

parçacı yaklaşımlarla Kur’ân ayetlerini ele alıp yanlış fetvalar verebilenler de 

bulunmaktadır. 

                                                 
243

   ez-Zerkeşî, el-Burhân fî Ulumi’l-Kur’ân, C. I, s. 61; Mehmet Aydın, “Münasebet İle Alakalı 
Mülahazalar ve Kur’ân’ı Kerîm’deki Tatbikatı İle İlgili Çalışma”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi, S. 17, 2008, s. 25. 

244
   Mehmet Faik Yılmaz, Ayetler ve Sûreler Arasındaki Münasebet, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 
Ankara 2005, s. 11. 

245
   ez-Zerkeşî, el-Burhân fî Ulumi’l-Kur’ân, C. I, s. 62. 

246
   es-Suyûtî, Tenâsuki’d-Dürar fî Tenâsübi’s-Süver, Âlimu’l-Kütüb, Beyrut 1987, s. 26. 

247
  Mehmet Faik Yılmaz, Ayetler ve Sûreler Arasındaki Münasebet, s. 13. 



 

60 

 

Tefsir usulünde kendisine sıkça müracaat edilenlerden biri olan ez-Zerkeşî, el-

Burhân fî Ulumi’l-Kur’ân adlı kitabında bu konuya ayrı bir fasıl açarak tefsir ilmine 

olan katkısından uzun uzadıya söz etmiştir. ez-Zerkeşî, bu ilmin faydasını anlatırken şu 

sözlere yer vermiştir. “Kelamı oluşturan cüzler, birbirinin boynuna sarılmış vaziyette 

mükemmel bir ahenk oluşturmuşlardır. Hal böyle iken bu şekilde meydana gelen bir 

telifin durumu sağlam, dört tarafı mamur bir binanın durumuna benzemektedir.”248
 

Muhammed Ali el-Hudayri İlmu’l-Münâsebet fi’l-Kur’ân adlı makalesinde, bu 

ilmin ne kadar önemli olduğunu ayetler ışığında ispat etmeye çalışmıştır. el-Hudayrî, bu 

ilim vesilesiyle herhangi bir ayetten tam olarak ne kastedildiğini bilme imkanına sahip 

olduğumuzu ifade etmiştir. Ardından ayet-i kerimeden örnek vererek iddiasını ispat 

etmeye çalışmıştır. el-Hudayri, Sâffât sûresinin birinci ayetinin “Saf bağlayıp duranlara” 

yorumunda şunları söylemiştir: “Müfessirlerin ekseriyeti, “saf bağlayıp duranlardan”249
 

kast edilen melekler olduğunu, bazılarının ise bunlardan maksat, kuşlar olduğunu 

söylemişlerdir. Sahih olan birinci görüştür. Çünkü sûrenin birinci ayetinden başlayarak 

son ayetine varıncaya kadar ayetler arasındaki münasebet incelendiğinde, bu ayetten 

kimlerin kastedildiği aynı sûrenin yüz altmış beş ve yüz altmış altıncı ayetlerinde açıkça 

görülecektir. Zira bu ayetlerde Yüce Allah, “melekler Şüphesiz biz saf duranlarız, 

Allah’ı tesbih edip yüceltenleriz.” 250
 buyurmak sûretiyle birinci ayetin yorumu ile 

alakalı ihtilafı ortadan kaldırmaktadır. Aynı zamanda bu ilim vesilesiyle hüküm bildiren 

ayetlerin hikmet ve sırlarını bununla birlikte kıssalardaki tekrarların hikmetlerini 

öğrenme imkanına kavuşuyoruz.251
 

Çalışma konumuz olan Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Rayhân adlı eserin müellifi el-

Hererî’nin çokça önem verdiği yöntemlerinden biri de münasebet konusudur. 

Münasebet ilmine, tefsirinin her aşamasında yer vermiştir. Öncelikle münasebeti sûreler 

arasında ardından sûre içerisindeki ayet gruplarında aramıştır. Sûreler arasındaki 

münasebeti sûre girişinde, ayetler arasındaki münasebeti ise ayetleri yorumlarken birinci 

aşama olarak ele almıştır. Münasebet ile ilgili konulara bazen kısa bazen de geniş bir 

şekilde yer vermiştir. Gerek duyduğu yerlerde başka müfessirlerin konu ile alakalı 

görüşlerini de aktarmıştır. Şimdi müellifin eserinden bu konu ile ilgili örnek verip bu 

konuya yaklaşımını görelim. 
                                                 

248
  ez-Zerkeşî, el-Burhân fî Ulumi’l-Kur’ân, C. I, s. 63. 

249
  Sâffât, 37/1. 

250
  Sâffât, 37/164-165. 

251
  Aydın, “Münasebet ile Alakalı Mülahazalar ve Kur’ân’ı Kerîm’deki Tatbikatı ile İlgili Çalışma,” s. 33 



 

61 

 

el-Hererî, Nisâ sûresinin girişinde münasebetle ilgili şunları söylemiştir: “Bu 

sûrenin bir önceki sûre ile olan münasebeti gayet açıktır. Çünkü Âl-i İmrân sûresinin 

sonu, “Allah’a karşı gelmekten sakının ki kurtuluşa eresiniz.”252
 emriyle son bulmuştur. 

Aynı şekilde Nisâ sûresi de “Ey insanlar! Sizi tek bir nefisten yaratan ve ondan da eşini 

yaratan ikisinden birçok erkek ve kadın meydana getirip yayan Rabbinize karşı 

gelmekten sakının.”253
 emri ile başlamıştır.”254

 el-Hererî bu sûrenin kendinden önceki 

sûre ile münasebetini beyan ettikten sonra, sûrenin ayetleri arasındaki münasebeti de 

izah etmeye çalışmıştır. el-Hererî, bu yöntemi, sadece birkaç sûrede değil, bütün 

sûrelerin giriş bölümünde tatbik etmiştir.255
  

1.4. Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Reyhân’ın Rivâyetlere Yaklaşımı 

1.4.1.  Rivayeti Muttasıl Bir Senetle Nakletmek 

el-Hererî, sebeb-i nüzul ile alakalı rivayetleri aktarırken onları genellikle 

senetleriyle birlikte aktardığı görülmektedir. Konunun daha iyi anlaşılabilmesi için  

birkaç zikretmede yarar vardır. 

“Ey iman edenler! Namaza kalkacağınız zaman yüzlerinizi, dirseklere kadar 

ellerinizi ve başlarınızı mesh edip her iki topuğa kadar da ayaklarınızı yıkayın. Eğer 

cünüp iseniz iyice yıkanarak temizlenin. Hasta olursanız veya seferde bulunursanız veya 

biriniz abdest bozmaktan (def-i hacetten) gelir veya kadınlara dokunur (cinsel ilişkide 

bulunur) da su bulamazsanız, o zaman temiz bir toprağa yönelin. Onunla yüzlerinizi ve 

ellerinizi meşhedin (teyemmüm edin.)”256
 Bu ayetin sebeb-i nüzulü hakkında el-Hererî, 

Buhârî başta olmak üzere Müslim, Ebû Dûvûd, Nesâî, İbn’i Mâce, İmam Mâlik, 

Abdürrezak Hâkim ve İbn Cerîr gibi muhaddislerden gelen rivayeti şu şekilde 

aktarmıştır: 

“Gerdanlık olayı vuku bulduktan sonra münafıkların aleyhime çıkardıkları fitne 

ve bu süre içerisinde çekmiş olduğum eza ve cefadan sonra Resûlullah ile beraber bir 

gazveye katılmak üzere yola revan olduk. Çıktığımız bu gazve yolculuğunda tıpkı diğer 

gazvede olduğu gibi gerdanlığımı kaybettim. Orduda bulunanlar gerdanlığımı aramaya 

koyuldular. Gerdanlığımı kaybettiğim mevkide hayatî öneme sahip olan su ne orduda ne 

                                                 
252

  Âl-i İmrân, 3/200. 
253

  Nisâ, 4/1. 
254

  el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 375. 
255

  el-Hererî, Hadâik, C.VIII, s. 138. 
256

   Mâide, 5/6. 



 

62 

 

de o mevkide var idi. Daha sonra babam Hz. Ebû Bekr, yanıma gelerek, kızım her 

seferde insanlara eziyet veriyorsun, diyerek beni azarlamaya başladı. Bu olay esnasında 

Yüce Allah, insanlara kolaylık olsun diye “teyemmüm” ayetini indirdi. Bu ayetin 

nüzulünden sonra babam çok sevindi. Ve sevincini şu şekilde dile getirdi: Kızım sen 

mübarek bir insansın.”257
 

el-Hererî’nin esbab-ı nüzulu kullanımına dair bir başka örnek vermek gerekirse şu 

ayet incelenebilir: “Yeryüzünde düşman tamamıyla sindirip hâkim duruma gelmedikçe 

hiçbir Peygamber’e esir almak yakışmaz. Siz geçici dünya menfaatini istiyorsunuz, 

halbuki Allah, ahireti kazanmanızı istiyor. Allah, mutlak güç sahibidir, hüküm ve 

hikmet sahibidir.
258

 

el-Hererî, bu ayetin sebebi nüzulü hakkında şu rivayeti nakletmiştir. İbrahim 

Muhacirden, Muhacir de Mücahit’ten, Mücahit de İbn’i Ömer’den rivayet etti ki bu 

ayet, Bedir esirleri hakkında nazil olmuştur. Resûlullah Bedir esirlerinin akıbetleri ile 

ilgili Hz. Ebû Bekr ve Hz. Ömer ile istişarede bulundu. Hz. Ebû Bekr, Allah Resûlü’ne 

esirleri serbest bırakması yönünde telkinde bulundu. Hz. Ömer ise esirlerin tamamının 

kılıçtan geçirilmelerini talep etti.
259

 Hz. Peygamber (sav)’in Hz. Ebû Bekir’in görüşünü 

benimseyip esirleri serbest bırakması üzerine bu ayet nâzil oldu.260
 

1.4.2.  Rivayetleri Senedsiz Nakletmek 

el-Hererî’, sebeb-i nüzulü izah ederken bazı durumlarda sadece rivayetin metnine 

yer vermiş ve senetleri zikretmemiştir. Konunun taam manasıyla vuzuha kavuşabilmesi 

için bazı önekler zikredilecektir . 

“Hani Rabbinizden yardım istiyor, yalvarıyordunuz. O da ‘Ben size art arda bin 

melekle yardım ediyordum’ diye cevap vermişti.”261
 

Bu ayetin sebeb-i nüzulünü aktaran rivayetin senedi olduğu halde el-Hererî, bu 

rivayetin sadece metnini nakletmekle yetinmiştir. İmam Ahmed, İbn Abbas’tan şunu 

rivayet etmiştir: “Bedir günü Allah Resûlü ashabına dönüp baktı. Sayıları üç yüzden 

fazla idiler. Daha sonra düşmana yönelip baktı sayıları binden fazlaydı. Ardından 

ellerini açıp Kâbe’ye yönelerek şu duayı yaptı. ‘Allah’ım, bana vadettiğin zaferi göster. 
                                                 

257
   Buhârî, “Teyemmüm” 1; el-Hererî, Hadâik, C. VII, ss. 126-127. 

258
   Enfâl, 8/67. 

259
   Müslim, “Cihâd”, 58. 

260
   el-Hererî, Hadâik, C. XI, s. 86. 

261
   Enfâl, 8/9. 



 

63 

 

Allahım, şu bir avuç Müslümanı helak edersen sana yeryüzünde ibadet edecek kimse 

kalmayacak.’262
 Israrla Yüce Allah’tan zafer talep etti. O kadar yalvardı ki bir ara 

sırtındaki cübbesi yere düştü. Bunu gören Hz. Ebu Bekr, yanına gelerek cübbesini 

düzettikten sonra, ‘ey Allah’ın Resûlü, bu kadar dua yeter. Üzülme Allah, sana 

vadettiğini gerçekleştirecektir’ dedi. Bunun üzerine bu ayet nâzil oldu.”263
  

Bir başka örnek ise Tevbe sûresinin seksen dördüncü ayetinin nüzul sebebi 

hakkında naklettikleridir. “Onlardan ölen hiçbirine asla namaz kılma ve kabrinin 

başında durma. Çünkü onlar Allah’ı ve Resûlünü inkâr ettiler ve fâsık olarak öldüler.” 

Bu ayetin sebeb-i nüzulü şudur: “Abdullah b. Selûl vefat edince oğlu Hz. Peygamber’in 

yanına gelerek kendisinden babasının kefeninde kullanmak üzere cübbesini istedi. Hz. 

Peygamber cübbesini çıkarıp kendisine verdi. Daha sonra Hz. Peygamber’den babasının 

cenaze namazını kılmasını talep etti. Hz. Peygamber bu talebe de olumlu cevap verdi. 

Abdullah b. Selûl’un cenaze namazını kılmaya hazırlanırken Hz. Ömer, Resulullah’ın 

yanına gelerek ‘bir münafığın cenaze namazını mı kılacaksınız? Oysa Allah sizi bundan 

men etti’ dedi. Hz. Peygamber, Hz. Ömer’e yönelerek şunları söyledi: ‘Yüce Allah, beni 

bunların cenaze namazlarını kıldırmamdan nehyetmedi. Beni bu konuda muhayyer 

bıraktı’ dedi.
264

 Hz. Peygamber, Abdullah b. Selûl’un cenaze namazını kıldı. Bunun 

üzerine Yüce Allah, bu ayeti indirdi.”265
 

1.4.3. Zayıf Rivayetlere Yer Vermek  

Ayetlerin sebeb-i nüzulü ile ilgili rivayetlerin sahih ve net olduğunu ifade eden 

ifadeler olduğu gibi bunları bu kadar net ifade etmeyen kavramlar da vardır. Sahih ve 

kesin olan kavramlar, “  Bunun üzerine Allah bu ayeti indirdi.” veya“ ” فانزل الله هذه الآية

“ نزول هذه الايية سبب ” “Bu ayetin sebeb-i nüzulü…” gibi ifadelerdir. el-Hererî, sebeb-i 

nüzul hakkında kesinlik ifade etmeyen kavramları “قيل” “denildi” veya “روى” “rivayet 

olundu” gibi tabirlerle belirtmiştir. 266
 Klasik tefsirlerde olduğu gibi el-Hererî, önce 

sağlam ve güvenilir rivayetleri aktarmış ardından aynı konuyla alakalı zayıf da olsa 

diğer rivayetlere de yer vermiştir. Böylece sebeb-i nüzule dair okuyucuya sağlam ve 

                                                 
262

  Ahmed b. Hanbel, Müsned, Şuayb el-Arnavûtî-Adil Müşrif, (thk.), C. I, Müessetü’Risale, Beyrut 

2001, s. 334. 
263

  el-Hererî, Hadâik, C. V, s. 229. 
264

  Tevbe, 9/80. 
265

  el-Hererî, Hadâik, C. XI, s. 388. 
266

  el-Hererî, Hadâik, C.V, s. 75; C. XII, s. 129; C. XV, s. 242. 



 

64 

 

zayıf rivayetleri bir arada bulabilme imkânı sunmuştur. Şimdi konumuzun daha iyi 

anlaşılabilmesi için bazı örnekler vereceğiz.  

“Allah’ın nimetini küfre değişenleri ve kavimlerini helak yurduna sürükleyenleri 

görmedin mi? ”267
 

el-Hererî, bu ayetin sebeb-i nüzulü ile alakalı olarak İbn Cerîr’in, Ata b. 

Yesâr’dan ve cumhur-u müfessirînden gelen rivayetleri naklettikten sonra zayıf 

rivayetlere de şu şekilde yer vermiştir: “Bu ayetin, Kureyş kabilesinden olan Ben-i 

Mahzûm ve Ben-i Umeyye kabileleri hakkında indiği rivayet edilir. Bazı alimler ise, 

ayetin bütün Kureyş hakkında nazil olduğunu iddia etmişlerdir. Bu ayetin sebeb-i 

nüzulü için başka rivayetler de zikredilmiştir.268
 Bir başka örnek ise, Fussillet sûresinin 

kırk yedinci ayetinin iniş sebebi hakkında kaydettikleridir. Önce ayetin anlamını aktarıp 

daha sonra bu ayet ile alakalı rivayeti zikredeceğiz. 

“Kıyametin ne zaman kopacağına ilişkin bilgi ona havale edilir. Meyveler 

tomurcuklarından ancak onun bilgisi altında çıkar, dişi ancak onun bilgisi altında hamile 

kalır ve doğurur. Allah’ın onlara, “Nerede bana ortak koştuklarınız?” diyeceği gün şöyle 

derler: ‘Sana arz ederiz ki, içimizden onları gören hiçbir kimse yok.’”269
 

Rivayet olundu ki Müşrikler, Hz. Peygamber’e gelerek kendisinden şunları talep 

ettiler. “Şayet sen iddia ettiğin gibi Peygambersen bize kıyametin ne zaman kopacağını 

haber ver. O zaman senin Peygamber olduğuna inanalım.” Bunun üzerine bu ayet nâzil 

oldu.
270

 

1.4.4.  Nüzul Sebepleri Arasında Tercihte Bulunmak 

el-Hererî, birtakım ayetlerin nüzulü hakkında varit olan değişik rivayetleri 

aktardıktan sonra bunların arasında tercihte bulunmuştur. Bu durum da el-Hererî’nin 

konuyla ilgili rivayetleri aktarmakla yetinmediğinin ve dikkatli bir çalışma yaptığının 

göstergesi olarak değerlendirilebilir. 

“Allah size çocuklarınızın alacağı miras hakkında, erkeğe iki dişinin payı kadarını 

emreder. Çocuklar sadece ikiden fazla kız iseler, ölenin geriye bıraktığının üçte ikisi 

onlarındır. Eğer kız bir ise mirasın yarısı onundur. Ölenin çocuğu varsa geriye bıraktığı 

                                                 
267

  İbrâhîm, 14/28. 
268

  el-Hererî, Hadâik, C. XIV, s. 304. 
269

  Fussilet, 41/48. 
270

  el-Hererî, Hadâik, C. XXVI, s. 9. 



 

65 

 

maldan, ana babasından her birinin altıda bir hissesi vardır. Eğer çocuğu yok ise yalnız 

ana babası ona varis oluyorsa ana üçte bir düşer. Eğer kardeşleri varsa anasının hissesi 

altıda birdir. Bu paylaştırma, ölenin yapacağı vasiyetten ya da borcundan sonradır.271
 

 

el-Hererî, bu ayetin nüzul sebepleri ile ilgili rivayetleri şu şekilde sıralamıştır: 

a. Sünen kitaplarının (kütübi’s-sitte) müelliflerinin rivayet ettiklerine göre, Cabir b. 

Abdillah hastalanmıştı. Hz. Peygamber, Hz. Ebû Bekir’i yanına alarak kendisini ziyaret 

etti. Cabir (ra): “Hz. Peygamber ziyaretime gelince baygın bir haldeydim. Hiçbir şey 

duymuyor ve hissetmiyordum. Hz. Peygamber, su istedi. Kendisine su getirildi. O suyla 

abdest aldı ve üstüme su serpti. Hz. Peygamber, üstüme su serptikten sonra kapalı olan 

bilincim açıldı ve kendime geldim. Daha sonra kendisine benim malım var ne yapmam 

gerektiğini sordum. Bunun üzerine bu ayet nâzil oldu.” 
272

 

Ahmed b. Hanbel,
273

 Ebû Dâvûd,
274

 Tirmizî,275
 Hâkim,276

 bu ayetin nüzulü ile 

alakalı şunları rivayet ettiler. “Sad b. Rabî’in eşi, iki kızını yanına alarak Resûlullah’ın 

yanına gelip ‘Ey Allah’ın Resûlü, şu gördüğün iki kız var ya bunlar Uhud savaşında 

sizinle birlikte çarpışıp şehit düşen Sa’d b. Rabî’in kızlarıdır. Bunların babalarından 

kalan mallarına amcaları el koydu. Onlara hiçbir şey bırakmadı. Bunlar perişan 

vaziyetteler. Bu konuda sizlerden yardım talep ediyoruz’ dedi. Hz. Peygamber, gelen 

bayana sabret, bu konuda Allah hükmünü verecek’ dedi. Ve ardından bu ayet nâzil oldu. 

Ayet nazil olduktan sonra Hz. Peygamber, kızların amcalarını çağırıp haklarını teslim 

etmesini talep etti. Amcaları da Hz. Peygamber’in emrini vakit geçirmeden yerine 

getirdi.”277
 

el-Hererî, bu rivayetleri sıraladıktan sonra “ براصحوقصة جا ” “Câbir’in kıssası daha 

doğrudur.” ifadesiyle birinci görüşün daha sahih olduğunu beyan etmiştir. Çünkü ikinci 

rivayet zincirinde Abdullah b. Muhammed b. Akîl vardır. Kendisi her ne kadar sağlam 

ve dürüst bir kişiliğe sahip ise de ezber konusunda zayıf olduğundan isminin 

                                                 
271

  Nisâ, 4/11. 
 
272

  el-Hererî, Hadâik, C.V, s. 426. 

 
273

  Ahmed b. Hanbel, Müsned, C. XXIII, s. 108. 

 
274

  Ebû Dâvud, “Ferâiz”, 2891. 
 
275

  Tirmizî, “Ferâiz”, 2092. 
 
276

  el-Hâkim Muhammed b. Abdillah en-Nisâbûrî, el-Müstedrek, Mustafa Abdikadir Ata (thk.), C. I, 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1990, s. 378. 
277

   Müslim, “Miras”, 1616. 



 

66 

 

zikredildiği rivayet, zayıf addedilmiştir.278
 Bu durum da el-Hererî’nin rivayetleri tercih 

etmede rivayetlerin sıhhatini ön plana aldığını ve klasik müfessirlerle aynı duruşu 

sergilediğini göstermektedir. 

Buraya kadar olan bölümde müellifin hayatını ve bir müfessir olarak Ulumu’l-

Kur’ân’a bakışını, vukûfiyetini ve onunla münasebetini ele aldık. Bundan sonraki 

konular, çalışmamızın omurgasını oluşturan konulardır. Dolayısıyla bu konuları geniş 

bir şekilde ele alıp değerlendirmeye çalışacağız. 

                                                 
278

  el-Hererî, Hadâik, C. V, s. 427. 



 

67 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

el-HERERÎ’NİN HADÂİKU’R-RAVHİ ve’r-REYHÂN ESERİ 
BAĞLAMINDA KADIN KONUSUNA YAKLAŞIMI 

2.1. İslâm’da Kadın Algısı ve İslâm Öncesi Kadına Bakış 

Bundan sonraki konuları, İslâm’ın kadın algısı ve birtakım çevrelerin gündeme 

getirip onunla İslâm’ı eleştirdikleri hususlar oluşturacaktır. Bu konuların en başında 

geleni ise kadının dövülme meselesidir. Bazı çevreler, İslâm’da kadına değer 

verilmediğini zira Kur’ân’da kadının dövülmesinin emredildiğini iddia etmişlerdir.279
 

Araştırma konumuz olan el-Hererî’nin Hadâiku’r-Ravhi ve’r-Reyhân’da Nisâ sûresinin 

otuz dördüncü ayetinde geçen “واضربوهن” “onları dövün” cümlesini nasıl yorumladığına 

geçmeden önce birkaç hususun altını çizmekte fayda vardır. Zira bu mesele, son derece 

hassas ve bir o kadar da önemli bir meseledir. Özellikle Müslüman bir kadının kendi 

inancından, itikadından ve mensup olduğu medeniyetinden şüphe duyması için bu kadar 

yıkıcı faaliyetlerin yaşandığı bir dönemde, bu gibi meselelerin ele alınıp beyan edilmesi 

daha büyük önem kazanmaktadır. Zira art niyetli bazı yorumcular, bu tür tartışmalı 

meseleleri sürekli gündemde tutarak insanların -özellikle toplumun yarısını oluşturan 

kadınların- zihinlerinde İslâma karşı şüpheler oluşturmak istemektedirler.280
 

Kadim medeniyet ve toplumlarda yaşayan insanlar, kadının değeri, statüsü ve 

toplumdaki konumu hakkında farklı düşüncelere sahip olmuşlardır. Çağdan çağa 

dönemden döneme kadına bakışta farklılıklar olmuş, bazen kadına iyi davranılmış ve 

kadının değeri yüceltilmiş, bazen de kadına kötü davranılarak kadın her türlü kötülüğe 

maruz bırakılmıştır. Ancak ekseriyetle kadın aşağılanmış ve zulüm görmüştür. Zira bu 

kadîm medeniyet ve toplumlarda, kadın sosyal hayattan ve kendisini ifade edebilmekten 

mahrum bırakılmıştır. Bu mahrumiyetlerin yanı sıra kadın, bu toplumlarda değersiz bir 

meta gibiydi. Hatta bu medeniyet ve toplumlarda yaşayan insanların çoğu, kadının 

insanlığını bile tartışıyorlardı. Hayat, onlar için adeta bir zindan gibiydi. Zira ya 

babasının ya eşinin veyahut velisinin sultası altındaydı. Bunlar, kadın adına istedikleri 

                                                 
279

   Bu konudaki diğer iddialar için bkz. Seyithan Can, “Ateistelerin Kur’ân Algısının Eleştirisi”, İslam 
Düşüncesinde Ateizm Eleştirisi, Cemalettin Erdemci vd. (ed), Elis Yayınları, Ankara 2019, s. 460. 

280
  Fatıma Ömer Nâsıf, Hukûku’l-Mer’e ve Vâcibetühâ fî Davi’l-Kitab ve’s-Sünne, Dâru’l-Yakîn li’l-
Neşri ve’t-Tavzî, Mısır 2010, s. 3. 



 

68 

 

şekilde ve istedikleri kararları verebiliyorlardı. Bunların kararları, hükmedebildikleri 

kadınlar için âdeta bir kanun hükmündeydi.281
 

İslâm’ın, kadına kadîm din ve medeniyetlerde olmayan hangi hakları verdiğini 

anlayabilmek için kadının eski din ve medeniyetlerdeki konumuna, sosyal statüsüne ve 

sahip olduğu haklarına bakmak gerekir. Zira bu konulara değinmeden direkt ayetin 

yorumuna geçmek, kadının İslâm’da sahip olduğu konum ve haklarının doğru bir 

şekilde anlaşılmasını engelleyecektir. Bundan dolayı, eski din ve medeniyetlerde 

kadının konumuna kısaca değinmekte fayda mülahaza ediyoruz. 

Eski Yunan’da kadın, hiçbir şekilde sosyal hayatta yer almazdı. Erkeklerden 

seviye ve konum bakımından çok düşüktü. Çarşıda ve pazarda satılan, değeri düşük bir 

metadan farksızdı. Yunan halkı, kadını şeytanın pis bir oyuncağı olarak telakki ederdi. 

Dilediğiyle evlendirir, ona mirastan pay da vermezdi. Hatta Yunanlılar, kaleme aldıkları 

birçok kitap ve şiirde kadına ağza alınmayacak hakaretler yağdırırlardı. Yunan 

medeniyeti, fikren ve ilmen ileride olmasına rağmen kadına olan insanlık dışı 

muamelesiyle çok gerilerdeydi. Bu konuda haddi o kadar aştı ki erkek çocuk 

doğurmayan veya yaratılışında herhangi bir eksiklik bulunan bir çocuğu dünyaya 

getiren kadını, ölüm cezasına çarptırırdı.282
 Oysa İslâm’da kadın, doğurduğu çocuğun 

engelli veya sağlıksız olmasından dolayı sorumlu tutulmaz ve ayıplanmaz. Erkeği de 

kızı da anne babaya verilmiş büyük bir nimet olarak telakki eder ve kadına kadın olduğu 

için değer verir.283
 Bu İslâmî öğretiler, zaman içinde -İspanya’nın fethî, İslâmî eserlerin 

batı dillerine tercüme edilmesi gibi faaliyetlerle- dünyanın diğer bölgelerine de 

yayılarak medeniyetlerin bu konuda terakki etmelerine vesile olmuştur. 

Sparta’da kadın tasavvuru Atina’nınkinden tamamen farklıydı. Atina’da kadına ne 

kadar baskı ve şiddet varsa Sparta’da o kadar özgürlük vardı. Kadın, erkek kadar itibar 

ve değer görürdü. Çarşı-pazarda erkekler kadar yer alır, kısmen mirasa sahip olurdu. Ne 

var ki Sparta’lıların kadına birtakım haklar vermesi, kadına olan sevgi ve saygılarından 

kaynaklanmıyordu. Buna bir nevi mecbur idiler. Zira şehir sürekli savaş halindeydi. 

Erkekler çoğunlukla savaşa katıldıklarından dolayı ev, çarşı-pazar işlerini kadınlara 

                                                 
281

  Mustafa Sibâî, el-Mer’etu Beyne’l-Fıkhi ve’l-Kânûn, Mektebetu’l-Varrâk, Riyad 1999, s. 13 
282

  Nasîf, Hukûku’l-Mer’e, s. 27. 
283

  İsrâ, 17/70. 



 

69 

 

bırakmak mecburiyetinde kalıyorlardı.284
 Buna karşın İslâm, sadece belirli zaman ve 

şartlarda değil her halükârda kadına hak ettiği değeri vermiştir. 

Aristo, Sparta’lıların kadına zaruri olarak tanıdığını kısmî hürriyete dahi 

tahammül etmemiş ve bunu şiddetli bir şekilde eleştirmiştir. Spar’talıları, kadın 

noktasında haddi aşmakla itham etmiştir. Aristo, kadına tanınan bu haklar yüzünden 

Sparta’nın düştüğünü söyleyecek kadar ileri gitmiştir. Aristo’ya göre kadın, topluma 

herhangi bir katkısı olmayan, sadece ev, çocuk bakımı ve temizlik gibi işleri yapabilen 

varlık demektir. Hatta o, tasarruf yetkisi olmayanlar arasında köle, çocuk ve kadını 

saymaktadır. Yunan’da kadına şaşı bakan tek filozof Aristo değildi. Önemli 

düşünürlerden biri kabul edilen Eflatun da erkeğin kadından daha üstün olduğunu 

açıklamıştır. Aynı şekilde Euripi de kadının güçsüz olduğunu, yararlı işlere 

yaramadığını, toplumda fitne ve kötülüğün yayılmasına sebebiyet verdiğini açıklayan 

filozoflardandır.285
 Buna karşın İslâm, kadına tasarruf yetkisi vermekle birlikte onu asla 

fitne ve fesat kaynağı olarak görmemiştir. Onu sadece ev, çocuk bakımı ve temizlik 

işlerine hapsetmemiştir. Aksine onu, erkek gibi ilim, irfan ve salih amel konusunda 

teşvik etmiştir. 

Yunan’da kadının durumu yıllar yılı bu şekilde devam etti. Daha sonra Atina da 

Sparta’yı takip etti. Bu durum, ülkenin bir ucundan diğerine geçti. Düne kadar her türlü 

işkenceyi reva görüp evine kapattığı ve her türlü haktan mahrum ettiği kadını, bu defa 

da açarak cinsel bir obje haline dönüştürdü. Bu şekilde ifrat ve tefritler arasında 

çalkalanıp durdu. Mahremiyet kavramı, hayattan tamamıyla yok oldu, fuhuş yayıldı. 

Zina umûr-u âdiyeden addedildi. Umumhâneler siyasî faaliyetlerin merkezi oldu. 

Edebiyat, sanat ve düşünce oralarda konuşuldu ve şekillendi. Yunan, umumhâneden 

yönetilen bir devlet haline geldi. Ahlaksız ilişkiler, sanat ve edebiyat adı altında 

ebedileştirildi. Birbirine ihanet eden hayali tanrılar takdis edildi. Ahlaksız bir şekilde 

resmedilen kadın ve erkek heykelleri, dünyaya sanat diye takdim edildi. Yunan, 

rahminde şekillendiği ellerinde büyüdüğü kadına bütün zamanlarda ihanet etti.286
 

İslam’da kadının konumu ise hiçbir zaman konjönktüre göre şekillenmemiştir. 

Zira kadının konumu ve hakları, Kur’ân ve sünnette açık bir şekilde beyan edildiğinden 

kendisine atfedilen değer her dönem ve şartta garanti altına alınmış bulunmaktadır. 
                                                 

284
  Sibâî, el-Mer’etu Beyne’l-Fıkhi ve’l-Kânûn, s. 14. 

285
  Nâsıf, Hukûku’l-Mer’e,, s. 29. 

286
  Sibâî, el-Mer’etu Beyne’l-Fıkhi ve’l-Kânûn, s. 15. 



 

70 

 

Uygulamalarda rastlanan aksaklık ve eksiklikler, Kur’ân’a ve Sünnet’e değil, onları 

gerektiği gibi uygulamayan Müslümanlara aittir. İslâm, kadını cinsel bir meta olarak 

görmediği gibi onu cinsel meta gibi gören anlayış ve zihniyetle de mücadele etmektedir. 

Kadınların bu duruma düşürülmesinin önüne geçmeyi mümkün kılacak her türlü tedbiri 

de almıştır. Çünkü İslâm nazarında kadın, değerli bir varlık, sağlıklı bir toplumun 

oluşması için olmazsa olmaz bir unsur, ayaklarının altına cennetlerin serildiği287
 bir 

anne ve kendisine hayırlı muamelede bulunulduğuna insanı en hayırlı kılan kıymetli bir 

kul gibi meziyetlere sahip bir şahsiyettir. Dolayısıyla böyle değerli bir varlığın cinsel 

obje derekesine indirgenmesi, İslâm’ın ruhuna, ahlakına ve öğretilerine aykırıdır. 

Roma’da kadının konumu, diğer medeniyetlerdekinden farksızdı. Çünkü Roma’da 

da kadın, şehveti tatmin aracı olarak algılanır, hor görülür, zulmedilir ve her türlü 

haktan mahrum bırakılırdı. Roma’da o zamanki cari kanunlara göre bir kadın veya bir 

kız, yaratılışı bakımından eksik ve çirkin bir evlat dünyaya getirirse kocası tarafından 

öldürülebilirdi. Romalılar, bir anlık zevk için köleleri arslanlara parçalatacak kadar 

insanlıktan uzaklaşmışlardı. Böyle bir topluluğun kadına merhamet etmesi elbette 

beklenemezdi. Ancak onları doğuran kadına bu denli zulmü reva göreceklerini de kimse 

tahmin edemezdi.
288

  

Örneğin Roma’da bir çocuk dünyaya geldiğinde, çocuk alınıp babasının 

ayaklarının önüne koyulurdu. Babası bir müddet seyreder daha sonra yerden kaldırır, 

kucağına alırdı. Babanın doğan çocuğu kaldırıp kucağına alması, onu oğlu olarak kabul 

ettiğine işaretti. Şayet baba ayaklarının dibindeki çocuğu kaldırmazsa onun nesebini 

reddetmiş olur, ortada kalan masum çocuk alınıp ya şehrin meydanlarına ya da putların 

önüne bırakılırdı. Çocuk erkekse birileri tarafından alınırdı. Kızsa güneşin hararetinden, 

kışın soğuğundan, açlık veya susuzluktan ölmeye terkedilirdi.
289

  

Eski Hintlilere göre bir kimsenin ilim ve irfan sahibi olabilmesinin yolu, aile 

bağınlarından kopmasıyla mümkün olurdu. Hint kanunlarına göre kadın, hiçbir şekilde 

tek başına karar alamaz, kocasının onayı olmadan ev işlerine taalluk eden kararları dahi 

alamazdı. Mano’nun aile hukukunu düzenlemek için koyduğu kurallara göre kadın, 

                                                 
287

 Muhammed b. Cafer, el-Kadâî el-Mısrî, Müsnedü’ş-Şihâb, C. I, Hamdi b. Abdilmecid (thk.), 

Müessesetü’r-Risale, Beyrut 1986, s. 102. 
288

  Ömer Rıda, el-Mer’etü fi’l-Kadîm ve’l-Hadîs, Naşirûn, Beyrut 1979; s. 183; Nâsıf, Hukûku’l-Mer’e, s. 

25; Salih Suruç, Kâinat Efendisi Peygamberimizin Hayatı, Nesil Yayınları, İstanbul 2016, s. 136. 
289

  Sibâî, el-Mer’etu Beyne’l-Fıkhi ve’l-Kânûn, s. 14. 



 

71 

 

babasından, kocasından veya çocuğundan bağımsız hareket edemezdi. Bunların tamamı 

vefat etse bile kadın, yakınlarından birinin himayesine geçmek mecburiyetindeydi.
290

 

Hint medeniyetinde kadın müstakil bir varlık olarak görülmezdi. Ancak babası, 

eşi ya da oğluyla birlikte insan kabul edilirdi. Kadın köleden daha aşağı bir seviyedeydi. 

Bazen erkek, karısını kumar masasında kaybeder; bazen de kadının birkaç erkeği 

olurdu. Böyle bir toplumda kadın, doğal olarak ağza alınamayacak kötü sözlere ve 

muamelere maruz kalırdı.291
 Bu medeniyet her zaman kadına zulmetti. Kadın, bazen 

sahte tanrılara bazen de sadece ve sadece ağaçlara kurban edildi. Zira Hint kültüründe 

kadın rüzgardan, ateşten, ölümden ve yılandan daha kötü görülürdü.292
 Kadına zulümde 

o kadar aşırıya gittiler ki eşi ölen bir kadına hayat hakkı tanımadılar. Eşi ölen bir kadın 

cenaze günü bir odun yığınının üzerine çıkarılarak ölen kocasıyla birlikte yakılırdı. Bu 

vahşet, aynı şeklide uygulanarak on yedinci asra kadar devam etti.
293

  

İslam bu barbarca ve gayr-i insanî uygulamarı reddetmiş ve bunların yeryüzünden 

tamamen silinmesi için azamî gayret göstermiştir. İslâm, bu medeniyette var olan 

uygulamaların aksine aile kurumuna çokça önem vermekle birlikte kadına tıpkı erkek 

gibi tek başına karar verme salahiyetini de vermiştir. İslam herhangi bir kimse için 

kişinin kendisini yaralamasını ve öldürmesini yasaklamıştır. Bu tür eylemleri de intihar 

olarak görmüştür. İslâm herhangi bir canlının yakılmasına asla cevaz vermemiştir. 

Suçsuz yere bir insanı öldürmenin, bütün insanları öldürmekle eş değer olduğunu 

belirtmiştir.294
  

İslâm, kadına tasarruf yetkisi vermekle birlikte onu asla fitne ve fesadın kaynağı 

olarak görmemiştir. Üstelik, Hz. Havva’nın Hz. Adem’i yasak meyveyi yemesi 

konusunda yönlendirdiğine dair Hristiyan inanışını 295
 da Kur’ân reddetmektedir.

296
 

Hatta Hristiyan inancının aksine bu konudaki bütün sorumluluğu Hz. Âdem (as)’e 

yükler ve Hz. Âdem’i yasak meyveyi yememe konusunda gerekli azmi ve gayreti 

göstermediğini belirtir.297
 Ayrıca İslâm, kadını sadece ev, çocuk bakımı ve temizlik 

                                                 
290

  Ali Abdulvahid Vafî, el-Esfâru’l-Mukaddese fi’l-Edyâni’s-Sâbika, Mektebetü Nahda, Mısır 1964, s. 
156-182; Sibâî, el-Mer’etu Beyne’l-Fıkhi ve’l-Kânûn, s. 17. 

291
  Ebu’l Hasen en-Nedvî, Müslümanların Gerilemesiyle Dünya Neler Kaybetti, Yusuf Karaca (çev.), 
Risale Yayınları, İstanbul 2018, ss. 72-73. 

292
   Sibâî, el-Mer’etu Beyne’l-Fıkhi ve’l-Kânûn, s. 17. 

293
   Nâsıf, Hukûku’l-Mer’e, s. 15. 

294
   Mâide, 5/32. 

295
   Eski Ahid, Yaratılış, 3:1-7. 

296
   Bakara, 2/35; A’raf, 7/21-22-23-24. 

297
   Tâhâ, 20/115. 



 

72 

 

işlerine mahkûm etmemiş aynı zamanda erkek gibi ilim, irfan ve salih amel noktasında 

da teşvik etmiştir. 

Babil’de kadın, erkeğin yapmış olduğu cürümlerin ve gayr-i ahlakî davranışların 

kurbanı idi. Baba maddî sıkıntıya düştüğü vakit, durumu düzelinceye kadar kendi 

kızlarını ahlaksız ilişkilere girmeleri konusunda zorluyordu. Aynı şekilde bir erkek, 

herhangi birinin kızını öldürdüğü vakit Babil yasalarına göre baba öldürülmezdi. Fakat 

o babanın kızı varsa babasının işlediği cürmün vebali o kıza yüklenerek kız, insafsızca 

öldürülürdü. Zaten Babil yasalarına göre kız insan cinsinden addedilmiyordu. Zira bu 

yasalara göre anne baba kendi öz kızlarını diledikleri kimselerle evlendiremiyorlardı. 

Kendi kızlarını ancak yılın belirli günlerinde herkesin toplandığı bir mekânda bir tellal 

tarafından özellikleri sayılarak ve açık artırma usulüyle “evlendirebiliyorlardı”. Kadın 

evleneceği kişi ile ilgili en ufak bir söz söyleme veya görüş beyan etme hakkına da 

sahip değildi.298
 

Hayvanlara tanınan haklar, kadınlara tanınmıyordu. Kadın evinden dışarıya 

çıkabilmek için yıllarca eziyet çekmek mecburiyetinde bırakılıyordu. Kadın sabah 

akşam kuyulardan, nehirlerden evine su taşıyordu. Buğdayı öğütüyor, hamurunu 

yoğuruyor ve ekmeğini pişiriyordu. Görevi bununla bitmiyordu. Bir yandan ev işlerini 

diğer yandan kendisi, eşi ve çocukları için elbiseler örüyordu. Bununla birlikte 

hamilelik ve doğum süreçlerinde dışarıya çıkışının engelleneceğini bildiğinden dolayı 

acılar çekmesine rağmen işine ara vermeden çalışmaya devam ederdi. Kadın, üç yıl 

boyunca aralıksız bir şekilde bu görevleri ifa edip eşinin de onayını aldıktan sonra 

evinden dışarı çıkabilirdi.
299

 

İslâm, Babil’de kadına karşı takınılan bu yaklaşımın hilafına suçun şahsîliğine 

vurgu yapmış ve hiç kimsenin bir başkasının işlemiş olduğu suçtan sorumlu 

tutulamayacağını belirtmiş ve bu düşünceyi kanunlaştırmıştır. İslâm, bu kültürde kadın 

için son derece hassas olan ve doğal olarak kendisinin karar vermesi gereken evlilik gibi 

konularda da kadının görüşüne başvurulmamasını reddetmekte, onun rızası ve onayı 

olmadan evlendirilmesini yasaklamaktadır. 

Çin medeniyetinde kadının konumu sürekli değişkenlik göstermiştir. 

Konfüçyüs’ten önce kadına bir anne ve evin reisi olması hasebiyle son derece hürmet 

                                                 
298

  Sibâî, el-Mer’etu Beyne’l-Fıkhi ve’l-Kânûn, s. 17. 
299

  Nâsıf, Hukûku’l-Mer’e,, s. 20. 



 

73 

 

edilirdi. Daha sonraki dönemlerde kadına olan bakış olumsuz yönde değişti. İkta 

sistemiyle
300

 birlikte kadının toplumdaki konumu ve itibarı yerle yeksan oldu. Özellikle 

Konfüçyüs döneminde mutlak hakimiyet tamamıyla erkeğe geçti. Erkek dilediği vakit 

eşini ve kızlarını köle olarak satabiliyordu. İlerleyen dönemlerde kadının konumu daha 

da kötüleşti. Çin’de kadın, horlanan istenmeyen, alınıp satılabilen bir metadan farksız 

hale geldi.
301

 

Babalar ibadethanelerde, erkek çocuk sahibi olabilmek için dua ederdi. Kız 

çocuğunun doğumu, aileler tarafından uğursuzluk alameti olarak kabul edilirdi. Bir anne 

için en büyük eza kız çocuğu doğurmaktı. Zira Çin medeniyetinde erkek, kadına 

nispetle tarlada daha çok çalıştığından ve savaş meydanında daha çok kahramanlıklar 

sergilediğinden dolayı üstün görülürdü. Kadın evlenip kocaya gideceğinden dolayı, 

babası tarafından yük olarak görülürdü. Kadının eza ve cefası hem bekârken hem de 

evlendikten sonra devam ederdi. Evlenen kadın, kocasının ismiyle anılmak zorundaydı. 

Kocasına, kocasının anne ve babasına itaat etmek mecburiyetindeydi. Kocası ölen 

kadının evlenmesi, yasaktı. Hatta kocası ölen kadından kocasına saygısının bir 

göstergesi olarak kendisini yakması beklenirdi. Özetle Çin medeniyetinde kadın, 

horlanan, istenmeyen, uğursuz sayılan, eğitim ve öğretime layık görülmeyen, bütün hak 

ve hukukundan mahrum bırakılan, kocasının izni olmadan saçını dahi kestiremeyecek 

bir konumdaydı.302
 

Oysa İslâm’da kadının konumu değişkenlik göstermediği gibi kendisine atfedilen 

değer, her şart ve durumda muhafaza edilmektedir. İslam’da erkeğin, eşini ve kızını 

köle gibi çalıştırması ve bir meta gibi satması dinen ve ahlaken gayr-i meşru bir eylem 

olarak görülmektedir. Aynı şekilde İslâm’da erkek çocuğu sahibi olmak için ısrar etmek 

ve kız babası olmayı uğursuzluk saymak insanlığa ve yaradana bir hakaret olarak 

değerlendirilmektedir. Zira İslâm, erkeği de kadını da eşit bir şekilde Yüce Allah’ın bir 

lütfu ve nimeti olarak görmektedir.303
 

İran’da ise kadının konumu, tamamıyla erkeğin isteğine göre şekillenirdi. Bazı 

dönemlerde yüceltilir bazı dönemlerde ise alçaltılırdı. Fakat İran’da kadının konumu 

genellikle içler acısıydı. Zira İranlılar, savaşçı bir millet olduklarından dolayı sadece 

                                                 
300

  Devlete ait arazilerden elde edilen vergi ve diğer gelirlerin devlet görevlilerine yaptıkları hizmet 
karşılığında verilmesidir. 

301
   Will Durant, Kıssatü’l-Hadâra, C. I, Dâru’l-Cîl, Beyrut 2002, s. 272. 

302
   Nâsıf, Hukûku’l-Mer’e, ss. 10-13. 

303
   Âl-i İmrân, 3/195; İsrâ, 17/70; Ahzâb, 33/35-73; Hucurât, 49/13. 



 

74 

 

erkeğe değer verirlerdi. Onların nazarında erkek ordunun belkemiğini oluşturan değerli 

bir unsurdu. Kadın ise başkası için yetiştirilen ve babasına faydası olmayan bir varlık 

olarak görülürdü. Bundan dolayı, İran’da halk arasında sıkça kullanılan ve kadını 

rencide edip onun değersizliğini ifade eden deyimler vardır. Bunlardan bazıları 

şunlardır: “Erkekler Tanrı’dan kız çocuğu istemiyorlar. Melekler de kızları, insanoğluna 

verilen nimetlerden addetmiyorlar.”, “Cürüm ve kötülüklerin kaynağı şu üç şeydir: 

Yeryüzü, altın ve kadınlar.”304
 

İran’da kadının onuru ve haysiyeti alenen ayaklar altına alınırdı. Örneğin, bu 

medeniyet, hayızlı kadını necis sayar ve onun dokunduğu her şeyi, yaptığı her yemeği 

kirli kabul ederdi. Bundan dolayı da onu, şehrin dışında küçük bir çadıra yerleştirerek 

temizleninceye kadar eve almazdı. Ona yemek götüren hizmetçi, necasetten korunmak 

için ağzını ve yüzünü örterdi. Kadın, bu gibi durumlarda adeta ölümü yaşardı. Bir 

taraftan hastalığın verdiği acı, diğer taraftan halktan ve şehirden tecrit edilerek büyük 

cürüm işlemiş gibi gördüğü eza ve cefa... Bu acıların yanısıra art niyetli kimselerin 

çadırlarda onları taciz etmesi de ayrı bir sıkıntı ve eziyetti.305
 

İslâm inancında ise daha önce de hem erkeğin hem de kadının yaratılış itibariyle 

çok değerli olduklarını, birinin diğerinden ancak takva bakımından üstün olabileceğini 

ifade etmiştik. Bunun yanı sıra bırakın kadını, hiçbir canlı dahi İslâm inancında uğursuz 

sayılmamıştır. Kadın, erkek gibi Allah’ın mükerrem bir kulu olarak kabul edilerek bu 

şekilde muamele görmüştür.306
 İslâm, kadının dokunduğu yeri kirlettiğini ve bundan 

ötürü tecride tabi tutulmasını insanlık dışı bir eylem olarak kabul eder.
307

 

Yahudiler de kadına eziyet etmekten geri durmamışlardır. Tevrat’a göre yasak 

ağaçtan bir yılanın saptırmasıyla ilk yiyen kadın olmuş ve o kadının teşvik ve 

yönlendirmesiyle de Âdem o ağaçtan yemiştir. Bundan dolayı kadın tanrının emrini 

çiğnediği için çocuk doğurma zahmetiyle cezalandırılmış, kocasına bağlı ve tabi 

kılınmıştır.308
 Yahudiler, kadını evlilikten önce babasının, evlilikten sonra ise kocasının 

mutlak hakimiyeti altına sokardı. Baba, maddi sıkıntıya düştüğü vakit dilediği kimseye 

kızını ebedi köle olmak üzere satabilirdi.
309

 Kocasının malında zerre miktarı tasarruf 

                                                 
304

  Ömer Rıda, el-Mer’etü fi’l-Kadîm ve’l-Hadîs, s.132. 
305

   Ömer Rıda, el-Mer’etü fi’l-Kadîm ve’l-Hadîs, s.133; Nâsıf, Hukûku’l-Mer’e, ss. 22-23. 
306

  Nisâ, 4/195; Nahl, 16/97. 
307

  Müslim, “Rada”, 61; İbn Mâce, “Edep”, 3. 
308

  Eski Ahit, Tekvîn, 3:16. 
309

  Durant, Kıssatü’l-Hadâra, C. II, s. 374. 



 

75 

 

etme yetkisine sahip değildi. Kocasının onayı olmadan Tanrıya adadığı adaklar da 

geçersiz sayılırdı.310
 

Yahudiliğin ilk dönemlerinde kadın babasının bıraktığı mirastan pay alamıyordu. 

Daha sonraki dönemlerde ise kadının mirastan pay alabilmesi, erkek kardeşlerinin 

olmaması ve kendi akrabalarından biriyle evlenme şartına bağlandı. Bu şartlar 

oluşmadığı takdirde kadının mirastan herhangi bir şekilde yararlanabilmesi mümkün 

olmuyordu.
311

 Yahudiler, kadını yaratılış itibariyle temiz görmüyorlardı. Çünkü erkek 

çocuk doğuran kadın, doğumundan sonraki yedi gün necis sayılıyordu. Bu kadının 

temizlenebilmesi için otuz üç günün geçmesi gerekiyordu. Kız çocuğu doğuran kadın 

ise doğumundan sonraki on dört gün necis addediliyordu. Bunun da temizlenebilmesi 

için altmış altı günün geçmesi gerekiyordu. Bu yaklaşım, Yahudilerin erkekleri 

kızlardan üstün gördüklerinin apaçık kanıtıdır.312
 

Yahudiler, İran’lılar gibi hayızlı kadını necis sayardı.313
 Hatta Yahudiler, kadının 

dokunduğu her şeyi -yaptığı yemeği bile- kirlettiğini düşünerek evin dışına çadır kurar 

ve kadın temizleninceye kadar onu eve sokmazlardı.314
 Koca, karısına ancak soğuk 

suyla yıkanıp buna da başka kadının şahitlik etmesiyle yaklaşırdı. 

İslâmiyet’te günah şahsîdir. Birinin işlediği suçtan bir başkası cezalandırılmaz. Bu 

İslâm dinin genel bir ilkesi ve kaidesidir.
315

 Dolayısıyla İslâm inancında yasak ağaçtan 

sadece kadının yediği, insanlığın onun yüzünden cennetten çıkarıldığı ve bu eyleminden 

dolayı kadınların çocuk doğurmakla cezalandırıldığı türünden iddialar, 

reddedilmektedir. İslâm, kadının -İran medeniyetinde olduğu gibi- necis sayılmasını da 

şiddetle reddetmiş ve her vesileyle kadına hürmet ve merhamet edilmesi gerektiğini 

vurgulamıştır. 

Hristiyanlıkta da kadının hali farklı değildi. Roma’da yaşanılan gayr-i ahlâkî 

ilişkiler, Hıristiyanları çok korkutmuştu. Hıristiyanlar, Roma’da yaşanılan gayr-ı ahlâkî 

ilişkilerden kadınları sorumlu tutardı. Dolayısıyla ilk dönemde evlilik yerden yere 

vuruldu ve bekarlık adeta kutsandı. Bazı Hristiyan azizler, kadını bütün kötülüklerin, 

                                                 
310

  Eski Ahit, Sifr, 3:8. 
311

   Sibâî, el-Mer’etu Beyne’l-Fıkhi ve’l-Kânûn, s. 18. 
312

   Ömer Rıda, el-Mer’etü fi’l-Kadîm ve’l-Hadîs, C. I, s. 188. 
313

   Müsâid b. Süleyman et-Tayyâr, el-Müyesser fî Usûli’t-Tefsîr, Ma’hed el-İmâmi’ş-Şâtibî, Cidde 2019, 
s. 29. 

314
Ahmed b. Abdulaziz el-Husayn, Mer’etü’l-Müslime Emâme’t-Tehaddiyyât, Dâru’l-Mi’raci’d-

Düveliyye, Riyad 1998, ss. 23-24. 
315

  En’âm, 6/164; Fâtır, 35/18. 



 

76 

 

afet ve belaların kaynağı olarak görüyorlardı. 316
 Hristiyanların dinî metinlerine 

bakıldığında kadın algılarının Yahudiliğinkinden pek farklı olmadığı görülülür. Bu 

metinlerde kadının tahkir edilerek erkeğin yüceltildiği, açıkça ifade edilmektedir. 

Pavlus, Efeslilere gönderdiği mektupta şunları söylemektedir: “Ey kadınlar! Tanrı’ya 

itaat ettiğiniz gibi eşlerinize de itaat ediniz. Zira mesih nasıl ki kilisenin başıysa 

eşleriniz de sizin başınız ve amirinizdir.”317
 

Hristiyanlığın temel inancına göre erkek, Allah’ın sûretinde yaratılmış, kadın ise 

erkeğin eğe kemiğinden yaratılmıştır. Bundan dolayı Hristiyan din adamları, kadının 

erkek karşısındaki konumunun hem dinî açıdan hem de toplumsal açıdan daha düşük 

olduğunu ifade etmişlerdir. Hristiyan kültüründe Hz. Adem’e yasak meyveyi yediren ve 

onun cennetten çıkarılmasına sebep, bir kadın olduğu için kadınlara kötü gözle bakılır. 

Bu inanış, insan neslinin doğuştan günahkâr olmasının sebebini de yine kadına 

bağlar.318
 

Hristiyanlığın kadına dair bu olumsuz bakışı, bu dini benimseyen batılı toplumları 

da -doğal olarak- etkilemiştir. Milâdî 576 yılında Fransa’da kadının insan olup olmadığı 

ile alakalı bir konferans düzenlenmiş, konferansa katılan din adamları, hararetli 

tartışmalardan sonra şu sonuca varmıştır: “Kadın kocasına hizmet etmek için yaratılmış 

bir insandır”. Kadına yapılan zulümler, Avrupa’da on dokuzüncü yüzyılda da devam 

etti. Onsekizinci yüzyılın sonlarına kadar Avrupa’da kadın dövmek son derece doğal 

sayılırdı. Hatta kadın dövmek için pazarlarda özel imal edilmiş sopa ve kırbaçlar 

satılırdı. Bu durum, öyle bir noktaya taşınmış ki; Almanya’da kocasına sadakat 

göstermeyen kadının kocası tarafından öldürülmesi, kocaya bir hak olarak 

tanınmıştır.319
 

1931 yılına kadar İngiliz gazeteleri, “Büyük Fırsat” başlıkları atılarak satılık kadın 

ilanlarıyla çıkarılırdı. Kadının ortalama fiyatı ortalama 4 Shilling (Şilin)di. Kocaları 

tarafından satılan kadınların üzerinde bir süre sonra eski kocalarının tekrar hak iddia 

etmemesi için belediye, tapu işlevi gören bir belge tanzim edip verirdi. Fransız devrimi 

gerçekleştikten sonra insanlar, hak ve özgürlüklerin geldiğini ve bu devrimin onları 

kölelikten kurtardığını iddia ederler. Oysaki Fransız kanunlarına göre kadının, velisinin 

                                                 
316

  Sibâî, el-Mer’etu Beyne’l-Fıkhi ve’l-Kânûn, s. 19. 
317

  Nâsıf, Hukûku’l-Mer’e, s. 42. 
318

  Nâsıf, Hukûku’l-Mer’e, s. 43. 
319

  Sibâî, el-Mer’etu Beyne’l-Fıkhi ve’l-Kânûn, s. 19. 



 

77 

 

veya eşinin onayı olmadan herhangi bir işlem yapması yasaktı. Bu durum, 1938 yılına 

kadar devam etti ve bu tarihe kadar kadının aklî melekeleri yetersiz ve aklı da yarım 

kabul edildi.
320

 Fransa’da kadına bakış atasözlerine şu şekilde yansımıştır: “Kadın, 

şeytandan beterdir.”, “Kadın, erkeği tuzağa düşüren bir örümcektir.”, “Karısı olanın 

arısı var demektir. Ne zaman sokacağı belli olmaz.”, “Kadın, dili kesilse bile susmaz.”, 

“Kadın dövülür fakat öldürülmez.”321
 

Görüldüğü gibi Hristiyanlıkta da kadına reva görülen zulüm, diğer kültür ve 

medeniyetleri aratmamış, kadın hep kötülüğün kaynağı olarak görülmüştür. 

Hıristiyanlığın kutsal metinlerinde erkek yüceltilirken kadın hep aşağılanmıştır. Kadın -

Yahudilik’te olduğu gibi- yasak ağaçtan yiyen insanoğlunun cennetten çıkmasına ve 

aynı zamanda onun kirlenmesine sebebiyet veren bir varlık olarak görülmüş ve bu 

şekilde muamele görmüştür. Kadına karşı bu olumsuz tutum ve davranış, sadece 

Hıristiyanlığın ilk dönemiyle sınırlı kalmamış, on dokuzuncu yüz yıla kadar varlığını 

sürdürmüştür. İslâm, Hıristiyanlık’ta kadına reva görülen bu tutum ve davranışları 

onaylamadığı gibi bu tür eylemleri yapan kişilere de hem dünyevî hem de uhrevî 

birtakım müeyyideler getirmiştir. 

Kadın cahiliye döneminde de hep aşağılandı ve türlü türlü zulümlere maruz 

bırakıldı. Cahiliye döneminde Arapların bir kısmı, şehirlerde yerleşik bir hayat sürüp 

ticaretle meşgul iken çoğunluğu, göçebe hayatı yaşıyordu. Göçebe hayatı yaşayan 

Araplar, bu ortamın zorlu ve meşakkatli olması nedeniyle sık sık yer değiştirmek 

mecburiyetinde kalıyorlardı. Göçebe Arap kabileleri, sürekli olarak birbirlerine 

baskınlar düzenleyip savaştıkları için erkekler, kadınlara nispeten daha üstün ve değerli 

bir konuma sahipti. Kızlar ikinci sınıf insan olarak görülürdü.
322

 Bununla birlikte o 

dönemde bütün cahiliye Araplarının kadına aynı şekilde baktığını söylemek doğru 

olmaz. Çünkü cahiliye toplumunu incelediğimizde şehirli kadının gerek sosyal ve 

gerekse ekonomik konumu, göçebe kadınınkine kıyasla çok farklıdır. Şöyle ki, şehirli 

kadın, toplum içinde etkin bir konuma sahiptir, mülkiyet hakkı vardır, mâlik olduğu 

şeylerde dilediği şekilde tasarruf edebilmektedir. Hz. Peygamber’in eşi Hz. Hatice ve 

Ebu Süfyan’ın eşi Hind’in sosyal ve ekonomik faaliyetleri, bunun en bariz 

örneklerindendir. Cahiliye döneminde genel olarak orta ve aşağı tabakalardaki kadının 

                                                 
320

  Sibâî, el-Mer’etu Beyne’l-Fıkhi ve’l-Kânûn, s. 19. 
321

  Yavuz Bahadıroğlu, “Osmanlı’da ve Batı’da Kadına Şiddet”, Yeni Akit, 15 Aralık 2014, s. 8. 
322

  Ahmed Hâkî, el-Mer’etü fî Muhtelfi’l-Usûr, Dâru’l-Maârif, Kahire 1947, s. 63. 



 

78 

 

konumu, çok aşağılardaydı ve bu kadınların değeri yoktu. Ancak, asil ve zengin 

kimselerin kızları ve eşleri, toplumsal konumları itibariyle erkeklerinkine denk 

denebilecek bir itibara sahiplerdi.
323

 

Cahiliye Araplarında hukukî açıdan kadının mirasta hiçbir hakkı yoktu. Bununla 

birlikte şayet bir kadının kocası ölürse, kocasının kalan diğer mallarıyla beraber, o kadın 

da bir meta gibi en yakın varise intikal ederdi. Kadının ölen kocasının başka bir eşinden 

oğulları varsa en büyük oğlu, dilerse dul kalan üvey annesiyle evlenebilir veya üvey 

annesinin kiminle evlenebileceğine karar verirdi. Böylelikle dul kalan üvey annenin 

kendi iradesiyle -büyük çocuğun onayı olmadan- karar alabilmesi mümkün değildi.324
  

İslâm’ın gelmesiyle kadınlar aleyhine olan bu durumları, onlara reva görülen her 

türlü zulmü ve haksız uygulamaları, Yüce Allah, yasakladı ve onları mirasta hak sahibi 

kıldı: “Ey inananlar, kadınları miras yoluyla zorla almanız size helal değildir. Onlara 

verdiklerinizin bir kısmını onlardan alıp götürmek için onlara baskı yapmayın.”325
 

Cahiliye döneminde boşamanın herhangi bir kaide ve kuralı yoktu. Erkek dilediği 

şekilde ve istediği kadar boşama yetkisine sahipti. Kurtubî tefsirinde, şu rivayeti 

nakletmektedir: “Cahiliye Arapları döneminde boşamanın belirli bir sayısı yoktu. 

Bununla birlikte onlarda da belirli bir iddet söz konusuydu. Bu durum, İslâm’ın ilk 

yıllarında da kısa bir süreliğine devam etmiştir. Erkek, karısını dilediği kadar 

boşayabiliyordu. Kadının kendisini boşayan erkeğin nikahından kurtulup istediği başka 

biriyle evlenebilmesi, sadece erkeğin sözü geçen iddetin bitimine kadar boşadığı kadına 

tekrar geri dönmemesiyle mümkün olabiliyordu. Bu boşama şeklinin bir limiti de 

bulunmuyordu. Bundan dolayı, erkek istediği kadar karısını boşayıp istediği kadar geri 

dönebiliyordu. Bu durum, kadınlara büyük mağduriyetler yaşatıyordu. Çünkü kadınlar, 

kocalarından boşanamadıkları için yeni biriyle evlenemiyorlardı. İslâm geldikten sonra 

bu uygulama bir süre daha devam etti. Bu konuda şöyle bir rivayet aktarılır: ‘Bir erkek 

eşine, seni boşamam ve senin başkasına helal olmana da izin vermem.’ dedi. Bunun 

üzerine kadın: ‘Bu nasıl olur?’ deyince, erkek şu cevabı verdi: ‘Seni boşarım lakin 

iddetin bitmesine yakın bir zamanda sana tekrar dönerim’ dedi. Kadın yaşadığı bu 

                                                 
323

  Nâsıf, Hukûku’l-Mer’e, s. 48; Şakir Gözütok, Kadınlara da Farzdır, Ensar Yayınları, İstanbul 2017, s. 
39. 

324
  Sibâî, el-Mer’etu Beyne’l-Fıkhi ve’l-Kânûn, s. 20; Nâsıf, Hukûku’l-Mer’e, s. 60. 

325
  Nisâ, 4/19. 



 

79 

 

durumu Hz. Aişe (ra)’ya şikâyet etti. Hz. Aişe (ra), Hz. Peygamber (sav)’e bunu haber 

verince “talakı üç defa ile sınırlandıran” ayet nazil oldu.”326
 

Bu dönemde kadına eziyet bununla da sınırlı değildi. Ehl-i Kitap oldukları için 

Yahudileri ilimde üstün gören bazı Arap erkekleri de -Yahudilerin yaptığı gibi- hayızlı 

kadınlarıyla bir arada kalmayarak onları evden çıkartmakta ve onlarla aynı kaptan 

yemek yememekteydiler. Bu uygulama, Kur’ân’ın nüzulünden sonra bir süre daha 

devam etti. Nitekim kadınların özel halleri hakkındaki ayetler nazil olunca 327
 çölde 

yaşayan bazı kimseler Hz. Peygamber’e başvurarak havanın soğuk ve elbiselerinin 

yetersiz oluşundan yakınmış, adetli kadınların dışarı çıkarılmamasını rica etmişlerdi. 

Bunun üzerine Hz. Peygamber, bütün bu batıl uygulamalara son vererek özel hallerinde 

kadınların necis olmadığını Müslümanlara öğretmiştir.328
 

Cahiliye döneminde -bütün Arap kabilelerinde olmamakla birlikte- bazı 

kabilelerin kız çocuklarını diri diri toprağa gömdükleri bir vakıadır. Bu çirkin eylemi 

gerçekleştirenler, kendilerince birtakım “meşru gerekçelerin” arkasına sığınmayı da 

ihmal etmiyorlardı. Güya gelecekte kızların gerek savaş ve gerekse savaş dışı yollarla 

düşmanların veya kötü niyetli kimselerin eline geçebileceklerinden endişeleniliyordu. 

Bu durumda onların onur ve haysiyetlerine halel gelecekti. Bunun yanısıra kız 

çocuklarının sayısındaki artışın maddi yükümlülüğü arttıracağından da 

endişeleniyorlardı. Bu ve buna benzer bahanelerin arkasına sığınarak Cahiliye Arapları, 

kan donduran bu şenaeti işleyebiliyorlardı. Bu şenaeti de onlara duydukları merhametin 

bir yansıması olarak takdim etmekten de çekinmiyorlardı.329 

Yüce Allah, Kur’ân-ı Kerim’de onların bu çirkin adetlerini şu şekilde 

kınamaktadır: “Onlardan biri, kız ile müjdelendiği zaman içi öfke ile dolarak yüzü 

simsiyah kesilir! Kendisine verilen kötü müjde (!) yüzünden halktan gizlenir. Şimdi 

onu, aşağılanmış olarak yanında tutacak mı, yoksa toprağa mı gömecek? Bak, ne kötü 

hüküm veriyorlar!”330
 Aynı şekilde Kur’ân-ı Kerim, kıyamet gününün dehşetini tasvir 

ederken “…ve diri diri gömülen kız çocuklarına hangi suçtan dolayı öldürüldükleri 

                                                 
326

  Kurtubî, el-Cami’li Ahkâmi’l-Kur’ân, C. III, s.126. 
327

  Bakara, 2/222. 
328

  Tâhir b. Âşûr, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr, C. II, ss. 364-65; Mustafa el-Merâğî, Tefsîru’l-Merâğî, C. II, ss. 

155-156; Kurul, Peygamberimizin Sünnetinde Aile, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 2019, 

ss. 9-10. 
329

 Ahmed b. Abdulaziz el-Husayn, Mer’etü’l-Müslime Emâme’t-Tehaddiyyât, s. 30; en-Nedvî, 
Müslümanların Gerilemesiyle Dünya Neler Kaybetti, ss. 83-84. 

330
  Nahl, 16/57-59. 



 

80 

 

sorulduğunda”331
 ayetiyle bu gayr-î ahlâkî eylemin vehâmetine dikkatleri çekerek bu 

cürmü işleyenleri, apaçık tehdit etmektedir.
332

  

Özet olarak müşrik Araplarda kadın, ezilen, horlanan mirastan mahrum edilen 

babası veya eşi tarafından tüm iradesi elinden alınan ve diri diri gömülen mazlum bir 

insandı. Bu dönemde kadının konumu genel itibariyle gayr-i insanî ve gayr-î ahlâkîydi. 

Kadın, doğumundan hicap duyulan, toprağa diri diri gömülen, gayr-i meşru ilişkilere 

zorlanan, mirastan mahrum bırakılan, meta gibi alınıp satılan ve hiçbir konuda söz 

sahibi olmayan, kocaları veya velileri tarafından sözlü veya fiilî her türlü şiddete maruz 

bırakılan bir mazlumdu. İslâm, gelişiyle insanlık için kara bir leke olan bu düşünce ve 

davranış biçimlerine karşı savaş ilan etti. Kadına doğuştan sahip olduğu haklarını ve 

layık olduğu değeri verdi. Bu hakları da Kur’ân’da zikrederek zamanla muhtemel her 

türlü beşerî müdahaleye ve tartışmaya karşı korumaya almış oldu.  

 Böylelikle eski din ve medeniyetlerde kadının konumunun, gayr-i insanî ve 

gayr-i ahlâkî olduğunu müşahede ettik. Şimdi İslâm dininde kadının konumunu ele 

alacağız. Konuya başlamadan önce belirtmek gerekir ki İslâm, kadına eski din ve 

medeniyetlerde kaybolan itibarını geri kazandırdı. Onunda tıpkı erkek gibi mükerrem 

bir varlık olduğunu beyan etti. Ona aile hayatında ve sosyal hayatta haklar tanıdı.333
 

Eski din ve medeniyetlerde kadına yapılan zulmü ve ona reva görülen her türlü 

aşağılanmayı Kur’ân-ı Kerim’de gayr-i insanî ve gayr-i ahlâkî olarak niteledi. Kendi 

onur ve şerefini koruması için ona her türlü yetkiyi verdi. 

 Şimdi de İslâm’ın kadına verdiği değeri ve ona tanıdığı hakları, Kur’ân 

ayetleri bağlamında ele almak istiyoruz. 

Kadının İnsan Olması Hasebiyle Erkekle Eşit Olması 

Dünya, İnsan Hakları Örgütü’nü ve İnsan Hakları Evrensel Beyannamesi’ni 

tanımadan asırlarca önce Müslüman kadın, temel insânî haklarının hepsinden tamamıyla 

faydalanmaktaydı. İslâm, ilk yıllarından itibaren kadına hak ettiği değeri vermiştir. 

Hristiyan dünyasında kadının insan olup olmadığından, ruhunun bulunup 

bulunmadığından şüphe duyulurken Kur’ân-ı Kerim, dünyaya şu hakikatleri 

duyuruyordu: “Ey insanlar! Sizi bir tek nefisten yaratan ve ondan da eşini yaratan; 
                                                 

331
  Tekvîr, 81/8-9. 

332
  Nâsıf, Hukûku’l-Mer’e,, s. 52. 

333
  Ahmed b. Hacer el-Botami, el-Edilletu mine’s-Sünneti ve’l-Kitâb fî Hukmi’l-Himâri ve’n-Nikâb, 
Dâru’l-Îmân, İskenderiye 2007, s. 23.  



 

81 

 

ikisinden birçok erkek ve kadın (meydana getirip) yayan Rabbinize karşı gelmekten 

sakının.”334
, “Nihayet Rableri onların dualarına şöyle icabet etti: ‘Ben erkek olsun, 

kadın olsun, sizden hiçbir çalışanın amelini zayi etmeyeceğim. Sizler 

birbirinizdensiniz.’335 

İslâm tarihi dikkatle incelendiğinde kadınların erkekler gibi müstakil bir şekilde 

Hz. Peygamber’e biat ettikleri görülecektir. Bu durum, Müslüman kadının bağımsız bir 

karaktere sahip olduğunu ve birey olarak kabul gördüğünü göstermektedir. Bununla 

birlikte biat hususunda kadının da erkekler gibi Allah’a ve Rasûlüne bağlılık gösterme 

konusunda tam manasıyla bağımsız, yeterli ve yetkin bir konumda olduğunu 

göstermektedir.336 İslâm, kadına mülkiyet hakkı vermiş, zengin dahi olsa kadını nafaka 

ve ev harcamaları gibi sorumluluklardan muaf tutarak ona pozitif bir ayrımcılık 

uygulamıştır. Temel insanî haklarından olan eğitim-öğretim hakkını tanımış ve bu 

konuda onları teşvik etmiştir. Ayrıca kadını eylemlerinin sonuçlarından da hukîkî olarak 

sorumlu tutmuş, bütün hakları ve sorumluluklarıyla bir birey olarak kabul etmiştir.337 

İslâm’ın kadına on beş asır önce vermiş olduğu bu hak ve imtiyazları batı yüzlerce 

yıl sonra -hatta yirmi birinci yüz yılda dahi- verememiştir. Fransız Devrimi’nden sonra 

Fransızlar “İnsan Hakları Beyannemesi”ni ilan ederken bu beyannameyi, “Erkeğin 

Hakları” başlığıyla ilan ediyordu. İlgili bildirgenin ilk maddesi aynen şu şekildeydi: 

“Erkek hür doğar köleleştirilemez.” Daha sonra “ve kadın” kelimesinin eklenmesi için 

yapılan tüm girişim ve çalışmalar reddedilmiştir. Fransız Devrimi’nin hürriyet ilanının 

ilgili birinci maddesi de “Erkek hür doğar köleleştirilemez.” cümlesiyle sınırlı 

kalmıştır.338 

Kadına İsnad Edilen Birtakım Suçlamaları Reddetmesi 

Eski din ve kültürlerde “kadın”, Hz. Ademi cennetten çıkaran, insan neslinin 

günahkâr olmasına sebebiyet veren bir “mahluk” olarak görülmüş ve tarih boyunca 

sürekli kınanmış ve insanlık dışı muamelelere maruz bırakılmıştır. Kur’ân, kadına isnad 

edilen bu suçlamaların aslı olmadığını belirterek ikisini de sorumlu tutar. Kur’ân Hz. 

Âdem kıssasını ele alırken şu ifadeleri kullanmaktadır: “Derken şeytan ayaklarını 

                                                 
334

  Nisâ, 4/1. 
335

  Âl-i İmrân, 3/195. 
336

  Mümtehine, 60/12. 
337

  M. Ali Haşimi, Kur’ân ve Sünnet’e Göre Müslüman Toplumu, Beşir Eryarsoy (çev.), Risale Yayınları, 
İstanbul 2018, s. 89. 

338
   Haşimi, Kur’ân ve Sünnet’e Göre Müslüman Kadının Şahsiyeti, s. 90. 



 

82 

 

oradan kaydırdı.” 339
 , “Derken şeytan, kendilerinden gizlenmiş olan avret yerlerini 

onlara açmak için kendilerine vesvese verdi.”340
, “Dediler ki: ‘Rabbimiz! Biz kendimize 

zulüm ettik. Eğer bizi bağışlamaz ve bize acımazsan mutlaka ziyan edenlerden 

oluruz.’”341
 Ayetlerden açık bir şekilde anlaşıldığı gibi hatayı sadece kadın değil onunla 

birlikte erkek işlemiştir. Hatta Kur’ân, Hz. Adem’i “azimli” olmadığından dolayı 

kınayarak
342

 sorumluluğu Hz. Âdem’e yükler. 

Kur’ân’ın hiçbir yerinde insana “aslî suç” diye bir suç isnat edilmemiştir. Kur’ân, 

her zaman hatayı ferdî olarak görmüş ve bu şekilde değerlendirmiştir. Diğer din ve 

medeniyetlerde olduğu gibi kadının ademoğlunun aslî suçu işlemesine sebep olduğu 

iddiasını da açık bir şekilde reddetmiştir. Kur’ân, bu hakikati sadece bir ayetinde değil 

birkaç ayetinde ikrar etmiş ve kadını bu ithamlardan kurtarmıştır.343
 

Dinî Mükellefiyetler Bakımından Erkekle Eşit Olması 

Kur’ân, kadını dinî mükellefiyetler bakımından erkek gibi sorumlu tutmuştur. 

Kadın, İslâm dinine girer ve bu dinin gereklerini yerine getirirse mükafatlandırılır. Şayet 

bu dine girmez veya girmekle beraber dini hükümleri ihlal ederse erkek gibi cezasını 

çeker. İman ettikten sonra kadın-erkek her ikisi de namaz, oruç, zekât ve hac gibi temel 

ibadetleri yerine getirmekle yükümlüdür. 344
 Kur’ân, kadını, dini mükellefiyetler 

bakımından erkekle eşit tuttuğunu ifade eden ayetlerinden bazıları şunlardır: “Erkek 

veya kadın, kim mü’min olarak iyi iş işlerse, elbette ona hoş bir hayat yaşatacağız ve 

onların mükâfatlarını yapmakta olduklarının en güzeli ile vereceğiz.”345
, “Rableri onlara 

şu karşılığı verdi: “Ben erkek olsun, kadın olsun, sizden hiçbir çalışanının amelini zayi 

etmeyeceğim. Sizler birbirinizdensiniz.”346
, “Şüphesiz Müslüman erkeklerle Müslüman 

kadınlar, mü’min erkeklerle mü’min kadınlar, itaatkâr erkekle itaatkâr kadınlar, doğru 

erkeklerle doğru kadınlar, sabreden erkeklerle sabreden kadınlar, Allah’a derinden saygı 

duyan erkeklerle Allah’a derinden saygı duyan kadınlar, sadaka veren erkeklerle sadaka 

veren kadınlar, oruç tutan erkeklerle oruç tutan kadınlar, namusunu koruyan erkeklerle 

                                                 
339

  Bakara, 2/36. 
340

  A’râf, 7/20. 
341

  A’râf, 7/23. 
342

  Tâhâ, 20/121. 
343

  Bakara, 2/134-144; En‘âm, 6/164; Zümer, 39/7. 
344

  Kurul, Peygamberimizin Sünnetinde Aile, s. 16. 
345

  Nahl, 16/97. 
346

  Nisâ, 4/195. 



 

83 

 

namusunu koruyan kadınlar, Allah’ı çokça anan erkeklerle çokça anan kadınlar, var ya, 

işte onlar için Allah bağışlanma ve büyük bir mükâfat hazırlamıştır.”347
 

Doğumunu Uğursuz Sayan Anlayışı Reddetmesi 

Kadim medeniyet ve kültürlerde -özellikle de cahiliye dönemi Araplarında- kız 

çocuğunun doğumu, uğursuzluk ve zillet olarak telakki edilirdi. Hatta Avrupa’da da bu 

düşünce on dokuzuncu yüzyıla kadar varlığını devam ettirdi.
348

 Kur’ân, bu düşünce 

sahiplerinin ne kadar gayr-i insanî karektere sahip olduklarını şu şekilde ifade 

etmektedir: “Kendisine verilen kötü müjde (!) yüzünden halktan gizlenir. Şimdi onu 

aşağılanmış olarak yanında tutacak mı, yoksa toprağa mı gömecek? Bak ne kötü hüküm 

veriyorlar!”349
 

Gömülmesini Yasaklaması ve Gömenlere Büyük Bir Azap Va’detmesi 

Önceki bölümlerde kısa bir şekilde İslâm öncesi bazı Arap kabilelerinin, kız 

çocuklarını diri diri toprağa gömme adetlerinden söz etmiştik. Yüce Allah bu davranışı 

çok çirkin görmekle birlikte bu insanlık dışı eylemi gerçekleştirenleri açık açık tehdit 

etmektedir. Bu bağlamda Kur’ân-ı Kerim’de: “Diri diri toprağa gömülen kıza, hangi 

günah sebebiyle öldürüldüğü sorulduğunda”, “Beyinsizlikleri yüzünden bilgisizce 

çocuklarını öldürenler ve Allah’ın kendilerine verdiği rızkı, Allah’a iftira atarak 

(kadınlara) haram kılanlar, muhakkak ki ziyana uğramışlardır. Onlar geçekten 

sapmışlardır ve doğru yolu bulacak da değillerdir.”350
 buyurulmaktadır. 

Onu Mükerrem Kılması ve Ona İkramı Emretmesi 

İslâm dini, kadına değer vermiş ve aynı zamanda inanlara, kadına değer 

vermelerini emretmiştir. Yüce Allah, konuyla alakalı Kur’ân-ı Kerim’in muhtelif 

yerlerinde şöyle buyurmuştur: “Kendileri ile huzur bulasınız diye sizin için türünüzden 

eşler yaratması ve aranızda bir sevgi ve merhamet var etmesi de onun (varlığının ve 

kudretinin) delillerindendir.”351
, “Biz insana anne-babasına iyi davranmasını emrettik. 

Annesi onu ne zahmetle karnında taşıdı ve zahmetle doğurdu!”352
 

 

                                                 
347

  Ahzâb, 38/35. 
348

  Sibâî, el-Mer’etu Beyne’l-Fıkhi ve’l-Kânûn, s. 24. 
349

  Nahl, 16/59. 
350

  En‘âm, 6/140. 
351

  Rûm, 30/21. 
352

  Ahkâf, 46/15. 



 

84 

 

Talak Konusuna Düzenleme Getirmesi 

Bu konuyu daha sonra geniş bir şekilde ele alacağımız için detayına girmeden 

sadece şunları söylemekle yetineceğiz. Bilindiği üzere İslâmiyet’ten önceki dönemlerde 

kadın kocasının bazı keyfî uygulamalarından dolayı, ciddi sıkıntılar çekiyordu. Erkeğin 

bu keyfî uygulamalarından birisi de talaktır. Koca, eşini istediği kadar boşayabiliyor ve 

aynı şekilde istediği kadar kendisine dönebiliyordu. Kur’ân, talakı üçle sınırlayarak hem 

bu keyfî uygulamaya son verdi hem de kadını bu insanlık dışı uygulamadan kurtardı.353
 

Birden Fazla Evliliğe Sınırlama Getirmesi 

İslam öncesi kültür ve medeniyetlerde birden çok evlilik ile ilgili herhangi bir 

sınırlama yoktu. Erkek dilediği kadar kadınla evlenebiliyordu. Erkek bazen on, bazen on 

beş ve bazen de yirmi kadınla evlenebiliyordu.
354

 İslâm bu çarpık uygulamaya el atıp 

birtakım şartlar ortaya koyarak aynı anda birden fazla eşle evli olabilmeyi, azamî dört 

eşle sınırlandırmıştır. 355
 Bu konuyu ilerde ele alacağımız için burada fazla detaya 

girmeden bu kadarı ile iktifa ediyoruz.  

Kur’ân-ı Kerim’de kadına tanınan haklar, sadece yukarıda maddeler halinde 

zikredilenlerden ibaret değildir. Zikredilen bu hakların dışında başka birçok hak d 

tanınmıştır. Örneğin aile hukukunu düzenleyen konuların yanı sıra kadının eğitim ve 

öğretimi, mirastaki payı gibi pek çok konu, Kur’ân-ı Kerim’le düzenlenmiştir.356
 

Hz. Peygamber (sav)’in doğduğu çevrede kadına zulüm, işkence ve onu diri diri 

toprağa gömülme adeti yaygındı. Allah Rasûlü, kadını bu şartlar altında buldu. Kısa bir 

süre içerisinde kendisine uygulanan gayr-i insanî adetleri kaldırdı. Kadına uygulanan bu 

çirkin adetleri kaldırmakla yetinmeyen Hz. Peygamber, şu ifadelerle kadının ne kadar 

mükerrem olduğunu da belirtmiştir: “Allah’ın rızası, annenin rızasına bağlıdır”357
 ve 

“Cennet, annelerin ayakları altındadır.”358
 Bu hadisler, İslâm’ın kadına verdiği değerin 

en açık delillerinden sadece bir kaçıdır.359
 

Hz. Peygamber’in bu konuyla alakalı birçok hadisi bulunmaktadır. Bunlardan 

birkaçını hatırlatmakta fayda var. 

                                                 
353

   Bakara, 2/229-230. 
354

  Taberî, Câmüu’l-Beyân, C. VII, s. 534; Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, C. IX, s. 485. 
355

   Nisâ, 4/3. 
356

   Bakara, 3/228; Nisâ, 4/7-12. 
357

   Tirmizî, “Birr”, 3. 
358

   Nesâî, “Cihad”, 6. 
359

  Haşimi, Kur’ân ve Sünnet’e Göre Müslüman Toplumu, ss. 102-103. 



 

85 

 

a) “Dünya (başlı başına) bir faydalanma (imkânı) dır. Dünyanın en hayırlı nimeti 

de salih kadındır.”360
  

b) Bir adam Peygamberimize gelerek “Ey Allah’ın Rasûlü, insanlar arasında iyi 

davranmama en çok layık olan kimdir?” dedi, Peygamberimiz, “Annendir buyurdu.” 

Adam “Sonra kim?” dedi. Hz. Peygamber “Annendir” buyurdu. Adam “Sonra kim?” 

dedi. Peygamberimiz yine “Annendir.” buyurdu. Adam “sonra kimdir?” diye sordu. 

Peygamberimiz sonra “Babandır.” buyurdu.361
 

c) “Mü’min bir erkek, mü’min bir kadına buğzetmesin. Çünkü onun bir huyunu 

beğenmezse başka bir huyunu beğenir.”362
 

d) “Sizin en hayırlınız, kadınlara iyi davranandır.”363
 

e) “Sizin en hayırlınız, kadınlara karşı en hayırlı olanızdır. Kadınlara karşı hayırlı 

olmayı birbirinize tavsiye edin.”364
 

f) “Kadınlara ancak kerîm olanlar ikram ederler. Onlara kötülük edenler ise kötü 

kişilerdir.”365
 

g) “Kadınlara hayırhah olun. Onlara karşı hayır tavsiye ediyorum. Onlara hayırlı 

şekilde davranın.”366
 

Aktardığımız âyet ve hadislerden İslâm’ın kadına bir insanın doğuştan sahip 

olduğu, olması gerektiği, temel hak ve özgürlüklerini teslim ettiği anlaşılmaktadır. Bu 

temel ve hayati konuları şu şekilde özetlemek mümkündür: 

İslâm, geçmiş din ve kültürlerin hilafına kadını, erkek gibi kemâle namzet bir 

insan olarak görmekte ve onu bu şekilde tanıtmaktadır. Hz. Peygamber, kadınlardan, 

İslâm’a bağlı kalmaları ve dinin hükümlerine itaat etmeleri üzere biat aldığında 

erkeklerden bağımsız olarak direkt onlardan biat almıştır. Bu da Müslüman kadının 

bağımsız bir kişiliğe sahip olduğunu ve sorumluluğunu yüklenme ehliyetinin 

bulunduğunu ortaya koymaktadır. Saydığımız bütün bu hakların, modern dünyada 

kadına verilmesi, yaklaşık olarak yüz-yüzelli yıllık bir geçmişe sahiptir. Yani modern 

                                                 
360

  Müslim, “Rada’”, 64; Nesâî, “Nikah”, 15. 
361

  Buhârî, “Edep”, 2; Müslim, “Birr”, 1. 
362

  Müslim, “Rada”, 61. 
363

  Müslim, “Birr”, 149. 
364

  Tirmizî, “Rada’”, 11. 
365

  İbn Mâce, “Edep”, 3; Ebû Dâvûd, “Edep”, 6. 
366

  Buhârî, “Nikah”, 79. 



 

86 

 

dünyanın kadına bugün tanıdığı hakları, İslâm, 14 asır önce tanımış ve bu konuda da 

insanlara rehberlik vazifesini hakkıyla yerine getirmiştir.367
  

İslâm dini, kadının hayatının tüm evrelerinde hayata aktif bir şekilde katılmasının 

önünü açmıştır. İslâm, kadının yaşı ilerledikçe ona atfettiği değer ve itibarı artırmış ve 

kendisine bu şekilde yaklaşılmasını emretmiştir. Çocukluk döneminden evlilik 

dönemine, evlilik döneminden annelik ve ihtiyarlık dönemlerine varıncaya kadar 

hayatının her aşamasını ayrı ayrı değerlendirip o duruma göre hak ettiği muamelenin 

ona gösterilmesini emretmiştir. 

İslâm dini, hukukî alanların birçoğunda kadın ve erkek arasında herhangi bir 

ayırım gözetmemiştir. Örneğin ticaret, alışveriş, kendi mülkiyetinde tam manada 

tasarruf, vekalet, sulh, havale, ortaklık, hibe, vakıf, kefalet, selem gibi konularda kadını 

erkekle musâvî tutmuştur. İslâm, eşitlik, onur ve haysiyetle hiçbir alakası olmayan bazı 

meselelerde (şahitlik, devlet başkanlığı, diyet vb.) ise erkek ve kadın arasında ayrıma 

gitmiştir. Objektif bir şekilde incelendiğinde bu ayrımın, cinsiyet, eşitsizlik ve 

değersizlik gibi düşüncelere dayanmadığı anlaşılır. Aksine bu ayrımın, kadının fıtratına, 

psikolojik, sosyal ve ekonomik durumlarına uygun bir şekilde ortaya konmuş bir ayrım 

olduğu görülebilir.368
  

Şimdiye kadar İslâm’ın diğer kadim din ve medeniyetlere nazaran kadına verdiği 

değer ve önemi, açık bir şekilde ortaya koymaya çalıştık. Şimde de İslâm karşıtı 

çevrelerin veya konuyu bilmediği için Kur’ân’ı haksızca eleştirebilenlerin dillerine 

çokça doladığı konuları işleyeceğiz. Bu konuların ilki, kadının dövülmesi konusudur. 

Bu bağlamda dövmek anlamına gelen “Darabe” fiilinin Kur’ân’da hangi anlamlarda 

kullanıldığına bakacak ve bu konuda Kur’ân’a yöneltilen eleştirilere cevap vermeye 

çalışacağız.  

2.2. Şiddet Bağlamında “Darabe” Fiilinin Kur’ân’daki Kullanımı  

Kur’ân’da ض رب ve türevleri elli sekiz yerde geçmektedir. ض رب “Darabe” veya 

 Darp” kelimesinin anlamlarıyla ilgili olarak kaynaklarda şu bilgiler yer“ ضرب

almaktadır: “Yolculuğa çıkmak, hızlı yürümek, rızkın hayırlısını aramak, beyaz bal, yüz 

                                                 
367

  Murat Hoffman, el-İslâm Kebedîl, Adil Muallim (çev.), Dâru’ş-Şurûk, Mısır 1997, ss.126-127; 

Haşimi, Kur’ân ve Sünnet’e Göre Müslüman Toplumu, s. 403. 
368

  Sibâî, el-Mer’etu Beyne’l-Fıkhi ve’l-Kânûn, ss. 23-26. İslâm’da kadın ile ilgili geniş bilgi için bkz. 
Muhammed İmâra, Tahrîru’l-Mer’eti Beynel-Ğarbi ve’l-İslâm, Mektebetü’l-İmâm el-Buhârî, Kâhire 

2009. 



 

87 

 

çevirmek, bir yönden başka bir yöne döndürmek, yerine getirmek, engel olmak, 

mahrum etmek, kazanmak, istemek, yüzmek, yaratılıştaki şekil…” Ayrıca bu kelime, 

“vurmak, çarpmak, atmak, ateşe atmak, buğdayı başağından ayırmak, terk etmek, zaman 

geçmek, acı çekmek, yürümek, karıştırmak, dikmek, para basmak, mühür kazımak, 

müddet belirlemek, hisse ayırmak, uzaklaşmak, vergi koymak, alçaltmak, bozguna 

uğratmak, ayırmak, meyletmek, alıştırmak, tekrarlamak, bombardıman etmek, müzik 

aleti çalmak, akrebin sokması, kaçınmak, hareket etmek, zorla kabul etmek ve incitip 

harekete geçmek” gibi anlamlara da gelmektedir.369
 

Lügat bakımından birçok anlama gelen “ضرب” kelimesinin, Kur’ân’daki 

kullanımları da bu anlamların bir bölümünü ihtiva edecek şeklinde kullanılmıştır. 

Aşağıda “ ضرب” kelimesinin Kur’ân-ı Kerim’de hangi sûre ve ayetlerde kaç defa ve 

hangi anlamlarda kullanıldığını beyan etmeye çalışacağız. 

Örnek vermek 

a) ان الله لا يستحي ان يضرب مثلا ما بعوضة فما فوقها “Allah, bir sivrisineği ondan daha da 

ötesi bir varlığı örnek olarak vermekten çekinmez.”370
 

b) وا لله الأمثال ان الله يعلم وانتم لا تعلمونبفلا تضر  “Artık Allah’a (şanına uymayan) 

benzetmeler yapmaya kalkmayın. Çünkü Allah bilir, siz bilmezsiniz.”371
 

c) كذلك يضرب الله الحق والباطل “İşte Allah, hak ile batıla böyle misal getirir.”372
 

Vurmak, Çarpmak  

a) واذ استقى موسى لقومه فقلنا اضرب بعصاك الحجر “Hani, Musa kavmi için su dilemişti. 

Biz de “Asanı kayaya vur” demiştik.”373
 

b) ضغثا فاضرب به ولا تحنث كوخذ بيد  “Şöyle dedik: “Eline bir demet sap al ve onunla 

vur ve yeminini bozma.”374
 

                                                 
369

  Ahmed b. Zekeriyya İbn Faris, Mücmelü’l-Lüğa, C. II, Müessetü’l-Risale, Beyrut 1986, s. 576; Luis 

Ma’luf el-Yesûî, Muncid, İslam Yayınları, Tahran 1379, s. 448-449; İbrahim Mustafa, Mu’cemu’l-
Vasît, ss. 536-537; Mehmet Okuyan, Çok Anlamlılık Bağlamında Kur’ân Sözcüğü, Düşün Yayınları, 
İstanbul 2015, ss. 508-515. 

370
  Bakara, 2/26. 

371
  Nahl, 16/74. 

372
  Ra’d, 13/17. “Darabe” kelimesinin örnek anlamında kullanıldığı diğer ayet ve sûreler şunlardır: 
İbrâhîm 14/25, 45; Nahl, 16/ 75, 76, 112; İsrâ, 17/48; Kehf, 18/32, 45; Hac, 22/73; Nûr, 24/35, 
Furkân, 25/9, 39; Ankebût, 29/43; Rûm, 30/28, 30, 58; Yâsîn, 36/13, 78; Zümer, 39/27, 29; Zuhruf, 
43/57; Muhammed, 47/3; Haşr, 59/21; Tahrîm, 66/10, 11. 

373
  Bakara, 2/60. 

374
  Sâd, 38/44. 



 

88 

 

c) ولو ترى إذ يتوفى الذين كفروا الملائكة يضربون وجوههم وادبارهم وذوقوا عذاب الحريق 

“Melekler, kâfirlerin yüzlerine ve artlarına vura vura ve “haydi tadın yangın azabını” 

diyerek canlarını alırken bir görseydin.”375
 

Yolculuğa Çıkmak / Dolaşmak 

a) كفروا وقالوا لاخوانهم اذا ضربوا في الأرض أو كانوا غزى لو  نيا ايها الذين آمنوا لا تكونوا كالذي
 Ey iman edenler! Kardeşleri sefere veya savaşa çıktığında“ كانوا عندنا ما ما توا وما قتلوا

onlar hakkında “Onlar bizim yanımızda olsalardı ölmezlerdi veya öldürülmezlerdi” 

diyen inkârcılar gibi olmayın.”376
 

b) للفقراء الذين لا يستطيعون ضربا فى الارض “(Sadakalar) kendilerini Allah yoluna 

adayan, yeryüzünde dolaşmaya güç yetiremeyen fakirler içindir.”377
 

c) ولا تخشى دركا ولقد اوحينا إلى موسى ان اسر بعبادى فاضرب لهم طريقا فى البحر يبسا لا تخاف  

“(Firavun’un imana yanaşmaması üzerine) Musa’ya “Kullarımı (İsrailoğullarını) 

geceleyin (Mısır’dan) yürütüp çıkar. Yakalamaktan korkmaksızın, endişe etmeksizin 

onlara denizde kuru bir yol aç” diye vahyettik.”378
 

Yüz Çevirmek 

 Haddi aşan bir topluluk oldunuz diye“ افنضرب عنكم الذكر صفحا ان كنتم قوما مسرفين

vazgeçip Zikirle (Kur’ân’la) sizi uyarmaktan geri mi duralım?”379
 

Perde koymak 

 Bunun üzerine biz de nice yıllar onların“ فضربنا على آذانهم فى الكهف سنين عدادا

kulaklarını (dış dünyaya) kapattık (onları uyuttuk.)”380
 

Örmek 

من قبله العذاب هفضرب بينهم بسور له باب باطنه فيه الرحمة وظاهر  “Derken aralarına kapısı 

olan bir sur çekilir. Bunun iç tarafında rahmet, onlar (münafıklar) tarafındaki dış 

cihetinde ise azap vardır.”381
 

 

                                                 
375

  Enfâl, 8/50, 12; “Daraba” kelimesinin vurmak/çarpmak anlamlarında kullanıldığı diğer sûre ve ayetler 

şunlardır: Bakara, 2/73; Nisâ, 4/34; Nûr, 24/31; Saffât, 37/93. 
376

  Âl-i İmrân, 3/156. 
377

  Bakara, 2/273. 
378

   Tâhâ, 20/77. “Darabe” kelimesinin vurmak anlamında kullanıldığı sûre ve ayet: Nisâ, 34/24. 
379

  Zuhruf, 43/17. 
380

  Kehf, 18/11. 
381

  Hadîd, 57/13. 



 

89 

 

2.2.1. Tefsir Tarihinde Müfessirlerin Kadının Dövülmesine Yaklaşımları 

“Darabe” kelimesinin sözlük anlamlarını ve Kur’ân-ı Kerim’de kaç sûrede ve kaç 

ayette hangi anlamlarda kullanıldığını beyan ettikten sonra klasik ve çağdaş tefsirlerde 

müfessirlerin, bu kelimeyi nasıl yorumladıklarına bakacağız. Öncelikle XX. yüz yıla 

kadar kaleme alınan klasik tefsirlerin bir kısmının bu ayete yaklaşımlarını beyan 

edeceğiz. Ardından XX. yıldan sonra telif edilen çağdaş tefsirlerin bu konuda yapmış 

oldukları değerlendirmeleri aktarmaya çalışacağız. Klasik ve çağdaş tefsirlerin bu konu 

ile ilgili yorumlarını aktardıktan sonra, tez konumuz olan el-Hererî’nin Hadâiku’r-Ravhi 

ve’r Rayhân adlı eserinde bu kelime ile alakalı yorumunu aktarıp bir sonuca ulaşmaya 

çalışacağız. 

1. Mukâtil b. Süleyman’ın (ö. 150/767) Tefsîru Mukâtil’deki Yaklaşımı 

Belh şehrinde dünyaya gelen Mukâtil, Merv ve Bağdat’ta ilim tahsil etmiştir. 

Emevilerin Horasan’daki nüfuzları zayıflayınca da Basra’ya giderek Atâ b. Ebî Rebah, 

İbn Şihâb ez-Zührî ve Atiyye el-Avfî gibi zatlardan ilim tahsil etmiş ve ölünceye kadar 

Basra’da yaşamıştır. Kendilerinden ilim aldığı şahıslara bakarak Mukâtil’in tebe-i 

tâbiinden olduğunu söylemek mümkündür. Zira onun hocaları arasında sahâbî 

bulunmamaktadır. Mukâtil b. Süleyman’ın, ilgili tefsiri klasik tefsirler arasında 

günümüze ulaşmış en eski kaynaklardandır . Hicrî ilk asrın yarısında tefsir yazan 

Mukâtil b. Süleyman, Kur’ân’ı başından sonuna kadar mevcut sûre tertibine göre ele 

alarak tefsir etmiştir. Bu tefsirinde bir yandan ayetlerin nüzul sebepleri ve nüzul 

zamanları konusunda bilgiler vermiş, diğer yandan da kelimelerle ilgili etimolojik ve 

nahvî tahliller yapmıştır.382
 

Mukâtil b. Süleyman, “(Evlilik yükümlülüklerini reddederek) başkaldırdıklarını 

gördüğünüz kadınlara öğüt verin, onları yataklarında yalnız bırakın. (Bu uygulamalar 

fayda vermediği takdirde) onları (hafifçe) dövün. Eğer itaat ederlerse, artık onların 

aleyhine başka bir yol aramayın.”383
 Ayetini, şu şekilde yorumlamıştır: “Rivayete göre 

Ensar’dan Sa’d b. Rabî’in eşi Habibe binti Zeyd babasıyla birlikte Hz. Peygamber’e 

gelerek eşi tarafından dövüldüğünü söyledi. Bunun üzerine Hz. Peygamber, Habîbe 

binti Zeyd’e “Kocana kısas uygula” dedi. Bunun akabinde ilgili ayet nazil oldu. Bu ayet 

                                                 
382

  Mukatil b. Süleyman ile ilgili geniş bilgi için bkz. Fevzi Hamurcu, Mukatil b. Süleyman ve İlk Fıkhı 
Tefsir, Fecr Yayınları, Ankara 2009; Demirci, Tefsir Tarihi,ss.105-106. 

383
  Nisa, 4/34. 



 

90 

 

nazil olduktan sonra Hz. Peygamber, “Biz bir çözüm istedik lakin Allah bundan farklı 

bir çözüm murat etti” buyurdu. Mukâtil, yukarıda zikredilen ayetin sebebini beyan 

ettikten sonra ilgili ayeti yorumlarken “darb” fiilini, darb-i gayr-i müberrih 

(yaralamayacak, iz bırakmayacak) şeklinde yorumlamıştır. 

Bu eser, kendisinden sonra gelecek müfessirler için müracaat kaynağı olduğundan 

dolayı, Mukâtil’in mezkûr ayete yaklaşımı, son derece önem arz etmektedir. Nitekim 

kendisinden sonra kaleme alınan birçok tefsirde, bu ayete, Mukâtil’in benimsediği 

anlam verilmiştir.384
 

2. Muhammed b. İdris eş-Şafîî’nin (ö. 204/820) Ahkâmu’l-Kur’ân’daki 
Yaklaşımı 

İmâm Şafîî, ayetin yorumuyla ilgili şunları söylemiştir: Hz. Peygamber, 

“Kadınlarını döven kimseler, sizin hayırlınız değildir”385
   hadisinden hareketle ayetteki 

“dövün” emrinin vücuba değil mubahlığa delalet ettiğini ifade ettikten sonra ilgili ayeti 

şu şekilde yorumlamıştır: “Kadın başkaldırdığı takdirde ayette zikredilen sıralamaya 

göre önce öğüt verilir,  öğüt fayda vermediği takdirde, kadın yatağında yalnız bırakılır, 

bunun da fayda vermemesi durumunda ise kadın sert ve yaralayıcı olmaksızın ve aynı 

zamanda yüzünden de sakınılarak dövülebilir” 386
 

3. Ebû Abdürrezzak b. Hemmâm es-San’ânî’nin (ö. 211/826) 

Tefsîru’Kur’ândaki Yaklaşımı 

Ebû Bekr Abdürrezâk, 126/743 yılında san’a’da dünyaya geldi. İlk eğitim ve 

öğretimini aile çevresinde yaptı. Daha sonra başta Hicaz olmak üzere Şam ve Irak gibi 

ilim merkezlerine seyahat ederek değişik hocalardan ders aldı. Ders aldığı hocalar 

arasında Ma’mer b. Râşid, Süfyân es-Sevrî, Süfyân b. Uyeyne ve Malik b. Enes gibi 

devrinin büyük alimleri bulunuyordu. İlim yolunda elde ettiği bilgiyi öğretmek için 

çokça çaba gösterdi. Kendisinden hadis rivayet eden alimler arasında Yahya b. Mâin, 

Ali b. Medînî, İshak Züheyr b. Harb ve Ahmed b. Hanbel gibi tanınan simalar yer 

almaktadır. 387
 Abdurrezak b. Hemmân kaleme aldığı bu tefsirde, klasik bir metod 

izlemiştir. Nisâ sûresinin İlgili ayetin yorumunda şunları söylemiştir. “Kadının kocasına 

                                                 
384

  Mukâtil b. Süleyman, Tefsîr-u Mukâtil, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2003, ss. 227-228. 
385

  Ebû Dâvûd, “Nikâh”, 42; İbn Mâce, “Nikâh”, 51. 
386

  İmâm Şafîî, Tefsîru’l-İmâm eş-Şâfîî, C. II, Dâru’t-Tedmiriyye, Arabistan 2006, s. 602. 
387

  Ali Akyüz, “Abdürrezâk es-San’ânî”, C. I, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 1988, 
ss. 298-99. 



 

91 

 

başkaldırması ve itaatsizliği söz konusu olduğunda kocanın şu aşamaları takip etmesi 

gerektiğini belirtir: Koca, karısına öncelikle öğüt vermeli, öğüdün işe yaramadığı 

durumlarda karısını yatağında yalnız bırakmalı, bu tedbir de işe yaramadığı takdirde 

kadının kocası tarafından hafif bir şekilde ve onun yaralanmasına sebebiyet vermeyecek 

şekilde dövebileceğini ifade etmektedir.”388
 

4. Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr et-Taberî’nin (ö. 310/923) Câmiul’l-

Beyân an Te’vîli Âyil-Kur’ân’daki Yaklaşımı 

Tezimizin başında el-Hererî’nin tefsirinde yararlandığı kaynakları zikrederken 

Taberî’den kısa bir şekilde söz etmiştik. Taberî, müfessir, muhaddis fakih ve aynı 

zamanda tarihçi kimliğine sahip alimlerden biridir. Tefsîri günümüze kadar ulaşan en 

eski ve en muteber tefsirlerdendir. Ulema ve halk arasında Taberî’nin tefsirine büyük 

önem atfedilir ve değer verilir. Özellikle son dönemde bu ayetin anlam ve yorumunda 

birbirinden farklı değerlendirmeler, hep bu tefsiri referans göstererek yapıldığından 

dolayı, Taberî’nin bu ayetin yorumuyla alakalı görüşlerine geniş şekilde yer vermeyi 

uygun görüyoruz. Zira tefsir sahasında otorite kabul edildiğinden dolayı, onun bu ayete 

getirdiği yorum ve yaklaşımlar son derece önemlidir. 

Taberî ayetin yorumu ile alakalı şu görüşlere yer vermektedir: “Erkekler, kadınları 

eğitme ve idare etme gibi hususlarda onlar üzerine idarecidirler. Erkeklerin bu 

idareciliği, Allah’ın erkekleri beden bakımından+ kadınlardan daha güçlü olarak 

yaratması ve evin geçimini erkeğe yüklemesindendir. Saliha kadınlar, eşlerine itaat 

ederler. Eşleri, evde olmadıkları zamanlarda da onurlarını korurlar. Onların böyle 

yapması, Allah’ın onları bu şekilde yaratarak korumasındandır. Kadınlar, eşlerinin 

mallarını boş yere harcamazlar. Size karşı gelmelerinden endişe ettiğiniz kadınlara 

öncelikle Allah’ı hatırlatarak, ondan korkmasını söyleyerek, nasihatte bulunun daha 

sonra yataklarından ayrılın. Bunlar da fayda vermezse onları hafifçe dövün. Bundan 

sonra size itaat ederlerse artık eziyet vermek için başka bir yola başvurmayın. Şüphesiz 

Allah yücedir, büyüktür. Kadınlara kötülük ettiğiniz takdirde onların haklarını sizlerden 

alır.”389
 

                                                 
388

  Abdürrezâk b. Hemmân es-San’ânî, Tefsîr-u Abdürrezzâk, C.I, Dârü’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1999, 
ss. 452-453. 

389
  Taberî, Câmiu’l-Beyân, C.VIII, s. 290. 



 

92 

 

Bu ayette “Erkekler kadınlar üzerine hâkimdirler” buyurulmaktadır. Bu ifadeden 

murat, erkeklerin, kadınları eğitmede, terbiyede, Allah’ın üzerlerine farz kıldığı 

haklarını yerine getirmelerinde sevk ve idare etmeleridir. Bu hususta Abdullah b. 

 Abbas’ın şu sözler rivayet edilmiştir. “Erkekler kadınların üzerine idarecidirler, 

amirdirler. Kadınlar, Allah’ın itaat etmelerini emrettiği konularda erkeklere itaat 

etmekle mükelleftirler. Bu durum, kadının kendi eşinin ailesine iyi davranması ve onun 

malını muhafaza etmesini gerektirmektedir. Erkeğin kadından üstünlüğü ise kadına 

bakma yükümlülüğünden ve geçimini temin etmesinden kaynaklanmaktadır.”390
 

Hasan-i Basrî, Katâde ve İbn Cüreyc, ilgili ayetin, kendi karısını döven bir kişi 

hakkında nazil olduğunu söylemişlerdir. Hasan Basrî, ayetin sebeb-i nüzulü ile ilgili 

şunları söylemiştir. “Bir adam karısını dövdü. Kadın Hz. Peygamber’e gelip kocasını 

şikâyet etti. Bunun üzerine Hz. peygamber de kısas uygulamak istedi. Bu olay üzerine 

Yüce Allah, “Erkekler, kadınlar üzerine hakimdirler.” ayetini nazil etti. Bu ayetin 

nüzulü üzerine Hz. Peygamber, adamı çağırıp ona ayeti okudu ve şöyle buyurdu: “Ben 

bir şey yapmak istedim. Fakat Yüce Allah başka şeyi murat etti.”391
 

Yüce Allah, ayet-i kerimede iyi kadınların şu özelliklerinden bahsetmiştir: 

“Sâlihât”; bu ifadeden “dinleri hususunda doğru olan ve iyi amel işleyenler”, “Kânitât”; 

bu ifadeden -Katâde, Mücâhid, Abdullah b. Abbas, Süddi ve Süfyan es-Sevrî’ye göre- 

“İtaatkâr” olan kadınlar kastedilmiştir. “Hâfizâtün lilğayb” ifadesinden ise, “Eşleri, 

yanlarında bulunmadığı esnada  kendilerini haramdan koruyanlar aynı zamanda 

kocalarının mallarını da muhafaza edenler” murat edilmiştir.392
 

Hz. Peygamber, saliha kadının özelliklerini şu şekilde ifade etmiştir: “Kişinin 

sahip olduğu şeylerin en hayırlısını size bildireyim mi? O şey saliha bir kadındır. Kocası 

kendisine baktığında onu sevindirir. Emrettiğinde itaat eder. Yanında bulunmadığında 

da namusunu ve malını muhafaza eder.”393
 Ayette erkeklerden, kadınlara -üstü kapalı 

bir şekilde- iyi davranmalarını istemiş ve kadınlardan başkaldırıp itaatsizlik yapanların 

da cezalandırılmalarını talep etmiştir. 

Aynı şekilde bu ayette: “Size karşı gelmelerinden korktuğunuz kadınlara öğüt 

verin” buyurulmaktadır. Burada zikredilen “korktuğunuz” fiilinin bazı müfessirler 

                                                 
390

  Taberî, Câmiu’l-Beyân, C.VIII, ss. 293-94. 
391

  Taberî, Câmiu’l-Beyân, C.VIII, s. 291. 
392

  Taberî, Câmiu’l-Beyân, C.VIII, ss. 294-95. 
393

   Ebû Dâvûd, “Zekât”, 32. 



 

93 

 

tarafından “bildiğiniz” şeklinde yorumlanmıştır. Bu yoruma göre, erkekler, sadece 

kanaatleriyle değil, kadınların itaatsizliklerini bilfiil müşahade ettiklerinde onlara öğüt 

vermeleri gerektiği anlaşılmaktadır. Muhammed b. Ka’b ayette zikredilen “korkmaktan” 

maksadın, “sezmek” olduğunu ifade etmiştir.394
 

Ayette zikredilen ve “itaatsizlik, karşı gelme” olarak yorumlanan “nüşûz” 

kelimesidir. Bu kelimenin sözlük anlamı, “bir şeyin diğerinden yüksek olmasıdır.” 

Ayetteki anlamı ise, “kadının kocasına karşı serkeşlik etmesi ve ona buğz etmesidir.” 

Ayet-i Kerimeden, bu huya sahip olan kadınlara nasihat edilmesinin vacip olduğu 

belirtilmiştir. Bu tür nasihatten maksat  kadınlara, Allah’tan korkmaları gerektiğinin ve 

kocalarına karşı gelerek Allah’ın haram kıldığı bir fiili yaptıklarının hatırlatılmasıdır.395
  

Ayette zikredilen “yataklarından ayrılın” ifadesi, Abdullah b. Abbas ve Said b. 

Cübeyr tarafından şu şekilde tefsir edilmiştir: “Yatakları içinde onlardan uzak durun.” 

Bir başka ifadeyle onlarla aynı yatakta uyumakla birlikte onlarla cinsel münasebette 

bulunmayın. Abdullah b. Abbas ve Said b. Cübeyr’den nakledilen diğer bir rivayette ise 

“Yataklarınızdan uzak durduklarından dolayı onlarla konuşmayı kesin ki onlar tekrar 

yataklarınıza dönmek zorunda kalsınlar.” şeklinde yorumlanmıştır.396
 

Mücahid, Şa’bi, İbrahim en-Nehai, Miksem, Muhammed b. Ka’b el-Kurezi ve 

Katâde’ye göre bu ifadeden şu anlam  kastedilmiştir: “Onların yataklarını terk edin ve 

onlarla birlikte yatmayın.” .397
 

Taberî, “Hecr” kelimesinin üç anlamının olduğunu ifade etmiştir. Birinci anlamı: 

“Bir kişinin bir başkasıyla konuşmamasıdır.” İkinci anlamı: “Bir kimsenin başka bir 

kimseyle lüzumsuz yere ve çokça konuşmasıdır.” Üçüncü anlamı ise: “Deveyi iple 

ayağından bağlamaktır.” 398
 Yüce Allah, itaatsizliği hissedilen kadına öncelikle 

kocasının, kendisi üzerindeki hakları hatırlatılarak o haklara riayet etmesi gerektiği 

konusunda öğüt verilmesini emretmiştir. Daha sonra kadınla olan normal ilişkisine ve 

tavrına kaldığı yerden devam etmesi gerektiği talep etmiştir. Bu itibarla kadının hatasını 

düzeltmek için ona öğütte bulunulması emrediltikten sonra, kadınlarla cinsel 

münasebetin veya konuşmanın kesilmesinin emredildiğini iddia etmek isabetli bir 

                                                 
394

   Taberî, Câmi’ul-Beyân, C. VIII, s. 299. 
395

   Taberî, Câmi’ul-Beyân, C. VIII, s. 300. 
396

   Taberî, Câmi’ul-Beyân, C. VIII, s. 303. 
397

  Taberî, Câmi’ul-Beyân, C. VIII, ss. 304-305. 
398

  Taberî, Câmi’ul-Beyân, C. VIII, s. 313. 



 

94 

 

yorum olmaz. Zira bu durumda bir taraftan onlara vazifelerini yerine getirmeleri 

konusunda öğüt verilmesi gerektiği emredilirken diğer taraftan kendilerine başka 

vazifelerini yerine getirmeleri yasaklanıyor. Bu şekilde tezat meydana gelmektedir. 

Bunun yanı sıra Hz. Peygamber, bir Müslümanın diğer Müslümana üç günden fazla 

dargın durmasının caiz olmadığını beyan etmiştir.399
 Hatta eşlerin dargın durma hali 

caiz bile olsaydı, erkeğin eşiyle konuşmamasının bir faydası olmazdı. Çünkü bu 

durumda olan kadın, zaten itaatsiz bir vaziyettedir. Eşinin onunla konuşmaması onu 

rahatsız etmez aksine memnun eder. Onunla cinsel ilişkide bulunmaması da bu 

şekildedir. Dolayısıyla eşi kendisine buğz eden bir erkeğe onun buğzunu artıracak 

şekilde davranmasının emredilmiş olduğu nasıl düşünülebilir?400
 

Nitekim Hz. Peygamber’den nakledilen bazı hadisler de bu manayı 

desteklemektedir. Tercih ettiğimiz manayı destekleyen hadis-i şerifler şunlardır: 

“Hâkim b. Muaviye el-Kuşeyri, Hz. Peygamber’e gelerek ey Allah’ın Resûlü, eşimizin 

üzerimizde bulunan hakkı nedir diye sordu? Hz. Peygamber, “yediğinden ona yedirmen, 

giydiğinden de ona giydirmen, yüzüne vurmaman, onu aşağılamaman ve ev hariç ondan 

uzak durmamandır.”401
 diye buyurdu. Behz b. Hakim’den nakledilen başka bir rivayette 

ise Hz. Peygamber, kocanın kendi eşine karşı yapması gereken hususları şu şekilde dile 

getirmiştir: “Yediğinden onu yedir. Giydiğinden onu giydir. Fakat onun yüzüne vurma, 

çirkin olduğunu söyleme ve evin dışında da onu terk etme.”402
 

Hasan-i Basrî, “Kadının kocasına itaatsizlik ettiği vakit, kocası ona öğüt versin. 

Şayet bu öğüdü kabul ederse bir sorun olmaz. Aksi takdirde kocası onu hafifçe dövsün. 

Şayet kadın normal haline dönecek olursa aynı şekilde herhangi bir sorun olmaksızın 

hayatlarına kaldıkları yerden devam ederler. Kadın bu durumda da düzelmez ise o 

zaman kocasının ondan bir şeyler alarak onu boşaması helal olur.” demiştir.403
 

Ayette zikredilen dövme, hafif ve yaralayıcı olmayan dövmedir. Nitekim Said b. 

Cübeyr, Abdullah b. Abbas, Katâde, İkrime, Süddî, Muhammed b. Ka’b ve Hasan-i 

Basrî ayette zikredilen “dövmeden” kastın ağır ve yaralayıcı olmayacak şekilde olan 

dövme olduğunu ifade etmişlerdir. Abdullah b. Abbas, sert olmayacak şekilde 

dövmenin, misvak ve benzeri şeylerle olabileceğini ifade ederken Hasan-i Basrî ve Ata 

                                                 
399

  Buhârî, “Edep”, 58; Müslim, “Birr”, 23. 
400

  Taberî, Câmi’ul-Beyân, C. VIII, s. 308. 
401

  Ebû Dâvûd, “Nikâh”, 42. 
402

  Ebû Dâvûd, “Nikâh”, 42. 
403

  Taberî, Câmiu’l-Beyân, C. VIII, s. 311. 



 

95 

 

ise dövmeyi, “ağır ve yaralayıcı olmayacak şekilde” diye tarif etmişlerdir. Ata, Hz. 

Peygamber’in dövmeyi, “Misvakla dövme ve etkili olmayacak şekilde bir dövme” 

olarak izah ettiğini açıklamıştır.404
 

Ayette “Eğer size itaat ederlerse aleylerine başka bir yol aramayın” 

buyurulmaktadır. Bu ayet-i kerimenin anlamı şudur: “Ey erkekler, size karşı 

gelmelerinden korktuğunuz eşleriniz, kendilerine öğüt vermeniz halinde size itaat 

edecek olurlarsa onlardan yataklarda uzak durmayın. Şayet itaat etmeyecek olurlarsa 

yataklarda onlardan uzak durun ve dövün. Onlar size itaat etmeye kabul eder ve 

vazifelerini yaparlarsa artık onlara eziyet vermek için bir yol aramayın. Çeşitli 

bahaneler ileri sürerek onlara helal olmayan şeyleri yapmayın.” Örneğin, “sen beni 

sevmiyorsun benden hoşlanmıyorsun” diyerek onları dövmeye yeltenmeyin  . Çünkü 

onlara düşen görev, size itaat etmeleridir. Sizi sevip sevmemeleri ellerinde olan bir şey 

değildir. Kendinizi zorla onlara sevdirmeye kalkışarak onları dövmeyin ve onlara eziyet 

etmeyin.
405

 

5. Ebû Mansur Muhammed b. Muhammed el-Mâtürîdî es-Semerkandî’nin 
(ö. 333/944) Te’vîlâtü Ehli’s-Sünne’deki Yaklaşımı 

Mâtürîdiyye mezhebinin kurucusu olan İmam Mâtürîdî, kelâm, tefsir, fıkıh ve 

mezhepler tarihi alanlarındaki yetkinliğiyle tanınmaktadır. Mâtürîdî, kaleme aldığı 

Te’vîlâtü Ehli’s-Sünne adlı eseriyle tefsir alanında önemli bir konum elde etmiştir. Bu 

eser, tefsir ilminin yanısıra kelam, felfese, mezhepler tarihi, fıkıh, hadis ve diğer İslâmî 

İlimler alanlarında da zengin bir muhtevaya sahip temel eserlerden biridir. Nitekim 

Kâtip Çelebi, söz konusu eser hakkında “Hiçbir kitap ona eş olamaz. Hatta şimdiye 

kadar bu konuda yazılan eserlerin hiçbiri, kıymet yönüyle ona yaklaşamamıştır.” 

diyerek bu eserin önemine dikkat çekmiştir.406
 

İmam Mâtürîdî, ilgili ayetin sebeb-i nüzulü ile ilgili şunu söyler: “Kocası 

tarafından dövülen bir kadın, Hz. Peygamber’e gelerek yüzündeki dayak izini göstermiş 

ve kocasını şikâyet etmiştir.” Mâturîdî, ardından ayeti şu şekilde yorumlamıştır: 

“Erkekler, kadınlar üzerinde hakimdirler. Erkekler, yaratışları bakımından kadınlardan 

daha güçlü ve daha dayanıklıdırlar. Bundan ötürü Yüce Allah, kadınların geçim ve 

                                                 
404

  Taberî, Câmiu’l-Beyân, C. VIII, s. 314. 
405

  Taberî, Câmiu’l-Beyân, C. VIII, ss. 290-316. 
406

  Recep Önal, “Mâtürîdinin Hayatı, Eserleri ve Kelam İlmin’deki Yeri”, Akademik İncelemeler Dergisi, 
C. VIII, S. 3, ss. 334-335. 



 

96 

 

ihtiyaçlarını erkeklere yüklemiş ve kadınlara da kocalarına itaat etmelerini emretmiştir. 

Şayet kadın kocasına karşı itaatsizlikte bulunursa kocası, öncelikli olarak kadının itaat 

edeceğini umarak yumuşak bir şekilde öğüt verir. Kadın bu durumda öğüt almadığı 

takdirde bu takdirde, kalben terkedilmeyi ve yatakta yalnız bırakılmayı kabul etmez 

ümidiyle koca karısını terk etmekle korkutur. Korkutma fayda vermediği vakit, koca 

karısını terk eder, onunla cinsel ilişkide bulunmaz aynı yatağa girmez. Bu durumda  

kadın kocasına itaatte bulunmaz ise o zaman koca karısını dövebilir. Bu durumda da 

kadın yine itaat etmediği takdirde o zaman durum mahkemeye intikal ettirilir.407
 

6. Ebu’l-Hasen Ali b. Muhammed b. Habib el-Basrî el-Mâverdî’nin (ö. 
450/1058) en-Nüket ve’l-Uyûn’daki Yaklaşımı 

İmam el-Mâverdî, 364/974 yılında Basra’da dünyaya geldi. Babası gül suyu 

(mâü’l-verd) işiyle uğraştığından Mâverdî lakıbıyla meşhur oldu. Fıkıh eğitimini, 

memleketinde bulunan Mu’tezile alimi Abdülvahid b. Hüseyin es-Saymerî’den aldı. 

Ardından Bağdat’a giderek Ebû Hamid el-İsferâyînî Ebû Muhammed el-Bâfî ve diğer  

alimlerin ders halkasına katıldı. İlim tahsilinden sonra Nîşâbur yakınlarındaki Üstüvâ’da 

ve diğer bazı yerlerde kadılık görevini icra etti. Ardından tekrar Bağdat’a döndü. Bir 

taraftan fıkıh, usûl-i fıkıh, tefsir ve ahlak dersleri verirken diğer taraftan hadis rivayet 

etti.
408

 Siyaset ve ahlak nazariyeleriyle tanınan Şafîî fakihi Mâverdî, ilgili ayeti şu 

şekilde yorumlamıştır: “Baş kaldırmasından korktuğunuz kadınlar” “korktuğunuz” 

ifadesinin iki anlama gelmektedir: a) Bilmek, b) Zannetmek…” 

“Nüşûz” ifadesinden maksat, eşin serkeşlik etmesi, buğz ederek ve çirkin görerek 

itaat etmekten kaçınmasıdır. Nüşûz’ün asıl anlamı yüksekliktir. Yeryüzünde herhangi 

yüksek bir yere “nüşûz” denmesi bundan kaynaklanmaktadır. Kocasından uzaklaşmak 

ve ondan daha yüksek bir pozisyona çıkmak için kendisini, kocasından alıkoyan kadına 

“nâşiz (geçimsiz)” ismi verilmiştir. 

“Onlara öğüt verin, onları yataklarda yalnız bırakın ve bunlarla yola gelmezse 

dövün!” “Onlara öğüt verme”; Bu, kişinin kadına Allah’tan korkup ona itaat etmesi 

                                                 
407

  Ebû Mansur Muhammed b. Muhammed el-Mâtürîdî es-Semerkandî, Te’vîlâtü Ehli’s-Sünne, C. III, 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2005, ss. 156-165. 
408

  Ali b. Muhammed el-Mâverdî, en-Nüket ve’l-Uyûn, C. I, Müessetü’l-Kütübi’s-Sakâfiyye, Beyrut 
1992, s. 9-14; Osman Gazi Özgüdenli, “Mâverdî”, C. XXVIII, Türkiye Diyanat Vakfı İslam 
Ansiklopedisi, Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1989, ss.180-186. 



 

97 

 

gerektiğini söylemesidir. Ve aynı zamanda onu, isyan edip kendisine karşı geldiğinde 

Allah’ın  mübah kıldığı cezaya müstahak olacağıyla korkutmasıdır.” 

Müfessirler, “Onları yatakta yalnız bırakın” ifadesini beş farklı şekilde 

yorumlamışlardır. 

a. Onlarla cinsel münasebette bulunmamak. Bu yorum İbn Abbas ve Said b. 

Cübeyr’e aittir. 

b. Onlarla konuşmayıp yatakta onlara sırt çevirmek. Bu yorum Dahhak ve 

Suddi’ye aittir. 

c. Yatakları ayırmak. Bu yorum aynı şekilde Dahhak ve Suddiy’e aittir. 

d. Onlara yataklarda “ayrılın” deyin. Bu sözdeki setliliğin ve memnuniyetsizliğin 

bir yansımasıdır. Bu yorum İkrime ve Hasan Basri’ye aittir. 

d. Bu ifade, erkeğin, karısını “hicar” ile bağlamasını ifade etmektedir. Hicar, cima 

yapmaya karar versin diye devenin bağlandığı iptir. 

“Onlara vurun”; Yüce Allah, kadınların geçimsizliklerine karşılık cezalarını üç 

şekilde belirtmiştir: Onlara öğüt vermek, yataklarını ayırmak ve onları dövmek. Erkeğe 

mubah olan dövme, kadını geçimsizlikten caydıran, terbiye amacını güden, acıtıcı ve 

bitkin düşürücü olmayan dövmedir. İkrime (r.a.) Hz. Peygamber’den şunları 

nakletmiştir: “İyi olan işlerde size isyan ettikleri zaman onları, acıtıcı olmayan bir 

şekilde dövün. Şayet size itaat ederlerse artık onların aleyhine başka bir yol aramayın.”  

“Başka yol aramayın” ifadesinin tefsiri ile ilgil iki görüş vardır: Birinci görüş: 

“Onlara eziyet etmek istemeyin”. İkinci görüş ise: “Erkeğin kadına ‘beni sevmiyorsun, 

bana isyan ediyorsun’ diyerek kadını, kendisine itaat etse bile onu kendisine isyana sevk 

etmesidir.” Süfyan konuyla ilgili şunları söylemiştir: “Koca karısını kendisini sevmekle 

mükellef tutamaz. Zira kadının kalbi elinde değildir.”409
 

7. Ebû Muhammed el-Hüseyn b. Mes’ud b. Muhammed el-Ferrâ el-

Beğavî’nin ( ö. 516/1122) Meâlimü’t-Tenzîl’deki Yaklaşımı 

Müfessir, muhaddis ve fakih olan Beğavî, ilim tahsil etmek için Horasan illerini 

dolaşıp bazı hocalardan ders aldı. Daha sonra Merverruz’a yerleşerek orada ikamet etti. 

Kadı Hüseyin b. Muhammed’ten fıkıh ve hadis okudu. Kadı Hüseyin b. Muhammed’in 

                                                 
409

  el-Mâverdî, en-Nüket ve’l-Uyûn, ss. 480-483. 



 

98 

 

vefatından sonra onun yerini alarak birçok talebe yetiştirdi ve eser yazdı. Kur’ân ve 

sünnete olan bağlılığından kendisine “Muhyissünne”, “Rüknüddîn” lakapları verildi. 

Tefsir alanında yazmış olduğu “Meâlimüt’Tenzîl” adlı eseri, Beğavî’nin en tanınmış 

eseri olup ayetleri hadislerle, sahâbe, tâbiîn ve mutekaddimunun görüşleriyle 

açıklamıştır. Muhaddis olması sebebiyle daha önce yazılan tefsirlerdeki zayıf ve 

uydurma rivayetleri tenkit etmiştir. Beğâvî, söz konusu eserinde ilgili ayeti, şu şekilde 

yormlamıştır: “İsyanlarından korktuğunuz kadınlara gelince onlara nasihat edin”, 

‘Nüşûz’un asıl anlamı: Kibirlenme ve büyüklenmedir.’ Allah ile korkutarak ve nasihat 

etmek sûretiyle onlara öğütte bulunun.’ 410
 

“Onları yataklarında terkedin”; Şayet sözle yaptığınız öğütten sonra size olan 

itaatsizliği terketmedikleri takdirde onları yatakta yalnız bırakın. İbn Abbas bu ayeti 

şöyle yorumlamaktadır: “Koca eşine sırtını döner ve onunla konuşmaz.” Diğer alimler 

ise: “Koca eşiyle aynı yatakta yatmaz başka yatakta yatar” şeklinde yorumlamışlardır. 

“Ve Onları dövün”; Yatakta terk edilmekle birlikte öğüt almıyorlarsa o zaman 

şiddetli ve yaralayıcı olmayacak şekilde onları dövün. Ata, dövmenin misvakla olması 

gerektiğini ifade etmektedir. Nitekim Hz. Peygaber bir hadis-i şeriflerinde şöyle 

buyurmuştur: “Kadının senin üzerindeki hakkı, yediğinden yedirmen giydiğinden 

giydirmen, yüzüne vurmaman, onur kırıcı olmaman ve evde yalnız bırakman hariç onu 

terketmemendir.”411
 

“Şayet size itaat ederlerse, onların aleyhine başka yol aramayın”; Onlara kötülük 

ederek vebal altına girmeyin. İbn Uyeyne şunları söylemektedir: “Sizi sevmelerine 

zorlamayın. Çünkü kalpleri onların elinde değildir.”412
 

8. Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed b. Ebî Bekr b. Ferh el-Kurtubi’nin (ö. 
671/1273) el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’ân’daki Yaklaşımı 

el-Hererî’nin atıf yaptığı müfessirleden biri olan Kurtubî’ye, tezimizin girişinde 

kısa bir şekilde değinmiştik. Burada sadece kısa bir ilavede bulunup ayetin yorumuna 

geçeceğiz. Tefsir, hadis, fıkıh gibi alanlarda kendisini çok iyi yetiştiren Kurtûbî’yi 

Zehebî, “ilimde derya” olarak tarif etmiştir Kurtûbî, eserlerinde Ehl-i sünnet’i müdafaa 

etmiş, başta Mu’tezile olmak üzere İmâmiye, Râfiziyye, Kerrâmiyye gibi fırkaları 
                                                 

 
410

 Muhammed el-Ferrâ el-Beğâvî, Meâlimü’t-Tenzîl, C. II, (thk.), Süleyman Müslim, Dâru Taybe, 

Arabistan 1997, s. 208. 
411

   Ebû Dâvûd, “Nikâh”, 42. 
412

   Muhammed el-Ferrâ el-Beğâvî, Meâlimü’t-Tenzîl, C. II, ss. 207-208. 



 

99 

 

eleştirmiştir. Mâlikî olmakla birlikte mezhep taassubuna karşı çıkmış ve taklitçiliği bir 

metot olarak benimsemediğini dile getirmiştir. el-Câmi’ li-Ahkâmi’l-Kur’ân, 

Kurtûbî’nin en önemli eseri olup geniş hacme sahip olmasına rağmen ilim çevrelerinde 

büyük ilgi ve takdir görmüştür.413
 

Kurtûbî, ilgili ayeti yorumlarken şu ifadelere yer vermiştir: “Bu ayet-i kerime, 

erkeklerin, eşlerini te’dip edebileceklerinin delilidir. Kadın, kocasının haklarına riayet 

ettiği müddetçe, erkeğin de onunla iyi geçinmesi gerekir.” “Kavvâm” ifadesi, fe’âl 

vezninde mübalağa ifade eden bir kelime olup, bir şeyi korumak, gözetmek, bütün 

gayreti ile onu korumak, ona nezaret etmek manalarına gelmektedir. Erkeklerin kadınlar 

üzerinde “kavvâm” oluşları, erkeğin kadının işlerini çekip çevirmesi, onu tedip etmesi, 

evinde tutması ve onu gereksiz yere dışarı çıkmaktan alıkoyması ile gerçekleşmektedir. 

Kadının da kocasına itaat etmesi ve masiyet olmadığı sürece ona itaat etmesi 

gerekmektedir. Bunun nedeni erkeğin fazilet, nafakayı karşılama yükümlülüğü, akıl, 

cihad, miras, emr-i bil-ma’rûf ve nehy-i ani’l-münker gibi hususlarda daha güçlü 

olmasıdır. Bazıları sakallı oluşunu da üstünlükte göz önünde bulundurmuşsa da bunun 

kıymeti yoktur. Çünkü bir kimsede sakal bulunsa da sözünü edilen meziyetlerin hiç 

birisi bulunmayabilir.
414

 

Hak Teâlâ“Serkeşliklerinden endişe ettiğiniz kadınlara gelince onlara öğüt verin, 

onları yataklarda yalnız bırakın ve bunlarla yola gelmezlerse dövün.” buyruğu ile ilgili 

İbn Abbas şunları söylemiştir: Ayette zikredilen “korktuğunuz” ifadesinden “bildiğiniz” 

ve “inandığınız” anlamları, murat edilmiştir.415
 

“Öğüt verin” ifadesinden maksat, Kur’ân ile onlara öğüt verin demektir. Yani 

Allah’ın kendileri için vacip kılmış olduğu güzel arkadaşlığı, koca ile güzel yaşamanın 

güzelliğini ve kocanın kendisi üzerindeki birtakım meziyetlerini ikrar etmesi gerektiğini 

hatırlatın.416
 

Yüce Allah: “Kendilerini yataklarında yalnız bırakın” sözü, kocanın karısını 

yatakta terk etmesi, onunla birlikte yatıp fakat cinsel münasebette bulunmaksızın ona 

sırtını dönmesidir. Bu yorum İbn Abbas ve başkalarından nakledilmiştir. Mücahid ise; 

                                                 
413

  Ömer Nuri Topaloğlu, “Kurtûbî”, Türkiye Diyanat Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. XXVI, Diyânet 
Vakfı Yayınları, İstanbul 1995, s. 455. 

 
414

  Kurtubî, el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’ân, C. V, s. 169 

 
415

  Kurtubî, el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’ân, C. V, s. 170. 

 
416

  Kurtubî, el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’ân, C. V, s. 171. 



 

100 

 

“Onlarla yattığınız yerler arasında mesafe bulunsun” şeklinde yorumlamıştır. Kurtubî 

bu ayet ile ilgili yorumları naklettikten sonra şunları söylemiştir: “Koca kadının 

yatağından yüz çevirecek olursa, kadın kocasını seven biri ise, bu davranış ona ağır gelir 

ve doğru yola döner. Şayet kocasını sevmeyen birisi ise böylece kadının serkeşliği ve 

asiliği ortaya çıkar. Böylelikle serkeşliğin ondan kaynaklandığı net bir şekilde ortaya 

çıkar.”417
 

İslâm alimlerine göre kadından bu şekilde uzak durmanın azamî süresi bir aydır. 

Nitekim Hz. Peygamber (sav)’in sırrını, Hz. Hafsa tutmayıp Hz. Aişe’yle paylaştığı için 

ve ardından ikisinin birlik olup yaptıklarından dolayı, Hz. Peygamber, onlardan bir ay 

uzak durmuştu.418
 

“Onları dövün”; Yüce Allah, öncelikle kadınlara öğüt verilmesini, ardından 

onlardan uzak durulması gerektiğini emretti. Şayet bunlar fayda vermeyecek olurlarsa, o 

takdirde koca dövme ruhsatına buşvurabilir. Çünkü kadını, yola getirecek ve kocasının 

hakkını ödemeye itecek olan davranışlar bunlardır. Ayet-i kerimede zikredilen 

“dövmek”, etki ve iz bırakmayan, te’dip amacı taşıyan dövmedir. Bu şekilde meydana 

gelen “dövme”, kadının kemiğini kırmayan, herhangi bir organını çirkinleştirmeyen 

dövmedir. Bu da dürtmek ve benzeri şekillerde gerçekleşir. Çünkü bu eylemden kasıt 

salahtır, başka bir şey değildir. Kadını helak edecek bir dövmenin neticesi, hiç şüphesiz 

tazminatı gerektirir. Kişinin çocuğuna Kur’ân-ı Kerim öğretmesi ve tedip etmek 

maksadıyla dövmesi hakkında da aynı hükümler geçerlidir. Müslim, Sahih’inde şu 

rivayete yer vermiştir: “Kadınlar hakkında Allah’tan korkunuz. Çünkü sizler onları 

Allah’ın emaneti olarak aldınız. Allah’ın adı ile onlarla ilişki helal kılındı. Sizin onların 

üzerindeki hakkınız, hoşlanmadığınız herhangi bir kimseye yatağınızı 

çiğnetmemeleridir (hoşlanmadığınız kimseyi evlerinize almamalarıdır.) 419 Ata b. Ebî 

Rebah, İbn Abbas’a iz bırakmayan dövmenin ne şekilde olduğunu sordum. İbn Abbas 

da ‘misvak ve benzeri şeylerle gerçekleşen dövmedir.’ dedi.
420

  

9. İsmail Hakkı Bursevi’nin (ö. 1137/1725) Rûhu’l-Beyân’ındaki Yaklaşımı 

İsmail Hakkı, Rûhu’l-Beyân’da ilgili ayeti şu şekilde yorumlamıştır: “Dik kafalık 

etmelerinden korktuğunuz kadınlara öğüt verin.” Bu ayetteki hitap kocalaradır. 

                                                 
 
417

  Kurtubî, el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’ân, C. V, s. 171. 

 
418

  Kurtubî, el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’ân, C. V, s. 172. 

 
419

  Müslim, “Hac”, 127; Ebû Dâvûd, “Menâsik”, 57. 

 
420

  Kurtubî, el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’ân, C. V, ss. 169-174. 



 

101 

 

Kocalara eşlerine nasıl hâkim olacakları bildirilerek, kendilerine nasıl bir yol izlemeleri 

gerektiği gösteriliyor. Kocalara şunlar söylenmektedir: “Eğer eşlerinizin, size karşı 

huysuzluk etmesinden endişiye kapılırsanız onlara nasihat edin. Bu nasihatiniz onları 

iyiliklere teşvik edip, kötülüklerden sakındırma yoluyla olsun. Onlara nasihat verin. 

Ziea Öğüt katı kalpleri ve nefret edilen huyları yumaşatır. Şayet öğüt ve uyarılarınız, 

kadınlara fayda etmez ise o zaman “yataklarından ayrılın” ve onlarla aynı yorgan altına 

girmeyin ve onlarla cinsel teması kesin. Verdiğiniz öğütler ve yataklarından ayrılmak 

sûretiyle yapmış olduklarınızdan bir netice elde edemezseniz o takdirde yaralamamak, 

incitmemek ve herhangi bir yerlerini kırmamak şartıyla “onları dövün.” Bu üç davranış, 

birbiri peşinden gelen ve aşamalı olarak uygulanması gereken hususlardır. Şayet bu 

uygulamalardan sonra “size itaat ederlerse, artık onlar aleyhine başka bir yol aramayın.” 

Onları kınamayın ve onlara eziyet etmeyin. Onlara iğneleyeci sözler söylemeyin ve 

yaptıklarını yapmamış gibi kabul edin. Çünkü günahlardan tövbe eden, günah 

işlememiş gibidir. Çünkü Allah yücedir, büyüktür. Yüce Allah, onlara karşı sizden daha 

üstün bir kudrete ve daha büyük bir güce sahiptir. Allah’a karşı gelmekten sakının. Kötü 

huylarından vazgeçerlerse onları affedin ve kendilerine ceza vermeyin. Çünkü siz, yüce 

azametine rağmen Allah’a âsi oluyorsunuz, sonra tövbenizi kabul ediyor. Size karşı hata 

edeni, hatasından döndüğü vakit, affetmeye en çok hak sahibi olan sizlersiniz.
421

 

10. Fahruddîn er-Râzî’nin (ö. 606/1209) Mefâtîhu’l-Ğayb’daki Yaklaşımı ı 

Fahrûddîn er-Râzî söz konusu ayeti şu şekilde tefsir etmiştir. Yüce Allah, 

“Şerlerinden korktuğunuz kadınlara gelince” buyurmuştur. Bil ki “havf” ilerde kötü bir 

şeyin olacağı zannedildiğinde kalpte meydana gelen bir halden ibarettir. Cenab-ı hak, 

‘Onlara önce öğüt verin. Vazgeçmedikleri takdirde kendilerini yataklarında yalnız 

bırakın. Bu durumda da kendilerine çeki düzen vermezlerse onları dövün” buyurmuştur. 

İmam Şafîî konuyla ilgili şunları söylemiştir: “Onlara öğüt vermekten maksat: 

“Allah’tan kork, benim sende hakkım var. Bu tutumundan vazgeç. Bana itaat etmen 

farzdır” gibi sözlerle olur. Bu öğütlerin kâfi olması umulduğu için, erkek kadını bu 

noktada dövmez. Şayet kadın itaatsizlikte ısrar ederse, o zaman onu yatağında terkeder 

ve onunla bu süre içerisinde konuşmaz. Erkek kadınla konuşmamayı üç günden fazla 

sürdürmez. Erkek kadını yatağında yalnız bıraktığı zaman, şayet kadın kocasını 

seviyorsa bu durum ona ağır gelir ve böylelikle geçimsizliği bırakır. Şayet kadın 

                                                 
421

  Bursevî, Rûhu’l-Beyân, C. II, ss. 201-202. 



 

102 

 

kocasına kızıyor ve buğzediyor ise bu yalnız bırakılma eylemi kadının işine gelir. Bu 

durum kadının nüşuzunun zirvesinde olduğunun delilidir.”422
 

İslâm alimleri,  “kadını yatağında terketme” ifadesini, “onunla cinsel münasebette 

bulunmama” şeklinde yorumlayanlar vardır. Zira terketmenin “yataklarında yalnız 

bırakma” şeklinde ifade edilişi, bu anlamının sahih olduğunu gösteriyor. Ancak kadın 

yalnız bırakıldıktan sonra da kadın geçimsizlik etmeye devam ederse, kocası onu 

dövebilir. İmam Şâfîî, “dövmenin mubah olduğunu, fakat dövmemenin daha efdal 

olduğunu söylemiştir.” Bazı alimlerimiz, ilgili ayette dövmenin, bükülmüş bir bez veya 

el ile olacağını, kamçı ve sopa gibi nesnelerle olmaması gerektiğini ifade etmişlerdir.423
 

Hülasa, bu konuda işi olabildiğince ağır değil hafif tutmak gerekiyor. Ben de 

(Râzî) derim ki: “Yüce Allah, önce öğüt vermeyi, sonra yatakta yalnız bırakmayı, daha 

sonra da dövmeyi zikretti. Bu durum bize bunların en hafifi ile maksadın yerine gelmesi 

durumunda onunla yetinilmesi gerektiğinin ve bir sonraki cezayı uygulamamanın vacip 

olduğunu belirtir.
424

 

11. Ebu’l-Berekât en-Nesefî’nin (ö. 710/1310) Medârikü’t-Tenzîl ve 
Hakâiku’t-Te’vîl’deki Yaklaşımı 

Nesefî, temel islâm ilimlerinin hemen her alanında eserler vermiş ve bunların bir 

kısmı, Hanefî mezhebi çevrelerinde büyük ilgi görmüştür. Onun bu başarısının altında 

yatan en büyük amil,  İslâmî ilimlerin çeşitli dallarına ait bilgileri, sistematik bir şekilde 

özetlemesi gelmektedir.
425

  

Nesefî, söz konusu ayeti şu şekilde değerlendirmiştir: “Yüce Allah’ın, erkekleri 

akıl, kuvvet, savaşabilme, hilafet, kendi mallarından kadınlara infakta bulunmaları gibi 

hususlarda üstün kılmıştır. Bu durum da onları kadınlar üzerinde idareci kılmıştır. Şayet 

kocalarına itaatsizlikte bulunmalarından korkarsanız, Allah’ın azabıyla korkutarak 

onlara öğüt verin.426
 Şayet öğüt fayda vermez ise onları yataklarında yalnız bırakın, 

onlarla ilişkide bulunmayın. Yataklarında yalnız bırakılmaları onları itaatsizliklerinden 

vazgeçirmez ise o zaman onları iz bırakmayacak bir şekilde dövün.” Bu ayette Yüce 

                                                 
422

  Fahruddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, C. X, Dâru İhyâi Turâsi’l-Arabi, Beyrut 1999, s. 72. 
423

  Fahruddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, C. X, s. 72. 
424

  Fahruddîn er-Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, C. X, ss. 70-73. 
425

   Murteza Bedir, “Nesefî”, Türkiye Diyanat Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. XXXII, Türkiye Diyanet 
Vakfı Yayınları, İstanbul 2006, ss. 567-568. 

426
 Ebu’l-Berâkât, en-Nesefî, Medârikü’t-Tenzîl ve Hakâikü’t-Te’vîl, C. I, Yusuf Ali (thk), Dâru’l-
Kelimi’t-Tayyip, Beyrut 1998, ss. 354-355. 



 

103 

 

Allah, serkeşlikte bulunan kadınları üç aşamalı bir yaptırıma tabi tutmuştur. Kadınlar 

şayet bu üç yaptırımdan herhangi birisiyle serkeşliklerinden vazgeçerse artık onlara 

eziyet vermek ve onları dövmek için bahane aranmaması gerektiğini belirtiyor.427
 

12. Ebu’l Fida İsmail İbn Ömer İbn Kesîr’in (ö.774/1373) Tefsîru’l-

Kur’ân’il-Azîm’deki Yaklaşımı 

İbn Kesîr, “Onları dövün” ifadesini şu şekilde yorumlamaktadır; “Nasihatle ve 

yalnız bırakılmakla yola gelmedikleri takdirde incitmemek şartıyla onları dövmeye 

hakkınız vardır. Nitekim Hz. Peygamber, veda hutbesinde şunları şöylemiştir: “Kadınlar 

hususunda Allah’tan korkunuz. Onlar sizin yanınızda size yardımcıdırlar. Sizin onlar 

üzerinizdeki hakkınız; sizin hoşlanmadığınız birini evinize ayak bastırmamalarıdır. 

Şayet bunu yaparlarsa, incitmeksizin onları dövünüz. Onların da sizin üzerinizdeki 

hakları, uygun şekilde geçimlerini ve giyimlerini sağlamanızdır.”428
 

İbn Abbas, Ali b. Ebu Talha’dan şunları rivayet etmiştir: “Koca, kadını yatakta 

yalnız bırakır. Kadın şayet bu durumda  yola gelirse sorun olmaz. Şayet yola gelmez ise 

onu incitmeyecek bir şekilde dövmene Allah, izin vermiştir. Onun elini ayağını 

kırmayasın. Şayet bununla yola gelirse ne ala. Gelmezse ondan kurtulmak sana helal 

olmuştur.”429
 

Süfyan b. Uyeyne, Zühri’den ve İyaz b. Abdullah’tan şunları nakletmektedir; “Hz. 

Peygamber şöyle buyurdular: “Allah’ın cariyelerini (kadınlarınızı) dövmeyiniz.” Bunun 

üzerine Hz. Ömer, Hz. Peygamber’e gelerek; ‘kadınlar kocalarına kafa tutuyorlar’, 

diyerek şikâyette bulundu. Hz. Peygamber de onların dövülmesine müsaade etti. 

Bundan sonra birçok kadın, Hz. Peygamber’in hanımlarına gelerek kocalarını şikâyet 

ettiler. Bunun üzerine Hz. Peygamber, ‘Kocalarından şikâyet eden birçok kadın, 

Muhammed’in ailesine gelmektedir. Onlar sizin hayırlılarınız değillerdir.”430
 buyurdu. 

Yüce Allah: “Size itaat ederlerse aleyhlerinde bir yol aramayın” buyurmaktadır. 

Allah’ın mubah kıldığı hususlarda kocasının istediği her şeye kadın itaat ettiğinde artık 

                                                 
427

  Ebu’l-Berâkât, en-Nesefî, Medârikü’t-Tenzîl ve Hakâikü’t-Te’vîl, C. I, ss. 354-355. 
428

  Müslim, “Hac”, 1127; Ebû Dâvûd, “Menâsik”, 57. 
429

 İmâmuddîn Ebu’l-Fidâ İsmail İbn Ömer İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, C. II, Dâru Taybe, 

Arabistan 1998, s. 294. 
430

 Ebû Dâvûd, “Nikâh”, 43; İbn Mâce, “Nikâh”, 51. 



 

104 

 

kocanın, karısı aleyhinde -onu yatağında yalnız bırakma ve dövme de dahil- herhangi 

bir bahanesi/gerekçesi kalmaz.
431

 

Yüce Allah: “Hiç kuşkusuz Allah yücedir, büyüktür” ifadesi, kadınlara zulmeden 

erkeklere yöneltilmiş bir tehdittir. Onların (kadınların) velisi, Allah’tır ve O, kadınlara 

zulmedenlerden elbette intikam alacaktır.”432
 

13. Reşid Rıza’nın (ö. 1935) Tefsîru’l-Menar’daki Yaklaşımı 

Reşit Rıza, ilgili ayeti yorumlarken kocasına karşı itaatsizlik eden kadına 

uygulanacak tedip yöntemlerinin sıöncelikli olarak öğüt vermek, yatağında yalnız 

bırakmak ve en nihayetinde dövmek olduğunu ifade eder. Sonra ayette zikredilen 

dövmenin yaralayıcı ve iz bırakıcı nitelikte olmadığını da belirtir. Bunun gerekçesini de 

şu şekilde açıklar: “Bizler kadınlara yumuşak davranmakla, iyi geçinmekle ve onlara 

zulmetmemekle emrolunduk.” Bu sözlerin akabinde şu hadislere yer verir. “Sizden 

biriniz karısını köle dövercesine dövüp de gün sonunda onunla cima’mı ediyor?”433
 

“Sizden biriniz karısını gündüz köle döver gibi dövüp gece onunla ilişkiye girmeye 

utanmıyor mu?”434
 

Yukarıda zikredilen yorumladan anlaşıldığı üzere evlilik müessesini kurtarmak 

isteyen kimse öncelikle karısıyla iyi geçinmek zorundadır. İyi geçinmeye engel kişi 

kadın ise, bu durumda koca, evliliği kurtarmak adına son çare olarak te’dip etmek 

maksadıyla karısını yaralamadan ve iz bırakmadan dövebilir.435
 

14. Seyyid Kutub’un (ö. 1967) Fî Zilâli’l-Kur’ân’daki Yaklaşımı 

Seyyid Kutub, ayeti şu şekilde yorumlamıştır. “Dik kafalık edeceklerinden endişe 

duyduğunuz kadınlara öğüt veriniz, onları yataklarında yalnız bırakınız ve hafifçe 

dövünüz. Şayet uslanıp size itaat ederlerse kendilerine karşı başka bir tedbire 

başvurmayınız. Hiç kuşkusuz Allah yücedir, büyüktür.” Aslında bu önlemler, dik 

kafalık tehlikesi belirince koruyucu birer tedbir olsunlar diye yürürlüğe konmuşlardır. 

Bu tedbirlerin amacı, nefisleri ıslah etmek ve sorunları kaynaklarından halletmektir. Bu 

önlemler, kalpleri daha çok kırmak, kin ve nefretle doldurmak veya aşağılık komplesine 

                                                 
431

  İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, C. II, 295. 
432

   İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, C. II, s. 296. 
433

  Beyhakî, es-Sünenü’l-Kübra, C. XI, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2010, s. 158. 
434

  Abdürrezzak b. Hemmâm b. Nâfi’ es-Sa’anî, el-Musannef, C. IX, el-Mektebü’l-İslamî, Beyrut 1403, 
s. 442. 

435
  Reşid Rıza, Tefsîru’l-Menâr, C. V, el-Heyetü’l-Mısriye, Mısır 1990, ss. 55-62. 



 

105 

 

ve öc duygularına yuva yapmak için ortaya konmamıştır. Burada söz konusu olan şey, 

kadın-erkek savaşı değildir ki, bu önlemler aracığıyla dik kafalığa kalkışmak isteyen 

kadının burnu kırılsın veya kuduz köpeği gibi zincire vurulsun!” 

“Dik kafalık edeceklerinden endişe ettiğiniz kadınlara öğüt veriniz.” İşte ilk 

önlem bu. Yani öğüt vermek... Bu tedbir aile reisinin ilk görevidir. Her hal ve şartta  

kendisine başvurulması beklenen; sürekli bir eğitim faaliyetidir. Nitekim Yüce Allah, 

şunları söylemiştir: “Ey mü’minler, kendinizi ve aile fertlerinizi yakıtı insanlar ve taşlar 

olan cehennem ateşinden koruyunuz.”436
 Ancak ayetin anlattığı endişe karşısında erkek, 

bu önleme belirli bir amaca ulaşmak içn başvurur. Bu belirli amaç; dik kafalılık 

hastalığını henüz açık bir şekilde belirmeden ve tam anlamı ile açığa çıkmadan tedavi 

etmektir. Kadın kontrolsüz bir bencilliğe veya bilinçsiz bir büyüklük taslama hastalığına 

kapılmış olabilir. Güzelliğine, malına, soyluluğuna, ya da bir imtiyazına güvenerek aile 

kurumunun ortak üyesi olduğunu unutabilir. Kapris yapacak, böbürlenecek ya da 

çatışmaya girişecek bir rakibi olmadığını tasavvur edebilir. İşte o vakit sıra ikinci 

tedbire gelir. Bu önlem, kadının güzellik ve çekicilik gibi erkeğe hava atmak için koz 

olarak kullanmaya kalkıştığı ya da yönetilen konumunda olduğu bu kurumun üyesi 

olmayı kabullenememesine sebep olan bütün üstünlüklerine yöneliktir.” 

“Onları yataklarında yalnız bırakınız.” Yatak, bir tahrik ve çekicilik yeridir. 

Şımarmış, dik kafalı bir kadın burada üstünlüğün zirvesine ulaşır. Şayet erkek bu tahrik 

karşısında arzularına hakim olduğu takdirde şımarık karısının en etkili silahını elinden 

almış olur. Erkeğin en kritik anda ortaya koyacağı bu güçlü irade ve kişilik tezahürü 

karşısında, bu kararlı direniş önünde kadının geri adım attığı ve yumuşadığı görülür. 

Fakat bu önlem de başarılı olmayabilir. O zaman ne olacak? Aile kurumu yıkıma mı 

terk edilecek? Hayır. Sırada üçüncü önlem var. Bu üçüncü önlem, önceki ikisine göre 

biraz sert olabilir. Ancak bu önlem, kadının dik kafalılık komplesi yüzünden aile 

yuvasının tamamen yıkılmasından daha kolay ve göze alınabilir daha küçük risktir. 

“Onları dövünüz.” Eğer bu önlemi yukarıdaki inceliklerin ve tedbirlerin ortak 

amacının perspektifi altında ele alırsak söz konusu dövmenin öc alma, sadist duyguları 

tatmin etme, acı çektirme, kadının onurunu kırma ya da kişiliğini hırpalama eylemi 

olmadığını kolaylıkla anlarız. Bu tedbir, aynı zamanda kadının istemediği bir hayatı ona 

zorla, baskı ile yaşatma aracı olarak da kullanılmamaktadır. Bu eylem, sadece 

                                                 
436

  Tahrim, 66/6. 



 

106 

 

mürebbinin sevecen duygularına eşlik eden bir uslandırma girişimi olmakla sınırlıdır. 

Bu tedbir tıpkı babanın çocuklarına ve öğretmenin öğrencilerine yönelik aynı türden 

uygulamalarında olduğu gibi.437
 

15. Tâhir b. Âşûr’un (ö. 1973) Tefsirü’t-Tahrîr ve’t-Tenvîr’deki Yaklaşımı 

İbn Âşûr, söz konusu ayette belirtilen müeyyideleri daha farklı anlayarak bu 

müeyyideleri uygulayabilme selahiyetine sahip olanları ikiye ayırır: Koca ve ûlu’l-emr. 

İbn Âşûr, karısına nasihat etme ve küsmenin kocasına has bir selâhiyet olduğunu 

belirtirken nüşûzun şiddetine göre dövme müeyyidesini uygulama selâhiyetinin ûlu’l-

emrde de ait olabileceğini söyler. Kocanın, karısını ıslah etmek ve aileyi korumak 

amacıyla -sınırını da aşmadan- isyankâr eşini dövmesine izin verilir. Koca tarafından 

sınır aşılır ve ona verilmiş bu izin, kötüye kullanılırsa yetkililer tarafından kocaların 

eşlerini dövme izni kaldırılır ve dövmesi yasaklanabilir. Bununla birlikte kocasına 

başkaldırdığı, aile hukukunu çiğnediği ve uzun zaman sevdiği ve kabullendiği kocasını 

istemez olduğu için karının kocası tarafından -belli ölçülere uymak kaydıyla- 

dövülebileceği hükmüne, tarihselcilik açısından da bakılmıştır. Zira İbn Âşûr’a göre 

dövme izni, toplumların örf, adet ve psikolojik yapıları göz önüne alınarak 

verilmelidir.
438

 

Kocanın karısını dövebilmesine verilebilecek izin, dövmenin, anormal, 

aşağılayıcı, zarar verici olarak telakki edilmediği toplumlarda ve kocanın öfkesinin 

karısı tarafından ancak bu vasıta ile hissedilir olması durumunda geçerlidir. Hülâsa, 

öğüt vermenin bir sınırı yoktur. Kadını yatağında yalnız bırakmanın şartı ise bu yalnız 

bırakmanın, kadına zarar verme raddesine varmamasıdır. Bu ayrılık, bir ayı 

geçmemelidir. Bu konuda yetkililere düşen görev, erkeklerin karılarını dövmelerini 

kontrol altında tutabilecekleri bir denetim mekanizmasını oturtup işletebilmeleridir.439
 

16. Ebu’l-Ala el-Mevdûdi’nin (ö. 1979) Tefhîmu’l-Kur’ân’daki Yaklaşımı 

Mevdûdî öncelikli olarak ilgili ayette geçen “kavvâm” kelimesini beyan etmiştir. 

“Kavvâm” kelimesinin herhangi bir kimsenin veya kuruluş ve kurumun işlerini yürüten, 

ona bekçilik eden anlamlarına geldiğini ifade ettikten sonra; sözlerine şu şekilde devam 

etmiştir: “Bu durumda erkekler de kadınların işlerinin düzenleyicisi, yöneticisi, 

                                                 
437

  Seyyid Kutub, Fî Zilâli’l-Kur’ân, C. II, ss. 653-606. 
438

  Tahir b. Âşûr, Tefsirü’t-Tahrir ve’t-Tenvîr, C. V, Dâru’t-Tûnusiyye, Tunus 1984, ss. 43-44. 
439

  Tahir b. Âşûr, Tefsirü’t-Tahrir ve’t-Tenvîr, C. V, ss. 37-44. 



 

107 

 

koruyucusu, hâkimi ve reisidirler. Erkekler, kadınlardan, kadınlara verilmeyen veya az 

verilen bazı doğal nitelik ve güçlere sahip olduklarından dolayı üstündürler. Bu 

üstünlük, erkeklerin şeref ve fazilet bakımından kadınlardan üstün oldukları anlamına 

gelmez.” 440 Mevdûdî, erkeğin doğal ve fıtratından kaynaklanan birtakım özellikleri 

nedeniyle ailenin reisi ve yöneticisi olduğunu, aynı şekilde kadınında doğasından 

kaynaklanan bazı eksiklikler sebebiyle kendisini güvence altına alabilmek için erkeğe 

tabi olmasını, zorunlu olduğunu ifade etmiştir.441
 Ardından konuyu daha net bir şekilde 

izah etmek için Hz. Peygamber’in şu hadisini zikretmiştir: “En iyi kadın, gördüğünüzde 

sizi hoşnut eden, emirlerinizi dinleyen, evde olmadığınız zaman sizin malınızı ve kendi 

namusunu koruyandır.”442
  

Mevdûdî, bu bağlamda kadının itaati konusunda çok önemli konuya değinmiştir. 

Kadının Allah’a itaati, kocasına itaatten daha önemli ve öncelikli olduğunu; dolayısıyla 

koca, eşine Allah’a isyanı emrederse bu konuda ona itaat etmemesi gerektiğini, aksi 

takdirde büyük günah işlemiş olacağını belirtmiştir. Örneğin, kadın, Allah’ın emrettiği 

farz bir ibadeti yapıyorsa ve kocası onu bu ibadetten alıkoyuyorsa, kadın, bu durumda 

kocasına karşı koymalı ve ona itaat etmemelidir. Şayet koca, kadını nafile türü 

ibadetlerden men ediyorsa, kadın, kocasına uymak zorundadır. Aksi takdirde ibadeti 

geçersiz olur.443
 

Mevdûdî, konumuz ile alakalı olan kadının kocasına başkaldırmasını ve ona itaat 

etmemesi ile ilgili de şunlar söylemiştir: Kadın kocasına itaat etmiyorsa veya haklarına 

riayet etmiyorsa bu durumda koca, ayette zikredilen üç müeyyidenin hemen ve peşpeşe 

uygulaması gerekmez. Bu üç müeyyideye her ne kadar izin verilmiş olsa da nüşûzun 

mahiyetine göre adımların atılması gerekir. Mesela, bir uyarı yeterli ise daha ileri ve 

farklı adımlar atmaya gerek yoktur. Dövme meselesine gelince, Hz. Peygamber, 

isteksizce ve hoşnut olmaksızın izin vermiştir. Ancak bazı kadınlar, dövülmeksizin 

kendilerine çeki düzen vermiyorlar. Böylesi durumlarda bile, Hz. Peygamber, kadının 

yüzüne gaddarca vurmayı ve vücudunda yara izi bırakacak şekilde vurmayı 

yasaklamıştır.444
 

                                                 
 
440

  Ebu’l-A’la el-Mevdûdi, Tefhîmu’l-Kur’ân, C. I, İnsan Yayınları, Muhammed Han Kayanî, Yusuf 
Karaca, Nazife Şişman, İsmail Bosnalı, Ali Ünal, Hamdi Aktaş (trc.), İstanbul 1986, s. 316. 

 
441

  Ebu’l-A’la el-Mevdûdi, Tefhîmu’l-Kur’ân, C. I, s. 316. 

 
442

  Ebû Dâvûd, “Zekât”, 1664. 
 
443

  Ebu’l-A’la el-Mevdûdi, Tefhîmu’l-Kur’ân, C. I, s. 316. 

 
444

  el-Mevdûdi, Tefhîmu’l-Kur’ân, C. I, s. 316. 



 

108 

 

 

 

17. Muhammed Hamdi Yazır’ın (ö. 1942) Hak Dini Kur’ân Dili’ndeki 
Yaklaşımı 

Sözlükte “nüşûz,”  yükseklik ve tümseklik manasından alınarak kadının kocasına 

kafa tutup başkaldıracak bir durum almasıdır ki, kendisini yüksek/üstün sayıp itaatini 

ortadan kaldırması anlamına gelir. Yazır, bu ifadeyi izah etmek için büyük 

müfessirlerden şu açıklamaları aktarmıştır: “Kadının nüşûzu, kocasına isyan etmesi (İbn 

Abbas), koku sürünmemesi, kocasıyla birleşmekten geri durması önceleri kocasına 

yaptığı muameleyi değiştirmesi (Ata), kocasından hoşlanmaması (Ebu Mansur), 

kocasının şer’i mesken olarak belirlediği konutta beraber oturmakan kaçınıp onun 

istemediği bir yerde oturması gibi durumları kapsamaktadır.” 

 Böyle bir durum karşısında önce bunlara vaaz ve öğütte bulununuz. 

Uslanmazlarsa ikinci adım olarak onların yataklarından ayrılın. Bu da işe yaramazsa 

üçüncü adım olarak onları hafifçe ve iz bırakmayacak bir şekilde dövünüz. Bunun 

üzerine size itaat ederlerse artık onlara saldırmak için aleyhlerine başka bir yol aramayın 

ve meydana gelmiş kusurlarını olmamış gibi kabul ediniz. Çünkü günahtan tövbe eden, 

günahı olmayan gibidir.445
 

18. Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsîr’deki Yaklaşım 

Bu tefsirde ilgili ayet şu şekilde tefsir edilmiştir. Bazı davranış ve tavırları 

sebebiyle yoldan çıkma, hukuka başkaldırma (nüşûz) belirtileri gösteren, böylece nâşize 

olması ihtimali beliren kadınlara karşı ne yapılacak, aile düzeni ve hukuku nasıl 

korunacaktır? Bu noktada Kur’ân-ı Kerim, vazifeyi ailenin reisi sıfatıyla önce kocaya 

vermektedir. Öngürülen tedbirlere başvurmasına rağmen koca düzeni sağlayamazsa ve 

ailenin dağılmasından korkulursa sıra hakemlere gelecektir. Ayette hukuka başkaldıran, 

meşru aile düzenini bozmaya kalkışan (nâşize) kadına karşı erkeğin yapabileceği şeyler 

öğüt vermek, yatakta yalnız bırakmak ve dövmek şeklinde sıralanmıştır.446
 

Öğüt vermek, yatakta yalnız bırakmak ve küsmek gibi tedbirler, problem teşkil 

etmemiştir. Fakat dövme tedbiri özellikle çağımızda, kadın hakları ve insanlık haysiyeti 
                                                 

445
  Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, İstanbul 2008, C. III, ss. 82-86. 

446
  Hayrettin Karaman, Mustafa Çağrıcı, İbrahim Kâfi Dönmez, Sadrettin Gümüş, Kur’ân Yolu Türkçe 

Meâl ve Tefsir, Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 2017, C. II, ss. 59. 



 

109 

 

yönlerinden önemli tartışmalara sebep olmuştur. Kadının başkaldırması durumunda bile 

kocası tarafından dövülmesini, farklı yorumlayarak buna cevaz vermeyen müfessir ve 

muhaddisler de bulunmaktadır.  

Dövme ve hükmünün, bu ayet dışında en önemli dayanağı ilgili hadislerdir. Bu 

hadislerin, aksini söyleyen rivayetlere nisbetle daha sahih ve sağlam olanlarında Hz. 

Peygamber (sav), kadınların dövülmesini menetmekte, eşlerini dövenlere “hayırsız” 

demekte, bu davranışla aynı yuvayı ve yatağı paylaşmanın bağdaşmadığına, bu 

durumun insanî ve ahlâkî olmadığına dikkatleri çekmektedir.447
 Bu ayetin iniş sebebi 

olarak zikredilen bir olay da esasen Araplar’da gelenek halini almış kadını dövme 

eylemine, Hz. Peygamber (sav)’in olumsuz bakışını ve bunu ortadan kaldırma iradesini 

yansıtmaktadır. 448
 Fıkıh kitaplarında dövmenin şekli ve miktarı üzerinde durulmuş, 

kadına zarar vermemesi, iz bırakmaması, yüzüne vurulmaması gibi hususlar, genel 

olarak kaydedilmiştir. 

Bazı tefsircilere göre dövme, tamamen semboliktir. Mesela Ata’ya göre dövme, 

misvak gibi bir şeyle yapılacaktır.449
 İkinci nesil alimlerinden Ata, hukuku çiğneyen 

kadına uygulanacak müeyyide ile genel olarak kadını dövme konusundaki hadisleri 

birlikte değerlendirmiş ve şu sonuca varmıştır: “Erkek namusu lekeleyecek bir 

davranışta bulunmayan, yalnızca nâşize olan karısını dövemez, ancak ona karşı öfkesini 

ortaya koyabilir.” Ata’nın bu anlayışını açıklayan biri eski, diğeri çağdaş iki tefsir alimi 

farklı dayanaklardan hareket etmişlerdir. Bunlardan Ebû Bekir İbnü’l-Arabî’ye göre 

Ata, ayette geçen dövmenin ibâha (serbest bırakma), genel olarak erkeğin karısını 

dövmesini yasaklayan hadislerin ise kerahet (mekruh ve çirkin görme) ifade ettiğini, 

tesbit etmiş ve sonuç olarak “koca karısını dövemez” demiştir.450
 

Son olarak müellifler, konuyla ilgili kanaatlerini şu şekilde ifade etmişlerdir: “Bu 

ayette, kadının aile hukukunu çiğnemesi halinde bir ıslah tedbiri olarak 

başvurulabilecek belli başlı yollar, insanlığın ortak birikimi olan tecrübeleri göz önünde 

bulundurularak ortaya konmuştur. Özellikle içinde yaşanılan toplumun örf ve adetleri 

dikkate alınarak zikredilen “kocanın karısını dövmesi” eylemine de bu bağlamda yer 

verilmiştir. Fakat bu uygulama, Hz. Peygamber (sav) tarafından insanın ve özellikle 

                                                 
 
447

  Buhârî, “Nikâh”, 93. 

 
448

  Cassâs, Âhkâmu’l-Kur’ân, C. III, s. 150. 

 
449

  Cassâs, Âhkâmu’l-Kur’ân, C. III, s. 150. 

 
450

  Cassâs, Âhkâmu’l-Kur’ân, III, s. 148. 



 

110 

 

zevcenin dövülemeyeceği ifade ve telkin edilerek kötülenmiş, “iyi bir kocanın karısını 

dövemeyeceği” kaidesi, bu yakışıksız davranışın önüne bir set olarak konmuştur. 

Burada sünnet, ayeti neshetmemiş yerelliğini ve kültürel bağlamını açıklamıştır”.
451

 

19. Süleyman Ateşin Kur’ân-ı Kerîm Tefsîri’ndeki Yaklaşımı 

Çağdaş Müfessirlerden olan Süleyman Ateş, ilgili ayeti şu şekilde yorumlamıştır. 

“Kocasına itaat eden sâliha kadınlar yanında kocasının sözünü dinlemeyen, devamlı 

dırdırıyla evde huzur diye bir şey bırakmayan kadınlar da vardır. İşte ayetin ikinci 

şıkkında Yüce Allah, böyle huzursuzluk eden kadınları da eğitip yola getirmenin 

metodunu göstermektedir: Önce onlara, tatlı dille öğüt vermeli; “Allah’tan kork, kocana 

itaat etmek, senin üzerine farzdır. Bana isyan edince Allah’ın cezasına uğrarsın…” gibi 

hatırlatmalar yapılmalı, hatta bazı hediyelerle de gönlünü alıp yola getirmeye 

çalışmalıdır. Böyle yola gelmezse kadından ayrı yatmak, etkili olabilir. Çünkü kocasını 

seven kadın, onun ayrı yatmasına dayanamaz. Çok zoruna gider. Hatasını anlayıp 

dönebilir. Bazı alimlere göre ayrı yatakta yatmak değil, aynı yatakta arkasını dönerek 

yatmak ve birleşmeden de imtina etmek gerekir. Fakat kadın bununla da yola gelmez, 

huysuzluğuna devam ederse, koca son çare olarak fazla ileri de gitmeden karısını 

hafifçe dövebilir. Dövme, başvurulacak son uslanma metodudur. Başka eğitim metodu 

denenmeden bu yola gidilmez. Döverken de aşırılıktan sakınmak, kamçı ve değnek ile 

değil, bükülmüş mendille veya elle vurmak, yüze göze vurmaktan sakınmak, vücudun 

belli bir yerine değil, ayrı ayrı yerlerine vurmak gerektiğini müfessirler izah etmişlerdir. 

İbn Abbas ve Ata, “misvak ile dövülebilir” demişlerdir.452
 

Ateş, ilgili ayetin tefsirinde İmam Şâfiî’nin konuyla ilgili yorumunu aktardıktan 

sonra, şunları da söylemiştir. Dayak, İslâm’ın teşvik ettiği bir metod değil, fakat çaresiz 

kalındığında son ümit olarak başvurulacak bir usuldür. Başka ıslah metodu varken 

hemen dayağa başvurmak, hiçbir sûrette doğru değildir. 453
 Görüldüğü gibi Ateş, 

dövmenin mümkün olduğunu ancak bunun başvurulması gereken en son müeyyide 

olduğunu belirtmiştir. Bu müeyyidenin uygulanırken karşı tarafı yaralamadan ve bu 

metodun amacını aşmadan uygulanması gerektiğini belirtir. 

                                                 
451

  Hayrettin Karaman, Mustafa Çağrıcı, İbrahim Kâfi Dönmez, Sadrettin Gümüş, Kur’ân Yolu Türkçe 
Meâl ve Tefsir, s. 61; Darabe fiilinin Tefsirlerdeki kulanımı ile ilgili geniş bilgi için bkz. Abdullah 
Ağar, Tefsir Geleneğinde Nisâ Sûresi 4/34 Ayetinin Değerlendirilmesi, Basılmamış Bitirme Tezi, 
(Diyanet İşleri Başkanlığı, Müftü Yusuf Karali Dini Yüksek İhtisas Merkezi,) 2017. 

452
  Kurtubî, el-Câmi’ li-Ahkâmi’l-Kur’ân, C. V, s. 173. 

453
  Süleyman Ateş, Kur’ân’ı Kerîm Tefsîri, C. II, Yeni Ufuklar Neşriyat, İstanbul 1988, ss. 611-612. 



 

111 

 

 

 

20. Yaşar Nuri Öztürk’ün (ö. 2016) Kur’ân-ı Kerîm Meali’ndeki Yaklaşımı 

Yaşar Nuri Öztürk, kaleme aldığı mealinde ve Kur’ân’daki İslâm adlı eserinde 

ilgili ayeti, geleneksel ve çağdaş müfessirlerin kahir ekseriyetinin hilafına 

yorumlamaktadır. Kur’ân-ı Kerim Meali’nde ilgili ayetin mealini şu şekilde vermiştir: 

“Erkekler, kadınları gözetip kollayıcıdırlar. Şundan ki, Allah, insanların bazılarını 

bazılarından üstün kılmıştır ve erkekler mallarından bol bol harcamışlardır. İyi ve temiz 

kadınlar saygılıdırlar; Allah’ın kendilerini koruduğu gibi gizliliği gereken şeyi korurlar. 

Sadakatsizlik ve iffetsizliklerinden korktuğunuz kadınlara önce öğüt verin, sonra onları 

yataklarında yalnız bırakın ve nihayet onları evden çıkarın/bulundukları yerden başka 

yere gönderin!”454
 Ayette zikredilen “فاضربوهن” “dövün” ifadesini, bulundukları yerden 

uzaklaştırın şeklinde yorumlamıştır. Öztürk, ilgili ayeti, Kur’ân’daki İslâm adlı eserinde 

daha teferruatlı bir şekilde ele alarak öncelikle “darp” kelimesinin Kur’ân’da kaç yerde 

geçtiğini ve hangi anlamlarda kullanıldığını beyan etmiş, ardından şunları söylemiştir: 

“Ayetin öncesi ve sonrası da dikkate alınırsa, buradaki kullanımın, darb kelimesinin 

20’ye aşkın anlamından şu ikisine hamledileceği anlaşılır: a. Bulunduğu Yerden 

Uzaklaşmak, b. Yolculuğa Çıkmak.” 

Öztürk, daha sonra sözlerine şu şekilde devam etmiştir. “Demek ki, ayetin, 

iffetsizlik endişesi halinde öngördüğü tedbirlerin birincisi öğüt; ikincisi, ev içi boykot 

(yatakta yalnız bırakma), üçüncüsü de evin dışına çıkarmayı esas alan bir boykuttur. 

Nitekim Hz. Peygamber, İfk (iffetsizlik iftirası) olayında Hz. Aişe’yi, vahiy ile 

aklandığı güne kadar babasının evine göndermiştir. Kur’ân’ın teşriî mantığı da bu 

sonuca götürücüdür. Bilindiği gibi, kesinleşmiş zina için öngörülen ceza olan celde, 

organlara zarar vermeyen bir vuruşla vurmaktır. Hal böyle olunca, iffetsizlik kuşkusuna 

dayanarak dövmeyi nasıl izah ederiz? Çünkü Kur’ân, zina suçunun cezası olarak 

değnekle vurmayı öngörmüştür. Nisâ 34’deki emri, dövmek anlamında alırsak zina için 

öngörülen cezanın benzeri veya daha ağırı, bir kuşku hali için uygulanmış oluyor. Böyle 

bir sonuç, Kur’ân’ın ruhuna aykırıdır. En iyisini Allah bilir.455”  

 

                                                 
454

  Yaşar Nuri Öztürk, Kur’ân-ı Kerîm Meali, Yeni Boyut Yayınları, İstanbul 2013, s. 123. 
455

  Yaşar Nuri Öztürk, Kur’ân’daki İslâm, Yeni Boyut Yayınları İstanbul 2000, ss. 699-71. 



 

112 

 

 

2.2.2. Feministlerin ve Modern Yorumcuların Kadının Dövülmesine 

Yaklaşımları  

Feministlerin Nisâ sûresinin otuz dördüncü ayete yaklaşımlarını ve yorumlarını 

aktarmadan önce özet olarak feministlerle ilgili birkaç hususun altını çizmekte yarar 

vardır. Feminizm “kadın bilinçliliği” en genel ifadesi ile kadınların birey olma 

çabalarını ifade etmektedir. 456
 Aslında 19. yüzyılda sistemleşen feminst söylem, 

oryantalist ve sömürgeci erkekler vasıtasıyla batı-dışı toplumları özellikle de İslam 

kültür coğrafyasını etkilemiştir. Özellikle, sömürgeci ve oryantalist söylemler ile 

başlatılan Müslüman kadının konumu tartışması, kısa bir süre içerisinde İslam 

ülkelerinin batılılaşma yanlısı aydınları tarafından sürdürülmüştür. Böylece feminist 

söylemin etkisi devam etmiş, Müslüman kadınlar arasında gelişen eleştirel yaklaşımlar, 

feminimizm başlığı altında değerlendirilmiştir. Öte yandan kadın sorunu, düşünce 

hayatındaki gelişmelere paralel olarak milliyetçi hareketlerin ve uluslaşma sürecinin de 

etkisi ve özel ilgisiyle günümüze kadar tartışılagelen bir konu olmuştur. Böylece 

toplumsal değişimin en önemli simgelerinden biri kadın olmuş ve kadının topluma 

katılımı ve sosyal hayattaki görünürlük oranı, toplumsal ilerlemenin göstergesi olarak 

kabul edilmiştir.457
 

Bugün tartışılmakta olan İslamcı feminizmin köklerini, XIX. yüzyılda İslam 

ülkelerindeki batılılaşma/modernleşme çabalarına katılan entelektüel kadın ve 

erkeklerin düşüncelerinde bulmak mümkündür. Femistlerin metodu, cinsiyete atıf yapan 

ayetleri geleneksel ve çağdaş yorumlardan farklı bir şekilde ele alarak kadın bakış açısı 

ile yeniden gözden geçirmek ve yorumlamak şeklinde gerçekleşmektedir. Başka bir 

ifadeyle Kur’ân’ı yeniden yorumlarken içtihadı ön planda tutmaktadırlar. Aslında 

sadece ayetleri değil hadisleri de bu şekilde ele alıp yorumlamaktadırlar. Zira feminizm 

ve feminist Kur’ân okumaları, din ve gelenek içindeki kadının durumunu eleştirel bir 

bakış açısıyla değerlendiren toplumsal cinsiyet eşitliliğine özel bir önem veren, 

                                                 
456

  Hatice Şahin Aynur, “İslâmî Feminizm ve Feminist Kur’ân Okumaları Üzerine Genel Bir 
Değerlendirme”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 13/3, 2013, s. 89. 

457
  Ayşe Güç, “İslamcı Feminizm: Müslüman Kadınların Birey Olma Çabaları”, “Uludağ Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi Dergisi,” 17/2 2008, ss. 649-673. 



 

113 

 

geleneğin ve dinî yorumların ataerkil karakterini sorgulayan, bunları yaparken de başta 

Kur’ân-ı Kerîm olmak üzere dinî metinleri referans alan bir söylemdir.458
 

Feministler, Kur’ân ve hadislerde cinsel eşitliğe vurgu yapıldığını ancak yaygın 

ataerkil zihniyet ve yorumların bu eşitliği görmezden geldiğini hatta engellediğini iddia 

etmektedirler. Feministler iddialarını, Nisâ sûresinin birinci ayetinde yer alan “Sizi bir 

tek canlıdan yaratan, ondan eşini var eden ve her ikisinden pek çok kadın ve erkek 

meydana getiren…” ifadesi ile Hucurat sûresinin on üçüncü ayetindeki “biz sizi bir 

erkek ve bir kadından yarattık…”ifadesini dikkate alarak erkek ve kadın arasında 

ontolojik açıdan bir fark olmadığının altını çizerek temellendirmeye çalışmışlardır.459
 

Daha sonra İslamî prensipler çerçevesinde erkeklik ve kadınlık kimliklerinin nasıl 

anlaşılması gerektiği üzerinde duran entellektüel Müslüman kadınlar, hem kendilerine 

biçilen Müslüman anne-eş rolünü hem de erkeklerin ailede bir eş, baba, kardeş, oğul 

olarak İslamî görevlerini yerine getirip getirmediklerini sorgulamışlardır. Bunun 

yanısıra pek çok ayetin, erkeklerin kadınlar üzerinde haksız güç kullanımına karşı uyarı 

ve öğütlerle dolu olduğunu belirtmişlerdir. Ayrıca erkek olarak yapılan Kur’ân 

yorumlarına erkek kimliğinin etkileri var mıdır? Varsa ne boyutlardadır? gibi soruları 

tevcih ederek bu hususların araştırılması gerektiğine işaret etmişlerdir.  

Bu sahada yapılan çalışmaların kahir ekseriyetine göz attığımızda entelektüel 

Müslüman kadınların çoğunun Kur’ân, bir kısmının da hadisler üzerinde çalışmakta 

olduğunu görmekteyiz. Kur’ân üzerinde çalışan kadın yazalar arasında Amina Wadud, 

Rifat Hassan, Fatıma Naseef, Aziza al-Hibri, Shaheen Sardar Ali gibi isimler sayılabilir. 

Yine Hassan, Hidayet Şefkatli Tuksal gibi yazarlar da hadisin yeniden okunuşuna 

odaklanmışlar. Aslında bu söylemi dillendiren ve bu konuda eser kaleme alan yazarların 

çıkış noktaları kadar, varmayı hedefledikleri sonuçlar da farklılaşabilmektedir. Zira 

bunlar arasında kendisini seküler Müslüman kadın olarak tanıtan Fatıma Mernissi, 

Nevval el-Saadawi, Nilüfer Göle gibi yazarlar olduğu gibi kendisini İslamcı kadın 

olarak tanıtan Amina Wadud, Muhsin Aziza el-Hibri, Asma Barlas ve Hidayet Şefkatli 

Tuksal gibi yazarlar da bulunmaktadır. 

                                                 
458

  Feminizmle ilgili geniş bilgi için bkz. Emine Öztürk, Feminist Teori ve Tarihsel Süreçte Türk Kadını, 
Rağbet Yayınları, İstanbul 2011. 

459
  Hidayet Şefkatli Tuksal, Kadın Karşıtı Söylemin İslam Geleneğindeki İz Düşümleri, Kitabiyat 

Yayınları, Ankara 2018, s. 22; Hatice Şahin Aynur, “İslâmî Feminizm ve Feminist Kur’ân Okumaları 
Üzerine Genel Bir Değerlendirme”, ss. 92-95. 



 

114 

 

Batıdan İslam alemine sokulan feminizm ile ilgili çokça eserler ve makaleler 

kaleme alınmıştır. Bu konu, başlı başına bir tez konusudur. Bu yüzden bununla ilgili 

yorum ve görüşlere uzun uzadıya yer vermek hem konumuza hem de varmak 

istediğimiz sonuca fazla bir katkı sağlamayacaktır. Bu yüzden bu konudaki açıklamaları 

burada noktalayarak ilgili ayet ile alakalı feminist görüşleri aktarmaya geçeceğiz. Bunu 

yaparken de yanlış gördüğümüz noktalara temas edip konuyu sonlandıracağız. 

Feministler ve modernizmin etkisinde kalanlar, ilgili ayeti ele alıp İslam’ın kadını 

her şeyden önce açıkça bir cinsel obje olarak tanımladığını, onu ikinci sınıf bir yaratık 

ve erkeğin dilediği gibi tahakküm edebileceği zavallı bir mahkûm olarak gördüğünü 

iddia etmektedirler.
460

 

Bu çevrelerin zikrettiğimiz iddiaları, gerçeği yansıtmamaktadır. Çünkü ayette 

anlatılmak istenen, aile reisliğidir. Ve bu reislik de mutlak olmayıp birtakım şartlara 

bağlıdır. Salih Akdemir, konuyla ilgili şunları söylemiştir: “Yine unutmamak gerekir ki 

Kur’ân bu reislik görevini iki şarta bağlamaktadır. Bu iki şart ortadan kalktığında reislik 

görevinin de ortadan kalkacağı açıktır. Tıpkı su bulunmayınca teyemmüme 

başvurmanın su bulununca geçerliliğini yitirmesi gibi. Eğer toplumsal şartların 

gelişmesi sonucu, erkek, ayette söz konusu edilen şartları yerine getiremezse, 

yöneticilik görevine hak talep edemez. Yalnız şu hususu da hemen belirtelim ki, 

yöneten ister erkek isterse kadın olsun, bu birinin diğerinden üstün olduğu anlamına 

gelmez. Bu durum, üstünlük problemlerinden çok toplumsal bir olgudur.”461
 

O halde Kur’ân’a göre erkeklerin kadına tahakkümü, söz konusu değildir. Söz 

konusu olan, bu yetki ve sorumluluğun kadına değil de neden erkeğe verildiğidir. Ancak 

şu bir gerçektir ki Kur’ân gelmezden önce de geldikten sonra da tarih boyunca gerek 

dinle yönetilen toplumlarda olsun gerekse beşerî sistemlerle yönetilen toplumlarda 

olsun aile reisliği hep erkekte olagelmiştir. Şayet kadın, bu işe daha ehil olsaydı daha 

başlangıçta -yeryüzünde sadece bir erkek ve bir kadının bulunduğu zamanda- kadın bu 

işi üstlenir ve günümüz insanlığı onu böylece devralırdı. Günümüzde kimi toplumlarda 

bu durum, yapay olarak değiştirilmeye ve birtakım hukukî düzenlemelerle bu duruma 

                                                 
460

  Fatıma Mernissi, Kadınların İsyanı ve İslâmî Hafıza, Aytül Kantarcı (çev.), Epos Yayınları, Ankara 
2004, s. 106-107; Hayri Kırbaşoğlu, “Kadın Konusunda Kur’ân’a Yöneltilen Başlıca Eleştireler”, 

İslâmi Araştırmalar Dergisi, C. 5/4, İstanbul 1997, ss. 271-283. 
461

  Salih Akdemir, “Tarih Boyunca ve Kur’ân’ı Kerim’de Kadın”, İslami Araştırmalar Dergisi, 5/4, s. 

256. 



 

115 

 

yasallık kazandırılmaya çalışılıyorsa da hayatın pratiği ile bu düzenlemelerin 

örtüşmediği bir vakıadır.462
 

Tarih boyunca süregelen ve günümüzde de geçerliliğini koruyan bu olguyu 

eleştirmeyip de bu olguyu kabul ettiği için Kur’ân’ı eleştiren bir zihniyetin ilmîliğinden, 

tarafsızlığından nasıl söz edilebilir. Aynı şekilde Kur’ân’ın bu hükmüne karşı çıkanlar 

ve onu eleştirenler, aslında mazi, hal ve geleceğin sosyal realitelerini inkâr etmiş 

olmaktadırlar. Çünkü kadın ve erkeğin bu dünyadaki yeri, beşerî kanunlar ve 

medeniyetler doğmazdan önce, ilk insan ve ilk peygamber Hz. Adem’den bu yana gayet 

açıktır.463
 

Nice medeniyetler doğmuş, niceleri yeryüzünden silinmiş, fakat gerçekler asla 

değişmemiştir. Fakat tekrar ifade edelim ki, erkeğin aile reisi olması, ne onun faziletçe 

daha üstün olduğuna ne de kadın üzerinde kayıtsız bir hakimiye sahip olduğuna bir 

delilidir. Bu bir görev taksiminin sonucudur ve yapılan taksim, her iki cinsin fıtratına da 

uygundur.
464

  

Meseleyi bir de “eşitlik” kavramının ne anlama geldiğine bakarak ele almakta 

fayda vardır. Acaba dünyada mutlak manada eşitlik var mıdır? Yöneten-yönetilen; 

zengin-fakir, işveren-işçi, amir-memur, alim-cahil kategorileri ne zaman yeryüzünden 

kaldırılabilmiştir ki? O halde, eşitlik düşüncesiyle herkesin yöneten, zengin, amir, 

işveren, alim olmasını sağlamak nasıl akıl dışı ise, ailede hem kadının hem erkeğin aynı 

anda aile reisi olmasını istemek de o nispetle akıl dışıdır. Herkesin yönetici olması, nasıl 

imkânsız ise herkesin yönetilen olması da aynı şekilde imkânsızdır. Bundan dolayı, bir 

ailede bir yöneticinin olması da hem aklî hem de fıtrî bir zorunluluktur. Şayet tarih 

boyunca erkek değil de kadın aile reisi olmuş olsaydı, bu defa da muhtemelen erkeğin 

kadına eşit olması gerektiği iddia edilecekti.465
 

Dövme meselesine gelince feministler, ayette geçen “darp” ifadesinden yola 

çıkarak İslâm’ın kadını insan yerine koymadığını ileri sürmektedirler. Aslında dikkatli 

                                                 
462

  Hayri Kırbaşoğlu, “Kadın Konusunda Kur’ân’a Yöneltilen Bazı Eleştireler”, İslâmi Araştırmalar 
Dergisi, C. 5/4, İstanbul 1991, s. 261. 

 
463

  Hayri Kırbaşoğlu, “Kadın Konusunda Kur’ân’a Yöneltilen Bazı Eleştireler”, İslâmi Araştırmalar 
Dergisi, s. 273. 

464
   Mahmut Akkad, Kur’ân’da Kadın Hakları, Çığır Yayınları, İstanbul 1977, s. 7-19; Sait Şimşek, 
Günümüz Tefsir Problemleri, Kitap Dünyası Yayınları, İstanbul 2014, ss. 284-285; Sema Maraşlı, 
“Hem Feminist Hem de Müslüman Olunmaz”, Yeni Akit, 6 Haziran 2019, s. 4. 

465
   Hayri Kırbaşoğlu, “Kadın Konusunda Kur’ân’a Yöneltilen Bazı Eleştireler”, İslâmi Araştırmalar 
Dergisi, s. 273. 



 

116 

 

bir şekilde tahlil edildiğinde ayetin, eşiyle evliliğini devam ettirmek isteyen ve 

anlaşmazlığı aile içerisinde çözmeye çalışan kocaya hitap ettiği fark edilecektir. Evliliğe 

son vermek isteyen koca için ise böyle bir durum söz konusu değildir. 466
 

Sonuç olarak; evlilikte esas olan kadın ve erkeğin (karı-koca) hayatını mutlu, 

huzurlu ve birbirine karşı saygı ve sevgi içerisinde idame ettirmeleridir. Yüce Allah, 

Nisâ sûresinin 34. ayetinde erkeğe birtakım görev ve sorumluluklar yüklerken kadına da 

aile içerisinde üstlenmesi gereken birtakım sorumluluklar yüklemektedir. Kadının 

kocasına başkaldırması ve isyanı söz konusu olduğunda ise koca, evliliği ve yuvayı 

kurtarmak adına ayette zikredilen üç aşamalı çözüm yolunu izlemelidir. Ayette 

zikredilen ilk aşama; nasihattir. Koca, eşine yapmış olduğu bu tür davranışların doğru 

olmadığını güzel bir şekilde anlatır. Nasihat fayda vermediği takdirde yattıkları yerde 

karısını yalnız bırakma durumu gündeme gelir. Bununla ne kastedildiği konusunda da 

müfessirler farklı görüşler ileri sürmüşlerdir. Bu aşama da fayda vermediği takdirde 

koca hanımını incitmeyecek şekilde dövebilir. Müfessirlerin ekseriyeti, dövme söz 

konusu olduğu takdirde yüze vurulmaması, kanatıcı ya da kemik kırıcı şekilde şiddetli 

olmaması gerektiğini önemle vurgular. Dövme sırasında misvak veya bir bez parçasının 

kullanılması gerektiğini belirtmişlerdir. 

Tekrar ifade etmekte yarar vardır ki ayette önerilen çözüm aşamaları, kadının 

sorunlara sebep olduğu durumlarda evliliği ve aileyi kurtarmak isteyen koca için 

geçerlidir ve ona yapılan önerilerdir. Böyle bir gaye ve amaç taşımayan koca için bu 

aşamalar geçerli değildir. Aileyi kurtarma adına önerilen aşamalar, koca tarafından 

sırayla tatbik edilmelidir. Aslında bu konuda hangi yolun izleneceği koca tarafından 

takdir edilmeldir. Çünkü koca, eşini yakından tanır ve hangi tutum ve davranışın onu 

serkeşliğinden ve hırçınlığından vazgeçirebileceğini daha iyi bilir. Şu hususun altını da 

çizmek gerekir ki ayette zikredilen “dövün” ibaresi, emri değil mubahlığı ifade 

etmektedir. Dövme müeyyiesi, son çare olarak başvurulması gereken bir eylemdir. 

Genel manada ayetin yorumlarından dövmenin mubah, dövmemenin ise evla 

olduğu anlaşılmaktadır.467
 Şu da bir gerçekti ki bazı kadınlar ne nasihatle ne de yalnız 

bırakılmakla hırçınlıklarından vazgeçer. İşte bu karaktere sahip olan kadınlara yukarıda 

ifade edildiği gibi evliliği ve yuvayı kurtarma adına son çare olarak yüzlerine vurmadan 

                                                 
466

  Sait Şimşek, Günümüz Tefsir Problemleri, s. 297. 
467

  Muhammed b. İbrahim el-Hâzin, Lubâbu’t-Te’vîl fî Maâni’t-Tenzîl, Dârul-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 
1994, s. 371; İsmail Karagöz, Aile ve Gençlik, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 2009, s. 89. 



 

117 

 

ve herhangi bir yerlerini kırmadan dövme eylemi tatbik edilir. Aslında dövme her ne 

kadar tercih edilmemesi gereken bir eylem olsa da birtakım insanlar için çözüm 

olabileceği gerçeği de yadsınamaz. Dövme müeyyidesinin sosyolojik ve psikolojik bir 

karşılığının olduğu bir vakıadır. Zira yanlış bir yöne sapan insanların bir kısmı, bir 

bakıştan bir kısmı, tatlı sözden, bir kısmı, sert sözden bir kısmı ise dövmekten 

etkilenmektedir.
468

 Aynı şekilde bazı eğitimciler, te’dib ve ıslah için gerektiğinde 

dayağın (cezalandırma) bir eğitim metodu olarak kullanılabileceğini belirtmişlerdir. 

Hatta bu amaçla atılan dayağın sevgi ve merhametin bir işareti olarak görülebileceğini 

ifade etmişlerdir. Bunun örneğini, Mevlâna gibi mütefekkirlerde görmek mümkündür. 

Mevlânâ bu gibi konuları şu şekilde izah eder; “Meselâ bir halının tozunu temizlemek 

için halıyı değnekle döverler. Akıllılar, buna paylama demezler. Fakat sevdiği birini 

veya çocuğunu döverlerse ona i’tab ederler. Sevginin delili işte böyle bir yerde meydana 

çıkar.”469
 Bu anlayış, farklı inanç ve kültürlerde de görülmektedir. Mesela Tevrat’ta 

şöyle bir ifade kullanılır: “Değneğini esirgeyen oğlundan nefret ediyor demektir. 

Oğlunu seven ise terbiyesine dikkat eder.”470
 Görüldüğü üzere farklı dinlerin kutsal 

kitaplarında da bazı durumlarda dövmenin sevgi ve merhametin yansıması olabileceğine 

işaret edilmiştir. 

Ayette geçen dövme ifadesi, günümüzde tartışma konusu olmakta ve kelimeye 

farklı anlamlar yüklenmektedir. Ancak en eski klasik tefsirlerden olan Mukatil b. 

Süleyman’dan başlayarak günümüz çağdaş tefsirlerine varıncaya kadar “darabe” fiilinin 

dövme manasında kullanıldığı kabul görmektedir. Fakat dövmenin ne şekilde ve ne ile 

olması gerektiği gibi hususlarda ihtilaf vardır. Taberi gibi müfessirler, İbn Abbas’ın 

görüşünü alarak ayette zikredilen dövmenin misvak vb. şeylerle olması gerektiğini ifade 

ederken kimi müfessirler, dövbe biçiminin yaralayıcı ve kemik kırıcı niteliğinde 

olmaması gerektiğini belirtmişlerdir. 471
 

2.2.3. el-Hererî’nin Kadının Dövülmesi Konusundaki Görüşleri 

Muhammed el-Emîn el-Hererî, ilgili ayeti geniş bir perspektiften ele alarak 

değerlendirmeye tabi tutmuştur. Ayetin tefsirine geçmeden önce ayetin bir önceki ayetle 

münasebetini ve sebeb-i nüzulünü beyan etmiştir. Ardından karı kocanın birbirlerine 
                                                 

468
  Muhammed Hayat es-Senedi, Şerhu Hikemi’l-Hadâdiyye, Dâru’d-Diya, Kuyeyt 2013, s. 51-52.  

469
  Mevlânâ, Fî mâ Fîh, MEB Yayınları, Meliha Ülker Anbarcıoğlu (trc.), İstanbul 1990, s. 36. 

470
  Tevrat, Süleymanın Meselleri, 13:24. 

471
  Konuyla ilgili bkz. Nilüfer Göle, Modern Mahrem Medeniyet ve Örtünme, Metis Yayınları, İstanbul 
2014. 



 

118 

 

olan hak ve hukuklarını anlatan hadisleri aktarmıştır. Daha sonra da ayeti, kelime 

kelime ele alarak tefsir etmiştir. Ayeti yorumlarken klasik ve çağdaş müfessirlerin 

görüşlerini aktarmayı da ihmal etmemiştir. el-Hererî, ayetin sonlarına doğru bir parantez 

açarak önemli birkaç hususa temas etmiştir. Kanaatimizce zikredilen hususların ilgili 

ayetin -özellikle yaşadığımız şu çağda- daha iyi anlaşılmasına katkı sağlayacaktır. 

a) Ayette her ne kadar “dövün” ifadesi zikredilmiş olsa da aslında bu ifade emri 

değil mubahlığı ifade etmektedir. Zira sahih hadislerde dövmemenin daha iyi olduğu 

belirtilmektedir. 

b) Eşlerine eziyet eden erkekler, aslında başkalarına köle doğuruyorlar. Zira 

kadına eziyet edilen bir ortamda büyüyen herhangi bir çocukta, onur, izzet, dik durma 

gibi meziyetler olmaz. Çünkü zulüm ve eziyet ortamında yetiştiğinden dolayı; eziyet ve 

zulüm o çocuğun adeta karakteri haline gelir. Dolayısıyla böyle bir ortamda yetişen 

çocuklar, pasif karakterli olacakları için zulümlerin ve haksızlıkların yaşanacağı 

durumlarda, tanık oldukları haksızlıklara itiraz edecek cesareti ve özgüveni 

bulamayacaklardır. 472
 Buna alanında yapılmış çalışmalara bakıldığında günümüzde  

öğretilmiş çaresizlik denilmektedir. Bu duyguya sahip olan herhangi bir birey, aklını ve 

iradesini kullunamaz. Baştan yenildiğini ve asla başarılı olamayacağına inanır. 

c) İslâm, kocasına asi olan kadını direkt dövün demiyor. Bunun belirli aşamaları 

vardır. Kadınların yapısı ve karakterleri farklılık arz etmektedir. Bazı kadınlar sadece 

öğütten bazıları, tehditten bazıları, yatağı ayırmaktan ve bazıları ise dövmekten ibret 

almaktadır. Lakin akıllı adam eşinin kalbini nasıl ve hangi yöntemle kazanacağını bilip 

ona göre hareket eden kimsedir. 

d) Batı mukallidi bazı Müslümanlar, kadının kocasına baş kaldırmasını, ona isyan 

etmesini ve onu tahkir etmesini büyük bir sorun olarak görmez. Bununla birlikte kadının 

kocası tarafından kendisine yapılan nasihat ve müeyyideleri umursamamasını 

destekleyici bir pozisyon alır. Batı mukallidleri şunu bilmelidirler ki; Batıda sadece asi 

kadın değil, aynı zamanda eğitimli ve onurlu kadınlar dahi amirinden memuruna, 

hakiminden mahkûmuna varıncaya kadar her sınıftan ve eğitim seviyesinden kocalar 

tarafından dövülerek eziyete maruz kalabilmektedirler. 

                                                 
472

  el-Hererî, Hadâik, C. VI, s. 63. 



 

119 

 

el-Hererî, son olarak “hülasa” adı altında konuyu şu şekilde özetlemektedir: 

“Dövmek acı bir ilaçtır, hayırlı ve iyi bir insan buna ihtiyaç duymaz. Lakin şu da bir 

gerçektir ki: Erkek ve kadın kendilerini eğitmedikçe, kendilerine çeki-düzen 

vermedikçe, kendi sorumluluklarının farkına varmadıkça ve İslâm dinini gönüllerine 

yerleştirmedikçe dayağın toplumun gündeminden çıkması mümkün olmayacaktır.473
 

Yukarıda klasik ve çağdaş tefsirlerde “darabe” kelimesinin, dövmek anlamında 

kullanıldığını ifade ettik. Ancak günümüzdeki bazı meâl çalışmalarında ayetin farklı bir 

şekilde yorumlandığı da görülmektedir. Örneğin; Yaşar Nuri Öztürk, Edip Yüksel, 

Mustafa İslamoğlu ve Bayraktar Bayraklı ayette zikredilen “darp” ifadesini, evden 

uzaklaştırma olarak anlamaktadırlar. Kanaatimize göre bunların, ayeti bu şekilde 

yorumlamalarının nedeni; 

a) İslam dininin, günümüzde batı tarafından şiddet ve terör dini olarak 

gösterilmeye çalışılması ve İslam karşıtı söylemlerinde bu ayeti sıklıkla referans olarak 

kullanmaları, 

b) Ayetin manasını daha ılımlı hale getirip Kur’ân’ı günümüz modern hayatına 

uyarlama çabalarıdır. 

Diğer taraftan ayetteki darb kelimesine “evden uzaklaştırmak” anlamını 

verdiğimiz takdirde “sizden biri hanımını köle/cariye döver gibi dövecek, gece vakti de 

(utanıp sıkılmadan) onunla aynı yatağa girecek, öyle mi?” hadisine de aynı anlamı 

vermemiz gerekecektir. Zira bu hadis aynı konuyla ilgilidir. Ancak hadise böyle bir 

mana verdiğimiz takdirde anlam “sizden biri karısını köle/ cariye gibi evden 

uzaklaştıracak, gece vakti de onunla aynı yatağa girecek öyle mi?” biçimine 

evrilecektir. Hadisin kazanacağı bu yeni anlamın yanlışlığı da izaha ihtiyaç 

bırakmayacak açıklıktadır. 

Ayrıca kadının evden gönderilmesi, aile içinde kalması gereken bir sorunun ifşa 

edilmesine sebep olacağı için mevcut sorunun daha da büyümesine sebep olacaktır. Bu 

durumda kadının geçimsiz biri olduğu, başkaları tarafından öğrenileceği için kadının 

mağdur ve rencide olması da kaçınılmaz olacaktır. 

Ayetle ilgili klasik tefsirlerden çağdaş tefsirlere varıncaya kadar yapılan yorum ve 

değerlendirmeleri naklettik. Tefsirlerin büyük çoğunluğunun “darb” kelimesini, dövmek 

                                                 
 
473

  el-Hererî, Hadâik, C. VI, ss. 58-64.  



 

120 

 

manasında yorumladıklarını gördük. Bizler de İslam ilimlerine özellikle Arap dili ve 

edebiyatına vukufiyetleri olan mezkûr müfessirlerin yorumlarını göz önünde 

bulundurarak; aynı zamanda ayetlerin sağlıklı bir şekilde yorunlanabilmesi için; 

a. Ayetleri kuşatan tarihi ve toplumsal şartları göz önünde bulundurmak, 

b. Ayetlerin nüzul sebeplerini dikkate almak, 

c. Kur’ân’daki ifadeleri siyak ve sibakından koparmadan ele almak, 

d. Ayetleri, Kur’ân bütünlüğü içerisinde ele alarak parçacı yaklaşmamak, 

e. Ayetleri sadece zahirî anlamıyla değil bununla birlikte mecaz, kinaye, teşbih, 

teşvik ve sakındırma gibi sanatsal kullanımları da dikkate alarak yorumlamak gerekir.  

Yukarıda zikredilen nedenlerden dolayı ayette geçen “darp” ifadesinin dövmek 

anlamında olduğu kanaatini taşıyoruz. Çünkü her hastalığın kendine has bir ilaç ve 

tedavisi olduğu gibi her isyanın ve başkaldırının da kendine özgü yol, yöntem ve 

müeyyideleri vardır. Herşeyden önce Yüce Allah’ın hiçbir emri ve işi hikmetlerden ve 

maslahatlardan hali değildir. İlgili ayette Yüce Allah’ın erkeğe dövme ruhsatını 

vermesinin nedeni, kanaatimize göre erkeğin önünde başka bir seçeneğin 

bulunmamasından kaynaklanmaktadır. Zira bu konuda erkeğin önünde sadece üç 

seçeneğin olduğunu, dördüncü bir seçeneğin bulumadığını görüyoruz: Mahkemeye 

Başvurmak, Boşanmak ve Hafiften Dövmek. 

Koca birinci seçeneği tatbik edip hayata geçirirse, yani eşiyle yaşadığı problemi 

mahkemeye taşırsa o takdirde aile sır ve mahremiyetinin başkaları tarafından 

bilinmesine yol açacaktır. Aile içinde yaşanılan sorunların mahkemeye taşınması ve 

başkaları tarafından bilinmesi aileyi ayakta tutan sevgi, saygı ve güven bağlarının ciddi 

bir şekilde erozyona uğramasına sebebiyet verecektir. İkinci seçenek tatbik edilirse, yani 

aile içinde yaşanılan sorunlar yüzünden koca, eşini boşamaya kalkışırsa bu sefer 

çocukların ve ailenin diğer üyelerinin mağduriyetine ve aile yuvasının dağılmasına 

sebebiyet verecektir. Son seçenek olarak kocanın, hafif bir şekilde ve karısının herhangi 

bir organına zarar vermeyecek şekilde dövmesi kalmaktadır. Bu seçenek, aile maslahatı 

açısından daha doğru ve isabetli görünmektedir. Zira diğer seçenekler tatbik edilirse 

ailenin sır ve mahremiyetiyle birlikte yuva dağılmış olacaktır. İslâm’da suç ferdidir. Bir 



 

121 

 

kimsenin işlemiş olduğu suçtan veya yaptığı hatadan bir başkası sorumlu tutulamaz.474
 

Birinci ve ikinci seçenek, bu tür vahim sonuçlar doğuracak ciddi potansiyelleri 

barındırmaktadır.  

Saffet Köse dövmenin ölçüsünü ve sınırlarını, şu şekilde açıklamıştır: “Dövmenin 

ölçüsü ise şok etkisi yapan sembolik bir vuruştan ibarettir ve onda aranan maddî değil, 

manevî etkidir. Ulaşılmak istenen hedef ise kadının kibrini kırma, kocasını kıskandıran 

tutumunu fark ettirme, onu çizilmiş sınırların içine çekmedir. Kur’ân-ı Kerîm’in çizdiği 

çerçeveye bakıldığında, kadın haddi aşan tutumlarını fark ettikten sonra böyle bir cezayı 

hak ettiğini kabullenecek, böylece aile ilişkileri normalleşecektir.  

Kadın, nüşûzu sonucunda onur kırıcı davranışlarıyla kocaya olduğu kadar aileye 

de zarar vermektedir. Bütün bunlarla birlikte kadının kocası ile irtibatını koparmadığı ve 

kocasına karşı sevgisinin bulunduğu görülmektedir. Fakat yaptığı davranışın ne tür ciddi 

sonuçlar doğuracağının farkında olmadığı da anlaşılmaktadır. İşte bu noktada Abdullah 

b. Abbas’ın açıklamasıyla diş fırçası türünden basit bir malzeme ya da fiske kabilinden 

sembolik bir vuruş, evlilik önünde engel oluşturan kapalı damarları açmak amacıyla 

atılan neşter kabilinden bir eylemdir. İşte bu, gurur ve kibri kıran, kadına kendisine 

gelmesini sağlayan bir tedbirdir. Kadının dövülmesini ifade eden bu ayette anlam, Hz. 

Eyyûp Peygamber’in (a.s.) eşini dövmeye yemin etmesinden sonra Allah’ın bir çıkış 

yolu olarak gösterdiği “yüz buğday sapından oluşan bir demetle sembolik vuruşu”na 

benzer ölçüde, bir psikolojik tedavi yöntemi olarak öne çıkmaktadır.  

Hz. Peygamber’in vurmayı sınırlandıran hadisinden475
 hareketle İslâm âlimleri bu 

tedbiri uygulamak zorunda kalan kocanın yüze vuramayacağını, vurmanın acıtıcı ve iz 

bıraktırıcı sertlikte olamayacağını belirtmişlerdir. Şiddet boyutuna varan dövmede ise 

olumlu sonuç alınamayacağı gibi koca kendisine tanınan yetkiyi de suistimal etmiş olur. 

Bu da kocanın suç işlemesi demek olur ki bu durumda koca, ta’zir kapsamına giren bir 

müeyyide ile karşılık görür.” 476
 

Bu konu ile bağlantılı olarak itiraz edilen bir başka konu ise kocanın eşine karşı 

bir isyanı ve başkadırısı söz konusu olduğunda nasıl bir yol izlenileceği hususudur. 

Kocaya direkt eşi tarafından mı ceza verilecek, konu mahkemeye mi taşınacak yoksa 

                                                 
474

  En‘âm, 6/164; Zümer, 39/7. 
 
475

  Buhârî, “Nikâh”, 93; Müslim, “Cennet”, 49; İbn Mâce, “Nikâh”, 51. 
 
476

  Saffet Köse, Genetiğiyle Oynanmış Kavramlar ve Aile Medeniyetinin Sonu, Mehir Vakıf Yayınları, 
Konya 2017, s. 334. 



 

122 

 

başka bir yol mu izlenecektir? İslâm aile hayatını önemsediğinden dolayı, bu gibi 

soruları cevapsız bırakmamış ve bu sorulara Kur’ân şu şekilde cevap vermiştir: “Eğer 

bir kadın, kocasının kendisine kötü davranmasından veya yüz çevirmesinden endişe 

ederse, aralarını düzeltmelerinde ikisine de bir günah yoktur. Uzlaşmak daha 

hayırlıdır.”477 

Kur’ân, kocanın eşine karşı kötü muamelede bulunma ihtimaline karşı iki tarafı 

uzlaşmaya ve barışmaya sevk etmektedir. Aile ve toplumun huzur ve maslahatı için 

takip edilmesi gereken en iyi yol budur. Aksi durum, ailenin dağılmasına ve masum 

çocukların ortada kalarak ömür boyu unutamayacakları acılar ve trajediler yaşamalarına 

sebebiyet verecektir. Kur’ân, kadın veya erkekten meydana gelebilecek birtakım menfî 

davranışlar karşısında ne tür tedbirler alınması gerektiğini beyan etmiştir. Aynı zamanda 

sorunun her iki taraftan kaynaklandığı durumlarda da nasıl bir yol izlenmesi gerektiğini 

şu ifadelerle beyan etmiştir: “Eğer karı-kocanın arasının açılmasından endişe ederseniz, 

erkeğin ailesinden bir hakem ve kadının ailesinden bir hakem gönderin. İki taraf arayı 

düzeltmek isterse, Allah da onları uzlaştırır. Doğrusu Allah, hakkıyla bilendir, hakkıyla 

haberdardır.”478  

Vurmak ifadesinin geçtiği ayet, tahlil edildiğinde maksadın ailenin dağılmasını 

önlemek olduğu görülücektir. Zira ilgili ayet, -sorun ister erkekten ister kadından ya da 

iki taraftan kaynaklansın- karı-koca arasındaki sorunlara çözümler getirmektedir. Kaldı 

ki dövmeyi son çare olarak önermiştir. Zira yukarıda temas ettiğimiz gibi erkeğin 

önünde uygulayabileceği seçenekler arasında bundan daha iyi bir seçenek 

bulunmamaktadır. Başka bir ifadeyle dövmek, aileyi kurtaracak ve dağılmasını 

önleyecek tedbirlerin en sonuncusu ve en az risk barındıranıdır. 

2.3. Genel Olarak Teaddüdü Zevcât Konusu  

Bu konu, İslâm karşıtı çevreler, Batı hayranı din adamları ve oryantalistler gibi 

birçok farklı kesim tarafından İslâm aleyhine tertiplenen kara propagandaların aracı 

olarak kullanılagelmiştir. 479
 Herşeyden önce çok eşlilik olgusunu, İslâm’ın ortaya 

çıkarmadığını bilmek gerekiyor. Bu olgu, Çin, Hint, Fars, Mısır, Yunan ve Roma gibi 

                                                 
477

  Nisâ, 4/128. 
478

  Nisâ, 4/35. 
479

  William Paden, Kutsalın Yorumu, Abdurrahman Kurt (çev.), Sentez Yayınları, İstanbul 2008, s. 41. 



 

123 

 

kadim medeniyet ve kültürlerde tarih boyunca varolagelmiş 480 aynı zamanda semavî 

dinlerden Yahudilik’te de 481  kabul görmüş ve cahiliye Araplarında da çokça 

yaygınlaşmış bir uygulamadır. 482
 Çok eşlilik olgusu, Hristiyanlıkta da yasaklanmış 

değidir. 483
 Hatta Matta’da Hz. İsa’nın göklerin melekûtunu bir adamın kendisi ile 

evlenmek isteyen on kızdan beşini almasına benzetmesi, çok evliliğe işaret ve ruhsat 

olarak algılanmıştır. 484
 Son dönemlerde özellikle Afrika kıtasında çok eşliliğin 

yaygınlaştığı gözlemlenmektedir. Bu bölgelerde Hıristiyan misyonerler, kıta halkını 

ellerinde tutabilmek ve onları Hristiyanlaştırmak için çok evliliği, bir araç olarak 

kullanmaktadırlar.485 

Birden fazla evliliği konu edinen ayetin yorumuna geçmeden ve müfessirlerin 

ilgili ayet ile alakalı görüşlerini aktarmadan önce çok eşlilik konusunu irdelemekte 

fayda görüyoruz. Bu konuyu irdelerken fikir ve görüşlerimizi duygusallıktan uzak, akıl 

ve mantık süzgecinden geçirerek durumu değerlendirmeye çalışacağız. Zaten bu, 

bilimselliğin de gereğidir. Çok evliliğin toplumsal ve ferdî zaruretleri var mıdır? Varsa 

bu zaruretler nelerdir? İşte bu gibi sorulara yukarıda ifade ettiğimiz gibi mantıkî yanıtlar 

aramaya çalışacağız. Öncelikle çok eşliliğin toplumsal zaruretini daha sonra  ferdî 

zaruretlerini açıklamaya çalışacağız. Bu zaruretleri açıklarken amacımız çok eşliliğin iyi 

ve güzel bir uygulama olduğunu ifade etmek değildir. Şüphesiz tek evlilik insan 

fıtratına, aile fertlerinin arasında sevgi ve muhabbetin artmasına ve bu sevginin 

devamına en uygun olandır. Zaten insanların büyük çoğunluğu, -zarurî haller dışında- 

insan fıtratına ve hayat nizamına en uygun olan tek evlilikten vazgeçip birden fazla 

evliliğe yönelmezler. 

2.3.1. Çok Eşliliğin Sebepleri 

Çok evliliği zorunlu kılan haller, birden fazladır. Bu hallerin hepsini teker teker 

incelemek, konumuzun sınırlarını aşacağından dolayı, biz bunlardan sadece iki tanesini 

                                                 
480

  Ahmet b. Abdiaziz, el-Mer’etü’l-Müslime, s. 53; Sıbaî, el-Mer’e beyne’l-Fıkhi ve’l-Kanûn, s. 60; Ali 

Osman Ateş, İslâm’a Göre Cahiliye ve Ehl-i Kitap Örf ve Adetleri, Beyan Yayınları, İstanbul 2014, s. 
323. 

481
  Tekvin, 28/8-9; Çıkış, 21/10. 

482
  Ahmet b. Abdiaziz, el-Mer’etü’l-Müslime, s. 256-257. 

483
  İhsan Süreyya Sırma, Müslümanların Tarihi, C. I, Beyan Yayınları, İstanbul 2017, s. 393. 

484
  Matta, 25:1-10. 

485
  Sıbaî, el-Mer’e beyne’l-Fıkhi ve’l-Kanûn, s. 62. 



 

124 

 

incelemeyi uygun buluyoruz. Bu ikisi de neredeyse herkesin kabul ettiği iki zaruret 

halidir.
486

 

2.3.1.1. Birden Çok Evliliğin Toplumsal ve Bireysel Sebepleri 

a. Doğal Olarak Kadın Sayısının Erkek Sayısından Fazla Olması 

Bugün, dünya genelinde özellikle kuzey Avrupa ülkelerinde kadın sayısının, 

erkek sayısından çok fazla olduğu açıkça görülmektedir. Finlandiya, Letonya, Portekiz, 

Litvanya, Ukrayna, Estonya, İzlanda ve Beyaz Rusya bu ülkelerden bazılarıdır. Körfez 

ülkelerinde de kadın nüfusu erkeklerinkinden oldukça fazladır. Bu gibi durumlar, birden 

çok evliliği gerekli hatta yerine göre zorunlu bile kılabilmektedir. 487
 Zira bu gibi 

durumlarda yapılan birden çok evliliğin, gönül eğlendirme amaçlı ilişkilerden daha 

ilkeli ve daha doğru bir ilişki türü olduğu inkâr edilemez. Bundan dolayı, kadınların 

gönül eğlendirme araçlarına dönüştürülmesine vicdan sahibi hiç kimsenin razı 

olmayacağı muhakkaktır. Kısa süreli, nikahsız ilişkilerin toplumun ahlâkî yapısını 

zaman içinde ciddi ölçüde tahrip edeceği, önceki toplum ve medeniyetlerin tarihleri 

okunduğunda açıkça görülebilir. 

Çok evlilik konusu, yaklaşık yarım asır önce Avrupa’da geniş kesimlerin 

katılımları sağlanarak tartışılmıştır. İki büyük savaş yaşayan Avrupa halkı, savaş 

sonrasında ortada kalan çok sayıda kadın nüfusunun evlilik sorunu için bilim 

adamlarından, aydınlarından ve halkın önde gelen kesimlerinden soruna kalıcı ve uygun 

bir çözüm bulmalarını istemiştir. Bilim adamları, aydınlar ve halkın önde gelenleri bu 

konunun çözümü ile ilgili birden fazla evliliği önermişlerdir. Gerekçesini de şu şekilde 

izah etmişlerdir: Kadınların dul olması ve onları koruyacak kimselerin olmaması, gayr-ı 

meşru ilişkilere zorlanmaları, ve gayr-ı meşru ilişkiler sonucunda doğan çocukların 

sayısının hızla artması vb. nedenler, birden çok evliliği zorunlu kılmaktadır.488
 

b. Savaş ve Afet Sebebiyle Kadın Sayısının Erkeklerinkinden Fazla Olması 

İnsanlık tarihi çok acımasız savaşlarla doludur. Bunun için çok eski dönemlere 

gitmeye gerek yoktur. Yukarıda ifade ettiğimiz gibi daha yarım asır önce dünya 

                                                 
486

  Birden fazla evliliğin sebepleri için bkz. Adnan Demircan, Cahiliyeden İslâm’a Kadın ve Aile, Beyan 

Yayınları, İstanbul 2015, ss. 122-34. 
487

  Sıbaî, el-Mer’e beyne’l-Fıkhi ve’l-Kanûn, s. 67; Şükrü Kızılot, “Bir Erkeğe On Kadın Düşen Ülke”, 
Hürriyet, 1 Ağustos 2004, s. 16. 

488
  Muhammed Ali es-Sâbûnî, Ravâiu’l-Beyân, C. I, s. 329-330; Sıbaî, el-Mer’e beyne’l-Fıkhi ve’l-
Kanûn, ss. 62-63. 



 

125 

 

insanları, iki büyük savaş yaşadı. Bu savaşların neticesinde yüzbinlerce kadın dul, bir o 

kadar kız da yetim kaldı. Bu durumda olan kadınların bir kısmı, kendinin ve 

çocuklarının ihtiyaçlarını karşılamak için çalışmak mecburiyetinde kaldılar. İş aramaya 

koyulduklarında kötü niyetli iş sahiplerinin gayri ahlaki teklifleri ile karşılaştılar. Ya 

evlenip kendilerini güvence altına alacaklardı ya da gizli ve gayr-i meşru ilişkiler 

yaşayarak düzenli bir hayata sahip olamayacaklardı. Bu durum, öyle bir hal aldı ki artık 

kadınlar, korku, panik ve karamsarlık içerisinde yaşamaya başladılar. Hatta Avrupa’nın 

değişik kentlerinde kadınlar kalabalık gruplar halinde bu korku, panik ve kaos 

ortamından çıkabilmek, onurlarını ve ırzlarını güvence altına alabilmek için 

yetkililerden birden çok eşliliğe izin vermelerini istediler. Kadınların bu talebine, çok 

eşliliğe karşı olan Avrupalı bazı filozof ve akademisyenler de destek verdiler.
489

 

Yukarıda birden çok evliliğin sosyal zaruretlerinden sadece iki tanesini zikrettik. 

Şimdi de birden çok evliliğin ferdî zaruretlerini maddeler halinde aktarmaya çalışacağız. 

a. Kadının Kısır Olması 

Evlenen her erkek doğal ve fıtrî olarak evini şenlendirecek, kendisinin ve eşinin 

arasında var olan sevgi ve saygının ziyadeşlemesine vesile olacak, aynı zamanda soyunu 

ve neslini devam ettirecek çocuklara sahip olmak istemesi kadar doğal bir şey olamaz. 

Ancak çocuk sahibi olmak herkese nasip olmamaktadır. Farklı birçok nedenden dolayı 

çocuk sahibi olamayan nice aileler vardır. Bazen bütün sebeplere başvurulsa bile çocuk 

sahibi olunamıyor. Bu hakikat, Kur’ân-ı Kerîm’de şu şekilde anlatılmıştır: “Allah, 

kimilerine kız, kimilerine erkek, kimilerine ikiz nasip ederken kimilerini de kısır 

yapmaktadır.”490
 

Bu realite ortada açık bir şekilde duruyorken bunu görmezlikten gelmek ve 

herhangi bir çözüm üretmemek hem insanın doğasına hem de İslâm’ın ruhuna aykırıdır. 

Dolayısıyla bu gibi durumlarda erkeğin önünde sadece iki seçenek vardır: Ya eşini 

boşayacak veya başka bir kadınla evlenecektir. Erkeğin ilk eşini boşaması ve onu her 

türlü sosyal haklardan mahrum bırakması ne insanlığa ve ne de insaf ve vicdana sığar. 

Dolayısıyla bu gibi durumlarda erkeğin, adalet ilkesinden ayrılmadan ilk eşinin  her 

                                                 
489

  Mahmut Şeltut, el-İslâmu Akidaten ve Şerî’aten, Dâru’ş-Şurûk, Mısır 2001, s. 192-196; Muhammed 

Ali es-Sâbûnî, Ravâiu’l-Beyân, C. I, s. 329; Sıbaî, el-Mer’e beyne’l-Fıkhi ve’l-Kanûn, ss. 62-63. 
490

  Şûrâ, 42/48-49. 



 

126 

 

türlü hak ve hukukuna riayet ederek ve izzetine halel getirmeyecek bir yolu tercih 

etmesidir.  

b. Kadının Kronik ve Bulaşıcı Hastalıklara Yakalanması 

Kadın, kronik veya bulaşıcı bir hastalığa yakalanıp aynı zamanda iyileşme imkânı 

yoksa kocası bu durumda yukarıda da ifade edildiği gibi ya onu boşayacak ya da yeni 

bir evlilik yapacaktır. Hasta kadının boşanması, insanlığa ve ahlaka muğayır bir tutum 

olacağı için bunun yapılması beklenmez. Öte yandan bu hastalıklardan dolayı, bazı 

ihtiyaçlarını karşılamaktan mahrum kalacak erkeğin de gayr-ı meşru arayışlara girmesi 

de mümkündür. Hem kadının tedavisinin devam ettirilmesi hem de erkeğin fıtrî 

ihtiyaçlarının karşılanması adına çok evlilik böyle bir durumda da makul bir çözüm 

olarak değerlendirilebilir. Bu durumda hasta kadının nafaka, mesken, giyim ve gıda gibi 

her türlü ihtiyaçları karşılanacak ve gerekenlerin yapılmasına devam edilecektir. 

c. Kocanın İş İcabı Çokca Yolculuğa Çıkması 

Koca, iş gereği çokça seyahate çıkıyor ve her seferinde eşini ve çocuklarını 

beraberinde götüremiyorsa ve yolculuğu bazı durumlarda bir ay veya daha uzun 

sürüyorsa bununla birlikte çıktığı uzun seferlerde tek başına kalamıyor ise bu takdirde 

ikinci evliliğe başvurabilir. Zira koca bu gibi durumlarda ya gayr-ı meşru yollara 

başvurup nefsini tatmin etmeye çalışacak ya da toplumsal açıdan farklı tepkilere sebep 

olsa da bir evlilik daha da yapacak. Bu alternatif, gayr-ı meşru ilişkilerin önüne geçmek, 

böyle bir ilişkide mağdur olacak kadın ve çocukların zarara uğramasını engelleyecektir. 

Böylece yeni eş ve ondan doğacak çocuklar, toplum tarafından da meşru kabul edilecek 

ve haklarından mahrum kalmayacaklardır.491
 

d. Zinayı Önlemek Açısından 

Bazı erkekler, cinsel istek yönünden hanımlarından daha güçlü olabilirler. Üstelik 

adet, hamilelik ve lohusalık gibi dönemlerde hanımıyla cinsel yakınlıkta bulunamayan 

böyle bir erkek, gayr-ı meşru ilişkilere yönelebilir. Bu durumdaki bir erkeğin, masiyete 

karşı sabır konusunda gereken direnci gösterememesi kuvvetle muhtemeldir. Oysa 

ikinci bir evlilik, onu hem gayr-ı meşru ilişkilerden hem de ahlâkî zaaflardan 

koruyacaktır. Çünkü İslâm’a göre zina büyük bir günah ve aynı zamanda nesli ve 

                                                 
491

  Tâhir b. Âşûr, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr, C. III, s. 226-227. Sıbaî, el-Mer’e beyne’l-Fıkhi ve’l-Kanûn, ss. 

70-72. 



 

127 

 

toplumu ifsad eden bir hastalıktır.492
 Birden fazla evliliği yasaklayan ülkelerde zinanın 

suç olmaktan çıkarılıp vergiye bağlanarak meşrulaştırılması ve devlet tarafından vergi 

mükellefi statüsüne alınması, o ülkelerde ahlakî çöküntünün dip yapmasına sebep 

olmuştur. Bu ülkelerde ikinci evliliğin meşru kılınması, toplumda cinsellikten 

kaynaklanan ahlaksızlıkların büyük oranda giderilmesi noktasında büyük önem 

taşımaktadır.493
 

2.3.1.2. Çok Eşliliğin Olumsuz Yönleri  

Çok eşliliğin ferdî ve toplumsal zaruretlerini zikrettikten sonra; olumsuz ve zararlı 

yönlerini zikretmemiz de gerekiyor. Dolayısıyla çok eşliliğin olumsuz ve menfî 

yönlerini ele alıp zikretmek bizi bu konu hakkında daha sağlıklı ve tutarlı bir neticeye 

götürecektir. Bundan dolayı, bu durumu birkaç madde halinde zikretmeyi lüzumlu 

gördük. 

a. Eşler Arasında Kin ve Nefrete Sebep Olması 

Çok eşliliğin en olumsuz ve kötü tarafı, eşler arasında çekememezlik, kıskançlık 

ve düşmanlığa varan boyutlarda duyguların ve bunlara bağlı tutumların belirmesidir. Bu 

durum da ailenin ciddi sorunlarla yüzyüze gelmesine sebep olur. Huzur ve mutluluk 

kaynağı olması gereken aile, eşler için sıkıntı ve dert kaynağına dönüşür. Eşlerin 

kıskançlıkları ve birbirlerini çekememeleri gibi durumlarda birçok sorunun ortaya 

çıkması kaçınılmaz olur. Kocanın, eşlerinden birini daha çok sevmesi ve sevdiğine de 

daha çok ilgi göstermesi, kıskançlık duygusunu kamçılayan en önemli etkenlerdendir. 

Binaenaleyh, kocasından beklediği ilgi ve muhabbeti göremeyen kadın, büyük ihtimalle 

farklı sorunlara sebep olabilmektedir. 

b. Çocuklar Arasında Kin ve Husumete Sebebiyet Vermesi 

Çok eşliliğin olumsuz yönleri sadece eşlerle sınırlı kalmaz. Aynı zamanda çok 

eşlilik, farklı eşlerden olan çocuklar arasında da ciddi problemlere yol açmaktadır. Zira 

eşler arasında var olan kıskançlık ve çekememezlik gibi sorunlar, çocuklara da sirayet 

etmektedir. Bu da aile içindeki sevgiyi ve birliği sarsar. Özellikle kocaya altından 

kalkması zor bir takım maddî ve manevî yeni yükümlülükler de getirmektedir. 

 

                                                 
492

  İsrâ, 17/32. 
493

  Musa Kâzım Yılmaz, “İslâm’da Birden Fazla Kadınla Evlilik”, Köprü Fikir Dergisi, 2011, S. 113, s. 

12. 



 

128 

 

c. Eşler Arasında Adaletin Sağlanamaması 

Kocanın eşler arasında nafaka, yiyecek-içecek ve giyecek gibi konularda adaleti 

sağlaması mümkün olsa da sevgi yönünden adaleti sağlaması mümkün değildir. 494
 

Dolayısıyla kocasının kalbinin yeni evlendiği hanımına meyletmesi, birinci hanım 

tarafından muhtemelen hoşgörüyle karşılanmayacaktır. Zira birinci hanım, ikinci 

hanımın kendisine sevgide, duyguda, yiyecek, içecek ve barınak gibi konularda ortak 

olduğunu görür ve ona göre gardını alır. Koca, eşleri arasındaki sorunları çözemediği 

zaman huzur da bulamaz.
495

 

Aslında çok eşlilik konusu Kur’ân’da yetimlere nasıl davranılması gerektiğini 

ifade eden ayetler bağlamında zikredilmiştir. İlgili ayetler şöyledir: “Yetimlere mallarını 

verin. Temizi pis olanla (helâli haramla) değişmeyin. Onların mallarını kendi 

mallarınıza katıp yemeyin. Çünkü bu, büyük bir günahtır. Eğer, (velisi olduğunuz) 

yetim kızlar (ile evlenip onlar) hakkında adaletsizlik etmekten korkarsanız, (onları 

değil), size helâl olan (başka) kadınlardan ikişer, üçer, dörder olmak üzere nikahlayın. 

Eğer (o kadınlar arasında da) adaletli davranmayacağınızdan korkarsanız o taktirde bir 

tane alın veya sahip olduğunuz (cariyeler) ile yetinin. Bu, adaletten ayrılmamanız için 

daha uygundur.”496
  

Hadis kaynaklarımızda çok eşlilikle ilgili ayetin tefsiri babında şu rivayet 

nakledilmektedir: Hz. Aişe, Urve b. Zübeyr’in kendisine ilgili ayetin yorumunu ve 

sebeb-i nüzulünü sorması üzerine şunları söylemiştir: “Vasîler velayeti altında bulunan 

kızların mallarını ve güzelliklerini beğenir ve o yetim kızlara benzerlerinin 

mehirlerinden daha az bir mehir vererek onlarla evlenirlerdi. İşte ilgili ayet, bu 

kimselere, yetim kızlarla onların mehirlerini tam olarak vermeden evlenmelerini 

yasakladı. Yetim kızların dışında başka kadınlarla evlenmeleri emredildi. Hz. Aişe, 

sözlerine şu şekilde devam etmiştir: Bu ayetten sonra insanlar, yetim kadınlar hakkında 

Hz. Peygamber’den fetva istediler. Bunun üzerine Yüce Allah şöyle buyurdu: “Kadınlar 

hakkında senden fetva istiyorlar. De ki: “Onlar hakkında size Allah fetha veriyor.” 

Kitapta kendilerine verilmesi farz kılınan mirası vermediğiniz ve evlenmek istediğiniz 

                                                 
494

  Nisâ, 4/119. 
495

  Konu ile ilgili geniş bilgi için bkz. Muhammed Ebû zehra, Tanzîmu’l-İslâm li’l-Muctema’ Dâru’l-
Fikri’l-Arabi, Kahire 1975. 

496
  Nisâ, 4/2-3. 



 

129 

 

yetim kızlara, çocuklara ve yetimlere adil davranmanıza dair, size okunmakta olan 

ayetler de bunu açıklıyor. Ne hayır yaparsanız, şüphesiz Allah, onu bilir.”497
  

Tefsirleri incelediğimizde ilgili ayetin nüzul sebebiyle alakalı farklı rivayetlerin 

zikredildiğini görmekteyiz. Ayetin nüzûlü ile alakalı zikredilen rivayetlerin bir kısmına 

yer vermekte fayda mülahaza ediyoruz. 

Taberî, ilgili âyetin sebeb-i nüzûlü ile alakalı birden çok rivayeti aktarmaktatıdır. 

Bu rivayetlerden biri de şudur: Cahiliye döneminde bir adamın birçok kadını bulunur ve 

yanında yetimlerde bulunurdu. Zamanla onun malı tükenir ve bu adam, yanında bulunan 

yetimlerin malına yönelirdi. Bu adam yetimin malını alır ve onunla evlenirdi.
498

 

Fahruddîn er-Râzî, bir erkek, birden fazla kadınla evlenince masraflarda da yeni eş 

sayısınca artışların meydana geleceğini belirtir. Bu masraflardan dolayı, yetim malına 

velayet edenlerin, o malları haksız yere tüketme ihtimali belirir. Bu durumun önüne 

geçmek için de Allah, birden çok kadınla evlenmekten insanları sakındırmış gibi… Bir 

adam, varlıklı ve yetim bir kız bulduğunda hızlı davranıp onunla hemen evlenmeye 

çalışırdı. Evlendikten sonra da evlendiği kızın hukukunu zamanla gözetmez olurdu. Bu 

ayet bu kimseler için nazil olmuştur.499
  

Zemahşerî, yetimlerin malını yemenin büyük bir vebal olduğunu ifade eden 

ayet
500

 nazil olduktan sonra, velayeti altında yetim kızlar bulunan kimselerin, adil 

olamayacakları korkusuyla velayetten uzak durduklarını belirtir. Çünkü bazılarının 

velayeti altında on, bazılarının sekiz, bazılarının ise altı yetim bulunurdu. Bunlar 

arasında adaletle davranmak oldukça zor idi. İlgili ayet bu kimselere şu mesajı 

veriyordu: “Sizler yetimler arasında adil davranmama korkusundan dolayı onların 

velayetlerinden uzaklaşıyorsunuz. Lakin şunu iyi biliniz ki adalet sadece velayetiniz 

altında bulunan yetimler için geçerli değildir. Aynı zamanda evlendiğiniz ve himayeniz 

altında bulunan birden fazla eşlerinize de adaletle davranmanız ve onların da sayılarını 

azaltmanız gerekmektedir.501
 

Beyzâvî, cahiliye devrinde bile Arapların yetimlerin hukukuna riayet etmemeyi 

büyük bir günah saydıklarını belirtir. Buna karşın, yanlarında bulunan kadınların 

                                                 
497

  Buhârî, “Vasîyet”, 21; “Tefsir”, 6. 
498

  Taberî, Câmiu’l-Beyân, C. VII, s. 534. 
499

  er-Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, C. IX, s. 485. 
500

  Nisâ, 4/2. 
501

  Zemahşerî, el-Keşşâf, C. I, s. 467. 



 

130 

 

haklarına pek riayet etmezlerdi. İnsanlar, o zaman bir emir veya yasak gelmedikçe 

Cahiliye dönemi adetleri ve gelenekleri üzerine yaşamlarına devam ediyorlardı. Hz. 

Peygamber’e yetimler hakkında sordular, Yüce Allah da bu ayeti indirdi. Bu ayette 

yetimler hakkında adaletsizlikten korktuğunuz gibi kadınlar hakkında da korkunuz ve 

adaleti sağlayabileceğiniz kadar kadınla evlenin denilmektedir.
502

 Klasik ve çağdaş 

tefsirlerin ekseriyeti, ayetin nüzûlü ile ilgili aşağı yukarı aynı rivayetleri 

zikretmişlerdir.503
 

Çok eşlilikten söz eden ayetin siyak ve sibakına (metinsel bütünlük) baktığımızda 

öncelikle yetimlerin hak ve hukukunun ele alındığını, ardından kadınlara karşı adaletli 

olmanın önemine vurgu yapıldığını görmekteyiz. Bu âyetin nüzul sebebi, her ne kadar 

yetim kızlar ve kadınlar olsa da sebebin hususi oluşu nefhum ve hükmün hususi 

olmasını gerektirmez.504
 Bu kaideye göre dul kadın ve yetim kızlarla birlikte her kadına 

adaletle muamelede bulunmak gerekir. Çok eşlilikte eş sayısı, dörtle sınırlandırılmıştır. 

Bu ayet nâzil olunca Hz. Peygamber (sav), çok sayıda eşleri olan Gaylân b. Seleme, 

Mes’ûd b. Amr ve Urve b. Mes’ûd gibi sahabelere dörtten fazla olan hanımlarını 

boşamalarını emretmiştir.505
 Böylelikle İslâm dini keyfi ve sınırsız evlilik geleneğini 

lağvederek, bazı durumlarda bu sayıyı en fazla dört ile sınırlandırmıştır. 

Ayrıca çok eşli kocanın, eşler arasında adaletli davranması gerekir. Çünkü çok 

evliliğe izin veren ayette “Şayet aralarında adaletli davranamamaktan korkarsanız bir 

kadınla yetinin.” 506
 denilmektedir. Hz. Peygamber de “Birden fazla kadın alıp, bu 

kadınlar arasında adaletli davranmayanlar, ahirette bir tarafı felçli olarak Allah’ın 

huzuruna geleceklerdir.”507
 buyurmuştur. Çok eşliliği konu edinen ayetin yorumunda 

müfessirlerin tamamı, adalet kavramı üzerinde ciddi bir şekilde durmuşlardır. Adaleti 

sağlayamayacağını düşünenlerin bu yola başvurmaması gerektiğini ifade etmişlerdir. 

Zira bu konuda adaleti sağlamanın önemi ve kocanın eşleri arasında adaleti tam 

manasıyla sağlamasının çok zor ve meşakkatli olduğu, aynı sûrenin 129. ayetinde şu 

şekilde dile getirilmiştir: “Ne kadar uğraşırsanız uğraşın, kadınlar arasında adaleti tam 

                                                 
502

  Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl, C. II, s. 59. 
503

  Âlûsî, Rûhu’l-Maânî, C. III, s. 303-307; Seyyid Kutup, fî Zilâli’l-Kur’ân, C. I, s. 577-586; Tahir b. 

Âşûr, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr, C. II. s. 224-228. 
504

  Ebû Zehra, Usûlü’l-Fıkh, Dâru’l-Fikr, Beyrut t.y. s. 140. 
505

  İbn Mâce, “Nikâh”, 40; Tirmizî, “Nikâh”, 33.  
506

  Nisâ, 4/3. 
507

  Ebû Dâvud, “Nikâh”, 38; Tirmizî, “Nikâh”, 42. 



 

131 

 

anlamıyla sağlayamazsınız. Öyle ise birine tamamen yönelerek ötekini askıdaymış gibi 

bırakmayın (ihmal etmeyin).”508
 

Ayet-i Kerime eşler arasında tam manasıyla adaletin sağlanmasının mümkün 

olmadığı belirtilmektedir. Hatta Hz. Peygamber (sav) de eşlerine haksızlık yapmaktan 

endişelenmiş ve “Allah’ım bu benim elimden gelen adalettir. Senin sahip olduğun 

benim sahip olamadığım adaletten beni mesul tutma” diyerek Allah’a sığınmıştır.509
 

Yukarıda çok eşlilik ile ilgili aktardığımız iki ayet ve hadisler, kocanın eşlerine 

adil davranmasının bir lütuf değil, kadınların haklarının bir gereği olduğunu anlatır. 

Diğer ifadeyle kocanın eşlerine adil davranması, hukukî bir gerekliliktir. Zira Allah, 

hiçbir kuluna yerine getiremeyeceği bir sorumluluğu yüklemez. Bu yüzden adaleti de 

mutlak anlamda değil, izâfî anlamda istemektedir. Ayette şart koşulan adalet, nafaka, 

eşlerin haklarına riayet, aslî ihtiyaçlarını giderme gibi hukukî ve ahlâkî niteliklidir. Bu, 

kadınların ihtiyaç, talep ve beklentilerine cevap vermesi istenen bir adalet talebidir. 

Yoksa duygusal ve psikolojik bir faaliyet olan sevginin de eşler arasında eşit şekilde 

dağıtılmasını zorunlu kılan bir adalet talebi değildir.510
 

Çok eşlilik konusu özellikle XX. yüzyılda bütün İslâm ülkelerinde tartışıldı ve 

halen tartışılmaktadır. Çok evlilik hükmünün sadece yetim kızlarla ilgili olduğu 

söylenir. Buna binaen de bu hükmün dul kadınları kapsamadığı ileri sürülerek çok 

evliliğin geçici ve kısıtlı bir gaye için meşrulaştırıldığını iddia ederler.
511

 Temelde bu 

itirazlar, İslâm toplumundaki tarihî, sosyal, siyasî ve kültürel değişmelerin bir sonucu 

olarak ortaya çıkmıştır. Bu değişim, bazılarını Kur’ân’ın tarihselliğini düşünmeye sevk 

etmiştir. Çok evlilikle ilgili yorum yapan bu alimler, ayetlerde emredilen adaletin 

sağlanamayacağından hareketle Kur’ân’ın çok evliliği önermediğini ileri sürmüşlerdir. 

Çok evliliğin muayyen bir dönem için olduğunu iddia edenler, “Kadınlar arasında ne 

kadar isteseniz de adil davranamazsınız. O halde büsbütün birine meyledip diğerini 

askıdaymış gibi bırakmayın” 512
 ayetini parçacı bir yaklaşımla ele alarak -Bektâşî 

mantığıyla- sadece baş tarafını hesaba katmaktadırlar. 

                                                 
508

  Nisâ, 4/129. 
509

  Ebû Dâvûd, “Nikâh”, 38; Dârimî, “Nikâh”, 42. 
510

  Mehmet Özgü Aras, “İslâm’â Göre Çok Evlilik”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 
24/24, 2007, s. 189. 

511
  Fazlurrahman, Ana Konularıyla Kur’ân, Alpaslan Açıkgenci (çev.), Ankara Yayınları 2016, ss. 92-94. 

512
  Nisâ, 4/129. 



 

132 

 

Ayetin baş tarafında kocaların asla adaleti sağlamayacaklarından söz 

edilmektedir. Bu kimseler aynı sûrenin üçüncü ayetindeki “Şayet aralarında adaletli 

davranamamaktan korkarsanız bir kadınla evlenin”513
 ifadesine dayanarak, “o zaman 

yalnız bir kadınla evlenilmesi gereği ortaya çıkar” demektedir.
514

 Oysa burada ifadelerin 

ayet bağlamında kazandıkları mana tespit edilmeden, başka bir ayetin bir bölümü ile 

karşılaştırma yapılarak hataya düşülmüştür. Çünkü Kur’ân’ın ana konularından biri olan 

adalet prensibini, kullarından her koşulda uygulamalarını isteyen Allah
515

, kocanın adil 

davranamayacağını bildiği halde eşlerine adil davranmasını ondan isteyerek kocaya 

haksızlık etmiş olmaz mı? 516 Ayetin indirildiği dönemde, çok evliliğe yasak 

getirilmemiştir. Fakat sınırsız sayıda yapılabilen çok evlilik, dörtle sınırlandırılmıştır. 

Buna rağmen Nisâ sûresindeki ayetlerde ifade edildiği gibi tek eşlilik, Kur’ân’ın en 

uygun gördüğü evlilik türüdür.517
 

Çok evlilik konusu ile ilgili ayet söz konusu olduğunda bazı çevreler, kasıtlı 

olarak konuyu Hz. Peygamber (sav)’e getiriyorlar. Onlara göre Hz. Peygamber (sav)’in, 

âyetin nüzulünden sonra dokuz hanımından beşini boşaması gerekiyordu. Kendilerince 

bu âyet üzerinden Hz. Peygamber (sav)’i ve onun getirmiş olduğu İslâm dinini töhmet 

altında bırakacaklarını sanıyorlar. Bu art niyetli iddialara bir nebze değinmekte fayda 

mülahaza ediyoruz. 

Hz. Peygamber (sav)’in ilk hanımı, İslâm’dan önce iki evlilik yapmış olan Hz. 

Hatice’dir. Hz. Peygamber (sav), henüz yirmi beş yaşındayken kendisinden yaşça büyük 

ve dul olan Hz. Hatice ile evlenmiştir. Hayatının en zinde, verimli, genç ve olgun 

yıllarını Hz. Hatice ile evli olarak geçirmiştir.518
 Hz. Hatice’nin vefatından sonra da bir 

süre yalnız yaşadıktan sonra elli beş yaşında yine dul bir hanım olan Hz. Sevde ile 

evlenmiştir. 519
 Hz. Hatice ile olan evlilik esnasında altı çocuk dünyaya gelmiştir. 

Bunlardan sadece dört kızı yaşayabilmiştir. Kızları evlendikleri zaman, Hz. Peygamber 

                                                 
513

  Nisâ, 4/3. 
514

  Albayrak, Kur’ân Bütünlüğü Üzerine, s. 82. 
515

  Nisâ, 4/58; Mâide, 5/81, 106; En‘âm, 6/152; A‘râf, 7/159, 181; Nahl, 16/76, 90; Hucurât, 49/9; Talak, 
65/2. 

516
  Albayrak, Kur’ân Bütünlüğü Üzerine, s. 82. 

517
  Mehmet Özgü Aras, “İslâm’â Göre Çok Evlilik”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, S. 

24, s. 190. 
518

  Ramazan Ayvallı, İki Cihan Güneşi Hazreti Muhammed’in Hayatı, İhlas Yayıncılık, İstanbul 2017, s. 
48. 

519
  Muhammed b. Abdulbaki b. Yusuf ez-Zarkânî, Şerhu’l-Allâmeti’z-Zârkânî, C. I, Dâru’l-Kütübi’l-
İlmiyye, Beyrut 1996, ss. 270-278; Safiyyu’r-Rahmân, er-Rahîku’l-Mahtûm, Dâru’l-Minhâc, Cidde 

2005, ss.151-152. 



 

133 

 

damatlarının kızları üzerine evlenmemeleri hususunda ısrarcı olmuştur. Örneğin Hz. 

Ali’nin Hz. Fatıma üzerine evlenmesine karşı çıkmıştır. 520
 Bütün bunlar bize Hz. 

Peygamber’in evlilik konusundaki tercihinin tek evlilikten yana olduğunu 

göstermektedir. 

Hayatının sonlarına doğru, çok evliliği sınırlayan ayetler geldiği zaman Hz. 

Peygamber (sav)’in nikâhı altında dokuz hanım bulunmaktaydı. Dörtten fazla hanımla 

evli olan Müslümanlara dörtten fazlasını boşamaları emredilirken Hz. Muhammed 

(sav)’in bu emrin dışında tutulması, bazı İslâm karşıtı ve kötü niyetli çevreler tarafından 

şehvete düşkünlük olarak yorumlanmıştır.  

İslâm alimleri Hz. Peygamber’in bu özel durumunu şu şekilde izah etmişlerdir: 

a. Hz. Peygamber (sav) çok evliliğin dörtle sınırlandırılmasını kendisine tatbik 

etmek istemiş, hanımlarına dördünün kalıp diğerlerinin hayatları boyunca nafakalarının 

kendisi tarafından karşılanması şartıyla ayrılabileceklerini söylemiş fakat hiçbir hanımı, 

bunu kabul etmemiştir. Hepsi, Hz. Peygamber (sav)’in zevcesi olarak kalmayı tercih 

etmiştir. Kur’ân-ı Kerim, Hz. Peygamber’in hanımlarını “Ümmühâtü’l-Mü’minîn” 

(Mü’minlerin Anneleri) olarak takdim etmiş ve hiçbir müminin Hz. Peygamber (sav)’in 

vefatından sonra “anası” konumuna getirilmiş olan bu hanımlarla evlenemeyeceğini 

belirtmiştir.521
 Dolayısıyla boşandıktan sonra başkasıyla yeniden evlenemeyecek olan 

bir hanımın boşanması, yersiz ve haksızlık olur. Çünkü böyle bir durumda bir bayanı 

boşamak ona yapılabilecek en büyük kötülüktür.522
 

b. Hz. Peygamber (sav), beş hanımını boşasaydı, boşadığı hanımları hakkında 

ciddi dedikodular çıkartılır ve onların Hz. Peygamber (sav)’e lâyık olmadığı iddia 

edilebilirdi. Bu durumda da boşanmış zevce-i tahirat, büyük sıkıntılarla yüzyüze kalmış 

olurdu.  

c. Hz. Peygamber’in hanımlarının çok olması, hanımlara yönelik tebliğlerde 

eğitici ve öğretici görevlerin ifasını kolaylaştırıyordu. Hz. Âişe, bu görevi Hz. 

Peygamber’den sonra kırk yedi yıl daha sürdürmüştür. 

                                                 
520

  Buhârî, “Nikâh”, 109; Müslim, “Fedailü’s-Sahâbe”, 90-95; Ebu Davud, “Nikah”, 13; İbn Mâce, 
“Nikâh”, 56. 

521
  Ahzâb, 33/6. 

522
  es-Sâbûnî, er-Ravâiu’l-Beyân, C. II, s. 327.  

 



 

134 

 

d. Bütün bunların dışında Hz. Peygamber’in hanımlarının her biriyle özel evlenme 

sebepleri de bulunmaktadır. Bunlar, dul ve desteksiz olanları koruma, bu konuda örnek 

olma, yanlış anlayışları değiştirme, ileri gelen ashab, Arap kabileleri ve komşu 

devletlerle akrabalık bağlarıyla iyi ilişkiler kurma ve İslâm toplumunun bütünleşmesini 

sağlama gibi amaçlardır.523
 

2.3.2. el-Hererî’nin Teaddüdü Zevcât Konusundaki Görüşleri 

el-Hererî, ilgili âyetin yorumuna geçmeden önce Nisâ sûresi ile alakalı bir takım 

malumatlar vermiştir. Sûrenin Medine’de nâzil olduğunu, faziletini, nâsih ve 

mensûhunu, ayet, kelime sayısını, harf sayısını ve Âl-i İmrân sûresi ile olan 

münasebetini de açıklamıştır. Bununla birlikte sûrenin ihtiva ettiği konuları maddeler 

halinde zikretmeyi de ihmal etmemiştir.524
 Ardından ilgili âyetin yorumuna geçmiştir. 

Mezkûr âyetin yorumuna geçerken sebeb-i nüzulünü beyan etmiştir. Ayetin sebeb-i 

nüzulü ile ilgili Hz. Aişe’nin Buhârî ve Müslim’de yer alan rivayetine yer vermiştir.525
  

el-Hererî, çok eşliliği ifade eden âyeti, yetimlerin hak ve hukunun korunması 

bağlamında yorumlamıştır. Ayet, yetimlerin hak ve hukukunun gözetilmesini ve bu 

konuda çok hassas davranılması gerektiğini, ifade ettikten sonra birden çok evliliğin 

şartlarını ve sınırlarını da belirtmiştir. el-Hererî, “Ayetin bir erkeğin azamî dört hanımla 

evlenebileceğini, bundan dolayı dörtten fazla kadınla evliliğin caiz olmadığını ifade 

ettiğini” belirtir. Aynı şekilde el-Hererî, “Hz. Peygamber’in de âyetin nüzulünden sonra 

dörtten fazla hanımla evli olan sahâbelere dörtten fazlasını boşamaları gerektiğini 

emretmesi, bu konuyla ilgili tartışmalara son noktayı koymuştur.”526
 der. el-Hererî, ilgili 

ayetin aynı sûrenin yüz yirmi dokuzuncu âyetiyle çelişmediğini, zira Yüce Allah’ın, 

hiçbir kulundan altından kalkamayacağı bir sorumluluk yüklemeyeceğini belirtmiştir. 

Nisâ sûresinin üçüncü âyetinde kocadan uygulaması istenen adalet, yiyecek, içecek ve 

mesken gibi ölçülebilir ihtiyaçlarının karşılanmasıyla ilgilidir. Aynı sûrenin yüz yirmi 

dokuzuncu âyetinde ifade edilen adaletten kasıt ise, sevgi ve muhabbet gibi 

ölçülemeyen soyut hususlardır. Bilindiği üzere sevgi ve muhabbet insanın elinde 

olmayan, direrkt kalbe taalluk eden bir duygudur.
527

 Hatta Hz. Peygamber de eşleri 

arasında zahirî konularda adaletle hükmediyorduysa da sevgi ve muhabbet konusundaki 

                                                 
523

  es-Sâbûnî, er-Ravâiu’l-Beyân, C. II, s. 327. 
524

  el-Hererî, Hadâik, C. V, ss. 365-366. 
525

  el-Hererî, Hadâik, C. V, s. 377. 
526

  İbn Mâce, “Nikâh”, 40; Tirmizî, “Nikâh”, 33. 
527

  Ebû Dâvûd, “Nikâh”, 38; Dârimî, “Nikâh”, 42. 



 

135 

 

adâleti, kemâl manasıyla uygulayamıyordu. Bu konuda Yüce Allah’tan kendisini 

sorumlu tutmaması için dua da ediyordu.
528

 

el-Hererî, devamında “sözün özü” başlığı altında Mustafa el-Merâğî’nin konuyla 

ilgili yaklaşımına maddeler halinde yer vererek şunları söyler: Çok eşlilik hem sevgiye 

hem de merhamete zıt bir davranıştır. Tek evlilik mutluluğun kaynağıdır. Zarurî bir 

gerekçe olmaksızın ve adalet ilkesinin tam manasıyla tatbik edilemeyeceğinin bilindiği 

durumlarda çok eşlilikten kaçınılmalıdır. Buna rağmen çok eşliliğin tercih edilmesi, 

kişinin kendisine, eşine, çocuklarına ve akrabalarına zulm etmesi anlamına gelir. Çok 

eşli eviliklerin olduğu ailelerde ciddi sorunlar ve sıkıntılar yaşanmaktadır. Bunlara tanık 

olan biri, çok eşliliğin huzur ve mutluluk getirmeyeceğine emin olur. Çünkü eşler, öz 

çocuklarını, diğer hanımlara ve üvey kardeşlerine karşı doldurabilir ve onların 

birbirlerinden nefret etmelerine sebep olabilir. Aynı şekilde öz çocuklarını kayırmak ve 

kocalarının kendilerinden olan çocuklarına ilgisini arttırmak amacıyla ona farklı 

vesilelerle telkinlerde bulunurlar. Koca, genellikle sevdiği eşin sözünü dikkate alır ve 

diğer eşlerini ciddiye almaz. Bu durum da sonuç itibariyle ailede büyük 

huzursuzlukların yaşanmasına sebep olur. Dolayısıyla başta hakimler olmak üzere fetva 

makamında bulunanlar, “Def-i mefsedetin celb-i menâfi‘den evla olduğu” (zararlı 

hususların bertaraf edilmesi, faydalı şeylerin temin edilmesinden öncelikli olduğu) 

ilkesini, göz önünde bulundurarak bu sorunlara çözüm üretmelidirler.
529

 

el-Hererî, son olarak Hz. Peygamber’in birden çok evliliğine değinip bu 

evliliklerin hikmetlerini izah eder. Ardından mutluluk ve saadetin tek eşlilikte 

olduğunu, insanların bu konuda eğitilmeleri gerektiğini ve tek eşlilikle iktifa etmenin en 

makul tercih olduğunu belirtir. Bazı zarurî hallerde ise birden çok evlilik 

yapılabileceğini de ifade etmiştir. el-Hererî, zarurî halleri maddeler halinde şu şekilde 

zikretmiştir: 

a. Kadının Kısır Olması 

Koca, çocuk sahibi olmak istiyorsa ve evlendiği bayan kısır ise kocanın yapması 

gereken en uygun davranış, ilk eşini yanında tutup bütün haklarına riayet ederek ve onu 

mağdur etmeden ikinci bir evlilik yapmasıdır. Özellikle büyük servet sahibi veya üst 

düzey konumlarda bulunan bir yetkili için ikinci evlilik daha büyük önem taşır. 

                                                 
528

  el-Hererî, Hadâik, C. V, s. 386. 
529

  el-Hererî, Hadâik, C. V, s. 587. 



 

136 

 

b. Kadının Çocuk Sahibi Olamayacak Bir Yaşa Ulaşması 

Karısı, yaşının ilerlemiş olmasından dolayı çocuk doğurabilme vasfını yitirmişse 

koca da zinde olup gücü yerindeyse ve çocuk istiyorsa bu durumda yeni bir evlilik 

yapabilir. Bu durumda koca önceki karısının haklarını ihlal etmemelidir. Yeni karısının 

ve ondan doğacak çocuklarının nafakalarını ve eğitimlerini karşılayabilecek imkanlara 

sahip olmalıdır. Ayrıca bu konuda da güvence verebilmelidir. 

c. Kocanın Kendisini Haramdan Koruyamaması 

Bazı kocaların mizaçları farklıdır. Bazıları bir evlilikle iktifa edebiliyorken 

bazılarıysa kendilerine özgü mizaçları ve yapıları itibariyle bir evlilikle iktifa 

edemiyorlar. Örneğin koca mizaç ve yapısı itibariyle bir bayanla yetinemiyorsa buna 

mukabil evlendiği bayan kendisine yaklaşma hususunda kocasının mizaç ve yapısına 

muhalif bir mizaç ve yapıya sahip ise veya bayanın hayız günleri bir ay gibi çok uzun 

sürüyorsa, koca, iki seçenekten birini tercih etmek durumundadır: Ya meşru daire 

içerisinde evlenip evlendiği kadının hukukunu gözetecek ya da gayr-ı meşru bir ilişkiye 

girip hem dinine hem de ilk eşine ihanet edecektir. Akıl ve mantık bu gibi konularda 

birinci seçeneğin tercih edilmesinden yanadır. 

d. Kadın Sayısının Fazla Olması 

Bazı dönemlerde kadın sayısında aşırı bir artış meydana gelmektedir. Özellikle 

savaş neticesinde binlerce hatta milyonlarca kadının yetim, öksüz ve dul kaldıkları 

bilinmektedir. Bu gibi durumlarda özellikle çocuk emziren veya yanında bakıma 

muhtaç çocuklar bulunan kadın; ya evlenip hem kendi onurunu ve hem bakmakla 

yükümlü olduğu çocukların istikbalini teminat altına alacak ya da gayr-ı meşru yollara 

düşüp bu şekilde kendisinin ve çocuklarının geçimini sağlayacaktır. Bir üçüncü yol ise 

fabrika gibi erkek ve kadınların karışık şekilde çalıştığı mekanlarda işe girmesidir. Bu 

gibi mekanlarda çalışan kimsesiz, yetim, dul ve çocuk sahibi bayanların türlü türlü 

tuzak ve tehlikelerle karşı karşıya oldukları bir gerçektir. Binaen aleyh bu gibi 

durumlarda olan bir bayan için en hayırlı yol evlenmesidir. el-Hererî’nin ayete 

yaklaşımı incelendiğinde çok eşliliğin -birtakım şartlar dahilinde- caiz olduğunu 

belirttiği görülür. Bununla birlikte tek eşliliğin aile saadeti için en doğru çözüm 

olduğunu da belirtir.
530

 

                                                 
530

  el-Hererî, Hadâik, C. V, s. 388. 



 

137 

 

Sonuç olarak çok eşlilik, diğer din ve kültürlerde olmayıp sadece İslâm’da var 

olan bir mesele değildir. Yukarıda, bu meselenin eski din ve kültürlerde gelişi güzel ve 

hiçbir şarta tabi tutulmadan hoyratça tatbik edildiğini izah etmeye çalıştık. İslâm dini, 

ortaya çıktığında çok evliliğin hiçbir sınırının olmadığını, kayıtsız şartsız ve insanlıktan 

uzak bir şekilde uygulandığını gördü. Onu, bir düzene sokarak tadil etti ve toplumun 

bazı dönemlerde yaşadığı sıkıntı ve problemlere çare olarak sundu. İslam, tebliğ 

edilmeye başlandığında bazıları on, bazıları ise ondan fazla kadınla evliydi.
531

 Üstelik 

bu konuda herhangi bir sınırlama da söz konusu değildi. İslâm dini bu gayr-ı insanî ve 

gayr-ı ahlâkî uygulamaya sınırlama getirerek birtakım şartlar öne sürdü ve onu dörtle 

sınırladı. Bu şartların olmazsa olmazı adalet şartıdır. İslâm adalet şartını yerine 

getiremeyen ve bu konuda kendinden emin olmayanların bir kadın ile yetinmeleri 

gerektiğini emretti.
532

 

Klasik müfessirlerin neredeyse tamamı, adalet şartı gerçekleştiği takdirde çok 

eşliliğin mübah olduğunu ifade ederler. Modern dönemlere geldiğimizde ise çok eşlilik 

konusu bazı art niyetliler tarafından İslâm’a saldırmak için bir silah olarak kullanılmaya 

başlandı. Bu durum da konunun Müslümanlar arasında dahi farklı boyutlarda ele 

alınmasını ve tartışılmasını beraberinde getirdi. 533
 Klasik dönemlerde müfessirlerin 

neredeyse tamamı, bir kocanın azamî dört kadın ile evlenebileceği konusunda 

müttefikti. Modern dönemlere gelindiğinde ise özellikle dinde ıslahat ve yenilik taraftarı 

olan birtakım çevreler ve feministler, ilgili ayetin çok eşliliğe izin vermediğini ve 

İslâm’da çok eşliliğin caiz olmadığını ileri sürerek tartışmaları farklı bir mecrâya 

kaydırdılar. 534
 Özet olarak Müslüman alimlerin çoğu, bireysel veya toplumsal 

zaruretlerden dolayı, çok eşliliğin caiz olduğunu belirtmişlerdir. Çok eşliliği zorunlu 

kılan bireysel nedenler arasında öncelikle kadının kısır olması veya evlilik ilişkisini 

sürdürmeye engel bir hastalığın olması, aşırı yaşlılık, kocanın iş icabı çokça uzun 

seyahate çıkması vb. nedenler sayılmıştır. Toplumsal zorunluluklar arasında ise savaş 

vb nedenlerle kadın sayısının artması, çok eşliliği gerektiren nedenler arasında 

sayılmıştır.535
 

                                                 
531

  Tirmizî, “Nikâh”, 33; İbni Mâce, “Nikâh”, 40. 
532

  es-Sâbûnî, Râvâiu’l-Beyân, C. V, s. 378. 
533

  Sibaî, el-Mer’e beyne’l-Fıkhı ve’l-Kanûn, s. 60. 
534

  Reşid Rıza, Tefsîru’l-Menâr, C. IV, s. 375. 
535

  Sibaî, el-Mer’e beyne’l-Fıkhı ve’l-Kanûn, ss. 70-72: Ahmed b. Abdulaziz, el-Mer’etü’l-Müslime, s. 

270. 



 

138 

 

Kanaatimize göre çok eşlilik konusu, kadının ve onun şahsında toplumun 

maslahatını İslâm’ın hassas bir şekilde gözeterek çözüme kavuşturduğu önemli 

konulardan biridir. Toplum var oldukça çok eşlilik dinin verdiği bir ruhsat olarak 

varlığını idame ettirecektir. Klasik ve bir kısım modern müfessirler zarurî hallerde çok 

eşliliğin gerçekleşebileceğini ve bunda dinen bir sakıncanın da olmadığını ifade 

etmişlerdir. Bu konunun ihtilaf noktası; kişesel ve toplumsal zaruret dışında birden fazla 

kadınla evlenip evlenmeme meselesidir. Bir başka ifadeyle Kur’ân’ın çok eşlilikle ilgili 

tecvizinin dönemsel olup olmamasıdır. Ayetin sebeb-i nüzulünü, Hz. Peygamber’in bu 

konuya yaklaşımını ve gerek klasik ve gerekse bazı modern müfessirlerin yaklaşımlarını 

bir bütün içerisinde ele alıp değerlendirdiğimizde âyetin dönemsel olmadığı ve verilen 

ruhsatın genel olduğu kanaatine varıyoruz. Ancak yaşadığımız çağın şartlarını göz 

önünde bulundurarak çok eşliliğin bu dönemde aile içinde büyük huzursuzluk ve 

kıskançlılara sebep olacağını, zaruret halleri dışında tek evliliğin tercih edilmesi 

gerektiğini önemle belirtmek isteriz. Bununla birlikte İslâm karşıtı çevrelerin çok 

eşliliği, “kadın haklarına aykırı olmak”la nitelemesi ve bu cevazın İslâm’da olmadığını 

iddia etmesi, Kur’ân’a, Sünnet’e ve ondört asırlık İslâm geleneğine aykırıdır. 

2.4. Miras Konusu 

İslâm dininin erkekleri kadınlardan üstün tutuğu, kadınlara vermediği hak ve 

yetkileri erkeklere verdiği iddiasının bir başka mesnedi de mirasta iki kadına bir erkeğin 

hissesinin verilmesidir. İslâm’ın, mirastan kadına bir, erkeğe ise iki hisse vermesi, 

erkeği kadından üstün bir mevkide konumlandırdığı iddialarına sebep olmaktadır.536
 Bu 

tartışmaya girmeden önce bazı hususların açıklanması gerekir. Özellikle ilgili ayetlere 

geçmeden önce miras konusunu, ana hatlarıyla ele alıp incelemede fayda mülahaza 

ediyoruz. 

İslâm’ın ıslah edip düzelttiği müesseselerden birisi de miras hukukudur. Başta Çin 

ve Roma hukukları olmak üzere cahiliye dönemi Arapları, kadını mirastan tamamen 

mahrum bırakmışlardır. 537
 Bu kültür ve medeniyetlerde kadının, babasının malında 

hiçbir hakkı yoktu. Mirasın tamamı, erkek evlada kalırdı. İslâm, kadının -bir anne, eş, 

nine, kız çocuğu, kızkardeş olması itibariyle- mirastaki hakkını tespit edip mukaddes 

                                                 
536

  Sait Şimşek, Günümüz Tefsir Problemleri, s. 299. 
537

  Sibaî, el-Mer’e beyne’l-Fıkhı ve’l-Kanûn, s. 29. 



 

139 

 

kitabında tescil etmiştir.538
 Cahiliye döneminde Araplar, diğer kadim medeniyetlerde 

olduğu gibi, kadına mirastan pay vermezlerdi. Bu çirkin davranışlarını şu şekilde 

gerekçelendirip savunuyorlardı: “Savaşan, kendi kabilesini dışarıdan gelecek saldırılara 

karşı koruyan aynı zamanda kabilesininin nüfusunu arttıran, erkektir. Dolayısıyla 

mirasın tamamı, onun olmalıdır.”539
 Onlara göre mızraklarıyla çarpışmayan, yurdunu 

müdafaa etmeyen ve ganimet toplamayan kimseler, mirasçı olamaz.540
 

Kadına reva görülen zulüm, sadece mirastan mahrum bırakılmasıyla sınırlı 

kalmıyordu. Kadına mirastan pay verilmediği gibi, kendisi murisinin (vefat eden) geride 

bıraktığı diğer eşyalar gibi taksim ediliyordu. Vefat eden kişinin erkek yakınları, geride 

bıraktığı malına, kölesine, binitine ve hatta eşine dahi sahip oluyorlardı. Örneğin 

kadının kocası vefat ettiği zaman kocasının yakınları, dul kalan karısı hakkında 

diledikleri şekilde tasarruf yetkisine sahip oluyorlardı. İsterlerse kendileri onunla 

evlenirdi. İstemezlerse başkasıyla evlendirirlerdi. Kadın şayet güzel ise onunla 

evlenirlerdi. Güzel olmayıp zenginse onunla evlenmedikleri halde malına sahip 

olabilmek için başkasıyla evlenmesine de müsaade etmezlerdi.
541

 Yüce Allah, bu gayr-î 

insanî davranışı şu ayet-i kerime ile kesin bir şekilde yasakladı: “Ey iman edenler! 

Kadınlara zorla mirasçı olmanız size helal değildir. Apaçık bir edepsizlik yapmadıkça, 

onlara verdiğinizin bir kısmını ele geçirmek için de kadınları sıkıştırmayın.”542
 

Kur’ân’ın indiği dönemde kadına mirastan pay verilmiyordu. Hatta kadın, 

mirastan bir parça sayılıp bir mal gibi mirasçılara intikal ediyordu. Bu uygulama Kur’ân 

tarafından yasaklanmış 543
 ve mehir,

544
 nafaka,

545
 miras

546
 gibi malî haklar kadına 

tanınarak kadın hukukî bir şahsiyet haline getirilmiştir. Kadınlara verilen mehrin ve 

kadınların sahip oldukları malların, velileri veya kocaları tarafından ellerinden 

alınmasına da izin verilmemiştir.547
 Kur’ân, kadının diğer mallar gibi mirastan bir parça 

addedilerek taksim edilmesini yasaklamakla birlikte tarih boyunca kendisine yapılan 

zulüm ve baskıları da kaldırmıştır. Aynı zamanda kadının onur ve haysiyetini yüceltmiş, 

                                                 
538

  Nisâ, 4/11-12. 
539

  Fatıma Ömer, Hukûku’l-Mar’e, s. 230. 
540

  Cassas, Ahkâmu’l-Kur’ân, C. II, s. 367.  
541

  İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, C. II, s. 208-209; Cassâs, Ahkâmu’l-Kur’ân, C. III, s. 46. 
542

  Nisâ, 4/19. 
543

  Nisâ, 4/19. 
544

  Nisâ, 4/4; 24. 
545

  Ebû Dâvûd, “Talâk”, 37-39; Nesâî, “Talâk”, 72-73. 
546

  Nisâ, 4/11. 
547

  Nisâ, 4/19-21; Kurul, Peygamberimizin Sünnetine Göre Aile, s. 21. 



 

140 

 

toplumda onu layık olduğu makam ve mevkiye çıkarmakla birlikte mirastan hak ettiği 

payı izzetine yaraşır bir şekilde teslim etmiştir. 

2.4.1. Ayette Miras Paylaşımı ve Ayetin Genel Yorumlanışı  

Yukarıda ifade ettiğimiz gibi bu mesele, bazı çevreler tarafından suistimal 

edilmektedir. Çünkü sözü edilen çevreler, bu konuyu kullanarak İslâm’ın erkeği 

kadından üstün gördüğünü iddia eder ve İslâm’ı eleştirir. Bu eleştirilere tam anlamıyla 

cevap vermeden önce kadınlarla ilgili hukukî düzenlemelerin yer aldığı ayetleri 

zikretmekte yarar vardır. Kadınlarla ilgili birtakım hukukî düzenlemeleri içeren Nisâ 

sûresinin yedinci âyetinde Yüce Allah şöyle buyurmaktadır: “Ana, baba ve akrabaların 

(miras olarak) bıraktıklarından kadınlara da bir pay vardır. Allah, bırakılanın azından da 

çoğundan da bunları farz kılınmış bir hisse olarak belirlemiştir.”548
 

Bu âyetten açık bir şekilde anlaşılmaktadır ki İslâm’dan önce Araplarda kadının 

mirastan belirli bir payı yoktu. Mirasın tamamı erkeklere kalıyordu. Kadın ve küçük 

çocuklara mirastan herhangi bir hisse verilmiyordu. Hatta İslâm, kadına mirastan pay 

verilmesini emrettiği vakit, Araplarlar büyük bir şaşkınlık yaşadı. İlahî emri 

kabullenmede büyük zorluk yaşadı. Zira düne kadar insan cinsinden saymadıkları, 

doğumundan utanılan ve diri diri toprağa gömdükleri birisine mirastan pay verecek 

olmalarını bir türlü kabullenemiyorlardı. Sadece Araplar değil, yakın zaman diye 

nitelebileceğimiz dönemlerde bile kadına mirastan pay verilmesini sorun eden ve bunu 

kabullenmeyen bazı guruplar olmuştur. Örneğin, Osmanlı döneminde Lübnan’da ikamet 

edip kendilerine “Lübnan dağı Hıristiyanları” adı verilen bir grubun Osmanlı’ya baş 

kaldırmalarının ve ona düşmanlık yapmalarının nedenlerinden biri miras konusuydu. 

Osmanlı, kendi yönetimi altında olan bu Hıristiyan gruptan kadınlara da mirastan 

pay vermelerini istedi. Bunun üzerine bu grup kadının babasının malında herhangi bir 

hakka sahip olmadığını savundu ve babasının ona sadece bağışta bulanabileceğini 

söyleyerek buna karşı çıktı.549
 

Gerek yukarıda zikredilen ayetten gerekse kadının mirasla ilgili hukukunu 

düzenleyen diğer ayetlerden, kadının mirasta erkek gibi hak sahibi olduğu açıkça 

anlaşılmaktadır. Ancak eleştiriler, niçin mirasta kadına erkeğin yarısı kadar hisse 

                                                 
548

  Nisâ, 4/7. 
549

  Mustafa Sibâî, el-Mer’e Beyne’l-Fıkhi ve’l-Kanûn, ss. 31-32. 



 

141 

 

verildiği etrafında yoğunlaşmaktadır. Konuyla ilgili eleştirilere hedef olan âyetler 

şunlardır:  

“Allah size, çocuklarınız hakkında erkeğe, iki kadın payı vermenizi emreder. 

Mirasçılar iki kadın iseler bıraktığının üçte ikisi onlarındır. Eğer yalnız bir kadınsa 

yarısı onundur. Ölenin çocuğu varsa, anne babasından her birinin mirastan altıda bir 

vardır. Eğer çocuğu yok da anne babası ona vâris olmuşlarsa annesinin hakkı üçte 

birdir. Ölenin kardeşleri varsa annesinin payı, vasiyetten ve borçtan sonra altıda birdir. 

Babalarınız ve oğullarınızdan hangisinin fayda bakımından size daha yakın olduğunu 

bilemezsiniz. Bunlar Allah tarafından konmuş paylardır; şüphesiz Allah ilim ve hikmet 

sahibidir. Yapacakları vasiyetten ve borçtan sonra, eşlerinizin, çocukları yoksa, 

bıraktıklarının yarısı sizindir. Çocukları varsa bıraktıklarının dörtte biri sizindir. 

Çocuğunuz yoksa sizin de yapacağınız vasiyetten ve borçtan sonra, bıraktıkığınızın 

dörtte biri onlarındır. Çocuğunuz varsa bıraktığınızın sekizde biri onlarındır. Eğer bir 

erkek veya kadının, annesi, babası ve çocukları bulunmadığı halde malı diğer 

mirasçılara kalırsa ve bir erkek yahut bir kız kardeşi varsa, vasiyetten ve borçtan sonra 

her birinin payı altıda birdir. Bundan fazla iseler üçte bire ortaktırlar. Kimse zarar 

görmesin; Allah’ın hükmü budur. Allah her şeyi bilendir, hilim sahibidir. Bunlar 

Allah’ın sınırlarıdır. Kim Allah’a ve Peygamber’ine itaat ederse Allah onu, altından 

ırmaklar akan cennetlere koyacaktır, orada devamlı kalıcıdırlar; işte büyük kazanç 

budur. Kim de Allah’a ve Peygamber’ine isyan eder ve onun koyduğu sınırları aşarsa, 

Allah, onu ebedî kalacağı cehennem ateşine sokar. Onun için alçaltıcı bir azap 

vardır.”550
  

Ayetlerden de anlaşılacağı üzere Kur’ân’ın her durumda mirastan kadına 

erkeğinkinin yarısı kadar pay verilmesini emrettiği şeklinde bir genelleme yapmak, 

kesinlikle doğru değildir. İlgili âyetleri bu şekilde okumak ve yorumlamak ya bilgi 

eksikliğinin ya da kötü niyetin sonucudur. Çünkü bu âyetler, dikkatlice ve ön 

yargılardan uzak bir şekilde incelendiğinde söz konusu iddianın hiçbir sûrette gerçekleri 

yansıtmadığı anlaşılacaktır. Âyetlerde şu anlamlar ifade edilmektedir:551
 

a) Kadına mirastan erkeğin yarısı kadar pay verilmesi, kadının mirasçı olarak 

sahip olabileceği bütün konumlar için değildir. Bu durum, sadece aynı anne-babanın 
                                                 

 
550

  Nisâ, 4/11-14 
 
551

  Hayri Kırbaşoğlu, “Kadın Konusunda Kur’ân’â Yöneltilen Bazı Eleştiriler””, İslâmî Araştırmalar 
Dergisi, s. 277. 



 

142 

 

çocuğu olarak erkek kardeşiyle birlikte mirasçı olması durumunda gerçekleşir. Nitekim 

Yüce Allah, konuyla ilgili şunları söylemiştir. “Allah çocuklarınız hakkında sizlere şunu 

emreder: ‘Mirasta, erkeğe, iki kadın payı vermenizi emreder.’ Erkeğe kadının iki katı 

pay verilmesi, kadının aynı anne babadan olan erkek kardeşi ile birlikte mirasçı olması 

durumunda geçerlidir. Bu durum, kadına mirasta erkeğin yarısı kadar pay verilmesinin 

genel bir kaide olmadığını ortaya koymaktadır. O halde “kadının konumu ne olursa 

olsun mirasta erkeğin yarısı kadar hisse alır” iddiasında bulunmak, ilgili âyetleri sathî 

okumaktan veya maksatlarından saptırmaktan başka bir şey değildir.552
 

b) Kadına mirastan verilen payın durumu, iddia edildiği gibi sadece erkeğin yarı 

hissesi değildir. Bilâkis yukarıda zikredilen ayetlerden de anlaşıldığı gibi ölenin sadece 

kız çocukları varsa ve sayıları ikiden fazla ise, o zaman mirasın üçte ikisi onların olur. 

Şayet vefat edenin mirasçısı, tek bir kız çocuğu ise o takdirde mirasın yarısını almaya 

hak kazanır.  

c) Yine yukarıda zikredilen ayetlere göre şayet bir anne ve babanın çocuğu vefat 

edip miras bırakırsa, ölenin çocukları da varsa, o takdirde hem anne hem de babaya 

mirasın altıda biri verilir. Burada bir anne olarak kadına, çocuğunun mirasından verilen 

hisse, bir baba olarak erkeğe verilen hisseye eşittir.  

d) Yukarıdaki âyetler, ölenin çocuğu yok ise annenin mirasın üçte birini alacağını 

da açık bir şekilde ifade etmektedir. 

e) Kadının mirastaki payının, şartlar ne olursa olsun her zaman erkeğinkinin yarısı 

kadar olduğu iddiasının asılsız olduğunun bir delili de şudur: Yukarıdaki âyetlerde, bir 

erkeğin veya kadının, anne veya babası vefat etmişse ve aynı zamanda çocuğu yoksa, 

sadece bir erkek veya kız kardeşi varsa, mirastan her birine eşit olarak altıda bir hisse 

düşeceği ifade edilmektedir. Bu durumda kadın ile erkeğin mirastan eşit pay alacakları 

hükme bağlanmıştır. Bu husus da kadının hangi şartlar altında olursa olsun mirastan 

sadece erkeğin payının yarısı kadar pay alacağı iddiasının yüzeysel ve maksatlı 

olduğunu ortaya koymaktadır.553
 

                                                 
 
552

  Hayri Kırbaşoğlu, “Kadın Konusunda Kur’ân’â Yöneltilen Bazı Eleştiriler””, İslâmî Araştırmalar 
Dergisi, s. 277. 

553
  Geniş bilgi için bkz: Tâberî, Câmi’ul Beyân, C. VII, s. 30- 57; Kurtubî, el-Cami’ li Ahkâmi’l-Kur’ân, 

C. V, 54-81; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’ân’il Âzîm, C. II, ss. 223-33; el-Hâzin, Lübâtü’t-Te’vîl fî 
Maâni’t-Tenzîl, C. I, ss. 246-353. 



 

143 

 

Mirasta kadının payının erkeğin payının yarısı olduğu iddiasının bütün durumlar 

için geçerli olmadığı görülmektedir. Bu pay, sadece kız çocuğunun erkek kardeşiyle 

birlikte anne ve babasına mirasçı olduğu durumlarda söz konusu olmaktadır. Bunun 

dışında bir anne veya kız kardeş olarak mirasçı olma durumunda kadının mirastaki payı 

değişmektetir. Kızkardeş olarak mirasçı olma durumunda ise erkek ile eşit pay da 

alabilmektedir. Dolayısıyla miras konusunda kadının payının erkeğin payının yarısı 

kadar olduğu iddiasının gerçeklerle bağdaşmamaktadır.. Mirasla ilgili âyetler bu kadar 

açık olduğu halde bunları görmezlikten gelerek kadının mirastaki payının erkeğinkinin 

yarısı kadar olduğunu ısrarla ileri sürmenin ilimle ve hakkaniyetle bağdaşmadığını 

belirtmek gerekir.
554

 

Bir kız ile bir erkek çocuğunun mirasçı olma durumunda kıza bir, erkeğe ise iki 

hisse verilmesi meselesine gelince: Öncelikle İslâm’ı ve Kur’ân’ı bu konuda tenkit 

edenlerin samimiyet, ilmî ve tarafsız davranmaktan uzak olduklarını 

düşünmekteyizÇünkü ilgili âyet sathî bir şekilde mütalaa edilmiş ve ifade ettiği hükmün 

altında ne gibi sebep ve hikmetlerin bulunabileceği araştırılmamıştır. Nitekim ilgili âyeti 

örnek göstererek İslâm’ın, kadını küçümseyip hakir gördüğünü iddia edenlerin bu 

tenkitleri yaparken kullandıkları uslub da tenkidlerinde samimi olmadıklarını 

göstermektedir. Zira bu tenkitleri yapanların samimî olarak İslâm’ın temeli olan 

Kur’ân’ı anlama faaliyeti içerisinde olduklarına dair hiçbir emare mevcut değildir. 

Bilakis ortada açık bir önyargı ve bu önyargıdan doğan ilmî hatalar ve yanlış yorumlar 

vardır. 

Yüce Allah, neden ölenin çocukları arasında miras konusunda bir ayrım 

yapmıştır? Bu soruya cevap vermeden önce bir hususun altını çizmekte yarar vardır. En 

ilkel dinlere mensup olanlar dahi inandıkları ilahın adaleti terdekip haksızlık 

yapabileceğini şiddetle reddederler. Hal böyleyken semavî dinlerin en mükemmel ve 

son şekli olan İslâm’ın ilahı olan Allah’ın kendi yarattığı kadına zulmetmesi nasıl 

düşünebilirler? Eleştirenler bu şekilde düşünürlerse sözünü ettiğimiz ilkel din 

mensuplarından daha ilkel bir din anlayışını benimsemiş olmazlar mı? 

                                                 
 
554

  Hayri Kırbaşoğlu, “Kadın Konusunda Kur’ân’â Yöneltilen Bazı Eleştiriler””, İslâmî Araştırmalar 
Dergisi, s. 278. 

 

 



 

144 

 

Böylelerinden bunun hikmetlerini araştırması beklenemez. Zira yüzeysel 

baktıkları için adaletten ve hakkaniyetten uzak gibi gördükleri bu taksimin gerçekte öyle 

olmadığını anlamaları için insaflı olmaları yeterlidir. Çünkü bazı durumlarda kadına 

erkeğinkinin yarısı kadar pay verilmesi, kadının İslâm nazarındaki kıymetini 

azaltmamaktadır. Zira İslâm dini bir yerde bir konuyu ele elıp onunla ilgili bir hüküm 

vermişse başka yerde bu hükme aykırı bir görüş bildirerek çelişkiye düşmez. Sırf bu 

yüzden bile olsa İslâm, kadını bir yerde yüceltip değer verdikten sonra başka yerde onun 

onur ve haysiyetini zedeleyecek bir davranışta bulunmaz.
555

 

Mirasın kadınlar ve erkekler arasında farklı oranlarda paylaşımı, aşağıda maddeler 

halinde beyan edileceği üzere tamamıyla adalet, kadın ve erkeğin sorumluluklarının 

farklı olması, iş bölümü vb. sebeplere dayanmaktadır. Miras konusu, inançtan bağımsız 

ve sadece insaf ışığında ele alındığı takdirde görülecektir ki Kur’ân’ın kıza bir, erkeğe 

ise iki pay vermesi sebepsiz değildir. Kız çocuğuna erkek çocuğunun yarısı kadar pay 

verilmesinin sebep ve hikmetlerini şu şekilde sıralamak mümkündür: 

a) Kadın ister nine ister anne ister eş, isterse kız çocuğu olsun, geçimini temin 

etme sorumluluğu kendisine ait olmayıp oğul, koca, baba veya erkek kardeşinin 

omuzlarındadır. Aynı zamanda kadın, başkalarının geçimini de sağlamakla yükümlü 

değildir. Oysa erkek tam aksine neredeyse bütün toplumlarda eşinin, kızının, annesinin 

veya kızkardeşinin geçimini sağlamakla mükelleftir. Aynı zamanda İslâm, “nimet 

külfete göredir” kaidesine uygun olarak, eşinin, kızının, annesinin veya kızkardeşinin 

geçimini sağlamakla yükümlü olan erkeğe, böyle bir yükümlülüğü ve sorumluluğu 

olmayan kadının payının iki misli kadar pay vermiştir. Bu ise adaletin gereğidir. Çünkü 

eşit bölüştürmek, adil bölüştürmek demek değildir. 

b) Kadın, kendine ait olan mal ve mülkte dilediği şekilde tasarruf etme hakkına 

sahiptir. Kadın zengin olsa dahi ailenin harcamalarına katkı vermek zorunda değildir.556
 

Bu açıdan mütalaa edildiğinde, kadın ile erkeğe mirastan eşit şekilde pay verilecek olsa, 

hisseleri aynı olduğu halde erkek ailenin geçimini temin ettiği için denge erkeğin 

aleyhine bozulmuş olacaktır. Bu şekilde bir paylaşım da erkeğe karşı haksızlık olacaktır. 

                                                 
555

  Hayri Kırbaşoğlu, “Kadın Konusunda Kur’ân’â Yöneltilen Bazı Eleştiriler””, İslâmî Araştırmalar 
Dergisi, s. 278. 

556
  Reşid Rıza, Tefsîru’l-Menâr, C. 4, ss.332-33. 



 

145 

 

c) Kadın ve erkeğin aynı miktarda hisse aldıklarını varsayalım. Kadın kısa bir süre 

sonra mirastan kendisine düşen hissesi ve diğer mülkiyetiyle birlikte malını artırması 

mümkündür. Zira kadın, aileye herhangi bir katkı sağlamak zorunda olmadığı için 

mirastan ve mehirden almış olduğu hisselerle ticaret veya farklı yatırımlarla malını 

artırmış olacaktır. Buna mukabil erkek mehir vermek, evlendiği kadının nafakasını 

temin etmek, beyaz eşya, mobilya gibi ev eşyalarını satın almak, eşinin ve çocuklarının 

ihtiyaçlarını karşılamakla mükellef olduğundan malını sürekli harcamaktadır. 557
 

d) Kadın boşandığı takdirde iddet süresince onun yeme içme, barınma, giyim 

kuşam gibi masraflarını karşılamak, kadını boşayan kocaya aittir. Kadının ise kocasına 

karşı böyle bir görev ve sorumluluğu yoktur.558
 

Görüldüğü gibi kadın, mali yükümlülükler bakımından erkeğe karşı çok daha 

avantajlı bir konumda bulunmaktadır. Birçok konudaki malî sorumluluklar, erkeğe 

yüklenmiştir. Bu sebeplerden dolayıdır ki erkeğe malî yükümlülüklerin ağırlığına uygun 

olarak iki hisse; erkeğin sorumluluk ve yükümlülüğüne nazaran neredeyse hiçbir 

yükümlülüğü olmayan kadına da bir hisse verilmiştir. Şayet bu taksimde adalet ve 

hikmet yoksa o zaman bu eleştirileri yöneltenler, ya adalet ve hikmetin ne demek 

olduğunu bilmiyorlar ya da bu konuda art niyetlidirler.
559

 

Özetlemek gerekirse Kur’ân’ın mirastan kadına bir, erkeğe ise iki hisse 

vermesinin erkeği kadından üstün tutmasıyla bir ilgisi bulunmamaktadır. Bilakis bu 

taksimat, kadın ile erkeğin külfetleriyle nimetlerinin dengelenmesi ve sosyal adaletin 

sağlanması amacına matuftur. 

Kadına mirastan bir, erkeğe ise iki hisse verilmesinin adalete aykırı hiçbir yanının 

bulunmadığı o kadar aşikâr olmasına rağmen “İslâm kadına mirastan erkeğin hissesinin 

yarısı kadar pay vermekte, erkeği kadından üstün tutmaktadır” şeklindeki bir iddia nasıl 

olur da ileri sürülebilmektedir? Bu sorunun cevabı konumuzun vuzuha kavuşabilmesi 

açısından önem taşımaktadır. Kanaatimizce bu çevrelerin haksız eleştirileri, ya konuyu 

                                                 
557

  Hayri Kırbaşoğlu, “Kadın Konusunda Kur’ân’a Yöneltilen Bazı Eleştireler”, İslâmi Araştırmalar 
Dergisi, s. 278. 

558
  Cassâs, Ahkâmu’l-Kur’ân, C. V, 349; er-Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, C. XXX, s. 560. 

559
  Hayri Kırbaşoğlu, “Kadın Konusunda Kur’ân’a Yöneltilen Bazı Eleştireler”, İslâmi Araştırmalar 
Dergisi, s. 279. 



 

146 

 

samimî bir şekilde okuyup anlamamalarına ya ön yargılarına ya da bağnaz 

düşüncelerine dayanmaktadır.560
 

2.4.2. Muhammed el-Emîn el-Hererî’nin Miras Konusuna Bakışı 

Muhammmed el-Emîn el-Hererî, miras konusunu ele alan âyetlerin yorumuna 

geçmeden önce onların sebeb-i nüzullerini beyan etmiştir. Hadâik incelenirse el-

Hererî’nin bu metodu, bütün âyetlere tatbik ettiği görülecektir. el-Hererî, kadının mutlak 

anlamda erkeğinki gibi mirasta payı olduğunu beyan eden Nisâ sûresinin yedinci 

âyetinin sebeb-i nüzulünü aktarırken şu rivayete yer vermiştir: “Cahiliye döneminde kız 

çocuklarına, kadınlara ve küçük yaştaki erkek çocuklara mirastan pay verilmezdi. 

Birgün Ensardan Evs b. Sabit, vefat etti ve geride bir eş ve üç kız çocuğu bıraktı. Evs’in 

iki amca çocuğu, geride kalan eşine ve çocuklarına hiçbir şey bırakmadan mirasın 

tamamını aldılar. Bunun üzerine Evs’in eşi Hz. Peygamber’e gelerek eşinin vefat 

ettiğini, onun amca çocuklarının malların tamamını aldıklarını, geride üç kızıyla hâmisiz 

kaldığını ve onlara bakacak maddî imkanlara sahip olmadığını belirtti ve Hz. 

Peygamber’den kendilerine yardım etmelerini talep etti.” 561
 Bunun üzerine Hz. 

Peygamber, Evs’in amca çocuklarını çağırıp kendilerinden Evs’in eşine ve çocuklarına 

yardım etmelerini, onları mağdur etmemelerini istedi. Evs’in amca çocukları, bu konuda 

İslâm’ın herhangi bir hükmü olmadığını, adet ve geleneklerin bu şekilde olduğunu ileri 

sürerek Hz. Peygamber’in bu talebine olumlu yanıt vermediler. Bunun akabinde Yüce 

Allah, “Ana- baba ve akrabaların miras olarak bıraktıklarından erkeklere bir pay vardır. 

Ana-baba ve akrabaların bıraktıklarından kadınlara da bir pay vardır.” 562
 âyetini 

indirerek kadınların da erkekler gibi mirastan pay sahibi olduklarını bildirdi. Bununla 

bir taraftan Cahiliye döneminde var olan adaletsiz ve haksız uygulamalara son 

verilirken diğer taraftan ileride yaşanması muhtemel haksızlıklara ve mağduriyetlere de 

son verilmiş oldu.
563

 

el-Hererî, ilgili âyetin sebeb-i nüzulünü beyan ettikten sonra âyetin yorumuna 

geçerek şu malumatları aktarmıştır: Yunan döneminde erkekler, para ve mal 

kazanabildiklerinden ve buna güç yetirebildiklerinden dolayı malın tamamı kadınlara 

verilirdi. Cahiliyye döneminde ise kadınlar, mal ve paradan tamamıyla mahrum 
                                                 

560
  Hayri Kırbaşoğlu, “Kadın Konusunda Kur’ân’a Yöneltilen Bazı Eleştireler”, İslâmi Araştırmalar 

Dergisi, s. 278. 
561

  el-Hererî, Hadâik, C. V, ss. 426-27. 
562

  Nahl, 4/7. 
563

  el-Hererî, Hadâik, C. V, s.378. 



 

147 

 

bırakılırdı. Yüce Allah, bu iki toplumun bu konuda sergiledikleri tutum ve davranışları 

ret ederek bir taraftan adalet ilkesine diğer taraftan ise erkek ve kadının fıtrat ve 

kabiliyetlerine uygun şekilde onlara mal ve mülkten belirli bir hisse verilmesini 

emretti.
564

 

el-Hererî, yukarıda zikredilen âyeti dilbilimsel olarakta yoruma tabi tutarak 

şunları söylemiştir: Yüce Allah, hem erkekler, hem kadınlar için mirastan bir pay 

olduğunu ifade etmiştir. Allah, bunu ifade ederken ayrı ayrı cümleler kullanmıştır. 

Kadınlar anlamına gelen “Nisâ” kelimesini, erkekler anlamına gelen “ricâl” kelimesine 

atfetmemesi, kadınların onur ve izzetine verilen önemi ifade eder. Kelimelerin bu 

kullanım inceliği, aynı zamanda kadınların miras konusunda erkekler gibi bağımsız 

bireyler olduğu anlamını da yansıtır. 

el-Hererî, son olarak ilgili ayetin tefsirinde şunları söyler: “Âyet, mirasta -ister 

çok olsun ister az olsun- kadın ve erkeğin haklarının olduğunu ve herhangi birinin 

diğerine tercih edilemeyeceğini anlatır. Miras, genellikle erkeklerin kullandığı at ve 

savaş araçları gibi mallar dahi olsa sadece erkeğe verilmez. Âyet, bu mirasta bile 

kadının payı olduğunu ifade eder.565
 

el-Hererî, miras konusunu genel manada ele alan Nisâ sûresinin yedinci âyetini 

tefsir ettikten sonra, miras konusunu ayrıntılı bir şekilde ele alan ilgili sûrenin on birinci 

ve on ikinci âyetlerinin yorumuna geçerek birtakım malumutlar vermiştir. el-Hererî, 

öncelikle ilgili âyetin önceki âyetlerle olan münasebetini aktararak yorumlamıştır. 

Ardından miras konusunu detaylı bir şekilde ele alarak açıklamıştır. Zira bundan önceki 

âyette erkek ve kadına verilmesi gereken payların ne kadar olacağı hususunda bir bilgi 

verilmemişti. Onbirinci ve onikinci âyetler ise miras hükümlerini, kadın ve erkeğin 

mirastaki paylarını detaylı bir şekilde beyan etmiştir. Böylelikle Cahiliye döneminde 

kadın ve çocuklara miras verilmemesi uygulamasını da ortadan kaldırmıştır.566
 

el-Hererî, ilgili âyetin münasebeti bağlamında Cahiliyye döneminde uygulanan 

miras türlerine değinerek şunları söylemiştir: Cahiliyye döneminde miras üç şekilde 

tatbik edilirdi. 

                                                 
 
564

  el-Hererî, Hadâik, C. V, s. 402. 

 
565

  el-Hererî, Hadâik, C. V, s. 402. 

 
566

  el-Hererî, Hadâik, C. V, s. 433. 



 

148 

 

a) Nesep: Aile bireyleri arasında ata binen, düşmanla savaşan, ganimet alan 

erkeklere verilirdi. Zayıf olarak nitelendirdikleri kadın ve küçük çocuklara mirastan pay 

verilmezdi. 

b) Evlat Edinme: Herhangi birinin başkasına ait çocuğu evlat edinmesi şeklinde 

gerçekleşen bir uygulamaydı. Böyle bir konuma sahip çocuğa, mirastan pay verilirdi. 

c) İki tarafın anlaşması ile gerçekleşen miras: Cahiliyye döneminde bir kimse 

başka bir kimseye; “Benim kanım senin kanındır. Kanım akıtıldığı vakit senin kanını da 

akıtacağım. Sen bana varis olacaksın ben de sana varis olacağım.” dediğinde bu 

kimseler, birbirlerine varis olabiliyorlardı.567
 

İslâm, ilk dönemlerde nesep ve anlaşma yoluyla gerçekleşen mirası onaylamış, 

evlat edinme şekliyle gerçekleşen mirası ise reddetmiştir. Bununla birlikte iki tür mirasa 

ise onay vermiştir.568
 

a) Hicret edenlere miras: Mekke’den Medine’ye hicret eden muhacirlere ensar 

tarafından mirastan belirli pay verilirdi. Herhangi bir muhacir ve ensar arasında 

muhabbet olduğu zaman, ensar vefat ettiğinde ona sadece muhacir olan sahabe varis 

olabiliyordu. 

b) Kardeşlik şeklinde gerçekleşen miras: Yurdunu, malını, mülkünü bırakıp 

Medine’ye hicret eden ashap, maddi anlamda zorluk çekmekteydiler. Hz. Peygamber, 

bu sorunu aşmak için ashap arasında kardeşlik uygulamasını başlattı. Her ensar, bir 

muhacirle kardeş kılındı. Bu kardeşlik faaliyeti o kadar ilerledi ki zaman içerisinde din 

kardeşliğini aşarak adeta öz kardeşlermiş gibi birbirlerine mirasçı olabiliyorlardı.  

Sonraki dönemlerde ise -gerek bazı âyetlerin neshedilmesiyle
569

 olsun gerekse 

miras konusunu teferuuatlı bir şekilde ele alarak bu konuda son sözü söyleyen Nisâ 

sûresinin ilgili âyetlerinin nüzûlüyle olsun- mirasın, sadece nesep, nikâh ve velayet 

sahibi kimseler arasında gerçekleşebileceğine dair hüküm verildi.570
 

el-Hererî, ilgili âyetlerin, kendisinden önceki âyetlerle olan münasebetini 

açıkladıkladıktan sonra, bu sefer âyetin nüzulüne sebep olan rivayetleri zikretmiştir. el-

Hererî’nin aktardığı ilgili rivayetlerden biri, Kütübis’sitte’de geçen Cabir b. 

                                                 
 
567

  el-Hererî, Hadâik, C. V, s. 424. 

 
568

  Nisâ, 4/33; Ahzâb, 37/4. 
 
569

  Ahzâb, 37/6. 
 
570

  el-Hererî, Hadâik, C. V, ss. 424-425. 



 

149 

 

Abdullah’tan aktarılan şu rivayettir: “Hastalanmıştım. Hz. Peygamber ve Hz. Ebû Bekir 

ziyaretime geldiler. O anda hastalığın şiddetinden hiçbir şey hatırlamıyordum baygın bir 

şekilde yatıyordum. Bunun üzerine Hz. Peygamber, abdest almak için su istedi. Abdest 

aldıktan sonra üzerime su serpti. Hz. Peygamber, üzerime su serptikten sonra kendime 

geldim. Daha sonra Hz. Peygamber’e malımın olduğunu ve bu konuda ne yapmam 

gerektiğini sordum. Bunun üzerine Nisâ/11-12 âyetleri nazil oldu.” Yukarıda zikredilen 

âyetlerin sebeb-i nüzülleri ile alakalı başka rivayetlere de yer veren el-Hererî, Cabir b. 

Abdullah’ın bu konudaki rivayetinin daha sahih olduğunu zira bu rivayet üzerinde 

ittifak olduğunu belirtir ve bunun tercihe şayan olduğunu ifade etmiştir.571
  

el-Hererî, yukarıda zikredilen âyetlerin sebeb-i nüzüllerini beyan ettikten sonra, 

ayrı ayrı başlıklar altında ferâiz ilminin faziletini, bu ilimle ilgili Hz. Peygamber’den 

gelen rivayetlerin bir kısmını, varislerin kimler olduğunu, kaç kısma ayrıldıklarını, varis 

olabilmenin şartlarını ve verasetten mahrum kılan halleri açıklamıştır. Ayrıca 

âyetlerdeki kıraat farklılıklarını da ayrıntılı şekilde açıklamıştır.572
 

Müellif el-Hererî, ilgili âyetlerin münasebetlerini, sebeb-i nüzüllerini ve bu 

âyetlere taalluk eden hükümleri, müstakil başlıklar altında tafsilatlı bir şekilde ele 

aldıktan sonra bu âyetlerin yorumuna geçmiştir. el-Hererî, âyette geçen “يوصيكم” 

(tavsiye eder) fiilinin emir anlamına geldiğini söyler. Yani Yüce Allah, ilgili âyetlerde 

beyan ettiği miras hükümlerini tatbik etmenizi ve bu konuda ihmalkârlık 

göstermemenizi emrediyor. Ayette geçen vasiyyet kavramının mübahlık anlamınına 

gelmeyip emir ifade ettiğini, bundan dolayı da bu emrin herkesi bağlaladığını ve bu 

hususlara uyulmasının müeyyide gerektireceğini belirtmiştir. 573
 el-Hererî, âyette 

zikredilen vasiyyet kavramının ne anlama geldiğini beyan ettikten sonra, mirastan 

erkeğe bazı durunlarda iki, kadına ise bir hisse verilmesinin hikmetini şu şekilde 

açıklamıştır:  

Erkek hem kendine hem eşine bakmakla yükümlüdür. Kadının ise böyle bir 

mükellefiyeti yoktur. Kadının evlendiği zaman bile bütün ihtiyaçlarını kocası 

karşılamak zorunda olduğu için böyle bir taksime gidilmiştir.574
 

                                                 
571

  el-Hererî, Hadâik, C. V, s. 427. 
572

  el-Hererî, Hadâik, C. V, ss. 428-434. 
573

  el-Hererî, Hadâik, C. V, s. 433. 
574

  el-Hererî, Hadâik, C. V, s. 434. 



 

150 

 

el-Hererî, “ilgili âyetlerden mirasta her çocuğun payının olduğu anlaşıyorsa da 

bunun aslında böyle olmadığını belirtir.
575

 Mirastan bazı durumlarda birtakım 

istisnaların olabileceğini de maddeler halinde zikretmiştir. Mirastan hiçbir şekilde pay 

almaları mümkün olmayan kimseleri şu şekilde sıralamıştır: 

a. İnançsız evlat: Âyetlerde bu hususa açıkça değinilmemişse de bu konu hadiste 

net bir şekilde belirtilmiştir. Anne ve baba Müslüman oldukları halde çocukları iman 

etmemişse iman etmemiş bu çocuklar, Müslüman ebeveynlerine mirasçı olamazlar. 

b. Anne veya babasını kasten öldüren evlat: Ayetler, bu durumda olan evladın 

mirasla ilgili durumundan söz etmemiştir. Ancak sünnet ve icma bu konuda net 

hükümler vaz etmişlerdir. Buna göre anne-babasını veya bunlardan herhangi birini 

öldüren “evlat” onların geride bıraktıkarı maldan hiçbir sûrette yararlanamaz.  

c. Köle olanlar: İcma ile sabittir ki köle, varis olamaz. Zira bunlar özgür 

olmadıkları için onlara mirastan hisse verilmez. Bunlar mülkiyet hakkına sahip 

olmadıklarından dolayı, onlara verilecek herhangi bir pay, efendilerine verilmiş 

olacaktır. Bu yüzden köleler, mirastan hisse alanlar grubuna dahil edilmemişlerdir. 

d. Son olarak Peygamberler: Peygamberler, mal-mülk miras bırakmazlar. 

Peygamberlerin mal-mülk miras bırakmadıkların delili, Hz. Peygamber’den rivayet 

edilen bir hadistir. Hz. Peygamber, konuyla ilgili hadis-i şeriflerinde şöyle 

buyurmaktadır: “Biz Peygamberler, miras bırakmayız.”576
 

el-Hererî’nin miras âyetlerinin yorumunda bir kısım klasik ve çağdaş 

müfessirlerin görüşlerini benimsediği görülmektedir. el-Hererî, miras âyetlerini ele 

alırken, bunların diğer âyetlerle olan münasebetlerini, sebeb-i nüzüllerini, ihtiva ettikleri 

hükümleri, ayetlerin dilbilim, belagat ve fesahat yönünden tahlillerini de geniş bir 

şekilde yapmıştır. el-Hererî, miras âyetlerini izah ederken sebeb-i nüzülleri ile ilgili 

rivayet edilen hadisleri sıhhat yönünden ele alarak aralarında tercih yapmıştır. 577
 

Ayetlerin ihtiva ettikleri hükümleri de “fasıl” başlığı altında izah etmiştir. Bunun 

yanında belirli çevreler tarafından sıkça gündeme getirilen “İslâm, kadını erkeğin yarısı 

görmekte ve ona mirastan erkeğin yarısı kadar pay vermektedir.” iddialarına ise şu 

minvalde cevap vermiştir: “İslâm, hiçbir şekilde kadını hor görmemiş, erkeği de ondan 

                                                 
575

  el-Hererî, Hadâik, C. V, s. 434. 
576

  Buhârî, “Humus”, 1; Müslim, “Cihâd”, 49; Ebû Dâvûd, “İmâre”, 19. 
577

  el-Hererî, Hadâik, C. V, ss. 422-27. 



 

151 

 

üstün tutmamıştır. Bazı durumlarda erkeğe iki, kadına bir pay verilmesi, erkeğin 

kadından üstün veya kadının erkek kadar değerli olmadığı anlamına gelmemektedir.”578
 

Bu taksim tamamıyla erkek ve kadının yaratılış, fıtrat ve yükümlülükleri göz 

önünde bulundurularak gerçekleşmiştir. Bu taksimde kadın, mağdur edilmemiş bilakis 

kendisine öncelik tanınmıştır. Zira yukarıda ifade edildiği gibi erkeğe yüklenen maddi 

sorumluklardan kadın muaf tutulmuştur. Dolayısıyla bu konuda kadın mağdur olmuyor. 

Aksine göre daha avantajlı bir konuma sahip oluyor. 

Kanaatimize göre miras hükümlerini ihtiva eden ilgili âyetler, nesnel ve ön 

yargıdan uzak bir şekilde mütalaa edildiğinde, ayetlerde adalet ilkesine son derece riayet 

edildiği görülecektir. Zira mirasla ilgili hükümler belirlenirken, kadın ve erkeğin sadece 

fizyolojik özellikleri göz önüne alınmamıştır. Bununla birlikte her birinin fıtratı, sosyal 

ve ekonomik durumu, yükümlü oldukları görev ve sorumluluklar gibi hususlar da göz 

önünde bulundurulmuştur. Yukarıda ifade edildiği gibi mirasla ilgili âyetler, yetim 

kalan, maddî ve manevi hakları ihlal edilen yetim kızlar bağlamında zikredilmiştir. 

Ayetlerin nüzül sebeplerine bakıldığında ve o dönemin toplumunda kadının konumu 

düşünüldüğünde İslâm’ın kadın lehine büyük inkılaplar gerçekleştirdiği görülebilir. 

Kadının insan yerine konulmadığı, ondan utanıldığı, bir meta gibi 

değerlendirildiği ve hatta diri diri toprağa gömüldüğü bir toplumda, İslâm’ın kadına hak 

ettiği izzeti vermesi ve ona erkek gibi mirastan pay ayırması, büyük bir devrimdir. 

Çünkü İslâm bunu yapmakla o zamana kadar yerleşik olan ve değiştirilmesi mümkün 

görülmeyen genelekleri ortadan kaldırmıştır. Kadınlar lehine gerçekleştirilen bu olumlu 

durumların, her vicdan sahibi tarafından takdir edilmesi gerekir. 

Kaldı ki miras hükümlerini ifade eden âyetler, ön yargılardan arınıp sadece akıl ve 

mantık süzgecinden geçirilerek değerlendirilse dahi ayetlerin adalet ve vicdanla 

çatışmadığı müşâhede edilebilir. Çünkü yukarıda uzun uzadıya ifade edildiği gibi İslâm, 

erkeğe hem kendi ihtiyaçlarını hem de ailesininkini karşılama sorumluluğunu 

yüklemiştir. Bundan dolayı kadın, maddî anlamda ne kadar iyi durumda olursa olsun 

kocasının, çocuklarının ve evin ihtiyaçlarını karşılamala yükümlü değildir. İş ve 

yükümlülükleri fazla olan kimseye bazı hal ve durumlarda ayrıcalıkların tanınmasını 

gerekebilir. Bu durumlarda sorumlulukları ağır kişiye tanınacak ayrıcalıklar, 

adaletsizliğin değil adaletin gereğidir.  
                                                 

578
  el-Hererî, Hadâik, C. V, ss. 428-435. 



 

152 

 

Mirastan kadına erkek gibi eşit pay veren toplumlar, kadına çokça değer 

verdiklerinden veya pozitif ayrımcılıktan dolayı bunu yapmıyorlar. O toplumlar, kadına 

erkeğe yüklenen sorumluluk ve mükellefiyetlerin tamamını yüklediklerinden dolayı bu 

tür uygulamalara mecbur kalmışlardır. Bu gibi toplumlarda kadın, erkek gibi çalışıp 

kendi nafakasını temin etmekle sorumludur. Evleneceği zaman kocası kadar mehir 

vermekle ve evinin geçimini kocasıyla birlikte eşit bir şekilde karşılamakla da 

yükümlüdür. Hatta bazı Batılı ülkelerde kadın erkekle aynı işi yapmasına rağmen 

kendisine erkeğinkinden daha az ücret verilmiştir. Başka bir ifadeyle eşit işe eşit ücret 

hakkından mahrum bırakılmıştır. 

Amerika’da kadına aynı işi yaptığı halde erkeğe ödenen ücretten % 26 oranında 

daha az bir ücret ödenmektedir. Bu bilgi, Kasım 2000 yılında Amerikan Enstitüsü 

Raporu’nda yayınlanmıştır. 579
 İslâm dininde ise kadın, bu tür sorumluklardan muaf 

tutulmuştur. Dolayısıyla nafakadan, mehirden, evin ihtiyaçlarını karşılamaktan vb. 

sorumluluklardan muaf tutulan kadına, bu sorumluluklardan muaf tutulmayan erkek 

gibi muamelede bulunmak ve aynı oranda pay vermek, adalet ve vicdanla 

bağdaşmamaktadır.580
 

Diğer taraftan Kur’ân’ın miras ile ilgili koymuş olduğu hükümleri tenkit edip 

bunları adalet ve eşitlik ilkeleriyle bağdaştırmayan birtakım çevrelerin bu konuda ilmî 

ve mantıkî delillerden yoksun oldukları görülmektedir. Çünkü bu tür çevreler, konuyla 

ilgili âyetleri ele alırken âyetlerin indirildikleri ortamın sosyal, siyasî, kültürel ve 

ekonomik şartlarından hiç bahsetmemektedirler. Bu durum da ya bu bilgilerden yoksun 

olduklarının ya da ayetleri kasıtlı olarak bağlamlarından kopararak tahrif etmelerinin bir 

sonucudur. Özellikle kadının mirasla alakalı durumundan söz eden âyetlerin tamamını 

bütünlük içerisinde ele alıp değerlendirmek yerine, sadece bir tek âyeti veya âyetin bir 

kısmını ele alıp onun üzerinden yorum ve hüküm çıkartmak gibi ciddi bir ilmî hataya 

düşmektedirler. Kanaatimizce bu tür çevrelerin böyle bir yolu izlemelerinin nedeni, 

gerçekleri saptırmak ve geniş halk kitlelerinde Kur’ân’ın miras konusunda olduğu gibi 

her konuda kadını hor gördüğü, ona hak ettiği değeri vermediği intibasını 

uyandırmaktır. 581
 Bu kimseler, “Sarhoş iken ne dediğinizi bilinceye kadar namaza 

                                                 
579

  M. Ali Haşimi, Kur’ân ve Sünnet’e Göre Müslüman Toplumu, ss. 321-322. 
580

  Nasıf, Hukûku’l-Mer’e, s. 237-238; Sibaî, el-Mer’e beyne’l-Fıkhı ve’l-Kanûn, s. 30. 
581

  Arsel, Şeriat ve Kadın, ss. 9-19. 



 

153 

 

yaklaşmayın” 582
 âyetinin sadece “namaza yaklaşmayın” bölümünü alıp namazın 

terkedilebileceğini iddia eden kimseler gibidirler. 

Son olarak belirmek gerekir ki herhangi bir konuda doğru ve isabetli sonuca 

ulaşmak isteyen herhangi bir kimsenin, ilgili konuyu kendi bağlamında ele alarak 

değerlendirmesi gerekmektedir. Bir konunun tam manasıyla aydınlatılabilmesi için 

öncelikle vuku bulduğu toplumun sosyal, siyasal ve kültürel şartlarının iyi bilinmesi 

gerekmektedir. Zira bu şartlar göz önünde bulundurulmadan yapılan her değerlendirme 

öznel olmaktan kurtulamaz. Bu dikkat hali, her durum için geçerli olduğu gibi Kur’ân 

söz konusu olduğunda da geçerlidir. Hatta Kur’ân söz konusu olduğunda bu durum, 

zorunluluk arzeder. Çünkü Kur’ân’ın hükümleri, yediden yetmişe her Müslümanı 

ilgilendirmekte ve bağlamaktadır. Bundan ötürü Kur’ân âyetleri yoruma tabi tutulurken 

ayetlerin indirildikleri bağlam iyi ve dikkatli bir şekilde değerlendirilmelidir. Bu 

yapılmadığı takdirde Kur’ân yorumunda sapmaların yaşanması kaçınılmazdır. 

Dolayısıyla Kur’ân yorumunda bu usule azamî derecede riayet edilmelidir. Aksi 

takdirde art niyetli kimselerin ve cahillerin Kur’ân’ı tahriflerini engellemek son derece 

zor bir hal alır.  

2.5. Tesettür Meselesi 

Aslında giyim ve kuşam insaoğlunun cinsiyetini, mevkiini, milletini, medeniyetini 

ve bölgesini hatta duygu ve düşüncelerini ortaya koyabilen en etkili tanıtım araçlarından 

biridir. Tarihin her döneminde her topluluğun giyim ve kuşamı birbirinden farklı 

olmuştur. Bu farklılıklarda yaşanılan bölgenin coğrafî özelliklerinin, toplumudaki 

inançların, algılama biçiminin ve ekonomik imkanların farklı oranlarda etkisi vardır.583 

Özellikle son yarım asırlık zaman diliminde gerilimli tartışmaların odağı haline 

gelen tesettür olgusuna, uzun tarihi boyunca hiç taşımadığı kadar anlam yüklenmiştir. 

Bu zaman diliminde anlamlandırma faaliyeti, örtünmeden söz eden Kur’ân ayetleri 

üzerinde de gerçekleşmiştir. Bu anlamlandırma, ayetlerin tarihsel bağlamının ve bu 

bağlamda kullanılan dilin dikkate alınmayıp, yorumcunun içinde bulunduğu şartların 

itici etkisiyle ve yorumcunun niyetiyle şekillenmiştir. Bunun sonucunda orijinal anlamla 

                                                 
582

  Nisâ, 4/43. 
583

  Nihat Dalgın, Gündemdeki Tartışmalı Dini Konular, Ensar Yayınları, İstanbul 2009, s. 301. 



 

154 

 

çelişen zıt anlamlar ayetlere yüklenmiştir. Yaşınılan süreçte tesettür ile ilgili ayetler, bu 

olumsuzluklardan nasibini fazlasıyla almıştır.584 

Tesettürden söz eden âyetleri mütalaa etmeden önce kısaca İslâm öncesi toplum 

ve medeniyetlerde tesettürün olup olmadığını varsa ne şekillerde uygulandığını 

öğrenmekte fayda mülahaza ediyoruz. 

2.5.1. Tesettürün Tarihi Serancamı 

a. Eski Uygarlıklarda Tesettür 

Başörtüsünün, insanlık tarihiyle yaşıt olduğu gerek birçok tarihi veride gerekse 

kutsal kitaplarda görülmektedir. Arkeolojik kazılar ve bilimsel veriler de bunu 

kanıtlamaktadır. 585
 Başörtüsünün geçmiş tüm kutsal din mensupları tarafından 

kullanıldığı, İslâm öncesi İran, Bizans ve Hint medeniyetlerinde de yaygın olduğu, 

bunlara ait dinsel metinlerinden anlaşılmaktadır.586
 

Kadının başörtüsü Sümer, Urartu ve Hitit uygarlıklarının örf ve geleneklerinde 

özgürlüğün sembolü olarak telakkî edilmiştir. 587 Aslında özgürlükve köleliğin dış 

görünüşe yansıyan sembollerle temsil edildiği ilk hukukî düzenleme, Hammurabi 

kanunlarında yer almaktadır.588
 Bunun yanında Sami hukuk geleneğinin gelişmiş bir 

örneği olan ve M.Ö. II. binin ikinci yarısına denk düşen Orta Asur kanunları, örtü ile 

hür olma arasında sıkı bir bağ kurmuştur. Asur kanunlarına göre başörtüsü, sokağa 

çıkan, hür kadınların bir simgesi olarak tanımlanmış ve hukukî güvence altına 

alınmıştır. Kanuna göre, köle kadınların ve fahişelerin, başlarını örtmeleri yasaktı. Bu 

kuralı ihlal eden veya ihlaline göz yuman hür kişiler, söz konusu kanun hükmüne göre 

tayin edilen cezalarla cezalandırılacaklardır. İlgili kanunu maddeleri şu şekildedir: 

Madde 40: Evli olsun dul olsun, Asurlu kadınlar sokağa çıkarken başlarını 

açamazlar. Adamın kızları… ya bir şal ya bir giysi veya bir gulinu ile örtülü 

olmalıdırlar. Başları açık olamayacaktır… (Evin içinde) örtünmeyecekler, yalnız olarak 

                                                 
584

  Bedriye Özçelik, “Tarihsel ve Teolojik Açılardan Kadının Örtünmesi Sorunu”, İslâmi İlimler Dergisi, 
4/1-2 2009, s. 329. 

585
  Meral Akkent-Gaby Franger, Başörtü, Dağyeli Yayınları, Frankurt 1987, ss. 67-68; Eyüp Ay, 
“Örtünmenin Tarihsel Görünümleri ve Sembolik Anlamları”, İslâmiyet Dergisi, 6/2, 2001, s. 11; 

Bedriye Yılmaz, Tarihten Günümüze Örtünmenin Anlamları, İz Yayınları, İstanbul 2008, s. 23. 
586

  Meral Akkent, Başörtü, s. 87.88; Murtaza Mutahhari, Hicab, Örtünmenin Felsefesi, Mücteba Mir 
(çev.), Şura Yayınları, İstanbul 1995, ss. 12-16. 

587
  Bedriye Yılmaz, Tarihten Günümüze Örtünmenin Anlamları, ss. 225-226. 

588
  Ayrıntı bilgi için bkz. Mebrure Tosun, Kadriye Yalvaç, Sümer, Babil, Asur Kanunları ve Ammi-
Şaduka Fermanı, TTKB, Ankara 1975, ss. 181-217. 



 

155 

 

sokağa gittiklerinde örtüneceklerdir. Sahibi ile sokağa giden esirtular örtülüdürler. 

Kocaya varan gadistular (cariyeler) sokakta örtünmelidirler. Kocaya varmamış olanların 

sokakta başları açıktır. Örtünmemelidir. Fahişe örtülü değildir, başı açıktır. Örtülü bir 

fahişeyi gören olursa, onu tutuklayacak, şahitler çıkaracak, saray mahkemesine onu 

götürecek, ziynetlerini almayacaktır. Onu yakalayan kişi, onun elbisesini alacaktır. Ona 

elli sopa vuracaklar, başına zift dökecekler. Eğer bir adam bir fahişeyi görür, onu 

serbest bırakır (yakalamaz) ve saray mahkemesine götürmezse, o adama elli sopa 

atılacaktır. Onu ihbar eden kişi elbisesini alacak, kulaklarını delecek, ip geçirecek, 

arkasına bağlayacaktır. Bir ay süreyle kralın haberciliğini yapacaktır. Kadın Esirtu’lar 

örtünmeyecekler, örtülü esireyi gören, yakalayacak ve onu saray mahkemesine 

götürecek, kulaklarını kesecekler, onu yakalayan elbisesini alacaktır. Eğer bir adam, 

örtülü bir esire görür ve onu serbest bırakırsa o, yakalanamaz ve saray mahkemesine 

götürülmezse, onu (adamı) suçlayıp ispat ettikten sonra, ona elli sopa atacaklar, 

kulaklarını delecekler, ip geçirecekler, ensesine bağlayacaklar. Onu ihbar eden 

elbisesini alacak, adam bir ay süreyle kralın haberciliğini yapacaktır. 

Madde 41: Eğer bir adam, esirtusunu örtmek isterse, beş veya altı arkadaşını 

oturtup, onların önünde onu örtecek “O benim karımdır.” diyecek ve o, onun karısı 

olacaktır. Adamların önünde örtünmeyen ve kocası “Bu karımdır.” demiyen esirtu, 

zevce değildir, esirtudur. Eğer adam ölürse, örtülü karısının evlatları yoksa esirtunun 

evlatları evlattırlar ve hisselerini alacaklardır.589
 

b. Yahudîlikte Tesettür 

Yahudî inanç ve geleniğinde örtünme ve başörtüye son derece önem verildiği 

görülmektedir. Tevrat’ta örtünme ve başörtüsünün saygın ve hür kadınlara ait bir özellik 

olduğu anlatılmaktadır. Başörtüsünün Yahudî kutsal metinlerinde yer alması, bu dinin 

müntesipleri tarafından kendisine dinsel bir özellik kazandırılıp katı ve sert kurallara 

bağlanmasına yol açmıştır. Örneğin sokak ve pazara başörtüsüz çıkan bir kadını, kocası 

dilediği takdirde kendisine mehir vermeksizin boşayabileceği kanunda yer almıştır. 

Aslında Yahudîlerin bu gibi katı kuralları ihdas etmeleri, kutsal metinlerine olan 

sadakatlerinden kaynaklanmaktadır. Zira tarih boyunca kutsal metinlerin tesettüre 

                                                 
589

  Meral Akkent, Başörtü, s. 65. 



 

156 

 

yaptıkları atıflardan dolayı tesettür, dinin müntesipleri tarafından ilâhî bir buyruk olarak 

kabul edilmiştir.590
 

Başörtünün Yahudi geleneğinde dinî bir hüviyet kazanmasında sözlü Tevratın 

etkisi yadsınamaz. Zira bu gelenekte bir hükmün dine direkt taalluk edebilmesi için 

Tevrat metninde yer alması şart olmayıp sadece dinin en önemli kaynaklarından kabul 

edilen Rabbinik literatürde (sözlü Tevrat) yer alması kâfidir. Örneğin Hz. Musa’nın 

Yüce Allah ile konuşması neticesinde yüzünün parlaması, insanların yanında yüzünü bir 

peçeyle örtüp Allah’ın huzuruna geldiğinde ise onu açmasının anlatıldığı Tevrat 

metni,
591

 Yahudi geleneğinde tarih boyunca bazı dinsel geleneklere kaynaklık ettiği gibi 

bunun yanında çeşitli sembolik yorumlara da neden olmuştur. Bu olayın Hristiyanların 

mukaddes kitabı İncil’de farklı şekilde yorumlandığı görülmektedir.592
  

Tevrat metinlerinde kadınlara ait olan başörtü-peçe ile ilgili farklı yorumlar yer 

almaktadır. Örneğin Hz. İshak’ın hanımı ve Hz. Yakub’un annesi olan Rebeka’dan söz 

ederken onun başörtüyü bir kölenin yanında kullanmadığı, o kölenin efendisinin (bir 

rivayete göre bu kişi damat İshak’tır) yanında kullandığı anlatılmaktadır. Rebaka’nın bu 

davranışı, Yahudi adet ve geleneğinde başörtünün konumu hakkında farklı yorumlara 

sebebiyet vermiştir. Bazıları Rebaka’nın Mezopotamya geleneklerine göre örtündüğünü 

söylerken bazıları yüzünü ve başını örtmüş olarak yolculuk yaptığını ve Hz. İshak’ı 

görünce Kenanlıların adet ve gelenekleri mucibince örtünme ihtiyacı hissettiğini söyler. 

Bazıları ise Rebaka’nın bu davranışını evlilik ile ilişkilendirmişlerdir. 593
 Bazıları 

başörtünün Yahudî geleneğinde asaletin ve statünün ifadesi olduğunu söylemişlerdir. 

Bundan dolayı bazı fahişelerin asil ve değerli görünebilmek için ara sıra başörtü ve peçe 

kullanmadıklarını ifade etmişlerdir.
594

 

Tevrat’ta bazı kadınların başörtünü ve peçeyi diğer giysi ve takılar gibi kibirlenme 

aracı olarak kullandığı anlatılır. Bu kadınların kendilerine çeki düzen vermedikleri 

takdirde Rab tarafından tüm giyim ve takılarının çıkartılacağı ve saçlarının kesileceği 

anlatılmaktadır. Tevrat’ta anlatılan kıssalar içerisinde yer alan ve başörtüleriyle tasvir 

edilen bazı kadınların örtünme nedenleri açıkça belirtilmemiştir. Ne var ki sonraki 

                                                 
590

  Mebrure Tosun, Kadriye Yalvaç, Sümer, Babil, Asur Kanunları ve Ammi-Şaduka Fermanı, ss. 252-

253; Mehmet Görmez, “İlahi Dinlere Göre Başörtüsü”, İslâmiyât Dergisi, 6/2, s. 23. 
591

  Çıkış, 34: 29. 
592

  Korintlilere Mektup, 3: 13-18. 
593

  ekvin, 24: 65; Mehmet Görmez, “İlahi Dinlere Göre Başörtüsü”, s. 21. 
594

  Bedriye Yılmaz, Tarihten Günümüze Örtünmenin Anlamları, s. 28.  



 

157 

 

dönemlerde ortaya çıkan Rabbinik lüteratürün tesiriyle başörtü, Yahudî inanç ve 

geleneğinde çok farklı anlamlara hamledilmiştir. Bazılarına göre başörtüsü, asaletin ve 

soyluluğun simgesiyken bazılarına göre iffet ve inancın simgesi, bazılarına göreyse 

pagan kültürüne tavır almak için kullanılmış bir simgedir.
595

 Fakat her durumda asaletin 

bir simgesidir. 

c. Hristiyanlıkta Tesettür 

Hristiyanlıkta da tesettür, Yahudilikte olduğu gibi tatbik edilmiştir. Tesettür, 

referansını Yahudilikte olduğu gibi din ve gelenekten almıştır. Örneğin bütün Hristiyan 

ikonalarında görüldüğü üzere Meryem Ana’nın başı kapalıdır. Hristiyanlıkta hiçbir 

kadının reform öncesine kadar dinî törenlere başı açık katıldığı görülmemiştir. 

Hristiyanlıkta başörtüsü, dini bir hüviyete bürünmüştür. Sözlükte “veil” (Hristiyanlığın 

başörtüsü) olarak tarif edilmiştir.596
 

Hristiyanlık inancına göre sadece rahibelerin değil bütün kadınların başlarını 

örtmeleri emredilmiştir. Kitabı Mukaddes’in mektuplar bölümünde Pavlus’un yazdığı 

birinci mektubun 11. bölümü başörtüsüyle ilgilidir. Pavlus mektubunda şunları 

söylemiştir: 

“Mesih’i örnek aldığım gibi, siz de beni örnek alın. Her durumda beni 

anımsadığınız ve size öğrettiğim öğretileri olduğu gibi koruduğunuz için sizi övüyorum. 

Ama şunu da bilmenizi isterim: Her erkeğin başı Mesih, kadının başı erkek, Mesih’in 

başı da Tanrı’dır. Başına bir şey takıp dua ya da Peygamberlik eden her erkek, başını 

küçük düşürür. Ama başını örtmeden dua eden ya da Peygamberlik eden her kadın, 

başını küçük düşürür. Böylesinin, başı tıraş edilmiş bir kadından (fahişeden) farkı 

yoktur. Kadın başını açarsa saçını kestirsin. Ama kadının saçını kestirmesi ya da tıraş 

etmesi ayıpsa, başını örtsün. Erkek başını örtmemelidir. Çünkü erkek Tanrı’nın 

benzeyişinde olup Tanrı’nın yüceliğini yansıtır. Kadın ise erkeğin yüceliğini yansıtır. 

Çünkü erkek kadından değil, kadın erkek için yaratıldı. Bu nedenle ve Melekler uğruna 

kadının başı üzerinde yetkisi olmalıdır. Ne var ki, Rab’de ne kadın erkekten ne de erkek 

kadından bağımsızdır. Çünkü kadın erkekten yaratıldığı için erkek de kadından doğar. 

Ama herşey Tanrı’dandır. Siz kendiniz karar verin: Kadının açık başla Tanrı’ya dua 

                                                 
595

  İşaya, 3: 16; Bedriye Özçelik, “Tarihsel ve Teolojik Açılardan Kadının Örtünmesi Sorunu”, s. 332 
596

  Görmez, “İlahi Dinlere Göre Başörtüsü”, ss. 23-24; Bedriye Yılmaz, Tarihten Günümüze Örtünmenin 
Anlamları, s. 30. 



 

158 

 

etmesi uygun mu? Doğanın kendisi bile size erkeğin uzun saçlı olmasının kendisini 

küçük düşürdüğünü, kadının uzun saçlı olmasının ise kendisini yücelttiğini öğretmiyor 

mu? Çünkü saç kadına örtü olarak verilmiştir. Bu konuda çekişmek isteyen varsa, şunu 

bilsin ki bizim ya da Tanrı’nın kiliselerinin böyle bir alışkanlığı yoktur.”597
 

Pavlus’un mektubundan anlaşıldığı kadarıyla örtümnenin dinî bir gerekçesi 

bulunmaktadır. Aynı zamanda örtünmenin dinî bir hüviyet olarak telakki edilmesi, 

Hristiyanlık ile pekişmiştir. Yahudîliğin ve Hristiyanlığın kutsal metinlerinde 

örtünmenin gerekçesi farklı şekillerde zikredilmiştir. Yahudîlikte örtünmenin gerekçesi, 

asil ve soylu kadınları diğer kadınlardan ayırt edebilmek iken; Hristiyanlıkta ise 

örtünmenin gerekçesi, yaratılış bakımından kadının erkekten daha aşağı bir konumda 

bulunması olarak gösterilir. Aslında örtünmenin İncil’de bu şekilde yer alması, 

günümüz dünyasında dile getirilen kadının “ataerkil baskı” altında kaldığı ve “ikinci 

sınıf” olarak görüldüğü algısının oluşmasına zemin hazırladığı söylenebilir. 

d. Cahiliye Toplumunda Tesettür 

İslâm öncesi cahiliye Arap toplumunda kadınlar genel olarak hürler ve cariyeler 

olmak üzere ikiye ayrılırlardı. Hür kadınlar, toplum içindeki mevki ve konumları 

itibariyle cariyelerden oldukça farklı idi. Toplum, hür kadınlara farklı bir gözle bakar, 

onların hal ve eylemlerini cariyelerinkiyle bir tutmaz ve onlarla aynı kategoride 

değerlendirmezdi. Örneğin; Araplar, zina işleyen hür kadınları cezalandırır ve 

öldürebilirdi. Fakat aynı suçu işleyen cariyelere herhangi bir ceza veya müeyyide 

uygulamazlardı. Hatta cariyelerin gayr-i ahlakî tutum ve davranışlarını normal 

karşılarlardı. 

Değişik kaynaklar incelendiğinde İslâm öncesi Arap toplumunun belirli kesiminde 

bugün zina sayılabilecek davranış ve birlikteliklerin çeşitli nikah isimleri altında 

gerçekleştiği görülür. Bazı cariyeler, bu işi isteyerek yaparken bazıları ise fuhuş 

yapmaya zorlanırdı. Bu durum da fuhşun belirli kurallar çerçevesinde ve toplum 

tarafından bilindiğini ve toplumda yaygın olduğunu gösterir. Fuhuş, nesep ve soyların 

karışmasına ve ifsadına sebep olmaktaydı.598
 

                                                 
597

  Korintilere Mektup, 11: 1-16. 
598

  Ali Osman Ateş, İslâm’a Göre Cahiliye ve Ehl-i Kitap Örf ve Adetleri, Beyan Yayınları, İstanbul 
1996, 331-346; Ali Bardakoğlu, Cahiliye Döneminde Kadın Sosyal Hayatta Kadın, Ensar Yayınları, 
İstanbul 1996, ss. 12-13; M. Asım Köksal, İslâm Tarihi, C. IV, Köksal Yayınları, İstanbul 2005, s. 
445; Bedriye Özçelik, Tarihsel ve Teolojik Açılardan Kadının Örtünmesi Sorunu, 334. 



 

159 

 

Bundan dolayı Kur’ân, nüzulünün ilk döneminden itibaren toplumda bu gibi gayr-

i ahlakî davranışların önlenerek iffet ve onurun yerleşmesi için sıklıkla uyarılarda 

bulunmuştur. Kur’ân, bu tür eylemlerde bulunanları, şiddetle cezalandırmıştır. 

Kur’ân’ın örtünmeyle ilgili âyetlerinin gayesi, bu tür gayr-i ahlakî eylemleri ortadan 

kaldırmak ve aynı zamanda toplumda güzel ahlakın yerleşmesini sağlamaktır.599
 

Yukarıda ifade edildiği üzere Cahiliye Arap toplumu incelendiğinde başörtüsü 

geleneğinin o dönemde de uygulandığı görülür. Başörtüsünü sadece hür kadınlar 

kullanırdı. Cariyeler başlarını örtemezdi ve toplum cariyelere değer vermezdi. 

Başörtüsü onur ve itibarın bir göstergesiydi. Diğer taraftan Arap cahiliye örfünde 

kadının saçı, dini hüviyetten öte çok özel bir anlam taşırdı. Bundan dolayı, saça itinayla 

bakılırdı. Ölüm ve savaş gibi afetler olmadan kadın saçını kestirmezdi. Ancak kocası 

veya sevdiği bir yakını vefat ettiği zaman üzüntüsünü ifade etmek ve ona karşı 

fedakarlığın bir göstergesi olarak başörtüsünü çıkartıp saçını kestirirdi. Bu dönemde 

başını ve yüzünü örtenler olduğu gibi güzelliğini teşhir etmek için başını, yüzünü, 

boynunu ve kollarını açan kadınlar da vardı. Nitekim Nûr sûresinin otuz birinci âyeti 

buna işaret etmektedir.600
 

e. İslam’da Tesettür 

İslâm’da tesettür, kadın-erkek ilişkisi ve mahremiyet üzerine kuruludur. 

Mahremiyet, hürmet kökünden türetilmiş olup sözlükte “yasaklananlar” anlamına gelir. 

Muharremât konusu, fıkıhta biri geniş, diğeri dar olmak üzere iki manada kullanılır. 

Geniş anlamıyla muharremât, dinen haram kılınan, yasaklanan şeyleri, dar anlamıyla da 

evlenilmesi haram olan kadınları ifade eder.601
 Tesettüre, mahrem olmayan kimselerin 

yanında riayet edilir. Kur’ân’da mahrem olanlar şu şekilde beyan edilmişlerdir: 

“Geçmişte olanlar hariç, artık babalarınızın evlendiği kadınlarla evlenmeyin. Çünkü bu 

bir haysızlık, öfke ve nefret gerektiren bir iştir. Bu ne kötü bir yoldur. Size şunlarla 

evlenmek haram kılındı: Analarınız, kızlarınız, kız kardeşleriniz, halalarınız, 

teyzeleriniz, erkek kardeş kızları, kız kardeş kızları, sizi emziren sütanneleriniz, sütkız 

kardeşleriniz, karılarınızın anneleri, kendileriyle zifafa girdiğiniz karılarınızdan olup 

evlerinizde bulunan üvey kızlarınız, eğer anneleri ile zifafa girmemişseniz onlarla 

                                                 
599

  Bedriye Yılmaz, Tarihten Günümüze Örtünmenin Anlamları, s. 288.  
600

  Bedriye Özçelik, Tarihsel ve Teolojik Açılardan Kadının Örtünmesi Sorunu, ss. 334-335. 
601

  İbrahim Mustafa, Mu’cemu’l-el-Vasît, s. 169; Salim Öğüt, “Mahrem”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi, C. XXVII, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2006, ss.388-89. 



 

160 

 

evlenmenizde size bir günah yoktur. Öz oğullarınızın karıları, iki kız kardeş (nikah 

altında) bir araya getirmeniz. Ancak geçenler (önceden yapılan bu tür evlilikler) başka. 

Şüphesiz Allah, çok bağışlayıcıdır, çok merhamet edicidir. Savaş esiri olarak sahip 

olduklarınız hariç, evli kadınlar da size haram kılındı.”602
 

İlgili ayetlerde evlenmeye engel olan hususlar üç kısımda toplanmıştır. 

1. Nesep yoluyla caiz olmayan evlilikler 

Zikredilen ayetlerde nesep yoluyla evliklerine cevaz verilmeyenler şunlardır: 

Anneler, kızlar, halalar, teyzeler, erkek kardeş kızları ve kız kardeş kızları. Kişi bunlarla 

hiçbir şekilde evlilik yapamaz. Aynı şekilde nine, üvey anne, üvey kız kardeş, üvey hala 

ve teyzelerle evlilik ebediyyen haram kılınmıştır. 

2. Süt yoluyla caiz olmayan evlilikler 

Nesep yoluyla meşru olmayan evlilikler, süt yoluyla da meşru olmazlar.603
 İlgili 

ayetlerde süt yoluyla evlilikleri caiz olmayanlar beyan edilirken sadece anneler ve kız 

kardeşler zikredilmiş, detaya girilmemiştir. Hadislerde ve fıkıh kitaplarında bu konu 

detaylı bir şekilde açıklanmıştır. 

3. Akrabalık yoluyla caiz olmayan evlilikler 

İlgili ayetlerde hısım ve akrabalık yoluyla cevaz verilmeyen evliliklerden sadece 

beş tanesi zikredilmiştir. Bunlar; babanın evlenmiş olduğu kadınlar, öz çocukların 

karıları, eşlerin öz anneleri, kendileriyle zifafa girilen kadınların kızları ve aynı anda iki 

kız kardeş ile yapılan evliliklerdir. İlgili ayetlerde zikredilmeyen ancak hadislerde 

akrabalık yoluyla evliliğine cevaz verilmeyen başka kısımlar da zikredilmiştir. Örneğin 

kişinin aynı anda hanımı ve hanımının halasıyla veya teyzesiyle evlenmesi de caiz 

olmayan evlilikler arasında sayılmıştır.604
 

Kur’ân’da ve sünnette mahrem olarak sayılanların dışında kalanlar na-mahrem 

(evlenilmesi haram olmayanlar) olanlardır. Tesettür, na-mahrem olarak addedilen 

kimseler için geçerlidir. Mahrem olanlar için tesettür şart değildir. Nur sûresinin otuz 

birinci ayeti, tesettürü mahremiyet üzerinden yorumlamakta ve mahrem olanları beyan 

etmektedir. Ancak ileride bu ayeti ele alıp irdeleyeceğimizden dolayı şimdilik onunla 

                                                 
602

  Nisâ, 4/22-23-24. 
603

  Buhârî, “Şehâdet”, 7; Müslim, “Rada’”, 1. 
604

  es-Sabûnî, Ravâiu’l-Beyân, C. I, ss. 454-456. 



 

161 

 

ilgili yorum ve değerlendirme yapmayacağız. Başörtünün mahremiyet üzerinden 

değerlendirildiğini ve mahremiyetin ne olduğunu ayetler üzerinden belirttikten sonra 

başörtünün serancamı ile ilgili malumatlar aktaracağız. Ardından Kur’ân’ın ilgili 

ayetlerini irdeleyip bir neticeye varmaya çalışacağız. 

İslâm öncesi toplum ve kültürlerde örtünme ve başörtü değişik şekillerde 

uygulanıyordu. Yani kadının örtünmesi, İslâm’la birlikte ortaya çıkmadı. Aksine İslâm 

öncesi şeriat ve dinlerde de vardı. Tahrif edilmiş semavî kitaplardaki kalıntılar bile 

tesettürün eski dinlerde olduğuna şahittir. Bu hakikati, rahibelerin giyim tarzında ve 

Ehl-i Kitap bir kadının kiliseye giderken başını örtmesinde de görebiliriz.605 Özet olarak 

Kur’ân, örtünme ile ilgili geçmiş milletlerin ve kültürlerlerin -özellikle de Arapların- 

bilmediği bir uygulamayı getirmemiştir. 

Örtünme ile ilgili âyetlerin yorumuna geçmeden önce bu âyetlerin sebeb-i 

nüzullerine
606

 değinmekte fayda mülahaza ediyoruz. 

Örtünmeyle ilgili ayetler, Hendek savaşı esnasında ve sonrasında nazil olan 

Ahzâb ve ondan takriben bir yıl sonra nazil olan Nûr sûresi içinde yer almaktadırlar. 

İlgili âyetlerin nazil olduğu dönem, Mekkeli müşriklerin genel manada askeri 

bakımından yeni kurulan Medine İslâm Devletine karşı ilk mağlubiyetlerini yaşadıkları 

dönemdir. Bu süreçte Mekkeli müşrikler, Medine’deki bir kısım Yahudî ve 

münafıklarla anlaşma yoluna giderek Müslümanların birlik ve beraberliklerini bozmaya 

çalışmıştır. Bu dönemde iş öyle bir raddeye ulaşmıştır ki Hz. Peygamber dahil olmak 

üzere Müslümanların evleri gözetlenmiş, özel yaşamları ile ilgili dedikodular 

üretilmiştir. Ortam bu haldeyken Medine’ye hicret eden Müslümanlar, Hz. Peygamber 

örnekliğinde ve rehberliğinde erdemli bir toplum inşa etme faaliyetlerine aralıksız 

devam ediyorlardı. Sözü konusu ayetler, böyle bir ortamda nazil oldu. Örtünmeyle ilgili 

ayetler, âdâb-ı muâşeret de denilen görgü kurallarını düzenleyen ayetlerin içerisinde yer 

                                                 
605

  Haşimî, Kur’ân ve Sünnet’e Göre Müslüman Kadının Şahsiyeti, s. 59; Habib Zayyât, el-Mer’etü fi’l-
Cahiliyye, Müessesetü Hindevî, Mısır 2013 ss.19-20; Mehmet Görmez, “İlahi Dinlere Göre 
Başörtüsü”, ss. 19-26. 

606
  Esbâb-i nüzul ile ilgili geniş bilgi için bkz. Ebû’l-Hasan el-Vâhidî, Esbâbu Nüzûl, Dâru İbn Kesîr, 
Şam 1993; Suyûtî, Lubâbu’l-Nukûl fî Esbâbi’l-Nüzûl, Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut 2006; Hasan 

Abdümün’in Şelebi, el-Cami’ fî Esbâbi’l-Nüzûl, Müessesetü’r Risale Naşirun, Beyrut 2011; Tahsin 
Emiroğlu, Esbâb-i Nüzûl, Yasin Yayınları, İstanbul 2017. 



 

162 

 

almaktadır.607
 Sûrede yer alan sosyal düzenlemelerin tamamı, olayların vuku bulmasıyla 

birlikte gerçekleştirilmiştir.  

“Ey Peygamber hanımları! Kendinizi kötülüklerden korumanız şartıyla, siz 

herhangi bir kadın gibi değilsiniz. Bu sebeple sözü yumuşatarak söylemeyin, sonra kalbi 

çürük olan umuda kapılır, sizden beklendiği şekilde konuşun.”608
 

Ayetin “siz herhangi bir kadın gibi değilsiniz” kısmı ile ilgili Taberî, Kâtade’nin 

şu yorumuna yer vermiştir: “Sizler bu ümmetten herhangi bir kadın gibi değilsiniz. Zira 

sizler bütün toplumlara Peygamber olarak gönderilmiş bir zata eş olmuş, aynı zamanda 

vahye tanıklık etmiş insanlarsınız. Dolayısıyla tutum ve davranışlarınızda son derece 

dikkatli olmalısınız.” 609
 Fahrettin er-Râzî âyeti yorumlarken aynı sûrenin otuzuncu 

âyetine atıf yaparak şu ifadeleri kullanmıştır: “Yüce Allah, Peygamber hanımlarına bir 

kötülük işledikleri takdirde kendilerine iki kat azap vereceğini610
 beyan ettikten sonra; 

bu âyet ile bir kıyaslama yoluna gitmiştir.” er-Râzi’ye göre cariyelere nispetle hür 

kadınların konumu neyse hür kadınlara nispetle Hz. Peygember eşlerinin konumu da 

odur. er-Râzi, yaptığı kıyaslamayı şu şekilde temellendirmiştir: “Sizlerde diğer 

kadınlarda bulunmayan özellikler vardır. Siz bütün mü’minlerin annelerisiniz ve 

peygamberlerin en hayırlısının hanımlarısınız. Aynı şekilde Hz. Peygamber’in ‘Ben 

sizden biriniz gibi değilim’ ifadesi, onun herhangi bir mü’min gibi olmayışının yanısıra 

ona akraba olma bahtiyarlığına kavuşmuş olan akrabalarının da başkaları gibi 

olmayacağını gösterir. Bunlar arasında da bir çeşit denklik söz konusudur.”611
  

“Evlerinizde oturun. Önceki cahiliye dönemi kadınların açılıp saçıldığı gibi açılıp 

saçılmayın. Namazı kılın, zekâtı verin. Allah’a ve Resûlüne itaat edin. Ey Peygamberin 

ev halkı! Allah, sizden ancak günah kirini gidermek ve sizi tertemiz yapmak istiyor.”612
 

Ayette geçen “vagarne” ifadesi ile ilgili olarak Taberî, “vegarne” kelimesinin 

“garne” ve “gırne” şeklinde iki okunuşundan bahsetmektedir. İkinci görüşü tercih 

ettiğini ifade eden Taberî, iddiasını Arapça dilbilgisi kurallarından birtakım örnekler 

zikrederek ispat etmeye çalışmaktadır. Buna göre “gırne” şeklinde okunan kelime, 

                                                 
607

  İbn Kesîr, Büyük İslâm Tarihi, Mehmet Keskin (çev.), Çağrı Yayınları, İstanbul 1994, ss. 206-254; 

Asım Köksal, İslâm Tarihi, C. IV, s. 266. 
608

  Ahzâb, 33/32. 
609

   Taberî, el-Câmiu’l-Beyân, C. XX, s. 257. 
610

   Ahzâb, 33/30. 
611

   er-Râzî, Tefsîru’l-Kebîr, C. XXV, s. 167. 
612

   Ahzâb, 33/33. 



 

163 

 

“oturun” anlamında değil “vakarlı olun” anlamındadır.613 İbn Kesîr başta olmak üzere 

neredeyse ilk dönem müfessirlerin tamamı ilgili ayeti, “dinî bir zaruret söz konusu 

olmadıkça evlerinizden çıkmayın” şeklinde tefsir etmişlerdir.
614

 

جَ الْجَاهِلِيَّةِ الْاوُلٰى جْنَ تبَرَُّ  cahiliye dönemi kadınların açılıp saçıldığı gibi açılıp) وَلَا تبَرََّ

saçılmayın)615
 ayetiyle, İslâmın zuhurundan önce Cahiliye kadınlarının örtünme tarzına 

dikkat çekilmiş ve bu örtünme şeklinin murad-ı ilahiye uygun olmadığı ifade edilmiştir. 

Müfessirler teberrücü, örtüyü başın üzerine atıp bağlamamak şeklinde tanımlarlar. 

Böylece kadınların başta boynu olmak üzere gerdanı, küpesi ve diğer zîynetleri 

görünürdü. Ayette geçen açılıp saçılmaktan muradın bu olduğu belirtilir.
616

 İbn Kesîr, 

“Bu yasak önce Peygamber (sav)’in hanımları için geçerleydi. Daha sonra bütün 

mü’min kadınlara teşmil edildi.” der.617
 

İlgili ayette geçen جَ الْجَاهِلِيَّةِ الْاوُلٰى  İlk Cahiliye dönemindeki gibi açılıp) تبَرَُّ

saçılma)’dan neyin kastedildiğine dair farklı rivayetler bulunmaktadır. Kurtubî’ye göre 

ayette zikredilen “ilk cahiliye dönemin”den maksat, Hz. Âdem ve Hz. Nûh arasındaki 

dönemdir. Kurtubî ayrıca bu ifadeyle Hz. İbrâhîm’in yaşadığı dönemin kast edilmiş 

olunabileceğini de belirtir. Gerekçesini ise şu şekilde açıklıyor: “Hz. İbrâhîm 

döneminde kadın, inciden bir zırh giyip kendini erkeklere arz ediyordu. Yüce Allah, bu 

gibi gayr-i ahlakî davranışlardan kadınları sakındırdı. Diğer Müfessirler de aşağı yukarı 

aynı şeyleri söylemişlerdir. Kurtubî, bu ifadeyle başka dönemlerin kast edilmiş 

olunabileceğini ifade ettikten sonra İbn Atiyye’nin görüşünü benimsediğini belirtir. 

Ayrıca Kurtubî, âyette geçen “ilk cahiliye dönemin”den maksadın Hz. Peygamber’in 

risaletinden hemen önceki dönem olduğunu da söylemiştir.618 Tesettürle ilgili bir başka 

ayette şudur: 

                                                 
613

  Taberî, Câmi’ul-Beyân, C. XX, s. 259. 
614

  İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, C. VI, s. 409; Kurtubî, el-Cami’ li Ahkâmi’l-Kur’ân, C. XIV, s. 

179; Beyzâvî, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâri’t-Te’vîl, C. IV, s. 231. 
615

  Ahzâb, 33/33. 
616

  Mukatil b. Süleyman, Tefsîr-u Mukatil, C. III, s. 45; et-Taberî, Câmi’l-Beyân, C. XX. ss. 259-60. 
617

  İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, C. VI, s. 410. 
618

  Kurtubî, el-Cami’ li Ahkâmi’l-Kur’ân, C. XIV, s. 179-180; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, C. VI, 

s. 410; Ali b. Ahmed el-Vâhidî, el-Vecîz fî Tefsîri’l-Kitabi’l-Azîz, C. I, Dârul-Kalem, Dimaşk 1415, 
s. 865; Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâri’t-Te’vîl, C. IV, s. 231. 



 

164 

 

“Ey Peygamber! Eşlerine, kızlarına ve müminlerin kadınlarına söyle, dış 

giysilerini üzerlerine bürüsünler. Bu, tanınıp rahatsız edilmemeleri için en uygun 

olanıdır. Allah ziyadesiyle bağışlamakta ve çok esirgemektedir.”619 

Muhacirler, Medine’ye eşleriyle birlikte hicret edip ensarın evine yerleştikten 

sonra ihtiyaçlarını gidermek için dışarıya çıkıyorlardı. Zira ensarın evi dar olduğu için 

çıkmaktan başka alternatifleri de yoktu. Gece vakti dışarı çıktıklarında niyeti kötü 

birtakım kişiler tarafından taciz ediliyorlardı. Tacizi gerçekleştiren kişiler uyarıldıkları 

vakit; taciz ettikleri bayanları tanımadıklarını onları köle sandıklarını söylüyorlardı. 

Medine’de hür kadınlar dışarı çıktıkları zaman üzerlerine cilbab alıyorlardı. Köle 

kadınlar ise üzerlerine cilbab almadan dışarıya çıkıyorlardı. Niyeti kötü olan bu kişiler, 

üzerinde cilbab gördükleri kadına hür olduğundan sataşmazlardı. Üzerinde cilbab 

olmayan kadın gördükleri vakit ise onuna sataşır ve gayr-i ahlakî takliflerde 

bulunurlardı. Muhacir kadınların, çekmiş oldukları bu eza ve cefayı Hz. Peygamber’e 

arz etmeleri üzerine ilgili ayet nazil oldu.620 

Bu ayet ile Yüce Allah, başta Hz. Peygamber’in eşleri ve kızları olmak üzere 

bütün mümin kadınlara evlerinden çıktıkları vakit üzerlerine cilbab almalarını 

emretmiştir. Müfessirler, cilbabın keyfiyeti ile ilgili birtakım rivayetler aktarmışlardır. 

İbn Abbas, Muhammed b. Sirin, İkrime ve İbn Ebi Hatim’den aktarılan rivayetler, 

bedenin baş kısmından ayak topuklarına kadar bedenin tamamını örtünmesi 

şeklindedir.621 

“Mümin kadınlara da söyle, gözlerini haramdan sakınsınlar, ırzlarını korusunlar. 

(Yüz ve el gibi) görünen kısımlar müstesna, zînet yerlerini göstermesinler. Başörtülerini 

ta yakalarının üzerine kadar salsınlar. Zinetlerini kocalarından, babalarından, 

kocalarının babalarından, oğullarından, üvey oğullarından, erkek kardeşlerinden, erkek 

kardeşlerinin oğullarından, Müslüman kadınlardan, sahip oldukları kölelerden, erkekliği 

kalmamış hizmetçilerden, kadınların mahrem yerlerine vakıf olmayan erkek 

çocuklardan başkalarına göstermesinler. Gizledikleri zinetler bilinsin diye ayaklarını 

yere vurmasınlar. Ey müminler, hep birlikte tevbe ediniz ki kurtuluşa eresiniz.”622 

                                                 
619

  Ahzâb, 33/59. 
620

  Mukatil b. Süleyman, Tefsîr-u Mukatil, C. III, s. 55; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, C. VI, s. 482. 
621

  Kurtubî, el-Cami’ li Ahkâmi’l-Kur’ân, C. XIV, s. 243; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, C. VI, s. 

481-482. 
622

  Nûr, 24/31. 



 

165 

 

Örtünme ile ilgili ayetlerde kadının niçin örtünmesi gerektiği, gerekçeleri ile 

açıklanmıştır. Bu âyet-i kerime hem Müslüman erkeklere hem de Müslüman kadınlara 

gözlerini haramdan korumalarını ve ırzlarını muhafaza etmelerini emretmektedir. 

Örtünmenin başında bu davranışların zikredilmesi, öncelikle iffeti muhafaza etmek ve 

takva dairesinden ayrılmamak için azamî gayret ve çabanın gösterilmesini 

gerektirmektedir. Kadınlar da Allah’ın kendilerine bahşettiği zinetleri korumak adına 

başlarını istenilen şekilde örtmelidirler. Örtünmenin birçok hikmeti bulunmaktadır. En 

belirgin hikmeti, karşı cinsin şehevî duygularını tahrik etmeyerek onun zararlarından 

korunma ve mefsedetten uzak kalmaktır.623 

İbn Kesîr, bu ayetin sebeb-i nüzulünü şu şekilde açıklamıştır: “Bazı kadınlar 

örtünmeye gerektiği şekilde riayet etmeden göğüsleri açık, kollarındaki bilezikler ve 

ayaklarındaki halhallar görünür şekilde Ben-i Haris mahallesinde ikamet eden Esma 

binti Mürşide’yi ziyaret ediyorlardı. Esma binti Mürşide’nin bu durum karşısında 

rahatsızlığını ifade etmesi üzerine ilgili ayet nâzil oldu.”624 

Cahiliye döneminde kadınlar, başörtülerinin uçlarını arka taraftan sarkıtır, ön 

tarafta boyunlarını açıkta bırakırlardı. İlgili ayetten anlaşıldığı kadarıyla göğüs 

yırtmaçlarının kapalı oluşuna da dikkat etmezlerdi. İlgili âyet, kadınların başörtülerini 

ön taraftan boyunlarını ve göğüs yırtmaçlarını örtecek şekilde sarkıtmalarını 

emretmektedir.625 

Ayette zikredilen ve üzerinde durulması gereken bir diğer husus “kendiliğinden 

görünen” kısımlardan maksadın “nereler” olduğudur. Ayette görünen kısımlar, süsten 

istisna edildiğine göre acaba bununla kadının yaratılıştan gelen süsü mü, yoksa süslenen 

uzuvlar mı kast edilmektedir? Başka bir ifadeyle süs eşyalarının takıldığı mahaller mi 

yoksa süs eşyalarının kendilerimi kastedilmektedir. Bu görüşlerin herbirini savunan 

müfessirler bulunmaktadır. Kimine göre yaratılıştan gelen süs murat edilmiştir. Bu 

yoruma göre kendiliğinden görünen yerlerden maksat, yüz ve ellerdir.626
 Kimine göre 

yüz ve ellerle birlikte gözlere sürülen sürme, yanaklara sürülen allık, ellere yakılan kına 

ve parmaklara takılan yüzük kastedilmiştir. Bu görüşte olanların bir kısmı, bilezikleri 

                                                 
623

  Muhammed Hüseyin Ebû Yahya, Nizâmü’l-Üsra fi’l-İslâm, Amman, t.y. s.142; Ahmet Acarlıoğlu, 
“Hz. Peygamber Döneminde Başörtü”, İ.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi, 9/1, 2018, s. 48. 

624
  İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, C. VI, 44. 

625
  Halil Günenç, el-Mevsûatu’l-Fıkhıyye el-Müyessera, C. I, Dâru’l-Kütübil İlmiye, Beyrut 2016, s. 137; 

Sait Şimşek, Günümüz Tefsir Problemleri, s. 304.  
626

  Beydâvî, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl, C. V, 104. 



 

166 

 

görülen süse dahil ederken bir kısmı da bileziklerin bunun dışında kaldığını 

söylemektedir.
 627

 

Kimi müfessirlere göre “görünen”den maksat, rüzgar veya herhangi bir nedenden 

dolayı kendiliğinden ve gayr-i ihtiyari açılan uzuvlardır. Kimi müfessirlere göre de 

kadının yüzü ve elleri dahil tüm bedeni avrettir ve “görünen”den murat, elbisenin dış 

süsüdür.628
 

Taberî ve Kurtûbi gibi klasik müfessirler, yukarıda zikredilen görüşleri 

naklettikten sonra şu görüşü benimsemişlerdir: “Bu görüşler içerisinde en doğrusu, 

ellerle yüzün kastedilmiş olmasıdır. Durum böyle olunca da sürme, yüzük, bilezik ve 

kına, görünen süs kapsamına girmektedir. Bu görüşün en doğru görüş olduğunu 

söylüyoruz. Çünkü bütün alimler, namaz kılan kimsenin avret yerlerini örtmesi 

gerektiğini söylemiş, kadının da namazında elleriyle yüzü dışında bütün vücudunu 

örtmesi gerektiğinde ittifak etmişlerdir. Hal böyle olunca kadının, avret olmayan ellerini 

ve yüzünü açmasında bir sakınca yoktur. O halde ayette istisna tutulan, ellerle yüzdür.629 

Ahkâm müfessirlerinden ve aynı zamanda Hanefî mezhebine mensup olan el-

Cessâs da Taberî ve Kurtubî gibi farklı görüşleri aktardıktan sonra, Hanefî alimlerinin 

bu konudaki görüşlerini şu şekilde beyan etmiştir: “Mezhebimizin alimlerine göre 

ayette murat edilen yüz ve ellerdir. Çünkü sürme yüzün, kına ve yüzük de ellerin 

süsüdür. Yüz ve ellerin süsüne bakmak caiz olunca, ister istemez yüz ve ellere bakmak 

da caiz olur. Kadının, yüz ve elleri açık olduğu halde namaz kılması da bu uzuvların 

avret olmadıklarının bir delilidir. Şayet yüz ve eller avret olmuş olsaydı, kadının 

namazında bunları da örtmesi gerekirdi. O halde şehvet arzusuyla olmaksızın yabancı 

bir erkeğin, bir kadının yüzüne ve ellerine bakması mubahtır. Hatta o kadınla evlenme 

niyeti varsa şehvetle bakmasında da bir sakınca yoktur.”630 

Malikî mezhebine mensup müfessirlerinden biri olan Ebu Bekr İbnu’l-Arabî söz 

konusu ayetin tefsirinde şunları söylemiştir: “Görünen süs konusunda üç görüş ileri 

sürülmüştür: 

                                                 
627

  Ebû Hayyân, el-Bahru’l-Muhît, C. VIII, s. 33. 
628

  es-Semarkandî, Bahru’l-Ulûm, C. s. 508. Cassâs, Âhkâmu’l-Kur’ân, C. V, s. 172. 
629

  Taberî, el-Câmiu’l-Beyân, C. XIX, s. 158-59; Kurtubî, el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’ân, C. XII, s. 228-

229; İbn Kesîr, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, C. VI, s. 45; ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, C. I, s. 726; Beydâvî, 
Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-Te’vîl, C. IV, s. 104. 

630
  Ahmed b. Ali er-Râzi el-Cassâs, Ahkâmu’l-Kur’ân, C. V, Dâru İhyai Turasi’l-Arabî, Beyrut 1405, s. 

174. 



 

167 

 

a. Bununla kastedilen sadece elbiselerdir. İbn Mesud bu görüştedir. 

b. Bununla kastedilen sürme ve yüzüktür. İbn Abbas bu görüştedir. Bilezikleri de 

buna katanlar vardır. 

c. Bununla kastedilen yüz ile ellerdir.  

Doğru olan görüş, yüz ve ellerin, görünen süsün kapsamına girdiğidir. Çünkü 

ibadet olarak namaz ve ihram esnasında bunlar açıkta kalmakta, gelenek olarak da 

görünenler bunlardır.”631 

Şafiî mezhebine mensup bir diğer ahkam müfessiri olan er-Râzî ise konuyla ilgili 

değişik görüşleri rivayet ettikten sonra İslâmî hükümlerin kolay ve müsamahakâr 

olduğunu, bu nedenle yüz ve ellerin avret olmadığı konusunda ittifakın olduğunu ifade 

etmektedir.632 

Elmalılı Hamdi Yazır ayetin tefsirinde şöyle demektedir: “ ‘Ancak görünen 

kısımları müstesna’ ifadesi, o zinetlerden dışa gelen örtülse bile görünmesi doğal olanı 

anlatır. Ki bu da hükümden müstesnadır ve başka bir hükme tabidir. Bunlar örtünün dış 

tarafıyla el ve yüz zinetleridir. Zira örtünün kendisi de kadının bir zinetidir. Tabiidir ki 

bunun dışı zahir olacaktır. El ve yüzün de namazda zuhuru adettir. Müsned-i Ebi 

Dâvûd’da rivâyet edildiği üzere Peygamber (sav), Hz. Esma’ya ‘Ya Esma kadın büluğa 

erince ondan görülebilecek olan ancak şudur.’ buyurmuş ve kendi mübarek yüzüne ve 

avuç içlerine işaret etmiştir. İş yaparken, eşya tutarken ve örtülmesi gerekeni örterken 

bile elin açılması gereklidir. Hatta zarurîdir. Yüzün örtülmesi durumunda bakma ve 

nefes alma konularında zorluk yaşanır. Bir de şahitlikte, mahkemede ve nikahta yüzün 

açılmasına ihtiyaç vardır. Bundan dolayı zaruretler, kendi miktarınca takdir olunur 

kaidesini uygun olarak bunların açılmasında sakınca yoktur. Fakat bunlardan geriye 

kalanlarının açılması ve onlara bakılması haramdır ve namahremden gizlenmesi 

gerekir.633 

2.5.2. Muhammed el-Emîn el-Hererî’nin Tesettür Meselesine Yaklaşımı 

el-Hererî’nin başörtü meselesine yaklaşımını ve konuyla ilgili farklı görüş ve 

fikirlere sahip olup olmadığını öğrenebilmek için öncelikle tesettürü konu alan ayetleri 

                                                 
631

  Ebû Bekr İbnu’l-Arabî, Ahkâmu’l-Kur’ân, C. III, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2003, ss. 382-383. 
632

  er-Râzi, Tefsîru’l-Kebîr, C. XXIII, s. 361-364; Sait Şimşek, Günümüz Tefsir Problemleri, ss. 305-306. 
633

  Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’ân Dili, C.V, s. 3505. 



 

168 

 

nasıl yorumladığına bakmak gerekir. Bununla el-Hererî’nin konuyla ilgili, yorum ve 

yaklaşımını ortaya koymaya çalışacağız. 

Bu ayetleri incelerken yukarıdaki sıralamayı takip edeceğiz. el-Hererî, 

örtünmeden söz eden Ahzâp sûresinin otuz üçüncü âyetini yorumlarken şu ifadeleri 

kullanmıştır: “Ey Peygamber eşleri! Zarurî bir ihtiyaç hasıl olmadan evinizden ayrılıp 

dışarıya çıkmayınız. Bu hitap her ne kadar Peygamber eşlerine yapılmış ise de hüküm 

bakımından diğer mümin kadınları da kapsamaktadır.” 634  el-Hererî, kadının zaruret 

olmadıkça evinden ayrılmaması gerektiğini ifade ederken Hz. Peygamber’in eşlerinden 

Hz. Sevde validemizin hac ve umre gibi ibadetler için dahi olsa evinden çıkmadığını, 

Hz. Sevde’ye bunun nedeni sorulduğunda ise onun bu ayeti delil olarak zikrettiğini 

aktarmaktadır.635
 

el-Hererî, ayetin “eski cahiliyye’de olduğu gibi açılıp saçılmayın” kısmını 

yorumlarken klasik müfessirlerden farklı bir şey söylememiştir. Sadece Şevkânî, İbn 

Atiyye ve Merâğî’den “vekarne ve ilk cahiliyye” ile ilgili yorumları aktarmakla 

yetinmiştir.636
 

Örtünmeden söz eden bir diğer ayet de Ahzâp sûresinin elli dokuzuncu âyetidir. 

el-Hererî, öncelikle bu âyetin kendisinden bir önceki ayet ile olan münasebetini 

zikretmiş ve şunları söylemiştir: “Yüce Allah, bir önceki ayette, “Hak etmedikleri halde 

mümin erkek ve mümin kadınları incitenler, apaçık bir bühtan ve günah yüklenmiş 

olmaktadırlar”637 diye buyurmaktadır. Yüce Allah, eziyet gören kadınların kendilerinden 

eziyeti giderecek bazı tedbirleri almalarını emretmiştir. Kadınların alması gereken 

tedbirlerin başında boyunlarını ve görülmeyecek şekilde başlarını örtmeleri gelir.  

el-Hererî, bu ayetin bir önceki ayet ile olan münasebetini zikrettikten sonra klasik 

tefsirlerde ayetin nüzulüne sebep olan rivayeti aktarmakla yetinmiştir.638 

Müfessirler ve fakihler genellikle örtünme ve başörtüsünün dinî açıdan zorunlu 

olduğunu belirtirken delil olarak Nûr sûresinin otuz birinci ayetini getirmektedirler. Zira 

bu ayetin örtünme ve başörtüsüne delaleti, diğer ayetlere nazaran daha sarih ve kat‘idir. 

Örtünmeye delalet eden diğer ayetler, bazı alimler tarafından tahsîs veya takyîd 

                                                 
634

  el-Hererî, Hadâik, C. XXIII, s. 13. 
635

  el-Hererî, Hadâik, C. XXIII, s. 14. 
636

  el-Hererî, Hadâik, C. XXIII, s. 14. 
637

  Ahzâp, 33/58. 
638

  el-Hererî, Hadâik, C. XXIII, s. 129. 



 

169 

 

edilmektedir. Fakat bu ayet için bu tür tahsîs ve takyîdler söz konusu değildir. Zira bu 

ayetin başında bütün mümin bayanlara bir çağrıda bulunulmakta ve bu çağrının 

akabinde zikredilen hükümlerin tamamından mümin bayanların sorumlu olduğu ifade 

edilmektedir.639 

el-Hererî, söz konusu ayeti geniş açıdan ele alarak yorumlaya çalışmıştır. el-

Hererî, öncelikle ayetin diğer ayetlerle olan münasebetini ve sebeb-i nüzulünü 

açıklamakla başlamıştır. Ayetin nüzulüne sebep olan olayı şu şekilde beyan etmiştir: 

“Esma binti Mersed, kendisine ait hurma bahçesinde otururken bayanlar, yanına 

boyunları, göğüsleri ve ayakları açık bir şekilde geliyorlardı. Esma’nın bu durumdan 

hoşnut olmaması üzerine bu ayet nazil oldu.”640 

el-Hererî, ilgili ayetin her bir kelimesi için uzun uzadıya yorumlar yapmakta ve bu 

kelimelere taalluk eden hükümleri açıklamaktadır. Bizi ayetin örtünme ile ilgili kısmı 

ilgilendirdiğinden biz de bu kısım üzerinde durmaya çalışacağız. Ayette zikredilen 

“zinetlerini göstermesinler” kısmı ile ilgili el-Hererî’nin yaklaşımı şu şekilde olmuştur: 

“Zinet, kadının kendileriyle süslendiği nesneleri ihtiva eden şeylere denilir. Örneğin 

bilezik, halhal, yüzük, el, yüz ve kaşları boyatmak birer zinettir. Bu zinetleri teşhir 

etmek, dinen ne kadar sakıncalı ise aynı şekilde bunların teşhir edildiği organları da 

teşhir etmek o kadar sakıncalıdır.”641 

el-Hererî, ayette zikredilen “zinetler” ile ilgili değişik görüş ve nakilleri 

aktardıktan sonra kendi görüş ve tercihini şu şekilde ifade etmiştir: “Zinetten murat, 

zinetlerin bedendeki yerleri olan yüz ve kollardır.” 642  el-Hererî, âyette zikredilen 

“görünen kısımları müstesna” bölümünü yorumlarken, istisna edilen şeylerin cilbab, 

başörtüsü, el ve ayaklara takılan süsler olduğunu ifade etmiştir.643
  

el-Hererî’nin ilgili ayeti yorumlarken, “Başörtülerini yakalarının üzerine kadar 

salsınlar” kısmını, geniş bir şekilde ele aldığı görülmektedir. el-Hererî’ye göre ayetin bu 

kısmından murat, yabancı erkeğe karşı bayanın saçlarını ve boynunun tamamını 

örtmesidir. el-Hererî, Cahiliyye Arap döneminde kadınların başörtülerini arkaya doğru 

bağladıklarını, boyun kısmını ve boyna takılan gerdanlık gibi süslerin görüldüğünü 

                                                 
639

  Nûr, 24/31. 
640

  el-Hererî, Hadâik, C. XIX, 298. 
641

  el-Hererî, Hadâik, C. XIX, s. 304. 
642

  el-Hererî, Hadâik, C. XIX, s. 305. 
643

  el-Hererî, Hadâik, C. XIX, s. 304. 



 

170 

 

aktarmaktadır. Dolayısıyla ilgili ayetin, bayanlara görülen kısımlarını örtmelerini 

emrettiğini belirtmektedir. el-Hererî, ayetin bu kımına getirmiş olduğu yorumu 

temellendirmek için, Hz. Aişe’nin: “Allah ilk muhacir kadınlara rahmet etsin. Onlar, 

“Kadınlar başörtülerini yakalarının üzerinden iyice bağlasınlar…” ayeti inince eteklerini 

kesip bunlardan başörtüsü yaptılar” sözünü nakletmektedir.644 

Görüldüğü üzere el-Hererî, örtünmeye taalluk eden ayetleri yorumlarken bazen 

klasik müfessirlerin yorum ve görüşlerini benimsediğini belirtir. Bazen de kendi görüş 

ve kanaatini ortaya koyduğunu ifade eder. el-Hererî, ilgili ayetin yorumunda 

başörtüsünün cahiliyye döneminde farklı şekilde ve farklı saiklerle kullanıldığını ancak 

İslâm diniyle birlikte başörtüsünün hem şekil hem de muhteva bakımından farklılık arz 

ettiğini ifade etmektedir. 

Kadim kültür ve medeniyetlerden İslâm kültür ve medeniyetine kadar olan süreçte 

başörtünün serüvenine kısaca değinmeye çalıştık. Kadim kültür ve medeniyetlerde, 

başörtünün değişik şekil ve saiklerle kullanıldığını gördük. Yukarıda da ifade edildiği 

üzere gerek arkeolojik kazılar ve gerekse bilimsel çalışmalar Sümer, Urartu, Hitit, 

Bizans ve İran kültür ve medeniyetlerine kadar başörtüsünün izlerinin sürülebildiğini 

göstermektedir. Aynı şekilde Tevrat, Zebur ve İncil gibi kutsal metinlerde de 

başörtüsünden söz edildiği ve kadınların belirli gayeler için örtündükleri 

anlatılmaktadır. Cahiliye döneminde ise başörtüsü aynı şekilde hür ve cariye ayrımını 

temsil eden bir simge olarak kullanılmıştır. 

İslâm’ın zuhurunun ilk yıllarında başörtüsü cahiliye döneminde olduğu gibi hür ve 

köle ayırımını belirtmek için kullanılmıştır. Zaman içerisinde gelişen olaylar ve cahiliye 

kadınlarının başörtülerini arka tarafa sarkıtıp boyunlarını ve takılarını izhar etmeleri 

neticesinde Kur’ân, tesettürün bu şekilde kullanılmasına müdahale ederek hem muhtevâ 

hem de şekil itibariyle onu değiştirmiştir. Kur’ân-ı Kerîm, başörtüsünü gelenek 

olmaktan ve hür-cariye ayırımını temsil eden bir simge olmaktan çıkardı. Simge 

olmaktan çıkarılan başörtüsü, yeni bir yaşam tarzının sosyal hayata yansıyan 

vazgeçilmezine dönüştü.  

Başörtünün kadim din ve medeniyetlerde tatbik edilmiş olması, onu ibadet 

olmaktan çıkarmayacağı gibi onun sadece geleneksel bir kıyafet olduğunu da 

                                                 
644

  el-Hererî, Hadâik, C. XIX, ss. 305-306. 



 

171 

 

göstermez. Bir eylemin ibadet veya gelenek olarak değerlendirilebilmesi, eylemin hangi 

niyet ve amaçla yapıldığına bağlıdır.  

Tesettürü Allah’ın emri olarak telakki etmemek, onu geleneksel bir kıyafet olarak 

görmek, Kur’ân’ı ve Hz. Peygamber’in uygulamarını bilmemenin veya onları inkâr 

etmenin neticesidir. Zira bir şeyin Allah’ın emri olup olmadığını bilmenin en doğru 

yolu, Hz. Peygamber’in o şeye karşı olan tutum ve davranışını bilmekten geçer. 

Muhacir kadınlarının eteklerinin bir kısmını keserek başlarını örtmeleri, bu 

uygulamanın Allah’ın bir emri olduğunun en açık göstergelerinden bir tanesidir. Çünkü 

bu uygulama, aynı zamanda Hz. Peygamber (sav)’in onayına sunulmuş gibidir. Zira bu 

uygulama yanlış olsaydı, Hz. Muhammed (sav)’in bu yanlışa müdahale etmesi 

kaçınılmaz olurdu. Şayet tesettür, Allah’ın emri olmasaydı Müslüman bayanlar, evlerine 

geçmeden ve sokaktayken eteklerininin bir kısmını keserek başlarını örtmezlerdi. Aynı 

şekilde başta Hz. Peygamber’in eşleri olmak üzere diğer mümin bayanlar da başlarını 

örtmezlerdi. 

2.6. Genel Olarak Kadının Şahitliği  

İslâm dini, adaleti tesis etmek ve her bireyin mutlu ve müreffeh bir hayat 

yaşaması için herkese diğer bireylere karşı yapması gereken görev ve sorumluluklar 

yüklemiştir. Bu görev ve sorumlulukların neler olduğunu da beyan etmiş ve bu 

konularda hassas davranılmasını talep etmiştir. Zira toplumun her bir ferdi, ancak bütün 

haklarına sahip olduğunda ve bunlardan mahrum edilmediğinde mutlu olabilir. İslâm 

dini hem erkeğe hem kadına sahip oldukları bütün haklarını açıklamış ve bu haklara 

riayet edilmesi hususunda gerekli hassasiyetin gösterilmesi gerektiğini de 

tembihlemiştir.  

Bu haklardan biri de şahitliktir. Şahitlik, İslâm toplumunda adaletin ikame 

edilebilmesini sağlayan önemli bir müesseseder. Kur’ân-ı Kerîm, adaletin sağlanması 

için şahitlik konusuna değer atfetmiş, inanlara da şahitliği, hakkıyla yerine getirmeleri 

hususunda önemli uyarılarda bulunmuş ve bu konuda taviz vermemelerini 

emretmiştir. 645  İleride detaylı bir şekilde ele alacağımız için şimdilik bu konuya 

teferruatlı girmeyeceğiz. Fakat şahitlik konusuna geçmeden önce bir hususu ifade 

etmekte yarar görüyoruz. İslâm karşıtları başta olmak üzere kadın haklarını 

savunduklarını iddia eden birtakım çevreler, Kur’ân’ın kadına, erkek kadar değer 
                                                 

645
  Nisâ, 4/135; Mâide, 5/8. 



 

172 

 

vermediğini, onu erkeğin yarısı olarak gördüğünü temellendirmek için şahitlik konusu 

ele alan ayeti de delil olarak zikredip Kur’ân’ı tenkit etmektektedirler. Bizler de 

öncelikle şahitliğin anlamını, hükümlerini, şartlarını ve bu konuda ileri sürülen iddiaları 

ele alacağız. Ardından ilgili ayetin perpektifinden bir neticeye ulaşmaya çalışacağız. 

a. Şâhit Kelimesinin Sözlük Anlamı 

Şâhid kelimesinin çoğulu “şühûd”, şehîd kelimesinin çoğulu ise “şüheda ve 

şehadet”tir.
646

Bu kelimeler, türevleriyle birlikte sözlük ve terim anlamlarıyla Kur’ân’da 

yüz almış altı yerde geçmektedir. 

Öncelikle kelimenin sözlük anlamını daha sonra terim anlamını vermeye 

çalışacağız. 

1. Bir mekânda hazır bulunmak.647
 

ِ لنَبَُي ِتنََّهُ وَاهَْلَهُ ثمَُّ لنَقَوُلنََّ لِوَلِي ِه۪ مَا شَهِدْناَ مَهْلِكَ   لِه۪ وَانَِّا لصََادِقوُنَ اهَْ  قاَلوُا تقَاَسَمُوا باِللّٰه

“Aralarında Allah adına and içerek şöyle dediler: Mutlaka onu ve ailesini 

geceleyin öldüreceğiz sonra da velisine; ‘Biz onun ailesinin öldürülüşüne şahit olmadık. 

Biz kesinlikle doğru söyleyenleriz', diyeceğiz." 648  Bu âyet-i kerimede zikredilen 

“şahidna” kelimesi, bu anlamda kullanılmıştır. 

2. Bir kimsenin hazır bulunup görmek veya duymak sûretiyle bildiği bir şeyi 

haber vermesi.
649

 

ُٓى ابَ۪يكُمْ فقَوُلوُا يَُٓا ابَاَنَُٓا انَِّ ابْنكََ سَرَقۚ وَمَا شَهِدْنَُٓا اِلََّّ   لْغَيْبِ حَافظِ۪ينَ بِمَا عَلِمْناَ وَمَا كُنَّا لِ ارْجِعُُٓوا الِ 

“Siz babanıza dönün ve deyin ki: "Ey babamız! Şüphesiz oğlun hırsızlık etti, biz 

ancak bildiğimize şahitlik ettik. (Sana söz verdiğimiz zaman) gaybı (oğlunun hırsızlık 

edeceğini) bilemezdik.”650Ayette geçen “şahidna” lafzı bu manada kullanılmıştır. 

3. Bir şeyi açığa çıkarmak.651
 

هَ اِلََّّ  ُٓئكَِةُ وَاوُ۬لوُا الْعِلْمِ قَُٓائِماً بِالْقِسْطِِۜ لََُّٓ الِ  هَ الََِّّ هُوََۙ وَالْمَل  ُ انََّهُ لََُّٓ الِ    هُوَ الْعيَ۪ييُ الْحَك۪يمُِۜ شَهِدَ اللّٰه

                                                 
646

  İbrahim Mustafa, el-Mu’cemu’l-Vasît, s. 497. 
647

  Lûs Maruf, Muncid, s. 406. 
648

  Neml, 27/47. 
649

  Lûs Maruf, Muncid, s. 406. 
650

  Yûsuf, 12/81.  
651

  İbrahim b. Sehl ez-Zeccâc, Maânil-Kur’ân va İ’râbuhu, C. I, Âlimu’l-Kütüp, Beyrut 1988, s. 385. 



 

173 

 

“Allah, melekler ve ilim sahipleri, ondan başka ilah olmadığına adaletle şâhitlik 

ettiler. Ondan başka ilah yoktur. O, mutlak güç sahibidir, hüküm ve hikmet sahibidir.”652 

Ayette zikredilen “şahida” lafzı bu anlamda kullanılmıştır. 

4. Yemin etmek. 
653

 

اءَكَ الْمُناَفقِوُنَ قَالوُ! ِه ذَا جَُٓ  ا نَشْهَدُ انَِّكَ لرََسُولُ اللّٰه

“Münafıklar sana geldiklerinde, ‘Tanıklık ederiz ki sen gerçekten Allah’ın 

elçisisin’ derler.”654 Ayette zikredilen “neşhedu” lafzı, bu anlamda kullanılmıştır.  

5. Hüküm vermek.
655

 

 كَانَ قَم۪يصُهُ قدَُّ مِنْ قبُلٍُ فصََدَقَتْ وَهُوَ مِنَ الْكَاذِب۪ينَ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ اهَْلِهَاۚ انِْ 

“Kadının ailesinden bir şahit de şöyle şahitlik etti: ‘Eğer onun gömleği önden 

yırtılmışsa, kadın doğru söylemiştir.’”656 

6. Herhangi birinden şahitlik yapmasını talep etmek.
657

 

 دُوا شَه۪يدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْۚ فاَِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُليَْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَاتَاَنِ وَاسْتشَْهِ 

“(Bu işleme) şahitliklerine güvendiğiniz iki erkeği; eğer iki erkek olmazsa, bir 

erkek ve iki kadını şahit tutun.”658
 Bu ayette zikredilen “isteşhidu” lafzı bu anlamda 

kullanılmıştır.659 

b. Şâhit Kelimesinin Şer’î Anlamı 

İslâm hukukçuları “şâhit” kelimesini birbirine yakın şekilde tarif etmişlerdir. Bu 

tariflerden bazıları şunlardır: 

1. Bir hakkı ispat etmek için hüküm meclisinde şehadet lafzıyla haber 

vermektir.660 

                                                 
652

  Âl-i İmrân, 3/18. 
653

  Zeynu’d-Dîn Muhammed b. Ebî Bekr, er-Râzî, Muhtâru’s-Sihâh, Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut 1999, 

s. 169. 
654

  Münâfikûn, 63/1. 
655

  ez-Zeccâc, Maânil-Kur’ân va İ’râbuhu, C. I, s. 384. 
656

  Yûsuf, 12/26. 
657

  er-Râzî, Muhtâru’s-Sihâh, s. 169. 
658

  Bakara, 2/82. 
659

  Muhammed b Yakup Fîrûzâbâdî, el-Kâmusu’l-Muhît, C. I, Müessesetü’l-Risale Yayınları, Beyrut 
2005, s. 292; Ebu’l-Fazl Cemalüddin İbn Manzûr, Lisânu’l-Arap, C. I, Dâru Sadir, Beyrut 1414, s. 

195. 



 

174 

 

2. Hâkimin sağlıklı bir karar verebilmesi için kendisine birtakım malumutların 

verilmesinden ibaret olan davranışa denilir.661 

3. Bir kimsenin, başka birine hakkını şehadet kavramıyla ifade etmesidir.662 

4. Herhangi bir kimsenin, bildiği birşeyi şehadet kavramıyla ifade etmesidir.663
  

İslâm hukukçularının şahitlik için yapmış oldukları tanımlamalara baktığımızda 

şahitlik kavramının sözlük ve şer‘î anlamı arasındaki münasebeti görmekteyiz. Zira 

şahitlik her iki tanıma göre de bilenen bir konuyu haber vermektir. Lakin şer‘î anlamı 

daha özeldir. Ki o da sadece adil bir kimsenin hüküm meclisinde şehadet lafzıyla bir 

olayı aktarmasıdır. Şahitlik kavramını şu şekilde özetlemek mümkündür: “Bir kimsenin 

başkasına ait olan hakkı, bizzat görüp o hakkı hüküm meclisinde ikrar etmesidir.”664 

c. Şahitliğin Kaynağı 

Şahitliğin kaynağı, Kur’ân, sünnet, icma ve akıldır. Şahitliğin kaynağı olan bu 

maddeleri kısa bir şekilde ele alıp izah etmeyi yararlı görüyoruz.  

1. Kur’ân 

Kur’ân-ı Kerim’in muhtelif âyetleri, hakkın ispatı için şahitliği emretmektedirler. 

Bu âyetlerden bazıları şunlardır: “Erkeklerinizden iki şahit tutun; eğer iki erkek 

bulunmazsa, şahidlerin razı olacağınız bir erkek, biri kadın olabilir.” 665
 “Alışveriş 

yaptığınızda iki şahit tutun.” 666  “İçinizden iki adil kimseyi şahit tutun.” 667  Bu ayet-i 

kerimelerde Yüce Allah, şahitlik yapmamızı emretmektedir.  

2. Sünnet 

İslâm tarihi yakından incelendiğinde Hz. Peygamber’in birçok dava ve olayı 

şahitlik yoluyla çözüme kavuşturduğu görülücektir. Bu da bizlere şahitliğin sünnette de 

                                                                                                                                          
660

  Osman b. Ali ez-Zeylaî el-Hanefi, Tebyinu’l-Hakâik Şerhu Kenzi’d-Dakâik, C. IV, el-Matbaatu’l-
Kubra’l-Emiriye, Kahire 1313, s. 204; İbnu Abidin Muhammed Emin, Radu’l-Muhtâr ala Durri’l-
Muhtâr, C.V, Dâru’l-Fikr, Beyrut 1992, s. 461. 

661
  Muhammed b. Ahmed ed-Dusûki el-Malikî, Hâşiyetu’t-Dusûki ala Şerhi’l-Kebîr, C. IV, Dâru’l-Fikr, 

Beyrut t.y., s. 206. 
662

  Süleyman b. Amr el-Cemel, Futuhâtü’l-Vahhâb bi Tavzihi Şerhi Memheci’t-Tullâb, C. V, Dâru’l-Fikr, 

Beyrut t.y., s. 377. 
663

  Abdurrahman b. Muhammed el-Hanbeli el-Necdî, Şarhu Zâdi’l-Müstekna’ C. VII, y.y., t.y., s. 570. 
664

  Abdurrahman b. Süleyman el-Maruf Bi Şeyhizade Efendi, Mecmaul Enhur, C. II, Dâru İhya-i 

Turasi’l-Arabî, Beyrut t.y., s. 185. 
665

  Bakara, 2/282. 
666

  Bakara, 2/282. 
667

  Talâk, 65/4. 



 

175 

 

delil olarak kabul edildiğini göstermektedir. Hz. Peygamber’in şahitlik yoluyla bazı 

meseleleri çözüme kavuşturduğu davalara örnek verecek olursak Eşas b. Kays’ı örnek 

vermemiz uygun olacaktır. Eş’as anlatıyor: “Benimle bir adam arasında bir konuda 

anlaşmazlığımız vardı. Bu konuyu çözmesi için Hz. Peygamber’e müracaat ettik. Hz. 

Peygamber, ‘bana iddianı ispat etmek için ya şahit getirirsin ya da karşı taraf bu konuda 

senin haklı olmadığına dair yemin eder’ buyurdu. Bunun üzerine Hz. Peygamber’e ‘Ya 

Rasûlallah bu adam çekinmeden ve umursamadan yemin eder’ diye söyledim. Bunun 

üzerine Hz. Peygamber, şunları söyledi: ‘Kim bir malı haksız bir şekilde elde etmek için 

yalan yere yemin ederse Allah’la kendisinden buğz etmiş halde karşılaşır’ diye 

buyurdu.”668 Bu ve buna benzer hadisler şahitliğin hem önemini hem de delil oluşunu 

göstermektedir. 

3. İcma 

Herhangi bir hükmün şehadetle olan bağını inkâr eden hiç kimse yoktur. Bu 

konuda İslâm alimleri ittifak etmişlerdir.669
 

4. Akıl 

İnsanlar arasında ihtilaf ve problemlerin çıkmaması neredeyse imkânsızdır. 

Bundan dolayı, bazı ihtilaf ve sorunların halli için şahitliğe ihtiyaç duyulmuştur. Zira bir 

sorunu şahitlik yoluyla çözüme kavuşturmak, aklın kabul ve tavsiye ettiği bir 

davranıştır.670 

d. Şahitliğin Hükmü 

Yukarıda şahitliğin önemine ve kaynaklarına kısa bir şekilde değindik. Şimdi 

şahitliğin İslâm dinindeki hükmünü irdelemeye çalışacağız. Şahitlik görevini eda etmek 

her Müslüman için farz-ı kifayedir. Zira Yüce Allah, Kur’ân-ı Kerîm’in muhtelif 

ayetlerinde şunları buyurmuştur: “Şahitliği Allah için yapın.”671, “Şahitler çağrıldıkları 

zaman gelmekten kaçınmasınlar.”672, “Şahitliği gizlemeyiniz. Kim onu gizlerse şüphesiz 

onun kalbi günahkârdır”.673 

                                                 
668

  Buhârî, “Yemin”, 2669. 
669

  Mustafa Buğa, el-Fikhu’l-Menhec ala Mezhebi’l-İmami Şâfiî, XIII, Dâru’l-Kalem Yayınları, Dimeşk 
1992, s. 211. Beğavî, Meâlimu’t-Tenzîl, C. I, s. 350. 

670
  Ebu’l-Ferac Abdurrahman b. Muhammed b. Ahmed b. Kudâme el-Makdisi, eş-Şerhu’l-Kebîr, C. XIX, 

Hicr Yayınları, Kahire 1995, s. 248. 
671

  Talâk, 65/2. 
672

  Bakara, 2/282. 
673

  Bakara, 2/283. 



 

176 

 

Şahitlikten maksat, hakları muhafaza etmektir. Bundan dolayı bazılarının bu 

görevi yapması, toplumun diğer fertlerinden bu sorumluluğu kaldırır. Şayet bu görev, 

hiç kimse tarafından yapılmazsa herkes vebal altında kalır. Şahitlik bir emanettir. Kişi 

çağrıldığı zaman bu emaneti yerine getirmelidir. Şayet bir olaya sadece bir kişi şahitlik 

etmiş ise ve onun şahitliği olmadan o olay çözülemeyecekse o kimsenin şahitliği farz-ı 

kifayeden çıkıp farz-ı ayna dönüşür. Dolayısıyla şahitlik bazı durumlarda farz-ı kifaye 

iken bazı durumlarda ise farz-ı ayındır.674
 

2.6.1. Şahitliğin Şartları 

Şahitlik meselesi, kul hakkıyla direkt bağlantılı olduğu için İslâm, bu konuya 

hassasiyetle yaklaşmış, adeta kılı kırk yararak şahitlik için birtakım kriterler getirmiştir. 

Şahitlik için belirlenen kriterler incelendiğinde bu kriterlerin aşağı yukarı birbirine 

benzer oldukları görülecektir. Şahitlik için şart koşulan kriterlerin neler olduğunu 

maddeler halinde zikretmekte yarar görüyoruz. 

a. Akıllı ve Ergen Olmak 

İslâm dini şahitliğin geçerli olabilmesi için şahitlik yapacak kişilerin akıllı ve 

ergen olmalarını şart koşar. İslâm hukukçularının tamamı, bu konuda ittifak etmişlerdir. 

Ergen olmadığı için çocuğun şahitliği geçerli değildir. Çünkü ayet-i kerimde “rical”675 

ifadesi kullanılmıştır. Bilindiği üzere ergenlik çağına ulaşmamış kişi ve kişilere “recul-

rical” denmez. Aynı şekilde delilik ve uyuşturucu madde kullanmak da şahitliği geçersiz 

kılar. Zira şahitlik, ancak görme, duyma ve akl etmekle gerçekleşebilir.676
 

b. Müslüman Olmak 

Gayr-i Müslim bir kimsenin Müslim bir kimse aleyhine yapacağı şahitlik geçerli 

değildir. Zira Kur’ân-ı Kerim’de “Kendinizden iki adil şahit tutun”677 buyrulmaktadır. 

Malum olduğu üzere gayr-i müslim biri, Müslümanlardan biri değildir. Şayet gayr-i 

                                                 
674

  Maverdi, en-Nüket ve’l-Uyûn, C. I, ss. 356-57; ez-Zemahşerî, el-Keşşâf, C. I, s. 327; Beğavî, 
Meâlimu’t-Tenzîl, C. I, s. 351. 

675
 Bakara, 2/282. 

676
  Şihâbud’dîn Ahmed b. Hüseyn eş-Şâfiî, ez-Zübed fî Fikhi’ş-Şâfiî, Dâru’l-Ma’rife, Beyrut t.y. s. 328; 
Zekeriyya b. Muhammed b. Yayha, Menhecu’t-Tullâb fî Fikhi İmâmi’ş-Şâfîî, Dâru’l-Kütübi’l-
İlmiyye, (thk.) Salah b. Muhammed, Beyrut 1997, s. 187; Ebu Bekr b. Mesud, Bedâiu’ş-Sanâi’ fî 
Tertîbi’ş-Şerâi’ C. VI, s. 266. 

677
  Talâk, 65/2. 



 

177 

 

müslim bir kimsenin şahitliği geçerli olsaydı ilgili ayette zikredilen “sizlerden” 

ifadesinin kullanılmasına gerek kalmazdı.678 

c. Konuşma Yetisine Sahip Olmak 

Dilsiz bir kimsenin şahitliği kabul olunmamaktadır. Dilsiz olan şahıs her ne kadar 

birtakım işaretlerle meramını ifade etse de bu beceri, dilsizin şahitlik edemeyeceği 

durumunu değiştirmez. Çünkü şahitlik konusunda işaret geçerli sayılmamaktadır.679
 

d. Adalet Vasfına Sahip Olmak 

Şahitliğin en önemli rüknü adalettir. Yukarıda ifade edildiği gibi adaleti ikame 

etmek için şahitlik yapılmaktadır. Dolayısıyla adaletin gerçekleşebilmesi için bu görevi 

icra edecek olanların da herşeyden önce adil olmaları gerekmektedir.680Zira Yüce Allah 

Kur’ân-ı Kerîm’de adil kimselerin şahitlik yapmaları gerektiğini emretmektedir.681
 Bu 

âyetten hareketle fasık birinin ve insan saygınlığına halel getirecek davranışlarda 

bulunanların şahitlikleri, geçerli değildir. Hadis-i şeriflere bakarak şahitliği geçerli 

olmayan kimselere şu vasıflara sahip olanları da eklemek mümkündür: “Emanete 

hiyanet eden erkek ve kadın ile din kardeşine kin besleyen ve aynı zamanda geçimini 

temin etmekte bir ev halkına bağımlı olan kimsenin şahitliği makbul değildir. Fakat bu 

kimsenin bağımlı olduğu aile halkından başkası lehine yaptığı şahitlik geçerlidir.”682 

e. Görüyor Olmak 

Âmâ bir kimsenin şahitliği geçerli değildir. Zira şahitliğin tam manasıyla 

gerçekleşebilmesi için kişinin görüyor olması gerekiyor. Âmâ biri, insanları ses 

tonlarıyla ancak tanıyabilir. Ses tonlarının birbirine benzemesi ihtimali ve âmânın ses 

sahibini teşhiste yanılabilme ihtimalinin bulunması, şahitlik müessesisine onarılması 

mümkün olmayan zararlar verebilir. Bu yüzden âmânın şahitliği kabul görmemiştir.683
 

 

                                                 
678

  Bu konuda mezhepler arasında ihtilaf vardır. Örneğin Hanefî mezhebine göre ehl-i zimmenin 

birbirleri için yapmış oldukları şahitlikler geçerlidir. Muhammed b. Ahmed ed-Dusûki el-Malikî,  
Hâşiyetu’t-Dusûki ala Şerhi’l-Kebîr, C. IV, s. 165. 

679
  Zekeriyya b. Muhammed el-Ensari, Fethu’l-Vahhâb bi Şerhi Menheci’t-Tullâp C. 2, Dârul-Fikr, 

Beyrut 1994, s. 272; Maverdi, en-Nüket ve’l-Uyûn, C. I, s. 355. 
680

  Serahsî, el-Mebsût, C. 16. s. 113. 
681

  Talâk, 65/2. 
682

  Tirmizî, “Şehâdet”, 2; İbn Mâce, “Ahkâm”, 3. 
683

  Abdulğani b. Tâlip ed-Dimeşkî, el-Lübâb fî Şerhi’l-Kitâb, C. IV, el-Mektebetü’l-İlmiyye, (thk) 
Muhammed Muhyiddîn, Beyrut t.y. s. 60; Ebu Bekr b. Mesud, Bedâiu’ş-Sanâi’ fî Tertîbi’ş-Şerâi’ C. 

VI, s. 266. 



 

178 

 

f. İyi Kavrama Yetisine Sahip Olmak 

Şahitlik yapacak kişi, iyi duymanın yanında iyi bir kavrayış yetisine de sahip 

olmalıdır. Sıkça yanılan ve unutan birinin şahitliği makbul değildir. Zira böyle 

kimselere itimat edilmez. Dolayısıyla bu vasıflara sahip olanların şahitlikleri kabul 

edilmemiştir.684 

2.6.2. Kadının Şahitliği Etrafında Yapılan Bazı Tartışmalar 

İslâm dinine menfî ve maksatlı yaklaşan birtakım çevreler, Kur’ân’dan bazı 

âyetleri öne sürerek İslâm’ın kadına değer vermediğini ve onu erkeğin yarısı olarak 

gördüğünü iddia etmişlerdir. Bu tür çevrelerin iddialarını temellendirmek için öne 

sürdükleri âyetlerden bir tanesi de Bakara sûresinin iki yüz seksen ikinci âyet-i 

kerimesidir. İlgili âyet-i kerimede Yüce Allah, şahitlik için iki erkek veya bir erkek iki 

kadının şahit tutulmasını emretmektedir. 685  Bu iddiaları inceleyip ardından Kur’ân 

penceresinden bu iddialara cevap vermeye çalışacağız. Zira bu iddiaların cevapsız 

bırakılması, bu çevrelerin haklı olduğunun bir göstergesi olarak değerlendirilebilir. 

a. İslâm Dini, Şahitlik Konusunda Kadını Erkeğin Yarısı Olarak mı 

Görmektedir? 

Genellikle İslâm’a önyargılı ve düşman çevrelerin sürekli gündemde tuttukları 

konuların başında kadının şahitliği konusu gelmektedir. Bu çevreler, kadının İslâm’a 

karşı tavır alması için sürekli “İslâm dini kadını hor görmüş, kendisine değer vermemiş, 

erkeğin yarısı olarak görmüş” gibi söylemlerle kışkırtmaktadırlar. Oysa İslâm dini, ilk 

günden beri kadına hak ettiği değeri vermiş ve onu hiçbir şekilde mağdur etmemiştir.686  

Şahitlik konusunda İslâm, kadını erkeğin yarısı olarak görmemiş sadece şahitlik 

konusunu ister lehte isterse aleyhte olsun tam manasıyla güvence altına almak 

istemiştir. Bunun için de hem erkeğin hem de kadının fıtratını detaylı bir şekilde göz 

önünde bulundurmuş ve birtakım kriterler getirmiştir. 

                                                 
684

  ed-Dusûki, Hâşiyetu’t-Dusûki ala Şerhi’l-Kebîr, C. IV, s. 165; Muhammed b. Ahmed el-Hatîp eş-

Şirbînî, Muğni’l-Muhtâc ilâ Ma’rifeti Mâ’feti elfâzi’l-Minhâc, C. VI, Dâru’l-Kutübi’l-İlmiyye, Beyrut 
1994, s. 239-244; Yunus Apaydın, “Şahid”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi, C. XXXVIII, Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 2006, s. 278 

685
  Bakara, 2/282. 

686
  Muhammed Mansur el-Hafnavî, el-Mer’e fi’l-Manzuri’l-İslâmî ve’t-Tasavvuri’l-vad’î, Matbautu’l-
Emane, Kahire 1989, ss. 247-248. 



 

179 

 

Şu hususu da ifade etmekte yarar vardır. İslâm her hal ve şartta şahitlik için iki 

kadının bir erkek mesabesinde olduğunu iddia etmiyor. Bazı durumlarda kadın ve 

erkeğin şahitliğini eşit bir şekilde kabul ederken bazı durumlarda ise sadece kadının 

şahitliğini esas almaktadır. Örneğin Hz. Peygamber, gelin ve damadın sütannesi 

olduğunu söyleyen bir kadının şahitliğine dayanarak ashaptan Ukbe b. Hârisin nikâhını 

iptal etmiştir.
687

 Hz. Ömer de doğum konusunda bir tek kadının tanıklığını yeterli 

görmüştür. Hz. Osman ise sadece bir kadının şahitliğine dayanarak evli çiftleri 

ayırmıştır.688
 Doğum, bekâret ve kadınlara has diğer durumlarda sadece kadının şahitliği 

esas alınır. 689
 Zira bu gibi durumlarda erkeğin bizzat bilgi sahibi olması mümkün 

değildir. Dolayısıyla bu gibi durumlarda sadece kadının şahitliği esas alınarak hüküm 

verilir. Şahitlik konusu çok uzun ve teferruatlı bir konudur. Fıkıh kitapları uzun uzadıya 

bu konuyu ele almış ve detaylandırmışlardır.690
 Bizleri ilgilendiren husus, “(Bu işleme) 

şahitliklerine güvendiğiniz iki erkeği; eğer iki erkek olmazsa, bir erkek ve iki kadını 

şahit tutun. Bu, onlardan biri unutacak olursa, diğerinin ona hatırlatması içindir”691
 

ayetinde belirtilen şahitlik için iki kadının bir erkek mesabesinde olmasının nedenlerine 

bakıp daha sonra bir neticeye ulaşmaktır. 

1. Unutkanlık 

Şahitliğin tahakkuku için bir erkek ve iki kadın şartını koşan ilgili ayet 

incelendiğinde unutma faktörü açık bir şekilde görülecektir. Zira kadının içli dışlı 

olmadığı bir konuyu unutması son derece doğaldır.692 İbn Kayyım el-Cevzî ilgili ayeti 

yorumlarken şu hususlara dikkat çekmiştir: “Unutkanlığın genellikle söz konusu olduğu 

durumlarda bir erkek ve iki kadın şartı söz konusudur. Genel manada unutkanlığın 

olmadığı durumlarda ise iki kadın şartı aranmaz.”693
 Kadının, fıtratı gereği eve taalluk 

eden konularda hafızası ve zekâsı kuvvetlidir. Diğer taraftan alış- veriş gibi konulara 

genel anlamda dahil olmadığı için bu konularda hafızasının zayıf olması tabiidir. Zira 

                                                 
687

  Buhârî, “İlim”, 26-29; ed-Dârimî, “Nikâh”, 51. 
688

 Abdurrezak Ebû Bek Abdurrezak b. Hemmam b. Nafi’ es-San’ani, el-Musannef, C. VII, 

Habiburrahman el-A’zami (thk ve tlk), el-Mektebu’l-İslâmî, Beyrut 1983, s. 482; C. VIII, ss. 332-334. 
689

   Osman b. Ali ez-Zeylaî el-Hanefi, Tebyinu’l-Hakâik Şerhu Kenzi’d-Dakâik, C. IV, s. 209. 
690

   Muhammed b. Ahmed Şemsu’l-Eimme es-Serahsî, el-Mebsût, C. XVI, Dârul-Marife Yayınları, 
Beyrut 1993, ss. 149-155. 

691
  Bakara, 2/282. 

692
  Muhammed Mansur el-Hafnavî, el-Mer’e fi’l-Manzûri’l-İslâmî ve’t-Tasavvuri’l-Vad‘î, s. 251. 

693
 Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyup Şemsuddîn İbn Kayyim el-Cavziyye, et-Turuku’l-Hikemiyye, 

Mektebetü Dari’l-Beyan, Beyrut t.y., ss.127-128. 



 

180 

 

beşer genellikle önemsediği ve kendisini ilgilendiren konularda tam manasıyla bilgi 

sahibi olabilmektedir. 

Kadın, fıtratı ve meşguliyeti icabı ev işlerine taalluk eden konuları erkekten daha 

iyi bilmekte ve bu konuda daha bilgi sahibi olabilmektedir. Aynı şekilde erkek alım-

satım gibi konuları kadından daha iyi bilmekte ve kavramaktadır. Kadın ve erkeğin 

farklı eğilimlere ve becerilere sahip olması, erkeğin ve kadının birbirinden üstün 

oldukları anlamına gelmez. Sadece her birinin fıtratının icabı, meşgul oldukları alanları 

daha iyi kavrayabildiklerini göstermektedir. Hülasa kadın alış-veriş gibi konulara daha 

az müdahil olduğundan dolayı bazı konuları tam manasıyla kavrayamayabilmektedir. 

Bu durum, değer, fazilet veyahut aşağılıkla ilgili olmayıp sadece şahitlik hususunda 

adaletin gerçekleşmemesi ihtimalini doğurduğundan dolayı bir kadınla beraber başka bir 

kadın şartı getirilmiştir ki biri unutur veya eksik bırakırsa diğeri ona hatırlatsın.694
 

2. Kadının Duygularını Gözönünde Bulundurmak 

İslâm, şahitlik konusunu ele alırken kadının duygu ve tepkisini gözönünde 

bulundurarak hüküm verme cihetine gitmiştir. Şu bir gerçek ki kadın fıtratı gereği son 

derece hassas ve olaylara ani tepki veren bir karaktere sahiptir. Kadın, bazı durumlarda 

bir olay ve eylem karşısında duygularına kapılıp olayın içyüzünü kavrayamama riskiyle 

karşı karşıya kalabilir. İslâm, bu gibi nedenlerden dolayı hüküm meclislerinde daha 

doğru ve sağlıklı bir karar verilebilmesi adına kadın şahitlerin birden fazla olmasını 

talep etmiştir.695
 Günümüzde tanık koruma programları kavramıyla anlatılan husus, 

tanıklığın her zaman tercih edilebilir bir durum olmadığıdır. Âyette iki kadının 

tanıklığının istenmesi, tanıklık yapılan konuların tanıkların aleyhine sonuçlar 

doğurabileceği ihtimalini de akla getirmektedir. Çünkü bazı yargılamalarda yapılan 

tanıklıklar, tanıkların can ve mal kaybına maruz kalmasına sebep olabilmektedir. 

Bundan dolayı, bu ağır sorumluluğun sadece bir kadına da yüklenmemiş olması, 

Allah’ın kadına rahmetinin bir tezâhürü olarak da değerlendirilebilir. İki kadının bir 

olay karşısında eşit derecede etkilenmeleri veya aynı duygulara kapılma ihtimalleri 

neredeyse imkansızdır. Dolayısıyla biri yanılıp veya yanlış duygu ve düşüncelere 

                                                 
694

  Hayrettin Karaman, “Kadının Şahitliği, Örtünmesi ve Kamu Görevi”, İslâmi Araştırmalar, 5/4 1991, 

s. 284-291; Mustafa Tunçer, “Kur’ân-ı Kerim Işığında Kadının İtibarını Düşüren Konuların 
Değerlendirilmesi”, Trabzon İlahiyat Dergisi, 6/1 2019, s. 178. 

695
  Muhammed Kutup, Şubuhetün Havle’l-İslâm, Dâru’ş-Şurûk Yayınları, Kahire 1992, s. 121. 



 

181 

 

kapıldığında diğeri kendisini bu yanılma ve yanlış düşünceler karşısında uyarır ve 

gerçeklerin ortaya çıkmasına vesile olur.696 

3. Kadının Biyolojik Yapısını Dikkate Almak 

Modern bilim insanları, Yüce Allah’ın hem erkeğe hem de kadına biyolojik 

yapısına uygun birtakım meziyetler verdiğini keşfetmişlerdir. Aynı zamanda kadın ve 

erkek beyinlerinin bir olay karşısında birbirinden farklı tepkiler verdiğini de tespit 

etmişlerdir. 697  Şahitlik konusunda bu biyolojik sebeplerden kaynaklanan farklı 

tepkilerden dolayı da iki kadının şahitliği bir erkeğin şahitliğine denk tutulmuştur. 

Şahitlik konusunda birtakım farklılıkların olması, kadının insanlığına, mükkerrem 

oluşuna, değerli ve onurlu kişiliğine halel getirmemektedir. Bu farklılıklar sadece 

şahitlik konusuna verilen değerin ne kadar önemli olduğunu göstermektedir.698 Örneğin 

ilgili ayet-i kerimede Yüce Allah, şahitliği yüceltmek için “sizden iki erkek şahitlik 

yapsın” 699
 buyurmaktadır. İki erkek şartının koşulması nasıl ki erkeğin onur ve 

saygınlığına halel getirmiyorsa bazı durumlarda da iki kadın şartının koşulması kadının 

onur ve saygınlığına halel getirmemektedir. 

b. Ayette Geçen “Tedilla” Kelimesi Etrafında Yapılan Yorumlar 

Söz konusu ayette geçen “tedilla” (تضلا) kelimesinden neyin kastedildiğine dair 

biribirinden farklı ve zıt yorumlar yapılmıştır. Bu kelime için yapılan birtakım 

yorumlar, kadın hakkında yanlış algılama biçimlerinin oluşmasına sebep olmaktadır. Bu 

gibi yanlış anlamlara mahal vermemek adına bu kelimeyi izah etme ihtiyacı hissettik. 

Söz konusu kelime iki anlam etrafında dönmektedir. 

1. Nisyan 

“Dalâl” kelimesi zikredilirken akla ilk gelen anlam unutkanlıktır. Bu kelime, 

şahitlik için kullanıdığı zaman şu anlamı ifade eder: “Şahitliğe konu olan herhangi bir 

olayın bir kısmını hatırlayıp diğer kısmını ise unutmakla birlikte kişinin tereddüt ve 

şüphe içerisinde kalmasıdır. 700
 Kişi şahitliğe konu olan bir hususu tam manasıyla 

                                                 
696

  Muhammed Hac Nasır, el-Mer’e ve’ş-Şuûni’l-Âmmetü fi’l-İslâm, Dâru Sâdir, Beyrut 2001, s. 75. 
697

  Ömer Süleyman el-Eşkar, el-Mer’etü Beyne Duati’l-İslâm ve Ad’iyait’Takaddüm, Mektebetü’l-Fellâh, 
Kuveyt 1948, s. 45. 

698
  Sibâî, el-Mer’e Beyne’l-Fıkhi ve’l-Kanûn, s. 23. 

699
  Bakara, 2/282. 

700
  Ebû Muhammed Abdu’l-Hak b. Ğâlip b. Atiyye el-Endülüsî, el-Muhararu’l-Vecîz fî Tefsîri’l-Kitâbi’l-
Azîz, C. I, Abdu’s-Selâm Abdu’ş-Şâfî Muhammed (thk), Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 1422, s. 
372.  



 

182 

 

unuttuğunda kendisi için ‘dalle-tedilla’ gibi ifadeleri kullanılmaz.” İlgili ayette 

unutkanlık olarak yorumlanan “tedilla” kavramını şu şekilde tercüme etmek 

mümkündür: “Herhangi birinin bir olayı, olduğundan farklı bir şekilde görüp algılaması 

ve algıladığı biçimde o olayın vuku bulduğuna inanması veya zannetmesidir.”701 

2. Hata 

“Dalâl” kelimesinin bir diğer anlamı ise yanılmadır. Ayet, kadının ilgi alanı 

olmayan konularda yanılma ihtimalini gözönünde bulundurarak bu yanılma ihtimalini 

ortadan kaldırmak için başka bir kadının ona destek olmasını istemiştir. “Dalâl” ifadesi, 

Kur’ân’da Hz. Peygamber (sav) için de kullanılmıştır. Duha sûresinin yedinci ayetinde 

yüce Allah şöyle buyurmuştur: “Seni yol bilmez bulup doğru yola iletmedi mi?702 Bazı 

alimler bu ayeti şu şekilde yorumlamışlardır: “Peygamberlik görevinin önem ve 

ehemmiyetinden gafil (tam manasıyla kavrayamadığın) halde seni bulup doğru yola 

iletmedi mi?”703
  

2.6.3. Muhammed el-Emîn el-Hererî’nin Kadınların Şahitlik Konusuna 

Yaklaşımı 

el-Hererî, şahitlik konusunu içinde barından ayet-i kerimeyi tefsir etmeden önce 

evvela ilgili âyetin kendisinden önceki ayet ile münasebetini beyan etmiş704 ardından 

sebe-i nüzulünü ele almış ve bu konuda varid olan rivayetleri aktarmıştır. Ayetin sebeb-i 

nüzulünü aktardıktan sonra ayetin tefsirini ve onunla ilgili varid olan kıraat vecihlerine 

yer vermiştir. el-Hererî, ilgili ayetin “selem akdi” ile alakalı olduğunu ifade etmiş ve bu 

konudaki görüşünü teyit etmek için farklı rivayetleri delil olarak getirmiştir.705 Ayette 

zikredilen “yazın” ifadesi ile alakalı olarak da şunları söylemiştir: “Alimlerin çoğu 

ayette zikredilen “yazın” ifadesinden maksadın mübahlık olduğunu, farz olmadığını 

söylemişlerdir. Bu gibi durumlarda yazı eylemi gerçekleşmediği takdirde taraflar vebal 

altında kalmazlar. Ayetteki emir, sadece alışveriş konusunda muhataplara bilgi verme 

babından olup dünyevî bir faydaya terettüp etmektedir. Bunu uygulayan kişi sevap 

almaz, terk eden de günahkâr olmaz.”706 

                                                 
701

  Muhammed Ebû Zehra, Zehratü’t-Tefâsîr, Dârul-Fikri’l-Arabi, Kahire t.y. C. II, s. 1072. 
702

  Duhâ, 93/7. 
703

  eş-Şavkânî el-yemanî, Fethu’l-Kadîr, C. V, s. 558. 
704

  el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 121. 
705

  el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 122. 
706

  el-Hererî, Haâik, C. IV, s. 123.  



 

183 

 

el-Hererî, âyette şahitlik için aranan adalet vasfını yorumlarken şu ifadelere yer 

vermiştir: “Şahitlik edecek kimsenin iki taraf için de hakkaniyetli olması ve hiç kimseyi 

kayırmaması gerekir. Tarafların ona itimat etmesi ve onun tarafsızlığından en ufak bir 

şüphe duymaması gerekmektedir.”707 

el-Hererî, belirli çevreler tarafından eliştirilen “bir erkeğin şahitliğinin iki kadının 

şahitliğine eşit olduğu” meselesinde ise şu ifadeleri kullanmıştır: “Şayet şahitlik için iki 

erkek bulunmaz veya bulunduğu halde şahitlikleri kabul edilmezse bu takdirde rıza 

gösterceğiniz bir erkek ve iki kadın şahitlik etsin.” 708 el-Hererî, bazı durumlarda iki 

kadının bir erkek mesabesinde olmasının nedenini, unutkanlık ve konuya tam manasıyla 

hakim olmama olarak zikretmektedir. el-Hererî’nin şahitlik konusunda klasik 

müfessirler gibi düşündüğünü ve ilgili ayeti, onlar gibi tefsir ettiğini ve bu konuda farklı 

bir görüşe sahip olmadığını görmekteyiz. Klasik müfessirlerin, bu meseleyi 

temellendirmeye çalışırken genellikle kadınların aklen ve dinen eksik olduklarını 

dayandırdıkları bir hadis zikretmektedirler.709 el-Hererî de bu konuda ilgili hadisi her ne 

kadar sarahaten zikretmiyorsa da bu anlama gelecek ifadelere yer vermektedir.710 

Bu hadisi inceleyip kendisinden ne tür anlamların murat edildiğini açıklamayı, 

konumuz açısından son derece önemli bulmaktayız. Bu yüzden sözü geçen hadisi 

açıklamaya çalışacağız. 

Hz. Peygamber, bir bayram gününde kadınlara seslenerek şunları söylemiştir: “Ey 

kadınlar, sadaka veriniz istiğfarı çok yapınız. Çünkü bana cehennemlikler gösterildi, 

çoğu sizler idiniz.” Bunun üzerine orda bulunan kadınlar: “Ya Rasûlulah, bizler ne 

yaptık da cehennemliklerin çoğu bizden olmuş.” diye sordular. Hz. Peygamber, şöyle 

cevap verdi: “Çünkü sizler ötekine berikine çokça lanet eder, kocalarınıza karşı 

nankörlükte bulunursunuz. Ne gariptir ki, kendine hâkim, akıllı ve dinine bağlı bir 

kimsenin aklını, sizin kadar eksik dinli ve eksik akıllı birinin çelebildiğini görmedim.” 

Kadınlar tekrar sordular: “Aklımızın ve dinimizin noksanlığı nedir ya Rasûlallah, Hz. 

Peygamber, “kadının şahitliği erkeğin şahitliğin yarısı değil midir?” diye sordu. 

Kadınlar: “Evet” cevabını verdiler. Hz. Peygamber: “İşte bu aklın eksikliğindendir.” 

                                                 
707

  el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 124. 
708

  el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 125. 
709

  Buhârî, “Hayz”, 6; Müslim, “Küsûf”, 9. 
710

  el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 125-126. 



 

184 

 

buyurdu. Hz. Peygamber tekar sordu: “Hayız gördüğü zaman günlerce bekler, namaz 

kılmaz, oruç tutmaz değil mi?” diye sordu. Kadınlar: “Evet” cevabını verdiler.711 

Bu hadisi sağlıklı bir şekilde idrak edebilmek ve murat ettiği anlamı 

kavrayabilmek için öncelikli olarak bu hadisin hangi ortamda ve hangi bağlamda 

zikredilğini bilmek gereklidir. Hz. Peygamber, bir Ramazan bayramında kadınlara öğüt 

vermek için bu hadisi zikretmektedir. Hadisin sebeb-i vürudu kadınlara nasihat ve öğüt 

vermektir. Müslümanlar için mutluluk vesilesi olan böyle bir günde Hz. Peygamber’in 

kadınları küçük düşürecek onları hor ve hakir görecek söz ve davranışlar sergilemesi 

düşünülemez.712 

Aynı zamanda Hz. Peygamber’in hitap ettiği kadın kitlesi genellikle ensar 

kadınlardan oluşmaktaydı. Bu kadınların ne denli irfan ve ahlak sahibi olduklarını 

anlatan birçok rivayetler vardır. Bu rivayetleri burada uzun uzadıya aktarmayacağız. 

Sadece Hz. Ömer’in ensar kadınlarının fazilet ve ahlakını ifade eden şu sözlerini 

aktarmakla yetineceğiz. “Biz Kureyşliler kadınlarımıza hâkim bir topluluk idik. 

Medine’ye gelince orada, kadınları erkeklerine hâkim ve onlara ‘dediklerini yaptırır’ 

olarak bulduk. Bizim kadınlarımız da onlardan bunu öğrenmeye koyuldular.”713 

Hadis metni iyi bir şekilde tetkik edildiğinde aslında Hz. Peygamber’in genel bir 

tanımlama yapmaktan çok kadınların akıllı ve zeki erkekleri ikna etme kabiliyetlerine 

hayret ve taaccübünü dile getirmektedir. Hadis, kadının erkek üzerindeki etkisi ve 

hakimeyetine yoğunlaştığı kadar kadının eksik veya noksanlığı üzerine 

yoğunlaşmamaktadır. 714  Hz. Peygamber, “Kadın din ve akıl bakımından noksandır” 

sözünü kadınlara öğüt vermek bağlamında sadece bir yerde sarfetmiştir. Bunun gibi bir 

ifadeyi başka hiçbir yerde kullanmamıştır. Bu sözü safetmesinin nedenlerinden biri de 

kadınların dikkatini yapacağı öğüt ve vaaza çekmektir. Hatipler ve konuşmacılar 

dinleyicilerin dikkatini çekmek için bu yönteme sık sık başvurmaktadırlar. Hadisin daha 

iyi bir şekilde anlaşılabilmesi için “kadının akıl ve din noksanlığını” kısa bir şekilde 

açıklayacak ardından konu ile alakalı kanaatimizi belirterek konuyu sonlandıracağız. 

                                                 
711

  Buhârî, “Hayz”, 6; “Zekât”, 44; “İman”, 88; Müslim, “İman”, 132. 
712

 Cemile Abdulkadir er-Rifâî, Muhammed Râmiz Abdulfettâh, Hukûku’l-Mer’e fi’l-İslâm, Dâru’l-
Ma’mûn, Ummân 2006, s. 242. 

713
  Müslim, “Talak”, 31.  

714
  Muhammed Said Ramazan el-Bûtî, el-Mer’e Beyne Tuğyâni’l-Nizâmi’l-Ğarbî ve Latâifi’t-Teşrîi’r-

Rabbânî, Dâru’l-Fikr, Beyrut 1996, s. 174; Cemile Abdulkadir er-Rifâî ve Muhammed Râmiz 
Abdulfettâh, Hukûku’l-Mer’e fi’l-İslâm, s. 242. 



 

185 

 

a. Akıl Noksanlığı 

Hadis’te zikredilen akıl noksanlığından murat, beyin, zekâ ve kavrayış noksanlığı 

değildir. Bundan murat edilen; kadında tam manasıyla adaleti gerçekleştirecek ve 

haksızlığı giderecek şekilde bir tesbit ve kavrayışın bulunmayışıdır. Bir kimsede akıl 

varsa onda hem zekâ hem de kavrayış melekesi vardır. Kadında akıl, zekâ ve kavrayış 

melekesinin varlığı tartışılmaz bir gerçektir. Hatta kadına taalluk eden konularda 

kadının zekâsı çokça takdir görmektedir. Tarihe göz attığımızda çokça hafız, muhaddis 

ve fâkih kadınlara rastlamaktayız. Bu tür kadınlar, İslâm’ın öğretilmesine ve 

yayılmasına ciddi katkılarda bulunmuşlardır.715 

Bazı modernist alimler, kadının “akıl bakımından noksan oluşunu” kadın ile erkek 

arasındaki fizyolojik farklara dayandırırlar. Örneğin İngiltere’de bir enstitüde yapılan 

araştırmaya göre erkek beyninin, oran bakımından kadın beyninden daha fazla olduğu 

tespit edilmiştir. Bu araştırmayı yapanlara göre “kadının aklındaki noksanlık” kadının 

fizyolojik yapısından kaynaklanmaktadır.716 Tıbbî manada kadın ve erkek beyinlerinin 

oranları ve işleyişleri ile ilgili yorum yapmak tıp uzmanlarının işidir. Biz, sadece onların 

bulgularından hareketle konuyla ilgili âyeti açaklamaya çalışıp bir kanaate varmaya 

çalışırız. Tıbbî araştırmalar bu gibi sorunların aşılmasına önemli katkılar 

sunabilmektedir. Bundan ötürü bu konuyla ilgili yapılmış tıbbî çalışmaya değinmeyi 

uygun gördük. 

b. Din Noksanlığı 

Hadis’te kadın için zikredilen “din noksanlığı” ifadesi, dini mükellefiyetler 

açısından değerlendirilmesi ve mütalaa edilmesi gereken bir konudur. Zira “dini 

noksan” tabiri herhangi bir kişi için kullanıldığında o kişinin ya dini vecibelerin 

tamamından sorumlu olmadığı ya dini vecibeleri tatbik etmeyen biri olduğu ya da 

uygulama hususunda gevşeklik gösteren biri olduğu kastedilir. Kadın için birinci 

ihtimalin (yani dini vecibelerin tamamından sorumlu olmayan kişi) düşünülmesi 

mümkün değildir. Zira kadın, cuma namazı ve cihat gibi bazı istisnalar hariç, erkek gibi 

dini vecibelerin tamamından soumludur. İkinci ihtimalin de (yani dini vecibeleri tatbik 

etmeme veya bu konuda gevşeklik gösterme gibi) murat edilmesi aynı şekilde mümkün 

                                                 
715

  er-Rifâî ve Abdulfettâh, Hukûku’l-Mer’e fi’l-İslâm, s. 244. 
716

  Muhammed Kâmil Abdussamed, el-İ’câzu’l-İlmî fi’l-İslâmî ve’s-Sünneti’l-Nebeviyye, Dârul-Mısrî, 
Mısır 1997, s. 128. 



 

186 

 

değildir. Çünkü hadiste kadın için “dini noksan” ifadesinden dini vecibeleri tatbik 

etmeyen, bu konuda gevşeklik gösteren manaları murat edilmemiştir.  

Bu gerçekler göz önünde tutulduğunda Hz. Peygamber’in “dini noksan” 

ifadesinden Yüce Allah’ın, kadınlara bazı dini konularda kolaylık gösterdiğini, o 

vecibelerden onları sorumlu tutmadığını murat etmiş olma ihtimali yüksektir. Örneğin 

kadın, hayız döneminde namaz ve oruç gibi mükellefiyetlerden -sevabından hiçbir şey 

ekşitilmeden- muaf tutulmuştur. Bu durum, kadının din açısından kusurlu veya 

noksanlığına delalet etmez. Sadece Yüce Allah’ın bu gibi durumlarda kadının yükünü 

hafifletip onu muaf tuttuğun kanıtı ve ispatıdır.717 

Hz. Peygamber, kadını bu hadis ile gerçeğe uygun aynı zamanda kınanmayacak 

ve sorumlu tutulmayacak bir şekilde tavsif etmiştir.718 Şayet ilgili hadiste kadın için 

zikredilen hususlar İslâm nazarında kadın için bir kusur olarak görülseydi hastalık ve 

yolculuk yaptığından dolayı oruç tutamayan veya fakir olduğu için zekât veremeyen 

veya güç yetiremediği için cihada katılamayan erkekler için de “dini nakıs” nitelemesi 

yapılması gerekecekti. Oysa bu durumdaki erkekler için böyle bir nitelemeyi yapan 

kimse bulunmamaktadır.719 

Şahitlik konusunu ele alıp ilgili ayetleri tahlil ettikten ve bu konudaki farklı 

görüşleri zikrettikten sonra sıra konuyla alakalı kanaatimizi belirtmeye geldi. Görüş ve 

kanaatimizi şu şekilde özetlememiz mümkündür.  

Şahitlik konusu, kitap, sünnet, icma ve kıyasla sabittir. Şahitlik yapacak kişinin -

ister erkek olsun ister kadın olsun- birtakım şartlara haiz olması gerekmektedir. Şahitlik 

yapacak erkek ve kadının ne tür şartlara haiz olması gerektiği hususunda İslâm fakihleri 

detaylı bilgiler vermişlerdir. Yukarıda İslâm fakihlerinin üzerinde ittifak ettikleri şartları 

zikrettik. Araştırmamızın omurgasını teşkil eden husus, kadının şahitliği konusudur. 

Kur’ân, sünnet, icma ve kıyasla kadının şahitlik yapmasında ve şahitliğinin geçerli 

olmasında en ufak bir şüphe yoktur. Bu konuda ittifak vardır. İhtilaf, şahitliğin bazı 

çeşitlerinde iki kadının bir erkek mesabesinde addedilmesi ve bu konu etrafındadır. 

Bazı fakihler, şahitliğin bazı türlerinde -örneğin kısas ve yaralama olaylarına 

tanıklıktaki gibi- kadının fıtratından kaynaklanan birtakım nedenlerden dolayı 
                                                 

717
  el-Bûtî, el-Mer’e Beyne Tuğyâni’l-Nizâmi’l-Ğarbî ve Latâifi’t-Teşrîi’r-Rabbânî, s. 178; er-Rifâî ve 

Abdulfettâh, Hukûku’l-Mer’e fi’l-İslâm, s. 245. 
718

  el-Bûtî, el-Mer’e Beyne Tuğyâni’l-Nizâmi’l-Ğarbî ve Latâifi’t-Teşrîi’r-Rabbânî, s. 179. 
719

  Vehbe Süleyman Ğavicî, el-Mer’etü’l-Müslime, Müessesetü’r-Risale, Beyrut t.y., s. 96. 



 

187 

 

şahitliğinin geçerli olamayacağı yönünde görüş bildirmişlerdir.720
 Buna karşılık kadın 

bedenine taalluk eden konularda sadece kadının şahitliği esas alınmıştır. İslâm, her 

konuda olduğu gibi bu konuda da dengeyi gözetmiştir.721
 

İlgili ayet ve ulemânın bu konudaki yorumları nesnel bir şekilde tetkik edildiğinde 

İslâm karşıtlarının ileri sürdüğü iddiaların tamamıyla asılsız olduğu görülecektir. Zira 

İslâm, bir hüküm inşa ederken öncelikli olarak kadın ve erkeğin fıtratına, duygularına, 

psikolojik ve fizyolojik yapılarına göre hüküm vermektedir. Daha önce ifade ettiğimiz 

gibi şahitlikte bazı durumlarda iki kadının bir erkek mesabesinde olması, kadının 

kişiliğine, onuruna ve mürekkem oluşuna bir halel getirmez. Çünkü bu durum, 

Kur’ân’ın açık ifadesiyle unutkanlık 722
 ihtimalini bertaraf etmek için alınmış bir 

tedbirdir. Başka bir ifadeyle bu konuda alınan tedbirler, halkın hukukunu mümkün 

olduğu kadar muhafaza etmek ve insan haklarına riayet etmek gayelerine matuftur. Bu 

sadece mahkemelerin ve adaletin bir ihtimamıdır. Hatunların zayıflıkları cihetiyle yahut 

akıllarının ve ilimlerinin eksikliği sebebiyle değildir, olamazda.723
 

Günümüz modern hukukçularından Hayrettin Karaman, borçlanma ile ilgili ayetin 

şahitlik kısmında şu değerlendirmerde bulunmuştur: Ayette kadın şahidin iki olmasının 

gerekçesi açıkça ifade edildiğine göre bundan “kadının değer ve insanlık yönünden 

erkekten aşağıda tutulmuş olması” gibi bir sonuç çıkarmak mümkün değildir. Gerekçe, 

insanlık değeri, üstünlük veya aşağılıkla ilgili olmayıp, tamamen “unutma, şaşırma, 

yanılma” ile ilgilidir ve hakkın, adaletin yerini bulması amacına yöneliktir.724
 Diğer 

taraftan Karaman’a göre ayet şifahi şahitlikle ilgilidir. Yazı ve imzanın yaygın olmadığı 

bir dönemde başvurulan usul de zaten budur. Karaman, konuyla ilgili sözlerini şu 

şekilde sürdürmüştür: “Kadının dikkat, ilgi, etkileşim konularındaki farklı psikolojisi 

hem konuşulan ve görünen hususların zaptı, hem de zamanı geldiğinde hakkın ispatı 

için ifade edilmesi bakımından ihtiyatı gerektirebilir. Yazı ve imzalı şahitlik yaygın ve 

geçerli hale gelince, mesela bir borçlanma, alım-satım, kira akdi yazılı hale getirilip 

kadın da bunu okuduktan sonra şahit olarak altını imzalayınca şahitlik konusu olayda 

                                                 
720

  eş-Şâfiî, el-Üm C. VII, s. 50; Serahsî, el-Mebsût, C. XVI, s. 115; Abdulğani b. Talip, el-Lübâb fî 
Şerhi’l-Kitâp, C. IV, s. 55. 

721
  Bedruddîn Muhammed b. Ebî Bekr eş-Şafîî, Bidâyatü’l-Muhtâç fî Şerhi’l-Minhâc, C. IV, Dâru’l-
Minhâc, Beyrut 2011, s. 501. 

722
  Bakara, 2/282. 

723
  Musa Carullah, Hatun, Otto Yayınları, İstanbul, 2014, s. 114. 

724
  Hayrettin Karaman, “Kadının Şahitliği, Örtünmesi ve Kamu Görevi”, İslâmî Araştırmalar Dergisi, 
10/4, 1997, ss. 273-74. 



 

188 

 

yanılma, unutma onu ifade ederken şaşırma ihtimalleri ortadan kalkar ve ayet, bu 

manadaki şahitliği kapsamaz.725
  

Özetleyecek olursak İslâm, kadının şahitliğini erkeğinki gibi hiçbir ayrım 

yapmaksızın kabul etmektedir. Sadece kadının fıtratı gereği bazı durumlarda şahitliğini 

ya takyîd etmiştir ya da kabul etmememiştir. Diğer yandan kadının hemhal olmadığı 

alışveriş gibi konularda şahitliği kabul edilmekle birlikte unutkanlık veya vakıayı tam 

manasıyla kavrayamama gibi durumların meydana gelme ihtimali bulunduğu için bunun 

neticesinde oluşabilecek mağduriyetlerin önüne geçme adına bazı tedbirler getirmiştir. 

Tartışmanın ana omurgasını teşkil eden Bakara sûresinin 281. ayetinde zikredilen bu 

hususlar giderildiği takdirde nasıl bir yol izlenecek? Yani kadın, ticaret ve alışveriş gibi 

konularla hemhal olup erkek gibi aktif bir şekilde ticaratte rol alması ve unutkanlık gibi 

sebeplerin meydana gelmemesi durumunda nasıl bir yol izlenecek? Bize göre 

Karaman’ın yukarıda konuyla ilgili önerdiği yöntem makul görünmektedir. Aynı 

şekilde kadının fıtratına yönelik değerlendirmelerin ne derece gerçeği yansıttığı ise 

günümüzde çokça gelişmiş tıbbi tahliller ve teknolojik imkanlar çerçevesinde daha 

kolay ve sağlıklı anlaşılacağı kanaatindetiz.  

2.7. Talâk Konusu  

Talâk, sözlükte “serbest kalmak, serbest bırakmak, bağından kurtulmak, bağını 

çözmek”726
 anlamlarına gelmektedir. Fıkıh terimi olarak belli lafızlarla nikâh akdinin 

bozulmasını ifade eder. Türkçe karşılığı boşama ve boşanmadır. Kur’ân-ı Kerim’in 65. 

sûresine isim olan talâk kelimesi, aynı kökten türeyen farklı kelime formlarında ayet ve 

hadislerde geçmektedir. Başlangıçtan itibaren hadis ve fıkıh kaynaklarında “kitâbü’t-

talâk” (boşanmayla ilgili konuların ele alındığı bölüm) önemli bir bölüm oluşturur.727
  

Evlenip yuva sahibi olmak Yüce Allah’ın insanoğluna bahşettiği büyük 

nimetlerdendir. Yüce Allah, ilk insan ve ilk Peygamber olan Hz. Adem’i yaratırken 

akabinde ülfet ve sükûnet bulması için onun cinsinden Havva validemizi yaratmıştır.728
 

Aslında Yüce Allah’ın, ilk insan ve ilk Peygamber’i yaratırken bu şekilde tasarrufta 

                                                 
725

  Hayrettin Karaman, “Kadının Şahitliği, Örtünmesi ve Kamu Görevi”, İslâmî Araştırmalar Dergisi, 
10/4, 1997, ss. 273-74. 

726
  Muhammed b. Ebî Bekr, Muhtâru’s-Sihâh, s. 192. 

727
  Sa’dî Ebû Habîb, el-Kâmusu’l-Fıkhî Lüğaten ve İstilâhan, Dârul-Fikr Yayınları, Dimeşk 1998, s.230; 
İbrahim Acar, “Talâk”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. XXXIX, Diyanet Vakfı 
Yayınları, İstanbul 2010, s. 496. 

728
  Bakara, 2/30; Nisâ, 4/1. 



 

189 

 

bulunması iki cinsin birlikteliğinin ve nikah bağının ne kadar önemli ve hayati olduğunu 

gösterir. Kur’ân, evliliğin hikmetini; neslin devamı, huzur, meveddet ve saadet olarak 

beyan etmektedir. 729
 Fakat böyle yüce gaye ve hedeflerle kurulan evliliklerin hepsi, 

huzurlu bir şekilde sürdürülememektedir.  

Bazen ölüm ve hastalık gibi doğal engeller, bazen de geçimsizlik, eşlerin 

birbirlerini sevmemesi veyahut anlaşamaması gibi nedenler, evliliğin devamına mani 

olur. Evliliğin asıl gaye ve hedefinden uzaklaştığı, eşlerin bir arada huzurlu bir şekilde 

yaşamalarına imkân kalmadığı durumlarda İslâm, evliliğin sona erdirilmesine izin 

vermiştir.730
 İslâm’ın öngördüğü izin ya erkeğin istemesiyle erkek tarafından doğrudan 

ya da kadının talebi üzerine kadından aldığı bir bedel karşılığında kullanılır. Ayrıca 

talak hakkını elinde bulunduran kadınsa kadının istemesiyle hâkim veya hakem 

kararıyla da evliliğe son verilebilir.731 

a. Talâkın Meşruiyeti 

İslâm’ın kadın algısı ve İsâm öncesi kadınlara bakış bölümünde kadına reva 

görülen eziyetlerden biri olan boşanma kısmına kısa bir şekilde değinmiştik. Cahiliyye 

döneminde erkek karısını sınırsız sayıda boşayabiliyor, zulmetmek amacıyla iddeti 

bitmeden de ona dönüyor ve daha sonra tekrar boşuyordu. 732
 Bu dönemde boşama 

yetkisi bazen kadınlara verilebilyordu. Ancak bu durum, kocanın boşama hürriyetine bir 

halel getirmiyordu. Nitekim Hz. Peygamber’in büyük dedesi Haşim, Medineli dul bir 

hanım olan Selmâ bint Amir’le evlenmek istemişti. Selma boşama hakkının kendisine 

ait olmasını şart koşarak Haşim’le evlenmişti.733
 Toplum içerisinde mevki sahibi olan 

kadınlar nikahlanırken boşama hakkının kendilerinde olmasını şart koşmakta, 

kocalarıyla geçinememe durumunda da bu hakkı kullanmaktaydılar.734
 

İslâm dini, insanın fıtratına ve tabiatına yatkın bir dindir. Hükümlerini ve 

ilkelerini vaz ederken daima insanın fıtrat ve tabiatını göz önüde bulundurmuştur. 

Evliliğin gayesi olan sevgi, saygı, güven ve neslin devamının her zaman 

                                                 
729

  Rûm, 30/21. 
730

  Serahsî, el-Mebsût, C. VI, s. 3; Yakup Yüksel, İbn Âşur Tefsirinde Siyaset Toplum ve Kadın, Rağbet 
Yayınları, İstanbul 2016, s. 290. 

731
  Mustafa İbrahim, Ahkâmu’z-Zevâc ve’t-Talâk fi’l-Fikhi’l-İslâmi’l-Mukârin, İhsan Yayınları, Riyad 
2014, s. 121-122; Kurul, Dini Kavramlar Sözlüğü, Diyanet Yayınları, Ankara 2006, s. 631. 

732
  İmâm Mâlik, el-Muvatta’’ “Talâk” 29/80-82; Ebû Dâvûd “Talâk” 9-10; Tirmizî, “Talâk” 16. 

733
  İbn Habîb, Ebû Ca’fer Muhammed, Kitâbu’l-Muhabber, (thk.) Eliza Lichtenstater, Dairetu’l-
Maarifi’l-Osmaniyye, Haydarabad 1942, s. 398. 

734
  Kurul, Peygamberimizin Sünnetinde Aile, ss.10-11. 



 

190 

 

gerçekleşemeyeceğini ve evliliğin çekilemez bir boyuta ulaşabileceği durumların 

meydana gelebileceğini öngördüğünden dolayı, talâkı meşru kılmıştır. Kur’ân-ı 

Kerîm’de talâkın meşruiyetini ifade eden ayet-i kerimeler şunlardır: “Boşanma iki 

keredir. Her ikisinden sonra ya iyilikle evlilik içinde tutmak veya güzellikle serbest 

bırakmak gerekir.”735
 “Kadınlara el sürmeden ve mehirlerini biçmeden onları boşarsanız 

size sorumluluk yoktur.”736 “Ey Peygamber! Kadınları boşayacağınız zaman iddetlerini 

gözeterek boşayın ve bekleme sürelerini iyice hesap edin.”737 Hz. Peygamber de “Allah 

nezdinde helalin en sevimsiz olanı boşamadır.” 738  buyurmuştur. Aynı şekilde Hz. 

Peygamber’e bazı arkadaşları gelerek hanımlarından şikâyet ederlerdi. Hz. Peygamber 

(sav) de onlara değişik tavsiyelerde bulunarak kimi zaman sabırlı olmalarını tavsiye 

eder kimi durumlarda da bir çözüm olarak hanımlarını boşayabileceklerini önerirdi.739
  

Talâkın meşru oluşuna dair bir diğer delil ise, icmadır. Hz. Peygamber sonrası 

dönemlerde hanımını boşayan erkeklerin bu davranışları karşısında hiçbir İslâm 

aliminin itirazı olmamıştır. Böyle bir durum, bu meselede İslâm alimleri arasında 

icmanın bulunduğunu göstermektedir.740
 Bu naslardan, talâkın mübah ve caiz olduğu 

anlaşılmaktadır. Ancak İslâm, talakı, ihtiyaç ve zaruret hasıl olduğunda başvurulması 

gereken en son çare olarak görmüştür. Zira İslâm, evlilik akdini Allah indinde büyük bir 

sözleşme olarak görmekte ve bu sözleşmeye riayet edilmesinin çok önemli olduğunu 

ifade etmektedir. 741 Aynı şekilde İslâm, evlilik akdini hemen sonlandırmaması için 

erkeğe sabırlı olması gerektiğini tavsiye etmektedir. Zira kadında hoşlanmadığı hallerin 

yanı sıra bilmediği birçok hayrın olabileceğini de beyan etmektedir.742 

Talâk konusu çok detaylı ve teferruatlı bir konudur. İslâm hukukçuları fıkıh 

kitaplarında talâkı tüm detaylarıyla ortaya koymuşlardır. Örneğin İslâm hukukçuları, 

talâkın çeşitlerini, sünnete uygunluğu veya aykırılığı, ayrılığa zorlanan, sarhoş, dilsiz ve 

kölenin yapmış oldukları talâkların geçerli olup olmayacağı ve hangi lafızlarla talâkın 

vuku bulacağı, ayrılan eşlerin mehir ve nafakaları gibi konuları uzun uzadıya 
                                                 

735
  Bakara, 2/229. 

736
  Bakara, 2/236.  

737
  Talâk, 65/1. 

738
  Ebû Dâvûd, “Talâk”, 3. 

739
  Ebû Dâvûd, “Talâk”, 17-18. 

740
  Kurtubî, el-Cami’ li-Ahkâmi’l-Kur’ân, C. III, s. 130; Muhammed b. Ali b. Muhammed el-Hisnî, ed-

Dur’ru’l-Muhtâr Şerh-i Tenvîri’l-Ebsâr ve Câmii’l-Anvâr, Abdu’l-Munim Halil İbrahim (thk), 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2002, s. 205; Nihat Dalgın, Gündemdeki Tartışmalı Dini Konular, 

s. 361. 
741

  Nisâ, 4/21. 
742

  Nisâ, 4/19. 



 

191 

 

detaylandırmışlardır. 743
 Talâkı geniş bir şekilde tüm taallukatıyla ele alıp 

detaylandırmak, İslâm fıkıhçıların çalışma alanına girmektedir. Bu konuda bizleri 

ilgilendiren ilk husus, talâk yetkisinin kime ait olduğunu belirlemektir. İkincisi, bazı 

kesimlerin İslâm’ı tenkit ederken ortaya attıkları “İslâm, talâk konusunda kadını mağdur 

etmiştir.” iddiasının bir karşılığının olup olmadığını ortaya koymaktır. Ardından el-

Hererî’nin bu konudaki yorumuna yer vererek bir neticeye ulaşabilmektir. 

b. Talâk Yetkisi  

Talâk yetkisinin kime ait olduğuna geçmeden önce birkaç hususun altını çizmekte 

yarar vardır. İslâm, talâka karı-koca arasında vuku bulan ihtilafların çözümünün 

mümkün olmadığı durumlarda son çare olarak izin vermektedir. Başta batılılar olmak 

üzere bazı çevrelerin iddia ettikleri gibi burada kadının ne onuruna ne de haysiyetine bir 

halel gelmektedir. Kaldı ki talâk, ilk olarak ne İslâm’la ortaya çıkmış ve ne de onunla 

meşruiyet kazanmıştır. İnsanlık, İslâm’dan önce talâkın varlığından ve Yahudî şeriatı 

gibi kadim medeniyetlerde uygulandığından haberdardı. İslâm, talâk konusunu ele alıp 

hem erkeğin hem de kadının haklarını koruyacak şekilde düzenlemiştir. Ayrıca talakı 

tarafların herhangi birinin elinde oyuncak olmaktan çıkarmış ve evliliğin kutsiyetine 

halel getirtecek bir durum arz etmesine karşı suistimal edilmesinin de önüne 

geçmiştir.744
  

İslâm, evliliğin ebedi olmasını, iki tarafın ölünceye kadar beraber kalmalarını 

murat etmiştir. Evliliğin kalıcı ve ebedî olmasını isteyen İslam, geçici süreyle yapılan 

mut’a nikahını vb. evlilikleri de meşru görmemiştir.745 İslâm, evliliğin her ne kadar 

ebedi olmasını murat etmiş ise de realiteleri gözönünde bulundurarak boşanmaya da izin 

vermiştir.  

c. Boşanma Yetkisi Sadece Erkeği mi Aittir 

İslâm hukukunda boşanma yetkisi prensip olarak kocaya verilmiştir. İleride 

değineceğimiz üzere bazı durumlarda kadın, talâk yetkisine sahip olabilmektedir. 

                                                 
743

  Talâk ile ilgili geniş bilgi için bkz. Abdullah b. Mahmud b. Mavdûd el-Mûsilî, el-İhtiyâr li Ta’lili’l-
Muhtâr, C. III, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1937, s. 124-156; Muhammed b. Mahmud, el-İnâye 
Şerhu’l-Hidâye, C. III, Dârul-Fikr Yayınları, Beyrut t.y. s. 463-492; Zeynuddin b. İbrahim b. 
Muhammed İbn Nüceym el-Misrî, el-Bahru’l-Râik Şerhi Kenzi’d-Dakâik, C. III, Dâru’l-Kütübi’l-
İslâmî t.y., ss. 3-77. 

744
  Sibâî, el-Mer’e Beyne’l-Fikhi ve’l-Kânûn, s. 99.  

745
  Kemâluddin Muhammed b. Abdi’l-Vahid İbn Humâm, Fethu’l-Kadîr, C. III, Dârul-Fikr Yayınları, 
Beyrut t.y., s. 24; Ebu Bekr b. Mesud b. Ahmed, Bedâiu’s-Sanâi’ fî Tertibi’l-Şerâil, C. II, Dârul-

Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 1986, s. 272; Muhammed İbn Abidin, Raddü’l-Muhtâr, C. IV, s. 493. 



 

192 

 

Aslında prensip olarak talâk yetkisinin kadına değil de kocaya verilmesinin nedenlerini 

şu şekilde ifade etmek mümkündür: Sadece kadına talâk yetkisi verildiği takdirde, koca 

bu durumda hem mağdur hem de çokça zararlı çıkacaktır. Çünkü kocanın aile yapısı 

sarsılacağı gibi maddi anlamda da büyük kayıplar yaşayacaktır. Örneğin erkeğin mehir, 

ev, mobilya, beyaz eşya, çocukların bakımı, boşadığı hanımını iddet süresinde evinde 

oturtmak ve bu müddet içererisinde nafakasını vermek gibi mâlî sorumluluğu 

mevcuttur. Kadının ise maddî kaybı olmayacağı gibi yeni bir mehir, nafaka ve yeni 

kazanımları olacaktır. Ailede mâlî sorumluluğu bulunmayan kadının, talâk yetkisine 

sahip olması durumunda fıtratında var olan duygusallığın da etsikiyle aşırı tepki vererek 

bu yetkiyi kullandığında durum içinden çıkılamaz bir hal alacaktır. Bu durum hem 

boşanmaların artmasına hem de erkeğin kadın tarafından zarara uğratılmasına neden 

olacaktır.746 

Kadına tek taraflı olarak, evliliği sonlandırma anlamına gelen talâk yetkisinin 

verilmemesinin en önemli nedeni; kadının maddî sorumluluğunun bulunmayışıdır. Zira 

talâk yetkisinin ailedeki maddi sorumluluğu tamamıyla üstlenmiş bulunan kocaya ait 

oluşu, nimet-külfet dengesinin bir gereğidir. Böyle bir ilişki üzerine ikame edilmiş aile 

yapısında, kadın ve kocanın, talâk yetkisine eşit şekilde sahip olmaları adalet ilkesinin 

ihlaline sebebiyet verecektir. İslâm bu uygulamayı akla ve mantığa yatkın görerek 

sistemine dahil etmiş, talâk yetkisine sahip olan hakkında ayrı bir düzenleme cihetine 

gitmemiştir.747 İslâm, her ne kadar boşama yetkisini kocaya vermiş ise de kocanın bu 

yetkiyi keyfi olarak kullanmasına ve kadının mağdur edilmesine de izin vermemiştir. 

Konunun bu yönü nazar-ı dikkate alınmadığı zaman İslâm’ın kadına talâk yetkisini 

kayıtsız şartsız vermeyişini, bazı çevrelerin İslâm aleyhinde kullanması kaçınılmazdır. 

Ayrıca, bu ince nokta iyice işlenemediğinden, kadının tek taraflı iradesiyle evliliğe son 

verme hak ve yetkisinin bulunmayışı, kadının boşanma hakkından tamamen yoksun 

olduğu şeklinde yansıtılmaktadır.748
 Oysa gerçek bunun aksi olup, İslâm boşanma gibi 

temel hakka sahip olmada erkek gibi kadına da hak ve yetkiler vermiştir.749 

                                                 
746

  Muhammed eş-Şemma’ el-Müfid mine’l-ebhâs fî ahkâmi’z-Zevâc ve’t-Talak, Dârul-Kalem Yayınları, 
Beyrut 1995, s. 137-138; Sibâî, el-Mer’e Beyne’l-Fikhi ve’l-Kânûn, s. 103; Nihat Dalgın, Gündemdeki 
Tartışmalı Dini Konular, ss. 385-386. 

747
  Zekiyyüddin Şaban, el-Ahvâlü’ş-Şahsiyye, Dârul-Nahda el-Arabiyye Yayınları, Kahire 1969, s-374-

375; Hüseyin Hatemi, “Modern Mahrem ve İslâmın Kadına Bakışı”, İslâmi Araştırmalar Dergisi, 5/4, 

1991, s. 331. 
748

  İlhan Arsel, Şeriat ve Kadın, ss. 392-393. 
749

  el-Merâğî, Tefsîru’l-Merâğî, C. II, s. 172. 



 

193 

 

d. Kadının Boşama Yetkisine Sahip Oluşu 

İslâm hukuku, talâk yetkisini prensip olarak her ne kadar erkeğe vermişse de 

kadının mağdur olmaması ve aile mefhumunu kavramayan bazı erkeklerin kadına 

vermeleri muhtemel zararları önmele adına kadına da bazı durumlarda talâk yetkisi 

vermiştir. Kadın, talâk yetkisini şu yollardan birisini izleyerek kullanabilir. 

a. Boşama yetkisini elinde bulunduran kocanın nikâh esnasında veya sonrasında 

herhangi bir zamanda bu yetkiyi karısına veya bir başkasına devredebilir. Buna “tefvîz-i 

talâk” denilir. Nikâh akdi esnasında tefviz olacaksa bu, kadının o esnada bu hakka 

kendisinin de sahip olmasını şart koşmasıyla tahakkuk eder. Kadın, bu hakka nikâh 

kıyıldığında “boşama yetkisi elimde bulunsun, dilediğim zaman kendimi boşatma 

şartıyla evleniyorum” diyerek ve erkeğin kabul etmesiyle sahip olabilir. Başka bir 

ifadeyle talakın devri, evlilik akdinden önce kadın tarafından talep edilip erkek 

tarafından da kabul edilince gerçekleştir. Bu şekliyle boşama yetkisini alan kadın, 

dilediği zaman boşanabilme hakkına sahip olur.750 

b. Kocanın evlilik ilişkisine ait herhangi bir kusuru olmaksızın kadının onu 

sevmemesinden veya hayat felsefelerinin uyuşmamasından vb. nedenlerden dolayı 

kadının kocasına ödediği bir bedel karşılığında boşanmasıdır.751 Bu işleme İslâm hukuk 

literatüründe “hul’, muhalea” denilir. Bu, kadının kocasına boşanma tazminatı ödeyerek 

gerçekleşen boşanma türüdür. Çünkü erkeğin evlilik ilişkisinde herhangi bir kusur ve 

ihmali olmadığı halde kadın kocasından kendisini boşamasını istemektedir. Bu durumda 

kadın, kocasına tazminat ödemezse erkek hiçbir kusuru olmadığı halde mağdur 

olacaktır.752 

c. Evlilik ilişkisinde erkeğin suçlu ve kusurlu olması halinde, kadın boşanmak için 

mahkemeye başvurarak boşanma hakkını kullanabilir. Bu boşanma şekline “tefrik-i 

talâk” denilir. Burada talâk yetkisi mahkemeye aittir. Mahkeme kadının ortaya attığı 

iddiaların doğruluğunu tespit etmesi halinde, kadın boşanma hakkını kullanmakla 

birlikte eşine herhangi bir bedel ödemek zorunda kalmayacaktır. Bu çeşit boşanmaya 

                                                 
750

  Muhammed b. İdris eş-Şâfîî, el-Üm, C. VII, Dârul-Marife, Beyrut 1990, s. 167; İbn Abidin, Raddü’l-
Muhtâr, C. III, s. 314-317; Nihat Dalgın, Gündemdeki Tartışmalı Dini Konular, ss. 388-389; Din 

İşleri Yüksek Kurulu, Fetvalar, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 2019, s.432. 
751

  Seyfuddin Ebû Bekr Muhammed b. Ahmed el-Kaffâl, Hilyatü’l-Ülama fî Ma’rifeti Mezehibi’l-
Fükaha, C. VI, Yasin Ahmed İbrahim (thk), Mektebetül-Risaleti’l-Hadiseti, Umman 1998, s. 538. 

752
  Muhammed b. Muhammed b. Mahmud, el-İnâye Şerhu’l-Hidâye, C. IV, s. 217; Hayrettin Karaman, 

Mukayeseli İslâm Hukuku, C. I, İz Yayınları, s. 371. 



 

194 

 

sebebiyet veren hususlar genellikle; hastalık, kusur, nafakayı kesmek, kayıplık, şiddetli 

geçimsizlik ve kötü muamelelerdir.753 

Kadın, yukarıda zikredilen nedenleri gerekçe göstererek boşanabileceği gibi özel 

sebepler olarak addedilen, kocanın kusurlu olması, (iktidarsızlık) birleşmeyi 

engelleyecek akıl hastalığı ve cüzzam gibi hastalıklara yakalanması, ailenin nafakasını 

temin etmemesi, uzun süre kaybolması, 754
 kadını yanıltması (evleneceği kıza şahsı, 

hüviyeti ve mesleği hakkında gerçek bilgi vermemesi) vb. gerekçelerle boşanma davası 

açabilir.755
 

2.7.1. Muhammed el-Emîn el-Hererî’nin Talâk Konusuna Yaklaşımı 

Muhammed el-Emîn el-Hererî, adeti olduğu üzere ayetleri yorumlarken, genel 

manada ayetlerin birbirleri ile olan münasebetlerini, sebeb-i nüzüllerini, kelime ve 

cümle tahlillerini, aynı zamanda bir hüküm ihtiva ediyorlarsa, ihtiva ettikleri hükümleri 

detaylı ve geniş bir şekilde ele alıp beyan etmiştir. Şimdi müellif el-Hererî’nin talâk ile 

alakalı ayetleri nasıl ve ne şekilde ele alıp yorumladığını ortaya koyup ardından konuyla 

ilgili kanaatimizi belirtmeye çalışacağız.  

el-Hererî, Bakara sûresinin 229. ayetini yorumlarken öncelikle ayetin sebeb-i 

nüzulüne değinmiştir. el-Hererî, Hz. Aişe validemiz tarafından nakledilen şu rivayet 

aktarmıştır: “Cahiliyye döneminde boşamanın sınırı yoktu. Kişi karısını boşar sonra 

iddeti bitmeden tekrar geri alırdı. Bir adam karısına zulum ve haksızlık olsun diye: 

“Vallahi seni boşamayacağım ve himayeme de almayacağım” derdi. Karısı: ‘Bunu nasıl 

yapacaksın’ diye sorduğunda adam: “Seni boşayacağım. İddetin bitmesine yakın tekrar 

alacağım” cevabını verdi. Kadının bu durumu Hz. Peygamber’e şikâyet etmesi üzereine, 

“Boşama iki defadır” ayeti nâzil oldu.756 

İslâm hukukçularının birçoğu, bir erkeğin bir ortamda karısını üç defa peşpeşe 

boşadığı takdirde bu şekilde boşamanın bain bir boşama olduğunu ve kadının kocasına 

dönebilmesi için başka bir erkekle evlenmesi gerektiğini söylemişlerdir.757
 el-Hererî, bu 

                                                 
753

  Nihat Dalgın, Gündemdeki Tartışmalı Dini Konular, s. 389; Nihat Dalgın, İslâm Hukuku, Ensar 

Yayınları, İstanbul 2018, ss. 256-257, 
754

  İslâm hukukçularının çoğu, kaybolan veya kendisinden haber alınamayan kocanın hanımının boşanma 
davası açabileceğine hükmetmişlerdir. Ancak, kocanın kaybolmasından ne kadar sonra boşanma 
kararı verilebileceği hususunda görüş ve yorum farklılığı oluşmuştur. 

755
  Dalgın, İslâm Hukuku, , ss. 272-280, 

756
  el-Hererî, Hadâik, C. III, s. 309. 

757
  Serahsî, el-Mebsût, C. VI, s. 4-6; el-İhtiyâr li Ta’lîli’l-Muhtâr, C. III, s. 129. 



 

195 

 

konuda İslâm hukukçuların cumhurundan ayrılarak bir kısım müfessirler gibi böyle bir 

boşamanın ric’i bir boşama olduğunu, bain bir boşama olmadığını söylemiştir. Yani 

böyle bir boşamanın üç değil, bir boşama olduğu yönünde görüş beyan etmiştir. 758
 Daha 

sonra boşamanın hangi lafızlarla meydana geldiğini ve bu konudaki mezheplerin 

ihtilafını açıkladıktan sonra 759
 “hul’, muhalea” denilen boşama şekline değinerek bu 

şekilde vuku bulan boşamanın dinen bir altyapısının bulunduğunu ve bulunla ilgili 

rivayetleri aktararak dinen caiz olduğunu söylemiştir.760  

el-Hererî, Kur’ân-ı Kerim’in 65. sûresi olan ve adını ilk ayetinden alan talâk 

sûresinin birinci ayetini yorumlarken öncelikle ayetin sebeb-i nüzülünü beyan etmiştir. 

el-Hererî, ilgili ayetin, Hz. Peygamber (sav)’in eşi Hz. Hafsa validemizi boşaması ve 

ardından Hz. Peygamber’e Hafsa validemizin çokça oruç tutan ve ibadet eden biri 

olduğu için onu tekrar nikâhına almasının talep edilmesi üzerine nazil olduğunu 

söylemiştir.
761

 el-Hererî, “Âyette her ne kadar muhatap Hz. Peygamber ise de hitaptan 

murat ona tabi olan ümmetidir. Hz. Peygamber’e hitap edilmesi kendisine verilen 

değerin tezahürüdür. Zira Hz. Peygamber, ümmetin önderi ve rehberidir. Dolayısıyla 

onun nev-i şahsına taalluk eden her türlü hitap ve hüküm direkt olarak ümmetine taalluk 

etmekte ve ümmetini de ilgilendirmektedir.” 762  der. el-Hererî, iddet ile alakalı 

mezheplerin bu konudaki görüşlerini naklettikten sonra, müfessirlerin sûrenin ilk 

ayetine dair yorumları arasından “ey Peygamberi! müminlere söyle” şeklindeki yorumu 

tercih ettiğini belirterek bu gibi hitapların bu tür yorumlara daha uygun düştüğünü ifade 

etmiştir.
763 

el-Hererî, daha sonra talâkın sünnî, bid ‘î ve ne sünnî ne de bid ‘î olmak üzere üç 

kısma ayrıldığını belirtir. Ardından bu kısımları detaylı bir şekilde beyan ederek bu 

konuda mezheplerin farklı görüşlerini aktarır. 764  Bazı durumlarda talâkın fer’i 

konularına taalluk eden meseleleri nakledip bunlarla ilgili mezheplerin görüşlerini 

aktarmakla yetinmiştir. Naklettiği görüşler arasından çok az da olsa tercihlerde 

bulunduğunu açıklamıştır. el-Hererî, klasik ve modern müfessirlerin yanı sıra İslâm 

hukukçularının birçoğuna da muhalefet ederek bir mecliste yapılan üç talâkı bir talâk 

                                                 
758

  el-Hererî, Hadâik, C. III, s. 316. 
759

  el-Hererî, Hadâik, C. III, s. 316-317. 
760

  el-Hererî, Hadâik, C. III, s. 318. 
761

  el-Hererî, Hadâik, C. XXIX, s. 401. 
762

  el-Hererî, Hadâik, C. XXIX, s. 403. 
763

  el-Hererî, Hadâik, C. XXIX, s. 402-403. 
764

  el-Hererî, Hadâik, C. XXIX, s. 404. 



 

196 

 

addetmiş ve böyle bir talâkın bain bir talâk olmadığını sadece ric’i bir talâk olduğunu 

söylemiştir. 765 

Kur’ân-ı Kerim’de talâktan söz eden ayetler iyi bir şekilde tahlil edildiğinde 

kadının dışlanması, horlanması ve ikinci insan olarak görülmesinin söz konusu olmadığı 

anlaşılır. Bilakis her konuda olduğu gibi Kur’ân, kadına bu konuda da değer atfederek 

kendisini onore etmiştir. Zira yukarıda da ifade edildiği üzere talâktan söz eden 

ayetlerin sebeb-i nüzulüne bakıldığında kadına bu konuda (talâk) yapılan haksız 

uygulamaların hemen akabinde indirildikleri görülecektir. Hz. Aişe validemizin ifade 

ettiği gibi cahiliye döneminde bir erkek, evli olduğu kadına eziyet etmek için onu 

istediği kadar boşar ve geri alırdı. Boşamanın ve tekrar geri almanın bir sınırı yoktu. 

Erkek, kadına adeta cehennem hayatını yaşatırdı. Ne kendisine yaklaşırdı ne de onu 

boşayıp bir başkasıyla evlenmesine izin verirdi.
766

 

Bu durum, İslâm’ın hem ruhuna hem de adalet ilkesine aykırıydı. Çünkü İslâm’ın 

hedefi, Allah’ın kulları arasında adaleti tesis etmek idi. Nitekim Kur’ân-ı Kerim, 

kadının onur ve izzetine halel getiren bu uygulamaya son vererek kadını erkeğin elinde 

oyuncak olmaktan kurtarmıştır. Bunu sağlamak için erkeğe kadını sadece iki defa 

boşayabileceğini hatırlatıyor. İkinci defadan sonra ise ya güzel bir şekilde geri 

alabileceğini veya sorun çıkarmadan üçüncü ve son defa boşaması gerektiğini 

belirtiyor.767
 

İslâm’ı eleştiren bazı çevrelerin iddia ettiği gibi talâk yetkisi sadece erkeğin elinde 

değildir. Bazı durum ve şartlarda kadına da talâk yetkisi verilmiştir. Yukarıda ifade 

ettiğimiz gibi kadın nikâh esnasında veya eşinden aldığı mehri vermekle kendisini 

boşatabilmektedir. Bazı durumlarda ise mahkeme veya iki tarafın tayin ettiği hakem 

heyeti tarafından da boşama gerçeleşebilmektedir. Görüldüğü üzere İslâm her ne kadar 

prensip olarak talâk yetksini erkeğe vermişse de kadını da talâk yetkisinden mahrum 

bırakmamıştır.  

Talâk yetkisinin prensipte erkeğe verilmesi, kadının fıtratı ve gelişen ani olaylara 

karşı verdiği duygusal ve aşırı tepkiden kaynaklanmaktadır. Kadın fıtratı icabı bazı 

olaylar karşısında duygusal ve aşırı tepki vererek onarılması mümkün olmayan olaylara 

                                                 
 
765

  el-Hererî, Hadâik, C. III, s. 316; el-Hererî, Hadâik, C. XXIX, s. 405. 

 
766

  Tirmizî, “Talâk”, 1192. 
 
767

  Bakara, 2/229. 



 

197 

 

sebebiyet verebilmektedir. Erkeğe bu yetkinin verilmesi kadının hor ve hakir olarak 

görülmesinden veya erkekten daha düşük olarak telakki edilmesinden 

kaynaklanmamaktadır. Sadece kadının fıtratı gözönünde bulundurularak İslâm dini 

açısından son derece önemli olan ailenin dağılmasının önüne geçmek için alınmış bir 

çeşit tedbirden ibarettir. 

İslâm’ın talâkı üç kere ile sınırlandırılmasının birtakım hikmetleri vardır. Bu 

hikmetlerin başında kadına ve evlilik müessesesine verilen değer gelmektedir. İslâm, 

erkeğe, kadının dilediği zaman boşayıp dilediği zaman geri alabileceği değersiz bir meta 

olmadığını öğretir. Bir diğer husus ise bazı durumlarda erkek, eşinden boşanmanın ne 

denli meşakkatli ve sıkıntılı bir hal olduğunu anlamayabilir. Bu durum hem erkek hem 

kadın için geçerlidir. Boşanmanın ne kadar zor olduğunu ve buna tahammül edilip 

edilemeyeceğini her iki tarafın da iyi bir şekilde idrak etmelerini sağlamak amacıyla 

boşama ikiyle sınırlandırılmıştır.  

Zira kesin boşanma (bain talâk) bir defayla gerçekleşmiş olsaydı kişinin yapmış 

olduğu hatadan dönmesi ve onu telafi etmesi, mümkün olamayacaktı. Bu durum özelde 

ailede genelde ise toplumda telâfisi mümkün olmayan hasarlara sebep olacaktı. Böyle 

bir olayın yaşanmaması için İslâm, boşanmayı iki kere ile sınırlandırarak her iki tarafa 

da duygusal ve fevri karar vermemeleri gerektiğini bildirmiştir. Özet olarak İslâm, diğer 

konularda olduğu gibi talâk konusunda da kadının onur ve izzetini gözetmiş ve ona en 

az erkek kadar değer vermiştir. 

2.8. Kadının Eğitimi Meselesi 

Yukarıda İslâm gelmeden önce kadının içinde bulunduğu sosyal ve hukukî şartları 

izah etmeye çalıştık. İslâm’ın gelmesiyle birlikte kadının hayatı, adeta kıştan bahara 

evrildi. Mahrum bırakıldığı tüm sosyal haklar, İslâm’la birlikte kendisine verildi. Bu 

hakların başında eğitim ve öğretim hakkı gelmektedir. İslâm, erkeğe verdiği eğitim ve 

öğretim hakkını kadına da vermiştir. Kur’ân ve sünnet perspektifinden kadının eğitim 

ve öğretimi ile ilgili hususları ortaya koymak ve bu konulara vakıf olmak son derece 

önemlidir. Bu konu ile ilgili birkaç örnek vermekle yetineceğiz. 

 يَعْلَمُونَِۜ انَِّمَا يتَذََكَّرُ اوُ۬لوُا الَّْلَْباَبِ  قلُْ هَلْ يَسْتوَِي الَّذ۪ينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذ۪ينَ لََّ 



 

198 

 

“De ki: "Hiç bilenlerle bilmeyenler bir olur mu?"768
 ayeti, kadınların bilmesini de 

içine dahil edecek şekilde geniştir. 

 

ِ يِدْن۪ي عِلْماً   وَقلُْ رَب 

"Rabbim! İlmimi arttır" de.769
  

Yüce Allah, bu ayet ile erkek ve kadınların ilmi seviyelerinin yükselmesi için dua 

etmelerini talep etmiştir.  

والقلم وما يسيطرون ن  

“Nûn. (Ey Muhammed) Andolsun kaleme ve satır satır yazdıklarına.”770
 

 Aslında kız çocuklarının eğitimine dair Kur’ân-ı Kerîm’den verilebilcek en güzel 

örnek Hz. Meryem’dir.771
 Hz. Meryem’in annesi Hanne ilerlemiş yaşına rağmen çocuk 

sahibi olamıyordu. Birgün Yüce Allah’a şu niyazda bulundu: “Allah’ım bana bir evlat 

nasip edersen onu senin dinine adayacağım.” Yüce Allah, Hanne’nin duasına icabet etti 

ve ona bir evlat nasip etti.
772

 Hz. Meryem annesinin karnındayken annesi Hanne, 

Allah’a verdiği sözü tekrarlayarak şunları söyledi: “Rabbim karnımdakini sadece sana 

hizmet etmek üzere adadım. Benden kabul buyur.”773
 Hanne, Hz. Meryem için “محررا” 

“Muharraran” ifadesini kullanılmaktadır. Müfessirler, Hanne bu ifadeyle, sadece 

Allah’a ibadet edecek, onun kutsal mescidine hizmet edecek ve dünyevi işlerden ırak bir 

evlat istediğini beyan etmişlerdir. Hanne, doğacak çocuktan herhangi bir dünyevî talep 

içinde olmadığını açık bir şekilde belirtmiştir.774
 “Muharraran”ın bir başka anlamı da 

erkek çocuktur. Hanne, doğacak çocuğun erkek olmasını arzu ediyordu. Zira o zamana 

kadar mabedin hizmetini sadece erkekler üstleniyorlardı.775
 Hz. Meryem’in annesi “Onu 

doğurduğunda (Allah, onun ne doğurduğunu iyi bildiği halde) Rabbim, onu kız 

doğurdum, erkek, kız gibi değildir. Onu ve soyunu kovulmuş şeytandan sana 

                                                 
768

  Zümer, 39/9. 
769

  Tâhâ, 20/114. 
770

  Kalem, 68/1. 
771

  Hatice Şahin Aynur, “Ayetler Işığında Cahiliyeden İslâm’a Kız Cocuğu/Kadın Haklarının Tahvîli”, 

Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 19/2, 2019, s. 492. 
772

  Taberî, Câmiu’l-Beyan, C. VI, s. 336. 
773

  Âl-i İmrân, 3/35. 
774

  el-Mâturidî, Te’vilâtu’l-Kur’ân, C. s. 257. 
775

  en-Nesefî, Medâriku’t-Tenzîl ve Hakâiku’t-Te’vîl, C. I, s. 250. 



 

199 

 

bırakıyorum, dedi.” 776
 Ayetten Hz. Meryem dünyaya gelirken annesinin üzüntü 

duyduğu anlaşılıyor. Çünkü yukarıda ifade edildiği üzere o zamana kadar bu tür 

hizmetleri erkekler yapıyorlardı. Ancak ilgili ayetten Yüce Allah’ın bu işte bir hikmet 

halk ettiğini ve inanan bir kimsenin kendisi için takdir edilene razı olması gerektiğini de 

anlayabiliriz.
777

 İlgili ayetlerde Hz. Meryem’in annesi Hanne’nin hakka olan sadakati 

anlaşılmakta ve bu sadakate karşılık mükafatlandırılacağı da müjdelenmektedir.778
 

Allah, Hanne’nin dünyaya getirdiği kızın mabede kabul edilmesi içi yapmış 

olduğu duayı kabul etti. Bedenen ve ruhen güzel bir şekilde yetişmesi için de Hz. 

Zekeriya’yı görevlendirdi. Hz. Zekeriya, Hz. Meryem’in mabedte rahat bir şekilde 

ibadet etmesi için gereken ortamı hazırladı. Mabede her gidişinde Hz. Meryem’in 

yanında değişik yiyecek ve meyveler görüyordu. Yaz döneminde ziyaretine gittiğinde 

kış mevsimine ait yiyecek ve meyveleri; kış döneminde gittiğinde ise, yaz mevsime ait 

yiyecek ve meyveleri görüyordu. Bu olay karşısında hayretler içinde kalan Hz. 

Zekeriya, Hz. Meryem’e bu yiyeceklerin nereden geldiği sordu. Zira ondan başka Hz. 

Meryem’in yanına girip çıkan kimse olmadığı için şaşkınlık yaşıyordu. Hz. Meryem, 

onların hak katından geldiğini söyledi.779
  

Kur’ân-ı Kerîm, Hz. Meryem’in mabede adanmasından, eğitimini Hz. 

Zekeriya’nın üstlenmesinden ve Yüce Allah’ın kendisini bir çiçeğin yetiştirilmesi gibi 

eğitip büyütüğünden söz etmektedir. Bu ayetlerden yola çıkarak Hz. Meryem’in mabede 

adanmasıyla gündeme gelmesi ve kız çocuğunun da mabede kabul edilip eğitilmesi 

hususları, hem Hz. Meryem’in yaşadığı dönemde hem de cahiliye döneminde kız 

çocuklarının eğitiminin ihmal ediliyor olması açısından son derece önemlidir. Kız 

çocuklarının eğitimi, Hz. Meryem örnekliği üzerinden alınacaksa, Hz. Meryem’in tüm 

yönleri dikkatli bir şekilde takip edilmelidir. Örneğin Hz. Meryem’in yaşantısı, itaati, 

namusu ve teslimiyeti, eğitim için her Müslümanın özellikle de kadınların örnek 

almaları gereken hususlardır.780
 

Genel anlamda Hz. Peygamber, hiçbir ayırım yapmaksızın eğitim ve öğretime 

çokça önem vermiştir. Mekke döneminde uygulanan bunca şiddet ve ambargo 

                                                 
776

  Âl-i İmrân, 3/36. 
777

  İbn Âşûr, et-Tahrîr ve’t-Tenvîr, C. III, s. 233. 
778

  Merâğî, Tefsir-u Merâği, C. III, s. 144. 
779

  Âl-i İmrân, 3/37; Muhammed b. İbrahim es-Sa’lebî, el-Keşfu ve’l-Beyân an Tefsîri’l-Kur’ân, C. III, 

Dâru ihya-i Turasi’l-Arabi, Beyrut 2002, ss. 55-57. 
780

  Aynur, “Âyetler Işığında Cahiliyeden İslâm’a Kız çocuğu/Kadın Haklarının Tahvîli”, ss. 494-495. 



 

200 

 

politikalarına rağmen bilgiye, öğrenmeye ve ilme kayıtsız kalmamıştır.781
 Hatta ilmin 

araştırılmasını emreden veya çeşitli vesilelerle ilim konusuna değinen ayetlerin 

neredeyse tamamı, gerçek anlamda her türlü sıkıntı ve zorluğun yaşandığı Mekke’de 

nazil olmuştur. 782
 Müslümalar, hicretten sonra mali kriz içerisinde bulundukları ve 

şiddetle paraya ihtiyaç duydukları bir zamanda, Bedir savaşı’nda ele geçirilen esirlerden 

okuma yazma bilenlerin on Müslüman çocuğa okuma öğretmelerini,783
 onların fidye 

bedeli olarak kabul edilmesi başta Hz. Peygamber olmak üzere Müslümanların ilme 

verdiği değeri anlatması bakımından yeterli bir örnektir. Kaldı ki, söz konusu dönemde 

okuma yazma bilmek toplumda bir ihtiyaç olarak görülmediği halde, Müslümanlar 

okuma ve yazmayı öğrenmeyi fidye bedeli olarak vverilen paraya tercih ediyorlardı. 784
 

Hz. Peygamber (sav) de kadınların eğitim ve öğretimiyle yakından ilgilenmiş ve 

bu konuda gereken önemi göstermiştir. Öncelikli olarak her sabah ve ikindi namazlarını 

müteakip hanımlarını tek tek ziyaret etmenin yanı sıra akşamları da bütün aile fertlerini 

yanına toplayarak eğitim ve öğretimleriyle bizzat ilgilenirdi.
785

 Onlara eğitim vermesi 

için bayan hocalar temin ederdi. Şifa bint-i Abdullah şöyle anlatır: “Ben Hafsa’nın 

yanındayken Hz. Peygamber yanımıza geldi ve bana: “Buna yazıyı öğrettiğin gibi nemle 

tedavisini
786

 de öğretir misin? diye buyurdu.”787
 Hz. Peygamber (sav) Kadının eğitim ve 

öğretimine verdiği önemi şu sözlerle ifade etmiştir: “Her kim iki kız çocuğunu 

yetişkinlik çağına gelinceye kadar büyütüp terbiye ederse, kıyamet günü o kimseyle 

ben, şöyle yanyana bulunacağız” dedi ve ardından parmaklarını bitiştirdi.
788

 

Aynı şekilde bir kadının Hz. Peygamber’e gelip: “Ey Allah’ın Rasûlü! Sizin 

sözlerinizden hep erkekler istifade ediyor. Biz kadınlara da bir gün ayırsanız o gün 

toplansak ve Allah’ın size öğrettiklerinden bize öğretseniz!” demesi üzerine Hz. 

Peygamber: “Peki şu gün şurada toplanınız” buyurdu. Kadınlar toplandılar. Hz. 

Peygamber de gidip Allah’ın kendisine bildirdiği şeylerden onlara öğretti.” 789
 Hz. 

                                                 
781

  Şakir Gözütok, Kadınlara da Farzdır, ss.17-18. 
782

  Muhammed Hamidullah, İslam Peygamberi, Çev: Salih Tuğ, C. II, İrfan Yayınları, İstanbul, 1993, s. 
765. 

783
  Muhammed b. Yusuf eş-Şâmî, Subulü’l-Hudâ ve’r-Reşâd, Adil Ahmed, Ali Muhammed, (thk), C. IV, 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1993, s. 69. 
 
784

  Şakir Gözütok, Kadınlara da Farzdır, s. 18. 

 
785

  Müslim, “Rada’”, 46; Ebû Dâvûd, “Nikâh”, 38. 
 
786

  Hadiste geçen “nemle: karınca” kelimesi, insanın iki yanında veya vücudunun diğer yerlerinde çıkan 
bir tür yaraya verilen isimdir. 
787

  Ebû Dâvûd, “Tıp” 18. 
788

  Müslim, “Birr”, 149; Tirmizî, “Birr”, 13. 
789

  Buhârî, “İ’tisam,” 9. 



 

201 

 

Peygamber’e Kur’ân ayetleri vahyedilirken, onları önce erkeklere, daha sonra da 

kadınlara okurdu. 790
 Bayram hutbesinde erkeklere vaz-u nasihat ettikten sonra 

kadınların olduğu tarafa geçerek onlara da aynı şekilde va‘z u nasihatlerde bulunurdu.
791

 

Kadın sahabeler, karşılaştıkları problemlerin çözümü için Hz. Peygamber’e müracaat 

ediyorlardı.  

Hz. Peygamber, onlara değer verir, onların sorularına çözümler sunar ve 

problemlerini hallederdi.
792

 Kadınların dini konulara olan hassasiyetleri ve bu konuda 

çekingen tavır takınmamaları Hz. Aişe validemizin takdirini celbetmiş ve bu konuda 

şunları söyletmiştir: “Ensâr kadınları ne iyi kadınlardır. Hayaları onları dini meseleleri 

derinlemesine öğrenmekten alıkoymamıştır.”793
 Kadınlar, haya ettikleri bazı konuları 

her zaman rahat bir şekilde Hz. Peygamber’e soramıyorlardı. Bunun üzerine Hz. 

Peygamber, başta Hz. Aişe validemiz olmak üzere diğer eşlerini kadınların eğitimiyle 

görevlendirdi. Kadınlar, Hz. Peygamber’in eşlerini elçi olarak kullanırlardı. Bizzat 

sordukları bazı suallere Hz. Peygamber -engin hayası sebebiyle- kinayeli cevaplar 

verdiğinde, geniş açıklamayı yine validelerimizlerden alırlardı.794
 

Hz. Peygamber döneminde kadınlar, Cuma ve bayram namazları dışında da 

cemaate devam edip, Hz. Peygamber’in arkasında namaz kılmışlardır. Hz. Peygamber, 

kadınların mescitlere gitmelerinin engellenmesini yasaklamış hatta mescidin 

kapılarından birini onlara tahsis etmiştir.795
 İslâm tarihinde kadınlar, ilim ve kültür 

hayatında oldukça önemli bir yer işgal etmişlerdir. Çok erken dönemlerden itibaren 

alim, mutsavvıf ve şâir kadınların varlığı bilinmektedir. Büyük İslâm alimlerinden 

Tâceddin es-Sübkî’nin ders aldığı hocalar arasında 19, 
796

 Sûyûtî’nin 33,
797

 İbn Hacer’in 

53,
798

 İbn Asâkir’in ise 80 kadının ismi geçmektedir.799
 

                                                 
790

  Şakir Gözütok, “Resulullah Döneminde Kadın ve Kadın Eğitimi”, Dini Araştırmalar Kadın Özel 
Sayısı, 2016, s. 186. 

791
  Müslim, “İydeyn”, 4. 

792
  Müslim, “Fezâil, 76; Ebû Dâvûd, “Edep”, 12. 

793
  Müslim, “Hayz”, 61. 

794
  Bkz. Buhârî, “Hayz”, 13-14; “Müslim”, 60; Ebû Dâvûd, “Taharet”, 107; Darimî, “Vudu”, 75; Nesaî, 
“Ğusl”, 21; Muvatta’, “Taharet”, 105. 

795
  Buhârî, “Nikâh”, 116. 

796
  Bilal Aybakan, “Takıyyüddin es-Sübki”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. XXXVIII, 

Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2010, ss.14-15. 
797

  Geniş bilgi için bkz. Abdulmecid, İbrahim, el-Muncem fi’l-Mu’cem, Dâru İbn Hazm, Kahire 1995. 
798

  İbn Hacer’in hocaları ile ilgili geniş bilgi için bkz. Muhammed Yılmaz, İbn Hacer Bağlamında Kadın 
Hadisçiler, Araştırma Yayınları, İstanbul 2008. 

799
  Mustafa Sabri Küçükaşçı, Cengiz Tomar, “İbn Asâkir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 

XIX, Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1999, ss. 321-324. 



 

202 

 

2.8.1. Muhammed el-Emîn el-Hererî’nin Kadının Eğitimine Bakışı 

el-Hererî, Hz. Meryem’in adanmasıyla ilgili ayetlerin yorumunda genel anlamda 

klasik ve çağdaş müfessirlerin yaklaşımlarına yer vermektedir. el-Hererî, Hz. 

Meryem’in annesi Hanne’nin sürekli bir çocuk sahibi olma arzusu içinde olduğunu, 

yaşının ilermesine rağmen bu arzudan vazgeçmediğini ve kendisine bir evlat verildiği 

takdirde onu Allah’a adayacağını aktardıktan sonra 800
 ayette zikredilen “muharraran” 

kelimesinin ne anlama geldiğini beyan etmeye çalışmıştır. el-Hererî, “muharraran” 

kelimesinin, “samimi bir şekilde sadece Allah’a itaat eden ve Beytu’l-Makdis’te eğitim 

ve öğretim görenlere hizmet eden” anlamlarına geldiğini beyan etmektedir. Bu ifadenin 

özellikle “eğitim ve öğretim gören kimselere hizmet etmek” şeklinde yorumlanması 

dikkat çekicidir. Çünkü bu ifade ile eğitim ve öğretimin sadece erkeklere özgü bir 

faaliyet olmadığı, eğitim ve öğretimden kadınların da yararlanabilecekleri 

anlaşılmaktadır. İlgili ayetten böyle bir anlam çıkabileceğini teyit eden husus, el-

Hererî’nin “Yüce Allah, onu en güzel bir şekilde kabul etti ve onu en güzel bir şekilde 

yetiştirdi. ”801
 ayetine yaklaşımıdır. Zira el-Hererî, bu ayetin yorumunda, Yüce Allah, 

Hz. Meryem’in annesinin yapmış olduğu adağı kabul ettiğini ve Hz. Meryem’in küçük 

ve kız olmasına rağmen Beyti’l-Makdis’e hizmet etmesine izin verdiğini söylemiştir. 

Yorumunun devamında, daha önce bu görevin sadece erkeklere özgü olduğunu ancak 

Yüce Allah’ın bu görevi bir kızın üstlenmesine rıza gösterdiğini ve onu ruhen ve 

bedenen en güzel şekilde yetiştirdiğini ifade etmiştir.802
 el-Hererî’nin ilgili ayetlere bu 

şekilde yaklaşması, aslında eğitim ve öğretimin bir cinsiyet ayırımına tabi 

tutulamayacağını zımnen ifade etmiş olmaktadır. 

el-Hererî, eğitim ve öğretimin önemini ve bu konuda cinsiyet ayırımının 

olmadığını Tâhâ sûresinin 114. ayetinin (Rabbim ilmimi artır de.) yorumunda ifade 

etmektedir. el-Hererî, ayetin yorumunda şunları söylemiştir: “Yüce Allah’tan ilminin 

artmasını talep et. Hz. Peygamber, ilminin artmasını ve kendisine faydalı olmasını 

Allah’tan niyaz ederdi. Bu ayet-i kerimede ilmin değeri ve üstünlüğü açık bir şekilde 

dile getirilmiştir. Allah, sadce Hz. Peygamber’e ilminin ziyadeleşmesi talebinde 

bulunmasını emretmiştir. Ne var ki Hz. Peygamber, bütün erkek ve kadınlar için model 

                                                 
800

  el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 276. 
801

  Âl-i İmrân, 3/37. 
802

  el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 279. 



 

203 

 

bir şahsiyet olduğundan bu talep herkesi ilgilendirmekte ve bağlamaktadır.803
 el-Hererî, 

Kalem sûresinin kendisinden önceki sûreyle olan münasebiyle ilgili şunları söylemiştir: 

“Kalem sûresi, Alak sûresinden sonra Mekke’de nâzil olmuştur. 804
 Kaleme ve 

yazılanlara yemin edilmesinin gayesi, eğitim ve öğretim kapısının açılmasıdır. Yüce 

Allah, ancak katında çok büyük önem atfettiği nesnelere yemin eder. Kaleme ve 

yazılanlara kasem edilmesinin bir başka gayesi ise, nefisleri eğitip arındırmak, eğitim ve 

öğretimi yaygınlaştırmak ve toplumun terakki edilmesini sağlayıp hayırlı ümmet olma 

vasfını kazandırmaktır. 805
 Alak sûresinin beşinci ayetinin yorumunda da eğitim ve 

öğretimin en önemli ayağı olan yazı ile ilgili görüşlerini aktarmış ve bu konuda eğitim 

ve öğretimin ne denli önemli olduğunu anlaşılır bir şekilde beyan etmiştir. el-Hererî, 

“Yüce Allah, bu ayet ile yazının ne kadar önemli ve faydalı olduğunu açıklamıştır. Zira 

sadece yazı ile ilimler, hükümler ve geçmiş toplulukların hal ve bu durumları kayıt 

altına alınabilmektedir. Eğitim ve öğretimin en önemli rüknü olan yazı olmadığı 

takdirde din ve dünya işlerinin dumura uğraması mukadderdir.” der.806
 

el-Hererî, yaratılış ile kalemle yazmak arasında bir münasebetin olduğunu şu 

şekilde izah etmektedir: “İnsanın en düşük seviyesi anne karnında henüz kan pıhtısı 

olduğu döneme tekabül etmektedir. En yüksek mertebesi ise bilgili ve ilim sahibi 

olduğu dönemdir. Allah, insanı en düşük seviyeden en yüksek mertebeye, ilim, eğitim 

ve öğretimle ulaştırmıştır.”807
 el-Hererî’nin kadının eğitimi ile ilgili yaklaşımı, ilgili 

ayetler üzerinden değerlendirildiğinde, “özellikle Hz. Meryem kıssası bağlamında”, 

eğitim ve öğretimi teşvik ettiği ve eğitimi sadece erkeklere özgü bir faaliyet olarak 

yansıtmadığı görülmektedir. Dolayısıyla kadınların eğitim ve öğretimine olumlu 

yaklaştığı sonucu, sarahaten ifade etmemişse de, söylediklerinden zımnen 

anlaşılmaktadır. 

Kanaatimize göre kadının eğitim ve öğretimi son derece önemli ve gereklidir. 

Çünkü İslâm, kadın-erkek bütün insanların eğitim ve öğretim görmelerine ehemmiyet 

vermektedir. Aynı zamanda Kur’ân-ı Kerîm, bütün inanlara okumayı, tefekkür etmeyi, 

kalemi, kitabı ve yazıyı ısrarla tavsiye etmektedir. Kadınların eğitimleri toplum 

açısından zarurîdir. Aynı şekilde Hz. Peygamber de başta eşleri olmak üzere mümin 

                                                 
803

  el-Hererî, Hadâik, C. IV, s. 279. 
804

  el-Hererî, Hadâik, C. XXX, s. 74. 
805

  el-Hererî, Hadâik, C. XXX, s. 77. 
806

  el-Hererî, Hadâik, C. XXXIII, s. 155. 
807

  el-Hererî, Hadâik, C. XXXIII, s. 156. 



 

204 

 

kadınlara eğitimin önemini beyan etmiş ve bunu eyleme geçirerek bu konuda öncü ve 

örnek olmuştur. Zira bir erkek eğitildiği vakit bir insan yetiştirilmiş olur. Öte yandan bir 

kadın eğitilip yetiştirilirse bir aile eğitilmiş ve yetiştirilmiş olur. Çünkü aile kurumunda 

çocukların en çok etkilendikleri ve örnek aldıkları kişi annelerdir. Büyük ve tarihe 

damgasını vurmuş şahsiyetlerin hayatları okunduğunda bunların çoğunun arkasında 

eğitimli ve şuurlu kadınların var olduğu görülecektir. Bu gerçeklerden yola çıkarak 

şunları söylemek mümkündür. Bir toplumun madden ve manen terakki edebilmesi ve 

tarihe mal olacak şahsiyetlerin yetiştirilebilmesi ancak o toplumun kadınlarını eğitmekle 

mümkün olabilir. 

2.9. Kadının Liderliği Meselesi 

Son dönemlerde Müslümanların Batıya entegreolmaya çalışmaları ve 

kültürlerarası etkileşimin hızlı bir şekilde cereyan ettiği bir dünyada kadının evinden 

çıkıp bir işte çalışması veya bir meslek sahibi olup bir makama gelmesi, tartışılmış ve 

halen de tartışılmaktadır. Bazı alimler, kadının meslek sahibi olmasına ve idareciliğine 

cevaz verirken bazıları buna cevaz vermemektedir. Bu konunun Kur’ân perspektifinden 

ele alınıp ortaya konmasında yarar vardır. Aslında kadının devlet başkanı, bakan, 

milletvekili, hâkim, birim amiri, müdür v.b. mevkilerde görev almasının dinî açıdan bir 

sakıncasının olup olmadığı meselesi eskiden beri tartışılagelmektedir. Bu konu, başta 

fıkıh olmak üzere tefsir ve hadis şerhlerinde de vuzuha kavuşturulmaya çalışılmıştır.808
 

Kadının idareciliği etrafında yapılan tartışmalara bakıldığında İslâm alimlerin 

kahir ekseriyeti, kadının Devlet başkanı dışında diğer mevkilerde yönetici ve idareci 

olmasında bir beis görmediklerini ifade etmişlerdir. İslâm alimlerinin bir kısmı, kadının 

Devlet başkanı görevini icra etmesine ise cevaz vermişlerdir. Gerekçelerini, Kur’ân 

sünnet, kıyas ve aklî delillere dayandırarak izah etmeye çalışmışlardır. İslâm alimlerinin 

ortaya koymuş oldukları gerekçeleri tek tek ele alıp kısa bir şekilde zikretmeye 

çalışacağız. 

a. Kadının Kur’ân’a Göre Devlet Başkanı Olamamasının Nedenleri 

Kadının devlet başkanı olamayacağını iddia edenler, Kur’ân’dan Nisâ sûresinin 

otuz dördüncü ayetini delil olarak göstermektedirler. İlgili ayette Yüce Allah şöyle 

buyurmaktadır: “Erkekler, kadınların koruyup kollayıcılarıdırlar. Çünkü Allah, 

                                                 
808

  Faruk Beşer, Güncel Meseleler ve Dini Çözümler, Nun Yayınları, İstanbul 2012, s. 167. 



 

205 

 

İnsanların kimini kiminden üstün kılmıştır.” İslâm alimleri, bu ayete istinaden Yüce 

Allah’ın, idarecilik görevini, erkeğe verdiğini söylemişlerdir. Zira erkek, kadının 

ihtiyacından, gözetiminden ve idareciliğinden sorumlu tutulmuştur. er-Râzî, ayette 

zikredilen koruyucu ve kollayıcı anlamına gelen “kavvâm” görevinin erkeğe 

verilmesiyle ilgili şunları söylemektedir: “Erkeğin bilgi ve aklının kadınınkinden fazla 

olması ve aynı şekilde meşakkatli işlere dayanıklı oluşu ve tahammülünden dolayı 

kendisine kavvâm rolü verilmiştir. Biyoloji bilginleri, erkekte var olan akıl, bilgi ve 

zorluklara tahammülün kadında olmadığını ifade etmişlerdir. Erkeğin bu özelliklere 

sahip olması, kendisine birtakım ayrıcalıkların tanınmasına sebep olmuştur. Örneğin 

Peygamberlik görevi, Devlet başkanılığı, ezanın okunması ve hutbenin irâd edilmesi 

gibi konular erkeğe verilmiştir.”809
 

b. Sünnete Göre Kadının Devlet Başkanı Olamamasının Nedenleri 

Perslerin ölen krallarının yerine onun kızını başlarına getirdikleri haberi, Hz. 

Peygamber’e ulaştığında şunları söyledi: “İşlerini (idarelerini) yürütmek için bir kadını 

başlarına geçiren bir topluluk asla iflah olmaz”810
 Bu hadis, açık bir şekilde kadının 

Devlet Başkanı olamayacağını ifade etmektedir. Zira hadis, gelecek anlamını ifade eden 

“len” edatı ile başlamakta ardından “kavm ve imraetün” kelimeleriyle devam 

etmektedir. Arapça kurallarına göre “len” edatından sonra “kavm ve imraetün” 

kelimelerinin nekre olarak zikredilmesi, hükmün belirli bir zamana özgü olmadığını ve 

bütün zamanları kapsadığını ifade etmektedir. Ashap ve mezhep imamlarının çoğu, 

ilgili hadisi bu şekilde anlamış ve bu konuda hiçbir kadını ve hiçbir toplumu bu 

kapsamın dışında tutmamışlardır. Kadının devlet başkanı olmasına cevaz vermeyen 

alimler, bu hadisi delil olarak zikretmektedirler. Onlara göre bu hadis, açık bir şekilde 

kadının idareci (devlet başkanı) olmasına izin vermemektedir.
811

 

c. Kadının Kıyasa Göre Devlet Başkanı Olamaması 

Kıyas yöntemiyle kadının devlet başkanı olmasına karşı çıkan alimler, birtakım 

argümanlar öne sürmüşlerdir. Öne sürdükleri argümanlardan bazıları şunlardır: “İslâm 

hukukçularının tamamı kadının devlet başkanı olamayacağını söylemişlerdir. Bu 

konuda ittifak içindedirler. Dolayısıyla devlet başkanı konumuna taallukatı bulunan ve 

                                                 
809

  er-Râzî, Mefâtîhu’l-Ğayb, C. X, s.70. 
810

  Buhârî, “Meğâzî”, 82 - “Fiten,” 18; Tirmizî, “Fiten”, 75; Nesaî, “Kudât”, 8. 
811

  İbnu’l-Arabi, Ahkâmu’l-Kur’ân, C. III, s. 482 



 

206 

 

bir nevi devlet başkanı sayılan bakan ve hâkim gibi görevleri de icra etmemelidir. Zira 

ne Hz. Peygamber tarafından ne de hulefa-i raşidîn (dört halife) tarafından kadına 

valilik ve hakimlik gibi görevler tevdi edilmiştir. Dolayısıyla Hz. Peygamber ve 

halifelerin uygulama ve icraatları göz önünde bulundurarak böyle bir kıyas yoluna 

gitmek mümkündür.”812
 Aynı zamanda bu kıyası yapanlar kadının fıtratı ve fizyolojik 

yapısının böyle bir göreve elverişli olmadığını belirtmektedirler. 

d. Kadının Mantıkî Yönden Devlet Başkanı Olamaması 

Aklî ve mantıkî açıdan kadının devlet başkanı olamayacağını iddia edenler, 

kadının yapısını ve kendisinde bulunan birtakım özelliklerden dolayı böyle bir göreve 

gelemeyeceğini söylemişlerdir. Zira idarecilik, zor, meşakkatli, güç ve kuvvet isteyen 

bir görevdir. Kadının fıtratı ve bedeni böyle bir göreve uygun değildir. Çünkü kadının 

aşırı duygusal oluşu, olaylara ani tepki vermesi ve bedeni zayıflığı bu görevin altından 

kalkmasını zorlaştırmaktadır. İmam Maverdî, bu konuyla ilgili şunları söylemektedir: 

“Kadının devlet başkanı ve icracı bakan olması caiz değildir. Çünkü bu mevkide 

bulunan kişinin dirençli, duygularına yenik düşmeyen ve verdiği kararların arkasında 

durabilen bir yapıya sahip olması gerekir. Kadın, yapısı gereği bu vasıfları taşımadığı 

için kendisine böyle bir görevin verilmemesi gerekmektedir.”813
 

İmam Cüveyni de devlet başkanı, askerî birliklerde ve yüksek mevkilerde görev 

alacak kişinin; erkek, hür, baliğ, akıllı, cesur ve mert olması gerektiğini söylemiştir.814
 

e. Kadının Devlet Başkanı Olmasını Savununların Ortaya Koydukları 

Argümanlar 

Kadının devlet başkanlığı dahil her türlü görevi icra etmesinin dinen bir 

sakıncasının bulunmadığını savunan bazı modern ve klasik alimler de vardır. Bu iddia 

sahipleri, iddialarını temellendirme adına Kur’ân’dan birtakım referanslar ortaya 

koymuşlardır. Örneğin bu iddialarını, Tevbe Sûresinin yüz yetmiş birinci ayetinde 

zikredilen “Mümin erkekler ve mümin kadınlar birbirlerinin dost ve yardımcısıdırlar…” 

ayetinde yer alan “evliyâ” kelimesine ve söz konusu nasta erkekle beraber kadınların da 

                                                 
812

  Muhammed b. Ahmed b. Rüşt, Bidâyatü’l-Müctehid ve Nihâyatü’l-Muktasid, C. II, Dârul-Marife 

Beyrut 1988, s. 460. 
813

  Ebu’l-Hasen Muhammed b. Habib el-Basri el-Mâverdî, el-Ahkâmu’s-Sultaniyye, Ahmed Câd (thk.), 

Dârul-Hadis, Kahire 2006, s. 58; Ebî Ya’la Muhammed b. Hüseyn el-Ferrâ’ el-Hanbelî, el-

Ahkâmus’Sultaniyye, Dârul- Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 2000, ss.31-32. 

 
814

  Abdul-Melik b. Abdillah b. Yusuf b. Muhammed el-Cüveynî, Ğiyâsü’l-Ümem fi’t-Tiyâsi’z-Zulem, 

Abdul-Azim ed-Dîb (thk), Mektebetü İmâmi’l-Haremeyn, Riyad 1981, s. 83. 



 

207 

 

zikredilmesi esasına dayandırmışlardır. Zira bu yaklaşıma göre ilgili ayetteki “evliyâ” 

ifadesi “velâyet” anlamına gelmektedir. Velâyet de yönetim ve hâkimiyet demektir. Bu 

da kadınların siyasî ve idarî alanlarda velâyet yani yöneticilik haklarının bulunduğunu 

göstermektedir. 815
 Bu görüş sahipleri, ayrıca kadının devlet başkanlığı görevi 

üstlenebileceği tezlerini, yukarıda zikredilen Tevbe 9/71. ayetinin yanı sıra Neml 27/23-

42. ayetlerinde bahsi geçen Belkıs kıssasıyla da destekleme cihetine gitmişlerdir. Çünkü 

onların anlayışına göre Belkıs, Hz. Süleyman’ın kendisine gönderdiği mektuptaki 

tehditkâr sözlere karşı emrinde bulunan askerlerin kuvvete başvurma tekliflerini isabetli 

bulmayarak akıl ve mantık çerçevesinde hareket etmek sûretiyle ve istişare yolu ile 

çözüme kavuşturabilmiştir. Dolayısıyla onun bu yaklaşımı, kadının da söz konusu 

görevi yapabileceği hususunda bir delil niteliği taşımaktadır.816
 

Kadının devlet başkanlığı görevini icra etmesine cevaz vermeyen alimlerin öne 

sürdüğü argümanlardan biri olan “İdarelerine yönetici olarak kadını geçiren bir kavim 

asla iflah olamaz” 817
 hadisini ise Kur’ân’a ve tarihi olaylara aykırı bulduklarını 

belirterek reddederler. Ayrıca bu hadisi âhad bir haber olarak niteleyip sıhhatini 

sorgularlar. Zayıf bir rivayet ile nasların ortaya koyduğu genel anlamları 

sınırlandırdımanın da doğru bir yöntem olmadığını belirterek tezlerini savunurlar.818
 

2.9.1. Muhammed el-Emîn el-Hererî’nin Kadının İdareciliğiyle İlgili Yaklaşımı  

el-Hererî’nin bu konuyla ilgili görüşlerini aktarmadan önce bir hususa değinmekte 

yarar görüyoruz. Yukarıda İslâm alimlerinin kadının devlet başkanı dışında diğer 

mevkilerde görev almasında bir sakınca görmediklerini ifade etmiştik. Kadının devlet 

başkanı olacağını iddia edenler Kur’ân-ı Kerîm’den Sebe’ Melikesi Belkısı delil olarak 

öne sürmektedirler. Bazıları da Hz. Aişe’yi örnek vererek bu iddialarını ispatlamaya 

çalışmaktadırlar. Sebe’ Melikesi Belkıs ve Hz. Aişe gerçekten kadının devlet başkanı 

olabilmesi için yeterli bir delil olarak telakki edilebilir mi? Konumuzun daha iyi 

anlaşılabilmesi için bu iddialara cevap vermek yerinde olacaktır. Ancak bu iddialara 

cevap vermeden önce el-Hererî’nin konuyla ilgili yaklaşımını aktarıp daha sonra bu 

iddiaları ele almayı uygun görüyoruz. 

                                                 
815

  Karslı, Kur’ân Yorumlarında Kadın, s. 244; Demirci, Günümüz Tefsir Problemleri, s. 242. 
816

  Ateş, Çağdaş Tefsir, C. VI, s. 373-374; Demirci, Günümüz Tefsir Problemleri, s. 242. 
817

  Buhârî, “Fiten”, 18. 
818

  Ateş, Çağdaş Tefsir, VI, s. 599. 



 

208 

 

el-Hererî, Hz. Süleyman ve Belkıs’ı konu alan ayetleri geniş bir şekilde 

yorumlamaktadır. Belkıs ile ilgili geniş malumatlar vermektedir. Belkıs’ın kral bir 

aileden geldiğini, babasının kral olduğunu, babasının vefatından sonra Belkıs’tan başka 

bir çocuğu olmadığı için onu tahta geçirdiklerini beyan etmektedir. el-Hererî, Belkıs’ın 

babasının bir cin ile evlendiğini yani Belkıs’ın annesinin cinlerden olduğunu aktardıktan 

sonra insanlar ve cinler arasında bir irtibatın olmasının ve birbirleriyle evlenmelerinin 

mümkün olduğunu ifade etmektedir.819
 

el-Hererî, Belkıs’ın büyük ve modern bir orduya sahip olduğunu, etrafında 

bulunanların ona çok değer verdiklerini aktarmakta ve Hz. Süleyman ile arasında vuku 

bulan diyalogtan geniş bir şekilde söz etmektedir. Aynı şekilde Belkıs’ın da kendisine 

tabi olanlara değer verdiğini, onların görüşlerini önemsediğini beyan etmektedir. Son 

olarak Belkıs’ın Hz. Süleyman’ın davetine icabet ederek hükümranlığını kabul edip 

onunla evlendiğini, Yüce Allah’a iman ettiğini ve Hz. Süleyman’ın onun melikeliğe 

devam etmesine izin verdiğini ve Hz. Süleyman’ın vefatına kadar bu görevi ifa ettiğini 

aktarmaktadır.820
 

Görüldüğü üzere el-Hererî, Belkıs ile ilgili çok geniş bilgiler vermiştir. Ancak bu 

kıssa bağlamında kadının idareciliği ile ilgili herhangi bir yorumda bulunmamıştır. 

Sadece Belkıs’ın görevine devam ettiğini aktarmıştır. Halbuki çağdaş bir dönemde 

yaşamış olan müellifimizin böyle önemli bir konuya temas etnesi gerekiyordu. Zira 

neredeyse her çağda tartışılan ve tartışılmaya devam edilen böylesi bir konuya 

değinmemesini bir eksiklik olarak görmekteyiz. 

Yukarıda kadının idareci olabileğini savunanların Kur’ân’dan Belkıs’ı ve tarihi 

vakıalardan yola çıkarak Hz. Aişe validemizi örnek gösterdiklerini ifade etmiştik. 

Öncelikle Hz. Süleyman ve Belkıs’ı konu eden kıssayla ilgili kanaatimizi kısa bir 

şekilde ifade etmeye çalışacağız. Belkıs’tan söz eden ayetler, tahlil edildiğinde kadının 

idareci olabileceği hükmü bu ayetlerden açık bir şekilde çıkmamaktadır. Çünkü Kur’ân, 

Belkıs’ın daha önceleri güneşe taptığını, sonra Hz. Süleyman’a gelerek iman ettiğini ve 

ona tabi olduğunu beyan etmektedir. Kur’ân, Belkıs’ın iman ettikten sonraki 

durumundan söz etmemektedir. Sadece bazı müfessirler, Hz. Süleyman’ın Belkıs’ı 

tekrar eski görevine iade ettiğini ifade etmektedirler. Belkıs’ın iman ettikten sonra tekrar 

                                                 
819

  el-Hererî, Hadâik, C. XX, s. 412.  
820

  el -Hererî, Hadâik, C. XX, ss. 413-470. 



 

209 

 

hükümdarlık görevini icra etmiş olması, İslâm’da kadının devlet başkanı olabilmesi için 

yeterli delil teşkil etmemektedir. Hatta büyük müfessirlerden Alûsî, ilgili ayetlerden 

kadının devlet başkanı olabileceğine dair herhangi bir delil bulunmadığını 

söylemiştir.821
 Kaldı ki geçmiş Peygamberlerin şeriatında var olan her eylem ve faaliyet 

bizleri bağlamaz. Zira İslâmî hükümlerde geçmiş Peygamberlerin şeriatında var olan 

bazı hükümlerin değiştirildiği veya tamamen ortadan kaldırıldığı bilenen bir vakıadır. 

Tarihi hadiselerden yola çıkarak Hz. Aişe’yi öne sürüp bunun üzerinden kadının 

devlet başkanı olabileceğini iddia edenlerin öne sürdükleri argümanlar tetkik 

edildiğinde de kadının liderliğine delil teşkil edecek herhangi bir argümanın olmadığı 

görülecektir. Çünkü Hz. Aişe, Cemel hadisesine ne idareci ne de komutan vasfıyla 

katılmıştır. Ayrıca hiçbir zaman Halifelik talebinde de bulunmamıştır. Sadece iki 

grubun arasını bulmak ve fitneyi ortadan kaldırmak için katılmıştır. Ancak ordu 

içerisinde gizlenmiş fitnecilerin kışkırtmasıyla maalesef fitneye engel olamamıştır.822
 

Allah, kadının fıtratını erkeğinkinden ayrı yaratmış ve herbirine ayrı ayrı 

meziyetler vermiştir. Hem erkeğe hem kadına fıtratlarına uygun sorumluluklar ve 

mükellefiyetler tevdi etmiştir. Onları birbirine rakip değil bilakis birbirinin 

tamamlayıcısı olarak yaratmıştır. Sadece kadının yapabileceği işler olduğu gibi aynı 

şekilde sadece erkeğin yapabileceği işler de vardır. Dolayısıyla hem erkeğin hem 

kadının fıtratına ve fizyolojik yapısına uygun iş ve faaliyetleri yürütmesi, denge, saadet 

ve mutluluk açısından son derece önemlidir. Kadının idareciliği ile ilgili meseleye 

gelince, kanaatimize göre devlet başkanlığı dışındaki görevleri üstlenmesinde bir beis 

yoktur. Yeter ki mahremiyete riayet edilsin ve Allah’ın çizdiği sınırlar aşılmasın. Devlet 

başkanlığı görevi, çok meşakkatli ve sebat gerektiren bir iştir. Kadının buna tahammülü 

zordur. Ayrıca başkanlık görevi, na-mahrem erkeklerle haşir neşir olmayı da 

gerektirdiği için genel olarak bu görev sadece erkeklere verilmiştir. 

Bunun yanı sıra devlet başkanlığı sadece sembolik ve onay makamından ibaret 

değildir. Devlet başkanı, savaşa ve barışa karar veren, geretiğinde hutbe okuyan, namaz 

kıldıran, davalara bakan, orduya komutanlık eden kişi demektir. Kadının duygusal 

yapısı, özellikle savaş meydanlarında ölümlerin olması ve kanın akması, duyguların 

akla galebe çalmasına sebep olur. Bu tür olaylarda kadının soğukkanlılığını koruyarak 

                                                 
821

  Âlûsi, Rûhu’l-Meânî, C. XIX, s. 248. 
822

  Sırma, Müslümanların Tarihi, C. III, ss. 229-232. 



 

210 

 

olayları idare edebilmesi oldukça zordur. Tarihte kadının devlet başkanı olarak 

savaşlara katılması çok nadir bir durumdur.823
 Hatta kadını hayatın her alanına sokan 

devletler bile kadının savunma bakanı, genelkurmay başkanı ve savaşta tabur veya 

bölük komutanı olarak görev yapmasına rıza göstermemektedirler. 

Hülasa İslâm, kadının ne denli değerli ve onurlu olduğunu açık bir şekilde beyan 

ettikten sonra onun fıtratına ve maslahatına uygun olmayan ve onlarla çelişen her türlü 

faaliyetten kadını uzak tutmuştur. Fıtratına ve konumuna binaen cuma namazından, 

haccda ihram giymekten, umumî savaşlar dışında cihad yapmaktan muaf tutmuştur. Bu 

durum, kadının erkeğe insanlık, onur ve toplumsal değerler konusunda eşit olmadığı 

anlamına gelmemektedir. Zira fıtrat ve maslahata göre iş ve görev dağılımında 

bulunmak, bir toplumun düzeni ve salahiyeti için olmazsa olmazlardandır.

                                                 
 
823

  İbn Tagrıberdi, en-Nücûmu’z-Zâhire, Ahsen Batur, (çev.), Selenge Yayınları, İstanbul 2013, ss. 19-

23; Zekeriya Kitapçı, Abbasi Hilâfetinde Selçuklu Hatunları ve Türk Sultanları, Selçuklu Üniversitesi 
Basımevi, Konya 1994, s. 61.  



 

211 

 

SONUÇ 

el-Hererî, kaleme aldığı Hadâiku’r-Ravhî ve’r-Rayhân adlı tefsirinin, okuyucu 

tarafından iyi anlaşılabilmesi için, Kur’ân ilimlerinin anlatıldığı ve mukaddime adını 

verdiği müstakil bir eser telif etmiştir. Müellif, mukaddime adını verdiği eserinde 

Kur’ân ilimleriyle hemhal olan herkesin bilmesi gereken birtakım zarurî bilgiler 

vermiştir. Bu eserde kıraat vecihlerinden, münasebete, nesh’ten, şiir ile delil 

getirmekten irabtan belagata, ahkam tefsirinden, işârî tefsire, dilbilimsel tahlillerden 

Kur’ân’ın i’cazına varıncaya kadar neredeyse her konuya yer verildiği müşahade 

edilmektedir.  

Müellif, tefsirde akıcı sade ve anlaşılabilir bir dil kullanmaya özen göstermiştir. 

Bunun yanı sıra ayetleri yorumlarken kendine özgü bir yol izlemiştir. Örneğin her bir 

sûre için bir mukaddime yazmış ve bu mukaddimede sûrenin ismini, Mekkî veya 

Medenî olduğunu, sûrenin faziletine dair sadece sahih hadisleri zikretmiştir. 

Münasebete çok önem veren müellif, sûreler ve ayetler arasındaki münasebetleri beyan 

etmiş, ardından ayetleri tefsir etmiştir. Daha sonra tefsir etmiş olduğu ayetler arasında 

kıraat vecihleri bulunan ayetler üzerinde durmuş ve kıraat vecihlerinin mana üzerindeki 

etkisini ve manaya katkısını beyan etmiştir. Kıraat vecihlerini aktarırken saadece kıraat-

ı seb’a ve aşere imamlarının görüşlerini aktarmakla yetinmemiş, şâz kıraatlere, sahabe 

ve tâbîînden rivayet edilen kıraatlerede zaman zaman yer vermiştir.  

Müellif el-Hererî’nin, ayetleri tefsir ederken riayet ettiği hususlardan biri de 

Kur’ân’ı Kur’ân’la tefsir etme yöntemidir. Ayetlerin birbirleriyle olan irtibat ve 

münasebetlerini göz önünde bulundurarak bu yöntemi tefsirinde çokça uygulamıştır. 

Kur’ân’ı Kur’ân ile tefsir etmenin yanı sıra sünnetle, sahabe ve tâbîînden gelen 

rivayetlere de yer vermiştir. Özellikle sünnetin tefsir ilmi açısından son derece önemli 

ve vazgeçilmez bir kaynak olduğunu ifade edeb el-Hererî, tefsirinde sünneti (ayet ile 

ilgili rivayet edilen hadisleri) etkin bir şekilde kullanmıştır.  

Eserde fıkhî hükümleri ihtiva eden âyetler, geniş bir şekilde ele alınarak 

kendilerinden nasıl hükümler istinbat edileceğini açıklamış ve bu konuda alimlerin 

görüşlerini aktarmıştır. el-Hererî, İtikatta Eş’arî, amelde Şâfîî mezhebine mensup 

olmasına rağmen hiçbir zaman mezhep taassubuna girmemiştir. Hatta bazı durumlarda 

amelî konularda mensup olduğu mezhebine muhalefet de etmiştir. İtikadî konularda ise 

genel manada ehl-i sünnet çizgisini takip etmiştir. Bazı konularda ise aynı şekilde ehl-i 



 

212 

 

sünnete muhalefet ettiği de olmuştur. el-Hererî, manaya delaleti kesin olmayan 

rivayetlerin ve âhâd haberlerin itikadî konularda delil olamayacağını söylemiştir. 

Üzerinde durulması gereken bir diğer konu ise israiliyattır. Genelde müfessirler, 

Kur’ân kıssalarında israiliyata geniş yer vermektedirler. el-Hererî, kıssaları tefsir 

ederken israiliyat kaynaklı bilgilere iltifat etmeyerek bunlara tefsirinde yer vermemiştir. 

Kur’ân ve sünnetten kaynağını almayan bu tür haberlerden şiddetle kaçınmanın her 

müfessirin izlemesi gereken bir yöntem olduğunu söylemiştir.  

Eserde en çok öne çıkan hususlardan biri de dilbilimsel tahlillerdir. el-Hererî, 

istisnasız olarak her ayetin sarf, nahiv ve belagat yönünü açıklamıştır. Ayetleri 

dilbilimsel olarak detaylı bir şekilde izah ederken herhangi bir kaynağa atıf yapmaması 

dikkat çekicidir. Eser özellikle İrâbu’l-Kur’ân çalışmaları için önemli bir kaynak teşkil 

etmektedir.  

el-Hererî’nin eserini genel hatlarıyla tanıttıktan sonra eserde bizim 

yoğunlaştığımız hususları da şu şekilde özetleyebiliriz. Son dönemlerde sıkça gündeme 

getirilen ve kadına direkt taalluk eden güncel konuları inceleyip bunlarla ilgili yapılan 

eleştirileri ve bu eleştirilere verilen cevapları tespit etmeye çalıştık. Tespitlerimizi şu 

şekilde sıralamamız mümkündür:  

a. Kadının dövülmesi konusunu el-Hererî detaylı bir şekilde ele almaktadır. Genel 

olarak kadının dövülmesine karşı olsa da bazı durumlarda dövmemenin daha ehven-i 

şerr olabileceğini belirtmektedir. Dövmenin aile içinde ciddi tahribatlara yol açacağını 

ifade ettikten sonra bu sorunun ancak toplumun kendilerini ıslah etmekle çözüme 

kavuşabileceğini belirtmektedir. Kadının isyankarlığı devam ettiği takdirde erkeğin 

eşini iz bırakmayacak şekilde dövmeye yeltenebileceğini ancak akıllı ve dirayetli bir 

erkeğin bir hekim edasıyla bu sorunu suhuletle çözüme kavuşturması gerektiğini ifade 

etmektedir. Yapmış olduğumuz araştırma neticesinde ayette zikredilen “dövün” 

ifadesinin zaruret halinde yaralamaya sebebiyet vermeden hafif bir şekilde dövmek 

anlamına geldiğini tespit ettik. 

b. Çok eşlilik konusu, özellikle günümüzde İslam’a saldıran çevreler tarafından 

çokça suistimal edilmektedir. Araştırmalarımız neticesinde birden çok evliliğin eski din 

ve medeniyetlerin tamamında gelişi güzel ve kadına hiçbir hak tanınmadan 

gerçekleştirildiğini gördük. İslâm’dan önce bir adam dilediği kadar kadınla 

evlenebiliyordu. İslâm bu adaletsizliğe bir çözüm getirerek öncelikli olarak bu sayıyı 



 

213 

 

belirli şartlar dahilinde dört ile sınırladı. Daha sonra kadının onur ve izzetini koruyacak 

birtakım hakları kadına tanıdı. el-Hererî, çok eşlilikle ilgili ayeti geniş bir şekilde ele 

alıp yorumladıktan sonra zarurî bir gerekçe olmaksızın ve adalet ilkesi tam olarak 

işletilmeksizin çok evliliğe tevessül edilmemesi gerektiğini ifade etmiştir. el-Hererî, 

birden çok evliliğin zaruret olmaksızın sevgiye ve muhabbete engel olduğunu, 

dolayısıyla bundan kaçınılması gerektiğini söylemiştir. 

c. Miras konusu etrafında geçmişten günümeze birtakım tartışmalar 

yapılagelmektedir. Yukarıdaki konuları dile getirip bunlar üzerinden İslâm’ı eleştiren 

birtakım çevreler; İslâm’ın kadını eksik bir varlık olarak telakki ettiğini ve onu erkeğin 

yarısı olarak gördüğünü söylemektedirler. Miras konusunda erkeğe iki, kadına ise bir 

pay verilmesini delil olarak zikretmektedirler. Oysa eski din ve medeniyetlerde kadına 

miras verilmemekteydi. Kur’ân’ın miras ilgili ayetlerini incelerken bu ayetlerin nâzil 

olduğu dönemlerde bile kadının miras hukukundan tamamıyla mahrum bırakıldığını 

öğrendik. İslâm, kadının mirastan tamamen mahrum bırakılmasının önüne geçti ve 

hiçbir din ve medeniyette kadına verilmeyen miras hakkını kendisine tanıdı.  

İslâm’ın miras hukuku incelendiğinde kadının erkeğe nazaran daha fazla pay 

aldığı görülecektir. Erkeğe iki pay kadına ise bir pay kuralı her zaman için geçerli 

olmayıp birtakım şartlar dahilinde gerçekleşmektedir. Bu durumda dahi kadının erkeğe 

nispeten daha kârlı olduğunu düşünüyoruz. Zira kadın, harcamakla mükellef değilken, 

erkek sahip olduklarını ailesi için harcamakla mükelleftir. 

el-Hererî, miras ayetlerini uzun uzadıya ele almakta, mirasın arka planı geniş bir 

şekilde detaylandırtıktan sonra İslâm’ın her konuda olduğu gibi bu konuda da kadına 

büyük değer verdiğini ifade etmekte ve miras ile alakalı klasik ve çağdaş müfessirlerin 

görüşlerini aktararak kendisinin de bu görüşleri benimsediğini ifade etmektedir. 

d. Çalışmamızın bir kısmını teşkil eden konulardan biri de başörtüdür. Başörtünün 

kadim dinlerde ve cahiliye toplumunda farklı amaçlar için kullanıldığını gördük. Hatta 

yapılan arkeolojik kazılardan ve bilimsel çalışmalardan anlaşıldığı kadarıyla başörtüsü 

kadim medeniyetlere kadar uzanmaktadır. Başörtüyle ilgili ayetler incelendiğinde 

başörtünün dinin kesin bir hükmü olduğu görülecektir. el-Hererî konuyla ilgili ayetleri 

geniş bir perspektiften ele alarak başörtünün Yüce Allah’ın kesin bir emri olduğunu 

belirtmiştir. Bundan dolayı, başörtüsü siyasî bir simge veya sembol olarak 

değerlendirilemez.  



 

214 

 

e. Kadının şahitliği konusu da kadınlara taalluk eden önemli meselelerden biridir. 

İslâm şahitlik konusuna büyük önem verdiğinden bu görevi icra edecek olan erkek ve 

kadının biyolojik ve fizyolojik yapılarını dikkate alarak bir hüküm vazetmiştir. İslâm, 

şahitlik konusunun tamamında değil de bazılarında bir erkek ve iki kadını şart 

koşmuştur. Bu tasarruf, tamamıyla iki cinsin fıtratları göz önünde bulundurularak 

yapılmıştır. Kaldı ki bazı durumlarda sadece kadının şahitliği kabul edilmektedir. Bu da 

İslâm’ı bu konuda eleştiren çevrelerin ortaya attıkları iddiaların mesnetsiz ve ilimden 

yoksun olduğunu göstermektedir. 

Müfessirlerin neredeyse tamamı, şahitlik konusunda bazı durumlarda iki kadının 

bir erkek mesabesinde olmasının nedenini, kadının akıl ve din yönünden eksik olduğunu 

belirten hadise dayandırmaktadırlar. Oysa ilgili hadisi geniş bir şekilde ele alıp 

inceledeğimizde ortaya farklı sonuçların çıktığına şahit olduk. Bu sonuçlar, ana 

hatlarıyla kadının fizyolojik ve psikolojik yapısından kaynaklanan bazı hususlara 

dayanmaktadır. el-Hererî, bu konuda klasik müfessirlerden farklı bir şey 

söylememektedir. 

f. Çalışmamızda talâk konusunuda inceledik. Zira bu konu diğer konular gibi 

malum çevreler tarafından gündeme getirilip İslâm’ın diğer konularda olduğu gibi bu 

konuda da kadına değer vermediği tezine dayanak olarak kullanılmaktadır. Bu çevreler, 

İslâm’ın talâk yetkisini sadece erkeğe verdiğini kadının erkek elinde bir tutsak olduğunu 

ve bu konuda herhangi bir yetkisinin bulunmadığını iddia etmektedirler. Oysa bu konu 

incelendiğinde bu çevrelerin iddia ettikleri gibi bir durumun söz konusu olmadığı 

görülür. Çünkü İslâm, kadına da bazı şartlar dahilinde boşama yetkisini vermiştir. İslâm 

diğer konularda olduğu gibi bu konuda da kadına hak ettiği değeri vermiştir. Zira İslâm 

öncesi medeniyetler incelendiğinde kadının hiçbir şekilde talâk yetkisinin bulunmadığı 

görülecektir. İslâm daha önceki medeniyetlerde kadına verilmeyen talâk yetkisini, 

birtakım şartlar dahilinde kadına vermiştir. Bununla birlikte talâk ayetlerinin sebeb-i 

nüzûlü incelendiğinde cahiliye döneminde erkeğin, kadını dilediği kadar boşayıp geri 

alabilme imkanına sahip olduğu görülür. İnsan onur ve haysiyetiyle bağdaşmayan bu 

tutum ve davranışa İslâm son vererek kocanın boşama hakkını iki defayla sınırlamıştır. 

Üçüncü kez ya güzel bir şekilde tekrar onu geri almak veya tam manasıyla boşayıp elini 

tamamıyla ondan çekmesi gerektiğini emretmiştir. İslâm böylelikle kadını kötü niyetli 

kocanın elinde oyuncak olmaktan kurtarmış ve ona hak ettiği değeri vermiştir. el-Hererî, 

talâk konusunu ifade eden ayetleri geniş bir perspektiften ele alarak yorumlamıştır. 



 

215 

 

Sadece talâkı değil talâkın kısımlarını, hangi lafızlarla yapıldığını ve bu konudaki 

mezheplerin görüşlerini de tafsilatlı bir şekilde açıklamıştır. Talâk konusunun gündeme 

gelmesinin nedenini, kadına yapılan zulüm ve haksızlıklar olarak belirtmiştir. el-Hererî, 

İslâm’ın, kadının onurunu ve izzetini korumak ve onun bir meta gibi görülmesini 

engelleyerek keyfî boşanmaları önlemek amacıyla talâk müessesesini meşrulaştırdığını 

beyan etmiştir. el-Hererî, klasik ve modern müfessirlerin yanı sıra İslâm hukukçularının 

birçoğuna da muhalefet ederek bir mecliste ifade edilen üç talâkı bir talâk saymış ve 

böyle bir talâkın bain bir talâk olmadığını sadece ric’i bir talâk olduğunu söylemiştir. 

g. İslâm’ın kadının eğitimine bakışını ele aldık. İslâm, kadının eğitimini çok 

önemsemiş ve bu konuda kadını ve toplumu teşvik etmiştir. el-Hererî, Âl-i İmrân 

sûresinin 37. âyetinin yorumunda şunları söylemiştir. Yüce Allah, Hz. Meryemin 

annesinin yapmış olduğu duayı kabul etti ve kız olmasına rağmen Hz. Meryem’i 

Beyti’l-Makdis’e kabul etti. Halbuki bu işi daha önce erkekler üstleniyorlardı. Fakat 

Yüce Allah, bu görevi samimi, ruhen ve bedenen iyi yetiştirdiği bir kız çocuğunun icra 

etmesine izin verdi. Aynı şekilde Tâhâ sûresinin 114. âyetinde eğitim ve öğretimin ne 

denli önemli olduğunu vurgulamış ve cinsiyet ayrımına yer vermemiştir. Özellikle 

Kalem sûresinin 5. âyetinde, eğitim ve öğretimin en önemli sac ayaklarından olan 

yazıya temas etmiştir. Eğitimin en önemli unsuru olan yazının ihmal edilmesi 

durumunda hem ilmin hem de tarihin zayi olacağını belirtmiştir. el-Hererî, ilgili ayette 

yaratılış ve kalem arasındaki münasebeti de şu şekilde açıklamıştır: “İnsanın en düşük 

seviyesi anne karnında henüz kan pıhtısı olduğu döneme tekabül etmektedir. En yüksek 

mertebesi ise ilim sahibi olduğu dönemdir. Yüce Allah, insanı en düşük seviyeden en 

yüksek seviyeye ilim, eğitim ve öğretimle ulaştırmıştır.” el-Hererî’nin kadının eğitimi 

ile ilgili yaklaşımı, ilgili ayetler üzerinden değerlendirildiğinde, “özellikle Hz. Meryem 

kıssası bağlamında”, eğitim ve öğretimi teşvik ettiğini ve eğitimi sadece erkeklere özgü 

bir faaliyet olarak görmediğini söyleyebiliriz. 

h. Son olarak İslâm’ın kadının idareciliğine bakışını ele aldık. Kadının 

idareciliğini savunanlar, genellikle Kur’ân’dan Sebe’ Melikesini örnek vermektedirler. 

el-Hererî, Neml sûresinin ilgili ayetlerinden hareketle Sebe’ Melikesinden çok geniş bir 

şekilde söz etmiştir. Ancak bu kıssaya dayanarak kadının idareciliği ile ilgili herhangi 

bir yoruma yer vermemiştir.  

 



 

216 

 

Hz. Peygamber (sav), kadının -fıtratından kaynaklanan bazı nedenlerden dolayı- 

devlet başkanı olamayacağını belirtmiştir. Ne var ki İslâm, kadının iffetine ve onuruna 

halel getirmemek şartıyla devlet başkanlığı dışındaki görevleri icra edebileceğine cevaz 

vermiştir. 

Görüldüğü üzere İslâm, başta talâk meselesi olmak üzere yukarıda zikredilen 

konuların tamamında bazı çevrelerin iddia ettiği gibi kadını hor veya erkeğin yarısı 

olarak görmemiş bilâkis hiçbir din ve medeniyette kadına verilmeyen hakları tanımış ve 

onu onore etmiştir. 



 

217 

 

KAYNAKÇA 

ABDULMECiD, İbrahim, el-Muncem fi’l-Mu’cem, Daru İbn Hazm, Kahire 1995. 

ABDUL-VAHİD, Ali Vafî, el-Esfâru’l-Mukaddese fi’l-Edyâni’s-Sâbika, 

Mektebetü Nahda, Mısır 1964. 

ACAR H. İbrahim, “Talâk”, Diyanet İslâm Ansiklopedisi, C. 39, Türkiye Diyanet 

Vakfı Yayınları, İstanbul 2010, ss. 496-500. 

ACARLIOĞLU, Ahmet, “Hz. Peygamber Döneminde Başörtü”, İ.Ü. İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, 2018. 

      AĞAR, Abdullah, Tefsir Geleneğinde Nisâ Sûresi 4/34 Ayetinin Değerlendirilmesi, 
Basılmamış Bitirme Tezi, (Diyanet İşleri Başkanlığı, Müftü Yusuf Karali Dini 
Yüksek İhtisas Merkezi,) 2017. 

 

AHMED B. HANBEL, Müsned, Şuayb el-Arnavûtî-Adil Müşrif, (thk.), 

Müessetü’Risale, 45 Cilt, Beyrut 2001. 

AKDEMİR, Salih, “Tarih Boyunca ve Kur’ân’ı Kerim’de Kadın”, İslami 

Araştırmalar Dergisi, 1997. 

AKKAD, Mahmut, Kur’ân’da Kadın Hakları, Çığır Yayınları, İstanbul 1977.  

AKKENT, Meral -Gaby Franger, Başörtü, Dağyeli Yayınları, Frankurt 1987. 

AKPINAR, Ali, MERTOĞLU, “Tefsîrü’l-Celâleyn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C. 40, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2011, ss. 294-295. 

AKYÜZ, Ali, “Abdürrezâk es-San’ânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C. 1, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1988, ss. 298-299. 

ALBAYATLI, Yasir Adel Zaynal, Tefsirde Bağlam ve el-Muharreru’l-Veciz 

Örneği, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 

Ankara 2016. 

ALBAYRAK, Halis, Kur’ân Bütünlüğü Üzerine, Şule Yayınları, İstanbul 2018. 

____Tefsir Usûlü, Şule Yayınları, İstanbul 2016. 

ÂLÛSÎ, Şihâbuddîn Mahmud, Ruhu’l-Meânî, (thk.) Muhammed Ahmed el-Emed, 

Ömer Abdis’Selâm es-Selâmî, 30 Cilt, Dârû İhyâi Turâsi’l-Arâbî, Beyrut 1999.  



 

218 

 

APAYDIN, H. Yunus “Şahid”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 38, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2010, ss. 273-282. 

ATEŞ, Ali Osman, İslâm’a Göre Cahiliye ve Ehl-i Kitap Örf ve Adetleri, Beyan 

Yayınları, İstanbul 2014. 

ATEŞ, Ali Osman, İslâm’a Göre Cahiliye ve Ehl-i Kitap Örf ve Adetleri, Beyan 

Yayınları, İstanbul 1996. 

ATEŞ, Süleyman, Yüce Kur’ân’ın Çağdaş Tefsîri, C. VI. 12 Cilt, Yeni Ufuklar 

Neşriyat, İstanbul 1988.  

ATR, Muhammed, Ulumi’l-Kur’ân, Dâru’l-Basâir, Kahire 2014. 

AY, Eyüp, Örtünmenin Tarihsel Görünümleri ve Sembolik Anlamları, İslâmiyet 

Dergisi, Ankara 2001. 

AYBAKAN, Bilal, “Takıyyüddin es-Sübki”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C. 38, Tütkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2010, ss. 14-15. 

AYDEMİR, Abdullah, Büyük Türk Bilgini Şeyhu’l-İslâm Ebû’s-Suûd Efendi ve 

Tefsirdeki Metodu, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, Ankara 1968. 

AYDIN, Mehmet, “Münasebet ile Alakalı Mülahazalar ve Kur’ân’ı Kerîm’deki 

Tatbikatı ile İlgili Çalışma”, Sakarya Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2008. 

AYVALLI, Ramazan, İki Cihan Güneşi Hazreti Muhammed’in Hayatı, İhlas 

Yayıncılık, İstanbul 2017. 

BAHADIROĞLU, Yavuz, “Osmanlı’da ve Batı’da Kadına Şiddet”, Yeni Akit, 15 

Aralık, 2014, s. 8. 

BARDAKOĞLU, Ali, Cahiliye Döneminde Kadın Sosyal Hayatta Kadın, Ensar 

Yayınları, İstanbul 1996.  

BEDRUDDÎN, Muhammed b. Ebî Bekr eş-Şafîî, Bidâyatü’l-Muhtâç fî Şerhi’l-

Minhâc, Dâru’l-Minhâc, Beyrut 2011. 

BEŞER, Faruk, Güncel Meseleler ve Dini Çözümler, Nun Yayınları, İstanbul 

2012. 

BEYDÂVÎ, Abdullah Ebû Ömer b. Muhammed, Envâru’t-Tenzîl ve Esrâru’t-

Te’vil, Muhammed Abdurrahman (thk), Dâru Turasi’l-Arabi, Beyrut 1418. 



 

219 

 

BEYHAKÎ, es-Sünenü’l-Kübra, Dâru’l-Kütübi’l-İmiyye Beyrut, 2010. 

Abdürrezzak b. Hemmâm b. Nâfi’ es-Sa’anî, el-Musannef, 11 Cilt, el-Mektebü’l-İslamî, 

Beyrut 1983.  

BİLMEN, Ömer Nasuhi, Büyük Tefsir Tarihi, 3 Cilt, Bilmen Basımevi, İstanbul 

1973.  

BULUT, Ali Belâgat-i Müyessera, Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, İstanbul 2016. 

BURSALI, Mehmet Tahir, Osmanlı Müellifleri, Bizim Büro Basımevi, Ankara 

2009. 

CARULLAH, Musa, Hatun, Otto Yayınları, İstanbul 2014. 

ÇAĞMAR, Edip, Alıştırmalarla Sarf, İstanbul 2016. 

ÇELİK, Ahmet, “Rûhu’l-Meânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 

35, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul: 2008, ss. 213-14. 

ÇOŞKUN, Ahmet, “et-Tâhrir ve’t-Tenvir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C. 39, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2010, ss. 429-30. 

ÇÖRÇÜ, Meral Arapça Dil Bilgisi Sarf, İfav Yayınları, İstanbul 2011. 

DALGIN, Nihat, Gündemdeki Tartışmalı Dini Konular, Ensar Yayınları, İstanbul 

2009. 

____İslâm Hukuku, Ensar Yayınları, İstanbul 2018. 

DEMİRBAŞ, Servet, Hadâiku’r-Ravhi Ve’r-Rayhân fî Ravâbî Ulumi’l-Kur’ân’da 

Tefsir yöntemi Âl-i İmrân Sûresi Örneği, (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 

Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Ankara 2016. 

 DEMİRCAN, Adnan, Cahiliyeden İslâm’a Kadın ve Aile, Beyan Yayınları, 
İstanbul 2015. 

 

DEMİRCİ, Muhsin, Tefsir Tarihi, M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 

İstanbul 2016. 

DİN İŞLERİ YÜKSEK KURULU, Fetvalar, Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

Ankara 2019. 

DURANT, Will Kıssatü’l-Hadara, Dâru’l-Cîl, Beyrut 2002. 



 

220 

 

DURSUN Ali Tökel, Divan Şiirinde Harf Simgeciliği, Hece Yayınları, Ankara 

2003.  

DURSUN, Davut, “Etiyopya”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 11, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul: 1995, ss. 488-91. 

EBÎ YA’LA Muhammed b. Hüseyn el-Ferrâ’ el-Hanbeli, el-Ahkâmus’Sultaniyye, 

Darul- Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 2000. 

EBÛ DAVUD, Süleyman b. Eş’as b. İshak el-Ezdi, Sünen Ebi Dâvûd, Daru’l-

Erkam Yayınları, Beyrut 1999. 

EBÛ HABÎB, Sa’di, el-Kâmusu’l-Fıkhî Lüğaten ve İstilâhan, Darul-Fikr 

Yayınları, Dimeşk 1998. 

EBÛ HAYYÂN, Muhammed b. Yusuf b. Ali b. Yusuf b. Hayyân Esîruddin el-

Endelusî, el-Bahru’l-Muhît fi’t-Tefsîr, Sıdkı Muhammed Cemil (thk), 10 Cilt, Dâru’l-

Fikr, Beyrut 1999.  

EBÛ YAHYA, Muhammd Hüseyin, Nizâmü’l-Üsra fi’l-İslâm, Amman, t.y.  

Ebû ZEHRA, Muhammed, Zehratü’t-Tefâsîr, 10 Cilt, Dârul-Fikri’l-Arabi, Kahire 

t.y.  

EBÛ ZEHRA, Muhammed, Tanzîmu’l-İslâm li’l-Muctema’, Dâru’l-Fikri’l-Arabi, 

Kahire 1975. 

_____ Usûlü’l-Fıkh, Dâru’l-Fikr, Beyrut t.y.  

EBU’l-FERAC, Abdurrahman b. Muhammed b. Ahmed b. Kudâme el-Makdisi, 

eş-Şerhu’l-Kebîr, Hicr Yayınları, Kahire 1995. 

ed-DİMEŞKÎ, Abdulğani b. Tâlip, el-Lübâb fî Şerhi’l-Kitâb, C. IV, el-

Mektebetü’l-İlmiyye, (thk) Muhammed Muhyiddîn, Beyrut t.y. 4 Cilt. 

ed-DUSÛKİ, Muhammed b. Ahmed el-Maliki, Hâşiyetu’t-Dusûki ala Şerhi’l-

Kebîr, Daru’l-Fikr, Beyrut t.y.  

E. PADEN, William, Kutsalın Yorumu, Abdurrahman Kurt (trc), Sentez 

Yayınları, İstanbul 2008. 

el-FEYÛMÎ, Ahmed b. Muhammed b. Ali, el-Misbâhu’l-Mûnîr, el-Mektebetü’l-

Behiyye, Mısır t.y. 



 

221 

 

eI-MERÂĞÎ, Ahmed b. Mustafa, Tefsîru’l-Merâğî, 30 cilt, Mustafa Bani 

Yayınları, Mısır 1946.  

el-BİKÂÎ, İbrahim b. Ömer, Nazmu’d-Durer fî Tenâsubi’l-Âyet-i ve’s-Sûver, 

Mektebetü İbn-i Teymiyye, Kahire 1969. 

el-BOTAMİ, Ahmed b. Hacer, el-Edilletu mine’s-Sünneti ve’l-Kitâb fî Hukmi’l-

Himâri ve’n-Nikâb, 22 Cilt, Darul-Îmân Yayınları, İskenderiye 2007.  

el-BÛTÎ, Muhammed Said Ramazan, el-Mer’e Beyne Tuğyâni’l-Nizâmi’l-Ğarbî 

ve Latâifi’t-Teşrîi’r-Rabbânî, Daru’l-Fikr, Beyrut 1996. 

 el-CÂMİ, Nuruddin Abdurrahman, el-Favâidud-Diyaiyye, Dâru İhyai et-Turâsi’l-

Arabî, Beyrut 2009. 

el-CEMEL, Süleyman b. Amr, Futuhâtü’l-Vahhâb bi Tavzihi Şerhi Memheci’t-

Tullâb, 5 Cilt, Dâru’l-Fikr, Beyrut t.y.,  

el-CÜVEYNİ, Abdul-Melik b. Abdillah b. Yusuf b. Muhammed el-İmâmi’l-

Haremeyn, Ğiyâsü’l-Ümem fi’t-Tiyâsi’z-Zulem, Abdul-Azim ed-Dîb (thk), Mektebetü 

İmâmi’l-Haremeyn, Riyad: İkinci bs. 1981. 

el-EŞKAR, Ömer Süleyman, el-Mer’etü Beyne Duati’l-İslâm ve 

Ad’iyait’Takaddüm, Mektebetü’l-Fellâh, Kuveyt 1948. 

el-FERRÂ, Muhammed el-Beğavî, Meâlimü’t-Tenzîl, Dâru Taybe, (thk), 

Süleyman Müslim Arabistan 1997.  

el-GÂLÎ, Bikasım, Şeyhu’l-Câmi’l-A’zam Muhammed Tâhir b. Âşûr Hayatuhu ve 

Asaruhu, Dâru İbn Hazm, Beyrut1999. 

el-ĞAVİCÎ, Vehbe Süleyman, el-Mer’etü’l-Müslime, Müessesetü’r-Risale 

Yayınları, Beyrut t.y.  

el-HAFNAVÎ, Muhammed Mansur, el-Mer’e fi’l-Manzuri’l-İslâmî ve’t-

Tasavvuri’l-vad’î, Matbautu’l-Emane Kahire 1989. 

eL-HÂKİM, Muhammed b. Abdillah en-Nisâbûrî, el-Müstedrek, Mustafa 

Abdikadir Ata (thk.), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 4 Cilt, Beyrut 1990,  

el-HAMEVÎ, Ebû Abdillah Yâkut, Mu’cemü’l-Büldân, 10 Cilt, Dâru’l-Fikr, 

Beyrut 1990.  

el-HAMLAVÎ, Ahmed, Şazel-Urf fî Fanni’Sarf, Beyrut 2010; 



 

222 

 

el-HANBELİ, Abdulhamid b. el-İmadil, Şezerâtü’z-Zeheb fî Ahbâri Men Zeheb, 

10 Cilt, Dâru’l-Fikr, Beyrut 1979.  

el-HÂZİN, Muhammed b. İbrahim, Lubâbu’t-Te’vîl fî Maâni’t-Tenzîl, 4 Cilt, 

Dârul-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1994:  

el-HERERÎ, Muhammed el-Emîn, Mukaddimetu’t-Tefsîr el-Musammât Nuzule 

Kirâmi’d-Dayfân fî Sâhati Hadâikir’r-Ravhi ve’r-Rayhân, 32 Cilt,bDâr-u Tûki’n-Necât, 

Beyrut 2003.  

_____el-Kevkebu’l-Vahhâcve’r-Ravdu’l-Behhâc fî Şerhî Sahîhi Müslim b. 

Haccâc, Dâru’l-Minhâc, Beyrut 2009.  

el-HUSAYN, Ahmed b. Abdulaziz, Mer’etü’l-Müslime Emâme’t-Tehaddiyyât, 

Dâru’l-Mi’raci’d-Düveliyye, Riyad 1998. 

el-İSFAHÂNÎ, Râğıb, Müfredâtü Elfâzi’l-Kur’ân, Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut 

2002. 

el-KÂSÂNî, Ebu Bekr b. Mesud b. Ahmed el-Kâsânî, Bedâiu’s-Sanâi’ fî Tertibi’l-

Şerâil, 7 Cilt, Dârul-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 1986. 

el-KURTUBÎ Ebû Abdillâh Muhammed b. Ahmed, el-Câmi’ li Ahkâmi’l-Kur’ân, 

Ahmed el-Bardîni- İbrahim Atfayş (thk), 20 Cilt, Dâru’l-Kütibi’l-Mısriyye, Kahire 

1967.  

el-KURTUBÎ, Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed, el-Cami’li Ahkâmi’l-Kur’ân, 

Dâru’l-Kütübi’l-Misriyye, Kahire 1968. 

el-MÜSÂVÎ, Muhsin, Nehcü’t-Teysîr alâ Manzûmeti’t-Tefsîr, Hâşimî Yayınları 

İstanbul 2017. 

el-LEKNEVÎ, Muhammed Ebu’l-Hayy, el-Fevâidu’l-Behiyye, Mektebetü Vehbe, 

Kahire 1906. 

el-MÂTURÛDÎ Ebû Mansûr Muhammed b. Muhammed b. Mahmud, Te’vilâtu 

Ehli’s-Sünne, Mecdi Beslum (thk), 10 Cilt, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2005. 

el-MÂTÜRÎDÎ Ebû Mansur Muhammed b. Muhammed es-Semerkandî, Te’vîlâtü 

Ehli’s-Sünne, Daru Mecdi Baslûm (thk), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2005. 

el-MÂVERDÎ, Ali b. Muhammed, en-Nüket ve’l-Uyûn, Müessetü’l-Kütübi’s-

Sakâfiyye, Beyrut 1992.  



 

223 

 

el-MÂVERDÎ, Ebi’l-Hasen Muhammed b. Habib el-Basrî, el-Ahkâmu’s-

Sultaniyye, Ahmed Câd (thk), 6 Cilt.Dârul-Hadis Yayınları, Kahire 2006. 

el-MEHDİ, Cevde Muhammed, el-Vahidî ve Menhecûhû fi’t-Tefsîr, Kahire t.y. 

el-MERÂĞÎ, Ahmed b. Mustafa, Tefsîru’l-Merâğî, 30 Cilt, Dâru Mustafa Banî, 

Mısır 1946.  

el-MERĞÎNÂNÎ, Muhammed b. Mahmud, el-İnâye Şerhu’l-Hidâye, 10 Cilt, 

Dârul-Fikr, Beyrut t.y.  

el-MEVDÛDİ Ebu’l-Ala, Tefhîmu’l-Kur’ân, 7 Cilt, İnsan Yayınları, İstanbul 

1988.  

el-MUKRÎ, Ebû Kasım, hibetullah b. Selame, en-Nâsihu ve’n-Mensûh, 

Mektebu’I-İslâmî, Beyrut 1984. 

el-MÛSİLİ, Abdullah b. Mahmud b. Mavdûd, el-İhtiyâr li Ta’lili’l-Muhtâr, 5 Cilt, 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1937.  

el-VAHİDÎ, Ali b. Ahmed b. Muhammed, Esbâbu’n-Nuzul, Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, Beyrut 1991. 

el-VÂHİDİ, Ebû’l-Hasan, Esbâbi’l-Nüzûl, Dâru İbni Kesîr, Şam 1993. 

el-YÂFÎ, Ebû Muhammed Abdullah b. Es’ad, Mir’âtü’l-Cenân ve İbratü’l-

Yekzân, 4 Cilt, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1997.  

EMİNE, Öztürk, Feminist Teori ve Tarihsel Süreçte Türk kadını, Rağbet 

Yayınları, İstanbul 2011. 

EMİROĞLU, Tahsin, Esbâb-i Nüzûl, Yasin Yayınları, İstanbul 2017. 

en-NEDVÎ, Ebu’l Hasen Müslümanların Gerilemesiyle Dünya Neler Kaybetti, 

Yusuf Karaca (trc), Risale Yayınları, İstanbul 2018. 

en-NESEFÎ, Ebu’l-Berâkât, Medârikü’t-Tenzîl ve Hakâikü’t-Te’vîl, Yusuf Ali 

(thk), 3 Cilt, Dâru’l-Kelimi’t-Tayyip Yayınları Beyrut 1998.  

en-NİSÂBURİ, Ahmet Vahid, Esbâbu’n-Nüzûl, Dâru’l-Menâr, Kahire 1997. 

en-NUHÂS, Ebû Cafer, en-Nâsihu ve’n-Mensûh, Mektebetü’l-Fellâh, Kuveyt 

2010. 



 

224 

 

EROĞLU, Ali, “Ebü’l-Hasen Alâüddin Ali b. Muhammed b. İbrahim b. Hâzin el-

Bağdâdi”, Türkiye Diyânet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. XVII, İstanbul 1998, ss. 125-

26 

er-RÂCİ, Abduk, et-Tatbîku’s-Sarf, Daru Nahda el-Arabiy, Beyrut 1973. 

er-RÂZÎ Ebû Abdillâh, Muhammed b. Ömer Fahruddin, Mefâtihu’l-Ğayb, 32 Cilt, 

Dâru Turasi’l-Arabî, Beyrut 1999.  

er-RÂZİ, Ahmed b. Ali el-Cassâs, Ahkâmu’l-Kur’ân, Ahmed Salih el-Kamhâni 

(thk), Dâru İhyai Turasi’l-Arabi, Beyrut 1985. 

er-RÂZÎ, Fahruddîn, Mefâtîhu’l-Ğayb, Dâru İhyâi Turâsi’l-Arabi, Beyrut 1999. 

er-RÂZÎ, Zeynu’d-Dîn Muhammed b. Ebî Bekr, Muhtâru’s-Sihâh, Mektebetü’l-

Asriyye, Beyrut 1999. 

er-RİFÂÎ, Cemile Abdulkadir Muhammed Râmiz Abdulfettâh, Hukûku’l-Mer’e 

fi’l-İslâm, Dâru’l-Ma’mûn, Ummân 2006. 

ESED, Muhammed, Kur’ân Mesajı, Cahit Koytak-Ahmet Ertük (trc.), İşaret 

Yayınları, İstanbul 2002. 3 Cilt. 

es-SA’LEBİ, Muhammed b. İbrahim el-Keşfu ve’l-Beyân an Tefsîri’l-Kur’ân, 5 

Cilt, Dâru ihya-i Turasi’l-Arabi, Beyrut 2002.  

es-SAN’ANİ, Abdurrezak, Ebû Bek Abdurrezak b. Hemmamb. Nafi’, el-

Musannef, Habiburrahman el-A’zami (thk), 11 Cilt, el-Mektebu’l-İslâmî, Beyrut 1983.  

es-SAN’ÂNÎ, Abdürrezâk b. Hemmân, Tefsîr-u Abdürrezzâk, 3. Cilt, Dârü’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1999.  

es-SENEDİ, Muhammed Hayat, Şerhu Hikemi’l-Hadâdiyye, Dâru’d-Diyar, 

Kuyeyt 2013.  

es-SERAHSÎ, Muhammed b. Ahmed Şemsu’l-Eimme, el-Mebsût, 30 Cilt, Dârul-

Marife, Beyrut 1993. 

es-SUYÛTİ, Celâleddin, el-İtkân fî Ulumi’l-Kur’ân, 2 Cilt, Dâru’l-Fecr lit’Turâs, 

Kahire 2006.  

___Lubâbu’l-Nukûl fî Esbâbi’l-Nüzûl, Mektebetü’l-Asriyye, Beyrut 2006. 

___Tenâsuki’d-Dürar fî Tenâsübi’s-Süver, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 1987. 



 

225 

 

es-SUYÛTÎ, Ebü’l-Fadl Celâleddin Abdurrahman b. Ebi Bekr, Tabakâtü’l-

Müfessirîn, Mektebetü Vahbe, Kahire1976. 

es-SÜBKÎ, Tâceddin Ebî Nasr Abdul-Vahhâb b. Ali, Tabakâtu’ş-Şâfiiyyeti’l-

Kübrâ, Dâru İhyâi’l-Kutubi’l-Arabiyye, Kahire 1992.  

eŞ-ŞÂFÎÎ, Muhammed b. İdris, el-Üm, Dârul-Marife, Beyrut 1990. 8 Cilt. 

eş-ŞAVKÂNÎ, Muhammed b. Ali b. Muhammed b. Abdillah el-Yemanî, Fethu’l-

Kadîr, . 5 Cilt, Dâru İbni Kesîr, Dimeşk 1993 

eş-ŞEMMA’ Muhammed, el-Müfid mine’l-ebhâs fî ahkâmi’z-Zevâc ve’t-Talak, 

Darul-Kalem, Beyrut 1995. 

eş-ŞİRBÎNÎ, Muhammed b. Ahmed el-Hatîp, Muğni’l-Muhtâc ilâ Ma’rifeti 

Mâ’feti elfâzi’l-Minhâc, 6 Cilt, Dâru’l-Kutübi’l-İlmiyye, Beyrut 1994.  

et-TABERÎ Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr, Câmiu’l-Beyân an te’vîli Âyi’l-

Kur’ân, Ahmed Muhammed Şakir (thk), 24 Cilt, Müessesetü’l-Risale, Beyrut 2000.  

et-TABERÎ, Ebû Ca’fer Muhammed b. Cerîr, Câmiu’l-Beyân an Te’vili Âyil-

Kur’ân, Dâru’l-Ma’rife, Beyrut 1992. 

et-TAFTAZANİ, Sadettin, Muhtasaru’l-Meânî, Salah Bilici Yayınları, İstanbul 

t.y. 

et-TAYYÂR, Müsâid b. Süleyman, el-Müyesser fî Usûli’t-Tefsîr, Ma’hed el-

İmâmi’ş-Şâtibî, Cidde: 2019. 

ez-ZARKÂNÎ, Muhammed b. Abdulbaki b. Yusuf, Şerhu’l-Allâmeti’z-Zârkânî, 5 

Cilt, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1996.  

ez-ZECCÂC, İbrahim b. Sehl, Maânil-Kur’ân va İ’râbuhu, C. I, Âlimu’l-Kütüp, 

Beyrut 1988, s. 385. 

ez-ZEHEBÎ, Muhammed Hüseyin, et-Tefsîr ve’l-Müfessirûn, Dâru’l-Hadis, 

Kahire 2005. 2 Cilt. 

ez-ZERKEŞÎ Bedruddîn Muhammed b. Abdullah, el-Burhân fî Ulumi’l-Kur’ân, 

Dâru’l-Fikr, Beyrut 2009. 4 Cilt. 

ez-ZEYLAÎ Osman b. Ali el-Hanefi, Tebyinu’l-Hakâik Şerhu Kenzi’d-Dakâik, 6 

Cilt, el-Matbaatu’l-Kubra’l-Emiriye, Kahire 1895.  



 

226 

 

ez-ZUHRİ, Muhammed b. Müslim b. Şihâb, en-Nâsih ve’n-Mensûh Fi’l-

Kur’âni’l-Kerîm, Mustafa Mahmud Ezheri (thk), Dâru İbn Kayyum, Riyad 2008. 

ez-ZURKÂNİ Muhammed, Abdulazim, Menâhilu’l-İrfân fî Ulumi’l-Kur’ân, 2 

Cilt, Dâru’l-Fikr Beyrut 1996.  

FATIMA Ömer Nâsıf, Hukûku’l-Mer’e ve Vâcibetüha fî Davi’l-Kitap ve’s-Sünne, 

Dâru’l-Yakîn li’l-Neşri ve’t-Tavzî, Mısır 2010. 

FAZLURRAHMAN, Ana Konularıyla Kur’ân, Alpaslan Açıkgenci (trc), Ankara 

Yayınları, Ankara 2016. 

FİRUZABADİ, Muhammed b Yakup, el-Kâmusu’l-Muhît, 2 Cilt, Müessesetü’l-

Risâle, Beyrut 2005.  

GÖLE, Nilüfer, Modern Mahrem Medeniyet ve Örtünme, Metis Yayınları, 

İstanbul 2014. 

GÜNGÖR, Mevlit, “Begavî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 5. Cilt, 

İstanbul 1992, ss. 340-341. 

____“Fethul Kadir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 12.Cilt, İstanbul 

1995, ss. 462-463. 

GÖRMEZ, Mehmet, İlahi Dinlere Göre Başörtüsü, İslâmiyât Dergisi, Ankara 

2001. 

GÖZÜTOK, Şakir, “Resulullah Döneminde Kadın ve Kadın Eğitimi”, Dini 

Araştırmalar, Kadın Özel Sayısı, 2016. 

____Kadınlara da Farzdır, Ensar Yayınları, İstanbul 2017. 
  

GÜÇ, Ayşe, “İslamcı Feminizm: Müslüman Kadınların Birey Olma Çabaları”, 

Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2008. 

GÜNDAY, Hüseyin, ŞAHİN, Şener Arapça Dilbilgisi Nahiv Bilgisi, Alfa Basım, 

İstanbul 2001. 

GÜNENÇ, Halil Abdulkerîm, el-Mevsûatu’l-Fıkhıyye el-Müyessera, Dâru’l-

Kütübil İlmiye, Beyrut 2016.  

HÂKÎ Ahmed, el-Mer’etü fî Muhtelfi’l-Usûr, Dâru’l-Maârif, Kahire 1947. 

HAMDİ YAZIR, Muhammed, Hak Dini Kur’ân Dili, İstanbul 2008. 



 

227 

 

HAMİDULLAH, Muhammed, İslam Peygamberi, Çev: Salih Tuğ, C. 2, İrfan 

Yayınları, İstanbul 1993. 

HAMURCU, Fevzi Mukatil b. Süleyman ve İlk Fıkhı Tefsir, Fecr Yayınları, 

Ankara 2009.  

HAŞİMİ, M. Ali, Kur’ân ve Sünnet’e Göre Müslüman Toplumu, Beşir Eryarsoy 

(trc), Risale Yayınları, İstanbul 2018. 

HATEMİ, Hüseyin, “Modern Mahrem ve İslâmın Kadına Bakışı”, İslâmi 

Araştırmalar Dergisi, 1991. 

İBN ÂBİDÎN, Muhammed b. Ali b. Muhammed el-Hisnî, ed-Dur’ru’l-Muhtâr 

Şerh-i Tenvîri’l-Ebsâr ve Câmii’l-Anvâr, Abdu’l-Munim Halil İbrahim (thk), Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 2002. 

İBN ÂŞÛR, Tahir, Tefsirü’t-Tahrir ve’t-Tenvîr, 30 Cilt, Dâru’t-Tûnusiyye 

Yayınları, Tunus 1984.  

İBN ATİYYE, Ebû Muhammed Abdu’l-Hak Ğâlip Endülüsi, el-Muhararu’l-Vecîz 

fî Tefsîri’l-Kitâbi’l-Azîz, Abdu’s-Selâm Abdu’ş-Şâfî Muhammed (thk), 5 Cilt, Daru’l-

Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 1422.  

İBN FÂRİS, Ahmed b. Zekeriyya, Mu’cem Makâyisu’l-Lüğati, 6 Cilt, Dâru’l-

Fikr, Beyrut 1979.  

____Mücmelü’l-Lüğa, Müessetü’l-Risale, Beyrut 1986. 

İBN HACER, Lisânu’l-Mizân, 10 Cilt, Dâru’l-Kutubi’l-İlmiyye, Beyrut 2010.  

İBN HUMÂM, Kemâluddin Muhammed b. Abdi’l-Vahid Fethu’l-Kadîr, 10 Cilt, 

Dârul-Fikr, Beyrut t.y.  

İBN KAYYİM el-CEVZİYYE, Muhammed b. Ebî Bekr b. Eyyup Şemsuddîn, et-

Turuku’l-Hikemiyye, 19 Cilt, Dâru Kutubi’l-İlmiyye, Muhammed Abdulkadir Ata (thk), 

Beyrut 1992.  

İBN KESÎR, İmâmuddîn Ebu’l-Fidâ İsmail ibn Ömer, Tefsîru’l-Kur’âni’l-Azîm, 8 

Cilt, Dâru Taybe, Suudi Arabistan.  

____Büyük İslâm Tarihi, çev: Mehmet Keskin, 15 Cilt, Çağrı Yayınları, İstanbul 

1994.  



 

228 

 

İBN MANZÛR, Ebu’l-Fazl, Cemalüddin, Lisânu’l-Arap, 15 Cilt, Daru Sadir, 

Beyrut 1993.  

 İBNU Abd el-Hannân, el-Câvî, Tedricu’l-Edânî, Salah Bilici Yayınları, İstanbul 

t.y. 

İBNU ABİDİN, Muhammed Emin, Radu’l-Muhtâr ala Durri’l-Muhtâr, 6 Cilt, 

Daru’l-Fikr, Beyrut 1992.  

İBNU’L-ARABÎ, Ebû Bekr, Ahkâmu’l-Kur’ân, 4 Cilt, Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 

Beyrut 2003.  

İBNU’L-CEVZÎ, Ebû’l-Ferec Abdurrahman, Zâdu’l-Mesîr fî İlmi’t-Tefsîr, 4 Cilt, 

Dâru’l-Kütübi’l-Arabî, Beyrut 2001. 

İBNÜ’L-CEVZÎ, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn Abdurrahmân b. Alî b. Muhammed el-

Bağdâdî, el-Muntazam fî Tarihi’l-Mulûk ve’l-Umem, 19 Cilt, Haydarabad 1938.  

İBNU’L-EBBÂR, Muhammed b. Abdillah, el-Belensî, el-Mu’cem fî Ashâbi’l-

Kâdi’l-İmâm Ebî Alî es-Sadefî, Mektebetü’s-Sekâfe ed-Dîniyye, Mısır 2000.  

İBNÜ TEYMİYYE, Ahmed b. Abdül’halim Takiyüddîn, Mukaddime fî Usûli’t-

Tefsîr, Dâru İbni’l-Cevzî, Riyad 2005. 

İBNÜ’L-HOCA, Muhammed Habib, Şeyhu’l-İslâm el-İmamu’l-Ekber Muhammed 

et-Tâhir İbn Âşûr ve Kitabuhu Makâsıdü’ş-Şeriâti’l-İslâmiyye, Dâru’l-Ârabiyye, Tunus 

2008. 

İBNİ NÜCEYM, Zeynuddin b. İbrahim b. Muhammed el-Marurf bi el-Misrî, el-

Bahru’l-Râik Şerhi Kenzi’d-Dakâik, 8 Cilt, Dâru’l-Kütübi’l-İslâmî, Beyrut t.y.,  

İBN RÜŞD, Muhammed b. Ahmed, Bidâyatü’l-Müctehid ve Nihâyatü’l-Muktasid, 

Darul-Marife Beyrut 1988. 

İBN TAGRIBERDİ, en-Nücûmu’z-Zâhire, Ahsen Batur, (çev.), Selenge 
Yayınları, İstanbul 2013. Zekeriya Kitapçı, Abbasi Hilâfetinde Selçuklu Hatunları ve 
Türk Sultanları, Selçuklu Üniversitesi Basımevi, Konya 1994. 

 

İBRAHİM, Mustafa, Ahkâmu’z-Zevâc ve’t-Talâk fi’l-Fikhi’l-İslâmi’l-Mukârin, 

İhsan Yayınları, Riyad 2014. 

İMÂRA, Muhammed, Tahrîru’l-Mer’eti Beynel-Ğarbi ve’l-İslâm, Mektebetü’l-

İmâm el-Buhârî, Kahire 2009. 



 

229 

 

İSMAİL, Hakkı Bursevî, Rûhu’l-Beyân, 10 Cilt, Dâru’l-Fikr, Beyrut t.y. 

KÂDÎ Abdulfettah, Esbâb-ı Nüzûl, Salih Akdemir (trc.), Fecr Yayınları, Ankara 

1986. 

KAFES, Mahmut, Ebû Hayyân el-Endelûsi’nin Hayatı ve el-Bahru’l-Muhît İsimli 

Tefsirindeki Metodu, (Yayınlamamış Doktora Tezi), Selçuklu Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü, Konya 1994. 

KARAGÖZ, İsmail, Aile ve Gençlik, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 

2009. 

KARAMAN, Hayrettin, Mukayesli İslâm Hukuku, İz Yayınları, İstanbul 2016. 3 

Cilt. 

KARATAŞ, Zübeyir, Seyyid Kutub ve fî Zilâli’l-Kur’ân Tefsirindeki Metodu, 

Üniversite Yayınları, Samsun 2018. 

KAVAS, Ahmet, “Harar”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, c. XVI, 

İstanbul 1995. 

KÂZIM YILMAZ, Musa, “İslâm’da Birden Fazla Kadınla Evlilik”, Köprü Fikir 

Dergisi, 2011. 

KIRBAŞOĞLU, Hayri, “Kadın Konusunda Kur’ân’a Yöneltilen Bazı Eleştireler”, 

İslâmi Araştırmalar Dergisi, 1991. 

KİTABI MUKADDES, (TEVRAT, ZEBUR VE İNCİL), Kitabı Mukaddes 

Şirketi, İstanbul 2000. 

 KİTAPÇI, Zekeriya, Abbasi Hilâfetinde Selçuklu Hatunları ve Türk Sultanları, 
Selçuklu Üniversitesi Basımevi, Konya 1994. 

 

KÖKSAL, M. Asım, İslâm Tarihi, Köksal Yayınları, İstanbul 2005. 

KÖSE, Saffet, Genetiğiyle Oynanmış Kavramlar ve Aile Medeniyetinin Sonu, 

Konya 2017. 

KURUL, Dini Kavramlar Sözlüğü, Diyanet Yayınları, Ankara 2006. 

____ Kur’ân Yolu Türkçe Meâl ve Tefsir, Diyanet Vakfı Yayınları, Ankara 2017. 

5 Cilt. 

____ Peygamberimizin Sünnetine Göre Aile, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 

Ankara 2019. 



 

230 

 

KUTUP, Muhammed, Şubuhetün Havle’l-İslâm, Daru’ş-Şurûk, Kahire 1992. 

KUTUP, Seyyid, Fî Zilâli’l-Kur’ân, Dâru’ş- Şuruk, Mısır 1972. 

KUTUP, Seyyid, Yoldaki İşaretler, Ertuğrul Özalp, Ömer Hakan Özalp (trc), 

Beka Yayınları, İstanbul 2016. 

KÜÇÜKAŞÇI, Mustafa Sabri- Cengiz Tomar, “İbn Asâkir”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi, İstanbul 1999, ss. 321-24. 

LÛS Ma’lûf, Muncid, İslam Yayınları, Tahran 1959. 

MARAŞLI, Sema, “Hem Feminist Hem de Müslüman Olunmaz”, Yeni Akit, 6 

Haziran 2019. 

MERNİSSİ, Fatıma, Kadınların İsyanı ve İslâmî Hafıza, Aytül Kantarcı (trc), 

Epos Yayınları, Ankara 2004.  

NASIR, Muhammed Hac, el-Mer’e ve’ş-Şuûni’l-Âmmetü fi’l-İslâm, Daru Sâdir, 

Beyrut 2001. 

MUHAMMED b. Cafer, el-Kadâî el-Mısrî, Müsnedü’ş-Şihâb, Hamdi b. 

Abdilmecid (thk.), Müessesetü’r-Risale, Beyrut 1986. 2 Cilt. 

MUHAMMED b. Yusuf eş-Şâmî, Subulü’l-Hudâ ve’r-Reşâd, Adil Ahmed, Ali 

Muhammed, (thk), Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 1993. 14 Cilt. 

MUHAMMED KÂMİL, Abdussamed, el-İ’câzu’l-İlmî fi’l-İslâmî ve’s-Sünneti’l-

Nebeviyye, Darul-Mısrî, Mısır 1997. 

MUKATİL, İbn Süleyman, Tefsîr-u Mukâtil, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, Beyrut 

2003. 3 Cilt. 

MURAT Hoffman, el-İslâm Kebedî, Adil Muallim (trc), Dâru’ş-Şurûk, Mısır 

1997.  

MURTEZA Bedir “Nesefî”, Türkiye Diyânet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 32, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 2006, ss. 567-568. 

MUSTAFA BUĞA, el-Fikhu’l-Menhec ala Mezhebi’l-İmami Şâfiî, 8 Cilt, Dâru’l-

Kalem, Dimeşk 1992. 

MUSTAFA el-Ğilayayni, Câmiu’d-Durûsu’l-Arabiyye, Dirasetu’l-Nâşirûn, 

Beyrut 2015. 



 

231 

 

MUTAHHARİ, Murtaza, Hicab Örtünmenin Felsefesi, Mücteba Mir (trc), Şura 

Yayınları, İstanbul 1995. 

NAMLI, Ali, İsmail Hakkı Bursevî: Hayatı, Eserleri, Tarikat Anlayışı, İnsan 

yayınları, İstanbul 2001. 

OKUYAN, Mehmet, Çok Anlamlılık Bağlamında Kur’ân Sözcüğü, Düşün 

Yayınları, İstanbul 2015. 

ORHUNLU, Cengiz, Osmanlı İmparatorluğu’nun Güney Siyaseti Habeş Eyaleti, 

Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara 1996. 

ORHUNLU, Cengiz, Osmanlı İmparatorluğu’nun Güney Siyaseti, Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, Ankara 1996. 

ÖĞÜT, Salim, “Mahrem”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, C. 27, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul: 2006, ss. 388-89. 

ÖNAL, Recep, “Mâtürîdinin Hayatı, Eserleri ve Kelam İlmin’deki Yeri”, 

Akademik İncelemeler Dergisi, 2013.  

 ÖZAYDIN, Abdulkerim, “İbn Kesîr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi, 

C. 20, İstanbul 1999.  

ÖZÇELİK, Bedriye, Tarihsel ve Teolojik Açılardan Kadının Örtünmesi Sorunu, 

İslâmi İlimler Dergisi, 2009. 

ÖZDEMİR, Faruk, Şevkânî’nin Fethü’l-Kadîr’indeki Kaynakları ve Metotları 

(Yayımlanmamış Doktora tezi), Ondokuz Mayıs Üniversitesi, Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, Samsun 2013. 

ÖZEK, Ali, “el-Keşşâf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 25, 

Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul: 2010, ss. 229-30. 

ÖZGÜ ARAS, Mehmet, “İslâm’â Göre Çok Evlilik”, Sakarya Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2007. 

ÖZGÜDENLİ, Osman Gazi “Mâverdî,” Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, C. 28, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, İstanbul 1989. 

ÖZTÜRK, Emine, Feminist Teori ve Tarihsel Süreçte Türk Kadını, Rağbet 
Yayınları, İstanbul 2011. 

 

RIDA, Ömer, el-Mer’etü fi’l-Kadîm ve’l-Hadîs, Naşirûn, Beyrut 1979.  



 

232 

 

RIZA, Reşid, Tefsîru’l-Menâr, 12 Cilt, el-Heyetü’l-Mısriyetu, Mısır 1990.  

SAFİYYU’R-RAHMÂN, er-Rahîku’l-Mahtûm, Dâru’l-Minhâc, Cidde 2005. 

SERİNSU, Ahmet Nedim, Kur’ân’ın Anlaşılmasında Esbâb-ı Nüzûlün Rolü, Şule 

Yayınları, İstanbul 1994. 

SEYFUDDİN, Ebû Bekr, Muhammed b. Ahmed el-Kaffâl, Hilyatü’l-Ülama fî 

Ma’rifeti Mezehibi’l-Fükaha, Yasin Ahmed İbrahim (thk), Mektebetül-Risaleti’l-

Hadiseti, Umman 1998. 

SİBÂÎ, Mustafa, el-Mer’etu Beyne’l-Fıkhi ve’l-Kânûn, Mektebetu’l-Varrâk, Riyad 

1999. 

SURUÇ, Salih, Kâinat Efendisi Peygamberimizin Hayatı, 2 Cilt, Nesil Yayınları, 

İstanbul 2016.  

SÜREYYA SIRMA, İhsan, Müslümanların Tarihi, 5 Cilt, Beyan Yayınları, 

İstanbul 2017. 

ŞABAN, Zekiyyüddin, el-Ahvâlü’ş-Şahsiyye, Darul-Nahda el-Arabiyye, Kahire 

1969. 

ŞAFÎÎ, Muhammed İdris, Tefsîru’l-İmâm eş-Şâfîî, 3 Cilt, Dâru’t-Tedmiriyye, 

Suudi Arabistan 2006.  

ŞAHİN AYNUR, “Hatice Ayetler Işığında Cahiliyeden İslâm’a Kız çocuğu/Kadın 

Haklarının Tahvîli”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 2019. 

_____“İslâmî Feminizm ve Feminist Kur’ân Okumaları Üzerine Genel Bir 

Değerlendirme”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 2013. 

ŞEFKATLİ TUKSAL, Hidayet, Kadın Karşıtı Söylemin İslam Geleneğindeki İz 

Düşümleri, Kitabiyat Yayınları, Ankara 2018. 

ŞELEBİ, Hasan Abdümün’in, el-Cami’ fî Esbâbi’l-Nüzûl, Müessesetü’r Risale 

Naşirun, Beyrut 2011. 

ŞELTUT, Mahmut, el-İslâmu Akidaten ve Şerî‘aten, Dâru’ş-Şurûk, Mısır 2001.  

ŞEMSEDDİN, Muhammed b. Ali b. Ahmed, Tabakâtu’l-Müfessirin, Mektebetü 

Vehbe, Kahire 1994. 

ŞEMSUDDİN, Sâmi, Kâmusu’l-A’lâm, 8 Cilt, Mektebetü Vehbe, İstanbul 1896. 



 

233 

 

ŞEYHİZADE EFENDİ, Abdurrahman b. Süleyman, Mecmaul Enhur, Dâru İhyai 

Turasi’l-Arabi, Beyrut t.y.  

ŞİHÂBUD’DÎN Ahmed b. Hüseyn eş-Şâfiî, ez-Zübed fî Fikhi’ş-Şâfiî, Daru’l-

Ma’rife, Beyrut t.y.  

ZEKERİYYA b. Muhammed b. Yayha, Menhecu’t-Tullâb fî Fikhi İmâmi’ş-Şâfîî, 

Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, (thk.) Salah b. Muhammed, Beyrut 1997. 

ŞİMŞEK, Sait, Günümüz Tefsir Problemleri, Kitap Dünyası Yayınları, İstanbul 

2014.  

TÂHÂNÎ, Muhammed, “Ahmed Muhammed Şakir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam 

Ansiklopedisi, İstanbul 1989. 

TOPALOĞLU, Ömer Nuri “Kurtubî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

İstanbul 1995. 

TOSUN, Mebrure YALVAÇ, Kadriye, Sümer, Babil, Asur Kanunları ve Ammi-

Şaduka Fermanı, TTKB, Ankara 1975. 

TUNÇER, Mustafa, “Kur’ân-ı Kerim Işığında Kadının İtibarını Düşüren 

Konuların Değerlendirilmesi”, Trabzon İlahiyat Dergisi, 6/1 2019. 

YAKUP, Yüksel, İbn Âşur Tefsirinde Siyaset Toplum ve Kadın, Rağbet Yayınları, 

İstanbul 2016. 

YAVUZ, Şevki Yusuf, “Beyzâvî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, 

İstanbul: 1992, ss. 100-102. 

____“Fahreddin Râzî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi, C. 12, İstanbul 

1995. 

YAZICI, Ahmet, Türkçe Tefsir Çalışmalarında Klasik-Modern Algısı, Ravza 

Yayınları, İstanbul 2014. 

YAZIR, Elmalı Hamdi Muhammed, Hak Dini Kur’ân Dili, İstanbul 2008, 

YILMAZ, Bedriye, Tarihten Günümüze Örtünmenin Anlamları, İz Yayınları, 

İstanbul 2008. 

YILMAZ, Mehmet Faik, Ayetler ve Sûreler Arasındaki Münasebet, Diyanet İşleri 

Başkanlığı Yayınları, Ankara 2005. 



 

234 

 

YILMAZ, Muhammed, İbn Hacer Bağlamında Kadın Hadisçiler, Araştırma 

Yayınları, İstanbul 2008. 

ZAYYÂT, Habib, el-Mer’etü fi’l-Cahiliyye, Müessesetü Hindevî, Mısır 2013. 

ZEKERİYYA b. Muhammed b. Yayha, Menhecu’t-Tullâb fî Fikhi İmâmi’ş-Şâfîî, 

Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye, (thk.) Salah b. Muhammed, Beyrut 1997. 

ZEKİ SAFVET, Ahmet, Cemharatu Hutabeil’l-Arap fî Usûri’l-Arabi’l-Zâhirati, 

Mektebetü Mustafa Bani, Mısır 1923. 

 


