
 
 

 

UNIVERSITE GALATASARAY 

INSTITUT DES SCIENCES SOCIALES 
DEPARTEMENT DE PHILOSOPHIE 

 

 

 

 

LA PROBLÉMATIQUE DE LA VOLONTÉ CHEZ LEIBNIZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

THESE DE MASTER RECHERCHE 

 

 

 

Riza Hakan KILIÇCIOĞLU 

 

 

 

Directrice de Recherche : Doç. Dr. Aliye KOVANLIKAYA 

 

 

 

 

AOÛT 2020 



 
 

 

  



 
 

 

UNIVERSITE GALATASARAY 

INSTITUT DES SCIENCES SOCIALES 
DEPARTEMENT DE PHILOSOPHIE 

 

 

 

 

LA PROBLÉMATIQUE DE LA VOLONTÉ CHEZ LEIBNIZ 

 

 

 

 

 

 

 

THESE DE MASTER RECHERCHE 

 

 

 

Riza Hakan KILIÇCIOĞLU 

 

 

 

Directrice de Recherche : Doç. Dr. Aliye KOVANLIKAYA 

 

 

 

 

AOÛT 2020



ii 
 

 

REMERCIEMENTS 

 

 

Je voudrais remercier dans un premier temps, ma directrice de ma thèse et mon 

professeur Doç. Dr. Aliye Kovanlıkaya, pour sa patience, et ses judicieux conseils, qui 

ont contribué à alimenter ma réflexion. 

 

Je désire aussi remercier Doç. Dr. S. Atakan Altınors, qui m’a suggéré d’étudier 

la philosophie de Leibniz pour la thèse. 

 

Je tiens à remercier les professeurs de l’université de Galatasaray, qui m’ont 

fourni les outils nécessaires à la réussite de mes études. 

 

Je remercie mon ami Murat Terzihan qui a relu et corrigé ma thèse. Son soutien 

inconditionnel et son encouragement ont été un grand aide. 

 

Enfin, j’aimerais exprimer ma gratitude à ma famille pour leur soutien 

inestimable. 

 

  



iii 
 

 

 

TABLES DES MATIÈRES 

 

Sayfa No 

REMERCIEMENTS .................................................................................................... ii 

TABLES DES MATIÈRES ........................................................................................ iii 

RESUMÉ ..................................................................................................................... v 

ABSTRACT ................................................................................................................ ix 

ÖZET......................................................................................................................... xiii 

INTRODUCTION ....................................................................................................... 1 

 

PREMIÈRE PARTIE SUR LA RAISON ET L’OBJECTIF DE LA CRÉATION  

DU  MONDE ACTUEL .............................................................................................. 6 

1.1. Dieu et ses trois attributs principaux, le possible et la contingence sous l’effet  

de ces attributs . ..................................................................................................... 6 

1.2. La sagesse de Dieu concerne les choses aussi bien que leurs connexions . .......... 9 

1.3. La question de la volonté sous la bonté de Dieu par rapport à la liberté et à la 

nécessité . ............................................................................................................ 11 

1.4. La raison de l’existence du monde actuel et la raison dernière .......................... 13 

1.5. Quelle sorte de nécessité a un rôle dans la création du monde actuel ? .............. 15 

1.6. La création du monde selon le meilleur plan et les futurs contingents . ............. 18 

1.7. Un petit désordre est l'un de l’apparent dans le tout et la succession . ............... 23 

 

DEUXIÈME PARTIE LES VÉRITABLES ATOMES DE LA NATURE: LES 

MONADES ................................................................................................................ 25 

2.1. Le sens de la monade et ses propriétés ............................................................... 25 

2.1.1. Rien ne peut arriver sans pensée et perception . ....................................... 28 

2.2. En raison de la connexion parfaite, la substance exprime l'univers à sa  

manière . .............................................................................................................. 34 

2.2.1. L'âme a besoin d'un corps organique pour représenter l'univers .............. 35 

2.2.2. Il y a des substances simples dans la moindre partie de la matière à  

l'infini . ....................................................................................................... 37 

2.3. Deux métaphores: la relation locale de l'âme et du corps et l’harmonie  

globale . ............................................................................................................... 40 

 

TROISÈME PARTIE LA RELATION ENTRE LA VOLONTÉ ET LE MAL  

EST EN  HARMONIE AVEC L’UNIVERS. ............................................................ 43 

3.1. L'individualité de la substance et ses événements ceux qui arrivent en vertu  

de l'harmonie préétablie . .................................................................................... 43 

3.2. Le meilleur contient non seulement le bien, mais aussi le mal. Et quelle est la 

fonction du mal par rapport à la volonté ? .......................................................... 47 

3.3. La relation de détermination humaine et de liberté, sous le choix de Dieu,  

faite par nécessité morale . .................................................................................. 56 

3.4. L’exemple de la racine carrée de deux et l’imperfection de la créature . ........... 60 

3.5. Sous quel règne peut-on réaliser la véritable liberté humaine ?.......................... 63 



iv 
 

 

 

CONCLUSION .......................................................................................................... 69 

BIBLIOGRAPHIE ..................................................................................................... 82 

 

 

  



v 
 

 

 

RESUMÉ 

 

 

 Lorsque nous examinons la philosophie de Leibniz, nous voyons que le concept 

de la volonté a un rôle important. En particulier, grâce à l'attribut de la volonté, nous 

comprenons comment Dieu a créé le monde actuel, ainsi que la façon dont les créatures 

agissent dans ce monde. Pour examiner le concept de volonté, ainsi que les concepts 

de liberté et de nécessité dans la philosophie de Leibniz, nous devons d'abord connaître 

le dessein de Dieu en ce qui concerne la création du monde actuel.  

 

Les trois principaux attributs de Dieu occupent une place importante dans la 

philosophie de Leibniz. Ce sont les attributs de la puissance, de la sagesse et de la 

bonté. Dieu est infiniment puissant ; mais sa puissance est indéterminée, la bonté et la 

sagesse jointes la déterminent à produire le meilleur. Donc nous comprenons que le 

meilleur qui signifie le monde actuel produit par sa puissance et aussi même que sa 

sagesse fait connaître à lui-même et la fonction de la bonté sert à le choisir. Et quand 

nous disons que Dieu choisit le meilleur monde parmi d'autres possibles, ce choix est 

réalisé en vertu de vérités contingentes qui dépendent de sa volonté. Ainsi on voit qu'il 

y a une convenance en Dieu pour choisir le meilleur monde possible où il est produit 

dans un ordre, c'est-à-dire, qu'il y a l'harmonie dans ce monde actuel, et ce qui fait sa 

décision, c'est sa volonté. Donc le troisième attribut principal, à savoir, la bonté, qui 

tend au bien, celle qui est la perfection de la volonté de Dieu fait son choix bien et vrai 

à la fois, à cause de sa sagesse, qui contient la connaissance du vrai, celle qui est la 

perfection de son entendement. Leibniz explique la raison de l'existence du monde 

actuel ou meilleur, en disant que comme cette raison doit se trouver dans les degrés de 

perfection, ou dans la convenance que contiennent tous les mondes, chaque monde a 

donc raison de revendiquer l'existence proportionnellement à sa perfection.  

 

On voit que Dieu est libre dans son choix, qui exclut la nécessité, mais par 

rapport à la raison. À savoir, c'est le choix qui est non seulement vrai, mais aussi quelle 

est l'inclinaison du bien. Puisque la volonté de Dieu requise la liberté, donc il doit avoir 

plus d'un choix pour l'objet de sa volonté. Sinon, s'il n'y avait qu'un seul objet possible 

de sa volonté, il serait inutile de parler de sa volonté et de sa sagesse. Donc il ne doit 

pas parler de la nécessité métaphysique, dont l'opposé implique contradiction, pour 

l'action volontaire spontanée et délibérée. C'est la nécessité morale dans l'action 

volontaire celle qui dirige au bien ou qui permet cette action à l'égard du principe de 

la convenance. L’opposé de la nécessité morale est contre la convenance, mais 

n’implique pas contradiction. De plus, dans la préface de Théodicée, Leibniz dit que 

Dieu lui-même, bien qu'il choisisse toujours le meilleur, n'agit point par une nécessité 

absolue. Il fait son choix selon les lois de la nature fondées sur la convenance. Et ces 

lois tiennent le milieu entre les vérités absolument nécessaires et les décrets arbitraires. 

En tout cas Leibniz exprime qu'il y a toujours un but dans le décret de Dieu soit 

moralement soit par la raison, comme ses attributs sont joints ensemble. C'est pourquoi 

Dieu fait son choix toujours ce qui est plus convenable, et cela ne nuit pas à sa liberté. 

 



vi 
 

 

Le monde est un assemblage de choses contingentes, c'est-à-dire qu'elles sont 

proportionnelles en elles-mêmes et qu'elles ne sont pas uniformes. Si les choses 

contingentes étaient indifférentes à tout, en d'autres termes, elles étaient uniformes ; il 

était inutile de parler de l'intelligence de Dieu ou de sa volonté, car il n'y avait rien à 

considérer et à choisir tant qu'ils étaient uniformes et indifférents, selon Leibniz. Et 

comme la cause de l'existence du monde est intelligente, il doit aussi y avoir une 

infinité d'autres mondes possibles, en plus de ce monde qui existe étant contingent. De 

plus, comme ces mondes possibles prétendent également exister, la cause de ce monde 

doit être liée à tous ces mondes possibles, pour en déterminer un. Et comme tout est 

lié, un seul monde devrait suffire. On doit dire que comme Dieu l'a créé une fois toute 

par avance, et tout est lié même jusqu'à moindre partie infiniment, dans l'univers, il y 

en a une détermination. Comme il y a la détermination jusqu'à moindre partie de 

l'univers, c'est aussi dire qu'il y a une succession dans les événements, à savoir le passé, 

le présent et le futur sont liés, et comme il y a la liaison de la cause et de l'effet aussi 

dans cette succession. 

 

Il doit avoir une raison suffisante, car dans la suite des choses répandues par 

l'univers des créatures, la résolution va dans un détail sans limites pour des raisons 

particulières, et aussi à cause de la variété infinie des choses dans la nature, et de la 

division infinie du corps. Et chaque partie de la matière est actuellement subdivisée à 

l'infini. Chacune a son propre mouvement spécifique, qui peut exprimer tout l'univers. 

Le composé qui est l'assemblage de substances simples est une multitude étant un 

corps. Il n'y a point deux monades dans la nature qui soient identiques. On peut donc 

les discerner par ses qualités et ses actions internes, à savoir ses perceptions celles qui 

sont les représentations du composé ou de ce qui est extérieur, et ses appétits ceux qui 

sont les tendances d'une perception à l'autre. La matière n'est pas elle-même est la 

cause d'existence, c'est à cause des créatures, des vivants, des animaux, des entéléchies, 

des âmes dans la moindre partie de la matière. 

 

La monade est aussi appelée entéléchie ou âme selon Leibniz. Mais il y a une 

grande différence ce qui nous distingue des bêtes, qui ont aussi des âmes, c'est la 

connaissance des vérités nécessaires et éternelles. Ce sont les vérités qui nous 

permettent la raison et la science, et à travers elles, nous pouvons avoir une 

connaissance de nous-mêmes et nous élever à la connaissance de Dieu. Par conséquent, 

ce niveau est appelé âme raisonnable ou esprit, pour Leibniz. Mais en nous, comme 

nous pensons en vertu de la relation de cause à effet, et donc, nous ne pouvons penser 

qu'avec l'aide de l'objet qui représente son idée qui est gravée en nous par Dieu. En 

raison de l'objet qui concerne la perception, il y aurait des changements dans les états 

de notre âme. Et à cause de la pluralité des affections et des relations qui résultent de 

notre pensée qui enveloppe une variété dans l'objet, et cela nous aide à expérimenter 

une multitude en substance simple. Donc rien ne peut nous arriver sans pensée et 

perception, toutes nos pensées et perceptions futures sont le résultat de nos pensées et 

perceptions précédentes. Ces actes réflexifs constituent les principaux objets de notre 

raisonnement, ceux qui reposent sur deux principes. L'un est celui de la contradiction. 

Avec ce principe, nous jugeons faux ce qui est contradictoire, et ce qui est opposé ou 

contradictoire du faux est vrai. Et l'autre, est celui de la raison suffisante. Nous 

pouvons considérer qu'aucun fait ne sera réalisé, ou qu'aucune énonciation véritable 

n'est vraie sans qu'il y ait la raison suffisante. Nous comprenons également pourquoi 

il en est ainsi et non autrement, en utilisant ce principe. Et nous pouvons nous élever à 

des actes réflexifs en connaissant les vérités nécessaires et en faisant leurs abstractions, 



vii 
 

 

et que ces réflexions nous amènent à penser à moi et à Dieu. La réflexion est donc un 

acte qui nous assure de penser à reconnaître les idées qui sont déjà en nous. 

 

Leibniz l’exprime, dans son livre intitulé Discours de Métaphysique, que toute 

monade créée imite son créateur autant qu'elle a la perfection, et qu'elle possède en 

quelque sorte le caractère de sa sagesse et de sa puissance de Dieu. Parce que chaque 

substance étant un miroir de Dieu ou bien de l'univers tout entier, s’exprime à sa 

manière, comme la même ville est diversement représentée selon les différentes 

situations de celui qui la regarde. 

 

Dans Correspondance avec Arnauld, Leibniz explique la question de la nécessité 

des événements enfermés dans la notion individuelle à travers l'exemple d'Adam. Et il 

est entendu qu'un tel Adam déterminé ait choisi, par Dieu, selon ses circonstances qui 

conviennent à celles de toutes les autres substances individuelles, parmi une infinité 

d'Adams possibles. C'est-à-dire qu'un tel Adam est choisi celui qui a péché au lieu d'un 

autre Adam qui n'est pas péché. Et dire que la notion individuelle d'Adam signifie que 

tout ce qu'il lui arrivera à jamais, c'est la même chose que de dire que le prédicat est 

enfermé par le sujet d'une proposition vraie, dont le fait d'être actuel, selon Leibniz. 

Malgré la notion individuelle d'une personne même s’il enveloppe tout ce qui doit lui 

arriver à jamais, et comme Dieu prévoit les contingents futurs dans la suite qui sont 

assurés, Leibniz explique aussi comment ils ne seront pas nécessaires, mais seront 

certains, par la connexion ou par la consécution. La connexion ce qui appartient aux 

vérités éternelles est absolument nécessaire et son contraire implique contradiction. 

Sinon, comme son contraire n'implique pas de contradiction, la consécution est 

contingente, on peut dire qu'elle est nécessaire, mais comme ex hypothesi et par 

accident. Car elle est assurée comme elle arrive d'une manière conforme à ces avances, 

mais pas nécessaire. Nous voulons dire que Dieu fait le meilleur de ce qui contient non 

seulement le bien, mais aussi le mal. Lorsque l'on considère que le mal est la privation 

du bien, et donc qu'il n'y a ni bien pur ni mal dans la nature, le meilleur inclut également 

le mal à des degrés divers. Le sens du mal pour Leibniz ne vient pas seulement de 

l'ignorance, mais aussi de l'erreur qui souffre de privation. Et considérant le sujet du 

mal surtout par rapport à l'âme de l'homme; comme Leibniz nous explique que notre 

âme immortelle subsiste, ce qui en fait la même personne. Cette personnalité, que nous 

avons, garde les qualités morales tout en conservant la conscience. Il s'agit d'une action 

envers le bien autant qu'il est raisonnable, c’est dire qu’il s’agit d’enlever les obstacles 

sur son chemin en essayant d'imiter le chemin de Dieu. 

 

Quant à notre liberté, on ne peut pas parler d'une liberté indéterminée ou une 

liberté dans une indifférence d'équilibre. À savoir, en cas de plusieurs choix qui sont 

équilibres, comment peut-on faire une décision sans raisonnement ? C'est aussi 

contraire à l'expérience, comme il n'y a pas de possibilité de les discerner pour faire 

une vraie décision. Car on a toujours certaines raisons dans différents degrés qui nous 

incline vers un choix. Et cela nous montre qu'il y a une liberté de contingence dans nos 

actions, dans nos décisions, mais seulement dépend de nos inclinations à cause de nos 

perceptions. Il y a toujours une raison prévalente qui nous fait la décision sans 

nécessiter et dont elle conserve notre liberté en faisant notre choix.  

Puisque Dieu a choisi un homme parmi les possibilités dès qu'il a prévu ce qu'il 

est, l'homme obtient également son malheur. Car il se rencontre avec le mal aussi 

inévitablement, c'est à cause du meilleur plan qui le demandait. L'homme a besoin 

certains maux pour connaître mieux le bien, et faire le mieux. Et aussi, Leibniz indique 

que la nécessité physique est fondée sur la nécessité morale, ce qui signifie le choix 



viii 
 

 

suprême de Dieu. Sous la dépendance de nécessité morale, la nécessité physique règle 

l'ordre de la nature, et se trouve dans les lois du mouvement en conséquence. En ce qui 

concerne la relation entre Dieu et ses créatures, la liberté de l'homme qui est au milieu 

du franc arbitre et de la contrainte, dont elle est effectuée en conformité avec la 

décision de Dieu liée à sa nécessité de morale. 

 

Les esprits peuvent connaître le système de l'univers et l'imiter autant que 

possible, car ils ont un privilège en Dieu, comme ils ont la connaissance d'eux-mêmes. 

Puis il nous explique que l'assemblage de tous les esprits compose la Cité de Dieu, 

celle qui est le monde moral. Et ce monde moral est dans le monde naturel, et celui 

qu’il est plus élevé dans les œuvres de Dieu. Comme l'indique Leibniz, l'homme est 

comme un petit monde ou un microcosme, il peut réaliser ce qu'il recherche par son 

intelligence. Donc, en soi-même on revient à Dieu par réflexion. Et lorsque nous 

reconnaissons que notre essence en provient, nous comprenons également que nous 

sommes des créatures dirigées vers le bien. Et nous comprenons également le dessein 

de Dieu qu'il produit le mieux en fonction de ses trois principaux attributs. C’est la 

véritable liberté de l’homme.  

 

 

  



ix 
 

 

 

ABSTRACT 

 

 

When we examine Leibniz's philosophy, we see that the concept of the will has 

an important role. In particular, thanks to the attribute of the will, we understand how 

God created the world today, as well as how the creatures act in this world. To examine 

the concept of will, as well as the concepts of freedom and necessity in Leibniz's 

philosophy, we must understand know God's purpose for the creation of the world 

today. 

 

The three main attributes of God occupy an important place in Leibniz's 

philosophy. These are the attributes of power, wisdom and kindness. God is infinitely 

powerful; however, its power is indeterminate, combined goodness and wisdom 

determines that it to produce the best. Therefore, we understand that the best, meaning 

the « the actual world » was produced by power, it was made known to itself by 

wisdom, and finally chosen  by the application of goodness. And when we say that 

God chooses the best version of the world among others possible, this choice is made 

by virtue of contingent truths which depend on his will. Thus, we see that there is a 

convenience in God to choose the best possible version of the world where it is 

produced in an order, that is to say, that there is harmony in this actual world, and what 

makes his decision in his choice, it is his will. So the third main attribute, namely, 

goodness, which tends to good, that which is the perfection of the will of God makes 

its choice both good and true, because of its wisdom, which contains the knowledge 

of the truth, the one who is the perfection of his understanding. Leibniz explains the 

reason for the existence of the actual or best world, saying that as this reason must be 

found in the degrees of perfection, or in the convenience that all the world's contain, 

each world is therefore right to claim its existence in proportion with its perfection. 

 

We see that God has frredome of choice, which excludes necessity, however, it 

is based upon reason. Namely, it is the choice which is not solely right but at the same 

time also inclined to good. Since the will of God required freedom, so he must have 

more than one choice for the object of his will. Should there be only one possible object 

of his will, it would be meaningless to speak of his will and his wisdom. So we should 

not mention the metaphysical necessity, the opposite of which implies contradiction, 

for spontaneous and deliberate voluntary action. It is the moral necessity in voluntary 

action that which directs to the good or which allows this action with regard to the 

principle of convenience. The opposite of moral necessity is against convenience, but 

does not imply contradiction. Furthermore, in the preface to Theodicy, Leibniz tells 

that God himself, although he always chooses the best, does not act by an absolute 

necessity. He makes his choice according to the laws of nature based on convenience. 

And these laws strike the balance between absolutely necessary truths and arbitrary 

decrees. In any case Leibniz expresses that there is always a goal in the decree of God 

either by reason or by morality, as its attributes are joined together. That is why God 

always chooses what is most suitable, and it does not interfere with his freedom.  

 



x 
 

 

The world is an assembly of contingent things, that is, they are proportional in 

themselves and not uniform. If contingent things were indifferent to everything, in 

other words, they were uniform; there would be no point in talking about God's 

intelligence or His will, because there would be nothing to consider and choose as long 

as they were uniform and indifferent, according to Leibniz. And as the cause of the 

existence of the world is intelligent, there must also be an infinity of other possible 

worlds, in addition to this world which exists being contingent. Furthermore, as these 

possible worlds also claim to exist, the cause of this world must be linked to all these 

possible worlds, to determine one. And since everything is linked, one world should 

suffice. So, we must say that as God created it once all in advance, and everything is 

linked even to the smallest extent infinitely, in the universe, there is a determination. 

So, as there is the determination to the smallest part of the universe, it is also to say 

that there is a succession in the events, namely the past, the present and the future are 

linked, and as it there is also the connection of cause and effect in this succession.  

 

There must be a sufficient reason, because in the continuation of the things 

spread by the universe of nature creatures, the resolution goes in a detail without limits 

for particular reasons, and also because of the infinite variety of the things in nature, 

and of the infinite division of the body. And each part of the matter is actually 

subdivided to infinity. Each has its own specific movement, which can express the 

whole universe. The compound which is the assembly of simple substances is a 

multitude being a body. No two monads in nature are identical. We can therefore 

discern them by its qualities and its internal actions, namely its perceptions those which 

are the representations of the compound or of what is external, and its appetites those 

which are the tendencies from one perception to another. Matter is not itself is the 

cause of existence, it is because of creatures, living beings, animals, entelechy, souls 

in the least part of matter. 

 

The monad is also called entelechy or soul according to Leibniz. But there is a 

big difference that what distinguishes us from the animals who also have souls, and 

that is the knowledge of necessary and eternal truths. Understanding the eternal truths 

enables us to reason and make us of the science, with the assistance of these abilities 

we can have knowledge of ourselves and rise to the knowledge of God. Therefore, this 

level is called reasonable soul or spirit, for Leibniz. As we think by virtue of the cause 

and effect relationship, and therefore, we can only think with the help of the object 

which represents his idea which is engraved in us by God. Because of the object that 

concerns perception, there would be changes in the states of our soul. And because of 

the plurality of affections and relationships that result from our thinking that envelops 

a variety in the object, and this helps us to experience a multitude in simple substance. 

So, nothing can happen to us without thought and perception, all our future thoughts 

and perceptions are the result of our previous thoughts and perceptions. These 

reflexive acts constitute the main objects of our reasoning, those which are based on 

two principles. One is that of contradiction. With this principle, we judge false what is 

contradictory, and what is opposite or contradictory of the false is true. And the other 

is that of sufficient reason. We can assume that no fact will be realized, or that no real 

statement is true  without sufficient reason. We also understand why this is so and not 

otherwise, using this principle. And we can elevate ourselves to reflexive acts by 

knowing the necessary truths and making their abstractions, and that these reflections 

lead us to think of myself and God. Reflection is therefore an act that assures us to 

think of recognizing the ideas that they already have in us. 

 



xi 
 

 

Leibniz expresses, in his book entitled Metaphysical Discourse, that any created 

monad imitates its creator as much as it has perfection, and that it has in a way the 

character of its wisdom and of its power of God. Because each substance, mirror of 

God or of the whole universe, is expressed in its own way, as the same city is variously 

represented according to the different situations of the one who looks at it. 

 

In Correspondence with Arnauld, Leibniz explains the question of the necessity 

of events enclosed in the individual notion through the example of Adam. And it is 

understood that such a determined Adam chose, by God, according to his 

circumstances which suit those of all the other individual substances, among an infinity 

of possible Adams. That is, such an Adam is chosen the one who sinned instead of 

another Adam who is not sinned. And to say that the individual notion of Adam means 

that everything that will happen to him forever is the same as saying that the predicate 

is locked up by the subject of a true proposition, including being actual, according to 

Leibniz. Despite the individual notion of a person even if he envelops everything that 

must happen to him forever, and as God foresees the future contingents in the 

continuation which are assured, Leibniz also explains how they will not be necessary, 

but will be certain, by connection or by consecution. The connection which belongs to 

the eternal truths is absolutely necessary and its opposite implies contradiction. 

Otherwise, as its opposite does not imply a contradiction, the consecution is 

contingent, we can say that it is necessary, but as ex hypothesi and by accident. 

Because he is insured as it happens in a manner consistent with these advances, but 

not necessary. We mean that God does the best of what contains not only good, but 

also evil. When we consider that evil is the deprivation of good, and therefore that 

there is neither pure good nor evil in nature, the best also includes evil in varying 

degrees. The sense of evil for Leibniz comes not only from ignorance, but also from 

the error which suffers from deprivation. And considering the subject of evil especially 

in relation to the soul of man; as Leibniz explains to us that our immortal soul subsists, 

making it the same person. This personality, which we have, keeps moral qualities 

while retaining consciousness. It is an action towards the good as much as it is 

reasonable, that is to say that it is a question of removing the obstacles in its path by 

trying to imitate the path of God. 

 

As for our freedom, we cannot speak of an indeterminate freedom or a freedom 

in an indifference of balance. Namely, in case of several choices which are balanced, 

how can one make a decision without reasoning? It is also contrary to experience, as 

there is no possibility of discerning them to make a real decision. Because there are 

always certain reasons in different degrees which inclines us towards a choice. And 

this shows us that there is a freedom of contingency in our actions, in our decisions, 

but only depends on our inclinations because of our perceptions. There is always a 

prevalent reason which causes us the decision without requiring and of which it 

preserves our freedom by making our choice. 

Since God chose a man from the possibilities as soon as he planned what he is, 

man also obtains his misfortune. Because he meets with evil so inevitably, it is because 

of the best plan that required it. Man needs certain evils to know the good, and to do 

the better. And also, Leibniz indicates that physical necessity is based on moral 

necessity, which means the supreme choice of God. Under the dependence of moral 

necessity, physical necessity regulates the order of nature, and is found in the laws of 

movement accordingly. Regarding the relationship between God and his creatures, the 

freedom of man who is in the midst of free will and constraint, which it is carried out 

in accordance with the decision of God related to his moral necessity.  



xii 
 

 

 

Spirits can know the system of the universe and imitate it as much as possible, 

because they have a privilege in God, as they have knowledge of themselves. Then 

Leibniz explains to us that the assembly of all spirits composes the City of God, that 

which is the moral world. And this moral world is in the natural world, and the one 

that it is higher in the works of God. As Leibniz indicates, man is like a small world 

or a microcosm, he can achieve what he seeks by his intelligence. So in oneself one 

returns to God by reflection. And when we recognize that our essence comes from it, 

we also understand that we are creatures directed towards the good. And we also 

understand the purpose of God which he best produces according to his three main 

attributes. It’s the true human freedom. 

 

  



xiii 
 

 

 

ÖZET 

 

 

 Leibniz'in felsefesini incelediğimizde, irade konusunun önemli bir rolü 

olduğunu görüyoruz. Özellikle, irade sıfatını inceleyerek Tanrının aktüel dünyayı nasıl 

yarattığını ve aynı şekilde yaratılmışların bu dünyada nasıl etki ettiklerini 

anlayabiliyoruz. Leibniz’in felsefesinde irade kavramıyla birlikte özgürlük ve 

zorunluluk kavramlarını da incelemek için ilk olarak Tanrının aktüel dünyayı 

yaratmadaki amacını ele almak gerekmektedir. 

 

Tanrı’nın üç ana sıfatı Leibniz felsefesinde önemli yer tutmaktadır. Bunlar güç, 

bilgelik ve iyilik (lütuf)’ dir. İyilik ve bilgelik beraberce Tanrı’nın sonsuz ama kararsız 

(indéterminé) olan gücünün mükemmeli üretmesi için kararlı olmasını sağlarlar. 

Böylelikle gücünün aktüel dünyaya işaret eden mükemmeli üretmesiyle, aynı zamanda 

bilgeliğinin kendisinin bilinmesini ve iyiliğinin onu seçmeye hizmet ettiğini anlıyoruz. 

Tanrı'nın mümkün olan en iyi dünyayı seçtiğini söylediğimizde, bu seçim iradesine 

bağlı olan olumsal hakikatler sayesinde olur. Dolayısıyla, bir düzene göre yaratılan 

mümkün olan en iyi dünyanın seçiminde uygunluk vardır, yani Tanrı iradesi sonucu 

aldığı kararda ahenk esastır. Tanrı’nın üçüncü ana sıfatı, iradesinin yetkinliği olan 

iyiye yönelik iyiliği, müdrikesinin yetkinliği olan bilgeliği sayesinde seçimini hem iyi 

hem de doğru kılar. Leibniz her mümkün dünyanın mükemmellik derecesine göre 

aktüel olmada hak iddia ettiğini, ancak aktüel ya da mükemmel dünyanın varlığının 

nedeninin bütün dünyaların içerdiği uygunlukta veya mükemmellik derecelerinde 

bulunması gerektiğini ifade eder. 

 

Tanrı'nın zorunluluğu dışlayan ancak akılla ilişkili olarak seçiminde özgür 

olduğunu görüyoruz. Yani bu, sadece doğru değil, aynı zamanda iyiliğin eğilimi de 

olan seçimdir. Tanrı'nın iradesi özgürlük gerektirdiğinden, iradesinin nesnesi için 

birden fazla seçeneğe sahip olması gerekir. Aksi takdirde, iradesinin sadece bir 

mümkün nesnesi olsaydı, iradesinden ve bilgeliğinden bahsedilemezdi. Bu nedenle, 

kendiliğinden ve kararlı olan iradi eylem için tersi çelişki içeren metafizik zorunluluk 

söz konusu değildir. İradi eylemde, iyiye yön veren veya bu eyleme uygunluk ilkesi 

açısından izin veren ahlaki zorunluluktur. Ahlaki zorunluluğun karşıtı uygunluktur, 

ancak bu çelişki anlamına gelmez. Dahası, Teodise'nin önsözünde Leibniz Tanrı'nın 

kendisinin, her zaman en iyisini seçmesine rağmen, mutlak bir zorunlulukla hareket 

etmediğini söyler. Seçimini uygunluk temelinde doğa yasalarına göre yapar. Ve bu 

yasalar mutlak zorunlu hakikatler ve keyfi kararlar arasındaki dengeyi kurar. Her 

halükârda Leibniz, Tanrı'nın kararnamesinde, sıfatlarının birbirine bağlı olması 

sebebiyle, her zaman hem akla hem de ahlaka dayalı bir amaç olduğunu ifade eder. Bu 

yüzden Tanrı her zaman en uygun olanı seçer ve bu onun özgürlüğüne zarar vermez. 

 

Dünya, olumsal şeylerin bir araya gelmesidir, yani kendi içlerinde orantılı ve tek 

tip olmayanlardır. Eğer olumsal şeyler her şeye kayıtsız olsaydı, başka bir deyişle, 

tekdüze olsaydılar; Leibniz'e göre Tanrı'nın aklı veya iradesinden bahsetmenin bir 

anlamı yoktu, çünkü şeyler tek tip ve kayıtsız oldukları sürece düşünülecek ve 

seçilecek bir şey olmazdı. Ve dünyanın varlığının nedeni akıl olduğu için, olumsal olan 



xiv 
 

 

bu dünyaya ek olarak, diğer sonsuz mümkün dünyalar da olmalıdır. Dahası, tüm bu 

mümkün dünyalar da var olmayı iddia ettiğinden, bu dünyanın sebebi; bir dünyayı 

belirlemek için tüm bu mümkün dünyalarla bağlantılı olmalıdır. Ve her şey birbirine 

bağlı olduğundan, bir dünya yeterli olmalıdır. Öyleyse, Tanrı onu bir kez önceden 

yarattığında ve her şeyin en küçük parçasına kadar bile sonsuz olarak bağlantılı 

olduğunu söylemeliyiz ki, bu da evrende bir kararlılık olduğunu bize gösterir. Yani, 

evrenin en küçük kısmında bile kararlılık olduğu için, olaylarda geçmiş, şimdiki ve 

gelecek zamanda bir ardıllık olduğunu söylemek gerekir ve bu ardıllıkta neden-sonuç 

ilişkisi de vardır.  

 

Yaratıklar doğasının evreni tarafından yayılan şeylerin sürekliliğinde, çözüm 

belirli nedenlerle sınırsız olarak ve ayrıca doğadaki şeylerin sonsuz çeşitliliği 

nedeniyle ayrıntılı bir şekilde ilerler, bunların ve aynı şekilde cismin sonsuzca 

bölünmesinin bir yeterli nedeni olmalıdır. Ve maddenin her bir kısmı da aktüel olarak 

alt bölümlere ayrılmıştır. Her birinin, tüm evreni ifade edebilen kendine özgü bir 

hareketi vardır. Basit cevherlerin bir araya gelmesi olan bileşik, bir çokluktur. Doğada 

hiçbir monad aynı değildir. Bu nedenle onları nitelikleri ve içsel eylemleri, yani 

bileşiğin veya dışsal olanın temsili olan algıları ve bir algıdan diğerine eğilimler olan 

iştahaları ile ayırt edebiliriz. Madde, bizzat varoluş sebebi değildir, varoluşun sebebi 

maddenin en küçük kısmında bile yaratıklar, canlılar, hayvanlar, entelektyalar ve 

ruhlar olmasındandır. 

 

Leibniz'e göre monada entelektya veya ruh da denir. Ancak bizi ruhları olan 

hayvanlardan ayıran büyük bir fark vardır ki bu da zorunlu ve ebedi hakikatlerin 

bilgisidir. Bize akıl ve bilime izin veren hakikatlerdir ve onlar aracılığıyla kendimiz 

hakkında bilgi sahibi olabilir ve Tanrı'nın bilgisine yükselebiliriz. Bu nedenle, bu 

seviyeye Leibniz akıllı ruh veya zihin (esprit) der. Sebep-sonuç ilişkisine göre 

düşündüğümüz için, böylece Tanrı tarafından bize kazınmış olan ideayı temsil eden 

nesnenin yardımıyla düşünebiliriz. Nesnenin algımıza bağlanması nedeniyle, 

ruhumuzun durumlarında değişiklikler olacaktır. Ve bu da, nesnede çeşitliliği saran 

düşüncemizden kaynaklanan ilişkiler ve duygulanımlar çokluğu nedeniyle, basit 

maddede çokluğu deneyimlememize yardımcı olur. Dolayısıyla düşünce ve algı 

olmadan bize hiçbir şey ulaşamaz, gelecekteki tüm düşüncelerimiz ve algılarımız 

önceki düşünce ve algılarımızın sonucudur. Bu refleksif eylemler, muhakememizin 

nesnelerini oluşturan iki ilkeye dayanır. Bir tanesi çelişki ilkesidir. Bu ilke ile neyin 

çelişkili olduğunu ve neyin tersi veya çelişiğinin doğru olduğunu yargılarız. Diğeri ise 

yeterli nedendir. Yeterli bir neden olmadan hiçbir gerçeğin gerçekleşmeyeceğini veya 

hiçbir gerçek ifadenin doğru olmadığını varsayabiliriz. Bu prensibi kullanarak bunun 

neden böyle olduğunu ve başka türlü olmadığını da anlarız. Zorunlu hakikatleri bilerek 

ve onlardan soyutlamalar yaparak kendimizi refleksif eylemlere yükseltiriz, ve bu 

refleksif eylemler beni ve Tanrı’yı düşünmemizi sağlar. Sonuç olarak refleksiyon, 

zaten içimizde sahip olduğumuz ideaları tanımayı sağlayan bir düşünce eylemidir.  

 

Leibniz, Discours de Métaphysique adlı kitabında, yaratılan herhangi bir monad 

yaratıcısını kendi mükemmelliği nispetinde taklit ettiğini ve bir şekilde Tanrı’nın 

bilgeliğinin ve gücünün karakterine sahip olduğunu ifade eder. Tanrı'nın ya da tüm 

evrenin aynası olan her eleman, evreni kendi tarzında ifade eder; yani aynı şehre bakan 

kişinin onu farklı durumlarına göre çeşitli şekillerde baktığı gibi temsil edilir.  

 

Arnauld ile yazışmalarda, Leibniz, Adem örneğiyle bireysel mefhumun içerdiği 

olayların zorunluluğu sorununu açıklar. Ve diğer tüm bireysel cevherlerin durumlarına 



xv 
 

 

uygun sonsuz mümkün Adem arasından Tanrı tarafından böyle kararlı bir Adem'in 

seçildiği anlaşılmaktadır. Yani günah işlemeyen başka bir Adem yerine günah işleyen 

böyle bir Adem seçilmiştir. Leibniz’e göre Adem'in bireysel mefhumunun sonsuza dek 

başına gelecek her şeye işaret ettiğini söylemek, yüklemin aktüel olan bir doğru 

önermenin öznesi tarafından içerildiğini söylemekle aynı şeydir. Bir kişinin bireysel 

mefhumundan dolayı başına gelmesi gereken her şeyi sonsuza dek kuşatmış olsa da ve 

Tanrı devam eden gelecekteki olayların güvence altına alınmasını öngörmesini, 

Leibniz bunların consécution (mantıksal bağlantı) ve connexion yoluyla nasıl zorunlu 

olmadıklarını, ama kesin olduklarını açıklar. Ebedi hakikatlere ait olan connexion 

kesinlikle gereklidir ve bunun tersi çelişki anlamına gelir. Öbür türlü, tersi bir çelişki 

içermediğinden dolayı, consécution olumsaldır, bunun da zorunlu olduğunu 

söyleyebiliriz, ancak ex hypothesi ve ilineksel olarak. Çünkü o bu ilerlemelerle uygun 

bir şekilde olduğu için teminat altına alınmıştır, ancak zorunlu değildir. Tanrı'nın 

sadece iyi değil, aynı zamanda kötüyü de içeren mükemmeli yaptığını belirtmek 

isteriz. Kötülüğün iyiliğin yoksunluğu olduğunu ve bu nedenle doğada ne saf iyiliğin 

ne de kötülüğün olmadığını, mükemmelin kötüyü değişen derecelerde içerdiğini 

düşünüyoruz. Leibniz için kötülük duygusu sadece cehaletten değil, aynı zamanda 

yoksunluktan kaynaklanan hatadan da gelir. Ve özellikle insan ruhu bağlamında 

kötülük konusunu göz önünde bulundurarak; Leibniz'in bize açıkladığı gibi, ölümsüz 

ruhumuzun varlığı bizi bir kişi yapar. Sahip olduğumuz bu kişilik, bilinci korurken 

ahlaki nitelikleri de korur. Bu, akla olduğu kadar iyiliğe de uygun bir eylemdir, yani 

söz konusu olan kişinin yolundaki engelleri ortadan kaldırarak Tanrı yolunu taklit 

etmesidir. 

 

Özgürlüğümüze gelince, belirsiz bir özgürlükten veya eşitliğin kayıtsızlığındaki 

bir özgürlükten söz edemeyiz. Yani, eşit birkaç seçenek olması durumunda, akıl 

yürütme olmadan nasıl karar verilebilir? Gerçek bir karar vermek için onları ayırt etme 

imkanı olmadığından, deneyime aykırıdır. Çünkü her zaman farklı derecelerde bizi bir 

seçime yönelten belirli nedenler vardır. Ve bu bize eylemlerimizde, kararlarımızda 

olumsal bir özgürlük olduğunu gösterir, bu durum algılarımız nedeniyle 

eğilimlerimize bağlı olmasından kaynaklanır. Her zaman bize karar verdiren ve 

seçimimizi yaparak özgürlüğümüzü koruyan baskın bir sebep vardır. 

 

Tanrı, olduğu gibi gördüğü bir adamı olasılıklardan seçtiğinde, insan 

talihsizliğini de elde eder. İnsanın kötülükle bu kadar kaçınılmaz olarak karşılaşması, 

onu öyle olmasını gerektiren mükemmel plandan kaynaklanmaktadır. Öte yandan, 

insanın iyiyi daha iyi tanıması ve en iyisini yapması için bazı kötülüklere ihtiyacı 

vardır. Ve ayrıca, Leibniz fiziksel zorunluluğun Tanrı'nın yüce seçimi olan ahlaki 

zorunluluğa dayandığını belirtir. Ahlaki zorunluluğa bağlı olarak, fiziksel zorunluluk 

doğanın düzenini düzenler ve buna göre hareket yasalarında bulunur. Tanrı ve 

yaratıkları arasındaki ilişkiye gelince, özgür iradenin ve zorlamanın ortasında olan 

insanın özgürlüğü, Tanrı'nın ahlaki zorunluluğu ile ilgili kararına uygun olarak 

yürütülür.  

 

Akıllı ruhlar evrenin sistemini bilebilir ve mümkün olduğu kadar taklit edebilir, 

çünkü kendileri hakkında bilgi sahibi oldukları için Tanrı'da bir ayrıcalığa sahiptirler. 

Sonra Leibniz bize tüm ruhların toplanmasının, ahlaki dünya olan Tanrı Şehrini 

oluşturduğunu açıklar. Bu ahlaki dünya doğal dünyadadır ve Tanrı'nın eserlerinde en 

yüksek olandır. Leibniz'in belirttiği gibi, insan küçük bir dünya ya da bir mikrokozmos 

gibidir, aklıyla aradığı şeyi başarabilir. Bizler refleksiyon ile Tanrı'ya dönebiliriz. Ve 

özümüzün ondan geldiğini fark ettiğimizde, iyiye yönelik yaratıklar olduğumuzu da 



xvi 
 

 

fark ederiz. Ayrıca, üç ana sıfatına göre mükemmeli üreten Tanrı'nın amacını da 

kavrarız. İşte bu kavrayış hakiki insan özgürlüğüdür. 

  



 

 

INTRODUCTION 

 

 

Selon Leibniz, il existe un système dans la création de l'univers. Ce système est 

le dessein de Dieu qui l'a établie lui-même par son décret. Dans ce dessein, il y a des 

créatures dont certaines sont des âmes et d'autres sont des âmes raisonnables. En 

d'autres termes, certaines de ces âmes sont capables de penser et cela fait de chacune 

d'elles une personne. Chacune de ces personnalités a une responsabilité envers Dieu. 

 

Chacune peut prendre des décisions de sa propre volonté. Par conséquent, 

l'attribut de la volonté concerne les créatures aussi bien que leur créateur. Et comme le 

sujet de cette thèse est sur la question de la volonté, nous examinerons créatures et 

Dieu en parallèle. Mais, avant d'aborder la question de la volonté, nous devons préciser 

un argument de base pour cette thèse, de sorte que nous puissions mieux comprendre 

la question. Cet argument concerne l'objectif de la création du monde actuel. Puisque 

l'univers a été créé selon le plan de Dieu, il doit donc y avoir une raison pour cette 

création, et de même pour son plan. Et cet argument nous a amené aux attributs 

principaux de Dieu, qui sont la puissance, la sagesse et la bonté. Nous savons que ces 

attributs principaux sont importants dans la philosophie de Leibniz afin qu'il puisse 

exprimer sa compréhension de Dieu et de ses attributs. Et nous pouvons décrire Dieu 

sur ces trois attributs en raison de notre compréhension limitée. 

 

Il nous semble que le concept de volonté devient problématique car la 

compréhension de Dieu chez Leibniz est au milieu de celle de Descartes et de celle de 

Spinoza.  Comme il y a la préordination1 de Dieu dans la création du monde actuel, et 

qu'il y a toujours une prédétermination2 dans l'état précédent de l'homme, le terme de 

la volonté dans la philosophie de Leibniz devient aussi problématique en 

                                                 
1  Leibniz, Gottfried Wilhelm, les Essais de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de l’homme et, 

l’origine du mal,il a été écrit en 1710, publié par Marc- Michel Bousquet en 1710. Dans notre thèse 

nous utiliserons pour les références, l'édition de Flamarion publiée en 1990 sous le nom d'Essais de 

théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de l’homme et, l’origine du mal, int. par Jacques 

Brunschwig, Garnier - Flammarion, Paris, 1969, la cause de Dieu, article 43, page 433. 
2  ibid., article 323, page 309. 



2 
 

 

considérant  la nécessité et  la liberté dans sa théorie. Car, cette problématique nous 

mène à la considération qu'il a fait à l'égard de toutes les possibilités des actions 

réalisées par ses créatures. De plus, bien que la volonté de la créature incline vers le 

bien par sa nature provenant  la nature de Dieu, il est également question qu'il y a du 

mal du monde meilleur. Nous allons donc essayer de montrer comment Leibniz a 

résolu cette problématique dans sa philosophie. 

 

Dans le premier chapitre, nous examinerons d'abord les principaux attributs de 

Dieu afin de les associer à notre argument. C'est pour cette raison que, nous traiterons 

deux questions posées par Leibniz, afin de trouver une solution à notre argumentation. 

Ces questions se forment en deux temps. Le premier : pourquoi y a-t-il quelque chose 

plutôt que rien ? Et le second : si nous supposons que les choses doivent exister, 

pourquoi elles doivent exister ainsi, et non pas autrement ? Ainsi, nous essaierons de 

comprendre quel type de relation entre la volonté de Dieu et le monde actuel. Dans ce 

contexte, nous traiterons également de la volonté de Dieu et de sa fonction par rapport 

à ses principaux attributs. Au-delà de la volonté, nous examinerons les concepts de 

nécessité et de liberté ayant rapport à Dieu. Aussi, nous examinerons les types de 

nécessités et de libertés, et en particulier celles de Dieu. Nous allons donc voir quel 

genre de nécessité de Dieu a un rôle dans la création du monde qui est l'assemblage 

entier des choses contingentes. Et avec l'aide de toutes ces études, nous allons essayer 

de prouver que Dieu est la raison du monde actuel, et qu'il est la dernière raison. Par 

conséquent, nous examinerons le meilleur plan de Dieu et le rôle des futurs contingents 

avec lesquels ils sont réglés, selon un ordre, dans le monde. À ce stade, nous verrons 

également pourquoi toutes les choses dans ce monde sont réglées successivement. 

Enfin, nous allons essayer de démontrer la relation entre l'ordre et le désordre puisque 

tous deux coexistent dans l’univers. 

 

Nous parlerons des monades immatérielles de Leibniz qui sont les véritables 

atomes de la nature et qui existent même dans les plus petites parties de l'univers. 

D’autre part, chaque monade est aussi comme un univers en-soi. En d'autres termes, 

comme la monade contient l'univers commun par sa perception en vertu de son point 

de vue, nous observerons ce sujet dans le deuxième chapitre. Leibniz l'appelle aussi 

l’âme et l'âme raisonnable ou l'esprit qui a la capacité de penser. Par conséquent, nous 

avons la connaissance des sciences et des vérités éternelles qui nous permettent la 

raison et la science. Nous pouvons donc avoir la connaissance de nous-mêmes et nous 



3 
 

 

élever à la connaissance de Dieu. À ce stade, nous examinerons deux vérités exprimées 

par Leibniz : l'une est celles de raisonnement qui sont nécessaires, donc leur opposé 

implique une contradiction. Et l'autre, celles de fait qui sont contingents, et leur opposé 

est possible. Et nous verrons aussi qu'il y a une succession dans nos pensées. Puis nous 

examinerons les monades composées selon la théorie leibnizienne. Dans ce contexte, 

nous discuterons pourquoi l'âme a besoin d'un corps selon la philosophie de Leibniz. 

Et il y aura une autre question à se poser : quelle est la relation entre le corps et l'âme 

? Cette question nous dirigera une fois de plus à la monade représentative de l'univers. 

Et comme il existe des substances simples dans la moindre partie à l'infini dans la 

nature, nous traiterons également du sens de l'infini pour nous. Nous verrons le concept 

de matière et comment Leibniz le considère en vertu de sa philosophie. Enfin, nous 

verrons la relation de l'âme et du corps ainsi que la relation des substances entre elles 

à l'aide de deux métaphores. Toutes ces études nous amèneront à la question de la 

volonté humaine. 

 

Après avoir traité la relation locale de l'âme et du corps, et de l'harmonie globale 

qui constitue toutes les substances ; nous verrons d’abord dans le dernier chapitre 

qu’une substance enferme tous ses prédicats dans sa notion. Et donc nous examinerons 

également l'individualité de la substance et ses événements ceux qui arrivent selon 

l'harmonie préétablie. Ensuite, nous devrons examiner la spontanéité de cette 

substance dans la relation tout ce qui lui arrivera. Et grâce à cet examen, nous verrons 

aussi que l'âme ou la substance a aussi une responsabilité envers Dieu à cause de sa 

spontanéité. Cette propriété de substance nous amènera à la question du bien et du mal 

dans la théorie leibnizienne. Comme le meilleur contient non seulement le bien mais 

aussi le mal, nous examinerons donc la fonction du mal par rapport à la volonté. Et en 

traitant la source du mal, nous verrons également dans quelles conditions Dieu 

concours au mal fait par une personne. Et nous verrons que le mal a aussi une relation 

avec la volonté de l'homme et même avec sa liberté en conséquence. Dans ce contexte, 

nous traiterons du terme liberté humaine et nous verrons que la liberté ne doit pas être 

sans but. Peut-il avoir une relation avec le but de l'homme libre et celui de Dieu ? En 

ce sens que le devoir de la créature a la volonté ce qui est conforme à la volonté de son 

créateur. Et pour y parvenir, il doit survivre avec ses actions et en suivant ses décisions 

dans la vie du bien et du mal qui résulte de l'existence. Et c’est tous les efforts de 

l’homme qui peuvent atteindre la vertu avec la connaissance, car sa volonté incline au 



4 
 

 

bien de par sa nature qui vient de la nature de Dieu. Et aussi, il y a une forte liaison 

entre la connaissance et la volonté et aussi bien la force. C'est en tout cas le 

développement de la vertu qui suscite la liberté, comme quelqu'un qui connaît plus, 

c'est-à-dire, celui qui a des perceptions distinctes, il serait plus libre dans ses décisions 

ou dans ses choix, et aussi bien qu'il s'ensuit à la suite des événements tombant sur 

moins obstacles ce qui résulte de perceptions confuses. 

 

En examinant la problématique de la volonté chez Leibniz, on peut également 

avoir un avantage à s'attaquer aux causes qui donnent lieu à la volonté, autrement dit 

aux conditions de la volonté, de manière à mieux comprendre ou mieux révéler cette 

question. Dans la philosophie de Leibniz, peut-être la question la plus importante à 

poser est que l’être humain est prédestiné à venir à l'existence dans la consécution de 

la suite actuelle, et il est prédéterminé étant dans une disposition et dans un temps, 

pour qu'il se termine à ce qu'il lui arrive. Peut-on dire qu'il est libre, ou comment peut-

il être libre dans cette situation prédéterminée ? Et également, comment peut-on parler 

d'une volonté qui suscite à l'homme de lui faire un choix ou une décision quoiqu'il y 

ait la prédétermination faite par Dieu avant de cet homme venir à l'existence ? La 

question de la volonté peut-elle être traitée comme une sorte de relation entre Dieu et 

sa créature, dans la mesure où elle a un but à s'apercevoir ou à atteindre, et qui est 

conforme au but de Dieu ? Et que cette relation lui permette une liberté ou pas ? Puis, 

l'objectif de notre thèse n'est pas seulement traité la volonté de Dieu et la volonté de 

l'homme, nous allons tâcher d'exprimer la volonté elle-même d'après Leibniz sur 

laquelle il a écrit, et au moins nous allons essayer de montrer son importance dans le 

monde actuel aussi. Par conséquent, nous allons essayer de traiter la liberté dans quel 

sens nous la considérons, en d'autres termes, à partir de quel point de vue nous pouvons 

considérer l'homme comme ayant une volonté libre ou non. Finalement, nous verrons 

comment le mal ne nuit pas à l'harmonie préétablie à l'aide des nombres 

incommensurables dans les mathématiques dont Leibniz les a utilisés dans ses travaux. 

Enfin, nous verrons comment une parfaite harmonie s'est établie entre le monde moral 

et le monde naturel. Et nous examinerons la liberté de l'homme dans ces deux règnes 

sous la philosophie de Leibniz. 

 

Dans la partie de la conclusion, nous essaierons également de montrer pourquoi 

le concept de volonté est problématique à l'aide de quelques cas exemplaires. Parce 

que nous allons essayer de faire quelques interprétations en utilisant ces cas 



5 
 

 

exemplaires afin d’approcher la question de la volonté de Leibniz pour la montrer plus 

clairement. Mais au moins nous aurons la chance de remettre en question ce problème 

de qualité de la volonté de l'homme. C'est-à-dire dans le contexte de cette 

problématique concernée et attachée à la compréhension de Leibniz, dont la relation 

de la volonté avec la nécessité et la liberté du fond. Et peut-être, la volonté peut-elle 

être considérée comme une force variée au milieu de la liberté et de la nécessité ? C'est 

pourquoi nous avons choisi la problématique de la volonté chez Leibniz afin d'y traiter 

dans la liberté de l'homme en se trouvant quelques réponses le plus possible. Car on 

ne doit pas parler de volonté celle qui s'attache purement avec la nécessité ou avec la 

liberté pour l'homme chez Leibniz. On agit en vertu des raisons sans nuire à notre 

liberté, de même, à notre spontanéité. Comme il n’y a aucune d’influence physique 

parmi les substances, notre spontanéité ne perd point sa liberté. Leibniz dit que la 

liberté possède deux conditions : la spontanéité et l’intelligence, dont elles ont un rôle 

dans la délibération.3 D'autre part, on peut faire une mauvaise décision au lieu une 

bonne à cause de l'imperfection de la liberté. Ce sont les apparences du mal ou du bien 

qui nous trompe vu qu'on a une existence bornée. C’est pourquoi, on peut s'approcher 

au concept de liberté et de nécessité concernant la volonté de l'homme, quand on 

considère le concept de la connaissance, qui en théorie et naturellement doit nous 

diriger ou nous rappeler notre but. Peut-être, cet état de fait nous aura aussi permis de 

considérer l'importance du « point de vue » qui a un rôle très important dans la 

philosophie de Leibniz.  

 

  

                                                 
3  Théodicée , la cause de Dieu, article 20, page 428. 



 
 

 

   

PREMIÈRE PARTIE 

SUR LA RAISON ET L’OBJECTIF DE LA CRÉATION DU  

MONDE ACTUEL 

 

 

Dans ce chapitre, comme le sujet de notre thèse est « la problématique de la 

volonté chez Leibniz », nous allons traiter la raison et l’objectif de la création du 

monde actuel dans sa philosophie. C'est pourquoi nous examinerons d'abord l'approche 

de Leibniz à Dieu sur les trois attributs du créateur. Nous traiterons les conceptions de 

contingence et du possible sous l'effet de ces attributs. Et nous allons essayer de 

montrer comment Dieu choisit le monde actuel, entre autres mondes possibles, pour 

traiter la question de la volonté liée à la liberté et à la nécessité. Toutes ces études nous 

amènent à examiner la raison de l'existence du monde actuel et la relation de nécessité 

avec ce monde. Par conséquent, nous examinerons le meilleur plan de Dieu et le rôle 

des futurs contingents avec lesquels ils sont réglés selon un ordre, dans le monde. 

 

1.1. Dieu et ses trois attributs principaux, le possible et la contingence sous 

l’effet de ces attributs . 

 

Le sujet de trois attributs principaux de Dieu occupent une place importante dans 

la philosophie de Leibniz. Ce sont les attributs de la puissance, de la sagesse et de la 

bonté. Et il est évident que ces attributs principaux sont indispensables et se 

complètent, ou bien, nous pouvons dire que chacun est un attribut de Dieu ayant des 

aspects différents mais qui complète les autres. Comme Leibniz l’a dit, « Il est vrai 

que Dieu est infiniment puissant; mais sa puissance est indéterminée, la bonté et la 

sagesse jointes la déterminent à produire le meilleur. »4 Et nous remarquons deux 

choses importantes dans cette proposition, l'une dont la bonté se rapporte à la volonté 

qu'on fera l'explication plus détaillée au troisième chapitre de notre thèse. Et 

concernant l'autre, dans la même proposition, nous voyons que la puissance de Dieu 

                                                 
4  Théodicée, article 130, page 185. 



7 
 

 

est indéterminée. Il y a donc une autre question qui s'avère nous intéresser. Quel est 

l'intérêt de revendiquer une puissance infinie mais indéterminée ? Dans son livre 

intitulé Monadologie, il est également question d'une explication théologique 

concernant ce genre de pouvoir qui appartient à Dieu. « Et c’est ce qui est la cause de 

l’existence du meilleur, que la sagesse fait connaître à Dieu, que sa bonté le fait choisir, 

et que sa puissance le fait produire. »5 Donc nous comprenons que le meilleur qui 

signifie le monde actuel produit par sa puissance et aussi même que sa sagesse fait 

connaître à lui-même et la fonction de la bonté sert à le choisir. C'est-à-dire qu'en raison 

de la sagesse et de la bonté, sa puissance produit le monde actuel ce qui est le meilleur, 

à savoir, cette puissance est déterminée en raison de ces deux attributs principaux. 

 

Dans le chapitre de la Cause de Dieu de Théodicée, on comprend que la 

puissance et la sagesse de Dieu nous montrent sa grandeur.6 Et aussi nous remarquons 

qu'il y a une délicate balance entre la grandeur et la bonté de Dieu, parce que Leibniz 

fait une distinction entre les théories des théologiens rigides ce qu'ils prennent en 

considération plus de Sa Grandeur que de sa bonté et les relâchés ce qu'ils soutiennent 

l'opposé : 

 

« ...la véritable orthodoxie a également à cœur ces deux perfections. L’erreur qui 

abaisse la grandeur divine pourrait être appelée anthropomorphisme, et despotisme 

celle qui enlève à Dieu sa bonté »7 

 

Leibniz exprime la grandeur de Dieu sur deux chefs principaux, l'une est 

l'omnipotence8 qui signifie l'indépendance de Dieu, l'autre est l'omniscience9 qui 

signifie sa sagesse. Par son indépendance on entend que Dieu est parfaitement libre 

dans son existence et dans ses actions et nécessairement existant par soi.10 À ce stade, 

les choses dépendent de Dieu par rapport à son omnipotence. Et ces choses concernent 

                                                 
5  Leibniz, Gottfried Wilhelm, La Monadologie, écrite en français par Leibniz en 1714, la première 

édition en 1720, la première édition du texte originale en 1840, publiée par Johann Erdmann. Dans 

notre thèse nous utiliserons pour les références, l'édition de Pinhan publiée en 2011 sous le nom de 

Monadoloji, trad. par Devrim Çetinkasap, Pinhan Yayıncılık, première éd., İstanbul, article 55, page 

40 
6  Théodicée, la cause de Dieu, article 1, page 425. 
7  ibid., la cause de Dieu, article 2, page 425.  
8  ibid., la cause de Dieu, article 4, page 426. 
9  ibid., la cause de Dieu, article 13, page 427. 
10  ibid., la cause de Dieu, article 5, page 426. 



8 
 

 

tous les possibles, ainsi que toutes les actuelles.11 Ainsi, c'est l'entendement de sa 

sagesse en ce qui contient toutes les vérités nécessaires et éternelles, et les possibles, 

ainsi que leurs essences par rapport au réel dans leurs possibilités.12 « Il est vrai aussi 

qu’en Dieu est non seulement la source des existences, mais encore celles des essences, 

en tant que réelles, ou de ce qu’il y a de réel dans la possibilité. »13 La possibilité des 

choses même si elles ne sont pas en acte, dépend de l’existence de Dieu. Et ceux qui 

sont en acte, c’est-à-dire, les actuels et leurs actions dépendent aussi de l’existence de 

Dieu. Donc il est évident qu’il est la première raison de toutes les choses possibles et 

actuelles. En expliquant son omnipotence, Leibniz parle également du concours de 

Dieu, à la fois immédiate et spéciale, et qui est la voie de Dieu avec ses créatures, sous 

l'effet et la cause : 

 

« ....car l’effet ne dépend pas de Dieu seulement parce que la cause a son origine 

en Dieu, mais aussi parce que Dieu concourt aussi bien et d’aussi près à la production 

de l’effet lui-même qu’à la production de sa cause. »14 

 

En ce qui concerne l'effet et la cause, il faut parler de deux sortes de vérités 

importantes qui sont impliquées. La première sorte sont les vérités de raisonnement et 

la deuxième sont les vérités de fait. « Les vérités de raisonnement sont nécessaires et 

leur opposé est impossible, et celles de fait sont contingentes et leur opposé est 

possible. »15 L'aide de Dieu avec ses créatures dans la nature est principalement 

obtenue grâce à ces deux vérités, car l'effet et la cause les suivent. 

 

Et au chapitre XVII de la raison dans Nouveaux Essais, il donne la définition de 

la raison et de la cause, dont elles contiennent en quelque sorte le même sens. La raison 

signifie qu’il existe un lien entre une vérité connue et une autre moins connue que nous 

donnons notre assentiment à la seconde. Et si cette raison n'est pas seulement la cause 

de notre jugement, mais aussi de la vérité elle-même, l'appelle raison a priori. La cause 

des choses est donc celle qui répond à la raison dans les vérités. Pour cette raison, 

                                                 
11  Théodicée, la cause de Dieu, article 7, page 426. 
12  İbid., la cause de Dieu, article 8, page 426. 
13  Monadoloji, article 43, page 34. 
14  Théodicée, la cause de Dieu, article 11, page 427. 
15  Monadoloji, article 33, page 28. 



9 
 

 

Leibniz indique également que la cause même est souvent appelée raison, mais en 

particulier elle est appelée cause finale.16 

 

Quant à la sagesse de Dieu, étant l'un de ses principaux attributs, Leibniz 

l'appelle également l'omniscience car il possède une science immense. Comme il la 

définit dans son ouvrage : 

 

« …elle embrasse toute idée et toute vérité, c’est-à-dire toutes choses, tant 

incomplexes que complexes, qui peuvent être l’objet de l’entendement, et elle 

s’applique à son tour au possible comme à l’actuel. »17 

 

1.2. La sagesse de Dieu concerne les choses aussi bien que leurs connexions . 

 

Et la sagesse de Dieu est, celle qui concerne les choses possibles et leurs 

connexions qu'elles constituent de plusieurs mondes possibles, y compris ces mondes 

qui contiennent à la fois le nécessaire et le contingent.18 Bien qu'il y ait des possibles 

contingents infiniment, dans son entendement, et par rapport à leurs connexions que 

Dieu les connut parfaitement, et il s'agit d'un seul monde actuel parmi ces mondes 

possibles en nombre infini, et porté à l'existence par le choix de lui.19 Par conséquent 

tout est réglé successivement dans l'ordre de passé, de présent et de futur par sa science 

de sa sagesse immense.20  

 

Par suite, il vaudra mieux de définir, dans ce contexte, la distinction entre le 

possible et le contingent par rapport à la théorie leibnizienne afin de mieux comprendre 

la distinction entre les mondes possibles et le monde actuel. Le possible ce qui n'est 

pas contradictoire, c'est-à-dire, son opposé n'implique pas contradiction. Et le 

contingent dont on peut concevoir comme la deuxième étape du possible en 

considérant ( ou incluant ) les connexions. Leibniz le définit comme, quelque chose 

                                                 
16  Leibniz, Gottfried Wilhelm, Nouveaux Essais sur l’entendement humain, écrit en 1704 et publié 

pour la première fois par Raspe en 1765. Dans notre thèse nous utiliserons pour les références, 

l'édition de Flammarion publiée en 1990 sous le nom de Nouveaux Essais sur l’entendement humain, 

ch.,bib., int. et notes par Jacques Brunschwig, GF - Flammarion, Paris, chapitre 17, article 1, page 

375. 
17  Théodicée, la cause de Dieu, article 13, page 427. 
18  ibid., la cause de Dieu, article 14, page 427. 
19  ibid., la cause de Dieu, article 15, page 427. 
20  ibid., la cause de Dieu, article 16, page 427. 



10 
 

 

est contingent quand son contraire est possible.21 Ainsi, ces possibles contingents22 

sont séparés, mais ils sont également proportionnés. En d'autres termes, ils sont tous 

différents et ils sont coordonnés en même temps. Et toutes ces possibles contingents 

sont dans des mondes entiers en nombre infini. Et il exprime qu' un seul monde actuel 

suffit au lieu de plusieurs mondes actuels. «... puisqu’un seul pour nous embrasse 

l’universalité des créatures, de tout temps et de tout lieu, et ce sens qu’on prend ici le 

mot monde. »23 

 

Tous ces mondes possibles en nombre infini sont représentés dans la région des 

vérités éternelles, autrement dit dans l’objet de l'intelligence divine, où les futurs 

conditionnels sont compris.24 Et les futurs contingents, ou événements futurs sont 

représentés tels qu'ils sont, dans la région des possibles. Et les événements futurs, qui 

résultent des actions libres des créatures libres, sont indépendants des décrets de Dieu. 

Autrement dit, Dieu ne les produit pas, car il les prévoit tels qu'ils sont dans la région 

des possibles. Et il fait son choix de les admettre à l'existence. Par conséquent, comme 

nous l'avons vu, tous les mondes possibles et futurs contingents résultent de 

l'entendement divin de la sagesse, et ne dépendent pas de la volonté de sa bonté. Mais, 

c'est sa volonté jointe à sa sagesse de prendre ses décrets. En revanche, puisque les 

essences ou possibilités sont représentées dans l'objet de l'intelligence divine, ils 

doivent avoir une réalité, donc cette réalité est fondée sur l'existence de l'Être 

nécessaire, « ...dans lequel l’essence renferme l’existence, ou dans lequel il suffit 

d’être possible pour actuel. »25 C’est une preuve a posteriori de l'existence de Dieu 

pour Leibniz. «...puisque des êtres contingents existent, lesquels ne sauraient avoir leur 

raison dernière ou suffisante que dans l’être nécessaire, qui a la raison de son existence 

en lui-même. »26  

 

Et quand nous disons que Dieu choisit le meilleur monde parmi d'autres 

possibles, ce choix est réalisé en vertu des vérités contingentes qui dépendent de sa 

volonté.27 Ainsi on voit qu'il y a une convenance en Dieu pour choisir le meilleur 

                                                 
21  Théodicée, article 282, page 285. 
22  ibid., la cause de Dieu,  article 15, page 427. 
23  ibid., la cause de Dieu, article 15, page 427. 
24  ibid., article 42, page 127. 
25  Monadoloji, article 44, page 34. 
26  ibid., article 45, page 34. 
27  ibid., article 46, page 34. 



11 
 

 

monde possible où il est produit dans un ordre, c'est-à-dire, qu'il y a l'harmonie dans 

ce monde actuel, et ce qui fait sa décision en son choix, c'est sa volonté. Donc le 

troisième attribut principal, à savoir, la bonté, qui tend au bien, celle qui est la 

perfection de la volonté de Dieu fait son choix bien et vrai à la fois, à cause de sa 

sagesse, qui contient la connaissance du vrai, celle qui est la perfection de son 

entendement.28 On voit que Dieu est libre dans son choix, ce qui exclut la nécessité, 

mais par rapport à la raison. À savoir, c'est le choix qui est non seulement vrai, mais 

aussi quelle est l'inclinaison du bien. Et quand on dit-il tend au bien, on entend que 

l'objet de sa volonté aussi est le mal en outre du bien. Et cet objet fournit la raison de 

vouloir et de ne pas vouloir pour la volonté.29  

 

1.3. La question de la volonté sous la bonté de Dieu par rapport à la liberté 

et à la nécessité . 

 

Puisque la volonté de Dieu requise la liberté, donc il doit avoir plus d'un choix 

pour l'objet de sa volonté. Sinon, s'il n'y avait qu'un seul objet possible de sa volonté, 

il serait inutile de parler de sa volonté et de sa sagesse. Dans ce contexte, Leibniz 

exprime la nature de la volonté de Dieu : 

 

« Pour la nature de la volonté est requise la liberté, qui consiste en cela que 

l'action volontaire est spontanée et délibérée, au point que la nécessité , qui supprime 

la délibération, en soi exclue30. »  

 

Donc il ne doit pas parler de la nécessité métaphysique, dont l'opposé implique 

contradiction, pour l'action volontaire spontanée et délibérée. C'est la nécessité morale 

dans l'action volontaire celle qui dirige au bien ou qui permet cette action à l'égard du 

principe de la convenance. L’opposé de la nécessité morale est contre la convenance, 

mais n’implique pas contradiction. De plus, dans la préface de Théodicée, Leibniz dit 

que Dieu lui-même, bien qu'il choisisse toujours le meilleur, n'agit point par une 

nécessité absolue. Il fait son choix selon les lois de la nature fondées sur la convenance. 

                                                 
28  Théodicée, la cause de Dieu, article 18, page 428. 
29  ibid., la cause de Dieu, article 19, page 428. 
30  ibid., la cause de Dieu, article 20, page 428. 



12 
 

 

Et ces lois tiennent le milieu entre les vérités absolument nécessaires et les décrets 

arbitraires.31 

 

En tout cas Leibniz exprime qu'il y a toujours un but dans le décret de Dieu soit 

moralement soit par la raison, comme ses attributs sont joints ensemble. C'est pourquoi 

Dieu fait son choix toujours le plus convenable, et cela ne nuit pas à sa liberté.32  

 

Donc il est évident que Dieu est un être tout parfait qui fait toujours le meilleur 

choix par sa puissance, sa sagesse et sa bonté. Dans son livre intitulé Discours de la 

Métaphysique, Leibniz décrit que Dieu possède toutes les différentes perfections de la 

nature. Et il agit de la manière la plus parfaite, au sens métaphysique et moralement.33 

 

Après avoir expliqué la nature de Dieu, Leibniz traite la volonté antérieure et la 

volonté conséquente de Dieu. Dans la première partie de Théodicée, il indique que:  

 

« D’où il faut conclure que Dieu veut tout le bien en soi antécédemment, qu’il 

veut le meilleur conséquemment comme une fin, qu’il veut l’indifférent et le mal 

physique quelquefois comme un moyen, mais qu’il ne veut que permettre le mal moral 

à titre de sine qua non ou de nécessité hypothétique qui le lie avec le meilleur. C’est 

pourquoi la volonté conséquente de Dieu, qui a le péché pour objet, n’est que 

permissive. »34 

 

La première est inclinatoire35, c'est-à-dire, inclinée à tout bien, à proportion de 

son degré qui appartient en particulier à la bonté. Et la deuxième considérant 

l'ensemble, elle est absolue et décrétoire36, c'est-à-dire, elle est la détermination 

dernière la volonté de Dieu. La volonté conséquente est aussi appelée le décret, car 

elle se réalise grâce à sa sagesse et à sa puissance, qu'en résultant de toutes les volontés 

                                                 
31  Théodicée, préface, page 38. 
32  ibid., la cause de Dieu, article 21, page 428. 
33  Leibniz, Gottfried Wilhelm, Correspondance de Leibniz et d’Arnauld ( 1686 - 1690 ), Œuvres 

philosophiques de Leibniz, texte établi par Paul Janet, Félix Alcan, 1900 ; le Discours de 

métaphysique, écrit par Leibniz, livre paru en 1686. Dans notre thèse nous les utiliserons pour les 

références, l’édition de Librairie Philosophique Vrin sous le nom Discours de Métaphysique et 

Correspondance avec Arnauld, int., tex., et com., par Georges Le Roy, sixième éd., Paris Librairie 

Philosophique J. Vrin, 1993., article 1, page 37. 
34  Théodicée, article 25, page 119. 
35  ibid., la cause de Dieu, article 24, page 429. 
36  ibid., la cause de Dieu, article 24, page 429. 



13 
 

 

antécédentes37 À savoir, la volonté conséquente de Dieu est le concours de toutes ses 

autres volontés relatives. Quand on dit que Dieu toujours choisit le meilleur, cela ne 

signifie pas que moins parfait n'existe plus, à savoir, demeure en lui-même, lors même 

qu'il n'arrivera jamais, car ce n'est pas à cause de son impossibilité, c'est à cause de son 

imperfection qui le fait rejeter. De plus, les futurs contingents sont assurés, puisque 

Dieu les prévoit, mais ils ne sont pas nécessaires. Si on donne un exemple propre à 

César, comme Leibniz l'a fait dans ses œuvres ; 

 

«… il ferait voir, en effet, que la dictature future de César a son fondement dans 

sa notion ou nature, qu’on y voit une raison pourquoi il a plutôt résolu de passer le 

Rubicon que de s’y arrêter, et pourquoi il a plutôt gagné que perdu la journée de 

Pharsale, et qu’il était raisonnable et par conséquent assuré que cela arrivât, mais non 

pas qu’il est nécessaire en soi-même, ni que le contraire implique contradiction. »38 

 

1.4. La raison de l’existence du monde actuel et la raison dernière . 

 

Après avoir fait toute l'explication nécessaire de ces trois attributs principaux, il 

serait préférable d'inclure la question importante de Leibniz, afin de trouver une 

explication à l'une de nos assertions principales concernant la raison de l'existence du 

monde actuel. Il faut considérer la question de Leibniz, concernant le sujet, qui se 

forme en deux temps. Le premier : pourquoi y a-t-il quelque chose plutôt que rien ? Et 

le second : si nous supposons que les choses doivent exister, pourquoi elles doivent 

exister ainsi, et non pas autrement ?39  

 

Nous trouvons une explication en Théodicée, comme Leibniz l'a dit, Dieu est la 

première raison de toutes les choses. Il nous dit que toutes les choses limitées n'ont 

rien en elles qui rend leur existence nécessaire. 

 

                                                 
37  Théodicée, la cause de Dieu, article 26, page 430. 
38  Discours de la Métaphysique, article 13, page 48. 
39 Leibniz, Gottfried Wilhelm, Principes de la nature et de la grâce fondés en raison ( L’Europe 

savante, 1718, nov. art.Ⅵ ), œuvres philosophiques de Leibniz, texte établi par Paul Janet, Félix 

Alcan, 1900, tome premier ( p. 723 - 731 ) ; Dans notre thèse nous utiliserons pour les références, 

l'édition de Presses Universitaires de France publiée en 1986 sous le nom de Principes de la nature 

et de la grâce fondés en raison - Principe de la philosophie ou Monadologie., par André Robinet, 

troisième éd., Paris, article 7, page 45. 



14 
 

 

« il faut donc chercher la raison de l’existence du monde, qui est l’assemblage 

entier des choses contingentes, et il faut la chercher dans la substance qui porte la 

raison de son existence avec elle, et laquelle par conséquent est nécessaire et éternelle. 

Il faut aussi que cette cause soit intelligente ;… »40 

 

Ici, comme il l'a dit, le monde est un assemblage de choses contingentes, c'est-

à-dire qu'elles sont proportionnelles en elles-mêmes et qu'elles ne sont pas uniformes. 

Si les choses contingentes étaient indifférentes à tout, en d'autres termes, elles étaient 

uniformes; il était inutile de parler de l'intelligence de Dieu ou de sa volonté, car il n'y 

avait rien à considérer et à choisir tant qu'ils étaient uniformes et indifférents, selon 

Leibniz. Et comme la cause de l'existence du monde est intelligente, il doit aussi y 

avoir une infinité d'autres mondes possibles, en plus de ce monde qui existe étant 

contingent. De plus, comme ces mondes possibles prétendent également exister, la 

cause de ce monde doit être liée à tous ces mondes possibles, pour en déterminer un. 

Et comme tout est lié, un seul monde devrait suffire. 

 

« Et cet égard ou rapport d’une substance existante à des simples possibilités ne 

peut être autre chose que l’entendement qui en a les idées; et en déterminer une, ne 

peut être autre chose que l’acte de volonté qui choisit. Et c’est la puissance de cette 

substance qui en rend la volonté efficace. La puissance va à l’être, la sagesse ou 

l’entendement au vrai, et la volonté au bien. »41 

 

Par conséquent, dans ce monde ( actuel ), il doit y avoir une raison pour laquelle 

quelque chose existe plutôt que rien. Parce que rien ne se fait sans raison. Et il doit 

également y avoir une raison pour laquelle il existe plutôt que quelque chose d'autre. 

 

« (2) Cette raison doit se trouver dans un être réel, c’est-à-dire dans une cause. 

Car la CAUSE n’est pas autre chose que la raison réelle, et les vérités portant sur les 

possibilités ou les NÉCESSITÉS (C 534) ( c’est-à-dire sur les possibilités niées dans 

leur opposé ) ne seraient d’aucun effet si les possibilités n’étaient pas fondées dans une 

chose qui existe en acte. »42 

                                                 
40  Théodicée, article 7, page 107. 
41  ibid., article 7, page 107. 
42  Leibniz, Gottfried Wilhelm, Recherches générales sur l’analyse des notions et des vérités : 24 thèses 

métaphysiques et autres textes logiques, publiées pour la première fois en français en 1686 ; Dans 

notre thèse nous utiliserons pour les références, l'édition de Presses Universitaires de France publiée 



15 
 

 

Cet Être nécessaire, que nous appelons Dieu, est donc aussi la dernière raison de 

toute existence. En d'autres termes, il doit y avoir une raison suffisante pour déterminer 

pourquoi il en est ainsi, et non autrement. Parce que Dieu possède les mondes possibles 

à l'infini dans ses idées, mais comme un seul monde doit exister,  

 

« ...il faut qu’il y ait une raison suffisante pour le choix de Dieu, qui le détermine 

à l'un plutôt qu'à l'autre. »’43  

 

Et nous comprenons que la création du monde actuel a un rôle à l'égard des 

principaux attributs de Dieu. En raison de la sagesse et de la bonté, sa puissance produit 

le monde actuel ce qui est le meilleur, à savoir, cette puissance est déterminée grâce à 

ces deux attributs principaux. 

 

1.5. Quelle sorte de nécessité a un rôle dans la création du monde actuel ? 

 

Leibniz explique la raison de l'existence du monde actuel ou meilleur, en disant 

que comme cette raison doit se trouver dans les degrés de perfection, ou dans la 

convenance que contiennent tous les mondes, chaque monde a donc raison de 

revendiquer l'existence proportionnellement à sa perfection. Et il nous dirige encore 

une fois aux attributs principaux de l'Être nécessaire afin de révéler de leur importance 

à l'égard de la création du monde actuel. « Et c’est ce qui est la cause de l’existence du 

meilleur, que la sagesse fait connaître à Dieu, que sa bonté le fait choisir, et que sa 

puissance le fait produire. »44 

 

Dans ce contexte, un autre sujet se pose, à savoir quelle sorte de nécessité a un 

rôle dans la création du monde actuel, car il existe des idées différentes de certains 

philosophes comme M. Bayle. Donc en réponse à la théorie de M. Bayle écrite en 

Théodicée, nous voyons que Leibniz s'interroge également sur la façon dont ce monde 

serait fait s'il avait été créé par une nécessité métaphysique. Premièrement, cela montre 

que Dieu l'a produit par nécessité morale. Car s'il était produit par la nécessité 

                                                 
en 1998 sous le nom de Recherches générales sur l’analyse des notions et des vérités : 24 thèses 

métaphysiques et autres thèses logiques et métaphysiques, int. et notes par Jean - Baptiste Rauzy, 

Épiméthée, première éd., < 24 Thèses Métaphysiques >, article 2, pages 467. 
43  Monadoloji, article 53, page 40. 
44  i.b.i.d., article 55, page 40. 



16 
 

 

métaphysique ce qu’il fait, il produirait tous les possibles ou rien.45 Mais, quand on 

prend en compte tous les possibles, il sera manifeste qu'ils seront ne point compatibles 

entre eux, donc ils ne seraient pas tous produits pour le même univers ou le monde à 

cause de la convenance ou de l'harmonie. C'est pour cette raison que Dieu ne l'a pas 

produit par nécessité métaphysique. En d'autres termes, tous prétendent exister de 

manière égale, mais seuls ceux qui peuvent s'unir portent le plus de réalité, c'est-à-dire 

le plus de perfection. Dieu a fait son choix à l'égard de cette perfection que ce monde 

en a, selon Leibniz. Donc cette nécessité est la nécessité morale, non pas 

métaphysique.46 

 

Peut- être il sera mieux aussi de montrer ci-dessous, concernant la liberté ou la 

nécessité dans l’ouvrage de Dieu, l'un des syllogismes de M. Bayle dont il tâche de 

démontrer, si Dieu est libre dans l'ouvrage de sa décision, particulièrement, en ce qui 

concerne le péché de l'homme, en tant qu'étant un différent point de vue concernant 

sur ce sujet : 

   

« L'ouvrage le plus digne de la sagesse de Dieu comprend entre autres choses le 

péché de de tous les hommes. 

 

Or Dieu veut nécessairement l'ouvrage le plus digne de sa sagesse. 

 

Il veut donc nécessairement l'ouvrage qui comprend entre autres le péché de tous 

les hommes, et la damnation éternelle de la plus grande partie des hommes. »47 

  

Leibniz accepte la prémisse majeure en niant la prémisse mineure, et en disant 

que Dieu est toujours libre dans ses décisions, bien que Dieu y soit toujours porté par 

des raisons qui consistent dans la vue du bien. « ...car être nécessité moralement par la 

sagesse, être obligé par la considération du bien, c’est être libre, c’est n’être point 

nécessité métaphysiquement. »48 Donc cette nécessité, pour Leibniz, n'est point 

nécessité métaphysique ce qu'elle oppose à la liberté. D’autre part, en nécessité morale 

il y en a des choix infiniment entre ces deux actes, comme il y a une graduation infinie 

                                                 
45  Théodicée, article 201, page 237. 
46  ibid., article 201, page 237. 
47  ibid., article 237, page 259. 
48  ibid., article 237, page 260. 



17 
 

 

qui porte les possibles incompatibles, mais on omettant ses deux extrémités . C'est-à-

dire, Dieu fait son choix, dans un ordre, pour la création du monde entre ces possibles 

incompatibles, mais en les considérant compatibles par leur degré de perfection, afin 

de déterminer le meilleur, c'est-à-dire, le monde qui porte le plus de réalité, autrement 

dit, plus de perfection. 

 

Concernant Dieu, Leibniz indique qu'il n'y a qu'un seul Dieu qui a créé toutes les 

choses, celui qui est l'Être unique universel et éternel, et comme il y a que lui qui soit 

indépendant, «...et étant une suite simple de l’être possible; doit être incapable de 

limites et contenir tout autant de réalité qu’il est possible. »49 Il en déduit donc que 

Dieu est absolument parfait, là, où il n'y a pas de limites, et que sa perfection doit être 

absolument infinie. Et aussi il nous décrit sa perfection: «… la perfection n’étant autre 

chose que la grandeur de la réalité positive prise précisément, en mettant à part les 

limites ou bornes dans les choses qui en ont. »50 

 

Lorsque nous parlons de sa grandeur, nous entendons l'infinité de sa puissance 

et de sa sagesse. Et en particulier, l'entendement de sa sagesse, où il y a les vérités 

éternelles qui incluent les structures logiques et mathématiques, les essences des 

choses et ainsi que les valeurs éthiques. Comme on a déjà exprimé, l'objet de la volonté 

est le mal et le bien, quoiqu'elle soit inclinée vers le bien. Et cet objet fournit la raison 

de vouloir et de ne pas vouloir pour la volonté, dont il l'assure parmi des choix infinis. 

 

Ici, une autre question apparaît pour la thèse, la distinction entre le créateur et la 

créature. C'est, comme Leibniz indique en Monadologie, la perfection de la créature 

procède de Dieu, mais son imperfection procède de sa nature propre, comme elle est 

bornée.51 Et il est évident que c'est notre imperfection qui nous influence moralement, 

lorsque nous faisons un choix. C'est-à-dire, il y a une importante relation entre 

l'imperfection et la moralité, comme on va voir dans les autres chapitres suivants. 

 

  

                                                 
49  Monadoloji, article 40, page 32. 
50  ibid., article 41, page 32. 
51  ibid., article 42, page 32. 



18 
 

 

1.6. La création du monde selon le meilleur plan et les futurs contingents . 

 

Dans le premier chapitre de la Théodicée, Leibniz définit le monde comme :  

 

«... toute la suite et toute la collection de toutes les choses existantes, afin qu'on 

ne dise point que plusieurs mondes pouvaient exister en différents temps et différents 

lieux. Car il faudrait les compter tous ensemble pour un monde, ou si vous voulez pour 

un univers. »52 

 

Comme l'indique Leibniz, la matière est indifférente en elle-même au 

mouvement et au repos, on n'y trouve pas la raison du mouvement. Il doit y avoir une 

raison suffisante, qui n'a plus besoin d'une autre raison. Et il doit être exempte de la 

suite des choses contingentes. C'est Dieu, qui est la dernière raison de tous ainsi que 

du monde, qui est l'être nécessaire dont il porte la raison pour sa propre existence.53 Et 

comme ses attributs mentionnés sont parfaits, Dieu contient les perfections que les 

créatures possèdent. À ce stade, Leibniz explique également qu'il doit y avoir une 

justice souveraine en Dieu, comme la bonté est conforme à la sagesse.54 Dans 

Théodicée, Leibniz décrit Dieu comme un océan et que nos âmes ne sont que des 

gouttes. C'est-à-dire que nos âmes ont puissance, connaissance et bonté, mais elles ne 

sont pas infinies comme celles de Dieu. Ainsi, c'est Dieu qui est tout ordre, qu'il 

conserve toujours la justesse des proportions, et par conséquent, il fait l'harmonie 

universelle.55 On voit donc partout la relation de l'entendement et de la volonté de l'être 

universel en régulant l'univers et toutes les choses qui s'y trouvent, et aussi sa puissance 

en les créant en vertu de son plan. 

 

Dieu a choisi le meilleur plan, celui qu'il y ait la plus grande variété possible 

avec le plus grand ordre possible, à savoir, où le terrain, le lieu et le temps sont bien 

réglés. Et il y a aussi plus de puissance, de connaissance, de bonheur et de bonté chez 

les créatures que l'univers pourrait admettre. Comme tous les possibles prétendent à 

l'existence dans l'entendement divin à proportion de leurs perfections, «...le résultat de 

toutes ces pretensions doit être le Monde actuel le plus parfait qui soit possible. »56 

                                                 
52  Théodicée, article 8, page 108. 
53  Les principes de la nature et de la grâce fondés en raison, article 8, page 47. 
54  ibid., article 9, page 48. 
55  Théodicée, préface, page 27. 
56  Les principes de la nature et de la grâce fondés en raison, article 10, page 49. 



19 
 

 

Et il faut savoir que tout est lié dans l'univers, ( comme l’a dit Leibniz ), même 

un moindre mouvement y étend son effet à quelque distance que ce soit, même si cet 

effet est moins sensible à mesure de la distance. Dieu a ordonné tout par avance dans 

cet univers, ayant prévu les bonnes et les mauvaises actions. Rien ne peut pas changer 

dans l'univers après avoir été réglé par Dieu. «...et chaque chose a contribué idéalement 

avant son existence à la résolution qui a été prise sur l’existence de toutes les choses. 

»57 Donc, on doit dire que comme Dieu l'a créé une fois tout au début, et tout est lié 

même jusqu'à moindre partie infiniment, dans l'univers, il y en a une détermination. 

Donc, comme il y a la détermination jusqu'à moindre partie de l'univers, c'est aussi 

dire qu'il y a une succession dans les événements, à savoir le passé, le présent et le 

futur sont liés, et comme il y a la liaison de la cause et de l'effet aussi dans cette 

succession. Leibniz nous donne un bon exemple à ce sujet dans son livre : « il était 

déjà vrai il y a cent ans que j’écrirais aujourd’hui, comme il sera vrai après cent ans 

que j’ai écrit. »58 Leibniz indique que la vérité des futurs contingents est déterminée, 

étant que les futures contingents sont futurs. Ici la détermination est la certitude à cause 

de la succession. Et c'est pourquoi Dieu les prévoit sans avoir besoin du temps. Ainsi 

Leibniz dit que la détermination est la certitude objective.59 

 

Il appert une autre chose en ce qui concerne la différence entre le créateur et sa 

créature. Dieu peut prévoir tout à l'infini à cause de la détermination, et par sa sagesse 

immense, mais nous étant créature bornée et mortelle, nous faisons notre choix par 

notre volonté parmi des choix infinis dont ils nous sont inconnus à cause de cette 

limitation, et le résultat ne sera pas certain à mesure de ce de Dieu qui s'ensuit 

infiniment. À ce stade, Leibniz défend la liberté contre certains philosophes prétendant 

être inévitables ou nécessaires les événements dont ils étaient prévus, et que cela 

porterait atteinte à la liberté. Comme la vérité nécessaire dont l'opposé implique 

contradiction. Mais à l'égard de Dieu qui la prévoie, il est nécessaire qu'elle arrive, 

autrement dit, la conséquence est nécessaire, comme il est infaillible. C'est ce qu'on 

appelle la nécessité hypothétique.60  

 

                                                 
57  Théodicée, article 9, page 109. 
58  ibid., article 36, page 124. 
59  ibid., article 36, page 124. 
60  ibid., article 37, page 125. 



20 
 

 

« …l’on convient que la prescience en elle-même ne rend point la vérité plus 

déterminée; elle est prévue parce qu’elle est déterminée, parce qu’elle est vraie; mais 

elle n’est pas vraie parce qu’elle est prévue: et en cela la connaissance du futur n'a rien 

qui ne soit aussi dans la connaissance du passé ou du présent. »61 

  

D'un autre côté, les futurs contingents qui se composent dans les actions libres 

des créatures sont indépendants de décret de Dieu et des causes externes. C'est parce 

que Dieu les prévoit tels qu'ils sont dans la région des possibles, avant de les admettre 

à l'existence.62 Selon Leibniz; la prescience de Dieu n'a rien de commun avec nos 

actions libres qui sont indépendantes ou non, mais ce cas est différent dans la 

préordination de Dieu par laquelle il y a une contribution de ses décrets et la 

continuation des causes, à la détermination de la volonté. 63 

  

« En un mot, je suis d'opinion que la volonté est toujours plus inclinée au parti 

qu'elle prend, mais qu'elle n'est jamais dans la nécessité de le prendre. Il est certain 

qu’elle prendra ce parti, mais il n’est point nécessaire qu’elle le prenne. »64 

  

C'est-à-dire, il y a toujours la contingence dans la relation de l'effet et de la cause, 

ce qui ne résulte point de la nécessité, comme il peut y avoir différent effet à travers 

de la même cause. Car Leibniz attire nos attentions à deux principes de nos 

raisonnements celles qui sont le principe de la contradiction et la raison déterminante, 

et qui concernent en l'un l'autre.65 Selon le premier principe, il n'y a que deux 

propositions; l'une est vraie, et l'autre est fausse. Mais selon la deuxième, jamais rien 

n'arrive sans avoir une cause ou une raison déterminante. Mais il y a des règles 

générales aussi, qui concernent tout ce qui arrive, et qui se limitent entre elles. Et il ne 

faut pas penser que les futurs contingents libres soient exempts de ces règles générales 

de la nature, comme les scolastiques l'avouent. D'après Leibniz, « il y a toujours une 

raison prévalente qui porte à son choix, et il suffit pour conserver sa liberté que cette 

raison incline, sans nécessiter. » 66 

 

                                                 
61  Théodicée, article 38, page 125. 
62  ibid., article 42, page 127. 
63  ibid., article 43, page 128. 
64  ibid., article 43, page 128. 
65  ibid., article 44, page 129. 
66  ibid., article 45. page 129. 



21 
 

 

Contrairement à quelques scolastiques, il avoue aussi que la volonté est portée à 

agir seulement par la représentation du bien, qui prévaut aux représentations 

contraires. Et ce n'est donc pas dire qu'elle est opposée à la liberté, bien qu'elle soit 

portée à agir au bien. Dans ce contexte, quand on parle des lois générales, il faut donner 

le lieu aux attributs principaux encore une fois, duquel la puissance se rapporte à l'être, 

la sagesse se rapporte au vrai, et la volonté se rapporte au bien.67 Ça ne nous semble 

qu'avec les deux autres principaux qui sont la contradiction et la raison déterminante68, 

la suite des choses ou d'événements ont été réglés sous ces attributs principaux de Dieu, 

où Dieu a prévu et a choisi en conséquence le système ce qui est plus parfait possible 

selon ses propriétés. Et la volonté de la créature incline au bien quoiqu'elle soit 

imparfaite par son essence, et elle tâche d'accomplir elle-même le plus parfait autant 

que possible. Il est évident que la créature ne doit pas s'accomplir en inclinant au mal 

qui manque, si sa nature tend vers le bien. D'un autre côté, il y aura une autre question 

qui se poserait, qui est celle de savoir comment une créature inclinée au bien peut 

l'accomplir en se dirigeant vers le défaut, parce que Leibniz admet également que le 

mal est un défaut, comme les Platoniciens. 

 

« …Les Platoniciens et Saint Augustin même ont déjà fait voir que la cause de 

bien est positive, mais que le mal est un défaut, c’est-à-dire une privation ou négation, 

et par conséquent vient du néant ou non-être. »69 

 

Mais on doit ajouter que le néant n'est pas un principe pour Leibniz. Donc il est 

la racine du mal, et il se sert à penser pour la limitation. Le néant est une cause 

déficiente 70, et nous proposons que le néant ne soit pas capable de posséder toutes les 

possibilités, comme c'est le non-être71. Autrement dit, c’est Dieu qui les possède. Il 

s'agit donc d'une prévalence dans la volonté par principe du bien, mais nous traiterons 

cette question plus détaillée, dans le troisième chapitre, pour le moment nous pouvons 

                                                 
67  Théodicée, article 8, page 108. 
68  ibid., article 44, page 129 (Leibniz appelle ce principe la raison déterminante plutôt que la raison 

suffisante.) « c’est que jamais rien n’arrive, sans qu’il y ait une cause ou du moins une raison 

déterminante, c’est-à-dire, quelque chose qui puisse servir à rendre raison a priori, pourquoi cela est 

existant plutôt que non existant, et pourquoi cela est ainsi plutôt que de toute autre façon.» 
69  Leibniz, Gottfried Wilhelm, Système nouveau de la nature et de la communication des substances, 

écrit par Leibniz et il a donné au journal des Savants en 1695: Dans notre thèse nous utiliserons pour 

les références, l'édition de Flammarion publiée en 1994 sous le nom de Système nouveau de la nature 

et de la communication des substances, prés. et notes de Christiane Frémont, GF - Flammarion, 

Paris, pages 52. 
70  ibid., notes du texte 4, page 59. 
71  ibid., pages 52. 



22 
 

 

dire qu'il y aurait une relation de ce bien avec le vrai afin que la créature s'accomplit. 

Et aussi cette prévalence ne nuit pas à la liberté, car on ne saurait parvenir aux lois 

générales, c'est-à-dire, il ne s'agit pas de la nécessité dans nos décisions propres en 

raison de contenir des choix infinis. Mais ce n'est pas de dire que nous avons la liberté 

infinie, comme celle de Dieu, car notre liberté est bornée de plusieurs manières. 

Comme l'exemple de Leibniz dans son œuvre nommé Système Nouveau de la Nature, 

je ne suis point libre de voler comme un aigle, étant donné que mon corps ne possède 

pas les organes nécessaires pour voler. Donc on a un certain degré de liberté, ce n'est 

que la faculté de raisonner, et de choisir selon qui nous paraît bien.  

 

« Et pour ce qui est de la prescience divine, Dieu prévoit les choses telles qu’elles 

sont, et n’en change point la nature. Les événements fortuits contingents en eux-mêmes 

le demeurent, nonobstant que Dieu les a prévus. Ainsi ils sont assurés, mais ils ne sont 

point nécessaires. »72 

 

Dans ce contexte, Leibniz fait la distinction entre assurés et infaillibles. Comme 

dans les mathématiques, trois fois trois font neuf que ce résultat ne dépend d'aucune 

condition, et de même que Dieu ne peut le changer. D'autre part, comme Leibniz l'a 

dit, si un homme fait son devoir, quoique Dieu prévoie que cet homme ne fera pas son 

devoir. Comme Dieu l'a prévu, ce péché est nécessaire, et si Dieu l'a prévu que parce 

qu'il sera. Alors, Leibniz l'appelle cette sorte de nécessité comme nécessité 

hypothétique73, c'est parce qu'il suppose nécessairement qu'il sera. 

 

Au fait, il sera mieux donner à lieu aux définitions de nécessaire et nécessaire 

hypothétique, faites par Leibniz dans le note du même article : 

  

«...est nécessaire par soi ce qui possède en soi la raison de son existence et de sa 

vérité, et dont le contraire implique contradiction; nécessaire hypothétiquement et par 

soi contingent tout ce qui suit la série des choses une fois posée. »74 

  

                                                 
72  Système Nouveau de la Nature, page 50. 
73  ibid., page 51. 
74  ibid., Notes du texte; citation de la Confessio Philosophi de 1673 (préparée par Von der Allmacht, 

1671), pages 58 



23 
 

 

Il faut dire que Dieu possède le dessein infini qui convient à ses principes soit 

métaphysique, soit naturel, soit moralement. Comme l'a dit Leibniz ci-dessous, il y a 

plusieurs possibilités dans la série des événements. 

  

« ...que la chose sera prévue se fera quoique je fasse. S’il est prévu que je la ferai, 

il est prévu aussi que je ferai ce qu’il faut pour cela, et si elle ne se fera pas à cause de 

ma paresse, ma paresse même aura été aussi prévue. »75 

 

Concernant la liberté de contingence,76 Leibniz l'appelle aussi l'indifférence qui 

est entièrement différente de l'indifférence d'équilibre. C'est-à-dire, rien ne nous 

nécessite pour l'un ou l'autre parti. Mais, quand il s'agit de l'indifférence d'équilibre, 

ces deux partis seront parfaitement égaux sans qu'il y ait plus d'inclination vers un côté. 

Notre volonté fait son choix de ses deux côtés en vertu de notre inclination qui nous 

tire vers l'un. Il y aura donc toujours beaucoup de choses à l'intérieur et à l'extérieur de 

nous, quoiqu'elles soient inconnues pour nous, et qui nous déterminent à aller d'un côté 

plutôt que de l'autre, comme Leibniz l'a donné dans l'exemple du cas de l'âne de 

Buridan.77 Brièvement, il écrit que l'âne de Buridan entre deux près, ne peut pas 

également porter à l'un côté ou à l'autre. Parce que ce genre d'inclinaison est impossible 

à cause de l'ordre de la nature. Car il y aura toujours une inclinaison prévalente vers 

l'un de ses côtés. 

  

1.7. Un petit désordre est l'un de l’apparent dans le tout et la succession . 

 

À la lumière de toutes ces informations ci-dessus fournies par Leibniz, on a bien 

compris les principaux attributs de Dieu et ses principes à partir desquels le monde 

actuel a été créé en conséquence. Et, il faut dire que toutes choses dans le monde actuel 

se règlent successivement. Comme Leibniz l'a dit dans sa correspondance à Bayle, 

tout ce qui est actif dans la nature est dans un état de passage ou de succession, car il 

y a toujours le changement.78 C'est, parce que Dieu fait ses décrets en fonction du 

temps, de la logique et de l'ordre de la nature en même temps. Et après avoir comparé 

tous les mondes possibles, il a choisi le meilleur, il l'a soudainement créé, car il est 

                                                 
75  Système Nouveau de la Nature, page 51. 
76  Théodicée, article 46, page 129. 
77  ibid., article 49, page 131.  
78  Monadoloji, Correspondance à Bayle, (G 3, 66-72), decembre 1702, page 81, (traduction.) 



24 
 

 

tout-puissant, avec le mot Fiat (quel qu'il soit). C'est-à-dire, il n'a pas changé après 

l'avoir attribué à l'existence. Car toutes leurs essences ou leurs natures, et ses accidents 

ont déjà été représentés dans l'idée de ce monde actuel.79 Et comme les idées de toutes 

les choses sont contenues dans l'entendement de Dieu, toutes ces idées le représentent 

infiniment par leurs degrés de perfection entre deux extrêmes radicaux autant que 

possible. Car il ne faut pas parler d'une chose pure dans la vie naturelle, à savoir, il y 

a la différence en degrés à l'infini entre ceux-ci, par exemple ; il y a un peu de bien 

dans le mal, et un peu de mal dans le bien. S'il n'y avait pas de gradation entre le bien 

et le mal, ou entre le vrai et le faux, etc. ; il n'y aurait pas de changement de nature. Et 

donc le monde actuel n’existerait pas. Comme nous l'avons déjà dit, les idées de toutes 

les choses sont contenues dans l'entendement de Dieu. C’est pourquoi tous ces idées 

lui représentent : «...le bien et le mal, la perfection et l’imparfait, l’ordre et le désordre, 

la congruité et l’incongruité des possibles ; et sa bonté surabondante le fait choisir le 

plus avantageux. »80 Et sa volonté, qui est active grâce à la bonté, mais l’entendement 

rempli de sagesse la dirige en précisant dans son choix. Donc son décret le plus 

avantageux se détermine en lui-même.81 Mais quand on voit ce qui est le plus 

avantageux, c'est-à-dire ce monde actuel, dont il est constitué dans un ordre, et par 

conséquent, contient l'harmonie en raison de la richesse de ses propres possibilités, il 

est inévitable qu'il y ait des petits désordres, mais il y a toujours un ordre dans le tout. 

Dans ce contexte, Leibniz l'indique aussi avec la parole de Saint Bernard (ep. 276, ad 

Eugen. 3) dans son livre: « Ordinatissimum est minus interdum ordinate fueri aliquid. 

»82 Et pour Leibniz un petit désordre est l'un de l’apparent dans le tout.83 Car si on 

pouvait voir qu'il y a aussi un ordre dans ce petit désordre, on ne parlait pas de désordre.

  

                                                 
79  Théodicée, article 52, page 132. 
80  ibid., article 21, page 409. 
81  ibid., article 21, page 410. 
82  ibid.,article 243, page 263, «Parfois, il n'est pas en parfait état d'être ordonné.» 
83  ibid., article 243, page 263. 



 
 

 

         

DEUXIÈME PARTIE 

LES VÉRITABLES ATOMES DE LA NATURE: LES MONADES 

 

 

Dans le deuxième chapitre, nous allons d'abord examiner les propriétés de la 

monade. Selon Leibniz, la monade correspond également à l'âme et à l'esprit qui est 

l'âme raisonnable. Ainsi nous verrons également comment l'âme et l'esprit représentent 

l'univers à leur manière. Et dans la philosophie de Leibniz, comme l'âme a besoin d'un 

corps, nous examinerons donc l'harmonie entre eux et l'harmonie de toutes les 

substances qui représentent l'univers de leurs propres points de vue. Et toutes ces 

études nous apporteront le lien de la volonté et du bien et du mal de l'homme qui est 

l'âme raisonnable dont nous le verrons dans le chapitre suivant. Par conséquent, nous 

verrons aussi la relation entre liberté et responsabilité liée au degré de perfection d'une 

créature dans le chapitre suivant. 

 

2.1. Le sens de la monade et ses propriétés . 

 

Selon Leibniz, le mot monade vient à l'origine du mot grec appelé Monas. Le 

mot Monas signifie l'unité ou ce qui est un.84 Et étant une substance, c'est un être 

capable d'action. Il peut être soit simple, soit composé. Premièrement, selon Leibniz, 

le mot monade vient à l'origine du mot grec appelé Monas. Le mot Monas signifie 

l'unité ou ce qui est un. La substance simple, comme elle est sans parties, est l'âme, 

l'esprit étant l'unité. Mais la substance composée qui est l'assemblage de substances 

simples, c'est une multitude étant un corps.85 Il l'explique dans le troisième article qu’il 

n'y a pas d'étendue, ni de figure ni de divisibilité possible dans la monade, car c'est une 

substance simple, c'est-à-dire sans parties. 86 La monade n'a donc pas à être l'atome 

physique, car elle n'a pas de parties, et elle est simple donc elle ne contient aucune 

étendue ou figure, en d'autres termes, est indivisible. Et comme il existe des composés 

                                                 
84  les Principes de la nature, article 1, page 27. 
85  İbid., article 1, page 27. 
86  Monadoloji, article 1, page 8. 



26 
 

 

dans la nature, dont les monades simples les constituent, sont des agrégats ou 

des amas composées de ces simples.87 Par conséquent, comme les monades ne sont 

pas composées, ne périssent pas naturellement, il s'agit donc pour elles d'être soumises 

à la création et à l'extinction. Mais les composés commencent à se produire ou finissent 

par parties.88 Et comme la simple monade ne contient aucune partie, il n'y a pas de 

mouvement interne qui puisse être modifié par autres, donc il ne peut y avoir ni 

diminution ni augmentation, et dirigé quelque part là-dedans, comme cela est possible 

dans les composés où il y a des changements entre les parties. Et elle n'a pas de fenêtre 

où les choses peuvent entrer. C'est pourquoi aucune substance ou accident ne peut 

pénétrer dans la monade de l'extérieur.89 Leibniz fait ici son explication contre la 

philosophie scolastique90, dont la perception peut se réaliser selon leur théorie, lorsque 

les qualités sensibles, qui s'étendent des objets, atteignent les sens. Ce type de 

perception dépendante de l'extérieur est inacceptable pour les monades. Sinon, s'ils 

dépendaient de l'extérieur, cela nous conduirait à penser qu'il s'agit d'avoir leurs 

changements quantitatifs dont il serait impossible de les distinguer. 

 

Par conséquent, s'il n'y a pas de changements quantitatifs ou physiques dans les 

monades, dans quel sens peut-on parler de changements en eux, si elles les ont ? En 

d'autres termes, comment pouvons-nous les discerner les unes des autres ? S'il y a des 

changements entre les parties des composés, et de même, s'ils sont des agrégats91 de 

monades simples, il est évident que ces substances simples sont également au sujet de 

changement, «...et par conséquent le plein étant supposé, chaque ne recevrait toujours, 

dans le mouvement, que l'Équivalent de ce qu'il avait eu, et un état des choses serait 

indiscernable de l'autre. »92 Ainsi, la monade concerne également le changement 

comme tout ce qui est créé, et ce changement est continu dans chacun.93 Et comme 

Leibniz l'a dit, on n'a pas de chance de les discerner sur les quantités94, comme celles 

qui sont indiscernables, dont elles sont uniformes. Chaque monade doit donc être 

différente les unes des autres par rapport à sa propre qualité95, et cette différence 

                                                 
87  Monadoloji, article 2, page 8. 
88  ibid., article 5, page 12. 
89  ibid., article 7, page 12. 
90  système de la philosophie dominant dans l’Europe médiévale, basé sur Aristote et les Pères de 

l’Église, http://dictionnaire.sensagent.leparisien.fr/Scolastique/fr-fr/. 
91  Monadoloji, article 2, page 8. 
92  ibid., article 8, page 12. 
93  ibid., article 10, page 12. 
94  ibid., article 8, page 12. 
95  ibid., article 8, page 12. 

http://dictionnaire.sensagent.leparisien.fr/Scolastique/fr-fr/


27 
 

 

correspond à une différence interne. Ici Leibniz nous donne également une autre 

explication, en disant que cette différence est fondée sur une dénomination 

intrinsèque96 pour chaque monade. On peut dire qu'il spécifie sa différence avec les 

autres monades simples, c'est pourquoi il n'y a point deux êtres dans la nature qui soient 

identiques. On peut donc la discerner par sa qualité et ses actions internes, à savoir ses 

perceptions celles qui sont les représentations du composé ou de ce qui est extérieur, 

et ses appétits97 ceux qui sont les tendances d'une perception à l'autre. Par conséquent, 

la perception et l'appétit sont les principes du changement d'une monade. Il y a aussi 

un détail qui change dans les monades simples, ce qui rend la spécification et la 

variété.98 Et ce détail enveloppe une multitude dans le simple, à cause du changement 

naturel par degré , dont quelque chose change ou reste. Il existe donc une pluralité 

d'affections et de rapports répondant à ces changements naturels dans cette substance 

simple.99 C'est donc la perception qui est l'état passager, qui enveloppe la multitude 

dans l'unité, ou dans le simple100 Ici, il vaudra mieux étayer par une autre explication 

de la perception faite par Leibniz celle qui est dans son livre intitulé Principe de la 

Nature. 

 

« ...et par conséquent une monade en elle-même, et dans le moment, ne saurait 

être discernée d’une autre que par les qualités et actions internes, lesquelles ne peuvent 

être autre chose que ses PERCEPTIONS, ( c’est-à-dire les représentations du composé, 

>ou de ce qui est dehors< dans le simple), et ses APPETITIONS (c’est-à-dire [ses 

passages ou] ses tendances d’une perception à l’autre) qui sont les principes du 

changement. »101 

 

Et l'appétit qui fait le passage d'une perception à l'autre, n'arrive pas toujours 

entièrement à une perception, mais il en obtient toujours quelque chose, avant d'arriver 

à une perception nouvelle.102 

 

  

                                                 
96  Monadoloji., article 9, page 12. 
97  ibid., article 15, page 16. 
98  ibid., article 12, page 13. 
99  ibid., article 13, page 13. 
100  ibid., article 14, page 16. 
101  Principe de la Nature, article 2, page 29. 
102  Monadoloji, article 15, page 16. 



28 
 

 

2.1.1. Rien ne peut arriver sans pensée et perception . 

 

Seul Dieu n'a pas besoin de l'objet pour penser, car il n'y a pas de succession 

dans son acte, c'est-à-dire que Dieu ne pense pas de la manière de cause à effet. Nous 

savons que toutes les idées sont en lui éminemment. Dans ce contexte, dans Recherche 

Générale, Leibniz nous donne un exemple sur l'idée du cercle. En disant que : 

 

« C’est pourquoi il n’y a pas en nous une idée du cercle comme elle est en Dieu, 

qui pense tout ensemble. ...Nous avons des pensées qui portent sur le cercle, nous 

donnons des démonstrations à propos du cercle, nous connaissons le cercle, nous 

tenons son essence pour connue, mais par parties. Si nous pensions conjointement 

toute l’essence du cercle, nous aurions une idée du cercle. Il revient en Dieu seul 

d'avoir les idées des choses composées. Cependant nous connaissons l'essence du 

cercle en pensant ses réquisits par parties. »103 

 

Mais en nous, comme nous pensons en vertu de la relation de cause à effet, et 

donc, nous ne pouvons penser qu'avec l'aide de l'objet qui représente son idée qui est 

gravée en nous par Dieu. 

 

Par conséquent, comme Leibniz l'a dit, « Nous expérimentons nous-mêmes une 

multitude dans la substance simple, lorsque nous trouvons que la moindre pensée dont 

nous apercevons, enveloppe une variété dans l'objet. »104 

 

En raison de l'objet qui concerne la perception, il y aurait des changements dans 

les états de notre âme. Et à cause de la pluralité des affections et des relations qui 

résultent de notre pensée qui enveloppe une variété dans l'objet, et cela nous aide à 

expérimenter une multitude en substance simple.105 Donc rien ne peut nous arriver 

sans pensée et perception106, toutes nos pensées et perceptions futures sont le résultat 

de nos pensées et perceptions précédentes. Et bien qu'elles soient contingentes, de 

celles qui ont précédé, «...tellement que si j'étais capable de considérer distinctement 

tout ce qui m'arrive ou paraît à cette heure, j'y pourrais voir tout ce qui m'arrivera ou 

                                                 
103  Recherche Générale, < Sur l’esprit, L’univers et Dieu >, page 17. 
104  Monadoloji, article 16, page 18. 
105  ibid., article 13, page 14. 
106  Discours de Métaphysique, article 14, page 50. 



29 
 

 

me paraîtra à tout jamais, »107 Cela nous montre qu'il n'y a que la perception et ses 

changements dans la monade simple, et que les actions internes de cette substance 

simple ne consistent qu'en elles.108 

 

Leibniz nomme la monade aussi substance simple et âme.109 Comme les 

monades créées ou les substances simples ont une certaine perfection, autrement dit, 

comme elles contiennent une suffisance qui permet d'avoir la source de leurs actions 

internes, Leibniz les appelle entéléchies.110 Mais, Leibniz indique également qu'il 

existe une différence entre l'entéléchie et l'âme, car le sentiment111 est quelque chose 

de plus que la simple perception. Cela indique qu'il suffit de dire la monade ou 

l'entéléchie pour ceux qui n'ont que des perceptions simples. Et pour dire l'âme, c'est 

pour ceux qui ont des perceptions plus distinctes et accompagnés de mémoire.112 Il 

nous montre avec un exemple dans l'article suivant comment nous n'avons pas de 

perception distincte ou nous ne souvenons de rien lorsque nous dormons 

profondément; c'est exactement l'état d'une simple monade. Mais il est évident que 

cela ne se fait pas pour une âme, car c'est quelque chose de plus, quand elle sort de cet 

état.113  

 

À ce stade, Leibniz attire notre attention comme il y a la différence entre la 

perception et la conscience ou l'aperception qui est également prise en compte par les 

perceptions que nous n’apercevons pas. D'un autre côté, s'il n'y a pas de différence 

entre eux, cela signifie que les bêtes ou autres entéléchies n'existent plus, car les 

cartésiens croyaient que les seuls esprits étaient des monades.114 Dans son livre 

Nouveaux Essais, comme il l'a dit, les bêtes ont une perception, mais cela ne signifie 

pas qu'elles ont nécessairement aussi la pensée, ou qu'elles ont une réflexion115 ou ce 

qui peut en être le sujet. De notre côté, nous avons nous-mêmes de petites perceptions 

que nous ne nous apercevons jamais dans l'état présent, car nous sommes détournés 

par leur multitude, qui existe dans l'esprit, ou alors que ces petites perceptions sont 

                                                 
107 Discours de Métaphysique, article 14, page 51. 
108  Monadoloji, article 17, page 18. 
109  ibid., article 16, page 18. 
110  ibid., article 18, page 20. 
111  ibid., article 19, page 20. 
112  ibid., article 19, page 20. 
113  ibid., article 20, page 20. 
114  ibid., article 14, page 16. 
115  Nouveaux Essais, Chapitre 9, page 105. 



30 
 

 

effacées ou plutôt obscurcies par de plus grandes. Et il nous explique cet état avec des 

exemples également dans son livre que :  

 

« La perception de la lumière ou de la couleur par exemple, dont nous nous 

apercevons, est composée de quantité de petites perceptions, dont nous ne nous 

apercevons pas, et un bruit dont nous avons perception, mais où nous ne prenons point 

garde, devient aperceptible par une petite addition ou augmentation. Car si ce qui 

précède ne faisait rien sur l’âme, cette petite addition n’y ferait rien encore et le tout 

ne ferait rien non plus. » 116 

 

D'un autre côté, si nous n'avions agi que conformément aux consécutions de nos 

perceptions dépendantes de la mémoire, nous aurions agi comme les bêtes. Mais il y a 

une grande différence celle qui nous distingue des bêtes, qui est la connaissance des 

vérités nécessaires et éternelles. Ce sont les vérités qui nous permettent la raison et la 

science, et à travers elles, nous pouvons avoir la connaissance de nous-mêmes et nous 

élever à la connaissance de Dieu. Par conséquent, ce niveau est appelé âme raisonnable 

ou esprit, pour Leibniz.117 Grâce à la connaissance des vérités nécessaires et aux 

abstractions faites par cette connaissance, nous permettent de nous élever à des actes 

réflexifs. Et à l'aide de ces actes, nous pouvons penser à ce que nous disons moi, et 

quand nous pensons à moi, cela nous permet également de savoir ce qui se passe en 

nous. Et par conséquent, ce genre de réflexion nous dirige aussi à penser «...à l’Être, à 

la Substance, au simple et au composé, à l'immatériel et à Dieu même ; en concevant 

que ce qui est borné en nous, est en lui sans bornes. »118  

 

De plus, ces actes réflexifs constituent les principaux objets de notre 

raisonnement, ceux qui reposent sur deux principes. L'un est celui de la contradiction. 

Avec ce principe, nous jugeons faux ce qui est contradictoire, et ce qui est opposé ou 

contradictoire du faux est vrai. Et l'autre, comme nous l'avons déjà dit, est celui de la 

raison suffisante. Avec ce principe, nous pouvons considérer qu'aucun fait ne sera 

réalisé, ou qu'aucune énonciation véritable n'est vraie sans qu'il y ait la raison 

                                                 
116  Nouveaux Essais, chapitre 9, page 105. 
117  Monadoloji, article 29, page 26. 
118  ibid., article 30, page 26. 



31 
 

 

suffisante. Et nous pouvons également comprendre pourquoi il en est ainsi et non 

autrement, en utilisant ce principe.119 

 

Et Leibniz exprime également qu'il existe deux sortes de vérités : l'une est celles 

de raisonnement qui sont nécessaires, donc leur opposé implique la contradiction, et 

que nous pouvons atteindre son fondement en utilisant l'analyse en résolvant en idées 

et en vérités plus simples, jusqu'à atteindre des vérités primitives. Et l'autre, celles de 

fait qui sont contingentes, et leur opposé est possible.120 

 

Et dans Nouveaux Essais, Leibniz nous explique la fonction de la raison de 

l'homme en le comparant aux bêtes : 

 

« Car la raison est seule capable d'établir des règles sûres et de suppléer à ce qui 

manque à celles qui ne l'étaient point, en y faisant des exceptions; et de trouver enfin 

des liaisons certaines dans la force des conséquences nécessaires, ce qui donne souvent 

le moyen de prévoir l'événement sans avoir besoin d'expérimenter les liaisons sensibles 

des images, où les bêtes sont réduites. De sorte que ce qui justifie les principes internes 

des vérités nécessaires distingue encore l'homme de la bête. »121 

 

Et nous pouvons nous élever à des actes réflexifs en connaissant ces vérités 

nécessaires et en faisant leurs abstractions, et que ces réflexions nous amènent à penser 

à moi et à Dieu.122 La réflexion est donc un acte qui nous assure de penser à reconnaître 

les idées qui sont déjà en nous. 

 

«...or la réflexion n’est autre chose qu’une attention à ce qui est en nous, et les 

sens ne nous donnent point ce que nous portons déjà avec nous. Cela étant, peut-on 

nier qu’il y ait beaucoup d’inné en notre esprit, puisque nous sommes innés, à nous- 

mêmes pour ainsi dire, et qu’il y a en nous: Être, Unité, Substance, Durée, 

Changement, Action, Perception, Plaisir, et milles autres objets de nos idées 

intellectuelles ? »123 

                                                 
119  Monadoloji, article 31-32, page 28. 
120  ibid., article 33, page 28. 
121  Nouveaux Essais sur l’Entendement Humain, Préface,39. 
122  Monadoloji, article 30, page 28. 
123  Nouveaux Essais sur l’Entendement Humain, Préface, page 40. 



32 
 

 

Donc, ces vérités nécessaires ou les idées les plus simples arrivées à travers ces 

vérités, sont innées en nous. Enfin, nous arrivons à des vérités primitives, après avoir 

parvenu aux idées simples, dont la définition ne peut être définie, qui sont des énoncés 

identiques.124 L'expérience n'est donc pas un véritable moyen d'obtenir des vérités 

éternelles, et elle peut aussi nous tromper en les recherchant. 

 

Quant aux vérités contingentes ou de fait, il doit y avoir une raison suffisante, 

car dans la suite des choses répandues par l'univers des créatures nature, la résolution 

va dans un détail sans limites pour des raisons particulières, et aussi à cause de la 

variété infinie des choses dans la nature, et de la division infinie du corps.125 Il est 

évident que cette immense variété des choses et l'infinité de la division des corps 

résultent d'une cause qui surgit successivement dans les événements ou dans les 

inclinations de l'âme. Comme dans l’exemple de Leibniz ci-dessous : 

 

« Il y a une infinité de figures et de mouvements présents et passés qui entrent 

dans la cause efficiente de mon écriture présente; il y a une infinité de petites 

inclinations et dispositions de mon âme, présentes et passées, qui entrent dans la cause 

finale. »126 

 

Ainsi, nous voyons dans cet exemple, il est impossible d'avancer davantage car 

ce détail enveloppe d'autres contingents plus détaillés, car il faut nécessairement 

expliquer chacun avec le même mode d'analyse. Par conséquent, la raison suffisante 

ou la dernière raison doit être hors des séries de ce détail qui contient tous ces 

contingents infinis.127 Ainsi, la raison des choses ou des séries de ce détail doit être 

dans une substance nécessaire qui est seulement Dieu.128 Et comme toutes choses en 

dépendent, cette substance suprême nécessaire doit être exemptée des limites, c'est-à-

dire qu'elle doit contenir autant de réalité que possible.129 Donc après avoir fait toutes 

ces explications concernant la substance créée, disons que c'est l'âme. À savoir , nous 

avons une grande différence en nous comparant à Dieu, c'est que nous sommes des 

créatures limitées. Notre perfection vient donc de l'influence de cette substance 

                                                 
124  Monadoloji, article 35, page 30. 
125  ibid., article 36, page 30. 
126  ibid., article 36, page 30. 
127  ibid., article 37, page 30.  
128  ibid., article 38, page 32. 
129  ibid., article 40, page 32. 



33 
 

 

suprême, mais notre imperfection vient de notre propre nature, pas de Dieu.130 Et une 

monade créée obtient sa perfection par Dieu dans la mesure de sa réceptivité. Autant 

qu'il est évident que les facultés d'une monade créée avec laquelle détermine son degré 

de perfection proviennent aussi de cet être suprême. Dans les monades créées 

auxquelles répondent les principaux attributs de Dieu, ce sont la faculté perceptive131 

et la faculté appétitive qui font le sujet de ces monades. Et la perfection d'une monade 

créée comprise autant qu'elle agit à l'extérieur, et elle est imparfaite autant qu'elle 

souffre d'une autre. Nous l'attribuons, donc également à la substance créée, l'action ou 

la passion selon le niveau de la perfection de sa perception. C'est-à-dire que si elle a 

des perceptions distinctes, on l'attribue à l'action, mais si elle a des perceptions 

confuses, c'est la passion.132 Comme l’on voit, il y a la relation entre l'action ou la 

passion et la perception distincte ou confuse. Tout d’abord comme toutes les idées en 

nous, il vaudra mieux donner la définition de l'idée, qui est l’objet de la pensée, écrite 

dans un de ses livres. « ...c'est un objet immédiat interne, et que cet objet est une 

expression de la nature ou de la qualité des choses. »133 Selon le système de Leibniz, 

l'acte de penser pour les monades créées est de se sentir.134 « La seule idée de 

l’existence que nous possédions est que nous concevons que les choses sont senties. 

»135 Cela signifie aussi qu'il n'y aurait rien sans avoir eu d'être sentant. D’autre part, si 

Dieu n'étant pas sentant premier136 ce qui est la cause des choses, rien ne serait senti. 

Ainsi les idées que nous avons, nous les sentons à travers des représentations des 

choses. En y pensant, nous agissons nous-même selon le degré de notre perfection. 

Donc ce processus nous amène à nous sentir.  

 

« Il y a en lui des idées de ce qu’il a senti et fait, tout comme en Dieu, si ce n’est 

qu’en Dieu les idées portent sur toutes les choses et sont conjointes. L’esprit n’oublie 

jamais rien, car les idées dans l’esprit sont indélébiles. Un mouvement donné une fois 

est nécessairement continuée. La pensée, c’est-à-dire le sens de soi-même, ou encore 

l’action en soi même, est nécessairement continuée; mais je ne vois pas à présent que 

l’action d’un agent ( qui agit en soi-même) sur un corps soit nécessairement continuée. 

                                                 
130  Monadoloji, article 42, page 34. 
131  ibid., article 48, page 36. 
132  ibid., article 49, page 38. 
133  Nouveaux Essais, chapitre 1, article 1, page 87. 
134  Recherches Générales, ( A 6 iii 587), < Sur L’existence >, page 30. 
135  ibid., ( A 6 iii 588), page 30. 
136  ibid., ( A 6 iii 588), page 30. 



34 
 

 

Or ce qui est continué procède de l’harmonie des choses, c’est-à-dire de la volonté de 

Dieu. »137 

 

Dans Discours de Métaphysique, Leibniz explique la nature des idées, 

notamment en indiquant une connaissance claire ou obscure, distincte ou confuse. 

Lorsque nous reconnaissons une chose parmi d'autres sans remarquer ses propriétés 

ou ses différences, cette connaissance est confuse.138 Mais si vous savez quelque chose 

sans avoir en aucun cas soupçonné qu'il est bien ou mal fait, c'est-à-dire le savoir 

clairement. De plus, si nous pouvons expliquer les marques que nous avons, c'est une 

connaissance distincte.139 À savoir, si nous pouvons discerner le vrai ou le faux en 

utilisant les marques, alors nous pouvons donner la définition de la chose que nous 

connaissons.140 Donc, si une monade est plus parfaite qu'une autre, c’est-à-dire, si elle 

a des perceptions plus distinctes, cela signifie qu'elle donne a priori raison de ce qui se 

passe dans une autre.141 Mais Leibniz indique qu'une monade agit au dehors, c'est-à-

dire que l'influence sur une autre ne doit être qu'une influence idéale, donc elle ne peut 

avoir son effet que par l'intervention de Dieu. Les actions et les passions sont mutuelles 

dans les monades pour des raisons qui proviennent de Dieu. Parce qu’en comparant 

les deux monades, Dieu a toujours une raison pour les réconcilier. Ce qui est un autre 

sujet important dans ce contexte, une monade active à certains égards, pourrait être 

aussi passif selon une autre considération, c'est-à-dire que la raison de ce qui se passe 

en lui réside dans une autre qui connaît cette raison distinctement.142 

 

2.2. En raison de la connexion parfaite, la substance exprime l'univers à sa 

manière . 

 

Comme Dieu voit tout d’un coup la continuation de ce qui se passe dans 

l'univers, bien qu'il n'ait pas besoin de la liaison de cause à effet pour le prévoir, il voit 

la part de la continuation dans l'autre. Selon Leibniz, c'est l'une des règles de l'harmonie 

générale ce qui représente le présent est gros pour l'avenir. C'est-à-dire qu'en raison de 

la parfaite connexion des choses, il voit l'univers entier dans chaque partie de 

                                                 
137  Recherches Générales, ( A 6 iii 588), < Sur L’existence >,  page 30. 
138  Discours de Métaphysique, article 24, page 62. 
139  ibid., article 24, page 62. 
140  ibid., article 24, page 62. 
141  Monadoloji, article 50, page 38. 
142  Théodicée, article 66, page 140. 



35 
 

 

l'univers.143 Et aussi à cause de ce lien que chaque monade créée exprime toutes les 

autres, en d’autres termes, «... qu’elle est par conséquent un miroir vivant perpétuel de 

l’univers. »144 Leibniz exprime, dans son livre intitulé Discours de Métaphysique, que 

toute monade créée imite son créateur dans la mesure qu'elle a la perfection, et qu'elle 

possède en quelque sorte le caractère de la sagesse et de la puissance de Dieu. Parce 

que chaque substance étant un miroir de Dieu ou bien de l'univers tout entier, s'exprime 

à sa manière, «...à peu près comme une même ville est diversement représentée selon 

les différentes situations de celui qui la regarde. Ainsi l’univers est en quelque façon 

multiplié autant de fois qu’il y a de substances. »145 Et la substance exprime tout ce 

qui se passe dans l'univers, passé, présent et futur, malgré son expression confuse qui 

ressemble à une connaissance ou une perception infinie. Par conséquent, les autres 

substances l'expriment aussi à leur manière, notamment du fait de leurs points de vue 

ou de leurs perspectives et degrés de leurs perfections, elles s'accommodent elles-

mêmes les unes par rapport aux autres. Si nous suivons le même exemple de Leibniz 

à ce sujet, car il y a une multitude de perspectives dans la même ville dont les 

substances la regardent de différents côtés qui suscite une apparence assez différente, 

il semble qu'il y a comme autant d'univers différents. En vérité, il n'y a qu'un seul 

univers et les substances le regardent de différents points de vue.146 

 

« Et c’est le moyen d’obtenir autant de variété qu’il est possible, mais avec le 

plus grand ordre, qui se puisse, c’est-à-dire, c’est le moyen d’obtenir autant de 

perfection qu’il se peut. »147 

 

2.2.1. L'âme a besoin d'un corps organique pour représenter l'univers . 

 

D'un autre côté, la nature d'une monade est représentative, et elle n'est pas limitée 

en représentant même si elle fait une partie des choses dans l'univers. Mais quand nous 

considérons le détail de l'univers entier148, sa représentation ne serait pas distinctement 

représentative dans la petite partie des choses. Et aussi en considérant que chaque 

monade est représentative du même univers, elle ne peut représenter distinctement que 

                                                 
143  Théodicée, article 360, page 329. 
144  Monadoloji, article 56, page 40. 
145  Discours de Métaphysique, article 9, page 44. 
146  Monadoloji, article 57, page 40. 
147  ibid., article 58, page 42. 
148  ibid., article 60, page 44. 



36 
 

 

des choses plus proches ou plus grandes par rapport à elle, et le reste confusément. Si 

ce n'était pas cela, tout le monde serait comme Dieu. Même s'il n'y a pas de limitation 

dans la représentation de la monade, la limitation d'une monade réside dans la 

modification de la connaissance de l'objet. Chacun s'étend donc confusément à l'infini 

dans sa représentation de l'univers, mais tous séparés les uns des autres par rapport à 

leurs degrés des perceptions distinctes.149 Quant aux composés, comme tout est lié et 

fait dans un ordre dans l'univers, ils symbolisent aussi leur constitution au même titre 

que ceux des simples. Toute la matière est liée, et cela signifie également que tout est 

plein. Ainsi chaque mouvement en plénitude fait certains mouvements sur des corps 

éloignés, en fonction de leur distance. 

 

«...de sorte que chaque corps est affecté non seulement par ceux qui le touchent, 

et se ressent en quelque façon de tout ce qui leur arrive, mais aussi par leur moyen se 

ressent encore de ceux qui touchent les premiers, dont il est touché immédiatement: il 

s’ensuit que cette communication va à quelque distance que ce soit. »150 

 

Ainsi, chaque corps ressent tout ce qui se passe dans l'univers, de sorte qu'un 

corps voit tout dans l'univers; pourrait voir tout ce qui se passe partout, et même ce qui 

arrivera ou est arrivé. Comme Leibniz a déjà dit : 

 

« Mais une âme ne peut lire en elle-même que ce qui y représenté distinctement, 

elle ne saurait développer tout d'un coup tous ses replis, car ils vont à l’infini. »151 

Lorsque nous disons qu'une monade représente l'univers entier, cette représentation 

n'est distincte que pour le corps, dont la monade constitue son entéléchie. Parce que le 

corps est lié à toutes les matières en plénitude, et représente donc l'univers entier. Ainsi 

la monade représente aussi l'univers en représentant ce corps qu'elle possède d’une 

façon particulière.152 

 

Comme nous l'avons déjà exprimé, l'âme représente le corps plus distinctement, 

et par conséquent l'âme ou la substance a besoin d'un corps organique comme Leibniz 

l'a expliqué à Fardella dans sa correspondance153. Et le corps contient nécessairement 

                                                 
149  Monadoloji, article 60, page 44. 
150  ibid., article 61, page 46. 
151  ibid., article 61, page 46. 
152  ibid., article 62, page 46. 
153  Monadoloji, Correspondance à Fardella, (329-2), page 105, Mars 1690, (traduction). 



37 
 

 

une multitude infinie, c'est-à-dire qu'il contient les corps infinis, et chacun de ce corps 

lui-même abrite les substances en nombre infini.154 Au vrai sens, ce qui est un et 

indivisible, et ce qui fait l'objet de l'action et de la passion, c'est la substance. Cette 

substance est donc quelque chose exactement quand je pense à ce que je dis moi. Et 

cela indique également que moi subsiste même lorsque mon corps décompose en 

parties, car mon corps est toujours en état de changement. Ainsi, bien qu'il n'y ait pas 

nécessairement quoi que ce soit dans mon corps pour que je puisse survivre, moi a 

besoin d'un corps organique qui est un être vivant.155 Comme l'univers est établi dans 

un ordre parfait, les perceptions de l'âme doivent également être réglées en 

conséquence avec cet ordre, celui-ci étant le représentant de l'univers, et donc il doit 

aussi y avoir de l'ordre dans le corps aussi, selon lequel l'univers est représenté.156  

 

2.2.2. Il y a des substances simples dans la moindre partie de la matière à 

l'infini . 

 

Et Leibniz indique en Monadologie qu'un corps organique d'un être vivant est 

comme la machine divine ou un automate naturel, et qu'il est encore la machine dans 

leur moindre partie, jusqu'à l'infini.157 En conséquence, il existe des substances simples 

infiniment même dans la moindre partie de la matière, c'est pourquoi la matière n'est 

pas seulement divisée à l'infini, mais elle est aussi actuellement subdivisée sans fin.158 

À savoir, ces substances simples constituent la matière, mais elles sont comme les 

éléments constitutifs, pas comme ses parties. Et ces éléments sont des réquisits 

immédiats qui appartiennent à l'essence du continu, mais qui ne sont pas comme ses 

parties. Leibniz dit à ce sujet que nous ne pouvons parler que d'une chose qui est la 

partie, dont elle est uniforme avec le tout. Ainsi la substance n'est pas uniforme même 

avec la matière ou le corps, comme le point qui n'est pas uniforme avec la ligne.159 

Autrement, il n'y aurait pas la liaison de cause et d'effet dans les événements en nature, 

et aussi bien que dans la pensée. Et de même il n'y aurait pas la détermination dans la 

nature. Mais il n'y a que la force primitive ou la nature en substance, dans laquelle naît 

                                                 
154  Monadoloji, Correspondance à Fardella, (329-1), page 99, (traduction). 
155  ibid., (329-2), page 105, (traduction). 
156  ibid., article 63, page 48. 
157  ibid., article 64, page 48. 
158  ibid., Correspondance à Fardella, Mars 1690, [329-1], (traduction), page 103. 
159  ibid., [329-2], (traduction), page 105. 



38 
 

 

la suite des actions internes160. C'est donc en considérant un état ou la nature de la 

substance, que l'on peut lire sa suite, c'est-à-dire tous ses états du passé et du futur. La 

différence entre la ligne qui est formée des points et la matière qui est formée des 

substances : le nombre de points n'est pas défini, mais le nombre de substances est 

constant et déterminé bien qu'il soit infini, car ce nombre est formé à partir de la 

matière de ce qui est actuellement divisé, mais pas d'une division possible. Donc la 

ligne n'est pas la somme des points, mais la matière est la somme des substances.161 

 

En fait, il vaudrait mieux parler du terme d'infini. Cet infini a pour notre 

raisonnement limité de quel résultat d'analyses ou d'induction, inférer les choses en les 

comparant, et provenir des expériences des sens. Mais quand nous parlons de l'infini 

véritable, ce qui est antérieur à toute composition, en d'autres termes, n'est pas formé 

par l'addition des parties. On peut donc dire que cet infini, qui n'est pas absolu, est une 

modification. Comme le disait Leibniz, dès que l'on modifie, on se limite, on forme un 

fini. Bien que nous ne puissions pas envelopper l'infini absolu, mais nous pouvons le 

percevoir à l'aide de notre entendement, en le renfermant dans le tout, où tout est lié et 

proportionné, c'est-à-dire, établie dans un ordre. Donc on peut dire que cet infini est 

comme l'infini limité pour nous. D'autre part, l'origine de l'infini absolu est la même 

avec celle des vérités nécessaires, qui ne sont pas prouvées par l'induction et par les 

sens. Et l'idée d'absolu est innée en nous, ce qui est l'attribut de Dieu comme les 

autres.162 

 

Lorsque nous revenons au sujet de la matière sous la connaissance de l'infini 

écrit ci-dessus, la matière ne peut pas être divisée arbitrairement, elle ne peut être 

divisée que si elle est compatible avec certaines proportions, comme celle de l'étang. 

 

« Chaque portion de la matière peut être conçue, comme un jardin plein de 

plantes, et comme un étang plein de poissons. Mais chaque rameau de la plante, chaque 

membre de l’animal, chaque goutte de ses humeurs est encore un tel jardin, ou un tel 

étang. »163 

 

                                                 
160  Monadoloji, Correspondance à Fardella, [329-2], (traduction), page 105. 
161  ibid., [329-3], ( traduction), page 106. 
162  Nouveaux Essais, chapitre 17, page 124-125. 
163  Monadoloji, article 67, page 50. 



39 
 

 

Et comme il y a de la plénitude partout, il ne devrait y avoir que chaos ou 

confusion d'apparence. C'est comme le voir à distance, ou comme il y a des créatures 

même dans la moindre partie jusqu'à l'infini, nous ne sommes pas en mesure de les 

discerner.164 On voit par là qu'il y a comme une hiérarchie dans les corps vivants qui 

subsiste jusqu'à la moindre partie à l'infini, car chaque corps vivant a une entéléchie 

dominante et ses membres ont aussi les autres corps vivants dont chacun a une 

entéléchie dominante ou l'âme dominante qui est pour l'animal.165  

 

« Mais l’amas de ces substances corporelles organisées animées qui constitue 

notre corps, n’est uni avec notre Âme que par ce rapport qui suit de l’ordre des 

phénomènes naturels à chaque substance à part. Et tout cela fait voir, comment on peut 

dire d’un côté que l’âme et le corps sont indépendants l’un de l’autre, et de l’autre côté 

que l’un est incomplet sans l’autre, puisque naturellement l’un n’est jamais sans 

l’autre. »166 

 

Bien que l'âme dépende de ses propres lois et le corps aussi des siennes, ils se 

rencontrent grâce à l'harmonie préétablie entre toutes les autres.167 Et ce sont leurs 

représentations du même univers, mais par les différents points de vue de chaque 

substance. « Les âmes agissent selon les lois des causes finales par appétitions, fins et 

moyens. Les corps agissent selon les lois des causes efficientes ou des mouvements. 

»168 Et il est évident que ces deux lois sont également harmoniques l'une avec l'autre. 

 

«… nous en entendons aussi quelque chose, quand nous parlons de l’union de 

l’âme avec le corps pour en faire une seule personne. Car quoique je ne tienne point 

que l’âme change les lois du corps ni que le corps change les lois de l’âme, et que j’aie 

introduit l’harmonie préétablie pour éviter ce dérangement, je ne laisse pas d’admettre 

une vraie union entre l’âme et le corps, qui en fait un suppôt. »169 

 

Quand Leibniz parle de l'union de l'âme et du corps comme d'un suppôt. Il nous 

dit que cette union est une communication métaphysique. Autrement dit, il n'y a 

                                                 
164  Monadoloji, article 69, page 50. 
165  ibid., article 70, page 52. 
166  Système Nouveau de la Nature, chapitre 9, page 150. 
167  Monadoloji, article 78, page 56. 
168  ibid., article 79, page 56. 
169  Théodicée, article 55, page 82. 



40 
 

 

aucune communication physique. Car il n'y a aucune liaison entre la pensée et la masse 

étendue.170 Et pour mieux comprendre cette union de l'âme et du corps, ou leurs 

relations métaphysiques, Leibniz l'explique sur la métaphore de l'harmonie de deux 

horloges préétablie. 

 

2.3. Deux métaphores: la relation locale de l'âme et du corps et l’harmonie 

globale . 

 

Dans Système Nouveau de la Nature, il parle de l'union ou de l'accord entre l'âme 

et le corps avec l'exemple de deux horloges qui s’accordent parfaitement, dont il peut 

y avoir trois voies. La première représente une manière dont l'influence mutuelle d'une 

horloge sur l'autre. Peut-être vaudra-t-il mieux l'expliquer de cette façon avec les mots 

originaux de Leibniz : 

 

« Il avait deux grandes pendules attachées à une même pièce de bois; les 

battements continuels de ces pendules avaient communiqué des tremblements 

semblables aux particules du bois, mais ces tremblements divers ne pouvant bien 

subsister dans leur ordre, et sans s’entr’empêcher, à moins que les pendules ne 

s’accordassent, il arrivait par une espèce de merveille, que lorsqu’on avait même 

troublé leurs battements tout exprès, elles retournaient bientôt à battre ensemble, à peu 

près comme deux cordes qui sont à l’unisson. »171 

 

La seconde, appelé la voie de l'assistance172, correspond à une sorte de deux 

horloges, bien que mauvaises, auxquelles elles sont toujours accordées. C'est-à-dire 

qu'ils doivent être pris en charge par quelqu'un afin de les régler à tout moment. Et la 

dernière ce qui correspond au système de Leibniz, appelé l'harmonie préétablie. Selon 

ce système, ces deux horloges se peuvent assurer leur accord continuellement avec la 

justesse.  

 

Lorsque nous mettons l'âme et le corps à la place de ces deux horloges, nous 

voyons alors que ces trois manières d'accord sont similaires à celles de l'âme et du 

corps. La première qui est celle de la philosophie vulgaire. C'est la voie de 

                                                 
170  Théodicée, article 59, page 137. 
171  Système Nouveau de la Nature, chapitre 4, page 84. 
172  ibid., chapitre 4, page 84. 



41 
 

 

l'influence.173 Comme les substances créées n'ont pas de fenêtres, il est impossible 

d'être influencé entre elles, et de même subir les particules matérielles à l'immatériel 

par la voie d'influence, donc cette voie fait l'objet d'un abandon pour Leibniz. La 

seconde s’appelle la voie de l’assistance qui est celle du système des causes 

occasionnelles. « ...mais je tiens que c’est faire venir Deum ex machina, dans une chose 

naturelle et ordinaire, où selon la raison il ne doit intervenir que de la manière qu’il 

concourt à toutes les autres choses de la nature. »174 De cette façon, ce système peut 

continuer comme ceux des horloges qui sont sous la garde d'une personne qui en prend 

soin en permanence. Et la troisième voie, l'hypothèse de Leibniz, est appelée une 

harmonie préétablie faite par Dieu. C'est-à-dire que dès le début, Dieu a établi toutes 

les substances si parfaitement et arrangé avec beaucoup de précision par ses propres 

lois qui s'accommodent avec ses lois de la nature. Par conséquent, Dieu n'a pas besoin 

d'intervenir, car tout est préétabli par lui. 

 

Comme l'a dit Christiane Frémont dans la préface écrite de l'une des œuvres de 

Leibniz intitulée Système Nouveau de la Nature,175 il y a deux métaphores exprimées 

concernant l'harmonie préétablie. La première est celle de deux horloges qui expriment 

la relation locale de l'âme et du corps. Et la seconde est celui de l'orchestre qui exprime 

l'harmonie globale qui contient toutes les substances.176 Donc la deuxième est 

métaphore de l'orchestre. qui correspond à l'harmonie générale de toutes les 

substances, est qu'il y a plusieurs groupes de musiciens différents qui jouent leurs rôles 

séparément, ainsi qu'ils sont placés de manière à ne pas se voir et à ne pas s'entendre. 

Ils ne peuvent pas cependant s'entendre en suivant leurs notes, chacun à part. Malgré 

tout cela, quelqu'un qui les écoute tous, y trouve une parfaite harmonie, et lui semble 

qu'il y ait un lien entre eux.177 Dans cette métaphore, il n'y a pas de communication 

immédiate entre les groupes de musiciens, s'il y avait communication, il est évident 

qu'ils s'empêcheraient, c'est-à-dire qu'il y aurait une cacophonie qui est le multiple sans 

unité. Il n'y aurait donc pas de distinction dans les notes de chaque groupe même s'ils 

jouaient la même chanson. Et nous ne pouvons parler ni de la proportion ni de la 

spontanéité de chacun, par conséquent d'un ordre qui règle l'harmonie préétablie. 

Malgré chaque groupe de musiciens qui jouent à leur manière, si quelqu'un qui les 

                                                 
173  Système Nouveau de la Nature chapitre 4, page 82. 
174  ibid., chapitre 4, page 85. 
175  ibid., préface, page 13. 
176  ibid., ( commentaire par Christiane Frémont ), préface, page 13. 
177  Correspondance avec Arnauld, chapitre 20 , ( 30 avril 1687), page 163. 



42 
 

 

écoute, trouve une harmonie parfaite, surtout Dieu, comme il est tout-parfait , il voit 

cette harmonie bien qu'il y ait infiniment moins de distinction dans la même musique 

jouée par les différentes bandes, car il y a de petits désordres dans l'ordre. Donc, ce 

que nous comprenons pour cela, c'est que chacun suit ses notes en jouant la même 

chanson, c'est comme si chaque groupe de musiciens étant l'unité, représente la même 

chanson à sa manière, donc les autres groupes seraient multiplicité par rapport à cette 

unité. C'est-à-dire, comme un corps vivant qui a une entéléchie dominante et ses 

membres qui ont aussi les autres corps vivants dont chacun a une entéléchie dominante 

ou l'âme dominante.  

 

« Mais l’harmonie se tient à égale distance de la cacophonie (le multiple sans 

unité), et de l’unisson - on voudrait dire mono-phonie (l’unité sans multiplicité), parce 

qu’elle maintient les différences : l’unité dans et grâce à la multiplicité, qui se fonde 

sur l’essentielle discernabilité de toute chose réelle. La nature et la communication des 

substances sont donc fonction l’une de l’autre :… »178  

 

D'ailleurs, s'ils communiquaient en jouant la même chanson, ils n'auraient pas 

pu la jouer à leur manière ce qui serait plus ou moins à l'origine de la distinction bien 

qu'elle ne soit pas entendue. C'est donc de dire que se réalise comme l'unisson de ce 

qui est un ensemble de voix ou d'instruments de musique exécutant ensemble des sons 

de la même hauteur. 

  

                                                 
178  Système Nouveau de la Nature, comm. par Christiane Frémont, Préface, page 14. 



 
 

 

TROISÈME PARTIE 

LA RELATION ENTRE LA VOLONTÉ ET LE MAL EST EN  

HARMONIE AVEC L’UNIVERS. 

 

 

Après avoir traité la relation locale de l'âme et du corps, et de l'harmonie globale 

qui constitue toutes les substances ; nous verrons d’abord dans ce chapitre qu’une 

substance enferme tous ses prédicats dans sa notion. Et donc nous examinerons 

également l'individualité de la substance et ses événements ceux qui arrivent selon 

l'harmonie préétablie. Ensuite, nous devrons examiner la spontanéité de cette 

substance dans la relation tout ce qui lui arrivera. Et grâce à cet examen, nous verrons 

aussi que l'âme ou la substance a aussi une responsabilité envers Dieu à cause de sa 

spontanéité. Cette propriété de substance nous amènera à la question du bien et du mal 

dans la théorie leibnizienne. Et en traitant la source du mal, nous verrons également 

dans quelles conditions Dieu concours au mal ce qui est fait par une personne. Et nous 

verrons que le mal a aussi une relation avec la volonté de l'homme et même avec sa 

liberté en conséquence. Et pour mieux entendre, nous verrons comment le mal ne nuit 

pas à l'harmonie préétablie à l'aide des nombres incommensurables dans les 

mathématiques dont Leibniz les a utilisé dans ses travaux. Enfin, nous verrons 

comment une parfaite harmonie s'est établie entre le monde moral et le monde naturel. 

Et nous examinerons la liberté de l'homme dans ces deux règnes sous la philosophie 

de Leibniz. 

 

3.1. L'individualité de la substance et ses événements ceux qui arrivent en 

vertu de l'harmonie préétablie . 

 

Dans son livre intitulé Discours de métaphysique, Leibniz donne une explication 

sur ce sujet, à commencer par le sens d'une substance individuelle. La substance, qui 

contient des actions et des passions, lorsque plusieurs prédicats attribuent au même 

sujet, d'ailleurs, ce sujet aussi n'attribue à aucun sujet, c'est la substance individuelle. 

Mais, pour que ce sens ne soit pas nominal, il se doit comme «...toute prédication   



44 
 

 

véritable a quelque fondement dans la nature des choses, et lorsqu'une proposition n'est 

pas identique...»179, donc puisque le prédicat n'est pas expressément enfermé dans le 

sujet, il doit y exister virtuellement. C'est de dire in esse comme les philosophes 

l'appellent. Ainsi, considérant soit la relation locale de l'âme et du corps, soit 

l'harmonie globale qui constitue de toutes les substances ; tous les prédicats enfermés 

par le sujet, ou la série d'événements qui appartiennent au même sujet, et toutes les 

substances qui constituent l'harmonie dans l'univers, dont elles doivent être 

proportionnelles ou relatives les unes aux autres, c'est-à-dire en un moyen de relier 

l'effet et la cause qui subsistent à l'infini. Par conséquent, une personne capable de bien 

comprendre la notion de sujet pourra également juger le prédicat. La nature de la 

substance individuelle, ayant une notion accomplie, est capable de comprendre ou d'en 

déduire tous les prédicats de son sujet. D'autre part, l'accident est un être dont la notion 

ne comprend pas tout ce qui peut être attribué au sujet auquel on attribue cette notion. 

Dans le même article, Leibniz montre un exemple à travers Alexandre le Grand 

concernant les prédicats et les accidents dont la substance possède.  

  

« Ainsi la qualité de roi qui appartient à Alexandre le Grand, faisant abstraction 

du sujet, n’est pas assez déterminée à un individu, et n’enferme point les autres qualités 

du même sujet, ni tout ce que la notion de ce prince comprend, au lieu que Dieu voyant 

la notion individuelle ou heccéité d’Alexandre , y voit en même temps le fondement 

et la raison de tous les prédicats qui se peuvent dire de lui véritablement, comme par 

exemple qu’il vaincrait Darius et Porus, jusqu’à connaître a priori ( et non par 

expérience) s’il est mort d’une mort naturelle ou par poison, ce que nous pouvons 

savoir que par l’histoire. » 180 

  

Il y a donc deux choses importantes, dans son explication, par rapport à notre 

sujet. La première est que Leibniz considère comme similaire la notion individuelle à 

l'haeccéité dont c'est un principe scolastique qui veut dire ce qui fait l'individu ce qu'il 

est, ou ce qui fait une chose particulière. Et cela nous montre que l'essence constitue 

par elle-même une individualité. C'est par là que l'individualité qui réside dans son 

essence nous justifie non seulement d'avoir sa propre perfection, mais aussi sa propre 

imperfection ou privation. Et la seconde est que «...la substance individuelle relève de 

                                                 
179  Discours de Métaphysique, article 8, page 43. 
180  ibid., article 8, page 43. 



45 
 

 

l'ordre de la nature et se développe comme une série mathématique:...»181 écrite dans 

la note de cinq du même article . C'est-à-dire que tous les prédicats qui enferment dans 

une notion individuelle ou tous les événements qui arrivent à l'individu, sont réglés en 

vertu de l'ordre de la nature. Cela signifie que cet ordre établi logiquement, 

mathématiquement et physiquement même en raison de la considération de la nature, 

et dont toutes ces voies de Dieu conviennent ensemble.  

 

« Aussi, quand on considère bien la connexion des choses, on peut dire qu’il y a 

de tout temps dans l’âme d’Alexandre des restes de tout ce qui lui est arrivé, et les 

marques de tout ce qui lui arrivera, et même des traces de tout ce qui se passe dans 

l’univers, quoiqu’il n’appartienne qu’à Dieu de les reconnaître toutes. »182 

 

Dans Correspondance avec Arnauld, Leibniz explique la question de la nécessité 

des événements enfermés dans la notion individuelle à travers l'exemple d'Adam. Et il 

est entendu qu'un tel Adam déterminé ait choisi, par Dieu, selon ses circonstances qui 

conviennent à celles de toutes les autres substances individuelles, parmi une infinité 

d'Adams possibles.183 C'est-à-dire qu'un tel Adam est choisi celui qui a péché au lieu 

d'un autre Adam qui n'est pas péché. Et dire que la notion individuelle d'Adam signifie 

que tout ce qu'il lui arrivera à jamais, c'est la même chose que de dire que le prédicat 

est enfermé par le sujet d'une proposition vraie, dont le fait d'être actuel, selon Leibniz. 

« praedicatum inesse subjecto verae propositionis. »184 Ainsi, une substance est un 

sujet qui renferme tous les prédicats virtuels qui seront présents à tout moment. Ses 

prédicats actuels sont réalisés à travers son inclinaison intrinsèque comme la 

spontanéité et le développement personnel, sinon elle ne pourrait pas avoir la capacité 

de passer d'un état à un autre, c'est-à-dire qu'elle devrait résider dans le même sujet. 

Par conséquent, il faut dire que tous les événements d'une substance individuelle sont 

assurés, mais pas nécessaires. Bien que Dieu les ait vus ou les ait prévus, cette 

substance déterminée ne pourrait jamais savoir ce qu'il ferait pour l'état suivant, alors 

en considérant cela, nous pouvons dire que la suite des événements ou chaque prédicat 

enfermé dans sa notion, n'est pas nécessaire. Quand on parle de la nécessité à l'égard 

de Dieu, bien qu'il soit libre de choisir parmi un tel Adam, mais il doit en choisir un 

                                                 
181  Discours de Métaphysique, article 8, notes 5, page 218. 
182  ibid., article 8, page 44. 
183  Correspondance avec Arnauld, article 9, page108. 
184  ibid., article 9, p.110 «se trouvent contenus dans le même sujet». 



46 
 

 

parmi une infinité d'Adams possibles nécessairement à cause de ses trois attributs 

principaux, notamment pour la détermination de sa puissance. 

 

Malgré la notion individuelle d'une personne même s'il enveloppe tout ce qui 

doit lui arriver à jamais, et comme Dieu prévoit les contingents futurs dans la suite qui 

sont assurés, Leibniz explique aussi comment ils ne seront pas nécessaires, mais seront 

certains, par la connexion ou par la consécution.185 La connexion ce qui appartient aux 

vérités éternelles est absolument nécessaire et son contraire implique contradiction. 

Sinon, comme son contraire n'implique pas de contradiction, la consécution est 

contingente, on peut dire qu'elle est nécessaire, mais comme ex hypothesi et par 

accident, et elle est fondée sur le premier décret libre de Dieu afin de toujours faire ce 

qui est plus parfait compte tenu de la nature humaine. Car Il est assuré comme il arrive 

d'une manière conforme à ces avances, mais pas nécessaire. Ainsi, Leibniz explique 

aussi dans le même article que toutes les propositions contingentes ont des raisons 

d'être plutôt qu'autrement, et c'est de dire aussi «...qu'elles ont des preuves a priori de 

leur vérité qui les rendent certaines, et qui montre que la connexion du sujet et du 

prédicat de ces propositions a son fondement dans la nature de l'un et de l'autre ;… »186 

 

La connexion de ces propositions celle qui appartient au sujet et au prédicat, est 

fondée sur la nature de ces deux éléments. Et comme elle est fondée aussi sur 

l’existence des choses, sur ce qui paraît le meilleur parmi d’autres également possibles. 

Et dans Discours de Métaphysique il dit que la notion de Dieu dont elle est la plus 

significative187 et la plus reçue que nous ayons, et d'ailleurs qu'il existe dans la nature 

plusieurs perfections différentes, que Dieu les a toutes réunies. Par conséquent, 

puisque Dieu est un être suprême, il agit de la manière la plus parfaite, 

métaphysiquement ou moralement.188 À savoir, il agit à la manière d'une perfection 

métaphysique qui répond à avoir plus d'existant qui est possible, et d'une perfection 

morale qui répond à avoir plus de bien possible. 

  

«...que Dieu fait le meilleur, qui soit possible: autrement ce serait borner 

l’exercice de sa bonté, ce qui serait borner sa bonté elle-même, si elle ne l’y portait 

                                                 
185  Discours de Métaphysique, article 13, page 48. 
186  ibid., article 13, page 49. 
187  ibid., article 1, page 37. 
188  ibid., article 1, page 37. 



47 
 

 

pas, s’il manquait de bonne volonté; ou bien ce serait borner sa sagesse et sa puissance, 

s’il manquait de la connaissance nécessaire pour discerner le meilleur et pour trouver 

les moyens de l’obtenir; ou s’il manquait des forces nécessaires pour employer ces 

moyens. »189  

 

3.2. Le meilleur contient non seulement le bien, mais aussi le mal. Et quelle 

est la fonction du mal par rapport à la volonté ? 

 

Selon à l'explication de Leibniz ci-dessus, nous voulons dire que Dieu fait le 

meilleur de ce qui contient non seulement le bien, mais aussi le mal. Lorsque l'on 

considère que le mal est la privation du bien, et donc qu'il n'y a ni bien pur ni mal dans 

la nature, le meilleur inclut également le mal à des degrés divers. Et il s'agit aussi du 

mal qui manque de bien par degré, en un sens, donc il s'agit du degré infini entre ces 

deux opposés. « Car comme un moindre mal est une espèce de bien, de même un 

moindre bien est une espèce de mal,... »190 Donc, comme nous l'avons déjà dit, une 

substance individuelle qui est l'une des perfections de Dieu, et qui provient de la nature 

en se développant comme une série mathématique, c'est dire que comme dans les 

mathématiques contiennent le maximum et le minimum, Dieu a produit une telle 

substance ou un meilleur monde parmi une infinité d'autres. En revanche, s'il n'y avait 

pas de différence dans les mondes possibles, comme s'il n'y avait pas de maximum et 

de minimum en mathématiques, il y aurait tout égal ou uniforme .191 En un mot, Dieu 

n'aurait pas pu le choisir par sa volonté jointe à sa sagesse, par conséquent sa puissance 

serait indéterminée. Et en ce qui concerne la volonté de la substance individuelle serait 

la même. Mais la raison du monde actuel demeure à cause de n'en pas être dans 

l'indifférence des possibilités, car il y a des divisions ou multitudes effectives,  

  

«...dont les résultats sont les phénomènes qui se présentent et qui sont variés dans 

les moindres parties, néanmoins les phénomènes actuels de la nature sont ménagés et 

doivent l’être de telle sorte, qu’il ne se rencontre jamais rien, où la loi de la continuité 

et toutes les autres règles les plus exactes des Mathématiques soient violées. »192 

 

                                                 
189  Théodicée, article 117, page 169. 
190  ibid., article 8, page 108. 
191  ibid., article 8, page 108. 
192  Système Nouveau de la Nature, chapitre 13, page 208. 



48 
 

 

Et chaque substance est comme un monde à part, qui dépend seulement de Dieu, 

on reconnaît la vérité des choses hors de nous par la liaison des phénomènes.193 Ces 

phénomènes, ceux qui nous arrivent, sont des suites de notre être. Et comme elles sont 

réglées dans un ordre conforme à notre nature, comme Leibniz l'a dit, au monde qui 

est en nous, on peut juger de l'avenir par le passé sans nous tromper, afin de réguler 

notre conduite à l'aide de ces phénomènes futurs. « ...il est très vrai que les perceptions 

ou expressions de toutes les substances s’entre-répondent, en sorte que chacun suivant 

avec soin certaines raisons ou lois qu’il a observées,...»194 Il faut donc dire qu'il y a du 

mal dans la nature humaine, tout comme les événements dans la nature, « ...dont le 

système de l’harmonie préétablie est le plus capable de guérir ce mal. »195 Ainsi, il y a 

du bien et du mal à différents degrés dans l'univers qui reste en harmonie, c'est-à-dire 

que tout ce qui s'y passe à l'infini qui contient le bien ou le mal, ne peut pas violer 

l'ordre qui constitue l'univers. Il nous faut maintenant nous demander quelle est la 

fonction du mal par rapport à la volonté ? Mais, comme l'a dit Leibniz, nous devons 

d'abord demander d'où vient le mal, en le considérant comme la cause du mal. Comme 

cette question concerne également les anciens, il la pose avec une déclaration latine 

qui relate l'existence de Dieu et du mal. « Si Deus est, unde malum? Si non est, unde 

bonum ? »196 Cette question a été proposée selon les opinions des anciens car ils 

attribuaient la cause du mal à la matière qui était indépendante de Dieu. Mais à cause 

de la matière seulement une chose idéale car elle est uniforme, ou n'est qu'un amas de 

substances infiniment divisées qui la constituent. Donc il est impossible d'associer le 

mal à la matière. Alors Leibniz en changeant la question, dans le même article, il 

propose où nous pouvons trouver la cause du mal puisque nous dérivons tout être de 

Dieu. « ...cette source se trouve dans les formes ou idées des possibles; car elle doit 

être éternelle, et la matière ne l’est pas. »197 Comme on le voit dans ses mots ci-dessus, 

la réponse pour Leibniz est de devoir être recherchée dans la nature idéale de la 

créature. Parce que cette nature est contenue dans les vérités éternelles de 

l'entendement de Dieu, et indépendamment de sa volonté. En d'autres termes, c'est, 

comme l'essence de la créature ce qui est imparfait, se trouve dans les vérités éternelles 

de l'entendement de Dieu. 

                                                 
193  Théodicée, article 5, page 391. 
194  Discours de Métaphysique, article 14, page 50. 
195  Théodicée, article 10, page 57. 
196  ibid., article 20,p. 116 « Si Dieu existe d’où vient le mal? S’il n’existe pas, d’où vient le bien? ». 
197  ibid., article 380, page 342. 



49 
 

 

 Mais, il faut dire que la nature de la créature dans ce contexte, pour Leibniz, 

signifie l'individu qui enveloppe tous les accidents.198 Par conséquent, nous pensons 

que Dieu considère toutes les possibilités de chaque possible dès qu'il est essence dans 

les vérités éternelles qui sont dans son entendement, comme il l'exprime dans son livre 

intitulé Monadologie que nous avons déjà indiqué à la page 8, (voir référence:13 ). 

Comme on a aussi déjà indiqué à la page 24, ( voir référence : 79 ), le décret de Dieu 

ne change rien du tout dans le monde, « ...c’est-à-dire qu’il ne change rien ni dans leur 

essence ou nature, ni même dans leurs accidents, représentés déjà parfaitement dans 

l'idée de ce monde possible. »199 Et il ajoute également à ce sujet qu'il y a l'imperfection 

originelle dans la nature de la créature. Et en considérant l'imperfection originelle et la 

nature et les accidents de la créature, donc nous pensons que toute cette circonstance 

lui donne la responsabilité, qu'en retour est récompensé ou puni, quoi qu'il fasse dans 

la vie. Car, pouvoir faire un choix entre le bien et le mal, c'est la liberté d'une créature 

qui a l'esprit, et par conséquent qui a l'intelligence et la spontanéité. Et cette liberté de 

la créature est de dire qu'une propriété de pouvoir faire le meilleur possible est la 

responsabilité envers Dieu. Puisque le retour de cette responsabilité est une punition 

et une récompense, il y a une autre question à se poser, c'est la relation entre la 

responsabilité d'une personne et le péché.  

 

Dans ce cas, il faut indiquer que Dieu est exempt de toute privation ou défaut car 

il est tout parfait, et il a connaissance de toutes sortes de privations, et même du néant. 

C'est de dire que quand on parle du néant en qu'étant la source de la privation dans les 

créatures, dont on ne doit point le considérer comme un attribut de Dieu. Ainsi, comme 

nous l'avons déjà dit sur le sujet du néant qui est la cause du mal déficient, car le mal 

formel consiste en la privation. Cet argument est né en demandant d'où vient le péché 

dans le monde, puisque Dieu est tout-parfait. Dans ce cas, Leibniz explique le néant, 

en attribuant les platoniciens et saint Augustin dont ils mentionnent même que le bien 

est le positif, mais le néant est un défaut, en d'autres termes, c'est une privation ou une 

                                                 
198  www.books.google.com/ La notion de nature chez Leibniz, note de bas de page 22, page 151, ( Dans 

le brouillon. f.35) Le texte se trouve en [GP 4, 577-590], mais sans cette note, qu’on trouvera dans 

l’ouvrage déjà cité d’A. Robinet, pp. 364-374. « je prends la nature non pas comme on la prend 

ordinairement pour ce qui exprime plus les essences que les individus, prenant chaque chose comme 

détachée de toutes les autres, mais pour la nature individuelle qui enveloppe tous les accidents 

comme la nature de l'espèce enveloppe toutes les propriétés avec cette distinction pourtant que la 

connexion dans les espèces est nécessaire. » 
199  Théodicée, article 52, page 132. 

http://www.books.google.com/


50 
 

 

négation. Et c'est pour cette raison que le mal vient du néant ou du non-être.200 La 

raison de remettre en question la relation entre le mal et le néant pour notre thèse vient 

de la relation entre le péché et la volonté de la créature. Nous savons que Dieu a permis 

certains péchés dans le monde. Donc, quand une personne commet un péché, comment 

peut-elle être considérée comme son choix du mal lié à la liberté de sa volonté ? Et il 

y a une explication de Leibniz pour un état similaire à travers une question, qui parle 

d'où vient qu'un homme va assurément pécher. 

 

« La réponse est aisée, c'est qu’autrement ce ne serait pas cet homme. Car Dieu 

voit de tout temps qu’il y aura un certain Judas dont la notion ou idée que Dieu en a 

contient cette action future libre. »201 

 

Et la dernière question qui reste dans le même texte, y compris un tel Judas, le 

traître qui n'est possible que dans l'idée de Dieu, pourquoi il existe actuellement. Selon 

Leibniz, c'est parce qu'il a une raison de tirer un plus grand bien de ce mal qui s'est 

récompensé avec l'usure dans l'univers, malgré que Dieu ait prévu ce péché. «..et qu’il 

se trouvera en somme que cette suite des choses dans laquelle l’existence de ce pécheur 

est comprise, est la plus parfaite parmi toutes les autres façons possibles. »202 

 

Par conséquent, sur ce sujet, peut-être vaudra-t-il mieux ajouter le commentaire 

de George Leroy qui a recueilli Discours de Métaphysique, car son point de vue nous 

montre comment notre effort entre effectivement dans la série des effets et des causes, 

bien qu'il y ait des péchés dans certains actes, et ceux qui sont permissifs de la part de 

Dieu, et notamment comment il y a certains désordres dans l'ordre comme nous le 

verrons dans les pages suivantes. 

 

«... il fait valoir que ce qui est déterminé, c'est moins tel événement ou tel acte 

pris en lui-même à l'état isolé, qu'un ordre de causes et d'effets liés ensemble et formant 

un tout, il explique qu'en effet, à la création, Dieu a posé d'un seul coup dans l'existence 

le système universel des êtres et des choses, sans jamais procéder par initiatives 

indépendantes ou par opérations fragmentaires; de ce point de vue, déclare-t-il, nous 

pouvons être assurés que notre effort entre effectivement dans la suite de causes et 

                                                 
200  Système Nouveau de la Nature, chapitre 3, page 52. 
201  Discours de Métaphysique, article 30, page 67. 
202  ibid., article 30, page 68. 



51 
 

 

d'effets dont dépend l'événement futur, et que par la même notre responsabilité se 

trouve inévitablement engagée, puisque nous contribuons à ce qui arrive; bref, conclut-

il, l’effort est légitime, et par conséquent obligatoire, parce qu'il est en fait un élément 

essentiel de la détermination elle-même. »203 

 

Ainsi, après avoir entendu que le mal formel est déficient, ce qu'il consiste en la 

privation à cause de nos êtres limités, nous devons traiter de la raison de vouloir ce qui 

est bien et mal. Chacun de deux est triple: métaphysique, physique, et moral.204 La 

métaphysique consiste dans la perfection ou l'imperfection de toutes choses, y compris 

les créatures qui ne sont pas intelligentes.205 La physique consiste en particulier au 

bien-être et à la souffrance de substances intelligentes, et elle inclut le mal de peine.206 

Et la morale indique les actions vertueuses et vicieuses des mêmes créatures 

intelligentes, et elle inclut le mal de coulpe, et le mal physique dérive du mal moral 207 

Et il faut dire que le mal moral qui est dans le péché n'est pas nécessaire et aussi le mal 

physique, ils sont possibles à cause des vérités éternelles. 

 

« Et comme cette région immense des vérités contient toutes les possibilités, il 

faut qu’il y ait une infinité de mondes possibles, que le mal entre dans plusieurs d’entre 

eux, et que même le meilleur de tous en renferme; c’est ce qui a déterminé Dieu à 

permettre le mal. »208  

  

Il est donc évident que le mal est inévitable dans le monde selon la théorie de 

Leibniz. On voit ainsi à nouveau le résultat de sa puissance déterminée grâce à sa bonté 

jointe à sa sagesse, dans son décret.  

 

Ce qui est final et décisif dans le décret de Dieu est le résultat de sa volonté 

conséquente dont il résulte de toutes ses volontés antérieures, comme cela a été déjà 

dit. En ce sens, Dieu veut d'abord le bien par sa volonté antécédente, et veut 

conséquemment le meilleur. Et si nous parlons de la permission de Dieu pour le mal 

moral, il n'en veut pas du tout, mais pour le mal physique, il veut seulement qu'il 

                                                 
203  Discours de Métaphysique (George Leroy commentaire), article 30, texte note 10, page 258. 
204  Théodicée, la cause de Dieu, article 29, p.430. 
205  ibid., la cause de Dieu, article 30, page 430. 
206  ibid., la cause de Dieu, article 31, page 430. 
207  ibid., la cause de Dieu, article 32, page 431. 
208  ibid., article 21, page 117. 



52 
 

 

empêche un plus grand mal ou obtienne un plus grand bien. Comme il l'a dit dans le 

même article: « ...et le mal sert souvent pour mieux goûter le bien. »209 Quant au péché 

ou au mal moral, Leibniz indique que ce type de mal, qui est l'objet légitime de la 

volonté créée, doit être accepté comme le résultat d'un certain devoir indispensable.210 

Et dans l'article suivant, il exprime également que Dieu veut parfois le mal physique 

comme un moyen, mais il autorise le mal moral comme une condition sine qua non ou 

une nécessité hypothétique qui le lie avec le meilleur.  

 

« C’est pourquoi la volonté conséquente de Dieu, qui a le péché pour objet, n’est 

que permissive. »211 Leibniz dit également que le mal moral est permis selon le 

principe de convenance, car il doit y avoir une raison pour laquelle Dieu permet le mal 

plutôt que ne le permet pas.212 

 

Comme il existe une relation similaire entre telle ou telle action de Dieu et telle 

passion ou réception de la créature, ce qui n'est perfectionnée que dans le cours 

ordinaire des choses proportionnellement à sa réceptivité. C'est parce qu'il ne fait pas 

de lui un Dieu, donc il y a différents degrés de perfection dans les choses et les 

limitations de toutes sortes. Et donc, la créature a des imperfections et des défauts qui 

proviennent de la limitation d'origine par les raisons idéales qui la limitent.213 C'est 

Dieu qui fait l'action pure et sans faute et sans erreur. La créature fait également l'action 

mais avec des variations, c'est-à-dire que la modification de sa substance qui coule par 

nature. Ainsi, le sens du mal pour Leibniz ne vient pas seulement de l'ignorance, mais 

aussi de l'erreur qui souffre de privation. Il nous en donne un exemple pour cet état, 

dans son livre : 

 

« Je vois une tour qui paraît ronde de loin, quoiqu’elle soit carrée. La pensée que 

la tour est ce qu’elle paraît coule naturellement de ce que je vois ; et lorsque je m’arrête 

à cette pensée, c’est une affirmation, c’est un faux jugement; mais si je pousse 

l’examen, si quelque réflexion fait que je m’aperçois que les apparences me trompent, 

me voilà revenu de l’erreur. »214 

                                                 
209  Théodicée, article 23, page 118. 
210  ibid., article 24, page 118. 
211  ibid., article 25, page 119. 
212  ibid., la cause de Dieu, article 36, page  431. 
213  ibid., article 31, page 122. 
214  ibid., article 32, page 123. 



53 
 

 

Après toutes les explications concernant le mal ci-dessus, il vaudra mieux 

expliquer la raison de la récompense et le châtiment qu'ils sont les décrets de Dieu. Il 

a permis le mal physique ce qui résulte de la cause du mal moral. Et dans la relation 

entre l'homme raisonnable et le mal, il doit être valorisé la récompense et le châtiment, 

c'est l'âme qui les est responsable à cause d'avoir la capacité de faire un choix ou une 

décision, étant un être raisonnable. Comme l'a dit Leibniz, si les biens et les maux 

étaient nécessaires sans moyens, c'est-à-dire sans récompense ni châtiment, ils seraient 

inutiles. Vu qu'ils arrivent par des moyens qui sont une partie des causes qui les 

donnent nécessaires, puisque la récompense ce qui est cause d'espérance, ou le 

châtiment ce qui est cause de la crainte215, empêche le mal ou avance le bien. Dieu 

concourt au moral mal et au mal physique, sans en être complice, et l'homme aussi 

concourt au mal moral et au mal physique étant actif et libre, c'est pourquoi, il serait 

dans un état punissable à cause de sa liberté sous ce concours.216 Donc nous voyons 

ici que Dieu est métaphysiquement indépendant car il est tout-puissant, mais il dépend 

de lui-même moralement et contribue au mal à cause de sa sagesse jointe à sa bonté, 

en créant la créature. 

 

En ce qui concerne on peut facilement trouver une relation entre l'action et le 

bien ou le mal. Premièrement, selon la théorie leibnizienne, on ne peut point parler de 

bien pur ou de mal lui-même, dans ce monde, comme on l'a déjà dit. Car le bien 

contient plus ou moins le mal à cause du défaut, et le mal contient aussi un élément de 

bien. Comme il énonce clairement ce principe en dédiant un proverbe aux anciens :  

 

« Uti minus malum habet rationem boni, ita minus bonum habet rationem  

mali. » 217 

 

Et après avoir donné lieu à son explication sur le sujet dans Essais de Théodicée, 

il nous faut donc révéler pourquoi il n'y a pas de purement bon ou mauvais dans la 

nature. 

 

                                                 
215  Théodicée, article 71, page 142. 
216  ibid., article 107, page 164. 
217  Discours de Métaphysique, article 3, page 38.« De même qu’on moindre mal comporte un élément 

de bien, de même un moindre bien comporte un élément de mal. » 



54 
 

 

« ...l’univers, quel qu’il puisse être, est tout d’une pièce, comme un océan ; le 

moindre mouvement y étend son effet à quelque distance que ce soit, quoique cet effet 

devienne moins sensible à proportion de la distance ; de sorte que Dieu y a tout réglé 

par avance une fois pour toutes, ayant prévu les prières, les bonnes et les mauvaises 

actions, et tout le reste ; et chaque chose a contribué idéalement avant son existence à 

la résolution qui a été prise sur l’existence de toutes les choses. »218 

 

En considérant le bien pur attribué uniquement à Dieu qui est tout-parfait, et le 

mal pur attribué au néant, car il fait purement défaut. Nous n'avons pas ces deux 

propriétés à l'état pur, car nous sommes limités, métaphysiquement, physiquement ou 

moralement. Nous sommes d'abord des créatures mortelles et imparfaites, et nous ne 

pouvons pas savoir infiniment, comme Dieu, ce qui se passe dans l'univers même si 

notre notion enferme tout. Parce que chacun de nous représente l'univers de notre 

propre point de vue et selon notre individualité qui vient de notre essence telle qu'elle 

est. Et nous n'avons pas la capacité de s'étendre dans l'univers à l'infini à cause de nos 

perceptions confuses. C'est-à-dire que nous ne pouvions pas savoir comment 

l'interpréter comme Dieu l'a fait qui n'a qu'une connaissance distincte de tout puisque 

c'est sa source.  

 

Et aussi « ...tout ce qui doit arriver à quelque personne dont est déjà compris 

virtuellement dans sa nature ou notion...»219, dont les séries ou la suite des événements 

ou des choses se réalisent grâce à la connexion et la consécution. Et la consécution est 

nécessaire mais ex hypothesi, donc elle est contingente en soi, ce qui fait la continuité 

successive des événements. Et nous supposons donc que la seconde peut être réalisée 

selon la première qui est la connexion, qui se déroule dans les vérités éternelles, 

comme elle est absolument nécessaire. Même Dieu doit tenir compte de ce principe 

lorsqu'il établit l'ordre dans la nature et produit le meilleur. 

  

« ...au lieu que les vérités nécessaires sont fondées sur le principe de 

contradiction et sur la possibilité ou impossibilité des essences mêmes, sans avoir 

égard en cela à la volonté libre de Dieu ou des créatures. »220 

 

                                                 
218  Théodicée, article 9, page 108. 
219  Discours de la Métaphysique, article 13, page 47. 
220  ibid., article 13, page 49. 



55 
 

 

Grâce à l'aide de ces deux liaisons, étant l'un des moyens du créateur, Dieu a créé 

l'univers, qui continue successivement et aussi ce qui est en ordre. C’est-à-dire, 

«...cette connexion est fondée, non pas sur les idées toutes pures et sur le simple 

entendement de Dieu, mais encore sur les décrets libres, et sur la suite de l’univers. 

»221 D'autre part, et comme le mal est le défaut ou la privation du bien à différents 

degrés, cela nous montre qu'il y a une infinité de degrés entre le mal et le bien. Ainsi, 

une créature peut faire son action et faire sa décision en fonction de cette infinité de 

degrés entre ces deux opposés. Il vaudra mieux l'expliquer, sur l'exemple de la ville 

que Leibniz nous montre, d'un autre état concernant ce sujet, puisque chacun 

représente la même ville par son point de vue, chacun prend aussi une décision 

différente, quelqu'un en disant que la ville est belle ou imparfaite, un autre peut dire le 

contraire. D'autre part, comme c'est une considération d'un seul point de vue, il ne peut 

pas voir l'ordre dans toute la ville, bien qu'il y ait des désordres dans certaines parties 

de cette ville. Comme l'ordre donc a été établi vers le bien par Dieu, comme la nature 

des créatures, il est inévitable d'avoir du mal à différents degrés pour faire le meilleur 

du système. « Dieu veut l’ordre et le bien; mais il arrive quelquefois que ce qui est 

désordre dans la partie est l’ordre dans le tout. »222 En d'autres termes, il n'y aurait pas 

un tel monde, s'il n'y avait même pas un moindre mal.223 

 

Et considérant le sujet du mal surtout par rapport à l'âme de l'homme ; comme 

Leibniz explique que notre âme immortelle subsiste, ce qui en fait la même personne. 

Cette personnalité, que nous avons, garde les qualités morales tout en conservant la 

conscience. «...ce qui la rend capable de châtiment et de récompense. »224 Nous avons 

donc une responsabilité envers Dieu et c'est-à-dire que nous sommes libres dans nos 

actions ou dans nos décisions, que Dieu nous fasse son décret soit pour récompenser 

soit pour punir, en vertu de notre choix bon ou mauvais.  

 

On ne peut pas parler d’une action sans défaut, comme les choses dans la nature 

sont bornées. D’après Leibniz, le mal se rapporte au défaut dans l’action, et le bien est 

de faire le meilleur ou plus d’un mouvement possible. C'est pour cela, il dit qu'agir 

imparfaitement est d'agir avec moins de perfection qu'on aurait pu. Et seul Dieu est 

                                                 
221  Discours de la Métaphysique, article 13, page 48. 
222  Théodicée, article 128, page 184. 
223  ibid., article 9, page 108. 
224  ibid., article 89, page 153. 



56 
 

 

excepté qu'il n'y a aucune imperfection ou degré dans ses décrets, comme il agit en 

vertu de sa sagesse suprême. Et même aussi, c’est le bien ou le mal et l’action qui 

s’attache au raisonnement, que Dieu nous demande une droite intention, c’est-à-dire, 

nous devons faire le plus d’actions possible, avec une droite intention fondée en 

raisonnement. Autrement dit, comme les anciens appellent logon aergon raison 

paresseuse225, on ne doit pas attendre seulement ce qui nous arrivera. Et il continue à 

ce sujet dans l’article de cinquième de Discours de Métaphysique en disant que: « Or 

les plus parfaits de tous les êtres, et qui occupent le moins de volume, c’est-à-dire qui 

s’empêchent le moins, ce sont les esprits, dont les perfections sont les vertus. »226 Il 

s'agit d'une action envers le bien autant qu'il est raisonnable, c’est dire qu’il s’agit 

d’enlever les obstacles sur son chemin en essayant d'imiter le chemin de Dieu. La 

simplicité des voies s'équilibre avec la richesse des effets résultant des règles de 

perfection de la conduite divine. Ainsi, Dieu fait des marques générales227 dans les 

choses gouvernées qui permettent aux créatures capables d'agir parfaitement de 

trouver la meilleure solution dans ses actions. 

 

3.3. La relation de détermination humaine et de liberté, sous le choix de 

Dieu, faite par nécessité morale . 

 

En ce sens, quant à notre liberté, on ne peut pas parler d'une liberté indéterminée 

ou une liberté dans une indifférence d'équilibre228. À savoir, en cas de plusieurs choix 

qui sont équilibres, comment peut-on faire une décision sans raisonnement ? C'est 

aussi contraire à l'expérience, comme il n'y a pas de possibilité de les discerner pour 

faire une vraie décision. Car on a toujours certaines raisons dans différents degrés qui 

nous incline vers un choix. Il y a des mouvements infiniment externes et internes qui 

contribuent à notre décision, et qui nous assurent par l'indifférence à incliner au choix 

qu’on est décidé, c'est-à-dire, il n'y a aucune nécessité dans notre choix. Et cela nous 

montre qu'il y a une liberté de contingence dans nos actions, dans nos décisions, mais 

seulement dépend de nos inclinations à cause de nos perceptions. Il y a toujours une 

raison prévalente229 qui nous fait la décision sans nécessiter et dont elle conserve notre 

liberté en faisant notre choix. De même, il ya toujours une prédétermination dans l'état 

                                                 
225  Discours de Métaphysique, article 4, page 40. 
226  ibid., article 5, page 40. 
227  ibid., article 8, page 44. 
228  Théodicée, article 46, page 130. 
229  ibid., article 45, page 129. 



57 
 

 

précédent de l'homme libre ce qui sert à se déterminer, mais ce n'est pas dans une façon 

de nécessiter.  

 

Leibniz explicite que le terme de liberté est ambigu, et il l'examine en deux sortes 

: liberté de droit et liberté de fait230. Et le premier n'est point libre selon lui, en indiquant 

un pauvre aussi libre qu'un riche. La seconde est la puissance de faire ce qu'on veut, et 

aussi est la puissance de vouloir comme il faut. Comme la liberté de fait a ses degrés 

et ses variétés, elle a plus de moyens, elle est donc plus libre de faire ce qu'elle veut. 

C'est à propos d'utiliser des choses et du corps. Leibniz montre l'exemple de la prison 

et de la maladie pour ce sens, dont on ne peut pas utiliser le corps et les membres 

comme on veut, et qui cause de déroger à la liberté. Et il indique qu'il y a deux sortes 

de la liberté de vouloir. Le premier est contrainte qui vient des passions lorsque 

l'oppose à l'esprit, et que les stoïciens disent que le sage seul est libre. Car, l'esprit de 

l’homme ne peut être libre qu'à mesure qu'il est le maître de ses passions, mais la 

grande difficulté pour l'homme est de vouloir ce qu'il faut, malgré ses passions qui lui 

pervertissent. Donc, Dieu seul est parfaitement libre. D'après Leibniz, cette espèce de 

liberté regarde proprement l'entendement. Mais le second se distingue de 

l'entendement comme il est opposé à la nécessité. C'est la liberté d'esprit qui s'appelle 

aussi le franc-arbitre231. Et c'est une sorte de la liberté de vouloir, que les plus fortes 

impressions permettent l'acte de volonté d'être contingent grâce à l'entendement qui 

les présente à la volonté, et que ces impressions ne lui donnent aucune nécessité 

absolue, c'est-à-dire métaphysique. Après avoir fait cette explication détaillée à propos 

la liberté, Leibniz exprime la liaison entre l'entendement et la volonté comme : 

  

« Et c’est dans ce sens que j’ai coutume de dire que l’entendement peut 

déterminer la volonté, suivant la prévalence des perceptions et raisons, d’une manière 

qui, lors même qu’elle est certaine et infaillible, incline sans nécessiter. »232 

 

En d’autres termes, sa philosophie montre qu’il existe une voie médiane qui 

contient la nécessité morale et entre laquelle fatum est une nécessité géométrique et la 

liberté indifférente dont elle ne contient aucune nécessité. En utilisant ce design, la 

liberté serait un design conforme à la raison et ne contenant aucune obligation. À ce 

                                                 
230  Nouveaux Essais, livre 2, chapitre 21, article 8, page 137. 
231  ibid., livre 2, chapitre 21, article 8, page 137. 
232  ibid., livre 2, chapitre 21, article 8, page 137. 



58 
 

 

stade, on peut dire que la rationalité est le sujet de la connaissance distincte de la 

liberté. Par conséquent, la spontanéité est une faculté de faire de l'action étant le 

principe de soi et l'indépendance des effets physiques.  

 

La détermination dans la vie sert à faire l'action sans cesse dans la relation de 

cause à effet. Comme Leibniz l'a dit: «...l'effet étant certain, la cause qui le produira 

l’est aussi; et si l’effet arrive, ce sera par une cause proportionnée. »233 C'est pourquoi, 

Leibniz indique que le principe de détermination est contraire à ne faire aucune action 

au lieu de le faire à cause d'un événement qui se produit. Et il est également contraire 

d'accepter ce qui se passe sans faire quelque chose. Donc la détermination détruit la 

fatalité. Pour cet état de la détermination contre la fatalité, Leibniz utilise un proverbe 

Latin dans son livre associant au mal : Si non es prœdestinatus, fac ut prœdestineris.234 

Cet énoncé m'évoque que je dois faire mes décisions constamment pendant toute la 

vie, et faire l'action en vertu de ces décisions, mais toujours en considérant mon but 

qui vient de la nature prédéterminée par Dieu de mon existence. Puisque Dieu a choisi 

un homme parmi les possibilités dès qu'il a prévu ce qu'il est, l'homme obtient 

également son malheur. Car il se rencontre avec le mal aussi inévitablement, c'est à 

cause du meilleur plan qui le demandait. C'est, comme on a déjà dit, l'homme a besoin 

certains maux pour connaître mieux le bien, et faire le mieux.  

 

En ce qui concerne la théologie, comme l'homme tombé et non régénéré est sous 

la domination du péché, il sera également un esclave volontaire à cause de sa 

concupiscence. C'est pourquoi le franc arbitre et le serf arbitre sont la même chose 

pour Leibniz.235 Quand on dit le libre arbitre, c'est-à-dire prendre ses décisions en 

n'agissant que par sa volonté, est ce qui est la cause du mal de coulpe, puis du mal de 

peine.236 Donc, d'être esclave du plaisir de la chair est également la même chose d'être 

agi seulement avec la volonté qui ne donne pas lieu de raisonner dans ses décisions. À 

ce stade, il est important d'éclaircir la nature de la liberté, comme Leibniz a  

mentionné : 

 

                                                 
233  Théodicée, article 55, page 134. 
234  ibid., article 55, page 134. « Si tu n’est pas prédestiné, fais en sorte que tu sois prédestiné. » 
235  ibid., article 277, page 283. 
236  ibid., article 288, page 289. 



59 
 

 

« Nous avons fait voir que la liberté, telle qu’on le demande dans les écoles 

théologiques, consiste dans l’intelligence, qui enveloppe une connaissance distincte de 

l’objet de la délibération ; dans la spontanéité, avec laquelle nous nous déterminons; 

et dans la contingence, c’est-à-dire, dans l’exclusion de la nécessité logique ou 

métaphysique. L’intelligence est comme l’âme de la liberté, et le reste en est comme 

le corps et le base. »237 

 

Puisque la nécessité morale, dont l'opposé est contraire à la convenance, Dieu 

fait son choix en vertu de la nécessité morale, car il y a plus d'un objet possible de sa 

volonté, de sorte que son choix est toujours absolument approprié face aux possibilités 

des choses.238 C'est Dieu qui nous donne la volonté qui sert à produire nos actions 

bonnes ou mauvaises. Et on agit en vertu des raisons sans nuire à notre liberté, de 

même, à notre spontanéité. Comme notre existence et nos actions ne dépendent que de 

Dieu, notre spontanéité ne perd pas sa liberté. Leibniz dit que la liberté possède deux 

conditions : la spontanéité et l’intelligence, dont elles ont un rôle dans la 

délibération.239 D'autre part, on peut faire une décision mal au lieu du bien à cause de 

l'imperfection de la liberté. Ce sont les apparences du mal ou du bien qui nous trompent 

vu qu'on a une existence bornée. Cependant, la prévalence de nos inclinations ne fait 

pas obstacle à utiliser notre pouvoir grâce à la raison. De l'autre côté, comme le mal 

devait être enveloppé dans le meilleur, Dieu l'a permis comme condition. La liberté 

n'est pas seulement exempte de la nécessité, mais aussi de la crainte. Car, quand on 

considère que l'origine de la crainte qui vient de la privation de la connaissance, et 

aussi bien que du peu de perception celle qui est attachée avec la connaissance aussi, 

elle serait la raison de la limitation de la liberté. D'autre part, l'homme peut pécher, 

mais il ne commet pas de péché nécessairement.  

 

Cela nous montre aussi que la nature de la substance est limitée à mesure de la 

perfection de son expression. C'est pourquoi les substances agissent les unes sur les 

autres en empêchant ou en limitant. Donc chaque changement entre eux cause 

d'augmenter l'expression de l'une en diminuant celle de l'autre. Et agir d'une substance, 

c’est exercer sa puissance ou sa vertu. C'est-à-dire, quand elle exerce une action, elle 

s'étend et change en mieux. On peut dire que l'action est d'avoir un plus grand degré 

                                                 
237  Théodicée, article 288, page 290. 
238  ibid., la cause de Dieu, article 21, page 428 
239  ibid., article 302, page 297 



60 
 

 

de perfection à condition qu'elle n'utilise pas sa puissance pour pécher. Et l'autre 

substance qui est affectée, comme elle serait passive, passe à un moindre degré qui 

montre sa faiblesse. Leibniz indique que l'action porte un certain plaisir à la substance 

et la substance passive importe une certaine douleur, et vice-versa.  

 

Selon lui, les lois de la nature qui organisent les mouvements ne sont pas 

absolument nécessaires ou complètement arbitraires. Et aussi, il indique que la 

nécessité physique est fondée sur la nécessité morale, ce qui signifie le choix suprême 

de Dieu. Donc, sous la dépendance de nécessité morale, la nécessité physique règle 

l'ordre de la nature, et se trouve dans les lois du mouvement en conséquence. Donc, en 

ce qui concerne la relation entre Dieu et ses créatures, la liberté de l'homme qui est au 

milieu du franc arbitre et de la contrainte, dont elle est effectuée en conformité avec la 

décision de Dieu liée à sa nécessité de morale. L'actuelle suite des choses ont atteint 

l'existence afin du décret unique de Dieu, celui qui résulte d'après l'examen de tout ce 

qui existe dans cette suite.240 De ce point de vue, son décret unique qui vient de la 

nécessité de conséquence, qui est une nécessité hypothétique quand même. Comme il 

exprime :  

 

«...comme découlant d’une prévision et d’une préordination posées au principe; 

il ne s’en tire aucune nécessité absolue ou du conséquent, parce qu’un autre ordre des 

choses était possible aussi, et dans les parties et dans le tout, et que Dieu, choisissant 

une suite des choses contingentes, n’a pas, par son choix, changé leur contingence. »241 

 

3.4. L’exemple de la racine carrée de deux et l’imperfection de la créature . 

 

Quand on revient au sujet de l'imperfection duquel on confond avec le mal à 

cause des perfections bornées, comme Leibniz l'a déjà dit, on doit voir la suite des 

choses ou des séries dans un sens plus qu'en croire. Ainsi on a la chance de connaître 

les événements a priori par les causes, en plus de juger par les effets de même, et cette 

connaissance nous assure la foi fondée sur la raison de même que comment Dieu a fait 

le meilleur. Mais, comme Leibniz l'explique dans Théodicée, cela ne veut pas dire 

qu'une partie du meilleur est aussi le meilleur, comme le tout, nécessairement.  

                                                 
240  Théodicée, la cause de Dieu, article 42, page 433. 
241  ibid., la cause de Dieu, article 43, page 433. 



61 
 

 

« Si la bonté et la beauté consistaient toujours dans quelque chose d’absolue et 

d’uniforme, comme l’étendue, la matière, l’or, l’eau, et autres corps supposés 

homogènes ou similaires, il faudrait dire que la partie du bon et du beau serait belle et 

bonne comme le tout, puisqu’elle serait toujours ressemblante au tout ; mais il n’en est 

pas ainsi dans les choses relatives. »242 

 

À savoir, comme Dieu a établi l'univers dans un ordre, c'est-à-dire par la raison 

; toutes choses sont liées et sont donc relatives. Par conséquent, il ne peut pas parler 

de l'uniformité des choses dans la nature. Il serait peut-être préférable d'utiliser l'un de 

son exemple qui est la racine carrée de deux dont le nombre souvent montré dans ses 

textes. Car ce nombre est incommensurable avec l'unité, et il continue à l'infini avec 

ses chiffres après la virgule. Et quand on voit la formule et les séries du nombre 

concerné, on s'aperçoit peut-être la relation entre la perfection ou l'ordre et 

l'imperfection ou désordre à l'aide des numéros de séquence dans la suite de ce nombre. 

  

La formule de la racine carrée de deux : 

 

243 

 

Ainsi, quand on examine le développement de la formule de ce nombre 

irrégulier, on voit que les chiffres du dénominateur sont proportionnels dont 

s'ensuivent dans un ordre, et aussi bien que les nombres divisés ont le même caractère. 

En revanche, lorsque nous traitons la valeur de ce nombre, cela : 

  

La série de la racine carrée de deux :  

 

 

 

Comme Leibniz l'indique c'est un nombre sourd et incommensurable. Et c'est 

pour cette raison, il va à l'infini dans un état de désordre, aussi bien que dans la suite 

des événements qui nous apparaît souvent. En effet, quand on regarde le 

                                                 
242  Théodicée, article 213, page 247. 
243  http://villemin.gerard.free.fr/Wwwgvmm/Nombre/Rac2Val.htm. 

http://villemin.gerard.free.fr/Wwwgvmm/Nombre/Rac2Val.htm


62 
 

 

développement de la valeur de ce nombre incommensurable, on constate un ordre 

propre entre les chiffres, proportionnés qui assurent la causalité, quoiqu'il nous 

apparaît comme un désordre ou imparfait. Peut-on dire un désordre dans l'ordre ou 

l'ordre dans le désordre qui s'ensuit infiniment, mais qui est contenu dans l'ordre final, 

d'où résulte l'harmonie préétablie? Comme Leibniz l'a dit :  

 

« Car si nous étions capables d’entendre l’harmonie préétablie universelle, nous 

verrions que ce que nous sommes tentés de blâmer est lié avec le plan le plus digne 

d’être choisi ;… » 244 

 

Et de même, il parle de la clef du chiffre qui peut exprimer le désordre ou 

l'irrégularité dans une suite de nombres qui va à l'infini, et qui saurait inconnu pour les 

créatures bornées.  

 

« On peut proposer une suite ou séries de nombres tout à fait irrégulière en 

apparence, où les nombres croissent et diminuent variablement sans qu’il y paraisse 

aucun ordre; et cependant celui qui saura la clef du chiffre, et qui entendra l’origine et 

la construction de cette suite de nombres, pourra donner une règle, laquelle étant bien 

entendue, fera voir que la série tout à fait régulière, et qu’elle a même des belles 

propriétés . »245 

 

Donc il y aura toujours des hauts et des bas ou des points d'inflexion ou d'autres 

variétés dans une telle ligne de nombres, et qu'il n'y a aucun support raisonnable en 

apparence pour nous. 

  

Alors, quand on trait la série de racine carrée de deux ci-dessus, soit une suite 

des événements ou des séries qui vont à l'infini dans la notion du sujet, soit les rapports 

des sujets ou des monades; peut-on dire qu'il n'y a aucune chose uniforme ou tout de 

même dans le monde actuel ou l'univers, mais il y a une relation proportionnée ou par 

degré entre toutes ces choses créées, en comparant ces rapports avec les nombres 

irréguliers ou les nombres fractionnaires qui suivent à l'infini, mais dans un ordre 

proportionné, c'est-à-dire, dans une relation, non pas par hasard. Ce que Leibniz essaie 

                                                 
244  Théodicée, article 44, page 76. 
245  ibid., article 242, page 263. 



63 
 

 

de montrer, c'est que tout est lié dans l'existence et qu'il n'y a pas de saut à cause des 

relations proportionnelles. Car à cause de la continuité à l'infini, les choses, les états 

ou les événements doivent montrer une différence dans ses actions, de sorte qu'il existe 

un rapport entre l'effet et la cause, de sorte qu'un état présent peut passer à l'état suivant, 

connecté en vertu du principe de raison suffisante, sans avoir le saut en passages de la 

suite infinie.  

 

3.5. Sous quel règne peut-on réaliser la véritable liberté humaine ? 

 

Comme nous l'avons déjà indiqué, il y a du bien et du mal à différents degrés 

dans l'univers qui reste en harmonie, c'est-à-dire que tout ce qui s'y passe contient 

infiniment bien ou mal. Et nous avons constaté que rien ne peut violer l'ordre qui 

constitue l'univers en considérant la relation de désordre et d'ordre. Et selon Leibniz, 

« ...il faut que Dieu ait trouvé dans la région des possibles l'idée d'un tel homme entrant 

la suite des choses, de laquelle le choix était demandé par la plus grande de perfection 

de l'univers,...»246 de sorte que les défauts et les péchés ne sont pas seulement pour la 

punition, plutôt pour les réparer afin qu'ils contribuent au plus grand bien. Lorsque 

nous parlons de l'homme ce qui est l'âme raisonnable ou l'esprit, il y a encore une autre 

différence entre l'âme ordinaire et l'esprit, selon Leibniz. C’est que les esprits sont 

comme des images de divinité, mais les âmes ordinaires sont comme des miroirs ou 

des images de l'univers. Et les esprits peuvent donc connaître le système de l'univers 

et l'imiter autant que possible,247 car ils ont un privilège en Dieu, comme ils ont la 

connaissance d'eux-mêmes. Puis il explique que l'assemblage de tous les esprits 

compose la Cité de Dieu, celle qui est le monde moral.248 Et ce monde moral est dans 

le monde naturel, et il est plus élevé dans les œuvres de Dieu. La bonté de Dieu se 

manifeste par rapport à ce monde moral, et ses deux autres attributs principaux, ceux 

qui sont la sagesse et la puissance, sont partout.249 Ainsi, le monde moral appartient 

aux âmes qui agissent selon les lois des causes finales, et les corps agissent selon les 

lois des causes efficientes où ils se trouvent dans le monde naturel. Et il y a une 

harmonie entre ces deux lois, ainsi qu'une harmonie entre le règne physique de la 

nature et le règne moral de la Grâce.250 Mais dans la relation de ces deux règnes, il y a 

                                                 
246  Théodicée, article 350, page 323. 
247  Monadoloji, article 83, page 60. 
248  ibid., article 85, page 61. 
249  ibid., article 86, page 61. 
250  ibid., article 87, page 62. 



64 
 

 

priorité en faveur du règne de la grâce. D'un autre côté, le règne de la grâce est 

accommodé également au règne de la nature dans quelque manière, car tout est lié dans 

le grand plan de Dieu.251 Donc, après toutes ces explications faites par Leibniz, nous 

comprenons que l'âme correspond au règne moral, et Dieu l'a créé en premier 

«...qu’elle doit se produire et se représenter par ordre ce qui se passe dans le corps ;… 

»252 Et en retour le corps correspond au règne de la nature qu'il doit faire de lui-même 

ce que l'âme ordonne.  

 

Il nous faut donc examiner ce qui permet de parvenir à une véritable liberté par 

rapport à ces deux règnes. Quand on dit que le règne naturel, c'est donc la région la 

série ou la suite des choses ou des événements ceux qui se produisent à l'infini. Et nous 

avons des représentations des choses au moyen du corps qu'appartient à ce règne. Parce 

que nous avons besoin de ces représentations pour nos pensées. Car, c'est Dieu seul 

qui n'a pas besoin d'un objet pour y penser, car toutes les idées sont en lui éminemment. 

Mais quand nous disons l’objet, c'est la représentation de l'objet qui contribue à la 

détermination de la substance, puisqu'aucune ne vient de l'extérieur à la substance,253 

« ...ou plutôt la substance agit sur elle-même autant qu’elle est disposée et affectée par 

cette représentation. »254 Notre esprit exprime Dieu, l'univers et toutes les existences, 

car nous avons continuellement toutes ces formes. Et cela signifie que l'esprit pense 

déjà confusément à tout ce qu'il pensera distinctement, le moment venu.255 Et selon 

Leibniz, nous savons que nous avons les idées de toutes choses dans notre âme, cela 

en vertu de l'action continue de Dieu sur nous.256 C'est donc Dieu qui fait des traces 

pour nous, dans la série des événements de la nature, qui nous assure que nous y 

pensons le moment venu. Cependant, les expressions que nous avons dans notre âme, 

qui ne viennent pas de l'extérieur (les sens). Parce que les notions de moi, d'être, 

d'identité, de Dieu et des autres viennent de l'expérience interne.257 Et cette décision 

de Dieu donne également à chaque âme un point de vue ou une perspective dans la vie 

commune de la nature. Cela nous fait penser que le règne naturel sert à chaque âme à 

faire connaître son imperfection qui vient de son essence. D'autre part, chaque 

                                                 
251  Théodicée, article 118, page 170. 
252  ibid., article 62, page 138. 
253  Théodicée, article 20, page 408. 
254  ibid., article 21, page 409. 
255  Discours de Métaphysique, article 26, page 64. 
256  ibid., article 28, page 65. 
257  ibid., article 27, page 65. 



65 
 

 

changement est établi soit mentalement, soit corporellement, dans la nature, ayant sa 

propre place ( sedes ) dans l'ordre temporel, son propre emplacement ( locus ) dans 

l'ordre des coexistences. Et bien que les monades n'aient pas d'extension, elles ont un 

certain lieu ( situs ) dans l'étendue, en d'autres termes, elles ont un lien de coexistence 

avec les autres.258 En considérant que tout est lié dans la nature même, on peut dire 

que tous les changements, qui visent à penser par l'âme, sont prédéterminés selon 

l'imperfection de l'âme proprement dite. Et comme il y a l'harmonie préétablie entre 

ces deux règnes, « ...l'âme trouve en elle-même, et dans sa nature idéale antérieure à 

l'existence, les raisons de ses déterminations, réglées sur tout ce qui l'environnera. »259 

Ou nous pouvons dire, l'essence de l'âme ou de l'homme que tout ce qui lui arrivera à 

jamais est prédéterminé par Dieu, mais pas de manière nécessaire. Car Dieu y voit en 

même temps le fondement et la raison de tous les prédicats qui se peuvent dire de lui 

véritablement. Et aussi « ...tous les décrets de Dieu dont il s’agit sont simultanés, non 

seulement par rapport au temps, en quoi tout le monde convient, mais encore in signo 

rationis (logiquement), ou dans l’ordre de la nature. »260 

 

Mais nous pouvons accroître nos connaissances à l'aide de ce règne naturel. 

Ainsi nous nous efforçons de découvrir l'immense science de Dieu dans la nature. Et 

cela nous impute tout le temps la question de l'éthique. Parce que nous devons 

considérer qu'autant plus de connaissances exigent autant plus d'éthique. Lorsqu'on se 

souvient de la métaphore de Pharmakon261 qui est aussi le remède et le poison ; par 

conséquent, nous pouvons l'utiliser pour anéantir la nature et toutes les créatures, ou 

nous pouvons nous efforcer de connaître l'univers de Dieu. Mais, comme le chemin 

dans ce règne avance à l'infini, nous ne pouvons pas nous déterminer, puisque nous 

sommes dans la série des événements. C'est comme être inclus dans l'ensemble en 

mathématiques, car il n'y a aucune possibilité de connaître un tout entièrement à moins 

d'être en dehors de cet ensemble. De même, nous n'avons pas la chance de connaître 

Dieu, ce qui est la dernière raison des choses, sous ce règne. Nous pouvons donc 

considérer que le règne naturel est une étape pour le passer, pour l'homme qui est l'âme 

raisonnable. Car Leibniz fait une explication sur le sujet de définition dans Nouveaux 

Essais, celui qui paraît supporter notre proposition.  

                                                 
258  Correspondence à De Volver, [ G 2, 248-253 ] [ deuxième lettre] , 20 Juin 1703, Monadoloji, page 

97, (traduction).  
259  Théodicée, article 323, page 309. 
260  ibid., article 84, page 149. 
261  www.play.google.com/Platon:Œuvres complètes, Phèdre, page 2000-2001, ( 274e-275a ). 

http://www.play.google.com/Platon:%C5%92uvres


66 
 

 

«...mais il y a une autre qui dépend des expériences et se rapporte aux 

tempéraments. Pour connaître les substances, la figure, la couleur, c'est-à-dire le 

visible, nous donnent les premières idées, parce que c'est par là qu'on connaît les 

choses de loin; mais elles sont ordinairement trop provisionnelles, et dans les choses 

qui nous importent, on tâche de connaître la substance de plus près. »262 

 

Quand on parle de l'âme immortelle de l’homme, c'est pour dire que la même 

personne garde toujours ses qualités morales tout en conservant même sa 

conscience.263 Et aussi, l'âme, qui a la spontanéité en soi, ne dépend que de Dieu et 

d'elle-même. Par conséquent, elle a une responsabilité envers Dieu, dont la 

responsabilité lui donne la récompense et le châtiment pour ce qu'elle fait dans la vie. 

Mais ce qui est plus important, Dieu lui donne l'image de la divinité, c'est 

l'intelligence.264 Et comme tout l'avenir est déterminé, mais l'homme ne sait pas ce que 

c'est, Leibniz explique que l'homme doit faire son devoir selon la raison et selon les 

règles que Dieu lui a prescrites.265 Comme cela a déjà été dit, la connaissance des 

vérités nécessaires nous donne la raison et les sciences elles-mêmes, par conséquent, 

nous assurent d'élever la connaissance de nous-mêmes et de Dieu. Et lorsque nous 

faisons l'abstraction par des vérités nécessaires, nous pensons à ce qui s'appelle moi, 

nous donc considérons que ceci ou cela est en nous. 

 

La bonté de Dieu se réalise par rapport à la cité de Dieu. Et cette cité de Dieu est 

le monde moral qui est composé de l'assemblée de tous les esprits. Nous sommes les 

esprits, nous n'avons pas seulement un ordre de perceptions distinctes, qui fait de nous 

notre empire. Mais il y a aussi un ordre de perceptions ou de passions confuses qui 

nous asservit.266 L'homme qui porte le bien et le mal en lui, il serait l'empire ou 

l'esclave de lui-même en vertu de prendre une décision parmi les choix qui sont bons 

et mauvais. C'est comme accepter que l'univers soit en dehors de l'homme ou en lui. 

Si l'homme cherche la vérité et son but hors de lui-même, dans l'univers, il ne réussira 

pas à cause de l'ordre de ses perceptions confuses et de l'ordre des choses ou des 

événements qui vont vers l'infini. Si nous cherchons à trouver la vérité en dehors de 

nous, il y aura le risque de confondre les moyens avec le but qui nous est propre. Ainsi, 

                                                 
262  Nouveaux Essais, livre 3, page 276. 
263  Théodicée, article 89, page 153. 
264  ibid., article 147, page 199. 
265  ibid., article 58, page 136. 
266  ibid., article 63, page 139. 



67 
 

 

l'homme confondra son chemin avant de comprendre le but de son créateur. Il est 

évident qu'il y a une différence entre l'homme qui prend ses décisions en fonction des 

événements prédéterminés par Dieu, et l'homme (en vertu du degré de sa perfection) 

qui les prend en comprenant le dessein de Dieu. Comme déjà dit, le règne naturel, qui 

correspond à l'univers dans lequel se trouve l'homme, est une étape à franchir pour 

l'homme. Et on n'y trouve que les moyens de but. En revanche, comme l'indique 

Leibniz, l'homme est comme un petit monde ou un microcosme,267 il peut réaliser ce 

qu'il recherche par son intelligence. Donc, en soi-même on revient à Dieu par réflexion. 

Et lorsque nous reconnaissons que notre essence en provient, nous comprenons 

également que nous sommes des créatures dirigées vers le bien. Et nous comprenons 

également le dessein de Dieu qu'il produit le mieux en fonction de ses trois principaux 

attributs. C'est aussi que nous découvrons le meilleur de nous lorsque nous nous 

inclinons vers le bien autant que notre perfection ou notre réceptivité. Puisque chacun 

nous est un suppôt268 composé d'âme et de corps dans la communication métaphysique, 

nous réalisons également que nous avons un but. Et le meilleur objectif est d'être sur 

le chemin de notre créateur. Par conséquent, quand nous savons que nous contribuons 

librement à la série ou la suite infinie dans la vie, et quand nous savons ce que nous 

devons faire autant possible, volontairement ; nous réaliserons notre but véritable. 

Ainsi, c'est la volonté libre qui se réalise dans le règne de moral de la Grâce. Car nous 

sommes des suppôts dont le rôle est de déterminer la puissance de Dieu lui-même. 

 

« ...non seulement pour le tout en général, mais encore pour nous-mêmes en 

particulier, si nous sommes attachés, comme il faut à l’Auteur du tout, non seulement 

comme à l’Architecte et à la cause efficiente de notre être, mais encore comme à notre 

Maître et à la cause finale qui doit faire tout le but de notre volonté, et peut seul faire 

notre bonheur. »269 

 

C’est pourquoi, on peut s'approcher à la conception de liberté et de nécessité 

concernant la volonté de l'homme, quand on considère la conception de la 

connaissance qui nous dirige ou rappelle notre but, et naturellement vers le bien. Peut-

être, cet état nous aura permis à considérer aussi l'importance du point de vue ce qui a 

un rôle très important dans la philosophie de Leibniz comme il l’indique que : 

                                                 
267  Théodicée, article 147, page 199. 
268  ibid., article 59, page 137. 
269  Monadoloji, article 90, page 64. 



68 
 

 

« …et c’est dans ce sens que j’ai coutume de dire que l’entendement peut 

déterminer la volonté, suivant la prévalence des perceptions et raisons, d’une manière 

qui, lors même qu’elle est certaine et infaillible, incline sans nécessiter. »270 

  

  

                                                 
270  Nouveaux Essais sur l’Entendement Humain, Livre 2, chapitre 21, article 8, page 137. 



 
 

 

CONCLUSION 

 

 

Il est manifeste que la volonté n'est pas une faculté sans but, dont on prend la 

décision dans toute action à cause d'un but prédéterminé, selon Leibniz. Tout d'abord, 

il est entendu que Dieu lui-même a créé l'univers et les créatures en vertu de son 

dessein et que, par conséquent, sa volonté est absolument conforme à ce que Leibniz 

l'indique : 

 

« A la vérité, Dieu, formant le dessein de créer le monde, s’est proposé 

uniquement de manifester et de communiquer ses perfections de la manière la plus 

efficace et la plus digne de sa grandeur, de sa sagesse et de sa bonté. Mais cela même 

l’a engagé à considérer toutes les actions des créatures encore dans l’état de pure 

possibilité pour former le projet le plus convenable. »271  

 

Et de même, nous savons que le but de Dieu pour la création est basée sur la pure 

raison, et « ...il s’ensuit qu’il n’a aucune volonté sur les événements individuels, qui 

ne soit une conséquence d’une vérité ou d’une volonté générale. »272 

 

Dieu agit selon des règles morales et physiques. Sa volonté n'est donc pas 

indépendante de ces règles de sagesse. Mais son indépendance découle de son 

existence et ses actions sont marquées par le fait qu’il est libre et déterminé à se 

comporter seul et qu’il est moralement un Être suprême. Il n'y a rien derrière lui qui 

soit une substance suprême unique et illimitée. Par conséquent, on peut dire qu'il 

contient autant de réalité que possible. Toutes les créatures dépendent de lui. Il 

s'exprime bien dans son travail, auquel cas Dieu le rend dépendant de lui-même, en 

tant qu'être suprême indépendant. Il ne veut que du bien, 

 

  

                                                 
271  Théodicée, article 78, page 146. 
272  ibid., article 206, page 242. 



70 
 

 

c'est-à-dire que sa volonté agit selon sa sagesse. Comme sa bonté, jointe à la 

sagesse, le conduit à créer le meilleur, « Elle l’y porte sans le nécessiter, car elle ne 

rend point impossible ce qu’elle ne fait point choisir. »273 Leibniz appelle cela le fatum 

qui est un sens non contraire à la liberté et qui signifie aussi le décret Dieu.274 Bien 

qu'il ait eu une inclination par sa grâce, il a permis le mal à plusieurs reprises, pour des 

raisons supérieures, afin de tirer le bien de ce mal.275 Chaque homme est choisi par 

Dieu selon son plan et existe dans les circonstances différentes selon le plan général 

de l'univers.276 À ce stade, la créature a abusé de sa liberté en se munissant son malheur 

dès qu’elle mérite d’exister en vertu de la demande du meilleur plan général. Car, selon 

Leibniz, elle rencontrera le mal et le péché, même si elle incline vers le bien, grâce à 

la nature de Dieu qu'il a établi. De la même manière, il a été compris que cet état est 

réalisé par Dieu dont il a choisi le monde actuel parmi les mondes possibles en raison 

du premier péché d'Adam et suivi de la série d'événements qui conviennent le mieux 

au plan général. À ce stade, lorsqu'il traite de la question de la liberté de Dieu, Leibniz 

exprime également à nouveau à cause de l'opinion de M. Bayle sur le sujet ce qu'il dit 

comme : 

 

« ...la fatalité de toutes choses revient ; il n’aura pas été libre à Dieu d’arranger 

d’une autre manière les événements, puisque le moyen qu’il a choisi de manifester sa 

gloire était le seul qui fût convenable à sa sagesse. »277 

 

Et Leibniz répond que cette fatalité ou nécessité, dont Bayle le prétend, est 

morale et ne concerne pas la liberté, en d’autres termes, elle en suppose le meilleur 

usage. Et contre la pensée de tout comme Dieu a nécessairement fait le plan unique, 

Leibniz indique que Dieu a choisi un Adam qui a pêché librement parmi les autres 

idées possibles, et il l'a admis à l'existence. Un autre point important est que son décret 

ne modifiera pas la nature des objets, c'est-à-dire que Dieu ne rend pas nécessaire ce 

qui est contingent en soi.278 

 

                                                 
273  Théodicée, article 228, page 255. 
274  ibid., article 228, page 255. 
275  ibid., article 99, page 160. 
276  ibid., article 105, page 162. 
277  ibid., article 231, page 256. 
278  ibid., article 231, page 256. 



71 
 

 

 « Il suffit donc qu'il n'y ait point de nécessité métaphysique dans l'action qu'on 

appelle libre il suffit qu'on choisisse entre plusieurs partis possibles. »279 

 

 En ce sens, selon Leibniz Dieu est libre dans son décret de création. Il indique 

également que, puisque « Dieu est porté à tout bien ; le bien, et même le meilleur... 

»,280 il l'incline à agir, mais sans nécessairement le faire, c'est-à-dire, il est impossible 

de prendre pour lui une décision qui ne contient pas le meilleur, et de ne pas faire aussi 

un choix parmi plusieurs possibles. 

 

« Il y a donc en Dieu une liberté, exempte non seulement de la contrainte, mais 

encore de la nécessité. Je l’entends de la nécessité métaphysique ; car c’est une 

nécessité morale, que le plus sage soit obligé de choisir le meilleur. »281 

  

Quant à la créature, elle dépend de Dieu dans la mesure où elle est, et dans la 

mesure où elle agit. C'est pourquoi elle est conservée282 par Dieu continuellement. Et 

dans cette dépendance, il y a un rapport entre Dieu et la créature, dont la passion ou 

réception de la créature correspond à l'action de son créateur. Et Dieu rend la perfection 

à elle qu’à mesure de sa réceptivité. Leibniz indique que, si toutes les substances 

étaient absolument parfaites comme Dieu, elles seraient toutes semblables. Et cette 

création ne serait pas convenable et possible, compte tenu de l'ordre et de la suite des 

choses, et il n'y aurait pas eu de possibilité de les produire selon Leibniz.283 C'est pour 

cela, elles doivent être différentes les uns les autres jusqu'au moindre détail à l'infinie. 

C’est-à-dire, il faut qu’il y a des différents degrés de perfection pour les en faire, et il 

doit être certains limitations de toutes sortes pour la création. Donc, la source 

d’imperfection et des défauts de la créature viennent de cette limitation originale, celle 

qui réalise, au début de sa création, à cause des raisons idéales qui la bornent. Cette 

imperfection et les défauts déterminent aussi l’action de la créature. Comme l’action 

est une modification de la substance celle qui n’est pas seulement la variation dans les 

perfections transmises par Dieu à la créature, et aussi la créature la possède en elle 

dans les limitations, pour être ce qu’elle est. En ce qui concerne la créature, à notre 

avis, Leibniz nous fournit un résumé qui renferme toute la constitution, de la substance 

                                                 
279  Théodicée article 232, page 257. 
280  ibid., article 230, page 256.  
281  ibid., article 230, page 256. 
282  ibid., article 27, page 120. 
283  ibid., article 200, page 237. 



72 
 

 

simple à l'âme et au corps, chez Théodicée, que nous devons indiquer pour mieux 

comprendre les conditions de la liberté concernant l'homme que : 

 

« J’y fais voir que naturellement chaque substance simple a de la perception, et 

que son individualité consiste dans la loi perpétuelle qui fait la suite des perceptions 

qui lui sont affectées, et qui naissent naturellement les uns des autres, pour représenter 

le corps qui lui est assigné, et, par son moyen, l’univers entier, suivant le point de vue 

propre à cette substance simple, sans qu’elle ait besoin de recevoir aucune influence 

physique de corps; comme le corps aussi, de son côté, s’accommode aux volontés de 

l’âme par ses propres lois, et par conséquent ne lui obéit qu’autant que ces lois le 

portent. D’où il s’ensuit que l’âme a donc en elle-même une parfaite spontanéité, en 

sorte qu’elle ne dépend que de Dieu et d’elle-même dans ses actions. »284 

 

D'autre part, la liberté ne réside pas seulement dans l'intelligence qui inclut la 

connaissance distincte d'un objet de délibération, mais aussi dans la spontanéité qui 

nous permet de nous déterminer, ainsi que dans la contingence.285 

 

« La substance libre se détermine par elle-même, et cela suivant le motif du bien 

aperçu par l'entendement qui l'incline sans la nécessiter ; et toutes les conditions de la 

liberté sont comprises dans ce peu de mots. »286 

 

Quand on parle de la liberté dans la nature de l'existence, on doit aussi prendre 

en main la nature de la nécessité liée à la philosophie de Leibniz. Selon lui, les lois de 

la nature qui organisent les mouvements ne sont pas absolument nécessaires ou 

complètement arbitraires. Et aussi, cela indique que la nécessité physique est basée sur 

la nécessité morale, ce qui signifie le choix suprême de Dieu. Ainsi, sous la dépendance 

de la nécessité morale, la nécessité physique régit l'ordre de la nature et se trouve en 

conséquence dans les lois du mouvement. Donc, en ce qui concerne la relation entre 

Dieu et ses créatures, la liberté de l'homme qui est au milieu du franc arbitre et de la 

contrainte, dont elle est effectuée en conformité avec la décision de Dieu liée à sa 

nécessité de morale. L'actuelle suite des choses ont atteint l'existence à fin du décret 

unique de Dieu, celui qui résulte d'après l'examen de tout ce qui existe dans cette suite. 

                                                 
284  Théodicée, article 291, page 291. 
285  ibid., article 288, page 290. 
286 ibid., article 288, page 290. 



73 
 

 

De ce point de vue, son décret unique qui vient de la nécessité conséquence, est une 

nécessité hypothétique quand même, quoiqu'il soit immuable comme toutes les raisons 

ont été déjà prises en considération avant de le réaliser.  

 

Ainsi, lorsque nous revenons à notre question, posée dans l'introduction, en ce 

qui concerne la question de la liberté d'existence prédéterminée à la suite d'événements 

ou de choses, en restant fidèle à la philosophie de Leibniz, nous pouvons tout d'abord 

dire que : Dieu a choisi librement une suite d'événements qui commence par le premier 

péché d'Adam parmi les autres possibilités infinies, même s'il ne voyait pas cette série 

d'événements à l'infini, il les prévoit comme chaque événement constituant une action 

dans une connexion entre l'effet et la cause. Ainsi, Dieu choisit avec le principe de la 

raison suffisante, qui se trouve dans les différents degrés de perfection contenus dans 

les mondes possibles et constitue le principe permettant d’obtenir l’existence du 

meilleur. Comme son choix est absolument le plus harmonieux, ses manières sont 

fécondes en ce sens qu’elles sont plus simples et que Dieu les produit de la manière la 

plus parfaite possible. Car la simplicité et la fécondité287 sont la raison au fond de ses 

règles pour choisir le meilleur. Pour cette raison, comme tout est lié dans l'univers, il 

n'y a pas de chose créée sans ordre. Il a donc choisi ce monde parmi les mondes 

possibles et a nommé toute la collection et toute la suite de toutes les choses existantes. 

Et tout est lié dans l'univers cela signifie qu'il existe un lien entre toutes les choses 

créées correctement les unes les autres. Comme il choisit parmi le possible, on peut 

dire que c'est à cause d'un choix librement. Ici, bien sûr, ce monde n’a pas été créé par 

hasard ou par nécessité. Cela dépend totalement de l'inclinaison qui mène au meilleur. 

Il voit tout d'un coup et qu'il prévoit la continuation infinie de ce monde actuel de ce 

que les contingents possibles y existent. C'est-à-dire qu'il voit tout, il prévoit ce qui 

sera. Cette règle est parfaitement liée à son principe d'harmonie en indiquant que le 

présent est gros de l'avenir. 

 

Leibniz définit le certain et le déterminé comme étant la même chose. Le 

contingent est contingent dans le futur et même dans le passé, et sa détermination n’est 

pas incompatible avec la contingence. Leibniz indique donc que la détermination est 

une certitude objective. Et cette détermination qui vient de la vérité n'est pas 

incompatible avec la liberté. Car la nature de la vérité de faire quelque chose après n'est 

                                                 
287  Théodicée, article 208, page 242. 



74 
 

 

pas une vérité nécessaire, c'est-à-dire que son contraire n'implique pas une 

contradiction. En ce sens, quant à notre liberté, nous ne pouvons parler d'une liberté 

indéterminée ou d'une liberté dans une indifférence d'équilibre. À savoir, dans le cas 

où plusieurs choix sont équilibrés, comment peut-on prendre une décision parmi ces 

choix d'équilibres sans raisonner, s'il n'y a pas de différence entre eux ? C'est aussi 

contraire à l'expérience, car il n'y a aucune possibilité de les discerner pour prendre une 

décision réelle. Parce que nous avons toujours des raisons à des degrés divers qui nous 

garantissent de choisir. Il y a des mouvements infiniment externes et internes qui 

contribuent à notre décision et nous assurent par indifférence de nous incliner dans le 

choix qui nous est décidé, c'est-à-dire qu'il n'y a aucune nécessité dans notre choix. Et 

cela nous montre qu'il y a une liberté de contingence dans nos actions, dans nos 

décisions, mais ne dépend que de nos inclinations à cause de nos perceptions. Il y a 

toujours une raison prévalente qui nous fait décider sans avoir de nécessité et la 

personne garde la liberté dans sa choix. De même, il y a toujours une prédétermination 

dans l'état antérieur de l'homme libre qui sert à se déterminer, mais elle ne le nécessite 

d'aucune façon. 

 

Enfin, Dieu a choisi un tel monde d'existence dans lequel il y a un Adam pécheur, 

parmi d'autres mondes possibles, compatible avec son dessein, autrement dit, meilleur 

que possible. Et nous pouvons dire que cet Adam a péché librement dans ce monde, 

même s'il est prédéterminé comme il est choisi. Il est choisi parce qu'il a péché, sinon 

ce monde resterait autant que possible et non actuel. Car, Dieu n’a pas créé un Adam 

vague, Adam qui est créé est une personne déterminée à toutes les situations parmi 

d’autres Adams possibles. Et sa notion individuelle enferme tout ce qui lui arrivera à 

jamais, c’est-à-dire, ses prédicats enfermés dans son sujet, fait ce qu’on appelle moi, et 

le moi est le fondement de la liaison de tous ses états différents. Comme on a déjà dit, 

ces prédicats doivent se former des propositions vraies. 

 

Et l'imperfection qui engendre le péché, elle ne se trouve que dans la spontanéité 

et dans les connaissances. Leibniz exprime que l'imperfection et la détermination qui 

est enveloppée dans la contingence, ne détruisent pas la liberté et ni la contingence. Et 

on ne peut pas parler d'une action sans défaut, car il n'y a pas de perfection dans toutes 

les choses dans la nature à cause des limitations. Selon Leibniz, le mal se réfère au 

défaut d’action et le bien consiste à faire le meilleur, voire plus d’un mouvement 



75 
 

 

possible. C'est pourquoi il dit qu'agir imparfaitement, c'est agir avec moins de 

perfection. La créature fait l'action qui contient la variation, c'est-à-dire la modification 

de sa substance qui s'incline sans nécessiter. Et cette action de la créature qui provoque 

cette variation et donne également lieu à la communication de Dieu dans ses 

perfections et ses limitations. Ainsi, le sens du mal pour Leibniz ne provient pas 

seulement de l'ignorance, mais aussi d'une erreur qui souffre de privation. D’autre part, 

le mal doit être dans la continuation de l'existence dans les événements, car son rôle 

est le résultat d’un plus grand bien. Parfois, il ne faut pas éviter le mal car il 

s'accompagne d'une plus grande faveur. 

 

En même temps, c'est bien ou mal l'action est liée au raisonnement, que Dieu 

nous demande de faire avec bonne intention, c'est-à-dire nous devons faire autant 

d'actions que possible, avec une bonne intention basée sur raisonnement. Comme les 

anciens appellent logon aergon ( raison paresseuse ), c’est-à-dire qu’il ne faut pas 

s’attendre à ce qui va nous arriver. Ce que nous comprenons, c’est qu’un être fait un 

mouvement vers le bien autant qu’il est raisonnable, que Dieu préfère, en éliminant les 

obstacles qu’il cherche à imiter. La voie de Dieu, c'est-à-dire que la simplicité des 

voies est en équilibre avec la richesse des effets résultant des règles de perfection de 

la conduite divine. Donc, Dieu fait des marques générales dans les choses gouvernées 

qui permettent aux créatures capables d’agir parfaitement pour trouver la meilleure 

solution dans ses actions. Donc, nous devons faire nos décisions constamment pendant 

toute la vie, et faire l'action en vertu de ces décisions, mais toujours en considérant 

notre but qui vient de la nature, prédéterminée par Dieu, de notre existence. Et l'on 

peut dire que cette prédestination faite par Dieu à nous dont elle permet nous incline 

au bien naturellement comme Dieu qu'il s'est. Quoique l'homme doit admettre à 

l'existence, puisque Dieu l'a choisi parmi les possibles dès qu'il a prévu ce qu'il est, il 

se procure son malheur. Car il se rencontre avec le mal aussi inévitablement, à cause 

du meilleur plan qui lui est demandé. C'est, comme on a déjà dit, l'homme a besoin 

certains maux pour connaître mieux le bien, et faire le mieux.  

 

Après avoir examiné autant que possible la philosophie de Leibniz dans la thèse 

sous le titre de volonté, il vaudra mieux laisser place à ses révélations sur la volonté 

divine à l'égard de la volonté de l'homme à ce stade de conclusion. En effet, il nous 

explique comment la sagesse de Dieu est liée à sa bonté, en affirmant que « Comme la 



76 
 

 

sagesse ou connaissance du vrai est la perfection de l’entendement, ainsi la bonté ou 

tendance au bien est la perfection de la volonté ».288 Par conséquent, la volonté divine 

a pour objet le bien et le vrai à la fois absolus. Mais la volonté de l'homme est une 

faculté dont l'objet est le bien, au moins apparent, et qui sert à connaître le bien et le 

mal à travers l'existence, c'est-à-dire de faire l'action face aux événements dans la 

notion de l'individu, ce qui enferme ce qui se passerait, et qui fournit la raison de 

vouloir et de ne vouloir pas.289 Et comme cela a déjà été expliqué, la nature de la 

volonté se rapporte à la liberté résultant de la spontanéité et de l’intelligence chez 

Leibniz. En d’autres termes, quand on parle de la nature de la volonté d’une personne, 

c’est relatif au degré de perfection de cette personne. Et aussi, on ne peut pas parler 

d'une liberté indéterminée. Dieu a prévu nos actions dans ses idées, telles qu’elles sont, 

il nous donne la liberté dans ces actions. C'est pourquoi elles sont libres, mais pas 

d’une manière indéterminée. En ce qui concerne les actions de la volonté sont 

déterminées de deux manières : par les dispositions de la cause spécifique précédente 

et par la prescience de Dieu.290On sait aussi que pour avoir une volonté qui convient à 

la volonté de Dieu, un homme doit avoir bien fait ses choix sous le décret de Dieu, 

donc il sera libre. Et de même, Dieu n'a point franc arbitre comme Leibniz l'indique. 

«...et ne le doit point avoir dans ce sens par rapport à sa volonté; il ne peut point 

changer sa nature, ni agir autrement qu’avec ordre ; … »291 

 

À notre avis, le concept de la volonté peut également être psychologiquement  

comme un sujet problématique. Parce que quelqu'un se considère comme une personne 

qui prend ses décisions entièrement par sa volonté, ou au contraire, il se considère 

comme une personne qui n'a pas de volonté dans la vie. C'est pourquoi nous avons 

conçu les trois cas exemplaires afin de mieux examiner le concept de la volonté, de la 

liberté, et de la nécessité le plus profondément possible ci-dessous.  

 

Cas 1: l’Échecs : Dieu et les créatures. 

 

Imaginez un jeu d'échecs qui a une table infiniment allongée et qui représente le 

monde meilleur dont Dieu est établi parmi les mondes possibles. Ainsi, l’échiquier ici 

                                                 
288  Théodicée, la cause de Dieu, article 18, page 428.  
289  ibid., la cause de Dieu, article 19, page 428.  
290  ibid., article 365, page 332. 
291  ibid., article 327, page 311. 



77 
 

 

serait l'espace ou l'étendue et les pions les créatures. Ces pions qui représentent les 

créatures sont compossibles, c’est-à-dire que chaque élément est lié aux autres et qu’il 

est impossible d’avoir une personne incompatible avec cet objectif prédéterminé. 

Chaque pion se déplace selon sa volonté et son point de vue. Chacun est différent l’un 

de l’autre en raison de sa différence interne ou de sa dénomination intrinsèque, et son 

état présent est la continuation de son état antérieur et le présent y est gros de l’avenir 

grâce à sa spontanéité qu'elle est la continuation de l’harmonie préétablie, et qui le 

rend indépendant de l'influence physique d'autres créatures dans ses solutions. Et un 

pion peut agir autant que possible par le degré de sa perfection, au contraire, peut 

souffrir à cause de ses perceptions confuses. On peut également considérer la relation 

entre le bien et le mal dans les actes accomplis, en considérant la partie adverse qui se 

produit dans ce jeu de Dieu. Et bien sûr, chacun fait ses actions selon sa propre nature, 

mais en respectant toujours l’ordre du jeu. En bref, ce jeu qui représente les vérités de 

fait dans lesquelles il y a une raison suffisante, en d’autres termes, qui se réalise 

«...dans la suite des choses répandues par l’univers des créatures;...»292. 

 

Mais si les pions font leurs mouvements par hasard ou par nécessité, comment 

peut-il être un tel créateur qui les a établis ? C'est-à-dire un Dieu qui a conçu un monde 

dans lequel les créatures agissent sans raison ou pour des raisons mécaniques. Alors, 

pouvons-nous dire que Dieu lui-même est un créateur mécanique ? Et logiquement, 

nous aurons besoin d'un autre Dieu unique pour le créer, et que cet état peut avancer à 

l'infini, mais nous aurons toujours besoin inévitablement d'une dernière raison. Et une 

créature qui peut dire moi ne dépendra pas entièrement, dans ses actions ou dans ses 

décisions, du créateur. Car, il n'y a aucune chance pour une âme raisonnable de ne pas 

pouvoir exprimer ou percevoir tout ce qui se passe, et de ne pas faire ses décisions 

propres. 

 

Cas 2 : Casque de réalité virtuelle 

 

Imaginez que tout le monde possède un casque de réalité virtuelle qui représente 

la notion d’individu. Donc, toute la réalité de l'existence est un état enfermé dans le 

casque de cette personne. Par conséquent, chacun sera dans le monde contingent à 

l'aide de ces casques qui enferment le même monde. Et aussi pour tout le monde, tout 

                                                 
292  Monadoloji, article 36, page 30. 



78 
 

 

ce qui lui arrive, se produit dans une connexion, consécutivement, et il n'y a aucune 

influence physique puisque cette connexion est établie dans le casque. Et chaque 

casque, comme la notion d'individu, enveloppe consécutivement tous les événements 

qui ne dépendent que des décrets libres de son créateur. Et nous ne pouvons parler de 

la réalité mutuelle de la série d’événements ou de choses enfermées dans chaque 

casque sans l’existence d’un créateur qui l’a créé. Ainsi, il y a des mondes possibles 

infinis dans les idées du créateur, et son choix serait déterminé parmi d'autres en 

fonction de son objectif. Et chacun ayant l’un de ces casques qui lui est propre, exprime 

cet univers par son degré de perfection autant que possible dans une relation avec les 

autres grâce à l’harmonie préétablie. Tout comme il l'exprime ou le projette de son 

point de vue comme un miroir vivant de l'univers. Et tous les événements consécutifs 

du scénario de ce jeu se réalisent dans l'espace qui est l'ordre de l'existence et dans le 

temps qui est l'ordre de succession dont ils sont des phénomènes bien fondés.  

 

Comme ce jeu a une constitution algorithmique comme les autres, c'est-à-dire 

qu'il existe un ordre préétabli, on peut dire que cette constitution est similaire à 

l'harmonie préétablie de Leibniz. Et nous savons que tout est lié dans l'organisation de 

l'auteur, il n'y a donc pas de saut dans la série des choses ou des événements. D'autre 

part, nous pouvons faire ce que nous voulons, étant l'un des joueurs, à condition de 

tout en restant cohérent avec notre raisonnement et en évoluant vers un état de 

fécondité. Nous pouvons également poser les mêmes questions pour ce scénario.  

 

Cas 3 : l’Aquarium 

 

Imaginez qu'un aquarium regorge de plusieurs espèces de poissons qu'ils 

déplacent et survivent en fonction de leur nature. Et il y a des choses décoratives avec 

des plantes qui leur facilitent la vie. Et tous les corps vivants étant les machines de la 

nature293, que l'on trouve dans cet aquarium, sont toujours des machines dans leurs 

moindres parties, à l'infinie. Il y a donc même des âmes, des animaux et des entéléchies 

dans cette subdivision sans fin. Naturellement, cet aquarium est entouré du mur de 

glace qui le distingue de l'endroit où il se trouve. Et en ce qui concerne ses habitants 

de l'aquarium, ils n'auront aucune chance de s’apercevoir la pièce dans laquelle se 

trouve l'aquarium, la maison dans laquelle se trouve la pièce ou la rue dans laquelle se 

                                                 
293  Monadoloji, article 64, page 48. 



79 
 

 

trouve la maison, et qu'on peut l'avancer jusqu'à l'infini. Alors, dans quel sens peut-on 

dire que ce sont des vies libres ? Et nous pouvons facilement adapter leurs états 

d'existence aux nôtres, ce qui nous donne l'occasion d'examiner notre position face à 

Dieu. 

 

Bien que nous soyons des âmes raisonnables, nous sommes aussi des êtres 

bornés, mais à des degrés différents parce que nous avons plus de capacités comme 

raisonner ou dire moi. 

 

Enfin, ce que nous pensons en tant qu'individu qui a un certain degré de 

perfection, même ce problème de liberté, peut avoir un aspect psychologique. Car, il 

y a une harmonie dans l'univers dont elle est constituée de simplicité et de fécondité, 

comme Leibniz l'a dit. Et cette harmonie est préétablie par la volonté divine, qui a pour 

objet le bien et le vrai à la fois absolus. Et comme il y a harmonie et doit être tout est 

lié dans l'univers, dont les parties ne sont pas uniformes et se rapprochent de plus en 

plus de l'infini. Et puisque tout est lié, il n'y a pas de saut dans la nature à cause du lien 

de cause à effet. Et cela nous donne une responsabilité supplémentaire, à savoir que 

nous ne sommes pas seulement responsables des actions ou des décisions, mais aussi 

des pensées à cause de l'ordre. Ainsi, la réponse de cette responsabilité, qui nous 

conduira ou non à notre liberté, est psychologiquement variable selon le point de vue 

de chaque personne. 

 

À notre avis, l'harmonie préétablie est comme un ordre algorithmique infini fait 

du créateur dont elle nous est inconnue, puisque nous sommes des êtres limités et que 

nous ne pouvons pas la connaître. Nous pouvons également lier cet exemple 

d'aquarium à la racine carrée de deux. Et nous pouvons considérer le lien entre 

l'aquarium, la pièce, la maison et la rue, etc., les concevant comme des nombres 

incommensurables dans l'exemple de la racine carrée de deux. Ainsi, il y a un ordre 

dans la suite de cettes choses à l'infini, quoique nous ne sommes pas capables de les 

comprendre. Donc une autre question se naisse pour nous, c'est que tâcher comprendre 

de ce qui se passe dans l'aquarium, ou de comprendre son effet, au moyen de la 

représentation de cet objet, dans l'état de notre âme. Parce que, nous savons que tout 

est lié dans l'univers, car il y a une causalité dans la série des choses. Par conséquent, 

il doit y avoir une raison pour l'existence d'un aquarium dans cette pièce à l'égard d'un 



80 
 

 

homme qui vit dans cette maison. La cause de cet objet est l'un des moyens dans la vie 

de l'homme pour qu'il puisse élever son âme. En d'autres termes, il s'agit de considérer 

la vie dans la nature comme une fin ou comme un moyen. C'est comme suivre la vie 

naturelle à travers le casque de réalité virtuelle, ou la regarder devant l'aquarium. C'est 

comme se voir comme une partie dans l'univers, ou considérer l'univers comme étant 

en lui, ou se considérer comme un univers. A savoir, ce que nous voulons dire, c'est 

chercher la vérité en lui-même, et essayer de nous connaître par la réflexion pour être 

dans la voie de celle de Dieu. 

 

Il faut dire qu’on ne doit pas parler de la réalité du corps, sauf les monades qui 

les composent. Seules les monades sont réelles et tout le reste sont des phénomènes. 

Comme le disait Leibniz, si nous parlons de la réalité du corps, du temps, de l'espace 

et du mouvement; ce sont des phénomènes de Dieu.294 dans sa correspondance à 

Remond. Autrement dit, s’il n’y a pas de substances invisibles, les corps ne peuvent 

pas être réels. Tout ce qui existe en dehors des monades et des changements de 

monades, résulte d’une chose qui réalise le phénomène. Alors il faut que la substance 

doit être cherchée hors de la nature corporelle. Et aussi considérant notre deuxième 

exemple, la substance est une chose à laquelle je pense quand je dis  

« moi ». Et nous pouvons dire que l’univers est « moi » pour chacun. 

 

Ainsi, dans la vie ou dans l'existence, ce qui inclut dans l'espace de notre 

compréhension, nous pouvons dire que nous sommes libres d'exister dans nos 

décisions ou dans nos choix, ou non. Mais finalement, c'est dire qu'une proposition 

aussi simple serait utilisée dans quel sens, dépend toujours du point de vue de chacun. 

 

Lorsque nous revenons à notre concept de la volonté dans la philosophie de 

Leibniz, à notre avis, elle doit également être considérée avec les principaux attributs 

de Dieu. La sagesse dirige la bonté de Dieu afin d'exercer sur les créatures, « il suit 

que la providence divine se montre dans tout ensenmble de l’univers,...»295. Et il a 

choisi le meilleur entre les suites possibles des choses. Le meilleur, qui est en acte, 

contient toutes les choses harmoniques entre eux dans l'univers. Par conséquent, la 

bonté et la sagesse jointes déterminent la puissance de Dieu. Donc la puissance produit 

                                                 
294 Correspondence à Des Bosses, [ G 3, 433-439 ] [ troisième lettre] , 5 Février 1712, Monadoloji, 

page 150, (traduction). 
295 Théodicée, la cause de Dieu, article 44, page 433. 



81 
 

 

le meilleur ( monde ). Et les hommes qui sont des âmes raisonnables ont le rôle 

d'assurer la continuation de la suite des choses ou des événements dans le meilleur ( 

monde ). Il n'y a donc pas de nécessité métaphysique dans la création par Dieu et de 

même dans la continuation de l'ordre dans la nature au moyen des créatures. Mais il y 

a la nécessité physique qui fait l’ordre de la nature, et cette nécessité est fondée sur la 

nécessité morale. La Cité de Dieu, qui est l'assemblage de tous les esprits, contient le 

monde moral, dans le monde naturel. C'est le monde moral qui est en relation avec la 

bonté de Dieu. Et la liberté humaine ne doit pas seulement inclure la connaissance. Sa 

connaissance doit être attachée au bien. En d'autres termes, la connaissance doit avoir 

une valeur éthique. Ce niveau de connaissance est la vertu qui fait l'homme avoir 

l'aperception ou la conscience. À ce niveau l'homme peut atteindre à la connaissance 

à lui-même et de Dieu. Et Dieu fait des marques générales dans les choses gouvernées 

qui permettent aux créatures capables d’agir parfaitement pour trouver la meilleure 

solution dans ses actions. Donc, l’homme doit faire ses décisions constamment 

pendant toute la vie, et faire l'action en vertu de ces décisions, mais toujours en 

considérant son but qui vient de la nature, déterminée par Dieu, de son existence. Et il 

peut comprendre même le dessein de Dieu qui veut le meilleur. Et c'est la véritable 

responsabilité pour lui et qui lui fait libre. Finalement, nous comprenons que c'est la 

volonté libre de l'homme qui appartient au monde moral, selon la philosophie de 

Leibniz. 

  



 
 

 

BIBLIOGRAPHIE 

 

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Discours de Métaphysique et Correspondance avec 

Arnauld, int., tex., et com., par Georges Le Roy, sixième éd., Paris Librairie 

Philosophique J. Vrin, 1993. 

 

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Essais de théodicée, int. par Jacques Brunschwig, 

Garnier - Flammarion, Paris, 1969. 

 

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Monadologie, trad. par Devrim Çetinkasap, Pinhan 

Yayıncılık, première éd., İstanbul, 2011. 

 

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Nouveaux Essais sur l’entendement humain, 

ch.,bib., int. et notes par Jacques Brunschwig, GF - Flammarion, Paris, 1990. 

 

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Principes de la nature et de la grâce fondés en 

raison, Principes de la philosophie ou Monadologie, par André Robinet, Presses 

Universitaires de France, première éd., Paris, 1954. 

 

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Recherches générales sur l’analyse des notions et 

des vérités, int. et notes par Jean - Baptiste Rauzy, Presses Universitaires de France, 

Épiméthée, première éd., 1998.  

 

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Système nouveau de la nature et de la 

communication des substances, prés. et notes de Christiane Frémont, GF - 

Flammarion, Paris, 1994. 

 

http://villemin.gerard.free.fr/Wwwgvmm/Nombre/Rac2Val.htm ( date d’accès : 

15.03.2020 ) 

 

www.books.google.com/ La notion de nature chez Leibniz, publié par Martine 

de Gaudemar. ( date d’accès : 18.03.2020 ) 

 

http://dictionnaire.sensagent.leparisien.fr/Scolastique/fr-fr/ ( date d’accès : 

07.04.2020 ) 

 

www.play.google.com/Platon:Œuvres complètes, Phèdre, page 2000-2001,  

( 274e-275a ) ( date d’accès : 07.04.2020 ) 

 

  

 

 

  

http://villemin.gerard.free.fr/Wwwgvmm/Nombre/Rac2Val.htm
http://www.books.google.com/
http://dictionnaire.sensagent.leparisien.fr/Scolastique/fr-fr/
http://www.play.google.com/Platon:%C5%92uvres


 
 

 

 

TEZ ONAY SAYFASI 

 

Üniversite  Galatasaray Üniversitesi 

Enstitü  Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Adı Soyadı  Hakan KILIÇCIOĞLU 

Tez Başlığı  la Problématique de la Volonté chez Leibniz 

Savunma Tarihi 12 Ağustos 2020 

Danışmanı Doç. Dr. Aliye KOVANLIKAYA 

 

 

 

JÜRİ ÜYELERİ 

 

 

Ünvanı, Adı, Soyadı  İmza 

 

 

Doç. Dr. Aliye KOVANLIKAYA 

 

 

Dr. Öğr. Üyesi Tarık Necati ILGICIOĞLU 

 

 

Dr. Öğr. Üyesi Hakan İŞÖZEN 

 

 

 

 

Enstitü Müdürü 

Prof. Dr. Yaman ÖZTEK 


