UNIVERSITE GALATASARAY

INSTITUT DES SCIENCES SOCIALES
DEPARTEMENT DE PHILOSOPHIE

LA PROBLEMATIQUE DE LA VOLONTE CHEZ LEIBNIZ

THESE DE MASTER RECHERCHE

Riza Hakan KILICCIOGLU

Directrice de Recherche : Dog¢. Dr. Aliye KOVANLIKAYA

AOUT 2020






UNIVERSITE GALATASARAY

INSTITUT DES SCIENCES SOCIALES
DEPARTEMENT DE PHILOSOPHIE

LA PROBLEMATIQUE DE LA VOLONTE CHEZ LEIBNIZ

THESE DE MASTER RECHERCHE

Riza Hakan KILICCIOGLU

Directrice de Recherche : Dog¢. Dr. Aliye KOVANLIKAYA

AOUT 2020



REMERCIEMENTS

Je voudrais remercier dans un premier temps, ma directrice de ma thése et mon
professeur Dog. Dr. Aliye Kovanlikaya, pour sa patience, et ses judicieux conseils, qui
ont contribué a alimenter ma réflexion.

Je désire aussi remercier Dog. Dr. S. Atakan Altinors, qui m’a suggéré d’étudier
la philosophie de Leibniz pour la thése.

Je tiens a remercier les professeurs de I'université de Galatasaray, qui m’ont
fourni les outils nécessaires a la réussite de mes études.

Je remercie mon ami Murat Terzihan qui a relu et corrigé ma thése. Son soutien
inconditionnel et son encouragement ont été un grand aide.

Enfin, j’aimerais exprimer ma gratitude a ma famille pour leur soutien
inestimable.



TABLES DES MATIERES

Sayfa No
REMERCIEMENTS ...ttt ee et ee e e e s e e eeeeseseeeeeeeseesesaeeeesesees ii
TABLES DES MATIERES ...t eeeeeeen. iii
RESUME .ottt et et e e e e e e et e s e s e eee s s eeeeeees v
ABSTRACT e s e s e e e e e e seseseeeeeseeen. ix
O ZE T oo et e et e e e e s et e e e s et e e e et et e e e s e s et e e es et e e e e s e s eanann Xiii
INTRODUGCTION ..o e e e s s e 1

PREMIERE PARTIE SUR LA RAISON ET L’OBJECTIF DE LA CREATION

DU MONDE ACTUEL ..ottt sttt 6
1.1. Dieu et ses trois attributs principaux, le possible et la contingence sous I’effet

de CES ALITTDULS ...ttt et s 6
1.2. La sagesse de Dieu concerne les choses aussi bien que leurs connexions ........... 9
1.3. La question de la volonté sous la bonté de Dieu par rapport a la liberté et a la

NECESSIES . .oeutieiieetieeite ettt et ee et e e st e et e e ate et e e ssteenbeeesteenbeesneeenseesateenseesneeenseas 11
1.4. La raison de I’existence du monde actuel et la raison derni€re .............coceeueeeee 13
1.5. Quelle sorte de nécessité a un rdle dans la création du monde actuel ?.............. 15
1.6. La création du monde selon le meilleur plan et les futurs contingents . ............. 18
1.7. Un petit désordre est I'un de I’apparent dans le tout et la succession . ............... 23

DEUXIEME PARTIE LES VERITABLES ATOMES DE LA NATURE: LES

MONADES ...ttt ettt et ettt st esae et eneeeneenee 25
2.1. Le sens de la monade et S€S Propri€tés .........ccoceevuemeeneriieneeneniineenienieneeeeeeees 25

2.1.1. Rien ne peut arriver sans pensée et PercePtion . ........cceeeveervvveerveeerveeenns 28
2.2. En raison de la connexion parfaite, la substance exprime l'univers a sa

TTATIEETE . ...eeuteeeteenteeette et e stte et e e eab e e bt e sh b e eabeeebeeeabeesseeembeeeseeenbeeebeeeabeenbeeenneesseeenbeas 34

2.2.1. L'ame a besoin d'un corps organique pour représenter l'univers .............. 35

2.2.2. 1l y a des substances simples dans la moindre partie de la matiere a

T'EEIINE ¢t 37

2.3. Deux métaphores: la relation locale de I'ame et du corps et I’harmonie

GLODALE ..o et eeees 40
TROISEME PARTIE LA RELATION ENTRE LA VOLONTE ET LE MAL
EST EN HARMONIE AVEC L’UNIVERS. ......coiiiiiiieeeeeeeeeee e 43
3.1. L'individualité de la substance et ses événements ceux qui arrivent en vertu

de I'harmonie Préétablie . .......cccveiviiiiiiiiece e 43
3.2. Le meilleur contient non seulement le bien, mais aussi le mal. Et quelle est la

fonction du mal par rapport a 1a volont€ ? ..........cccvveeiiiieiiieeieeee e 47
3.3. La relation de détermination humaine et de liberté, sous le choix de Dieu,

faite par NECESSIE MOTALL . ....cccuviieiiieeiiieeiee e e 56
3.4. L’exemple de la racine carrée de deux et 'imperfection de la créature . ........... 60

3.5. Sous quel régne peut-on réaliser la véritable libert¢ humaine ?.......................... 63



CONCLUSION......

BIBLIOGRAPHIE



RESUME

Lorsque nous examinons la philosophie de Leibniz, nous voyons que le concept
de la volonté a un réle important. En particulier, grace a l'attribut de la volonté, nous
comprenons comment Dieu a créé le monde actuel, ainsi que la fagon dont les créatures
agissent dans ce monde. Pour examiner le concept de volonté, ainsi que les concepts
de liberté et de nécessité dans la philosophie de Leibniz, nous devons d'abord connaitre
le dessein de Dieu en ce qui concerne la création du monde actuel.

Les trois principaux attributs de Dieu occupent une place importante dans la
philosophie de Leibniz. Ce sont les attributs de la puissance, de la sagesse et de la
bonté. Dieu est infiniment puissant ; mais sa puissance est indéterminée, la bonté et la
sagesse jointes la déterminent a produire le meilleur. Donc nous comprenons que le
meilleur qui signifie le monde actuel produit par sa puissance et aussi méme que sa
sagesse fait connaitre a lui-méme et la fonction de la bonté sert a le choisir. Et quand
nous disons que Dieu choisit le meilleur monde parmi d'autres possibles, ce choix est
réalis€ en vertu de vérités contingentes qui dépendent de sa volonté. Ainsi on voit qu'il
y a une convenance en Dieu pour choisir le meilleur monde possible ou il est produit
dans un ordre, c'est-a-dire, qu'il y a I'hnarmonie dans ce monde actuel, et ce qui fait sa
décision, c'est sa volonté. Donc le troisiéme attribut principal, a savoir, la bonté, qui
tend au bien, celle qui est la perfection de la volonté de Dieu fait son choix bien et vrai
a la fois, a cause de sa sagesse, qui contient la connaissance du vrai, celle qui est la
perfection de son entendement. Leibniz explique la raison de I'existence du monde
actuel ou meilleur, en disant que comme cette raison doit se trouver dans les degrés de
perfection, ou dans la convenance que contiennent tous les mondes, chaque monde a
donc raison de revendiquer l'existence proportionnellement a sa perfection.

On voit que Dieu est libre dans son choix, qui exclut la nécessité, mais par
rapport & la raison. A savoir, c'est le choix qui est non seulement vrai, mais aussi quelle
est I'inclinaison du bien. Puisque la volonté de Dieu requise la liberté, donc il doit avoir
plus d'un choix pour I'objet de sa volonté. Sinon, s'il n'y avait qu'un seul objet possible
de sa volonté, il serait inutile de parler de sa volonté et de sa sagesse. Donc il ne doit
pas parler de la nécessité métaphysique, dont 1'opposé implique contradiction, pour
l'action volontaire spontanée et délibérée. C'est la nécessité morale dans l'action
volontaire celle qui dirige au bien ou qui permet cette action a 1'égard du principe de
la convenance. L’opposé de la nécessité morale est contre la convenance, mais
n’implique pas contradiction. De plus, dans la préface de Théodicée, Leibniz dit que
Dieu lui-méme, bien qu'il choisisse toujours le meilleur, n'agit point par une nécessité
absolue. Il fait son choix selon les lois de la nature fondées sur la convenance. Et ces
lois tiennent le milieu entre les vérités absolument nécessaires et les décrets arbitraires.
En tout cas Leibniz exprime qu'il y a toujours un but dans le décret de Dieu soit
moralement soit par la raison, comme ses attributs sont joints ensemble. C'est pourquoi
Dieu fait son choix toujours ce qui est plus convenable, et cela ne nuit pas a sa liberté.



Vi

Le monde est un assemblage de choses contingentes, c'est-a-dire qu'elles sont
proportionnelles en elles-mémes et qu'elles ne sont pas uniformes. Si les choses
contingentes étaient indifférentes a tout, en d'autres termes, elles étaient uniformes ; il
¢tait inutile de parler de l'intelligence de Dieu ou de sa volonté, car il n'y avait rien a
considérer et a choisir tant qu'ils étaient uniformes et indifférents, selon Leibniz. Et
comme la cause de I'existence du monde est intelligente, il doit aussi y avoir une
infinité d'autres mondes possibles, en plus de ce monde qui existe étant contingent. De
plus, comme ces mondes possibles prétendent également exister, la cause de ce monde
doit étre liée a tous ces mondes possibles, pour en déterminer un. Et comme tout est
lié¢, un seul monde devrait suffire. On doit dire que comme Dieu 1'a créé une fois toute
par avance, et tout est 1i¢ méme jusqu'a moindre partie infiniment, dans l'univers, il y
en a une détermination. Comme il y a la détermination jusqu'a moindre partie de
l'univers, c'est aussi dire qu'il y a une succession dans les événements, a savoir le passé,
le présent et le futur sont liés, et comme il y a la liaison de la cause et de I'effet aussi
dans cette succession.

I1 doit avoir une raison suffisante, car dans la suite des choses répandues par
l'univers des créatures, la résolution va dans un détail sans limites pour des raisons
particuliéres, et aussi a cause de la variété infinie des choses dans la nature, et de la
division infinie du corps. Et chaque partie de la maticre est actuellement subdivisée a
l'infini. Chacune a son propre mouvement spécifique, qui peut exprimer tout l'univers.
Le composé qui est 1'assemblage de substances simples est une multitude étant un
corps. Il n'y a point deux monades dans la nature qui soient identiques. On peut donc
les discerner par ses qualités et ses actions internes, a savoir ses perceptions celles qui
sont les représentations du composé ou de ce qui est extérieur, et ses appétits ceux qui
sont les tendances d'une perception a l'autre. La matiere n'est pas elle-méme est la
cause d'existence, c'est a cause des créatures, des vivants, des animaux, des entéléchies,
des ames dans la moindre partie de la maticre.

La monade est aussi appelée entéléchie ou dme selon Leibniz. Mais il y a une
grande différence ce qui nous distingue des bétes, qui ont aussi des ames, c'est la
connaissance des vérités nécessaires et éternelles. Ce sont les vérités qui nous
permettent la raison et la science, et a travers elles, nous pouvons avoir une
connaissance de nous-mémes et nous €lever a la connaissance de Dieu. Par conséquent,
ce niveau est appelé ame raisonnable ou esprit, pour Leibniz. Mais en nous, comme
nous pensons en vertu de la relation de cause a effet, et donc, nous ne pouvons penser
qu'avec l'aide de l'objet qui représente son idée qui est gravée en nous par Dieu. En
raison de l'objet qui concerne la perception, il y aurait des changements dans les états
de notre dme. Et a cause de la pluralité des affections et des relations qui résultent de
notre pensée qui enveloppe une variété dans l'objet, et cela nous aide a expérimenter
une multitude en substance simple. Donc rien ne peut nous arriver sans pensée et
perception, toutes nos pensées et perceptions futures sont le résultat de nos pensées et
perceptions précédentes. Ces actes réflexifs constituent les principaux objets de notre
raisonnement, ceux qui reposent sur deux principes. L'un est celui de la contradiction.
Avec ce principe, nous jugeons faux ce qui est contradictoire, et ce qui est opposé ou
contradictoire du faux est vrai. Et l'autre, est celui de la raison suffisante. Nous
pouvons considérer qu'aucun fait ne sera réalisé, ou qu'aucune énonciation véritable
n'est vraie sans qu'il y ait la raison suffisante. Nous comprenons également pourquoi
il en est ainsi et non autrement, en utilisant ce principe. Et nous pouvons nous élever a
des actes réflexifs en connaissant les vérités nécessaires et en faisant leurs abstractions,



vii

et que ces réflexions nous ameénent a penser a moi et a Dieu. La réflexion est donc un
acte qui nous assure de penser a reconnaitre les idées qui sont déja en nous.

Leibniz I’exprime, dans son livre intitulé Discours de Métaphysique, que toute
monade créée imite son créateur autant qu'elle a la perfection, et qu'elle possede en
quelque sorte le caractére de sa sagesse et de sa puissance de Dieu. Parce que chaque
substance étant un miroir de Dieu ou bien de l'univers tout entier, s’exprime a sa
manic¢re, comme la méme ville est diversement représentée selon les différentes
situations de celui qui la regarde.

Dans Correspondance avec Arnauld, Leibniz explique la question de la nécessité
des événements enfermés dans la notion individuelle a travers 1'exemple d'Adam. Et il
est entendu qu'un tel Adam déterminé ait choisi, par Dieu, selon ses circonstances qui
conviennent a celles de toutes les autres substances individuelles, parmi une infinité
d'Adams possibles. C'est-a-dire qu'un tel Adam est choisi celui qui a péché au lieu d'un
autre Adam qui n'est pas péché. Et dire que la notion individuelle d'Adam signifie que
tout ce qu'il lui arrivera a jamais, c'est la méme chose que de dire que le prédicat est
enfermé par le sujet d'une proposition vraie, dont le fait d'étre actuel, selon Leibniz.
Malgré la notion individuelle d'une personne méme s’il enveloppe tout ce qui doit lui
arriver a jamais, et comme Dieu prévoit les contingents futurs dans la suite qui sont
assurés, Leibniz explique aussi comment ils ne seront pas nécessaires, mais seront
certains, par la connexion ou par la consécution. La connexion ce qui appartient aux
vérités €ternelles est absolument nécessaire et son contraire implique contradiction.
Sinon, comme son contraire n'implique pas de contradiction, la consécution est
contingente, on peut dire qu'elle est nécessaire, mais comme ex hypothesi et par
accident. Car elle est assurée comme elle arrive d'une maniére conforme a ces avances,
mais pas nécessaire. Nous voulons dire que Dieu fait le meilleur de ce qui contient non
seulement le bien, mais aussi le mal. Lorsque 1'on considére que le mal est la privation
du bien, et donc qu'il n'y a ni bien pur ni mal dans la nature, le meilleur inclut également
le mal a des degrés divers. Le sens du mal pour Leibniz ne vient pas seulement de
l'ignorance, mais aussi de l'erreur qui souffre de privation. Et considérant le sujet du
mal surtout par rapport a 1'ame de 'homme; comme Leibniz nous explique que notre
ame immortelle subsiste, ce qui en fait la méme personne. Cette personnalité, que nous
avons, garde les qualités morales tout en conservant la conscience. Il s'agit d'une action
envers le bien autant qu'il est raisonnable, c’est dire qu’il s’agit d’enlever les obstacles
sur son chemin en essayant d'imiter le chemin de Dieu.

Quant a notre liberté, on ne peut pas parler d'une liberté indéterminée ou une
liberté dans une indifférence d'équilibre. A savoir, en cas de plusieurs choix qui sont
équilibres, comment peut-on faire une décision sans raisonnement ? C'est aussi
contraire a l'expérience, comme il n'y a pas de possibilité de les discerner pour faire
une vraie décision. Car on a toujours certaines raisons dans différents degrés qui nous
incline vers un choix. Et cela nous montre qu'il y a une liberté de contingence dans nos
actions, dans nos décisions, mais seulement dépend de nos inclinations a cause de nos
perceptions. Il y a toujours une raison prévalente qui nous fait la décision sans
nécessiter et dont elle conserve notre liberté en faisant notre choix.

Puisque Dieu a choisi un homme parmi les possibilités des qu'il a prévu ce qu'il
est, I'nomme obtient également son malheur. Car il se rencontre avec le mal aussi
inévitablement, c'est a cause du meilleur plan qui le demandait. L'homme a besoin
certains maux pour connaitre mieux le bien, et faire le mieux. Et aussi, Leibniz indique
que la nécessité physique est fondée sur la nécessité morale, ce qui signifie le choix



viii

supréme de Dieu. Sous la dépendance de nécessité morale, la nécessité physique régle
'ordre de la nature, et se trouve dans les lois du mouvement en conséquence. En ce qui
concerne la relation entre Dieu et ses créatures, la liberté de I'hnomme qui est au milieu
du franc arbitre et de la contrainte, dont elle est effectuée en conformité avec la
décision de Dieu li¢e a sa nécessité de morale.

Les esprits peuvent connaitre le systetme de l'univers et l'imiter autant que
possible, car ils ont un privilége en Dieu, comme ils ont la connaissance d'eux-mémes.
Puis il nous explique que 'assemblage de tous les esprits compose la Cité de Dieu,
celle qui est le monde moral. Et ce monde moral est dans le monde naturel, et celui
qu’il est plus élevé dans les ceuvres de Dieu. Comme l'indique Leibniz, I'hnomme est
comme un petit monde ou un microcosme, il peut réaliser ce qu'il recherche par son
intelligence. Donc, en soi-méme on revient a Dieu par réflexion. Et lorsque nous
reconnaissons que notre essence en provient, nous comprenons également que nous
sommes des créatures dirigées vers le bien. Et nous comprenons également le dessein
de Dieu qu'il produit le mieux en fonction de ses trois principaux attributs. C’est la
véritable liberté de I’homme.



ABSTRACT

When we examine Leibniz's philosophy, we see that the concept of the will has
an important role. In particular, thanks to the attribute of the will, we understand how
God created the world today, as well as how the creatures act in this world. To examine
the concept of will, as well as the concepts of freedom and necessity in Leibniz's
philosophy, we must understand know God's purpose for the creation of the world
today.

The three main attributes of God occupy an important place in Leibniz's
philosophy. These are the attributes of power, wisdom and kindness. God is infinitely
powerful; however, its power is indeterminate, combined goodness and wisdom
determines that it to produce the best. Therefore, we understand that the best, meaning
the « the actual world » was produced by power, it was made known to itself by
wisdom, and finally chosen by the application of goodness. And when we say that
God chooses the best version of the world among others possible, this choice is made
by virtue of contingent truths which depend on his will. Thus, we see that there is a
convenience in God to choose the best possible version of the world where it is
produced in an order, that is to say, that there is harmony in this actual world, and what
makes his decision in his choice, it is his will. So the third main attribute, namely,
goodness, which tends to good, that which is the perfection of the will of God makes
its choice both good and true, because of its wisdom, which contains the knowledge
of the truth, the one who is the perfection of his understanding. Leibniz explains the
reason for the existence of the actual or best world, saying that as this reason must be
found in the degrees of perfection, or in the convenience that all the world's contain,
each world is therefore right to claim its existence in proportion with its perfection.

We see that God has frredome of choice, which excludes necessity, however, it
is based upon reason. Namely, it is the choice which is not solely right but at the same
time also inclined to good. Since the will of God required freedom, so he must have
more than one choice for the object of his will. Should there be only one possible object
of his will, it would be meaningless to speak of his will and his wisdom. So we should
not mention the metaphysical necessity, the opposite of which implies contradiction,
for spontaneous and deliberate voluntary action. It is the moral necessity in voluntary
action that which directs to the good or which allows this action with regard to the
principle of convenience. The opposite of moral necessity is against convenience, but
does not imply contradiction. Furthermore, in the preface to Theodicy, Leibniz tells
that God himself, although he always chooses the best, does not act by an absolute
necessity. He makes his choice according to the laws of nature based on convenience.
And these laws strike the balance between absolutely necessary truths and arbitrary
decrees. In any case Leibniz expresses that there is always a goal in the decree of God
either by reason or by morality, as its attributes are joined together. That is why God
always chooses what is most suitable, and it does not interfere with his freedom.



The world is an assembly of contingent things, that is, they are proportional in
themselves and not uniform. If contingent things were indifferent to everything, in
other words, they were uniform; there would be no point in talking about God's
intelligence or His will, because there would be nothing to consider and choose as long
as they were uniform and indifferent, according to Leibniz. And as the cause of the
existence of the world is intelligent, there must also be an infinity of other possible
worlds, in addition to this world which exists being contingent. Furthermore, as these
possible worlds also claim to exist, the cause of this world must be linked to all these
possible worlds, to determine one. And since everything is linked, one world should
suffice. So, we must say that as God created it once all in advance, and everything is
linked even to the smallest extent infinitely, in the universe, there is a determination.
So, as there is the determination to the smallest part of the universe, it is also to say
that there is a succession in the events, namely the past, the present and the future are
linked, and as it there is also the connection of cause and effect in this succession.

There must be a sufficient reason, because in the continuation of the things
spread by the universe of nature creatures, the resolution goes in a detail without limits
for particular reasons, and also because of the infinite variety of the things in nature,
and of the infinite division of the body. And each part of the matter is actually
subdivided to infinity. Each has its own specific movement, which can express the
whole universe. The compound which is the assembly of simple substances is a
multitude being a body. No two monads in nature are identical. We can therefore
discern them by its qualities and its internal actions, namely its perceptions those which
are the representations of the compound or of what is external, and its appetites those
which are the tendencies from one perception to another. Matter is not itself is the
cause of existence, it is because of creatures, living beings, animals, entelechy, souls
in the least part of matter.

The monad is also called entelechy or soul according to Leibniz. But there is a
big difference that what distinguishes us from the animals who also have souls, and
that is the knowledge of necessary and eternal truths. Understanding the eternal truths
enables us to reason and make us of the science, with the assistance of these abilities
we can have knowledge of ourselves and rise to the knowledge of God. Therefore, this
level is called reasonable soul or spirit, for Leibniz. As we think by virtue of the cause
and effect relationship, and therefore, we can only think with the help of the object
which represents his idea which is engraved in us by God. Because of the object that
concerns perception, there would be changes in the states of our soul. And because of
the plurality of affections and relationships that result from our thinking that envelops
a variety in the object, and this helps us to experience a multitude in simple substance.
So, nothing can happen to us without thought and perception, all our future thoughts
and perceptions are the result of our previous thoughts and perceptions. These
reflexive acts constitute the main objects of our reasoning, those which are based on
two principles. One is that of contradiction. With this principle, we judge false what is
contradictory, and what is opposite or contradictory of the false is true. And the other
is that of sufficient reason. We can assume that no fact will be realized, or that no real
statement is true without sufficient reason. We also understand why this is so and not
otherwise, using this principle. And we can elevate ourselves to reflexive acts by
knowing the necessary truths and making their abstractions, and that these reflections
lead us to think of myself and God. Reflection is therefore an act that assures us to
think of recognizing the ideas that they already have in us.



Xi

Leibniz expresses, in his book entitled Metaphysical Discourse, that any created
monad imitates its creator as much as it has perfection, and that it has in a way the
character of its wisdom and of its power of God. Because each substance, mirror of
God or of the whole universe, is expressed in its own way, as the same city is variously
represented according to the different situations of the one who looks at it.

In Correspondence with Arnauld, Leibniz explains the question of the necessity
of events enclosed in the individual notion through the example of Adam. And it is
understood that such a determined Adam chose, by God, according to his
circumstances which suit those of all the other individual substances, among an infinity
of possible Adams. That is, such an Adam is chosen the one who sinned instead of
another Adam who is not sinned. And to say that the individual notion of Adam means
that everything that will happen to him forever is the same as saying that the predicate
is locked up by the subject of a true proposition, including being actual, according to
Leibniz. Despite the individual notion of a person even if he envelops everything that
must happen to him forever, and as God foresees the future contingents in the
continuation which are assured, Leibniz also explains how they will not be necessary,
but will be certain, by connection or by consecution. The connection which belongs to
the eternal truths is absolutely necessary and its opposite implies contradiction.
Otherwise, as its opposite does not imply a contradiction, the consecution is
contingent, we can say that it is necessary, but as ex hypothesi and by accident.
Because he is insured as it happens in a manner consistent with these advances, but
not necessary. We mean that God does the best of what contains not only good, but
also evil. When we consider that evil is the deprivation of good, and therefore that
there is neither pure good nor evil in nature, the best also includes evil in varying
degrees. The sense of evil for Leibniz comes not only from ignorance, but also from
the error which suffers from deprivation. And considering the subject of evil especially
in relation to the soul of man; as Leibniz explains to us that our immortal soul subsists,
making it the same person. This personality, which we have, keeps moral qualities
while retaining consciousness. It is an action towards the good as much as it is
reasonable, that is to say that it is a question of removing the obstacles in its path by
trying to imitate the path of God.

As for our freedom, we cannot speak of an indeterminate freedom or a freedom
in an indifference of balance. Namely, in case of several choices which are balanced,
how can one make a decision without reasoning? It is also contrary to experience, as
there is no possibility of discerning them to make a real decision. Because there are
always certain reasons in different degrees which inclines us towards a choice. And
this shows us that there is a freedom of contingency in our actions, in our decisions,
but only depends on our inclinations because of our perceptions. There is always a
prevalent reason which causes us the decision without requiring and of which it
preserves our freedom by making our choice.

Since God chose a man from the possibilities as soon as he planned what he is,
man also obtains his misfortune. Because he meets with evil so inevitably, it is because
of the best plan that required it. Man needs certain evils to know the good, and to do
the better. And also, Leibniz indicates that physical necessity is based on moral
necessity, which means the supreme choice of God. Under the dependence of moral
necessity, physical necessity regulates the order of nature, and is found in the laws of
movement accordingly. Regarding the relationship between God and his creatures, the
freedom of man who is in the midst of free will and constraint, which it is carried out
in accordance with the decision of God related to his moral necessity.



Xii

Spirits can know the system of the universe and imitate it as much as possible,
because they have a privilege in God, as they have knowledge of themselves. Then
Leibniz explains to us that the assembly of all spirits composes the City of God, that
which is the moral world. And this moral world is in the natural world, and the one
that it is higher in the works of God. As Leibniz indicates, man is like a small world
or a microcosm, he can achieve what he seeks by his intelligence. So in oneself one
returns to God by reflection. And when we recognize that our essence comes from it,
we also understand that we are creatures directed towards the good. And we also
understand the purpose of God which he best produces according to his three main
attributes. It’s the true human freedom.



Xiii

OZET

Leibniz'in felsefesini inceledigimizde, irade konusunun oOnemli bir rolii
oldugunu goriiyoruz. Ozellikle, irade sifatin1 inceleyerek Tanrinin aktiiel diinyay1 nasil
yarattigini ve ayni sekilde yaratilmiglarin bu diinyada nasil etki ettiklerini
anlayabiliyoruz. Leibniz’in felsefesinde irade kavramiyla birlikte Ozgiirlik ve
zorunluluk kavramlarmi da incelemek i¢in ilk olarak Tanrinin aktiiel diinyay:
yaratmadaki amacini ele almak gerekmektedir.

Tanri’nin {i¢ ana sifat1 Leibniz felsefesinde 6nemli yer tutmaktadir. Bunlar giig,
bilgelik ve iyilik (liituf)’ dir. lyilik ve bilgelik beraberce Tanr1’nin sonsuz ama kararsiz
(indéterminé) olan giicliniin miikemmeli liretmesi i¢in kararli olmasini saglarlar.
Boylelikle giiciiniin aktiiel diinyaya isaret eden miitkemmeli iiretmesiyle, ayn1 zamanda
bilgeliginin kendisinin bilinmesini ve iyiliginin onu se¢gmeye hizmet ettigini anliyoruz.
Tanri'nin miimkiin olan en iyi diinyay1 segtigini sdyledigimizde, bu se¢im iradesine
bagli olan olumsal hakikatler sayesinde olur. Dolayisiyla, bir diizene gore yaratilan
miimkiin olan en iyi diinyanin se¢ciminde uygunluk vardir, yani Tanr1 iradesi sonucu
aldig1 kararda ahenk esastir. Tanri’nin {igiincii ana Sifati, iradesinin yetkinligi olan
lyiye yonelik 1yiligi, miidrikesinin yetkinligi olan bilgeligi sayesinde se¢imini hem 1iy1
hem de dogru kilar. Leibniz her miimkiin diinyanin miilkemmellik derecesine gore
aktiiel olmada hak iddia ettigini, ancak aktiiel ya da miikkemmel diinyanin varliginin
nedeninin biitiin diinyalarin igerdigi uygunlukta veya miikemmellik derecelerinde
bulunmasi gerektigini ifade eder.

Tanri'nmin zorunlulugu dislayan ancak akilla iligkili olarak se¢iminde ozgiir
oldugunu goriiyoruz. Yani bu, sadece dogru degil, ayn1 zamanda 1yiligin egilimi de
olan se¢cimdir. Tanri'nin iradesi ozgiirliik gerektirdiginden, iradesinin nesnesi i¢in
birden fazla secenege sahip olmasi gerekir. Aksi takdirde, iradesinin sadece bir
miimkiin nesnesi olsaydi, iradesinden ve bilgeliginden bahsedilemezdi. Bu nedenle,
kendiliginden ve kararli olan iradi eylem i¢in tersi ¢eliski iceren metafizik zorunluluk
s6z konusu degildir. Iradi eylemde, iyiye yon veren veya bu eyleme uygunluk ilkesi
acisindan izin veren ahlaki zorunluluktur. Ahlaki zorunlulugun karsiti uygunluktur,
ancak bu ¢eliski anlamina gelmez. Dahasi, Teodise'nin 6nsoziinde Leibniz Tanri'nin
kendisinin, her zaman en iyisini se¢gmesine ragmen, mutlak bir zorunlulukla hareket
etmedigini soyler. Se¢imini uygunluk temelinde doga yasalarina gore yapar. Ve bu
yasalar mutlak zorunlu hakikatler ve keyfi kararlar arasindaki dengeyi kurar. Her
haliikdrda Leibniz, Tanri'min kararnamesinde, sifatlarinin birbirine bagli olmasi
sebebiyle, her zaman hem akla hem de ahlaka dayali bir amag oldugunu ifade eder. Bu
yiizden Tanr1 her zaman en uygun olani seger ve bu onun 6zgiirliigiine zarar vermez.

Diinya, olumsal seylerin bir araya gelmesidir, yani kendi i¢lerinde orantili ve tek
tip olmayanlardir. Eger olumsal seyler her seye kayitsiz olsaydi, baska bir deyisle,
tekdiize olsaydilar; Leibniz'e gore Tanri'nin akli veya iradesinden bahsetmenin bir
anlami yoktu, ¢iinkii seyler tek tip ve kayitsiz olduklar siirece diislinlilecek ve
secilecek bir sey olmazdi. Ve diinyanin varliginin nedeni akil oldugu i¢in, olumsal olan



Xiv

bu diinyaya ek olarak, diger sonsuz miimkiin diinyalar da olmalidir. Dahasi, tiim bu
miimkiin diinyalar da var olmay1 iddia ettiginden, bu diinyanin sebebi; bir diinyay1
belirlemek i¢in tiim bu miimkiin diinyalarla baglantili olmalidir. Ve her sey birbirine
bagli oldugundan, bir diinya yeterli olmalidir. Oyleyse, Tanr1 onu bir kez &nceden
yarattiginda ve her seyin en kiigiik parcasina kadar bile sonsuz olarak baglantili
oldugunu sdylemeliyiz ki, bu da evrende bir kararlilik oldugunu bize gosterir. Yani,
evrenin en kii¢iik kisminda bile kararlilik oldugu i¢in, olaylarda ge¢mis, simdiki ve
gelecek zamanda bir ardillik oldugunu séylemek gerekir ve bu ardillikta neden-sonug
iligkisi de vardir.

Yaratiklar dogasinin evreni tarafindan yayilan seylerin stirekliliginde, ¢6ziim
belirli nedenlerle smirsiz olarak ve ayrica dogadaki seylerin sonsuz c¢esitliligi
nedeniyle ayrintili bir sekilde ilerler, bunlarin ve ayni sekilde cismin sonsuzca
boliinmesinin bir yeterli nedeni olmalidir. Ve maddenin her bir kism1 da aktiiel olarak
alt bolimlere ayrilmistir. Her birinin, tim evreni ifade edebilen kendine 6zgii bir
hareketi vardir. Basit cevherlerin bir araya gelmesi olan bilesik, bir ¢okluktur. Dogada
higbir monad ayni degildir. Bu nedenle onlart nitelikleri ve igsel eylemleri, yani
bilesigin veya digsal olanin temsili olan algilar1 ve bir algidan digerine egilimler olan
istahalar ile ayirt edebiliriz. Madde, bizzat varolus sebebi degildir, varolusun sebebi
maddenin en kiiciik kisminda bile yaratiklar, canlilar, hayvanlar, entelektyalar ve
ruhlar olmasindandir.

Leibniz'e gore monada entelektya veya ruh da denir. Ancak bizi ruhlar1 olan
hayvanlardan ayiran biiylik bir fark vardir ki bu da zorunlu ve ebedi hakikatlerin
bilgisidir. Bize akil ve bilime izin veren hakikatlerdir ve onlar araciligiyla kendimiz
hakkinda bilgi sahibi olabilir ve Tanri'nin bilgisine yiikselebiliriz. Bu nedenle, bu
seviyeye Leibniz akilli ruh veya zihin (esprit) der. Sebep-sonug iliskisine gore
diisiindiigiimiiz i¢in, bdylece Tanr tarafindan bize kazinmis olan ideay1 temsil eden
nesnenin yardimiyla disilinebiliriz. Nesnenin algimiza baglanmasi nedeniyle,
ruhumuzun durumlarinda degisiklikler olacaktir. Ve bu da, nesnede cesitliligi saran
diisiincemizden kaynaklanan iliskiler ve duygulanimlar ¢oklugu nedeniyle, basit
maddede ¢oklugu deneyimlememize yardimci olur. Dolayisiyla diigiince ve algi
olmadan bize hicbir sey ulasamaz, gelecekteki tiim diisiincelerimiz ve algilarimiz
onceki diisiince ve algilarimizin sonucudur. Bu refleksif eylemler, muhakememizin
nesnelerini olusturan iki ilkeye dayanir. Bir tanesi geliski ilkesidir. Bu ilke ile neyin
celiskili oldugunu ve neyin tersi veya ¢elisiginin dogru oldugunu yargilariz. Digeri ise
yeterli nedendir. Yeterli bir neden olmadan higbir gercegin gerceklesmeyecegini veya
hicbir gergek ifadenin dogru olmadigini varsayabiliriz. Bu prensibi kullanarak bunun
neden bdyle oldugunu ve bagka tiirlii olmadigini da anlariz. Zorunlu hakikatleri bilerek
ve onlardan soyutlamalar yaparak kendimizi refleksif eylemlere yiikseltiriz, ve bu
refleksif eylemler beni ve Tanr’y1 diistinmemizi saglar. Sonug olarak refleksiyon,
zaten igimizde sahip oldugumuz idealar1 tanimay1 saglayan bir diislince eylemidir.

Leibniz, Discours de Métaphysique adl kitabinda, yaratilan herhangi bir monad
yaraticisini kendi miikemmelligi nispetinde taklit ettigini ve bir sekilde Tanri’nin
bilgeliginin ve giiciiniin karakterine sahip oldugunu ifade eder. Tanri'nin ya da tiim
evrenin aynasi olan her eleman, evreni kendi tarzinda ifade eder; yani ayn1 sehre bakan
kisinin onu farkli durumlarina gore gesitli sekillerde baktig1 gibi temsil edilir.

Arnauld ile yazismalarda, Leibniz, Adem 6rnegiyle bireysel mefhumun icerdigi
olaylarin zorunlulugu sorununu agiklar. Ve diger tiim bireysel cevherlerin durumlarina



XV

uygun sonsuz miimkiin Adem arasindan Tanr tarafindan boyle kararli bir Adem'in
secildigi anlasilmaktadir. Yani giinah islemeyen baska bir Adem yerine giinah isleyen
bdyle bir Adem secilmistir. Leibniz’e gére Adem'in bireysel methumunun sonsuza dek
basina gelecek her seye isaret ettigini sOylemek, yiiklemin aktiiel olan bir dogru
Oonermenin 6znesi tarafindan icerildigini sdylemekle ayni seydir. Bir kiginin bireysel
mefhumundan dolay1 bagina gelmesi gereken her seyi sonsuza dek kusatmis olsa da ve
Tanr1 devam eden gelecekteki olaylarin giivence altina alinmasini 6ngdrmesini,
Leibniz bunlarin consécution (mantiksal baglant1) ve connexion yoluyla nasil zorunlu
olmadiklarini, ama kesin olduklarini agiklar. Ebedi hakikatlere ait olan connexion
kesinlikle gereklidir ve bunun tersi geliski anlamina gelir. Obiir tiirlii, tersi bir ¢eliski
icermediginden dolayi, consécution olumsaldir, bunun da zorunlu oldugunu
sOyleyebiliriz, ancak ex hypothesi ve ilineksel olarak. Ciinkii o bu ilerlemelerle uygun
bir sekilde oldugu i¢in teminat altina alinmistir, ancak zorunlu degildir. Tanri'nin
sadece iyi degil, ayn1 zamanda koétiiyli de igeren miikemmeli yaptigim1 belirtmek
isteriz. Kotiiliigiin iyiligin yoksunlugu oldugunu ve bu nedenle dogada ne saf iyiligin
ne de koétiiliiglin olmadigini, miikemmelin kotliyli degisen derecelerde igerdigini
diisiiniiyoruz. Leibniz i¢in kotiiliik duygusu sadece cehaletten degil, ayn1 zamanda
yoksunluktan kaynaklanan hatadan da gelir. Ve ozellikle insan ruhu baglaminda
kotiilik konusunu gz oniinde bulundurarak; Leibniz'in bize acikladig1 gibi, 6liimsiiz
ruhumuzun varligt bizi bir kisi yapar. Sahip oldugumuz bu kisilik, bilinci korurken
ahlaki nitelikleri de korur. Bu, akla oldugu kadar iyilige de uygun bir eylemdir, yani
s0z konusu olan kisinin yolundaki engelleri ortadan kaldirarak Tanr1 yolunu taklit
etmesidir.

Ozgiirliigiimiize gelince, belirsiz bir 6zgiirliikten veya esitligin kayitsizigindaki
bir ozgiirliikten s6z edemeyiz. Yani, esit birka¢c segenek olmasi durumunda, akil
yiiriitme olmadan nasil karar verilebilir? Gergek bir karar vermek i¢in onlar1 ayirt etme
imkani olmadigindan, deneyime aykiridir. Ciinkii her zaman farkli derecelerde bizi bir
secime yonelten belirli nedenler vardir. Ve bu bize eylemlerimizde, kararlarimizda
olumsal bir 0zgiirliik oldugunu gosterir, bu durum algilarimiz nedeniyle
egilimlerimize bagl olmasindan kaynaklanir. Her zaman bize karar verdiren ve
secimimizi yaparak 6zgiirliigiimiizii koruyan baskin bir sebep vardir.

Tanri, oldugu gibi goérdigi bir adami olasiliklardan sectiginde, insan
talihsizligini de elde eder. Insanin kétiiliikle bu kadar kaginilmaz olarak karsilasmast,
onu dyle olmasmi gerektiren miikkemmel plandan kaynaklanmaktadir. Ote yandan,
insanin iyiyi daha iyi tanimasi ve en iyisini yapmasi i¢in bazi koétiiliiklere ihtiyact
vardir. Ve ayrica, Leibniz fiziksel zorunlulugun Tanri'min yiice se¢imi olan ahlaki
zorunluluga dayandigini belirtir. Ahlaki zorunluluga bagh olarak, fiziksel zorunluluk
doganin diizenini diizenler ve buna gore hareket yasalarinda bulunur. Tanr1 ve
yaratiklarn arasindaki iliskiye gelince, 6zgiir iradenin ve zorlamanin ortasinda olan
insanin 6zgirliigli, Tanri'min ahlaki zorunlulugu ile ilgili kararma uygun olarak
yiriitiliir.

Akilli ruhlar evrenin sistemini bilebilir ve miimkiin oldugu kadar taklit edebilir,
clinkii kendileri hakkinda bilgi sahibi olduklari i¢in Tanr1'da bir ayricaliga sahiptirler.
Sonra Leibniz bize tiim ruhlarin toplanmasinin, ahlaki diinya olan Tanri Sehrini
olusturdugunu agiklar. Bu ahlaki diinya dogal diinyadadir ve Tanr1'nin eserlerinde en
yiiksek olandir. Leibniz'in belirttigi gibi, insan kiigiik bir diinya ya da bir mikrokozmos
gibidir, akliyla aradig1 seyi basarabilir. Bizler refleksiyon ile Tanri'ya donebiliriz. Ve
Oziimiiziin ondan geldigini fark ettigimizde, iyiye yonelik yaratiklar oldugumuzu da



XVi

fark ederiz. Ayrica, li¢ ana sifatina gére milkemmeli iireten Tanri'min amacini da
kavrariz. Iste bu kavrayis hakiki insan 6zgiirliigiidiir.



INTRODUCTION

Selon Leibniz, il existe un systéme dans la création de 1'univers. Ce systéme est
le dessein de Dieu qui I'a établie lui-méme par son décret. Dans ce dessein, il y a des
créatures dont certaines sont des ames et d'autres sont des ames raisonnables. En
d'autres termes, certaines de ces ames sont capables de penser et cela fait de chacune

d'elles une personne. Chacune de ces personnalités a une responsabilité envers Dieu.

Chacune peut prendre des décisions de sa propre volonté. Par conséquent,
l'attribut de la volonté concerne les créatures aussi bien que leur créateur. Et comme le
sujet de cette thése est sur la question de la volonté, nous examinerons créatures et
Dieu en parall¢le. Mais, avant d'aborder la question de la volonté, nous devons préciser
un argument de base pour cette thése, de sorte que nous puissions mieux comprendre
la question. Cet argument concerne l'objectif de la création du monde actuel. Puisque
l'univers a été créé selon le plan de Dieu, il doit donc y avoir une raison pour cette
création, et de méme pour son plan. Et cet argument nous a amené aux attributs
principaux de Dieu, qui sont la puissance, la sagesse et la bonté. Nous savons que ces
attributs principaux sont importants dans la philosophie de Leibniz afin qu'il puisse
exprimer sa compréhension de Dieu et de ses attributs. Et nous pouvons décrire Dieu

sur ces trois attributs en raison de notre compréhension limitée.

I nous semble que le concept de volonté¢ devient problématique car la
compréhension de Dieu chez Leibniz est au milieu de celle de Descartes et de celle de
Spinoza. Comme il y a la préordination' de Dieu dans la création du monde actuel, et
qu'il y a toujours une prédétermination’ dans I'état précédent de I'homme, le terme de

la volont¢ dans la philosophie de Leibniz devient aussi problématique en

1 Leibniz, Gottfried Wilhelm, les Essais de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de I’ homme et,
lorigine du mal,il a été écrit en 1710, publié par Marc- Michel Bousquet en 1710. Dans notre thése
nous utiliserons pour les références, 1'édition de Flamarion publiée en 1990 sous le nom d'Essais de
théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de [’homme et, l'origine du mal, int. par Jacques
Brunschwig, Garnier - Flammarion, Paris, 1969, la cause de Dieu, article 43, page 433.

2 ibid., article 323, page 309.



considérant la nécessité et la liberté dans sa théorie. Car, cette problématique nous
mene a la considération qu'il a fait a 1'égard de toutes les possibilités des actions
réalisées par ses créatures. De plus, bien que la volonté de la créature incline vers le
bien par sa nature provenant la nature de Dieu, il est également question qu'il y a du
mal du monde meilleur. Nous allons donc essayer de montrer comment Leibniz a

résolu cette problématique dans sa philosophie.

Dans le premier chapitre, nous examinerons d'abord les principaux attributs de
Dieu afin de les associer a notre argument. C'est pour cette raison que, nous traiterons
deux questions posées par Leibniz, afin de trouver une solution a notre argumentation.
Ces questions se forment en deux temps. Le premier : pourquoi y a-t-il quelque chose
plutdt que rien ? Et le second : si nous supposons que les choses doivent exister,
pourquoi elles doivent exister ainsi, et non pas autrement ? Ainsi, nous essaierons de
comprendre quel type de relation entre la volonté de Dieu et le monde actuel. Dans ce
contexte, nous traiterons également de la volonté de Dieu et de sa fonction par rapport
a ses principaux attributs. Au-dela de la volonté, nous examinerons les concepts de
nécessité et de liberté ayant rapport a Dieu. Aussi, nous examinerons les types de
nécessités et de libertés, et en particulier celles de Dieu. Nous allons donc voir quel
genre de nécessité de Dieu a un role dans la création du monde qui est I'assemblage
entier des choses contingentes. Et avec l'aide de toutes ces études, nous allons essayer
de prouver que Dieu est la raison du monde actuel, et qu'il est la dernicre raison. Par
conséquent, nous examinerons le meilleur plan de Dieu et le role des futurs contingents
avec lesquels ils sont réglés, selon un ordre, dans le monde. A ce stade, nous verrons
¢galement pourquoi toutes les choses dans ce monde sont réglées successivement.
Enfin, nous allons essayer de démontrer la relation entre I'ordre et le désordre puisque

tous deux coexistent dans ’univers.

Nous parlerons des monades immatérielles de Leibniz qui sont les véritables
atomes de la nature et qui existent méme dans les plus petites parties de l'univers.
D’autre part, chaque monade est aussi comme un univers en-soi. En d'autres termes,
comme la monade contient I'univers commun par sa perception en vertu de son point
de vue, nous observerons ce sujet dans le deuxiéme chapitre. Leibniz I'appelle aussi
I’ame et I'ame raisonnable ou l'esprit qui a la capacité de penser. Par conséquent, nous
avons la connaissance des sciences et des vérités éternelles qui nous permettent la

raison et la science. Nous pouvons donc avoir la connaissance de nous-mémes et nous



élever 4 la connaissance de Dieu. A ce stade, nous examinerons deux vérités exprimées
par Leibniz : 1'une est celles de raisonnement qui sont nécessaires, donc leur opposé
implique une contradiction. Et I'autre, celles de fait qui sont contingents, et leur opposé
est possible. Et nous verrons aussi qu'il y a une succession dans nos pensées. Puis nous
examinerons les monades composées selon la théorie leibnizienne. Dans ce contexte,
nous discuterons pourquoi I'ame a besoin d'un corps selon la philosophie de Leibniz.
Et il y aura une autre question a se poser : quelle est la relation entre le corps et I'ame
? Cette question nous dirigera une fois de plus a la monade représentative de l'univers.
Et comme il existe des substances simples dans la moindre partie a l'infini dans la
nature, nous traiterons également du sens de l'infini pour nous. Nous verrons le concept
de matiére et comment Leibniz le considére en vertu de sa philosophie. Enfin, nous
verrons la relation de 1'ame et du corps ainsi que la relation des substances entre elles
a l'aide de deux métaphores. Toutes ces études nous ameneront a la question de la

volonté humaine.

Apres avoir traité la relation locale de 'ame et du corps, et de I'harmonie globale
qui constitue toutes les substances ; nous verrons d’abord dans le dernier chapitre
qu’une substance enferme tous ses prédicats dans sa notion. Et donc nous examinerons
¢également l'individualité de la substance et ses événements ceux qui arrivent selon
I'harmonie préétablie. Ensuite, nous devrons examiner la spontanéité¢ de cette
substance dans la relation tout ce qui lui arrivera. Et grace a cet examen, nous verrons
aussi que I'ame ou la substance a aussi une responsabilité envers Dieu a cause de sa
spontanéité. Cette propriété de substance nous amenera a la question du bien et du mal
dans la théorie leibnizienne. Comme le meilleur contient non seulement le bien mais
aussi le mal, nous examinerons donc la fonction du mal par rapport a la volonté. Et en
traitant la source du mal, nous verrons également dans quelles conditions Dieu
concours au mal fait par une personne. Et nous verrons que le mal a aussi une relation
avec la volonté de 'nomme et méme avec sa liberté en conséquence. Dans ce contexte,
nous traiterons du terme liberté humaine et nous verrons que la liberté ne doit pas étre
sans but. Peut-il avoir une relation avec le but de I'nomme libre et celui de Dieu ? En
ce sens que le devoir de la créature a la volonté ce qui est conforme a la volonté de son
créateur. Et pour y parvenir, il doit survivre avec ses actions et en suivant ses décisions
dans la vie du bien et du mal qui résulte de I'existence. Et c’est tous les efforts de

I’homme qui peuvent atteindre la vertu avec la connaissance, car sa volonté incline au



bien de par sa nature qui vient de la nature de Dieu. Et aussi, il y a une forte liaison
entre la connaissance et la volonté et aussi bien la force. C'est en tout cas le
développement de la vertu qui suscite la liberté¢, comme quelqu'un qui connait plus,
c'est-a-dire, celui qui a des perceptions distinctes, il serait plus libre dans ses décisions
ou dans ses choix, et aussi bien qu'il s'ensuit a la suite des événements tombant sur

moins obstacles ce qui résulte de perceptions confuses.

En examinant la problématique de la volonté chez Leibniz, on peut également
avoir un avantage a s'attaquer aux causes qui donnent lieu a la volonté, autrement dit
aux conditions de la volonté, de maniére & mieux comprendre ou mieux révéler cette
question. Dans la philosophie de Leibniz, peut-étre la question la plus importante a
poser est que 1’étre humain est prédestiné a venir a I'existence dans la consécution de
la suite actuelle, et il est prédéterminé étant dans une disposition et dans un temps,
pour qu'il se termine a ce qu'il lui arrive. Peut-on dire qu'il est libre, ou comment peut-
il étre libre dans cette situation prédéterminée ? Et également, comment peut-on parler
d'une volonté qui suscite a I'nomme de lui faire un choix ou une décision quoiqu'il y
ait la prédétermination faite par Dieu avant de cet homme venir a l'existence ? La
question de la volonté peut-elle étre traitée comme une sorte de relation entre Dieu et
sa créature, dans la mesure ou elle a un but a s'apercevoir ou a atteindre, et qui est
conforme au but de Dieu ? Et que cette relation lui permette une liberté ou pas ? Puis,
l'objectif de notre theése n'est pas seulement traité la volonté de Dieu et la volonté de
I'homme, nous allons tacher d'exprimer la volonté elle-méme d'aprés Leibniz sur
laquelle il a écrit, et au moins nous allons essayer de montrer son importance dans le
monde actuel aussi. Par conséquent, nous allons essayer de traiter la liberté dans quel
sens nous la considérons, en d'autres termes, a partir de quel point de vue nous pouvons
considérer I'nomme comme ayant une volonté libre ou non. Finalement, nous verrons
comment le mal ne nuit pas a l'harmonie préétablie a l'aide des nombres
incommensurables dans les mathématiques dont Leibniz les a utilisés dans ses travaux.
Enfin, nous verrons comment une parfaite harmonie s'est établie entre le monde moral
et le monde naturel. Et nous examinerons la liberté¢ de 'homme dans ces deux régnes

sous la philosophie de Leibniz.

Dans la partie de la conclusion, nous essaierons également de montrer pourquoi
le concept de volonté est problématique a l'aide de quelques cas exemplaires. Parce

que nous allons essayer de faire quelques interprétations en utilisant ces cas



exemplaires afin d’approcher la question de la volonté de Leibniz pour la montrer plus
clairement. Mais au moins nous aurons la chance de remettre en question ce probléme
de qualité de la volonté de I'hnomme. C'est-a-dire dans le contexte de cette
problématique concernée et attachée a la compréhension de Leibniz, dont la relation
de la volonté avec la nécessité et la liberté du fond. Et peut-étre, la volonté peut-elle
étre considérée comme une force variée au milieu de la liberté et de la nécessité ? C'est
pourquoi nous avons choisi la problématique de la volonté chez Leibniz afin d'y traiter
dans la liberté de I'homme en se trouvant quelques réponses le plus possible. Car on
ne doit pas parler de volonté celle qui s'attache purement avec la nécessité ou avec la
liberté¢ pour I'homme chez Leibniz. On agit en vertu des raisons sans nuire a notre
liberté, de méme, a notre spontanéité. Comme il n’y a aucune d’influence physique
parmi les substances, notre spontanéité ne perd point sa liberté. Leibniz dit que la
liberté possede deux conditions : la spontanéité et 1’intelligence, dont elles ont un role
dans la délibération.® D'autre part, on peut faire une mauvaise décision au lieu une
bonne a cause de I'imperfection de la liberté. Ce sont les apparences du mal ou du bien
qui nous trompe vu qu'on a une existence bornée. C’est pourquoi, on peut s'approcher
au concept de liberté et de nécessité concernant la volonté de I'homme, quand on
considere le concept de la connaissance, qui en théorie et naturellement doit nous
diriger ou nous rappeler notre but. Peut-étre, cet état de fait nous aura aussi permis de
considérer l'importance du « point de vue » qui a un role trés important dans la

philosophie de Leibniz.

8 Théodicée , la cause de Dieu, article 20, page 428.



PREMIERE PARTIE
SUR LA RAISON ET L’OBJECTIF DE LA CREATION DU
MONDE ACTUEL

Dans ce chapitre, comme le sujet de notre thése est « la problématique de la
volonté chez Leibniz », nous allons traiter la raison et 1’objectif de la création du
monde actuel dans sa philosophie. C'est pourquoi nous examinerons d'abord I'approche
de Leibniz a Dieu sur les trois attributs du créateur. Nous traiterons les conceptions de
contingence et du possible sous l'effet de ces attributs. Et nous allons essayer de
montrer comment Dieu choisit le monde actuel, entre autres mondes possibles, pour
traiter la question de la volonté liée a la liberté et a la nécessité. Toutes ces études nous
amenent a examiner la raison de 1'existence du monde actuel et la relation de nécessité
avec ce monde. Par conséquent, nous examinerons le meilleur plan de Dieu et le role

des futurs contingents avec lesquels ils sont réglés selon un ordre, dans le monde.

1.1. Dieu et ses trois attributs principaux, le possible et la contingence sous

P’effet de ces attributs .

Le sujet de trois attributs principaux de Dieu occupent une place importante dans
la philosophie de Leibniz. Ce sont les attributs de la puissance, de la sagesse et de la
bonté. Et il est évident que ces attributs principaux sont indispensables et se
complétent, ou bien, nous pouvons dire que chacun est un attribut de Dieu ayant des
aspects différents mais qui compléte les autres. Comme Leibniz 1’a dit, « Il est vrai
que Dieu est infiniment puissant; mais sa puissance est indéterminée, la bonté et la
sagesse jointes la déterminent a produire le meilleur. »* Et nous remarquons deux
choses importantes dans cette proposition, I'une dont la bonté se rapporte a la volonté
qu'on fera l'explication plus détaillée au troisiéme chapitre de notre these. Et

concernant l'autre, dans la méme proposition, nous voyons que la puissance de Dieu

4 Théodicée, article 130, page 185.



est indéterminée. Il y a donc une autre question qui s'aveére nous intéresser. Quel est
l'intérét de revendiquer une puissance infinie mais indéterminée ? Dans son livre
intitulé Monadologie, il est également question d'une explication théologique
concernant ce genre de pouvoir qui appartient a Dieu. « Et c’est ce qui est la cause de
I’existence du meilleur, que la sagesse fait connaitre a Dieu, que sa bonté le fait choisir,
et que sa puissance le fait produire. »® Donc nous comprenons que le meilleur qui
signifiec le monde actuel produit par sa puissance et aussi méme que sa sagesse fait
connaitre a lui-méme et la fonction de la bonté sert a le choisir. C'est-a-dire qu'en raison
de la sagesse et de la bonté, sa puissance produit le monde actuel ce qui est le meilleur,

a savoir, cette puissance est déterminée en raison de ces deux attributs principaux.

Dans le chapitre de la Cause de Dieu de Théodicée, on comprend que la
puissance et la sagesse de Dieu nous montrent sa grandeur.® Et aussi nous remarquons
qu'il y a une délicate balance entre la grandeur et la bonté de Dieu, parce que Leibniz
fait une distinction entre les théories des théologiens rigides ce qu'ils prennent en
considération plus de Sa Grandeur que de sa bonté et les relachés ce qu'ils soutiennent

I'opposé :

«...la véritable orthodoxie a également a cceur ces deux perfections. L’erreur qui
abaisse la grandeur divine pourrait étre appelée anthropomorphisme, et despotisme

celle qui enléve a Dieu sa bonté »’

Leibniz exprime la grandeur de Dieu sur deux chefs principaux, l'une est
I'omnipotence® qui signifie I'indépendance de Dieu, l'autre est I'omniscience® qui
signifie sa sagesse. Par son indépendance on entend que Dieu est parfaitement libre
dans son existence et dans ses actions et nécessairement existant par soi.!° A ce stade,

les choses dépendent de Dieu par rapport a son omnipotence. Et ces choses concernent

5 Leibniz, Gottfried Wilhelm, La Monadologie, écrite en frangais par Leibniz en 1714, la premiére
édition en 1720, la premicre édition du texte originale en 1840, publiée par Johann Erdmann. Dans
notre thése nous utiliserons pour les références, I'édition de Pinhan publiée en 2011 sous le nom de
Monadoloji, trad. par Devrim Cetinkasap, Pinhan Yayincilik, premiére éd., Istanbul, article 55, page
40

Théodicée, la cause de Dieu, article 1, page 425.

ibid., la cause de Dieu, article 2, page 425.

ibid., la cause de Dieu, article 4, page 426.

ibid., la cause de Dieu, article 13, page 427.

10 ibid., la cause de Dieu, article 5, page 426.

© o N o



tous les possibles, ainsi que toutes les actuelles.!* Ainsi, c'est I'entendement de sa
sagesse en ce qui contient toutes les vérités nécessaires et éternelles, et les possibles,
ainsi que leurs essences par rapport au réel dans leurs possibilités.'? « Il est vrai aussi
qu’en Dieu est non seulement la source des existences, mais encore celles des essences,
en tant que réelles, ou de ce qu’il y a de réel dans la possibilité. »'® La possibilité des
choses méme si elles ne sont pas en acte, dépend de I’existence de Dieu. Et ceux qui
sont en acte, c’est-a-dire, les actuels et leurs actions dépendent aussi de 1’existence de
Dieu. Donc il est évident qu’il est la premiére raison de toutes les choses possibles et
actuelles. En expliquant son omnipotence, Leibniz parle également du concours de
Dieu, a la fois immédiate et spéciale, et qui est la voie de Dieu avec ses créatures, sous

I'effet et la cause :

«....car ’effet ne dépend pas de Dieu seulement parce que la cause a son origine
en Dieu, mais aussi parce que Dieu concourt aussi bien et d’aussi pres a la production

de I’effet lui-méme qu’a la production de sa cause. »'*

En ce qui concerne l'effet et la cause, il faut parler de deux sortes de vérités
importantes qui sont impliquées. La premiere sorte sont les vérités de raisonnement et
la deuxieéme sont les vérités de fait. « Les vérités de raisonnement sont nécessaires et
leur opposé est impossible, et celles de fait sont contingentes et leur opposé est
possible. »'® L'aide de Dieu avec ses créatures dans la nature est principalement

obtenue grace a ces deux vérités, car l'effet et la cause les suivent.

Et au chapitre XVII de la raison dans Nouveaux Essais, il donne la définition de
la raison et de la cause, dont elles contiennent en quelque sorte le méme sens. La raison
signifie qu’il existe un lien entre une vérité connue et une autre moins connue que nous
donnons notre assentiment a la seconde. Et si cette raison n'est pas seulement la cause
de notre jugement, mais aussi de la vérité elle-méme, l'appelle raison a priori. La cause

des choses est donc celle qui répond a la raison dans les vérités. Pour cette raison,

11
12

Théodicée, la cause de Dieu, article 7, page 426.
Ibid., la cause de Dieu, article 8, page 426.

13 Monadoloji, article 43, page 34.

14 Théodicée, la cause de Dieu, article 11, page 427.
15 Monadoloji, article 33, page 28.



Leibniz indique également que la cause méme est souvent appelée raison, mais en

particulier elle est appelée cause finale.®

Quant a la sagesse de Dieu, étant lI'un de ses principaux attributs, Leibniz
I' lle égal I isci il ed i i il 1
appelle également I'omniscience car il posséde une science immense. Comme il la

définit dans son ouvrage :

« ...elle embrasse toute idée et toute vérité, c’est-a-dire toutes choses, tant
incomplexes que complexes, qui peuvent étre I’objet de I’entendement, et elle

s’applique a son tour au possible comme a ’actuel. »7

1.2. La sagesse de Dieu concerne les choses aussi bien que leurs connexions .

Et la sagesse de Dieu est, celle qui concerne les choses possibles et leurs
connexions qu'elles constituent de plusieurs mondes possibles, y compris ces mondes
qui contiennent a la fois le nécessaire et le contingent.*® Bien qu'il y ait des possibles
contingents infiniment, dans son entendement, et par rapport a leurs connexions que
Dieu les connut parfaitement, et il s'agit d'un seul monde actuel parmi ces mondes
possibles en nombre infini, et porté a I'existence par le choix de Iui.’® Par conséquent
tout est réglé successivement dans 'ordre de passé, de présent et de futur par sa science

de sa sagesse immense.?°

Par suite, il vaudra mieux de définir, dans ce contexte, la distinction entre le
possible et le contingent par rapport a la théorie leibnizienne afin de mieux comprendre
la distinction entre les mondes possibles et le monde actuel. Le possible ce qui n'est
pas contradictoire, c'est-a-dire, son opposé n'implique pas contradiction. Et le
contingent dont on peut concevoir comme la deuxiéme étape du possible en

considérant ( ou incluant ) les connexions. Leibniz le définit comme, quelque chose

16 Leibniz, Gottfried Wilhelm, Nouveaux Essais sur [’entendement humain, écrit en 1704 et publié
pour la premiére fois par Raspe en 1765. Dans notre thése nous utiliserons pour les références,
1'édition de Flammarion publiée en 1990 sous le nom de Nouveaux Essais sur [’entendement humain,
ch.,bib., int. et notes par Jacques Brunschwig, GF - Flammarion, Paris, chapitre 17, article 1, page
375.

Théodicée, la cause de Dieu, article 13, page 427.

8 ibid., la cause de Dieu, article 14, page 427.

19 ibid., la cause de Dieu, article 15, page 427.

20 jbid., la cause de Dieu, article 16, page 427.

17



10

est contingent quand son contraire est possible.?* Ainsi, ces possibles contingents?
sont séparés, mais ils sont également proportionnés. En d'autres termes, ils sont tous
différents et ils sont coordonnés en méme temps. Et toutes ces possibles contingents
sont dans des mondes entiers en nombre infini. Et il exprime qu' un seul monde actuel
suffit au lieu de plusieurs mondes actuels. «... puisqu’un seul pour nous embrasse
I’universalité des créatures, de tout temps et de tout lieu, et ce sens qu’on prend ici le

mot monde. »%

Tous ces mondes possibles en nombre infini sont représentés dans la région des
vérités éternelles, autrement dit dans 1’objet de l'intelligence divine, ou les futurs
conditionnels sont compris.?* Et les futurs contingents, ou événements futurs sont
représentés tels qu'ils sont, dans la région des possibles. Et les événements futurs, qui
résultent des actions libres des créatures libres, sont indépendants des décrets de Dieu.
Autrement dit, Dieu ne les produit pas, car il les prévoit tels qu'ils sont dans la région
des possibles. Et il fait son choix de les admettre a 1'existence. Par conséquent, comme
nous l'avons vu, tous les mondes possibles et futurs contingents résultent de
I'entendement divin de la sagesse, et ne dépendent pas de la volonté de sa bonté. Mais,
c'est sa volonté jointe a sa sagesse de prendre ses décrets. En revanche, puisque les
essences ou possibilités sont représentées dans l'objet de l'intelligence divine, ils
doivent avoir une réalité, donc cette réalité est fondée sur l'existence de I'Etre
nécessaire, « ...dans lequel 1’essence renferme 1’existence, ou dans lequel il suffit
d’étre possible pour actuel. »*> C’est une preuve a posteriori de I'existence de Dieu
pour Leibniz. «...puisque des étres contingents existent, lesquels ne sauraient avoir leur
raison derniére ou suffisante que dans I’étre nécessaire, qui a la raison de son existence

en lui-méme. »2°

Et quand nous disons que Dieu choisit le meilleur monde parmi d'autres
possibles, ce choix est réalisé en vertu des vérités contingentes qui dépendent de sa

volonté.?” Ainsi on voit qu'il y a une convenance en Dieu pour choisir le meilleur

2L Théodicée, article 282, page 285.

22 jbid., la cause de Dieu, article 15, page 427.
2 jbid., la cause de Dieu, article 15, page 427.
24 ibid., article 42, page 127.

%5 Monadoloji, article 44, page 34.

% jbid., article 45, page 34.

27 ibid., article 46, page 34.



11

monde possible ou il est produit dans un ordre, c'est-a-dire, qu'il y a I'harmonie dans
ce monde actuel, et ce qui fait sa décision en son choix, c'est sa volonté. Donc le
troisiéme attribut principal, a savoir, la bonté, qui tend au bien, celle qui est la
perfection de la volonté de Dieu fait son choix bien et vrai a la fois, a cause de sa
sagesse, qui contient la connaissance du vrai, celle qui est la perfection de son
entendement.?® On voit que Dieu est libre dans son choix, ce qui exclut la nécessité,
mais par rapport 4 la raison. A savoir, c'est le choix qui est non seulement vrai, mais
aussi quelle est I'inclinaison du bien. Et quand on dit-il tend au bien, on entend que
l'objet de sa volonté aussi est le mal en outre du bien. Et cet objet fournit la raison de

vouloir et de ne pas vouloir pour la volonté.?®

1.3. La question de la volonté sous la bonté de Dieu par rapport a la liberté

et a la nécessité .

Puisque la volonté de Dieu requise la liberté, donc il doit avoir plus d'un choix
pour l'objet de sa volonté. Sinon, s'il n'y avait qu'un seul objet possible de sa volonté,
il serait inutile de parler de sa volonté et de sa sagesse. Dans ce contexte, Leibniz

exprime la nature de la volonté de Dieu :

« Pour la nature de la volonté est requise la liberté, qui consiste en cela que
l'action volontaire est spontanée et délibérée, au point que la nécessité , qui supprime

la délibération, en soi exclue®. »

Donc il ne doit pas parler de la nécessité métaphysique, dont I'opposé implique
contradiction, pour l'action volontaire spontanée et délibérée. C'est la nécessité morale
dans 1'action volontaire celle qui dirige au bien ou qui permet cette action a 1'égard du
principe de la convenance. L’opposé de la nécessité morale est contre la convenance,
mais n’implique pas contradiction. De plus, dans la préface de Théodicée, Leibniz dit
que Dieu lui-méme, bien qu'il choisisse toujours le meilleur, n'agit point par une

nécessité absolue. 11 fait son choix selon les lois de la nature fondées sur la convenance.

28 Théodicée, la cause de Dieu, article 18, page 428.
2 ibid., la cause de Dieu, article 19, page 428.
30 jbid., la cause de Dieu, article 20, page 428.



12

Et ces lois tiennent le milieu entre les vérités absolument nécessaires et les décrets

arbitraires.®!

En tout cas Leibniz exprime qu'il y a toujours un but dans le décret de Dieu soit
moralement soit par la raison, comme ses attributs sont joints ensemble. C'est pourquoi

Dieu fait son choix toujours le plus convenable, et cela ne nuit pas a sa liberté.>?

Donc il est évident que Dieu est un étre tout parfait qui fait toujours le meilleur
choix par sa puissance, sa sagesse et sa bonté. Dans son livre intitulé Discours de la
Meétaphysique, Leibniz décrit que Dieu possede toutes les différentes perfections de la

nature. Et il agit de la maniére la plus parfaite, au sens métaphysique et moralement.*

Apres avoir expliqué la nature de Dieu, Leibniz traite la volonté antérieure et la

volonté conséquente de Dieu. Dans la premiére partie de Théodicée, il indique que:

« D’ou il faut conclure que Dieu veut tout le bien en soi antécédemment, qu’il
veut le meilleur conséquemment comme une fin, qu’il veut I’indifférent et le mal
physique quelquefois comme un moyen, mais qu’il ne veut que permettre le mal moral
a titre de sine qua non ou de nécessité hypothétique qui le lie avec le meilleur. C’est
pourquoi la volonté conséquente de Dieu, qui a le péché pour objet, n’est que

permissive. »**

La premiére est inclinatoire®, c'est-a-dire, inclinée a tout bien, a proportion de
son degré qui appartient en particulier a la bonté. Et la deuxiéme considérant

36 c'est-a-dire, elle est la détermination

I'ensemble, elle est absolue et décrétoire
derniere la volonté de Dieu. La volonté conséquente est aussi appelée le décret, car

elle se réalise grace a sa sagesse et a sa puissance, qu'en résultant de toutes les volontés

81 Théodicée, préface, page 38.

32 jbid., la cause de Dieu, article 21, page 428.

3 Leibniz, Gottfried Wilhelm, Correspondance de Leibniz et d’Arnauld ( 1686 - 1690 ), (Buvres
philosophiques de Leibniz, texte établi par Paul Janet, Félix Alcan, 1900 ; le Discours de
métaphysique, écrit par Leibniz, livre paru en 1686. Dans notre thése nous les utiliserons pour les
références, 1’édition de Librairie Philosophique Vrin sous le nom Discours de Métaphysique et
Correspondance avec Arnauld, int., tex., et com., par Georges Le Roy, sixiéme éd., Paris Librairie
Philosophique J. Vrin, 1993, article 1, page 37.

Théodicée, article 25, page 119.

%5 ibid., la cause de Dieu, article 24, page 429.

% jbid., la cause de Dieu, article 24, page 429.

34



13

antécédentes® A savoir, la volonté conséquente de Dieu est le concours de toutes ses
autres volontés relatives. Quand on dit que Dieu toujours choisit le meilleur, cela ne
signifie pas que moins parfait n'existe plus, a savoir, demeure en lui-méme, lors méme
qu'il n'arrivera jamais, car ce n'est pas a cause de son impossibilité, c'est a cause de son
imperfection qui le fait rejeter. De plus, les futurs contingents sont assurés, puisque
Dieu les prévoit, mais ils ne sont pas nécessaires. Si on donne un exemple propre a

César, comme Leibniz I'a fait dans ses ccuvres ;

«... il ferait voir, en effet, que la dictature future de César a son fondement dans
sa notion ou nature, qu’on y voit une raison pourquoi il a plutét résolu de passer le
Rubicon que de s’y arréter, et pourquoi il a plutdt gagné que perdu la journée de
Pharsale, et qu’il était raisonnable et par conséquent assuré¢ que cela arrivat, mais non

pas qu’il est nécessaire en soi-méme, ni que le contraire implique contradiction. »®

1.4. La raison de ’existence du monde actuel et la raison derniére .

Apres avoir fait toute I'explication nécessaire de ces trois attributs principaux, il
serait préférable d'inclure la question importante de Leibniz, afin de trouver une
explication a l'une de nos assertions principales concernant la raison de l'existence du
monde actuel. Il faut considérer la question de Leibniz, concernant le sujet, qui se
forme en deux temps. Le premier : pourquoi y a-t-il quelque chose plutot que rien ? Et
le second : si nous supposons que les choses doivent exister, pourquoi elles doivent

exister ainsi, et non pas autrement ?%°

Nous trouvons une explication en Théodicée, comme Leibniz I'a dit, Dieu est la
premiere raison de toutes les choses. Il nous dit que toutes les choses limitées n'ont

rien en elles qui rend leur existence nécessaire.

37 Théodicée, la cause de Dieu, article 26, page 430.

3 Discours de la Métaphysique, article 13, page 48.

3 Leibniz, Gottfried Wilhelm, Principes de la nature et de la grdce fondés en raison ( L’Europe
savante, 1718, nov. art.VI ), ceuvres philosophiques de Leibniz, texte établi par Paul Janet, Félix
Alcan, 1900, tome premier ( p. 723 - 731 ) ; Dans notre thése nous utiliserons pour les références,
I'¢dition de Presses Universitaires de France publiée en 1986 sous le nom de Principes de la nature
et de la grace fondés en raison - Principe de la philosophie ou Monadologie., par André Robinet,
troisiéme éd., Paris, article 7, page 45.



14

« il faut donc chercher la raison de 1’existence du monde, qui est I’assemblage
entier des choses contingentes, et il faut la chercher dans la substance qui porte la
raison de son existence avec elle, et laquelle par conséquent est nécessaire et éternelle.

Il faut aussi que cette cause soit intelligente ;... »*

Ici, comme il I'a dit, le monde est un assemblage de choses contingentes, c'est-
a-dire qu'elles sont proportionnelles en elles-mémes et qu'elles ne sont pas uniformes.
Si les choses contingentes étaient indifférentes a tout, en d'autres termes, elles étaient
uniformes; il était inutile de parler de 1'intelligence de Dieu ou de sa volonté, car il n'y
avait rien a considérer et a choisir tant qu'ils étaient uniformes et indifférents, selon
Leibniz. Et comme la cause de I'existence du monde est intelligente, il doit aussi y
avoir une infinité d'autres mondes possibles, en plus de ce monde qui existe étant
contingent. De plus, comme ces mondes possibles prétendent également exister, la
cause de ce monde doit étre liée a tous ces mondes possibles, pour en déterminer un.

Et comme tout est lié, un seul monde devrait suffire.

« Et cet égard ou rapport d’une substance existante a des simples possibilités ne
peut étre autre chose que 1’entendement qui en a les idées; et en déterminer une, ne
peut étre autre chose que ’acte de volonté qui choisit. Et c’est la puissance de cette
substance qui en rend la volonté efficace. La puissance va a I’étre, la sagesse ou

I’entendement au vrai, et la volonté au bien. »**

Par conséquent, dans ce monde ( actuel ), il doit y avoir une raison pour laquelle
quelque chose existe plutdt que rien. Parce que rien ne se fait sans raison. Et il doit

¢galement y avoir une raison pour laquelle il existe plutot que quelque chose d'autre.

« (2) Cette raison doit se trouver dans un étre réel, c’est-a-dire dans une cause.
Car la CAUSE n’est pas autre chose que la raison réelle, et les vérités portant sur les
possibilités ou les NECESSITES (C 534) ( ¢’est-a-dire sur les possibilités niées dans
leur opposé ) ne seraient d’aucun effet si les possibilités n’étaient pas fondées dans une

chose qui existe en acte. »*?

40 Théodicée, article 7, page 107.

41 ibid., article 7, page 107.

42 Leibniz, Gottfried Wilhelm, Recherches générales sur [’analyse des notions et des vérités . 24 théses
métaphysiques et autres textes logiques, publiées pour la premicre fois en frangais en 1686 ; Dans
notre theése nous utiliserons pour les références, 1'édition de Presses Universitaires de France publiée



15

Cet Etre nécessaire, que nous appelons Dieu, est donc aussi la derniére raison de
toute existence. En d'autres termes, il doit y avoir une raison suffisante pour déterminer
pourquoi il en est ainsi, et non autrement. Parce que Dieu possede les mondes possibles

a I'infini dans ses idées, mais comme un seul monde doit exister,

«...1l faut qu’il y ait une raison suffisante pour le choix de Dieu, qui le détermine

a I'un plutdt qu'a I'autre. »**3

Et nous comprenons que la création du monde actuel a un réle a I'égard des
principaux attributs de Dieu. En raison de la sagesse et de la bonté, sa puissance produit
le monde actuel ce qui est le meilleur, a savoir, cette puissance est déterminée grace a

ces deux attributs principaux.

1.5. Quelle sorte de nécessité a un role dans la création du monde actuel ?

Leibniz expligque la raison de I'existence du monde actuel ou meilleur, en disant
gue comme cette raison doit se trouver dans les degrés de perfection, ou dans la
convenance que contiennent tous les mondes, chaque monde a donc raison de
revendiquer 1'existence proportionnellement a sa perfection. Et il nous dirige encore
une fois aux attributs principaux de 1'Etre nécessaire afin de révéler de leur importance
al'égard de la création du monde actuel. « Et c’est ce qui est la cause de 1’existence du
meilleur, que la sagesse fait connaitre a Dieu, que sa bonté le fait choisir, et que sa

puissance le fait produire. »**

Dans ce contexte, un autre sujet se pose, a savoir quelle sorte de nécessité a un
role dans la création du monde actuel, car il existe des idées différentes de certains
philosophes comme M. Bayle. Donc en réponse a la théorie de M. Bayle écrite en
Théodicée, nous voyons que Leibniz s'interroge également sur la fagon dont ce monde
serait fait s'il avait été créé par une nécessité métaphysique. Premi¢rement, cela montre

que Dieu I'a produit par nécessité morale. Car s'il était produit par la nécessité

en 1998 sous le nom de Recherches générales sur [’analyse des notions et des vérités : 24 théses
métaphysiques et autres théses logiques et métaphysiques, int. et notes par Jean - Baptiste Rauzy,
Epiméthée, premiére éd., < 24 Théses Métaphysiques >, article 2, pages 467.

4 Monadoloji, article 53, page 40.

4 j.b.i.d., article 55, page 40.



16

métaphysique ce qu’il fait, il produirait tous les possibles ou rien.*> Mais, quand on
prend en compte tous les possibles, il sera manifeste qu'ils seront ne point compatibles
entre eux, donc ils ne seraient pas tous produits pour le méme univers ou le monde a
cause de la convenance ou de I'harmonie. C'est pour cette raison que Dieu ne I'a pas
produit par nécessit¢ métaphysique. En d'autres termes, tous prétendent exister de
maniére égale, mais seuls ceux qui peuvent s'unir portent le plus de réalité, c'est-a-dire
le plus de perfection. Dieu a fait son choix a I'égard de cette perfection que ce monde
en a, selon Leibniz. Donc cette nécessité est la nécessité morale, non pas

métaphysique.*®

Peut- étre il sera mieux aussi de montrer ci-dessous, concernant la liberté ou la
nécessité dans 1’ouvrage de Dieu, 1'un des syllogismes de M. Bayle dont il tache de
démontrer, si Dieu est libre dans 1'ouvrage de sa décision, particuliérement, en ce qui
concerne le péché de 'homme, en tant qu'étant un différent point de vue concernant

sur ce sujet :

« L'ouvrage le plus digne de la sagesse de Dieu comprend entre autres choses le

péché de de tous les hommes.

Or Dieu veut nécessairement I'ouvrage le plus digne de sa sagesse.

Il veut donc nécessairement l'ouvrage qui comprend entre autres le péché de tous

les hommes, et la damnation éternelle de la plus grande partie des hommes. »*’

Leibniz accepte la prémisse majeure en niant la prémisse mineure, et en disant
que Dieu est toujours libre dans ses décisions, bien que Dieu y soit toujours porté par
des raisons qui consistent dans la vue du bien. « ...car étre nécessité moralement par la
sagesse, étre obligé par la considération du bien, c’est étre libre, c’est n’étre point
nécessité métaphysiquement. »*® Donc cette nécessité, pour Leibniz, n'est point
nécessité métaphysique ce qu'elle oppose a la liberté. D’autre part, en nécessité morale

il y en a des choix infiniment entre ces deux actes, comme il y a une graduation infinie

4 Théodicée, article 201, page 237.
4 ibid., article 201, page 237.
47 ibid., article 237, page 259.
4 ibid., article 237, page 260.



17

qui porte les possibles incompatibles, mais on omettant ses deux extrémités . C'est-a-
dire, Dieu fait son choix, dans un ordre, pour la création du monde entre ces possibles
incompatibles, mais en les considérant compatibles par leur degré de perfection, afin
de déterminer le meilleur, c'est-a-dire, le monde qui porte le plus de réalité, autrement

dit, plus de perfection.

Concernant Dieu, Leibniz indique qu'il n'y a qu'un seul Dieu qui a créé toutes les
choses, celui qui est I'Etre unique universel et éternel, et comme il y a que lui qui soit
indépendant, «...et étant une suite simple de 1’étre possible; doit étre incapable de
limites et contenir tout autant de réalité qu’il est possible. »*° Il en déduit donc que
Dieu est absolument parfait, 1, ou il n'y a pas de limites, et que sa perfection doit étre
absolument infinie. Et aussi il nous décrit sa perfection: «... la perfection n’étant autre
chose que la grandeur de la réalité positive prise précisément, en mettant a part les

limites ou bornes dans les choses qui en ont. »*

Lorsque nous parlons de sa grandeur, nous entendons 1'infinité de sa puissance
et de sa sagesse. Et en particulier, I'entendement de sa sagesse, ou il y a les vérités
éternelles qui incluent les structures logiques et mathématiques, les essences des
choses et ainsi que les valeurs éthiques. Comme on a déja exprimé, 1'objet de la volonté
est le mal et le bien, quoiqu'elle soit inclinée vers le bien. Et cet objet fournit la raison

de vouloir et de ne pas vouloir pour la volonté, dont il I'assure parmi des choix infinis.

Ici, une autre question apparait pour la thése, la distinction entre le créateur et la
créature. C'est, comme Leibniz indique en Monadologie, la perfection de la créature
procede de Dieu, mais son imperfection procéde de sa nature propre, comme elle est
bornée.’! Et il est évident que c'est notre imperfection qui nous influence moralement,
lorsque nous faisons un choix. C'est-a-dire, il y a une importante relation entre

l'imperfection et la moralité, comme on va voir dans les autres chapitres suivants.

4% Monadoloji, article 40, page 32.
50 ibid., article 41, page 32.
5L ibid., article 42, page 32.



18

1.6. La création du monde selon le meilleur plan et les futurs contingents .

Dans le premier chapitre de la Théodicée, Leibniz définit le monde comme :

«... toute la suite et toute la collection de toutes les choses existantes, afin qu'on
ne dise point que plusieurs mondes pouvaient exister en différents temps et différents
lieux. Car il faudrait les compter tous ensemble pour un monde, ou si vous voulez pour

un univers. »*2

Comme l'indique Leibniz, la matiére est indifférente en elle-méme au
mouvement et au repos, on n'y trouve pas la raison du mouvement. Il doit y avoir une
raison suffisante, qui n'a plus besoin d'une autre raison. Et il doit étre exempte de la
suite des choses contingentes. C'est Dieu, qui est la derniére raison de tous ainsi que
du monde, qui est I'étre nécessaire dont il porte la raison pour sa propre existence.> Et
comme ses attributs mentionnés sont parfaits, Dieu contient les perfections que les
créatures possédent. A ce stade, Leibniz explique également qu'il doit y avoir une
justice souveraine en Dieu, comme la bonté est conforme a la sagesse.>* Dans
Théodicée, Leibniz décrit Dieu comme un océan et que nos ames ne sont que des
gouttes. C'est-a-dire que nos ames ont puissance, connaissance et bonté, mais elles ne
sont pas infinies comme celles de Dieu. Ainsi, c'est Dieu qui est tout ordre, qu'il
conserve toujours la justesse des proportions, et par conséquent, il fait 'harmonie
universelle.>® On voit donc partout la relation de I'entendement et de la volonté de 1'étre
universel en régulant I'univers et toutes les choses qui s'y trouvent, et aussi sa puissance

en les créant en vertu de son plan.

Dieu a choisi le meilleur plan, celui qu'il y ait la plus grande variété possible
avec le plus grand ordre possible, a savoir, ou le terrain, le lieu et le temps sont bien
réglés. Et il y a aussi plus de puissance, de connaissance, de bonheur et de bonté chez
les créatures que l'univers pourrait admettre. Comme tous les possibles prétendent a
l'existence dans I'entendement divin a proportion de leurs perfections, «...le résultat de

toutes ces pretensions doit étre le Monde actuel le plus parfait qui soit possible. »°°

52
53

Théodicée, article 8, page 108.

Les principes de la nature et de la grace fondés en raison, article 8, page 47.
5 ibid., article 9, page 48.

5 Théodicée, préface, page 27.

% Les principes de la nature et de la grace fondés en raison, article 10, page 49.



19

Et il faut savoir que tout est li¢ dans l'univers, ( comme 1’a dit Leibniz ), méme
un moindre mouvement y étend son effet a quelque distance que ce soit, méme si cet
effet est moins sensible a mesure de la distance. Dieu a ordonné tout par avance dans
cet univers, ayant prévu les bonnes et les mauvaises actions. Rien ne peut pas changer
dans l'univers apres avoir été réglé par Dieu. «...et chaque chose a contribué idéalement
avant son existence a la résolution qui a été prise sur I’existence de toutes les choses.
»°" Donc, on doit dire que comme Dieu I'a créé une fois tout au début, et tout est 1i¢
méme jusqu'a moindre partie infiniment, dans l'univers, il y en a une détermination.
Donc, comme il y a la détermination jusqu'a moindre partie de l'univers, c'est aussi
dire qu'il y a une succession dans les événements, a savoir le passé, le présent et le
futur sont liés, et comme il y a la liaison de la cause et de I'effet aussi dans cette
succession. Leibniz nous donne un bon exemple a ce sujet dans son livre : « il était
déja vrai il y a cent ans que j’écrirais aujourd’hui, comme il sera vrai apres cent ans
que j’ai écrit. »°® Leibniz indique que la vérité des futurs contingents est déterminée,
étant que les futures contingents sont futurs. Ici la détermination est la certitude a cause
de la succession. Et c'est pourquoi Dieu les prévoit sans avoir besoin du temps. Ainsi

Leibniz dit que la détermination est la certitude objective.>®

I1 appert une autre chose en ce qui concerne la différence entre le créateur et sa
créature. Dieu peut prévoir tout a I'infini a cause de la détermination, et par sa sagesse
immense, mais nous étant créature bornée et mortelle, nous faisons notre choix par
notre volonté parmi des choix infinis dont ils nous sont inconnus a cause de cette
limitation, et le résultat ne sera pas certain a mesure de ce de Dieu qui s'ensuit
infiniment. A ce stade, Leibniz défend la liberté contre certains philosophes prétendant
étre inévitables ou nécessaires les événements dont ils étaient prévus, et que cela
porterait atteinte a la liberté. Comme la vérité nécessaire dont l'opposé implique
contradiction. Mais a I'égard de Dieu qui la prévoie, il est nécessaire qu'elle arrive,
autrement dit, la conséquence est nécessaire, comme il est infaillible. C'est ce qu'on

appelle la nécessité hypothétique.®°

5 Théodicée, article 9, page 109.

58 ibid., article 36, page 124.
59 ibid., article 36, page 124.
60 ibid., article 37, page 125.



20

« ...I’on convient que la prescience en elle-méme ne rend point la vérité plus
déterminée; elle est prévue parce qu’elle est déterminée, parce qu’elle est vraie; mais
elle n’est pas vraie parce qu’elle est prévue: et en cela la connaissance du futur n'a rien

qui ne soit aussi dans la connaissance du passé ou du présent. »°*

D'un autre c6té, les futurs contingents qui se composent dans les actions libres
des créatures sont indépendants de décret de Dieu et des causes externes. C'est parce
que Dieu les prévoit tels qu'ils sont dans la région des possibles, avant de les admettre
a l'existence.®? Selon Leibniz; la prescience de Dieu n'a rien de commun avec nos
actions libres qui sont indépendantes ou non, mais ce cas est différent dans la
préordination de Dieu par laquelle il y a une contribution de ses décrets et la

continuation des causes, a la détermination de la volonté. &3

« En un mot, je suis d'opinion que la volonté est toujours plus inclinée au parti
qu'elle prend, mais qu'elle n'est jamais dans la nécessité de le prendre. Il est certain

qu’elle prendra ce parti, mais il n’est point nécessaire qu’elle le prenne. »5%

C'est-a-dire, il y a toujours la contingence dans la relation de I'effet et de la cause,
ce qui ne résulte point de la nécessité, comme il peut y avoir différent effet a travers
de la méme cause. Car Leibniz attire nos attentions a deux principes de nos
raisonnements celles qui sont le principe de la contradiction et la raison déterminante,
et qui concernent en I'un l'autre.®® Selon le premier principe, il n'y a que deux
propositions; l'une est vraie, et l'autre est fausse. Mais selon la deuxiéme, jamais rien
n'arrive sans avoir une cause ou une raison déterminante. Mais il y a des régles
générales aussi, qui concernent tout ce qui arrive, et qui se limitent entre elles. Et il ne
faut pas penser que les futurs contingents libres soient exempts de ces régles générales
de la nature, comme les scolastiques l'avouent. D'apres Leibniz, « il y a toujours une
raison prévalente qui porte a son choix, et il suffit pour conserver sa liberté que cette

raison incline, sans nécessiter. »

61 Théodicée, article 38, page 125.
62 ibid., article 42, page 127.
83 ibid., article 43, page 128.
% ibid., article 43, page 128.
% ibid., article 44, page 129.
% ibid., article 45. page 129.



21

Contrairement a quelques scolastiques, il avoue aussi que la volonté est portée a
agir seulement par la représentation du bien, qui prévaut aux représentations
contraires. Et ce n'est donc pas dire qu'elle est opposée a la liberté, bien qu'elle soit
portée a agir au bien. Dans ce contexte, quand on parle des lois générales, il faut donner
le lieu aux attributs principaux encore une fois, duquel la puissance se rapporte a I'étre,
la sagesse se rapporte au vrai, et la volonté se rapporte au bien.®” Ca ne nous semble
qu'avec les deux autres principaux qui sont la contradiction et la raison déterminante®®,
la suite des choses ou d'événements ont été réglés sous ces attributs principaux de Dieu,
ou Dieu a prévu et a choisi en conséquence le systéme ce qui est plus parfait possible
selon ses propriétés. Et la volonté de la créature incline au bien quoiqu'elle soit
imparfaite par son essence, et elle tiche d'accomplir elle-méme le plus parfait autant
que possible. II est évident que la créature ne doit pas s'accomplir en inclinant au mal
qui manque, si sa nature tend vers le bien. D'un autre c6té, il y aura une autre question
qui se poserait, qui est celle de savoir comment une créature inclinée au bien peut
l'accomplir en se dirigeant vers le défaut, parce que Leibniz admet également que le

mal est un défaut, comme les Platoniciens.

« ...Les Platoniciens et Saint Augustin méme ont déja fait voir que la cause de
bien est positive, mais que le mal est un défaut, c’est-a-dire une privation ou négation,

et par conséquent vient du néant ou non-étre. »%°

Mais on doit ajouter que le néant n'est pas un principe pour Leibniz. Donc il est
la racine du mal, et il se sert a penser pour la limitation. Le néant est une cause
déficiente °, et nous proposons que le néant ne soit pas capable de posséder toutes les
possibilités, comme c'est le non-étre’!. Autrement dit, c’est Dieu qui les posséde. Il
s'agit donc d'une prévalence dans la volonté par principe du bien, mais nous traiterons

cette question plus détaillée, dans le troisiéme chapitre, pour le moment nous pouvons

87 Théodicée, article 8, page 108.

88 ibid., article 44, page 129 (Leibniz appelle ce principe la raison déterminante plutdt que la raison
suffisante.) « c’est que jamais rien n’arrive, sans qu’il y ait une cause ou du moins une raison
déterminante, c’est-a-dire, quelque chose qui puisse servir a rendre raison a priori, pourquoi cela est
existant plutot que non existant, et pourquoi cela est ainsi plutot que de toute autre fagon.»

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Systéme nouveau de la nature et de la communication des substances,
écrit par Leibniz et il a donné au journal des Savants en 1695: Dans notre thése nous utiliserons pour
les références, 1'édition de Flammarion publiée en 1994 sous le nom de Systéme nouveau de la nature
et de la communication des substances, prés. et notes de Christiane Frémont, GF - Flammarion,
Paris, pages 52.

0 ibid., notes du texte 4, page 59.

L ibid., pages 52.

69



22

dire qu'il y aurait une relation de ce bien avec le vrai afin que la créature s'accomplit.
Et aussi cette prévalence ne nuit pas a la liberté, car on ne saurait parvenir aux lois
générales, c'est-a-dire, il ne s'agit pas de la nécessité dans nos décisions propres en
raison de contenir des choix infinis. Mais ce n'est pas de dire que nous avons la liberté
infinie, comme celle de Dieu, car notre liberté est bornée de plusieurs manieres.
Comme I'exemple de Leibniz dans son ceuvre nommé Systéme Nouveau de la Nature,
je ne suis point libre de voler comme un aigle, étant donné que mon corps ne posséde
pas les organes nécessaires pour voler. Donc on a un certain degré de liberté, ce n'est

que la faculté de raisonner, et de choisir selon qui nous parait bien.

« Et pour ce qui est de la prescience divine, Dieu prévoit les choses telles qu’elles
sont, et n’en change point la nature. Les événements fortuits contingents en eux-mémes
le demeurent, nonobstant que Dieu les a prévus. Ainsi ils sont assurés, mais ils ne sont

point nécessaires. » 2

Dans ce contexte, Leibniz fait la distinction entre assurés et infaillibles. Comme
dans les mathématiques, trois fois trois font neuf que ce résultat ne dépend d'aucune
condition, et de méme que Dieu ne peut le changer. D'autre part, comme Leibniz I'a
dit, si un homme fait son devoir, quoique Dieu prévoie que cet homme ne fera pas son
devoir. Comme Dieu l'a prévu, ce péché est nécessaire, et si Dieu I'a prévu que parce
qu'il sera. Alors, Leibniz l'appelle cette sorte de nécessité comme nécessité

hypothétique”®, c'est parce qu'il suppose nécessairement qu'il sera.

Au fait, il sera mieux donner a lieu aux définitions de nécessaire et nécessaire

hypothétique, faites par Leibniz dans le note du méme article :

«...est nécessaire par soi ce qui possede en soi la raison de son existence et de sa
vérité, et dont le contraire implique contradiction; nécessaire hypothétiquement et par

soi contingent tout ce qui suit la série des choses une fois posée. »'*

2 Systéme Nouveau de la Nature, page 50.

3 ibid., page 51.

™ ibid., Notes du texte; citation de la Confessio Philosophi de 1673 (préparée par Von der Allmacht,
1671), pages 58



23

Il faut dire que Dieu posseéde le dessein infini qui convient a ses principes soit
métaphysique, soit naturel, soit moralement. Comme 1'a dit Leibniz ci-dessous, il y a

plusieurs possibilités dans la série des événements.

«...que la chose sera prévue se fera quoique je fasse. S’il est prévu que je la ferai,
il est prévu aussi que je ferai ce qu’il faut pour cela, et si elle ne se fera pas a cause de

ma paresse, ma paresse méme aura été aussi prévue. »°

Concernant la liberté de contingence,® Leibniz I'appelle aussi l'indifférence qui
est enticrement différente de l'indifférence d'équilibre. C'est-a-dire, rien ne nous
nécessite pour 1'un ou l'autre parti. Mais, quand il s'agit de l'indifférence d'équilibre,
ces deux partis seront parfaitement égaux sans qu'il y ait plus d'inclination vers un coté.
Notre volonté fait son choix de ses deux cotés en vertu de notre inclination qui nous
tire vers l'un. Il y aura donc toujours beaucoup de choses a l'intérieur et a l'extérieur de
nous, quoiqu'elles soient inconnues pour nous, et qui nous déterminent a aller d'un coté
plutét que de l'autre, comme Leibniz I'a donné dans l'exemple du cas de l'dne de
Buridan.”” Briévement, il écrit que 1'dine de Buridan entre deux prés, ne peut pas
également porter a I'un c6té ou a l'autre. Parce que ce genre d'inclinaison est impossible
a cause de l'ordre de la nature. Car il y aura toujours une inclinaison prévalente vers

I'un de ses cotés.

1.7. Un petit désordre est I'un de I’apparent dans le tout et la succession .

A la lumiére de toutes ces informations ci-dessus fournies par Leibniz, on a bien
compris les principaux attributs de Dieu et ses principes a partir desquels le monde
actuel a été créé en conséquence. Et, il faut dire que toutes choses dans le monde actuel
se reglent successivement. Comme Leibniz 1'a dit dans sa correspondance a Bayle,
tout ce qui est actif dans la nature est dans un état de passage ou de succession, car il
y a toujours le changement.” C'est, parce que Dieu fait ses décrets en fonction du
temps, de la logique et de 1'ordre de la nature en méme temps. Et aprés avoir comparé

tous les mondes possibles, il a choisi le meilleur, il 1'a soudainement créé, car il est

-
(&)

Systéme Nouveau de la Nature, page 51.

Théodicée, article 46, page 129.

ibid., article 49, page 131.

Monadoloji, Correspondance a Bayle, (G 3, 66-72), decembre 1702, page 81, (traduction.)

~N o~
® N



24

tout-puissant, avec le mot Fiat (quel qu'il soit). C'est-a-dire, il n'a pas changé aprés
I'avoir attribué a 1'existence. Car toutes leurs essences ou leurs natures, et ses accidents

1.7° Et comme les idées de toutes

ont déja été représentés dans I'idée de ce monde actue
les choses sont contenues dans 1'entendement de Dieu, toutes ces idées le représentent
infiniment par leurs degrés de perfection entre deux extrémes radicaux autant que
possible. Car il ne faut pas parler d'une chose pure dans la vie naturelle, a savoir, il y
a la différence en degrés a l'infini entre ceux-ci, par exemple ; il y a un peu de bien
dans le mal, et un peu de mal dans le bien. S'il n'y avait pas de gradation entre le bien
et le mal, ou entre le vrai et le faux, etc. ; il n'y aurait pas de changement de nature. Et
donc le monde actuel n’existerait pas. Comme nous 'avons déja dit, les idées de toutes
les choses sont contenues dans 'entendement de Dieu. C’est pourquoi tous ces idées
lui représentent : «...le bien et le mal, la perfection et I’imparfait, I’ordre et le désordre,
la congruité et I’incongruité des possibles ; et sa bonté surabondante le fait choisir le
plus avantageux. »%° Et sa volonté, qui est active grace a la bonté, mais I’entendement
rempli de sagesse la dirige en précisant dans son choix. Donc son décret le plus
avantageux se détermine en lui-méme.®? Mais quand on voit ce qui est le plus
avantageux, c'est-a-dire ce monde actuel, dont il est constitué dans un ordre, et par
conséquent, contient 'harmonie en raison de la richesse de ses propres possibilités, il
est inévitable qu'il y ait des petits désordres, mais il y a toujours un ordre dans le tout.
Dans ce contexte, Leibniz I'indique aussi avec la parole de Saint Bernard (ep. 276, ad
Eugen. 3) dans son livre: « Ordinatissimum est minus interdum ordinate fueri aliquid.
»82 Et pour Leibniz un petit désordre est I'un de I’apparent dans le tout.®® Car si on

pouvait voir qu'il y a aussi un ordre dans ce petit désordre, on ne parlait pas de désordre.

™ Théodicée, article 52, page 132.

8 ibid., article 21, page 409.

8L ibid., article 21, page 410.

82 ibid.,article 243, page 263, «Parfois, il n'est pas en parfait état d'étre ordonné.»
8 ibid., article 243, page 263.



DEUXIEME PARTIE
LES VERITABLES ATOMES DE LA NATURE: LES MONADES

Dans le deuxiéme chapitre, nous allons d'abord examiner les propriétés de la
monade. Selon Leibniz, la monade correspond également a I'ame et a I'esprit qui est
I'ame raisonnable. Ainsinous verrons également comment I'ame et l'esprit représentent
l'univers a leur maniére. Et dans la philosophie de Leibniz, comme I'dme a besoin d'un
corps, nous examinerons donc I'harmonie entre eux et I'harmonie de toutes les
substances qui représentent l'univers de leurs propres points de vue. Et toutes ces
¢tudes nous apporteront le lien de la volonté et du bien et du mal de I'hnomme qui est
I'ame raisonnable dont nous le verrons dans le chapitre suivant. Par conséquent, nous
verrons aussi la relation entre liberté et responsabilité liée au degré de perfection d'une

créature dans le chapitre suivant.

2.1. Le sens de la monade et ses propriétés .

Selon Leibniz, le mot monade vient a l'origine du mot grec appelé Monas. Le
mot Monas signifie I'unité ou ce qui est un.®* Et étant une substance, c'est un étre
capable d'action. Il peut étre soit simple, soit composé. Premierement, selon Leibniz,
le mot monade vient a l'origine du mot grec appelé Monas. Le mot Monas signifie
'unité ou ce qui est un. La substance simple, comme elle est sans parties, est 1'ame,
l'esprit étant 1'unité. Mais la substance composée qui est 1'assemblage de substances
simples, c'est une multitude étant un corps.® Il 'explique dans le troisiéme article qu’il
n'y a pas d'étendue, ni de figure ni de divisibilité possible dans la monade, car c'est une
substance simple, c'est-a-dire sans parties. 8 La monade n'a donc pas a étre l'atome
physique, car elle n'a pas de parties, et elle est simple donc elle ne contient aucune

étendue ou figure, en d'autres termes, est indivisible. Et comme il existe des composés

8 les Principes de la nature, article 1, page 27.
8 T1bid., article 1, page 27.
8 Monadoloji, article 1, page 8.



26

dans la nature, dont les monades simples les constituent, sont des agrégats ou
des amas composées de ces simples.8” Par conséquent, comme les monades ne sont
pas composées, ne périssent pas naturellement, il s'agit donc pour elles d'étre soumises
a la création et a I'extinction. Mais les composés commencent a se produire ou finissent
par parties.®® Et comme la simple monade ne contient aucune partie, il n'y a pas de
mouvement interne qui puisse &tre modifié par autres, donc il ne peut y avoir ni
diminution ni augmentation, et dirigé quelque part la-dedans, comme cela est possible
dans les composés ou il y a des changements entre les parties. Et elle n'a pas de fenétre
ou les choses peuvent entrer. C'est pourquoi aucune substance ou accident ne peut
pénétrer dans la monade de l'extérieur.®® Leibniz fait ici son explication contre la
philosophie scolastique®, dont la perception peut se réaliser selon leur théorie, lorsque
les qualités sensibles, qui s'étendent des objets, atteignent les sens. Ce type de
perception dépendante de I'extérieur est inacceptable pour les monades. Sinon, s'ils
dépendaient de l'extérieur, cela nous conduirait a penser qu'il s'agit d'avoir leurs

changements quantitatifs dont il serait impossible de les distinguer.

Par conséquent, s'il n'y a pas de changements quantitatifs ou physiques dans les
monades, dans quel sens peut-on parler de changements en eux, si elles les ont ? En
d'autres termes, comment pouvons-nous les discerner les unes des autres ? S'il y a des
changements entre les parties des composés, et de méme, s'ils sont des agrégats®® de
monades simples, il est évident que ces substances simples sont également au sujet de
changement, «...et par conséquent le plein étant supposé, chaque ne recevrait toujours,
dans le mouvement, que I'Equivalent de ce qu'il avait eu, et un état des choses serait
indiscernable de l'autre. »* Ainsi, la monade concerne également le changement
comme tout ce qui est créé, et ce changement est continu dans chacun.®® Et comme
Leibniz 1'a dit, on n'a pas de chance de les discerner sur les quantités®, comme celles
qui sont indiscernables, dont elles sont uniformes. Chaque monade doit donc étre

différente les unes des autres par rapport a sa propre qualité®, et cette différence

87 Monadoloji, article 2, page 8.

8 jbid., article 5, page 12.

8 ibid., article 7, page 12.

% gystéme de la philosophie dominant dans I’Europe médiévale, basé sur Aristote et les Péres de
1’Eglise, http:/dictionnaire.sensagent.leparisien.fr/Scolastique/fr-fr/.

%1 Monadoloji, article 2, page 8.

% ibid., article 8, page 12.

% ibid., article 10, page 12.

% ibid., article 8, page 12.

% ibid., article 8, page 12.



http://dictionnaire.sensagent.leparisien.fr/Scolastique/fr-fr/

27

correspond a une différence interne. Ici Leibniz nous donne également une autre
explication, en disant que cette différence est fondée sur une dénomination
intrinséque®® pour chaque monade. On peut dire qu'il spécifie sa différence avec les
autres monades simples, c'est pourquoi il n'y a point deux étres dans la nature qui soient
identiques. On peut donc la discerner par sa qualité et ses actions internes, a savoir ses
perceptions celles qui sont les représentations du composé ou de ce qui est extérieur,
et ses appétits?’ ceux qui sont les tendances d'une perception a I'autre. Par conséquent,
la perception et I'appétit sont les principes du changement d'une monade. Il y a aussi
un détail qui change dans les monades simples, ce qui rend la spécification et la
variété.%® Et ce détail enveloppe une multitude dans le simple, a cause du changement
naturel par degré , dont quelque chose change ou reste. Il existe donc une pluralité
d'affections et de rapports répondant a ces changements naturels dans cette substance
simple.®® C'est donc la perception qui est 1'état passager, qui enveloppe la multitude
dans 1'unité, ou dans le simple!® Ici, il vaudra mieux étayer par une autre explication
de la perception faite par Leibniz celle qui est dans son livre intitulé Principe de la

Nature.

« ...et par conséquent une monade en elle-méme, et dans le moment, ne saurait
étre discernée d’une autre que par les qualités et actions internes, lesquelles ne peuvent
étre autre chose que ses PERCEPTIONS, ( ¢’est-a-dire les représentations du composé,
>ou de ce qui est dehors< dans le simple), et ses APPETITIONS (c’est-a-dire [ses
passages ou] ses tendances d’une perception a ’autre) qui sont les principes du

changement. »%

Et l'appétit qui fait le passage d'une perception a l'autre, n'arrive pas toujours

entiérement a une perception, mais il en obtient toujours quelque chose, avant d'arriver

a une perception nouvelle.1%2

% Monadoloji., article 9, page 12.

% ibid., article 15, page 16.

% ibid., article 12, page 13.

% ibid., article 13, page 13.

100 ibid., article 14, page 16.

101 Principe de la Nature, article 2, page 29.
192 Monadoloji, article 15, page 16.



28

2.1.1. Rien ne peut arriver sans pensée et perception .

Seul Dieu n'a pas besoin de I'objet pour penser, car il n'y a pas de succession
dans son acte, c'est-a-dire que Dieu ne pense pas de la manicre de cause a effet. Nous
savons que toutes les idées sont en lui éminemment. Dans ce contexte, dans Recherche

Générale, Leibniz nous donne un exemple sur l'idée du cercle. En disant que :

« C’est pourquoi il n’y a pas en nous une idée du cercle comme elle est en Dieu,
qui pense tout ensemble. ...Nous avons des pensées qui portent sur le cercle, nous
donnons des démonstrations a propos du cercle, nous connaissons le cercle, nous
tenons son essence pour connue, mMais par parties. Si nous pensions conjointement
toute 1’essence du cercle, nous aurions une idée du cercle. Il revient en Dieu seul
d'avoir les idées des choses composées. Cependant nous connaissons 1'essence du

cercle en pensant ses réquisits par parties. »'%

Mais en nous, comme nous pensons en vertu de la relation de cause a effet, et
donc, nous ne pouvons penser qu'avec 1'aide de 1'objet qui représente son idée qui est

gravée en nous par Dieu.

Par conséquent, comme Leibniz 1'a dit, « Nous expérimentons nous-mémes une
multitude dans la substance simple, lorsque nous trouvons que la moindre pensée dont

nous apercevons, enveloppe une variété dans I'objet. »'%

En raison de I'objet qui concerne la perception, il y aurait des changements dans
les états de notre ame. Et a cause de la pluralit¢ des affections et des relations qui
résultent de notre pensée qui enveloppe une variété dans 1'objet, et cela nous aide a
expérimenter une multitude en substance simple.’®® Donc rien ne peut nous arriver
sans pensée et perceptionlos, toutes nos pensées et perceptions futures sont le résultat
de nos pensées et perceptions précédentes. Et bien qu'elles soient contingentes, de
celles qui ont précédé, «...tellement que si j'étais capable de considérer distinctement

tout ce qui m'arrive ou parait a cette heure, j'y pourrais voir tout ce qui m'arrivera ou

103 Recherche Générale, < Sur ’esprit, L’univers et Dieu >, page 17.
104 Monadoloji, article 16, page 18.

105 jbid., article 13, page 14.

106 Discours de Métaphysique, article 14, page 50.



29

me paraitra a tout jamais, »'%" Cela nous montre qu'il n'y a que la perception et ses
changements dans la monade simple, et que les actions internes de cette substance

simple ne consistent qu'en elles.%®

Leibniz nomme la monade aussi substance simple et ame.!®® Comme les
monades créées ou les substances simples ont une certaine perfection, autrement dit,
comme elles contiennent une suffisance qui permet d'avoir la source de leurs actions
internes, Leibniz les appelle entéléchies.’® Mais, Leibniz indique également qu'il
existe une différence entre I'entéléchie et 1'ame, car le sentiment®!! est quelque chose
de plus que la simple perception. Cela indique qu'il suffit de dire la monade ou
l'entéléchie pour ceux qui n'ont que des perceptions simples. Et pour dire 1'ame, c'est
pour ceux qui ont des perceptions plus distinctes et accompagnés de mémoire.1*2 Il
nous montre avec un exemple dans l'article suivant comment nous n‘avons pas de
perception distincte ou nous ne souvenons de rien lorsque nous dormons
profondément; c'est exactement I'état d'une simple monade. Mais il est évident que
cela ne se fait pas pour une ame, car c'est quelque chose de plus, quand elle sort de cet

état.113

A ce stade, Leibniz attire notre attention comme il y a la différence entre la
perception et la conscience ou l'aperception qui est également prise en compte par les
perceptions que nous n’apercevons pas. D'un autre coté, s'il n'y a pas de différence
entre eux, cela signifie que les bétes ou autres entéléchies n'existent plus, car les
cartésiens croyaient que les seuls esprits étaient des monades.!** Dans son livre
Nouveaux Essais, comme il 1'a dit, les bétes ont une perception, mais cela ne signifie
pas qu'elles ont nécessairement aussi la pensée, ou qu'elles ont une réflexion®'® ou ce
qui peut en étre le sujet. De notre coté, nous avons nous-mémes de petites perceptions
que nous ne nous apercevons jamais dans I'état présent, car nous sommes détournés

par leur multitude, qui existe dans I'esprit, ou alors que ces petites perceptions sont

107 Discours de Métaphysique, article 14, page 51.

198 Monadoloji, article 17, page 18.

109 jbid., article 16, page 18.

110 ibid., article 18, page 20.

11 ibid., article 19, page 20.

112 ibid., article 19, page 20.

113 ibid., article 20, page 20.

114 ibid., article 14, page 16.

115 Nouveaux Essais, Chapitre 9, page 105.



30

effacées ou plutot obscurcies par de plus grandes. Et il nous explique cet état avec des

exemples également dans son livre que :

« La perception de la lumiere ou de la couleur par exemple, dont nous nous
apercevons, est composée de quantité de petites perceptions, dont nous ne nous
apercevons pas, et un bruit dont nous avons perception, mais ot nous ne prenons point
garde, devient aperceptible par une petite addition ou augmentation. Car si ce qui
précede ne faisait rien sur I’ame, cette petite addition n’y ferait rien encore et le tout

ne ferait rien non plus. » 1

D'un autre c6té, si nous n'avions agi que conformément aux consécutions de nos
perceptions dépendantes de la mémoire, nous aurions agi comme les bétes. Mais il y a
une grande différence celle qui nous distingue des bétes, qui est la connaissance des
vérités nécessaires et éternelles. Ce sont les vérités qui nous permettent la raison et la
science, et a travers elles, nous pouvons avoir la connaissance de nous-mémes et nous
¢lever a la connaissance de Dieu. Par conséquent, ce niveau est appelé ame raisonnable
ou esprit, pour Leibniz.!’ Grace a la connaissance des vérités nécessaires et aux
abstractions faites par cette connaissance, nous permettent de nous élever a des actes
réflexifs. Et a l'aide de ces actes, nous pouvons penser a ce que nous disons moi, et
quand nous pensons a Moi, cela nous permet également de savoir ce qui se passe en
nous. Et par conséquent, ce genre de réflexion nous dirige aussi & penser «...a I'Etre, a
la Substance, au simple et au composé, a I'immatériel et a Dieu méme ; en concevant

que ce qui est borné en nous, est en lui sans bornes. »8

De plus, ces actes réflexifs constituent les principaux objets de notre
raisonnement, ceux qui reposent sur deux principes. L'un est celui de la contradiction.
Avec ce principe, nous jugeons faux ce qui est contradictoire, et ce qui est opposé ou
contradictoire du faux est vrai. Et l'autre, comme nous I'avons déja dit, est celui de la
raison suffisante. Avec ce principe, nous pouvons considérer qu'aucun fait ne sera

réalisé, ou qu'aucune énonciation véritable n'est vraie sans qu'il y ait la raison

116 Nouveaux Essais, chapitre 9, page 105.
117 Monadoloji, article 29, page 26.
118 ihid., article 30, page 26.



31

suffisante. Et nous pouvons également comprendre pourquoi il en est ainsi et non

autrement, en utilisant ce principe.1*°

Et Leibniz exprime également qu'il existe deux sortes de vérités : 1'une est celles
de raisonnement qui sont nécessaires, donc leur opposé implique la contradiction, et
gue nous pouvons atteindre son fondement en utilisant l'analyse en résolvant en idées
et en vérités plus simples, jusqu'a atteindre des vérités primitives. Et I'autre, celles de

fait qui sont contingentes, et leur opposé est possible.!?°

Et dans Nouveaux Essais, Leibniz nous explique la fonction de la raison de

I'homme en le comparant aux bétes :

« Car la raison est seule capable d'établir des régles stires et de suppléer a ce qui
manque a celles qui ne 1'étaient point, en y faisant des exceptions; et de trouver enfin
des liaisons certaines dans la force des conséquences nécessaires, ce qui donne souvent
le moyen de prévoir I'événement sans avoir besoin d'expérimenter les liaisons sensibles
des images, ou les bétes sont réduites. De sorte que ce qui justifie les principes internes

des vérités nécessaires distingue encore 'homme de la béte. »*?!

Et nous pouvons nous élever a des actes réflexifs en connaissant ces vérités
nécessaires et en faisant leurs abstractions, et que ces réflexions nous amenent a penser
a moi et a Dieu.?? La réflexion est donc un acte qui nous assure de penser a reconnaitre

les idées qui sont déja en nous.

«...or la réflexion n’est autre chose qu’une attention a ce qui est en nous, et les
sens ne nous donnent point ce que nous portons déja avec nous. Cela étant, peut-on
nier qu’il y ait beaucoup d’inné en notre esprit, puisque nous sommes innés, a nous-
mémes pour ainsi dire, et qu’il y a en nous: Etre, Unité, Substance, Durée,
Changement, Action, Perception, Plaisir, et milles autres objets de nos idées

intellectuelles ? »'%

119 Monadoloji, article 31-32, page 28.

120 jbid., article 33, page 28.

121 Nouveaux Essais sur I’Entendement Humain, Préface,39.

122 Monadoloji, article 30, page 28.

123 Nouveaux Essais sur I’Entendement Humain, Préface, page 40.



32

Donc, ces vérités nécessaires ou les idées les plus simples arrivées a travers ces
vérités, sont innées en nous. Enfin, nous arrivons a des vérités primitives, aprés avoir
parvenu aux idées simples, dont la définition ne peut étre définie, qui sont des énoncés
identiques.’® L'expérience n'est donc pas un véritable moyen d'obtenir des vérités

éternelles, et elle peut aussi nous tromper en les recherchant.

Quant aux vérités contingentes ou de fait, il doit y avoir une raison suffisante,
car dans la suite des choses répandues par 1'univers des créatures nature, la résolution
va dans un détail sans limites pour des raisons particuliéres, et aussi a cause de la
variété infinie des choses dans la nature, et de la division infinie du corps.’?® Il est
évident que cette immense variété des choses et l'infinité de la division des corps
résultent d'une cause qui surgit successivement dans les événements ou dans les

inclinations de 1'ame. Comme dans I’exemple de Leibniz ci-dessous :

« Il y a une infinité de figures et de mouvements présents et passés qui entrent
dans la cause efficiente de mon écriture présente; il y a une infinité de petites
inclinations et dispositions de mon ame, présentes et passées, qui entrent dans la cause

finale. »'%°

Ainsi, nous voyons dans cet exemple, il est impossible d'avancer davantage car
ce détail enveloppe d'autres contingents plus détaillés, car il faut nécessairement
expliquer chacun avec le méme mode d'analyse. Par conséquent, la raison suffisante
ou la derniére raison doit étre hors des séries de ce détail qui contient tous ces
contingents infinis.*?” Ainsi, la raison des choses ou des séries de ce détail doit étre
dans une substance nécessaire qui est seulement Dieu.'?® Et comme toutes choses en
dépendent, cette substance supréme nécessaire doit étre exemptée des limites, c'est-a-
dire qu'elle doit contenir autant de réalité que possible.'?® Donc aprés avoir fait toutes
ces explications concernant la substance créée, disons que c'est 1'ame. A savoir , nous
avons une grande différence en nous comparant a Dieu, c'est que nous sommes des

créatures limitées. Notre perfection vient donc de l'influence de cette substance

124 Monadoloji, article 35, page 30.
125 ibid., article 36, page 30.
126 jbid., article 36, page 30.
27 ibid., article 37, page 30.
128 jbid., article 38, page 32.
129 jhid., article 40, page 32.



33

supréme, mais notre imperfection vient de notre propre nature, pas de Dieu.!** Et une
monade créée obtient sa perfection par Dieu dans la mesure de sa réceptivité. Autant
qu'il est évident que les facultés d'une monade créée avec laquelle détermine son degré
de perfection proviennent aussi de cet étre supréme. Dans les monades créées
auxquelles répondent les principaux attributs de Dieu, ce sont la faculté perceptive!3!
et la faculté appétitive qui font le sujet de ces monades. Et la perfection d'une monade
créée comprise autant qu'elle agit a l'extérieur, et elle est imparfaite autant qu'elle
souffre d'une autre. Nous l'attribuons, donc également a la substance créée, 'action ou
la passion selon le niveau de la perfection de sa perception. C'est-a-dire que si elle a
des perceptions distinctes, on l'attribue a l'action, mais si elle a des perceptions
confuses, c'est la passion.*> Comme I’on voit, il y a la relation entre l'action ou la
passion et la perception distincte ou confuse. Tout d’abord comme toutes les idées en
nous, il vaudra mieux donner la définition de 1'idée, qui est I’objet de la pensée, écrite
dans un de ses livres. « ...c'est un objet immédiat interne, et que cet objet est une
expression de la nature ou de la qualité des choses. »'3 Selon le systéme de Leibniz,
l'acte de penser pour les monades créées est de se sentir.'® « La seule idée de
I’existence que nous possédions est que nous concevons que les choses sont senties.
»1% Cela signifie aussi qu'il n'y aurait rien sans avoir eu d'étre sentant. D’autre part, si
Dieu n'étant pas sentant premier™*® ce qui est la cause des choses, rien ne serait senti.
Ainsi les idées que nous avons, nous les sentons a travers des représentations des
choses. En y pensant, nous agissons nous-méme selon le degré de notre perfection.

Donc ce processus nous amene a nous sentir.

«Il'y aen lui des idées de ce qu’il a senti et fait, tout comme en Dieu, si ce n’est
qu’en Dieu les idées portent sur toutes les choses et sont conjointes. L’esprit n’oublie
jamais rien, car les idées dans I’esprit sont indélébiles. Un mouvement donné une fois
est nécessairement continuée. La pensée, c’est-a-dire le sens de soi-méme, ou encore
I’action en soi méme, est nécessairement continuée; mais je ne vois pas a présent que

I’action d’un agent ( qui agit en soi-méme) sur un corps soit nécessairement continuée.

1

w

0 Monadoloji, article 42, page 34.

131 ibid., article 48, page 36.

132 ibid., article 49, page 38.

133 Nouveaux Essais, chapitre 1, article 1, page 87.

134 Recherches Générales, ( A 6 iii 587), < Sur L’existence >, page 30.
135 jbid., ( A 6 iii 588), page 30.

136 jbid., ( A 6 iii 588), page 30.



34

Or ce qui est continué¢ procede de I’harmonie des choses, c’est-a-dire de la volonté de

Dieu. »t%’

Dans Discours de Meétaphysique, Leibniz explique la nature des idées,
notamment en indiquant une connaissance claire ou obscure, distincte ou confuse.
Lorsque nous reconnaissons une chose parmi d'autres sans remarquer ses propriétés
ou ses différences, cette connaissance est confuse.'® Mais si vous savez quelque chose
sans avoir en aucun cas soupconné qu'il est bien ou mal fait, c'est-a-dire le savoir
clairement. De plus, si nous pouvons expliquer les marques que nous avons, c'est une
connaissance distincte.*®® A savoir, si nous pouvons discerner le vrai ou le faux en
utilisant les marques, alors nous pouvons donner la définition de la chose que nous
connaissons.*4® Donc, si une monade est plus parfaite qu'une autre, ¢’est-a-dire, si elle
a des perceptions plus distinctes, cela signifie qu'elle donne a priori raison de ce qui se
passe dans une autre.}*! Mais Leibniz indique qu'une monade agit au dehors, c'est-a-
dire que l'influence sur une autre ne doit étre qu'une influence idéale, donc elle ne peut
avoir son effet que par l'intervention de Dieu. Les actions et les passions sont mutuelles
dans les monades pour des raisons qui proviennent de Dieu. Parce qu’en comparant
les deux monades, Dieu a toujours une raison pour les réconcilier. Ce qui est un autre
sujet important dans ce contexte, une monade active a certains égards, pourrait étre
aussi passif selon une autre considération, c'est-a-dire que la raison de ce qui se passe

en lui réside dans une autre qui connait cette raison distinctement.4?

2.2. En raison de la connexion parfaite, la substance exprime l'univers a sa

manieére .

Comme Dieu voit tout d’un coup la continuation de ce qui se passe dans
I'univers, bien qu'il n'ait pas besoin de la liaison de cause a effet pour le prévoir, il voit
la part de la continuation dans l'autre. Selon Leibniz, c'est I'une des reégles de I'harmonie
générale ce qui représente le présent est gros pour l'avenir. C'est-a-dire qu'en raison de

la parfaite connexion des choses, il voit l'univers entier dans chaque partie de

187 Recherches Générales, ( A 6 iii 588), < Sur L’existence >, page 30.
138 Discours de Métaphysique, article 24, page 62.

139 ibid., article 24, page 62.

140 ibid., article 24, page 62.

141 Monadoloji, article 50, page 38.

142 Théodicée, article 66, page 140.



35

I'univers.!*® Et aussi a cause de ce lien que chaque monade créée exprime toutes les
autres, en d’autres termes, «... qu’elle est par conséquent un miroir vivant perpétuel de
’univers. »** Leibniz exprime, dans son livre intitulé Discours de Métaphysique, que
toute monade créée imite son créateur dans la mesure qu'elle a la perfection, et qu'elle
posseéde en quelque sorte le caractére de la sagesse et de la puissance de Dieu. Parce
que chaque substance étant un miroir de Dieu ou bien de l'univers tout entier, s'exprime
a sa maniére, «...a peu prés comme une méme ville est diversement représentée selon
les différentes situations de celui qui la regarde. Ainsi ['univers est en quelque fagon
multiplié autant de fois qu’il y a de substances. »**° Et la substance exprime tout ce
qui se passe dans l'univers, passé, présent et futur, malgré son expression confuse qui
ressemble a une connaissance ou une perception infinie. Par conséquent, les autres
substances I'expriment aussi a leur maniére, notamment du fait de leurs points de vue
ou de leurs perspectives et degrés de leurs perfections, elles s'accommodent elles-
mémes les unes par rapport aux autres. Si nous suivons le méme exemple de Leibniz
a ce sujet, car il y a une multitude de perspectives dans la méme ville dont les
substances la regardent de différents cotés qui suscite une apparence assez différente,
il semble qu'il y a comme autant d'univers différents. En vérité, il n'y a qu'un seul

univers et les substances le regardent de différents points de vue.'4°

« Et c’est le moyen d’obtenir autant de variété qu’il est possible, mais avec le
plus grand ordre, qui se puisse, c’est-a-dire, c’est le moyen d’obtenir autant de

perfection qu’il se peut. »'4

2.2.1. L'ame a besoin d'un corps organique pour représenter l'univers .

D'un autre c6té, la nature d'une monade est représentative, et elle n'est pas limitée
en représentant méme si elle fait une partie des choses dans I'univers. Mais quand nous

considérons le détail de 1'univers entiert*®

, sa représentation ne serait pas distinctement
représentative dans la petite partie des choses. Et aussi en considérant que chaque

monade est représentative du méme univers, elle ne peut représenter distinctement que

143 Théodicée, article 360, page 329.

144 Monadoloji, article 56, page 40.

145 Discours de Métaphysique, article 9, page 44.
146 Monadoloji, article 57, page 40.

147 ibid., article 58, page 42.

148 jhid., article 60, page 44.

P N



36

des choses plus proches ou plus grandes par rapport a elle, et le reste confusément. Si
ce n'était pas cela, tout le monde serait comme Dieu. Méme s'il n'y a pas de limitation
dans la représentation de la monade, la limitation d'une monade réside dans la
modification de la connaissance de I'objet. Chacun s'étend donc confusément a 1'infini
dans sa représentation de 1'univers, mais tous séparés les uns des autres par rapport a
leurs degrés des perceptions distinctes.*® Quant aux composés, comme tout est lié et
fait dans un ordre dans l'univers, ils symbolisent aussi leur constitution au méme titre
que ceux des simples. Toute la matiere est liée, et cela signifie également que tout est
plein. Ainsi chaque mouvement en plénitude fait certains mouvements sur des corps

¢loignés, en fonction de leur distance.

«...de sorte que chaque corps est affecté non seulement par ceux qui le touchent,
et se ressent en quelque fagon de tout ce qui leur arrive, mais aussi par leur moyen se
ressent encore de ceux qui touchent les premiers, dont il est touché immédiatement: il

s’ensuit que cette communication va a quelque distance que ce soit. »>°

Ainsi, chagque corps ressent tout ce qui se passe dans l'univers, de sorte qu'un
corps voit tout dans l'univers; pourrait voir tout ce qui se passe partout, et méme ce qui

arrivera ou est arrivé. Comme Leibniz a déja dit :

« Mais une ame ne peut lire en elle-méme que ce qui y représenté distinctement,
elle ne saurait développer tout d'un coup tous ses replis, car ils vont a I’infini. »°!
Lorsque nous disons qu'une monade représente l'univers entier, cette représentation
n'est distincte que pour le corps, dont la monade constitue son entéléchie. Parce que le
corps est lié a toutes les matieres en plénitude, et représente donc l'univers entier. Ainsi
la monade représente aussi I'univers en représentant ce corps qu'elle posséde d’une

fagon particuliére.%?

Comme nous l'avons déja exprimé, I'ame représente le corps plus distinctement,
et par conséquent 1'ame ou la substance a besoin d'un corps organique comme Leibniz

I'a expliqué a Fardella dans sa correspondance®®3. Et le corps contient nécessairement

1

'

® Monadoloji, article 60, page 44.

150 ibid., article 61, page 46.

51 ibid., article 61, page 46.

152 ibid., article 62, page 46.

158 Monadoloji, Correspondance a Fardella, (329-2), page 105, Mars 1690, (traduction).



37

une multitude infinie, c'est-a-dire qu'il contient les corps infinis, et chacun de ce corps
lui-méme abrite les substances en nombre infini.™® Au vrai sens, ce qui est un et
indivisible, et ce qui fait I'objet de I'action et de la passion, c'est la substance. Cette
substance est donc quelque chose exactement quand je pense a ce que je dis moi. Et
cela indique également que moi subsiste méme lorsque mon corps décompose en
parties, car mon corps est toujours en état de changement. Ainsi, bien qu'il n'y ait pas
nécessairement quoi que ce soit dans mon corps pour que je puisse survivre, moi a
besoin d'un corps organique qui est un étre vivant.'>> Comme l'univers est établi dans
un ordre parfait, les perceptions de 1'ame doivent également étre réglées en
conséquence avec cet ordre, celui-ci étant le représentant de 1'univers, et donc il doit

aussi y avoir de I'ordre dans le corps aussi, selon lequel l'univers est représenté.'*

2.2.2. Il y a des substances simples dans la moindre partie de la matiére a

I'infini .

Et Leibniz indique en Monadologie qu'un corps organique d'un étre vivant est
comme la machine divine ou un automate naturel, et qu'il est encore la machine dans
leur moindre partie, jusqu'a I'infini.®" En conséquence, il existe des substances simples
infiniment méme dans la moindre partie de la matiere, c'est pourquoi la matiere n'est
pas seulement divisée a I'infini, mais elle est aussi actuellement subdivisée sans fin.1%
A savoir, ces substances simples constituent la maticre, mais elles sont comme les
¢léments constitutifs, pas comme ses parties. Et ces ¢éléments sont des réquisits
immédiats qui appartiennent a I'essence du continu, mais qui ne sont pas comme ses
parties. Leibniz dit a ce sujet que nous ne pouvons parler que d'une chose qui est la
partie, dont elle est uniforme avec le tout. Ainsi la substance n'est pas uniforme méme
avec la matiére ou le corps, comme le point qui n'est pas uniforme avec la ligne.*>®
Autrement, il n'y aurait pas la liaison de cause et d'effet dans les événements en nature,

et aussi bien que dans la pensée. Et de méme il n'y aurait pas la détermination dans la

nature. Mais il n'y a que la force primitive ou la nature en substance, dans laquelle nait

154 Monadoloji, Correspondance a Fardella, (329-1), page 99, (traduction).

155 jbid., (329-2), page 105, (traduction).

1%6 ibid., article 63, page 48.

157 ibid., article 64, page 48.

%8 jbid., Correspondance a Fardella, Mars 1690, [329-1], (traduction), page 103.
159 jbid., [329-2], (traduction), page 105.

a



38

la suite des actions internes®®®. C'est donc en considérant un état ou la nature de la
substance, que I'on peut lire sa suite, c'est-a-dire tous ses états du passé et du futur. La
différence entre la ligne qui est formée des points et la matiére qui est formée des
substances : le nombre de points n'est pas défini, mais le nombre de substances est
constant et déterminé bien qu'il soit infini, car ce nombre est formé a partir de la
mati¢re de ce qui est actuellement divisé, mais pas d'une division possible. Donc la

ligne n'est pas la somme des points, mais la matiére est la somme des substances.®

En fait, il vaudrait mieux parler du terme d'infini. Cet infini a pour notre
raisonnement limité de quel résultat d'analyses ou d'induction, inférer les choses en les
comparant, et provenir des expériences des sens. Mais quand nous parlons de I'infini
véritable, ce qui est antérieur a toute composition, en d'autres termes, n'est pas formé
par I'addition des parties. On peut donc dire que cet infini, qui n'est pas absolu, est une
modification. Comme le disait Leibniz, dés que 1'on modifie, on se limite, on forme un
fini. Bien que nous ne puissions pas envelopper I'infini absolu, mais nous pouvons le
percevoir a I'aide de notre entendement, en le renfermant dans le tout, ou tout est lié et
proportionné, c'est-a-dire, établie dans un ordre. Donc on peut dire que cet infini est
comme l'infini limité pour nous. D'autre part, I'origine de l'infini absolu est la méme
avec celle des vérités nécessaires, qui ne sont pas prouvées par l'induction et par les
sens. Et 1'idée d'absolu est innée en nous, ce qui est l'attribut de Dieu comme les

autres.162

Lorsque nous revenons au sujet de la mati¢re sous la connaissance de l'infini
écrit ci-dessus, la matiére ne peut pas étre divisée arbitrairement, elle ne peut étre

divisée que si elle est compatible avec certaines proportions, comme celle de 1'étang.

« Chaque portion de la matiere peut €tre congcue, comme un jardin plein de
plantes, et comme un étang plein de poissons. Mais chaque rameau de la plante, chaque
membre de I’animal, chaque goutte de ses humeurs est encore un tel jardin, ou un tel

étang. »'63

160 Monadoloji, Correspondance a Fardella, [329-2], (traduction), page 105.
161 jbid., [329-3], ( traduction), page 106.

162 Nouveaux Essais, chapitre 17, page 124-125.

163 Monadoloji, article 67, page 50.



39

Et comme il y a de la plénitude partout, il ne devrait y avoir que chaos ou
confusion d'apparence. C'est comme le voir a distance, ou comme il y a des créatures
méme dans la moindre partie jusqu'a I'infini, nous ne sommes pas en mesure de les
discerner.'®* On voit par 1a qu'il y a comme une hiérarchie dans les corps vivants qui
subsiste jusqu'a la moindre partie a 1'infini, car chaque corps vivant a une entéléchie
dominante et ses membres ont aussi les autres corps vivants dont chacun a une

entéléchie dominante ou I'ame dominante qui est pour I'animal.®

« Mais I’amas de ces substances corporelles organisées animées qui constitue
notre corps, n’est uni avec notre Ame que par ce rapport qui suit de I’ordre des
phénomenes naturels a chaque substance a part. Et tout cela fait voir, comment on peut
dire d’un c6té que 1’ame et le corps sont indépendants 1’un de 1’autre, et de 1’autre c6té
que 'un est incomplet sans ’autre, puisque naturellement I’'un n’est jamais sans

’autre. »166

Bien que 1'ame dépende de ses propres lois et le corps aussi des siennes, ils se
rencontrent grace a 1'harmonie préétablie entre toutes les autres.'®’ Et ce sont leurs
représentations du méme univers, mais par les différents points de vue de chaque
substance. « Les ames agissent selon les lois des causes finales par appétitions, fins et
moyens. Les corps agissent selon les lois des causes efficientes ou des mouvements.

»188 Et il est évident que ces deux lois sont également harmoniques 1'une avec l'autre.

«... nous en entendons aussi quelque chose, quand nous parlons de ’'union de
I’ame avec le corps pour en faire une seule personne. Car quoique je ne tienne point
que I’ame change les lois du corps ni que le corps change les lois de I’ame, et que j’aie
introduit I’harmonie préétablie pour éviter ce dérangement, je ne laisse pas d’admettre

une vraie union entre 1’ame et le corps, qui en fait un suppot. »*6°

Quand Leibniz parle de lI'union de 1'ame et du corps comme d'un suppét. Il nous

dit que cette union est une communication métaphysique. Autrement dit, il n'y a

1

(=

4 Monadoloji, article 69, page 50.

165 ibid., article 70, page 52.

166 Systéme Nouveau de la Nature, chapitre 9, page 150.
167 Monadoloji, article 78, page 56.

168 jbid., article 79, page 56.

169 Théodicée, article 55, page 82.

(=2}



40

aucune communication physique. Car il n'y a aucune liaison entre la pensée et la masse
étendue.}’® Et pour mieux comprendre cette union de I'Ame et du corps, ou leurs
relations métaphysiques, Leibniz I'explique sur la métaphore de I'harmonie de deux

horloges préétablie.

2.3. Deux métaphores: la relation locale de 1'aAme et du corps et I’harmonie

globale .

Dans Systeme Nouveau de la Nature, il parle de 1'union ou de 1'accord entre 'ame
et le corps avec l'exemple de deux horloges qui s’accordent parfaitement, dont il peut
y avoir trois voies. La premiére représente une manicre dont l'influence mutuelle d'une
horloge sur l'autre. Peut-étre vaudra-t-il mieux 1'expliquer de cette fagon avec les mots

originaux de Leibniz :

« Il avait deux grandes pendules attachées a une méme piece de bois; les
battements continuels de ces pendules avaient communiqué des tremblements
semblables aux particules du bois, mais ces tremblements divers ne pouvant bien
subsister dans leur ordre, et sans s’entr’empécher, a moins que les pendules ne
s’accordassent, il arrivait par une espeéce de merveille, que lorsqu’on avait méme

troublé leurs battements tout expres, elles retournaient bient6t a battre ensemble, a peu

prés comme deux cordes qui sont & I’unisson. »t't

La seconde, appelé la voie de I'assistance'’?, correspond a une sorte de deux
horloges, bien que mauvaises, auxquelles elles sont toujours accordées. C'est-a-dire
qu'ils doivent étre pris en charge par quelqu'un afin de les régler a tout moment. Et la
derniére ce qui correspond au systeme de Leibniz, appelé I'harmonie préétablie. Selon
ce systéme, ces deux horloges se peuvent assurer leur accord continuellement avec la

justesse.

Lorsque nous mettons 1'ame et le corps a la place de ces deux horloges, nous
voyons alors que ces trois manieres d'accord sont similaires a celles de I'ame et du

corps. La premiére qui est celle de la philosophie vulgaire. C'est la voie de

170 Théodicée, article 59, page 137.
171 Systéme Nouveau de la Nature, chapitre 4, page 84.
172 jbid., chapitre 4, page 84.



41

I'influence.!”® Comme les substances créées n'ont pas de fenétres, il est impossible
d'étre influencé entre elles, et de méme subir les particules matérielles a I'immatériel
par la voie d'influence, donc cette voie fait I'objet d'un abandon pour Leibniz. La
seconde s’appelle la voie de [’assistance qui est celle du systéme des causes
occasionnelles. « ...mais je tiens que c¢’est faire venir Deum ex machina, dans une chose
naturelle et ordinaire, ou selon la raison il ne doit intervenir que de la maniere qu’il
concourt a toutes les autres choses de la nature. »4 De cette fagon, ce systéme peut
continuer comme ceux des horloges qui sont sous la garde d'une personne qui en prend
soin en permanence. Et la troisieme voie, I'hypothése de Leibniz, est appelée une
harmonie préétablie faite par Dieu. C'est-a-dire que dés le début, Dieu a établi toutes
les substances si parfaitement et arrangé avec beaucoup de précision par ses propres
lois qui s'accommodent avec ses lois de la nature. Par conséquent, Dieu n'a pas besoin

d'intervenir, car tout est préétabli par lui.

Comme I'a dit Christiane Frémont dans la préface écrite de I'une des ceuvres de

Leibniz intitulée Systéeme Nouveau de la Nature, "™

il y a deux métaphores exprimées
concernant I'harmonie préétablie. La premicre est celle de deux horloges qui expriment
la relation locale de I'ame et du corps. Et la seconde est celui de 'orchestre qui exprime
I'harmonie globale qui contient toutes les substances.!’® Donc la deuxiéme est
métaphore de l'orchestre. qui correspond a I'harmonie générale de toutes les
substances, est qu'il y a plusieurs groupes de musiciens différents qui jouent leurs rdles
séparément, ainsi qu'ils sont placés de manicre a ne pas se voir et a ne pas s'entendre.
Ils ne peuvent pas cependant s'entendre en suivant leurs notes, chacun a part. Malgré
tout cela, quelqu'un qui les écoute tous, y trouve une parfaite harmonie, et lui semble
qu'il y ait un lien entre eux.!’” Dans cette métaphore, il n'y a pas de communication
immeédiate entre les groupes de musiciens, s'il y avait communication, il est évident
qu'ils s'empécheraient, c'est-a-dire qu'il y aurait une cacophonie qui est le multiple sans
unité. Il n'y aurait donc pas de distinction dans les notes de chaque groupe méme s'ils
jouaient la méme chanson. Et nous ne pouvons parler ni de la proportion ni de la
spontanéité de chacun, par conséquent d'un ordre qui régle I'harmonie préétablie.

Malgré chaque groupe de musiciens qui jouent a leur maniere, si quelqu'un qui les

173 Systéme Nouveau de la Nature chapitre 4, page 82.

174 ibid., chapitre 4, page 85.

%5 ibid., préface, page 13.

176 ibid., ( commentaire par Christiane Frémont ), préface, page 13.

177 Correspondance avec Arnauld, chapitre 20, ( 30 avril 1687), page 163.

=

]



42

écoute, trouve une harmonie parfaite, surtout Dieu, comme il est tout-parfait , il voit
cette harmonie bien qu'il y ait infiniment moins de distinction dans la méme musique
jouée par les différentes bandes, car il y a de petits désordres dans l'ordre. Donc, ce
que nous comprenons pour cela, c'est que chacun suit ses notes en jouant la méme
chanson, c'est comme si chaque groupe de musiciens étant l'unité, représente la méme
chanson a sa manicre, donc les autres groupes seraient multiplicité par rapport a cette
unité. C'est-a-dire, comme un corps vivant qui a une entéléchie dominante et ses
membres qui ont aussi les autres corps vivants dont chacun a une entéléchie dominante

ou I'ame dominante.

« Mais I’harmonie se tient a égale distance de la cacophonie (le multiple sans
unité), et de I’unisson - on voudrait dire mono-phonie (1’unité sans multiplicité), parce
qu’elle maintient les différences : I’unité dans et grace a la multiplicité, qui se fonde
sur I’essentielle discernabilité de toute chose réelle. La nature et la communication des

substances sont donc fonction 1’une de I’autre :... »1"8

Dailleurs, s'ils communiquaient en jouant la méme chanson, ils n'auraient pas
pu la jouer a leur maniere ce qui serait plus ou moins a l'origine de la distinction bien
qu'elle ne soit pas entendue. C'est donc de dire que se réalise comme l'unisson de ce
qui est un ensemble de voix ou d'instruments de musique exécutant ensemble des sons

de la méme hauteur.

178 Systéme Nouveau de la Nature, comm. par Christiane Frémont, Préface, page 14.



TROISEME PARTIE
LA RELATION ENTRE LA VOLONTE ET LE MAL EST EN
HARMONIE AVEC L’UNIVERS.

Apres avoir traité la relation locale de 'ame et du corps, et de I'harmonie globale
qui constitue toutes les substances ; nous verrons d’abord dans ce chapitre qu’une
substance enferme tous ses prédicats dans sa notion. Et donc nous examinerons
¢galement l'individualité de la substance et ses événements ceux qui arrivent selon
I'harmonie préétablie. Ensuite, nous devrons examiner la spontanéité de cette
substance dans la relation tout ce qui lui arrivera. Et grace a cet examen, nous verrons
aussi que I'dme ou la substance a aussi une responsabilité¢ envers Dieu a cause de sa
spontanéité. Cette propriété de substance nous amenera a la question du bien et du mal
dans la théorie leibnizienne. Et en traitant la source du mal, nous verrons également
dans quelles conditions Dieu concours au mal ce qui est fait par une personne. Et nous
verrons que le mal a aussi une relation avec la volonté de I'homme et méme avec sa
liberté en conséquence. Et pour mieux entendre, nous verrons comment le mal ne nuit
pas a l'harmonie préétablie a l'aide des nombres incommensurables dans les
mathématiques dont Leibniz les a utilis¢é dans ses travaux. Enfin, nous verrons
comment une parfaite harmonie s'est établie entre le monde moral et le monde naturel.
Et nous examinerons la libert¢ de I'nomme dans ces deux reégnes sous la philosophie

de Leibniz.

3.1. L'individualité de la substance et ses événements ceux qui arrivent en

vertu de I'harmonie préétablie .

Dans son livre intitulé Discours de métaphysique, Leibniz donne une explication
sur ce sujet, a commencer par le sens d'une substance individuelle. La substance, qui
contient des actions et des passions, lorsque plusieurs prédicats attribuent au méme
sujet, d'ailleurs, ce sujet aussi n'attribue a aucun sujet, c'est la substance individuelle.

Mais, pour gque ce sens ne soit pas nominal, il se doit comme «...toute prédication



44

véritable a quelque fondement dans la nature des choses, et lorsqu'une proposition n'est
pas identique...»!", donc puisque le prédicat n'est pas expressément enfermé dans le
sujet, il doit y exister virtuellement. C'est de dire in esse comme les philosophes
I'appellent. Ainsi, considérant soit la relation locale de 1'ame et du corps, soit
I'harmonie globale qui constitue de toutes les substances ; tous les prédicats enfermés
par le sujet, ou la série d'événements qui appartiennent au méme sujet, et toutes les
substances qui constituent I'harmonie dans l'univers, dont elles doivent étre
proportionnelles ou relatives les unes aux autres, c'est-a-dire en un moyen de relier
l'effet et la cause qui subsistent a I'infini. Par conséquent, une personne capable de bien
comprendre la notion de sujet pourra également juger le prédicat. La nature de la
substance individuelle, ayant une notion accomplie, est capable de comprendre ou d'en
déduire tous les prédicats de son sujet. D'autre part, 'accident est un étre dont la notion
ne comprend pas tout ce qui peut étre attribué au sujet auquel on attribue cette notion.
Dans le méme article, Leibniz montre un exemple a travers Alexandre le Grand

concernant les prédicats et les accidents dont la substance possede.

« Ainsi la qualité de roi qui appartient a Alexandre le Grand, faisant abstraction
du sujet, n’est pas assez déterminée a un individu, et n’enferme point les autres qualités
du méme sujet, ni tout ce que la notion de ce prince comprend, au lieu que Dieu voyant
la notion individuelle ou heccéité d’Alexandre , y voit en méme temps le fondement
et la raison de tous les prédicats qui se peuvent dire de lui véritablement, comme par
exemple qu’il vaincrait Darius et Porus, jusqu’a connaitre a priori ( et non par
expérience) s’il est mort d’une mort naturelle ou par poison, ce quUe nous pouvons

savoir que par Ihistoire. » 18

Il y a donc deux choses importantes, dans son explication, par rapport a notre
sujet. La premiére est que Leibniz considére comme similaire la notion individuelle a
'haeccéité dont c'est un principe scolastique qui veut dire ce qui fait I'individu ce qu'il
est, ou ce qui fait une chose particuli¢re. Et cela nous montre que 1'essence constitue
par elle-méme une individualité. C'est par l1a que 1'individualité qui réside dans son
essence nous justifie non seulement d'avoir sa propre perfection, mais aussi sa propre

imperfection ou privation. Et la seconde est que «...la substance individuelle releve de

179 Discours de Métaphysique, article 8, page 43.
180 jhid., article 8, page 43.



45

l'ordre de la nature et se développe comme une série mathématique:...»'8! écrite dans
la note de cinq du méme article . C'est-a-dire que tous les prédicats qui enferment dans
une notion individuelle ou tous les événements qui arrivent a l'individu, sont réglés en
vertu de l'ordre de la nature. Cela signifie que cet ordre établi logiquement,
mathématiquement et physiquement méme en raison de la considération de la nature,

et dont toutes ces voies de Dieu conviennent ensemble.

« Aussi, quand on considere bien la connexion des choses, on peut dire qu’il y a
de tout temps dans 1’ame d’Alexandre des restes de tout ce qui lui est arrivé, et les
marques de tout ce qui lui arrivera, et méme des traces de tout ce qui se passe dans

I’univers, quoiqu’il n’appartienne qu’a Dieu de les reconnaitre toutes. »82

Dans Correspondance avec Arnauld, Leibniz explique la question de la nécessité
des événements enfermés dans la notion individuelle a travers I'exemple d'Adam. Et il
est entendu qu'un tel Adam déterminé ait choisi, par Dieu, selon ses circonstances qui
conviennent a celles de toutes les autres substances individuelles, parmi une infinité
d'Adams possibles.'® C'est-a-dire qu'un tel Adam est choisi celui qui a péché au lieu
d'un autre Adam qui n'est pas péché. Et dire que la notion individuelle d'Adam signifie
que tout ce qu'il lui arrivera a jamais, c'est la méme chose que de dire que le prédicat
est enfermé par le sujet d'une proposition vraie, dont le fait d'étre actuel, selon Leibniz.
« praedicatum inesse subjecto verae propositionis. »84 Ainsi, une substance est un
sujet qui renferme tous les prédicats virtuels qui seront présents a tout moment. Ses
prédicats actuels sont réalisés a travers son inclinaison intrinseque comme la
spontanéité et le développement personnel, sinon elle ne pourrait pas avoir la capacité
de passer d'un état a un autre, c'est-a-dire qu'elle devrait résider dans le méme sujet.
Par conséquent, il faut dire que tous les événements d'une substance individuelle sont
assurés, mais pas nécessaires. Bien que Dieu les ait vus ou les ait prévus, cette
substance déterminée ne pourrait jamais savoir ce qu'il ferait pour 1'état suivant, alors
en considérant cela, nous pouvons dire que la suite des événements ou chaque prédicat
enfermé dans sa notion, n'est pas nécessaire. Quand on parle de la nécessité a I'¢gard

de Dieu, bien qu'il soit libre de choisir parmi un tel Adam, mais il doit en choisir un

181 Discours de Métaphysique, article 8, notes 5, page 218.

182 jbid., article 8, page 44.

183 Correspondance avec Arnauld, article 9, page108.

184 ibid., article 9, p.110 «se trouvent contenus dans le méme sujet».



46

parmi une infinit¢ d'Adams possibles nécessairement a cause de ses trois attributs

principaux, notamment pour la détermination de sa puissance.

Malgré la notion individuelle d'une personne méme s'il enveloppe tout ce qui
doit lui arriver a jamais, et comme Dieu prévoit les contingents futurs dans la suite qui
sont assurés, Leibniz explique aussi comment ils ne seront pas nécessaires, mais seront
certains, par la connexion ou par la consécution.'® La connexion ce qui appartient aux
vérités éternelles est absolument nécessaire et son contraire implique contradiction.
Sinon, comme son contraire n'implique pas de contradiction, la consécution est
contingente, on peut dire qu'elle est nécessaire, mais comme eXx hypothesi et par
accident, et elle est fondée sur le premier décret libre de Dieu afin de toujours faire ce
qui est plus parfait compte tenu de la nature humaine. Car Il est assuré comme il arrive
d'une maniére conforme a ces avances, mais pas nécessaire. Ainsi, Leibniz explique
aussi dans le méme article que toutes les propositions contingentes ont des raisons
d'étre plutot qu'autrement, et c'est de dire aussi «...qu'elles ont des preuves a priori de
leur vérité qui les rendent certaines, et qui montre que la connexion du sujet et du

prédicat de ces propositions a son fondement dans la nature de 1'un et de l'autre ;... »*8®

La connexion de ces propositions celle qui appartient au sujet et au prédicat, est
fondée sur la nature de ces deux éléments. Et comme elle est fondée aussi sur
I’existence des choses, sur ce qui parait le meilleur parmi d’autres €galement possibles.
Et dans Discours de Métaphysique il dit que la notion de Dieu dont elle est la plus
significative'®’ et la plus regue que nous ayons, et d'ailleurs qu'il existe dans la nature
plusieurs perfections différentes, que Dieu les a toutes réunies. Par conséquent,
puisque Dieu est un étre supréme, il agit de la manicre la plus parfaite,
métaphysiquement ou moralement.'® A savoir, il agit 4 la maniére d'une perfection
métaphysique qui répond a avoir plus d'existant qui est possible, et d'une perfection

morale qui répond a avoir plus de bien possible.

«..que Dieu fait le meilleur, qui soit possible: autrement ce serait borner

I’exercice de sa bonté, ce qui serait borner sa bonté elle-méme, si elle ne I’y portait

185 Discours de Métaphysique, article 13, page 48.
186 jbid., article 13, page 49.

187 ibid., article 1, page 37.

188 jhid., article 1, page 37.



47

pas, s’il manquait de bonne volont¢; ou bien ce serait borner sa sagesse et sa puissance,
s’il manquait de la connaissance nécessaire pour discerner le meilleur et pour trouver
les moyens de I’obtenir; ou s’il manquait des forces nécessaires pour employer ces

moyens. ))189

3.2. Le meilleur contient non seulement le bien, mais aussi le mal. Et quelle

est la fonction du mal par rapport a la volonté ?

Selon a I'explication de Leibniz ci-dessus, nous voulons dire que Dieu fait le
meilleur de ce qui contient non seulement le bien, mais aussi le mal. Lorsque I'on
considére que le mal est la privation du bien, et donc qu'il n'y a ni bien pur ni mal dans
la nature, le meilleur inclut également le mal a des degrés divers. Et il s'agit aussi du
mal qui manque de bien par degré, en un sens, donc il s'agit du degré infini entre ces
deux opposés. « Car comme un moindre mal est une espeéce de bien, de méme un
moindre bien est une espéce de mal.... »*° Donc, comme nous I'avons déja dit, une
substance individuelle qui est I'une des perfections de Dieu, et qui provient de la nature
en se développant comme une série mathématique, c'est dire que comme dans les
mathématiques contiennent le maximum et le minimum, Dieu a produit une telle
substance ou un meilleur monde parmi une infinité d'autres. En revanche, s'il n'y avait
pas de différence dans les mondes possibles, comme s'il n'y avait pas de maximum et
de minimum en mathématiques, il y aurait tout égal ou uniforme .2** En un mot, Dieu
n‘aurait pas pu le choisir par sa volonté jointe a sa sagesse, par conséquent sa puissance
serait indéterminée. Et en ce qui concerne la volonté de la substance individuelle serait
la méme. Mais la raison du monde actuel demeure a cause de n'en pas étre dans

I'indifférence des possibilités, car il y a des divisions ou multitudes effectives,

«...dont les résultats sont les phénomenes qui se présentent et qui sont variés dans
les moindres parties, néanmoins les phénomenes actuels de la nature sont ménagés et
doivent 1’étre de telle sorte, qu’il ne se rencontre jamais rien, ou la loi de la continuité

et toutes les autres régles les plus exactes des Mathématiques soient violées. »'%

189 Théodicée, article 117, page 169.

190 ibid., article 8, page 108.

191 ibid., article 8, page 108.

192 Systéme Nouveau de la Nature, chapitre 13, page 208.



48

Et chaque substance est comme un monde a part, qui dépend seulement de Dieu,
on reconnait la vérité des choses hors de nous par la liaison des phénomeénes.'*® Ces
phénomenes, ceux qui nous arrivent, sont des suites de notre étre. Et comme elles sont
réglées dans un ordre conforme a notre nature, comme Leibniz I'a dit, au monde qui
est en nous, on peut juger de l'avenir par le passé sans nous tromper, afin de réguler
notre conduite a I'aide de ces phénomeénes futurs. « ...il est trés vrai que les perceptions
ou expressions de toutes les substances s’entre-répondent, en sorte que chacun suivant
avec soin certaines raisons ou lois qu’il a observées,...»'** Il faut donc dire qu'il y a du
mal dans la nature humaine, tout comme les événements dans la nature, « ...dont le
systéme de I’harmonie préétablie est le plus capable de guérir ce mal. »% Ainsi, il y a
du bien et du mal a différents degrés dans l'univers qui reste en harmonie, c'est-a-dire
que tout ce qui s'y passe a l'infini qui contient le bien ou le mal, ne peut pas violer
I'ordre qui constitue l'univers. 1l nous faut maintenant nous demander quelle est la
fonction du mal par rapport a la volonté ? Mais, comme 1'a dit Leibniz, nous devons
d'abord demander d'ou vient le mal, en le considérant comme la cause du mal. Comme
cette question concerne également les anciens, il la pose avec une déclaration latine
qui relate l'existence de Dieu et du mal. « Si Deus est, unde malum? Si non est, unde
bonum ? »'% Cette question a été proposée selon les opinions des anciens car ils
attribuaient la cause du mal a la matiére qui était indépendante de Dieu. Mais a cause
de la mati¢re seulement une chose idéale car elle est uniforme, ou n'est qu'un amas de
substances infiniment divisées qui la constituent. Donc il est impossible d'associer le
mal a la matiére. Alors Leibniz en changeant la question, dans le méme article, il
propose ou nous pouvons trouver la cause du mal puisque nous dérivons tout étre de
Dieu. « ...cette source se trouve dans les formes ou idées des possibles; car elle doit
étre éternelle, et la matiére ne I’est pas. »'%” Comme on le voit dans ses mots ci-dessus,
la réponse pour Leibniz est de devoir étre recherchée dans la nature idéale de la
créature. Parce que cette nature est contenue dans les vérités éternelles de
I'entendement de Dieu, et indépendamment de sa volonté. En d'autres termes, c'est,
comme l'essence de la créature ce qui est imparfait, se trouve dans les vérités éternelles

de I'entendement de Dieu.

198 Théodicée, article 5, page 391.

194 Discours de Métaphysique, article 14, page 50.

195 Théodicée, article 10, page 57.

196 ibid., article 20,p. 116 « Si Dieu existe d’ou vient le mal? S’il n’existe pas, d’ou: vient le bien? ».
197 ibid., article 380, page 342.

©



49

Mais, il faut dire que la nature de la créature dans ce contexte, pour Leibniz,
signifie I'individu qui enveloppe tous les accidents.'®® Par conséquent, nous pensons
que Dieu considere toutes les possibilités de chaque possible des qu'il est essence dans
les vérités éternelles qui sont dans son entendement, comme il I'exprime dans son livre
intitulé Monadologie que nous avons déja indiqué a la page 8, (voir référence:13 ).
Comme on a aussi déja indiqué a la page 24, ( voir référence : 79 ), le décret de Dieu
ne change rien du tout dans le monde, « ...c’est-a-dire qu’il ne change rien ni dans leur
essence ou nature, ni méme dans leurs accidents, représentés déja parfaitement dans
l'idée de ce monde possible. »'% Et il ajoute également a ce sujet qu'il y a l'imperfection
originelle dans la nature de la créature. Et en considérant I'imperfection originelle et la
nature et les accidents de la créature, donc nous pensons que toute cette circonstance
lui donne la responsabilité, qu'en retour est récompensé ou puni, quoi qu'il fasse dans
la vie. Car, pouvoir faire un choix entre le bien et le mal, c'est la liberté d'une créature
qui a I'esprit, et par conséquent qui a l'intelligence et la spontanéité. Et cette liberté de
la créature est de dire qu'une propriété de pouvoir faire le meilleur possible est la
responsabilité envers Dieu. Puisque le retour de cette responsabilité est une punition
et une récompense, il y a une autre question a se poser, c'est la relation entre la

responsabilité d'une personne et le péché.

Dans ce cas, il faut indiquer que Dieu est exempt de toute privation ou défaut car
il est tout parfait, et il a connaissance de toutes sortes de privations, et méme du néant.
C'est de dire que quand on parle du néant en qu'étant la source de la privation dans les
créatures, dont on ne doit point le considérer comme un attribut de Dieu. Ainsi, comme
nous l'avons déja dit sur le sujet du néant qui est la cause du mal déficient, car le mal
formel consiste en la privation. Cet argument est né en demandant d'ou vient le péché
dans le monde, puisque Dieu est tout-parfait. Dans ce cas, Leibniz explique le néant,
en attribuant les platoniciens et saint Augustin dont ils mentionnent méme que le bien

est le positif, mais le néant est un défaut, en d'autres termes, c'est une privation ou une

198 \www.books.google.com/ La notion de nature chez Leibniz, note de bas de page 22, page 151, ( Dans
le brouillon. £.35) Le texte se trouve en [GP 4, 577-590], mais sans cette note, qu’on trouvera dans
I’ouvrage déja cité d’A. Robinet, pp. 364-374. « je prends la nature non pas comme on la prend
ordinairement pour ce qui exprime plus les essences que les individus, prenant chaque chose comme
détachée de toutes les autres, mais pour la nature individuelle qui enveloppe tous les accidents
comme la nature de l'espéce enveloppe toutes les propriétés avec cette distinction pourtant que la
connexion dans les espéces est nécessaire. »

19 Théodicée, article 52, page 132.


http://www.books.google.com/

50

négation. Et c'est pour cette raison que le mal vient du néant ou du non-étre.?° La
raison de remettre en question la relation entre le mal et le néant pour notre thése vient
de la relation entre le péché et la volonté¢ de la créature. Nous savons que Dieu a permis
certains péchés dans le monde. Donc, quand une personne commet un péché, comment
peut-elle étre considérée comme son choix du mal lié a la liberté de sa volonté ? Et il
y a une explication de Leibniz pour un état similaire a travers une question, qui parle

d'ou vient qu'un homme va assurément pécher.

« La réponse est aisée, c'est qu’autrement ce ne serait pas cet homme. Car Dieu
voit de tout temps qu’il y aura un certain Judas dont la notion ou idée que Dieu en a

contient cette action future libre. »2%%

Et la derniére question qui reste dans le méme texte, y compris un tel Judas, le
traitre qui n'est possible que dans I'idée de Dieu, pourquoi il existe actuellement. Selon
Leibniz, c'est parce qu'il a une raison de tirer un plus grand bien de ce mal qui s'est
récompensé avec l'usure dans l'univers, malgré que Dieu ait prévu ce péché. «..et qu’il
se trouvera en somme que cette suite des choses dans laquelle 1’existence de ce pécheur

est comprise, est la plus parfaite parmi toutes les autres fagons possibles. »2%2

Par conséquent, sur ce sujet, peut-étre vaudra-t-il mieux ajouter le commentaire
de George Leroy qui a recueilli Discours de Métaphysique, car son point de vue nous
montre comment notre effort entre effectivement dans la série des effets et des causes,
bien qu'il y ait des péchés dans certains actes, et ceux qui sont permissifs de la part de
Dieu, et notamment comment il y a certains désordres dans I'ordre comme nous le

verrons dans les pages suivantes.

«... 1l fait valoir que ce qui est déterminé, c'est moins tel événement ou tel acte
pris en lui-méme a I'état isolé, qu'un ordre de causes et d'effets liés ensemble et formant
un tout, il explique qu'en effet, a la création, Dieu a posé d'un seul coup dans I'existence
le systéme universel des étres et des choses, sans jamais procéder par initiatives
indépendantes ou par opérations fragmentaires; de ce point de vue, déclare-t-il, nous

pouvons étre assurés que notre effort entre effectivement dans la suite de causes et

200 Systéme Nouveau de la Nature, chapitre 3, page 52.
201 Discours de Métaphysique, article 30, page 67.
202 jhid., article 30, page 68.



51

d'effets dont dépend 1'événement futur, et que par la méme notre responsabilité se
trouve inévitablement engagée, puisque nous contribuons a ce qui arrive; bref, conclut-
il, ’effort est Iégitime, et par conséquent obligatoire, parce qu'il est en fait un élément

essentiel de la détermination elle-méme. »2%

Ainsi, apres avoir entendu que le mal formel est déficient, ce qu'il consiste en la
privation a cause de nos étres limités, nous devons traiter de la raison de vouloir ce qui
est bien et mal. Chacun de deux est triple: métaphysique, physique, et moral.?** La
métaphysique consiste dans la perfection ou I'imperfection de toutes choses, y compris
les créatures qui ne sont pas intelligentes.?® La physique consiste en particulier au
bien-étre et a la souffrance de substances intelligentes, et elle inclut le mal de peine.?%®
Et la morale indique les actions vertueuses et vicieuses des mémes créatures
intelligentes, et elle inclut le mal de coulpe, et le mal physique dérive du mal moral 2%

Et il faut dire que le mal moral qui est dans le péché n'est pas nécessaire et aussi le mal

physique, ils sont possibles a cause des vérités éternelles.

« Et comme cette région immense des vérités contient toutes les possibilités, il
faut qu’il y ait une infinité de mondes possibles, que le mal entre dans plusieurs d’entre
eux, et que méme le meilleur de tous en renferme; c’est ce qui a déterminé Dieu a

permettre le mal. »%®

Il est donc évident que le mal est inévitable dans le monde selon la théorie de
Leibniz. On voit ainsi a nouveau le résultat de sa puissance déterminée grace a sa bonté

jointe a sa sagesse, dans son décret.

Ce qui est final et décisif dans le décret de Dieu est le résultat de sa volonté
conséquente dont il résulte de toutes ses volontés antérieures, comme cela a été déja
dit. En ce sens, Dieu veut d'abord le bien par sa volonté antécédente, et veut
conséquemment le meilleur. Et si nous parlons de la permission de Dieu pour le mal

moral, il n'en veut pas du tout, mais pour le mal physique, il veut seulement qu'il

o

203 Discours de Métaphysique (George Leroy commentaire), article 30, texte note 10, page 258.
204 Théodicée, la cause de Dieu, article 29, p.430.

205 jhid., la cause de Dieu, article 30, page 430.

206 jbid., la cause de Dieu, article 31, page 430.

207 jbid., la cause de Dieu, article 32, page 431.

208 jhid., article 21, page 117.



52

empéche un plus grand mal ou obtienne un plus grand bien. Comme il 1'a dit dans le
méme article: « ...et le mal sert souvent pour mieux gotter le bien. »?°° Quant au péché
ou au mal moral, Leibniz indique que ce type de mal, qui est 1'objet 1égitime de la
volonté créée, doit étre accepté comme le résultat d'un certain devoir indispensable.?*°
Et dans l'article suivant, il exprime également que Dieu veut parfois le mal physique
comme un moyen, mais il autorise le mal moral comme une condition sine qua non ou

une nécessité hypothétique qui le lie avec le meilleur.

« C’est pourquoi la volonté conséquente de Dieu, qui a le péché pour objet, n’est
que permissive. »?!! Leibniz dit également que le mal moral est permis selon le
principe de convenance, car il doit y avoir une raison pour laquelle Dieu permet le mal

plutdt que ne le permet pas.?*?

Comme il existe une relation similaire entre telle ou telle action de Dieu et telle
passion ou réception de la créature, ce qui n'est perfectionnée que dans le cours
ordinaire des choses proportionnellement a sa réceptivité. C'est parce qu'il ne fait pas
de lui un Dieu, donc il y a différents degrés de perfection dans les choses et les
limitations de toutes sortes. Et donc, la créature a des imperfections et des défauts qui
proviennent de la limitation d'origine par les raisons idéales qui la limitent.?*® C'est
Dieu qui fait I'action pure et sans faute et sans erreur. La créature fait également l'action
mais avec des variations, c'est-a-dire que la modification de sa substance qui coule par
nature. Ainsi, le sens du mal pour Leibniz ne vient pas seulement de I'ignorance, mais
aussi de l'erreur qui souffre de privation. Il nous en donne un exemple pour cet état,

dans son livre :

«Je vois une tour qui parait ronde de loin, quoiqu’elle soit carrée. La pensée que
la tour est ce qu’elle parait coule naturellement de ce que je vois ; et lorsque je m’arréte
a cette pensée, c’est une affirmation, c’est un faux jugement; mais si je pousse
I’examen, si quelque réflexion fait que je m’apergois que les apparences me trompent,

me voila revenu de I’erreur. »°*

209 Théodicée, article 23, page 118.

210 jbid., article 24, page 118.
211 jbid., article 25, page 119.
212 jbid., la cause de Dieu, article 36, page 431.
213 jbid., article 31, page 122.
214 ibid., article 32, page 123.



53

Apres toutes les explications concernant le mal ci-dessus, il vaudra mieux
expliquer la raison de la récompense et le chatiment qu'ils sont les décrets de Dieu. Il
a permis le mal physique ce qui résulte de la cause du mal moral. Et dans la relation
entre I'homme raisonnable et le mal, il doit étre valorisé la récompense et le chatiment,
c'est I'ame qui les est responsable a cause d'avoir la capacité de faire un choix ou une
décision, étant un éEtre raisonnable. Comme 1'a dit Leibniz, si les biens et les maux
étaient nécessaires sans moyens, c'est-a-dire sans récompense ni chatiment, ils seraient
inutiles. Vu qu'ils arrivent par des moyens qui sont une partie des causes qui les
donnent nécessaires, puisque la récompense ce qui est cause d'espérance, ou le

chatiment ce qui est cause de la crainte?®®

, empéche le mal ou avance le bien. Dieu
concourt au moral mal et au mal physique, sans en étre complice, et 'hnomme aussi
concourt au mal moral et au mal physique étant actif et libre, c'est pourquoi, il serait
dans un état punissable a cause de sa liberté sous ce concours.?!® Donc nous voyons
ici que Dieu est métaphysiquement indépendant car il est tout-puissant, mais il dépend

de lui-méme moralement et contribue au mal a cause de sa sagesse jointe a sa bonté,

en créant la créature.

En ce qui concerne on peut facilement trouver une relation entre I'action et le
bien ou le mal. Premicrement, selon la théorie leibnizienne, on ne peut point parler de
bien pur ou de mal lui-méme, dans ce monde, comme on I'a déja dit. Car le bien
contient plus ou moins le mal a cause du défaut, et le mal contient aussi un élément de

bien. Comme il énonce clairement ce principe en dédiant un proverbe aux anciens :

« Uti minus malum habet rationem boni, ita minus bonum habet rationem

mali. » 27

Et aprés avoir donné lieu a son explication sur le sujet dans Essais de Théodicée,
il nous faut donc révéler pourquoi il n'y a pas de purement bon ou mauvais dans la

nature.

215 Théodicée, article 71, page 142.

216 jbid., article 107, page 164.

217 Discours de Métaphysique, article 3, page 38.« De méme qu’on moindre mal comporte un élément
de bien, de méme un moindre bien comporte un élément de mal. »



54

« ...I'univers, quel qu’il puisse étre, est tout d’une piéce, comme un océan ; le
moindre mouvement y étend son effet a quelque distance que ce soit, quoique cet effet
devienne moins sensible a proportion de la distance ; de sorte que Dieu y a tout réglé
par avance une fois pour toutes, ayant prévu les prieres, les bonnes et les mauvaises
actions, et tout le reste ; et chaque chose a contribué idéalement avant son existence a

la résolution qui a été prise sur ’existence de toutes les choses. »218

En considérant le bien pur attribué uniquement a Dieu qui est tout-parfait, et le
mal pur attribué au néant, car il fait purement défaut. Nous n'avons pas ces deux
propriétés a 1'état pur, car nous sommes limités, métaphysiquement, physiquement ou
moralement. Nous sommes d'abord des créatures mortelles et imparfaites, et nous ne
pouvons pas savoir infiniment, comme Dieu, ce qui se passe dans l'univers méme si
notre notion enferme tout. Parce que chacun de nous représente l'univers de notre
propre point de vue et selon notre individualité qui vient de notre essence telle qu'elle
est. Et nous n'avons pas la capacité de s'étendre dans l'univers a I'infini a cause de nos
perceptions confuses. C'est-a-dire que nous ne pouvions pas savoir comment
l'interpréter comme Dieu 1'a fait qui n'a qu'une connaissance distincte de tout puisque

c'est sa source.

Et aussi « ...tout ce qui doit arriver a quelque personne dont est déja compris
virtuellement dans sa nature ou notion...»**°, dont les séries ou la suite des événements
ou des choses se réalisent grace a la connexion et la consécution. Et la consécution est
nécessaire mais ex hypothesi, donc elle est contingente en soi, ce qui fait la continuité
successive des événements. Et nous supposons donc que la seconde peut étre réalisée
selon la premiere qui est la connexion, qui se déroule dans les vérités éternelles,
comme elle est absolument nécessaire. Méme Dieu doit tenir compte de ce principe

lorsqu'il établit I'ordre dans la nature et produit le meilleur.

« ..au lieu que les vérités nécessaires sont fondées sur le principe de

contradiction et sur la possibilit¢ ou impossibilité des essences mémes, sans avoir

égard en cela a la volonté libre de Dieu ou des créatures. »?%°

218 Théodicée, article 9, page 108.
219 Discours de la Métaphysique, article 13, page 47.
220 jhid., article 13, page 49.



55

Grace a l'aide de ces deux liaisons, étant I'un des moyens du créateur, Dieu a créé
l'univers, qui continue successivement et aussi ce qui est en ordre. C’est-a-dire,
«...cette connexion est fondée, non pas sur les idées toutes pures et sur le simple
entendement de Dieu, mais encore sur les décrets libres, et sur la suite de I’univers.
»?%L D'autre part, et comme le mal est le défaut ou la privation du bien a différents
degrés, cela nous montre qu'il y a une infinité de degrés entre le mal et le bien. Ainsi,
une créature peut faire son action et faire sa décision en fonction de cette infinité de
degrés entre ces deux opposés. Il vaudra mieux 1'expliquer, sur l'exemple de la ville
que Leibniz nous montre, d'un autre état concernant ce sujet, puisque chacun
représente la méme ville par son point de vue, chacun prend aussi une décision
différente, quelqu'un en disant que la ville est belle ou imparfaite, un autre peut dire le
contraire. D'autre part, comme c'est une considération d'un seul point de vue, il ne peut
pas voir l'ordre dans toute la ville, bien qu'il y ait des désordres dans certaines parties
de cette ville. Comme 1'ordre donc a été établi vers le bien par Dieu, comme la nature
des créatures, il est inévitable d'avoir du mal a différents degrés pour faire le meilleur
du systéme. « Dieu veut I’ordre et le bien; mais il arrive quelquefois que ce qui est
désordre dans la partie est I’ordre dans le tout. »?2? En d'autres termes, il n'y aurait pas

un tel monde, s'il n'y avait méme pas un moindre mal.??

Et considérant le sujet du mal surtout par rapport a 1'ame de 'homme ; comme
Leibniz explique que notre ame immortelle subsiste, ce qui en fait la méme personne.
Cette personnalité, que nous avons, garde les qualités morales tout en conservant la
conscience. «...ce qui la rend capable de chatiment et de récompense. »?2* Nous avons
donc une responsabilité envers Dieu et c'est-a-dire que nous sommes libres dans nos
actions ou dans nos décisions, que Dieu nous fasse son décret soit pour récompenser

soit pour punir, en vertu de notre choix bon ou mauvais.

On ne peut pas parler d’une action sans défaut, comme les choses dans la nature
sont bornées. D’apres Leibniz, le mal se rapporte au défaut dans I’action, et le bien est
de faire le meilleur ou plus d’un mouvement possible. C'est pour cela, il dit qu'agir

imparfaitement est d'agir avec moins de perfection qu'on aurait pu. Et seul Dieu est

221 Discours de la Métaphysique, article 13, page 48.
222 Théodicée, article 128, page 184.

223 jbid., article 9, page 108.

224 ibid., article 89, page 153.



56

excepté qu'il n'y a aucune imperfection ou degré dans ses décrets, comme il agit en
vertu de sa sagesse supréme. Et méme aussi, c’est le bien ou le mal et 1’action qui
s’attache au raisonnement, que Dieu nous demande une droite intention, c¢’est-a-dire,
nous devons faire le plus d’actions possible, avec une droite intention fondée en
raisonnement. Autrement dit, comme les anciens appellent logon aergon raison

paresseuse®®

, on ne doit pas attendre seulement ce qui nous arrivera. Et il continue a
ce sujet dans I’article de cinquieme de Discours de Métaphysique en disant que: « Or
les plus parfaits de tous les étres, et qui occupent le moins de volume, ¢’est-a-dire qui
s’empéchent le moins, ce sont les esprits, dont les perfections sont les vertus. »?% |l
s'agit d'une action envers le bien autant qu'il est raisonnable, c’est dire qu’il s’agit
d’enlever les obstacles sur son chemin en essayant d'imiter le chemin de Dieu. La
simplicité des voies s'équilibre avec la richesse des effets résultant des régles de
perfection de la conduite divine. Ainsi, Dieu fait des marques générales??’ dans les
choses gouvernées qui permettent aux créatures capables d'agir parfaitement de

trouver la meilleure solution dans ses actions.

3.3. La relation de détermination humaine et de liberté, sous le choix de

Dieu, faite par nécessité morale .

En ce sens, quant a notre liberté, on ne peut pas parler d'une liberté indéterminée
ou une liberté dans une indifférence d'équilibre??®. A savoir, en cas de plusieurs choix
qui sont équilibres, comment peut-on faire une décision sans raisonnement ? C'est
aussi contraire a l'expérience, comme il n'y a pas de possibilité de les discerner pour
faire une vraie décision. Car on a toujours certaines raisons dans différents degrés qui
nous incline vers un choix. Il y a des mouvements infiniment externes et internes qui
contribuent a notre décision, et qui nous assurent par l'indifférence a incliner au choix
qu’on est décidé, c'est-a-dire, il n'y a aucune nécessité dans notre choix. Et cela nous
montre qu'il y a une liberté de contingence dans nos actions, dans nos décisions, mais
seulement dépend de nos inclinations a cause de nos perceptions. Il y a toujours une

229

raison prévalente““” qui nous fait la décision sans nécessiter et dont elle conserve notre

liberté en faisant notre choix. De mé€me, il ya toujours une prédétermination dans 1'état

2

N

5 Discours de Métaphysique, article 4, page 40.
226 jbid., article 5, page 40.

227 ibid., article 8, page 44.

228 Théodicée, article 46, page 130.

229 jbid., article 45, page 129.



57

précédent de 'homme libre ce qui sert a se déterminer, mais ce n'est pas dans une fagon

de nécessiter.

Leibniz explicite que le terme de liberté est ambigu, et il 'examine en deux sortes
: liberté de droit et liberté de fait®°, Et le premier n'est point libre selon lui, en indiquant
un pauvre aussi libre qu'un riche. La seconde est la puissance de faire ce qu'on veut, et
aussi est la puissance de vouloir comme il faut. Comme la liberté de fait a ses degrés
et ses variétés, elle a plus de moyens, elle est donc plus libre de faire ce qu'elle veut.
C'est a propos d'utiliser des choses et du corps. Leibniz montre 1'exemple de la prison
et de la maladie pour ce sens, dont on ne peut pas utiliser le corps et les membres
comme on veut, et qui cause de déroger a la liberté. Et il indique qu'il y a deux sortes
de la libert¢ de vouloir. Le premier est contrainte qui vient des passions lorsque
'oppose a l'esprit, et que les stoiciens disent que le sage seul est libre. Car, l'esprit de
I’homme ne peut étre libre qu'a mesure qu'il est le maitre de ses passions, mais la
grande difficulté pour 'homme est de vouloir ce qu'il faut, malgré ses passions qui lui
pervertissent. Donc, Dieu seul est parfaitement libre. D'aprés Leibniz, cette espéce de
liberté regarde proprement l'entendement. Mais le second se distingue de
I'entendement comme il est opposé€ a la nécessité. C'est la liberté d'esprit qui s'appelle
aussi le franc-arbitre?®!. Et c'est une sorte de la liberté de vouloir, que les plus fortes
impressions permettent l'acte de volonté d'étre contingent grace a l'entendement qui
les présente a la volonté, et que ces impressions ne lui donnent aucune nécessité
absolue, c'est-a-dire métaphysique. Aprées avoir fait cette explication détaillée a propos

la liberté, Leibniz exprime la liaison entre I'entendement et la volonté comme :

« Et c’est dans ce sens que j’ai coutume de dire que l’entendement peut
déterminer la volonté, suivant la prévalence des perceptions et raisons, d’une maniere

qui, lors méme qu’elle est certaine et infaillible, incline sans nécessiter. »2%?

En d’autres termes, sa philosophie montre qu’il existe une voie médiane qui
contient la nécessité morale et entre laquelle fatum est une nécessité géométrique et la
liberté indifférente dont elle ne contient aucune nécessité. En utilisant ce design, la

liberté serait un design conforme a la raison et ne contenant aucune obligation. A ce

230 Nouveaux Essais, livre 2, chapitre 21, article 8, page 137.
231 jbid., livre 2, chapitre 21, article 8, page 137.
232 jhid., livre 2, chapitre 21, article 8, page 137.



58

stade, on peut dire que la rationalité est le sujet de la connaissance distincte de la
liberté. Par conséquent, la spontanéité est une faculté¢ de faire de l'action étant le

principe de soi et 1'indépendance des effets physiques.

La détermination dans la vie sert a faire l'action sans cesse dans la relation de
cause a effet. Comme Leibniz I'a dit: «...l'effet étant certain, la cause qui le produira
I’est aussi; et si I’effet arrive, ce sera par une cause proportionnée. »2>3 C'est pourquoi,
Leibniz indique que le principe de détermination est contraire a ne faire aucune action
au lieu de le faire a cause d'un événement qui se produit. Et il est également contraire
d'accepter ce qui se passe sans faire quelque chose. Donc la détermination détruit la
fatalité. Pour cet état de la détermination contre la fatalité, Leibniz utilise un proverbe
Latin dans son livre associant au mal : Si non es preedestinatus, fac ut preedestineris.?*
Cet énoncé m'évoque que je dois faire mes décisions constamment pendant toute la
vie, et faire 'action en vertu de ces décisions, mais toujours en considérant mon but
qui vient de la nature prédéterminée par Dieu de mon existence. Puisque Dieu a choisi
un homme parmi les possibilités dés qu'il a prévu ce qu'il est, 'homme obtient
également son malheur. Car il se rencontre avec le mal aussi inévitablement, c'est a

cause du meilleur plan qui le demandait. C'est, comme on a déja dit, 'nomme a besoin

certains maux pour connaitre mieux le bien, et faire le mieux.

En ce qui concerne la théologie, comme 1'"homme tombé et non régénéré est sous
la domination du péché, il sera également un esclave volontaire a cause de sa
concupiscence. C'est pourquoi le franc arbitre et le serf arbitre sont la méme chose
pour Leibniz.% Quand on dit le libre arbitre, c'est-a-dire prendre ses décisions en
n'agissant que par sa volonté, est ce qui est la cause du mal de coulpe, puis du mal de
peine.?® Donc, d'étre esclave du plaisir de la chair est également la méme chose d'étre
agi seulement avec la volonté qui ne donne pas lieu de raisonner dans ses décisions. A

ce stade, il est important d'éclaircir la nature de la liberté, comme Leibniz a

mentionneé ;

233 Théodicée, article 55, page 134.

234 ibid., article 55, page 134. « Si tu n’est pas prédestiné, fais en sorte que tu sois prédestiné. »
2355 jbid., article 277, page 283.

23 jbid., article 288, page 289.



59

« Nous avons fait voir que la liberté, telle qu’on le demande dans les écoles
théologiques, consiste dans I’intelligence, qui enveloppe une connaissance distincte de
I’objet de la délibération ; dans la spontanéité, avec laquelle nous nous déterminons;
et dans la contingence, c’est-a-dire, dans 1’exclusion de la nécessité logique ou
métaphysique. L’intelligence est comme I’ame de la liberté, et le reste en est comme

le corps et le base. »?%

Puisque la nécessité morale, dont 1'opposé est contraire a la convenance, Dieu
fait son choix en vertu de la nécessité morale, car il y a plus d'un objet possible de sa
volonté, de sorte que son choix est toujours absolument appropri¢ face aux possibilités
des choses.?*® C'est Dieu qui nous donne la volonté qui sert a produire nos actions
bonnes ou mauvaises. Et on agit en vertu des raisons sans nuire a notre liberté, de
méme, a notre spontanéité. Comme notre existence et nos actions ne dépendent que de
Dieu, notre spontanéité ne perd pas sa liberté. Leibniz dit que la liberté posséde deux
conditions : la spontanéit¢ et D’intelligence, dont elles ont un role dans la
délibération.?® D'autre part, on peut faire une décision mal au lieu du bien a cause de
I'imperfection de la liberté. Ce sont les apparences du mal ou du bien qui nous trompent
vu qu'on a une existence bornée. Cependant, la prévalence de nos inclinations ne fait
pas obstacle a utiliser notre pouvoir grace a la raison. De l'autre c6té, comme le mal
devait étre enveloppé dans le meilleur, Dieu I'a permis comme condition. La liberté
n'est pas seulement exempte de la nécessité, mais aussi de la crainte. Car, quand on
considere que l'origine de la crainte qui vient de la privation de la connaissance, et
aussi bien que du peu de perception celle qui est attachée avec la connaissance aussi,
elle serait la raison de la limitation de la liberté¢. D'autre part, I'hnomme peut pécher,

mais il ne commet pas de péché nécessairement.

Cela nous montre aussi que la nature de la substance est limitée a mesure de la
perfection de son expression. C'est pourquoi les substances agissent les unes sur les
autres en empéchant ou en limitant. Donc chaque changement entre eux cause
d'augmenter I'expression de I'une en diminuant celle de l'autre. Et agir d'une substance,
c’est exercer sa puissance ou Sa vertu. C'est-a-dire, quand elle exerce une action, elle

s'étend et change en mieux. On peut dire que l'action est d'avoir un plus grand degré

237 Théodicée, article 288, page 290.
238 jbid., la cause de Dieu, article 21, page 428
239 jbid., article 302, page 297



60

de perfection a condition qu'elle n'utilise pas sa puissance pour pécher. Et l'autre
substance qui est affectée, comme elle serait passive, passe a un moindre degré qui
montre sa faiblesse. Leibniz indique que I'action porte un certain plaisir a la substance

et la substance passive importe une certaine douleur, et vice-versa.

Selon lui, les lois de la nature qui organisent les mouvements ne sont pas
absolument nécessaires ou complétement arbitraires. Et aussi, il indique que la
nécessité physique est fondée sur la nécessité morale, ce qui signifie le choix supréme
de Dieu. Donc, sous la dépendance de nécessité morale, la nécessité physique regle
l'ordre de la nature, et se trouve dans les lois du mouvement en conséquence. Donc, en
ce qui concerne la relation entre Dieu et ses créatures, la liberté de 'homme qui est au
milieu du franc arbitre et de la contrainte, dont elle est effectuée en conformité avec la
décision de Dieu li¢e a sa nécessité de morale. L'actuelle suite des choses ont atteint
l'existence afin du décret unique de Dieu, celui qui résulte d'aprés 1'examen de tout ce
qui existe dans cette suite.?*° De ce point de vue, son décret unique qui vient de la
nécessité de conséquence, qui est une nécessité hypothétique quand méme. Comme il

exprime :

«...comme découlant d’une prévision et d’une préordination posées au principe;
il ne s’en tire aucune nécessité absolue ou du conséquent, parce qu’un autre ordre des
choses ¢était possible aussi, et dans les parties et dans le tout, et que Dieu, choisissant

une suite des choses contingentes, n’a pas, par son choix, changé leur contingence. »?*!

3.4. L’exemple de la racine carrée de deux et I'imperfection de la créature .

Quand on revient au sujet de l'imperfection duquel on confond avec le mal a
cause des perfections bornées, comme Leibniz I'a déja dit, on doit voir la suite des
choses ou des séries dans un sens plus qu'en croire. Ainsi on a la chance de connaitre
les événements a priori par les causes, en plus de juger par les effets de méme, et cette
connaissance nous assure la foi fondée sur la raison de méme que comment Dieu a fait
le meilleur. Mais, comme Leibniz I'explique dans Théodicée, cela ne veut pas dire

qu'une partie du meilleur est aussi le meilleur, comme le tout, nécessairement.

240 Théodicée, la cause de Dieu, article 42, page 433.
241 jbid., la cause de Dieu, article 43, page 433.



61

« Si la bont¢ et la beauté consistaient toujours dans quelque chose d’absolue et
d’uniforme, comme [’étendue, la mati¢re, 1’or, I’eau, et autres corps supposés
homogenes ou similaires, il faudrait dire que la partie du bon et du beau serait belle et
bonne comme le tout, puisqu’elle serait toujours ressemblante au tout ; mais il n’en est

pas ainsi dans les choses relatives. »242

A savoir, comme Dieu a établi l'univers dans un ordre, c'est-a-dire par la raison
; toutes choses sont liées et sont donc relatives. Par conséquent, il ne peut pas parler
de l'uniformité des choses dans la nature. Il serait peut-&tre préférable d'utiliser 1'un de
son exemple qui est la racine carrée de deux dont le nombre souvent montré dans ses
textes. Car ce nombre est incommensurable avec 'unité, et il continue a I'infini avec
ses chiffres aprés la virgule. Et quand on voit la formule et les séries du nombre
concerné, on s'apercoit peut-étre la relation entre la perfection ou l'ordre et

l'imperfection ou désordre a I'aide des numéros de séquence dans la suite de ce nombre.

La formule de la racine carrée de deux :

1 3 2.5 3.5.7
va-3(an -)

2 a8 "as1z "
243

Ainsi, quand on examine le développement de la formule de ce nombre
irrégulier, on voit que les chiffres du dénominateur sont proportionnels dont
s'ensuivent dans un ordre, et aussi bien que les nombres divisés ont le méme caractere.

En revanche, lorsque nous traitons la valeur de ce nombre, cela :

La série de la racine carrée de deux :

V2 = 1.414213562373095048801688724...

Comme Leibniz l'indique c'est un nombre sourd et incommensurable. Et c'est
pour cette raison, il va a l'infini dans un état de désordre, aussi bien que dans la suite

des événements qui nous apparait souvent. En effet, quand on regarde le

242 Théodicée, article 213, page 247.
283 http://villemin.gerard.free.fr/Wwwgvmm/Nombre/Rac2Val.htm.


http://villemin.gerard.free.fr/Wwwgvmm/Nombre/Rac2Val.htm

62

développement de la valeur de ce nombre incommensurable, on constate un ordre
propre entre les chiffres, proportionnés qui assurent la causalité, quoiqu'il nous
apparait comme un désordre ou imparfait. Peut-on dire un désordre dans l'ordre ou
'ordre dans le désordre qui s'ensuit infiniment, mais qui est contenu dans 1'ordre final,

d'ou résulte I'harmonie préétablie? Comme Leibniz 1'a dit :

« Car si nous étions capables d’entendre I’harmonie préétablie universelle, nous
verrions que ce que nous sommes tentés de blamer est li¢ avec le plan le plus digne

d’étre choisi ;... » 2*

Et de méme, il parle de la clef du chiffre qui peut exprimer le désordre ou
l'irrégularité dans une suite de nombres qui va a l'infini, et qui saurait inconnu pour les

créatures bornées.

« On peut proposer une suite ou sé€ries de nombres tout a fait irréguliere en
apparence, ou les nombres croissent et diminuent variablement sans qu’il y paraisse
aucun ordre; et cependant celui qui saura la clef du chiffre, et qui entendra 1’origine et
la construction de cette suite de nombres, pourra donner une regle, laquelle étant bien
entendue, fera voir que la série tout a fait réguliere, et qu’elle a méme des belles

propriétés . »%4°

Donc il y aura toujours des hauts et des bas ou des points d'inflexion ou d'autres
variétés dans une telle ligne de nombres, et qu'il n'y a aucun support raisonnable en

apparence pour nous.

Alors, quand on trait la série de racine carrée de deux ci-dessus, soit une suite
des événements ou des séries qui vont a 'infini dans la notion du sujet, soit les rapports
des sujets ou des monades; peut-on dire qu'il n'y a aucune chose uniforme ou tout de
méme dans le monde actuel ou l'univers, mais il y a une relation proportionnée ou par
degré entre toutes ces choses créées, en comparant ces rapports avec les nombres
irréguliers ou les nombres fractionnaires qui suivent a l'infini, mais dans un ordre

proportionné, c'est-a-dire, dans une relation, non pas par hasard. Ce que Leibniz essaie

24 Théodicée, article 44, page 76.
245 jbid., article 242, page 263.



63

de montrer, c'est que tout est li¢ dans 1'existence et qu'il n'y a pas de saut a cause des
relations proportionnelles. Car a cause de la continuité a l'infini, les choses, les états
ou les événements doivent montrer une différence dans ses actions, de sorte qu'il existe
un rapport entre I'effet et la cause, de sorte qu'un état présent peut passer a 1'état suivant,
connecté en vertu du principe de raison suffisante, sans avoir le saut en passages de la

suite infinie.

3.5. Sous quel régne peut-on réaliser la véritable liberté humaine ?

Comme nous l'avons déja indiqué, il y a du bien et du mal a différents degrés
dans l'univers qui reste en harmonie, c'est-a-dire que tout ce qui s'y passe contient
infiniment bien ou mal. Et nous avons constaté que rien ne peut violer I'ordre qui
constitue I'univers en considérant la relation de désordre et d'ordre. Et selon Leibniz,
«...il faut que Dieu ait trouvé dans la région des possibles 1'idée d'un tel homme entrant
la suite des choses, de laquelle le choix était demandé par la plus grande de perfection
de l'univers,...»%* de sorte que les défauts et les péchés ne sont pas seulement pour la
punition, plutdt pour les réparer afin qu'ils contribuent au plus grand bien. Lorsque
nous parlons de I'nomme ce qui est I'ame raisonnable ou I'esprit, il y a encore une autre
différence entre I'ame ordinaire et l'esprit, selon Leibniz. C’est que les esprits sont
comme des images de divinité, mais les &mes ordinaires sont comme des miroirs ou
des images de l'univers. Et les esprits peuvent donc connaitre le systéme de 1'univers
et l'imiter autant que possible,?*’ car ils ont un privilége en Dieu, comme ils ont la
connaissance d'eux-mémes. Puis il explique que l'assemblage de tous les esprits
compose la Cité de Dieu, celle qui est le monde moral.?*® Et ce monde moral est dans
le monde naturel, et il est plus élevé dans les ceuvres de Dieu. La bonté de Dieu se
manifeste par rapport a ce monde moral, et ses deux autres attributs principaux, ceux
qui sont la sagesse et la puissance, sont partout.*® Ainsi, le monde moral appartient
aux ames qui agissent selon les lois des causes finales, et les corps agissent selon les
lois des causes efficientes ou ils se trouvent dans le monde naturel. Et il y a une
harmonie entre ces deux lois, ainsi qu'une harmonie entre le régne physique de la

nature et le régne moral de la Grace.?®® Mais dans la relation de ces deux régnes, il y a

246 Théodicée, article 350, page 323.
247 Monadoloji, article 83, page 60.
248 jbid., article 85, page 61.

249 ibid., article 86, page 61.

250 jhid., article 87, page 62.

=



64

priorit¢ en faveur du régne de la grace. D'un autre coté, le régne de la grace est
accommodé également au régne de la nature dans quelque maniére, car tout est lié¢ dans
le grand plan de Dieu.?®! Donc, aprés toutes ces explications faites par Leibniz, nous
comprenons que l'ame correspond au regne moral, et Dieu l'a créé en premier
«...qu’elle doit se produire et se représenter par ordre ce qui Se passe dans le corps ;...
»2°2 Et en retour le corps correspond au régne de la nature qu'il doit faire de lui-méme

ce que I'ame ordonne.

I1 nous faut donc examiner ce qui permet de parvenir a une véritable liberté par
rapport a ces deux régnes. Quand on dit que le régne naturel, c'est donc la région la
série ou la suite des choses ou des événements ceux qui se produisent a I'infini. Et nous
avons des représentations des choses au moyen du corps qu'appartient a ce régne. Parce
que nous avons besoin de ces représentations pour nos pensées. Car, c'est Dieu seul
qui n'a pas besoin d'un objet pour y penser, car toutes les idées sont en lui éminemment.
Mais quand nous disons 1’objet, c'est la représentation de 1'objet qui contribue a la
détermination de la substance, puisqu'aucune ne vient de l'extérieur a la substance,?
«...ou plutot la substance agit sur elle-méme autant qu’elle est disposée et affectée par
cette représentation. »>>* Notre esprit exprime Dieu, l'univers et toutes les existences,
car nous avons continuellement toutes ces formes. Et cela signifie que I'esprit pense
déja confusément a tout ce qu'il pensera distinctement, le moment venu.?*® Et selon
Leibniz, nous savons que nous avons les idées de toutes choses dans notre ame, cela
en vertu de I'action continue de Dieu sur nous.?® C'est donc Dieu qui fait des traces
pour nous, dans la série des événements de la nature, qui nous assure que nous y
pensons le moment venu. Cependant, les expressions que nous avons dans notre ame,
qui ne viennent pas de l'extérieur (les sens). Parce que les notions de moi, d'étre,
d'identité, de Dieu et des autres viennent de I'expérience interne.?®’ Et cette décision
de Dieu donne également a chaque ame un point de vue ou une perspective dans la vie
commune de la nature. Cela nous fait penser que le régne naturel sert a chaque ame a

faire connaitre son imperfection qui vient de son essence. D'autre part, chaque

251 Théodicée, article 118, page 170.

252 jbid., article 62, page 138.

253 Théodicée, article 20, page 408.

254 ibid., article 21, page 409.

2% Discours de Métaphysique, article 26, page 64.
26 jbid., article 28, page 65.

257 jbid., article 27, page 65.

a



65

changement est établi soit mentalement, soit corporellement, dans la nature, ayant sa
propre place ( sedes ) dans I'ordre temporel, son propre emplacement ( locus ) dans
I'ordre des coexistences. Et bien que les monades n‘aient pas d'extension, elles ont un
certain lieu ( situs ) dans 1'étendue, en d'autres termes, elles ont un lien de coexistence
avec les autres.?® En considérant que tout est lié¢ dans la nature méme, on peut dire
que tous les changements, qui visent a penser par l'ame, sont prédéterminés selon
I'imperfection de 1'ame proprement dite. Et comme il y a ['harmonie préétablie entre
ces deux régnes, « ...I'ame trouve en elle-méme, et dans sa nature idéale antérieure a
I'existence, les raisons de ses déterminations, réglées sur tout ce qui I'environnera. »*>°
Ou nous pouvons dire, 1'essence de I'ame ou de I'homme que tout ce qui lui arrivera a
jamais est prédéterminé par Dieu, mais pas de maniére nécessaire. Car Dieu y voit en
méme temps le fondement et la raison de tous les prédicats qui se peuvent dire de lui
véritablement. Et aussi « ...tous les décrets de Dieu dont il s’agit sont simultanés, non
seulement par rapport au temps, en quoi tout le monde convient, mais encore in signo

rationis (logiquement), ou dans ’ordre de la nature. »?%

Mais nous pouvons accroitre nos connaissances a l'aide de ce régne naturel.
Ainsi nous nous efforgons de découvrir 1'immense science de Dieu dans la nature. Et
cela nous impute tout le temps la question de I'éthique. Parce que nous devons
considérer qu'autant plus de connaissances exigent autant plus d'éthique. Lorsqu'on se
souvient de la métaphore de Pharmakon®®! qui est aussi le reméde et le poison ; par
conséquent, nous pouvons l'utiliser pour anéantir la nature et toutes les créatures, ou
nous pouvons nous efforcer de connaitre I'univers de Dieu. Mais, comme le chemin
dans ce régne avance a l'infini, nous ne pouvons pas nous déterminer, puisque nous
sommes dans la série des événements. C'est comme étre inclus dans 1'ensemble en
mathématiques, car il n'y a aucune possibilité de connaitre un tout entierement a moins
d'étre en dehors de cet ensemble. De méme, nous n'avons pas la chance de connaitre
Dieu, ce qui est la derniere raison des choses, sous ce régne. Nous pouvons donc
considérer que le régne naturel est une étape pour le passer, pour 'homme qui est I'ame
raisonnable. Car Leibniz fait une explication sur le sujet de définition dans Nouveaux

Essais, celui qui parait supporter notre proposition.

2% Correspondence a De Volver, [ G 2, 248-253 ] [ deuxiéme lettre] , 20 Juin 1703, Monadoloji, page
97, (traduction).

259 Théodicée, article 323, page 309.

260 jbid., article 84, page 149.

%1 www.play.google.com/Platon:(Euvres complétes, Phédre, page 2000-2001, ( 274e-275a).


http://www.play.google.com/Platon:%C5%92uvres

66

«.mais il y a une autre qui dépend des expériences et se rapporte aux
tempéraments. Pour connaitre les substances, la figure, la couleur, c'est-a-dire le
visible, nous donnent les premiéres idées, parce que c'est par 1a qu'on connait les
choses de loin; mais elles sont ordinairement trop provisionnelles, et dans les choses

qui nous importent, on tAche de connaitre la substance de plus prés. »%%

Quand on parle de I'ame immortelle de I’homme, c'est pour dire que la méme
personne garde toujours ses qualités morales tout en conservant méme sa
conscience.?®® Et aussi, 1'dme, qui a la spontanéité en soi, ne dépend que de Dieu et
d'elle-méme. Par conséquent, clle a une responsabilité envers Dieu, dont la
responsabilité lui donne la récompense et le chatiment pour ce qu'elle fait dans la vie.
Mais ce qui est plus important, Dieu lui donne l'image de la divinité, c'est
l'intelligence.?®* Et comme tout l'avenir est déterminé, mais 'homme ne sait pas ce que
c'est, Leibniz explique que I'nomme doit faire son devoir selon la raison et selon les
régles que Dieu lui a prescrites.?® Comme cela a déja été dit, la connaissance des
vérités nécessaires nous donne la raison et les sciences elles-mémes, par conséquent,
nous assurent d'¢lever la connaissance de nous-mémes et de Dieu. Et lorsque nous
faisons l'abstraction par des vérités nécessaires, nous pensons a ce qui s'appelle moi,

nous donc considérons que ceci ou cela est en nous.

La bonté¢ de Dieu se réalise par rapport a la cité de Dieu. Et cette cité de Dieu est
le monde moral qui est composé de 1'assemblée de tous les esprits. Nous sommes les
esprits, nous n'avons pas seulement un ordre de perceptions distinctes, qui fait de nous
notre empire. Mais il y a aussi un ordre de perceptions ou de passions confuses qui
nous asservit.?®® L'homme qui porte le bien et le mal en lui, il serait I'empire ou
I'esclave de lui-méme en vertu de prendre une décision parmi les choix qui sont bons
et mauvais. C'est comme accepter que l'univers soit en dehors de I'homme ou en lui.
Si I'nomme cherche la vérité et son but hors de lui-méme, dans I'univers, il ne réussira
pas a cause de l'ordre de ses perceptions confuses et de l'ordre des choses ou des
événements qui vont vers l'infini. Si nous cherchons a trouver la vérité en dehors de

nous, il y aura le risque de confondre les moyens avec le but qui nous est propre. Ainsi,

%62 Nouveaux Essais, livre 3, page 276.
263 Théodicée, article 89, page 153.

264 jbid., article 147, page 199.

265 jbid., article 58, page 136.

266 jbid., article 63, page 139.



67

I'homme confondra son chemin avant de comprendre le but de son créateur. 11 est
évident qu'il y a une différence entre 'homme qui prend ses décisions en fonction des
événements prédéterminés par Dieu, et 'homme (en vertu du degré de sa perfection)
qui les prend en comprenant le dessein de Dieu. Comme déja dit, le régne naturel, qui
correspond a l'univers dans lequel se trouve I'hnomme, est une étape a franchir pour
I'nomme. Et on n'y trouve que les moyens de but. En revanche, comme l'indique

Leibniz, I'nomme est comme un petit monde ou un microcosme, ¢’

il peut réaliser ce
qu'il recherche par son intelligence. Donc, en soi-méme on revient a Dieu par réflexion.
Et Iorsque nous reconnaissons gue notre essence en provient, nous comprenons
également que nous sommes des créatures dirigées vers le bien. Et nous comprenons
¢galement le dessein de Dieu qu'il produit le mieux en fonction de ses trois principaux
attributs. C'est aussi que nous découvrons le meilleur de nous lorsque nous nous
inclinons vers le bien autant que notre perfection ou notre réceptivité. Puisque chacun
nous est un suppot?®® composé d'ame et de corps dans la communication métaphysique,
nous réalisons également que nous avons un but. Et le meilleur objectif est d'étre sur
le chemin de notre créateur. Par conséquent, quand nous savons que nous contribuons
librement a la série ou la suite infinie dans la vie, et quand nous savons ce que nous
devons faire autant possible, volontairement ; nous réaliserons notre but véritable.

Ainsi, c'est la volonté libre qui se réalise dans le regne de moral de la Grace. Car nous

sommes des suppdts dont le role est de déterminer la puissance de Dieu lui-méme.

« ...non seulement pour le tout en général, mais encore pour nous-mémes en
particulier, si nous sommes attachés, comme il faut a I’ Auteur du tout, non seulement
comme a I’ Architecte et a la cause efficiente de notre étre, mais encore comme a notre
Maitre et a la cause finale qui doit faire tout le but de notre volonté, et peut seul faire

notre bonheur. »2%°

C’est pourquoi, on peut s'approcher a la conception de liberté et de nécessité
concernant la volont¢ de I'homme, quand on considére la conception de la
connaissance qui nous dirige ou rappelle notre but, et naturellement vers le bien. Peut-
étre, cet état nous aura permis a considérer aussi l'importance du point de vue ce qui a

un rdle trés important dans la philosophie de Leibniz comme il I’indique que :

%7 Théodicée, article 147, page 199.
268 jbid., article 59, page 137.
269 Monadoloji, article 90, page 64.



68

« ...et c’est dans ce sens que j’ai coutume de dire que I’entendement peut
déterminer la volonté, suivant la prévalence des perceptions et raisons, d’une manicre

qui, lors méme qu’elle est certaine et infaillible, incline sans nécessiter. »?°

270 Nouveaux Essais sur I’Entendement Humain, Livre 2, chapitre 21, article 8, page 137.



CONCLUSION

I1 est manifeste que la volonté n'est pas une faculté sans but, dont on prend la
décision dans toute action a cause d'un but prédéterming, selon Leibniz. Tout d'abord,
il est entendu que Dieu lui-méme a créé l'univers et les créatures en vertu de son
dessein et que, par conséquent, sa volonté est absolument conforme a ce que Leibniz

I'indique :

« A la vérité, Dieu, formant le dessein de créer le monde, s’est proposé
uniquement de manifester et de communiquer ses perfections de la maniére la plus
efficace et la plus digne de sa grandeur, de sa sagesse et de sa bonté. Mais cela méme
I’a engagé a considérer toutes les actions des créatures encore dans I’état de pure

possibilité pour former le projet le plus convenable. »?'*

Et de méme, nous savons que le but de Dieu pour la création est basée sur la pure
raison, et « ...il s’ensuit qu’il n’a aucune volonté sur les événements individuels, qui

ne soit une conséquence d’une vérité ou d’une volonté générale. »?"2

Dieu agit selon des régles morales et physiques. Sa volonté n'est donc pas
indépendante de ces régles de sagesse. Mais son indépendance découle de son
existence et ses actions sont marquées par le fait qu’il est libre et déterminé a se
comporter seul et qu’il est moralement un Etre supréme. Il n'y a rien derriére lui qui
soit une substance supréme unique et illimitée. Par conséquent, on peut dire qu'il
contient autant de réalité que possible. Toutes les créatures dépendent de lui. Il
s'exprime bien dans son travail, auquel cas Dieu le rend dépendant de lui-méme, en

tant qu'étre supréme indépendant. Il ne veut que du bien,

211 Théodicée, article 78, page 146.
272 jhid., article 206, page 242.



70

c'est-a-dire que sa volonté agit selon sa sagesse. Comme sa bonté, jointe a la
sagesse, le conduit a créer le meilleur, « Elle I’y porte sans le nécessiter, car elle ne
rend point impossible ce qu’elle ne fait point choisir. »*’2 Leibniz appelle cela le fatum
qui est un sens non contraire a la liberté et qui signifie aussi le décret Dieu.2’* Bien
qu'il ait eu une inclination par sa grace, il a permis le mal a plusieurs reprises, pour des
raisons supérieures, afin de tirer le bien de ce mal.?”® Chaque homme est choisi par
Dieu selon son plan et existe dans les circonstances différentes selon le plan général
de l'univers.?’® A ce stade, la créature a abusé de sa liberté en se munissant son malheur
des qu’elle mérite d’exister en vertu de la demande du meilleur plan général. Car, selon
Leibniz, elle rencontrera le mal et le péché, méme si elle incline vers le bien, grace a
la nature de Dieu qu'il a établi. De la méme maniére, il a été compris que cet état est
réalisé par Dieu dont il a choisi le monde actuel parmi les mondes possibles en raison
du premier péché d'Adam et suivi de la série d'événements qui conviennent le mieux
au plan général. A ce stade, lorsqu'il traite de la question de la liberté de Dieu, Leibniz
exprime également a nouveau a cause de l'opinion de M. Bayle sur le sujet ce qu'il dit

comme .

« ...]a fatalité de toutes choses revient ; il n’aura pas été libre a Dieu d’arranger
d’une autre manicre les événements, puisque le moyen qu’il a choisi de manifester sa

gloire était le seul qui fiit convenable a sa sagesse. »?"’

Et Leibniz répond que cette fatalit¢ ou nécessité, dont Bayle le prétend, est
morale et ne concerne pas la liberté, en d’autres termes, elle en suppose le meilleur
usage. Et contre la pensée de tout comme Dieu a nécessairement fait le plan unique,
Leibniz indique que Dieu a choisi un Adam qui a péché librement parmi les autres
idées possibles, et il I'a admis a 1'existence. Un autre point important est que son décret
ne modifiera pas la nature des objets, c'est-a-dire que Dieu ne rend pas nécessaire ce

qui est contingent en soi.?’®

213 Théodicée, article 228, page 255.
274 ibid., article 228, page 255.

275 jbid., article 99, page 160.

276 jbid., article 105, page 162.

217 ibid., article 231, page 256.

278 jbid., article 231, page 256.



71

« Il suffit donc qu'il n'y ait point de nécessité métaphysique dans l'action qu'on

appelle libre il suffit qu'on choisisse entre plusieurs partis possibles. »2"°

En ce sens, selon Leibniz Dieu est libre dans son décret de création. Il indique
également que, puisque « Dieu est porté a tout bien ; le bien, et méme le meilleur...
»,280 i1 l'incline a agir, mais sans nécessairement le faire, c'est-a-dire, il est impossible
de prendre pour lui une décision qui ne contient pas le meilleur, et de ne pas faire aussi

un choix parmi plusieurs possibles.

« Il y a donc en Dieu une liberté, exempte non seulement de la contrainte, mais
encore de la nécessité. Je entends de la nécessité métaphysique ; car c’est une

nécessité morale, que le plus sage soit obligé de choisir le meilleur. »?%

Quant a la créature, elle dépend de Dieu dans la mesure ou elle est, et dans la

282 par Dieu continuellement. Et

mesure ou elle agit. C'est pourquoi elle est conservée
dans cette dépendance, il y a un rapport entre Dieu et la créature, dont la passion ou
réception de la créature correspond a I'action de son créateur. Et Dieu rend la perfection
a elle qu’a mesure de sa réceptivité. Leibniz indique que, si toutes les substances
¢taient absolument parfaites comme Dieu, elles seraient toutes semblables. Et cette
création ne serait pas convenable et possible, compte tenu de I'ordre et de la suite des
choses, et il n'y aurait pas eu de possibilité de les produire selon Leibniz.?3* C'est pour
cela, elles doivent étre différentes les uns les autres jusqu'au moindre détail a l'infinie.
C’est-a-dire, il faut qu’il y a des différents degrés de perfection pour les en faire, et il
doit étre certains limitations de toutes sortes pour la création. Donc, la source
d’imperfection et des défauts de la créature viennent de cette limitation originale, celle
qui réalise, au début de sa création, a cause des raisons idéales qui la bornent. Cette
imperfection et les défauts déterminent aussi ’action de la créature. Comme ’action
est une modification de la substance celle qui n’est pas seulement la variation dans les
perfections transmises par Dieu a la créature, et aussi la créature la possede en elle
dans les limitations, pour étre ce qu’elle est. En ce qui concerne la créature, a notre

avis, Leibniz nous fournit un résumé qui renferme toute la constitution, de la substance

219 Théodicée article 232, page 257.
280 ibid., article 230, page 256.

281 jbid., article 230, page 256.

282 jbid., article 27, page 120.

283 jhid., article 200, page 237.



72

simple a 1'ame et au corps, chez Théodicée, que nous devons indiquer pour mieux

comprendre les conditions de la liberté concernant 'homme que :

« J’y fais voir que naturellement chaque substance simple a de la perception, et
que son individualité consiste dans la loi perpétuelle qui fait la suite des perceptions
qui lui sont affectées, et qui naissent naturellement les uns des autres, pour représenter
le corps qui lui est assigné, et, par son moyen, I’univers entier, suivant le point de vue
propre a cette substance simple, sans qu’elle ait besoin de recevoir aucune influence
physique de corps; comme le corps aussi, de son coté, s’accommode aux volontés de
I’ame par ses propres lois, et par conséquent ne lui obéit qu’autant que ces lois le
portent. D’ou il s’ensuit que I’ame a donc en elle-méme une parfaite spontanéité, en

sorte qu’elle ne dépend que de Dieu et d’elle-méme dans ses actions. »24

D'autre part, la liberté ne réside pas seulement dans l'intelligence qui inclut la
connaissance distincte d'un objet de délibération, mais aussi dans la spontanéité qui

nous permet de nous déterminer, ainsi que dans la contingence.?®

« La substance libre se détermine par elle-méme, et cela suivant le motif du bien
apercu par I'entendement qui l'incline sans la nécessiter ; et toutes les conditions de la

liberté sont comprises dans ce peu de mots. »?%

Quand on parle de la liberté dans la nature de I'existence, on doit aussi prendre
en main la nature de la nécessité liée a la philosophie de Leibniz. Selon lui, les lois de
la nature qui organisent les mouvements ne sont pas absolument nécessaires ou
complétement arbitraires. Et aussi, cela indique que la nécessité physique est basée sur
la nécessité morale, ce qui signifie le choix supréme de Dieu. Ainsi, sous la dépendance
de la nécessité morale, la nécessité physique régit I'ordre de la nature et se trouve en
conséquence dans les lois du mouvement. Donc, en ce qui concerne la relation entre
Dieu et ses créatures, la liberté de 'homme qui est au milieu du franc arbitre et de la
contrainte, dont elle est effectuée en conformité avec la décision de Dieu liée a sa
nécessité de morale. L'actuelle suite des choses ont atteint 1'existence a fin du décret

unique de Dieu, celui qui résulte d'apres I'examen de tout ce qui existe dans cette suite.

284 Théodicée, article 291, page 291.
285 jhid., article 288, page 290.
286 jhid., article 288, page 290.



73

De ce point de vue, son décret unique qui vient de la nécessité conséquence, est une
nécessité hypothétique quand méme, quoiqu'il soit immuable comme toutes les raisons

ont été déja prises en considération avant de le réaliser.

Ainsi, lorsque nous revenons a notre question, posée dans l'introduction, en ce
qui concerne la question de la liberté d'existence prédéterminée a la suite d'événements
ou de choses, en restant fideéle a la philosophie de Leibniz, nous pouvons tout d'abord
dire que : Dieu a choisi librement une suite d'événements qui commence par le premier
péché d'Adam parmi les autres possibilités infinies, méme s'il ne voyait pas cette série
d'événements a I'infini, il les prévoit comme chaque événement constituant une action
dans une connexion entre I'effet et la cause. Ainsi, Dieu choisit avec le principe de la
raison suffisante, qui se trouve dans les différents degrés de perfection contenus dans
les mondes possibles et constitue le principe permettant d’obtenir I’existence du
meilleur. Comme son choix est absolument le plus harmonieux, ses manicres sont
fécondes en ce sens qu’elles sont plus simples et que Dieu les produit de la maniére la
plus parfaite possible. Car la simplicité et la fécondité?®” sont la raison au fond de ses
régles pour choisir le meilleur. Pour cette raison, comme tout est li¢ dans 1'univers, il
n'y a pas de chose créée sans ordre. Il a donc choisi ce monde parmi les mondes
possibles et a nommé toute la collection et toute la suite de toutes les choses existantes.
Et tout est li¢ dans l'univers cela signifie qu'il existe un lien entre toutes les choses
créées correctement les unes les autres. Comme il choisit parmi le possible, on peut
dire que c'est a cause d'un choix librement. Ici, bien siir, ce monde n’a pas été créé par
hasard ou par nécessité. Cela dépend totalement de l'inclinaison qui mene au meilleur.
Il voit tout d'un coup et qu'il prévoit la continuation infinie de ce monde actuel de ce
que les contingents possibles y existent. C'est-a-dire qu'il voit tout, il prévoit ce qui
sera. Cette regle est parfaitement liée a son principe d'harmonie en indiquant que le

présent est gros de l'avenir.

Leibniz définit le certain et le déterminé comme étant la méme chose. Le
contingent est contingent dans le futur et méme dans le passé, et sa détermination n’est
pas incompatible avec la contingence. Leibniz indique donc que la détermination est
une certitude objective. Et cette détermination qui vient de la vérité n'est pas

incompatible avec la liberté. Car la nature de la vérité de faire quelque chose aprés n'est

287 Théodicée, article 208, page 242.



74

pas une vérit€é nécessaire, c'est-a-dire que son contraire n'implique pas une
contradiction. En ce sens, quant a notre liberté, nous ne pouvons parler d'une liberté
indéterminée ou d'une liberté dans une indifférence d'équilibre. A savoir, dans le cas
ou plusieurs choix sont équilibrés, comment peut-on prendre une décision parmi ces
choix d'équilibres sans raisonner, s'il n'y a pas de différence entre eux ? C'est aussi
contraire a I'expérience, car il n'y a aucune possibilité de les discerner pour prendre une
décision réelle. Parce que nous avons toujours des raisons a des degrés divers qui nous
garantissent de choisir. 1l y a des mouvements infiniment externes et internes qui
contribuent a notre décision et nous assurent par indifférence de nous incliner dans le
choix qui nous est décid¢, c'est-a-dire qu'il n'y a aucune nécessité dans notre choix. Et
cela nous montre qu'il y a une libert¢ de contingence dans nos actions, dans nos
décisions, mais ne dépend que de nos inclinations a cause de nos perceptions. Il y a
toujours une raison prévalente qui nous fait décider sans avoir de nécessité et la
personne garde la liberté dans sa choix. De méme, il y a toujours une prédétermination
dans 1'état antérieur de 'homme libre qui sert a se déterminer, mais elle ne le nécessite

d'aucune fagon.

Enfin, Dieu a choisi un tel monde d'existence dans lequel il y a un Adam pécheur,
parmi d'autres mondes possibles, compatible avec son dessein, autrement dit, meilleur
que possible. Et nous pouvons dire que cet Adam a péché librement dans ce monde,
méme s'il est prédéterminé comme il est choisi. Il est choisi parce qu'il a péché, sinon
ce monde resterait autant que possible et non actuel. Car, Dieu n’a pas cré¢ un Adam
vague, Adam qui est créé est une personne déterminée a toutes les situations parmi
d’autres Adams possibles. Et sa notion individuelle enferme tout ce qui lui arrivera a
jamais, c’est-a-dire, ses prédicats enfermés dans son sujet, fait ce qu’on appelle moi, et
le moi est le fondement de la liaison de tous ses états différents. Comme on a déja dit,

ces prédicats doivent se former des propositions vraies.

Et I'imperfection qui engendre le péché, elle ne se trouve que dans la spontanéité
et dans les connaissances. Leibniz exprime que I'imperfection et la détermination qui
est enveloppée dans la contingence, ne détruisent pas la liberté et ni la contingence. Et
on ne peut pas parler d'une action sans défaut, car il n'y a pas de perfection dans toutes
les choses dans la nature a cause des limitations. Selon Leibniz, le mal se référe au

défaut d’action et le bien consiste a faire le meilleur, voire plus d’'un mouvement



75

possible. C'est pourquoi il dit qu'agir imparfaitement, c'est agir avec moins de
perfection. La créature fait I'action qui contient la variation, c'est-a-dire la modification
de sa substance qui s'incline sans nécessiter. Et cette action de la créature qui provoque
cette variation et donne également lieu a la communication de Dieu dans ses
perfections et ses limitations. Ainsi, le sens du mal pour Leibniz ne provient pas
seulement de 1'ignorance, mais aussi d'une erreur qui souffre de privation. D’autre part,
le mal doit étre dans la continuation de I'existence dans les événements, car son role
est le résultat d’un plus grand bien. Parfois, il ne faut pas éviter le mal car il

s'accompagne d'une plus grande faveur.

En méme temps, c'est bien ou mal l'action est liée au raisonnement, que Dieu
nous demande de faire avec bonne intention, c'est-a-dire nous devons faire autant
d'actions que possible, avec une bonne intention basée sur raisonnement. Comme les
anciens appellent logon aergon ( raison paresseuse ), c’est-a-dire qu’il ne faut pas
s’attendre a ce qui va nous arriver. Ce que nous comprenons, ¢’est qu’un étre fait un
mouvement vers le bien autant qu’il est raisonnable, que Dieu préfére, en éliminant les
obstacles qu’il cherche a imiter. La voie de Dieu, c'est-a-dire que la simplicité des
voies est en équilibre avec la richesse des effets résultant des regles de perfection de
la conduite divine. Donc, Dieu fait des marques générales dans les choses gouvernées
qui permettent aux créatures capables d’agir parfaitement pour trouver la meilleure
solution dans ses actions. Donc, nous devons faire nos décisions constamment pendant
toute la vie, et faire l'action en vertu de ces décisions, mais toujours en considérant
notre but qui vient de la nature, prédéterminée par Dieu, de notre existence. Et I'on
peut dire que cette prédestination faite par Dieu a nous dont elle permet nous incline
au bien naturellement comme Dieu qu'il s'est. Quoique 'homme doit admettre a
l'existence, puisque Dieu 1'a choisi parmi les possibles dés qu'il a prévu ce qu'il est, il
se procure son malheur. Car il se rencontre avec le mal aussi inévitablement, a cause
du meilleur plan qui lui est demandé¢. C'est, comme on a déja dit, I'hnomme a besoin

certains maux pour connaitre mieux le bien, et faire le mieux.

Apres avoir examiné autant que possible la philosophie de Leibniz dans la theése
sous le titre de volonté, il vaudra mieux laisser place a ses révélations sur la volonté
divine a 1'égard de la volonté de I'nomme a ce stade de conclusion. En effet, il nous

explique comment la sagesse de Dieu est lie a sa bonté, en affirmant que « Comme la



76

sagesse ou connaissance du vrai est la perfection de I’entendement, ainsi la bonté ou
tendance au bien est la perfection de la volonté ».2% Par conséquent, la volonté divine
a pour objet le bien et le vrai a la fois absolus. Mais la volonté de I'hnomme est une
faculté dont I'objet est le bien, au moins apparent, et qui sert a connaitre le bien et le
mal a travers l'existence, c'est-a-dire de faire 1'action face aux événements dans la
notion de l'individu, ce qui enferme ce qui se passerait, et qui fournit la raison de
vouloir et de ne vouloir pas.?®® Et comme cela a déja été expliqué, la nature de la
volonté se rapporte a la liberté résultant de la spontanéité et de I’intelligence chez
Leibniz. En d’autres termes, quand on parle de la nature de la volonté d’une personne,
c’est relatif au degré de perfection de cette personne. Et aussi, on ne peut pas parler
d'une liberté indéterminée. Dieu a prévu nos actions dans ses idées, telles qu’elles sont,
il nous donne la liberté dans ces actions. C'est pourquoi elles sont libres, mais pas
d’une maniére indéterminée. En ce qui concerne les actions de la volonté sont
déterminées de deux manieres : par les dispositions de la cause spécifique précédente
et par la prescience de Dieu.?°°On sait aussi que pour avoir une volonté qui convient a
la volonté de Dieu, un homme doit avoir bien fait ses choix sous le décret de Dieu,
donc il sera libre. Et de méme, Dieu n'a point franc arbitre comme Leibniz l'indique.
«...et ne le doit point avoir dans ce sens par rapport a sa volont¢; il ne peut point

changer sa nature, ni agir autrement qu’avec ordre ; ... »?%

A notre avis, le concept de la volonté peut également étre psychologiquement
comme un sujet problématique. Parce que quelqu'un se considére comme une personne
qui prend ses décisions entiérement par sa volonté, ou au contraire, il se considere
comme une personne qui n'a pas de volonté dans la vie. C'est pourquoi nous avons
congu les trois cas exemplaires afin de mieux examiner le concept de la volonté, de la

liberté, et de la nécessité le plus profondément possible ci-dessous.

Cas 1: I’Echecs : Dieu et les créatures.

Imaginez un jeu d'échecs qui a une table infiniment allongée et qui représente le

monde meilleur dont Dieu est établi parmi les mondes possibles. Ainsi, I’échiquier ici

288 Théodicée, la cause de Dieu, article 18, page 428.
289 jbid., la cause de Dieu, article 19, page 428.

29 jbid., article 365, page 332.

291 jbid., article 327, page 311.



77

serait l'espace ou l'é¢tendue et les pions les créatures. Ces pions qui représentent les
créatures sont compossibles, c’est-a-dire que chaque ¢1ément est lié aux autres et qu’il
est impossible d’avoir une personne incompatible avec cet objectif prédéterminé.
Chaque pion se déplace selon sa volonté et son point de vue. Chacun est différent I’'un
de ’autre en raison de sa différence interne ou de sa dénomination intrinséque, et son
état présent est la continuation de son état antérieur et le présent y est gros de 1’avenir
grace a sa spontanéité qu'elle est la continuation de 1’harmonie préétablie, et qui le
rend indépendant de l'influence physique d'autres créatures dans ses solutions. Et un
pion peut agir autant que possible par le degré de sa perfection, au contraire, peut
souffrir a cause de ses perceptions confuses. On peut également considérer la relation
entre le bien et le mal dans les actes accomplis, en considérant la partie adverse qui se
produit dans ce jeu de Dieu. Et bien siir, chacun fait ses actions selon sa propre nature,
mais en respectant toujours 1’ordre du jeu. En bref, ce jeu qui représente les vérités de
fait dans lesquelles il y a une raison suffisante, en d’autres termes, qui se réalise

«...dans la suite des choses répandues par ’univers des créatures;...»*%.

Mais si les pions font leurs mouvements par hasard ou par nécessité¢, comment
peut-il étre un tel créateur qui les a établis ? C'est-a-dire un Dieu qui a congu un monde
dans lequel les créatures agissent sans raison ou pour des raisons mécaniques. Alors,
pouvons-nous dire que Dieu lui-méme est un créateur mécanique ? Et logiquement,
nous aurons besoin d'un autre Dieu unique pour le créer, et que cet €tat peut avancer a
I'infini, mais nous aurons toujours besoin inévitablement d'une derniére raison. Et une
créature qui peut dire moi ne dépendra pas entiérement, dans ses actions ou dans ses
décisions, du créateur. Car, il n'y a aucune chance pour une ame raisonnable de ne pas
pouvoir exprimer ou percevoir tout ce qui se passe, et de ne pas faire ses décisions

propres.

Cas 2 : Casque de réalité virtuelle

Imaginez que tout le monde posseéde un casque de réalité virtuelle qui représente
la notion d’individu. Donc, toute la réalité de I'existence est un état enfermé dans le
casque de cette personne. Par conséquent, chacun sera dans le monde contingent a

l'aide de ces casques qui enferment le méme monde. Et aussi pour tout le monde, tout

292 Monadoloji, article 36, page 30.



78

ce qui lui arrive, se produit dans une connexion, consécutivement, et il n'y a aucune
influence physique puisque cette connexion est établie dans le casque. Et chaque
casque, comme la notion d'individu, enveloppe consécutivement tous les événements
qui ne dépendent que des décrets libres de son créateur. Et nous ne pouvons parler de
la réalit¢ mutuelle de la série d’événements ou de choses enfermées dans chaque
casque sans I’existence d’un créateur qui I’a créé. Ainsi, il y a des mondes possibles
infinis dans les idées du créateur, et son choix serait déterminé parmi d'autres en
fonction de son objectif. Et chacun ayant 1’un de ces casques qui lui est propre, exprime
cet univers par son degré de perfection autant que possible dans une relation avec les
autres grace a ’harmonie préétablie. Tout comme il 1'exprime ou le projette de son
point de vue comme un miroir vivant de l'univers. Et tous les événements consécutifs
du scénario de ce jeu se réalisent dans I'espace qui est I'ordre de I'existence et dans le

temps qui est I'ordre de succession dont ils sont des phénomenes bien fondés.

Comme ce jeu a une constitution algorithmique comme les autres, c'est-a-dire
qu'il existe un ordre préétabli, on peut dire que cette constitution est similaire a
I'harmonie préétablie de Leibniz. Et nous savons que tout est 1i¢ dans 1'organisation de
I'auteur, il n'y a donc pas de saut dans la série des choses ou des événements. D'autre
part, nous pouvons faire ce que nous voulons, étant I'un des joueurs, a condition de
tout en restant cohérent avec notre raisonnement et en évoluant vers un état de

fécondité. Nous pouvons également poser les mémes questions pour ce scénario.

Cas 3 : I’Aquarium

Imaginez qu'un aquarium regorge de plusieurs espeéces de poissons qu'ils
déplacent et survivent en fonction de leur nature. Et il y a des choses décoratives avec
des plantes qui leur facilitent la vie. Et tous les corps vivants étant les machines de la
nature?®®, que I'on trouve dans cet aquarium, sont toujours des machines dans leurs
moindres parties, a l'infinie. Il y a donc méme des ames, des animaux et des entéléchies
dans cette subdivision sans fin. Naturellement, cet aquarium est entouré du mur de
glace qui le distingue de l'endroit ou il se trouve. Et en ce qui concerne ses habitants
de l'aquarium, ils n'auront aucune chance de s’apercevoir la piéce dans laquelle se

trouve 1'aquarium, la maison dans laquelle se trouve la piece ou la rue dans laquelle se

293 Monadoloji, article 64, page 48.



79

trouve la maison, et qu'on peut 'avancer jusqu'a l'infini. Alors, dans quel sens peut-on
dire que ce sont des vies libres ? Et nous pouvons facilement adapter leurs états
d'existence aux notres, ce qui nous donne l'occasion d'examiner notre position face a

Dieu.

Bien que nous soyons des ames raisonnables, nous sommes aussi des étres
bornés, mais a des degrés différents parce que nous avons plus de capacités comme

raisonner ou dire moi.

Enfin, ce que nous pensons en tant qu'individu qui a un certain degré de
perfection, méme ce probléme de liberté, peut avoir un aspect psychologique. Car, il
y a une harmonie dans l'univers dont elle est constituée de simplicité et de fécondité,
comme Leibniz I'a dit. Et cette harmonie est préétablie par la volonté divine, qui a pour
objet le bien et le vrai a la fois absolus. Et comme il y a harmonie et doit étre tout est
lié¢ dans l'univers, dont les parties ne sont pas uniformes et se rapprochent de plus en
plus de l'infini. Et puisque tout est li¢, il n'y a pas de saut dans la nature a cause du lien
de cause a effet. Et cela nous donne une responsabilité¢ supplémentaire, a savoir que
nous ne sommes pas seulement responsables des actions ou des décisions, mais aussi
des pensées a cause de l'ordre. Ainsi, la réponse de cette responsabilité, qui nous
conduira ou non a notre liberté, est psychologiquement variable selon le point de vue

de chaque personne.

A notre avis, I'narmonie préétablie est comme un ordre algorithmique infini fait
du créateur dont elle nous est inconnue, puisque nous sommes des étres limités et que
nous ne pouvons pas la connaitre. Nous pouvons également lier cet exemple
d'aquarium a la racine carrée de deux. Et nous pouvons considérer le lien entre
l'aquarium, la piece, la maison et la rue, etc., les concevant comme des nombres
incommensurables dans I'exemple de la racine carrée de deux. Ainsi, il y a un ordre
dans la suite de cettes choses a l'infini, quoique nous ne sommes pas capables de les
comprendre. Donc une autre question se naisse pour nous, c'est que tacher comprendre
de ce qui se passe dans l'aquarium, ou de comprendre son effet, au moyen de la
représentation de cet objet, dans I'état de notre &me. Parce que, nous savons que tout
est 1i¢ dans l'univers, car il y a une causalité dans la série des choses. Par conséquent,

il doit y avoir une raison pour I'existence d'un aquarium dans cette picce a 1'égard d'un



80

homme qui vit dans cette maison. La cause de cet objet est I'un des moyens dans la vie
de I'homme pour qu'il puisse élever son ame. En d'autres termes, il s'agit de considérer
la vie dans la nature comme une fin ou comme un moyen. C'est comme suivre la vie
naturelle a travers le casque de réalité virtuelle, ou la regarder devant I'aquarium. C'est
comme se voir comme une partie dans l'univers, ou considérer l'univers comme étant
en lui, ou se considérer comme un univers. A savoir, ce que nous voulons dire, c'est
chercher la vérité en lui-méme, et essayer de nous connaitre par la réflexion pour étre

dans la voie de celle de Dieu.

I1 faut dire qu’on ne doit pas parler de la réalité¢ du corps, sauf les monades qui
les composent. Seules les monades sont réelles et tout le reste sont des phénomenes.
Comme le disait Leibniz, si nous parlons de la réalité¢ du corps, du temps, de 1'espace
et du mouvement; ce sont des phénoménes de Dieu.?** dans sa correspondance a
Remond. Autrement dit, s’il n’y a pas de substances invisibles, les corps ne peuvent
pas étre réels. Tout ce qui existe en dehors des monades et des changements de
monades, résulte d’une chose qui réalise le phénomene. Alors il faut que la substance
doit étre cherchée hors de la nature corporelle. Et aussi considérant notre deuxieme
exemple, la substance est une chose a laquelle je pense quand je dis

«moi ». Et nous pouvons dire que I"univers est « moi » pour chacun.

Ainsi, dans la vie ou dans l'existence, ce qui inclut dans l'espace de notre
compréhension, nous pouvons dire que nous sommes libres d'exister dans nos
décisions ou dans nos choix, ou non. Mais finalement, c'est dire qu'une proposition

aussi simple serait utilisée dans quel sens, dépend toujours du point de vue de chacun.

Lorsque nous revenons a notre concept de la volonté dans la philosophie de
Leibniz, a notre avis, elle doit €également étre considérée avec les principaux attributs
de Dieu. La sagesse dirige la bonté de Dieu afin d'exercer sur les créatures, « il suit
que la providence divine se montre dans tout ensenmble de 1’univers,...»*%. Et il a
choisi le meilleur entre les suites possibles des choses. Le meilleur, qui est en acte,
contient toutes les choses harmoniques entre eux dans l'univers. Par conséquent, la

bonté et la sagesse jointes déterminent la puissance de Dieu. Donc la puissance produit

2% Correspondence a Des Bosses, [ G 3, 433-439 ] [ troisiéme lettre] , 5 Février 1712, Monadoloji,
page 150, (traduction).
29 Théodicée, la cause de Dieu, article 44, page 433.



81

le meilleur ( monde ). Et les hommes qui sont des dmes raisonnables ont le role
d'assurer la continuation de la suite des choses ou des événements dans le meilleur (
monde ). Il n'y a donc pas de nécessité métaphysique dans la création par Dieu et de
méme dans la continuation de I'ordre dans la nature au moyen des créatures. Mais il y
a la nécessité physique qui fait I’ordre de la nature, et cette nécessité est fondée sur la
nécessité morale. La Cité de Dieu, qui est 'assemblage de tous les esprits, contient le
monde moral, dans le monde naturel. C'est le monde moral qui est en relation avec la
bonté de Dieu. Et la liberté¢ humaine ne doit pas seulement inclure la connaissance. Sa
connaissance doit étre attachée au bien. En d'autres termes, 1a connaissance doit avoir
une valeur éthique. Ce niveau de connaissance est la vertu qui fait I'homme avoir
I'aperception ou la conscience. A ce niveau I'homme peut atteindre & la connaissance
a lui-méme et de Dieu. Et Dieu fait des marques générales dans les choses gouvernées
qui permettent aux créatures capables d’agir parfaitement pour trouver la meilleure
solution dans ses actions. Donc, I’homme doit faire ses décisions constamment
pendant toute la vie, et faire l'action en vertu de ces décisions, mais toujours en
considérant son but qui vient de la nature, déterminée par Dieu, de son existence. Et il
peut comprendre méme le dessein de Dieu qui veut le meilleur. Et c'est la véritable
responsabilité pour lui et qui lui fait libre. Finalement, nous comprenons que c'est la
volonté libre de I'homme qui appartient au monde moral, selon la philosophie de

Leibniz.



BIBLIOGRAPHIE

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Discours de Métaphysique et Correspondance avec

Arnauld, int., tex., et com., par Georges Le Roy, sixiéme éd., Paris Librairie
Philosophique J. Vrin, 1993.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Essais de théodicée, int. par Jacques Brunschwig,
Garnier - Flammarion, Paris, 1969.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Monadologie, trad. par Devrim Cetinkasap, Pinhan
Yaymcilik, premiére éd., Istanbul, 2011.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Nouveaux Essais sur [’entendement humain,
ch.,bib., int. et notes par Jacques Brunschwig, GF - Flammarion, Paris, 1990.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Principes de la nature et de la grdace fondés en
raison, Principes de la philosophie ou Monadologie, par André Robinet, Presses
Universitaires de France, premiére éd., Paris, 1954.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Recherches générales sur I’analyse des notions et
des vérités, int. et notes par Jean - Baptiste Rauzy, Presses Universitaires de France,
Epiméthée, premiere éd., 1998.

Leibniz, Gottfried Wilhelm, Systeme nouveau de la nature et de la
communication des substances, prés. et notes de Christiane Frémont, GF -
Flammarion, Paris, 1994.

http://villemin.gerard.free.fr/Wwwgvmm/Nombre/Rac2Val.htm ( date d’acces :
15.03.2020)

www.books.google.com/ La notion de nature chez Leibniz, publié¢ par Martine
de Gaudemar. ( date d’acces : 18.03.2020 )

http://dictionnaire.sensagent.leparisien.fr/Scolastique/fr-fr/ ( date d’accés
07.04.2020)

www.play.google.com/Platon:(Euvres complétes, Phedre, page 2000-2001,
(274e-275a) ( date d’acces : 07.04.2020)


http://villemin.gerard.free.fr/Wwwgvmm/Nombre/Rac2Val.htm
http://www.books.google.com/
http://dictionnaire.sensagent.leparisien.fr/Scolastique/fr-fr/
http://www.play.google.com/Platon:%C5%92uvres

Universite
Enstitii

Adi Soyadi

Tez Bashg
Savunma Tarihi

Damismani

Unvam, Adi, Soyadi

TEZ ONAY SAYFASI

Galatasaray Universitesi

Sosyal Bilimler Enstitiisii

Hakan KILICCIOGLU

la Problématique de la Volonté chez Leibniz
12 Agustos 2020

Dog. Dr. Aliye KOVANLIKAYA

JURI UYELERI

Imza

Dog. Dr. Aliye KOVANLIKAYA

Dr. Ogr. Uyesi Tarik Necati ILGICIOGLU

Dr. Ogr. Uyesi Hakan ISOZEN

Enstiti Miudira
Prof. Dr. Yaman OZTEK



