
 
 

 

T.C. 

GALATASARAY ÜNİVERSİTESİ   

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
İLETİŞİM ANABİLİM DALI   

 

 

 

 

 

AKIŞKAN MODERNİTE TARTIŞMALARI IŞIĞINDA 

DİJİTAL EMEK SÜREÇLERİNİN KAVRAMSAL BİR 

İNCELEMESİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

YÜKSEK LİSANS TEZİ  

 

 

 

 

 

Mehmet Özkan YILDIRIM 

 

 

 

 

 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Nilgün Tutal CHEVIRON 

 

 

 
 

 

Haziran 2020



 

İÇİNDEKİLER 

 

 

  

RESUME ..................................................................................................................... ii 

ABSTRACT ............................................................................................................. viii 

ÖZET ........................................................................................................................ xiv 

1. GİRİŞ ................................................................................................................... 1 

 

2. MODERNİTENİN DÖNÜŞÜMÜ: KATI MODERNİTEDEN AKIŞKAN 

MODERNİTEYE ....................................................................................................... 7 

2.1. Katı modernite ve ağır kapitalizmden akışkan modernite ve hafif kapitalizme . 18 

2.2 Esneklik, güvencesizlik ve belirsizlik ................................................................. 31 

 

3. AKIŞKANLIK ve DÖNÜŞEN/DİJİTAL EMEK SÜREÇLERİ .................. 42 

3.1. Emek ................................................................................................................... 44 

3.2. Maddi olmayan emek, dijital emek ve ötesi ....................................................... 55 

 

4. AKIŞKAN MODERNİTE KAVRAMINI DİJİTAL EMEK SÜREÇLERİ 

ÜZERİNDEN OKUMAK ........................................................................................ 72 

4.1. Üretim, dolaşım .................................................................................................. 73 

4.2. Emek, üretketim ve tüketim ................................................................................ 83 

 

5. SONUÇ .............................................................................................................. 93 

KAYNAKÇA: ........................................................................................................... 99 

ÖZGEÇMİŞ ............................................................................................................ 106 



ii 
 

RESUME 

 

Cette étude aborde le concept de « liquidité », devenu le symbole de Zygmunt 

Bauman et utilisé pour décrire la société actuelle pour le monde de travail, de 

production et de consommation et essaye de comprendre à travers ce concept l’âge 

numérique de  communication. Aujourd'hui, nous savons que tous ces mondes sont 

façonnés par la flexibilité, l'insécurité et l'incertitude. Un certain nombre de facteurs 

déterminent ces processus. De nos jours, où les technologies de l'information et de la 

communication dominent tous les domaines de la vie, les outils de communication et 

de communication prennent de l'importance dans toute la société. Les idées de 

Bauman, qui traitent de la vie quotidienne, des processus de production et de 

consommation, de la vie en ville, de la mondialisation, de la structure de l'État-nation, 

de l'individualisation, de la vie professionnelle, de la mode, du système de santé et du 

modèle d'accumulation du capital, fournissent un terrain pour une lecture holistique de 

notre ere numérique. Nous avons donc l’objectif dans cette étude de mettre en évidence 

la relation entre la modernité liquide et les processus de travail, et l'incertitude 

provoquée par la modernité liquide et la précarité avec les développements des 

technologies de l'information et de la communication. En effet, la transformation de la 

modernité est abordée dans la première partie de l'étude. Cela a été important pour 

répondre aux questions de savoir comment la modernité liquide devient évidente, 

comment elle transforme le travail en un travail immatériel, comment la modernité 

liquide transforme aussi les processus de travail et comment nous devons rechercher 

des traces de tout cela dans la communication. En suivant les différentes manières de 

conceptualiser les phénomènes, nous essayons de montrer comment la modernité 

liquide et les nouvelles technologies de la communication transforment le travail en 

travail numérique. 

 

Le problème le plus important que Bauman pose a travers le concept de 

modernité liquide est que tout un processus de changement et de transformation dans 

la vie sociale est en cours. Tout d'abord, si nous devons systématiser la dynamique 

principale des processus proposés par le concept de modernité liquide de Bauman, 

nous trouvons les concepts de flexibilité, d'incertitude et d'insécurité. La vie liquide 

correspond à une vie sous ce type de modernité et de dynamique, un processus qui ne 



iii 
 

peut pas rester longtemps le même et ne peut pas suivre son cours. Tout ce qui est 

agréable dans une telle vie, considérée comme désirée, a le potentiel de se transformer 

en une chose désagréable, une obligation, une insatisfaction. Par conséquent, nous 

vivons dans ce processus avec un risque constant. Les individus réagissent avec un 

vent constant de mouvement et de changement afin de minimiser et rendre l'effet 

invisible. 

 

Lorsque nous regardons l'ère pré-moderne, la flexibilité est évoquée par 

l'entrepreneuriat et la vertu, n'étant pas liés à un seul endroit, mais aujourd'hui, elle est 

surtout connue par des processus compétitifs. Il correspond à une série de processus, 

qui vont du licenciement aux bas salaires, de la répartition du temps de travail au travail 

non assuré. La flexibilité du capital fonctionne comme une sorte de médicament, mais 

se transforme en désastre pour l'individu. La flexibilité du marché du travail coïncide 

avec l'augmentation des inégalités et la modification de la structure des classes 

sociales. Avec le court terme de chaque activité, l'accent est mis sur le processus 

d'individualisation et les réseaux qui ont émergé avec le développement de la 

technologie. C’est ce qui fait que la réflexion à long terme, le travail dans un travail à 

long terme et le maintien dans un lieu longtemps. En ce sens, le changement et la 

transformation ont changé les processus de production, en conséquence la force de 

travail et les formes de travail. Étant donné que le changement dans le pouvoir de 

production joue un rôle majeur dans la transformation des forces productives, les 

situations de développement et le système capitaliste ont dû aussi changé de forme. La 

théorie de Marx de la valeur-travail, l'évolution de la valeur d'échange et le 

développement des processus de consommation sont adaptés à ces changements. Afin 

de révéler clairement la structure, le processus de transformation de la modernité a été 

discuté dans la première partie de l'étude. Tout en discutant du processus de 

transformation de la modernité, l'évolution du capitalisme est décrite. Ainsi, un cadre 

a été établi pour le nouveau contexte de travail. Dans la dernière partie de l'étude, les 

réflexions sur la modernité et les processus de travail dans le domaine de la 

communication et leurs points complémentaires sont mis en évidence. 

 

Il y a beaucoup de discussions conceptuelles sur le travail numérique, car le 

contenu créé sur les réseaux sociaux est la principale source de l'économie Internet 



iv 
 

d'aujourd'hui. Cependant, la structure qui a changé le travail a également transformé 

les processus de consommation en fonction des processus de production et cette 

transformation a été conceptualisé par Christian Fuchs. Comme Fuchs l'a mentionné, 

le fait que même les produits culturels sont devenus des marchandes, les 

consommateurs se retrouvent ainsi à la fois producteur-consommateurs. Ceci est l'un 

des résultats de cette transformation. Nous nous sommes confrontés à une structure 

changeante et ambiguë dans les deux sens. 

 

Les études portant sur les aspects libérateurs des moyens de communication 

dans la théorie de la communication sont nombreuses. Dans ceux portant sur les 

moyens de communication et en particulier sur Internet, le public / utilisateur / 

récepteur y a une place important. Parallèlement aux évolutions des technologies de 

l'information et de la communication, la position du spectateur est également vue 

comme changeante. Le publi est considere comme passif dans les recherches sur les 

médias de masse dont le processus communicationnel est à sens unique. Ce public est 

devenu un producteur de contenu en devenant utilisateur de nouveaux médias. La 

différence entre le spectateur et l'utilisateur s'explique par le fait que l'utilisateur ne 

contribue pas au processus, tandis que l'utilisateur peut produire du contenu et le 

transformer en marchandise. Une autre différence est la contrainte d'espace-temps. 

Alors que les médias de masse ont des restrictions de temps, les utilisateurs peuvent 

accéder à tout moment aux réseaux sociaux et à diverses plates-formes avec de 

multimédias et ne dépendent pas de l'espace physique pour produire quelque chose. 

L'audience médiatique traditionnelle, qui dépend de l'espace, s'est débarrassée de la 

dépendance à l'age des nouveaux médias. Nous nous sommes donc confrontés à une 

forme de production décentralisée. Il existe un ordre dans lequel le capital et le travail 

ne doivent pas être côte à côte et ne doivent pas partager le même espace. En ce sens, 

lorsque nous prenons connaissance des évolutions des technologies de l'information et 

de la communication, nous rencontrons deux types d'histoires. L'un des discours et des 

perceptions de base que nous rencontrons dans le langage de tous les jours est que les 

nouvelles technologies de la communication suspendent la vie, l'effort de capturer et 

de partager le moment manque le moment et met le présent à l'écart. Les vraies 

relations se sont transformées en relations virtuelles, etc. L'autre côté de l'histoire s'unit 

au point où ce développement rend la vie plus facile et le lointain plus proche. 

Cependant, tout d'abord, il est important d'examiner le processus d'accumulation de 



v 
 

capital et les processus de travail pour offrir une perspective plus large. Lorsque nous 

considérons le processus de travail comme la forme d'organisation du travail autour 

des moyens de production, lorsque nous parlons du changement dans le processus de 

travail, nous parlons également d'un processus de changement et de transformation 

total. La relation que la force de travail établit avec les moyens de production et que 

les producteurs établissent avec les moyens de production sont très différents de la 

première phase du système capitaliste aujourd'hui. Par conséquent, se concentrer sur 

ce point a été important tout au long de l'étude. 

 

Avec la théorie du travail de Marx, le travail correspond à un besoin naturel et 

essentiel, permettant aux gens d'échanger avec la nature, permettant aux gens de 

survivre, et donc comme condition d'existence. Le travail, en tant que pouvoir qui 

façonne la nature, est réduit à la valeur d'échange qui conduit à l'accumulation de 

capital d'individus et d'institutions avec des moyens de production plutôt qu'à la valeur 

d'usage correspondant à un besoin des personnes dans les conditions du système 

capitaliste. Par conséquent, la main-d'œuvre est obligée de produire une plus-value 

pour le capital au moment de travailler sur la valeur d'usage et est aliénée dans le 

processus de travail. Ayant les moyens de production dans la logique capitaliste de la 

production, le capital transforme la force de travail en travail salarié dans son propre 

intérêt. Dans la formulation de Marx, cela conduit à une marchandise de force de 

travail aux yeux du travailleur. Comme condition de création de plus-value, 

l'augmentation du temps de travail du travailleur et la vente de travail sur le marché et 

la transformation en capital et en profit ouvrent la porte à l'aliénation. Le capital détient 

le pouvoir d'exploiter le travailleur car il monopolise les moyens de production. Ainsi, 

le capitaliste détruit la richesse des travailleurs pour produire de la richesse. 

 

La plus-value considérée comme une source de profit s'est propagée à 

l'ensemble du domaine de la vie grâce au développement des moyens de production et 

à l'accès des matières premières au réseau mondial de circulation. En changeant les 

processus de travail, les marchandises ont acquis des caractéristiques 

informationnelles et culturelles, et ce type de travail a été conceptualisé en termes de 

« travail intangible » et de « travail numérique ». Le concept de travail immatériel est 

important en ce qu'il met en évidence deux aspects du travail. Le premier est le travail 



vi 
 

intangible en termes de contenu informationnel de la marchandise, et le second est le 

travail intangible comme activité qui produit le contenu culturel de la marchandise. Le 

premier est basé sur le besoin croissant de compétences en cybernétique et en 

informatique liées à la force de travail. Le second implique une série d'activités qui ne 

sont pas considérées comme des affaires : de nombreuses activités pour la mode, la 

consommation, la détermination de l'opinion publique. Aujourd'hui, l'une des sources 

de productivité est l'intégration de la main-d'œuvre scientifique dans les secteurs 

primaire et secondaire. Le travail intangible est la forme de travail intangible pour 

Lazzarato, Hardt et Negri, avec le changement dans la nature de l'information et la 

nature du travail. Dans le processus d'informatisation, le travail a acquis une apparence 

intangible car la production n'a produit aucun matériau ni produit permanent. Par 

conséquent, l'informatisation de la production est traitée avec la dimension 

communicationnelle du travail immatériel. Dans l'étude, on peut dire que le travail et 

le travail intangible sont entrelacés et se complètent au point de contact. 

 

Dans la dernière partie de la thèse, l'importance de la communication dans les 

processus de production et les processus de production et de consommation qui ont 

lieu à partir du terrain de communication sont discutés à travers les discussions sur la 

modernité liquide et le travail. Les politiques économiques néolibérales et les 

infrastructures de communication ont été libérées au profit des entreprises 

commerciales et les processus de marchandisation du contenu informationnel ont été 

pavés. L'importance du réseau a augmenté dans la consommation des extrants de 

production et le capital a cherché à augmenter les processus de consommation 

nécessaires à la production. Cependant, ce processus, qui transforme également la 

consommation, a créé des individus qui produisent en consommant. Avec la 

propagation d'Internet, le comportement et les interactions des utilisateurs ont été 

intégrés à l'accumulation de capital avec l'aide de l'industrie de la publicité. Le concept 

du producteur de Toffler était un concept qui a été souligné tout au long de l'étude car 

il succédait au flou de la ligne séparant le producteur et le consommateur. Facilité 

d'utilisation, sociabilité et donnant à l'utilisateur la liberté de charger son contenu à sa 

guise, le Web 2.0 a joué un rôle important dans l'accumulation de capital et a été au 

centre de ce flou. Dans tous ces processus, il a été observé que la structure lourde du 

capital restait dans une zone de mouvement et de circulation continue. Lorsque les 

concepts de flexibilité, d'incertitude et d'insécurité de Bauman ont été pris en 



vii 
 

considération à la lumière de tous ces processus, le fait que la source de profit soit 

passée des objets matériels aux idées a sauvé le capital de la dépendance quelque part. 

Bien que ce soit le cas, tout ce qui a laissé sa configuration future à ce jour a été vécu 

dans une dynamique à court terme. Le traitement des trois éléments de Bauman à cet 

égard avec les processus de travail et le développement des technologies de 

l'information et de la communication a constitué l’aspect original de l'étude. Parce que 

quand on regarde la discutions théoriques et les recherches empiriques, le nombre 

d'études qui se concentrent sur les points d'intersection et de décomposition de la 

modernité liquide et de la discussion du travail sont très peu nombreux. 

 

Mots clés: Modernité liquide, Travail numérique, Valeur-travail, 

Communication, Médias sociaux 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

ABSTRACT 

 

This study addresses reading the concept of “liquidity” that has become the 

symbol of Zygmunt Bauman and used to describe today’s society, through labor, 

production, consumption processes and clarifying their projection within the scope of 

communication. Today, all these processes are shaped by flexibility, insecurity and 

uncertainty. There are a number of factors that drive processes. But nowadays, where 

information and communication technologies dominate all areas of life, 

communication and communication tools gain importance to read the process and to 

investigate the information effect in the process. The ideas of Bauman, which deals 

with daily life, production and consumption processes, living in the city, globalization, 

nation-state structure, individualization, working life, fashion, health system, and the 

accumulation model of capital, provide a ground for a holistic reading. Therefore, in 

the study, the motive of uncovering the relation between liquid modernity and labor 

processes, and the uncertainty brought about by liquidity modernity and 

precariousness with the developments in information and communication technology 

has been observed. In this sense, the transformation of modernity is discussed in the 

first part of the study. This has been important in answering the questions of how liquid 

modernity becomes evident, how to relate to immaterial labor, how liquid modernity 

transforms labor processes, and how we should look for traces in communication. In 

the study, following the conceptual different ways, it is focused on how to establish a 

relationship between liquid modernity and digital labor discussions. 

 

The most important issue that Bauman offers with the concept of liquid 

modernity is an entire process of change and transformation in social life. Social life, 

on the other hand, is essential in understanding the changing and transforming 

dynamics of societies, since it is an all-encompassing point, from production processes 

to everyday practices, from home to home. First of all, if we need to systematize the 

main dynamics of the processes put forward by Bauman's liquid modernity concept, 

we come up with the concepts of flexibility, uncertainty and insecurity. Liquid life 

corresponds to a life under this kind of modernity and dynamic, a process that cannot 

stay the same for a long time and cannot maintain its course. Whatever is pleasing in 

such a life, regarded as being, desired to be desired, has the potential to turn into an 



ix 
 

unpleasant thing, obligation, dissatisfaction. Therefore, we come across the process at 

a constant risk. Individuals respond with a constant wind of movement and change in 

order to minimize, minimize, and make the effect invisible. 

 

When we look at the pre-modern era, flexibility is referred to by 

entrepreneurship and virtue, not being tied to one place, but today it is mostly known 

by competitive processes. It corresponds to a range of processes, from dismissal, to 

low wages, to the spread of working time to uninsured work. Flexibility for capital 

functions as a kind of medicine, but turns into a disaster for the individual. Flexibility 

in the labor market coincides with increasing inequalities and changing class structure. 

The short-term of each activity, the emphasis on the process of individualization, and 

the networks that emerged with the development of technology have made long-term 

thinking, working in a long-term job, and sticking to a place for a long time. In this 

sense, change and transformation have transformed the production processes, 

accordingly the labor power and the forms of labor. Since the change in the power of 

production plays a major role in transforming the productive forces, the situations of 

the development, transformation, and the disguise of the capitalist system, Marx's 

theory of labor-value, the evolution of the exchange value and the development of the 

consumption processes accordingly. In order to reveal the structure clearly, the 

transformation process of modernity was emphasized in the first part of the study. 

While discussing the transformation process of modernity, the evolution of capitalism 

is emphasized and the concepts visible in the production and consumption processes 

are discussed. Thus, a framework was drawn for the labor processes and an answer to 

the question of what happened in the literary context was sought. In the last part of the 

study, the reflections of modernity and labor processes in the field of communication 

and their complementary points are presented. 

 

There is a lot of discussion about digital labor, as the content created on social 

networks is the primary source of today's internet economy. However, the structure 

that changed labor has also transformed the consumption processes depending on the 

production processes and this transformation has been handled by Christian Fuchs. 

The changing positions of the consumers in liquid modernity, for example, as Fuchs 

also mentioned, the fact that even the cultural products were commodified and that 



x 
 

consumers could find themselves in the position of prosumer at one time constitute 

one of the results of this transformation. We are faced with a two-way changing and 

ambiguous structure. 

 

Studies focusing on the liberating aspects of communication tools in the 

literature have spread to an important area. In studies focusing on communication tools 

and especially the internet, the audience / user / receiver has always been a subject 

group that is emphasized due to its location. The tracks that media tools owe the 

existence of served as the most important source for mass internet platforms. In parallel 

with the developments in information and communication technologies, the position 

of the viewer towards these developments was also subject to the process of 

development and change. The audience, which is passive in traditional media and has 

a one-way communication, has become a content producer by turning into a user with 

new media. The difference between the viewer and the user is explained by the fact 

that the user does not contribute to the process, while the user can produce content and 

turn it into a commodity. Another difference is time-space constraint. While traditional 

media has time restrictions, users can access social networks and various platforms at 

any time with new media tools and do not depend on physical space to produce 

something. The traditional media audience, who is dependent on space, got rid of the 

dependence on space in the new media. Therefore, we are faced with a decentralized 

form of production. There is an order in which capital and labor do not have to be side 

by side and do not have to share the same space. In this sense, when we take a reading 

on the developments in information and communication technology, we come across 

two kinds of stories. One of the basic discourses and perceptions that we encounter in 

everyday language is that new communication technologies suspend life, the effort to 

capture and share the moment is missing the moment and shelving the present. Real 

relationships have turned into virtual relationships and so on. The other side of the 

story unites at the point where this development makes life easier and closer to the 

distant. However, first of all, looking at the capital accumulation process and labor 

processes is important in terms of providing a broader perspective. When we consider 

the labor process as the form of organization of labor around the means of production, 

when we talk about the change in the labor process, we also talk about a total change 

and transformation process. The relationship that the labor force establishes with the 

means of production and the producers establish with the means of production is quite 



xi 
 

different from the first phase of the capitalist system today. Therefore, focusing on this 

point has been important throughout the study. 

 

With Marx's theory of labor, labor corresponds to a natural and essential need, 

making it possible for people to exchange with nature, enabling people to survive, and 

therefore as a condition of existence. Labor, as a power that shapes nature, is reduced 

to the exchange value that leads to the accumulation of capital of individuals and 

institutions with means of production rather than the value of use corresponding to a 

need of people under the conditions of the capitalist system. Therefore, labor force is 

forced to produce surplus value for capital at the time of working out of use value, and 

alienated from the labor process. Having the means of production in the capitalist logic 

of production, capital turns labor power into wage labor in its own interest. In the 

formulation of Marx, this leads to a commodity of labor power in the view of the 

worker. As the condition of creating surplus value, the increase in the working time of 

the worker and the sale of labor in the market and turning into capital and profit open 

the door to alienation. Capital holds the power to exploit the worker because it 

monopolizes the means of production. Thus, the capitalist destroys the workers' wealth 

to produce wealth.  

 

The surplus value seen as a source of profit has spread to the whole area of life 

thanks to the development of the means of production and the access of commodities 

to the global circulation network. In changing labor processes, commodities acquired 

informational and cultural features, and this type of labor was conceptualized in the 

terms "intangible labor" and "digital labor". The concept of immaterial labor is 

important in that it points to two aspects of labor. The first is intangible labor in terms 

of the informational content of the commodity, and the second is intangible labor as 

the activity that produces the cultural content of the commodity. The first is based on 

the increasing need for cybernetics and computing skills related to labor power. The 

second one implies a series of activities that are not considered as business: Many 

activities for fashion, consumption, determination from public opinion. Today, one of 

the sources of productivity is the integration of scientific labor with primary and 

secondary sectors. Intangible labor is the form of labor intangible for Lazzarato, Hardt 

and Negri, with the change in the nature of information and the nature of labor. In the 



xii 
 

process of informatization, labor has gained an intangible appearance as production 

did not produce any material and permanent product. Therefore, the informatization of 

production is dealt with the communication dimension of immaterial labor. In the 

study, it can be said that labor and intangible labor are intertwined and complement 

each other at the point of contact. 

 

In the last part of the thesis, the importance of communication in production 

processes and the production and consumption processes that take place from the 

communication ground are discussed through liquid modernity and labor discussions. 

Neo-liberal economic policies and communication infrastructures have been liberated 

in favor of commercial companies and the commodification processes of informational 

content have been paved. The importance of the network has increased in the 

consumption of production outputs and capital has sought to increase the consumption 

processes required for production. However, this process, which also transforms 

consumption, created individuals producing while consuming.  

 

With the spread of the Internet, the behavior and interactions of users have been 

made a part of capital accumulation with the help of the advertising industry. The 

concept of the producer of Toffler was a concept that was emphasized throughout the 

study as it took over from the blurring of the line separating the producer and the 

consumer. Ease of use, sociability and giving the user the freedom to load their content 

as they wish, Web 2.0 played an important role in capital accumulation and was the 

center of this blur. In all these processes, it was observed that the cumbersome structure 

of capital remained in a continuous movement and circulation area. When Bauman's 

flexibility, uncertainty and insecurity were taken into consideration in the light of all 

these processes, the fact that the source of profit turned from material objects to ideas 

saved the capital from dependence somewhere. While this is the case, everything that 

has left its future setup to date has been experienced under short-term dynamics.  

 

The handling of the three elements of Bauman in this regard with the labor 

processes and the development of information and communication technologies 

constituted the original side of the study. Because when we look at the literature, the 



xiii 
 

number of studies that focus on the intersection and decomposition points of liquid 

modernity and labor discussion are very few. 

Keywords: Liquid modernity, Digital labour, Labor theory of value, 

Communication, Social Media 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xiv 
 

ÖZET 

 

Bu çalışma, Zygmunt Bauman’ın simgesi haline gelmiş ve günümüz 

toplumunu tanımlamakta kullanılan “akışkanlık” kavramını emek, üretim, tüketim 

süreçleri üzerinden okumayı ve bunların iletişim alanındaki izdüşümünü 

belirginleştirmeyi ele almaktadır. Günümüzde tüm bu süreçler esneklik, güvencesizlik, 

belirsizlik üzerinden şekillenmektedir. Süreçleri güdüleyen bir dizi etmen söz 

konusudur. Fakat enformasyon ve iletişim teknolojilerinin yaşamın tüm alanlarını 

domine ettiği günümüzde, iletişim ve iletişim araçları süreci okumak, süreçteki 

enformasyon etkisini araştırmak için önem kazanır. Akışkanlık kavramıyla gündelik 

hayatı, üretim ve tüketim süreçlerini, kentte yaşamayı, küreselleşmeyi, ulus-devlet 

yapısını, bireyselleşmeyi, çalışma hayatını, modayı, sağlık sistemini, sermayenin 

birikim modelini ele alan Bauman’ın fikirleri bütünlükçü bir okuma için elverişli bir 

zemin sunar. Dolayısıyla çalışmada, muğlak ve değişken yapıdaki akışkan 

modernitenin ve emek süreçlerinin ilişkisini açığa çıkarma, akışkan modernitenin 

getirdiği belirsizliği, güvencesizliği enformasyon ve iletişim teknolojisinde yaşanan 

gelişmelerle ele alarak emek süreçleriyle rabıtasını kurma saiki gözetilmiştir. Bu 

anlamda çalışmanın birinci bölümünde modernitenin dönüşümü ele alınmıştır. Bu, 

akışkan modernitenin belirginleşen ana hatlarının ne olduğundan hareketle gayri 

maddi emekle ilişkisinin nasıl kurulabileceği, akışkan modernliğin emek süreçlerini 

nasıl dönüştürdüğü ve bunun iletişim alanındaki izlerini nasıl aramamız gerektiği 

sorularını cevaplamakta önem arz etmiştir. Çalışmada kavramsal farklı yolların 

izinden giderek akışkan modernite ve dijital emek tartışmaları arasında bir ilişkinin 

nasıl kurulacağı, kurulup kurulmayacağı üzerinde durulmuştur.  

 

Bauman’ın akışkan modernite kavramıyla sunduğu en önemli husus, toplumsal 

yaşama dair topyekûn bir değişim ve dönüşüm sürecidir. Toplumsal yaşam ise üretim 

süreçlerinden gündelik pratiklere, ev içinden ev dışına değin her şeyi kapsayan bir 

nokta olması hasebiyle toplumların değişen ve dönüşen dinamiklerini anlamak 

açısından elzemdir. Bunun için öncelikle Bauman’ın akışkan modernite kavramıyla 

önümüze koyulan süreçlerin ana dinamiklerini sistematize etmek gerekirse esneklik, 

belirsizlik, güvencesizlik kavramları karşımıza çıkar. Akışkan yaşam bu tür bir 

modernlik ve dinamik altında yaşanan bir yaşama, uzun süre aynı kalamayan, rotasını 



xv 
 

koruyamayan bir sürece denk düşer. Böylesi bir yaşamda hoş gelen, varlık olarak 

görülen, arzulanmak istenen neyse anında nahoş bir şeye, yükümlülüğü, tatminsizliğe 

dönüşebilme potansiyeline sahiptir. Dolayısıyla da sürekli bir risk altında yaşanan 

sürece rastlarız. Bireyler bu riski minimize etmek, düşürmek, etkisini görünmez 

kılmak adına sürekli bir hareket ve değişim rüzgârına ayak uydurmayla karşılık verir. 

 

Modern öncesi dönemlere baktığımızda esneklik, bir yere bağlı olmama 

girişimcilik ve erdemle anılırken, bugün daha çok rekabet süreçleriyle anılır. İşten 

çıkarmadan ücretlerin düşürülmesine, çalışma zamanının tüm zamana yayılmasından 

sigortasız çalışmaya kadar bir dizi sürece karşılık gelir. Sermaye için esneklik bir tür 

ilaç işlevi görürken birey için bir felakete dönüşür. Emek piyasasındaki esneklik, 

eşitsizliklerin artmasına, sınıf yapısının değişmesine denk gelir. Her faaliyetin kısa 

vadeli olması, bireyselleşme sürecine yapılan vurgu, teknolojinin gelişimiyle ortaya 

çıkan ağlar uzun vadeli düşünmeyi, uzun vadeli bir işte çalışmayı, uzun süre bir yere 

bağlı kalmayı ıskarta haline getirmiştir. Bu anlamda, değişim ve dönüşüm üretim 

süreçlerini, buna bağlı olarak emek gücünü ve emek biçimlerini de dönüştürmüştür. 

Üretim gücündeki değişim, üretici güçlerin dönüştürmekte büyük bir rol 

oynadığından, kapitalist sistemin gelişme, dönüşme, farklı kılıklara bürünmesi 

durumları Marx’ın emek-değer teorisini, mübadele değerinin geçirdiği evrimi ve buna 

bağlı olarak tüketim süreçlerinin gelişimi çalışma boyunca ele alınmıştır. Yapıyı net 

ortaya koymak adına, çalışmanın ilk kısmında modernitenin geçirdiği dönüşüm süreci 

üzerinde durulmuştur. Modernitenin dönüşüm süreci ele alınırken kapitalizmin evrimi 

üzerinde durularak, üretim ve tüketim süreçlerinde görünür olan kavramlar 

tartışılmıştır. Böylece emek süreçlerine dair bir çerçeve çizilerek, literatürel bağlamda 

ne olduğu sorusuna cevap aranmıştır. Çalışmanın son bölümünde ise modernitenin ve 

emek süreçlerinin iletişim alanındaki yansımaları, birbirlerini tamlayan noktaları 

ortaya konulmuştur.   

 

Sosyal ağlarda oluşturulan içerikler günümüz internet ekonomisinin temel 

kaynağını oluşturduğundan, dijital emeğe dair pek çok tartışma mevcuttur. Fakat 

emeği değiştiren yapı üretim süreçlerine bağlı olarak tüketim süreçlerini de 

dönüştürmüş ve bu dönüşüm Christian Fuchs tarafından ele alınmıştır. Tüketicilerin 

akışkan modernitede değişen pozisyonları sözgelimi, Fuchs’un da değindiği üzere, 



xvi 
 

kültür ürünlerinin bile metalaştırılarak tüketicilerin kendilerini bir anda prosumer 

(üretketici) konumunda bulabilir hale gelmesi bu dönüşümün sonuçlarından birisini 

oluşturur. İki yönlü değişen ve muğlaklaşan bir yapıyla karşı karşıyayız.  

 

Literatürde iletişim araçlarının özgürleştirici yanları üzerinde durulan 

çalışmalar önemli bir alana yayılmıştır. İletişim araçlarını, özel olarak da interneti 

merkeze alan çalışmalarda, izleyici/kullanıcı/alımlayıcı, konumu gereği hep üzerinde 

durulan bir özne topluluğu olmuştur. Medya araçlarının varlığını borçlu olduğu izler 

kitle internet platformları için en önemli kaynak işlevi görmüştür. Enformasyon ve 

iletişim teknolojilerindeki gelişmelere paralel olarak, izleyicinin bu gelişmeler 

karşısındaki konumu da gelişim ve değişim sürecine tabii olmuştur.  Geleneksel 

medyada edilgen olan ve tek yönlü bir iletişimi olan izleyici yeni medya ile kullanıcıya 

dönüşerek aynı zamanda içerik üreticisi konumuna gelmiştir. İzleyici ve kullanıcı 

arasındaki fark ise izleyicinin sürece herhangi bir katkısı olmazken, kullanıcının içerik 

üretip onu metaya dönüştürebilmesiyle açıklanır. Diğer bir fark zaman-mekân 

kısıtlamasıdır. Geleneksel medyada zaman kısıtlaması söz konusuyken yeni medya 

araçlarıyla kullanıcılar her an sosyal ağlara, çeşitli platformlara ulaşım 

sağlayabilmekte ve bir şey üretmek için fiziksel mekâna bağımlı olmamaktadır. 

Mekâna bağımlı olan geleneksel medya izleyicisi, yeni medyada mekâna bağımlılıktan 

kurtulmuştur. Dolayısıyla merkezsizleşen bir üretim biçimi ile karşı karşıya 

bulunmaktayız. Sermaye ve iş gücünün yan yana olmak zorunda olmadığı, aynı 

mekânı paylaşmaları gerekmediği bir düzen söz konusu. Bu anlamda, enformasyon ve 

iletişim teknolojisinde yaşanan gelişmelere dair bir okuma gerçekleştirdiğimizde iki 

tür hikâyeye denk geliriz. Gündelik dilde karşılaştığımız temel söylem ve algılardan 

biri yeni iletişim teknolojilerinin hayatı askıya aldığı, anı yakalama ve paylaşma 

çabasının anı kaçırdığı, şimdiyi rafa kaldırdığı yönünde. Gerçek ilişkilerin sanal 

ilişkilere dönüşmüş olması ve saire. Hikâyenin diğer tarafı ise bu gelişimin hayatı 

kolaylaştırdığı, uzakları yakın ettiği noktasında birleşir. Ancak tüm bunlardan önce 

buradaki sermaye birikim sürecine, emek süreçlerine bakmak daha geniş bir perspektif 

sunması açısından önemlidir. Emek sürecini, emeğin üretim araçlarının etrafında 

örgütlenme biçimi olarak ele aldığımızda, emek sürecindeki değişimden söz 

ettiğimizde topyekûn bir değişim, dönüşüm sürecinden de bahsederiz. Emek gücünün 

üretim araçlarıyla kurduğu, üreticilerin üretim araçlarıyla kurduğu ilişki bugün 



xvii 
 

kapitalist sistemin ilk evresinden oldukça farklıdır. Dolayısıyla bu noktaya 

odaklanmak, çalışma boyunca önem arz etmiştir.  

 

Marx’ın emek teorisiyle emek, doğal ve zaruri bir ihtiyaca karşılık gelerek, 

insanın doğayla alışverişini mümkün kılan, insanın yaşamını sürdürmesine olanak 

sağlayan ve bu nedenle de bir varoluş koşulu olarak karşımıza çıkan bir noktadır. 

Doğaya şekil veren bir güç olarak emek, kapitalist sistem koşullarında insanların bir 

ihtiyacına karşılık gelen kullanım değerinden ziyade üretim araçlarına sahip kişi ve 

kurumların sermaye birikimine yol açan mübadele değerine indirgenir. Dolayısıyla 

kullanım değeri dışında kalan çalışma zamanında emek gücü sermaye için artı değer 

üretmeye zorlanarak, emek sürecine yabancılaşır.  Kapitalist üretim mantığında üretim 

araçlarına sahip olan sermaye, emek gücünü kendi çıkarı doğrultusunda ücretli emeğe 

dönüştürür. Marx’ın formülasyonunda bu durum işçinin bakışında emek gücünün bir 

meta halini almasına yol açar. Artı değerin yaratılma koşulu olarak işçinin çalışma 

zamanının artması ve emeğin piyasada satılıp, sermaye ve kara dönüşmesi 

yabancılaşmaya kapı aralar. Sermaye, üretim araçlarını tekeline aldığı için de işçiyi 

sömürme gücünü elinde tutar. Kapitalistin servet üretmek için işçinin servetini böylece 

imha eder. 

 

Karın kaynağı olarak görülen artı değer bugün üretim araçlarının gelişimi ve 

metaların küresel dolaşım ağına ulaşması sayesinde yaşamın tüm alanına yayılım 

göstermiştir. Değişen emek süreçlerinde metalar enformasyonel ve kültürel özellikler 

kazanmış ve bu tür emek “maddi olmayan emek”, “dijital emek” terimleriyle 

kavramsallaştırılmıştır. Maddi olmayan emek kavramı emeğin iki yönüne işaret etmesi 

açısından önemlidir. Birincisi, metanın enformasyonel içeriği açısından maddi 

olmayan emek, ikincisi metanın kültürel içeriğini üreten etkinlik olarak maddi 

olmayan emek. Birincisi emek gücü ile ilgili becerilerin gittikçe sibernetik ve 

bilgisayar kullanımı gerektiğine dayanır. İkincisi ise iş olarak kabul edilmeyen bir dizi 

etkinliği imler: Modadan tüketime, kamuoyu belirlemekten kurmaya yönelik pek çok 

etkinliği. Bugün üretkenliğin kaynaklarından bir tanesini bilimsel emeğin birincil ve 

ikincil sektörlerle bütünleşmesidir. Maddi olmayan emek Lazzarato ile Hardt ve Negri 

için emeğin niteliği ve doğasında enformasyonun yarattığı değişimle beraber emeğin 

maddi olmayan bir biçim edinmiş halidir. Enformatikleşme sürecinde üretim ortaya 



xviii 
 

maddi ve kalıcı bir ürün çıkarmadığı için emek maddi olmayan bir görünüme 

kavuşmuştur. Dolayısıyla üretimin enformatikleşmesi maddi olmayan emeğin iletişim 

boyutuyla ele alınmıştır.  Çalışmada emeğin ve gayri maddi emeğin iç içe geçtiği, 

iletişim noktasında birbirini tamamladığı söylenebilir.  

 

Tezin son bölümünde ise üretim süreçlerinin giderek bir dijitalleşmeye doğru 

kaydığı noktasından hareketle üretim süreçlerinde iletişimin önemi ve iletişim 

zemininden gerçekleşen üretim ve tüketim süreçleri, akışkan modernite ve emek 

tartışmaları üzerinden ele alınmıştır. Neo-liberal ekonomi politikaları ile iletişim 

altyapıları ticari şirketler lehine serbestleşmiş ve enformasyonel içeriklerin metalaşma 

süreçlerinin önü açılmıştır. Üretim çıktılarının tüketiminde ağın önemi artmış ve 

sermaye üretim için gerekli olan tüketim süreçlerini arttırmanın yollarını aramıştır. 

Ancak tüketimi de dönüştüren bu süreç tüketirken üreten bireyleri yaratmıştır. 

İnternetin yaygınlaşması ile kullanıcıların davranış ve etkileşimleri reklam 

endüstrisinin yardımıyla sermaye birikiminin bir parçası haline getirilmiştir. Toffler’ın 

üretketici kavramı, üretici ve tüketiciyi ayıran çizginin bulanıklaşmasından el aldığı 

için çalışma boyunca üzerinde durulan bir kavram olmuştur. Kullanım kolaylığı, 

sosyallik ve kullanıcıya içeriklerini istedikleri gibi yükleme serbestisi tanıyan Web 2.0 

sermaye birikiminde önemli bir rol oynadığı gibi bu bulanıklığın merkezini 

oluşturmuştur. Bütün bu süreçlerde sermayenin hantal yapısının geride kaldığı sürekli 

bir hareket ve dolaşım alanında varlığını sürdürdüğü gözlemlenmiştir. Bauman’ın 

esneklik, belirsizlik, güvencesizlik durumlarını bütün bu süreçler ışığında ele 

alındığında, karın kaynağının maddi nesnelerden fikirlere dönmüş olması sermayeyi 

bir yere bağımlılıktan kurtarmıştır. Hal böyleyken, gelecek kurgusu yerini şimdiye 

bırakmış her şey kısa vadeli dinamikler altında yaşanır olmuştur. Bauman’ın bu 

anlamda belirtilen üç öğesinin emek süreçleriyle ve bilgi ve iletişim teknolojilerinin 

gelişimiyle ele alınması, çalışmanın özgün yanını oluşturmuştur. Çünkü literatüre 

baktığımızda emek tartışmaları ve akışkan modernitenin kesişim ve ayrışım noktaları 

üzerinde durulan çalışmalar sayıca çok azdır.  

 

Anahtar kelimeler: Akışkan modernite, Dijital emek, Emek-değer teorisi, 

İletişim, Sosyal medya 



1 
 

1. GİRİŞ  

 

Bu çalışmanın muradı muğlak ve değişken yapıdaki akışkan modernitenin ve 

emek süreçlerinin ilişkisini açığa çıkarma, akışkan modernitenin getirdiği belirsizliği, 

güvencesizliği enformasyon ve iletişim teknolojisinde yaşanan gelişmelerle ele alarak 

emek süreçleriyle rabıtasını kurma saiki taşır. Bu, çalışmanın özgün boyutunu teşkil 

eder. Çünkü literatüre baktığımızda kavramsal olarak akışkan modernite ve 

emek/dijital emek süreçleri ilişkisi kurmuş detaylı bir çalışmaya rastlanmamaktadır. 

Bunun iletişim bağlamında ele alınması ise değinilen bir konu olmamıştır. Bu anlamda 

çalışmanın birinci bölümünde modernitenin dönüşümü ele alınacaktır. Bu, akışkan 

modernitenin belirginleşen ana hatlarının ne olduğundan hareketle gayri maddi emekle 

ilişkisinin nasıl kurulabileceği, akışkan modernliğin emek süreçlerini nasıl 

dönüştürdüğü ve bunun iletişim alanındaki izlerini nasıl aramamız gerektiği sorularını 

cevaplamakta önemli olacaktır. Literatürde akışkan modernite ve emek/dijital süreçleri 

arasında doğrudan ilişki kuran çalışmalar sayıca az olduğundan, tez bu anlamda bir ilk 

olma işlevi görür. Dolayısıyla çalışmada kavramsal farklı yolların izinden giderek 

akışkan modernite ve dijital emek tartışmaları arasında bir ilişkinin nasıl kurulacağı, 

kurulup kurulmayacağı üzerinde durulacaktır.  

 

 “Günümüz” sözcüğüyle ima edilen, sınır çizilen zamansallık yaşadığımız 

dünyayı tanımlama konusunda önemli bir alana karşılık gelir. Fakat bu zamansallığın 

ne olduğu sorusu bize bir tartışma alanı açar. Literatürdeki tartışmalar ve adlandırmalar 

farklı gibi görünse de izlekleriyle, ana hatlarıyla benzer bir tablo sergiler. Post-modern, 

risk toplumu (U. Beck), akışkan modernite (Bauman), korku kültürü (Furedi), 

enformasyon toplumu (D. Bell), ağ toplumu (M. Castells), tüketim toplumu 

(Baudrillard), endüstri-sonrası toplum (A. Touraine), gözetim toplumu (Foucault), 

post-truth gibi tanımlamalar bunlardan yalnızca birkaçını oluşturur.  Kavramları, 

tanımlamaları çoğaltmak mümkün ama temelde yeni bir toplum düzeninden ve buna 

bağlı olarak da post-modern toplumdan bahsedilir çoğunlukla. James Beniger (1986), 

1950-1980 arası dönemde zamansallığa getirilen adlandırmalara vurgu yapmak 

amacıyla yetmişten fazla ad sıralar.  

 



2 
 

Ne var ki bugünü tanımlarken öne çıkan kavramlar ‘–post’ öneki ve 

enformasyon toplumudur. Aydınlanma sonrasının getirdiği bir miras olan görelilik ve 

tanımlamalardaki güçlük, bizi “post” önekine gönderir. ‘Post’ öneki sonra geldiğimizi, 

sonda olduğumuzu, ama aynı zamanda da bir sürecin, bir oluşun içinde olduğumuzu 

ima eder. Yani yalnızca bir şeyin sonrası olarak ele aldığımızda pek çok şeyi eksik 

tartışmış oluruz.  20. yüzyılın son çeyreğinden bu yana zaman, post-modern toplumla 

anılmakla birlikte bugün gelişen bilgi ve iletişim teknolojileriyle enformasyon 

toplumu kendini yüzeye çıkarmaya, oldukça geniş bir alanda karşılık bulmaya 

başlamıştır. Enformasyon maddi üretimlerin önüne geçmeye,  maddi üretimlerle 

beraber anılmaya başlamış, gücün kullanımı ve oluşumu için enformasyon tekeli 

küresel rekabette önem kazanmıştır. Enformasyon üretimi böylelikle zorunlu bir hal 

alırken, enformasyon alınıp satılan bir meta haline gelip rekabet edip ayakta kalmak 

için sahip olunması gereken temel sermaye halini almıştır. Ama ne olursa olsun, farklı 

sömürü biçimlerini içine alan, kullanışlı olan neyse bünyesine ekleyen kapitalist 

üretim ilişkileri varlığını sürdürmenin yanında neo-liberalizmin her tarafı 

ekonomikleştiren amaçsallığı enformasyonu da metalaştırarak, enformasyonu üretim 

ilişkilerine eskiden olduğundan çok daha fazla dâhil etmiştir.  

 

Lyotard’a göre (1990) 1950’li yıllardan sonra bilginin mevcut durumu 

değişmiş ve bilgi sürecinin iki temel işlevi bu değişimden nasibini almıştır. İlk olarak, 

bilginin aktarımı ve iletimi süreci, ikinci olarak da bilgiyi işlemekte kullanılan aletlerin 

yapısı. Bu önemli kırılma, pozisyon değişikliği enformasyonu anlamak ve açıklamak 

için kullanılan formülleri yeniden düşünmeyi gerektirmektedir. Kapitalizmin kalbinde 

olan sermaye birikim süreci, mevcut her şeyi ve geleceğe dair bütün gelişme ve 

olguları sermaye birikim sürecine dâhil etmeye çalışmaktadır. Bunun için de 

günümüzde önem kazanan enformasyon ve Web 2.0’ın gelişimi, üretim sürecinde 

enformasyon ve makinelerin artan önemini beraberinde getirmiştir. Kullanıcılara 

içerik yükleme olanağı sunan ve katılımcı boyutu üzerinde durulan internet, 

enformasyonun dolaşımını, üretim süreçlerine dahlini elzem kılmıştır.  

 

Kişisel bilgisayarların yaygınlaşması, taşınırlığının ve ulaşımının kolay 

olmasıyla günümüzde dünya genelinde interneti kullanan kişi sayısı, dünya nüfusunun 



3 
 

%56’sına karşılık gelen 4,38 milyar sayısına ulaşmıştır1 (We are Social & Hootsuite, 

2019). Bunda kuşkusuz sosyal medya kullanımının yaygınlaşmasının etkisi olduğu 

söylenebilir. Fakat sanıldığı ve belirtildiği gibi sosyal medya özgürleştirici ve 

demokratik bir etkiye mi sahip? Bundan önce sosyal medya platformlarının 

özgürleştirici yapısına mı yoksa mülkiyet yapılarına mı bakmalıyız? Yaygın olarak 

özgürleştirici işlevi ve imkânları konuşulan bu platformların sermaye sahiplerine 

sunduğu imkânla gündelik kullanıcıya sunduğu imkân ve etkileşim aynı değil. Bunun 

yanı sıra bu kurumsal platformların ve egemenlerin yine egemenlerle (devletlerle 

kurdukları) ilişkilerse neredeyse telaffuz edilmemektedir2. Bu tartışmalara girmeden 

önce platformları mülkiyet ve varlığını sürdürdüğü çağın görünümü üzerinden 

konuşmak, enformasyon toplumu ve özgürleştirici mitleri üzerine bütünlükçü bir 

okuma gerçekleştirmek adına daha önemli görünmektedir.  

 

İletişim araçlarının özgürleştirici yanları üzerinde durulan çalışmalar 

literatürde önemli bir alana yayılmıştır. İletişim araçlarını, özel olarak da interneti 

merkeze alan çalışmalarda, izleyici/kullanıcı/alımlayıcı konumu gereği hep üzerinde 

durulan bir özne topluluğu olmuştur. Medya araçlarının varlığını borçlu olduğu izler 

kitle platformlar için en önemli kaynak işlevi görür. Enformasyon ve iletişim 

teknolojilerindeki gelişmelere paralel olarak, izleyicinin bu gelişmeler karşısındaki 

konumu da gelişim ve değişim sürecine tabii olmuştur.  Geleneksel medyada edilgen 

olan ve tek yönlü bir iletişimi olan izleyici yeni medya ile kullanıcıya dönüşerek aynı 

zamanda içerik üreticisi konumuna gelmiştir. İzleyici ve kullanıcı arasındaki fark ise 

izleyicinin herhangi bir katkı sunamazken, kullanıcının içerik üretip onu metaya 

dönüştürebilmesiyle açıklanır. Diğer bir fark ise zaman kısıtlaması geleneksel 

medyada mevcutken yeni medya araçlarıyla kullanıcılar her an sosyal ağlara, çeşitli 

platformlara ulaşım sağlayabilmektedir ve bir şey üretmek için fiziksel mekâna 

bağımlı değildir. Mekâna bağımlı olan geleneksel medya izleyicisi, yeni medyada 

mekâna bağımlılıktan kurtulmuştur. Dolayısıyla merkezsizleşen bir üretim biçimi ile 

karşı karşıya bulunmaktayız. Sermaye ve iş gücünün yan yana olmak zorunda 

olmadığı, aynı mekânı paylaşmaları gerekmediği bir düzen söz konusudur. Bu 

                                                           
 

1 Aynı rapora göre 3.48 milyar aktif sosyal medya kullanıcısı bulunmakta.  
2 Güncel örnekler için bkz: Camridge Analytica ve Brexit 



4 
 

anlamda, enformasyon ve iletişim teknolojisinde yaşanan gelişmelere dair bir okuma 

gerçekleştirdiğimizde iki tür hikâyeye denk geliriz. Gündelik dilde karşılaştığımız 

temel söylem ve algılardan biri yeni iletişim teknolojilerinin hayatı askıya aldığı, anı 

yakalama ve paylaşma çabasının anı kaçırdığı, şimdiyi rafa kaldırdığı yönünde. 

Gerçek ilişkilerin sanal ilişkilere dönüşmüş olması ve saire. Hikâyenin diğer tarafı ise 

bu gelişimin hayatı kolaylaştırdığı, uzakları yakın ettiği noktasında birleşir. Ancak tüm 

bunlardan önce buradaki sermaye birikim sürecine, emek süreçlerine bakmak daha 

geniş bir perspektif sunması açısından önemlidir. Emek sürecini, emeğin üretim 

araçlarının etrafında örgütlenme biçimi olarak ele aldığımızda, emek sürecindeki 

değişimden söz ettiğimizde topyekûn bir değişim, dönüşüm sürecinden de bahsederiz. 

Emek gücünün üretim araçlarıyla kurduğu, üreticilerin üretim araçlarıyla kurduğu 

ilişki bugün kapitalist sistemin ilk evresinden oldukça farklıdır. Dolayısıyla bu noktaya 

odaklanmak, çalışma boyunca önem arz edecektir.  

 

Emek sürecinin çalışanın yaratıcı potansiyelini ortaya çıkarabileceği bir alan 

olmaktan çıkması kapitalizmle başlamıştır. Kapitalist üretim sürecinin kalbinde 

kullanım değerinden ziyade mübadele değeri üretmek olduğundan amaç artı değerin 

üretilerek sermayenin değer kazanması, birikimin artmasıdır. Sermaye sahipleri de 

emeğin kullanım hakkını satın alarak emek sürecini daha karlı bir hale getirmenin 

yollarını aramıştır. Emek gücünü kendisine bağımlı kılan sermaye sahibi, emek gücü 

üzerinde mutlak bir denetim ve egemenlik kurarak emek sürecini kontrol altına almayı, 

dolayısıyla sömürü ilişkilerinin tekrarını arzular. Sermaye, emeği denetim altına 

aldıktan sonra ondan maksimum verim elde etmenin yollarını sürekli yeniden icat eder, 

artı değer yaratacak biçimde emeği sömürmeye, dönüştürmeye çalışır. Akademik 

alandaki egemen söylemlere ve çalışmalara baktığımızda, yeni enformasyon ve 

iletişim teknolojisinin çalışmayı dönüştüreceği, emeğin sömürüsünü ve sınıf 

çatışmalarını ortadan kaldıracağı, kurumlar ve bireyler arası iletişimi maksimum 

seviyeye çıkaracağı dolayısıyla birey merkezli bir ağ olduğu söylenegelmekte. 

Egemen anlatıya karşı gücünü hiç elden bırakmayan eleştirel yaklaşımlar söz konusu 

tanı ve olguları daha kavranır ve anlaşılır bir çerçeveye oturtur.  Örneğin 2009 yılında 

Ontario’da düzenlenen “Dijital Labour: Workers, Authors, Citizens” adlı konferans 

dijital emek ve buna bağlı olarak süreçlere eleştirel perspektiften bakan ilk hareket 

olarak değerlendirilebilir. Bunu daha sonra New Scholl’da 2010’dan beri düzenlenen 

“Dijital Labour” adlı konferanslar izlemiştir. Konferansların içeriğine baktığımızda 



5 
 

ise geniş bir spektrumda ele alınan konuları görmekteyiz: Çağrı merkezi direnişinden 

dijital emek biçimlerine, otonomist marksizmden dijital teknolojilerle müzik ilişkisine, 

trol kültüründen oyun endüstrisine…  

 

 Geniş bir spektrumda vuku bulan bu tartışmalar literatürde giderek yaygın bir 

tartışma zemini oluşturmaktadır. Tartışmaların ana eksenini enformasyon görünümlü 

üretimin ve buna bağlı olarak da dönüşen yapıların sömürü ve dönüşüm süreçleri 

oluşturur. Sömürü ve dönüşüm süreçleri ise emek sürecinin değişen ve dönüşen 

yapısına odaklanır. Emek süreçlerinin dönüşümünde, enformasyon ve iletişim 

teknolojilerinde yaşanan gelişmelerin beraberinde ayrıca bir hareketliliği ve hızı 

getirmiş olması da önemli bir etkendir: Her şeyin anında bir başka şeye 

dönüşebileceği, gelişebileceği, kalıcı olamadığı “akışkan” bir yapıyı. Öyle ki sömürü 

süreçleri, emek süreçleri bir belirsizliğin, bir süreksizliğin alanında vücut bulur hale 

gelmiştir. Dolayısıyla bu belirsizlik ve yukarıda sıraladığımız mekânın işlevselliğini 

yitirip yeni bir görevi üstlenmesi, güvencesizlik durumları bizi Zygmunt Bauman’ın 

Akışkan Modernite kuramına göndermektedir. Akışkan modernliğin öne çıkan en 

belirgin kavramları güvencesizlik ve belirsizlik halleridir. Yaşadığımız yeni dünyayı 

Bauman, bildiğimiz sıvı ve gazların durumundan yola çıkarak ele alır. Akışkanlar 

kolay yer değiştirdiğinden, hareketini durdurmak kolay değildir, akar, damlar, 

dökülür, fışkırır, taşar, sızar, boşalır ve saire. Ancak sıvılar, katılarla temasa 

geçtiklerinde onu değişime uğratabilir ama kendi sıvılığından bir şey yitirmez. 

Bauman’a göre (2018b), modern çağın pek çok açıdan yeni evresini tanımlamaya ve 

anlamaya çalışırken “akışkanlık” kavramının kullanımı önem arz eder. Modern yaşam 

birbirinden farklı olarak yaşansa da hepsinin ortak özellikleri Bauman’a göre, kırılgan, 

geçici, risklere açık ve sürekli değişime eğilimli olmalarıdır.  

 

Dolayısıyla Bauman, post-modernite yerine akışkan modernite kavramını 

önerir. Kavram değişmeyen tek şeyin değişim, kesin olan tek şeyin belirsizlik 

olduğunu imler. Katılık/akışkanlık birbirinden ayrı olmamakla birlikte birbirlerine 

diyalektik olarak bağlıdır. Katılık ve akışkanlık arasındaki ayrım, bu çabaların 

arkasındaki hedeflerin değişimiyle ilgilidir. Katı modernitede, geleceği kesinleştirmek 

ve kontrol etmek varken akışkanlıkta, bunların hepsi savuşturulur. Bauman’a göre 

moderniteyi diğer bütün dönemlerden ayıran şey, takıntılı ve saplantılı şekilde 



6 
 

modernize etme çabasıdır ki bu akışkanlaştırma, eritme anlamlarına da gelir. Akışkan 

modernitenin gölgesi bireyselleşme süreçlerinden emek süreçlerine hatta tüm gündelik 

ilişkilere sirayet etmiştir. Her şeyi dönüştüren akışkan modernite emeği de 

dönüştürmüş pek çok farklı emek türünü karşımıza çıkarmıştır. Bu, kuşkusuz 

enformasyon ve iletişim teknolojisindeki gelişimle yakından ilişkilidir. Enformasyon 

ve iletişim teknolojisindeki bu dönüşümün ve emek çeşitlerinin ortak özelliği insan 

gücünün maddi çıkarlar için sömürülmesidir. İşçilerin bedenlerinden zihinlerine kadar 

bu sömürünün sirayet etmiş olmasıdır. Öyle ki bu sömürü süreci web 2.0’ın hayatımıza 

girmesiyle beraber yaşamın tüm alanlarına yaylım göstermiştir. Bugün internetin 

kullanım alanı bulduğu yerde kullanıcı üretim sürecine dâhil edilerek, kullanıcı/üretici 

üretim faaliyetinin içerisinde kendilerini bulur ve boş zamanlarında bile sermaye için 

artı değer üretir. Özellikle günümüzde yaygın bir kullanım alanı bulan sosyal medya 

ağları kullanıcıları boş zamanlarında da üretime zorlayarak hedefli reklamcılık ve 

sermaye için çalışır hale getirir. Buradaki zorlama ilişkisi internetin veya buna bağlı 

platformların hayatın tüm alanlarına tahakküm kurmasından kaynaklanır. Bu 

zorunluluk, temel gündelik hayat ilişkisinde bile sömürü süreçlerine olanak tanır. Bu 

yüzden muğlaklaşmış ve nerede başladığı ve nerede bittiği tam olarak belirlenemeyen 

emek süreçleriyle karşı karşıyayız.  

 

Bu tür emek türünü ve emeğin icrasını Chtistian Fuchs “dijital emek” 

kavramıyla ele alır. Sosyal ağlarda oluşturulan içerikler günümüz internet 

ekonomisinin temel kaynağını oluşturduğundan, sürece dair pek çok tartışma 

mevcuttur. Fakat emeğin değiştiren yapı üretim süreçlerine bağlı olarak tüketim 

süreçlerini de dönüştürür. Tüketicilerin akışkan modernitede değişen pozisyonları 

sözgelimi, Fuchs’un da değindiği üzere, kültür ürünlerinin bile metalaştırılarak 

tüketicilerin kendilerini bir anda prosumer (üretketici) konumunda bulabilir hale 

gelmesi bu dönüşümün sonuçlarından biridir. İki yönlü değişen ve muğlaklaşan bir 

yapıyla karşı karşıyayız.  

 

Yapıyı net ortaya koymak adına, çalışmada ilk kısımda modernitenin geçirdiği 

dönüşüm süreci ele alınacaktır. Modernitenin dönüşüm süreci ele alınırken 

kapitalizmin evrimi üzerinde durularak, üretim ve tüketim süreçlerinde görünür olan 

kavramlar tartışılacaktır. Böylece emek süreçlerine dair bir çerçeve çizilerek, 



7 
 

literatürel bağlamda ne olduğu sorusuna cevap aranacaktır. Çalışmanın son bölümünde 

ise modernitenin ve emek süreçlerinin iletişim alanındaki yansımaları, birbirlerini 

tamlayan noktaları ortaya konulacaktır.  

 

 

2. MODERNİTENİN DÖNÜŞÜMÜ: KATI MODERNİTEDEN AKIŞKAN 

MODERNİTEYE 

 

Tarihsel süreç içerisinde bir dönemi ifade eden moderniteyi, bir döneme özgü 

nitelikleri anlatan modernliği ve dinamik bir süreci imleyen modernleşmeyi anlaşılır 

kılmak adına bu bölümde modernliğin geçirdiği dönüşüm süreci ele alınacaktır. Bu 

toplumsal yaşamın geçirdiği dönüşümü anlamak, hangi aşamalardan sonra bugüne 

gelindiğini saptayabilmek açısından önemlidir. Modernite kavramı, literatürde 

dönemlere ayrıştırılarak tanımlanmaya, sınırları belirginleştirilmeye, menzili 

çizilmeye çalışılır. Üç farklı döneme (erken modernite, modernite, geç modernite ya 

da şöyle; modern öncesi, modern dönem, modern sonrası) ayrılan modernite olgusunu 

açıklamadan akışkan moderniteden bahsetmek, akışkanlığın doğru bir şekilde 

anlaşılamamasına sebep olur. Dolayısıyla, kavramların ve olguların açıklanabilmesi, 

anlaşılır kılınabilmesi için modernliğin evrelerinden bahsetmek gerekir. Jürgen 

Habermas, Anthony Giddens, Alain Touraine gibi düşünürler modernliği tarihsel 

açıdan değerlendirmeye tabi tutup dönemler arasında ayrımlar yaparak, açıklamaya 

çalışır. Ancak moderniteye getirilen her tanım beraberinde büyük bir çelişkinin ve 

zemin kaymasının doğmasına yol açar. Çünkü tanımların çoğu bir anlam karmaşası 

yaratır ve bu yüzden de araştırmacıyı hacimli bir literatürle karşı karşıya bırakır. Doğru 

bir tanım getirme çabasından çok, modernliği bir süreç olarak ele almaya çalışmak bu 

karmaşayı açıklamayı imkânlı hale getirmenin bir yolu olarak görünmektedir. Çalışma 

boyunca kullanılacak modernite, modernlik ve modernleşme kavram ve olgularının 

baştan ayrımını yapmak süreci anlamak açısından daha faydalı olacaktır. Öncelikle 

modernite kavram olarak yeniye, yeni olana işaret eden, eskiden farklı olan bir sürece 

gönderme yapan ve yeni bir olguyu, durumu, tarzı ifade eden şeye karşılık gelir. Temel 

anlamda paradigmal bir değişim, eskiye nazaran yeni ve farklı bir yaklaşımdır. Bu 

değişimin hayatın kimi veçhelerine yansımaları olur ve bu yansımalar da modernlik 

olarak ele alınır. Modernizm ise modern olanın, modernitenin bir ideolojisi şeklinde 



8 
 

tezahür eder. Modernite kavramı tez boyunca Zygmunt Bauman’ın temel metinlerinde 

kullandığı bir kavram olması hasebiyle aynen kullanılacaktır. Modernlik, 

modernleşme üzerine yazan düşünürlerin metinlerinde de çeviri literatür dikkate 

alınarak kavram metinlerde kullanıldığı haliyle ele alınacaktır. Bu yüzden ayrışmayı 

burada yaparak başlamak karmaşayı azaltmak açısından önemlidir.  

 

Touraine, modernliği klasik modernlik, orta modernlik ve geç modernlik diye 

bölümlere ayrıştırır. Touraine’e (2010) göre, klasik modernlik Rönesans 

hareketlerinden endüstrileşmeye kadar olan zaman dilimine; orta modernlik, 

endüstrileşmeden 1970’li yıllara; geç modernlik ise 1970 ve sonrasına karşılık gelir. 

Ancak Touraine’in bu tanımı, menzil çizme çabası tartışmalıdır. Habermas, 

modernliği Rönesans’la sınırlamanın doğru olmadığını, modernliği oradan ele almanın 

tarihsel açıdan modernliğin dönüşümünü daralttığını belirtir (1994: 32). Modern 

kelimesinin Latincedeki kullanımına değinen Habermas, kelimenin beşinci yüzyılda 

kullanıldığını, içeriğinin sürekli değiştiğini ama temel olarak hep eski ile yeninin 

ayrışması şeklinde kullanıla geldiğini dile getirir (1994: 31). Ne var ki Touraine’e göre 

modernlik, bir değişim ve olaylar silsilesinden ibaret olmayıp bilimin, teknolojinin ve 

idari etkinliğin ürünlerinin yaygınlaştırması anlamına gelir ve toplumsal yaşamın 

çeşitli bölümleri arasındaki giderek artan farklılaşmaları içerir (2010: 25). Biz de bu 

bölümde eski ve yeni ayrımlarına tematik olarak değinerek, modern ve modern 

olmayan arasındaki yaşam tarzlarını, birey olma hallerini, emek süreçlerini, üretim 

biçimlerini ve bunlara bağlı olarak pek çok hali kuşbakışı bir görünümle ele alacağız.  

 

Öyleyse nedir modernlik? Giddens, modernliğin basitçe 17. yüzyıl 

Avrupa’sında başlayan ve sonraları bütün dünyayı etkisi altına alan toplumsal yaşam 

ve örgütlenme biçimlerine işaret ettiğini belirtir (2004: 11). Bu tanımın kendisi 

modernliği belirli coğrafi ve zamansal sürecin çıkış noktasıyla ilişkilendirir. Oysa 

bugün sosyal bilimciler, içinde yaşadığımız toplum düzeninin, örgütlenme 

biçimlerinin modernliğin ötesinde bir süreçte yaşadığımıza işaret ettiğini 

söylemektedir. Post-modernite, akışkan modernite, endüstri sonrası toplum, 

kapitalizm-sonrası gibi adlandırmalar modernliğin kapandığını ya da kapanmak üzere 

olduğunu dile getirir. Tartışmalar, maddi ürünlerin üretimine dayalı sistemden bilgi 

merkezli sisteme geçtiğimiz konusunda yoğunlaşır. Buraya daha sonra dönmekle 



9 
 

birlikte şunu belirtmeden geçmemek gerekir: Modernlik projesinin tamamlanmamış 

olduğuna dair kapsamlı çalışmalar da mevcut. Sözgelimi Habermas bunda ısrar eden 

düşünürlerden biridir. Ancak hem Habermas hem de Touraine, modernliği etkinlik 

alanları ile toplumsal yaşam alanlarının farklılaşması olarak ele alır (Gorz, 2001: 174).  

 

Habermas, modernliği üç boyutta ele alarak, modernliğin tamamlanmamış bir 

proje olduğunu, modernleşme sürecinin ikinci kısmının –endüstri devriminin- bittiğini 

fakat modernleşmenin bitmediğini belirtir (1994: 42). Nitekim Bauman da modernliği 

tasarlanmış bir projeden ziyade yeniyle ve daha önce görülmemiş durumlarla zorunlu 

bir uyum çabasına benzetir (Bauman, 2001a: 144). Hardt ve Negri ise, günümüzde 

modernleşme sürecinin sona erdiğini, çünkü artık endüstriyel üretimin tek başına 

tahakkümünü ekonomik ve toplumsal olgulara karşı genişletemediğini ki zaten 

modernleşme sürecinin emeğin birincil sektörden ikincil sektöre kaymasıyla 

açıklandığını, post-modernleşmenin emeğin ikincil sektörden üçüncü sektöre göçüyle 

tanımlanabildiğini belirtirler (2003: 298). Bu yönüyle sektörel kaymanın yaşanan 

süreç üzerindeki etkilerini belirten Hardt ve Negri, farklı olarak modern ötesi bir 

duruma işaret eder. Düşünürlerin bu bakış açısı temelde enformasyon ve iletişim 

teknolojilerinin üçüncü sektördeki -hizmet sektörü- yayılımını temel alır. Dolayısıyla 

enformasyonun sektörel kaymada etkisi, yeni bir zeminin oluşmasına olanak 

sağladığını belirtir. Bu yönüyle de enformasyonun belirlenimciliği açığa çıkar. 

Giddens ise bu kaymalarda pek çok değişkenin olduğu yorumunda bulunur. Bunu dört 

ana başlık altında sıralar: kapitalizm, endüstriyalizm, askeri iktidar ve gözetleme.  

 

Giddens, endüstriyalizmi askeri gücün ve savaşın endüstrileşmesi, doğanın 

dönüştürülmesi; kapitalizmi rekabetçi emek noktasında ekonominin siyasetten 

ayrılması; gözetlemeyi örgütleme türleri ve ulus-devletlerin temeli olarak; ulus-

devletlerle beraber gözetimi askeri gücün değişen doğası olarak ele alır (2004: 65). 

Her bir boyut bir süreci imler. Birbirlerine neden sonuç ilişkisi ile bağlı olan bu 

boyutlar bir daireyi andırır. Sürekli etkileşim içinde olan, birbirlerini besleyen 

boyutların bir daire oluşturması. Modernliğin belirginleşen toplum düzeninin 

ekonomik açıdan kapitalist olarak ele alındığı bu dört kurumsal boyutta, kapitalist 

toplumların modern toplumun pek çok özelliğine sahip olduğuna dair bir çerçeve 

çizilir. Diğer yandan ikinci kurum olarak mal ve hizmet üretimi için makine 



10 
 

kullanımını içeren endüstrileşme, yalnızca emek süreçlerini değil ulaşım, iletişim gibi 

bir dizi toplumsal süreci de dönüştürür. Marx modernliğin dönüştürücü gücünü 

kapitalizm, Durkheim ise endüstriyalizm olarak belirlemiş olsa da Giddens, ikisini de 

ele alarak modernlik için itici güç olduğunu belirtir. Ancak Giddens’ın sosyolojisinde 

önemli bir yer işgal eden ulus-devlet, modernliğin en belirgin toplumsal formudur. 

Modern öncesi dönemdeki topluluk ve devlet olgusundan farklı olarak ulus-devlet 

askeri güç ve gözetimi kendisiyle özdeşleştirmiştir (Giddens, 2004: 63-65). Ulus-

devletleşme süreciyle görünür olan bu durumlar modernliğin bir tür toplumsal 

tahakküm ile görünür olduğu anlamına gelir.  

 

Durkheim’ın yanı sıra Weber gibi düşünürler de modernliğin doğası ve 

karakteri üzerine dururken Marx’tan el alanlar kapitalizmi merkeze alırken, Durkheim 

ve Saint-Simon çizgisinde olanlar endüstriyalizmi, Weber ise teknolojik ve bürokratik 

örgütlenmede tezahür eden rasyonelleşmeyi merkeze alır (Küçük, 1994, 77). Modern 

dünyayı biçimlendiren ana gücün kapitalizm olduğunu söyleyenler, feodalizmin 

çöküşüyle pazarların yer değiştirdiğini ve maddi ürünlerin bolluğu, işgücünün 

metalaşması süreçlerinin kapitalist sistem kapsamında ele alınabileceğini düşünür 

(Giddens, 2004: 20). Bu elbette bizi endüstriyel sürece geçişe yöneltir ve meseleyi 

oradan düşünmemizi imler. Bu açıdan bakınca modernliğin genel karakterinde, 

tarihsel sürecin ve ilişkilerin kırılmasında zaman ve mekânın payından başlanabilir. 

Modern öncesi dünyada zaman doğrudan mekânla ilişkilendirilirken, ‘ne zaman’ gibi 

bir soru anında ‘nerede’ ile tamamlanır durumdadır. Oysa zaman sonradan 

standartlaşarak yekpare bir hal almıştır. Mekân kavramı da bu modern süreç içinde 

yerellikten uzaklaşarak standart ve her an bir kâğıt üzerinde parsellenebilir hale 

gelmiştir. Para, bu zaman ve uzam arasındaki ilişkiyi bozarak, aynı uzam içerisinde 

yer almaya gerek olmadan anında başka yere aktarılabilir olmuştur. Para, uzaklıklar 

üzerinde bir köprü işlevi görmüş, sermaye sahibiyle üretimin yan yana olmasına gerek 

olmadığını göstermiştir. Dolayısıyla Giddens, parayı yerinden çıkarılmışlığın bir 

örneği olarak sunmaktadır (2004: 32).  

 

Güvenin doğasını değiştiren para, modern kurumlar için önemli bir işleve 

sahiptir ve parasal işaretlerin kullanımı güven için yeterli bir veridir. Modern öncesi 

dönemde güven birine bel bağlama ve inanç ile açıklanırken, modern dönemde riskle 



11 
 

beraber açıklanır olmuştur (Giddens, 2004: 36). Bu çıkarımdan modernliğin gelenek 

ile bir karşıtlık içinde var olduğunu dile getirebilir miyiz?  Gelenek kelimesinin kendisi 

uzunca bir süre modernitenin öncüleri tarafından aşağılık ve utanç verici bir kelime 

olarak kullanılmıştır (Bauman, 1999: 22). Oysa somut yaşam pratiklerinde bu ikisinin 

birbirine geçtiğini deneyimlemekteyiz. Modern toplumun en modern halinde bile 

gelenek önemli bir rol oynar durumdadır. Bauman, Touraine zaman zaman bu fikre 

yakın olsa da Giddens “süreksizlik” kavramını kullanarak konuyu farklı bir yerden ele 

alır.  

 

Modern çağ ile geleneksel dönem arasında oluşan kırılmayı, eski değerlerin 

yerini yeni değerlere bırakmasını ve büsbütün kopmasını süreksizlik olarak ele alan 

Giddens, bu süreksizlikleri modern çağın getirdiği değişim hızı, değişim alanı ve 

modern kurumların doğası üzerinden ele alır. Geleneksel toplum biçiminde devingen 

hal bir sorun teşkil etmezken modernlikte değişim hızı son derece önemli bir işleve 

sahiptir. Değişim alanının farklılaşmasıyla dünyanın değişik bölgeleri bağlantı içine 

çekilerek dönüşüm dalgaları her tarafı kaplar hale gelmiştir. Modern kurumların 

doğması ve ulus-devletleşme süreçleri üretimi cansız güç kaynaklarına dayandırma, 

ürünlerin ve ücretli emeğin metalaştırılması gibi süreçler çoğunlukla geleneksel 

dönemde karşılaşılan durumlar değildir (Giddens, 2004: 16). Giddens, önceki 

toplumsal düzenden modernliğe taşınmış formların da olduğunu fakat bunların aldatıcı 

bir görünüm şeklinde tebarüz ettiğini dile getirir.  

 

Giddens, bizlerin yüksek modernlik döneminde yaşadığını belirterek, 

modernliğin ötesine geçen bir durumu işaret eder (2004: 162). Ancak modernliğin 

temel sonuçlarından biri olarak küreselleşmeyi ele alır. Üstelik modernliğin 

küreselleşmesi, modernliğin radikalleşme süreçleri tamamlanmamıştır ona göre. Yani 

devam eden bir süreç de söz konusu. Diğer yandan Touraine, en genel biçimde 

modernlik düşüncesini, insanın eylemleriyle bir tutulduğu, bu nedenle bilim, teknoloji 

veya yönetimin etkili kıldığı toplumun üretimle, yasayla örgütlenmesi ve kişisel 

çıkarların, tüm kısıtlama süreçlerinin ortadan kalktığı, kalkması gerektiği ve kişisel 

yaşama denk düşmesi gerektiğinin olumlanması olarak ele alır (2010: 14). Diğer 

yandan Touraine’e göre 19. yüzyılın sonundan beri tartışılan modernliğin gelenekselin 

karşısında konumlandırılması, sanki geleneksel toplumdaki her şeyin sorunsuz olduğu, 



12 
 

modernliği gelenekseli yıkan bir güçmüş gibi algılandığı, yeni bir düzeni oluşturan bir 

güç değilmiş gibi bir temelden hareket edilerek karşılaştırmaların yapıldığını ve bu 

yüzden de bulanık olduğunu belirtir. (s.37). Touraine, modernliğin radikalleştirilmesi 

fikriyle öznenin yok oluşa itildiğini düşünür. Çünkü Touraine için modernliğin 

ideolojisi bir antihumanizmdir (2010: 51). “Her tür vahiy ve ahlaksal ilkenin reddi, 

toplum fikri, yani toplumsal yararlılık fikri tarafından doldurulacak olan bir boşluk 

yaratmaktadır. İnsan yalnızca yurttaştır. Tanrı sevgisi dayanışmaya, vicdan ise 

yasalara saygıya dönüşür. Hukukçular ve idareciler peygamberlerin yerini alır” 

(2010: 51). Bu görüş bizi Schmitt’in “modern devlet kuramının bütün önemli 

kavramları, sekülerleştirilmiş ilahiyat kavramlarıdır” (2005: 41) şeklindeki ifadesine 

gönderir. Sözgelimi her şeye kadir Tanrı’nın, her şeye kadir kanun koyucuya 

dönüşmesi gibi. Dini değerlerin yerine akli değerleri vurgulayan modernlik fikri, insan 

eylemlerini de sekülerleştirerek insanı modern toplumun yasalarıyla değerlendirmeye 

tabi tutmuştur. Modernlik bu haliyle günah kavramının yerine suç kavramını koyarak 

seçimlerin yanlış olmayacağı, günahın olmadığı bir insani dünyanın mümkün 

olduğunu insanların önüne koymuştur. Seçimlerin önem kazanması kuşkusuz 

sermayenin devamlılığı için gerekli olan tüketime dolaylı olarak gönderme yapar. Bu 

da mevcut olana dair bir tür tatminsizliği yüzeye çıkararak, her zaman ilerideki bir 

noktanın daha iyi olduğunu bireylere aşılar. Dolayısıyla modernliğin kendisi, insanı 

bulunduğu menzilden daima daha ileride olan bir menzile taşımanın mümkün 

olduğuna dair bir fikirle donatmıştır.  

 

Modernlik fikri toplumun kalbindeki ve aklındaki Tanrı’nın yerine bilimi 

koyarak, dinsel inançları özel yaşam alanına hapseder. Fakat modern toplumdan söz 

etmek için teknoloji ve bilim alanındaki gelişmelerin, uygulamaların olması yeterli 

olmadığı gibi özel ve kamusal yaşamın, alanların birbirinden ayrılması gerekir 

(Touraine, 2010: 26). Bu yüzden de modernlik fikri akılcılaştırma temelinden zuhur 

etse de modernliği yalnızca bu bağlamda ele almak, eleştirel perspektifi daraltır. 

Touraine modernliği yalnızca yaygın ve egemen görüş olan aklın saltanatı olarak ele 

almayıp, akıl ve öznenin birbiriyle diyaloğu bağlamında tartışır (s.20).  Akla 

indirgenen bir modernlik fikrinin doğru olmadığını düşünür.  Daha seküler, aklın 

yalnızca bilimi ve teknolojiyi yönetmekle kalmayıp insani ilişkileri ve nesneleri 

yönetmesine kadar akılcılıktan ziyade akılcı bir toplum fikri ön plana çıkar. Akla değer 

veren ve aklı ön plana çıkaran bu durum toplumsal olarak da bir dönüşümü beraberinde 



13 
 

getirir: Yasaların kişileri geleneksel ilişkiler ağı karşısında, partiler ve kayırmalar 

karşısında koruması, kamunun ve yönetimlerin kişisel bir iktidar aracı haline 

gelmemesi gibi süreçler insanı bilimin ve aklın ışığında değerlendirmeyi ön planda 

tutmuştur.  

 

Elbette bütün bu gelenekselden ayrışan formlara literatürde olumlu bir nitelik 

atfedilirken, olumsuz ve karanlık yüzü üzerine ilk başta çok durulamamış ya da 

öngörülememiştir. Fakat Bauman, Holocaust gibi bir soykırımı modernliğin ürünü 

olarak ele alırken, madeni bir paranın iki yüzü olması gibi, modernliğin de iki farklı 

yüzünün olduğunu söyler (1997: 25). Bauman, modernliğin artık her toprak parçasına 

sirayet ettiğini belirtir (2019: 12). Bunun anlamı birkaç yıl öncesine nazaran bugün 

istisnaları dışarıda tutarsak, modernleşmenin getirdiği değişimin her toprak parçasına 

ve toplumsal ilişkilenme biçimlerine sirayet ettiğidir. Sözgelimi, Yahudilere yapılan 

katliamlardan biri olan Holocaust, modern uygarlığın bir ürünü, doğal, normal bir 

görünümü, tarihsel bir eğilimi olarak ele alınabilir (Bauman, 1997: 23).  Holocaust, 

Bauman için bir sosyoloji laboratuvarı ve modern toplumun gizli tehlikelerinin ender 

bir görünümü, güvenilir bir testidir (s.30). Ayrıca Holocaust tarzı çözümler araçsal 

akılcılıktan ve onun bürokratik kurumsallaşma biçiminden doğmuştur (s.37). 

Bauman’ın görünür kıldığı bu felaketler modernliğin sorunlu yönlerini açıklar fakat 

bu olumsuzlama biçimi Bauman’ın öncüllerinde de mevcuttur.  

 

Sözgelimi Marx ve Durkheim gibi düşünürler de modern çağı sorunlu bir 

dönem olarak görürler. Düşünürler modernliğin olumsuz sonuçlarını öngördüğü gibi 

modernliğin sağladığı olanakları da es geçmez. Toplumun bütün kodlarına ve 

boyutlarına sirayet eden modernlik pek çok şeyi yapı-bozumuna uğratmıştır. 

Sözgelimi iş yaşamını tek tipleştiren ve bireyi sıkı disiplin altına alan modernliğin 

diğer yüzü ise siyasal açıdan getirdiği totaliter düşünce biçimidir. Faşizm, Yahudi 

Soykırımı, Stalinizm gibi yirminci yüzyılın olayları kaynağını modern kurumsal 

pratiklerden, parametrelerden almış ve uluslaşma sürecinde ortaya çıkan devletler 

daha önceki hiçbir döneme benzemeyecek kadar korkutucu ve ağır yönetim biçimlerini 

benimsemiştir (Giddens, 2004: 18). Askeri gücün gelişimi, savaşın endüstrileşmesi 

buna örnek gösterilebilir. Hardt ve Negri, modernleşme sürecinin neredeyse 

endüstrileşmeyle eşanlamlı olduğunu, bu süreçlerin toplumsal alanın tüm boyutlarını 



14 
 

değişime ve dönüşüme tabi tuttuğunu belirtir (2003: 294-297). Ulus-devletlerin 

doğurduğu bu sonuçların yanı sıra ulus-devletlerin modern öncesi devlet biçimlerinden 

ciddi biçimde ayrıştığını, modernliği konuşurken bundan kaçınmanın imkânsız 

olduğunu bize Giddens ısrarla söylemektedir (2004: 20). Uluslaşma süreçlerinde 

gördüğümüz ırkçılık gibi kavramlar da modernliğin bir ürünü, siyaset pratiğinin etkili 

bir aracıdır. Bauman, ırkçılığın kesinlikle bir modern ürün olduğunu, modern devlet 

gücünün görünümleri olmadan anlaşılamayacağını belirtir (1997: 90). 

 

Giddens’a göre modernliğin sonucunda açığa çıkan yaşam tarzları, bireyi 

geleneksel toplumsal düzen biçimlerinin tümünden sökerek yeni bir düzleme çekmiştir 

(2004: 14). Bu dönüşüm ve değişimin yaygınlık düzlemi küresel olarak toplumsal 

bağlantı biçimleri kurmuş, günlük yaşamın ve özel alanın değişimini hızlandırarak 

yoğunluğu her alanda hissedilir hale gelmiştir. Buradan belki biraz modern öncesi 

üretim ve yaşam tarzlarına bakmak gerekebilir. Sözgelimi modern öncesi dönemde bu 

durumlar nasıl yaşam alanı bulmuştur sorusu ayrımları belirginleştirmek açısından 

önemlidir. Modern önceki topluma baktığımızda değişim hızının düşük, değişim 

alanının dar, yaşamı değiştirici araçların yayılım göstermesinin olanaksız olduğu bir 

süreç söz konusu ve ücretli emeğin metalaştırılması gibi modern süreçlerde 

gördüğümüz durumlara rastlamamaktayız (Giddens, 2004: 14). Emek noktasında sınıf 

sistemleri, modern öncesi toplumlarda nadiren ekonomik temellidir, daha çok zorla ve 

tehditle sömürü ilişkileri sürdürülür. Modernlikte görülen özel ve kamusal alanın 

ayrışması gibi bir durum da ortada yoktur henüz.  

 

Bauman, modern öncesi çağda bağlılıkların, vefanın, dinin, cemaat bağlarının, 

kutsallıkların ve aile yapılarının önemli olduğunu belirtir (2018b: 17). Söz konusu 

bağların hepsi modern öncesi dönemde bir gurur kaynağıyken modern sonrasında 

utanç kaynağı haline gelecektir. Modernliğin sirayet ettiği, kokuttuğu, bulaştığı her şey 

nasibini almıştır bu süreçlerden. İnsan elinin değdiği ve insanın gündelik pratiklerinde 

karşılaştığı ve yaşadığı bütün durumlar, anlar, eylemler modernliğin eliyle bir 

dönüşüme uğramıştır. Çünkü modern dünya görüşü, her şeyin ulaşabilir, erişilebilir 

olduğu bir potansiyele inanmıştır. Yeterli çabayla ve iyi niyetle yapılamayacak, 

ulaşılamayacak hiçbir şey yoktur (Bauman, 1997: 86). Bundan olacak ki her şey bu 

fikirle donatılıp genişletilerek, değişime, bozulmaya uğramıştır. Sözgelimi modern 



15 
 

öncesi dönemdeki tüketim alışkanlıklarına ve emek süreçlerine baktığımızda dini ve 

politik faktörlerin belirleyici olduğu, pazar ekonomisinin ön plana henüz çıkmadığı 

dolayısıyla üretilen malların mübadele değerinden ziyade kullanım değerine sahip 

olduğunu gözlemleriz. Diğer yandan modern öncesi dönemde zaman ve mekân 

kavramları da birbiriyle son derece ilişkili kavramlarken mekân zamanın esnekliği 

önünde bir engel teşkil etmektedir. Yani belirli bir iş için gerekli olan zaman kadar 

çalışan insanların olduğu modern öncesi dünyada zaman henüz 

ekonomikleştirilmemiştir. Zaman iktisadi değerden yoksun bir haldeyken modernlikle 

daha doğrusu Endüstri Devrimi sürecinden sonra iktisadi bir değer kazanmış; dakiklik, 

zamanı boşa geçirmeme eğilimleri doğmuştur.   

 

Bütün bu süreçler elbette ilk olarak, bireyin pozisyonunda bir kırılmaya yol 

açmış, birey kabilesi, etnik grubu, dini ve ailesi üzerinden kendini tanımlayıp 

kendisine sınır koyarken modernlikte bu durum değişmiştir. Modern öncesinde yüz 

yüze iletişimin yoğun olarak yaşandığı, dinin ve beyliklerin hayatı kapsayıcı ve 

yönlendirici bir işlev gördüğü, eğitim ve öğretimin belirli seçkinlerin elinde olduğu, 

değişimi reddeden değerlerin hüküm sürdüğü, toplumsal hareketliliğin neredeyse 

olmadığı, ağır endüstri araçlarının henüz üretilmediği bir dönem söz konusudur. Daha 

sonra modern toplumda bunların yerini hız, bireyselleşme, hareketlilik, uzmanlaşma, 

kitle iletişim araçları alacaktır.  

 

Üzerinde durduğumuz modern ve modern öncesi ayrımları için yaptığımız 

genellemeler riskli olsa da keskinleşen ayrımlar kaçınılmaz olarak bizi böyle bir 

noktaya getirmektedir. Fakat Giddens bir tablo çıkarmaya çalıştığında ya da güven ile 

risk arasında salınan iki kutupta karşılaştırma yaptığında, güven ilişkilerinde modern 

öncesinde akrabalığı, ortam açısından istikrarlı bir güven kaynağı olarak görürken 

modern dönemde ortamın kişisel ilişkilere göre şekillendiğini belirtir (2004: 102). Risk 

kaynağı ve ortamlarına baktığımızda yerellikle karşımıza çıkan risk, doğada ve küçük 

bir haritada gerçekleşebilecek ihtimalleri kapsar. Geleneksel kültürün risk ortamı 

fiziksel dünyadan gelecek tehlikelerin egemenliğindedir daha çok (Giddens, 2004: 

106). Diğer yandan bu süreçlerle beraber soyut sistemlerin artışı, güveni dönüştürmüş, 

akrabalık ilişkilerinden kopartarak kişilik dışı ilkelere, kişinin tanımadığı insanlara 

duyulan güveni vazgeçilmez bir şey haline getirmiştir (s.122). Modernlikte 



16 
 

kurumsallaşmış, resmi ve içten olmayan kurallar güven çatısını oluşturur hale 

gelmiştir. Ancak riskin küreselleşmesi, yoğunluk anlamında küresel hale gelmesi, 

yaygınlaşması, riskin risk olarak bilinmesi endişe için yeterli bir hale gelmiştir. Riskin 

risk olarak kabul edilmesi modern öncesi ve modern dünyalar arasındaki ayrımın 

başlıca yönlerini oluşturur. “Güven ve risk, fırsat ve tehlike; modernliğin bu karşıt 

kutuplu paradoksal özellikleri, olağanüstü bir yerel ve küresel sentezini bir kez daha 

yansıtarak günlük yaşamın tüm yönlerine nüfuz eder” (Giddens, 2004: 146). Buradan 

el alınarak modernlikteki güvenlik ve tehlike salınımı gerçek anlamda bir başkasını, 

dışarı diye bir yaşamı ıskartaya çıkarmıştır, denilebilir. Dolayısıyla gittikçe yalıtılmış 

bir yaşam ve bireyselleşme süreçleri erdem olarak insanların önüne koyulmuştur. 

Bireyselleşmeyi ön plana çıkaran modernlik düşüncesi yabancılığı, yani yeni bir 

topluma giren bireye bakışı değiştirmiş, yabancı kavramını farklılaştırmıştır. Gündelik 

deneyimlerimize baktığımızda kent ortamında yabancıyla sürekli bir etkileşim 

içindeyken modern öncesinde bu durum, yani yabancı ile temas ya da yabancı fikri 

direkt şüpheliye göndermede bulunur durumdadır. Fakat küresel ağların dolaşıma 

girmesiyle yabancı yalnızca ekran düzeyinde kalmakta, istenildiği an 

engellenebilmektedir. Üstelik internetin katılımcı yapısı bireyleri istenildiği an bir 

yabancıya, istenildiğinde an bir akrabaya, arkadaşa dönüştürebilmekte. Bireylere bu 

olanağı sunan şeyin kendisi aynı zamanda bireyin merkezi bir role sahip olduğunu da 

görünür kılar. 

 

Peki, öyleyse nedir modernliğin en görünür imgesi? Simmel “yabancı”yı 

modernliğin simgesi olarak ele alır (aktaran Touraine, 2010: 258). Touraine ise 

modernliğin görünür imgesini bir boşluk, kaygan bir ekonomi, merkezsiz iktidar, 

üretimden çok bir mübadele toplumu olarak düşünür ve onun için modern toplumu 

edimcileri olmayan bir toplum şeklinde tasvir eder (s.261). Giddens (2004) için ise 

modernliğin en görünür imgesi yukarda bahsettiğimiz gibi ulus-devlettir.  

 

Modernliği sadece aklın ön plana çıkışıyla ele alamadığımız gibi bu 

modernliğin yalnızca bir yüzüdür. Ancak Touraine için modernliğin birbiriyle diyalog 

halinde olan iki çehresi, akılcılık ve özneleşme, birbirinin tersi gibi dursa da tıpkı 

Rönesans ve Reform gibi birbirlerinin tamamlayıcısı gibidirler (2010: 263). Özne, 

Touraine için bireyin edimci olarak davranma ve edimci olarak kabul görme istencidir. 



17 
 

Akıl ise aynı zamanda özgürlüğün ve özne olmanın aracıdır ama akılcılık egemenlerin, 

efendilerin denetiminde olduğunda ve onlar tarafından üretim ve tüketim araçlarına 

dönüştürüldüğünde özne olma sürecini sakatlar. Özne olarak görülen sermaye için her 

an yeni bir projeyle nesneleşebilmekte, oradan oraya sürülebilmektedir. Sadece üretim 

ve tüketim süreçlerinin nihai durumunda özne statüsüne kavuşabilmektedir. Öyleyse, 

modern toplum kutsal olanın perdesinin aralanması veya bir büyü bozumuyla 

doğmuştur denilebilir. Büyülü olanın yerine çıkan şey ise araçsal akılcı eylemle kişisel 

öznenin ayrılığı ve bağımlılığıdır (s.275). Özne modernliğin yıldızının parladığı 

dönemde ortaya çıkmış olsa da sonraları iktidarların ve aygıtların etkisine karşı direnen 

bir birey halini almıştır (s.450). Dolayısıyla modernliğin tarihi aynı zamanda 

özneleşmenin tarihi olarak ele alınabilir. Modern sonrası ise öznenin nasıl 

nesneleşebildiği, etkisiz ve güdümlü olabileceğinin tarihi olarak karşımıza çıkacaktır.  

 

Yukarıda Touraine ve Giddens’ın düşüncelerinden yola çıkarak açığa çıkan ve 

anlaşılır kılınan şey modernliğin genel olarak üç çizgisi olan bir süreç olarak ele 

alınması gerektiğidir. Görünür olan bu üç ayrışma biçimidir. Çizgilerden birini 

endüstrileşme ve bununla ilişkili olarak emeğin üretkenliğinin artması, insanın doğa 

üzerindeki hâkimiyetinin yeni bir evreye geçmesi oluşturur. İkincisi dünyanın ve 

yaşamın sekülerleşmesi yani bir tür büyü bozumunun gerçekleşmesidir. Üçüncü 

çizgisi ise rasyonellikten temel alır ki bu daha çok Weber’in üstünde durduğu bir 

konudur, insan eylemlerinin kapitalist firma ile bürokratik devlet modellerine göre 

düzenlenen amaçlı rasyonel eylemliliği (Koçak, 1992: 83). Yani bir tür akılcılık.  

 

Peki, sözgelimi Holocaust’un ve yukarıda belirttiğimiz süreçlerin ötesinde yani 

doğrusal zamanın bize yakın taraflarında neler olmakta? Bunu nasıl 

kavramsallaştırabiliriz? Modernliğin bu katı ve sert uygulamaları hala varlık alanını 

sürdürmekte mi? Eğer sürdürüyorsa katılıktan bağımsız mı yoksa iç içe geçmiş 

durumda mı? Katılığın ötesini nasıl tanımlamalı? Bu sorulara cevap verebilmek, 

modernliğin sonrasını ele alabilmek için Bauman’ın simgesi haline geldiği 

“akışkan”lığı, akışkanlık türlerini bir sonraki bölümde açmaya, modernliğin 

dönüşümünü daha da netleştirmeye çalışacağız.   

 



18 
 

2.1. Katı modernite ve ağır kapitalizmden akışkan modernite ve hafif 

kapitalizme 

 

Modernliğin tezahür ediş biçiminde, itici gücünde Marx’tan, Touraine’den, 

Giddens ve Habermas’tan el alarak pek çok değişkenin olduğunu ama makineleşme 

süreçlerinin önemli payı olduğunu söyleyebiliriz. Dolayısıyla mevcut yaşam 

alanlarının tamamına bulaşan modernlik, günümüzde yerini başka kavram ve 

sistemlere bırakmıştır. Geleneksel formları içerisine alan ve dönüştüren modernliğin 

bir sonraki aşaması, modernliği dönüştüren sürecin ne olduğu soruları bu anlamda 

önem kazanır. Literatürdeki tartışmalara ve adlandırmalara baktığımızda çok farklı 

fakat izlekleriyle, ana hatlarıyla birbirleriyle kesişen bir tablo görürüz. Post-modern 

(Lyotard, 1990), risk toplumu (Beck, 2010), akışkan modernite (Bauman, 2019), korku 

kültürü (Furedi, 2001), enformasyon toplumu, ağ toplumu, tüketim toplumu 

(Baudrillard, 2004), endüstri sonrası toplum, gözetim toplumu, post-truth çağı gibi 

tanımlamalar bunlardan yalnızca birkaçını oluşturur.  Kavramları, tanımlamaları 

çoğaltmak mümkün ama temelde yeni bir toplum düzeninden ve buna bağlı olarak da 

modernliğin bir sonraki aşamasına geçişten bahsedilir çoğunlukla. James Beniger, 

1950-1980 arası dönemde zamana getirilen adlandırmalara vurgu yapmak amacıyla 

yetmişten fazla ad sıralamaktadır (1986: 4-5). Bugün bu sayıyı kolaylıkla ikiyle 

çarpabilecek durumdayız. Bunda kuşkusuz 1990’lı yıllarda ortaya çıkan Web 2.0’ın 

akademik ortamda doğurduğu tartışmaların ve adlandırmaların etkisi söz konusudur. 

İki yönlü iletişime olanak sağlayan bu yapı, üretim süreçlerine de yansımış, alınan geri 

dönüşlerle verimliliğin yükseltilmesi sağlanmıştır. Bu da aslında çalışmaların ve 

gelişmelerin neredeyse tamamının sermaye için öneminin daha fazla olduğunu, 

bireylerin bir tür tamamlayıcı işlev gördüğünü gözler önüne serer. Üretim süreçlerinde 

sermaye sahibi üretim araçlarına sahip olmakla işçilerin üzerinde tahakküm gücünü 

elinde bulundurması gibi, enformasyon ve iletişim teknolojisinde de üretici şirketlerin 

birey üzerinde bir tahakküm gücü mevcuttur. Bu da bireylerin şirketlerin karar alma 

mekanizmalarından doğrudan etkilendiğini açığa çıkarır ve bireyleri kendi yaşamının 

öznesi olmaktan çıktığını belirtir.  

 

Belirsizliğin hükümranlığı altında yaşan bireyler modern sonrası dönemde, 

başı ve sonu olmayan bir doğrunun ortasında yer alır. Bu asla bitmeyen bir başlangıcı 



19 
 

ve asla sonu gelmeyen bir süreci imler. ‘Parçalanmış olan orta’da yaşamak Bauman 

için başka bir yerin mümkün olmayışından ileri gelir (2001a: 104). Bugün, ortada 

yaşamak, orada ikamet etmek herkesin ortak kaderidir. Çünkü katı modernlikteki 

stabil olma durumu daha sonra kaygan bir zeminle, kendisini iptal eden bir süreçle, 

hareketle, her an gelen bir enerji vasıtasıyla sarhoş olmakla ikame edilir. İhtiyaçların 

kayganlığı ve sürekli değişebilirliği, bir saplantı haline dönüşerek ve büyüyerek tatmin 

edilemez olur.  Bauman, yaşadığımız hayatın belirli parametrelerini ve imgelerini 

görünür kılarak akışkanlık metaforunu ortaya atar. Ancak Bauman bunu ortaya atarken 

en büyük endişesi bu hal altındaki insanlık durumunu nasıl ortaya koyması 

gerektiğidir. Bunlara dair pek çok şeyi ilerde açıklayacağımız gibi dile getirse de eski 

yöntemlerin artık işe yaramadığı, öğrenilmiş ya da edinilmiş yaşam kiplerinin şu anki 

insanlık durumuna uygun düşmediğini bir kesinlikle bildiğini dile getirir (Bauman, 

2019: 11). Çünkü modern öncesi ve modernliğin ilk zamanlarında görülen pratikler, 

iyice bozulmuş, yalnızca onlarla yaşamı sürdürmek bugünün dünyasında imkân 

olmaktan çıkmıştır. Dolayısıyla belirsizlik, mevcut anda olduğu gibi gelecekte de her 

şeyi gölgeleyen bir şeye dönüşmüştür. İnsanlığın gelişim çizgisine direnmek mümkün 

olmadığından, bunlara ayak uydurmaya çalışmak da çözüm olmaktan uzaklaşmıştır. 

Her durum, duygu yenisiyle ikame edilmiştir.  

 

Yaşam kalitesi ve hayatta kalma şeklinde karşımıza çıkan insanlık durumu 

modernlikle beraber farklılaşmış, sınırları muğlak hale gelmiştir. Biyolojik ve fiziksel 

güvenlik hali, mutlu olma ve mutluluk peşinde koşma ile değişmiştir3. Yaşam 

kalitesini sabitleme, yaşam kalitesini yükseltme olarak anılan şeyin kendisi, sürekli 

riskler ve doğal olarak riskleri yok edecek kampanyalara eşlik etmiştir. Yaşam 

kalitesinin en önemli ve sabit özelliği ise ulaşılamaz bir imge olarak post-modern 

dünyanın içinde yer alması ve sürekli bir biçimde değişmesidir (Bauman, 2001a: 110). 

Lyotard, post-modern süreçlere girildiğinde bilginin konumunun değişmesinden 

kaynaklı olarak bütünlüğün bozulduğundan dem vurur (1990: 15). Bu da her şeyin 

kaygan bir zeminde hareket alanı bulduğu anlamına gelir. Dolayısıyla insanlık 

                                                           
 

3 Bu noktada Ulrich Beck’in kesin bir şekilde ifade ettiği gibi günümüzdeki risklerin neredeyse tamamı 

imal edilmiş riskler olarak karşımıza çıkar ki riskleri yaratan bizatihi risklerin sahipleridir ve sürekli 

kayganlığı ve oradan oraya sürülmeyi, pazarın kendisini büyütmesinin yegâne koşulu bu risklerin 

varlığıdır (2011: 21). 



20 
 

durumundaki standartların sürekli kayması aynı zamanda yeni süreçlere yol açmıştır. 

Yaşanan değişimler, yaşam kalitesini ve yaşama dair her şeyi bir önceki durumdan 

daha muğlak hale getirmiştir. Fakat değişimin getirdiği korku sapma korkusu değil 

yetersizlik korkusu olarak arzı endam etmiştir (Bauman, 2001a: 155). 

 

Demek bir süreç, bir oluş hali söz konusu. Süreci sosyal bilimler alanında 

yazan, düşünen herkes farklı yerlerden ele almıştır. Post-modern toplum 

tanımlamasına çoğu yerde mesafeyle yaklaşılsa da alana dair kalem oynatan herkes 

mutlaka söz etmiştir. Sözgelimi Giddens, her ne kadar post-modernlik tanımlamasını 

kullanmakta çekinceli davranmış olsa da terimin onda işaret ettiği kırılmayı, hiçbir 

şeyin kesin olarak bilinemeyeceğinin keşfi, tarihte ilerlemenin anlamsızlaştığı, yeni 

toplumsal ve siyasal gündemin oluşması olarak sıralar (2004: 50). Bu süreçlerin ve 

değişimlerin hepsinin yeni olduğunu kabul etse de henüz tam anlamıyla post-modern 

bir toplumda yaşamadığımızı ama modernlikten yine de ayrıştığımızı belirtir metni 

yazdığı dönemde. Fakat bugün o metnin çok ötesinde bir durumdayız ve Giddens’ın 

sezdiği noktayı gündelik pratiklerimizde deneyimlemenin ötesinde, pratik edinmiş 

haldeyiz. 

 

Metaforlar kullanmayı seven Bauman, modernlik ve post-modernlikte inşa 

süreçleri üzerinde dururken modernlikte bir şeyin inşası sırasında çelik ve betonunun 

kullanıldığını,  post-modernlikte ise plastiklerin kullanıldığını söyler (2001: 112). Bu 

anlamda plastik eğilebilir, bükülebilir, kesilebilir olması hasebiyle akışkanlığa denk 

düşer. Akışkanlığı tüm eserlerinde ele alan Bauman’ın metinleri temel olarak şu üç 

ana hat üzerinden okunmaya müsaittir: Modernlik, post-modernlik ve küreselleşme. 

Modernlik olarak ele aldığı katı süreçlerin en görünür tezahürü ulus devlet olgusuyken, 

post-modernlik akışkan modernlikle ilişkilidir. Küreselleşme ise daha çok sermaye ile.  

 

Bauman, akışkanlığı bildiğimiz sıvı ve gazların durumundan yola çıkarak ele 

alır. Sıvılar ve gazlar üzerlerine bir kuvvet uygulandığında şekilleri sürekli olarak 

değişir. Bir tür kuvvete maruz kalan sıvı veya gaz haldeki maddelerin bir kısmı diğer 

kısımlara göre sürekli ve geri dönüşsüz bir şekilde yer değiştirir. Bu, akışkanlara özgü 

bir özellik olan ve akış adı verilen duruma yol açar. Buna karşılık, bükülen veya sabit 



21 
 

bir kenar üzerinde esnemeye zorlanan katı bir maddenin içinde oluşan karşı kuvvetler 

herhangi bir yer değişimine yol açmaz; katı madde, serbest bırakıldığında ilk şekline 

geri döner (Bauman, 2019: 25). Sürekli akış halinde olan şeyler için de anındalık, 

dakiklik önemli bir rol oynar. Bu yüzden akışkanlıkta zaman önemli bir durumdur. 

Bauman, bunu şöyle açıklar: “Akışkanlıkları tanımlamak fotoğraf çekmek gibidir ve 

çerçevenin alt kenarlarında hep bir tarih ve zaman bilgisi olması gerekir” (2019: 26). 

Çünkü anında değişebilen, kendisini ıskartaya çıkarabilen, akan, zemin değiştiren bir 

şeyler söz konusu. Zemini sabitlemenin temel yolu, tek imkânlı hali, devinim halinde 

olan nesnenin, şeyin kendisini paranteze almak olarak görünür. Bugün açığa çıkan şeyi 

yarın tanımlamak, onun ne olduğunu görünür kılmak zaman geçtikçe zor bir hal alır. 

Bunda çok fazla uyaranın, değişken süreçlerin etkisi söz konusudur. Bu yüzden olacak 

ki akışkan modernlik, Bauman’a göre, içinde üyelerinin davranışlarını alışkanlıklara 

ve rutinlere dönüştürme fırsatı dahi bulamadan hızla değiştirdiği bir toplumu imler 

(2018b: 7). Akışkan yaşam da bu tür bir modernlik içinde yaşanan, uzun süre biçimini 

yahut rotasını koruyamayan bir yaşamı.  Akışkan modernlikte, bir şeyin, becerinin, 

başarının kalıcı varlıklara dönüşmesi güçtür. Çok kısa süre içerisinde varlık olarak 

görülen yükümlülüğe ve engele dönüşebilir. Geçmişte pek çok sorunu çözen anahtarlar 

gündelik hayatta işlevsiz kalarak, bugün hiçbir kapıyı açamaz hale gelebilir. Geleceği 

geçmişin gölgesinden çağırmak, geçmiş deneyimler yoluyla geleceğe dair tahminlerde 

bulunmak, riskli ve yanıltıcı olabilir. Bauman’ın akışkan modernitesi esasen tüm 

sosyal yapıların köksüzlüğüne işaret eder (Lee, 2005: 61). Akışkan modernite post-

modern süreçte yaşanan bir hayatın, yeni yaşam biçimlerinin karşılığı olarak şemsiye 

bir kavram şeklinde değerlendirilebilir. Şemsiye kavramın içindekileri dökmeye, 

silkelemeye bu noktadan itibaren başlayabiliriz.  

 

Akışkan olan şey kolay yer değiştirdiğinden, hareketini durdurmak kolay 

değildir. Akar, damlar, dökülür, fışkırır, taşar, sızar, boşalır ve saire. Sıvılar, katılarla 

temasa geçtiklerinde onu değişime uğratabilir ama kendi sıvılığından bir şey yitirmez. 

Katılar ise bir kere kalıba döküldüğünde bir daha şekil değiştirmez. Bu yüzden akışkan 

olanın şeklini korumak için sürekli bir çaba ve dikkat gereklidir. Ancak Bauman 

açısından başarı garantisi diye bir şey söz konusu değildir (2019: 32). Bauman’ın 

modernliğin yeni evresini tanımlamaya çalışırken akışkanlık kavramını kullanmasının 

nedeni bu noktalarda yatar (2019: 26). Oysa modernlik, kurumsallığın ve kurumların 

hızlıca merkezileşmesi nedeniyle katı bir görünümdedir (Lee, 2005: 63). Küreselleşme 



22 
 

ve kitle iletişimindeki korkunç ivmeyle beraber gördüğümüz merkezsizleşme, akışkan 

modern dünyada önemli bir role sahiptir. Küreselleşmeyi imparatorlukla açıklayan 

Hardt ve Negri, imparatorluğu sabit sınırları ve engelleri bulunmayan süreci, 

merkezsiz ve topraksız bir yönetim aygıtı olarak değerlendirirler (2003: 19). Sermaye 

bu açıdan küresel bir konum kazanarak, bütün kimlikleri hızla eritme ve potasına dâhil 

etme saikiyle varlık bulur. Bir tür oyuna benzeyen bu durumda, “kazanma olasılığı en 

yüksek olanlar”, der Bauman, “küresel güç piramidinin zirvesine yakın olan, mekânın 

önemli olmadığı, mesafenin bir sorun teşkil etmediği, birden fazla yeri ev bellemiş ama 

tek ve sabit bir evlerinin olmadığı insanlardır” (2018b: 10). Yani bireylerden bütün bu 

süreçleri içselleştirmeleri, eğer ayakta kalmak istiyorlarsa bunlara uyum sağlamaları 

beklenir. Üyeleri tıpkı bu küresel ağlar, küresel aktörler gibi hareketli ve süratli olması 

gerekir. Bu oyundaki galipleri akışkan yaşama sanatının pratisyenleri olarak 

değerlendirmek mümkündür. Ortak özellikleri ise belirli bir hedeflerinin ve 

becerilerinin olmayışı, baş dönmeleri ve yorgunluğa bağışıklık kazanmış, sersemliğe 

uyum sağlamış, bitmeyen seyahatlere alışmış kimseler olmalarıdır. Küreselleşme ile 

ifade edilen şey tam da bu merkezsizleşmeden el alır. Bauman’a göre küreselleşme 

fikrinin ifade alanı bulduğu yer dünyaya dair meselelerin belirsiz, tanımlanamayan, 

tam ele almaya çalışırken başka bir şeye dönüşen ve kendi başına hareket alanı bulan 

doğasıdır (2006: 69). Durum bir karmaşayı ve belirsizliği açığa çıkardığından risk ve 

korkunun egemen bir güç olduğunu gözler önüne serer. 

 

Sürekli belirsizlik ve risk koşullarında yaşanan bir hayata karşılık akışkan 

yaşamda, insanın üzerine yük olan kaygı durumlarının hepsi; olaylara yetişememe, 

akıp gidenin arkasında kalma, anı yakalayamama korkularından ileri gelir. 

Günümüzdeki “takip et”, “takipte kal”, “bunu görmediniz mi?” gibi internet 

platformlarında sıkça görülen söylem biçimi anı yakalamanın önemini açığa çıkardığı 

gibi, anı yakalamanın mümkünmüş gibi gösterildiği bir şeye denk düşer. Her şey 

sürekli devimin halinde olduğu için de sürekli değişim rüzgârına ayak uydurmak için 

şeylerden kurtulmak, onlara sahip olmanın önünde hizalanır.  Akışkan toplumun 

bekası ve üyelerinin refahı neyin atılacağına hızlıca karar vermekten geçer gibidir. 

Nitekim Bauman’ın belirttiği gibi akışkan modernlik fazlalığın, ıskartanın, atıkların ve 

bunların imhasının uygarlığıdır (Bauman, 2018a: 115).  Refah, atık imha endüstrisi ile 

olan uyumla ilişkilenir. Böyle bir toplumda, kullan-at mantığından, yaşam tarzından 

kurtulabilecek hiçbir şey yoktur ve her şey bu kolların kanatları altında yaşam alanı 



23 
 

bulur. Atıkların nasıl yok edileceğini belirleyen imha endüstrisi, üyelerini bir oyunun 

içine sokarak, atılacaklar, geride bırakılacaklar saflarına oturmamayı, atıkların 

arasından kurtulmayı rekabet haline getirmektedir. Küreselleşmeyle beraber her şeye 

egemen olan ve onun boyunduruğu altında süreçlerin yaşandığı sermayenin rekabeti 

küresel bir arenada gerçekleştiğinden akışkan toplumun bireyleri hayli zor bir oyunun 

içerisindedir.  Bu, bir tür mayın tarlasına benzer. Her an her yerde bir patlama olacağı 

kesindir fakat ne zaman ve nerede olacağı bilinmez. Küreselleşmiş dünyada mayın 

tarlası her alana sinmiş ve kimsenin kaçacak durumu kalmamıştır (Bauman, 2019: 18). 

Mutlaka herkes bu mayınlara önünde sonunda basacaktır. Bunlara direnmek 

geldiğimiz noktada mümkün değildir. Sözgelimi bugün sermaye birikim sürecine dâhil 

olmamak kişinin dışında gelişen bir süreçtir. WhatsApp, Messenger gibi bir 

uygulamayı kullanmamak, pek çok şeyden mahrum olmak anlamına gelir. 

Mahrumiyet kötü ve yaşamı felç ettiğinden, bundan kurtulmayı sağlayan her şey birey 

için önem kazanır. Örneğin yavaşlık bir felce yol açtığından, hız bir gereklilik olarak 

belirir. Sermaye bu hızı perçinlemek, yavaşlığı ıskarta haline getirmek, hızı hayatta 

kalmanın bir çaresi olarak sunmak için bütün imkânlarını seferber eder.  

 

Akışkan toplumda, sürekliliğin yerini ikame eden şey hız halini alır. Süreklilik, 

sürekli bir dönüşüm sürecine tabi olur. Doğru ve yeterli bir hızla akışkan toplumun 

bireyi sonsuzluğu ve mevcut anı kendi dünyası içerisinde tüketebilir kılar. Sonsuzluk 

bireysel yaşamın içine sıkıştırılır ve gündelik pratiklerde bunun yolunu arma görevi 

bireylere verilir. Böylece birey hayatının her alanda bunu görmenin peşine düşer. Bunu 

başaramadığında, başarı söz konusu olmasa da, peşine düşmediğinde atık ve ıskarta 

haline gelme korkusu baş gösterir ve sürekli hareketi güdüleyen şey de budur. Çöp ve 

ıskarta arasına atılmayı reddetme daha acil ve yapılması gereken, akışkan modern 

toplumun bireylerine enerji verecek bir şeydir. Akışkan yaşamın getirdiği kaygı ve 

yetişememe hali, her bireyin bir kılavuza başvurmadan kendi başına kullanabileceği 

araçları da beraberinde getirmektedir. Dolayısıyla akışkan modernlikte reçeteler 

sürekli değişmektedir. Bu yüzden de akışkan modernitede görünür olan bir başka 

durum ise ıskarta hayatlardır. Köklerinden edinilmiş insanların sayısının her geçen gün 

artmasıdır (Bauman, 2019: 19). Bauman’ın bu fikirleri günümüzde internet 

platformlarının sunduğu yıldız olma haline uyarlanabilir. Örneğin Youtube 

fenomenleri bir anda hayatın tüm alanlarında görünür olabilirken, aradan çok fazla 

zaman geçmeden yerine yenisi çıkar ve bir önceki sert bir düşüş yaşar. Bu düşüş bir 



24 
 

gün önce yıldız olan bireyi ıskarta haline getirir. Diğer yandan rekabetin vahşice 

yaşandığı bir toplum olması hasebiyle akışkan modern toplumda sermaye birikimini 

arttırmanın gerekliliği ön plana çıktığından, bireylerden daima mevcut olanla 

yetinmemeyi gösteren araçlar devreye sokulur. Sömürü süreçlerini arttıran bu durum, 

bir taraf için felakete dönüşebilirken bir taraf için refaha dönüşebilir. İletişim 

araçlarının her tarafı fethedebilmesi hali sermayeyi başka mekânlara taşıdığından, 

bunu olanaklı kıldığından durulan yerde durmak ıskartaya kapı aralayabilir.   

 

Modernliğin ilk hali olarak ele aldığımız katı modernitede mekân sermaye ile 

yakın mesafededir. Ancak sonraları değişen koşullar bu ikiliği yerinden etmiştir.  

Akışkan modernitede sermaye sahibi mekâna hiçbir biçimde bağlı değildir. Gelişen 

ağlar ve aracı kurumlar, sermaye sahibinin her türlü yatırımı yapabilmesini, alım 

satımda bulunabilmesini olanaklı kılmıştır. Uzaklık ve yakınlık sermaye birikiminin 

ve üretim süreçlerinin modern versiyonunda önemli ve olmazsa olmaz durumdaydı. 

Ancak akışkan modernitede uzaklık ve yakınlık bir ölçüt olma özelliğini yitirmiştir 

(Bauman, 2006: 16). Sermayenin yersiz-yurtsuz bir hale gelişi onu bir tür 

mekandışılığa denk getirir.  Sermayenin bu mekandışılığı ve yaşamın hala bir mekâna 

bağlılığı bir asimetriye yol açar. Gücün ya da diğer bir deyişle sermayenin dolaşımı, 

hareket kabiliyeti, taşınabilir olması sömürmekte ve sermayenin sömürünün 

sonuçlarından hızlıca sıyrılabilmesine olanak sağlamaktadır. Bu kaçış beraberinde 

şüphesiz pek çok olanağı getirmektedir. Böylece sermayenin eylemlerinin 

sonuçlarından sorumluluk duymamak mümkün hale gelmiştir. Hareket kabiliyetinin 

sermayeye verdiği en gözde armağan da bu eylemlerinden sorumlu olmama halidir 

(Bauman, 2006: 17).  

 

Sermayenin bu yeni özgür alanı ile modern öncesi dönemde gördüğümüz 

derebeyliklerin, toprak ağalarının özgürlüğü aynı kapıya çıkar. İkisi de artı ürün 

aracılığıyla sermaye birikimi elde eder. Modernliğin katı versiyonunda toprak ağaları 

ikamet edilen topraktaki hayatla ilgilenmek yerine sermayeyle ve artı değer üretme 

biçimiyle ilgilenir. Fakat burada bir tezatlık mevcut. Endişe ve sorumluluktan sıyrılma 

akışkan modernitedekiyle kıyaslanacak gibi değildir, biri diğerinden tüm araçlarıyla, 

dinamikleriyle ayrışır. Derebeylikler, toprak ağaları, topraklarını başka topraklarla pek 

değiştirmez ve bu sebeple yerelliğe bağlı kalırdı. Bu yönüyle sömürü süreçlerinde bir 



25 
 

sansür mekanizması çalışmış, katı sınırlamalar söz konusu olmuş olurdu. Sermayeye 

dolaşım imkânı ve mekandışılığı sağlayan küresel dolaşım hali katı ve direnç 

gösterecek bir şeyle kıyaslandığında anında göç edebilir hale gelmiştir. Dolayısıyla da 

akışkan modernitede katı, sert, dirençli engeller ortadan kalkmış durumda (Bauman, 

2006: 18). Modernliğin bu formunda katılığa zaman zaman hoşgörüyle yaklaşılır 

ancak katıların istenildiği anda eritilebilir olması şartıyla. Sözgelimi bir mekâna bağlı 

olmak da aynı şekilde her an yer değiştirebilme imkânıyla mümkün olabilir ancak. 

Aksi bir durum, karların hızlıca düşmesine, sermayenin durgunluğuna yol açar. 

Bireyler arasındaki ilişkilerde de önem kazanan bu durum, enformasyon 

teknolojisindeki gelişimle paralel bir seyir gösterir.  

 

Enformasyonun genişleme alanı bulmasıyla, mesajların maliyetinin azalması 

zaman ve mekân birliğini kıran en büyük faktör olmuştur. Günümüzde cemaatlerin ve 

kolektifliğin kısa ömürlü olması, zaman ve mekân arasındaki uçurumun ortadan 

kalkmasıyla, enformasyonun anında yayılabilirliği ile mümkün olmuştur (Bauman, 

2006: 23). Tekniğin gelişimi mekânı insan bedeninin doğal kısıtlamalarından 

kurtararak başka bir hale sokmuştur. Küresel enformasyon ağlarının gelişimi, inşa 

edilmiş mekân üzerine yeni bir tür mekân olarak sibernetik4 mekânı bindirmiştir. Fakat 

bu tür bir zaman-mekân ayrımının yok edilişi, teknoloji ile sıfırlanışı toplumsal 

homojenlikten çok toplumsal kutuplaştırma saiki taşımaktadır (Bauman, 2006: 26). 

Sözgelimi bugün dünyanın pek çok müzesini evde bilgisayar başındayken gezebilmeyi 

olanaklı kılan bu durumdur. Aynı şekilde paranın bir mekânda tutulmasının yerini 

sadece rakamlardan oluşan bir ekrana bırakması enformasyonun gelişim ve 

dönüşümüyle açıklanabilir. Diğer yandan devletlerin bireyleri gözetleme arzusunu 

yerine getiren insan gücünün bilgisayar ve kameralarla ikame edilmesi bu dönüşümün 

bir sonucudur. Bu bağlamda, modernlikle beraber açığa çıkan ve Giddens’ın 

modernliğin kuramsal boyutları olarak ele aldığı gözetim, mekânın şeffaflaştırılması 

mekânın manipüle edilerek yeniden düzenlenmesine karşılık gelir. Nitekim Michel 

Foucault için de gözetim fikri modern devletin en üst aşamasıdır. Öyle ki modern 

devlet, mekânı yeniden yaratmak yerine, panoptik süreçlerle yeniden haritalandırmış, 

kolay okunur bir haritasını çıkarmıştır. Bu kolay okunur, rahat ulaşılır bir hal alan 

                                                           
 

4 Bilgisayar kontrollü.  



26 
 

mekân ve zaman bireylerin yaşamı üzerinde etkili olarak onların eski bağlarını 

yitirmesine, pek çok yeni durumun ortaya çıkmasına yol açmıştır. Örneğin bireylerle 

temasın kaçınılmaz olduğu geleneksel dönemde üretim sürecinde somut el birliği 

ürünün ortaya çıkması için ön koşulken, bugün evden ya da bambaşka bir coğrafyadan 

el birliğine iletişim araçlarıyla dâhil olmak mümkündür. Bu aynı zamanda sömürü 

süreçlerinin de her tarafa yayılabildiğini, hatta çalışmadan da sömürünün 

gerçekleşebildiğini gösterir. Bireysel aktivitede gerçekleşebilen sömürü süreçlerinin 

önünü iletişim araçlarını kullanmanın zorunluluğu açtığından, sözgelimi sadece 

interneti kullanmak, bir bilgi edinmek için arama yapmak bile sömürü süreçlerine dâhil 

olmayı sağlar. Ama bu, istenildiğinde fiziki temasın sıfıra inmesinin de önünü açar. 

Dolayısıyla temasın ve cemaatin yavaş yavaş yok oluşa itildiği bir süreç mevzu bahis.  

 

Yirminci yüzyılın sonları için Touraine, kolektivizmin yerini bireyciliğe, 

devrimin yerini hukuka, planların yerini piyasaya bırakmış olduğu saptamasını yapar 

(2010: 448). Böylelikle modern insanın Aydınlanma toplumunun bir yurttaşı ya da 

Tanrı’nın bir kulu değil yalnızca kendisine karşı sorumlu bir bireyi haline geldiğini 

ifade eder. Kendine karşı sorumlu olma, bireyin ötekine bakamaz hale gelişine yol 

açmakla birlikte, insanın etkileşimde olduğu her bireyden bağımsız olmayı doğurur. 

Günümüz kentlerinde yaşamın birliktelikte değil, sakınma ve ayrılmada anlam kazanır 

olması biraz da bundan kaynaklıdır. Komşuyu veya bir başkasını sevmek ya da nefret 

etmek mesele olmaktan çıkmış, uzak durma, yalıtılmış alanlarda yaşama sevgi ve 

nefret ikileminin bertaraf edilmesine olanak sağlamıştır (Bauman, 2006: 58). Her 

bireye yalıtılmış alanda ikamet etme şansı tanıyan bu durum, ayrı ayrı herkes için 

tüketim ve üretim süreçlerini de doğurarak tüketim ve üretim kapasitesini genişletmeyi 

sağlar. Dolayısıyla böyle bir ortamda üretilen mal ve imajlar arzuyu harekete 

geçirerek, tüketicileri ayartarak oradan oraya sürükler. Ancak bu arzu tatmin 

edilmemek üzere uyandırılır veya tatmin edildiği düşünüldüğü ilk anda yeni bir arzu 

baş gösterir. Bunu reklam endüstrisinin mantığında görmek mümkün. Reklamlar, 

bireylere sunduğu ürünü almadığı durumda bir treni kaçıracağını söyler öncelikle. 

Bireyin arzusunu ve bireyin psikolojik durumunu esas alarak hazırlanan reklamlar, 

arzuyu tetiklemenin peşindedir. Sürekli arzu mekanizması etrafında şekillenen reklam 

endüstrisi, varlığını tam da bu arzunun doyurulamayışından alır. Fakat arzuların 

peşinde koşmanın da varılacak menzili olmadığı için hareketlilik sürekli olarak 



27 
 

varlığını muhafaza eder. Dolayısıyla artık üretim sürecinin öneminden tüketim 

sürecinin önemine bir evrilme hali söz konusudur.  

 

Modern dönemde bir üretim toplumundan bahsederken, akışkan modernlikte 

tüketim toplumundan bahsetmek gerekir. Giddens (2004) ve Touraine’nin (2010) 

belirttiği gibi uluslaşma sürecinde modern bireyler asker olarak yetiştirilirdi. 

Modernliğin katı halinde toplum üyelerini asker ve üretici olarak görüp onları böyle 

şekillendirirken akışkan modernitenin askerlere ve zorunlu iş gücüne ihtiyacı 

kalmamış, üyelerine en başta tüketici rolü biçerek onları şekillendirmeye meyletmiştir 

(Bauman, 2006: 92). Şüphesiz buradan üyelere biçilen rol üzerinden ayrıştırma 

yapmak yeterli değil çünkü iki toplum biçiminde de üretime ihtiyaç vardır ve tüketim 

elzemdir fakat üyelere dair vurgunun değiştiğini belirtmek açısından bu çıkarım 

mühimdir. Doğal olarak Bauman için modernlikten bir sonraki evreye geçiş bir 

kırılmadan ziyade vurgunun değişimiyle gerçekleşir. Bu aynı zamanda bizim modern 

kapitalizm çağında yaşadığımız ama post-modern koşullar altında nefes aldığımız 

anlamına gelir (Bright, 2010: 62).  Modern sonrası toplum modern toplumun aksine 

üyelerinin tüketim yetenekleri üzerinde durur ve onları kullanmak ister (Bauman, 

1997: 40). Tüketim bugünkü toplum koşullarında bir norm olarak üyelerin önüne 

koyulur. Geçmişle şimdi arasındaki bu fark üretimi temelden ortadan kaldırmış 

olmadığı gibi, aynı zamanda üretim yükünü sırtlayacak üyeler de yetiştirir. Fakat bu 

yetiştirme ve yük taşımayı öğretme biçimi tüketimin bir sonucu olarak ele alınabilir.  

 

Akışkan modernitedeki tüketici elbette diğer bütün dönemlerdeki tüketiciden 

farklıdır. Bugün insanın yaşamak için mi tükettiği yoksa tükettiği için mi yaşadığı 

sorusu yaşam ve tüketimin bir ikileme dönüştüğüne dair bir sorudur. Akışkan 

modernlikte kurumlar asıl olan hiçbir şeyin tam olarak tüketicinin eline geçmemesini, 

hiçbir ihtiyacın doyurulmuş olarak görülmemesini ister. Dolayısıyla da hiçbir arzunun 

nihayete erdirilmemesini sağlamaya çalışır. Her bağlılık ve yemin bir sonraki arzu ve 

ihtiyaca kadar olmalıdır. Sennett bu durumu ironik bir şekilde Microsoft’un her yerde 

hazır ve nazır başkanı Bill Gates’in iş yaklaşımının özü üzerinden açıklayarak, 

geldiğimiz noktada hiçbir şeye bağlı olmamanın bir erdem olarak görüldüğünü belirtir 

(2011: 64).  



28 
 

 

Akışkan modernitede tüketiciler, hareket halinde olarak, arayarak ama bulmayarak 

bir mutluluk vaadiyle dolaşır. “Onlarınki varışı bir lanete dönüştüren umutlu bir 

yolculuktur” (Bauman, 2006: 95). Tüketici böylelikle hareket halinde olan bir birey 

olarak kodlanarak öyle kalmaya mecbur edilir. Tüketiciler, umutla çıktığı yolun 

sonunda küflenmiş, çoktan eskimiş ve çürümüş bir şeylerle karşı karşıyadır. Ama 

seçimden, bir öteki yolu arzulamaktan kurtulmanın imkânı yoktur. Seçimler arasında 

bir özgürlük varken, seçimden kurtulmanın özgürlüğü bireylere sunulmaz. Öyle ki 

akışkan modern toplumda özgürlük, kredi kartlarını edinme yaşına tekabül eder hale 

gelmiştir (Bauman, 2011: 56). Bu da doğrudan tüketim süreçleri ile ilişkilidir. 

Tüketimi olanaklı kılan, mekândan bağımsız hale getiren şeyleri akışkan moderniteki 

kurumlar sağlar ve bunların araçlarını üretir. Kredi kartı da bu anlamda işlev görerek, 

hem paranın yerini tutması hem de iletişim araçlarıyla alışveriş imkânı sunması 

açısından tüketimin artışını destekler.  

 

Bauman, akışkanlığın hükümranlığında tüketicileri heyecan peşinde koşan 

deneyim koleksiyoncuları olarak ele alır (Bauman, 2006: 108). Öyleyse sürekli bir 

hareket halinde olma durumuna koşulludur deneyim koleksiyoncusu, denilebilir. Mal-

tedarikçisi konumundaki birey bugün haz-koleksiyoncusu, duyum-toplayıcı, mal-

tüketici koltuğuna oturmuştur (Bauman, 2001a: 155). İletişim teknolojileri aracılığıyla 

buna daha sonra üretketici (Fuchs, 2014; Toffler, 1980), eklenecektir. Doğru hayat, 

hareket halinde olan, yerinde kalmanın tatmin etmediği noktada başka yerlere doğru 

gitme imkânına sahip olmanın getirdiği güven ve huzur ortamına bağlı olarak kendini 

sunar (Bauman, 2006: 137). Modern sonrası insanın hareketsizlikle karşılaştığında 

duyduğu acı ve öfke hali buradan ileri gelir ki hareket etmekten men edilmiş olmak, 

yetersiz olmanın, aciz olmanın ve acının en güçlü simgesine dönüşür5.  

 

Hareketten men edilmiş olma hali katı modern toplum koşullarında işsiz 

olmayla eş değerken ve işsizliğin bir sonucuyken bugün anlamı yeterince tüketemeyen 

                                                           
 

5 Modern hapishane sistemi tam da bu çıkarımdan doğmuş, genişleme alanı bulmuştur. Bkz: 
Panopticon, Pelican Bay hapishanesi örnekleri.  



29 
 

olarak değişmiştir. Yeterince tüketmemek yoksul olmaya karşılık gelir. Oysa yoksul, 

modernitenin ilk halinde işsiz olmayla karşılık bulmuştur (Bauman, 1999: 10). Demek, 

aynı zamanda değişimin toplumsal sonuçları modernliğin dönüşümüyle yakından 

ilişkili. Üstelik Bauman, “vatandaşlık” kelimesinin anlamının görevinin bilincinde bir 

tüketiciye doğru evrildiğini, “vatanseverlik” kelimesinin ise kendini alışverişe adamış 

azimli vatandaşları kapsar hale geldiğini belirtir (Bauman, 2011: 74). Tüketim 

nesnelerinin sergilendiği mekânlar bir eczaneye dönüşmüştür. Alışveriş merkezlerini 

bir eczane olarak düşündüğümüzde, ürünlerin çoğunluğu ilaç olarak karşımızda durur 

ki ilacı almayan korkunç bir açlık, hastalık içinde kıvranır (Bauman, 2011: 75). Çünkü 

egemen moda ve söylem, bireyleri sürekli tüketen ve yeniden üretimi sağlayan hale 

koşullar. Endüstri toplumunda gördüğümüz fabrika patronunun işçilere emretmesi için 

katı ve sert olması, disipline etmiş olması ve işçilerin itaatkâr olması istenirken, 

akışkan modernitede tüketicide böyle özelliklerin olması tüketim için vazgeçilmezdir. 

Tüketicilerin cazibeler, ayartmalar, yemden yeme doğru koşması istenir. Bunun için 

de bir tatminin, doyumun kısalığı ve değişkenliği öncelenir. İçselleştirilmiş bu 

durumlar bireylere kendini bir egzersiz olarak sunar. Bunun için elbette tüketicilerin 

eğitilmesi gerekir ki isteklerin peşinde koşması tüketici farkında olmadan ona 

öğretilmiştir. Alışveriş merkezleri bu temel üzerine kurulmuştur. Günümüzde neon 

ışıklarla her an gündüzmüş hissi veren plaza ve alışveriş mekânları zamanı ıskartaya 

çıkarmış, bireylerin zaman algısını bozuma uğratmıştır. Nitekim Bauman’ın belirttiği 

üzere, akışkan modern toplumun sakinlerinin tüm hayat süreçleri üzerinde ıskartaya 

çıkarılma hayaleti dolaşmaktadır (2018a: 115). Değişen mekânlarda, özellikle alışveriş 

merkezlerinde, bireyler kendilerini her şeyin mutlak hâkimi olarak görür. Tüketim 

nesnelerini seçen, yargılayan, hatta eleştiren hâkimler. Fakat burada sınırsız seçim 

arasından seçim yapmama durumu bir seçenek değildir. Çünkü akışkan modern 

koşullarda toplumsal yaşamda bir yer edinmek, statü edinmek, kendini tanıtmak 

alışveriş merkezlerini günlük olarak ziyaret etmeyi gerektirir (Bauman, 1999: 43). 

Dolayısıyla bir zamanlar çalışmaya mal edilen rol, tüketime devredilmiştir. 

Modernitenin, bireylere biçtiği kendini icat etme, kendini toplumsal sınıflar içinde 

tanıma görevi, ilk başta çalışma olarak, üretim faaliyetlerinin içinde yer almak olarak 

tanımlanırken, bunun daimi olması arzulanmaktaydı. Bunun çözümü de kariyer ve 

meslek sahibi olmakla karşılık bulmaktaydı. Ne var ki, artık böylesi daimi işler geride 

kalmış durumdadır. Yeni iş ilanları, iş koşulları belirli dönemlere karşılık gelir. 

Dolayısıyla devamlılıktan bahsetmek ömür boyu kimliği çalışmayla kurma durumu 



30 
 

geride kalmıştır. Tüketim mallarında isteğin anında yeni bir istekle ikame edilme şartı 

kimlikler için de geçerli hale gelmiştir. İnsanlardan yok olan kimliğin yerine derhal 

yeni bir kimlik için tercihte ve eylemde hazır bulunmaları istenir ki bunun mekânı da 

alışveriş merkezleri olarak açığa çıkar. Akışkan modernitedeki kaygan zemin bunu 

engeller ve bir sonraki emre kadar yasaklar durumdadır. Ne olursa olsun varlık alanı 

bulan her şeyin günümüzdeki emek piyasası gibi esnek bir niteliğe sahip olması 

beklenir. Bireyler değişime açık ve tercihte bulunmaya hazır olmalıdır. Kimliğin inşası 

da böyle değişime açık ve tercihte bulunmaya hazır haldedir. Ömür boyu stabil bir 

kimlik yerine tıpkı tüketim malları gibi her an tüketilip yok olabilecek kimlikler, sosyal 

statü kaygıları bu kaygan zeminden zuhur eder. Modern süreçteki kimlik sorunu 

kimliğin inşası ve sabitliğinin kurulması hakkındayken post-modern kimlik sorunu 

sabitlikten nasıl kaçılacağı hakkındadır. (Bauman, 2001a: 112). Bauman, post-

modernliği yeniden tanımlamaya kalkışarak modernitenin sıvı evresi olarak ve başka 

bir yere yerleştirmeden yerinden edilmeyi içerdiğini belirtir (Lee, 2005: 66).  

 

Gorz, yaşadığımız toplumda çalışmanın kendisinin değiştiğini, iş aramanın, 

işsiz olmanın anlamının bozulduğunu dile getirir. Gorz’a göre yaşadığımız çağda 

işsizin iş aramasının kendisinin bir çalışmaya, işe dönüştüğü dolayısıyla eldeki mevcut 

yeteneklerle yetinmeyip bireyin sürekli kendisini üretmesi, donatması gerekmektedir 

(2011: 22). Bugün sürekli bireylerin karşısına çıkan sertifika programlarının, uzaktan 

eğitim aracılığıyla verilen diplomaların para verilerek alınması iş aramak için ekstra 

çalışmaya karşılık gelir. Üstelik işe alımda şirketler bu programları önemli bir kriter 

olarak değerlendirmektedirler. Çünkü yalnızca bir diploma ya da bir beceri işe alımda 

yeterli gelmemekte, şirketler bazı platformların algoritma sistemini kullanarak iş 

arayan yüzlerce kişiden anında bir filtreleme gerçekleştirerek eleme yapabilmekteler. 

Sözgelimi bugün LinkedIn gibi sitelerde şirketler açtığı bir ilana başvuran çalışan 

adaylarından kolayca, tek bir tuş yardımıyla filtreleme yapabilmektedirler. Bu durumu 

Sennett, daha önce kullandığı ama tekrar etmekten çekinmediği bir cümleyle özetler. 

Ona göre, gündelik hayatımızdaki iş süreçleri sürekli saksısı değişen bir çiçeğe 

benzerken işçi ise bununla uğraşan bahçıvana benzemektedir (2011: 84). Değişen iş 

süreçleri, yeni beceriler gerektirmekte ya da yetersiz kalındığında işten çıkarılmayla 

sonuçlanmaktadır. Bu yüzden uzun süre bir işte çalışmak çok zor görünmektedir.  

 



31 
 

Örneğin, katı modernitede Ford fabrikasında işe giren bir genç, hayatını çırak 

olarak sürdüreceğinden emin olabilirdi. Dolayısıyla bu bize zaman kavramına dair pek 

çok şey söyler. Katı modernitede zaman ufku uzun vadeliyken, akışkan modernitede 

zaman her şey gibi anlık ve şimdi üzerinedir (Bauman, 2001b: 34). Fordizmde vücut 

bulan üretim sisteminin antitezi olarak esnek uzmanlaşma gösterilebilir. Bugün 

yapılan araştırmalar bir işçinin ömrü boyunca en az ortalama on- on bir iş değiştirdiği 

yönündedir (Sennett, 2011: 21). Bundan olacak Bauman, “esnekliği” günün sloganı ve 

emek piyasasına uygulandığında güvencesiz, belirsiz koşullarda çalışma anlamında 

kullanır (2001b: 35). Akışkan modernite ya da Sennett’in deyimiyle “esnek 

kapitalizm”de işçilerden seri hareket etmeleri, risk almaları, değişime sürekli hazır 

olmaları ve prosedürlere giderek daha az bağlı kalmaları beklenmektedir (2011: 9).  

Günümüzde iş hayatında risk almamak, kendini beceriksiz biri olarak görmek 

anlamına gelmektedir (Sennett: 2011: 94). Belirsizliğin yeni olmadığını yaşadığımız 

deneyimlere ve tarihsel bilgilere baktığımızda açıkça görürüz. Fakat bugün yaşanan 

belirsizliğin önceki dönemlerden farkı bireyselleştirmesi, bölmesidir. Üstelik bugün 

bir şirkete bağlı olmak, sadık kalmak, hapsolmak anlamına gelir. Güncel hayatla baş 

etmenin yolu olarak bireyin önüne hiçbir yere bağlanmama ve yüzeysel iş ve ilişkilere 

girme konulmaktadır. Artık normalleşme ya da katılık yok edilmesi gereken bir engele 

dönüşmüştür (Gorz, 2001: 44).  İş yaşamında yaşanan etkiler, işin doğasının 

dönüşümü, eğilip bükülebilir bir hal alması süreçleri bir sonraki bölümde, esneklik, 

güvencesizlik ve belirsizlik üzerinden ele alınıp, işin işçi üzerindeki etkileri ve üretim 

tüketim süreçlerindeki izleri tartışılacaktır.  

 

2.2 Esneklik, güvencesizlik ve belirsizlik  

 

Esneklik (flexibility) İngilizcede 15. yüzyılda kullanılmaya başlanmış ve asıl 

anlamını insanların rüzgârda eğilen ağaç dallarının tekrar eski hallerine geri dönmek 

yönündeki gözleminden almıştır. Fakat 21. yüzyılda eğilip bükülebilir insan gücünün 

değişen koşullara uyum sağlaması ve bunlardan zarar görmemesi kelimenin ilk 

anlamına karşılık gelir. Günümüzde toplumlar daha esnek kurumlar ve akışlar 

oluşturarak rutinin, tek tipin, aynılığın kötülüklerini yok etmenin yollarını aramaktadır 

(Sennett: 2011: 47). Esneklik, akışkan modern dünyaya ayak uydurmanın yegâne 



32 
 

koşulu haline gelmiş bulunmaktadır. Bu bir anlamda sürekli bir şekilde değişime hazır 

bulunmak anlamını da içerir (Bauman, 2011: 8). 

 

İlk zamanlar, modernlik öncesi dönemde esneklik girişimcilik ve erdemle anılır 

(Sennett, 2011: 48). Ancak bugün esneklik daha çok bir rekabetle karakterize edilir. 

Rekabeti vahşileştiren küreselleşme süreci işletmeleri hızla değişen piyasaya ayak 

uydurmaya zorlayarak, istihdama dair engellerin ve hukuki düzenlemelerin 

gevşetilmesi için girişimlere itmiştir. Sermayeyi yerel sınırlardan, gümrük 

duvarlarından kurtaran hukuki düzenlemeler, enformasyon dolaşımı sermayenin 

emeğin ucuz olduğu ülkelere akmasını sağlamıştır. Bu yönüyle esneklik, işletme 

evreninde işten çıkarma, işin tanımını eğip bükme, kuralsızlaştırma olarak 

belirginleşir. Çalışanlar için ücretin değişmesi ve çalışma zamanının belirli olmaktan 

çıkmasına karşılık gelir. Varoluşun tüm boyutlarını ekonomik ölçütlere göre 

düzenleyen bir akıl biçimi olarak neo-liberalizm, Brown’a göre hayatın tüm alanlarını 

ekonomikleştirerek her şeyin yeniden yapılandırılmasını, risklerin 

bireyselleştirilmesini, iş sürecinin hayatın tüm alanına yayılımını kapsamaktadır 

(2018: 13). Devletin yükümlülüğünde olan her şey bireyin omzuna yüklenerek birey 

olmayı öğütleyen bu akıl biçimi, bireyleri pazarın aktörü haline getirmektedir. Tüm 

bireysel süreçler şirket mantığıyla kar-zarar hesapları yapılarak açıklanmakta, temel 

insani dinamiklere bu öncelik hâkim olmaktadır (Brown, 2018: 25). Ancak bu durum 

yaşanırken bireyin özgürlüğü ve özgür olarak bireylerin eylemde bulunması siyasal 

söylemin merkezinde yer almaktadır. Esnekliğin ve değişime açık olmanın özgür 

eylem için bir gereklilik olduğu, modern öncesi dönemde önemli bir alana karşılık 

gelir. Fakat bugün yeni üretim ve tüketim biçimleri özgürlük arzusuna ihanet eder hale 

gelmiştir. Bugün esneklik arayışı ve rutine karşı isyan bireyi özgürleştirecek koşullar 

yaratmak yerine yeni denetim, iktidar ve kontrol mekanizmaları yaratmakta. Bunun 

yanı sıra denilebilir ki esneklik düzensizlik yarattığı gibi sınırlamalardan kişiyi 

kurtarmaz, bunu sağlamaz. Oysa ilk dönemde bu, bireylerin tercihte bulunabilmesi 

açısından ve karakter oluşumu bağlamında önem arz etmekteydi.  

 

Bauman’a göre günümüzün sloganı ‘esneklik’ olmuştur ve işgücü pazarına 

uyarlandığında bu slogan, iş kavramının artık geçerliliğini yitirdiğine işaret 

etmektedir. Esneklik, herhangi bir güvencesi olmayan, sıkı bağlar ya da ileride 



33 
 

yükselme ümidi sunmayan, belirli tarihli veya esnek sözleşmelerden, önceden haber 

vermeksizin ve tazminat ödemeksizin işten çıkarmalardan başka bir şey vaat etmeyen 

işler şeklinde karşımıza çıkar (Bauman, 2019: 236). İşin yerini kısa vadeli veya 

periyodik olarak yenilenen sözleşmeler ya da ortada bir sözleşme olmadan verilen işler 

alır. Çalışanların ‘ikinci bir bildirime kadar’ koşuluyla işe alındığı dönemin başladığını 

bildiren Bauman, iş hayatının, esneklik yüzünden ağzına kadar belirsizliklerle dolu 

olduğunu söyler (Bauman, 2019: 217). Bu görüşe göre, Fordist üretim sistemine has 

olan çalışmanın ve emeğin anlamı kaybolmuştur. Çalışma iyinin ve kötünün ötesinde, 

dışında bir yere taşınmıştır. Sendikacılık gibi faaliyetler de esneklikle birlikte ortadan 

kaybolmuştur. Demek parçalanan bir yapı söz konusu, parçalanmakla kalmayan ama 

aynı zamanda parçalayan. Parçaladığı için de birleştirmeyi imkânsız kılan. Geleceğe 

dair tahayyülü rafa kaldıran. Dolayısıyla bu tür bir algılayış bireylerin iş yaşamından 

anlamlı bir bütün oluşturmasını da engeller (Sennett, 2011: 129). Modernitenin 

geçirdiği dönüşümü geniş bir perspektiften ele alan Toffler, üçüncü dalga olarak 

adlandırdığı endüstri sonrası toplumda işin esnekleşmesi sonucu işçilerin daha çok 

değişiklikle ve yeni düzenlemelerle baş etmeyi öğrenmeye zorlandığını söylemektedir 

(1996: 425). Bununla kısa vadeli pratiklere işaret eden Toffler’dan yola çıkarsak 

denilebilir ki esneklikle yönetilen bir hayatta yaşam stratejileri ve planları da haliyle 

kısa vadeli hale gelir (Bauman, 2019: 205). Sennett, kısa vadeli plan ve hedeflerin 

yaşamın belirgin karakteri haline gelmesinden ötürü, her şeyin parçalı olduğuna ve 

bağlılık, sadakat gibi durumların ortadan kalktığına inanır (2011: 25). Bauman’a 

göreyse istihdam kısa vadeli ve istikrarsız hale geldiğinde karşılıklı vefa ve 

bağlılıkların yeşermesi ve kalıcı olması mümkün değildir (2019: 219). Sözgelimi 

günümüz aile biçimine baktığımızda bağlılığın, sorumluluğun, güvenin tesisi için 

gerekli olan temel şey uzun vadeli bir süreçtir. Fakat bugün bunların tamamı ıskartaya 

çıkartılarak, her an bir zemin kaymasından dolayı ve her şey kısa vadeli olduğu için 

bir rutin, bir alışkanlık gelişmemekte. Çünkü temelde yeni ekonomi, zaman içinde 

oradan oraya giden bir işçiden, bir iş sürecinden beslenmektedir. İşverenler işçilerden 

değişik koşullara uyabilen, sorumluluktan kaçmayan, esnek bireyler olmalarını 

gerektiğinde yeni bilgiler edinmek için iş değiştirmesini ister (Toffler, 1996: 426). 

Bilginin önemini açığa çıkaran bu bakış açısı, bilginin üretim ve emek süreçlerindeki 

rolünü açığa çıkarır. Çünkü işten çıkarmanın sebebi bilgi eksikliği olarak görülüyorsa, 

bilginin şirket için önemi de vurgulanmış olur. Dolayısıyla bilginin değişen konumu 



34 
 

ve yapısı işçi için, emek gücü için bir belirsizliği beraberinde getirir. Aynı zamanda da 

belirsizliği besleyen bir güç olarak bilginin konumunu gözler önüne serer.  

  

Bir itiraz gelebilir bu noktada, belirsizliğin her zaman olduğuna dair fakat 

buradaki belirsizlik, geçim kaynakları ve geleceğe yönelik yatırımları mahveden 

durumlardan daha farklıdır gerek sebep gerekse de sonuç açısından. Günümüzdeki 

belirsizlik şiddetli bir bireyselleşme hareketi şeklinde zuhur eder. Birleştirmekten çok 

bölen, ertesi gün kimin hangi bölümde uyanacağı bilinmeyen, ‘ortak çıkarlar’ fikrinin 

gittikçe rafa kalktığı bir süreci kapsar (2019: 218). Güvencesizlik, dengesizlik ve 

kırılganlık günümüz yaşam koşullarının en yaygın özellikleri olarak karşımıza 

çıkarken, bu tür koşullarda çalışanlar için Standing (2019), prekarya kavramını 

kullanır. Standing, 1970’li yıllarda iktisatçıların neo-liberal söylemi siyasetçilere 

dayatarak kalkınma ve büyümenin temel koşulu olarak rekabeti hayatın tüm alanlarına 

yayması gerekliliğini kabul ettirdiğini söyler (2019: 11). Elbette kilit noktanın 

çözümünde yine sermaye birikimine yol açan emek gücünün esnekliğinin arttırılması 

şartıyla bu söylem dayatılır. Bu da riskin ve güvencesizliğin emek gücüne ve onların 

ailelerine sirayet etmesi anlamına gelir. Standing, bunun sonucunda herhangi bir 

istikrara sahip olmayan ve kürenin her tarafına yayılmış küresel bir prekaryanın ortaya 

çıktığını söyler. 1980’lere gelindiğinde neo-liberal söyleme emek piyasasında 

esnekliğin sağlanmasının maliyetleri azaltacağı, aksi halde şirketlerin üretimini emek 

maliyetlerinin düşük olduğu yerlere kaydıracağı saptamaları yapılır. Esnekliğin pek 

çok boyutu mevcut bu anlamda. Ücret esnekliği, ücretlerin düşürülmesi anlamına 

gelirken, istihdamda esneklik firmaların istihdam düzeyini düşürmesi ve azalması 

anlamına gelmektedir. İş esnekliği ise çalışanların belirli bir yerden başka yere transfer 

edilmesi, vasıflarda esneklik ise işçilerin vasıflarının kolayca ayarlanması anlamına 

gelir (Standing, 2019: 19). İstikrarsızlık ve durgunluğun sebebinin esnekliğin 

olmamasına bağlayan neo-liberal iktisatçılar açısından her şeyin çözümü emek 

sürecinde yukarda sıraladığımız yapısal reformların yapılmasıdır. Ama asılında çözüm 

olarak öne sürülen reformlar emeği prekerleştirir, güvencesizlik, belirsizlik ve 

güvensizlik çalışanların ortak deneyimi haline gelir. Teknolojik ilerleme, verim 

yükseltme çabaları aslında daha az iş olanağı anlamına gelir. İşsizliği doğuran süreç 

aslında daha az güvenlik ortamına tekabül eder. Bauman’a göre güvenli şirketlerdeki 

güvenceli işler, pek çokların anılarında kalmıştır. Çünkü ne bir işe kabul edilmeyi, ne 

de kabul edildikten sonra o işte kalıcı olmayı garantileyecek beceri ve deneyim 



35 
 

kalmıştır (Bauman, 2019: 236). Sennett bundan olacak bugünün kapitalizminde ayırt 

edici nitelik olarak emeğin yerinden edilişini ele alır (2011: 21). 

 

Standing, emek piyasasındaki esnekliğin 1980’lerden sonra başladığını dile 

getirir. Standing’e göre, esnekliğin pek çok boyutu vardır. Yukarıda da belirttiğimiz 

gibi ücret esnekliği, ücretlerin düşürülmesi; istihdamda esneklik, firmaların istihdam 

oranlarını keyfi bir şekilde düzenlemesi ve istihdam güvenliğinin azalması; iş 

esnekliği, çalışanların şirket içinde transfer edilmesi; vasıflarda esneklik ise işçilerin 

vasıflarının kolayca ayarlanması anlamına gelmektedir (2019: 19). Emek noktasında 

meydana gelen esneklik eşitsizlikleri arttırarak, endüstri toplumunun temelindeki sınıf 

yapısını değişmesine yol açmıştır. Bu şekilde emek faaliyeti gerçekleştirenleri 

Standing, prekarya kavramı ile ele alır. Prekarya terim olarak ilk defa 1980’li yıllarda 

Fransız sosyologlar tarafından geçici ve mevsimlik işçileri tanımlamak için 

kullanılmıştır (Standing, 2019: 24). Ancak prekarya daha sonraları belli bir toplumsal 

sınıfa işaret etmekten çıkmış, tüm toplumdaki istihdam biçimlerini kapsar hale 

gelmiştir. Geçiciliğin ve belirsizliğin yaşamın tamamını kuşatmış olmasıyla bütün 

insan eylemleri bunun hükümranlığı altına girmiştir. Standing’in işaret ettiği noktada 

bugün enformayon ve iletişim teknolojilerindeki gelişimle iş yapma süreçleri uzağa 

taşınmış, emek gücünün kullanım alanı fabrikadan ev içine genişlemiştir. Fakat 

yalnızca iş süreçleri değil, üretim ve tüketim süreçleri de aynı dönüşüme tabii 

olmuştur. Bauman’ın kavramlarıyla düşündüğümüzde de esnekliğin ve 

güvencesizliğin akışkan modern toplumda yaşamanın bir göstergesi haline geldiğini 

görürüz. Bu yüzden de sadece emek süreçleriyle değil topyekûn bir yaşam tarzıyla 

ilişkilidirler. Tüketim süreçlerinden bireyselleşmeye, mekândan kolektifliğe her şey 

esneklik, belirsizlik ve güvencesizlikten nasibini almıştır. Bu konuyu biraz açtıktan 

sonra Standing’in kavramlarına tekrar geri döneceğiz.  

 

Mevcut anı ve değerleri ıskartaya çıkaran, değiştiren ve süreksizliği süreklilik 

olarak kodlayan akışkan modern toplumda telaşlı adımlara ayak uydurmanın, doğru 

yerde durmaktan emin olmanın koşulu her gün yeni kanıtlara ihtiyaç duymaktan 

geçmektedir. Güvencesizliği ve esnekliği bu anlamda değişen, rotasını koruyamayan, 

her şeyin kısa vadeyle yönlendirildiği bir süreç olarak ele alabiliriz. Belirsizlik bu 

süreçlerin doğurduğu, geleceğe dair bir endişenin sonucu olarak ortaya çıkar. 



36 
 

Dolayısıyla akışkan modern toplumda bireyler değişim rüzgârına ayak uydurmak için 

tüketim mekânlarını gezmeyi, her an tüketmeyi bu endişe ve güvensizliğin çözümü 

olarak görmektedir. Bauman’ın ifade ettiği gibi zamanın koşup kaçarken çıkardığı 

sesler, bir alarmın habercisi gibidir (Bauman, 2018b: 15-16). Bu alarm bireylere 

hemen, anında bir şeye koyulmazsanız uçacak olanı yakalamanız gitgide imkânsız hale 

gelir, demektedir. Her şeyi tüketime indirgeyen bu yaşamda, tüketim nesneleri 

kullanıldıkları esnada kullanışlılıklarını, parıltılarını, cazibelerini kaybeden nesnelere 

dönüşürler (Bauman, 2018b: 17). Her şey tüketim değerine indirgendiğinden, 

tüketildikten hemen sonra işlevsizleşir, ıskarta haline gelir. Dolayısıyla bireye 

işlevsizleşen nesnelerin yerlerini boşaltma, yeni tüketilecek nesnelerle ikame etme 

fikrini aşılar. Akışkan modernliğin bir tezahürü olan atık derhal imha edilmelidir ki 

yerlerine yeni atıklar eklenebilsin. Akışkan yaşamda bireyler, kaçıp giden treni 

yakalayamamanın utancından kurtulmak adına, şeylerin doğasında mevcut olan 

sadakatin yerini her an tetikte olmayla ikame etmektedir. Dolayısıyla bireyin tüketim 

süreçlerini içselleştirmesi için akışkan modern dünyada sadakat gururla değil, utançla 

karşılık bulmaktadır. (Bauman, 2018b: 17). Mesela bir kültüre, bir değere, bir insana 

olan bağlılık utanılması gerek özelliklerdir. Geçmiş olarak adlandırılan zaman 

diliminde değer olarak görülen ve sadakat gösterilen neyse mevcut anda utançla 

karşılık bulur. Oysa modern öncesi dönem için geçmiş, geleceği düzenlemenin bir 

yoluydu (Giddens, 2004: 105). Ancak akışkan modernlikte durum tam tersi bir hal 

almıştır. Örneğin, bir cep telefonunun yenisi çıkmışsa her yerde yeninin özellikleri 

vurgulanıp yeniye sahip olmanın değeri ön plana çıkartılarak eldekinin kıymetsiz 

olduğu hatırlatılır.  

 

Tüketici toplum modelinde mühim olan hiçbir şeyin kesin olarak 

benimsenmemesi, hiçbir nesnenin bağlılığa mazhar olmaması, ihtiyacın ne şartla 

olursa olsun karşılanmış görünmemesidir. Asli ve mutlak olan tek şey geçicilik ve 

uçuculuktur (Bauman, 1997: 42). Akışkan modern toplumda geçiciliğin yenilik 

takıntısına karşı yerleşik bir değeri söz konusudur (Lee, 2005: 66). Bugünkü toplumun 

en görünür ve davranışsal ilkesi Bauman’a göre hazzın geciktirilmesidir. Bir şeye dair 

arzu, umut olarak kaldığı sürece etkili olabildiğinden umudun sona ermesi akışkan 

modern toplum için bir felakete dönüşür. Arzunun bütün dinamikleri arzunun 

doyurulmamasına kilitlenmiştir (Bauman, 2019: 231). Daha önceleri tatminin 

gecikmesi, üretenin içindeki tüketiciyi uyanık ve tetikte tutarak, tüketicinin içindeki 



37 
 

üreticiyi nefes almadan çalışır halde tutmaktaydı. Bu erteleme durumu, bir ahlaka 

karşılık geliyordu, işi/emeği başka bir şeye zemin hazırlayan bir eylem olarak değerli 

kılıyordu.  Fakat bugün, geciktirilme ahlaki bir erdem göstergesi olmaktan çıkıp bir 

yük haline gelmiştir. Üretici toplumlarda hazzın geciktirilmesi emek sürecinin 

devamlılığını sağlarken tüketici toplumda arzunun devamlılığını sağlamaktadır 

(Bauman, 2019: 233). Ancak tüketici toplumdaki arzu azar azar doyurulduğunda 

devamlılığını sağlayabilir. Bunun yolu da asla tam olarak tatmin etmeyen tatmine, asla 

sonuna kadar içilmemesi, hep yarım bırakılması gereken bir ilaca benzemektedir. 

Tatmin süresini mümkün olduğunca en aza indirmek devamlılık için esas halini 

almıştır.  

 

Tüketimde değişimi zorunlu hale getiren akışkan modern toplumda bireysellik 

söylemi de durmadan kendini yenilemektedir. Bauman’a göre bugün birey olmanın ne 

demek olduğunu kime sorarsak soralım diğerleri gibi olmamak gibi bir cevap alırız 

(2018b: 26). Bauman, bunun bir paradoks olduğunu, çünkü bireye başkaları gibi 

olmamayı hatırlatan şeyin, farklı olmaya iten gücün kaynağı bireye benzeyen 

ötekilerdir. (2018b: 26). Paradoksun bir yönü birey olun çağrısını yapanın,  telkinlerde 

bulunanın aslında söylemsel olarak kurduğu farklılığın bir yanılsama olmasından 

kaynaklamasıdır. Her başkasına benzemeyin, kendiniz olun diyen söylem hitap ettiği 

bireyleri birörnek kılmak için tüm ikna stratejilerini harekete geçirmektedir. 

Homojenleşme bir tür kalabalıktan farklılaşma ve bireyleşme ideolojisiyle birlikte 

pazarlanmaktadır.  Bunun bir söylem ve pazar ekonomisinden ileri geldiği kuşkusuz, 

fakat farklı olmaya dair çabanın ve huzursuzluğun sancısını göğüsleyebilmek oldukça 

zordur. Dolayısıyla bireyselliği ön plana çıkaran bir toplumun, diğerlerinden farklı 

olmayı öğütleyen bir toplumun bütün üyeleri birey olmak zorundadır. Ancak 

bireysellik söz konusu olduğunda hiçbir bireysel tercihten bahsedilememektedir 

(Bauman, 2018b: 26). Paradoks, birey olmak başkasına benzememekle mümkünken 

tüketici bireylerin kalabalıktan sıyrılmaya çalıştıkları ölçüde kalabalığa karışmaya 

mahkûm kılınmasıdır.  Bugün, Bauman’a göre, birey olun diyen çağrı karşısında birey 

olmanın tek yolu birey olmamaya çalışmaktır (Bauman, 2018b: 27). Çünkü birey olun 

diyen bir çağrı karşısında ne yapılması gerektiği kafa karıştırıcıdır,bireyselliği arayan 

günümüz toplumu birey olmanın kılavuzunu hazır bulunan uzmanlar aracılığıyla 

gerçekleştirir. Bu tür bir toplumda böyle uzmanların sayısı oldukça fazladır. Kişisel 

gelişimden atölyelere kadar pek çok mecra bunu dillendirir. Bireyselliği bir mucize 



38 
 

olarak bize vaat ederler. Aydınlanma aklının getirdiği bir miras olan bireysellik, 

akışkan modern toplumda dönüşüme uğramış; bir yükümlülük halini almıştır. İlkinde 

özgürleştiren bir şey olarak belirtilirken ikincisinde bir yükümlülük, görev şeklinde 

belirir. Peki, neden bu kadar yükselişte bireysellik ve neden her tarafta birey olun 

çağrısı dayatılmaktadır? Demek zayıflayan, bozulan bir şeyler de mevcut ki durmadan 

bireysellik çağrısı yinelenmekte. Toplumsal ağların zayıflaması sonucu ortaya çıkmış 

bu çağrı, toplumsal ağın zayıflamasının aynı zamanda bir sebebi olarak da ele alınabilir 

(Bauman, 2018b: 31) 

 

 Akışkan modern toplum, üzerindeki yükü bireylere atarak onlara çağrıda 

bulunur.  Sınıfsal uçurumların derinleşmesi buradan kaynaklanır. Akışkan modern 

toplum, küresel altsınıflar icat ederek, onları göz önünden kaldırır, periferiye, 

görülmeyen bir yere hapseder. Bireyin vicdanını rahatsız etmeyecek bu kovulma, 

yalnızca televizyonlardan görülebilmekte, psikolojik olarak toplumun diğer üyelerini 

rahatsız etmeyecek bir mesafede durmaktadır. Bu küresel altsınıflar, küresel serbest 

ticaretin, ekonomik ilerlemenin ve birey çağrısı yapan akışkan modern toplumun birer 

döküntüsü, ıskartası ve atığıdır (Bauman, 2018b: 34). Oysa çok zor bir süreç olan 

bireysellik, akışkan modern toplumda sürekli yolda olmayı ve yolda asla mola 

vermemeyi gerektirir. Tavsiye ve kılavuz olarak belirtilen bireyselleşme süreci sürekli 

bir değişime tabi olduğundan, yaşam boyu kavgası verilmesi gereken, asla durulmayan 

bir süreç olarak karşımıza çıkar. Dolayısıyla böylesi bir toplumda hayat sadece 

bireysel olun diyen bir çağrıdan ibaret görülmektedir. Öyle ki, sürekli koşan biri 

etrafına yeterince dikkat edemez, diğer şeylere vakit ayıramaz. Mola söz konusu bile 

değildir (Bauman, 2018b: 36). Tüketimcilik buna endekslenerek, bireyselliklerini inşa 

etmeye çalışan kimselerin ihtiyaçlarına karşılık vermek üzere bireylere sunulur. Ancak 

bu noktada kendini eşsiz olarak konumlandırmak, farklı olmak hiç de kolay değildir, 

çağrı herkesi kapsamaktadır. Zira kitlesel olarak bireysellik oksimoron bir ifadeye 

karşılık gelir. Tüketim toplumu, bireysellikle aslında tüketim nesnelerine sahip olmayı 

kastetmekten başka bir şey yapmaz. Bu yüzden bireysellik bahsedilen sebeplerden 

ötürü Bauman için gerçekdışıdır (2018b: 40). Başka bir ifadeyle, liberal ekonomik, 

politik, kültürel sistemlerin evrildiği endüstri sonrası toplumun bireyden anladığı, 

bireyin özgürlüğü saydığı şey, aslında birey olmaktan çıkmaya, bireyin özgürlüğünü 

yitirmesine, insanın bireyleşmek yerine, kalabalığa bir farklılaşma yanılsamasıyla 

daha da derinden dâhil olmasına tekabül etmektedir.  



39 
 

Bu anlamıyla birey güvencesizlikten, belirsizlikten kendini toplu olana kapatır 

hale gelir. Bu hal de narsisizmle karşılık bulur. Oradan tezahür eder. Akışkan modern 

dünyanın sakinleri, özgürlüğe mecbur ama aynı zamanda sürekli yanlış tercih yapmaya 

mahkûmdur (Bauman, 2011: 116). Mevcut anın güvenilemezliği ve geleceğin 

belirsizliği sürekli yoldaşlar olarak durur yanlarında. Neo-liberalizmin 

güvencesizleştirme modelinin temelinde de bu durumdan izler vardır. Çünkü neo-

liberal akıl sendikalaşmayı ve bir cemaat etrafında birleşmeyi gittikçe 

zorlaştırmaktadır. Artık sadece gelecekte olası bir ihtimal için çalışanın örgütlenme 

hali söz konusu olmadığından, bireyler daima şimdinin kâbusu altında yaşamaktadır. 

Şimdinin kâbusu altında yaşayan bireylerin hayatının tüm boyutları bundan 

şekillenerek, farklı bir bağlama taşınır. İlişkiler de “şimdi”nin içinde zuhur ettiği için 

bozulmaya uğrar.  

 

İlişkileri Bauman, adı kötüye çıkmış riskler pahasına, yine de, bugün 

oynanmaya değer tek oyun olarak görür (Bauman, 2003: 9).  Ancak Wendy Brown’a 

göre temiz bir ilişki kurma biçiminin geldiğimiz noktada mümkün olmayışı bir hakikat 

halini almıştır. Öyle ki herkes ve her şeyin ekonomikleştirildiği bir dünya düzeninde 

ilişkiler de temel ekonomik referanslarla açıklanır durumdadır (Brown, 2018: 32-35). 

Bireyselleşme süreçlerinin kapitalizmin geldiğimiz yeni evresinde sürekli üretken 

emeğe karşılık gelmesi çalışmanın sonraki bölümlerinde detaylıca ele alınacaktır. 

Şimdilik tekrar Standing’in kavramlarına geri dönüp belirsizlik ve sınırların 

muğlaklaşmasını ele alacağız.  

 

Standing’in formülasyonundaki prekaryayı anlamanın yolu insanların nasıl 

olup da güvencesiz emek biçimlerini icra ettiğine bakmaktan geçer. Bunun sebepleri 

çoğunlukla güvencesiz bir varoluş içerisinde yaşayan, bu baskılara maruz kalan 

insanlarda güvenliğe dair, belirli bir kimliğe dair gelişim hissinin olmayışından ileri 

gelir. Prekaryanın çokluğu meydana getirdiği günümüzde, emek icra edenlerin 

çalışmaya ve işe dair algıları dil düzeyinde bir bozulma geçirerek işin adı değişir hale 

gelmiştir. Sözgelimi hiçbir yere gitmeyen ve geleceği olmayan işlere cafcaflı isimler 

verilerek işin güvencesizliği örtbas edilmeye çalışılır. Örneğin gazete dağıtan kişi, 

medya dağıtım görevlisi adını alabilmektedir (Standing, 2019: 37). Hayatlarının 

sürücü koltuğuna geçmesi mümkün olmayan prekarya sınıfı, hiçbir şeyin öznesi 



40 
 

olmadığı için zamanın da öznesi değildir. Dolayısıyla buna kısa vadeli pratikler eşlik 

eder, uzun dönemli düşünme rafa kaldırılır.  

 

Kısa vadeli düşünme pratiği, bireyselleşme süreçlerine yapılan vurgular, 

teknolojinin ve ağların gelişimiyle tefekkürü ve düşünmeyi imkânsız hale 

getirmektedir. Durmadan anlık uyarılara maruz kalan ve tatmin peşinde koşan 

bireylerin bireyselleşme sürecini sürdürmesi hep bir yanılgıya eşlik eder. Yanılgının 

sebebi buradan kaynaklanır (Standing, 2019: 39). Gelen anlık mesajları seçmedeki 

zorluk faydalı veya faydasızı birbirinden ayırmayı bireyler için güçleştirmektedir. Bu 

durum zaman ve mekân arasındaki sınırın bulanıklaşmasına benzemektedir. Zaman 

eskiden bu kadar önemli bir mefhum değilken, zamanın tarihi modernite ile başlar 

olmuştur. Dolayısıyla Bauman’a göre modernite, her şeyden önce, belki de başka her 

şeyin ötesinde, zamanın tarihi olarak ele alınabilir (Bauman, 2019: 168). Bauman, 

yirminci yüzyılın son çeyreğinin mekâna karşı verilen büyük bağımsızlık savaşı olarak 

tarihe geçeceğini dile getirir (Bauman, 2006: 15). Zaman üzerinde etkililik mekânın 

fethini kolaylaştırarak hızlı yer değiştirme ve her yeri aşkın bir mekân olarak bellemeyi 

beraberinde getirmiştir. Yaşadığımız dünyada uzaklık o kadar da önemli değilmiş, 

uzaklık sanki yalnızca iptal edilmek üzere var olmuş gibi görünür (Bauman, 2006: 90). 

Ağır modernite, sermaye ile emeği kaçması imkânsız demir bir kafeste tutarken, hafif 

modernite bunlardan birini kafesten çıkarmıştır. Katı modernite karşılıklı müdahillik 

çağıyken akışkan modernite bağların kopuşunun, belirsizliğin, kolaya kaçışların ve 

umutsuz arayışların dönemi olarak okunabilir. Dolayısıyla sermaye sahipleri olarak 

karşımıza çıkan ve akışkan modernitede yönetenler haline gelen sınıf bu toplumda en 

rahat hareket edebilenlerdir (Bauman, 2019: 182). Esnekliği olumlu anlamda 

yaşayabilen sınıf da bu sınıftır.  

 

Mekân prekarya için ortak kuralların benimsendiği bir alan değil, birkaç 

günlüğüne ziyaret edilen, vaatler yerine getirilmediğinde, hizmetler yeterli 

bulunmadığında anında terkedilebilen kamp yerlerine benzemektedir (Bauman, 2019: 

219). Işık hızındaki iletişim evreninde, mekân, anında kat edilebilmektedir (Bauman, 

2019: 177). Eylemler artık mekâna bağlı olmaktan çıkmış ve mekân önemini 

yitirmiştir. Zaman ve mekân ilişkisinde mekânın önemini yitirmesini Bauman şu 

şekilde açıklar: “Mekânın bütün parçalarına aynı zaman dilimi içinde ulaşılabildiği 



41 
 

için mekânın hiçbir parçası ayrıcalıklı değildir ve hiçbirinin özel değeri yoktur” 

(2019: 179).  Mekânın küçülmesi zamanın akışını durdurmuş, değişime uğratmıştır. 

Geçmişin ıskartaya çıkarılması ve geleceğe dair belirsizlik çağ insanını, nihai bir 

şimdinin içine hapsetmiştir. Bu tür insanlar daima stres içinde zamanın darlığından 

şikâyet eder ve her bir an doğrusal olmayıp parçalı hale gelir (Bauman, 2006: 101). 

Daima stres ve gerginlik içerisinde olan bireyler her şeyin zemin kaymasına uğradığı 

durumda elindekilerini de kaybetmekten korktuğu için pasif bir konuma itilir. 

Dolayısıyla güvencesizlik ve belirsizlik iş yaşamının dışına etkide bulunarak bütün 

süreçlere yayılır.  

 

Belirsizlik tam da risklerin tahmin edilememesi, hesaplanmaması, 

isimlendirilememesiyle ilişkilidir. Fakat bugün hareketsizlik ve sabitlik başarısızlık 

olarak görülür ve sabit kalmak ölümle eş zamanlı olarak okunur. Sürekli değişen iş 

süreçleri sermayenin etkisiyle varılacak hedeften çok bir tür ayrılma edimiyle önem 

kazanır (Sennett: 2011: 91). Birey için olduğu yerde durmak, çemberin dışında olmak 

anlamına gelir. Bireylerin sürekli iş değiştirmesinin sermaye odaklı olması bir yana bu 

tür bir karar alma süreci bireylerin üzerindeki etkiyle de açıklanabilir. Bireyin çalışma 

hayatında esnek olmasını arzulayan sermaye, emeğin esnekleşmesini zorunlu kılarak, 

esnek emeğin önünü açmıştır.  Esnek emek, endüstri toplumundaki emek süreçlerini 

unutturmak üzere yapılanmış bir emek türüdür (Bauman, 2006: 127).  

 

Emek ilk zamanlarda taşıyıcılarından bağımsız alınıp satılamadığı için bir meta 

olamaz, diye değerlendirilmekteydi. Çünkü işçiler hareket etmeyince bir yere 

taşınamazdı emek. Bu durum emek ve sermayeyi yan yana getirmişti. Oysa şimdi 

bunun tersi bir hal söz konusu. Mekânın işlevsizleşmesiyle sermaye hareket serbestliği 

kazanmış, kendisini işgücüne bağlı olmaktan kurtarmış, sermaye sahiplerinin ve 

işgücünün aynı mekânı paylaşma zorunluluğu ortadan kalkmıştır. Ancak bunu henüz 

tam olarak kesinlemekten kaçınan Bauman, bölgesel ayrışmalar gibi, yerel unsurların 

iş bozucu potansiyelleri ile sermayenin hareket alanının daraltıldığını söyler (2019: 

220). Buna rağmen, sermayenin eşi benzeri görülmedik ölçüde mekân bağımlılığından 

kurtulmuş, hafiflemiş, bağlarından ve köklerinden sıyrılmış olduğunu düşünür. 

Sermayenin yeni kazandığı mekân içinde hareket yeteneğinin düzeyi, pek çok 

durumda, mekâna bağlı politik eyleyicileri kendi isteklerine boyun eğmeye 



42 
 

zorlayabilmesini mümkün kılmıştır (Bauman, 2019: 220). Ancak sermayenin henüz 

arzu ettiği ölçüde serbestlik kazandığını belirtmek zor görünmekte. Yine de dev 

makineleri ve binaların yükünü üzerinden atmış sermaye, kabin bagajı içine (cep 

telefonu, evrak çantası, dizüstü bilgisayar) sıkışmış durumdadır. Dolayısıyla 

sermayenin bugün başlıca kar kaynağı maddi nesnelerden çok fikirlerdir. Fikirler bir 

kere üretilir ve prototipi çoğaltılarak kazanç getirmeye devam eder (Bauman, 2001b: 

38). Ancak bu küresel grubun en alt katmanını oluşturan ve fabrikada çalışan işçinin 

sermaye gibi hareket alanı yoktur ve bir yerde bulunmaya, sermaye küreselleştikçe 

yerel kalmaya mahkûmdur. Dolayısıyla her biri önemli olmadığı için de her an işten 

çıkarılabilir ve tutunacak yeri olmadığı için de geleceği düşünme ihtimalleri mevcut 

değildir. Bu anlamda Gorz, modern kapitalizmin yerini maddesiz denen, zihinsel 

emek, bilgi sermaye, zekâ sermaye olarak adlandırılan bir sermaye değerlendirme 

süreçlerine bıraktığını belirtir. Artık nicelik olarak ölçülebilen klasik emek biçiminin 

geride kaldığını belirten Gorz, maddesiz denen bir emeğin yer kaplamaya, görünür 

olmaya başladığını söyler (2011: 11). Gorz’un ifadeleri bireydeki mevcut bilginin 

makinelerden daha önemli olduğu gerçeğini gözler önüne serer. Bu konu, izleyen 

bölümde detaylıca ele alınacaktır.  

 

3. AKIŞKANLIK ve DÖNÜŞEN/DİJİTAL EMEK SÜREÇLERİ 

 

Toplumların ekonomik, sosyal değişim ve dönüşümü emek gücünü ve emek 

biçimlerini de dönüştürür. Üretim sürecinin en büyük özelliği, hiçbir zaman durağan 

olmaması, daima genişleme ve büyüme arzusu içermesidir. Üretim sürecinin bu 

anlamda değişimi dönüşlü olarak toplumsal düzeni, düşünceyi ve kurumları da 

değiştirir. Üretim için meydana getirilen, kullanılan, üretim sırasında edinilmiş 

bilgiler, deneyler gibi üretim sırasında kurulan ilişkilerin tümü üretim biçimi olarak 

ele alınır. Üretim biçimlerinin değişmesi, dönüşmesi toplumları, üretici güçleri 

dönüştürmekte büyük rol oynar. Bu, Marxçı anlamda toplumların gelişim tarihini, 

üretim süreçlerinin gelişmesinin tarihi olarak da okunabilmesi demektir. Kapitalizmin 

doğasında olan sürekli genişleme, dönüşme, kendi gelişim dinamikleriyle daima bir 

dönüşüm sürecinin içerisindedir. Kapitalist sistemin başlangıcından bugüne değin 

tarihsel gelişimi, emek araçlarını da çeşitli aşamalardan geçirmiş, her dönem bir 

öncekinden farklılaşmış ve farklı mücadele yöntemleriyle beraber zuhur etmiştir.  



43 
 

Toplumlar kristalize, idealize edilmiş bir görünüme sahip olmak ister her 

zaman. Bu isteğin kendisi toplumlardaki zemin kaymaları, yön kayıpları için yeterlidir. 

İsteğin yüzeye çıkıp somutlaşması için de Bauman’ın deyimiyle, çalışma etiğini 

(1997), bireylerin önüne koyarak, saygıdeğer bir birey olmaları için çalışmayı temel 

reçete şeklinde sunar. Herkesin iş sahibi olmasını, çalışmasını, işçi olmasını daha genel 

bir ifadeyle üretmesini sağlamak için de toplumun eksiklik ve gelişmemişliğinden dem 

vurup, eksiklikleri ortadan kaldırmanın tarifi olarak üretim sürecine dâhil olmayı 

bireylerin önüne koyar (Bauman, 1997: 29). Bu, aynı zamanda endüstriyel toplumda 

yaşamaya tekabül eder. İstek, endüstri toplumunun başlangıç sürecidir. Ancak kötü 

gidişatın sebebi olarak görülen ve kötü gidişatı ortadan kaldırmakla övünülen 

çalışmak, hem bir teşvik hem de bir aldatmaca olarak varlık alanı bulur. Bu sloganın, 

çalışın diyen sesin kendisi modern süreçlere özgüdür. Bireysel ve toplumsal 

kurtuluşun reçetesi olarak sunulan çalışmak, modern endüstri toplumunda üretimin 

can damarını oluşturur. Ancak bunları temel metinler aracılığıyla okumak, tartışmak 

bize daha geniş bir alan sağlar. Modernlikle beraber görülen düzenli ordu gibi fabrika 

modern toplumun başlıca panoptik kurumudur. Modernliğin ilk evrelerinde fabrikalar 

modern devletlerin araçlarını üretmiştir. Üretim hacmini genişleten fabrikada üretici 

güçlerin boyun eğmesi zenginlik için önemli bir faktör olmuştur. Bunun için de boyun 

eğdirmenin, sermaye ve emeğin metalaştırılmasının yolu, devletin zorlayıcı gücünü 

kullanmak olarak görünmüştür (Bauman, 1997: 33).  

 

Bauman, ağır modernite veya Ortodoks kapitalizme özgü niyet ve 

uygulamaları ele alabilmek için Henry Ford’un modelini evrensel model olarak ele 

alabileceğimizi söyler (2001b: 32). Öyle ki Ford’un yeni ve akılcı düzeni yaşadığı 

dönemin eğilimlerini gösterir. Niyeti ve uygulamaları genel olarak emeği ve sermayeyi 

ayrılmaz bir birliktelikle birbirlerine bağlamaktır. Dolayısıyla ağır modernite emek ve 

sermaye arasındaki bağımlılığın arttığı, oluşmaya başladığı bir nişanlılık dönemiyken 

akışkan modernite evliliğin zirvesi olarak görülebilir. Hardt ve Negri, modernleşme 

sürecinin emeğin tarım ve madencilikten endüstriye göçüyle tanımlandığını, post-

modernleşme sürecinin ise emeğin endüstriden hizmet alanına göçüyle tanımlandığını 

belirtirler (2003: 298). Çalışmanın bu bölümünde Bauman’ın deyişiyle katı modernite 

ve ağır kapitalizm dönemlerindeki emek süreçlerine dair teorik çerçeveyi ele alacağız. 

Sonrasında emeğin dönüşüm süreci üzerinde durarak maddi olmayan emek, dijital 

emek kavramlarını ve bu alandaki tartışmaları inceleyeceğiz. Bunu yaparken zaman 



44 
 

zaman iletişim ve enformasyon teknolojisindeki gelişmelerin etkisi de ele alınacak 

olsa da bu, esasen dördüncü bölümde tartışılacak bir konu olacaktır.  

 

3.1. Emek 

 

Emeğin tarihine baktığımızda etimolojik olarak, 1776’da Oxford English 

Dictionary’de, toplulukların maddi olan gereksinimlerini karşılamaya yönelik fiziksel 

çaba olarak ele alınır. Williams ise, emek (labour) kelimenin Latince ve Fransızcadaki 

kullanımlarına dikkat çekerek 1300’lerde işin yanında zahmet ve acı çekmek 

anlamlarında kullanıldığını, bugünkü anlamına kavuşmasının, on sekizinci yüzyılda 

ortaya çıktığını söyler (2018: 213). On sekizinci yüzyıla gelindiğinde emek kelimesi, 

sınıf ve sermaye ilişkisine dayalı kapitalist koşullar altında çalışma anlamına kavuşur 

(Fuchs, 2015: 51). Bu, modernitenin sermaye alanındaki görünümüne tekabül eder. 

Özel ve ticari işletmelerin ortaya çıkmasının yanı sıra kitlesel üretimin başlangıç 

çizgisi olarak da ele alınabilir. Endüstrileşmenin üretim sürecine yansıması ile ücretli 

çalışma önem kazanır olmuş, hayatın her tarafına egemen olmuştur. Emeği, üretim 

araçlarının ve bunun sonuçlarının insanların denetiminde olmadığı, çalışmanın zorunlu 

yabancılaştırılmış biçimi olarak ele alırsak; çalışmayı insanların doğal ihtiyaçlarını 

karşılamak için doğayı ve toplumu dönüştürmek niyetiyle emek araçlarını kullandığı 

süreç olarak ele alabiliriz. Bu durumda emek, sınıflı toplumlara; çalışma ise tüm 

toplumların ortak özelliği olarak karşımıza çıkar (Fuchs, 2015: 50). Yine emeğin 

sermaye ile bütünleşmesi ve servetin kaynağının keşfi olarak görülmesi, emeğin 

verimliliğinin yükseltilmesini ve dolayısıyla sömürü süreçlerini doğurmuştur 

(Bauman, 2001b: 30). Artık, katı olanı buharlaştırma, kutsalı dünyevileştirme süreçleri 

başlar olmuştur.  

 

Marx, emeği doğal ve zaruri bir zorunluluk olarak ele alıp, insanın doğayla 

alışverişini mümkün kılan, dolayısıyla da insan yaşamını sürdürmeye yarayan, 

toplumların varoluş koşulu olarak karşımıza çıktığından bahseder (2011: 56). 

Böylelikle emek, barınmanın, giyinmenin, yemenin, içmenin özetle temel yaşamsal 

faaliyetlerin sürdürülebilmesi ve karşılanması için gerekli bir şey olarak inşa edilir. 

İnsan emeği ve doğa arasındaki korelasyon da böylelikle kurulmuş olur. Toprağın 



45 
 

emek süreci içerinde işlenmesi ve onun bir değere dönüştürülmesi emek sürecinin 

doğayla kurulan ilişkisinin ana argümanlarından birisidir. Diğer yandan kullanım 

değerinin kendisi, madde ve emeğin birleşmesinden meydana gelir. Bu da yapılan işin 

doğa yasasıyla uyumlu olmasına tekabül eder (Harvey, 2012: 42). Marx için doğa, 

işçinin üzerinde etkinlikte bulunduğu, üzerinde etkin olduğu gereçtir, “işçi doğadan 

ve doğa yoluyla üretir” (Marx: 2013: 76). Ancak doğanın ilerleyen süreçte 

yabancılaşması, bugün geldiğimiz noktada doğanın yok oluşu, emek süreçlerini 

değiştirmiş, farklı alanlarda ve yapay doğaların inşa edilmesine sebep olmuştur.  

 

Baverman, emeği, insan türünü yaratan, bildiğimiz dünyaya şekil veren güç 

şeklinde ele alır (2008: 75).  Emek sürecinin basit unsurları olarak Marx, emeğin 

kendisi, emeğin nesnesi ve emeğin araçlarını sayar ve bunlar arasında bir ayrım yapar: 

Bir amaca yönelik faaliyet, çalışmanın üzerinde yapıldığı nesne, söz konusu 

çalışmanın araçları (Marx, 2011: 182; Fuchs, 2015: 52). İnsan etkinliğinden bağımsız 

olarak, insanlara hazır geçim araçlarını sağlayan ürünler insan emeğinin genel nesnesi 

konumundadır (Marx, 2011: 183). Emek nesneleri, daha önceki dönemlerde, emek 

aracılığıyla nesneye dönüştürülmüş ürünlerdir. Emek sürecinde –üretim için mal ve 

hizmetlerin kullanım değerlerinin üretilmesi için toplumsal ve doğal koşulların 

dönüştürülme süreci- her şey bir şekilde doğanın öğeleridir. Dolayısıyla emek 

süreçleri, insan ve doğa arasındaki bir süreç olup, kullanım değerlerinin kaynağı doğa 

ve emektir (Harvey, 2012: 127). Emek ise emek gücünün kullanımı anlamında olup, 

emek gücünün kullanımı, çalışmanın kendisidir (Marx, 2011: 181; Fuchs, 2015: 54). 

Emek, temel olarak, insan ve doğa arasındaki ilişkiye aracılık eden, onu düzenleyen 

ve kontrol eden bir süreçtir. Doğanın olanaklı kıldığı “maddelerin karşısında bir doğa 

gücü olarak yer alır” (Marx, 2011: 181).  Emek gücü bir nesne (toprak, evrensel bir 

materyal olarak emeğin nesnesi konumundadır) üzerinde kullanıldığında, bir nesne 

emek araçları tarafından dönüştürüldüğünde hammadde meydana çıkar. Doğanın 

emek tarafından dönüşümü için bu yüzden emek araçlarına ihtiyaç duyulur (Fuchs, 

2015: 54). Kapitalist akıl biçimine göre doğanın dönüşümünün sonu olmadığı için de 

yok olan neyse anında yenisiyle ikame edilir, bu ister emek aracı, ister emek nesnesi 

olsun.  

 



46 
 

Emek sürecinde insanlar, emek araçları aracılığıyla emek gücünü kullanarak, 

emek nesnelerini dönüştürürler. Kısaca emek araçları, emek nesnesinin 

(hammaddenin) dönüşümü için emek gücü (özne) tarafından kullanılan araçlardır 

(Marx, 2011: 183). Bu tanımda emek araçlarının, üretimle sınırlı olduğu anlaşılsa da 

Harvey, geleneksel araçların kastedilmediğini, fiziksel altyapı koşullarının bile insan 

emeğiyle üretildiğini, dolayısıyla bunun da, doğrudan olmasa da, süreç için zorunlu 

olduğunu ifade eder (2012: 132). Emek sürecinde neyin emeğin nesnesi, aracı, ürünü 

olduğu emek sürecindeki özel işleve bağlıdır. Önceden var olan emek nesnelerini ve 

emek araçlarını –ister doğal, ister dönüştürülmüş olsun- üretim araçları olarak ele 

alabiliriz. Üretim araçları, emek nesnelerinden (doğal kaynaklar, hammadde) ve emek 

araçlarından (teknoloji gibi) müteşekkildir.  Bir kısmının ölüm uykularından 

uyandırılması, olası kullanım değerleri olmaktan çıkarılıp etkinleştirilmeleri gerekir 

(Marx, 2011: 186). 

 

Burada ifade edilen şey, doğadaki emek nesnelerinin insanın kullanımında, 

hâkimiyetinde olduğuna dair bakış açısının diyalektik bir bakış açısı olduğudur. Fakat 

amaca yönelik, bilinçle, insanın emek gücünü kullanması emek sürecinde önemli bir 

etkendir. Bu durum emeğin basit bir insan etkinliği olmasından çok planlama, disiplin 

ve de üretim araçlarını kullanabilecek bir emek kapasitesi gerektirir (Marx, 2011: 182; 

Harvey, 2012: 130). Doğal olarak emek gücünün kullanılması, çalışmanın kendisini 

oluşturur (Marx, 2011: 181). Emek gücünün potansiyeli değerlendirildiğinde, emek 

gücü işçi haline gelir. Emeğin meta biçimine bürünmesi için ise emeğin kullanım 

değerlerine indirgenmesi, bir ihtiyacın giderilmesine harcanmasıyla vuku bulur (Marx, 

2011: 181). Marx’ın ifadeleriyle kullanım değerinin ihtiyaca karşılık gelmesi durumu, 

bugün ihtiyaçların sınırsızlığı ve ihtiyaçları uyandıran tüketim mekanizmasının 

araçları mübadele değerinin kullanım değeri olarak algılanmasına yol açar. Yaşamı 

idame ettirmek için bir şeylere sahip olmak onları kullanmanın önüne geçmiş 

bulunmaktadır. Buradan aynı zamanda şunu söyleyebilmek mümkün: ihtiyaç olarak 

görülen şeyler büyük oranda bir endüstri tarafından üretilir ve tıpkı emek sürecinin bir 

ürün yaratması gibi bu mekanizmalar da sahte ihtiyaçlar üretir. Emek gücü yalnızca 

somut ürünler yaratmak için kullanılmaktan arzular üretmek için kullanılmaya 

evrilmiştir.  

 



47 
 

İnsan yaşamının idamesi için gerekli koşulları emek sürecinde sağlayan emek 

gücü, emek nesneleri, emek araçları bir araya gelerek, üretimin nesnel ve öznel 

koşullarını oluşturur. Emek nesnesi ve emek aracı üretimin nesnel boyutunu, emeğin 

kendisi ise öznel boyutunu meydana getirir. Üretici güçler olarak karşımıza üretim 

sürecinin doğal, teknik ve insani yönleri çıkar. Üretici güçler Fuchs’a göre insanın 

doğanın maddi unsurları üzerinde tahakküm kurmasına, dönüştürmesine aracılık eden 

bir olgudur (2015: 55). Kapitalist sistem dâhilindeki üretici güçlerini sadece zenginliği 

ve kullanım değerlerini üretmek için kullanılan araçlar olarak ele alırsak yanılmış 

oluruz ki üretici güçler emeğin sömürülmesi amacıyla sömürüyü yoğunlaştırmak için 

kullanılan araçlardır (Fuchs, 2015: 61). Bu sömürünün araçları endüstri sonrası 

toplumun tamamına yayılım gösterir. Emek araçları sermayenin tekelinde olmayı 

sürdürerek ancak kendisini gizleyerek emek gücünün kullanımına verilir. Emek gücü 

bunu bir tür yaşamsal faaliyet olarak sürdürür gibi olsa da aslında olan şey emek 

gücünün üretim sürecinin içerisine dâhil edilmesidir.  

 

Emeği, soyut ve somut emek olarak ele alan Marx, üreticinin maddeleşen, 

metalara kullanım değerini kazandıran emeği somut emek olarak, soyut emeği ise 

metalara mübadele değerini kazandıran, cisimleşmiş emekle başka bir ürünü özdeşmiş 

gibi muamele ettiren emek türü olarak ele alır (2011: 59). Dolayısıyla somut emek, 

emeğin kullanım değeri üretmesi; soyut emek ise değer üretmesidir. Metalar kullanım 

değerleri için değil, onlarda kristalleşen emeğin değeri için mübadele edilirler 

(Amorim, 2018: 79; Fuchs, 2014: 158). İnsan ihtiyaçlarına karşılık gelen somut 

kullanım değerleri, mübadele sürecinde eşit olarak kabul edilir. Mübadele sürecinde 

metalar bir değere indirgenir (Fuchs, 2015: 81). Marx, üretken ve üretken olmayan 

emek arasında bir ayrımda bulunur ve üretken emeği sermaye üreten, kapitalist için 

artı değer üreten emek olarak ele alır (Fuchs, 2015: 64). Ancak bu tartışmalıdır, ileride 

Hardt ve Negri ile Lazzarato’nun görüşleri etrafında bu tartışmalı durum ele 

alınacaktır. Fakat kapitalist emek süreci, emek gücünün emekçi tarafından satıldığı ve 

sermaye tarafından satın alındığı koşulları yöneten bir sözleşmeyle başlar olsa 

sözleşmeler bugün hiç olmadığı kadar anlamsız bir işlev görür (Braverman, 2008: 77). 

Sözleşmeleri bizzat hazırlayan sermaye olduğu için ve neo-liberal aklın egemenliğinde 

sermaye sınırsız bir yetki alanına sahip olduğu için emek sürecinin nerede başlayıp 

bittiği belirsizdir ve emek gücü kullanıldığında bile emek gücü bunu kavramakta 



48 
 

zorlanır. Böylece emeğin üretkenliğinin nerede başlayıp nerede bittiği de belirsizleşir, 

üretken olan olmayan ayrımı ortadan kalkar.  

 

Marx’a göre her emek süreci, toplumsal sistem bağlamında bir sonuç üretir ve 

insan faaliyeti emek aracı yardımıyla, emek nesnesi üzerinde bir değişikliği 

gerçekleştirerek bir ürün yaratır (2011: 184). Dolayısıyla, yararlı bir kullanım nesnesi 

üretimi bağlamında emek araçları, emek nesneleri üretim araçları ve emeğin kendisi 

üretken emek olarak değerlendirilebilir. Üretken ve üretken olmayan emek ayrımı, 

emeğin sermayeye dâhil edilip edilmemesi üzerinden şekillenir. Meta üretimi 

bağlamında genel anlamda değer yaratan her emek etkinliği üretken emek olarak ele 

alınabilir. Yani genel bağlamda üretmek emek değildir, sermaye için üretken olan, 

sermaye için artı değer üreten bir emek üretken emektir (Karahanoğulları, 2014: 83). 

Ücretli emek olarak üretken emek, emek güçlerini piyasaya satmak koşuluyla sömürü 

süreçlerine tabiidir. Üretken olmayan emek, artı değer üretmemesine rağmen 

sömürülebilir. Tanım sermaye için artı değer üretimi bağlamında bu şekildeyken, 

emeğin ürettiği ürünün kullanım değerine göre yapılabilecek bir tanımda, sadece artı 

değer yaratması değil, artı değerin oluşmasına ve artmasına katkıda bulunan emek de 

üretken emektir (s.86). Örnek olarak fabrikada çalışan bir mühendisin yeni bir 

bilgisayar üretmesi sermaye için alınıp satılabilecek bir şey olduğu için üretken 

emektir. Bilgisayarın emek gücü çalıştırılarak yeni bir ürün elde edilmesinde 

sağlayacağı verimlilik dikkate alındığında artı değerin oluşmasına katkıda bulunan 

emek de üretken emek olarak değerlendirilmelidir.   

 

Meta üretimi bağlamında genel anlamda değer yaratan her emek etkinliğinin 

üretken emek olması metanın ne olduğu sorusunu açığa çıkarır. Meta, insan 

ihtiyaçlarını gidermeye yarayan, dışsal bir nesne olarak ele alınır. Marx’a göre 

kapitalist üretim modelinin egemen olduğu toplumlarda zenginlik, bir meta yığını 

olarak görünür (2011: 49).  Metaların değer olarak ortaya çıkması emeğin kendisinden 

kaynaklanırken, kullanım değeri olmaları hayalden kaynaklanan ihtiyaçları 

karşılamalarından ileri gelir (Lovell, 2006: 509). Bir şeyin yararlılığı ve ihtiyaca 

karşılık gelmesi onu kullanım değeri haline getirir. Metanın kullanım değeri dışında 

bırakılması ise bizi emek ürünleri kavramına gönderir. Emeğin ürünü dediğimiz şey, 

bir nesnede cisimleşmiş olan, katılaşmış olan, madde haline gelmiş emektir, bu emeğin 



49 
 

nesneleşmesidir (Marx, 2013: 75; Fuchs, 2015: 54). Emek ürününün kullanım 

değerinden soyutlanması, onun değerinin elde edilmesine yardımcı olur. Bir mal ya da 

ürün yalnızca soyut insan emeğinin onda cisimleşmiş olmasından dolayı bir değere 

sahiptir (Marx, 2011: 52). Tüm metaların ortak noktası, tamamının daha üretimlerinde 

cisimleşmiş olan insan emeğinin taşıyıcıları olmalarıdır (Harvey, 2012: 32). Kullanım 

değerinin değer ölçüsünü belirleyen nokta değerlerin özünü oluşturan emeğin, aynı 

emek gücü harcamasında karşılık bulur. Eşit sürede ve eşit oranda emek miktarı 

içererek üretilen metalar aynı değer oranına sahiptir ki toplumsal olarak gerekli emek 

miktarı eşit emek-zamana karşılık gelir. “Bütün metalar, değerler olarak, yalnızca, 

belirli miktarlardaki donmuş emek-zamandır” (Marx, 2011: 53).  

 

Metalar satılmak amacıyla piyasaya sürülür ve başarılı olursa değer para 

formunu kazanmış olur. Piyasanın ne olduğu sorusu burada önem kazanır. Piyasayı, 

karmaşık mübadele alanında metaların sayısız eşdeğeri olarak ele aldığımızda evrensel 

eşdeğerde kristalleşecek bir meta olarak para-meta karşımıza çıkmış olur.   Bunun 

doğabilmesi için elbette kullanım değerine yönelik arzunun, isteğin ödeme gücüyle 

desteklenmesi (efektif talep) gerekir. Emek, değerini parasal ücret olarak talep 

ettiğinden dolayı, para efektif talep olarak sermayenin dolaşım sürecine tekrar dâhil 

olur (Harvey, 2017: 30). Tüketici tercihi bu anlamda önemli bir role sahiptir. Fakat 

değerlerin maddi olmamasından kaynaklı olarak temsil aracı olmadan var 

olamamaları, değeri mübadele ilişkilerinin düzenleyicisi haline getiren para sistemini 

doğurmuştur (Harvey, 2012: 48). Bir meta, değerini parasal fiyatında ifade eder ki 

fiyat, metada nesneleşmiş emeğin para ile ifade edilen adıdır (Marx, 2011: 108). Para 

ise metanın değer ölçüsüdür. Dolayısıyla toplumsal olarak gerekli emek zaman 

bağlamında değer kavramı, kapitalist üretim biçimine özgü piyasa mübadelesinin 

kalbinde doğar. İnsan emeği ancak bir nesnede cisimleştirilirse değer halini alır. Yani 

donmuş olması, akışkan halde olmaması gerekir. Kapitalist ekonominin çalışma 

şeklini yönlendiren şey, değerin kristalleşmesini sağlayan para-biçiminin yükselişidir 

(Harvey, 2012: 51). Özetle kullanım değerleri maddi şeyler dünyasında, mübadele 

değerleri meta mübadelesinin zaman-mekânında, değerler ise piyasanın ilişkisel 

mekân-zamanı çerçevesinde var olurlar. Bunların üçü de birbirine diyalektik olarak 

bağlı ve bütünleşiktir, değerler, mübadele değeri olmadan, mübadele de kullanım 

değerleri olmadan var olamaz (Harvey, 2012: 52). Bunu üretim ve tüketim mantığıyla 

düşünürsek, ihtiyaç olmadan tüketim süreci mümkün olamaz. Dolayısıyla bugünün 



50 
 

kapitalizmi bu noktadan hareket ederek sürekli ihtiyaçlar üretir ve ihtiyacın 

karşılanmaması durumunda korkunç şeyler yaşayabileceğini bireylere hatırlatır. Bunu 

devasa kültür endüstrisinin araçlarıyla gerçekleştirir. Reklam endüstrisi bunda önemli 

bir etkendir. Sermaye birikimini ve sermayeye hareketliliğini mümkün kılan endüstri 

sürekli bir dolaşımı arzuladığından bunu gerçekleştirmek için kültür endüstrisinin 

araçlarını kullanır.  

 

Sermayeyi bir hareketlilikle ele alan Marx, sermayeyi değerlerin dolaşım 

süreci olarak ele alarak belli bir tarzda kullanılan para olarak ifade eder (2011: 150). 

Dolaşım süreci, sermayenin meta biçiminden para biçimine sonrasında ise para 

biçiminden meta biçimine dönüşümü için gerekli olan süreçtir (Fuchs, 2014: 159). 

Sermayenin artı değer üretme koşulu, dolaşımının artmasıdır. Yarattığı artı değer 

karşılığında mübadele edilmek üzere başka bir artı değerin yaratılmasını gerektirir 

(Marx, 1979: 444). Sermaye doğal olarak hareket halindeki değer olarak karşılık bulur 

(Harvey, 2012: 105). Değer ise kapitalist toplumsal ilişkilerinin ilkesi olarak üç temel 

görünüm biçimine sahiptir: Meta biçimi, para biçimi, sermaye biçimi. Ancak Gorz’un 

deyimiyle “ekonomik anlamda değer daima bir metanın diğer metalar karşısındaki 

mübadele değerini belirtir” (2011: 28).  

 

Sermayeyi sadece daha fazla paraya sahip olmak için kullanılan para olarak ele 

almak Harvey’e göre, Marx’ın benimsediği bir tanım değildir (2017: 24). Sermayeyi 

bir hareket halindeki değer olarak ele almak para ve diğer şeyleri konuşulur hale 

getirir. Sermaye olarak belli bir parayı elinde tutan kapitalist pazar yerinde iki meta 

satın alır: Emek gücü ve üretim aracı. Değişir sermaye olarak emek gücü, değer 

yaratan sermayedir ve emek üretimde belirleyici olan faktör olduğu için değişmez 

sermayenin değerini yeni metaya aktarır ve metaya yeni değer katar (Marx, 2011: 210; 

Fuchs, 2015: 499; Dyer-Witheford, 2019: 37). Emekçi kullanım değeri elde etmek için 

emek gücünün kullanımını belirli bir zaman dilimi için kapitaliste satar. Gelişkin bir 

meta mübadelesi sisteminin varlığı (fiziksel altyapı, üretim araçlarının kullanılması) 

sermayenin kullanımı için zorunludur. Marx, bu yüzden sermayenin para, metalar ve 

ücretli emeğin dolaşımının, sisteminin varlığı durumunda ve sistem dâhilinde 

oluşabileceğini belirtir (Harvey, 2017: 25). Bu noktada, değer bir değişim geçirir ve 

meta kılığında ortaya çıkmaya başlar.  Çünkü başlangıçta sermaye sadece para 



51 
 

biçimindedir. Sonrasında para ortadan kaybolur, emek gücü ve üretim araçları kılığına 

bürünür. Emekçi emek gücüne eş bir değeri, yaşamını idame ettirmek için üretir ama 

aynı zamanda da üretim araçlarının değerlerini ürettiği metaya aktarır (s.26). Ancak 

emek gücünü satmak için sözleşme imzalayan emekçi sadece kullanım değeri üretmek 

için çalışmaz, çalışmasının yalnızca bir kısmı, diyelim altı saati kullanım değeri içinse, 

geri kalan dört saati sermaye içindir ki bu dört saat karşılıksız üretimdir ve artı değeri 

üretir. Artı değer parasal karın temeli olarak karşılık bulur. Kapitalist üretim bu 

anlamıyla ikili bir karaktere sahiptir: kullanım değeri için metaların üretimi ve 

kapitalistin çıkarı için artı değer üretimi (Harvey, 2017: 27). Kapitalist üretim 

kesintisiz büyümeye tekabül eder. İş gününün uzunluğu sermayenin artı değeri için 

bulunmaz nimettir dolayısıyla çalışmanın ilerleyen kısmında göreceğimiz gibi 

sermaye çoğu durumda artı değer üretiminin olanaklı olduğu yerlere göç eder. Bu göç 

etme sürecinde mekân-zaman birliğinin yıkılışı ve enformasyonun kolayca aktarım 

süreci bulması, hayatın her alanına yayılışı etkilidir.  

 

Kapitalist üretim biçiminde üretim araçlarına sahip olan sermaye, emek gücünü 

kendi çıkarı doğrultusunda ücretli emeğe dönüştürür. Bunun yanı sıra daha genel 

olarak sermaye, mevcut süreci bulduğu haliyle devralarak kapitalist üretim tarzı için 

dönüştürür, biçimlendirir (Harvey, 2017: 132). Ücretli emek bu anlamda sermayenin 

genişlemesi için zorunlu bir kaynak işlevi görür (Braverman, 2008: 78-80). Emeğin bu 

önemi yabancılaşmaya kapı aralar. Marx için kapitalist çağı karakterize eden şey, 

işçinin kendi bakış açısında emek gücünün kendisine ait bir meta halini alması ve 

bundan dolayı da emeğin ücretli emeğe dönüşmesidir (2011: 172). Sınıflı 

toplumlardaki çalışmanın –ki emeğe denk gelir- örgütleniş biçimi emek ürünlerine ve 

artık emeğe el koyma şeklinde düzenlenmiştir. Marx, nerede olursa olsun, üretim 

araçlarının tekeline toplumun bir kısmı sahipse işçinin kendi yaşamını idame ettirmek 

için gerekli emek-zamana ek olarak üretim araçlarına sahip olanların geçim araçlarını, 

tüketim ihtiyacını karşılamak için fazladan harcadığı emek-zaman miktarını eklemek 

zorundadır, der (Marx, 2011: 232). Sermayenin varlığı emeğin varlığına bağlıdır. 

Sermaye emek değil zenginlik yaratır ama bu sermayenin zenginliği olup, emeğin 

yoksulluğudur (Fuchs, 2015: 57). Emek sermaye için zenginlik yaratırken, işçi için 

ürettiği yoksulluktur; emek saraylar üretir ama işçi için ürettiği izbelerdir, der Marx 

(2013: 77). Kapitalist üretim sürecinde işçi yaşamını sürdürmek için emek gücünü bir 

meta olarak sermaye sahibine satar ve günün bir kısmında kullanım değeri yaratmak 



52 
 

için, günün diğer kısmında ise kendi için değil sermaye için çalışır. Sermaye sahibi 

için çalıştığı süre boyunca artı değer üretmiş olur (Fuchs, 2015: 57). Kapitalist üretim 

tarzı emeğin üretkenliğinde bir gelişmeye giderek işçinin kendisi için çalışmak 

zorunda olduğu kısmı azaltır ki kendisi için çalıştığı süre uzayabilsin ve artı değer 

oranı artsın (Marx, 2011: 313). Üretimin gücünün arttığı durumda işçinin 

yoksullaştığını, ne kadar meta üretirse kendisinin bir meta olarak o kadar ucuzladığını 

görürüz (Marx, 2013: 75). Artı emeğin icra şeklini genişleten kapitalist üretim mantığı, 

işçinin zorunlu çalışma süresini arttırıp emeğin piyasada satılıp, sermaye ve parasal 

kara dönüşmesini arzularken emek, bu yüzden, pek çok anlamda yabancılaştırılmış 

olur.  

 

Yabancılaşma kavramına giriş için Marx, emeğin yalnızca meta üretmediğini, 

kendisini ve bir meta olarak işçiyi de ürettiğini bunu da meta ürettiği oranda 

gerçekleştirdiğini söyler (2013: 75). Bu durumda emeğin ürettiği (emek ürünü) 

emekten bağımsız, yabancı bir şey, kendisini öznesinden (üretenden bağımsız) ayrı bir 

şey olarak gösterir. Emeğin nesneleştirilmesi olarak açığa çıkan emeğin 

gerçekleştirilmesi, işçiler açısından hakikatin yok olması şeklinde görünür (2013: 75). 

Dolayısıyla işçi kendi emek ürününe yabancı bir nesneymiş gibi bir ilişki içerisine 

girer. Bundan bize şöyle bir sonuç çıkar: İşçi kendisini ne kadar paralarsa karşısındaki 

yabancı, nesnel dünya o derece güçlenir, işçinin nesnelerden yoksulluğu o derece artar 

(Marx, 2013: 76). Bu elbette üretimin sonucunda görülen bir yabancılaşma biçimi ama 

üretim ediminin icrasında da yabancılaşma görülür. Marx’a göre çalışmanın kendisi 

işçinin dışında, onun özsel varlığının dışında olduğu için çalışırken kendisini inkâr 

eder, bedenini harcayarak zihnini yok eder (2013: 78). Yabancılaşma emaresi gösteren 

bir başka durum da zorlamanın ortadan kalkar kalmaz işçinin iş sürecinden kaçışıdır. 

Üstelik işin işçiye değil, bir başkasına ait olması işçinin çalışırken başkasına ait olması 

olarak tezahür eder. Yani yukarıdaki ifadeleri özetlersek, birincisi şeyin (emek 

ürününün) yabancılaşması, ikincisi ise emek sürecinin yabancılaşmasıdır. Emek 

sürecine yabancılaşma üretim süreçlerinin hayatın tüm alanına yayılması ile 

katmerlenir.  

 

Diğer ve üçüncü bir yabancılaşma biçimi ise işçinin kendisine 

yabancılaşmasıdır (Marx: 2013: 82). Bu durumda yabancılaşmış emek, insanın türsel 



53 
 

varlığını, hem doğası hem de manevi türsel özelliğini, bireysel varoluşu için bir araca 

dönüştürür, işçiyi kendi bedenine yabancılaştırır (s.82). Elbette bütün bu üç 

yabancılaşma biçimi (kendi emek ürününden, yaşam faaliyetinden –emek süreci- ve 

türsel varlığına yabancılaşma) dördüncü bir yabancılaşma şeklini, insanın insana 

yabancılaşmasını doğurur (s.83). Bugün bireyleşme süreçlerinin ana kaynağı üretim 

süreci olurken esasen burada önem kazanan emek süreçleridir. Çalışma ve çalışma dışı 

ayrımının bulanıklaşması ya da evde çalışarak artı değer üretimi, yalıtılmış alanlarda 

yaşama hali insanın insana yabancılaşmasının bir sonucu ve sebebi olarak okunabilir. 

İnsanın kendisi için geçerli olan “öbür insanların emeğinin ve emeğinin nesnesi için 

de geçerlidir” (Marx: 2013: 83). Kapitalist sistemde yabancılaşma işçiyi iki kere özgür 

yapar. Birincisi birbirinden tamamen farklı iki meta sahibi karşı karşıya gelerek bir 

ilişki kurulur. Bir yanda işçinin emek gücünü satın alarak artı değer üretmeye meyilli 

para, üretim ve geçim aracı sahipleri, diğer tarafta ise emek güçlerini satan ve emek 

satıcısı olan özgür işçiler. İki anlamda özgür işçiler, ne kendilerini üretim araçlarının 

parçası olarak meydana getirirler ne de üretim araçlarını sahiplenerek (Marx, 2011: 

687). Bu ikili özgürlükte, işçiler hem emeklerini ücret karşılığında satar hem de 

mübadele sisteminde kullanacak bir şeyi olmadığı için satışta başarısız olduğunda 

ölmekte serbest anlamında özgürdürler. Bundan dolayı sermaye ilişkisini yaratan 

süreç, işçiyi kendi emek koşullarından ayıran bir süreçtir. Burjuvazi üretim araçlarını 

tekeline alarak işçinin emeğini sömürme gücünü elinde tutar (Fuchs, 2015: 60). 

Böylece servet üretmek için işçinin servetini imha eder. Kapitalizmin bu mantığı 

Marx’ta vampir ve kurt adam benzetmesi şeklinde zuhur eder: “Sermaye, vampir gibi 

ancak canlı emeği emerek hayatta kalan ve ne kadar fazla canlı emek emerse o kadar 

uzun yaşayan ölü emektir” (2011: 230).  

 

Emeğin ve sermayenin bu durumu, Bauman’ın terimleriyle ifade edecek 

olursak ağır kapitalizm veya katı modernite koşullarında bu şekildeyken bugün, 

akışkan modernite ve hafif kapitalizm sürecinde bir dönüşüme uğramıştır. Vampirin 

artık en ufak hareketi emdiği bir noktaya geldiğimizden, çalışmanın ve artı ürün 

üretmenin yolları değişmiştir. Sermaye mekâna bağlı olma özelliğini yitirdiğinden, 

gezegenin her noktasında vampir hareket ve teyakkuz halindedir. Katı modernitede 

işçilerin geçimlerini sağlamak ve sermaye sahibinin ise üretimi arttırmak için 

birbirlerine aynı mekân ve zaman içerisinde bağımlı olduğunu görürüz. Fakat 

geldiğimiz noktada bu süreçlerin yerini yeni dinamikler almıştır. Emek sürecine dair 



54 
 

mutluluk vadeden her toplumsal tasarım sefalete yol açmıştır. Bauman’a göre pek çok 

erdeminden hangisi için modern zamanların en üstün değeri payesini almış olursa 

olsun, emeğin en önemli ve değerli özelliği şekilsiz olana şekil verme, süreksiz olana 

zaman içinde bir varlık kazandırma gibi muhteşem, hatta mucizevi beceridir (2019: 

203). Bu becerisi nedeniyle emek, geleceği ele geçirme, dizginleme ve kolonize 

etmeye yönelik arzuda önemli, hatta can alıcı bir rol oynayabilse de kapitalizmin bu 

becerileri sürekli kontrol edilebilir bir düzen noktasına çekmesi emeğin durumunu 

değiştirmiştir. Emeğin bu durumu, emeğin/işin bir dönem insanlığın yolunu çizerken 

tesadüfler yerine kendi kaderi ve doğa tarafından yönlendirilmesi gerektiren bir eylem 

ve her bireyin katılmak zorunda olduğu kolektif çaba olmaktan çıkması, 

kapitalizmdeki gelişmeye denk gelir (Bauman, 2019: 204). Fakat, şüphe ve belirsizlik 

kalıcı hale geldiğinde, geleceğe dair planlar birkaç hamleden öteye geçemeyen, kısa 

ömürlü ve değişken hale gelerek sürekliliği daha iyi bir gelecek fikrinden 

uzaklaştırmıştır. Böyle bir dünyada iş ve emek süreçleri eyleyicinin çizdiği yolun 

dışına çıkmadığı gibi düzen ve geleceği kontrol eden evrenden uzaklaşmıştır (Bauman, 

2019: 206). Önemli olan her hareketin o andaki durumu ve sonuçlarıdır. Emeğin 

karakteri böylece dönüşüme uğramış olur. Köklerinden kurtulan “iş, katı modernite ve 

ağır kapitalizm çağında başat olan değerler galaksisi içinde atandığı merkezi 

konumunu yitirmiştir” (Bauman, 2019: 207). Artık emek süreciyle gelecek kuşaklar 

için yapılan katkı yerini emeğin kendi başına ve kendi içinde tatmin edici olmasına 

bırakmıştır. İşten icracısını soylulaştırması, daha iyi bir insan haline getirmesi ortadan 

kalkmış, takdir ve yüceltme yok edilmiştir. Bunların yerine, emeğin eğlenceli olması, 

tüketicilerin arzuları ve estetik ihtiyaçlarını tatmin etmesi oranında değerlendirilir hale 

gelmiştir (Bauman, 2019: 207).   

 

 Dolayısıyla emek sürecinde ve emeğin durumundaki yeni değişim ve dönüşüm 

süreci emek süreçlerini yeniden ele almayı gerektirmektedir. Üstelik akışkanlığa 

hizmet eden bilgi ve iletişim teknolojileri emeği esnek bir alana çekerek bütün sınırları 

bulanık hale getirmiştir. Çalışmanın izleyen bölümünde bu dönüşüm ve dolaşım 

süreci, maddi olmayan emek, dijital emek gibi kavramlarla tartışılacaktır. Kavramları 

doğuran faktör enformasyonun artan önemi ve yayılım alanlarıdır.   

 

 



55 
 

3.2. Maddi olmayan emek, dijital emek ve ötesi 

 

Maddi olmayan emek kavramının kökleri Further Antérieur dergisi çevresinde 

konumlanan post-operaismo olarak adlandırılan otonomcu Marksizm akımına dayanır 

(Camfield, 2014: 175). Otonomcu Marksizm ismi, işçilerin sermayenin 

boyunduruğuna karşı çıkma ve son verme kudretine, işçi sınıfının yeteneklerine vurgu 

yapmak amacıyla kullanılır (Dyer-Witheford, 2019: 11). Ancak kavramın sosyal 

bilimler alanında yayılımı ve tartışma zemini oluşturması Hardt ve Negri’nin 

İmparatorluk (2003) ve Çokluk (2004) çalışmalarını temel alır çoğunlukla. Bu 

çalışmalar ise Lazzarato’nun maddi-olmayan emek makalesinden el alır.  

 

Lazzarato, bugün değişen emek süreçlerini yapılan ampirik çalışmalar 

aracılığıyla yeniden tanımlar. Bu sonuçlardan yola çıktığında, metanın enformasyonel 

ve kültürel içeriğini üreten emek olarak “maddi olmayan emek” kavramını kullanır 

(Lazzarato, 2006: 142). Maddi olmayan emek kavramı emeğin iki yönüne işaret etmesi 

açısından mühimdir. Birincisi, metanın enformasyonel içeriği açısından maddi 

olmayan emek, ikincisi metanın kültürel içeriğini üreten etkinlik olarak maddi 

olmayan emek (2006: 142). Birincisi yani enformasyonel içeriği açısından maddi 

olmayan emek, doğrudan emek gücü ile ilgili becerilerin gittikçe sibernetik ve 

bilgisayar kullanımı gerektirdiğine dayanır ve endüstri ile hizmet sektöründeki büyük 

şirketlerde çalışan işçilerin emek süreçlerinde meydana gelen değişimlere vurguda 

bulunur. İkincisi, yani metanın kültürel içeriği bakımından maddi olmayan emek ise iş 

olarak kabul edilmeyen bir sürü etkinliği imler: modadan tüketime, kamuoyu 

belirlemekten kurmaya yönelik birçok etkinliği (Lazzarato, 2006: 142). Lazzarato 

bunların bir zamanların burjuva çocuklarına ait olduğunu ama 1970’li yıllar sonrasında 

toplumun bütün kesimlerine yayıldığını ve “kitlesel zekâ” olarak adlandırıldığını 

belirtir (2006: 143). 1970’li yıllar sonrasını ele alan Lazzarato büyük dönüşüme atıfta 

bulunarak –ki bu dönem Alain Touraine için de endüstri sonrası toplumun başlangıç 

çizgisidir- kol emeğinin artık kol emeği olarak yeterli gelmediği ve belli oranda 

entelektüel zekâ gerektirdiği çıkarımında bulunur. Bu tür entelektüel zekâ zaman 

birimi üzerinden ölçülemediği için Gorz’da “maddesiz emek” olarak karşılık bulur. 

Gorz’a göre (2011), bu aynı zamanda post-modern bir sermaye aklının yol açtığı bir 

durumdur.  



56 
 

Bugün üretkenliğin yegâne kaynaklarından bir tanesi de bilimsel emeğin, 

birincil ve ikincil sektörlerle bütünleşmesidir ki bilimsel emeğin piyasanın en önemli 

kaynaklarından biri haline geldiğini söylemek yanlış olmaz (Lazzarato: 2006: 146). 

Lazzarato, endüstri sonrası ekonomide görsel-işitsel üretimin, reklamın, modanın, 

bilgisayar yazılımlarının, kültürel etkinliklerin maddi olmayan üretimin klasik 

biçiminde mevcut olduğunu dile getirir (2006: 146). Maddi olmayan üretim, pek çok 

iş türüne özgü ürünleri bir araya getirir. Entelektüel becerilerle beraber kol becerilerini 

de gerektiren, girişimcilik ve yaratıcılık için bunların bir arada ve kolektif olarak 

kendisini kurması, ağlar ve akışlar biçiminde var olması maddi olmayan emekle 

doğrudan ilişkilidir. Kapitalist üretim sürecinin doğasında işçileri, birbirinin yerine 

geçecek, farklılaşmamış bir sınıfa indirgeme eğilimi vardır. Fakat maddi olmayan 

emeğin kas gücünden daha az bulunması maddi olmayan emeği bugün önemli bir 

konuma getirir. Bir becerinin ender bulunması iş süreçlerini zorlaştırdığından, genel 

beceriye sahip işçi çalıştırmak önceleri ucuzdu ve bunun için gerekli olan kolayca 

bulunabilirdi. (Huws, 2018: 32). Fabrika sisteminde üretimin mantığında bu vardır. 

Fakat maddi olmayan emeğin bileşenleri fabrika ile sınırlı olmadığından bu emeği 

somut bir şekilde görmek, ayrıştırmak zordur (Lazzarato: 2006: 146). Maddi olmayan 

emek, toplumun tüm kesimine ve toplumun her yerine yayılmıştır. Belli projeler için, 

fabrika dışında küçük üretim birimleri belirli bir iş sürecinde var olur ve düzenlenir. 

Sermaye ihtiyaç duydukça üretim döngüsü devreye girer. Freelance işler buna örnek 

gösterilebilir. Zaten freelance çalışma biçiminin doğuşu iletişim ve bilişim 

teknolojilerinin yaygınlaşması ile aynı zamanlıdır. Bugün görüntü, belge, ses gibi 

ortamların anlık paylaşımına olanak sağlayan sistemlerin yaygınlaşması ve iletişim 

teknolojilerinin kişisel bir üretim aracına evrilmesi bu tür çalışmayı mümkün kılmıştır. 

Lazzarato “metropol emeği” kavramını kullanarak, bu tür emeğin kentli olduğunu dile 

getirir (2006: 143). Bu tür emeğin en belirgin özelliği ise sömürüye açık, esnek ve 

hiyerarşik olmasıdır. Bu özellikler, şartlar altında yaşayan kesim Batı Avrupa’da 

prekarya olarak adlandırılır (Wright: 2018: 55; Standing, 2019). Emek 

örgütlenmesinde yaşanan bu dönüşüm, Fordizmden esnek üretime geçiş, entelektüel 

proleterin artışı toplumsal işbölümünde ciddi değişimlere sebep olmuş, buna bağlı 

olarak endüstriyel proletaryanın daralmasına yol açmıştır. Bunun başlıca sebebi olarak 

da üretim araçlarının hızlı gelişimi, hizmet sektörünün yükselişi olarak ele 

alınmaktadır (Özpınar, 2018: 37).  

 



57 
 

Bu tür bir dönüşümün başka görünür ve somut biçimi ise iş ve iş dışı zamanın 

birbirinden giderek ayrıştırılamaz bir biçim edinmesidir (Lazzarato: 2006: 147). 

Maddi olmayan emek bir tür öz disiplin de gerektirdiğinden, Taylorist örgütlenme 

biçiminden hayli uzaktır. Aynı zamanda klasik Fordizmden de. Lazzarato’ya göre, 

Fordizm nasıl sermayenin yeniden üretim döngüsüne tüketimi dâhil ettiyse, post-

Fordizm de iletişimi dâhil etmiştir (2006: 149). Gorz da bu konuya istinaden post-

Fordizm’de emekçilerin oyunlardan, gündelik hayatın bilgisinden, tartışmalardan, 

müzikten edindikleri “kültürel bagajlarıyla” üretim sürecine dâhil olduğunu belirtir 

(2011: 15).  Fakat gerçeğe baktığımızda zihin ve kol emeği arasındaki katı 

ayrıştırmadan da öte totaliter bir süreç söz konusu. Öyle ki kapitalizm işçinin kişiliğini 

bile değer üretimine dâhil etmeye çalışır (Wright, 2018: 55). Sermayenin yaşamın 

tümünü kuşatma eğilimi, maddi olmayan emeğin üretken hale gelmesiyle emek 

gücünün karakterinden iş dışı zamanına kadar tüm yaşamını sermayeyi üreten bir meta 

haline getirir. Bu durum Sennett’ta “karakter aşınması” olarak sonuçlanır. Marx’ta 

işçinin iş dışı zamanı üretken olmayan emek olarak görünse de bugün işçinin hatta işçi 

olmayanın bile iş dışı zamanından kişiliğine kadar artı değer üretiminin içine dâhil 

edilmesi maddi olmayan emek tartışmasını önemli kılmıştır. 

 

Lazzarato’nun çalışmalarını temel alarak kavramı genişleten Hardt ve Negri 

günümüzdeki bütün ekonomik etkinliklerin enformasyon ekonomisinin tahakkümüne 

ve bu ekonomi tarafından dönüştürülme eğilimine girdiğini söylerler (2003: 300). 

“Maddi olmayan emek” kavramı ilk kez Lazzarato tarafından ortaya atılsa da Hardt ve 

Negri tarafından genişletilerek endüstri sonrası toplum anlatısının merkezine yerleşir. 

Bu da tıpkı modernleşmenin bir önceki çağda yaptığı gibi, insan oluşun yeni bir tarzına 

işaret eder (Hardt ve Negri: 2003: 301). Hardt ve Negri’ye göre enformasyon 

ekonomisine geçiş emeğin niteliğinde ve doğasında bir değişime tekabül eder (2003: 

302). Bu tür bir bakış açısı elbette, enformasyonun ve iletişimin üretim süreçlerinde 

asli, dönüştürücü bir rol oynadığı anlamına gelir. Bu yüzden bağlam Fordist modelden 

Toyotist6 modele geçişte de önem arz eder. Bu modeller arasındaki değişimin kurucu 

unsuru üretim ve tüketim süreçlerindeki iletişim sistemi ile fabrika ve piyasalar 

arasındaki enformasyon akışıyla ilgilidir. Öyle ki Fordist model, piyasalara karşı, yani 

                                                           
 

6Toyotizm, 1980’lerde Toyota’da geliştirilen, “yalın üretim” terimine atıfta bulunan bir terimdir.  



58 
 

üretim ve tüketim arasında, sağır bir durumdaydı. Toyotizm ise Fordist iletişim 

yapısının tam tersi bir şekilde işler. Toyotizme göre üretim piyasalarla sürekli ve 

doğrudan iletişime geçmeli, sınırlı stok bulundurulmalı ve taleplere göre anında üretim 

yapılmalıdr (Hardt ve Negri: 2003: 302). Toyotizm ve Fordizm tipi üretim süreçlerinde 

enformasyonun ve iletişimin işlevi üzerinden üretimdeki değişimleri açıklamaya 

çalışan Hardt ve Negri’ye göre süreçleri sadece piyasa verilerinin aktarılmasına 

indirgemek yanlıştır (2003: 303). Toyotist olarak adlandırılan yeni esnek üretim 

modelinde, işçi bir operatörden çok bir bekçiye dönüşmüştür. Bu anlamda işçi birçok 

robotik makineden anlamak zorunda kalmış, bu sorumluluk fiziksel becerinin yanında 

entelektüel beceri de gerektirmiştir (Amorim, 2018, 72). Bunun yanı sıra Toyotizmde 

işgücünde küçülme söz konusudur ve makineler asli bir işlev görür, işçileri hızlandırır. 

Fordist modelde talep doğrultusunda yalnızca siyah araba üretmek olanaklıyken, 

Toyotizm geniş bir renk ve aksesuar yelpazesi sunarak müşteri tercihlerini ve 

siparişlerini izleyerek bir alışveriş süreci gerçekleştirir (Dyer-Witheford, 2019: 69). 

Bulut ise Hardt ve Negri’nin altını çizdiği bu değişimlerin gelişmiş kapitalist ülkeler 

merkezli olduğunu dile getirir (2014: 232). Enformasyon tabanlı bir ekonomide maddi 

olmayan emeğin artan miktarına rağmen, sermayenin değere yönelik aç gözlülüğünün 

azalmadığını dile getiren Bulut, birikim sürecinin hala rasyonalite tarafından 

denetlendiğini, sermayenin artı değer talebi için yeni öznelliklerinin yaratılmasının 

hedeflendiğini belirtir (2014: 236).  

 

Ekonominin hizmet sektöründe daha zengin bir biçimini gördüğümüz üretici 

iletişim modeli, sürekli enformasyon ve veri akışı üzerine kurulduğundan Hardt ve 

Negri, Lazzarato’ya atıfta bulunarak, hizmet üretiminin ortaya maddi ve kalıcı bir mal 

çıkarmamasından dolayı, bu tür emeği “maddi olmayan emek” olarak adlandırdıklarını 

belirtirler (2003: 303). “Yani bir hizmet, bir kültürel ürün, bilgi ya da iletişim gibi 

maddi-olmayan mallar üreten emek” (2003: 303). Maddi olmayan emek, bilgisayar 

işleyiş modeliyle benzerlikler göstermektedir ki bilgisayar gibi düşünme ve sürekli 

olarak işleyişi kendine ve olasılıklara uyarlama biçimi, emek pratiklerini 

dönüştürmüştür. Değişen bu emek pratiklerinde enformasyon ve iletişim teknolojileri 

modeline öykünme görülür. Üretimin enformatikleşmesi ve maddi olmayan emeğin 

ortaya çıkışının sonucunda emek süreçlerinde güçlü bir homojenleşme belirtisi de 

görülür (Hardt ve Negri, 2003: 304). Marx’a göre, on dokuzuncu yüz yıl üretim 

faaliyetlerinde emek faaliyetlerinin somut pratikleri heterojendir. Yani emek 



59 
 

süreçlerinin somut pratiklerden soyutlanması sonucu, soyut emek olarak gördüğümüz 

bir homojenlik durumu söz konusuydu (Hardt ve Negri, 2003: 304). Ancak bugün, 

üretimin bilgisayarlaşmasıyla beraber, somut emeğin heterojenliği azalmış, işçi 

emeğinin nesnesinden daha fazla kopmuştur. Ancak yazarlara göre bilgisayar modeli, 

hizmetlerin üretilmesiyle ilgili, iletişimsel ve maddi olmayan emeğin yalnızca bir 

yönünü oluşturur.  

 

Maddi olmayan emeğin, bir başka boyutunun ve çehresinin ise “duygulanımsal 

emek” olduğunu belirtirler (Hardt ve Negri, 2003: 305). Rahatlık, esenlik, tatmin, 

heyecan gibi hisleri üreten ve işleyen bir emek biçimi olarak, duygulanımsal emek, 

daha çok ürünlerin elle tutulamayan anlamında maddi olmayan emektir. Kişiye özel 

hizmetler, örneğin hukuki danışmanlık, ya da mahremiyet alanıyla ilgili hizmetler bu 

tür emeği tanımlamakta kullanılır (Hardt ve Negri: 2003: 305). Bu tür duygulanımsal 

emek, bunların yanı sıra bakım ve yardım işlerini de kapsar (Sayers, 2007: 447). Bu 

etkinliklerin hiçbiri gerçek anlamda bir maddi ürün üretmeyi amaçlamaz fakat 

biçimlendirici etkinliklerdir. Toplumsal ilişkileri üretmeye ve yeniden üretmeye 

hizmet eden maddi sonuçlara sahiptirler (Sayers, 2007: 447). Bu anlamda denilebilir 

ki duygulanımsal emek sosyal ilişkilerin inşası ve sürdürülebilirliği içim mühimdir. 

Ancak sermaye ilişkileri de çoğunlukla ve aynı zamanda sosyal ilişkilerdir ki sosyal 

ilişkiler, hızlı ve büyük bir sömürüye olanak sağlar (Coté ve Pybus, 2014: 253).  

Sean Sayers, Hardt ve Negri’nin bu tür ayrıştırmasının problemli olduğunu, 

çünkü tüm emek ilişkilerinin toplumsal yaşama duygulanımsal etkide bulunduğunu, 

maddi ve maddi olmayan arasındaki ayrıştırmanın eksik ve hatalı olduğunu belirtir 

(2007: 448). Sayers, bir başka makalesinde Marx’ın teorilerinin hala geçerli olduğunu 

savunur (2018: 155). Emek, Kangal için de aynı yere tekabül eder (2018: 148). 

Sermaye tarafından artı değer amacıyla emek gücü kiralandığında, üretken olarak 

tanımlanır ki maddi olmayan ya da üretken olmayan kavramının Marx’ta zaten 

olduğunu, emek doğrudan gelirle değişildiğinde, yani artı değer üretmediğinde maddi 

olmayan emektir, demektedir (Sayers, 2018: 153). Marx, emek sürecinin emeğin 

maddi olan veya maddi olmayan niteliğiyle ilgili olmadığını, çünkü bir fiziksel 

aktivitenin bir durumda üretken olması söz konusuyken, başka bir durumda 

olmayabileceğini söyler (1998: 353).  

 



60 
 

“Aynı tür emek üretken emek de olabilir, üretken-olmayan emek de olabilir. 

Örneğin beş pound karşılığında Paradise Lost’u Yitik Cennet’i yazan Milton üretken-

olmayan bir emekçidir. Buna karşılık, yayıncısı için sınai emek harcayan yazar 

üretken emekçidir. Milton, Paradise Lost’u, bir ipek böceği, ipeği hangi amaçla 

üretirse, o amaçla üretmişti. Bu onun doğasının bir etkinliğiydi. Daha sonra ürünü 5 

pounda sattı. Ama Leipzig’in yayıncısının yönlendiriciliği altında kitap üstüne kitap 

üreten (örneğin ekonomi ciltleri üreten) yazın proleteri, bir üretken emekçidir; çünkü 

ürünü, daha en başından itibaren, sermayeye karışmıştır ve yalnızca o sermayeyi 

artırma amacıyla varlık kazanmıştır” (Marx, 1998: 353).  

 

Hardt ve Negri, enformasyon ekonomisi içerisindeki hizmet sektörünün itici 

gücü olan maddi olmayan emeği üçe ayırırlar. Bunlardan birincisi, enformatikleşmiş 

ve üretim sürecini dönüştürmüş iletişim teknolojilerini bünyesine katan endüstriyel 

üretimle ilişkilidir. Çünkü imalat bir hizmet olduğundan üretim sürecinde maddi olan 

ve olmayan emek birbirine karışır ve sonuçta maddi olmayan emek halini almaya 

başlar. İkincisi ise, yaratıcı zekâ ve simgesel manipülasyona ayrılmış analitik işlerdeki 

emek, maddi olmayan emektir. Sonuncusu ise, duygulanımın üretimi ve 

manipülasyonuyla ilişkili olandır, insani ilişki gerektirir ve bedensel emek tarzıdır. 

Küresel ekonominin post-modernleşmesinde ve evriminde başı çeken bu üç tür 

emektir (Hardt ve Negri, 2003: 306). Sonraları Hardt ve Negri, bu üç türden birinin, 

endüstriyel üretimle ilişkili olan emek biçiminin, bilgisayarların üretim sürecinde 

enformasyon teknolojisi içermesinin maddi olmayan emek şeklinde tanımlamanın 

doğru olmadığını belirtirler (Hardt ve Negri 2004: 122-123; Sayers, 2007: 444; 

Kangal, 2018; 140).  

 

Hardt ve Negri, bu tarz bir ayrıştırmaya dair maddi olmayan emeğin sadece 

maddi mallar üretmekle kalmadığını, aynı zamanda toplumsal yaşamın kendisini 

üreten emek olarak algılanması gerektiğini vurgularlar (2003: 306). Maddi olmayan 

üretimin tamamında kullanılan emeğin maddi kalmaya devam ettiğini, bu emeğin 

diğer bütün emek türlerinde olduğu gibi bedenimizi ve beynimizi içerdiğini, maddi 

olmayan şeyin emeğin ürünü olduğunu dile getirerek, bu anlamda maddi olmayan 

emeğin çok muğlak bir terim olduğunu da ayrıca belirtirler (Hardt ve Negri: 2004: 

123). Terimin muğlak olduğunu kabul eden yazarlar, yalnızca maddi mallar üretmekle 



61 
 

kalmayan, toplumsal yaşamın kendisini de üreten bu emeği “biyopolitik emek”7 olarak 

adlandırmanın daha doğru olabileceğini söylerler (Hardt ve Negri, 2004: 123). 

Böylece kapitalizmdeki ontolojik kırılma vurgulanır. Üretimin sadece şeylerin değil, 

ilişkilerin ve öznelerin üretimi olduğuyla ilişkilendirilir. Duygulanımsal emek bu 

açıdan toplumsal ilişkileri ve yaşam biçimlerini doğrudan ürettiği için biyopolitik 

üretim olarak ele alınabilir.  

 

Hardt ve Negri, günümüzdeki üretim ve emek sahnesinin maddi olmayan 

emeğin hegemonyasıyla dönüştüğünü söylerler (2004: 83). Bu yargı elbette, artık 

işçinin nasırlı elleriyle çalışmadığı, tarım işçilerinin yok olduğu anlamına gelmez. 

Hardt ve Negri’nin asıl söylemek istedikleri şey, maddi olmayan üretimin 

niteliklerinin emek biçimlerini ve toplumun tamamını dönüştürmekte olduğudur 

(2004: 83). Maddi olmayan emeğin toplumun tüm kesimine yayılmasıyla emek 

süreçleri daha güvencesiz, daha esnek hale gelir. Maddi olmayan emekle iş ve iş dışı 

zaman arasında muğlaklaşan bir süreç yaşanır. Bu bölünme fabrika çağında daha net 

biçimlerde görülebilirdi ama maddi olmayan emeğin hegemonyasıyla dönüşen üretim 

süreçleri altında bu ayrım ortadan kalkar (Camfield, 2014: 178). İş günü genişleyip 

yaşamın tamamına yayılır. Bununla beraber yaşanan diğer bir durum da maddi 

olmayan emeğin uzun süreli sözleşmeler olmadan çalışması, çeşitli görevler yapacak 

şekilde esnek, sürekli mekân değiştirecek şekilde hareketli hale getirilip 

güvencesizliğe itilişidir (Hardt ve Negri, 2004: 84).  

  

 Yirminci yüzyıldan yirmi birinci yüzyıla geçiş sürecinde endüstriyel emeğin 

hegemonyasını yitirdiğini söyleyen Hardt ve Negri, yerini bilgi, enformasyon, iletişim, 

ilişkiler ve duygulanımlar gibi maddi olmayan ürünler üreten emeğin aldığını iddia 

eder (2004: 122). İlişkiler, iletişim, enformasyon ortaklaşa üretilen ama ekonomik 

amaçlar amacıyla sermaye tarafından el konulan mallardır ve sömürü günümüzde 

“ortak alanın gaspı” olarak karşımıza çıkar (Hardt ve Negri, 2004: 166). Sermaye 

müşterekleri kendine mal ederek, sömürür (Fuchs, 2014: 172). Yukarıda belirttiğimiz 

gibi ilk zamanlarda maddi olmayan emeğin üç tür görünümünden bahseden yazarlar 

                                                           
 

7 Yazarlar, bu kavramı Foucault, Deleuze ve Guattari’nin fikirlerinden esinlenerek kullanırlar.  



62 
 

sonrasında maddi olmayan emeği sembolik ve duygulanımsal emek diye ikiye ayırır. 

Birincisi, yani sembolik emek, entelektüel ya da dilsel denilebilen, problem çözme ve 

dilsel ifadeler gibi emek biçimini ifade eder. İkincisi ise, duygulanımsal emek olarak 

kavramsallaştırılan, bedensel ve zihinsel emeğin iç içe geçtiği, rahatlık, esenlik, tutku, 

heyecan gibi hisleri üreten ya da işleten emek biçimidir (Hardt ve Negri, 2004: 122). 

Duygulanımsal emeğin artan öneminin bir göstergesi olarak iş süreçlerindeki kriterleri 

belirtir yazarlar: işverenin çalışanda aradığı asli vasıflar olarak eğitimi, hal ve tavırları, 

karakteri ve sosyal becerileri öne çıkarır. “İyi hal ve tavırları ve sosyal becerileri olan 

bir işçi, duygulanımsal emekte uzman bir işçi demektir” (Hardt ve Negri, 2004: 122). 

 

 Huws, duygulanımsal emeğin metalaşmanın gelişmesi için hayati öneme sahip 

olduğunu ama daha da tehlikelisi kendisinin de metalaşma süreçleriyle, dolayısıyla 

piyasayla karşı karşıya olduğunu belirtir (2018: 79). Maddi olmayan emeğin 

hegemonik karakteri ve tezahürü olarak, istihdamdaki eğilimleri, endüstri ve tarım gibi 

birçok maddi üretim biçiminin dünyanın bağımlı bölgelerine aktarılmasını, emek 

süreçlerinde maddi olmayan üretimin niteliklerinin benimsenmesini, maddi olmayan 

mülkiyet biçimlerinin artan önemini, üretimin biyopolitik hale gelişini belirtir yazarlar 

(Hardt ve Negri: 2004: 128-129). Emek, Hardt ve Negri için giderek kompleks bir hal 

alır. Çalışma saatleri ile uyanık kalınan süre arasındaki sınırların belirsizliği, 

çalışmanın diğer zamana sızma girişimleri değerin artık ölçülemez olduğuna dair bir 

vurgudur (Wright, 2018: 54).  

 

Öte yandan,  maddi olmayan emek kuramıyla Hardt ve Negri iş zamanı ve iş 

dışı zaman arasındaki ayrımın yok edildiğini, yeni bir ortaklaşma yaratıldığını, 

çalışanlar arasında nitel ayrımların ortadan kalktığını, sermayenin dışında bir hayat 

üretildiğini, tekilliklerden gerçek demokrasiye ulaşılabilecek bir birlik yaratmanın 

böylece mümkün hale geldiğini söylerler (Camfield, 2014: 182). Ancak biyopolitik 

emek kavramı Camfield için maddi olmayan emek bağlamında her şeyi kapsadığından, 

öznelliğin üretimi ve maddi ürün üretimi süreçlerini ayrıştırmayı zorlaştırır (2014: 

183). Camfield buna garson ve bilgisayar mühendisi karşılaştırması yaparak, Hardt ve 

Negri’yi olumlasa da günümüz teknolojisinde enformasyon odaklı ve bilgisayar odaklı 

çalışmanın yoğun olduğunu kabul eder, fakat bu tarz yerde çalışan herkesin maddi 

olmayan emeğin parçası olabileceğini kabul etmez. Üstelik maddi olmayan emek 



63 
 

kavramını bu noktalardan eleştiren Camfield, kavramın hatalı olduğuna ve 

tartışmaların dışında bırakılması gerektiğine inanır.  

 

Camfield’ın görüşleri Marx’ın emek-değer teorisine uyarlandığında ayrım 

belirginleşir. Marx, emeği doğal ve zaruri bir zorunluluk olarak ele alıp, insanın 

doğayla alışverişini mümkün kılan, dolayısıyla da insan yaşamını sürdürmeye yarayan, 

toplumların varoluş koşulu olarak karşımıza çıktığından bahseder (2011: 56). 

Biçimlendirici, dönüştürücü bir etkinlik olduğundan. Erken dönem eserlerinde 

cisimleştirme, nesneleştirme süreci olarak emek sürecinden bahseden Marx’ın bu 

görüşü, maddi bir ürün yaratan işi, diğer tüm işlerin paradigması olarak değerlendirdiği 

prodüktivist bir emek modelini benimsediği şeklindeki bir çıkarıma karşılık gelir. 

Hardt ve Negri’ye göre ise Marx’ın açıklamaları endüstriyel fabrikayı temel 

almaktadır (Sayers, 2007: 432). Bugün, bu iş süreçleri çok değişmiştir. Sözgelimi, 

Marx’ın zamanında kitlesel işçiler tarafından işletilen, yürütülen endüstrinin yerini 

şimdi başka şeyler almıştır. Bir kalıpçının, tornacının, santral memurunun gördüğü 

işlerin tamamı neredeyse dokumacınınki gibi yok olmuş ya da tanınmayacak bir 

dönüşüme uğramıştır. Bu dönüşümün kalbinde yatan şey ise bilgi ve iletişim 

teknolojileridir. Bilgisayarların kullanımı, üretim süreçlerinin, iş kollarının, şirketlerin 

arasındaki uzun süren farklılıkları silip atmasa da bunlarla ilgili bilgiyi düzenleyen, 

işleyen bir dizi farklı süreç getirmiştir (Huws, 2018: 44). Otomobil üretimi gibi 

süreçlerde, daha fazla bilgisayar kontrollü ve enformasyon yönelimli süreçler 

kullanılıp, büro ve idari tipteki işler bile otomatikleştirilmiştir. Hardt ve Negri’ye göre, 

bu durum endüstri toplumundan, endüstri sonrası topluma geçişi imler (Sayers, 2007: 

442). Bu anlamda yazarlar yeni iş bölümleri karşısında yeni bir teorik zeminin 

gerekliliğini vurgularlar. Marx’ın prodüktivist modelinin endüstriyel üretime, 

fabrikaya dayandığını, eski endüstri çağının yerini bilgi ekonomisinin aldığını 

söylenir. Bu anlamda literatürde yeni iş bölümleri karşısında yeni bir teorik zeminin 

gerekliliği tartışılır. Endüstri sonrası, post-modernite, akışkan modernite gibi endüstri 

sonrası toplumu imleyen süreçte “maddi olmayan” yeni emek biçimleri yaygınlık 

kazandıkça bu alandaki tartışmalar Marx’tan ve Lazzarato’dan el alarak genişlik 

kazanmıştır. Hardt ve Negri, modernlikte yaşanan dönüşümün –üretimdeki sektörel 

kayma- emeğin göçüyle açıklanabileceğini yani emeğin tarımdan endüstriye göçüyle 

tanımlandığını ama günümüzde artık bunun endüstriden hizmet alanına geçiş halini 

aldığını belirterek, endüstriyel üretimin sonunun geleceğinden ziyade endüstrinin 



64 
 

dönüşümü bağlamında açıklamaya çalışır (2003: 298). Buradaki temel kayma imalatın 

hizmet olarak görülmesi buyruğuyla açıklanır. Endüstrinin dönüşümü imalat ve 

hizmetler arasındaki ayrımı muğlaklaştırmaktadır. Modernleşme sürecinde görülen 

her türlü üretimin endüstileşme eğilimi, post-modernleşme sürecinde her türlü 

üretimin hizmet üretimine dönüşme halini almış bulunur. 

 

Kapitalizmin hayatın her alanına müdahale etmesi, teknolojik gelişmelerle yeni 

emek süreçlerinin birkaç ay içinde eskimesi, iş bölümünün karmaşıklığı gibi tüm 

süreçler Marx’ın fikirlerine dair yeni tartışmaları beraberinde getirmiştir. Bedensel 

olan ve olmayan işler arasındaki ayrım bulanıklaşırken, tüketim, üretim arasındaki 

sınırlar erirken yeni alanlar, yeni sahalar yürürlüğe girmiştir. Günümüzde yaygın 

kanaat ve görüşlerden biri üretimle ilişkisi üzerinden tanımlanan işçi sınıfı 

düşüncesinin modasının geçtiğidir (Huws, 2018: 168). Guy Standing’in (2019) 

formülasyonunda bugün, sınıf prekarya olarak ele alınır ki bu hem geleneksel sınıf 

içerisinde hem de kendi adına yeni bir sınıfı imler. Bu anlamda da yaşamın tüm alanın 

kapitalist para ağının kapsamına girmesiyle, toplumun ne tür metalar ürettiği, emeğin 

ürettiği değerden sermayenin nasıl pay aldığı, sınıflı toplumda çalışmanın neye tekabül 

ettiği soruları önem kazanır. Yaşamın tüm alanlarının üretim sürecine nasıl dâhil 

olduğu sorusu da mühim bir tartışma zemini sunar.  

 

Fuchs, yukarıda belirtilen Marx’ın kavramlarını dijital dünyaya uyarlayarak 

emeğin buradaki durumunu internetin ekonomi-politiği bağlamında tartışmaya açar. 

Tartışma “dijital emek” kavramıyla karakterize edilerek internet platformlarındaki 

içerik oluşturma, sosyal ağ sitelerini kullanma, blog yazma uğraşlarının sermaye 

birikim modeline, değer yaratma şekillerine odaklanır. Dijital emek kavramını 

açıklamadan önce Fuchs, dijital çalışmadan bahseder. Dijital çalışma, doğayı ve 

doğadan edinilen kaynakları ve kültürü dijital medyanın üretildiği ve kullanıldığı bir 

şekilde düzenlemek için bedenin, kafanın veya makinelerin bir kısmının ya da 

tamamının bilişimini iş aletleri olarak kullanan bir özgül çalışma biçimidir (Fuchs, 

2015: 501). Dijital emek ise tek bir tanıma indirgemek güç olsa da yabancılaşmış dijital 

çalışma olup, dijital medya teknolojileri ve içeriğinin üretimindeki bütün etkinlikleri 

kapsar.  Fuchs, dijital emekle belirli bir meslek kategorisini tanımlamak yerine, 

kolektif sömürüyü, endüstri tabanlı geniş bir anlayışı benimsediğini belirtmektedir 



65 
 

(2015: 22). Dijital emeğe dair ortak görüş, dijital emeğin bilgi toplumunda, bilgi 

ekonomisinde değer üretimi için temel meselelerden biri olduğu yönündedir (Crowell, 

2017: 66).  Dijital emek ise açık kaynaklı yazılımları oluşturmak, blog yazmak, e-

kitaplar yazmaktan müteşekkil bir süreci kapsar. Çevrimiçi etkinlikler konum, beğeni, 

tercih açısından tüketim süreçlerine dair bir veri oluşturur (Fuchs ve Sevignani, 2013: 

237). Bu çevrimiçi etkinlikler oyun emeği/oyuniş (playbour) olarak da 

kavramsallaştırılır. Oyun emeği, çevrimiçi etkinlikler temel alınarak reklamcılara 

satılan bir veri-metadır.  Oyun emeği ile dijital emeğin sömürüsü gizlenir ve 

sömürünün arkasındaki gerçeklik oyun kılığına bürünür. Böylece hedefli reklamcılıkla 

kullanıcılara çevrimiçi davranışlarına yönelik içerikler sunularak tercihleri öğrenilir ve 

günün sonunda bu tercihler reklam olarak sunulur. Hedefli reklamcılık bu yönüyle 

sermaye birikim modelinin kalbini oluşturur. Ancak emek sürecini internete 

uyarlamak tartışmalı olsa da Fuchs, sözgelimi Facebook kullanıcılarının sömürülmesi 

sürecinde kimsenin kullanıcıları platformu kullanmaya zorlamadığını ama bireyin 

iletişim ve sosyal ağlardan soyutlanması durumunda toplumsal olarak ölümle karşılık 

aldığını belirtir (2013: 257). İnsanlar yaşamını idame ettirmek için yemek yemekle 

kalmayıp aynı zamanda sosyal ilişkilere dâhil olduğundan, insanı bunlardan soyut 

olarak görmek, geldiğimiz noktada bir tür intihar olarak görülür. Enformasyonel 

süreçte de dijital medya, bireylerin iletişim kurmaları için önemli bir araç halini 

aldığından işgücü de kısmen iletişim gücü olarak şekil alır (Fuchs, 2013: 258). Artık 

sosyal olmanın anlamının ağlarda görünmek olduğu günümüz toplumunda, ağları 

kullanmamak bir seçenek olabilse de, aslında bir tür tecrit biçimi meydana geldiğinden 

tıpkı iş süreçlerindeki gibi fiziksel ve manevi bir tehdit biçimine dönüşür. Fakat burada 

harcanan bir zaman söz konusu ve bu zamanda ne üretilir, sorusu tartışmayı sağlam 

bir zemine oturtmak adına önem kazanır.  

 

Facebook, Instagram, Twitter gibi sosyal ağlardaki/mecralardaki kullanıcıların 

hareketlerinin ve zamanlarının karşılığı ödenmemektedir. Ancak Marx’ın (2011) 

sömürü süreçlerinde gördüğümüz gibi sömürü her zaman bir ücretle karşılık bulmaz, 

köleler, ev işçileri de sömürünün bir parçasını oluşturur. Fuchs, bu platformlardaki 

emek araçları olarak platformların kendisini ve kullanıcıların zihnini örnek gösterir. 

Platformlar, kullanıcılar daha fazla vakit harcasınlar diye, sürekli eğlenceli hale 

getirilmeye ve kullanıcıların kendilerini platformda veri anlamında daha fazla 

açmalarını sağlamaya çalışır. Fuchs bu noktadan yola çıkarak dijital platfromlarda, 



66 
 

sermaye işçiler ücretsiz olduğundan onların üzerine sonsuz sömürü gerçekleştirir 

demektedir. Huws, çevrimiçi sosyal ağ ve arama motorları şirketlerinin karı meta 

satışından sağlamadığında, emeğin ürettiği artık değerden sağladığını söylemektedir 

(2018: 181). Bunu sağlayan şey ise rant özelliğidir. Rant basit, bol müşterinin geçtiği 

merkezi bir pazar tezgâhı olarak ele alınabilir. Buradaki değeri de reklamı yapılan 

metaları üreten işçilerin emeği olarak ele alabiliriz. Karın ranttan elde edilmesinin 

sebebi, reklamcılığın orada daha kıymetli olması ve sitelerin belli orandaki 

popülasyonuyla ilişkilidir.  

 

Fuchs, dünyadaki en yaygın kullanılan sosyal medya platformları olan 

Facebook, Twitter, Youtube, Blogger, LinkedIn, Instagram, Swarm gibi platformların 

kullanıcılara yaptığı davetleri görünür kılar. Platformlar kullanıcılara bağlanmayı, 

paylaşmayı, keşfetmeyi, dünyaya açılmayı, izlemeyi, değiş-tokuş etmeyi, haberdar 

etmeyi, postalamayı, düzenlemeyi vaat eder (Fuchs, 2015: 354). Platformların 

kendilerini sunarken kullandıkları bu söylem ve vaat biçiminin arkasındaki üretim ve 

tüketim ilişkisini görünür kılmak dijital emeğin anlaşılmasını kolaylaştırmaktadır. 

Kullanıcılar her şeyden önce enformasyon ve iletişim teknolojisinde satın alan ve 

tüketen olarak farklı şekillerde hareket ederler. Ancak yukarıda da belirttiğimiz gibi 

bu platformların ortak noktası hedefli reklamcılığa dayanmalarıdır ve kullanıcıların 

verilerini bir metaya çevirmeye dayanan iş modelleri kullanmalarıdır (Fuchs, 2015: 

356; 2013: 251). Enformasyonun satın alınması ve tüketimi aynı şeye hizmet eder: 

Sermaye birikimini sağlayan artı değere.  

 

Artı değer üreten ve sermaye tarafından sömürülen üretken emekçiler olarak 

Fuchs, Google, Facebook, Youtube gibi şirketlerde artı değerin yalnızca buralarda 

çalışan, yazılım ve mühendislik kısmında istihdam edilen emekçi tarafından değil, 

kullanıcılar, üretlanıcılar8 (produser) tarafından meydana geldiğini belirtir (2014: 

175). Yeni medya kullanıcılarına içerik üretimleri için herhangi bir ücret ödemesi 

yapılmaz. Bu tarz yapıların sermaye birikim stratejileri, platformalara serbest erişim 

sağlayarak kullanıcıların içerik üretmelerine olanak vermeye ve reklam için birçok 

                                                           
 

8 Üretlanıcı: Hem üreten hem de kullanan anlamına gelir.   



67 
 

üretlanıcı toplamaya dayanır. “Kullanıcılara satılan bir ürün değil, fakat reklamcılara 

bir meta olarak satılan kullanıcılardır” (Fuchs, 2014: 175). Facebook, Youtube gibi 

sosyal platformlarda gerçekleştirilen faaliyetler, sömürülerek artı değer halini alır ki 

bu, kullanıcıların ve onların yaptığı işlerin çıktılarının reklamcılara satılmasıyla 

mümkün hale gelir (Ekman, 2019: 108). Fuchs ayrıca günümüzde ağ tabanlı bu tür 

şirketler için düzenli işi olmayanların, göçmenlerin, öğrencilerin sömürülen başlıca 

üretlanıcı grubunu oluşturduğunu dile getirir (2014: 179). Ancak bir ekleme yaparak, 

üretken ve sömürülen emeğin yalnızca ücretli emek olarak ele alan geleneksel sınıf 

kavrayışının ötesine geçmenin gerekliliğini vurgular. Peki öyleyse, nasıl bir süreçle 

karşı karşıya bulunmaktayız? Sözgelimi nasıl bir meta üretim süreci var karşımızda? 

 

Fuchs, internet platformlarında metanın, kullanıcı verisi olarak karşımıza 

çıktığını, bu veriyi yaratma sürecini de değer üreten emek olarak ele aldığını söyler. 

Bu da bizi internet kullanımının satılan bir meta ve değer yaratması açısından bir 

üretken tüketim ya da üretketim olduğu çıkarımına götürür. Fuchs, Dallas Smythe’ın 

izleyici emeği ve seyirci metası kavramlarını bu anlamda internet platformlarına 

uyarlayarak izleyici emeğinin canlanarak internet üretketici-metasına dönüştüğünü 

belirtir (Fuchs, 2015: 357). Bu yönüyle dijital emek, sosyal medya üzerinde internet 

platformları aracılığıyla reklam veren müşterilere satılan ve karşılığında hedefli 

reklam olarak geri dönen internet üretketici-metası yaratır.  

 

İletişim araçlarını, üretim araçları olarak kabul eden Williams bu kabulün 

teorik olarak yararlı bir zeminin oluşmasına olanak sağladığını belirtir ve iletişim 

araçlarının hem üretici hem de üretim ilişkileri için önemli olduğunu söyler (2013: 66). 

Basit dil biçimlerinden iletişim teknolojilerine kadar iletişim araçlarının toplumsal ve 

maddi olarak üretilmesi bir yana, maddi olarak üretildiği de söylenir. Dolayısıyla da 

basit dil biçimlerinden iletişim teknolojilerine kadar iletişim araçları üretici güçlerin 

ve toplumsal üretim ilişkilerinin öğelerini meydana getirirler (Williams, 2013: 66). 

Ancak Fuchs, Williams’tan el alarak ama bir adım öteye giderek iletişimin bir çalışma 

olup olmadığı sorusunun üzerinde durulmadığını söyler (2015: 359). Çalışmanın ikili 

karakterine (fiziksel ve toplumsal yönü) vurgu yapan Fuchs, enformasyon ve 

simgelerin üretimiyle sonuçlanan düşünce ve konuşmanın fiziksel boyutu meydana 

getirdiğini, insan ilişkilerinin toplumsal boyutu oluşturduğunu düşünür (2015: 360). 



68 
 

Buna örnek olarak bir bahçıvanın bahçesini güzelleştirmek için bahçe kitapları 

hakkında kitaplar okuması örneğini verir (Fuchs, 2015: 361). Bahçıvan bahçenin 

güzelleştirilmesi için okuduğu kitaplardan edindiği bilgileri bahçesine uygulayarak 

geliştirir. Yaratılan bilgi, bahçesinin güzel bir şekilde düzenlenmesine yardımcı 

olduğundan bu bir kullanım değerine tekabül eder (Fuchs, 2015: 362).  

 

 Fuchs, dijital platformlardaki emeğin meta haline gelişindeki 

kavramsallaştırmasını Smythe’ın seyirci metası ve Toffler’in üretketici (prosumer) 

kavramlarından bir sentezle ama Lazzarato, Hardt ve Negri’nin maddi olmayan emek 

kavramını merkeze alarak oluşturur. Toffler üç dalga halinde ifade ettiği üretim ve 

tüketim süreçlerinde ilk olarak tarım toplumunu ele alır. Toffler tarım toplumunda 

üretim ve tüketimin birbirinden ayrılmadığına dikkat çekerek ikinci dalga olarak ele 

aldığı endüstri devrimi sonrasındaki toplum yapısında ise kullanım değerinin yanı sıra 

mübadele değeri için üretimin geliştiğini belirtir. Böylece üretim ve tüketim süreçleri 

arasında bir kırılma gerçekleşmiştir. 1970’li yıllar sonrasında ise üçüncü dalga 

gerçekleşmiş ve üretim ve tüketim kavramları tekrar iç içe geçmiştir. Kitlesellik yerine 

bireysellik ön plana çıkarak, üreten tüketici ya da üretketici meydana gelmiştir 

(Toffler, 1996: 253).  Üretim süreci bireyleri baz alarak, müşteri tarzı üretim süreci 

başlar olmuştur. Bu uygulama ve üretim sürecinin değişmesi sonucu kitabı yazdığı 

dönemde Toffler, sistemin yaygınlaşması durumunda kimin üretici, kimin müşteri, 

kimin tüketici olduğunun ayrımının güçleşeceğini belirtmişti (1996: 253). Üretim 

süreçlerinde yaşanan dalgalanmayı tüm toplum katmanlarına yayan Toffler, birinci 

dalgada insanların tüketmek için ürettiğini ve dolayısıyla onlara tüketen üretici 

denmesinin doğru olduğunu belirtiyordu (1996: 325). Ancak bu kitlesel üretimden 

ziyade kişinin kendisi için üretimine ve tüketimine dayanıyordu. İkinci dalgada 

kullanım için üretimden mübadele için üretime geçilmiş, birinci dalga 

unutturulmuştur. Üçüncü dalgada ise tüketen bizatihi tüketirken sermaye için 

üretmektedir de. Sözgelimi müşteri temsilcisiyle görüşüp, bir kombinin sorununu 

çözmek bir tür üretimdir ve emek maliyetlerinin dışa aktarılmasıdır. Normal şartlarda 

bunun için çalışan ve gelip sorunu çözen teknisyenin yerini doğrudan tüketici almıştır. 

Dolayısıyla tüketiciler üretim sürecinin içerisine dâhil edilmeye başlanmıştır (Toffler, 

1996: 335). Bilgi ve iletişim teknolojilerinde bu gelişim tüketiciyi üretim sürecine 

katılmaya giderek daha fazla itmektedir. Dolayısıyla üçüncü dalga ekonominin 

yükselişinin altında yatan yalnızca teknolojinin yaygınlaşmasıyla açıklanamadığı gibi 



69 
 

asıl olarak toplumun bilgi tabanındaki genişlemeyle açıklanmalıdır. Bugün sermaye 

birikimi bu bilgiye dayanmaktadır (Toffler ve Toffler 1996: 36).  

 

Fuchs, Toffler’ın bu yorumlarını dikkate alarak işin dış kaynak kullanımı 

yoluyla çalışan kullanıcılara yaptırılmasının yarattığı sömürü süreçlerine dikkati 

çekerek, ücret ödemeyen şirketlere artı değeri yaratanların bu tüketiciler olduğunu dile 

getirir (2015: 151). Fuchs bunu medya ve iletişim çalışmalarına dâhil edip, Smythe’ın 

seyirci metasıyla sentezleyerek dijital emek kavramını ortaya koyar. Communications: 

Blindspot of Western Marxism makalesinde Smythe kitle iletişim araçları vasıtasıyla 

üretilen metanın hep “iletiler”, “imgeler”, “anlam”, “enformasyon” gibi şeylerle ele 

alındığından bahseder ve asıl meselenin göz ardı edildiğini düşünür (1977: 2). 

Dolayısıyla Smythe, metanın ne olduğu sorusuna “izleyici” yanıtını verir (1977: 3).  

Smythe, kavramla medya izleyiciliğini gelir elde etmek için reklamcılara 

satılan bir meta olarak resmeder (1981: 233). Smythe için izleyici gücü alınıp 

satılabilir ve tüketilebilir olduğundan bir fiyatı vardır ve dolayısıyla metadır (s.233).  

Smythe bu anlamda kitle medyasının ekonomi politiğinde izleyiciyi aktif katılımcı 

olarak ele alır. Smythe’nin kavramıyla açıkladığı ve ortaya attığı esasen toplumun ve 

bireysel yaşamın tüm boyutlarının metalaştırılabileceğine ve kapitalist birikim 

sürecine dâhil edilebileceğine işaret eder (Prodnik, 2019: 340). Smythe’nin bu 

konudaki temel fikirleri, Adorno ve Horkheimer’ın (2014: 167) boş zamanın üretimin 

birliğine dâhil olmaktan başka bir şey olmadığı için kendi zıddına dönüştüğünü, 

kendisinin parodisi haline geldiğini söylediği fikirlerden el alır. Tüketimi 

gerçekleştiren kesim öncelikle artı değer üreten bir kesimdir ve bu kazandığı parayı 

harcamak için boş zamana ihtiyaç duyar. Oysa modern dönemin başlangıcında boş 

zaman işsizlik, yarar sağlamamazlıkla eş değerdi. Ancak geç kapitalizm ya da akışkan 

modernite koşullarında boş zaman zinde olan emeğin verimliliğini arttırmak için ve 

üretim birliğine emeği dâhil etmek için anlam kazanır.  Geç kapitalizm olarak 

adlandırdıkları dönemde boş zaman ve eğlencenin çalışma zamanının uzatılmasına 

tekabül eder. Modern üretim koşullarında yalnızca çalışma süresi sermaye sahibinin 

kontrolü altındayken akışkan modern toplumda çalışmanın bitimiyle başlayan boş 

zaman da kontrol edilmektedir. Çünkü tüketim için gerekli olan bu boş zamanın içinde 

mevcuttur. Smythe açısından uyku zamanı dışında kalan bütün zaman çalışma 

zamanına dönüştürülür ve fiili çalışma dışında kalan zaman emek gücünün üretimine 



70 
 

odaklanır. İzleyicilerin emek güçlerini üretirken kitle iletişim araçlarını kullanmaları 

reklam verenler için pek çok yeni görevi yerine getirir (Smythe, 1977: 14). İzleyiciler 

reklamlar aracılığıyla hem tüketim ürünlerini almayı öğrenir hem de gelirlerini bu 

doğrultuda düzenlemeyi öğrenir. Dolayısıyla Smythe bunun üretken bir faaliyet 

olduğunu söyler (1977: 16).  

 

Fuchs, kullanıcıların sosyal ağlardaki çevrimiçi süresinin üretken çalışma 

süresi olarak ele alınması gerektiğini belirtir (2013: 260). Gorz’a göre çalışma ile 

çalışma dışı zaman ayrımının ortadan kalkmasının sebebinin ikisinde de aynı 

yeteneklerin kullanılması değil, yaşamın tümünün ekonomikleştirilmesi, değer 

hanesine dâhil olması yatmaktadır (2011: 21). Dolayısıyla iş kavramı bir zamanlar 

çalışma zamanını asgariye indirip boş vakte daha fazla yer vermekken, artık işi 

uğraştan, hobiden, eğlenceden ayıran tüm sınırları ortadan kaldırıp aynı potada eritmek 

olarak karşımıza çıkar (Bauman, 1999: 55). Ancak bugün bilgi temelli ekonomide, 

dijital emeğin kimi öğelerini içermeyen iktisadi faaliyete rastlamak güçtür. Akışkan 

modernite ya da post-modernite koşullarında yaşamın teknolojk araçlarla örülmesi 

aynı zamanda kapitalizmin de araçları olarak işlev görür. Küresel bir dünyayı 

McLuhan’ın deyimiyle “küresel bir köye” dönüştüren internet ve cep telefonları 

akışkanlığı hızlandırmış, iktisadi faaliyetlerin dolaşımını arttırmıştır. Bu iktisadi 

faaliyetlerin ulus ötesi sınırları aşan karmaşıklığı bilgi temelli ekonomide iş ve iş dışı 

ayrımını, üretken olan-olmayan ayrımını bulanıklaştırmıştır. Fakat Marx’ın Milton’un 

Yitik Cennet’ine başvurarak yaptığı açıklamada emeğin üretken olmasının koşulu 

doğrudan sermaye üretmesine bağlıdır (Marx, 1998: 353). Buna istinaden Huws, 

internette kendini ifade etmek amacıyla internet günlüğü tutan, fotoğraf veya video 

paylaşan kullanıcının emeğinin üretken olmayan emek kategorisine denk düştüğünü 

belirtir (Huws, 2018: 194). Ona göre emek ürününün sonradan bir metanın temeli 

haline gelmek için satılması, çalınması üretken olduğu anlamına gelmemektedir 

(Huws, 2018: 194). Prodnik ise Hardt ve Negri’nin ileri sürdüğü “toplumsal fabrika” 

modeliyle üretimin mekân ötesi bir yere taşınması ve metalaştırma süreçlerinin 

toplumun tamamına yayılması durumlarını internetle mümkün olduğunu belirtir 

(2019: 340-344). Prodnik bunu yeni iletişim araçlarının kullanıcı merkezli bir üretim 

aracı olarak ortaya çıkmasına dayandırır ancak Fuchs, kullanıcıların kullanıcı 

olmasının yanı sıra içerik üreticisine de dönüştüğünü belirtir (2015: 191).  



71 
 

Özetle, seyirci metasının temel tezini Coté ve Pybus, temel olarak kitle medyası 

izleyicilerinin üretilmiş ve reklamcılara satılan birer meta olduğu, reklamcılar için 

değerli bir hizmet halini aldığı şeklinde okurlar (2014: 256).  Dolayısıyla bu anlamdaki 

tartışmalarda, “sanal” ya da “dijital emek” aracılığıyla yaratılan çevrimiçi değer büyük 

bir önem kazanır (Huws, 2018: 168). Bu alana dair tartışmaların ana ekseni oyuniş, 

üretketim, birlikte yaratma üzerinden gelişir. Tartışmalarda dijital emek, Huws’a göre 

ekonominin geri kalanından soyutlanabilecek bir şey değildir (2018: 176). Huws’un 

üzerinde ısrarla durduğu konulardan biri olan “görülebilir ayrı bir bedensel olmayan 

emek dünyasının varlığı” (2018: 176), yeni bir iktisadi faaliyet alanının kanıtı değildir. 

Dijital emek ve benzeri ayrıştırmalar temelde iş bölümünün artan karmaşıklığını 

anlamakta faydalıdır. Ancak bedensel olmayan işlerdeki genişleme Huws için yalnızca 

azınlık olarak durmaktadır karşımızda, çünkü bedensel emeğin icrası daha yoğun 

olarak görülür. Bilgi temelli ekonominin gelişmesi, maddi olmaktan çıkarılmış emeğin 

artan görünürlüğü, maddi fiziki altyapı ve mamul metalar temeline bağlı olduğu 

gerçeğini göz ardı etmeye yol açar. Bu altyapıyı sağlayan metalar gelişmemiş ve 

sermayenin ucuz emek gücü bulduğu Afrika gibi ülkelerde üretilmektedir. Buna 

dayanarak Huws, bedensel olan emeğin icrası olmasa internete dair hiçbir şey bugün 

olmazdı demektedir (2018: 177). Buradaki bakış açısı farklılığı enformasyonun 

merkezi rolünü yadsır.  

 

Enformasyonun çağdaş toplumda merkezi bir yer işgal ettiğini düşünen Fuchs, 

“bilgi emeği” terimini kullanarak bunu enformasyon, iletişim, toplumsal ilişkiler, 

duygulanımlar, iletişim teknolojisini üreten ve dağıtan emek ile açıklar (2014: 163). 

Bu tür emek, sermayeyi üreten ve yeniden üreten bir emektir. Çoğunlukla da karşılığı 

ödenmemiş emek biçimleridir. İcracıları ise prekarya ve göçmenler, freelance işçiler 

gibi düşük ücretli ya da ücretsiz çalışan kişilerdir. Sermaye, bu tür işçiler istihdam 

ederek, ortalama gerekli emek-zamandan daha düşük bir değerde mallar üretir. Çünkü 

yasadışı göçmenler, prekarya ve kayıt dışı işçiler ücret maliyeti açısından düzenli bir 

istihdam şekline göre daha karlıdır. Sonuçta bu şekilde üretilmiş metalar, daha az 

değişken sermaye içerir. Böylece sermaye kazanç arzusunu gerçekleştirir (Fuchs, 

2014: 167).   

 



72 
 

Fuchs, teknolojinin toplum tarafından diyalektik bir sürece tabi olduğunu, 

birbirini dönüştürdüğünü belirtir (2014: 138). Gorz, modern kapitalizmin yerini 

maddesiz denen, zihinsel emek, bilgi sermaye, zekâ sermaye olarak adlandırılan bir 

sermaye değerlendirme süreçlerine bıraktığını söyler (2011: 11). Artık nicelik olarak 

ölçülebilen klasik emek biçiminin geride kaldığını belirten Gorz, maddesiz denen bir 

emeğin yer kaplamaya, görünür olmaya başladığını söyler. Sözgelimi endüstriyel 

evrelerden sonra gelen ya da kapitalizmin üçüncü evresi olarak adlandırılan bilişsel 

kapitalizm, sermaye birikim sürecinde maddi olmayan ve dijital emek süreçlerini 

kullanarak maddi ve gayri-maddi malların üretimini merkez alan yeni bir tür 

kapitalizm olarak ele alınır. Bilişsel kapitalizm Web 2.0 teknolojilerinin getirdiği, 

üretim ve emeğin doğasını etkileyen sosyoekonomik değişikliklere odaklanır (Peters 

ve Bulut: 2014: 31). Bilişsel kapitalizm, yeni bilgi ve iletişim teknolojilerini kullanarak 

ucuz bir şekilde metalar üreten dijital emek süreçlerini merkeze alır (Peters ve Bulut: 

2014: 31). Bu tür süreçlerde, hammaddeden ziyade insan zihni, zekâsı hedeftedir. 

Dolayısıyla üretim sürecinin standartlaşmasının zor olduğunu söyleyebiliriz. Bu emek 

sürecinde bilgi ve beceri temel bir yere sahipken eğitim, öğretim, yeniden öğrenme ve 

fikir paylaşma biçimleri üretimin yanı sıra tüketimi de koşullar. (Peters ve Bulut: 2014: 

41). Ancak Fuchs, bilişsel kapitalizm kavramının öznelci ve idealist olduğunu 

belirterek enformasyonel kapitalizm kavramını tercih eder (2014: 180).  

Enformasyonel kapitalizm, bilişsel kapitalizm gibi tartışmaları daha iyi anlamak için 

çalışmanın izleyen kısmında yukarıdaki ifadeler ışığında tüm süreçlerin iletişim 

alanındaki izlerine odaklanacağız. Dolayısıyla emek tartışması bu kısımda iletişim 

bağlamında tekrar ele alınacaktır.  

 

4. AKIŞKAN MODERNİTE KAVRAMINI DİJİTAL EMEK SÜREÇLERİ 

ÜZERİNDEN OKUMAK 

 

Neredeyse her toplum yeni üretim, tüketim ve iletişim biçimleriyle beraber 

görünür (Touaine, 2010: 258). Giddens endüstriyalizm ya da ileri teknolojinin en 

önemli etki alanlarından biri olarak iletişim teknolojilerinin değişimini ele alır (2004: 

80). İletişim teknolojisinde yaşanan gelişmeler, modernliği gelenekselden koparan 

süreksizliklerin temel öğesini oluşturur. Her teknolojik yenilikle beraber kapitalizm 

zemin değiştirir fakat bu her seferinde kapitalizmin eski kapitalizm olmadığını ya da 



73 
 

aşılmakta olduğunu dile getiren tartışmalar başlatır.  Günümüzde enformasyon 

toplumu başlığı altında yükselen bu tartışmalar bir dönüşümün gerçekleştiğinin 

haberini verir. 1970’lerde kapitalizmin krizi sonrası yaygınlık kazanan enformasyon 

toplumu tartışmaları yeni bir oluşumla karşı karşıya olduğumuzu dile getirir. 1990’lara 

gelindiğindeyse internetin yaygınlaşması ile beraber “ağ toplumu” fikri literatürde 

önemli bir alana karşılık gelir (Castells, 2013).  

  

 Bilgi ve enformasyondan elde edilen artı değerin sermaye birikiminin ve karın 

temelini oluşturduğu ve kapitalizmin dönüşüm geçirdiğine dair tartışmalarda çok 

sayıda konu ele alınır. Sermayenin esnekliği ve yenilikçi yapısı değişim sürecini 

tartışmakta önem arz eder. Ancak tartışılan kapitalizmin sıfatının ne olduğu hala 

kesinleşmemiş olsa da enformasyon ve iletişim teknolojilerindeki gelişmeler 

kapitalizme dijital bir görünüm kazandırmıştır (Kıyan, 2015: 29). Üretim ve dolaşım 

süreçlerinin dijital bir görünüm kazanması, emeğin organizasyonunu elzem kılar. 

Emek ürünleri dijital bir içeriğe sahip olmakta, sermayenin istihdam şekillerinde 

değişim gerçekleşmekte ve dolayısıyla da tüketim süreçleri bir dönüşüm 

geçirmektedir. Akışkan modernitedeki değişimin süreklilik kazanması değişimin 

farklı alanlarda takip edilmesini olanaklı kılmaktadır. Biz de bu kısımda, bu dönüşüm 

ve değişim süreçlerinin iletişime dayalı süreçlerini ele alacağız.  

4.1.Üretim, dolaşım 

 

İletişime dayalı üretim ve tüketim süreçleri kapitalist sistemde sermaye 

birikimine gün geçtikçe daha fazla eklemlenmektedir. 1980’lerde gelişim gösteren 

neo-liberal ekonomi politikalarıyla beraber gerçekleşen dönüşümle yeni bir sermaye 

birikim alanı olarak hizmet sektörü küresel ticaret sisteminde kilit rol üstlenir. Hizmet 

sektörü için önem arz eden iletişim de sürecin bir parçası haline gelerek bir dönüşüm 

geçirir. Enformasyon ve iletişim teknolojilerindeki gelişmeler, iletişimin bu sürece 

dâhil edilmesinin ardındaki önemli bir etkendir. Teknolojik yeniliklerin artan önemi 

ve yeteneği sermayenin üretim, dolaşım, tüketim süreçlerinin esnekleşmesine, 

gelişmesine ve küresel ölçekte örgütlenmesine olanak sağlayarak, kapitalizmin esnek 

bir hal almasına, enformasyon güdümlü olmasına imkân vermiştir. Bu hale iletişim 

ağlarının ve akışlarının dünyanın sınırlarını geriye itmesi de eşlik etmiştir (Cheviron, 

2014: 27). Bunun yanı sıra şirketlerin bu gelişimleri üretim süreçlerine dâhil etmesi 



74 
 

serbestleşmeyi gerekli bir hale getirmiştir. Serbestleşmenin hukuki boyutu ise 

uluslararası kuruluşların müdahalesi ile gerçekleşmiştir9. Uluslararası kuruluşların bu 

hamleleriyle iletişim altyapıları ticari şirketler lehine serbestleşmiş, enformasyonel 

içeriklerin metalaştırılmasının önü açılmıştır. Serbestleşme ile beraber yeni iletişim 

teknolojilerindeki gelişmeler üretim, tüketim ve dolaşım süreçlerini değişikliğe 

uğratmıştır. Medya yirminci yüzyılın sonlarına kadar ulusal bir karaktere sahipken, 

yirmi birinci yüzyılın başlarına doğru küresel ticari bir form edinerek, üretim ve 

dolaşım süreçleri dijital bir görünüm kazanmıştır. Üretimin dijital hale gelmesi tekil 

alanlarda değil, kitlesel üretimde de önemli hale gelmiştir. İletişim araçlarının 

kullanım ücretlerinin düşmesi, araçların geniş kesimlerde ve geniş bir alanda 

kullanımının yaygınlaşmasını sağlamıştır (Cheviron, 2014: 45).  Sözgelimi bunu 

sinema endüstrisinde görmek çok olağandır. Filmlerin üretiminin büyük 

çoğunluğunun dijital ortamda gerçekleştirilmesi ve ayrıca dijital mecralar aracılığıyla 

dolaşıma sokulması son zamanlarda çok sık karşılaşılan bir süreç halini almıştır. 

Tüketim süreçlerinde de yaşanan bu dönüşüm, internetin ortaya çıkması ve küresel bir 

erişilebilirlik halini almasıyla üretim çıktılarının tüketici ağına ulaşması sürecinde 

tüketimin tüm zamana yayılmasına yol açmıştır. Bunda başlıca etken olarak 20. 

yüzyılda askeri bir strateji ve proje ürünü olan internetin yirminci yüzyılın son on 

yılından sonra ticari kullanım halini almasıdır. Bu süreçler de Facebook, Twitter, 

Instagram gibi büyük ölçekli şirketlerin kullanıcı faaliyetleriyle bütünleşmesiyle yeni 

olanaklar, yeni sömürü süreçleri doğurmuştur.  

 

Bunlarla beraber iletişim süreçleri ve ağları, ekonominin ve sermaye birikim 

modelinin merkezine daha fazla yaklaşmış, gittikçe eklemlenmiştir. 2019 yılı itibariyle 

McKinsey & Company tarafından yayımlanan ve 12 ayrı sektörden elde edilen 

verilerin kullanıldığı raporda, medya sektöründeki toplam harcamanın 2 trilyon dolara 

ulaşmıştır. Raporda ağırlık merkezinin giderek dijital bir görünüm elde edileceği 

yönünde bir çıkarım mevcuttur. Üstelik kişisel bilgisayarların yaygınlaşması, 

taşınırlığının ve ulaşımının kolay olmasıyla birlikte günümüzde dünya genelinde 

interneti kullanan kişi sayısı, dünya nüfusunun %56’sına karşılık gelen 4,38 milyar 

                                                           
 

9 Bkz: Gümrük Tarifeleri Anlaşması (GATT), Dünya Ticaret Örgütü (WTO) vb.  



75 
 

sayısına ulaşmıştır10 (We are Social & Hootsuite, 2019). Ancak bu süreçlere yön veren 

belli başlı şirketler söz konusudur11. Medya alanında hâkim konumda olan bu şirketler, 

muazzam boyutta bir kültür endüstrisi yaratarak, meta zinciri kuracak güce sahiptirler. 

Dolayısıyla bu alanda piyasada faaliyet gösteren şirketlerin klasmana yükselmesi 

önünde tekel olarak bir engel işlevi görürler.  

 

Dijitalleşme süreçlerinin önem arz ettiği günümüzde, farklı platformlar 

aracılığıyla üretim, dolaşım, tüketim süreçlerinin hızlanması noktasında pek çok 

kanaldan şirketler söz konusudur. Bunlar internet, telekomünikasyon, bilgi ve iletişim 

teknolojileri gibi sektörlerde faaliyet gösterirler. Bilgi ve iletişim teknolojilerinde 

Apple, IBM, Microsoft, Samsung, Oracle, Cisco, Intel gibi şirketler, telekomünikasyon 

sektöründe NTT, Vodafone, Verizon, Chine Mobile, Deutsche Telecom; internet 

sektöründe Google, Yahoo, AOL; sosyal paylaşım siteleri olarak Facebook, Twitter, 

Instagram, Swarm gibi şirketler yer alır (Kıyan, 2015: 35). Adı geçen şirketler, yıllık 

kar oranları, mal varlıkları, piyasa değeri açısından kapitalist şirketlerin başında gelir. 

Donanım, içerik, hizmet alanlarında üretimin gerçekleşmesine imkân tanıyan bu 

şirketler, farklı metalaştırma ve sömürü süreçlerinde de aktör konumundadır. Adı 

geçen şirketler, ayrıca iş yapma ve iş süreçlerini radikal bir şekilde değiştirmiş 

durumdadır. Bu durum bize kapitalizmin gelişme ve yayılma süreçlerinin, üretim 

etkinliklerinin ve mallarla hizmetlerin dağıtımının uluslararasılaşma yoluyla 

gerçekleştiğini açığa vurur. Artık ulusal olarak üretilen ürün ve hizmetlerin 

dağılımından değil, üretim süreçlerinin bir yurtsuzlaşma mantığına göre 

gerçekleştiğinden söz etmek gerekir (Cheviron, 2014: 46). Bu uluslararasılaşma ve 

yurtsuzlaşma, ağ sisteminin oluşmasıyla  ilişkisi olması açısından enformasyonun 

küresel dolaşımı ile de ilişkilidir.  

 

Toffler ve Toffler, üçüncü dalga olarak ele aldığı endüstri sonrası toplum 

modelinde ekonominin merkezinin enformasyon olduğunu dile getirir (1996, 42). 

Gorz, günümüzde sermayenin maddi olmayan, maddesiz bir forma doğru dönüştüğünü 

                                                           
 

10 Bu sayı okuyanı şaşırtıyor gibi dursa da aynı rapora göre 3.48 milyar aktif sosyal medya kullanıcısı 

bulunmakta.  
11 Bu şirketleri Kıyan, kendi internet sayfalarındaki bilgilere bakarak: Time Warner, Walt Disney, 

News Corporation, Viacam, Bertelsmann, Comcast, Sony ve Vivendi’yi sayar (2015: 35).  



76 
 

vurgulayarak iş yapma ve iş süreçlerinin geçirdiği dönüşümü vurgular (2011: 11).  

Şirketler artık daha az kişi çalıştırarak, üretim araçlarına sahip olmaktan ziyade bunları 

kiralama yoluna giderek sözleşmeler aracılığıyla, üretim araçlarına uzaklaşmakla iş 

süreçlerini gerçekleştirir. Sermayenin sabit personeli ve stokları azaltması, iletişim ve 

teknolojideki gelişmelerle paralellik gösterir. Diğer yandan üretim çıktılarını 

mübadele alanına sokmak için dolaşım süreçlerini kontrol altına almaya çalışır. 

Dolayısıyla üretim ve dolaşım süreçlerinde dijitalleşme önem kazanarak metalarda da 

bunu görmek mümkündür. Dijitalleşme, üretilen metaların ileri bir teknoloji ile 

üretildiğini de gösterir. Marx, kapitalist toplumların zenginliğinin bir meta yığını 

olarak göründüğünü belirtirken (2011: 49), kültür metalarının bile teknolojik bir 

görünüm kazandığı akışkan modern toplumda, zenginliğin tüketimle, sürekli üretilen 

yeni metalarla genişletildiğini ima etmekteydi. Günümüzde her şeyin meta kılığında 

karşımıza çıkması, sembolik ürün ve hizmetlerin de bu dünyanın bir parçası olduğu 

fikrini doğrular niteliktedir. Fakat metalar idealize edilemeyecek derecede farklı 

özellikler gösterirler. İdealize edilemeyen metaların en belirleyici özelliği ise 

enformasyonel içeriğidir. Enformasyonun farklı özellikler göstermesi dolayısıyla 

farklı özellikler gösteren bu tür metalar, gayri-maddi, tükenmez, bozulmaz, aşınmaz; 

depolanabilir, işlenebilir, sürekli yeniden üretilebilir bir haldedir (Kıyan, 2015: 38).  

 

 Enformasyon güdümlü metalar, diğer ürün ve hizmetler gibi her an satılabilir 

olmadığından (bir filme iki kez gitmemek gibi) kullanım değerleri sürekli yenilik ve 

farlılık üzerine kurulur. Bunlar içerik ve biçim değiştirip yeniden ve yeniden 

metalaştırılır. Diğer yandan bu tür metalarda mülkiyet ilişkisi gerçek zamanlı değil, 

hayali zamanlı olarak el değiştirir. Olağan meta mübadelesinde satın alınan şey 

metanın kendisiyken, sözgelimi bir filme giderken satın alınan şey izleme zamanıdır, 

dolayısıyla mülkiyet hala üreticinin elindedir. Bu yüzden de kullanım değerlerinin 

yanında ikincil bir kullanım değerlerine de sahiptir. Medya veya teknoloji tüketiciye 

ulaştığında meta biçimini alır. Bu yüzden de ideolojik özellikler edinir, ideolojik 

işlevlerini üzerinden atmazlar. Bu sürece ilk işaret eden düşünürlerden biri de Walter 

Benjamin’dir. Kitlesel yeniden üretimin kitlelerin yeniden üretimini beraberinde 

getirdiğini düşünen Benjamin, bunun modern üretim mantığının bir simgesi olduğunu 

söyler (1995: 62). Fakat akışkan modern koşullarda bu hal konumunu korurken, 

tüketici farklılıklarının bir potada eritilmesinin zorluğu enformasyon teknolojisiyle ve 

tüketici davranışlarından alınan geri dönüşlerle kolayca üstesinden gelinen bir duruma 



77 
 

dönüşmüştür. Çünkü bir yanda dünya piyasasının küreselleşmesi söz konusuyken 

diğer yanda tüketimin kitlesel tüketim kalıplarının dışına çıkarılması gerçeği kendisini 

dayatmaktadır (Cheviron, 2014: 29). Dolayısıyla,  metalarda talebin önceden tahmin 

edilememesi, risk dağıtımı amacıyla mümkün olduğunca farklı türde ürünün 

kullanıcıya sunulmasına yol açmıştır. Bu farklılık ya da risk dağılımını hesaplamada, 

iletişim araçlarının sunduğu algoritmaları ve özellikleri kullanma zorunluluğu hem 

enformasyon üretim ve dolaşımına dayalı şirketleri tekel haline getirmiş hem de 

iletişim araçlarının üretim için önemli olduğunu gözler önüne sermiştir.  

 

Artık, toplumsal üretim gitgide daha az çalışma talep ettiğinden ve daha az 

ücretle üretimi gerçekleştirdiğinden dolayı iş aracılığıyla yeterli geliri elde etmek 

giderek zorlu bir sürece denk gelmektedir. İşsizlik olarak ele alınan bu durum Gorz’a 

göre sermayenin giderek daha az işçi istihdam ettiği zenginliklerin dağılımıdır (2001: 

103). Elbette bu, kapitalizmin son bulması gerektiği gibi bir hakikatten yola çıksa da 

yakınında olmadığımız bir hakikattir. Bugün dünya, sabah uyanır uyanmaz 

telefonlarına ve dizüstü bilgisayarlarına uzanan, buradan arkadaş edinen, sanatçılarla 

etkileşime geçilen, partileri takip eden, okul hakkında bilgilere erişen bir nesille karşı 

karşıya. İnsanlar bunu yaptıkça her yeni pencere ve tıklama izlenerek, çeşitli 

algoritmalar aracılığıyla neyin revaçta olduğu, neyin tüketilebilir olduğu, reklamın 

bunlara göre düzenlendiği bir süreç mevzu bahis. Enformasyon akışı bu kullanımla 

düzeltilmekte ve gerçeklik gerektiğinde bozulup yeniden üretilmektedir. Sosyal 

medyanın popüler sitelerinin bireyi sürekli kendisini güncelleyerek paylaşıma 

zorlaması, bireyi gündelik yaşam deneyiminden uzaklaştırdığını söyleyen bir literatürü 

doğursa da, esasen iletişimi kolaylaştırdığı, tüketimi arttırdığı, üretim sürecine yön 

verdiği gerçeğini değiştirmemektedir.  

 

Dyer-Witheford, içinde yaşadığımız bilgisayar ve ağ mantığıyla şekillenen 

kapitalist üretim biçimini “sibernetik kapitalizm” terimiyle açıklar (2019: 15). 

Enformasyon sermayesi, kullanıcı tarafından katılımcı bir şekilde büyürken, sosyal 

medyanın kurumsallaşması ilk başta tüketimci öznellikler inşa etme ve kapitalist gelir 

akışına katkı sunma saikleri taşımaktaydı. Fakat bu kurumsallaşan sosyal medya ağları 

çoğu ülkede kargaşa ve örgütlenme pratikleri de oluşturup, kapitalist üretim 

biçimlerini sekteye uğratacak kadar da zararlı hale gelebilmiştir. Söz gelimi, Orta 



78 
 

Doğu’daki gösterilerin örgütlenişi ilk elden sosyal medya ağları üzerinden 

gerçekleştirilmekteydi (Dyer-Witheford, 2019: 193). Fakat bu örgütlenmelerdeki asıl 

meselenin ağ olmadığını belirten hacimli bir literatür de söz konusudur. Çalışma 

bağlamında bu konu ele alınmayıp buradaki vurgu platformların sadece tüketim ve 

üretim süreçlerinden ibaret olmayışına dairdir. Günümüz dijital medya ağları, özellikle 

2008 Dünya Krizi ile birlikte, domino etkisi yaratarak ışık hızında dünyanın tamamına 

yayılmıştır. Bu küresel çöküşün, 2010 sonrası dijital ağların alternatif bir mecra olarak 

işlev görmesinin ve yayılmasının en büyük etkeni dijital ağların hükümetlerin 

baskılarına yönelik alternatif bir işlev görmesidir. Krizin peşinden gelen isyanlar, 

Çin’de grev dalgası, Arap Baharı, Brezilya, Türkiye ve Ukrayna’daki hareketler yeni 

bir mücadele döngüsü olarak karşımıza çıkmıştır. Bunların tümünde ateşleyici bir 

işlevi gören genelde dijital ağlardaki bir paylaşım olup bugün bize küresel mayanın 

dijital iletişim araçlarıyla yoğrulduğu bir dönemi imlemesi açısından önemli bir veri 

sunar (Dyer-Witheford, 2019: 12). Dolaşımın sibernetik ağı olarak internet, sermayeye 

malları piyasaya çıkarma kısmında da ağa bağlı bilgisayarlar aracılığıyla reklam ve 

alışverişe ağırlık vererek satış gücüne ivme kazandırır. Bu ivme elbette, pop-up 

reklamlar, ticari siteler gibi ilkel formlardan sosyal medya ve arama motorlarını 

kullananların bedava emeğine ve kişisel verilerini Web. 2.0’ın verdiği izleme ve 

öngörü gücüne geçen sürece dayanmaktadır (Dyer-Witheford, 2019: 48). Dolaşım 

sisteminin, coğrafi olarak ayrılmış ama işlevsel olarak bütünleşmiş ticari faaliyetleri 

elektronik olarak birbirine bağlaması, yeni bir üretim sürecine geçişi ve eskinin geride 

kalışı durumlarını açığa çıkarır.  

 

Sözgelimi üretim süreçlerinin otomasyonu ve bilgi iletişim teknolojilerinin 

gelişmesi Fordist üretim mantığıyla kıyaslandığında teknik ve toplumsal iş bölümü 

alanında üretimin darmadağın edilmesine ve emek süreçlerinin bireyselleştirilmesine 

yol açmıştır. Gelişmeler, Fordist kolektif işçinin sonunu getirmiştir. Bunun yanı sıra 

küreselleşme ile beraber gördüğümüz mekânın ve zamanın fethi yeni üretim düzenin 

mantığını yapısal bir değişikliğe uğratmıştır. Şirketler yeni iletişim teknolojilerinin 

sunduğu olanakları kullanmadan, faiz ve pay artışını algoritmalar aracılığıyla 

hesaplamadan riskleri hesaplanabilir bir alana çekmeden yatırım ve üretim 

faaliyetlerini gerçekleştirmezler. Algoritmalar, makinelerin kendi performanslarını 

öğrenmelerini, geliştirmelerini, çoklu seçenekler arasından mantıksal değerlendirme 

yapmalarını, geçmişi değerlendirmelerini, bunun üzerinden geleceği öngörmelerini 



79 
 

sağlayan matematiksel işlemlerdir. Algoritmalar yeni olmamakla birlikte, bilişimdeki 

gelişimi ve ağ bağlı ortamların genişlemesi kullanımı daha yaygın hale getirmiştir. 

Google, Facebook, Netflix’te öneri ve sıralamaları belirleyen bu algoritmalardır (Dyer-

Witheford, 2019: 226).  Bu sadece makineler açısından değil sermayelerin yatırım 

kararlarında, örneğin bankanın kredi oranında bile istatistiksel veriler sunar, müşteri 

hakkında verileri yorumlar. Modernitenin ilk evresinde bu durum söz konusu olmadığı 

için belirsizlik ve risk daha minimizeydi. Ancak bugün durumun böyle olmasında 

küresel bazda tüketimin artması ve üretimin de buna bağlı olarak şekillenmesi her şeyi 

belirsiz bir alana çektiği gibi sınıf kavramının sınırlarını da belirsiz bir alan çekmiştir. 

Durum Bauman’da esneklik olarak karşımıza çıkmakta ve geleneksel sınıf sisteminin 

bozulması şeklinde görülmektedir.  

 

Üretim süreçlerinin ağ ve dijital merkezli olmasının bir boyutu olarak sınıf 

kavramının geçirdiği değişiklik dikkate alındığında Ursula Huws’un (2018) 

“siberterya” kavramı siber proletaryaya işaret etmek için kullanılabilir. Proletarya, 

biyolojik olarak kendini yeniden üretmekten başka bir becerisi olmayan kentli 

yoksullar için kullanılan bir eski Roma kelimesinden türemiş olsa da kavram Marx’ta 

kapitalist toplumda emeğiyle yaşamak zorunda olan sınıfı tanımlar (Dyer-Witheford, 

2019: 21). Dolayısıyla proletarya dediğimizde istikrarlı, sabit-zamanlı, uzun dönemli, 

işçinin nasıl ilerleyebileceği az çok belli olan, sendikalaşmanın olduğu bir sınıfı 

kastetmiş oluruz (Standing, 2019: 20). Ancak belirsizliğin açığa çıkmasıyla bu sınıfın 

yerini prekarya almıştır. Prekarya bir yandan proleter sınıfın özelliklerini sergilerken, 

proletaryanın sahip olduğu sözleşme ve ilişkilere sahip değildir çünkü proletaryadan 

kendisine verilen güvence karşılığında bir itaat beklenir ki prekarya da bu da yoktur. 

Dolayısıyla prekarya ya da bugünün sınıfı, proletaryadan daha aşağıdadır (Standing, 

2019: 23). Parçalı bir statüye sahip prekarya kendine özgü bir sınıfa sahiptir ve eski 

sınıf ve meslek gruplarıyla açıklanması kolay değildir. Ancak Huws’un siberterya 

kavramı, proletaryanın da dijital bir görünüm kazandığına işaret eder. Dolayısıyla 

sermaye üretim şekillerinin dijital bir görünüm kazanması tüm sosyal yapıları da aynı 

minvalde şekillendirmiştir. Sermaye üretiminin dijitalleşmesi, dijitale dair her şeyi bir 

araca dönüştürmüştür.  

 



80 
 

 Ağ mantığıyla şekillenen sosyal medya platformları daha başka sermaye 

biçimlerinin yarattığı metaların üretiminde, kullanıcıların verileriyle hareket ederek 

tercihler doğrultusunda ürünler geliştirir. Kullanıcıların buradaki emeğini dijital emek 

olarak açıklayan Fuchs (2015), bireylerin boş zamanlarını bu platformlarda 

geçirmeleri sermaye sahiplerine artı değer olarak geçer şeklindeki bir anlayışa karşılık 

gelir. Sermaye en başta kullanıcıların verileri doğrultusunda karşılarına reklam 

çıkarılarak ürün satmaya çalışır. Bu da dolaşımı hızlandırma işlevi görür. Değeri 

ıskartaya çıkararak değil hızlandırarak arttıran dolaşım, üretim sürecinden farklıdır. 

Değer emek gücünden metalara aktarılmayıp, mübadele süreci boyunca metaların 

dolaşımını hızlandırır. İnternet metaların dolaşımını kullanıcıların ücretsiz emeği 

aracılığıyla gerçekleştirir. (Dyer-Witheford, 2019: 108). Bu tür sosyal medya 

etkinlikleriyle emilen ücretsiz emek ilk defa Terranova (2000) tarafından ele alınır. 

Terranova, boş zamanın sürekli bir değer üretimi yoluyla canlandırıldığını, internetin 

böyle bir işlevinin olduğunu söyler (2000: 34). İnternetin uzaktan çalışma ve sürekli 

yeniden çalışmayı sağlaması, emeğin esnekliği gibi durumlara yol açması aynı 

zamanda interneti kolaylaştırıcı bir işlevden uzaklaştırır. Temelde internet kolektif 

zekânın oluşumunu amaçlar. Dolayısıyla Prodnik’in (2019: 340-344)  Hardt ve 

Negri’nin ileri sürdüğü “toplumsal fabrika” modeliyle üretimin mekân ötesi bir yere 

taşındığını ve metalaştırma süreçlerinin toplumun tamamına yayıldığını belirtmesi, 

Terranova’nın da el aldığı bir noktadır. İnternet kullanıcıları evlerinde dinlenirken, 

ofisteyken, yürürken, seyahat ederken platformlar için içerik oluştururlar ve böylece 

sermaye için artı değer üretirler (Fuchs, 2015: 147-170). Ağ kullanıcıları iletişimsel, 

kültürel, enformasyonel üretim sırasında öznelliklerini inşa ederken, bir yandan da 

sermayenin artı değer yaratma biçimlerine daha fazla eklemlenirler. Kullanıcıların 

izleri “kârın dijital arşivi” olarak adlandırılabilir. Kârı dijital arşivi dijitalleşmeden 

kaynaklansa da esasen hâlâ dijitalin ayakta kalması için onları kullanan ve üreten emek 

gücünden ileri gelir. Ancak bu emek gücünün karşılığı ödenmediğinden bu durum 

emek noktasında başlıca sonuçlar doğurur.  

 

Sınıflı toplum açısından Web 2.0 sermayesinin ücretsiz emek modelinin altı 

sonucunu ele alan Dyer-Witheford, şu sonuçlar üzerinde durur: a) istihdam edilen 

bilim-teknik işçilerin sayısında ciddi bir artış. b-) Ücretsiz işgününün kolektif ve dijital 

olarak uzatılması anlamına gelen “üretketici” (prosumer) için içerik sağlamanın 

seferberliği. c) Eski medya profesyonellerinin ücretsiz emekle rekabet sonucunda 



81 
 

yenik düşmesi. d) Facebook, Google AdSense üzerinden hedefli reklam aracılığıyla 

perekerliğin teşvik edilmesi. e) Ticari mesajlaşma ile metaların dolaşımının daha da 

yoğunlaştırılması. f) İş süreçleri için daima aktif sosyal medya kullanımının artmasına 

bağlı olarak ücretsiz emeğe gönüllü katkıları (Dyer-Witheford, 2019: 122).  

 

Dyer-Witheford’un bu altı kategorisinde de merkezi rol oynayan faktör 

enformasyon yaratımının üretim sürecindeki etkisiyle açıklanabilir. Rekabeti doğuran, 

işgününü uzatan, prekerliği teşvik eden, metaların dolaşımını sağlayan internet sosyal 

ve ekonomik yapının tümü üzerinde etkilidir. Üretilen metanın pazarlanması sürecinde 

internet bir alan sağlarken, interneti kullanan kullanıcıların oluşturduğu enformasyon 

tüketiciyi yönlendirecek anlamlar da oluşturur. Üretimin ihtiyaçlarla sınırlı olduğu 

modernlik evresi böylece geride kalmış akışkan modernitede olduğu gibi ürünler bu 

enformasyon aracılığıyla makyajlanıp piyasada tüketime sunulmuş olur. Bu anlamda 

medya araçları akışkan modernite koşullarında tüketim arzuları uyandıran yapılar 

olarak karşımıza çıkar.  Enformasyonun esnekleşmenin önünü açması ve rekabeti 

körüklemesi medya araçlarını sermaye için önemli bir hale getirir. Çalışmada esneklik 

formunu doğuran da esasen bu durumdur. Enformasyonun iletim ve dolaşımın 

hızlanması enformasyon yaratımının kendisi bir çalışma halini getirir (Fuchs, 2015: 

362). İletişim ve çalışma arasındaki Marksist çözümlemelerde enformasyon bir ürün 

değil, bir üretim aracı olarak ele alınır. Oysa bugün, enformasyon ayrıca çalışmaya 

karşılık gelir ki Facebook’un emek gücü baskın bir şekilde enformasyonel çalışma 

olarak tezahür eder (Fuchs, 2015: 363). Kullanıcılar bu tür platformlarda yaşamları ve 

kişisel beğeni ve zevklerine göre enformasyon yayımlarlar. Ayrıca diğer kullanıcılarla 

mesajlaşarak ve yorumlar yaparak, iletişim kurarlar. Bunlar depolanır ve algoritmalar 

aracılığıyla analize tabi tutularak tüketim süreçleri için bir veri oluşturur. Facebook 

kullanıcıları ağa dâhil olur olmaz öğrendikleri ilk şey, çevrimiçi kişisel marka 

yönetimidir (Coté ve Pybus, 2014: 253). Dolayısıyla sürekli kendine dair bir şeyler 

yayınlama alanıdır. Smythe’e göre iletişimin maddi yönünü oluşturan bu durum 

izleyicilerin çalışması, sömürülmesi ve reklamcılara meta olarak satılması anlamına 

gelir (Fuchs, 2015: 118). Bu da modern süreçte gördüğümüz zenginliğin somut 

kaynaklara dayanması halinin geride kaldığını gösterir. Soyut kaynaklara, fikirlere 

yönelen akışkan modernite sürecinde sermaye çeşitli araçları üretmiştir. Bu araçlarla 

sömürünün sonsuz bir boyuta taşınması sağlanmış, şirketlerin küresel rekabet 

ortamında ciddi paylar elde edilmesini mümkün hale getirmiştir. Sözgelimi bugün, 



82 
 

Apple ve Google gibi şirketler aplikasyonlar aracılığıyla ciddi bir küresel pay elde 

etmektedir. Aplikasyonları kullanıcılara açarak serbest hale getiren bu iki şirket, 

ağların demokratikleştirdiği şeklinde ele alınsa da temelde daha çok ürün satmaya 

yönelik bir hamle olarak okunabilir. 2014’te bu iki platformda yaklaşık 1 milyon 

aplikasyonun olduğu ve dolayısıyla keşfedilmenin muazzam bir çaba gerektirdiği 

söylenmektedir (Dyer-Witheford, 2019: 222). Bu aplikasyonları geliştiren 

mühendisler yaklaşık yüz bin dolar kazanırken bağımsız üreticiler, ücretsiz ve hatta 

keşfedilme için üstüne para ödeyerek sermaye birikim sürecine dâhil olur.  

 

Bu anlamda üretimde dönüşen bu süreç, modern toplumdakinin aksine modern 

sonrası toplumda köklü değişiklikler geçirmiştir. Üretici toplumda bireyi çalışma 

hayatına sevk etme işlevini gören düzenli ordu modern sonrası dönemde 

profesyonelleşmiş, katı emeğe ihtiyacı azaltmıştır (Bauman, 1997: 41). Enformasyon 

güdümlü ekonomi istihdam politikalarında değişime yol açmış, tam zamanlı 

işgücünün yerini daha az maliyetli yarı zamanlı işgücünün almasına yol açmıştır.  

Dolayısıyla da topyekûn değişen bu süreç üretim ve tüketim sınırlarını da 

bulanıklaşmıştır. Sözgelimi önceki toplum koşullarında görülen tek tip üretici toplum 

modeli rutini bozularak, sürekli tercih imkânlarıyla tüketimi önceleyen bir sürece yol 

açmıştır. Bugün arzulanan, akışkanlıkların kalıcılaşmadan anında değiştirilmesi, 

bozulması ve böylece tüketim toplumunun varlık alanının genişlemesidir. Oysa 

üreticilerin ve üretimin merkez olduğu bir toplumda üretim faaliyeti kolektif bir çabayı 

gerektir. İşbirliği, koordinasyon mühimdir. Kimi faaliyetler tekil bir çabayı gerektirse 

de nihai ürünü elde edebilmek için kolektif çabanın eklektik bir hal alması gerekir. 

Üreticiler farklı işleri yapsalar da aslında harekette beraberdirler. Çalışmak ve bir ürün 

elde edebilmek için birbirleriyle iletişimde bulunmaları, uyum içinde olmaları gerekir. 

Tüketim de ise durum bunun tam tersi olarak işler. Tüketim münferit, izole bir 

faaliyettir. Dolayısıyla kolektif tüketim diye bir şeyden bahsetmek mümkün değildir 

(Bauman, 1999: 48). Tüketiciler için de tüketmek aslında faaliyetin bireyselliğine dair 

bir vurgudur. Tüketiciler bu yüzden çoğul ve toplu olarak hareket halinde olsa bile 

yalnızdırlar. İnternetin tüketim alanı açması ve tüketime hizmet etmesi, tüketirken 

üreten bir toplum modelini karşımıza çıkarmıştır. Çalışmanın izleyen kısmında bu 

tüketim süreçleri üzerinde durulacaktır.   

 



83 
 

4.2.Emek, üretketim ve tüketim 

 

Tüm canlı varlıklar, varlık alanını genişletmek ve varlığını sürdürmek için 

doğal çevreleriyle ilişki ve etkileşim içine girerek, doğal çevrenin sağladığı maddi 

ihtiyaçlara el koyar, gerektiğinde kendi ihtiyacına yönelik olarak dönüştürürler. Canlı 

varlıkların çevreleriyle girdiği bu etkileşimler, tüketim ve üretim etkinliklerin somut 

içeriğine karşılık gelir. Maddi öğelerin üretimi mevcut olmadan, tüketim 

süreçlerinden, ihtiyaçlardan bahsetmek mümkün değildir. Marx için bu ihtiyaçların 

mideden mi hayalden mi oldukları önemsizdir (2011: 49). Üretim ve tüketim elbette 

sadece maddi hizmetlerle bütünleşmez, toplumsal yaşamın ikamesi için elzemdir. 

Ancak Terry Eagleton’a başvurduğumuzda ise uygarlığın maddi üretim olmaksızın var 

olmayacağı yönündeki fikre rastlarız (2011: 126).  

 

Fakat üretim sürecinde enformasyonun giderek önemli bir hal alması, 

bilgisayar kontrollü süreçlerin emek gücünün yerine kullanılması ve bireyin daha çok 

tüketim süreçlerinin öznesi olarak görülmesi bireyin üretim sürecinin bir parçası 

olmaktan çok tüketim süreçlerinin bir parçası haline geldiğini gösterir. Her ne kadar 

emek süreci dijital bir görünüm kazanmış olsa da esasen kas gücünün üretim 

sürecindeki hegemonik karakteri geride kalmıştır. Ancak hala üretim sürecinin en 

önemli parçası olduğunu dile getiren tartışmalar da söz konusu. Tartışmalar maden ve 

donanım sektöründeki kas gücünün hâlâ enformasyon ve iletişim sektörünün can 

damarını oluşturmasına dayanmaktadır. Fakat bu bir gerçeklik olarak karşımızda dursa 

da emeğin giderek maddesiz, dijital bir görünüm kazanması emek gücünden elde 

edilen artı değer oranının ölçülmesini zorlaştırmaktadır. Çünkü bugün emek belirli 

ölçü ve normlara göre ölçülebilir olma halini yitirmiştir. Dolayısıyla emeğin üretken 

bir hale gelmesi yalnızca sağlıklı bir fiziksel görünüme sahip olmasıyla değil 

enformasyon edinmeye yatkınlığı ve mevcut kültürel bagajlarını kullanmalarıyla 

olanaklı olmaktadır. Bu da emek gücünün fabrika dışında kendini üretmesine, istihdam 

şansı bulsa bile kendini üretmeye devam etmesine yol açmıştır. İşletmeler de akışkan 

modernite koşullarında emek gücünü herkesin gündelik yaşamında, dışarıda aramakta 

ve böylece bu mantığın hayatın tümene yayılımına imkân vermektedir. Durum Hardt 

ve Negri’nin belirttiği gibi, üretim süreçleri toplumun tamamına yayılım gösterdiği 

için fabrika toplumun tamamına yayılmıştır fikrini doğrular niteliktedir (2003: 223). 



84 
 

Çünkü katı modernite koşullarında gördüğümüz Fordist fabrika modeli enformasyon 

ve iletişim teknolojileriyle yalnızca birilerinin anılarında kalmıştır. Fabrikanın içinde 

üretim aşamasında sömürülen iş gücünün yerini bütün zamanlarda sömürülebilen 

insanlar almıştır. Bunda akışkan moderniteki üretim biçimlerinin enformasyon 

güdümlü olmasının ve kitle ve iletişim araçlarını kullanmanın maliyetinin azalmasının 

etkisi olmuştur. Artık fabrikada makinenin başında olan işçinin eline makine verilerek 

sömürü her ana yayılmıştır. Sözgelimi bugün akıllı telefonları kullandığımızda, 

çevrimiçi olduğumuzda bir ağa bağlandığımızda daima tüketici olarak hedef alınır hale 

geliriz. Ancak bu tüketim biçimi katı modernitedeki tüketim biçiminden farklıdır. 

Örneğin Fisher, sosyal paylaşım sitesi olan Facebook’a hem bir iletişim aracı hem de 

bir üretim aracı olarak bakmamız gerektiğini belirtir (2019: 127). Üretim aracı olması 

kullanıcıları emek gücü haline getirir. Bu yapıların bireye ücretsiz erişim imkânı 

vermesi, bünyesindeki farklı iletişim stratejileri kullanması kullanıcıyı kendisine çeker 

ve kullanıcının emek icra etmesini kolaylaştırır. Kitle medyası çağında bunu görmek 

çok mümkün değildir.  

 

Kitle medyası çağındaki iletişimin dikey bir iletişim olduğunu, yani tek yönlü 

bir enformasyon akışını sağladığını düşündüğümüzde, kitle medyasındaki izleyicinin 

edilgen olduğunu ifade edebiliriz. Fakat sosyal medyanın azdan aza, azdan çoka, 

çoktan çoka bir iletişim formuna olanak sağlaması çift yönlü bir iletişim imkânıyla ve 

kullanıcıların içerik yüklemesine olanak vermesiyle kullanıcıyı edilgen olmaktan 

çıkarır (Fisher, 2019: 129). Ancak her şeyden önce, Facebook’un öncelikli misyonu 

sermaye birikimidir ve bu da onun iletişimi kolaylaştırıcı yönündense ticari bir şirket 

olduğunu hatırlamamızı sağlar. Dolayısıyla Facebook ve benzeri sosyal medya 

kullanıcıları arasındaki iletişim kullanıcılar hakkında bir enformasyon yaratarak 

pazarlama, reklamcılık, halkla ilişkiler uzmanları tarafından bulunmaz bir nimet halini 

alır.  

 

Coté ve Pybus, Lazzarato, Hardt ve Negri’den maddi olmayan emek kavramını 

alarak Facebook özelinde yazdıkları makalede Web 2.0’a dayanarak maddi olmayan 

emek 2.0 adında yeni bir tür emek biçimini ortaya atarlar (2014: 242). Bununla, emeğin 

daha hızlı, yoğun ve gizemli bir halinin olduğunu dile getirirler. Buna ilgilerinin sosyal 

medyadaki özne olun çağrısına kullanıcıların heyecanlı olumlu yanıt vermelerini, 



85 
 

gösterirler. Lazzarato’nun sermayenin işçilerden yaptıkları şey üzerine düşünmelerini 

isteyip özerk olmalarını öğütlerken aynı zamanda sınırları belirginleştirerek bunların 

dışına çıkmamayı öğütlediğinde söylediği gibi “özne olun” çağrısı temelde sınırları 

belirgin bir alanda vuku bulur (Gorz, 2001: 59). Çünkü kullanıcının aktif hareketi 

esasen sermayenin işine yaramaktadır. Dolayısıyla ne kadar çok dijital okur-yazar 

bulursa artı değer üretmesi o kadar kolaylaşır. İş süreçlerinin bile bu ağları kullanım 

becerilerine göre şekillendiği akışkan modernitede, işverenler de tıpkı ağların yapmak 

istediği gibi  “dijital okur-yazar” bir istihdam yaratmak istemektedir. Kendi kendini 

motive eden, “iyi oyuncusu”, sosyal becerileri gelişkin, girişimci, yaşam boyu 

öğrenmeye istekli kimseleri çalıştırmayı arzulamaktadır (Huws, 2018: 46). Teknolojik 

değişim ve küreselleşmenin getirdikleri göz önüne alındığında, artık işin kim 

tarafından, nerede, ne zaman ve nasıl yapıldığı konusu temel değişiklikler içerir. 

Önceden belirli bir mekâna bağlanmış iş süreci görülmemiş bir derecede gezgin hale 

gelmiştir (Huws, 2018: 51). Bu değişim, dönüşüm toplumsal kimlikleri ve yapıları da 

değiştirmiştir. Herkesin dijital okur-yazar olduğu bir dünyada herkes kolayca 

ulaşılabilir hale gelmesi merkezsiz bir yapıyı beraberinde getirmiştir.  

 

Post-fordizmin bir getirisi olarak ele alınan merkezsiz, kendi kendine 

örgütlenmiş bir ağ inşa ederek çalışma, kendisinden çok ücretli çalışmanın doğasını 

dönüştürmüştür (Gorz, 2001: 70).  Özellikle küresel dolaşım sistemi içerisinde cep 

telefonlarının önemi bu noktada üzerinde durulması gereken bir konudur. Cep 

telefonu, insanların daima hareket halinde, diğer insanlarla temas içinde, hıza uyumlu 

olmasını gerektirir. En göçmen meta olan emek gücünü, tüm metaların küresel 

dolaşımına eşlik eden bir sistem için kullanır (Dyer-Witheford, 2019: 134).   Bugün 

Hindistan gibi geçimin dalgalı olduğu ülkelerde, cep telefonu iş süreçleriyle başa 

çıkmak için işçinin satın almak zorunda olduğu bir nesne haline gelmiştir. Fakat dar 

gelirli ailelerde mobil cihaz faturası, aldıkları ücretin yaklaşık yüzde onuna denk 

gelmektedir. Bu durum, iş süreçlerinden haberdar olmak ve istihdam imkânlarını 

öğrenmek için telefon kullanımının çok ciddi bir ihtiyaç halini aldığını gösterir (Dyer-

Witheford, 2019: 147). Sözgelimi LinkedIn gibi mecralar bu istihdam sürecinde en 

etkili araç haline gelmiştir. Buraları takip etmek istihdam için gerekli bir koşul 

olmuştur. Bu yüzden bugün, dolaşım ve ağa dâhil olmak için çoğu ülkede insanlar 

mutfak masraflarından kısacak hale gelmiştir. Bu bize aynı zamanda sosyal ağlardan 

dışarıda kalmanın bedelinin çok ağır olduğunu gösterir ve sosyal ağların yalnızca 



86 
 

pazarlama için değil, araştırma-geliştirme, istihdam için de önemli bir işleve sahip 

olduğunu gösterir. Araçlara sahip olan herkesin aynı zamanda mekân zaman 

birliğinden bağımsız hareket edebileceğini açığa çıkarır.  

 

Gerekli becerilerin idealize edilen ve standartlaştırılan hali, işin iletişim ve bilgi 

teknolojileri kullanılarak uzaktan halledilebilmesi Huws’un kavramsallaştırdığı üzere 

“yedek işçi ordusu”nun gelişimine yol açmıştır (2018: 84). Freelance çalışanlar buna 

örnek gösterilebilir. Freelance çalışanlar, Cohen’in deyimiyle yedek işsizler ordusu 

olan kültür işçileri aracılığıyla finansal riski aborbe ederek risk sorumluluğunu 

bireylere yükler (2019: 63). Freelance çalışmak, çalışanlar için bir özgürlük olarak 

sunulurken sermaye için ise bulunmaz bir nimettir. Eğitim masrafından, sosyal 

yardımlardan, giderlerden kurtulmuş olur. Çünkü sermaye riski yüksek artı değerle 

takas etmiş olur. Freelance yazarlar üzerine yaptığı araştırmada Cohen, bu tarz çalışma 

biçiminde kelime başına ücret alındığını ancak araştırma ve kendini geliştirme için 

para almadıklarından dolayı ücretin hiçbir şekilde çalışmayı yansıtmadığını düşünür. 

Zaten hali hazırda bu anlamdaki rekabetten şirketler ciddi şekilde faydalanır. Ayrıca 

freelance yazarların ürettiği içerikler, internete taşındıkça başka yerlerde de 

yayımlandığı ve bunun için herhangi bir ücret ödenmediği gözlemlenmiştir. 

Meslekleri ve yaşam pratiklerini istikrarsız hale getiren bu durum akışkan hale gelen 

dünyada işçilerin teknolojik ve kurumsal yeniliklere karşılık becerilerini değiştirmeleri 

gerekliliğini doğurmuştur (Huws, 2018: 93). Bu gerekliliğin izleri ve işin dış kaynak 

kullanılarak yapılması yaşamın tümünde yayılım göstermiştir.   

 

Fuchs, Toffler’ın üçüncü dalga ekonomisindeki tüketicinin üreticiye 

dönüştüğüne dair yorumunu dikkate alarak işin dış kaynak kullanımı yoluyla çalışan 

kullanıcılara yaptırılmasının sömürü süreçlerine odaklanıp ücret ödemeyen şirketlere 

artı değeri yaratanların bu tüketiciler olduğunu dile getirir (2015: 151). İşin dış kaynak 

kullanımı yoluyla tüketicilere yaptırılması enformasyon ve iletişim teknolojileriyle 

giderek yaygın bir hal almıştır.  Sözgelimi şirketlerin bugün geri dönüşleri sosyal 

platformlar aracılığıyla sağlaması, bir kılavuz işlevi görmesi bunun en görünür halidir. 

Diğer yandan bu yapının katılımcı bir kültür ve demokratik bir oluşum olarak 

sunuluşunda ve sömürünün oyun kılığındaki görünümünde sömürü süreçleri 

gizlenmektedir (Fuchs, 2015: 185). Çünkü Facebook, Google ve benzeri sosyal medya 



87 
 

kullanıcılarının çevrimiçi tüm zamanlarını çalışma zamanına karşılık gelir (Fuchs, 

2015: 177). Ancak bu, sosyal medyadaki tüm süreçlerin metalaştığı anlamına gelmez. 

Fuchs, Wikipedia, Alternet, Democracy Now!, WikiLeaks gibi çevrimiçi haber 

medyalarını ve sivil toplum kuruluşlarını bunlardan muaf tutar. Çünkü bu platformlar 

mübadele değerinden ziyade kullanım değeri yaratmak üzerine kurulmuştur (2015: 

181). Smythe’nin kavramlarında da vurgulanan bu durum itirazlara sebep olmuştur.  

 

Coté ve Pybus, Smythe’nin kitle medyasındaki seyircinin meta ürettiği savına 

dayanan seyirci metası kavramının Facebook ve benzeri ağ tabanlı sosyal 

platformlarda kullanıcı emeğini anlama açısından elverişli olmadığını söylerler (2014: 

258). Aslında bu ifadeye baktığımızda, kullanıcı olarak medya ile temasımızın statik 

bir halden ya da Bauman’ın ifadesiyle söylersek katı, donmuş bir halden akışkan, 

dinamik, her an hareket eden bir yapıya evrildiğini söyleyebiliriz. Twitter, Facebook, 

Instagram gibi dijital platformlarla her an yer bildiriminde bulunan ve dolayısıyla daha 

otonomcu bir yapıya geçmiş bulunmaktayız. Bu elbette sermayenin de dikkatini 

çekerek, üretim ve tüketim süreçlerine endekslenmekte ve hemen bu süreç içerisinde 

tüketilir bir hale gelmektedir. Bu platformlar da varlığını tam da sermayenin oraya 

ciddi yatırımlar yapmasıyla sürdürme şansı yakalamaktadır. Kullanıcı tarafından, 

platformdaki hareketlilikler bireyselleştirilmiş bir arşiv olarak artı değerin ve karın ana 

hattını meydana getirir. Bu ağların pazar payları esasen, kullanıcıların maddi olmayan 

emek faaliyetlerini orada sürdürmesi ve hislerini sistem aracılığıyla dile getirmesidir. 

Bu, yüklemeye, paylaşmaya, beğenmeye kısaca bir hareketliliğe yol açar. Kullanıcının 

profil güncellemeleri yapmasıyla zaman ve mekân sınırları ortadan kalkar, kamusal 

alan, özel alan ayrımı bulanıklaşır. Ekman, cep telefonu teknolojisinin gelişmesiyle 

birlikte tüm kamusal alanların potansiyel olarak metalaştığını belirtir (2019: 110). 

Sözgelimi Facebook hesabına sürekli bağlanmak bile kamusal alanın metalaşmasında 

yepyeni boyutlar açmaktadır. Çünkü bu, daima ticari gözetim altında olmaya, sermaye 

tarafından temellük edilen, bedeli ödenmemiş emek icra etmek anlamına gelir. Beden 

fiziksel olarak bir yere bağımlı kalırken, iletişimsel ve duygulanımsal 

kapasitelerimizin küresel erişim kazanabildiği bir varoluşsal âleme geçmiş oluruz. 

Sosyal ağların toplumsal fabrikaya dönüşmesi, dijital emeğin üretildiğini gözler önüne 

serer. Post-fordist süreçlerde üretilen bu emek, profil takipçisini müşteriye, profil 

sahibini bir satıcıya dönüştürür. Günümüzde bloggerların, influencerların reklam 

almaları bunun bir örneğidir ama bu bir yönü sadece, diğer yönü ise buradan tıklama 



88 
 

başına ücret alan ticari sosyal medya hesaplarıdır. Kullanıcı tarafından oluşturulan 

haber akışı içerikleri, sürekli dolaşımda olan veriyi sözleşmeye bağlar. Facebook’un 

hizmet kullanım şartlarına baktığımızda kapitalizme geniş bir işlevsel alan sağladığını 

görürüz12. Tüm bunlar hızlı ve değişen bir yapıya ayak uyduran bireyler 

doğurmaktadır. Aynı zamanda sermaye birikim sürecinden kaçışın mümkün 

olmayacağını düşünen bireylerin çaresizliğini perçinlemektedir.  

 

Belirli araçların ve makinelerin kullanımına bağlı olarak bilgi işlemeyi içeren 

işler, bilgi ve iletişim teknolojilerinin kullanımına bağlı olarak daha jenerik ve hızlı 

değişen becerilere dönüşmüştür (Huws, 2018: 52). Kanada’da yapılan bir çalışmayı 

aktaran Huws, araştırmada akademisyenlerin yeni raporlama gerekleri ve daha çok 

yönetim işinin akademisyenlere aktarılması, e-postalara anında cevap vermesi 

gerekliliği, akademisyenden daha çok zaman talep etmeyi ve daha yoğun çalışmayı 

gerekli kılmıştır (2018: 83). Hızın bir süreklilik kazandığı bu durumda akademisyenler 

“düşünmeye zaman ayıracak kadar yavaşlayamıyorum” demektedir (Huws, 2018: 84). 

Yaşam standartlarını yükselten ve çoğu durumda hayatı kolaylaştırmış gibi görünen 

bu durumların zemin hazırladığı bir durum söz konusudur. Bu tüketici bir anlayıştır. 

Yaşam standartları yükseldiğinden sömürü, yerini tüketimciliğe bırakmıştır. Ama bu 

durum da kapitalizmin dijital bir görünüm kazanması gibi ürünlere dijital bir görünüm 

kazandırmıştır. Sermaye sahipleri bilgisayar ağının gelişimi ve işletim sistemindeki 

ivmeyle bu tür teknolojinin üretimine odaklanmış, bunları tüketim malları olarak 

üreterek günlük hayatın her parçasını sibernetik kılmıştır (Dyer-Witheford, 2019: 48). 

Bu yukarıda Hardt ve Negri’den yola çıkarak açıkladığımız toplumsal fabrika modeli 

fikriyle kesişir. Üretimdeki sibernetik, emek sürecini dönüştürmüş, esnek ve ofis 

çalışma şekilleri bilgisayarla desteklenmiştir. Bu tür değişim, yeni işçi öznellikleri 

                                                           
 

12 Bkz: “Fikri mülkiyet hakları kapsamındaki içerikleri Ürünlerimizde veya Ürünlerimizle bağlantılı 

şekilde paylaştığınızda, yayınladığınızda veya yüklediğinizde; içeriklerinizi barındırmamız, 

kullanmamız, dağıtmamız, değiştirmemiz, çalıştırmamız, kopyalamamız, herkese açık olarak sunmamız 

veya göstermemiz, çevirisini yapmamız ve türevlerini oluşturmamız için (gizlilik ve uygulama 

ayarlarınız doğrultusunda) bize münhasır olmayan, devredilebilir, alt lisanslanabilir, telifsiz ve 

uluslararası bir lisans vermiş olursunuz. Bu bağlamda örneğin Facebook'ta bir fotoğraf paylaştığınızda, 

bu fotoğrafı saklamamıza, kopyalamamıza ve hizmetimizi veya kullandığınız diğer Facebook 

Ürünlerini destekleyen hizmet sağlayıcıları gibi başkalarıyla paylaşmamıza (yine ayarlarınız 

doğrultusunda) izin vermiş olursunuz.” (https://www.facebook.com/legal/terms Son erişim tarihi: 

21/02/20) 

https://www.facebook.com/legal/terms


89 
 

üretmiş, web siteleri, sohbet odaları, bilgisayar oyunları gibi dijital teknolojiye dayalı 

kullanımları arttırarak, yeni kültürel formları yaratmıştır (Dyer-Witheford, 2019: 48).  

 

2008’den sonra sosyal medyanın niceliksel olarak büyümesi, on yıl öncesinden 

çok farklı işlerin ortaya çıkmasına vesile olmuştur. Bugün bu ağ tabanlı üretim 

şirketlerinin çalışma koşulları akıl almaz derecede korkunç bir sömürüye dayanmıştır. 

Söz gelimi Twitter, Google, Spotify, Google gibi şirketlerin ikamet ettiği yerlerde gelir 

eşitsizliği had safhadadır (Dyer-Witheford, 2019: 104). Sermayenin yeni sibernetik 

güçlerinin oynadığı rol, emek payında ciddi bir gerilemeye yol açmıştır. Çünkü ağ 

merkezli teknolojilerde çalışma açıkça rutin, ikincil, güvencesiz ve düşük ücretlidir. 

Söz gelimi emeğin Çin’in Gayri Safi Yurtiçi Hasıladaki payı 1992’de %65 iken, 

2008’de %50’nin altına gerilemiştir (Dyer-Witheford, 2019: 181). Makineleşme ve 

teknolojideki gelişme işçiyi güçsüzleştirme, emeğin pazarlık gücünü zayıflama 

üzerine kurulu olduğundan iş süreçlerindeki dönüşüm sermayenin işine gelmektedir. 

Sözgelimi Taylorizm, otomasyon, yapay zekâ gibi süreçler canlı emeğin minimize 

edilmesi arzusundan doğmuştur. Çünkü robotik bir çalışan, çay molası 

vermeyeceğinden, hastalanmayacağından, grev yapmayacağından verimliliği daha 

yüksektir (Harvey, 2011: 137). Bugün geniş oranda bu molalar, dinlenmeler de 

çalışmanın içerisine dâhil edilmiştir. Tüketim ve üretim süreci arasındaki muğlaklık 

ve bu minvalde yapılan üretim bunu olanaklı kılmıştır.  

 

Dijitalleşmenin tüketim süreçlerini de dönüşüme tabi tutması, tüketimin üretim 

sürecinin ayrılmaz bir parçası olduğunu gösterir. Akışkan modernite koşullarına 

baktığımızda da aynı fikre rastlarız. Bauman’a göre akışkan modernite her şeyden önce 

üyelerini tüketiciler olarak şekillendirmeye çalışır (2006: 92). Tüketimin ihtiyaçtan 

çok konformist bir karaktere sahip olduğu, bir kimlik yaratma işlevi haline geldiği 

akışkan modernitede tüketicilerin oluşturduğu bir toplum modeli söz konusudur. 

Tüketim toplumu terimi bu anlamda yalnızca maddi ve hizmet üretiminden ziyade, 

toplumların boş zamanın ve malların tüketimi çevresinde örgütlenmesini ifade eder. 

Kapitalist sistemde üretimin sürekliliği tüketim süreçlerine koşullandığından tüketim 

süreçleri arttırılmaya, yenilikler ihtiyaç olarak gösterilmeye çalışılır. Dolayısıyla 

tüketici toplum dediğimizde, emek ve zamanlarını hazlarını arttırma ve tatmin etme 

için harcayan bireylerden çok daha fazlasını dile getirmiş oluruz. Akışkan modernite 



90 
 

koşullarında tüketici profilini arzulayan bir insan olarak ele aldığımızda toplumun 

tüketim sendromuyla şekillendiğini ifade edebiliriz. Sendrom, iyi zaman geçirmenin, 

hazları yakalamanın, eğlenmenin ötesini ifade eder (Bauman: 2018b: 110). Tüketim 

sendromu, kalıcılığı ve sürekliliği değersizleştirip geçiciliği yüceltir. Kalıcılığın yerini, 

arzu duyulana el koyma ve sonrasında imha etme alır. Ancak bu hız, aşırılık ve israftan 

ibaret bir durumdur. Bauman’a göre sendromun başarılı uzmanları bir şeylerin zamanı 

dolduğunda atık kategorisine koyduklarında sevinç duymayı bilen kimselerdir.  

 

Tüketim toplumu öncelikle insanların arzusunu tatmin etme vaadi üzerinde 

kendisini inşa eder. Ancak arzu doyurulmadığı sürece, daha doğrusu arzunun tam 

olarak doyurulamayacağıyla ilgili bir şüphe olduğu müddetçe, tatmin etme vaadi 

baştan çıkarıcılığını korur (Bauman: 2018b: 106). Oysa bunun tersi olan hedeflerin 

düşürülmesi, arzulara gerçek sınırların konulması tüketim toplumunun ölüm 

çanlarıdır. Çünkü tüketim ekonomisinin ana damarı arzuların tatmin edilmemesi 

üzerine kurulur. Arzuyu tatmine yönelik her çabanın daha başka arzuları tetiklemesi 

tüketim endeksli toplumun vazgeçilmezidir. Dolayısıyla tüketim toplumu, 

tatminsizliği kalıcılaştırmayı başarmaya çalışır (Bauman: 2018b: 107). Bunun formülü 

öncelikle arzuları uyandırıp sonra tüketim ürünlerini karalamak ve 

değersizleştirmektir. Tüketim toplumunda, bir ihtiyaç olarak başlayan her şey bir 

saplantıya dönüşmek zorundadır. Arzular hüsranla sonuçlandığında tüketici talebi 

artar fakat böyle olmadığında, tatmin edildiğinde tüketici talebi azalarak sıfıra iner. 

Bundan dolayı tüketimcilik boş vaatlerin, aşırı vaatlerin ıskartaya çıkmasıyla çarkını 

döndürür. Durum yalanların, aşırılığın ve israfın ekonomisi olarak karşımıza çıkar. 

Bauman, bu tüketimciliğin yeni olmadığını akışkan moderniteye özgü olmadığını 

belirtir (2018b: 109). Tüketimin bireysel hali üzerinde durmanın doğru olmadığını 

dolayısıyla yeni bir tanımın gerekliliğini öngörür. Tüketici toplum öncelikle 

tüketicilerin toplamından müteşekkil değildir. “Üyelerini en başta hatta belki de 

bütünüyle tüketici olarak görüp o şekilde sorgulayan bir toplumdur” (Bauman, 2018b: 

109).  

 

Akışkan modernitede ya da post-modernitede bu durum kimlik edinme süreci 

olarak karşılık bulur. Tüketimcilik her şeyi dönüştürdüğü gibi kimlikleri de 

dönüştürmüş, kimlikler tüketim üzerinden açıklanır olmuştur. Kimlikler, tüketim 



91 
 

hızıyla paralel olarak yenilebilir bir akışkanlığa sahip hale gelmiştir. Popüler olan 

ürünün kimlik sunması, kimliksiz olanın tüketimle bir kimliğe sahip olabileceğini 

bireylerin önüne koyar. Oysa modern toplumdaki kimlikler değişime kapalı ve katı 

haldedir. Fakat akışkan modernite koşullarında bütün ürünler gibi değiştirilebilirdir. 

Birey kullandığı nesnenin değerinden, doyumundan çok imgesel varlığının çekim 

alanına girer ve tüketimin bir ideoloji olduğunu da gözler önüne serer. Fakat esasen bu 

durumun kimlik edinmekten çok insanların bir tür kimliksiz olmasına yol açtığını 

söyleyebiliriz. Çünkü akışkan modernite koşullarında tüketim, insanları giyinmeye 

hazır etmek için soyunuk kalmaya ikna etmektedir. Bunun için devasa bir kültür 

endüstrisi araçlarını kullanmaktadır.  

 

 İnsanlar arasındaki bağlara bile sirayet eden bu durum, sözgelimi evlilik ve 

ortaklıkları hızla sonlandırabilmektedir. Bauman’a göre tahammül ilişkileri ve eşiği 

tüketimci toplumda giderek azalmıştır (2018b: 116). Eskiyen bir bilgisayar gibi anında 

bu ilişkiler de ıskartaya çıkarılabilir. Bauman piyasalaşmanın yan etkisi olarak görür 

bu durumu. Toplum, her şey metadır ve eğer metaya dönüşmediyse meta olarak 

değerlendirilebilir, mantığıyla şekillenir. Piyasa her şeyi tüketim malına 

dönüştürmekte, piyasanın dokunuşlarından kaçmaya çalışan, bu girişimlerde 

kullanılan araçlar dahi piyasanın elinden kurtulamamaktadır (Bauman: 2018b: 118).  

 

Her şeyin tüketim mantığıyla şekillendiği durumda insana dair her şey bu 

sürecin içerisine dâhil edilmeye çalışılır. Sözgelimi bedenin tüketime dâhil edilmesi 

mevzusu, Amerika’da çok satan kitapların sürekli değiştiği ama sadece iki türün hep 

listelerde yer aldığı üzerinden tartışılır. Bauman, bu kitaplardan bir türün aşçılık 

kitapları diğer türün ise diyet tarifleri kitapları olduğunu belirtir (2018b: 118; 2001a: 

162). Üretim toplumunda bedene ait değerli görülen ne varsa, tüketim toplumunda 

zararlı olarak görülür (Bauman: 2018b: 120). Bedene dair hazların çoğalması, haz 

vaadinin artması, bedene tüketim toplumunda eşsiz bir konum atfeder. Beden 

günümüzde birincil olarak duyum alıcısı konumundadır ki deneyimleri emer ve 

hazmeder (Bauman, 2001a: 156). Reklamlarda da gördüğümüz üzere; tüketim toplumu 

arzuların doyurulmasıyla değil, arzuların uyandırılmasıyla ilgilenir (Bauman: 2018b: 

120). Kişi için tatmin, doyum çok önemliyken, tüketim piyasaları için felakettir.  



92 
 

Post-modern toplumun üyelerini üretici olarak değil birer tüketici olarak 

kendisine bağlaması, üretim ve tüketim toplumunun belirgin bir sınırını oluşturur 

(Bauman, 2019: 122). Öyle ki bu önemli bir ayrımdır. Tüketicilerin toplumunda belirli 

normlar yoktur, bu topluma yön veren kurallar değil, baştan çıkarma ve arzu ve istektir. 

Üretici toplumda ise hayat normatif kurallarla düzenlenir ve ihtiyaç duyulan şeylerin 

bir alt sınırı vardır. Üretenler toplumu sağlıklı yaşamı vurgularken, tüketim toplumu 

fitness idealini vurgulamaya çalışır (Bauman, 2019: 124). Tüketim piyasalarının 

peşinden koştuğu ideal tüketici tipinin en iyi örneği, durmaksızın birbirini takip eden, 

kısa ömürlü, tek seferlik ve tek kullanımlık arzular için yedi yirmi dört tam kapasite 

çalışan bir fabrika işçisidir (Bauman: 2018b: 121). Sağlığın üretim toplumunda aldığı 

önemi, tüketici toplum fitness olarak güncellemiştir. Ancak fitness da bitiş çizgisinden 

mahrumdur, beden ne kadar fit olursa olsun daha fit hale getirmek mümkündür tüketim 

toplumunda. Modern toplumsal ilişkiler ağı içinde zaten beden, fabrika işine ve 

askerlik hizmetine uygunlukla karşılık bulmuştur (Bauman, 2001a: 148). Elbette bu, 

modern sonrası süreçte tüketim odaklı önem kazanmıştır.  

 

 Dolayısıyla, 21. yüzyıl tüketimi önceleyen bir toplumu imler. Tüketim 

toplumunda, tüketicilerin doğal habitatı pazar olarak karşımıza çıkar. Tüketici 

adaylarında, metaların cazibesine hızlı ve samimi bir şekilde ilgi göstermek, satın 

almaya duyulan saplantılı, bağımlılığa dönüşmüş bir dürtü, ekilip yetiştirilmesi 

gereken temel erdemlerdir. Çocukları yeniden işlemden geçiren tüketim toplumu, 

ruhun yönetilmesine odaklanmıştır. Beden artık geride kalmıştır. Çocuklar bu çağda 

okuma yazmayı öğrenir öğrenmez alışveriş bağımlısı haline gelir (Bauman: 2018b: 

145). Çocuklar, ulusun geleceği olarak görülmek yerine artık yarının tüketicileri olarak 

görülür. Günümüzde çocukların dijital araçları kullanması, sürekli bunlarla yatıp 

kalkması geleceğe yönelik tüketimi öğretmek üzerine kuruludur. Sözgelimi televizyon 

gibi kitle iletişim araçları bir standart belirler. Arzu duyulan hayat televizyonda 

görülen hayat halini alır ve ekran yaşadığımız hayatı küçük, önemsiz gibi bize gösterir 

(Bauman, 2019: 133).  Bu yüzden izleyiciyi harekete geçirir ve bir şey yapmaya 

yöneltir. Tüketim toplumu bireylerin tüketim eşiğini yükseltmek için onlara 

soluklanma şansı vermemektedir. Bireyleri sürekli uyanık ve teyakkuzda tutarak yeni 

baştan çıkarmalara, heyecanlara, kuşkuya ve memnuniyetsizliğe terk eder (Bauman, 

2006: 96). İyi programlanmış, şekillendirilmiş tüketici toplumda üyeler aktif olarak 

baştan çıkarılma peşinde olur. 



93 
 

Kapitalizm bireyin özgürlüğe karşı olan güdüsünü ele geçirmek üzere tüketim 

süreçlerini önüne koyar. Üretim toplumundan tüketim toplumuna geçiş bunun bir 

sonucudur (Bauman, 1999: 37).  Yaşadığımız, içinde nefes aldığımız toplum tüketim 

merkezlidir. Peki ne demek bu? Tüketici, bir şeyleri tüketen kişiyi, tüketmek ise bir 

şeyleri ihtiyaçlar doğrultusunda, arzuyu tatmin etmek amacıyla kullanıp bitirmeye 

karşılık gelir. Arzu ve tatmin arasında köprü işlevi gören para, tüketime ayrılmış 

şeyleri kendine tahsis eder (Bauman, 1999: 39). Bir şeyi satın almak, bunun için paraya 

başvurmak başkasının onu kullanmasını yasaklar ve özel mülkiyeti meydana getirir. 

Tüketmek esasında en genel ve akışkan modernite koşullarında yok etmekle karşılık 

bulur denilebilir. Çünkü tüketim, tüketilen şeyin varlığını gerek somut gerekse soyut 

olarak ortadan kaldırır ya da kaldırır kaldırmaz başka bir yere koyar. Fakat bilinen her 

toplumun tüketim toplumu olduğunu söylemek, söyleyebilmek mümkün. Yukarıdaki 

ifadelerde para dışında bütün tüketim süreçlerinin aynı olduğunu söyleyebiliriz. 

Tüketmeden, tüketmekten hiçbir zaman, hiç kimse, hiçbir zaman canlı kalmamaktadır 

(Bauman, 1999: 40). Katı modernlik üyelerine üretici gözüyle bakarken bugün 

toplumun uzunca bir süre üretici olmasına karşılık tüketim toplumu kavramını kullanır 

durumdayız. Katı modernlik üyelerinden üretici rolünü oynamasını beklerken akışan 

modernlik ya da katı modernlik sonrası dönem üyelerini tüketici yetenekleriyle 

kullanmak ister. Çünkü en temelde akışkan modernite tüketirken üretmenin yollarını 

bulmuştur. Devasa enformasyon ve iletişim teknolojisi buna hizmet etmektedir.  

Tüketicilerin ihtiyaçlarını belirlemede ve tatmin etmede önem kazanan dijitalleşme 

süreçleri ve dijital ağlar, tüketim için zaman ve mekânı yok ederek, her yerden 

tüketilebilir nesneleri alma şansını kullanıcılarına sunar. Kullanıcılar buradaki 

pazarlama hilelerine aldanarak tüketim süreçlerine dâhil olur. Bir üretketiciye dönüşür.  

 

5. SONUÇ 

 

Her okuryazar bir metnin, çalışmanın sonuç bölümüne geldiğinde beklentisi 

artar ve tatmin edici bir çözüme ulaşmış olmayı amaçlar. Ancak burada bir çözüm yok. 

Çözüm beklentisi moderniteye özgü bir dinamiktir, modern akıl biçimi olan 

amaçsallık, planlılık bu beklentiyi oluşturur. Zira buna bakarak diyebiliriz ki 

moderniteye özgü akıl biçimi varlığını sürdürmekte hâlâ. Akışkan modernitede ise 

okur bir alımlayıcıya, tüketiciye dönüştüğünden çözümden ziyade eğlence ve keyfe 



94 
 

odaklanmıştır. İçinde yaşadığı dinamikler gibi, akışta ve akıntıda varlığını sürdürür. 

Fakat modernitenin ve post-modernitenin bütün toplumlarda aynı şekilde 

görüldüğünü, varlık bulduğunu söylemek çok mümkün değildir. Her iki sürecin de 

belirli sonuçlar ürettiği ise bir gerçek. Nitekim biz de bu anlamda çalışma boyunca ele 

aldığımız konulardan çıkarım yapmak için biraz katılığa ihtiyaç duyarız. Ancak 

akışkanlığın sızmalarının olduğunu göz ardı etmeden.  

 

Zygmunt Bauman’ın akışkan modernite kuramından hareketle ve 21. yüzyılda 

bilgi ve iletişim teknolojilerindeki gelişmelerle beraber tebarüz eden esneklik, 

güvencesizlik, belirsizlik durumlarının emek süreçleriyle olan ilişkisini açığa çıkarma, 

bu tür bir hal altındaki üretim ve tüketim süreçlerinin geçirdiği evrimi masaya yatırma, 

bunun iletişimdeki gelişmelerle paralel gerçekleştiğini merkeze alan bu çalışma, ilk 

bölümde modernliğin geçirdiği evrimle tartışmaya açılmıştır. Bu bağlamda, modern 

öncesi, modern ve modern sonrası dönemler arasında ayrımlar yapılmış, daha sonra 

akışkan modernite ile karakterize edilen şeyin ne olduğu sorusuna cevap aranmıştır. 

Bunun içinse öncelikle Bauman’ın temel metinleri merkeze alınmış, daha sonra emek 

süreçlerine dair tartışmalar için ilk kaynaklar kullanılarak genel bir çerçeve 

çıkarılmıştır. Tezin son bölümünde ise bilgi ve iletişim teknolojilerinin çalışma, 

üretim, tüketim süreçleriyle olan ilişkisi birinci ve ikinci bölümlerle ilişkili olarak 

irdelenmiştir. Bu anlamda tezde günümüz sözcüğüyle ima edilen zamansallığın, her 

şeyden önce belirsizlik, esneklik, güvencesizlik sözcükleriyle karakterize edildiği, 

dolayısıyla emek süreçlerinde bir dönüşümün olduğu ve klasik Marksist emek-değer 

teorisinin yanı sıra, medyanın ekonomi politiği bağlamında maddi olmayan emek, 

dijital emek tartışmalarının elverişli bir zemin sağladığı tespit edilmiştir. Bunların yanı 

sıra bilgi ve iletişim teknolojisindeki gelişmelerin üretim ve tüketim süreçlerini 

dönüştürdüğü buna bağlı olarak da sınıflı toplum yapısında çalışma ve çalışma dışı 

ayrımının bulanıklaştığı görülmüştür.    

 

Bauman’ın akışkan modernite kavramıyla sunduğu en önemli husus, toplumsal 

yaşama dair topyekûn bir değişim ve dönüşüm sürecidir. Toplumsal yaşam ise üretim 

süreçlerinden gündelik pratiklere, ev içinden ev dışına değin her şeyi kapsayan bir 

nokta olması hasebiyle toplumların değişen ve dönüşen dinamiklerini anlamak 

açısından elzemdir. Bunun için öncelikle Bauman’ın akışkan modernite kavramıyla 



95 
 

önümüze koyulan süreçlerin ana dinamiklerini yukarıdaki ifadeler ışığında sistematize 

etmek gerekirse esneklik, belirsizlik, güvencesizlik kavramları önümüze çıkar. 

Akışkan yaşam bu tür bir modernlik ve dinamik altında yaşanan bir yaşama, uzun süre 

aynı kalamayan, rotasını koruyamayan bir sürece denk düşer. Böylesi bir yaşamda hoş 

gelen, varlık olarak görülen, arzulanmak istenen neyse anında nahoş bir şeye, 

yükümlülüğe, tatminsizliğe dönüşebilme potansiyeline sahiptir. Dolayısıyla da sürekli 

bir risk altında yaşanan sürece rastlarız. Bireyler bu riski minimize etmek, düşürmek, 

etkisini görünmez kılmak adına sürekli bir hareket ve değişim rüzgârına ayak 

uydurmayla karşılık verir. Üretim ve tüketim süreçlerinde de görülen bu dinamikler, 

daima değişir ve dönüşür haldedir. Küreselleşmenin etkisiyle ortadan kalkan sınırlar, 

ulus-devletlerin rotasını koruyamaması, kitle iletişimindeki ivme bir tür menzil 

kaybına yol açtığından, bir şeylerin başlangıç ve bitiş noktaları giderek muğlak bir hal 

almıştır. Bu süreçte mekân ve zaman arasındaki birlik yıkılmış, modern öncesi 

toplumdaki dinamikler yerini yeni dinamiklere bırakmıştır. Sermayenin bir mekâna 

bağlı oluşu yerini bilgi ve enformasyon süreciyle birlikte mekân ötesi bir sürece 

devretmiştir. Bu çıkarımdan modernitenin aşılan, terk edilen bir döneme karşılık 

geldiği sonucu çıkmamalıdır. Birbirinin içine geçen bir süreç söz konusudur. 

Modernliğin ilk evresinde gördüğümüz sermayenin ve işçinin aynı alanı paylaşması 

hali, bu güvencesizlik ve belirsizlik koşullarından nasibini almıştır. Bugün, ticari 

sermayenin büyük bir kısmı bu güvencesizlik, belirsizlik ve esneklikten elde edilir hale 

gelmiştir. 

 

Modern öncesi dönemlere baktığımızda esneklik, bir yere bağlı olmama 

girişimcilik ve erdemle anılırken, bugün daha çok rekabet süreçleriyle anılır. İşten 

çıkarmadan ücretlerin düşürülmesine, çalışma zamanının tüm zamana yayılmasından 

sigortasız çalışmaya kadar bir dizi sürece karşılık gelir. Sermaye için esneklik bir tür 

ilaç işlevi görürken birey için bir felakete dönüşür. Emek piyasasındaki esneklik, 

eşitsizliklerin artmasına, sınıf yapısının değişmesine yol açar. Her faaliyetin kısa 

vadeli olması, bireyselleşme sürecine yapılan vurgu, teknolojinin gelişimiyle ortaya 

çıkan ağlar uzun vadeli düşünmeyi, uzun vadeli bir işte çalışmayı, uzun süre bir yere 

bağlı kalmayı ıskarta haline getirmiştir. Bu anlamda, değişim ve dönüşüm üretim 

süreçlerini, buna bağlı olarak emek gücünü ve emek biçimlerini de dönüştürmüştür. 

Üretim gücündeki değişim, üretici güçlerin dönüştürmekte büyük bir rol 

oynadığından, kapitalist sistemin gelişme, dönüşme, farklı kılıklara bürünmesi 



96 
 

durumları Marx’ın emek-değer teorisini, mübadele değerinin geçirdiği evrimi ve buna 

bağlı olarak tüketim süreçlerinin gelişimi çalışma boyunca ele alınmıştır.  

 

Marx’ın emek teorisiyle emek, doğal ve zaruri bir ihtiyaca karşılık gelerek, 

insanın doğayla alışverişini mümkün kılan, insanın yaşamını sürdürmesine olanak 

sağlayan ve bu nedenle de bir varoluş koşulu olarak karşımıza çıkan bir noktadır. 

Doğaya şekil veren bir güç olarak emek, kapitalist sistem koşullarında insanların bir 

ihtiyacına karşılık gelen kullanım değerinden ziyade üretim araçlarına sahip kişi ve 

kurumların sermaye birikimine yol açan mübadele değerine indirgenir. Dolayısıyla 

kullanım değeri dışında kalan çalışma zamanında emek gücü sermaye için artı değer 

üretmeye zorlanarak, emek sürecine yabancılaşır.  Kapitalist üretim mantığında üretim 

araçlarına sahip olan sermaye, emek gücünü kendi çıkarı doğrultusunda ücretli emeğe 

dönüştürür. Marx’ın formülasyonunda bu durum işçinin bakışında emek gücünün bir 

meta halini almasına yol açar. Artı değerin yaratılma koşulu olarak işçinin çalışma 

zamanının artması ve emeğin piyasada satılıp, sermaye ve kara dönüşmesi 

yabancılaşmaya kapı aralar. Sermaye, üretim araçlarını tekeline aldığı için de işçiyi 

sömürme gücünü elinde tutar. Burjuva servet üretmek için işçinin servetini böylece 

imha eder. Kapitalizmin bu mantığı Marx’ta, sermayenin emeği emmesinden dolayı 

vampir olarak karşımıza çıkar. Karın kaynağı olarak görülen artı değer bugün üretim 

araçlarının gelişimi ve metaların küresel dolaşım ağına ulaşması sayesinde yaşamın 

tüm alanına yayılım göstermiştir. Değişen emek süreçlerinde metalar enformasyonel 

ve kültürel özellikler kazanmış ve bu tür emek “maddi olmayan emek” terimiyle 

kavramsallaştırılmıştır. Maddi olmayan emek kavramı emeğin iki yönüne işaret etmesi 

açısından önemlidir. Birincisi, metanın enformasyonel içeriği açısından maddi 

olmayan emek, ikincisi metanın kültürel içeriğini üreten etkinlik olarak maddi 

olmayan emek. Birincisi emek gücü ile ilgili becerilerin gittikçe sibernetik ve 

bilgisayar kullanımı gerektiğine dayanır. İkincisi ise iş olarak kabul edilmeyen bir dizi 

etkinliği imler: Modadan tüketime, kamuoyu belirlemekten kurmaya yönelik pek çok 

etkinliği. Bugün üretkenliğin kaynaklarından bir tanesini bilimsel emeğin birincil ve 

ikincil sektörlerle bütünleşmesidir. Maddi olmayan emek Lazzarato, Hardt ve Negri 

için emeğin niteliği ve doğasında enformasyonun yarattığı değişimle beraber emeğin 

maddi olmayan bir biçim edinmiş halidir. Enformatikleşme sürecinde üretim ortaya 

maddi ve kalıcı bir ürün çıkarmadığı için emek maddi olmayan bir görünüme 

kavuşmuştur. Dolayısıyla üretimin enformatikleşmesi maddi olmayan emeğin iletişim 



97 
 

boyutuyla ele alınmıştır.  Çalışmada emeğin ve gayri maddi emeğin iç içe geçtiği, 

iletişim noktasında birbirini tamamladığı söylenebilir.  

 

Ancak kapitalizmin bilgi ve iletişim teknolojilerindeki gelişmelerle beraber, 

dijital bir görünüm kazanması, üretim ve dolaşım süreçlerinin dijitalleşerek ağın 

mantığına göre şekillendiğini gösterir. Emek ürünü metalar dijital bir görünüm 

kazanmış, şirketlerin iş yapma ve tüketim süreçleri değişmiştir. Fuchs’un “dijital 

emek” kavramı ve kavram etrafındaki tartışmalar ağ tabanlı üretim araçlarının 

yaygınlaşması ve buna bağlı olarak emek süreçlerinin değişimine vurguda bulunur. 

Üretim ve dolaşım süreçlerinde enformasyonun iletimi, depolanması ve tüm 

enformasyon süreçlerinin dâhil olması artmış ve buna bağlı olarak enformasyon üretim 

süreçleri için kas gücünden daha önemli bir konuma gelmiştir. Dijital emek kavramı 

da bu emek türünü tanımlamak için kullanılmıştır. Kavram internetin ekonomi politiği 

açısından literatürde önemli bir tartışma alanı doğurmuştur. Tezin ikinci bölümünde 

kavrama yönelik tartışmalar ve tanımlamalar üzerinde durulmuştur. Üretketim, birlikte 

yaratma, oyuniş kavramlarına yönelik tartışmalar, internet temelinde gerçekleşen 

üretim faaliyetlerinde kullanıcı etkinliklerinin yer edindiği, dijital ağları kullananların, 

tüketenlerin üretim sürecindeki en mühim faktör olduğu anlaşılmıştır. Ticari sosyal 

medya aracılığıyla gerçekleştirilen üretim süreçlerinde metalaşan şeyin kullanıcıların 

oluşturduğu veri mi yoksa kullanıcıların kendisi mi olduğu sorusu cevaplanmaya 

çalışılmıştır. Bu anlamdaki en önemli karşıt argümanlar, buradaki sömürü süreçlerinde 

kullanıcıların ücretsiz hizmet almasından dolayı sömürü süreçlerinin Marksist 

anlamda oluşmadığı yönündedir.   

 

Tezin son bölümünde ise üretim süreçlerinin giderek bir dijitalleşmeye doğru 

kaydığı noktasından hareketle üretim süreçlerinde iletişimin önemi ve iletişim 

zemininden gerçekleşen üretim ve tüketim süreçleri, akışkan modernite ve emek 

tartışmaları üzerinden ele alınmıştır. Neo-liberal ekonomi politikaları ile iletişim 

altyapıları ticari şirketler lehine serbestleşmiş ve enformasyonel içeriklerin metalaşma 

süreçlerinin önü açılmıştır. Üretim çıktılarının tüketiminde ağın önemi artmış ve 

sermaye üretim için gerekli olan tüketim süreçlerini arttırmanın yollarını aramıştır. 

Ancak tüketimi de dönüştüren bu süreç tüketirken üreten bireyleri yaratmıştır. 

İnternetin yaygınlaşması ile kullanıcıların davranış ve etkileşimleri reklam 



98 
 

endüstrisinin yardımıyla sermaye birikiminin bir parçası haline getirilmiştir. Toffler’ın 

üretketici kavramı, üretici ve tüketiciyi ayıran çizginin bulanıklaşmasından el aldığı 

için çalışma boyunca üzerinde durulan bir kavram olmuştur. Kullanım kolaylığı, 

sosyallik ve kullanıcıya içeriklerini istedikleri gibi yükleme serbestisi tanıyan Web 2.0 

sermaye birikiminde önemli bir rol oynadığı gibi bu bulanıklığın merkezini oluştur.  

 

Bütün bu süreçlerde sermayenin hantal yapısının geride kaldığı sürekli bir 

hareket ve dolaşım alanında varlığını sürdürdüğü gözlemlenmiştir. Bauman’ın 

esneklik, belirsizlik, güvencesizlik durumlarını bütün bu süreçler ışığında ele 

alındığında, karın kaynağının maddi nesnelerden fikirlere dönmüş olması sermayeyi 

bir yere bağımlılıktan kurtarmıştır. Hal böyleyken, gelecek kurgusu yerini şimdiye 

bırakmış her şey kısa vadeli dinamikler altında yaşanır olmuştur. Bauman’ın bu 

anlamda belirtilen üç öğesinin emek süreçleriyle ve bilgi ve iletişim teknolojilerinin 

gelişimiyle ele alınması, çalışmanın özgün yanını oluştur. Çünkü literatüre 

baktığımızda emek tartışmaları ve akışkan modernitenin kesişim ve ayrışım noktaları 

üzerinde durulan çalışmalar sayıca çok azdır. Ancak çalışmanın sınırlılığı olarak ele 

alınabilecek saha araştırmanın eksikliği, alanda çalışacak araştırmalar için ilerde daha 

net bir zemin sağlayabilme potansiyeline sahiptir.  

 

Sözgelimi ileride enformasyon güdümlü işlerde çalışan ve özellikle beyaz yaka 

olarak adlandırılan sınıfla yapılabilecek derinlemesine görüşmeler, esneklik, emek 

süreçleri, dijitalleşme süreçlerinin iş üzerindeki etkileri gibi noktalarda daha 

aydınlatıcı bir işlev görebilir. Tezin yazıldığı dönemde Dünya Sağlık Örgütü 

tarafından COVID-19’un pandemi olarak ilan edilmesi esnekliğin, belirsizliğin, 

çalışma ve çalışma dışı ayrımının bilgi ve iletişim teknolojileri aracılığıyla ne tür bir 

noktaya evrildiğini ve ileride evrileceğini çarpıcı örneklerle karşımıza çıkarmış oldu. 

Ancak bilimsel pragmatizme düşmemek adına bu süreç tez bağlamında değinilen bir 

konu olmamıştır. İleride bu anlamda, özellikle emek ve BİT ilişkisini inceleyecek 

araştırmacılara gerek alan çalışması açısından gerekse de teorik olarak çok ciddi 

veriler pandemi sürecinde ve sonrasında ortaya çıkmış, daha da çıkacağının sinyalleri 

verilmiş oldu.  

 



99 
 

KAYNAKÇA:   

Adorno, T. W. & Horkheimer, M. (2014). Aydınlanmanın Diyalektiği: Felsefi 

Fragmanlar. Ülner, N. & Karadoğan, E. Ö. (çev.). İstanbul: Kabalcı Yayıncılık.  

Amorim, H. (2018). “Maddi Olmayan Emek Teorileri: Marx’a Dayanan 

Eleştirel Bir Bakış”. Sarı, F. (çev.). Koşar, A. (Haz.). Maddi Olmayan Emek Teorisi: 

Kuramsal Bir Eleştiri içinde (137-150). İstanbul: Kor Kitap.  

Baudrillard, J. (2004). Tüketim toplumu. Tutal, N. & Keskin, F. (çev.). İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları. 

Bauman, Z. (1997). Modernite ve Holocaust. Sertabiboğlu, S. (çev.). İstanbul: 

Sarmal Yayınevi.  

Bauman, Z. (1999). Çalışma, Tüketicilik ve Yeni Yoksullar. Öktem, Ü. (çev.). 

İstanbul: Sarmal Yayınevi.  

Bauman, Z. (2001a). Parçalanmış Hayat. Türkmen, İ. (çev.). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları. 

Bauman, Z. (2001b). Bireyselleşmiş Toplum. Alogan, Y. (çev.). İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları.  

Bauman, Z. (2003). Akışkan Aşk: İnsan İlişkilerinin Kırılganlığına Dair. 

Ergüden, I. (çev.). İstanbul: Versus Kitap.  

Bauman, Z. (2006). Küreselleşme: Toplumsal Sonuçları. Yılmaz, A. (çev.). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Bauman, Z. (2011). Akışkan Modern Dünyadan 44 Mektup. Siral, P. (çev.). 

İstanbul: Habitus Yayıncılık.  

Bauman, Z. (2018a). Iskarta Hayatlar: Modernite ve Safraları. Yener, O. 

(çev.). İstanbul: Can Yayınları.  

Bauman, Z. (2018b). Akışkan Hayat. Pilgir, A. E. (çev.). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları.  

Bauman, Z. (2019). Akışkan Modernite. Çavuş, S. O. (çev.). İstanbul: Can 

Yayınları.  



100 
 

Beck, U. (2011). Risk Toplumu. Özdoğan, K. & Doğan, B. (çev.). İstanbul: 

İthaki Yayınları.  

Beniger, J. (1986). The Control Revolution: Technological and Economic 

Origins of the Information Society. Cambridge: Harvard University Press.  

Benjamin, W. (1995). Pasajlar. Cemal, A. (çev.). İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları.  

Braverman, H. (2008). Emek ve Tekelci Sermaye. Çidamlı, Ç. (çev.). İstanbul: 

Kalkedon Yayınları. 

Bright, J. B. (2010). Liquid modernity as an analytical framework: a study of 

isolated northern towns (Doctoral tezi, Sheffield Hallam University). 

Brown, W. (2018). Halkın Çözülüşü: Neoliberalizmin Sinsi Devrimi. Ayhan, 

E. (çev.). İstanbul: Metis Yayınları.  

Bulut, E. (2014). “Yaratıcı Ekonomiyi Tanımlamak: Toplumsal İşbirliğinin 

Tohumları veya Genel Zekâ ve İmgelem için Kapitalist Av” Peters, M. A. & Bulut, E. 

(ed.) Bilişsel Kapitalim, Eğitim ve Dijital Emek içinde (221-240). İstanbul: NotaBene 

Yayınları. 

Camfield, D. (2014). "Çokluk ve Kanguru". Savran, S., Tanyılmaz, K., Tonak, 

E. (Haz.). Marksizm ve Sınıflar Dünyada ve Türkiye'de Sınıflar ve Mücadeleleri içinde 

( 174-204). İstanbul: Yordam Kitap.  

Castells, M. (2013). Ağ Toplumunun Yükselişi: Enformasyon Çağı: Ekonomi, 

Toplum ve Kültür. Kılıç, E. (çev.). İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları.  

Cheviron, N. T. (2014). Küresel İletişim. İstanbul: Ekslibris Yayıncılık.  

Cohen, N. S. (2019). “Bir Mücadele Alanı Olarak Kültürel İş: Freelance 

Çalışanlar Ve Sömürü”. Baydar, G. (çev.). Mosco, V. & Fuchs, C. (der.). Marx Geri 

Döndü: Medya, Meta ve Sermaye Birikimi içinde. (45-81). İstanbul: NotaBene 

Yayınları. 

Coté, M. & Pybus, J. (2014). “Maddi Olmayan Emek 2.0’ı Öğrenme: Facebook 

ve Sosyal Ağlar” Peters, M. A. & Bulut, E. (ed.) Bilişsel Kapitalim, Eğitim ve Dijital 

Emek içinde (221-240). İstanbul: NotaBene Yayınları. 



101 
 

Crowell, J. (2017). Liquid labor, precarious lives: an urban ethnography of 

online work and digital inequality. (Doctoral dissertation, Rutgers University-School 

of Graduate Studies). 

Dyer-Witheford, N. (2019). Siber Proletarya: Dijital Girdapta Küresel Emek. 

Akçay, E. (çev.). İstanbul: Z Yayınları.  

Eagleton, Terry (2011). Marx Neden Haklıydı? O. Köymen (çev.). İstanbul: 

Yordam Kitap. 

Ekman, M. (2019). “Birikimi Anlamak: Marx’ın İlkel Birikim Kuramı’nın 

Medya ve İletişim Çalışmaları Açısından Önemi”.  Kıyan, Z. & Yüksel, H. (çev.). 

Mosco, V. & Fuchs, C. (der.). Marx Geri Döndü: Medya, Meta ve Sermaye Birikimi 

içinde. (83-118). İstanbul: NotaBene Yayınları. 

Fisher, E. (2019). “Daha Az Yabancılaşma Nasıl Daha Fazla Sömürü Yaratır? 

Sosyal Paylaşım Sitelerinde İzleyici Emeği”. Baydar, G. (çev.). Mosco, V. & Fuchs, 

C. (der.). Marx Geri Döndü: Medya, Meta ve Sermaye Birikimi içinde. (119-150). 

İstanbul: NotaBene Yayınları. 

Fuchs, C. & Sevignani, S. (2013). “What is Digital Labour? What is Digital 

Work? What’s their Difference? And why do these Questions Matter for 

Understanding Social Media?” tripleC: Communication, Capitalism & Critique 11 

(2): 237-293. 

Fuchs, C. (2014). “Bilişsel Kapitalizm ya da Enformasyonel Kapitalizm? 

Enformasyonel Ekonomide Sınıfın Rolü”. Peters, M. A. & Bulut, E. (ed.) Bilişsel 

Kapitalim, Eğitim ve Dijital Emek içinde (137-188). İstanbul: NotaBene Yayınları. 

Fuchs, C. (2015). Dijital Emek ve Karl Marx. S. Oğuz ve T. E. Kalaycı. (çev.). 

Ankara: Nota Bene Yayınları. 

Furedi, F. (2001). Korku kültürü: Risk almamanın riskleri. Yıldırım, B. (çev.). 

İstanbul: Ayrıntı yayınları. 

Giddens, A. (2004). Modernliğin Sonuçları. Kuşdil, E. (çev.). İstanbul: Ayrıntı 

Yayınları.  

Gorz, A. (2001). Yaşadığımız Sefalet: Kurtuluş Çareleri. Tutal, N. (çev.). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  



102 
 

Gorz, A. (2011). Maddesiz: Bilgi, Değer ve Sermaye. Ergüden, I. (çev.). 

İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Habermas, J. (1994). "Modernlik: Tamamlanmamış Bir Proje". Necmi Zeka, 

Postmodernizm-Jameson, Lyotard, Habermas- içinde, s. 31-44. İstanbul: Kıyı 

Yayınları. 

Hardt, M. & Negri, A. (2003). İmparatorluk. Yılmaz, A. (çev.). İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları.  

Hardt, M. & Negri, A. (2004). Çokluk: İmparatorluk Çağında Savaş ve 

Demokrasi. Yıldırım, B. (çev.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Harvey, D. (2012). Marx’ın Kapiltal’i İçin Kılavuz. Doğan, B. O. (çev.). 

İstanbul: Metis Yayınları.  

Harvey, D. (2017). Marx, Sermaye ve İktisadi Aklın Cinneti. Soğancılar, E. 

(çev.). İstanbul: Sel Yayıncılık.  

Huws, U. (2018). Küresel Dijital Ekonomide Emek: Siberteryanın Oluşumu. 

Şenesen, C. (çev.). İstanbul: Yordam Kitap.  

Kangal, K. (2018). Sean Sayers’in Maddi Olmayan Emek ve Bilgi Ekonomisi 

Kavramları. Sarı, F. (çev.). Koşar, A. (Haz.). Maddi Olmayan Emek Teorisi: Kuramsal 

Bir Eleştiri içinde (137-150). İstanbul: Kor Kitap.  

Karahanoğulları, Y. (2014). Marksist İktisatta Üretken Emek / Üretken 

Olmayan Emek Tartışmasına Dair Bir Değerlendirme. Mülkiye Dergisi, 30 (250) , 81-

95. 

Kıyan, Z. (2015). “Dijital Kapitalizmin İletişim Alanındaki İzleri: Üretim, 

Dolaşım, Emek ve Tüketim Süreçleri”.  Toplum ve Bilim Dergisi. 135, 27-56. 

Koçak, O., Savaşır, İ., Bilgin, İ., & Akay, A. (1992). Çelişki ve Fark: 

Modernizm ve Postmodernizm Üzerine Söyleşi. Defter Dergisi, 18, .82-99. 

Küçük, M. (1994). “Modernliğin Sosyolojisine Bir Katkı: Modernliğin 

Sonuçları”.  Birikim Dergisi, 62, 77-86. 

Lazzarato, M. (2006), “Immaterial Labour”, Paolo Virno ve Michael Hardt 

(der.), Radical Thought in Italy: A Potential Politics (Theory Out of Bounds içinde. 

London: University of Minnesota Press, s. 133–150. 



103 
 

Lee, R. L. (2005). Bauman, liquid modernity and dilemmas of 

development. Thesis Eleven, 83(1), 61-77. 

Lovell, T. (2006). “Cultural Production”. Cultural Theory and Popular 

Culture: A Reader içinde,  509-515. London: Pearson. 

Lyotard, J-F. (1990). Postmodern Durum. Çiğdem, A. (çev.). İstanbul: Ara 

Yayıncılık. 

Marx, K. (1979). Grundrisse: Ekonomi Politiğin Eleştirisi İçin Ön Çalışma. 

Nişanyan, S. (çev.). İstanbul: Birikim Yayıncılık.  

Marx, K. (1998). Artı-Değer Teorileri: Birinci Kitap. Fincancı, Y. (çev.). 

İstanbul: Sol Yayınları.  

Marx, K. (2011). Kapital: Ekonomi Politiğin Eleştirisi, C.I., Selik, M., 

Satlıgan, N. (çev.). İstanbul: Yordam Kitap. 

Marx, K. (2013). 1844 El Yazmaları. Belge, M. (çev.). İstanbul: İletişim 

Yayınları.  

McKinsey & Company (2019). Global Media Report 2019. 

https://www.mckinsey.com/industries/technology-media-and-

telecommunications/our-insights/the-state-of-global-media-spending# 

Özpınar, C. (2018). “Sınıf Tartışmalarının Yirminci Yüzyıl Kökenleri: Lukács, 

Poulantzas, EP Thompson”. Praksis Dergisi, 47, 11-40. 

Peters, M. A. & Bulut, E. (2014). “Bilişsel Kapitalim, Eğitim Ve Dijital Emek”. 

Peters, M. A. & Bulut, E. (ed.) Bilişsel Kapitalim, Eğitim ve Dijital Emek içinde (32-

50). İstanbul: NotaBene Yayınları.  

Prodnik, J. (2019). “Sürüp Giden Metalaştırma Süreçleri Üzerine Bir Not: 

İzleyici Metasından Toplumsal Fabrikaya”. Mosco, V. & Fuchs, C. (der.). Marx Geri 

Döndü: Medya, Meta ve Sermaye Birikimi içinde. (301-366). İstanbul: NotaBene 

Yayınları. 

Sayers, S. (2007). The concept of labor: Marx and his critics. Science & 

society, 71(4), 431-454. 



104 
 

Sayers, S. (2018). “Maddi Olmayan Emek ve Bilgi Ekonomisi: Cevap”. Koşar, 

A. (çev.). Koşar, A. (Haz.). Maddi Olmayan Emek Teorisi: Kuramsal Bir Eleştiri 

içinde (137-150). İstanbul: Kor Kitap.  

 Schmitt, C. (2005). Siyasal İlahiyat. Zeybekoğlu, E. (çev.). İstanbul: Dost 

Yayınevi 

Sennett, R. (2011). Karakter Aşınması: Yeni Kapitalizmde İşin Kişilik 

Üzerindeki Etkileri. Yıldırım, B. (çev.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları.  

Smythe, D. W. (1977). “Communications: Blindspot Of Western Marxism.” 

Canadian Journal of Political and Social Theory. 1(3): 1-28. 

Smythe, D. W. (1981). “On the audience commodity and its work”. Duncan, 

M. G. & Kellner, M. D. (der.) Media and cultural studies içinde Malden: Blackwell 

Publishing. 

Standing, G. (2019). Prekarya: Yeni Tehlikeli Sınıf. Bulut, E. (çev.). İstanbul: 

İletişim Yayınları.  

Terranova, T. (2000). “Free labor: Producing culture for the digital 

economy”. Social text, 18(2), 33-58. 

Toffler A. & Toffler H. (1996). Yeni Bir Uygarlık Yaratmak: Üçüncü Dalganın 

Politikası. Dicleli, Z. (çev.). İstanbul: İnkılap Kitabevi.  

Toffler, A. (1996). Üçüncü Dalga. Seden, A. (çev.). İstanbul: Altın Kitaplar 

Yayınevi.  

Touraine, A. (2010). Modernliğin Eleştirisi. Tufan, H. (çev.). İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları.  

We are Social & Hootsuite, (2019). https://wearesocial.com/global-digital-

report-2019, (Erişim: 11.11.2019). 

Williams, R. (2013). Kültür ve Materyalizm. Aydar, F. B. (çev.). İstanbul: Sel 

Yayıncılık.  

Williams, R. (2018). Anahtar Sözcükler. Kılıç, S. (çev.). İstanbul: İletişim 

Yayınları. 

https://wearesocial.com/global-digital-report-2019
https://wearesocial.com/global-digital-report-2019


105 
 

Wright, S. (2018). Gerçeklik Kontrolü: Maddi Olmayan Bir Dünyada Mı 

Yaşıyoruz?. (çev.). Koşar, A. (Haz.). Maddi Olmayan Emek Teorisi: Kuramsal Bir 

Eleştiri içinde (137-150). İstanbul: Kor Kitap. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



106 
 

ÖZGEÇMİŞ 

 

Mehmet Özkan Yıldırım, annesine göre Mayıs 1994’te Bingöl’ün Karlıova ilçesi 

Kantarkaya köyünde, Karlıova Nüfus Müdürlüğü’ne göre ise Ocak 1994’te 

Karlıova’da doğdu. İlk, orta ve lise öğrenimini burada tamamladı. Anadolu 

Üniversitesi Maliye bölümünden 2016 yılında, tam burslu olarak yerleştiği Bahçeşehir 

Üniversitesi Halkla İlişkiler bölümünden ise 2019 yılında mezun oldu. Yazarlık adı 

olarak Mehmet Özkan Şüküran’ı kullanan Yıldırım’ın yayımlanmış pek çok yazısının 

yanı sıra bir şiir kitabı bulunmaktadır. Gül Rengini adlı şiir dosyası 2016 Yaşar Nabi 

Nayır Şiir Ödülü’ne değer görülmüştür.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



107 
 

 

TEZ ONAY SAYFASI 

 

 

 

Üniversite  : T.C. GALATASARAY ÜNİVERSİTESİ 

Enstitü : SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

Hazırlayanın Adı Soyadı : Mehmet Özkan YILDIRIM 

Tez Başlığı  : Akışkan Modernite Tartışmaları Işığında Dijital 

Emek Süreçlerinin Kavramsal Bir İncelemesi  

Savunma Tarihi : 24/06/ 2020 

Danışmanı : Prof. Dr. Nilgün Tutal CHEVİRON 

 

 

JÜRİ ÜYELERİ  

 

Unvanı, Adı Soyadı   İmza 

 

Prof. Dr. Nilgün Tutal CHEVİRON  

 

Doç. Dr. Itır ERHART 

 

Dr. Öğr. Üyesi Ö. Murad ÖZDEMİR 

 

 

 

 

 

 

 

Prof. Dr. M. Yaman ÖZTEK 

Enstitü Müdürü 

 

 

 


