
T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ (KELAM) 

ANABİLİM DALI 

 

 

GAZÂLÎ’NİN BÂTINÎLERLE MÜCADELESİNİN KELAMÎ TAHLİLİ 

 

 

Doktora Tezi 

 

Ramazan GÜNDÜZ 

 

 

ANKARA-2020 

 



T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ (KELAM) 

ANABİLİM DALI 

 

GAZÂLÎ’NİN BÂTINÎLERLE MÜCADELESİNİN KELAMÎ TAHLİLİ 

 

DOKTORA TEZİ 

 

Ramazan GÜNDÜZ 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Şaban Ali DÜZGÜN 

 



T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ (KELAM) 

ANABİLİM DALI 

 

GAZÂLÎ’NİN BÂTINÎLERLE MÜCADELESİNİN KELAMÎ TAHLİLİ 

 

Doktora Tezi 

 

Ramazan GÜNDÜZ 

 

Tez Danışmanı 

Prof. Dr. Şaban Ali Düzgün 

 

Tez Jürisi Üyeleri 

Adı Soyadı                                                                                  İmzası 

1- Prof. Dr. Şaban Ali Düzgün 

2- Prof. Dr. Fehrullah Terkan 

3- Prof. Dr. Metin Özdemir 

4- Doç. Dr. Rabiye Çetin 

5- Doç. Dr. Harun Çağlayan 

Tez Savunması Tarihi



 

T.C. 

Ankara Üniversitesi 

Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürlüğü’ne, 

 

 

 ……………………………………………….danışmanlığında azırladığım 

“…………………………………………………………….(Ankara. 2020) “ adlı 

yüksek lisans   doktora/bütünleşik doktora   tezimdeki bütün bilgilerin 

akademik kurallara ve etik davranış ilkelerine uygun olarak toplanıp 

sunulduğunu, başka kaynaklardan aldığım bilgileri metinde ve kaynakçada 

eksiksiz olarak gösterdiğimi, çalışma sürecinde bilimsel araştırma ve etik 

kurallarına uygun olarak davrandığımı ve aksinin ortaya çıkması durumunda 

her türlü yasal sonucu kabul edeceğimi beyan ederim. 

 

 

        Tarih: 

        Ramazan GÜNDÜZ  

 



 

I 

 

İÇİNDEKİLER 

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................ I 

KISALTMALAR .................................................................................................. III 

ÖNSÖZ ..................................................................................................................... V 

GİRİŞ ........................................................................................................................ 1 

GAZÂLÎ VE MÜCADELECİ KİMLİĞİ .............................................................. 1 

1. GAZÂLÎ ................................................................................................................ 1 

1.1. Gazâlî’nin Hayatı ve Eserleri ........................................................................... 1 

1.2. İlmî Şahsiyeti ve Mücadeleci Kimliği ............................................................ 33 

BÖLÜM: I ............................................................................................................... 72 

A-GAZÂLÎ VE BÂTINÎLER ................................................................................ 72 

1. Gazâlî’den Önce Bâtınîler Hakkında Yazılan Eleştirel Eserler .................... 79 

2. Gazâlî’nin Bâtınîlere Karşı Yazdığı Eserler .................................................... 94 

2.1. Fedâihu’l-Bâtıniyye ................................................................................ 96 

2.2. Huccetü’l-Hakk .................................................................................... 100 

2.3. Kavâsımü’l-Bâtıniyye ........................................................................... 101 

2.4. Cevâbü Müfassılü’l-Hılâf ..................................................................... 104 

2.5. Cevâbü’l-Mesâili’l-Erba’i Elletî Seelehe’l-Bâtınîyyetü bi-Hemedân . 104 

2.6. Ed-Dürcü (ed-Dercü)’l-Merkûm bi’l-Cedâvil ..................................... 107 

2.7. el-Kıstâsü’l-Müstakîm .......................................................................... 107 

B-BÂTINÎLER/İSMÂİLÎLER ............................................................................ 113 

1.Bâtınîlerin/İsmâilîlerin Doğuşu ve Tarihsel Kökleri ..................................... 113 

2. Bâtınîlerin/İsmâilîlerin Dinî Düşünceleri ....................................................... 135 

2.1. Bâtınîlerin/İsmâilîlerin Tanrı Anlayışları ......................................... 147 

2.2. Bâtınîlerin/İsmâilîlerin Nübüvvet Anlayışları .................................. 161 

2.3. Bâtınîlerin/İsmâilîlerin Ahiret Düşünceleri ...................................... 166 

2.4. Bâtınîlerin/İsmâilîlerin İmamet Anlayışları ...................................... 176 

2.5. Bâtınîlerin/İsmâilîlerin Te’vil Anlayışları ......................................... 197 

BÖLÜM: II ........................................................................................................... 221 

GAZÂLÎ’NİN BÂTINÎLERE TENKİTLERİ ................................................... 221 

1. BÂTINÎLER ..................................................................................................... 221 



 

II 

 

1.1. İsmâilîler İçin Kullanılan İsimler ve Bâtınî Tesmiyesi .................... 221 

1.2. Gâzâlî’nin Bâtınîleri Eleştirme Sebepleri .......................................... 236 

2. GAZÂLİ’NİN BÂTINÎLERİ ELEŞTİRDİĞİ MESELELER ..................... 244 

2.1. Gazâlî’nin Bâtınîlerin Tanrı Anlayışlarına Eleştirisi ....................... 244 

2.2. Gazâlî’nin Bâtınîlerin Nübüvvet Anlayışlarına Eleştirisi ................ 253 

2.3. Gazâlî’nin Bâtınîlerin Ahiret Anlayışlarına Eleştirisi...................... 260 

2.4. Gazâlî’nin Bâtınîlerin İmamet Anlayışlarına Eleştirileri ................ 273 

2.4.1. Gazâlî’nin Bâtınîlerin Talim Fikrîne Eleştirisi ............................ 278 

2.4.2. Gazâlî’nin Bâtınîlerin Masum İmam Fikirlerine Eleştirisi ......... 289 

2.5. Gazâlî’nin Bâtınîlerin Te’vil Anlayışlarına Eleştirisi ....................... 304 

2.6. Gazâlî’nin Bâtınîleri Tekfir Etmesi ................................................... 325 

BÖLÜM III ........................................................................................................... 343 

ALİ B. VELÎD’İN GAZÂLÎ’NİN TENKİTLERİNE CEVAPLARI .............. 343 

1. Ali b. Velîd ........................................................................................................ 343 

2. Ali b. Velîd’in Gazâlî’nin İthamlarına Cevapları ......................................... 345 

2.1. Ali b. Velîd’in Gazâlî’nin Bâtınîlerin Tanrı Anlayışı Eleştirisine 

Cevapları .............................................................................................. 355 

2.2. Ali b. Velîd’in Gazâlî’nin Bâtınîlerin Nübüvvet Anlayışı Eleştirisine 

Cevapları .............................................................................................. 363 

2.3. Ali b. Velîd’in Gazâlî’nin Bâtınîlerin Ahiret Anlayışlarına 

Eleştirisine Cevapları .......................................................................... 367 

2.4. Ali b. Velîd’in Gazâlî’nin Bâtınîlerin İmamet Anlayışlarına 

Eleştirisine Cevapları .......................................................................... 370 

2.5. Ali b. Velîd’in Gazâlî’nin Bâtınîlerin Te’vil Anlayışlarına 

Eleştiresine Cevapları ......................................................................... 382 

2.6. Ali b. Velîd’in Gazâlî’nin Bâtınîleri Tekfir Etmesine Verdiği 

Cevaplar ............................................................................................... 392 

SONUÇ .................................................................................................................. 400 

ÖZET ..................................................................................................................... 413 

ABSTRACT .......................................................................................................... 416 

KAYNAKÇA ........................................................................................................ 417 



 

III 

 

KISALTMALAR 

 a.mlf.  : Aynı Müellif 

 age.  : Adı Geçen Eser 

 agm.  : Adı Geçen Makale 

 AÜİFD : Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 

 Bkz.  : Bakınız 

 C.  : Cilt 

 CÜ  : Cumhuriyet Üniversitesi 

 Çev.  : Çeviren 

 DFİFM : Dârulfünûn İlâhiyat Fakültesi Mecmuası 

 DİA  : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

 DİB  : Diyanet İşleri Başkanlığı 

 Ed.  : Editör  

 H.  : Hicrî 

 Haz.  : Hazırlayan 

 İA  : İslam Ansiklopedisi 

 İSAM  : İslam Araştırmaları Merkezi 

 Krş.  : Karşılaştır 

 Ktp.  : Kütüphane 



 

IV 

 

 M.Ö  : Milattan önce 

 M.S  : Milattan sonra 

 nr.  : Numara 

 nşr.  : Neşreden 

 ö.  : Ölümü 

 s.  : sayfa 

 S.  : Sayı 

 thk.  : Tahkik 

 trz.  : Tarihsiz 

 v. dğr.  : ve diğerleri 

 vb.  : ve benzerleri 

 vd.  : ve diğerleri 

 vr.  : Varak 

 yy.  : Yayın yeri yok 

 



 

V 

 

ÖNSÖZ 

 

Eser, görüş ve eleştirileriyle Müslüman düşünce tarihinin önemli ve verimli 

şahsiyetlerinden biri kuşkusuz Ebû Hâmid Muhammed el-Gazâlî (ö. 505/1111)’dir. 

Gazâlî, Müslüman düşüncesinin birçok alanında verdiği eser ve üretttiği teorilerle 

asrının otorite isimlerinden biri ya da müceddidi olarak kabul görmüştür. Onun bir ihya 

hareketine dönüştürdüğü dini tecdit misyonunun bir de imha tarafının olduğu öne 

sürülmüştür. Gazâlî’nin dini ve dinî ilimleri ihya etmeden önce İslam’ı asli 

hüvüyyetinden çıkardığını iddia ettiği bâtınî düşünce ve öncü filozoflarıyla mücadelesi 

de olmuştur. 

Bu araştırmada Gazâlî’nin dini tecdit etmeden önce imha etmeyi planladığı 

Bâtınîlere karşı kelâmî tenkitleri konu edilmiştir. Giriş ve üç bölüm halinde tasarlanan 

araştırmada literatür tarama yöntemi kullanılarak önce Bâtınîlerin/İsmâilîlerin dinî 

düşünceleri kendi klasik kaynakları referans edilerek tasvir edilmiştir. Gazâlî’nin 

Bâtınîlerin bu dinî düşüncelerinde tenkit ettiği hususlar ortaya konulduğu gibi Gazâlî’ye 

verilen karşı cevaplar da Ali b. Muhammed b. Ca’fer b. el-Velîd (ö. 612/1215) adlı 

Yemen Tayyibî-İsmâilî dâîsinin eseri üzerinden ortaya konularak karşılaştırma 

yapılmıştır. 

Araştırmanın giriş bölümünde Gazâlî’nin hayatı ve mücadeleci kimliği onun 

ihya hareketi bağlamında değerlendirilmiş, mücadele sahasında hangi fikirleri imha ve 

iptal etmeye çalıştığı ve ihya etmeyi düşündüğü dinî ilimlere karşı nasıl bir tutum 

izlediği oraya konulmuştur. Birinci bölümde Gazâlî’nin imha etmeyi planladığı Bâtınî 

düşünceye karşı telif ettiği eserler incelenerek bu eserler hakkında tanıtıcı teknik bilgiler 



 

VI 

 

verilmekle beraber Gazâlî öncesi Bâtınîlere karşı yazılan reddiye literatürü 

araştırılmıştır. Birinci bölümün ikinci kısmında Bâtınîlerin/İsmâilîlerin tarihi hakkında 

kısa bir bilgi verildikten sonra dinî düşünceleri incelenerek klasik İsmailî dinî doktrin 

ortaya konmuştur.  

İkinci bölümde, İsmâilîler için muhaliflerinin kullandığı “Bâtınîler” 

tesmiyesinin tarihi arka planı ile ilgili kısa bir araştırma yapıldıktan sonra Gazâlî’nin 

Bâtınîlere yönelttiği eleştiriler tespit edilerek beş ana başlıkta tartışılarak Gazâlî’nin 

itirazları ve bu itirazlarının gerekçeleri ortaya konulmuştur. Bu bölümde ayrıca 

Gazâlî’nin Bâtınîleri tekfir etmesinin arkasında yatan sebep ve bunun hukuki 

yansımaları anlatılmıştır. 

Üçüncü bölümde, Gazâlî’nin Fedâihu’l-Bâtınîyye’sindeki Bâtınî eleştirisine 

Gazâlî’den yaklaşık bir asır sonra yaşayan Yemen Tayyibî İsmâilîlerinden Ali b. 

Velîd’in sert bir uslupla verdiği cevaplar konu edilmiştir. Gazâlî’nin bütün iddialarını 

reddeden Ali b. Velîd’in Gazâlî’ye reddiye mahiyetindeki Dâmığu’l-Bâtıl ve Hatfü’l-

Münâdıl adlı eseri tahlil edilerek Ali b. Velîd’in Gazâlî’ye karşı kullandığı akli ve naklî 

argümanlar belirlenerek bir mukayese yapılmıştır.  

Bu araştırmanın hazırlanması sürecinde birçok kıymetli insanın sadece 

teşekkürle karşılığı verilemeyecek değerli katkıları olmuştur. Öncelikle tez danışmanım 

ve değerli hocam Prof. Dr. Şaban Ali DÜZGÜN, ders döneminden başlayarak tezin 

bütün aşamalarında fikirleriyle ve rehberliğiyle bu çalışmanın arka planındaki 

mimarıdır. Bu vesileyle kendilerine minnet borcumu sadece teşekkürle ifade etmemim 

kifayet etmeyeceğinin bilincindeyim.  



 

VII 

 

Tezin yazım aşamasında tez izleme komitesi üyeliğini üstlenen değerli 

hocalarımdan Prof. Dr. Fehrullah TERKAN, teze yaptığı yapıcı, inşa edici eleştiri ve 

önerileriyle akedemik ufkumu açmasının yanı sıra bu araştırmanın bilimselliğine ciddi 

katkıları olmuştur. Kendisine teşekkürle ödeyemeceğim medyunluğum her daim 

bâkidir. Diğer tez izleme komitesi üyesi Doç. Dr. Rabiye ÇETİN hocama da değerli 

katkılarından dolayı müteşekkirim. Ayrıca doktora eğitimim esnasında bazı teknik 

meselelerde yardımları olan, yine ihtiyaç duyduğum bazı kaynakları temin hususunda 

desteklerini gördüğüm Arş. Gör. Tuğba GÜNAL ve Tuğba ÖZTÜRK’e de teşekkür 

ederim.  

Ramazan GÜNDÜZ 



GİRİŞ 

 

GAZÂLÎ VE MÜCADELECİ KİMLİĞİ 

 

1. GAZÂLÎ 

 

1.1. Gazâlî’nin Hayatı ve Eserleri 

  



 

2 

 

Bağdat Nizamiye Medresesi’nde elde ettiği şöhreti ve prestijli makamı değerli 

bir ideal olarak gördüğü “dinin ruhunu ihya” uğruna terkeden1 Ebû Hâmid2 Gazâlî,3 

 
1 Şaban Ali Düzgün, Âdem’den Öncesine Dönüş, Ankara: OTTO, 2016, s.79: a. mlf, 

“Çağdaş Meydan Okumalar Karşısında Ulemâ: İmkânlar ve Riskler”, Kelam 

Araştırmaları, 11:1 (2013), s.10.  

2 Kaynaklarda “Ebû Hâmid” Gazâlî’nin künyesi olarak geçmektedir. Bu künyenin 

Gazâlî’nin küçük yaşta ölen oğluna izafeten verildiği iddia edilmekle beraber, onun 

küçük yaşta bir oğlunun olup olmadığı tam olarak bilinmemektedir. Bkz., Abdü’l-Emîr 

el-A‘sem, el-Feylesûfu’l-Gazzâlî, Kahire: Dâru Gabâ, 1998, s. 27; Mustafa Çağrıcı, 

“Gazzâlî”, DİA, C. XIII. s. 489. Philip K. Hitti, Gazâlî’nin bir oğlunun olmadığını, bu 

unvanı onun daha çocukluğunda bir ilim adamı olan amcası Hâmid’ten aldığını iddia 

etmiştir. Philip K. Hitti, Arap Tarihinin Mimarları, çev, Ali Zengin, İstanbul: Risale 

Yayınları, 1995, s. 178,182. Arif Tamir ise bu künyenin Gazâlî’nin küçük yaşta ölen 

oğluna istinaden verildiğini iddia eder. Arif Tamir, el-Gazâlî beyne’l-Felsefeti ve’d-Din, 

London: Riad el-Rayyes Books, 1987, s. 41. 

3 Gazâlî’nin ismindeki nispetinin Gazâlî (tek 'z') mi yoksa Gazzâlî şeklinde (çift 'zz') mi 

olduğu erken dönem biyografi kaynaklarında ve modern araştırmalarda tartışma konusu 

olmuştur. Zehebî A‘lâmü'n-Nübelâ'da İbnü’s-Salah'tan naklen aktardığı bir anekdota 

göre bizzat Gazâlî'nin kendisi: "İnsanlar beni Gazzâlî, (çift 'zz') diye anıyorlar; hâlbuki 

ben “Gazâle” ismindeki bir köydenim." demiştir. Zehebî, Siyeru A‘lâmü'n-Nübelâ, 

Kahire: Dâru'l-Hadis, 2006, C. XIV, s. 278. Feyyumî de Gazâlî'nin kızlarından birinin 

soyundan gelen Şeyh Necmeddin Muhammed’e nispet edilen benzer bir bilgi 

aktarmaktadır. Bkz., Ali el-Feyyûmî, el-Misbâhu'l-Münîr, Beyrut: el-Mektebetü'l-



 

3 

 

 

İlmiyye, trz, C. II, s. 446; Gazâlî'nin İhyâu Ulûmi'd-Din adlı eserine şerh yazan Zebîdî, 

Gazzâlî (çift 'zz') nispetinin mübalağa için olduğunu belirtmiş, Sem‘ânî'nin Tûs halkına 

“Gazâle” ismindeki köyü sorduğunda böyle bir köy ismi tanımadıklarını söylediklerini 

aktarmıştır. Zebîdî, İthâfü's-Sâde, Beyrut: Matbaatü'l-Meymeniyye, 1994, C. I, s. 18; 

Muasır yazarlardan Mevlânâ Şiblî Nûmânî de Tûs şehrinde “Gazâle” isminde bir köy 

olmadığını iddia ederek Gazâlî (tek 'z') nispetinin doğru olduğunu savunmaktadır. Bkz., 

Şiblî Nûmânî, Gazâlî, çev, Yusuf Kara, İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2012, s. 34. İbn 

Hallikân, Gazâlî'nin vefatından yaklaşık bir asır sonra kaleme aldığı Vefâyâtü'l-A‘yan 

adlı eserinde, Gazâlî (tek 'z') olarak Gazâle köyüne mensup olduğunu ifade eden nisbetin 

meşhur kullanıma aykırı olduğunu, doğru olanın Gazzâlî (çift 'zz'), (yün/iplik sanatıyla 

uğraşan kişi) nispetinin olduğunu belirtmektedir. Zira Cürcan ve Hârizm halkının 

âdetinin bu şekilde olduğunu ifade eder. İbn Hallikân, Vefâyâtü’l-A‘yan, Beyrut: Dâru 

Sâdır, 1978, C. I, s. 98. Sem’ânî' de bu şekildeki nisbetin doğru olduğunu savunur. 

Sem‘ânî, el-Ensâb, Haydrâbâd: Meclisü Dâiretü'l-Meârifi'l-Osmâni, 1962, C. X, s. 38. 

Abdülhüseyin Zerrinkub’un bu hususla ilgili yorumu ise şöyledir: “Gazâlî’yi, el-

Cüveynî'nin derslerine devam ettiği Nişabur'da arkadaşları "Gazzâlî" (çift 'zz') 

(dokumacı) şeklinde çağırıyorlardı. Babasının basit sanatına nispetle anılmaktan incinen 

Gazâlî, bundan hoşlanmıyor ve inciniyordu. Daha sonraki yıllarda onu “Gazâleli” 

manasına gelen “Gazâlî” (tek ‘z’) şeklinde anmaya başladılar. Gazâle, uydurma bir yer 

veya Tûs yakınlarında unutulmuş, nerede olduğunu kimsenin bilmediği bir köydür.” 

Abdülhüseyin Zerrinkub, Medreseden Kaçış İmam Gazzâlî'nin Hayatı, Fikirleri ve 

Eserleri, çev, Hikmet Gök, İstanbul: Ağaç Yayınları, 2007, s. 53. Sonuç olarak VI.-XII. 

ve VIII.-XIV. Asrın en bilgin tarihçileri, bu tartışmalar hakkında birtakım açıklamalar 



 

4 

 

gerek yaşadığı dönemde ve gerekse sonrasında Müslüman düşüncesinin önde gelen 

isimlerinden biri olarak anılmıştır. O, İslamî ilimlerin sistem kurucu alanlarından biri 

olan kelâm ilminde çığır açan bir mütefekkir olarak İslam dünyasına damga vurmuş bir 

âlimdir. İslam tefekkür tarihinde Kelâm’ın “mütekaddimûn” ve “müteahhirûn” olarak 

dönemlendirilmesinde belirleyici isim Gazâlî’dir.4 

Geçmişten günümüze fıkıh, kelâm, tefsir tasavvuf ve felsefe gibi İslam 

düşüncesinin varlığına etki eden alanlarda fikirleriyle ve yazdığı eserlerle önemli 

 

yapmışlar ve hüküm vermekten kaçınmışlardır. Griffel, el-Gazzâlî (çift “zz”) şeklindeki 

kullanımın etimolojik olarak makul görülmesine rağmen Gazâlî’nin kendisin de tercih 

ettiği imla olan Gazâlî, sadece (tek 'z') şeklindeki kullanımın daha uygun gözüktüğünü 

belirtmektedir. Frank Griffel, Gazâlî'nin Felsefi Kelâmı, çev, İbrahim Halil Üçer, 

Muhammed Fatih Kılıç, İstanbul: Klasik Yayınları, 2012, s. 48. Philip K. Hitti ise 

Gazzâli şeklindeki (çift “zz”) imlanın daha doğru olduğunu savunmuştur. Philip K. 

Hitti, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, çev, Salih Tuğ, İstanbul: Boğaziçi Yayınları, 1989, 

C. 2, s. 663. Gazâlî’nin ismindeki nispetin Gazâlî (tek “z”) mi Gazzâlî (çift “zz”) mi 

olacağı hususunda derinlikli bir çalışma içn Bkz., Frank Griffel, “el-Ğazâlî mi el-

Ğazzâlî mi? Şam’daki Eyyûbî ve Memlük Tarihçileri Arasındaki Canlı bir Tartışma 

Üzerine” çev, Tuna Tunagöz, Fırat Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, 18:1, 2013, 

s. 205-215. 

4 Bkz., Murteza Bedir, “Mütekaddimîn ve Müteahhirîn”, DİA, C. XXXII, s. 187. 



 

5 

 

katkılar yapan Gazâlî, 450/448 (1058/1056)5 yılında İran’ın Horasan bölgesinde yer 

alan Tûs’taki (Meşhed) Teberan kasabasında dünyaya geldi. Fars asıllı olduğu sanılan 

ailesi ve çocukluğu hakkında fazla bilgi bulunmamaktadır. Babası ömrünün sona 

yaklaştığını anladığı sıralarda Gazâlî ve kardeşini güvendiği sûfî bir dostuna bir miktar 

malla beraber emanet etmiştir. Babalarının bıraktığı miras bittikten sonra eğitim ve 

bakımlarını üstlenecek ekonomik gücü olmayan bu sûfî dost, iki kardeşe bir medreseye 

sığınmalarını tavsiye etmiştir. Gazâlî’nin eğitime başlaması başlangıçta planlı bir 

girişim olmaktan öte aç kalmamak için medreseye sığınmak şeklinde tezahür etmiştir.6 

İlim tahsiline doğduğu yer olan Tûs ilindeki bir medresede fıkıh öğrenmekle 

başlayan Gazâlî, sonra Cürcân’a giderek Ebû Nasr el-İsmâilî’den (ö. 447/1084-85) 

 
 Tezde kullanılan ikili tarihlendirmelerde ilk tarih hicri takvime ikinci tarih ise miladi 

takvime işaret etmektedir.  

5 Klasik ve modern tarzda yazılan biyografi eserlerinin çoğunda Gazâlî'nin doğum tarihi 

450/1058 olarak vermektedirler. Nadiren bazı eserlerde 451/1059 verilmiştir. Bkz., 

Sadefî, el-Vâfî bi'l-Vefâyât, Beyrut: Dâru İhyâi't-Türâs, 2000, C. I, s. 213. Fakat Gazâlî 

üzerine kapsamlı bir eser yazan Frank Griffel bu tarihe itiraz ederek Gazâlî'nin doğum 

tarihini 448/1056 olarak vermektedir. Griffel, age, 2012, s. 50. Griffel, iddiasını 

Gazâlî'nin hayatının belirli merhalelerindeki olayları referans alarak 

delillendirmektedir. Hatta bazı argümanlar ileri sürerek bu tarihi ay takvimine göre 447, 

güneş takvimine göre 446 olarak vermiştir. Bkz., Griffel, age, 2012, s. 450-453, 81.  

 

6 Tâceddîn es-Sübkî, Tabakâtü'ş-Şâfi‘iyyeti’l-Kübrâ, thk, Mahmud Muhammed et-

Tanâhî, Abdulfettah Muhammed el-Hûlî, Kahire: 1976, C. VI, s. 193, 194. 



 

6 

 

kelâm ve fıkıh okumuştur. Daha sonra yirmili yaşlarda Ebu’l-Meâlî Abdulmelik el-

Cüveynî’den (ö. 478/1085) ders almak üzere Nişabur’a gitmiştir. Buradaki eğitiminde 

iyice yetkinlik kazanan Gazâlî, Şafiî fıkhı, tartışma tekniği (hilâf), cedel, usûl, mantık, 

felsefe gibi ilimlerde sağlam bir formasyon kazanarak otorite sahibi olmuştur. Bu ilim 

dallarında yetkin olan âlimlerin fikirlerini anlayıp yorumlayacak ve onlara reddiyeler 

yazacak düzeye ulaşmıştır.7 Ebû Nasr Tâcüddîn es-Sübkî (ö. 771/1370), Gazâlî’nin 

ilimde derinleşmesini Cüveynî’nin yanındaki eğitiminden sonraki tarihlerde olduğunu 

belirtmesine rağmen, Gazâlî, Selçuklu Sultanı Sencer’e (ö. 552/1157) yazdığı mektupta 

henüz on üç yaşlarında iken ilimde yetkin bir hale gelmeye başladığını ifade etmiştir. 

Bu tarihler ise Gazâlî’nin Tûs’ta Ahmed b. Muhammed er-Rezekânî’nin yanındaki 

eğitim yıllarına tekabül etmektedir.8 

Subkî, Gazâlî’nin yeteneklerini ve meziyetlerini; üstün zekâlı, görüşleri isabetli, 

karmaşık fıtratlı, kavrama yeteneği güçlü, hafızası kuvvetli, anlaşılamayan derin 

fikirlerin içine dalabilen, tartışarak ilmin şahikasına ulaşan bir kişi olarak tanımlamıştır. 

Cüveynî ise Gazâlî’nin üstün yetenekli bir şahsiyet olduğunun farkına vararak, onu 

derin bir ummana benzetmektedir. Talebelerinin bazı üstün vasıflarını sayarken 

Gazâlî’nin nazariye yürütmekte çok yetenekli olduğunu dile getirmektedir.9 Gazâlî 

muhakkik bir talebe olduğunu her zaman ortaya koymuştur. Ders aldığı hocalarının 

derslerini titiz bir şekilde kayda geçirerek, gerekli ta’lîkâtlar eklemek suretiyle neşretme 

yoluna girmiştir. Bunlardan en önemlilerinden biri Cüveynî’nin derslerinde tuttuğu 

 
7 Sübkî, age, C. VI, s. 195, 196. 

8 Griffel, age, 2012, s. 60. 

9 Sübkî, Tabakâtü'ş-Şâfi‘iyye, C. VI, s. 96. 



 

7 

 

notları olan “ el-Menhûl min Ta’lîkâti’l-usûl “ ismiyle neşrettiği eseridir. Bu eseri gören 

hocası Cüveynî, ya talebesini kıskanması veya bu eserin içindeki Numân b. Sâbit Ebû 

Hanîfe’ye (ö. 150/767) yönelik eleştirilerden hoşlanmaması nedeniyle10 “Beni canlı 

canlı torağa gömdün, ölmemi bekleyemez miydin?”11 demekten kendinî alamamıştır. 

Gazâlî’nin bu ihtişamlı yeteneği hocasının izzetinefsine dokunmuş olmalı ki; Sübkî, 

Cüveynî hakkında: “Her ne kadar, zahiren Gazâlî’yi övüyor ve sempati duyuyor gibi 

görünse de içten içe ondan hoşlanmıyor, ona bozuluyordu.”12 yorumunu yapmaktadır. 

Ebu’l-Kâsım İbn Asâkir de (ö. 571/1176) benzer yorumları nakletmektedir.13 

Gazâlî, Nişabur’daki eğitimi sürecinde neredeyse hocası Cüveynî’yi geride 

bırakmıştır. Diğer talebelere dersler veriyor, Cüveynî’nin gözde talebeleriyle yaptığı 

tartışmalarda büyük bir zihinsel derinlik ve tartışma kabiliyeti sergiliyordu. Gazâlî’nin 

orijinalliği, gördüğü öğretimle zedelenmeyen ender zekâlardan biri olarak temayüz 

etmesidir. O bir tenkitçi olarak doğmuş, büyük bir fikrî bağımsızlığa sahipti. Daha 

Nişabur’daki Nizâmiye Medresesi’nde talebeyken dogmatik öğretiden tatminsizlik 

 
10 Zerrinkub, Medreseden Kaçış, s. 54. 

11 İbnü'l-Cevzî, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, thk, Muhammed Abdülkâdir 

Atâ, Mustafa Abdülkâdir Atâ, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ilmiyye, 1992, C. XVII, s. 125; 

İbn Kesir, Tabakâtü'ş-Şâfi‘iyyîn, yy: Mektebetü's-Sâkâfeti'd-Dinîyye, 1993, s. 534. 

12 Sübkî, age, C. VI, s. 96. 

13 İbn Asâkir, Tebyînü Kezibi'l-Müfterî, Beyrut: Dâru'l-Kitâbi'l-Arabî, trz, s. 292. 



 

8 

 

duymaya başlamıştı. Kendisini taklit zincirinden kurtararak her şeyden şüphe etmeye 

başlamıştı.14 

Gazâlî, Nişabur’daki eğitim yıllarında sadece dinî ilimlerle ilgilenmedi. Zira onun 

hakikat arayışı geniş yelpazeli, varlığın her alanına nüfuz edecek kapasitedeydi. Onun 

için bu dönemlerde Gazâlî’nin felsefeden astronomiye, tıptan matematiğe kadar birçok 

akli ilimle meşgul olduğuna dair rivayetler aktarılmaktadır. Yaşadığı dönemde İslam’ın 

Voltaire’i olarak anılan meşhur hekim, matematik ve astronomi bilgini Ömer Hayyam 

(526/1132) ile görüştüğü ve ondan gizli gizli astronomi dersi aldığı hatta bu dönemde 

akli ilimlere daha çok ehemmiyet verdiği için hadis rivayetine ilgi duymadığı 

aktarılmaktadır.15 Yine bu dönemde tasavvufun önemli simalarından Abdülkerîm b. 

Hevâzîn el-Kuşeyrî’nin (465/1072) talebesi olan, Tûs ve Nişabur’un sûfî ileri gelen 

bilginlerinden Ebû Ali el-Fârmedî’den (ö.477/1084) tasavvuf dersleri almış, hatta el-

Fârmedî’nin müridi olmuştur. el-Fârmedî’den tasavvufun fikriyât ve tatbikâtı hakkında 

önemli bilgiler öğrenmiştir. İleriki dönemlerde içine girdiği kuşku (septisizm) krizinden 

çıkmasına yardımcı olacak olan çetin züht temrinlerine bu günlerde başlamış; fakat 

bizzat kendi anlattığına göre, sûfîlerin yüce âlemlerden gelen keşf ve ilhamla elde 

ettikleri makama ulaşamamıştır.16 

 
14 M. Said Şeyh, “Gazzâlî”, İslam Düşünce Tarihi, çev, Mustafa Armağan, haz, Mian 

M. Şerif, İstanbul, İnsan Yayınları, 2014, C. I, s. 732. 

15 Zerrinkub, Medreseden Kaçış, s. 62, 63. 

16 M. Said Şeyh, Gazzâlî, s. 732. Gazâlî'nin dönem arkadaşlarından Abdülğâfir el-

Fârisî'nin Gazâlî'nin gençlik dönemlerindeki karakteri ile ilgili verdiği bilgiler onun bir 

tasavvuf eğitimi aldığına dair bilgilerle fazla uyuşmamaktadır. Zira ef-Fârisî, bu 



 

9 

 

Anlaşılan o ki Gazâlî, daha Bağdat’a gelmeden önce fikrî ve ruhi tatminsizliğin 

içine girmiş ve bir çıkış yolu aramaya başlamıştır. Kendi otobiyografisi sayılan el-

Münkız adlı eserinde bu krizin erken başladığına dair işaretler vermektedir. Entelektüel 

hayatının kısa değerlendirmesini aktarırken “Her şeyin içyüzünü/hakikatini kavrama 

susuzluğu erken yaşlarımdan itibaren benim için vazgeçilmez hale geldi.” ifadeleri ile 

bunun irâdî bir faaliyet olmaktan ziyade Allah’ın verdiği kişisel bir içgüdü ve tabii bir 

hal olduğunu belirten Gazâlî, henüz çocukluk yaşlarında, tevarüs ettiği inançla bağını 

kopardığını aktarır.17 Bu eğilimi, ona, yetiştiği entelektüel çevreyi dikkatle inceleme ve 

taklit bağımlılığından kurtulma imkânı sağlamıştır.18 

Gazâlî’nin hayatında önemli değişikliklerin yaşandığı dönem, hiç kuşkusuz onun 

Selçuklu Sarayı’na girmesiyle başlamıştır. Gazâlî, 487/1085 tarihinde hocası 

Cüveynî’nin vefat etmesi üzerine Bağdat’a hareket etti. Frank Griffel, Gazâlî’nin 

Bağdat’a varış tarihini 484/1091 olarak vermektedir.19 Kaynaklarda onun 

Nizamülmülk’ün karargâhına gitmesi ile alakalı olarak, devletin imkânlarını ilim erbabı 

için cömertçe harcayan vezirin himayesini kazanma, ilim ehlinin nimetler içinde 

yüzdüğü bu karargâhın imkânlarından istifade etme gibi, daha rahat bir ilmî hayata 

 

dönemde Gazâlî'nin kendinî beğenmişliğin zirvesinde, insanlara tepeden bakan, ilmî 

kudretin verdiği şöhret sarhoşu bir kişiliğe sahip olduğunu aktarır. Sübkî, Tabakâtü'ş-

Şâfi‘iyye, C. VI, s. 208. 

17 Gazâlî, el-Münkızü mine’d-Dalâl, Mecmû‘atü Resâil el-İmam el-Gazâlî içinde, 

Kahire: Mektebetü't-Tevfîkiyye, trz, (a), s. 578.  

18 Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 60. 

19 Griffel, age. s. 65. 



 

10 

 

kavuşma düşüncesinin yattığı zikredilmektedir. Diğer yandan büyük bir devlet ve 

siyaset adamı olan Nizâmülmülk, (ö. 485/1092) ilmî yetenek ve zekâsını keşfettiği 

Gazâlî’yi hem mensubu bulunduğu Şafiî mezhebini güçlendirmek hem de -daha 

önemlisi- Sünnî yönetime başkaldıran İsmâilî-Bâtınîlerle mücadelenin fikrî boyutunu 

icra ettirmek için onu Bağdat’a planlı bir şekilde davet etmiştir.20 Selçuklu Sultanı 

Melikşah’ın Gazâlî’yi Bâtınîlere reddiye amaçlı olarak Huccetü’l-Hakk fi’r-Reddi ale’l-

Bâtınîyye adlı Farsça eseri yazmakla görevlendirdiği veya bu eseri Gazâlî’nin 

Melikşah’a takdim ettiğine dair rivayet21 de Gazâlî’nin Selçuklu Sarayı ile bağlantısının 

çok önceden başladığı veya daha önceki tarihlerde Bağdat’a geldiği kanaatini akla 

getirmektedir. 

Gazâlî, 484/1091’de Bağdat Nizâmiye Medresesi’ne bizzat Nizâmülmülk 

(ö.485/1092) tarafından baş müderris olarak atandı. Nizâmülmülk, Gazâlî’ye Zeynüddin 

(dinin süsü), Şerefü’l-Eimme (dinî liderlerin en üstünü) gibi ünvanlar vermiştir.22 Daha 

sonra Abbâsî Halifesi tarafından verilen Huccetü’l-İslam (İslam’ın delili) ünvanı diğer 

ünvanları gölgede bırakmış ve bu ünvanla anılır olmuştur.23 

 
20 Çağrıcı, Gazzâlî, C. XIII. s. 491. 

21 Ebû Bekir İbnü'l-Arabî, el-Avâsım mine'l-Kavâsım, Kahire: Mektebetü Dari't-Türâs, 

1994, s. 57; krş. Griffel, age, s. 65. 

22 İbnü'l-Cevzî, el-Muntazam, C. XVI, s. 292.  

23Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 67. Gazâlî’ye verilen diğer ünvanlar için Bkz., 

Gazâlî, Mişkâtü’l-Envâr ve Mısfâtü’l-Esrâr, nşr. Abdülazîz İzzeddin Seyrevân, Beyrut: 

Âlemü’l-Kütüb, 1986, (neşredenin ön süzü), s. 27-28. 



 

11 

 

Gazâlî’nin dört yıl süren Nizâmiye müderrisliği döneminde gerek devlet 

adamlarından gördüğü iltifat gerek ilmî kudretinin verdiği kudret, ona eşine az rastlanan 

bir şöhret bahşetmiştir. Subkî, halkın Gazâlî’yi ilmî yeteneği, üstün fesahat ve belağatı, 

ikna kabiliyeti, derin bir kavrayış becerisinden dolayı övmekte olduğunu aktarmaktadır. 

Halkın, onun söylediklerine itimat ettiğini, herkes tarafından bilinen bir âlim olduğunu, 

insanların onu görmek için uzun mesafelerden Bağdat’a akın ettiklerini belirtir.24 Dinî 

ve siyasi meselelerde tavsiyeleri göz önüne alınmaya başlanan Gazâlî, devletin en 

yüksek makamındaki şahsiyetlerle kıyas edilebilir türden bir nüfuz kazanmış,25 şöhreti 

Bağdat sınırlarını aşarak, bütün İslam dünyasında tanınan, kendisine fetva sorulan bir 

şahsiyet haline gelmiştir. Hatta Bağdat’a çok uzak olan Kuzey Afrika’daki Muvahhidler 

Devleti’nin kurucusu İbn Tûmert (524/1130) bazı siyasi meseleler hakkında Gazâlî’den 

fetva istemiştir.26 

Gazâlî’nin biyografisi hakkında önemli bilgiler veren Ebu’l-Hasen Abdülğâfir el-

Fârisî, (ö. 529/1134-35) Gazâlî’nin geçmiş dönemlerinde-muhtemelen Nizâmiye’deki 

ilk müderrislik dönemi-karakterinde bazı kabalıkların bulunduğunu, insanlara tepeden 

bakarak kendini beğenmiş bir hâletiruhiyede olduğunu aktarır. Makam hırsısına 

kapılmış, şöhretperest bir kişi olarak gördüğü Gazâlî’yi, kendini rahat ifade etme 

yeteneği ve geniş hafızasına olan güveni sebebiyle şöhret sarhoşu, kibir abidesi biri 

olarak tanıtır.27 Anlaşılan o ki, Gazâlî’nin daha sonra içine düştüğü kriz, sadece hakikati 

 
24 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfi’iyye, C.VI, s. 197. 

25 M. Said Şeyh, Gazzâlî, s. 733.  

26 Zerrinkub, Medreseden Kaçış, s. 103. 

27 Sübkî, age, C. VI, s. 208. 



 

12 

 

arama adına şüphe sürecinden ibaret değildir. Bu bunalımın içerisinde hakikat bilgisini 

arama kadar, nefsin rezilliklerinden kurtulmak için ruhi hakikati bulma çabası da vardır. 

Onun Bağdat’ı terkedip uzlet hayatı yaşamasından sonraki değişimi hakkında aktarılan 

bilgiler, Gazâlî’nin içine düştüğü krizin sadece hakikatın bilgisinin ne olduğu 

hakkındaki zihinsel karmaşadan ibaret olmadığını tasdik eder mahiyettedir.28 Onun, son 

tahlilde insan nefsinin ruhi tatmine erişmesi için birtakım riyazat öneren tasavvufa 

sığınması da cedelleştiği krizin işaretlerini vermektedir. 

Bağdat Nizâmiye Medresesi’nde dört yıla yakın müderrislik yapan Gazâlî, burada 

bir taraftan yüzlerce öğrenciye ders verirken bir taraftan da eser telif etmekle meşgul 

oluyordu. Gazâlî’nin eserlerinin yazım tarihleri ile alakalı birtakım farklı tarihler 

zikredilmektedir. Özellikle felsefe ile ilgili eserlerini Nizâmiye’de müderrislik yaparken 

yazdığı kanaati hâkimdir. Ancak, Gazâlî’nin gerek felsefe ile ilgilenmesi gerek felsefe 

ve mantık üzerine eserler telif etmesi, Nizâmiye’de müderris olmadan önce başlamıştır. 

Gazâlî’nin hocası Cüveynî, felsefeyle yakından ilgili bir düşünürdür. Onun, İbn Sînâ’nın 

(428/1037) kitaplarını ciddi olarak inceleyen ilk Müslüman kelamcı olduğu söylenir.29 

 
28 Abdülğafir el- Fârisî, Gazâlî’nin Bağdat Nizamiye Medresesi’ndeki kibirli ruh halinin 

Tâberân’daki son dönemlerinde tamamen değiştiğini “…çılgınlıktan sonra sükünet 

bulmuş birine dönüştü.” ifadeleri ile anlatır. Bkz., Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfi’iyye, C. VI, 

s. 208. Gazâlî’nin içine düştüğü bunalım ve akabinde tercih ettiği uzlet hayatından 

sonraki ruhi değişimlerinin geniş bir analizi için bkz. Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, 

s. 78-99. 

29 Griffel, age, s. 61. 



 

13 

 

Yunan felsefesinin İslam kelâmı için doğurduğu sakıncaların farkında olan Cüveynî’nin 

bunları talebelerine aktarmaması düşünülemez.  

Gazâlî, Selçuklu Sultanı Sencer’e yazdığı bir mektupta öğretim faaliyetinden 

vazgeçtiği 488/1095 yılından önce yetmiş eser yazdığını ifade etmektedir.30 Fakat 

Gazâlî’nin eserlerinin yazıldığı dönemleri tartışan Frank Griffel bu iddiaya temkinli 

yaklaşmak gerektiğini, Gazâli’nin felsefe ve mantıkla ilgili eserlerinin ve Bâtınîlere 

karşı yazdığı telifâtın bazılarının Bağdat’a gelmeden yazıldığını veya en azından 

müsveddelerinin hazırlanmış olacağını iddia etmektedir.31 

 
30 Gazâlî, Fezailü'l-Enâm min Resâili Hücceti'l-İslam, Cezayir: ed-Dâru't-Tunûsiyye, 

1972. s. 34. Şerefettin Yaltkaya, Gazâlî'nin Sencer'e yazdığı mektubun Farsçasını ve 

Osmanlıcasını "Gazâlî ve Sencer" adıyla neşretmiştir. Yaltkaya, makalesinde bu 

eserlerin sayısını yedi yüz olarak vermiştir. Bkz., ŞerefettinYaltkaya, “Gazâlî ve 

Sencer”, DFİFM. S.1. 1925, s. 42. Ancak bizim kullanmış olduğumuz Arapça kaynakta 

ve es-Samed es-Seyyid Ahmed'in yayımladığı mektupların Farsçasında bu sayı 

yetmiştir. Bkz., Gazâlî, Fedailü'l-Enâm min Resâili Hücceti'l-İslam, (Farsça), Tasnif 

eden, es-Samed es-Seyyid Ahmed, Ekberâbad: 1310/1892, s. 7. Taşköprizâde de 

Gazâlî'nin eserleri hakkında abartılı bir rakam telaffuz etmektedir. Onun eserlerinin 

dokuz yüz doksan dokuz olduğunu, her ne kadar bu rakam abartılı olsa da onun gibi 

enerjik bir âlimin bu kadar eser yazdığının doğru olabileceğini ifade eder. Bkz., 

Taşköprizâde, Miftahu's-Sa‘âde ve Misbahu's-Siyâde, Beyrut: Daru'l-Kütübü'l-ilmiyye, 

1985, C. II, s. 315.  

31 Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 69. 



 

14 

 

Gazâlî’nin Nizâmiye’deki tedrisât yılları Müslüman dünyasının siyaseten 

çalkantılı dönemine tekâbül etmekteydi. Hem Selçuklu Devleti hem Abbâsî halifeliği 

çeşitli siyasi krizlerle boğuşmaktaydı. Nizâmülmülk’ün öldürülmesi akabinde 

Melikşah’ın (ö. 485/1092) ölümü, Selçuklu hanedân mensupları arasında saltanat 

mücadelesini başlatmış, zaten Selçuklu idaresi altında olmaktan fazla memnun olmayan 

Abbâsî halifeliği ile Selçuklu Devleti arasındaki krizler de derinleşmiştir. Gazâlî, böyle 

bir siyasi atmosferde bazı siyasi olaylara müdahale etmiş; Melikşah’tan sonra küçük 

yaştaki oğlu Mahmud b. Muhammed Tapar’ı (ö. 525/1131) tahta geçirmek isteyen 

Terken Hatun (ö. 487/1094) ile Halife’nin mücadelesine müdahil olmuştur. Terken 

Hatun ile Halife arasında arabuluculuk görevi üstlenen Gazâlî32, Terken Hatun’un oğlu 

Mahmut’un sultan olamayacağı yönünde fetva vermiştir.33 

Gazâlî, Bağdat’taki müderrislik hayatına son verip Şam ve Hicaz istikametine 

seyahatinin arka planında kendisini çıkmaza sokan birtakım bunalımların olduğunu 

beyan etmektedir. O, şöhretin zirvesindeki hayatın nefsine her ne kadar hoşgelse de 

kendisini ruhen sıkıntıya soktuğunu belirtmektedir. Ayrıca, siyasi çalkantıların ve 

Selçuklu sarayındaki entrikaların da onu rahatsız ettiği kaynakların üzerinde durduğu 

hususlar arasında yer almaktadır.34 Ancak, Gazâlî’nin kendisinin verdiği bilgilerden 

içine düştüğü krizin, eşyanın hakikatinin bilgisinin ne olduğu ve ebedî kurtuluşun nasıl 

olacağı yönündeki arayış olduğu anlaşılmaktadır.  

 
32 Griffel, age, s. 73. 

33 Osman Turan, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslam Medeniyeti, İstanbul: Ötüken 

Neşriyat, 2003, s. 226. 

34 Zerrinkub, Medreseden Kaçış, s.114. 



 

15 

 

Gazâlî, içine düştüğü ruhi ve zihnî krizin nedenlerini ve Bağdat’ı terk etmesinin 

arkasında yatan sebepleri el-Münkızü mi’d-Dalâl’de şöyle dile getirmektedir:  

“Sonra vaziyetimi değerlendirdim ve her tarafımdan birtakım bağlarla sarıldığımı 

gördüm. Yaptığım işlerimi de değerlendirdim; en iyi yaptığım iş eğitim ve öğretim 

faaliyetidir. Ama anladım ki bunların da bir önemi yok, ahiret yolunda bana bir 

faydası dokunmayacak. Eğitim faaliyetleri esnasındaki niyetimi tetkik ettiğimde 

bunların Allah rızasına matuf olmayan, aksine şan, şöhret sahibi olmak ve her 

tarafa yayılan bir saygınlık arayışından başka bir şey olmadığını farkettim. Bunun 

üzerine kesin olarak anladım ki gidişatımı düzeltmezsen uçurumun kenarından 

yuvarlanmak üzereyim ve cehennemi boylayacağım.”35 

      Gazâlî içine düştüğü bunalımın vahametini ifade ederken şu ifadelere de yer 

vermektedir. “Dünyanın tutkularının çekiciliği ile âhiretin çağrıları arasındaki 

gelgitlerim yaklaşık altı ay devam etti… Öyle ki, Allah dilime kilit vurmuştu, artık 

ders veremez hale gelmiştim… Üzüntümün sebebi ile sindirim sistemim bozuldu, 

yemeden içmeden kesildim.”36 

Gazâlî’yi ruhen ve fiziken perişan eden bu krizi, gerek yaşadığı ihtişamlı hayatın 

onu ruhen tatmin etmemesi, gerek siyasetle olan ilişkilerinin artık onda bir tiksinti hissi 

meydana getirmesi olarak yorumlamak mümkündür. Ayrıca onun krize düşmesinde 

mücadele ettiği entelektüel çevrenin hangisinin hakikat üzere olduğunu keşif arzusu da 

önemli bir etken olmuştur. Zira bu dönemdeki kelâm, felsefe, Bâtınîlik ve tasavvuf 

 
35 Gazâlî, el-Münkız, s. 595. 

36 Gazâlî, el-Münkız, s. 596. 



 

16 

 

hakkındaki son çalışmaları onun zihin ve ruh dünyasında kelimenin tam anlamıyla bir 

bunalıma sebep olmuştur.37 

Gazâlî’nin yaşadığı krizin ve Bağdat’ı terk etmesinin derinliklerinde Müslüman 

dünyasının içine düştüğü dinî ve ahlâkî yozlaşma ve bunun bir sonucu olarak siyasi 

istikrarsızlıklar ve çalkantılardan huzursuzluk duyması, bu olumsuz gelişmelerin 

arkasındaki psikolojik, sosyal ve dinî sebepleri tespit edip topyekûn bir ihya hareketi 

başlatma arzusu yatmaktadır.38 Ayrıca kendi nefsini bütün kibir tortularından kurtarmak 

için riyazet ameliyesi de bu krizin ve seferin önemli bir sebebi olmalıdır.39 

         Gazâlî’nin Bağdat’ı terk etmesinin muhtemel sebepleri arasında onun siyasetle 

yaşadığı krizin olduğu da dillendirilmiştir. Gazâlî, Bağdat’ı terk edip uzun bir uzletten 

sonra geri döndüğünde bir daha yötecilerlerle görüşmemek ve devlet kurumlarında ders 

vermemek üzere yemin etmiştir; bundan anlaşılan Gazâlî Bağdat’taki müderrislik 

döneminde yöneticilerle bir kriz yaşamıştır.40 Bu kriz onu Bağdat’ı terketmeye itmiş, 

ileriki dönemlerde de devlet kurumlarına karşı mesafeli durmayı kendine salık vermiştir.  

Gazâli, bir daha dönmemek üzere Bağdat’tan ayrılmaya karar verdiğinde 

etrafındaki ilim çevresi ve devlet adamları karşı çıkmalarına rağmen kararından vaz 

geçmeyerek Bağdat’ı terk edip Şam’a hareket etti. Şam’da tam bir uzlet ve riyâzet hayatı 

yaşadığını ifade eden Gazâlî, burada yaklaşık iki yıl kalmıştır. Şam Emevî camisinde 

itikâfa çekildiğini ve gün boyunca caminin minaresine çıkıp üstüne kapıyı kilitleyerek 

 
37 Çağrıcı, Gazzâlî, C. XIII, s. 491. 

38 Çağrıcı, age, C. XIII, s. 492. 

39 İbnü'l-Cevzî, el-Muntazam, C. XVII, s. 125. 

40 Düzgün, Âdem’den Öncesine Dönüş,  s. 150. 



 

17 

 

tasavvuf ehlinden öğrendiği nefis tezkiyesi ve mücâhede ile meşgul olduğunu 

belirtmektedir.41 

Tarih ve biyografi kaynakları Gazâlî’nin Şam’da da tedris ve kitap tedvinine 

devam ettiğini söylemektedirler.42 İzzüddîn İbnu’l-Esîr (ö.630/1233) ve Ebû Abdillah 

Muhammed b. Ahmed ez-Zehebî (ö. 748/1348) gibi önemli âlimler, Gazâlî’nin İhyâu 

Ulûmi’d-Din adlı eserini burada kaleme almaya başladığını ve bundan bazı bölümleri 

ders halkalarında anlattığını aktarmaktadır.43 Ayrıca Zehebî, Gazâlî’nin el-Erba’în, el-

Kıstâsü’l-Müstakîm ve Mihakkü’n-Nazar gibi eserleri Şam’da telif ettiğini belirtir.44 

Şam’dan ayrıldıktan sonra Kudüs’e geçen Gazâlî, burada Kubbetü’s-Sahrâ’nın 

kapısını üstüne kilitleyerek bir müddet riyâzete devam ettikten sonra hac görevini yerine 

getirmek için Hicaz’a geçmiştir.45 Gazâlî’nin Kudüs’te de bazı eserler yazdığı hatta 

İhyâu Ulûmi’d-Din’i yazmaya burada başladığı bazı kaynaklar tarafından 

zikredilmektedir.46 

Hac vazifesini yerine getirdikten sonra Gazâlî’nin Mısır’a ve İskenderiye’ye 

gittiği, burada bir müddet kaldıktan sonra Bağdat’a döndüğü ve Nizâmiye 

Medresesi’nin karşısındaki sûfî tekkesinde İhyâu Ulûmi’d-Din’i okuttuğu rivayet 

 
41 Gazâlî, el-Münkız, s. 596 

42 İbnü'l-Cevzî, el-Muntazam, C. XVII, s. 18. 

43 İbnü'l-Esîr, el-Kâmil fit'-Tarih, Beyrut: Daru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1987, C. VIII, s. 396. 

44 Zehebî, Siyeru A’lâmü’n-Nübelâ, C. XIV, s. 267.  

45 Gazâlî, age, trz, (a), s. 597. 

46 el-Uleymî, el-Ünsü'l-Celîl, Amman: Mektebetü Dendîs, 1999, C. I, s. 436; İbnü'l-

Cevzî, age,1992, C. XVII, s. 125. 



 

18 

 

edilmektedir.47 Daha sonra, birtakım kaygılar ve aile efradının daveti üzerine vatanına 

dönen Gazâlî, burada da halvet ve uzlet hayatına devam etme gayretinde olduğunu ifade 

etmektedir.48 

Gazâlî’nin on bir yıl sürdüğü ve kendisine saymakla bitiremeyeceği pek çok 

manevi hallerin keşfolduğu49 uzlet hayatının seyahat rotası ve durakları tam net değildir. 

Tarih ve tabakât kitaplarında farklı yer, tarih ve rotalar yer almaktadır.50 Gazâlî’nin bu 

uzlet hayatında birçok kitap telifine muvaffak olduğu gibi, kötü huy ve nefsin 

rezilliklerinden kurtulup ahlaken kemâle ulaştığı, dünya heves ve emellerinden 

sıyrılarak bütün mesaisini insanların ıslahına sarf etmeye başladığı rivayet 

edilmektedir.51 

Gazâlî’nin, her ne kadar hayatının önemli bir evresini sadece nefsini ıslaha vererek 

bir uzlet hayatı yaşadığı, topyekûn toplumun içine girerek bir irşat faaliyeti 

göstermekten geri durduğu anlaşılmakta ise de o, toplumun dinen bir fetret dönemi 

geçirdiğinin düşünmüştür. Yaşadığı dönemin dinî ve kültürel alanlarında etkili olan 

 
47 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfi’iyye, C. VI, s. 199, 200. 

48 Gazâlî, el-Münkız,  s. 597. 

49 Gazâlî, age, s. 597. Gazâlî'nin tasavvufa işaret etmekle yetinip fazla bilgi vermediği 

bu manevi haller hakkında M. Said Şeyh: "Öyle anlaşılıyor ki bu tecrübeler 

Rasûlullah'ın otoritesini tasdik etmesi ve Kur’an'da belirtilen hakikate tam anlamıyla 

teslim olmasıdır." şeklinde bir yorum yapmıştır. M. Said Şeyh, Gazzâlî,  C. I, s.735. 

50 Bkz., Çağrıcı, Gazzâlî,, C. XIII, s. 492, 493. 

51 İbnü’s-Salah, Tabâkâtü'l-Fukahâi'ş-Şâfi‘iyye, Beyrut: Dâru'l-Beşâiri'l-İslamiyye, 

1992, C. I, s. 261.  



 

19 

 

zümrelerinin; yani filozofların, sûfîlerin, Tâlim ehlinin (Bâtınîler) yanlışlıklarını çok 

rahat ortaya koyabilecek bir ilmî yetkinliğe sahip olmasına rağmen, onda, halkın bu 

zümrelerin peşinden akıp gittikleri kanaati hâsıl olmuştur. Buna rağmen, Gazâlî, bâtılın 

hâkim olduğu bir zamanda bir devlet otoritesi olmadan ortaya konacak çabanın beyhude 

olacağına inanıyordu. Bu sebeple halkı deliller göstererek hakka yöneltmeye gücünün 

olmadığı gerekçesiyle uzlete devam etmeyi seçmek istemiştir. Fakat Selçuklu 

Sultanı’nın tekrar Nizâmiye Medresesi’nde ders vermesi için yaptığı çağrıyı yaşanan 

fetret devrine devletin eliyle son verilmesi çağrısı olarak gördü ve Nişabur’a dönerek 

Nizâmiye’de tekrar ders vermeye başladı.52 Gazâlî, Selçuklu Sultanı Muhammed 

Tapar’ın (ö.511/1118) veziri olan Ziyâulmülk Ahmet’e yazdığı cevabi mektubunda, el-

Halil’de Hz. İbrahim’in kabri başında asla resmi bir devlet görevi almamak üzere yemin 

ettiğini hatırlatarak mazeret beyan etmişti.53 Ancak vezir Fahrulmülk (ö. 500/1106) 

Gazâlî’yi ikna ederek tekrar Nizâmiye’ye dönmesini sağladı.54 Burada Gazâlî, Nizâmiye 

Medresesi’ne dönüşünü dinî ilimlerdeki durgunluk/fetret ve yanlış inançların 

saptırmasıyla karakterize edilen bir dönemin ıslahı için çaba sarf etmekle bağlantı 

kurarak meşrulaştırmaya çalışmıştır. Gazâlî, bu ikinci müderrislik döneminde gerek 

kendi takipçilerinden gerek muhalif ulemâdan şahsına yöneltilen eleştirilere cevap 

vermek üzere el- Münkızü mine’d-Dalâl adlı eserini kaleme almıştır.55 

 
52 Gazâlî, el-Münkız,  s. 603. 

53 Gazâlî, Fezâilü’l-Enâm, s. 85. 

54 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfi’iyye, C.VI, s. 207. 

55 Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı,  s. 99. 



 

20 

 

Griffel, Gazâlî’nin bu ikinci müderrislik döneminin kendisine muhalif ulemâ 

tarafından yapılan eleştiriler sebebiyle bazı sıkıntılar içerisinde devam ettiğini 

belirtmektedir. Bu dönemde Gazâlî’ye yönelik birtakım suçlamalar yöneltildiğini 

belirten Griffel, fakat devlet yönetiminin Gazâlî’nin arkasında durduğunu ifade eder. 

Griffel, Gazâlî’nin arkadaşı Abdülğâfir el-Fârisî’nin bu dönemle ilgili verdiği 

bilgilerden, Gazâlî’nin Nişabur’da kendisinin görevden alınmasına sebep olacak yerel 

kargaşalardan önce istifasını sunduğunu öne sürer.56 1106 yılında başlayan Gazâlî’nin 

bu ikinci Nizamiye müderrisliğinin müddeti hakkında klasik kaynaklar bir süre 

belirtmemektedirler. William Montgomery Watt, (ö.2006) net bir süre vermemekle 

beraber bu sürenin en az üç yıl sürdüğünü iddia etmektedir. Watt, Ağustos 1109’dan 

sonraki bir tarihte tekrar ders vermeyi bırakarak memleketi Tûs’a döndüğünü belirtir.57 

Müderrislik görevinden tekrar ayrılmasının sebebini Watt, bozulan sağlığı olarak 

göstermekle beraber,58 Griffel’in bu dönemle ilgili aktardığı anekdotlara göre bu 

ayrılığın nedeni, muhtemelen kendisine muhalif ulemanın baskısıdır. 

Gazâlî, Bağdat’taki görevinden ikinci defa ayrıldıktan sonra memleketi Tûs’a 

döndü. Taberan’da bir zaviye ve hankâh inşa ettirerek burada tedris faaliyeti ile 

uğraşarak irşat, Kur’an hatmi ve zikir yapmak suretiyle nefis mücadelesine devam 

 
56 Griffel, age, s. 100-104. 

57 W. Montgomery Watt, Müslüman Aydın (Gazâlî Hakkında Bir Araştırma) çev, Hanifi 

Özcan, Samsun: Etüt Yayınları, 2003, s. 136.  

58 Watt, age, s.136. 



 

21 

 

etmiştir.59 Ayrıca, o zamana kadar birikim sahibi olmadığını itiraf ettiği60 hadis ilmi ile 

meşgul olmuştur. Onun biyografisi hakkında bilgi veren müellifler, ömrünün sonunda 

Buhârî ve Müslim’in sahihlerini mütalaa etmeye başladığını belirterek: “Eğer yaşasaydı 

kısa zamanda bütün ilim dallarında herkesi geçecekti.” yorumunu yapmışlardır.61 

 
59Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfi’iyye, C. VI, s. 200. 

60 Gazâlî, Kânunu't-Te'vîl, Mecmû‘atü Resâil el-İmam el-Gazâlî içinde, Kahire: 

Mektebetü't-Tevfîkiyye, trz, (c), s. 630. 

61 es-Sarîfînî, el-Müntehab mine’s-Siyâk li Târîhi Neysabur, thk, Muhammed Ahmed 

Abdülaziz, Beyrut: Dâru’l-Kütibi’l-İlmiyye, 1989, s. 74; Sübkî, age, C. VI, s. 210; 

Zehebî, age, C. XIV, s. 268. 



 

22 

 

Gazâlî, henüz genç denebilecek bir yaşta son kitabı olan İlcâmü’l-Avâm an İlmi’l-Kelâm 

kitabını bitirdikten birkaç gün sonra62 55 yaşında 505/1111 tarihinde Tûs’ta vefat etti.63 

Gazâlî, fikirleriyle olduğu kadar eserleriyle de münakaşa edilen bir âlimdir. 

Oldukça velûd bir mütefekkir olan Gazâlî, çok genç yaşta başladığı telif ameliyesini 

hayatının sonuna kadar devam ettirmiştir. Kaynaklarda, yazdığı son eser olarak bilinen 

İlcâmü’l-Avâm an İlmi’l-Kelâm adlı eserini yazdıktan birkaç gün sonra vefat ettiği 

kaydedilmektedir.64 Gazâlî’nin vefatından yaklaşık iki asır sonra yazılan biyografi 

 
62 Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 107. Gazâlî’nin el-Mustasfâ min İlmi’l-Usûl adlı 

eserini de hayatının sonlarına doğru yazdığı belirtilmektedir. Bkz., H. Yunus Apaydın, 

“el-Mustasfâ”, DİA, C. XXXII, s.124. Ancak, İlcâmü’l- Avam’ın Gazâlî’nin ölümünden 

kısa bir süre sonra (h.507) Abdülmecîd el-Fazl el-Fezârî’nin istinsah ettiği nüshanın 

ferağ kaydındaki “o bu eseri 505 senesinin Cumâde’l-âhira ayının başlarında 

tamamladı.” ifadesi, Gazâlî’nin son eserinin İlcâmü’l-Avam olduğunu 

kesinleştirmektedir. Bkz., Abdurrahman Bedevi, Müellefâtü'l-Gazâlî, Kuveyt: 

Vekâletü'l-Matbûât, 1977, s. 231; Mahmut Kaya, M. Cüneyt Kaya, Gazzâlî Kelam ve 

Halk İlcâmü'l-Avâm an İlmi'l-Kelâm el-Kânûnu'l-Küllî fi't-Te'vîl, Neşir, Tercüme ve 

İnceleme, İstanbul: Klasik Yayınları, 2018, (çevirenlerin girişi), s. 9-10.  

63 İbnü'l-Esîr, el-Kâmil, C. VIII, s. 591; İbnü'l-Cevzî, el-Muntazam, C. XVII, s. 127; 

Yâfi‘î, Mir‘âtü'l-Cenân ve İbretü'l-Yekzân, Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1997, C. 

III, s. 141. 

64 Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâm, s. 107; Watt, Mülüman Aydın, s. 136. 



 

23 

 

eserlerinden bazılarında, onun telif çalışmalarındaki başarılarından bahsedilirken 

“seyyidü’l-musannifîn” ifadesi kullanılarak tebcil edilmiştir.65 

 

Gazali’nin Eserlerine İlişkin Bir Değerlendirme 

 

Felsefeden kelâma, fıkıhtan ahlaka, siyasetten astronomiye kadar farklı alanlarda 

eser telif eden Gazâlî, İslamî ilimlerin herhangi birinde çalışan bir kimse için eserlerine 

müracaat edeceği referans bir şahsiyettir.66 Onun eserlerinin hacim itibarıyla ne kadar 

çok fazla olduğu ile ilgili Zebîdî, eserlerinin sayfa sayısı hayatının günlerine taksim 

edilince günlük ortalama dört kerrâse (on altı sayfa) gibi hayret verici bir rakam 

nakletmektedir.67 Süleyman Dünya, ansiklopedik bir müellif olarak tanıttığı Gazâlî’nin 

üç yüz eserinin olduğunu zikretmiştir.68 Sadece eserlerinin tasnifi üzerine kitaplar 

yazılan Gazâlî’nin dört yüze yakın eseri zikredilmektedir. Maurice Bouyges eserlerinin 

 
65 Yâfi‘î, Mir‘âtü'l-Cenân, C. III, s.144. Yafi‘î, Gazâlî’nin eserlerinin okunup 

okunmayacağına dair sorulan bir fetvaya verilen cevabı aktarırken “Hz. Muhammed 

‘Seyyidü’l-enbiyâ’ olduğu gibi Gazâlî de ‘seyyidül’müsannifî’ olmuştur.” ifadelerine 

yer vererek eserlerinin güvenilirliğini onaylamaya çalışmıştır.  

66 Osman Demir, “Gazzâlî ve Kelâm”, Gazzâlî Konuşmaları, haz. M. Cüneyt Kaya, 

İstanbul: Küre Yayınları 2013, s. 224.  

67 Zebîdî, İthâfü’s-Sâde, C. I, s. 27.  

68 Süleyman Dünya, el-Hakîkatü fi Nazari'l-Gazâlî, Mısır: Dâru'l-Maârif, 1965, s. 7. 



 

24 

 

404’ünün69 Abdurrahman Bedevî ise 457’inin ismini kaydetmektedir. Bedevî, 

Gazâlî’nin eserlerini ona aidiyeti kesin olan, şüpheli olan, onun adına kayıtlı olsa da ona 

ait olmayan ve farklı isimlerle kaydedilenler şeklinde tasnif etmiştir.70 İlk yazdığı eser, 

takdir görmesi beklenilen en önemli kişi olan hocası tarafından kıskanıldığı iddia 

edilen71 Gazâlî’nin diğer eserleri de yazıldıktan kısa bir süre sonra infial uyandıracak 

bir etkiye sahip olmuştur. Onun eserleri Müslüman kültür tarihinde en çok tartışılan ve 

en çok tesir icra eden bir konuma sahiptir. Müspet perspektiften bakıldığında eserleri o 

kadar çok yüceltilmiş ki Zebîdî, Gazâlî’nin Şafiî fıkhı üzerine yazdığı eseri hakkında; 

“Gazâlî peygamberlik iddia etseydi muhtemelen mucizesi el-Vecîz olurdu.” şeklinde bir 

söylenti aktarmıştır.72 Toplumun bütün kesimlerini kapsayacak muhtevada bir ihya 

projesi olarak telif ettiği İhyâu Ulûmi’d-Din de yazıldığı günden bu tarafa geniş bir 

hayran kitlesi yaratmıştır. Gazâlî, belki de be eseri bitirmeden etrafında toplanan 

meraklılarına okuyarak istifadelerine sunmuş73 ve eser kısa zamanda bütün Müslüman 

 
69 Çağrıcı, Gazzâlî, C. XIII. s. 518. Çağrıcı, mezkûr eserinde Bedevî'nin kaydettiği eser 

sayısını 450 olarak zikretmiştir, fakat bizim elimizdeki Çağrıcı'nın bu bilgiye atıf yaptığı 

aynı nüsha olan Bedevî'nin Müellefâtü'l-Gazâlî adlı eserinde 457 eserinin ismi 

zikredilmektedir. 

70 Abdurrahman Bedevi, Müellefâtü'l-Gazâlî,1977, s. 7. 

71 Gazâlî’nin ilk eseri olan el-Menhûl’ü yazıp hocası Cüveynî’ye takdim ettiğinde hocası 

“Beni hayatımda iken öldürdün, ölmememi bekleyemezmiydin, zira bu kitap benim 

kitabımı geçecek.” fadelerini kullanmıştır. Yâfi'î, Mir‘âtü'l-Cenân, C. III, s. 138. 

72 Zebîdî, İthâfü’s-Sâde, C. I, s. 43. 

73 İbnü'l-Cevzî, el-Muntazam, 1992 C. XVII, s. 18. 



 

25 

 

âleminde şöhrete kavuşmuştur. Bu eseri ile ilgili de: “İslam’la ilgili bütün eserler 

kaybolup sadece İhyâ kalmış olsa İhyâ kaybolan eserleri aratmazdı.” “İlim ehli için 

İhyâ’dan başka eser yazılmamış olsa idi İhyâ kâfi gelirdi.74 denilmiştir. İhyâ’nın 

Müslüman toplumunda gördüğü hüsnü kabul ve çok okunup okutulması sebebiyle 

“Neredeyse İhyâ Kur’an oldu.” gibi tefrit derecesinde iltifatlar dile getirilmiştir.75 Bazı 

tasavvuf erbabı İhyâ’yı okumada öyle titizlik göstermişlerdir ki günlük ders 

programlarına İhyâ okumayı da eklemişler;76 hatta ondan günlük birkaç sahife okumayı 

nezrederek kendilerini sorumlu tutmuşlardır.77 

Gerek Gazâlî’nin şahsiyeti gerekse eserleri hakkında övgü dolu sözler sarf eden 

müsteşrik Louis Gardet, (ö.1986) İhyâ’nın yazıldığı günden bugüne sadece 

Müslümanlığa değil, daha geniş bir şekilde, cihan kültürüne çok değerli katkılarının 

olduğunu ifade etmiştir.78 İhyâ, bu derin tesirini İslam toplumunun farklı kesimlerinde 

etkisini göstermiş olmalı ki Sünnî kesimin tarih boyunca dinî ve siyasi alanda bitmez 

 
74 Sadefî, el-Vâfî, C. I, s. 211; Zebîdî, İthâfü’s-Sâde, C. I, s. 27; Kâtib Çelebi, Keşfü'z-

Zunûn, Beyrut: Dâru İhyâu't-Türâsi'l-Arabî, trz, C. I, s. 23.  

75 Abdülkâdir el-Ayderûs, Ta‘rîfü'l-Ahyâi bi-Fezâili'l-İhyâ, İthâfü's-Sâde kenarında, 

Beyrut: Matbaatü'l-Meymeniyye, 1994, C. I, s.13. 

76 Muhammed el-Muhibbî, Hulâsatü'l-Eser, Beyrut: Dâru Sâdır, trz, C. I, s. 218. 

77 el-Muhibbî, age, C. III, s. 69. İhyâ hakkında diğer methiyeler hakkında Bkz., Numânî, 

Gazâlî, s. 73,74. 

78 Ubeydullah Küçük, “İmam Gazâlî: Hayatı, Eserleri, Şahsiyeti, Tesiri, Hizmetleri, 

(Önsöz)”, İhyâu Ulûmi'd-Din, çev, Ahmet Serdaroğlu, İstanbul: Bedir Yayınevi, trz, C. 

I, s. 72. 



 

26 

 

tükenmez çekişmeler yaşadığı Şiî İslam kültürüne de etki etmiştir. Sufî meşrepli İranlı 

Şiî âlim Molla Muhsin Feyz-i Kâşânî, (ö.1090/1679) İhyâ’nın Şiî versiyonunu telif 

etmiştir. Feyz-i Kâşânî, el-Maheccetü’l-Beyzâ fî Tehzîbi’l-İhyâ ismini verdiği eseri Şia 

görüş ve rivayetlerini esas alarak İhyâu Ulûmi’d-Din formunda tertip etmiştir.79 Ayrıca, 

Seyyid Hüseyin Nasr, Feyz-i Kâşânî’yi gerek zahirî ve bâtınî görüşleri birleştirmesi 

gerek eserlerinde ruhanileşmiş bir ahlâk sistemini öngörmesinden dolayı Gâzalî’den 

etkilenmesi sebebiyle “Şiîlerin Gazâlîsi” olarak değerlendirmiştir.80 

Gazâlî’nin eserleri taltif ve övgü ile karşılandığı kadar, yazıldığı günden bugüne 

daima eleştiri konusu da olmuştur. Müslüman kültür tarihinde onun en çok değer gören, 

Goldziher tarafından “çağ açan kitap”81 diye tebcil edilen ancak aynı oranda eleştirilen 

eseri İhyâu Ulûmi’d-Din’dir. Üzerine müstakil eleştiri yazılan iki eserinden biri İhyâ 

diğeri ise Tehâfütü’l-Felasife’dir. Gazâlî’nin çağdaşlarından Ebü’l-Fazl el-Kâdî İyâz, 

(ö.544/1149) İbn Ebû Rendeka et-Turtûşî (ö.520/1126) ve Ebû Bekir İbnü’l-Arabî 

(ö.543/1148) İhyâ’yı ilk tenkit edenlerdendir.82 İsmail Hakkı İzmirli, İhyâ hakkında: 

“İhyâu’l-Ulûm’un bir eser-i âlî olduğundan şüphemiz yoktur. Onun eser-i celîl olmadığı 

hakkında bir sözümüz sebk etmemiştir. Mâmâfih eser-i mezkûr, mağripten, maşrıktan, 

Şâfîiyyeden, Mâlikiyyeden, Hanâbileden bir cemaat tarafından ta’n ve inkâr 

 
79 Hamid Algar, “Feyz-i Kâşânî”, DİA, C. XII, s. 521.  

80 Seyyid Hüseyin Nasr, “Isfahan Okulu”, çev, Mustafa Armağan, İslam Düşünce 

Tarihi, haz, Mian M. Şerif, İstanbul: İnsan Yayınları, 2014, C. II, s. 175.  

81 Ignace Goldzer, Klasik Arap Literatürü, Çevirenler, Azmi Yüksel, Rahmi Er, 

İstanbul: Vadi Yayınları, 2016, s. 90. 

82 Mustafa Çağrıcı, “İhyâu Ulumi'd-Dîn”, DİA, C. XXII, s. 12. 



 

27 

 

olunmuştur.” ifadelerine yer vererek İhyâ’yı eleştiren klasik dönem âlimlerin isimlerini 

zikretmiştir.83 

Ebü’l-ferec İbnü’l Cevzi, (ö.597/1201) el-Muntazam’da İhyâyı sert bir şekilde 

tenkit etmektedir. Gazâlî’nin fıkhın kurallarını tasavvuf uğrunda heba ettiğini söyleyen 

İbnü’l-Cevzî, İhyâ’da uydurma hadislerin bulunmasını, Gazâlî’nin hadisteki zafiyetine 

bağlamıştır. O, İhyâ’yı eleştirirken şu ifadelere yer vermektedir. “Keşke kitabına aldığı 

bu haberleri bilen kimselere arz edebilseydi. Zira gece odun toplayan kimseler gibi 

rastgele her haberi almıştır.”84 Ayrıca, İbnü’l-Cevzî İ’lâmü’l-İhyâ bi- Ağlâti’l-İhyâ 

adında İhyâ’yı tenkit için bir eser yazdığını da haber vermektedir.85 İbnü’l- Cevzî, 

Telbîsü İblis adlı eserinde de Gazâlî’nin özellikle tasavvufi hayatın bazı özellikleri ile 

ilgili verdiği bilgileri kıyasıya tenkit etmiştir.86 Ebû’l-Hasen İbn Sükker de İhyâu 

Meyyiti’l-İhyâ fi’r-Reddi ale Kitâbi’l-İhyâ adında İhyâ’yı tenkit için bir eser telif 

etmiştir.87 Ebü’l-Fida İmâdüddîn İbn Kesir (ö.774/1373) de İhyâ’nın pek çok açıdan 

değerli bir eser olduğunu ikrar ettikten sonra birçok garip, münker ve uydurma hadis 

 
83 İzmirli İsmail Hakkı, Mutasavvife Sözler mi, Tasavvufun Zaferleri mi? Hakkın 

Zaferleri, İstanbul: Evkâf-ı İslamiyye Matbaası, 1343, s. 52, 53. 

84 İbnü'l-Cevzî, el-Muntazam, 1992, C. XVII, s. 126. 

85 İbnü'l-Cevzî, age,  C. XVII, s. 125. 

86 İbnü'l-Cevzî, Telbîsü İblîs, Beyrut: Dâru'l-Fikr, 2001, s. 149, 256, 311, 313,  

87 Zehebî, Siyeru A’lâmü’n-Nübelâ, C. XIV, s. 277. İhyâ'yı eleştirmek için telif edilen 

diğer eserler için Bkz., Bedevî, Müellefâtü’l-Gazâlî, s. 113. 



 

28 

 

barındırması sebebiyle tenkit etmektedir. Hatta Gazâlî’nin böyle hadislerle helal ve 

haramı istidlal ettiği bazı eserlerinin varlığından bahsetmektedir.88 

Gazâlî, usûl eserlerinde ısrarla üzerine durduğu hadisle ilgili kurallara kendisi 

İhyâ’da ve diğer bazı ahlaka dair eserlerinde riayet etmemiştir. el-Mustasfâ ve el-

Menhûl gibi fıkıh usulü alanlarında yazdığı eserlerde sünnet ve hadisin bağlayıcılığı ve 

değeri ile ilgili sağlam standartlar belirlemesine rağmen, daha sonra kaleme aldığı ve 

özellikle tasavvuf ve ahlak sistemini temellendirdiği eserlerinde bu prensiplerden 

vazgeçmiştir. Bu sebeple İhyâ başta olmak üzere Kimya-yı Sa’âdet, Kitâbu’l-Erba’în fî 

Usûli’d-Dîn, Mükâşefetü’l-Kulûb gibi eserleri içerdikleri mevzû hadisler sebebiyle 

yoğun eleştirilere maruz kalmıştır.89 Zehebî, “Gazâlî’nin Çok hayırlı bir eseri ama keşke 

onda uydurma hadisler ve âdap ve zühde dair tasavvufî saçmalıklar olmasaydı.”90 

ifadeleri ile İhyâ hakkındaki serzenişini dile getirmiştir.  

İslam ahlak felsefesinin zirvesindeki kaynak91 olan Gazâlî’nin İhya’sı, müdafileri 

tarafından “muhteşem bir eser”92 olarak takdim edilirken diğer taraftan en sert tepkiyi 

Endülüs’te görmüştür. Gazâlî ile aynı asırda yaşayan Turtûşî olarak tanınmış Endülüslü 

âlim Muhammed İbn Velîd/İbn Ebû Rendeka, İhyâ hakkında: “Ebû Hâmid İhyâ adlı 

 
88 İbn Kesîr, el-Bidaye ve'n-Nihâye,yy: Dâru’l-Fikr, 1986, C.XII, s. 214. 

89 Gazâli'nin eserlerindeki hadislerin ve İhyâ'nın bir kritiği için bkz., Mehmet Görmez, 

Gazâli'de Sünnet, Hadis ve Yorum, Ankara: Otto, 2014, s. 13-62. 

90 Zehebî, Siyeru A’lâmü’n-Nübelâ, C. I, s, 89.  

91 el-A‘sem, ,  el-Feylesûfu’l-Gazzâlî, s. 86. 

 92 İbn Kâdî Şübhe, Tabakâtüş'ş-Şâfi‘iyye, Beyrut: Âlemü'l-Kütüb, Beyrut 1987, C. I, s. 

294. 



 

29 

 

eserini Resûlullâh’a atfedilen yalanlarla doldurmuştur. Ben yeryüzünde bu kitaptan 

daha çok yalan içeren bir kitap görmedim.”93 sözleriyle ağır bir eleştiri yöneltmiştir.  

Gazâlî, bütün bu eleştirilerden haberdar olsa gerek ki, İhyâ’ya gelen bu eleştirilere 

cevap vermek ve onun okunmasını engellemeye çalışanları tenkit etmek üzere el-İmlâ’ 

fî İşkâlâti’l-İhyâ adında bir eser kaleme almıştır.94 Ayrıca İhyâ’yı müdafaa eden âlimler 

tarafından İhyâ’yı savunan ve onun faziletinden bahseden başka eserler de kaleme 

alınmıştır.95 

Sonuç olarak Gazâlî’nin İhyâ’sı yazıldıktan hemen sonra o zamanın İslam 

dünyasının Doğulu ve Batılı ilim merkezlerinde, Horasan ve Endülüs’te büyük yankılar 

uyandırmış; bir tür şok dalgasına sebep olmuştur. 1109 yılında Endülüs’te nüshalarının 

yakılmasıyla sonuçlanan yoğun bir tartışma ve mücadeleye yol açmıştır.96 Endülüs’teki 

Murabıtlar devletinin hükümdarı Ali b. Yûsuf b. Taşfin (ö. 500/1106) eserin okunmasını 

yasaklamış, hatta bu eseri yanında bulunduranların katledilmesini emretmiştir. Ancak 

 
93 Zehebî, age, C. XIX, s. 495. 

94 Gazâlî, el-İmlâ’ fî İşkâlâti'l-İhyâ, İhyâu Ulûmi’d-Din içinde, thk, Seyyid İmran, 

Kahire: Dâru'l-Hadis, 2004. C.V, s. 253. 

95 Bu eserler hakkında bilgi için Bkz., Bedevî, Müellefâtü’l-Gazâlî, s. 112.  

96 Tahir el-Ma‘murî, el-Gazzâlî ve Ulemâ’ü’l-Mağrib, Tunus: Dâru’t-Tunusiyye, 1990, 

s.21-22; Hasan Ali Hasan, el-Hazâratü’l-İslamiyyetü fi’l-Mağrib ve’l-Endülüs Asru’l-

Murâbıtîn ve’l-Müvahhidîn,  Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1980, s. 450-451; Muhammed 

Abdullah İnân, Devletü’l-İslam fi Endülüs, Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 1990, C. III, s. 

78. 



 

30 

 

daha sonra Endülüs’e hâkim olan Muvahhidler döneminde ise gerek Gazâlî’nin gerekse 

eserlerinin etki ve şöhreti Endülüs’te tekrar nüfuz kazanmaya başlamıştır.97 

Gazâlî’nin felsefe ile ilgili fikirleri ve Aristo metafiziğinin eleştirisini yaptığı 

Tehâfütü’l-Felâsife adlı eseri de düşünce tarihinde en çok tartışılan eserler arasında yer 

almaktadır. Bu eser İslam dünyasında din-felsefe münasebetleri hususunda yeni bir çığır 

açarak tehâfüt geleneğinin başlamasına vesile olmuştur. Gazâlî’nin bu eserinden 

yaklaşık bir asır sonra İbn Rüşd (ö.595/1198) 1180-1181 yıllarında98 Tehâfütü 

Tehâfüti’l-Felâsife adında bir eser yazarak Gazâlî’nin fikirlerine karşı çıkmıştır. 

Gazâlî’nin filozofları tutarsızlıkla itham etmesinin ya kötü niyetten ya da cehaletten 

kaynaklanacağını vurgulayan ibn Rüşd, biraz naif bir tutum sergileyerek Gazâli’ye karşı 

iyi niyet göstermek istercesine “…Aslında o, bizce bu iki niteliğe sahip olmayacak kadar 

üstündür. Fakat bazen iyi cins bir at da tökezleyebilir, şu hâlde bu kitabı yazmış olması 

Ebû Hâmid’in sürçmesidir.” ifadelerine yer vermiştir.99 

İbn Rüşd, Felsefetü’l-Kâdî İbn Rüşd adlı eserinde ise Gazâlî’yi daha sert bir dille 

eleştirerek onu adeta “entelektüel yalaka” (!) olmakla suçlar. O, Gazâlî hakkında “Ebû 

Hâmid el-Gazâlî kendi eserlerinde hususi bir mezhep ve malum bir yol ihtiyar 

etmemiştir. Aksine Eşârîler yanında Eşârî, sûfilerle birlikte sûfî, filozoflar nezdinde de 

 
97 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfi’iyye, C.VI, s. 219; Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 145. 

İhyâ’nın medhi ve eleştirisi hakkında genel bir değerlendirme için Bkz., el-A‘sem, el-

Feylesûfu’l-Gazzâlî, s. 85-93.  

98 Hüseyin Sarıoğlu, “Tehâfütü Tehâfüti'l-Felâsife”, DİA, C. XL, s. 315. 

99 İbn Rüşd, Tutarsızlığın Tutarsızlığı (Tehâfüt et-Tehâfüt), Çevirenler, Kemal Işık, 

Mehmet Dağ, Samsun: On dokuz Mayıs Üniversitesi Basımevi, 1986, s. 58.  



 

31 

 

filozof olur. Ehil olmayan kimseleri onun eserlerinden uzak tutmak gerekir; zira o, fenn-

i hikmette hata ettiği gibi şeriat konusunda da hatalıdır.”100 demektedir.  

Gazâlî’nin Tehâfütü’l-Felasife’sine müspet cihetten bakıldığında onun, 

Müslüman toplumunu fikrî olarak içine düştüğü bataklıktan çıkarmak için İslam’ın 

ortaya koyduğu hakikatleri küçümseyen, İslam dışı gnostik fikirlerden beslenerek dinin 

sâfiyetini bozmaya çalışanlara karşı bir rest çekme projesi olarak görülebilir. Zira onun 

yaşadığı dönemde İsmâilî-Bâtınî hareket Pisagorculuğun yanında sihir, tılsım, astroloji, 

harf sayı sembolizmi gibi eski gnostik oluşumlardan intikal eden fikirleri felsefeyle 

harmanlayıp felsefi bir din kurmayı planlıyorlardı. Dolayısıyla bu akım, felsefe adına 

Aristo felsefesinin temsil ettiği rasyonel düşünceden ziyade, halka cazip gelen mistik ve 

ezoterik/gizemli fikirleri yayma amacı gütmekteydiler.101 Gazâlî’nin ise Müslümanları 

Sünnî teoloji altında toplamak gibi bir ideali bulunmaktaydı. Bunun için bu Sünnî İslam 

projesini baltalayan her türlü hareketle mücadele etmek onun önce imha, sonra ihya 

projesinin iki kutbunu temsil etmekteydi. Gazâli’nin öncelikli hedefi, dinî düzenin 

yeniden kurulması ve İslam ümmetinin tekrar eski gücüne kavuşmasıydı; bu sebeple 

Gazâlî’nin, kendisinin de oldukça etkilendiği felsefenin bu şartlarda fazla lüks olduğunu 

varsaydığı düşünülebilir. Ümmetin tekrar toparlanması için geleneksel dinî yapıya 

dönmesi gerekliydi. Bunun için de felsefenin ve filozofların itibarsızlaştırılarak saf dışı 

 
100 Rızâeddin bin Fahreddin, İmam Gazzâlî, haz, Leyla Yakupoğlu Boran, İstanbul: 

Büyüyen Ay Yayınları, 2018, s. 105.  

101 Gazâlî, Tehâfütü'l-Felâsife Filozofların Tutarsızlığı, Çevirenler, Mahmut Kaya, 

Hüseyin Sarıoğlu, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 

2014, s. 12.  



 

32 

 

edilmesi gerekirdi ki Tehâfüt de bu gayenin ürünü olarak telif edildi.102 İbn Rüşd de 

Gazâlî’nin Tehâfüt’ünü eleştirirken böyle bir gerekçeye “Belki de Gazâlî bu kitabı, 

yaşadığı zaman ve mekânın bir gereği olarak yazmak zorunda kalmıştır.”103 ifadeleri ile 

işaret etmektedir. Sonuçta Gazâlî bir felsefe karşıtı değildi; o, Aristocu mantığı 

kullanarak doğa ve matematik sahasında felsefenin önemini tanıdı, ama dinî konularda 

vahiy, ilahî irade ve Allah’ın beşerî eylemler üzerindeki emri konusunda Eşârî 

mezhebinde ısrar etti.104 Gazâlî bazen bütünüyle bir felsefe karşıtı kişilikmiş gibi 

gösterilse de tam aksine o döneminin dinî ve gayr-i dinî bilimlerini kabul eden ve 

bunlara Müslümanları teşvik eden bir âlimdir. Görüşlerinde esas olan husus, fen 

bilimlerinin doğa kanunlarının belirleyici bir unsuru olarak işlev görmesinin Allah’ın 

kanunu olduğudur. Bu bağlamda Gazâli, fen bilimlerinin hatta felsefenin İslam’daki 

gelişimini teşvik eden bir teologtur.105 

Sonuç olarak Gazâlî’nin eserleri telif edildikleri günden beri gerek Müslümanların 

dinî hayatlarının şekillenmesinde gerek fikrî inkişafın teşekkülünde daima etkili bir 

konumda olmuştur. Bu etkinin ana ekseni ise onun eserlerinin çok yönlü perspektife 

 
102 FehrullahTerkan, “Gazzâlî: Hakikat Arayışı ve Tecdid Arasında Bir Hayat”, İslam 

Felsefesi Tarih ve Problemler, Yayına Hazırlayan, M. Cüneyt Kaya, İstanbul: İSAM 

Yayınları, 2017, s. 318.  

103 İbn Rüşd, Tutarsızlığın Tutarsızlığı, s. 58.  

104 Ira M. Lapidus, İslam Toplumları Tarihi Hz. Muhammed’ten 19. Yüzyıla, çev, Yasin 

Aktay, İstanbul: İletişim Yayınları, 2005, C. I, s. 294. 

105 Frank Friffel, “Gazâlî’nin Gayr-i Dinî Bilimlerle ve Döneminin Felsefesiyle Olan 

İlişkisi”, Sabah Ülkesi Kültür-Sanat ve Felsefe Dergisi, S. 36, 2013, s. 18. 



 

33 

 

sahip olması ve halk tabakalarının avamından havâssına varıncaya kadar değişik dinî ve 

kültürel katmanlarına hitap edebilecek bir muhtevaya sahip olmasında saklıdır.  

 

1.2. İlmî Şahsiyeti ve Mücadeleci Kimliği 

 

Gerek tesirleriyle gerek övgü ve yergiye muhatap olmasıyla Müslüman dünyasını 

Gazâlî kadar meşgul eden bir mütefekkir olmamıştır. Müslüman düşüncesinin 

neredeyse bütün alanlarına tesir eden Gazâlî, yaşadığı asırda olduğu gibi daha sonraki 

zamanlarda da kendinden söz ettirmiştir. Fikirlerini yücelterek sahiplenenleri çok 

olduğu kadar muarızları da en fazla olan kişi Gazâlî’dir.106 Eserleriyle olduğu kadar 

fikirleriyle de çok yönlü bir âlim olan Gazâlî, geçmişten günümüze daima gündemde 

olan bir düşünürdür. Gazâlî ile ilgili eski-yeni çoğu kaynak ve araştırma, onun; fıkıh, 

kelâm, tasavvuf, felsefe, eğitim, siyaset, ahlak gibi dinî ve akli ilimlerde, Müslüman 

bilim ve düşünce tarihinde eşine az rastlanan bir âlim ve düşünür olduğu hususunda 

hemfikirdir. Onun bu çok yönlülüğü ve üstün yetenekleri, kolay ikna olamayan mizacı, 

ilmî ve fikrî bağımsızlığa olan aşırı düşkünlüğü, hakikati bulma hususundaki iştiyakı107 

yaşadığı çağın en önemli krizlerinin sebebi olan mezhep taassubundan uzak olmasında 

gizlidir. Her medeniyetin oluşmasına etki eden, onun simgesi haline gelen bir düşünürü 

vardır. Grek medeniyetini Aristo, modern Batı medeniyetini Descartes (ö.1650) veya 

Kant (ö.1804) temsil ettiği gibi İslam medeniyetini de Gazâlî’nin temsil ettiği 

 
106 Ali Sâmî en-Neşşâr, “Ebû Hâmid el-Gazâlî ve Mu‘ârızûhü min Ehli’s-Sünneti”, 

Mecelletü Külliyyeti’l-Âdab, Bağdat: 1959, s. 195. 

107 Çağrıcı, Gazzâlî, C. XIII, s. 494. 



 

34 

 

söylenmiştir. İslam mütefekkirleri arasından Müslümanların ruhi tekâmülüne 

Gazâlî’den daha çok etki eden bir âlim olmamıştır.108 Gazâlî, düşünce hürriyeti ile İslam 

toplumunu taassuba düşmekten kurtardığı gibi mücadeleci kimliği ile de dönemin 

önemli bir dinî ve siyasi krizine dönüşen Bâtınî fitnesini de etkisiz hale getirmeyi 

başarmıştır. 

Fikrî yapısı şüphecilik üzerine kurulu olan Gazâlî, düşünmenin şüpheyle 

başlayabileceği kanaatini taşımaktadır. Düşünme hürriyeti ve gerçeğe ulaşma 

hususunda şüphenin önemine vurgu yapan Gazâlî, kişinin içinde yetiştiği mezhebe 

taassupla bağlanmasını şiddetle eleştirir. Mezhepçiliği bir tür insan devşirerek taraftar 

toplamaya benzetir. Bunun ise İslam’da reddedilen asabiyet ve kabilecilikten geri kalır 

bir tarafının olmadığını belirtir. Bu sebeple taklitten uzak durmaya, gerçeği düşünme 

yoluyla bulmaya çağırır. Kişinin kendi mezhebini zihnî ve akli çabalarla yine kendisinin 

bulması gerektiğini söyleyen Gazâlî: “Şüphe etmeyen düşünemez, düşünmeyen gerçeği 

göremez; gerçeği göremeyen de körlük ve dalâlete saplanıp kalır.”109 ifadelerine yer 

verir. Richard M. Frank, Gazâlî’nin her ne kadar formel olarak Eşârî mezhebine bağlı 

olsa da geleneksel mezhep görüşlerini kendi öğretileri olarak savunmadığını, 

Gazâlî’inin asıl kelâmî sisteminin Eşârî mezhebinin geleneksel öğretileriyle easaslı bir 

şekilde uyuşmadığını söylemektedir.110 

 
108 Ahmed Mahmud Subhî, Fî İlmi'l-Kelâm, Beyrut: Dâru'n-Nehzatü'l-Arabiyye, 1985, 

C. II, s. 165, 166.  

109 Gazâlî, Mizânü’l-Amel, Mısır: Dâru'l-Maârif, 1964, s. 406, 409. 

110 Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 447.  



 

35 

 

Gazâlî’nin fikrî hürriyete bunca düşkün olması gerek yaşadığı çağda gerek daha 

sonraki dönemlerde kendisi hakkında müspet ve menfi yargıların oluşmasına sebep 

olmuştur; bu tutum, ona bir taraftan “Huccetü’l-İslam” gibi, nadir âlimlere verilebilecek 

önemli bir ünvana sahip olmasını sağlamış bir taraftan da mülhitlikle suçlanarak 

idamına bile fetva verilmesine sebep olmuştur.111 Bu da Amerikalı yazar Ralph Waldo 

Emerson’nun “To be great is to be misunderstood / Büyük olmak yanlış anlaşılmaktır.” 

sözünü hatırlatmaktadır. Onun üzerinde çalışma yapanların ortak görüşü, onun 

düşüncelerinin bir okyanus olduğu ve orada son derece yetenekli olmayanların bu 

okyanusta yolunu kaybedeceğidir.112 Bu sebeple Müslüman tarihinde anlaşılamayan 

veya yanlış anlaşılan mütefekkirlerin başında Gazâlî gelmektedir. Zira o, hiçbir zaman 

sabit fikirli bir düşünce adamı olmamış, toplumun farklı katmanlarının seviyesine göre 

farklı yorumlar üretebilmiştir. Ancak, yaşadığı devirde aynı itikâdî fikri benimseyen 

grupların bile birbirleri ile kavga ettikleri, birbirlerini tekfir ettiği ortamda, Gazâlî’nin 

bu farklı referanslara atıf yapabilecek özgür ve eleştirel düşüncesi, bazı kesimlerce 

şiddetle eleştirilmiştir. Gazâlî, henüz hayatta iken şiddetli eleştirilere maruz kalmıştır. 

Bu eleştiriler siyasi otorite tarafından bile sorgulanarak Gazâlî’nin ifadesi alınmıştır. 

İçlerinde Sünnî âlimlerin de bulunduğu bir grup, onu İslam’a inanan bir müminden çok, 

felâsife ve sapıkların inançlarını takip etmekle suçlayarak Nizâmiye’de ders vermesine 

karşı çıkmışlardır.113 Bazı kesimler de onu sahiplenmekte aşırı bir ihtiras 

 
111 Şüşterî, Mecâlisü'l-Mü'minîn, yy: Dâru Hişâm, trz, C. III, s. 161.  

112 Mehmet Vural, Gazzâlî Felsefesinde Bilgi ve Yöntem, Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2011, s. 7.  

113 Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 100, 101.  



 

36 

 

göstermişlerdir. Dönemin Sünnî-Şiî çatışması göz önüne alındığında, Gazâlî şiddetli bir 

Sünnîlik savunucusu olmasına rağmen onu Şiîler bile sahiplenmeye çalışmışlardır. Şiî 

âlim Şüşterî, bazı Şiî âlimleri, râvîleri, İmâmiyye’ye mensup meşhur sultan ve emirleri, 

mutasavvıf ve şairleri tanıttığı Mecâlisü’l-Mü’minîn114 adlı eserine Gazâlî’yi de almıştır. 

Onun hayatının başlarında ehli dalâl içinde olmasına rağmen sonra hakikati bularak 

Şiîliğe yöneldiğini ve Şiî meşâyihın: “Gazâlî bizdendir.” dediklerini ifade etmektedir.115 

Şiî sufî âlimlerden Feyz-i Kâşânî, Gazâlî’nin her ne kadar eserlerini telif ettiği ilk 

dönemlerinde Şiîliği benimsememiş olsa da ahir-i ömründe Şiîliğe intisap ettiğini, bunu 

 
114 Ahmet Özel, “Şüşterî”, DİA, C. XXXIX, s. 278. 

115 Şüşterî, Mecâlisü’l-Mü’minîn, C. III, s. 162. Şüşterî, Gazâlî'yi Şiîliğe nispet etmek 

için imamet meselesi ile ilgili bazı argümanları Gazâlî'nin eserlerine atıflar yaparak 

ortaya koymaya çalışır. Bazı Ehl-i Sünnet âlimlerinin Gazâlî'ye nispetini şüpheli 

gördükleri es-Sırru'l-Meknûn ve el-Madnûnü bih ale Gayr-i Ehlih adlı eserlerin 

Gazâlî'ye ait olduğunu yine bazı önemli Sünnî âlimlerin kabul ettiklerini belirtmiştir. 

Fakat bu eserlerin Gazâlî'ye ait olduğunu söylediklerini iddia ettiği Gazâlî'den önce 

yaşamış Ebû Hanife, Şafiî, İmamü'l-Haremeyn el-Cüveynî gibi âlimleri zikretmek 

suretiyle önemli bir hataya düşmektedir. Bkz., Şüşterî, age, C. III, s.171. 



 

37 

 

da Sırru’l-Âlemîn adlı eserinde izhar ettiğini iddia eder.116 Bazı Şiî müellifler de kendi 

mezhep inançlarına göre kitap telif edip bu kitabı Gazâlî’ye atfetmişlerdir.117 

 Diğer yandan modern İsmâilî düşünürlerden Arif Tamir (ö.1988) de Gazâlî’nin 

ilk eğitimini aldığı Ebû Nasr el-İsmâilî’nin meşhur bir İsmâilî dâîsi olduğunu iddia 

ederen onu İsmâilîlikle ilişkilendirmeye çabalamıştır. Gazâlî’nin babasının da İsmâilî 

olduğunu iddia eden Tamir, onun Abbâsî baskısı altında kendisini tasavvuf erbabı gibi 

gösterek gizlediğini iddia etmektedir. Gazâlî’nin babasının, Gazâlî ve kardeşi Ahmed’i 

bir İsmâilî medresesine göndermesi şartıyla bir dostuna emanet etmesine rağmen 

birilerinin Gazâlî ve kardeşini Eşârî medresesine yönlendirdiğini iddialarına 

eklemektedir. Gazâlî’yi Cüveynî’nin talebesi olmaya zorlayan etkenin onun geçimini 

temin etme endişesi olduğunu belirten Tamir, Nizamiye Medreseleri’nde ders vermesi 

ve İsmâilî aleyhtarı eserler telif etmesini de dönemin hâkim siyasi oteritesinin baskısı, 

hatta tehditleriyle olduğunu, Gazâlî’nin adeta siyasi oteriteye diyet ödeme 

mecburiyetinde bırakıldığını belirtir. Gazâlî’nin Bağdat’ı terk etmesi ve psikolojik 

bunalımlar yaşamasının arkasında yatan bütün sebeplerin de İsmâilîlerle adeta zorla 

mücadele ettirilmesinden kaynaklandığını savunur.118 

 
116 Feyz-i Kâşânî, el-Maheccetü’l-Beyzâ fî Tehzîbi’l-İhyâ, nşr, Ali Ekber el-Gaffârî, 

Tahran: Mektebetü’s-Saduk, 1339, C. I, s. 2. 

117 ŞerefettinYaltkaya, “İslam'da İlk Fikrî Hareketler ve Dinî Mezhepler”, DİFM, 1930, 

S.14, s. 22; Yaltkaya, mezkûr makalesinde Şiîlerin Sırru’l-Ârifîn adlı bir eseri Gazâlî'ye 

atfettiklerini zikretmektedir.  

118 Tamir, el-Gazâlî, s. 40-50. 



 

38 

 

Arif Tamir, Gazâlî’nin kendisinden ders aldığı Ebû Nasr el-İsmâilî ismindeki 

kişinin İsmâil İbn Sa’de olduğunu belirtmektedir.119 Griffel’in Jabre’den aktardığı 

bilgilere göre bu şahıs, Cürcân’da nüfuz sahibi bir âlim olan Ebû’l-Kâsım İsmâil İbn 

Mes’ade el-İsmâilî’dir (ö. 447/1084-65). Sübkî’nin ve Abdülkerim b. Muhammed es-

Sem’ânî’nin (ö.562/1166) verdiği bilgiler de Jabre’nin iddialarını doğrulamaktadır.120 

Ancak gerek Sübkî gerekse Sem’ânî’nin bu âlim hakkında verdikleri bilgilerde Ebû 

Nasr el-İsmâilî’nin İsmâililikle herhangi bir irtibatından bahsedilmemektedir.121 Ayrıca 

Mustafa Galib’in İsmâilî bilginleri konu edindiği A’lâmü’l-İsmâilîyyin adlı eserde de bu 

isimde bir İsmâilî şahıstan bahsedilmemektedir. Hâlbuki Mustafa Gâlib, (ö.1981) İbn 

Sina, Ebû’l-Alâ el-Ma’arrî (449/1057) gibi İsmâilî oldukları çok şüpheli kişileri hatta 

Eşârî olduğu cümle âlem tarafından bilinen Fahreddin er-Râzî’yi (ö.606/1210) bile 

İsmâilî olarak kabul edip eserine almıştır. Gâlib’in, Tamir’in “meşhur bir İsmâilî dâîsi” 

dediği Ebû Nasr el-İsmâilî’yi eserinde zikretmemesi Tamir’in iddialarını oldukça 

zayıflatmaktadır.  

Gazâlî hem İslam dünyasında hem de Batı’da farklı değerlendirmelere konu 

olmuştur. Kendisinden önceki dört asrı yorumlayarak sistemleştiren ve kendisinden 

sonra gelen herkesi etkileyen Gazâlî,122 İslam dünyasında “Huccetü’l-İslam, Müceddid, 

 
119 Bkz., Tamir, age, s. 1. 

120 Bkz., Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 58. 

121 Bkz., Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfi’iyye, C. IV, s. 294-296; Sem’ânî, el-Ensâb, C. I, s. 243. 

122 Görmez, Gazâli’de Sünnet, Hadis ve Yorum, s. 10.  



 

39 

 

İmam” gibi övücü ve yüceltici vasıflarla anılmaktadır.123 Onun hakkında hem 

Müslüman hem Avrupalı âlimler tarafından Hz. Muhammed’ten sonra en büyük 

Müslüman olduğu ileri sürülmüştür.124 Özellikle Müslüman düşünürler Hz. 

Peygamber’in bile Gazâlî’yi övdüğüne dair rivayetler aktarırlar. Zebîdî bunların bir 

tanesinde Hz. Muhammed’in, Hz. Musa ve Hz. İsa’ya karşı Gazâlî ile iftihar ettiğini, 

“Sizin ümmetinizin içinde de böyle dâhî biri var mı?” dediğini aktarır.125 Muhammed 

Abdürraûf Münâvî, (ö.1031/1622) Şâzelî’nin Hz. Peygamber’i rüyasında gördüğünü; 

Rasulüllah’ın Hz. Musa ve Hz. İsa’ya karşı Gazâlî ile övünerek “Sizin ümmetinizde de 

bunun benzeri biri var mıdır?” diyerek onunla iftihar ettiğini, Ebû Muhammed 

Afifüddîn el-Yâfiî’den (ö.768/1367) evliyanın büyüklerinden bazılarının: “Hz. 

Peygamberden sonra bir peygamber gelecek olsaydı, o, Gazâlî olurdu” dediklerini 

aktarmaktadır.126 

Gazâlî’nin Hz. Peygamber tarafından övülmüş bir şahsiyet olduğuna dair 

rivayetler, onun hakkında kudsiyet derecesine varan medhiyelere dönüşmüştür. 

Gazâlî’den yaklaşık iki buçuk asır sonra yaşayan Şafi’î fakihi İsnevî, Gazâlî’nin 

zamanın kutbu, bütün mevcûdâta şamil bir bereket kaynağı, sadıkların kendisiyle 

 
123 Mehmet Bayraktar, “Gazâlî: Kimdir ve Nedir?”, Vefatını 900. Yılı Anısına Büyük 

Mütefekkir Gazâlî, Ankara: DİB Yayınları, 2013, s. 7. 

124 W. Montgomery Watt, İslamî Tetkikleri İslam Felsefesi ve Kelâmı, çev, Süleyman 

Ateş, Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1968, s. 106.  

125 Zebîdî, İthâfü’s-Sâde, C. I, s. 9. 

126 Münâvî, Tabakâtü's-Sûfiyye, Beyrut: Dâru Sâdır, trz, C. II, s. 295.  



 

40 

 

Allah’a yaklaştıkları bir zat olduğunu ve ona buğz edenin ise ancak dinsiz ve zındıklar 

olabileceğini söyleyebilmiştir.127   

Diğer taraftan Gazâlî gerek Müslüman âleminde gerekse batılı düşünürler 

tarafından ciddi eleştirilerine maruz kalmıştır. Müslüman mütefekkirlerden İbn Rüşd, 

Takıyyüddin İbn Teymiyye, (ö.728/1328) İbnü’l-Cevzî gibi âlimler Gazâlî’yi 

fikirlerinde tutarsızlık olduğu gerekçesiyle eleştirmişlerdir. İbn Teymiyye, Gazâlî’nin 

eleştirdiği filozofların ve Bâtınîler’in fikirlerini “hakikatın sırları” adı altında el-Erbaîn, 

el-Madnûnu bih ale Gayr-i Ehlih gibi eserlerinde savunduğunu söyler. Bunların ise 

filozof Sabiîlerin, ibareleri değiştirilmiş sözlerinin aynısı olduğunu iddia ederek, 

Gazâlî’nin aslında felsefeye eğilimli olduğunu ancak onu tasavvuf ve İslamî kalıplar 

içinde ortaya koymaya çalıştığını belirtir. Bunun ise birçok İslam âlimi tarafından 

reddedildiğini belirterek, Gazâlî’yi tenkit eden âlimlerin bir listesini verir.128 

İbnü’l-Cevzî de Gazâlî’nin fıkhın kurallarını hiçe saydığını, yaptığı birtakım 

te’villerin Bâtınîlerin gizemli yorumlarının aynısı olduğunu dile getirir.129 Gazâlî’nin 

her ne kadar filozofların bütün görüşlerine katılmayarak onları bazen tekfir bazen de 

sapkınlıkla suçlamışsa da, eserlerinde filozofların usulüne uygun birçok fikirler 

 
127 İsnevî, Tabakâtü’ş-Şafi‘iyye, thk, Kemal Yusuf el-Hût, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 2002, C. II, s.113. 

128 İbn Teymiyye, Mecmû‘u'l-Fetâvâ, Medine: Mücemme'u el-Meliki'l-Fahd,1995, C. 

IV, s. 63, 66. 

129 Zehebî, Siyeru A’lâmü’n-Nübelâ, C. XIV, s. 277. 



 

41 

 

bulunduğunu belirtir.130 İbn Teymiyye diğer bir eserinde Gazâlî eleştirisini biraz daha 

sertlerştirir ve peygamberlerin ve velîlerin nefislerinin ay üstü âlemden ilham ve sezgi 

şeklinde vahiy aldıklarıyla ilgili düşüncelerinden dolayı Gazâlî’yi zındık Karmatîler ve 

İsmâilîlerle aynı sınıfta değerlendirir.131 

Gazâlî’nin bir çağdaşı olan Tunuslu Ebû Abdillah el-Mâzerî, (ö. 536/1141) 

Gazâlî’nin bazı öğrencilerinden, onun daima İhfân-ı Safâ Risaleleri ile meşgul olduğunu 

aktarmıştır.132 Gazâlî’yi tutarsızlıkla suçlayanlardan biri de çağımızda İslam 

düşüncesinde yöntem sorunları üzerine yaptığı çalışmalarla tanınan Muhammed Âbid 

el-Câbirî’dir (ö.2010). el-Câbirî, Gazâlî’nin kendileriyle mücadele ettiği Bâtınîlerin 

hermetik din anlayışlarını kendi tasavvuf anlayışında benimsediğini iddia eder. 

Hermetik kaynaklara doğrudan başvurmayan Gazâlî’nin bunları Müslüman 

düşünürlerin eserlerinden devşirdiğini belirtir. Ayrıca varlığın mertebelerini işlerken 

kullandığı hermetik teori sebebiyle aslında kendilerini tekfirle suçladığı filozoflarla aynı 

paralelde düşünerek “âlemin kıdemi” fikrini savunduğunu aktarır.133 Ancak burada 

Câbirî’nin -ileride görüleceği üzere- çoğu İslam âliminin İslam dışı olarak gördükleri 

 
130 İbn Teymiyye, Şerhu’l-Akîdetü’l-İsfehâniyye, thk, Muhammed b. Riyad el-Ahmed, 

Beyrut: Mektebetü’l-Asriyye, 2004, s.158. 

131 İbn Teymiyye, Minhâcü’s-Sünne, C. VIII, s. 22-23. Gazâlî’nin gerek filozoflardan 

gerek İsmâilî düşüncenin alt yapısını oluşturan İhfân-ı Safâ Risâleleri’nden 

etkilendiğine dair tenkitler için bkz, Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 319-324.  

132 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfi’iyye, C.VI, s. 241.  

133 Muhammed Âbid el-Câbirî, Arap-İslam Aklının Oluşumu, çev, İbrahim Akbaba, 

İstanbul: Kitabevi, 2001. s. 328.  



 

42 

 

Bâtınî düşünceyi İslam dışı saymaması gözden kaçırılmamalıdır.134 Onun için 

Câbirî’nin bu yargısını Gazâlî’nin düşünceleri ile İsmâilî-Bâtınî düşünceyi 

yakınlaştırma çabası olarak yorumlamak da mümkündür.  

Gazâlî’yi bazı muhalifleri ise içine daldığı tasavvuf sebebi ile neredeyse dinden 

çıkmakla135 hatta mülhitlerin en ileri gideni ve küfürde en azgın olarak gördükleri 

Karâmita136 ve zındık olarak vasıflandırdıkları mutasavvıflarla aynı sınıfta 

saymışlardır.137 Gazâlî, fikirleri sebebiyle kendisine yöneltilen eleştirilerin farkındadır. 

O, bu eleştirilere “Kendisine iftira atılmayan ve haset edilmeyen kimseyi hakir görürüm, 

küfür ve sapıklıkla itham edilmeyeni de küçük görürüm.”138 diyerek yetkin bir âlimin 

olgunluğuyla cevap vermiştir. Onun bu cevabı fikirlerinde ve hakikat yolundaki 

mücadelesinde kendine olan özgüveninin bir işareti olarak yorumlanabilir. 

Gazâlî’nin özellikle modern dönemde maruz kaldığı en önemli eleştiri, onun 

filozofları tekfir etmesi ölçü alınarak akli düşünceyi ve felsefeyi kötüleyerek İslam 

düşüncesinin durgunluğa ve gerilemesine sebebiyet vermesidir. Hatta bazı oryantalistler 

hicrî beşinci yüzyıllarda Müslümanların Galile, Kepler ve Newton gibi bilim insanlarını 

 
134 el-Câbirî, Arap-İslâm Aklının Oluşumu, s. 246.  

135 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfi’iyye, C.VI, s. 243; Zehebî, age, C. XIV, s. 275. 

136 İbn Teymiyye, Minhâcü's-Sünne, yy: Câmi‘atü'l-İmam Muhammed b. Su‘ûd el-

İslamiyye, 1986, C. IV, s. 577. 

137 İbn Teymiyye, Şerhu’l-Akîdetü’l-İsfehâniyye, s. 188. 

138 Gazâlî, Faysalü’t-Tefrika, s. 253. 



 

43 

 

yetiştirememesinin sebebini Eşârî ve Gazâlî’nin bağımsız araştırmalara asla fırsat 

vermeyen katı Sünnî düşüncesi olduğunu bile söylemişlerdir.139 

Gazâlî, dinî söyleme etkisi ve fetva veren kişi olarak elinde bulundurduğu yasal 

güç nedeniyle, genellikle akli ilimlerin V./XII. asırdan sonra İslam dünyasında 

gerilemesinin sorumlusu olarak görülmüştür.140 Özellikle Gazâlî’nin şöhret 

kazandırdığı mistisizm felsefi düşüncenin sonunu getirmiştir.141 Ancak insaflı fikir 

adamları Gazâlî’nin filozofların kullandıkları delillerle vardıkları sonucun değil, bu 

sonuçlara ulaşırken kullandıkları yöntemi yanlış bulduğunu savunmuşlardır. Felâsifenin 

kanıtlanmamış öğretileri vahyin zahirine ters düşüyorsa reddedilmelidir. Gazâlî’nin 

hedefi, akli bilgi ile kanıtlanamayan teorileri akli bilgi sahasından çıkarmak ve başka 

bir hakikat kaynağı olan vahye yönelmektir.142 Gazâlî, aklı bilgi ve hakikatin yanılmaz 

yegâne otoritesi olmaktan çıkarıp aklın yetersiz kaldığı özellikle metafizik konularda 

vahye bir alan açmak istemektedir. Bu sebeple, Griffel’in de tespitlerinde görüldüğü 

gibi143 gerek erken dönem İslam düşünürlerinin gerekse modern dönemin Müslüman ve 

oryantalist fikir insanlarının Gazâlî’nin İslam düşüncesi ve felsefi geleneği yıktığına 

dair argümanları fazla isabetli değildir. Felsefenin gerilemesi Gazâlî’nin kelâmî 

 
139 Bayraktar, Gazâlî: Kimdir ve Nedir, s. 8.  

140 Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 434. 

141 Will Durant, İslam Medeniyeti, çev, Orhan Bahaeddin, Tercüman 1001 Temel Eser, 

yy: trz, s. 126.  

142 Griffel, age, 2012, s. 167. 

143 Griffel, age, s. 171. 



 

44 

 

hücumlarından daha çok, Hıristiyan İspanya’nın yeniden canlanmasını müteakip 

Müslüman kültürünün genel zayıflamasından kaynaklanmaktadır.144 

Müslüman dünyasında bilim ve felsefenin asıl gerileme sebebinin Gazâlî’yi 

anlayamamak olduğunu savunan mütefekkirler de vardır. Hilmî Ziya Ülken, (ö.1974) 

tabiata çevrilmiş akıl ilimleri ile ilâhî varlığa çevrilen din ilimleri arasında mahiyet ve 

metot farkı olduğunu ve birinin diğerine mâni olmadığını belirtmektedir. Gazâlî’nin de 

akıl ile keşf ve kalp yolunu kesin olarak ayıran düşüncesi İslam’da tabiatçı felsefenin ve 

ilmin olduğu kadar ilâhî felsefesinin ve dinin de gelişmesine imkân tanımıştır. Fakat 

onun yeterince anlaşılamaması gerek medresenin gerek tekkenin ondan yeterince 

faydalanamamasıyla neticelenmiştir. Medrese, Meşşâî filozoflara dayanan sonraki 

kelamcılara, tekke de vücûdiyyûn (vahdet-i vücûd) yoluna saplanarak uzlaşma ve 

anlaşma imkânını kaybettiler. Her iki ekolün tek taraflılığı ve verimsizliği medresenin 

skolastiğe, tekkenin ise bâtıl inançlara saplanmasıyla neticelendi. Akli bilgi ile 

bağlarının kopması sebebiyle 16. yüzyıldan itibaren fikrî kısırlaşma baş gösterdi.145 

Gazâlî’nin bu anlayışının ise modern düşünceye öncülük ettiğini savunan Ülken, 

İspanyol rahip Ramon Marti (ö.1285) vasıtasıyla Batıya aktarılan Gazâlî düşüncesinin 

Pascal (ö.1662) gibi filozofların yetişmesine öncülük ettiğini ortaya koymaktadır.146 

Yunan felsefesinin Müslüman düşüncesinin gelişmesine bir katkısı olmadığını, 

İslam; müşahede, mülahaza ve tecrübe metodunun Yunan tefekkürüyle bir ittifaktan 

 
144 Watt, Müslüman Aydın, 2003, s. 156.  

145 Hilmî Ziya Ülken, Felsefeye Giriş (İkinci Kısım), Ankara: Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1958, s. 80.  

146 Ülken, age, s. 82. 



 

45 

 

ziyade onunla uzun bir fikrî mücadelenin akabinde teşekkül ettiğini iddia edenler de 

vardır. Yunanlıların pasif ve ruhsuz kavramları, İslam düşüncesini köstekleyerek 

Kur’an’ın gerçek ruhunun ne olduğunu anlamada Müslümanları iki yüz yıl 

geciktirmiştir.147 Gazâlî’nin Yunan felsefesini tenkidi, belki de bu gecikmenin daha 

fazla sürmesini engellemek için tekrar İslamî ilimleri özüne döndürme gayreti olarak 

değerlendirilebilir.  

Gazâlî hakkında olumlu ve olumsuz bu değerlendirmeler, Gazâlî’nin entelektüel 

ilgisini farklı ilim dallarına yöneltmesi ve hedef kitlesinin anlayış düzeylerine muvafık 

bir üslup tercih etmesi ile alakalı olmalıdır. Onun entelektüel yönelimlerindeki çeşitlilik, 

onunla ilgili araştırmalarda önemli bir problem olarak karşımıza çıkmaktadır. İlmî 

kişiliği ve gerçekte bağlı olduğu ilmî perspektifle ilgili spekülasyonların temelinde de 

onun söz konusu bu çok yönlülüğü yatmaktadır.148 

Gazâlî, içinde yetiştiği kültür atmosferinin dinamiklerinden etkilenmiş olmakla 

beraber bu kültürün yapı taşlarıyla mücadele etmiştir. Onun yaşadığı dönemde İslam 

kültürü ileri seviyede bir tekâmüle ulaşmış, kendi bilgi dinamiklerini karşılaştığı farklı 

kültür havzalarındaki dinî, kültürel ve siyasi eğilimlerle harmanlayarak İslamî bir form 

oluşturmayı başarmıştır. Gazâlî, bu entegre kültürün İslam inanç ve yaşam sistemiyle 

tezat teşkil ettiğini düşünerek fikrî ve fiili bir mücadeleye girişmiştir. Bu mücadelenin 

temelini, felsefi düşünce ve Bâtınî hareketin etkisini imha ederek İslam yaşam 

 
147 Muhammed İkbal, İslam'da Dinî Düşüncenin Yeniden Doğuşu, çev, Ahmet Asrar, 

İstanbul: Birleşik Yayınları, trz, s.180. 

148 Yaşar Aydınlı, Muhafazakâr ve Modern, Bursa: Emin Yayınları, 2013, s. 33. 



 

46 

 

düzenindeki yozlaşmanın bertaraf edilmesi için ortaya koyduğu ihyâ hareketi 

oluşturmaktadır. 

Gazâlî, yabancı kültürlerden tevarüs edilen felsefi düşünce ile mücadele ettiği 

gibi, İslam medeniyetin inanç ilkelerini korumayı hedef edinen kelâmla, dinin özverili 

bir şekilde tatbikini amaçlayan tasavvufla da mücadele etmiştir. Onun kelâm ve 

tasavvufla mücadelesi bu ilmî disiplinleri reddetmeyi amaçlamamaktadır. Aksine, 

İslam’ın asli inanç prensipleriyle mutabık olarak bu disiplinlerin anlaşılması ve 

yaşanması hedeflerine matuftur. Gazâlî, her ne kadar bir mezhep taassubu taşımasa da 

entelektüel mesaisinin çok büyük bir bölümünü İslami öğretiyi Ehl-i Sünnet formu 

içerisinde muhalif ve düşman unsurlar karşısında korumak ve savunmakla 

bütünleştirmiştir.149 İslam kültür geleneğinin üçlü sacayağı olarak görülen felsefe, 

kelâm ve tasavvufu150 eleştirmesi entelektüel bir mücadeleden öte dinî bir gaye 

taşımaktadır. O, her şeyden önce ve kelimenin tam anlamıyla bir din âlimi ve gayretli 

bir mümin kimliği ile karşımıza çıkmaktadır. Bütün çalışmalarında bu kimliğinden asla 

taviz vermediği görülmektedir. O, bu niteliği içerisinde entelektüel hayatının tamamını 

İslam dinine ve İslamî ilimlerin gelişmesine katkı sağlayacak şekilde sürdürmüştür.151 

Eserlerindeki eleştiri oklarının temel hedefi, halkın iman sâfiyetini zedeleyecek 

unsurları bertaraf ederek, felâsifenin, kelamcıların, mutasavvıfların ve Bâtınîlerin aşırı 

fikirlerini kamuoyu platformundan uzaklaştırmaktır.  

 
149 Aydınlı, Muhafazakâr ve Modern,  s. 36.  

150 İlhan Kutluer, “Gazâlî ve Felsefe”, Gazzâlî Konuşmaları içinde, haz, M. Cüneyt 

Kaya, İstanbul: Küre Yayınları, 2012, s.13. 

151 Aydınlı, age, 2013, s. 34. 



 

47 

 

Gazâli’de görülen bu dinî tavır, onun İslam kaynaklı olmayan ilmî disiplinleri dinî 

kaynağa dayandırma teşebbüsünde de görülmektedir. Sürekli tabiatüstü nedenlere 

başvurması ve tabii olanı onlarla açıklama gayreti, onun teolojik tavrının bir 

yansımasıdır. Bunun tipik örneği el-Kıstâsü’l-Müstakîm’de olduğu gibi, mantık da dâhil 

olmak üzere bütün ilimleri vahiy kaynaklı sayması veya felsefe, ahlak, siyaset gibi ilmî 

disiplinleri vahye dayalı geleneklerden tevarüs ettiğini varsaymasıdır.152 Mantık 

ilkelerinin Kur’an’da mevcut olduğunu belirten Gazâlî, Hz. Muhammed’den önceki 

toplumlarda görülen başarıların kaynağını da yine peygamber öğretisiyle irtibatlandırır. 

Onun el-Kıstâsü’l-Müstakîm’deki “Muallim-i evvel, Allah, Muallim-i sânî, Cebrâil ve 

Muallim-i sâlis ise Resûlullâh’tır. Bütün mahlûkat, peygamberden öğrenir, peygamber 

dışında onları marifete götürecek bir yol yoktur.”153 ifadeleri her türlü bilgiyi dinî bir 

kaynağa indirgemesinin en belirgin örneğidir. 

Gazâlî’nin kelâm, felsefe ve tasavvufa olan yönelimi ve bu disiplinlerle ilgisi 

tamamen teolojik bir gayeye matuftur. Daima dinî endişe taşıyan entelektüel çabası, 

içinde yetiştiği felsefe ve ta’limî (bâtınî) doktrine karşı küllî bir reddi 

amaçlamamaktadır. Onun, bir Ehl-i Sünnet âlimi olarak yabancı ve zararlı gördüğü fikir 

akımlarına karşı mücadelesi, bir fakîhin ya da klasik bir kelamcının el yordamıyla 

 
152 Aydınlı, Muhafazakâr ve Modern, s. 38. 

153 Gazâlî, el-Kıstâsü'l-Müstekîm Dosdoğru Ölçü, Çeviren ve Yayına Hazırlayan, 

İbrahim Çapak, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2016, 

s. 50. 



 

48 

 

yaptığı savunma değildir.154 Aksine zamanında revaçta olan felsefe ve mantık 

kurallarını tazammun eden, yeni yaklaşımlarla mezcedilmiş modern bir yöntemdir. 

Özellikle mantık ilmini sadece felsefi delillerin değil, bütün bilgilerin doğruluğunda bir 

ölçü olarak görmesi, klasik kelâm müdafaasından vazgeçerek yeni bir metot 

geliştirmesine vesile olmuştur. Klasik kelâmın kaidelerini, mantık formu ile ifade etme 

teşebbüsü, Ebu Bekr el-Bakıllânî’nin (ö. 403/1013) “in’ıkâsı edille” (delilin butlanından 

medlûlün butlanı gerekir) prensibinden vazgeçmeye sevk etmiştir. Bu sistemin 

“müteahhirûn tariki” olarak adlandırılması ve akîdeye muhalif olan konularda 

filozoflara karşı ileri sürülen reddiyelerin de kelâmın konuları arasına girmiş olması 

Gazâlî’nin ortaya koyduğu modern yöntemle başarılmıştır.155 

Gazâlî’nin bu yeni müdafaa yönteminde felsefecilerden ayrıldığı en önemli nokta 

aklı, naklin/vahyin/nassın karşısında itibarsızlaştırmasından ibarettir. O, özellikle 

gerçekliğin nihai mahiyetinin ne olduğu ile ilgilenen bir felsefe branşı olan metafizik156 

konularda insan aklının tamamen yetersiz olduğunu ve vahye tabi olması gerektiğini 

düşünür ve teolojik sistemini bu anlayış üzerine bina eder. Tanrı’nın bilinmesi, iyi ile 

kötünün tanınması ve hangi davranışların iyilik doğuracağının, hangilerinin de kötülüğe 

yol açacağının bilinmesi, insan aklı ile bilinmesi mümkün değildir. Bu ve benzeri 

 
154 Abdurrahman Bedevi, el-Gazâlî ve Masâdıruhu’l-Yunâniyye, Kahire:1962 s. 221-

222’den aktaran Aydınlı, age, 2013, s. 41.  

155 İbn Haldûn, Mukaddime, çev, Süleyman Uludağ, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2004, 

C. II, s. 830, 831. 

156 Şaban Ali Düzgün, “Bir Problem Alanı Olarak Metafizik ve Metasiziksel olmayan 

Bir Teolojinin İmkânı”, Kelam Araştırmaları, 1:2, 2003, s, 58. 



 

49 

 

meselelerde yegâne belirleyici vahiydir.157 Bu teistik sübjektivizm, Gazâlî’nin ahlaktan 

metafiziğe bütün yazılarına hâkimdir.158  

Gazâlî, tahsil hayatına itikâdî açıdan bağlı olduğu Eşârî kelâmını tahsille 

başlamıştır. Kelâm ilminin hakikati ortaya koymada yetersiz olduğunu savunarak ona 

birtakım eleştiriler yöneltmiştir. Her ne kadar kelâm ilminin tahsilinin farzı kifâye 

olduğunu belirtip,159 kelâmla ilgili müstakil eserler ortaya koymuş olsa da kelâmın 

kendisine beklediği faydayı sağlayamadığını belirtmiştir. Kelamcıların Ehl-i Sünnet 

itikadını muhafaza etmede takip ettikleri yolun, devraldıkları sistemin taklitçisi olması, 

ümmetin icmâına dayanması veya sadece Kur’an ve hadisleri kabulle sınırlandırılmış 

olması sebebi ile kendisi açısından yeterli olmadığını beyan etmektedir.160 

Gazâlî, İhyâu Ulûmi’d-Din’de ilimleri tasnifinde kelâma karşı menfi tutumunu 

dile getirirken kelâmda serdedilen delilleri eleştirerek “Onun delillerinden bazılarının, 

Kur’an ve sünnette bulunmuş olsa da birtakım delilleri bidat ürünü veya fırkaların 

birbirlerinin delillerini hükümsüz kılmak için ortaya koydukları hezeyanlardan ibarettir. 

 
157 Abdurrahman Bedevî, el-Gazâlî ve Masâdiruhu'l-Yunâniyye, Kahire 1962, s. 221, 

222'den aktaran Aydınlı, age, s. 41. 

158 Aydınlı, Muhafazakâr ve Modern, s. 41. 

159 Gazzâlî, İtikadda Orta Yol, çev, Osman Demir, İstanbul, Klasik Yayınları, 2012, s. 

27. 

160 Gazâlî, el-Münkız, s. 852. Gazâlî’nin Kelâm eleştirisinin farklı bir analizi için bkz. 

Rabiye Çetin, Gazâlî’de İlahî ilim- İlahî İrade İlişkisi, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri (Kelam) 

Anabilim Dalı, 2010, s. 3-5.  



 

50 

 

Bunun ise selim fıtratlı kimselere bir fayda sağlamayacağı açıktır ve dinle bir alakası da 

yoktur.” ifadelerine yer verir. Bunların ise ilk asırda (sahabe ve tabiîn dönemi) 

kendisiyle iştigal edilen şeyler olmadığını belirterek bidat olduğunu savunur. Fakat 

Kur’an ve sünnete ters birtakım sapkın akımların toplumu doğru yoldan çıkarmaya 

başladığının müşahede edildiği için kelâm hakkındaki bu hükmün değiştiğini ifade 

eder.161 Kelâm ilmine yaklaşımı tamamen işlevsel olan Gazâlî, kelâmı zamanın 

şartlarının zorunlu kıldığı, bir amacı gerçekleştirmek üzere ihtiyaca binaen neşet eden 

bir ilim olarak görür.162 Kelâma yüklenen hedef, dinin esaslarını savunarak Allah’ın 

varlığı, sıfatları, fiilleri ve nübüvvetin doğruluğuna dair deliller serdetmektir.163 

Kelâmın hakikatin keşfinde bir işlevinin olmadığını savunan Gazâli, onun asıl hedefinin 

avâmın akidesini bidatçıların kafa karışıklığından korumak olduğunu vurgular.164 

Gazâlî, İhyâ’nın satırları arasında insanlara zarar verme ihtimali olan bir ilim gibi 

resmettiği kelâm ilmini belirli ölçüde kullanılacak bir ilaç gibi telakki etmektedir. Onun 

kelamâ bu ihtiyatlı yaklaşımı bir kelâm karşıtı olduğundan değil, dönemin ulemasının 

kelâmı kullanma tarzlarından kaynaklanmaktadır. Onun tepkisi, dönemin 

mütekellimlerinin dinî meseleleri halkın gözü önünde tartışmaları, cedel yoluyla 

hasımlarını ilzam etmeye yönelik bir kelâm metodunu benimsemeleri ve içerikten 

 
161 Gazâlî, İhyâu Ulûmi’d-Din, thk, Seyyid İmran, Kahire: Dâru'l-Hadis, 2004, C. I, s. 

36.  

162 Fehrullah Terkan, Çatışmanın Dinamikleri Din ve Felsefe Uzlaşmazlığı Üzerine, 

Ankara: Elis Yayınları, 2007, s. 116.  

163 Gazâlî, İtikadda Orta Yol, s. 22. 

164 Gazâlî, Cevâhiru'l-Kur’an, Beyrut: Dâru İhyâu'l-Ulûm, 1990, s. 39. 



 

51 

 

yoksun olarak şekle ehemmiyet verilmesinden duyduğu rahatsızlıktır.165 Yoksa Gazâlî 

de kelâmın gayesi olarak belirtilen “avam halkın itikadını bidatlerden koruma” 

hususunda farklı düşünmemekte ve kelâm ilmini hac yolundaki muhafızlara 

benzetmektedir.166 Kelâm ilminin fayda ve zararlarını ortaya koyduktan sonra onu 

tehlikeli bir ilaca teşbih ederek mütekellimlerin bu ilacı zamanında, yerine ve derecesine 

göre kullanmaları gerektiğinin altını çizmektedir.167 

Kelâm’ın temellendirici ve savunmacı yönünün farkında olan Gazâlî, bu 

hususlarda gördüğü aksaklıkları bertaraf ederek, bu ilmi daha işlevsel hale getirmeye 

çalışmıştır. Kelâm ilmi ve kelamcılar hakkındaki görüşleri döneme, şartlar, muhataplar 

ve kendi ruh halindeki değişimlerle orantılı bir şekilde farklılık gösterse de özünde bir 

değişikliğin olmadığı gözlenmektedir.168 O, kuşatıcı bir ilim olarak gördüğü, bu sebeple 

dinî ilimlerin içerisinde bütün mevcudu araştırması hasebiyle “küllî ilim”169 dediği 

kelâm ilmindeki klasik cedel ve münazara metodunu sıkı bir eleştiri süzgecine tabi 

tutmuştur. Ancak klasik metodun aksine mantık kurallarını kelâm ilminde 

kullanmasında cesur bir yaklaşım gösermiştir. Kur’an’daki bazı ayetlerin mantık örgüsü 

içerisinde bir istidlal ortaya koyduğunu belirterek mantığı kelâm ilminin bir parçası 

 
165 Demir, Gazzâlî ve Kelâm, s. 238. 

166 Gazâlî, İhyâ, C. I, s. 37. 

167 Gazâlî, age, C. I, s. 131. 

168 Osman Demir, “el-Menhûl'den İlcâm'a Gazzâlî'ye Göre Kelâm İlmi ve Kelamcılar”, 

Divan: Disiplinler Arası İlmî Çalışmalar Dergisi, C. XVI, S. 31, 2011/2, s. 29. 

169 Gazâlî, el-Mustasfâ, Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 1993, s. 6 



 

52 

 

olarak görmesi ve felsefi yöntem ile ilk defa kelâm eseri telif etmiş olması, onun kelâm 

ilmindeki devrim niteliğindeki değişime yaptığı katkı olarak zikredilmektedir.170 

Son tahlilde onun elinde felsefi bir boyut kazanan ve bir varlık araştırması haline 

dönüşen kelâm, şerî ilimlerin ilkelerini tespit eden ve bu ilimler arasındaki irtibatı 

sağlayan bir konuma gelmiştir. Böylece bu ilmin konusunu ve maksadını genişleten 

Gazâlî, bu düşüncesini eserlerine tam olarak yansıtamamıştır. Onun eksik bıraktığı bu 

proje sonra gelen kelamcılar tarafından tamamlanarak bu ilimdeki müteahhirûn devrini 

de şekillendirmiştir.171 Gazâlî dönemine kadar Ehl-i Sünnet âlimleri bidat fırkalarla 

mücadele ettiği halde Gazâlî sonrası bu mücadelenin zemini filozoflara karşı yön 

değiştirmiştir. Bu sebeplerden dolayı Gazâli, Mutezile ile başlayıp Ehl-i Sünnet 

kelamcıları ile devam eden klasik kelâm devresini kapatıp felsefe ve mantığa kapı açan 

müteahhir dönemin başlatıcısı olmuştur. Buna göre Gazâlî’nin kelâm tarihindeki en 

önemli özelliği metodolojik yenilik getirmiş olmasıdır.172 

Gazâlî’nin entelektüel serüveninin ikinci durağı felsefe olmuştur. Onun hayatını 

şekillendiren iki temel unsurdan bahsedilebilir; hakikatin bilgisine ulaşma hususundaki 

gayretleri ve yaşadığı dönemde İslam’ın içine düştüğü yozlaşmadan kurtulması için 

verdiği ihya ve tecdit faaliyetidir. İçine düştüğü epistemik şüphenin asıl nedeni, 

düşünsel farklılıkların derinleşmesi nedeni ile İslam ümmetinin birçok fırkaya 

ayrılmasıdır.173 Müslümanların siyasi ve fikrî bölünmüşlüğünün nedenlerini ve hal 

 
170 M. Sait Özervarlı, “Gazzâlî, Kelâm İlmindeki Yeri”, DİA, C. XII, s. 506. 

171 Demir, age, 2011, s. 32. 

172 Özervarlı, Gazzâlî, C. XIII, s. 506. 

173 Terkan, Çatışmanın Dinamikleri, s. 292.  



 

53 

 

çarelerini bulmaya çalışan Gazâlî, önce hakikatin bilgisini ortaya çıkarmak için çaba 

harcamaya koyulmuştur. Bu hedefe ulaşmak için verdiği çabanın ikinci durağı felsefe 

olmuştur. Her ne kadar felsefeyi araştırmada hakikat arayışı fikri ön planda olsa da 

Gazâlî’nin asıl hedefi yaşadığı dönemde İslam’ı tehdit eden fırkaların felsefe zırhı ile 

sebep oldukları yıkımı ortaya koyarak, felsefe ve filozofları toplumun gözünden 

düşürmektir. Yaşadığı dönemde ortaya çıkan din karşıtı veya dini ana hedeflerinden 

saptırmaya çalışan çeşitli grupların felsefeyi kendi amaçları doğrultusunda 

kullandıklarını tespit eden Gazâlî, onlara karşı önceki kelamcıların kullandığı 

yöntemlerin ve dışarıdan yaptıkları eleştirilerin bir yarar sağlamadığı kanaatine 

varmıştır. Bu sebeple önce Meşşâî felsefeyi iki yıl süreyle öğrenmiş sonra bir yıllık bir 

tetkikten sonra bu ekolün güç ve zaafiyet noktalarını tespit etmeye çabalamıştır.174 

Herhangi bir ilmin yanlışlığını ortaya koymak için o ilim hakkında derinlemesine bilgi 

sahip olmak ve söz konusu ilim sahasında otorite olanları da aşmak gerektiğini belirten 

Gazâlî,175 bu ilke doğrultusunda felsefeyi tahsil etmiş ve sonra tenkit etmiştir. Gazâlî’nin 

spesifik olarak, felsefe ve filozofları tenkit ettiği noktalar olmakla beraber onun 

bütüncül olarak felsefe eleştirisinde yaptığı şey, filozofların aksine aklı nakil/nass 

karşısında ikinci palana oturtmaktır. Gerek Grek Yunan felsefecilerinin gerekse İslam 

felsefecilerinden Fârâbî (ö.339/950) ve İbn Sînâ’nın (ö.428/1037) aklı esas alarak dini 

 
174 Gazâlî, Tehâfütü'l-Felâsife Filozofların Tutarsızlığı, çev. ve nşr, Mahmut Kaya, 

(çeviren ve neşredenin önsözü), İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 

Yayınları, 2014, s. 12. 

175 Gazâlî, el-Münkız, s. 583.  



 

54 

 

aklın mâdûnunde tutma çabalarına sert bir tepki ortaya koyan Gazâlî, aklın işlevini 

sınırlandırma cihetine girmiştir.  

Gazâlî’nin felsefe ve felsefi ilimler sınıfında saydığı matematik, mantık, doğa 

bilimleri, metafizik, siyaset ve ahlak176 ilimlerine yaklaşımı gayet nesneldir. Filozoflara 

ait her türlü bilgiyi reddetmenin dine de zarar vereceği177 kanaatini taşıyan Gazâlî, 

filozofları mantıkta ortaya koydukları delilleri metafizik alanlarında da aynıyla tatbik 

etmede düştükleri çelişkiden dolayı tenkit etmiştir.178 Öyle olunca Gazâlî’nin kelâm 

eleştirisindeki işlevsellik felsefede de geçerlidir. Kelâm ilmini cedel yöntemini 

kullanma işlevinden dolayı eleştiren Gazâlî, felsefeyi de mantık prensiplerini metafizik 

meselelerde bizatihi tatbik etmenin imkânsızlığı sebebiyle eleştirmektir.  

Gazâlî’nin filozofları eleştirisindeki temel kaygısı tamamen dinî sâiklerlerle 

doludur. O filozoflar karşısında bir mütekellim konumuyla değil tamamen dinî 

endişelerle hareket eden bir müceddid179 ve mücahit pozisyonunda hareket etmektedir. 

Filozoflar nazarında eşyanın hakikatini anlama ve kavramada sınırsız bir alana tekabül 

eden aklın pozisyonu, Gazâlî’nin yanında kaynağı vahiy ve nübüvvet olan dini 

anlamakla sınırlıdır. Ona göre insanlar için neyin yararlı neyin zararlı olduğunu tecrübe 

etmek, akılla bilinme imkânı olmayan bir şeydir. Akıl, mesela ölüm sonrası için bir fikir 

üretmiyor; günahın zararı ve itaatin faydası hususunda bir açıklama yapamıyor. Gazâlî, 

bu gerçeği sadece velîler ve ulema değil, filozofların da kabul ettiğini dile getirerek aklın 

 
176 Gazâlî, age, s. 585. 

177 Gazâlî, age, s. 586. 

178 Gazâlî, age, s. 587. 

179 Terkan, Çatışmanın Dinamikleri, s. 91.  



 

55 

 

bu kısıtlı pozisyonunu pekiştirmektedir.180 Sonuç olarak aklın ulaşabileceği mesafe, bizi 

nübüvvete götürmek ve peygamberin doğruluğuna şahitlik ederek nübüvvet gözüyle 

kavranan şeyleri kendisinin idrak etmekten aciz olduğunu itiraf etmesidir. Onun asli 

vazifesi, tıpkı gözleri görmeyen insanın rehberine, çaresiz hastaların tabibe teslim 

edilmesi gibi bizi ellerimizden tutarak peygambere teslim etmektir.181 

Gazâlî, hemen hemen bütün eserlerinde aklı dünya ve ahiret saadetinin en önemli 

unsuru olarak görmekte ve yüceltmektedir. Bununla beraber o, kendi başına aklın nüfuz 

edemeyeceği bir alanın bulunduğuna dair inancından da hiçbir zaman taviz 

vermemektedir. Tehâfütü’l-Felâsife, el-Münkızü mi’d-Dalâl ve İlcâmü’l-Avâm an 

İlmi’l-Kelâm gibi eserleri başta olmak üzere birçok eserinde bu hususu özellikle dile 

getirmektedir. Denilebilir ki, mücadeleci bir din adamı olarak Gazâlî’nin bütün hedefi, 

bu gayeye-aklın karşısında dinin otoritesini kuvvetlendirme- matuftur.  

Gazâlî, Farâbî ve İbn Sînâ’nın tevarüs ettirdiği Aristo felsefesinin metafizik 

boyutunu kıyasıya eleştirmekle beraber onun mantık kısmına sımsıkı yapışmaktadır. 

Hatta fikrî mücadelesinin önemli bir evresini teşkil eden, aklı devre dışı bırakan 

Bâtınîlere karşı mücadelesinde, akli istidlalleri Kur’an’dan çıkarma gayretinde 

olmuştur. Onun akla karşı tutumu kendisinden sonra her ne kadar birçok tartışmaya 

sebep olmuşsa da ona göre metafizik alandaki başarısızlığı dışında aklın verdiği 

 
180 Gazâlî, İlcâmü'l-Avâm an İlmi'l-Kelâm, yy: el-Mektebetü't-Tevfîkiyye, trz, (d), s. 

338. 

181 Gazâlî, el-Münkız, s. 601. 



 

56 

 

hükümler doğrudur.182 Onun “Aklı tamamen bir kenara atarak sırf taklide çağıran kişi 

cahildir.”183 ve “Sakın ma’kûlü asıl kabul edip, menkûlü ona tabi kılmayın.”184 

şeklindeki ifadeleri aklın yetki ve sınırlarını ortaya koyduğu kadar aklın değerini de 

gayet açık bir şekilde belirtmektedir. Gazâlî, insanın düşünce yönünü temsil eden felsefe 

ile inanıp eyleyen tarafını şekillendiren teoloji185 arasındaki dengeyi hem fikir hem 

pratik sahada işlevselleştirmeya çalışmıştır. Bu faaliyetini dini ihya amacına matuf 

şekilde inşa eden Gazâlî, Müslümanın düşünce yönünü mantık ilmini İslami ilimler 

içerisinde meşrulaştırarak, iman ve eylemini temsil eden teolojik/inanç veçhesini ise 

kelâm ve tasavvuf ilmine verdiği katkılarla tahkim etmemiştir.  

Gazâlî’nin mantığa İslamî ilimler içerisinde geniş bir hareket alanı vermesinin 

temel sebebi, dini aklileştirerek bireysel ve keyfi anlayışları engellemektir. Mantıkla 

telif edilmeyen din, devletin dini değil muhtelif içtimâî sınıfların ve halkın dini olur. 

Devletin aklileştirerek oteriteleştiremediği dinî sosyal toplumda Bâtınîlik gibi gizemli 

akımların ortaya çıkması kaçınılmazdır. Dinin kendisini meşrulaştırmak için onun 

prensiplerinin/şeriatın mantık ile telif edilerek aklileştirilmesi elzemdir. Mantıkla telif 

edilmeyen din muhtelif ictimâî sınıfların ve avamın dini olur. Böyle bir dinî toplumda 

 
182 Necip Taylan, Gazzâlî'nin Düşünce Sisteminin Temelleri, İstanbul: Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 1989, s. 81.  

183 Gazâlî, İhyâ, C. III, s. 23. 

184 Gazâlî, el-Kıstâsü’l-Müstakîm, s. 180. 

185 Şaban Ali Dügün, “Allah Tasavvuruna Dair Tartışmanın Problematiği” X. Kelâm 

Anabilim dalı Koordinasyon Toplantısı ve Tanrı Tasavvurları ve Sosyal hayata 

Yansımaları Senpozyumu, Sakarya: 2005, s. 65. 



 

57 

 

da Bâtınîlik gibi gizemli akımların ortaya çıkarak dinin safiyetini baltalamaları 

kaçınılmaz olur.186 İşte Gazâlî’nin mantığı İslam’ın ilmî disiplinlerine belirleyici bir 

unsur olarak yerleştirmesi, dini aklileştirerek birtakım aşırılıkların vücut bulmasının 

önüne set çekmiştir. Onun eserlerinde ortaya koymaya çalıştığı hedef rasyonalist İslam 

teolojisi olarak da adlandırabileceğimiz kelam geleneği ile Aristotelesci mantığın187 

imtizacıyla teşekkül eden bir anlayışın İslamî ilimlere hâkimiyetidir.  

Gazâlî’nin felsefecileri eleştirisinde fikrî boyut, onların yaptıkları yöntemsel 

hatayadır. Zira matematik ve mantık ilimlerinde ulaştıkları kesin sonuçlara ilâhiyyât 

(metafizik) alanlarda da ulaştıklarını varsayarak ihtilafa düşmüşlerdir. Bu sebeple 

vardıkları sonuçların tahmin ve zandan ibaret olduğunu vurgulayan Gazâlî: “Tahkik ve 

yakîn olmaksızın, matematik ve mantık ilimlerinin açıklığına dayanarak ilâhiyyât 

(metafizik) ilimlerinin doğruluğuna delil getiriyorlar. Şayet onların metafizik 

hakkındaki bilgileri tahminden arındırılmış kesin kanıtlara dayanıyor olsaydı, 

matematikte olduğu gibi bu konuda da görüş ayrılığına düşmezlerdi”188 ifadeleri ile 

filozofların düştükleri yöntemsel hataya işaret etmektedir.  

Griffel’e göre, Gazâlî’nin felsefe eleştirisinin bir felsefe karşıtlığı olarak 

değerlendirilmesi fazla isabetli değildir. Zira onun felsefecilere yönelik tenkitlerinin 

odak noktası, filozofların öğretilerini ispatlamada düştükleri çıkmazdır. Gazâlî’nin 

hedefi, Fârâbî ve İbn Sînâ metafiziğinin ilmî olmadığını yani metafiziği burhânî 

 
186 Hilmî Ziya Ülken, Türk Tefekkür Tarihi, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2004, s. 17.  

187 Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 23. 

188 Gazâli, Tehâfütü’l-Felâsife, s. 19. 



 

58 

 

delillerle kanıtlayamadıklarını ortaya koymaktır.189 Sorun, filozofların dinin öğrettiği 

metafiziksel öğretileri sadece akıl ile ispatlamaya kalkışıp işin içinden çıkamamaları 

veya kullandıkları öncüllerin onları dinin öğretileriyle çelişkiye düşürüyor olmasıdır. 

Felsefi metotlarla her şey ispatlanabilir diye bir şey yoktur. Bunu, filozoflar da kabul 

etmekle beraber onlar dinin birtakım prensiplerini sorgulamaksızın ve te’vil etmeden 

kabul etmeleri gerekirken bundan kaçınmaktadırlar. Bu sebeple onlar hakkında 

verilecek hüküm nebevî öğretileri inkâr etmeleri ve bu sebeple küfre düştüklerinin tescil 

edilmesidir. Gazâlî’nin filozofları tekfir etmesinin arkasındaki temel sebep de budur.190 

Gazâlî’nin felsefe ehlini tenkit etmesinin ana sebeplerinden biri de onların 

İslam’ın hükümlerini kabul etme ve itaat etmede gösterdikleri gevşeklik, kendilerini 

sıradan insanlardan farklı görerek şeriata tabi olmak istememeleridir. Onların dilinden 

aktardığı “Ben başkalarını taklit etmem; felsefe okudum ve peygamberliğin hakikatine 

ulaştım. Peygamberin getirdiği şeyler hikmet ve maslahattan ibarettir. Ortaya koyduğu 

ibadetlerden maksatları ise sıradan insanları denetim altına almaktır…Ben ise cahil 

halktan değilim ki dinî yükümlülüklerin altına gireyim. Aksine hikmet (felsefe) 

ehlindenim ve taklide gerek duymaksızın şuurlu bir şekilde hikmete uyarım.” şeklindeki 

fikirlerinin İbn Sînâ ve Fârâbî’nin eserlerinde görmenin mümkün olduğunu dile 

getirir.191 Onların bu şekilde dinî hükümlere tepeden bakmalarını ciddi bir sorun olarak 

 
189 Griffel, age, 2012, s. 167.  

190 Terkan, Çatışmanın Dinamikleri, 2007, s.128. 

191 Gazâlî, el-Münkız, s. 602, 603. 



 

59 

 

gören Gazâlî, toplumdaki dine karşı lakayıtlığın ve insanların doğru yoldan sapmasının 

sorumlusu olarak da filozofları suçlamaktadır.192 

Gazâlî’nin felsefecileri eleştirisinin diğer bir sebebi ise onların ahlaki öğretilerini 

temellendirirken nebevî hikmetleri ve sûfîlerin sözlerini satır aralarında kendi 

sözleriymiş gibi göstererek, hakla bâtılı birbirine karıştırmalarıdır. Bunu bir tür 

aldatmaca olarak gören Gazâlî, felsefecileri dini tahrif etmekle suçlayarak halkı onların 

eserlerini okumaktan menetmeye çalışmaktadır.193 

Gazâlî’nin filozoflara yüklediği en önemli suç onların birtakım kıt akıllı insanları 

peşlerine takarak aldatmaları suretiyle işledikleri cürümdür. Özellikle fikrî ve siyasi bir 

oluşum olarak ortaya çıkan Bâtınîlerin düşünce yapılarında felsefeden ve filozoflardan 

ciddi oranda kalıntılar mevcuttur. Bâtınîlerin İhvân-ı Safa Risaleleri’nden etkilenmiş 

oldukları bu tezin ilerleyen bölümlerinde ortaya konulacaktır. Gazâli, İhvan-ı Safa ve 

diğer filozofların eserlerinde peygamberlerden ve velîlerden aşırdıkları birtakım 

hikmetli sözleri kendi saçmalıklarına karıştırarak bir tedlis ameliyesiyle halkı 

kandırdıklarını iddia etmektedir.194 

Gazâlî’nin mücadele ettiği sınıflardan biri olan Bâtınîlerin dinî hükümlere karşı 

umursamaz tutumları, şeriatın belli başlı emir ve nehiylerini avam tabakanın belirli bir 

süre, hakikat mertebesine ulaşıncaya kadar devam etmek zorunda oldukları amelî 

pratikler olarak görmeleri, masum imam vasıtasıyla eşyanın hakikatine ulaştıklarında 

kendilerinden bu tekliflerin düşeceğine dair inançları, bedensel ibadetleri ilme teşvik 

 
192 Gazâli, Tehâfütü’l-Felâsife,  s. 19. 

193 Gazâlî, el-Münkız, s. 589. 

194 Gazâlî, age,  s. 589. 



 

60 

 

olarak görüp, nihaî hedefe ulaşıldığında bunlardan kurtulunacağı195 yönündeki 

tezviratları, filozofların aynı istikametteki düşünceleriyle paralellik arz etmektedir. 

Gazâlî, Bâtınîlerden bazılarının dinin “insan eliyle telif edilmiş kanunlar”, mucizelerin 

ise “süslü hilelerden ibaret aldatmalar” olduğu yönündeki fikirlerini filozoflara 

atfetmektedir.196 Kezâ, Bâtınîlerin nübüvvet teorilerinin de felsefecilerinkine yakın 

olduğunu197 belirten Gazâli, sonuç olarak filozofları Bâtınîlere fikrî argüman temin 

etmekle suçlamaktadır.  

Çağdaş kelamcılardan Câbirî, Gazâlî’nin filozoflara karşı reddiye yazmasının asıl 

sebebinin Bâtınîler olduğunu iddia etmektedir. Ona göre Gazâlî’nin yaşadığı dönemde 

filozofların gerek din gerekse devlet için bir tehlikesi söz konusu değildir. Bu dönemde 

Gazâlî’nin bahsettiği zorluk ve sıkıntının kaynağı tamamen Bâtınîlerdir. Zira, onun 

filozoflar ve Bâtınîler hakkında yazdığı Makâsıdü’l-Felâsife, Tehâfütü’l-Felâsife, 

Fedâihu’l-Bâtıniyye, Huccetü’l-Hakk, Mi’yâru’l-İlm gibi eserler aynı zaman dilimine 

takâbül etmektedir. (h. 477-488) Bu zaman dilimi Bâtınîlerin Nizâmülmülk’ü 

katlettikleri tarihten sadece iki yıl sonradır. Ayrıca Fedâihu’l-Bâtınîyye bizzat halifenin 

talimatıyla yazılan bir eserdir. O zaman diğer eserlerin de yazım emrinin halifeden 

çıkması muhtemeldir. Ayrıca Gazâlî’nin Tehafüt’te özellikle İbn Sînâ’yı hedef alması 

manidardır. Çünkü İbn Sînâ’nın İsmâilî felsefeyle ilişkisinin organik boyutta olması 

muhtemeldir. Bütün bunlar göz ününe alındığında gerek Tehâfüt gerekse Fedâihu’l-

 
195 Gazâlî, Fedâihu'l-Bâtıniyye, nşr, Muhammed Ali el-Kutb, Beyrut: el-Mektebetü'l-

Asriyye, 2009, s. 51.  

196 Gazâlî, Fedâihu'l-Bâtıniyye, s. 40.  

197 Gazâlî, age, s. 46. 



 

61 

 

Bâtıniyye İsmâilî harekete karşı gösterilen bir reaksiyonun ürünüdür.198 el-Câbirî, 

neşrettiği İbn Rüşt’ün Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife adlı eserin ön sözünde de açık bir 

şekilde Tehâfütü’l-Felâsife’nin Fedâihu’l-Bâtınîyye için yazıldığını söylemektedir.199 

Câbîrî’nin ortaya attığı tezin benzerini DİA’nın Tehâfütü’l-Felâsife maddesini yazan 

Mahmut Kaya da öne sürerek Gazâlî döneminde filozof unvanıyla tanınmış herhangi 

birisi bulunmadığına göre bu eserde eleştiri konusu edilen kişiler İhvân-ı Safâ ve İsmâilî 

gelenekle irtibatlı olan kimseler olması gerektiğinin altını çizmiştir.200 Yine DİA’nın 

Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâife maddesinin müellifi de aynı kanaati zikretmektedir.201 Carl 

Brockelmann’ da (ö. 1956) Gazâlî’nin felsefeyle uğraşmasının sebebini Bâtınîlere karşı 

mücadelesinin arka planı olarak değerlendirmektedir.202 Modern dönem 

mütefekkirlerinin bu yorunlarını İbn Rüşd’ün “Belki de Gazâlî bu kitabı yaşadığı zaman 

ve mekanın şartları gereği yazmak zorunda kalmıştır.”203 ifadeleri tasdik etmektedir. 

 
198 el-Câbirî, Arap-İslâm Aklının Oluşumu, s. 326, 327; benzer görüşü Ali Muhammed 

Sallâbî de savunmaktadır. Bkz., Ali Muhammed Sallâbî, Selçuklular Bâtınî Fitnesi ve 

Haçlı Savaşlarına Karşı Bir İslamî Mücadele Projesinin Doğuşu, İstanbul: Ravza 

Yayınları, 2013, s. 437. 

199 İbn Rüşd, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, nşr, Muhammed Âbid el-Câbirî, Beyrut: 

Merkezü Dirâsâti’l-Vahdeti’l-Arabiyye, 1998, (neşredenin ön sözü) s. 39. 

200 Mahmut Kaya, “Tehâfütü’l-Felâsife”, DİA, C. XL, s. 313. 

201 Hüseyin Sarıoğlu, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, C. XL, s. 316. 

202 Carl Brockelmann, İslam Ulusları ve Devletleri Tarihi, çev, Neşet Çağatay, Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2002, s. 143.  

203 İbn Rüşd, Tutarsızlığın Tutarsızlığı, s. 18, 58. 



 

62 

 

Gazâlî’nin yaşadığı asırda Bâtınîler, dönemin en tehlikeli fikrî ve siyasi akımı 

olarak boy göstermektedirler. Bâtınîlere karşı Selçuklu devlet adamlarının siyasi ve 

askerî mücadelelerinin akîm kalması ve Nizâmiye Medreseleri’nin inşa amacının en 

temel hedefinin Bâtınîlerle fikrî mücadele olması, ayrıca Gazâlî’nin gerek filozofları 

gerekse Bâtınîleri tekfir etmesinin arkasındaki temel sebebin paralel olması el-

Câbîrî’nin ve diğerlerinin ortaya attıkları tezinin yabana atılmayacağını göstermektedir. 

Gazâlî’nin felsefe eleştirindeki nihai hedefi, filozofları itibarsızlaştırarak ileride 

üstleneceği İslamî ilimleri ihya projesine bir alan açmak olmuştur. Tehâfüt’te işaret 

ettiği “filozoflar hakkında iyimser olanları ve yöntemlerinin çelişkisiz olduğunu 

sananları uyarma” hedefi, ihya projesinin altyapısı mahiyetindedir. Bu altyapıyı 

oluşturmak için elindeki bütün fırsatları ve bilgi dinamiklerini kullanacağını vadeden 

Gazâlî, İslamî mezheplerin fikrî imkânlarını kullanmakta mezhep taassubunda 

olmayacağını belirterek bazen Mutezile’nin bazen Kerrâmiyye’nin bazen Vâkıfiyye’nin 

delillerinden yararlanacağını ifade eder.204 Onun filozofları tenkit etmede geniş bir 

perspektife oturan eleştiri dinamikleri, sadece tâbisi olduğu Ehl-i Sünnet geleneğine 

dayanmayıp ayrıntıda ters düştükleri diğer mezheplerin fikir argümanlarını da 

kullanarak filozofları mezhep farkı gözetmeksizin bütün Müslümanların düşünce 

dünyasından tard etmeyi amaçlamaktır.  

Gazâlî, Müslüman toplumunu inançta, kullukta, ferdî ve sosyal ahlakta ve genel 

olarak maddî ve ruhi hayatın bütün cephelerinde ıslah etmenin çarelerini Müslümanların 

kendi ilim, zihniyet ve kültürlerinden oluşan tarihî mirasta görmekteydi.205 Bu sebeple 

 
204 Gazâlî, Tehâfütü’l-Felâsife, s. 35. 

205 Mustafa Çağrıcı, Gazzâlî, İstanbul: DİB Yayınları 2016, s. 68. 



 

63 

 

filozofların bu mirasa hariçten getirip ilhak etmeye çalıştıkları, sırf aklın otoritesine 

dayanan, Yunan felsefe geleneğinin Müslümanlar içinde türeyen temsilcilerini sistemli 

bir eleştiri süzgecinden geçirerek İslam’ı kendi öz mecrasına kanalize etmeye 

çalışmıştır. 

Müslümanlığın zihnî hayatını tüm yönleriyle bilen ve Sünnî İslam’ın sayısız 

savunmasını felsefi ve mantıksal hüneriyle gerçekleştiren Gazâlî, ilmin ve şöhretin en 

üstün mertebelerine ulaşıp ikbâlinin zirvesinde olduğu bir dönemde içine düştüğü krizin 

de etkisiyle istikametini tasavvufa çevirdi.206 O, tasavvufla irtibatını tahsil hayatının ilk 

yıllarında kurmuştur. Babası kardeşiyle beraber onu sûfî bir dostuna emanet etmişti.207 

Griffel, bu sûfînin Gazâlî’nin tasavvufi hayatında çok etkisi olan, ilk tasavvuf eğitimini 

kendisinden aldığı208 ve kendisine intisap ettiği şeyhi olan Ebû Ali el-Fârmedî209 (ö. 

477/1084) olduğunu iddia etmektedir.210 Gazâlî, Şeyhlerin şeyhi ve zamanın kutbu 

olarak bilinen Ebû Ali el-Fermedî ile gençlik yıllarında Cürcan’daki eğitimi esnasında 

tanışmış ve sohbetlerine iştirak etmiştir. Fârmedî’den tasavvufta şeyh mürit ilişkisiyle 

ilgili tavsiyeler duyduğunu211 anlatan Gazâlî, Mizanü’l-Amel adlı eserinde de tasavvuf 

 
206 Annemaire Schimmel, İslamın Mistik Boyutları, çev, Ergun Kocabıyık, İstanbul: 

Alfa Basım Yayım, 2018, s. 15.  

207 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfi’iyye, C. VI, s. 193 

208 Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 98.  

209 Lamiî Çelebi, Tercüme-i Nefahâtü'l-Üns, yy: trz, s. 404  

210 Griffel, age, 2012, s. 56. 

211 Gazâlî, İhyâ, C. IV, s. 223.  



 

64 

 

yoluna girmek istediğini ve bunu bir sûfî üstadına danıştığını ifade eder.212 Bu kişinin 

Fârmedî olduğu yorumu yapılmıştır.213 Gazâlî’nin Fârmedî’ye intisabının kesin olduğu 

ve buna dayanarak genç yaşta tasavvufla ilgili olduğu iddia edilmektedir.214 Ancak, 

Fârmedî vefat ettiğinde yirmi yedi yaşında olan Gazâlî’nin henüz tasavvufa 

yönelmediğini215 bu dönemde onun yegâne hedefinin şöhret ve Nizamiye 

Medresesi’nde arzuladığı makama ulaşma sevdası olduğunu, ileriki yaşlarında bir 

mürşit mürit ilişkisi olmadan kendi nefis mücadelesiyle tasavvufla ilgilendiğini iddia 

edenler de vardır.216 

Gazâlî, otobiyografisinde kelâm, felsefe ve tâlim (Bâtınîler) ehlinin hakikati 

temsil etmelerinde gördüğü problemleri ortaya koyduktan sonra, prensiplerini “ilim ve 

amel” diye özetlediği tasavvufa yöneldiğini ifade eder. Hakikati temsil ettiklerini iddia 

eden diğer ekolleri incelerken yaptığı gibi, tasavvuf incelemesine de dönemin önemli 

tasavvuf bilginlerinin eserlerini incelemekle başlayan Gazâlî, onların sadece teorik 

bilgiyle yetinmediklerini, aksine bizatihi yaşamakla ve kişinin nefsindeki olumsuz 

halleri güzel vasıflarla değiştirmekle hakikate ulaştıklarını keşfeder.217 

 
212 Gazâlî, Mîzânü'l-Amel, Mısır: Dâru'l-Meârif, 1964, s. 222. 

213 Süleyman Uludağ, “Gazzâlî”, Tasavvufî Görüşleri”, DİA, C. XIII, s. 516; İA'sinde 

ise bu kişinin Fârmedî'nin bir müridi olduğunu iddia edilmiştir. Bkz., Kasım Kurfalı, 

“Gazzâli”, İA. C. IV, s. 755.  

214 Kurfalı, Gazzâli, C. IV, s.755. 

215 Tahsin Yazıcı, “Ebû Ali el-Fârmedî”, DİA, C. X. s. 90.  

216 Ali Muhammed Sallâbî, el-İmamü'l-Gazâlî, İstanbul: Ravza Yayınları, 2017, s. 59. 

217 Gazâlî, el-Münkız, s. 594, 595.  



 

65 

 

Gazâlî’nin tasavvufla ilgisi hakikatin teorik bilgisi ile alakalı değildir. Onun 

çabası tamamen uhrevî kurtuluşun pratiklerini aramaktır. Bu pratiklerin ise sûfîlerin 

hayat tecrübelerinde saklı olduğunu keşfetmiştir. “Dinî ve akli ilimleri araştırarak yerine 

getirdiğim bilgiler ve izlediğim metotlar sayesinde Allah’a, peygamberliğe ve ahiret 

gününe kesin bir iman elde etmiştim.” ifadelerinden anlaşılan Gazâlî’nin derdi iman 

hakikatini aramak değildir. “Artık ahiret saadetine ulaşmak için takvadan ve nefsin 

arzularına engel olmaktan başka çare olmadığını anladım. Bütün bunları elde etmenin 

sırrı ise aldanma yurdu olan bu dünyadan kalbin alakasını kesmektir.”218 Bu ifadelerden 

anlaşılmaktadır ki, Gazâlî’nin bütün derdi ahiret saadetine ulaşmaktır. Kesin hakikate 

sadece akli bilgilerle ulaşılamaz; aynı zamanda insanın ruhunu hakikatin bilgisine 

hazırlamak için amelî çaba göstermesi gerekmektedir.219 

 Ahirette kurtuluşun reçetesini keşfettikten sonra kendi halini bir muhasebeye 

çeken Gazâlî, kendisinin bu reçeteyle tamamen zıt bir hayat yaşadığını görür. En iyi 

ameli olan ders vermeyi bile bu dünyanın şöhreti için yaptığını anlar; bu halini 

uçurumun kenarından yuvarlanıp gitmek üzere olan birinin haline benzetir ve derhal 

tedbir alması gerektiğini kendi nefsine salık verir.220 

İslam’da inanç ilkesi olarak belirlenen şeyin “doğruluğuna inanılan” değil doğru 

“olduğu için inanılan” olması gerekmektedir. İnanmanın ahlakı, iman edilen şeyin 

askıda bırakılmadan bilgi zemininde inşa edilmesi (epistemolojik temel), hissedilerek 

varlığımızın ve davranışlarımızın bir parçası haline getirilmesi (psikolojik ve ahlaki 

 
218 Gazâlî, age, s. 595. 

219 Çağrıcı, Gazzâlî, s. 73.  

220 Gazâlî, el-Münkız, s. 595. 



 

66 

 

temel) gerekmektedir. Başka bir deyişle inancın bilgiyle donatılması, inancın zorunlu 

ama yeter şartı değildir. Bu bilginin amale/eyleme dönüşmesi gerekmektedir. Böylece 

iman, bilgi ve amel/eylem (ahlak) arasında zorunlu bir bağ ortaya çıkmış olur. 

Dolayısıyla amel/eylem (ahlak) ile sonuçlanmayan bir inanç eksik kalır.221 Gazâlî’nin 

bütün çabası imanın bilgisi ve o bilginin pratik hayattaki inşası olan amelin (ahlak) gerek 

şahsında gerekse İslam toplumunda aktif hale gelmesidir. Ona göre Müslümanın 

şahsiyetinde amelin hakiki cephesini keşfedeceği müesssese tasavvuftur. 

Gazâlî, yaşadığı bu nefis muhasebesinin bir krize sebebiyet verdiğini ve sonunda 

çareyi Bağdat’ı ve oradaki dünyevi olan her şeyle alakasını terk etmekte bulur. Şam, 

Kudüs, Mekke ve Medine’de on yılı bulan bir riyâzet hayatı yaşayan Gazâli, bu halvet 

hayatında tasavvuftan öğrendiği teorik bilgileri tatbik ederek uzlet, halvet, riyâzet, 

mücâhede, nefis tezkiyesi, ahlakın güzelleştirilmesi ve Allah’ı zikirle kalbin tasfiyesi ile 

meşgul olur.222 Bu on yıllık sûfiyâne uzlet hayatında birçok hakikatin kendisine 

keşfolduğunu ifade eden Gazâlî, bu hakikatleri teker teker anlatmamakla beraber “Kesin 

olarak anladım ki Allah’a giden yolda yürüyenler sûfîlerdir. En doğru yol onların 

yoludur… Akıl sahiplerinin aklı, hikmet ehlinin hikmeti ve şeriatın sırrına vakıf olan 

âlimlerin ilmî bir araya gelse yine de bunların ahvalini değiştirmeye güç 

yetiremezler.”223 ifadeleriyle iman hakikatini sûfîlerin hayat tecrübelerin neticesi olarak 

göstermeye çalışır. Hakikati sûfîlerin tekeline vermesinin sebebini ise “Çünkü sûfîlerin 

gerek zahirî gerek bâtınî tavırları nübüvvet kandilinin nurundan alınmıştır. Yeryüzünde 

 
221 Şaban Ali Düzgün, Dini Anlama Kılavuzu, Ankara: OTTO, 2017, s. 116-117. 

222 Gazâlî, age, trz, (a), s. 596. 

223 Gazâlî, el-Münkız, s. 597. 



 

67 

 

peygamberliğin nurunun ötesinde kendisiyle aydınlanacak başka bir ışık yoktur.”224 

ifadeleri ile temellendirmeye çalışan Gazâlî, aklın karşısına mutlak otorite olarak 

nübüvvet nurunu yerleştirir. Çünkü Gazâlî’nin nazarında vahiyden kaynaklanan gaybî 

bilgi kesbî bilgiden daha kuvvetlidir. Vahiy almaya ise sadece peygamberler 

yetkilidirler.225 Sûfîler de peygamberin bu vahiy kaynaklı bilgisinden beslendikleri için 

akli istidlal, sûfîlerin hakikat değerinin diğer gruplardan üstün olmasını iltizam 

etmektedir. Netice olarak Gazâlî, hakikate ve kurtuluşa götüren yolun yaşayışta 

peygamberi taklit etmekle başlayıp imanda tahkik ile mükemmele ulaşacağını 

belirler.226 

Gazâlî’nin tasavvufî hayatı ile dini ihya projesi arasında müspet bir paralellik 

bulunmaktadır. Onun dini ihya projesi, İhyâu Ulûmi’d-Din’de vücut bulmuştur. Bu 

eserinin muhtevası, genellikle dinin pratik yaşamdaki muamelelerinin bütün 

prosedürlerinin nasıl şekilleneceğini ortaya koymaktadır. Daha önceki felsefi 

eserlerinde çağının ilmî zihniyetiyle ilgilenen Gazâlî, İhyâ’da ise Müslümanların 

yükümlü oldukları amelî pratiklerini eleştiri süzgecinden geçirerek, dinî yozlaşmanın 

sebeplerini ve hal çarelerini ortaya koymaya çalışmıştır. 

Gazâlî, en sonunda kendisinde karar kıldığı ve iman hakikatinin uhrevî 

sermayesinin ortaya çıkması için başvurduğu tasavvufu da temsilcileri açısından 

eleştirmekten vazgeçmemiştir. Nübüvvet konusunda meydana gelen itikâdî boşluğun 

 
224 Gazâlî, age, trz, (a), s. 597. 

225 Gazâlî, er-Risâletü'l-Ledünniyye, Mecmû‘atü Resâil el-İmam el-Gazâlî içinde, 

Kahire: Mektebetü't-Tevfîkiyye, trz, (e), s. 249. 

226 Çağrıcı, Gazzâlî, s. 73.  



 

68 

 

müsebbiplerini sıralarken tasavvuf yoluna girenleri de listeye almıştır.227 Ayrıca 

yanılgıya düşen ve aldanan insanları belirli birtakım gruplara ayırarak özelliklerini 

belirtirken de sûfîler grubunu da aldanan ve aldatan sınıflar içinde sayar. Onun aldanmış 

olarak gördüğü sûfî grup, tasavvufun özünü anlayamamış, birtakım zahirî görünüşlerle 

hakiki sûfîleri taklit etmeye çalışan sahte mutasavvıflardır.228 

Gazâlî’nin tasavvufa katkısı konusunda birçok araştırmacının ittifak ettiği husus, 

onun aşırılığa kaçmayan makul tasavvuf anlayışı, dinî ilimlere bir canlılık getirmiş ve 

asli mecrasından sapmaya başlayan İslamî yaşam, tasavvuf zemininde tekrar bir ihya 

hareketine dönüşmüştür. Onun bu tasavvuf merkezli ihya çabası tasavvuf ile Sünnîlik 

arasında uzlaşmayı başarmıştır.  

Gazâlî’nin tasavvufî eserleri ve şahsiyetinin ortaya koyduğu sûfîlere özgü 

ruhanilikle Sünnî İslam’ın uzlaşması İslam dünyasında tekrar bir dirilişin muharrik gücü 

olmuştur. Müslüman olmayan birçok coğrafyanın Müslümanlaşmasının yanında, 

özellikle Müslüman dünyasında yıkıcı etkiler meydana getiren Bâtınîlik etkisini 

kaybetmiş; hatta Şia taraftarları bile sayıca hissedilir derecede azalmıştır.229 Diğer 

taraftan, sûfîlerin züht hayatı olarak başlayan tasavvufun felsefe çığırına dönüşmesi, bir 

ahlak yolu olmasıyla beraber felsefi anlayışla uzlaşarak yeni bir perspektif kazanması 

 
227 Gazâlî, el-Münkız, s. 602.  

228 Gazâlî, İhyâ, C. III, s. 513-518; a. mlf, el-Keşf ve't-Tebyîn, Mecmû‘atü Resâil el-

İmam el-Gazâlî içinde, Kahire: Mektebetü't-Tevfîkiyye, trz, (f), s. 475-478. 

229 Fazlur Rahman, İslam, Çevirenler, Mehmet Dağ, Mehmet Aydın, Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 2016, s. 52.  



 

69 

 

da Gazâlî sayesinde gerçekleşmiştir.230 Gazâlî’den sonra güçlenen tarikatların, 

Gazâlî’nin amansız bir şekilde mücadele ettiği güçlü İsmâilî-Bâtınî etkiye karşı, Sünnî 

İslam’ın içselleştirilmiş modeli olarak sahneye çıkması Gazâlî’nin tasavvufa olan somut 

katkılarından biridir. İslam’ın gerçek yapısını tehdit eden bâtınî yorumun saf dışı 

edilmesiyle, Sünnî Müslümanlığın irfanî boyutu olan tasavvuf güç kazanmıştır.231 

Gazâlî; felsefe, kelâm, hukuk ve tasavvuf pratiklerindeki gündemi yakalayarak, 

vahyedilmiş hakikati, hukukun yerine getirilmesini ve içsel dinî tecrübe olan tasavvufu 

birleştirmiştir. Onun başarısı tasavvuf ve hukuku Müslüman uygarlığında belirleyici bir 

unsur olacak şekilde birleştirmesidir.232 

Gazâlî, klasik Müslüman medeniyetinin teorik ve pratik alanlarına nüfuz ederek 

bu medeniyetin aslî unsurlarının üzerinde yeniden inşasına katkı sunan bir düşünürdür. 

Onun felsefe/akıl eleştirisi İslam düşüncesinin bütün alanlarında geçerli olmak üzere 

farklı bir akılcılığın ortaya çıkmasına yol açmıştır. Kelâm eleştirisiyle eski kelâmî 

yöntem terk edilerek felsefi kelam sistemine geçilmiştir. Kendisinden önce amelî/pratik 

yönü ağır olan tasavvufu ise nazarileştirerek felsefi irfana kapı aralamıştır. Gazâlî’den 

önce dışlanan mantık, Gazâlî ile birlikte İslam düşüncesinde akli ve nakli bütün ilimlerin 

mihenk taşı olarak öğrenilmeye başlanmıştır.233 Gazâlî, İslam medeniyetinin bu gelişim 

 
230 Hilmî Ziya Ülken, Eski Yunan'dan Çağdaş Düşünceye Doğru İslam Felsefesi 

Kaynakları ve Etkileri, İstanbul: Ülken Yayınları, 2004, s. 214.  

231 Schimmel, İslâmın Mistik Boyutları, s. 311.  

232 Lapidus, İslâm Toplumları Tarihi, C. I, s. 282. 

233 Abdülhüseyin Zerrinkub, İslam Medeniyeti Mucizesi, çev. Abuzer Dişkaya, İstanbul: 

Ağaç Kitabevi Yayınları, 2009, s. 19-20.  



 

70 

 

ve değişimine katkı yaparken adeta pergelin bir ucunu İslam’ın temel kaynağı Kur’an 

nassında sabit tutarak diğer ucuyla Müslüman kültürünün etrafında oluşan 

medeniyetlerle aktif bir irtibat kurmuştur. Bu çevre medeniyetleri topyekûn 

reddetmekten ziyade İslam itikat sistemiyle uyuşmayan cephelerini imha ederek bu 

medeniyeti İslamîleştirmeye çalışmıştır. 

Sonuç olarak asrının Müslüman müceddidi olarak görülen Gazâlî gerek yaşadığı 

döneme gerek sonraki dönemlere damga vuran bir şahsiyet olmuştur. O, yalnızca 

çağının kültürünü yansıtan bir ayna değil aynı zamanda kendi dönemine kadarki 

Müslüman düşüncesinin tanıdığı, gelişme ve olgunlaşma aşamasını tamamlamış, çeşitli 

fikrî ve ideolojik akımların kendisinde buluştuğu bir şahsiyettir.234 Müslümanların 

içeriden ve dışarıdan karşılaştıkları siyasî, askerî, kültürel ve dinî etkiler, dinî hayatın 

yozlaşmasına, onların istikametlerinin bozulmasına sebebiyet vermiştir. İslamî ilimler 

ve İslam ahlakında görülen erozyonun kültürel sebepleri, dinî ilimleri akademik bir 

uğraş gibi görüp tatbik sahasından tecrit eden felsefi anlayış ve şeriatın herkesi bağlayan 

zahirî tarafını ihmal etmeye çalışan bâtınî akımlar Gazâlî’nin mücadelesinin ana ekseni 

olmuştur. Bu mücadelesini bir imha/iptal ve ihya/inşa hareketine dönüştüren Gazâlî, 

dönemin siyasi gücünün kendisine yüklediği Bâtınîlikle mücadelesinde hedefine 

ulaşmış, onların fikirlerini bir tehlike olmaktan çıkarmıştır. Ayrıca Gazâlî, yaşadığı 

çağın siyasî, kültürel ve sosyolojik sorunlarına müdahil, son derece güçlü bir sosyal 

sorumluluğu da yerine getirmiştir. Bu özelliğini telif ettiği eserlerine de yansıtan Gazâlî, 

el-Münkızü mine’d-Dalâl’daki hakikat araştırmasında, felsefeci ve Bâtınîlerle olan 

 
234 Muhammed Âbid el-Câbîri, et-Türâs ve’l-Hadâse Dirâsât ve Münâkaşât, Beyrut: 

Merkezü Dirâsâti’l-Vahdeti’l-Arabiyye, 1991, s. 161. 



 

71 

 

entelektüel mücadelesiyle, İhyâ’daki çok yönlü sosyal, iktisadi, politik ve dinî 

eleştirileriyle, Nasîhâtü’l-Mülük’teki devlet yöneticilerine rehberlikleriyle 

dillendirmeye çalışmıştır. Onun bütün bu mücadelesinin hedefindeki kişi ve fikirler 

çağının aktif fenomenleridir.235 Onun 11. yüzyılda ateşli ve yaygın çalışmaları, 

Müslüman düşüncesinin her sahasında tesirini göstermiştir. O, kuvvetli bir felsefe 

münekkidi olduğu kadar, sistematik bir kelamcı, müçtehit bir fakih, gayede tasavvufa 

ulaşan sübjektivist bir İslam mütefekkiridir.236 Onun mücadelesi çağının sorunlarına bir 

çözüm önerisi olduğu kadar istikbalde İslam medeniyetinin birçok alanda karşılaşacağı 

buhranların çözümünde de izlenecek önemli bir metodoloji projesidir.  

 
235 Sabri Orman, “Gazâlî'yi Anlamak: Bazı Metodolojik Mülahazalar”, 900. Vefat 

Yılında İmâm Gazzâli, İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2011, s. 64. 

236 Hilmî Ziya Ülken, İslam Düşüncesi II İslam Felsefesi Tarihi, İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1957, s. 324. 



BÖLÜM: I 

 

A- GAZÂLÎ VE BÂTINÎLER 

 

 Müslüman dünyasının altın çağını yaşadığı 2/8. asır ile 6/12. asır, Müslüman 

düşüncesinin de kemale erdiği bir dönemi temsil etmektedir. Bu dönemin baş döndürücü 

fikrî ve siyasi atmosferinde Şiî ve Sünnî düşünce kıyasıya Müslüman toplumuna 

hâkimiyet kurma mücadelesi vermişlerdir. Fikren Müslümanlarla birlikte yaşayan eski 

gnostik kültürlerin bakış açısı ile İslam’ı yorumlamak, siyaseten imametin Hz. Ali 

soyundan gelen masum bir şahsiyetin tekelinde olması gerektiği anlayışını benimseyen 

Şiî-İsmailîler, siyasi otorite karşısında devrimci bir anlayışı benimseyerek dönemin 

Sünnî siyaset ve İslam anlayışıyla sistemli bir mücadele vermişlerdir.  

Cafer es-Sadık’ın (ö.148/765) ölümünden sonra 148/765 tarihinde ortaya çıkan 

İsmâilîler gerek fikirleriyle gerek siyasi tutumlarıyla İslam dünyasını daima meşgul 

etmiştir. Dönemin siyasi aktörleri olan Selçuklu devleti ve Abbâsî halifeliğine karşı 

giriştikleri mücadelede zaman zaman muvaffak olmuşlar; Sünnî Abbâsî halifeliğine 

karşı İsmâilî doktrini devlet siyaseti olarak benimseyen Fatımî devletini kurmayı 

başarmışlardır. Diğer taraftan teşkilatlı dâî/propagandistler aracılığı ile İslam 

coğrafyasının bütün topraklarında fikirlerini yaymak ve taraftar kazanmak için amansız 

bir mücadele vermişlerdir.  

 Sünnî İslam devleti, İsmâilîlerle siyasi, askerî ve kültürel alanda mücadeleyi bir 

devlet siyaseti haline getirerek, Müslüman âleminin bir kangreni olarak gördükleri bu 

oluşuma asla hayat hakkı vermemişlerdir. Fikirlerini saçma, İslam dışı ve küfre sebep 

olarak telakki etmiş, onların siyasi mücadelelerini de meşru devlete karşı bir ihtilal 



 

73 

 

hareketi olarak değerlendirerek kanlarını helal görmek suretiyle adeta bir terör örgütü 

muamelesine tabi tutmuştur. Siyasi egemenliği elinde bulunduran Sünnî İslam toplumu, 

İsmâilîlerle siyasî, askerî ve fikrî mücadele vermiştir. Siyasi ve askerî mücadele 

Selçuklu Devleti’nin devlet adamları ve askerleri tarafından yürütülürken fikrî mücadele 

ise Nizamiye Medreseleri’nde yetişen âlimler başta olmak üzere, Sünnî düşüncenin 

taraftarı olan ulemâ eliyle yürütülmüştür. İsmâilî dâîler tarafından Sünnî toplum arasına 

sokulmaya çalışılan Şiî-İsmâilî düşüncenin önüne geçmek için bireysel olarak çaba 

gösteren âlimlerin yanında, kurumsal olarak da Selçuklu devletinin kurduğu Nizamiye 

Medreseleri eliyle bu propagandanın önü kesilmeye çalışılmıştır. Sünnî-Şiî çatışmasının 

zirvede olduğu bir dönem olan 11. asrın genel karakteri, siyasete ve kültüre dinin hâkim 

olması olarak görülür.237 Bu sebeple gerek Selçuklular gerek Fatımîler, siyasi 

mücadelelerini daima fikrî mücadele ile paralel bir şekilde yürütmüşler; her iki devlet 

de fikrî mücadeleyi kurumsallaştıran müesseseler inşa etmişlerdir.238 

Bâtınî-İsmâilîlerle mücadelenin fikrî boyutunun en önemli aktörü kuşkusuz 

Gazâlî’dir. Onun imha etmeye çalıştığı ilmi zihniyet aklı hakikatın tek rehberi olarak 

 
237 İ. A. Çubukçu, İslam Düşüncesi Hakkında Araştırmalar, Ankara: Ankara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1972, s. 73.  

238 Sünnî inancın müdafisi olan Selçuklu devlet adamlarının Nizamiye medreseleri 

marifetiyle eğitimi devletleştirme anlayışları dönemim dinî ve siyasi ayrılıklarının bir 

neticesi olarak değerlendirilmiştir. Bkz., Rabiye Çetin, “Kelam Öğretiminin Tarihsel 

Seyri -Nizamiye Medreselerinden 1949’a” Kelam: Bilimler Hiyerarşisindeki Yeri 

Kelam-Mantık ve Fıkıh Usûlü Tarihsel Süreçte ve Günümüzde Kelam Öğretimi, Ankara 

Üniversitesi İlahiyat fakültesi, 2008, s.116.  



 

74 

 

gören filozoflar/felsefe ve dini bâtınî tevillerle yozlaştıran İsmâilîler/Bâtınîlerdir. Hatta 

filozofları hedef almasının temel nedeninin de filozofların Bâtınîlere fikren destek 

olmaları olarak değerlendirilmiştir. Bu nedenle felsefeye hücumunun arkasında yatan 

temel sebebin filozofların bazı itikat konularında Bâtınîlere argüman temin etmek 

suretiyle onları etkilemeleri ve onları da yoldan çıkarmaları olduğu239 ayrıca filozofların 

Bâtınîlere Sünnî düşüncenin aleyhinde kullanabilecekleri birtakım teoriler 

sunmalarıdır.240 Tehafütü’l-Felâsife’yi telif ederken bütün İslam fırkalarını filozoflarla 

mücadelede tek çatı altında toplama yönündeki çabasında Şia’yı hiç dile getirmemesi 

ve filozoflara karşı seferber etmeyişi, onları filozoflarla aynı konumda yani düşman 

konumuna yerleştirme hedefine matuftur. Bu sebeple el-Câbirî, Tehâfütü’l-Felâsife’nin 

Fedâihu’l-Bâtıniyye için yazılıp yazılmadığını sorgulamıştır.241 Onun 11. yüzyılda 

açmaya çalıştığı çığır, İslamî ilimlerin içine iyice nüfuz eden felsefenin etkisini belirli 

bir alana hapsetmek ve İsmâilî propagandaya karşı Sünnî-Eşârîliği fikren 

kuvvetlendirmektir.242 Hatta Watt, Jabre’den şu yorumu aktarmaktadır: “Gazâlî’nin 

Nizamiye Medresesi’ne girip Bâtınîlere karşı eser yazmaya başladıktan sonraki bütün 

hedefi, Bâtınîlerin “yanılmaz imam” doktrinini yıkıp yerine Allah ile insan arasında 

yegâne vasıta olan peygamber inancını yerleştirmekti.” 

 
239 Bkz., Terkan, Çatışmanın Dinamikleri, s. 129, 130, 164.  

240 Fehrullah Terkan, “Üç Mesele-2 Tanrı ve Cüz’ilere Dair Bilgisi”, Gazzâlî 

Konuşmaları, haz, M. Cüneyt Kaya, İstanbul: Küre Yayınları, 2012, s. 89. 

241 el-Câbirî, Arap-İslâm Aklının Oluşumu, s. 326. 

242 Watt, Müslüman Aydın, s. 69. 



 

75 

 

Bâtınî-irfanî öğretinin Sünnî tasavvufu etkilemesinin önüne geçmek için Ehl-i 

Sünnetin müdafileri Sünnî akîdeyle tezat teşkil etmeyecek bir tasavvuf yorumu 

geliştirmeye çabaladılar. Ebû Nasr es-Serrâc, (ö. 378/988) Muhammed b. Hüseyin es-

Sülemî (ö.4012/1021) ve talebesi Kuşeyrî gibi tasavvuf âlimleri Şeriatla tasavvufu telif 

etme yolunda eserler kaleme almışlar, bâtınî öğretinin şeriatın zâhirini hiçe sayma 

yönündeki yaklaşımlarına şiddetle karşı çıkmışlardır. Gazâlî, Sünnî tasavvuf anlayışının 

önceki âlimlerde olduğu gibi benzer bir versiyonunu –şeriatın zâhiriyle uyumlu- inşa 

etmek için çaba harcamıştır. Bu çabasının odak noktasında da Şiî-Bâtınî irfânının 

karşısına Sünnî irfânı egemen kılma gayesi yatmaktadır. Netice olarak Gazâlî’nin 

felsefe, tasavvuf gibi döneminin önemli fikrî akımlarıyla ilgilenmesi ve her iki ekolün 

gerek mümessillerini gerek paradigmalarını ciddi bir fikir süzgecinden geçirerek tenkide 

tabi tutmasının altında yatan asıl sâik, bu akımların ya felsefe gibi Bâtınîliğe fikrî destek 

vermesi ya da Bâtınîlik tarafından kirletilerek Sünnî akideyle uyuşmayan taraflarını 

ortaya çıkarmaktır.  

 Gazâlî’nin Bâtınîlerle ilişkisinin siyasi tarafının da göz ardı edilmemesi gerekir. 

Bâtınîler’in “masum imam” teorilerine karşı Abbâsî halifesinin meşruiyetini sağlama 

arzusu243 Gazâlî’nin Bâtınîlerle mücadelesinin siyasi ayağını oluşturmaktadır. Onun 

Bâtınîlere karşı eser yazmakla bizzat halife tarafından görevlendirildiği bilinen bir 

gerçektir. Zaten Fedâihu’l-Bâtıniyye’nin diğer bir adının el-Mustazhirî olması dönemin 

meşru halifesi olarak Abbâsî halifesini tanıdığının işaretidir. Hatta Bâtınîler’e karşı 

 

 243 Erwin I. J. Rosenthal, Orta Çağ’da İslam Siyaset Düşüncesi, çev, Ali Çaksu, 

İstanbul: İz Yayıncılık, 1996, s. 57. 



 

76 

 

yazdığı diğer eserleri ve felsefe karşıtı eserlerinin de halifenin emriyle yazılmış 

olabileceği yorumları da yapılmıştır.244 

Gazâlî’nin Bâtınîlerden etkilendiği, bazı eserlerinin bâtınî te’villerle dolu olduğu 

yönünde eleştiriler de onun Bâtınîlerle ilişkisinin diğer bir veçhesini oluşturmaktadır. 

İbn Teymiyye, Gazâlî’nin, Kur’an ayetlerinin bazılarının yorumunda “hakikatlerin sırrı” 

diye işaret ettiği sözlerinin sadece ibaresi ve terkibi değiştirilmiş Sabiî felsefecilerin 

sözlerinin aynısının olduğunu iddia etmiştir.245 İbn Teymiyye, Gazâlî’nin lüzumundan 

fazla te’vile meylettiği eserlerinden Cevâhiru’l-Kur’an, Mişkatü’l-Envâr gibi 

eserlerindeki ayet ve hadislerdeki te’villerinin İbn Sînâ’nın felsefesi ve Bâtınî-

İsmâilîlerin eserleri olarak gördüğü Resâil-ü İhvân-ı Safâ’nın fikirleriyle örtüştüğünü 

belirterek, Gazâlî’nin bâtınîliğe meylettiğini delillendirmeye çalışmıştır.246 Benzer 

fikirleri İbnü’l-Cevzî de dile getirmektedir.247 Yine klasik kaynaklarda Gazâlî’nin 

İhvan-ı Safâ Risaleleri’nden çok etkilendiği, daima onlarla ilgilendiği hatta bu risalelere 

düşkün olduğu söylenmiştir.248 

Ülken, Gazâlî’nin din işlerini sadece akılla halletmenin mümkün olmadığını, akıl 

üstünde bir keşif, zevk ve sezgi kuvvesinin bulunduğunu, bunun da hususi bazı insanlara 

 
244 el-Câbirî, Arap-İslâm Aklının Oluşumu, s. 327. 

245 İbn Teymiyye, Mecmû’u’l-Fetâvâ, C. IV, s. 63.  

246 İbn Teymiyye, Buğyetü'l-Mürtâd fi'r-Redd ale'l-Mütefelsife ve'l-Karâmita ve'l-

Bâtıniyye, Medine: Mektebetü'l-Ulûm ve'l-Hikem, 2001, s. 199, 216; Gazâlî’nin İhvan-

ı Safâ Risaleleri'nden etkilendiğine dair bkz, Durant, İslâm Medeniyeti, s. 122. 

247 Bkz., İbnü'l-Cevzî, Telbîsü İblis, Beyrut: Dâru'l-Fikr, 2001, s. 149. 

248 Zehebî, Siyeru A’lâmü’n-Nübelâ, C. XIX, s. 328, 341. 



 

77 

 

mahsus Allah vergisi bir keyfiyyet olduğunu söylemesinden ve bu keyfiyyete sahip 

insanların öğretmesi olmadan bazı hakikatlerin sırrına vakıf olunamayacağını iddia 

etmesinden dolayı Tâlimiye (Bâtınîyye) dokrinine yaklaştığını iddia etmiştir. Ülken, 

Gazâlî’nin gençliğinde bir İsmâilî’den ders almasını bu iddiasına dayanak olarak 

görmektedir.249 İsmail Agah Çubukçu da Gâzâlî’nin özellikle nasların bâtınî te’vili 

hususuna Bâtınîlerden etkilendiğini belirtir.250 

 Gazâlî’nin bâtınî fikirlerden etkilendiği, ancak emrinde çalıştığı Sünnî devletin 

Bâtınî karşıtı politikaları sebebiyle bunu net bir şekilde ortaya koyamadığı yorumları da 

yapılmıştır. El-Câbirî, bu yorumu Gazâlî’nin h. 488 yılında içine düştüğü krizle 

ilişkilendirerek “Anlaşılan o ki Gazâlî, Bâtınîlerin ve filozofların görüşlerini etüt edip 

bunlara karşı cevaplar hazırlarken böyle bir bunalıma düşmüştür. Acaba düştüğü kriz, 

inandığı ve bazı yönlerini doğru bulduğu görüşlerin iptali için çalışmak zorunda 

bırakılmasından mı kaynaklanıyordu?” şeklinde bir istifhamla, Gazâlî’nin gerek içine 

düştüğü krizi gerekse Bağdat’ı terk etmesini Bâtınîlere bağlamıştır. Onun krizinin 

sebebini temelde devlete bağlı kalmakla bağımsızlığına kavuşmak arasında bir tercih 

olarak değerlendiren Câbirî,251 bazı araştırmacıların Gazâlî’nin Bağdat’tan çıkışını 

hayatını tehlikede görmesine bağladıklarını belirtmiştir. Çünkü Bâtınîlikle ilgili yazdığı 

 
249 Ülken, İslâm Düşüncesi II, s. 336, 337. Ülken’in Gazâlî’nin bir İsmâilî’den ders 

aldığını iddia ettiği kişinin İsmâilîlikle ilgisinin olmaması gerektiği kanaatimizi 

yukarıda izah ettik. Bkz., s. 32. 

250 İ. A. Çubukçu, Gazzâlî ve Şüphecilik, Ankara, Ankara Üniversitesi Basımevi, 1964, 

s. 97; a. mlf, Gazzâlî ve Bâtınîlik, Ankara Resimli Posta Matbaası, 1964, s. 56-61.  

251 el-Câbirî, Arap-İslâm Aklının Oluşumu, s. 327. 



 

78 

 

eserleri, Halifenin rızasına mazhar olmamıştır. Zira bu eserler Bâtınîlere saldırmaktan 

çok onları destekleme havası içindedirler.252 

  Bazı araştırmacılar Gazâlî’nin halife veya Selçuklu devletinden korktuğundan 

değil, aksine Bâtınîlerden korktuğundan ve onlar tarafından katledilme endişesiyle 

Bağdat’ı terk ettiğini söylemişlerdir.253 Gazâlî’nin hamisi olan vezir Nizamülmülk’ün 

Bâtınîler tarafından katledilmesi onun üzerinde derin bir tesir bıraktığı gibi kendi 

canından da endişe etmeye başlamıştır.254 Watt ise Gazâlî’nin Bâtınîlere kesinlikle 

düşman olduğunu söyleyerek onlardan etkilenmesini veya onlar tarafından öldürülme 

korkusu taşıdığını reddetmektedir.255 Abdülhüseyin Zerrinkub (ö.1999) da Gazâlî’nin 

Bağdat’tan sonra gittiği muhitlerin (Şam, Kudüs) Bâtınî tehlikesinden güvende 

olmadığını ve daha sonra da Bâtınîlerle mücadelesine devam ettiğini vurgulayarak 

Bâtınîlerden korktuğu iddialarını kabul etmez.256 Griffel de Gazâlî’nin Bağdat’ı terk 

 
252Ahmed eş-Şerbâsî, el-Gazzâlî ve't-Tasavvufi'l-İslamî, Kahire: Dâru'l-Hilâl, trz, s. 

42'den aktaran el-Câbirî, age, 2001, s. 327. 

253 Watt, Müslüman Aydın, s.129. 

254 Ömer Ferruh, Târihu'l-Fikri'l-Arabi, Beyrut: Dâru'l-İlmî li'l-Melâyîn, 1983, s. 486. 

255 Watt, age, 2003, s. 83, 84, 157. Mehmed Ali Aynî de aynı fikrî savunmaktadır. Bkz., 

Mehmed Ali Aynî, İslam Düşüncesinin Zirvesi Gazâlî, İstanbul: İnsan Yayınları, 2013, 

s. 43.  

256 Zerrinkub, Medreseden Kaçış, s. 226. 



 

79 

 

sebebi ile alakalı yapılan spekülasyonları metinsel dayanağı olmadığı için 

eleştirmiştir.257 

 

1. Gazâlî’den Önce Bâtınîler Hakkında Yazılan Eleştirel Eserler 

 

Müslüman âleminin 4/10. asrı siyasi ve fikrî hareketliliğin doruk noktasına 

ulaştığı bir asır olarak değerlendirilebilir. Bu asır, siyasi olarak da fikrî olarak da Sünnî 

ve Şiî çatışmasının her alanda kendinî gösterdiği bir dönemdir. Bu dönemde Şiî ideoloji 

Sünnî İslam karşısında önemli bir ivme kazanmıştır. Siyaseten Fâtımî devletini kurarak 

İslam dünyasının önemli bir coğrafyasına hâkim olmakla kalmamışlar, Sünnî İslam’ın 

egemen olduğu topraklarda da dâîler aracılığıyla taraftarlar toplamayı başarmışlardır. 

Bu asırda her ne kadar Sünnî siyasetin İslam dünyasında tekelciliği giderek zayıflamış, 

Şiî-İsmâilî düşünce iyiden iyiye siyasi, fikrî ve ictimaî bir sorun haline gelmiştir. 

Massingnon’un da ifade ettiği gibi 10. asır adeta bir İsmâilî asrı olmaya başlamıştır.258 

İsmâlîlikten ziyade genel olarak Şiîlik 10. ve 11. asrın Müslüman dünyasında özellikle 

fikrî açıdan önemli bir aktör durumundadır. Fâtımîlerin ve Karmatîlerin gerek İsmâilî 

davet için çaba harcayan yüksek eğitimli davetçileri gerekse telif ettikleri İsmâilî-Bâtınî 

 
257 Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 81, 82. Bağdat'ı terkiyle alakalı daha detaylı 

yorumlar için Bkz., Watt, age. 2003, s. 129-132; Abdurrahman Acar, “İmam Gazâlî'nin 

Bağdat'ı Terk Etmesinde Siyasi Faktörlerin Rolüne Dair Bazı Düşünceler”, İslamî 

Araştırmalar Dergisi, C. XIII, S. 3-4, 2000, s. 495-504. 

258 Muhammed b. el-Muhtar eş-Şankıtî, Haçlı Savaşları Etkisi Altında Sünnî-Şii 

İlişkileri, çev, İdris Çakmak, İstanbul: Mana Yayınları, 2016, s. 88. 



 

80 

 

külliyat, Sünnî devlet ve fikir adamlarının dikkatinden kaçmamıştır. Sünnî İslam’ın 

müdafileri, Sünnî düşünceye itikâdî sahada bayrak açan İsmâilî-Bâtınîlere karşı fikrî 

sahada bir telif hareketi başlatmışlardır. Genelde Sünnî ideolojiyi muhalif akımlara karşı 

koruma amacı güden bu eserler, dönemin Sünnî literatüründe önemli bir yer işgal 

etmektedir.  

Tespit edebildiğimiz kadarıyla Bâtınîlere karşı reddiyeler onların Müslüman 

âleminde belirgin bir fırka olarak varlıklarını hissettirmeye başladıkları, siyasi ve fikrî 

alanda etkilerinin artmaya başladığı 3/9. yüzyılın sonlarında başlamıştır. Bu tarihten 

önceki zaman onların gizli davet dönemleri olarak bilinmektedir, ki muhalif 

kaynaklarda onlar hakkında bu dönemle ilgili bir bilgiye neredeyse rastlanılmaz.259 

Genelde bütün Müslüman fırkalar tarafından eleştirilen Bâtınîler’e karşı yazılan reddiye 

literatürü önemli bir yekûna ulaşmıştır.260 

 
259 Muzaffer Tan, İsmâiliyye'nin Teşekkül Süreci, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2005, s. 70.  

260 Bu literatürün bazıları için Bkz., Mes‘ûdî, et-Tenbîh ve’l-İşrâf, Kahire: Dâru’s-Sâvî, 

trz, s. 342-343; İbrahim el- Beyhî, Keşfü’l-Esrâr ve Hetkü'l-Estâr li Ebî Bekr el-

Bâkıllânî Dirase ve Tahkik, Suudi Arabistan: Câmi‘atü Ümmü'l-Kura, 2016, s. 185-207; 

Gazâli, Fedâihu'l-Bâtıniyye, nşr, Abdurrahman Bedevî, Kuveyt: Dâru'l-Kütübi's-

Sekâfiyye, trz, s. 1-6; Avni İlhan, “Bâtınîyye”, DİA, C. V, s. 194; Avcu, Erken Dönem 

İsmâilîliğinde Şeriatın Neshi Sorunu Üzerine, s. 2-10; a. mlf, Horasan-

Mâverâünnehir'de İsmâilîlik, İstanbul: Marmara Akademi Yayınları, 2018, s. 18-25; a. 

mlf, Karmatîler: Ortaya Çıkışları, Fikirleri, Edebiyatı ve İslam Düşüncesine Katkıları”, 

Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 2010, C. X, S.3, s. 239. Abdullah Ekinci, 



 

81 

 

Bâtınîlerin ortaya çıktıkları 148/765 tarihinden yaklaşık bir asır sonra muhalifleri 

olan diğer İslamî grupların müdafileri tarafından haklarında reddiyeler yazılmış; dinî 

durumları ile alakalı fetvalar verilmiştir. Onlara muhalefet eden âlimler tek bir fırkanın 

mensubu değildir. Sünnîler başta olmak üzere dönemin diğer önemli Şiî fırka mensubu 

İsnâaşerîler,261 (on iki imamcılar) Zeydîler262 ve Mutezile’ye263 mensup mütefekkirler 

 

Ortadoğu’da Marjinal Bir Hareket: Karmatîler, Ankara: Odak Yayınevi, 2005, s. 13-

17. 

 261 İmâmiyye Şiîler’i, Câfer es-Sadık'ın manevi kimliği üzerinden üretilen fikirleri gulât 

fikirler olarak görmüşler ve bu fikir sahiplerine karşı reddiyeler yazmışlardır. Bu gulât 

fikir sahipleri de genelde İsmâilîlerdir. Bkz., Niyazi Kahveci, “Şia ve Mutezile’nin 

Reddiye Literatürü Üzerine Çalışma”, Dinî Araştırmalar, C. 8, S. 23, s. 79, 80, 82.  

262 Zeydîlerden İmam Mürtezâ er-Red Ale’l-Karâmita isminde bir reddiye yazmıştır. 

Bkz., Abdüsselam b. Abbas Vecih, A‘lâmü’l-Müellifîn ez-Zeydiyye, Amman: 

Müessesetü iman Zeyd b. Ali es-Sekâfiyye, 1991, s. 1014; Kahveci, agm, s.82. 

263 Mutezilî âlimlerden Bâtınî-İsmâilîler hakkında müstakil eser yazan âlimlerden biri 

Ebû'l-Kasım el-Büstî'dir. (ö. 420/1029 civarı) onun telif ettiği eser, "Keşfü Esrâri'l-

Bâtınîyye ve Gavâri Mezhebihim" ismini taşımaktadır. Bkz., Gazâli, Fedâihu'l-

Bâtıniyye, nşr, Abdurrahman Bedevî, Kuveyt: Dâru'l-Kütübi's-Sekâfiyye, trz, 

(neşredenin önsözü) s.ب; Fuat Sezgin, Arap-İslam Bilimleri Tarihi, İstanbul: Prof. Dr. 

Fuat Sezgin İslam Bilim Tarihi Araştırmaları Vakfı, C. I, s. 719. Sezgin, bu eserin bir 

bölümünün Stern tarafından neşredildiği bilgisini aktarır. Sezgin, age, C.1, s. 719; 

Orhan Şener Koloğlu, “Büstî, Ebü'l-Kâsım”, DİA, C. ek I, s. 230. Daftary el-Büstî’nin 

fiilen Zeydi olduğunu iddia eder. Bkz., Ferhaf Daftary, Şiî İslam Tarihi, İstanbul: Alfa 



 

82 

 

Bâtınî-İsmâilîleri hedef almışlardır. Bazıları, Bâtınîlerin fikirlerini reddetmek için 

müstakil eserler telif etmişler bazıları da eserlerinin içinde onların fikirlerini tenkit eden 

pasajlara yer vermişlerdir.  

Bâtınîlerle yapılan fikri mücadele Gazâlî’den yaklaşık iki asırdan daha fazla bir 

süre önce başlamıştır. Hiç kuşkusuz Bâtınilerle mücadeleyi fikrî sahada temsil eden 

zirve şahsiyet Gazâlî’dir. Başlangıç tarihleri itibarı ile çok dağınık olan İsmâiliyye 

fırkasının264 bütün grupları Sünnîler tarafından neredeyse aynı kefeye konmuştur. Siyasi 

ve fikrî sahada en etkin İsmâilî fırkaların başında gelen Karmatîler ve Fâtımî İsmâilîleri, 

Sünnî mezhep tarihçilerine göre, bir tek hareketin, yani gerek Bâtınî nazariye gerekse 

ihtilalci terörizm ile gayesi, hilafet ve Sünnîliği yıkmak olan iki farklı isim altındaki 

 

Basım Yayım, 2016, s. 204. Diğer bir Mutezilî âlim ise Ali b. Said el-İstahrî’dir. Onun 

biri er-Red ale’l-Bâtınîyye isminde olmak üzere birçok bâtınî reddiyesi kaleme aldığı 

aktarılmaktadır. Bkz., İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, C. XV, s.100; İbnü’l-Esîr, el-Kâmil 

fit’-Tarih, C. VII, s. 594; İbn Kesîr, el-Bidaye, C. XI, s. 352; İbn Tağriberdî, en-

Nücûmü'z-Zâhire fi Mülûki Mısır ve'l- Kahire,  Mısır: Dâru'l-Kütüb, trz, C. IV, s. 236. 

Bazı Mutezilî kelam kitaplarında Bâtınîleri eleştiren pasajlar vardır. Bkz., Kâdî 

Abdülcebbâr, Tesbîtu Delâili'n-Nübüvve Mûcizelerle Hz. Peygamber'in Hayatı, (Metin-

Çeviri) Çevirenler, M. Şerif Eroğlu, Ömer Aydın, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2017, s. 1220, 1224. 

264 Kummî/Nevbahtî, Şiî Fırkâlar Kitabü'l-Makâlât ve'l-Fırak/Fıraku'ş-Şia, Çevirenler, 

Hasan Onat v. dğr, Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2004, s. 196-226, 



 

83 

 

fırkaların tezahürlerdir.265 Bu sebeple bütün İsmâilî gruplar İslam dışı sapkın akımlar 

olarak değerlendirilmiştir. Toplumun sosyal, siyasal ve fikrî yapısına olan etkileri fark 

edildikten sonra Sünnî ulemâ başta olmak üzere diğer mutedil İslam fırkalarının hedefi 

haline gelmişlerdir.  

Cafer es-Sadık’ın oğlu İsmail’in imameti üzerinden şekillenen Bâtınî-

İsmâilîliğinin, farklı isimler altında ortaya çıkan tezahürleri göz önüne alınmadan 

yapılacak bir değerlendirmeye göre, İsmâilîlere ilk reddiyeyi Horasan- Mâverâünnehir 

bölgesinde, Şiî yazar Fâris b. Hâtem b. Mâhaveyh el-Kazvînî (ö.250/864) yazmıştır.266 

O, Kitabü’r-Redd ale’l-İsmâiliyye adında bir eser telif etmiştir.267 Hasan el-Askerî’nin 

taraftarlarından olduğu kaydedilen İsnâaşeriyye Şiîlerinden İbrahim b. ebî Hafz el-

Kâtib268 ismindeki diğer bir müelifin telif ettiği er-Redd alâ’l-Ğâliyye ve ehl-i Hattâb 

ve Ashâbih269 adındaki eser de Hattabiyye fırkasının İsmâilîlilerin ilk fikir önderleri ve 

 
265 Henri Laoust, İslam'da Ayrılıkçı Görüşler, Çevirenler, Ethem Ruhi Fığlalı, Sabri 

Hizmetli, İstanbul: Pınar Yayınları, 2017, s. 209. 

266 Ali Avcu, Horasan-Mâverâünnehir'de İsmâilîlik, s. 21.  

267 Mu‘cemü Tabâkâti'l-Mütekellimîn, el-Lecnetü’l-İlmîyye fi-Müesseseti’l-İmam es-

Sâdık, Kum: Mektebetü't-Tevhîd, h.1424. C. I, s. 407. 

268 İbrahim b. ebî Hafz el-Kâtib hakkında bilgi için bkz, Muhsin el-Emin, A’yânü’ş-Şîa, 

thk, Hasan el-Emin, Beyrut: Dâru’t-Taâruf li’l- Matbûât, 1983, C.II, s.115-116. 

269 Necâşî, Ricâlü’n-Necâşî, thk, es-Seyyid Musa, Kum: Müessetü’n-Neşri’l-İslamî, 

1418, s. 19; Ebû Ca‘fer Muhammed b. Hasan et-Tûsî, el-Fihrist, Necef:1937, el-

Matbaatü’l-Haydariyye, s. 7. 



 

84 

 

asılları olduğu yönündeki kanaat270 itibara alındığında ilk İsmâilî reddiyeleri arasında 

yer alır. Diğer bir İmamî Şiî müntesibi olan Fadl b. Şâzân (ö.260/874) da 

İsmâilîlere/Bâtınîlere ilk reddiye yazanlardandır.271 Onun kaleme aldığı eserin ismi 

kaynaklarda Kitabü’r-Redd ale’l-Bâtınîyye ve’l-Karâmita272 adını taşımaktadır. 

Kaynakların verdiği bilgilere göre farklı fırka ve kişileri hedef alarak birçok reddiye 

kaleme alan İbn Şâzân’nın Kitabü’r-Redd alâ’l-Ğâliyye273 isminde bir eseri daha 

bulunmaktadır. Bu dönemdeki İsmâilîlerin bir takım aşırı görüşlerinden dolayı 

 
270 Hattâbiyye fırkası ile İsmâiilîler arasındaki irtibat ile ilgili kanaatler için bkz, 

Kummî/Nevbahtî, age, s.197; Hasan Onat, Hattâbiyye, DİA, C.XVI, s. 492. Ferhad 

Daftary, İsmailîler Tarihleri ve Öğretileri, çev, Ahmet Fethi, İstanbul: Alfa Basım 

Yayım Dağıtım, 2017, s. 139.  

271 Ali Avcu, Karmatîler’in Doğuşu ve Gelişim Süreci, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2009, s. 5. Şiî müellifler 

tarafından telif edildiği iddia edilen bu iki eserin isimleri konusundaki çelişki için Bkz., 

Avcu, Horasan-Mâverâünnehir'de İsmâilîlik, 2018, s. 22. 

272 et-Tûsî, el-Fihrist, s. 124; Yusuf Şevki Yavuz, “İbn Şâzan en-Nîsâbûrî”, DİA, C. XX, 

s. 371. Daftary bu eserin ismini Reddün ale’l-Karâmita olarak verir ve bu eserin 

İsmâilîlere karşı yazılan ilk reddiye olduğunu kaydeder. Bkz., Ferhad Daftary, “Gazzâlî 

ve İsmâiliyye”, çev. Naim Öner, e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi, 2016, C. VIII, 

S.1, s. 536. 

273 İbn Şehrâşub, Meâlimü’l-Ulemâ fi Fihristi Kütübi’ş-Şîati ve Esmâi’l-Musannifîn 

Kadîmen ve Hadîsen, Tahran: Matbaatü Ferdîv, 1353, s.81. 



 

85 

 

“Gâliyye” içinde zikredilmeleri274 sebebiyle İbn Şazân en-Nisâbûrî’nin (ö.260/874) bu 

eseri de muhtemelen İsmâilîlere reddiye amaçlı yazılmıştır. Günümüze ulaşmayan bu 

 
274 İsmâilîlerin “Gâliyye” içinde sayıldıklarına dair mülahazalar için bkz, Mustafa Öz, 

Gâliyye, DİA, C. XIII, s. 336. “Gulat” kavramı, öncelikle Şia’nın içinden çıkan bazı 

aşırı fikirlere sahip grupları tarif etmek ve bunların Şia’dan olmadıklarını belirtmek için 

Şiî İsnâaşeriyyeye/İmamiyyeye mensup bilginler tarafından kullanılmıştır. Bkz., Vedat 

el-Kadî “Keysâniyye’ye Özel Referansla İslam Kaynaklarında Gulât Teriminin 

Gelişimi”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, çev, Yusuf Benli, VII (2007), S.2, 

s.259. Şia içerisinde hangi aşırı eğilimlerin gulât olarak değerlendirildiğine dair tespit 

edilen hususlar, özellikle ilk İsmâilî çevrelerde sıklıkla muhafaza edilen görüşler olduğu 

görülür. Bu gulûv sebebi fikirler için bkz, Ferhad Daftary, age, 2016, s.60-64. Cafer es-

Sâdık’ın ölümünden (ö. 148/765) sonra tarih sahnesine çıkan İsmâilî gruplar ilk 

birbuçuk asır süren gizlilik dönemlerinde gulûv/aşırılık olarak değerlendirilen fikirleri 

sıklıkla benimsedikleri için İsnâaşere Şiîleri tarafından eleştirilerek Şiî İslam’ın dışında 

tutulmaya çalışılmıştır. Bu sebeple h. III. yüzyılın başından itibaren İsnâaşere/İmamiyye 

Şiîleri tarafınfan yazılan “er-Redd alâ’l-Gâliyye” türü eserlerin büyük çoğunluğunun 

İsmâilîlere karşı yazılmış olması muhtemeldir. Bu ihtimal dikkate alındığında İmamiyye 

Şia’sının sekizinci imamı Ali er-Rıza’dan (ö. 203/818) rivayette bulunmuş olan el-

Hüseyin b. Said b. Hammad, h. III. asrın ilk yarısında hayat sürmüş bir kişidir. Onun da 

er-Redd alâ’l-Gâliyye isminde bir reddiyesi bulunmaktadır. Bkz, Şehrâşub, Meâlimü’l-

Ulemâ, s.35. Bu da bize, İsmâilîlere karşı yazılan reddiyeler daha erken dönemlerde 

başlamış olabiliceğini göstermektedir.  



 

86 

 

eserler275 Bâtınîlerin tarih sahnesine ilk çıkışlarından yaklaşık bir asır sonraya tekabül 

etmektedir. Bu da Bâtınîlerin ilk ortaya çıkmalarından yaklaşık bir asır sonra İslam 

dünyasında etkili bir fırka olarak faaliyetlerini sürdürdüklerinin işaretidir. Her ne kadar 

doğrudan Bâtınîlere eleştiri hedefi gütmese de Muhammed b. Hasan el-Kummî (ö. 

290/903) ve el-Hasen b. en-Nevbahtî’nin (ö.310/922) Şiî fırkaları tasnif ettikleri eser de 

Bâtınî-İsmâilîleri eleştiri odaklı olduğu için Bâtınîlere karşı yazılan ilk eserlerdendir.276 

Şiîlerin İsnâaşeriyye kolunun müdafileri İsmâilî Şiîleri kendi mezheplerinden 

saymadıkları gibi zaman zaman onlara karşı şiddetli eleştirilerden de geri 

durmamışlardır. İsmâilîyyenin ilk dönemlerinde onlara karşı bazı reddiyeler yazdıkları 

gibi, İsmâilîlerin Selçuklu topraklarında siyasi muhalefetlerinin başaktörü Hasan 

Sabbah’ı da (ö. 518/1124) mülhid olarak ilan etmişlerdir. Hasan Sabbah’ın biyografisini 

anlatan bazı eserlerde onun bidâyette İsnâaşeriyye fırkasının müntesibi olduğu 

yönündeki iddiayı asla kabul etmeyen Şiî-İsnâaşeriyyeye mensup Nâsıruddîn Abdülcelîl 

er-Râzî el-Kazvînî, (ö. 560/1165) Kitabü’n-Nakz adlı eserinde Hasan Sabbah’ı eski 

dinlerden Sülemiyye itikadına sahip, bütün mülhidlerin reisi olarak görmektedir. Hasan 

Sabbah’ın Sünnîler’in bulunduğu mahallede yaşamasını öne sürerek, Mücebbire olarak 

 
275 Avcu, Horasan-Mâverâünnehir'de İsmâilîlik, s. 22. 

276 Kummî/Nevbahtî'nin eserlerinde İsmailîlerin fırkaları tanıtılırken bazı fırka 

kurucularına lanet okunması, bazı yerlerde onların Hıristiyan teslis inancını 

benimsediklerinin iddia edilmesi, onları Şiî fırkaların içinde aşırı olarak 

nitelendirdiğinin belirtileridir. Bkz., Kummî/Nevbahtî, Şiî Fırkâlar, s. 197, 204. 



 

87 

 

isimlendirdiği Sünnî-Eşârîlere mensup olduğunu da iddialarına eklemektedir.277 

Selahaddin-i Eyyûbî’nin (ö. 589/1193) biyografisini yazan ve onun çağdaşı olan Şiî-

İmamî tarihçi İbn Ebû Tay da eserlerinde gerek İsmâilîlilere gerekse İsmâilî Fâtımî 

devletine olan karşıt tutumunu gizlememiştir. O, Fâtımîler’i Şiîler’den saymak istemez 

ve onlar hakkında “İsmâilîler”278 veya “Mısırlılar”279 ifadesini kullanarak aşağılamak 

ister. İbn Ebû Tay, Selahaddin’i defalarca öldürme teşebbüsünde bulunan zamanın 

Nizârî-İsmâilîlerine derin nefretini ifade etmiştir. Nizârileri Halep’in pazarlarını yıkmak 

ve şehirde düzensizlik ve kargaşa çıkarmakla suçlamıştır.280 

Şiîliğin diğer bir kolu olan Zeydiyyeye mensup Muhammed b. Yahya el-

Murtaza’nın (ö. 310/921) Karâmitaya ret sadedinde yazdığı eser de Bâtınîlere karşı 

yazılmış bir eser olarak mütalaa edilebilir.281 Bu eser de günümüze ulaşmamıştır.282 

Zeydî düşünürlerden İmam Müeyyed-Billah ebu’l-Hüseyin el-Hârunî de (ö. 

 
277 Resül Caferiyân, eş-Şî‘atü fî İran Dirâsetün Târihiyyetün, Arapçaya çev, Ali Haşim 

el-Esedî, Meşhed: Mecme‘ul-Buhûsi’l-İslamiyye, h. 1420, s. 356; Âdem Arıkan, Büyük 

Selçuklular Döneminde Şîa, Yayımlanmamış Doktora Tezi, İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2010, s. 263. 

278 Ebû Şâme el-Makdisî, Kitabü’r-Ravzateyn fi Ahbâri’d-Devleteyn en-Nûriyye ve’s-

Salâhiyye, thk, İbrahim ez-Zeybek, Beyrut, Müessesetü’r-Risâle, 1997, C. II, s.184. 

279 el-Makdisî, el-Bed’ ve’t-Târih, C. II, s. 198. 

280 el-Makdisî, age, C. III, s. 54. 

281 Abbas Vecih, A’lâmü’l-Müellifîn, s. 1014.  

282 Avcu, Karmatîler: Ortaya Çıkışları, Fikirleri, s, 239. 



 

88 

 

411/1021)283 İsmâilîler’e karşı reddiye yazan ve öğretilerini çürüten fetvalar 

vermiştir.284 Hamidüddî el-Kirmânî, (ö. 411/1020’den sonra) Müeyyed-Billah el-

Hârunî’nin iddialarına karşı cevaplar verdiği bir risale kaleme almıştır.285 Daftary, 

Zeydîlerin Şiî İslam’ın İsmâilî biçimine ve onların bâtınî, irfânî bilgi savunmasınına 

Sünnî mutasavvıflara olduğundan çok daha fazla karşı olduklarını ifade ederek, gerek 

Hazarlı gerek Yemenli Zeydî imamların İsmâilîlere karşı polemikçi risaleler 

yazdıklarını belirtir. Zeydilerin Suriye’deki Nizârî İsmâilîlerine dışlayıcı ve aşayılacı 

“melahide” (dinsizler) ifadesiyle hitap ettiklerini de ifadelerine eklemektedir.286 

Sünnî ulemadan Bâtınî-İsmâilîlere karşı yazılan ilk eserin 4/10. yüzyılın ilk 

yarısında Bağdat’ta yaşamış İbn Rizam olarak bilinen Ebû Abdullah Muhammed b. Ali 

b. Rizâm’ın yazdığı, Kitab er-Red ale’l-İsmâiliyye287 veya en-Nakz ale’l-Bâtınîyye288 

 
283 Hayatı için bkz, Müeyyed-Billah ebu’l-Hüseyin el-Hârunî, et-Tecrîd fi fıkhi’l-

İmâmeyni’l-A’zameyn, nşr, Abdullah Hamû el-İzzî, Amman: Müessesetü İmam Zeyd b. 

Ali, 2002, s.30-40. 

284 Daftary, Gazzâlî ve İsmâiliyye, s. 204. 

285 Hamidüddin Kirmânî, el-Kâfiye fi’r-Reddi ale’l-Hârunî el-Hüseynî, Mecmû‘atü 

Resâili’l-Kirmâni içinde, nşr, Mustafa Galib, Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmiiyye li’d-

Dirâsât ven’Neşr, 1987, s. 18-182. 

286 Daftary, age, 2016, s. 205. 

287 el-Makrizî, İtti‘âzü'l-Hunefâ bi-Ahbâri'l-Eimmeti'l-Fâtımiyyeti'l-Hulefâ, yy: trz, C. 

I, s.23. 

288 Mutahhar b. Tâhir el-Makdisî, el-Bed' ve't-Târih, yy: Mektebetü’s-Sâkâfeti’d-

Dîniyye, trz, C. I, s.137. 



 

89 

 

isimli eserin olduğu belirtilmektedir.289 Bu eserin tamamı günümüze ulaşmamakla 

beraber bir kısmı mevcuttur. Ebu’l-Ferec İbnü’n-Nedîm (ö.385/987) el-Fihrist’inde 

ondan alıntılar yapmış ve bu eserin İsmâilîlere reddiye olarak yazıldığını belirtmiştir.290  

Bâtınîlere karşı ilk eser yazan Sünnî âlimlerden biri de Ebû Mansûr el-Mâtürîdî 

(ö. 333/944)’dir. Mâtürîdî, Horasan-Mâverâünnehir bölgesinde 4/10. yüzyılın 

başlarında görünür hale gelen ve muhaliflerinin dikkatini çekmeye başlayan Bâtınî-

İsmâilîleri muhatap alarak onlarla ilmî düzeyde mücadele eden muhtemelen ilk 

düşünürdür.291 Nitekim kendisi, Horasan bölgesinin genel karakteristik inancını teşkil 

eden düalist din algısıyla da mücadeleye eserlerinde oldukça fazla yer vermiş bir 

bilgindir.292  Mâtürîdî, er-Redd ale’l-Karâmita adlı iki eser kaleme almıştır.293 Bu 

 
289 Daftary, İsmailîler, s. 25. 

290 İbn Nedîm, el-Fihrist, s. 232.  

291 Avcu, Horasan-Mâverâünnehir’de İsmâilîlik, s. 19. 

292 Harun Çağlayan, Etik Açıdan Mâtürîdî’nin Hidayet Anlayışı, Ankara: Grafiker 

Yayınları, 2015, s. 25, 167. 

293 Ebû'l-Mu'în en-Nesefî, Tebsıratü'l-Edille fî Usûli’d-Dîn, Yayına haz, Hüseyin Atay, 

Ankara: DİB Yayınları, 2004, C. I, s. 472. Maturîdî'nin eserini zikreden diğer kaynaklar 

için Bkz., Mâtürîdî, Kitabü't-Tevhîd Açıklamalı Tercüme, çev, Bekir Topaloğlu, 

İstanbul: İSAM Yayınları, 2014, s. 27, 28. Sünnî ulamâ tarafından İsmâilîlere karşı 

reddiye türü eserler Maturîdî'den önce, yukarıda Daftary'nin de iddia ettiği gibi İbn 

Rizâm tarafından yazıldığı dillendirilmektedir. Ancak İbn Nedîm'in İbn Rizâm'dan 

yaptığı alıntıda İbn Rizâm'ın bir hadiseyle bağlantılı olarak verdiği h. 336 tarihi, (Bkz., 

İbn Nedîm, el-Fihrist, s. 234) miladi olarak 947/948 tarihlerine tekabül etmektedir. Bu 



 

90 

 

eserlerin ismi, er-Reddü ‘alâ Usûli’l-Karâmita ve er-Reddü Kitâbi’l-İmâme li ba’di’r-

Revâfız’dır.294 İbn Nedîm’in çağdaşı olan el-Malatî’nin et-Tenbîh ve’r-Redd alâ ehli’l-

Ehvâ ve’l-Bida’ adlı eserinin de belirli bölümlerinin Karâmitayı reddetmek için 

yazıldığı belirtilmektedir.295 Önemli Eşârî kelamcısı Muhammed b. Tayyib b. 

Muhammed el-Bâkıllânî’nin (ö. 403/1013) Bâtınîlere karşı yazdığı eser günümüze 

kadar gelen en kapsamlı ilk eser olma özelliği taşımaktadır.296 Bâkıllânî’nin eserinin 

ismi, Keşfü’l-Esrâr ve Hetkü’l-Estâr fi’r-Reddi ale’l-Bâtıniyye’dir.297 Abdulkâhir b. 

 

tarihler ise İmam Maturîdî’nin ölüm tarihinden sonraya tekâbül etmektedir. Bu da bize, 

sanki Sünnî ekolden Bâtınîlere doğrudan isimlerini hedef alarak yazılan ilk kitabın 

Mâturîdi’ye ait olduğu izlenimi vermektedir.  

294 Şaban Ali Düzgün, “Semerkant İlim Dünyası ve Mâtürîdî”, Mâtürîdî’nin Düşünce 

Dünyası, ed, Şaban Ali Düzgün, Ankara: T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2014, s. 21.  

295 Gazâli, Fedâihu'l-Bâtıniyye, nşr, Abdurrahman Bedevî, Kuveyt: Dâru'l-Kütübi's-

Sekâfiyye, trz, (neşredenin önsözü) s. ج 

296 Mehmet Kalaycı, Tarihsel Süreçte Eşarilik-Maturîdilik İlişkisi, Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 2017. s. 254. 

297 Bu eserin günümüze kadar ulaşıp ulaşmadığı bilinmemekte idi. Bkz., Şerafettin 

Gölcük, “Bâkıllânî”, DİA, C. IV, s. 535. Ancak, Süleymaniye Kütüphanesindeki er-

Redd ale'l-Ehvâ adı altında Behlî'ye ait olarak kayıtlı eserin Bâkıllânî'nin sözünü 

ettiğimiz eseri olduğu anlaşılmıştır. Eser üzerine Suudi Arabistan'da iki tane mastır tezi 

hazırlanmış ve incelenerek tahkik edilmiştir. Bkz., Cemil Hakyemez, Betül Yurtalan, 

Mütekaddimûn Eşârîlerinin Şiîlik Eleştirileri (Bâkıllânî Örneği)”, Gümüşhane 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.7, S.14, s. 65: Aynı eser daha sonra 



 

91 

 

Muhammed el-Bağdâdî’nin (ö. 429/1037) el-Fark beyne’l-Fırak adlı eserinin belirli bir 

bölümü de Bâtınîleri tanıtmakla beraber onların fikirlerini reddetme amaçlı olarak telif 

edilmiştir.298 Gazâlî’nin çağdaşı olan Ebû’l-Muîn en-Nesefî (ö. 508/1115) de Bâtınî 

reddiyesi kaleme almıştır. Tebsıratü’l-Edille’sinde el-İfsâd li Huda’i ehli’l-İlhâd isimli 

eserini Bâtınîlere reddiye için yazdığını ifade etmektedir.299 

Bâtınîlere karşı yazılan reddiye mahiyetli eserler, ilk dönem Makâlât türü eserlere 

nazaran daha ağır bir dil ve dışlayıcı bir üslupla yazılmıştır. Bu reddiyeci mantığın 

neticesi olarak da bazı aşırılıklar, çelişkiler ve tutarsız genellemelere 

rastlanılabilmektedir. Özellikle 5/11. asrın başlarında yazılan gerek Makâlât türü eserler 

gerek reddiyeler bu gibi aşırı iddialardan etkilendikleri ve birbirlerine yakın bir dil 

kullandıkları görülmektedir. Gerek Kummî ve Nevbahtî gibi Şiî düşünürler gerek Eşârî 

gibi Sünnî düşünürlerin eserlerinde reddiyeci ve ötekileştirici üsluba fazla 

rastlanılmamaktadır.300 Meselâ, Eşârî, İsmâilîyye ve Karâmita hakkında bilgi verirken 

 

Türkiye’de de bir doktora çalışması içinde tahkik edilerek incelenmiştir. Ali Aslan 

tarafından yapılan bu çalışmada ise eser, Ebû Hafs el-Kebîr isminde bir kişinin adına 

kayıtlı olduğu belirtilmektedir. Bkz., Ali Aslan, Bâkıllânî’nin Keşfü Esrâri’l-Bâtınîyye 

Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili, Yayımlanmamış Doktora Tezi, İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2018, s.15.  

298 Abdü’l-Kâhir el-Bağdâdî, el-Fark beyne'l-Fırak, Beyrut: Dâru'l-Kütübi’l-İlmîyye, 

2009, s. 213- 239. 

299 en-Nesefî, Tebsıratü’l-Edille, C. II, s. 446.  

300 Avcu, Erken Dönem İsmâilîliğinde Şeriatın Neshi Sorunu Üzerine, 2009, s. 8. 



 

92 

 

kısaca imamet hususundaki fikirlerini aktarırken301 bir asır sonra Bağdâdî, çok sert bir 

dille eleştirdiği Bâtınîleri İslam’a Yahudilerden Hıristiyanlardan ve Mecûsîlerden daha 

çok zarar vermekle itham edecek kadar ileri gitmiştir.302 Aynı şekilde diğer bir Sünnî 

kelamcı olan Ebu’l-Muzaffer Şehfûr b. Tâhir b. Muhammed el-İsferâyînî (ö. 471/1078) 

de Bâtınîlerin fitnesinin Deccal’in fitnesinden daha şerli bir fitne olduğunu iddia ederek 

aynı dışlayıcı ve aşırı dili kullanmaya devam etmiştir.303 Bu dışlayıcı ve tekfir uslûbu 

ileriki dönemlerde şiddetini artırarak devam etmiştir. Bağdâdî’den üç asır sonra, İslam 

düşüncesinin en etkili siması İbn Teymiyye, Bâtınîleri İslam dairesine hiç katmadığı 

gibi onları hiçbir dinle alakası olmayan, küfrün en zirvesini temsil eden kişiler olarak 

lanse etmeye çalışmıştır. Onların dinlerinin felâsife, Sâbiiyye ve Mecusilerden karma 

sapkın bir inanç olduğunu iddia etmiştir.304 

Modern dönemde yazılan İsmâilîlerle ilgili bazı eserlerde ise, 4/10. yüz yıldaki 

Bâtınî karşıtı eserlerde polamikçi bir dil kullanılarak Bâtınîler hakkında “kara efsane” 

üretildiği iddia edilmiştir. Bu iddiayı dillendiren İsmâilî yazar Daftary, bu eserlerde 

İsmâilîliğin, İslam’ı içerden yıkmak için Ali soyundan olmayan sahtekârların özenle 

tasarladığı Müslüman sapkınlar olarak tasvir edildiğini dile getirilerek, İsmâilî 

muhaliflerinin aktardıklarının neredeyse birer efsaneden ibaret olduğu intibaını vermeye 

 
301 el-Eşârî, Makâlâtü'l-İslamiyyîn, nşr, Hellmut Ritter, Wiesbaden: 1980, s. 26. 

302 Bkz., el-Bağdâdî, el-fark beyne’l-Fırak, s. 213. 

303 el-İsferâyînî, et-Tebsîr fi'd-Dîn ve Temyizi'l-Fırkati'-n-Nâciye ani'l-Fırakı'l-Hâlikîn, 

Lübnan:Âlemü'l-Kütüb, 1983, s. 140.  

304 İbn Teymiyye, Minhâcü’s-Sünne, C. VIII, s. 258. 



 

93 

 

çalışmaktadır.305 Ancak, Daftary’nin “kara efsane”nin fikir babası olarak gördüğü İbn 

Rizâm’ın306 İsmâilîlerin akideleri ile ilgili aktardığı bilgilerin Muhammed b. 

Muhammed b. el-Hasen et-Tûsî’nin (ö. 672/1274) incelemeleriyle birebir örtüştüğünü 

Modern dönemin önemli bir İsmâilî uzmanı İvanov’un ortaya koyduğu307 göz önüne 

alındığında Daftary’nin de en azından İsmâillîlere muhalifleri tarafından yöneltilen 

tenkitler hususunda objektif davranmadığı gözükmektedir. Özellikle İbn Rizâm’ın 

İsmâilî-Karmatîler hakkında yazdığı reddiyenin elimizde mevcut olan bölümlerindeki 

İsmâilî-Karmatîler hakkında aktardığı bilgiler, klasik ve modern kaynaklardaki 

bilgilerle büyük ölçüde örtüşmektedir. Karmatîlerin İsmâilîlerle olan fikri iltisakları göz 

önüne alındığında klasik İsmâilî eleştirisi eserlerdeki bilgileri toptan “kara efsane” 

olarak değerlendirip uydurma olduğunu idda etmek en azından tarihi vesikalara 

güvenmemek demektir. İsmâilî düşüncenin setr/gizlilik dönemi olarak bilinen ilk bir 

buçuk asırlık dönemle ilgili bilgiler, çoğunlukla yaşanmış vakıaların sözlü olarak 

aktarılmasından ibarettir. İbni Rizâm’ın bu sözlü tarih aktarımlarının içerisinde de 

 
305 Bkz., Daftary, Gazzâlî ve İsmâiliyye, s. 20, 21. Henry Corbin de Alamut efsaneleri 

üzerinden İsmâilîler hakkında ortaya atılan iddiaları “kara roman” diyerek safsatadan 

ibaret olduğunu belirtir. Bunun sorumlusu olarak da Haçlılar ve Marko Polo’nun 

hayellerine işaret etmek suretiyle İsmâilî-Bâtınîler hakkındaki suçlamaları setretme 

cihetine gider. Bkz., Henry Corbin, İslam Felsefesi Tarihi Başlangıçtan İbni Rüşt’ün 

Ölümüne, çev, Hüseyin Hatemi, İstanbul: İletişim Yayınları, 2015, C. I, s. 150, 185. 

306 Daftary, İsmailîler, 2017, s.162. 

307 W. İwanow, A Guide to İsma'ili Literatüre, London 1933, s. 56'dan aktaran Ekinci, 

age, s. 13.  



 

94 

 

İsmâilî-Karmatîlerin akidesinin bozukluğunu içeren birçok bilgi aktarılmaktadır.308 

Ayrıca İsmâilîlerin bütün gruplarında dinî epistemolojilerini temellendirdikleri “bâtınî 

te’vil”, İbn Rizâm’ın ilk İsmâilî reddiyesi eserindeki bâtınî te’vil dotrini ile birebir 

örtüşmektedir.309  

 

2. Gazâlî’nin Bâtınîlere Karşı Yazdığı Eserler 

 

Gazâlî’nin dönemine gelinceye kadar yazılan reddiyelerde, muhatap olunan Bâtınî 

kitlenin yapılanma biçimi ve davetlerinin amacı hususunda tereddüde düşülmesi, 

Bâtınîlerin görüşlerini eleştirmek amacıyla yazılan eserlerin bakış açılarına ve 

içeriklerine de yansımıştır. Büyük ölçüde bir kelamcı refleksiyle yazılan eserler istenilen 

neticeyi meydana getirmediği gibi, her geçen gün İsmâilîlere kulak verenlerin sayıları 

da artmaya başlamıştır. Onların “zâhir” ve “bâtın” arasında ayrıma giden düalist bilgi 

ve şeriat anlayışları, farklı bir bakış açısının ürünüydü. Şeriatın emir ve yasaklarını ifade 

eden lafzî form, Kur’an’ın zahirî boyutunu ifade ederken, bunların asıl özünü teşkil eden 

bir de bâtınî boyutu bulunmaktaydı. Bu bâtınî boyutu da ancak masum imam talim 

 
308 İbn Rizâm’ın Karmatîlerin güçlü liderlerinden Ebû Said el-Cennâbî’ye dair aktardığı 

bir anektotda onun bir müntesibine: “Yahudîlik zayıf bir dindir, Hıristiyanlık şerlidir, 

İslam ise onda hiçbir şey yoktur; doğru olan bir şey varsa o da Mecûsîliktedir.” 

demektedir. İbn Rizâm, er-Red ale’l-İsmâilîyyeti’l-Karâmita ve Şerhu Mezâhibihim, thk 

ve nşr, Feyyaz b. Abdullah b. Mayuz es-Sebîtî, Medine: el-Câmiatü’l-İslamîyye bi’l-

Medîneti’n-Nebeviyye, h. 1436, s.219. 

309 Bkz., İbn Rizâm, er-Redd, s. 227, 229, 235-237, vd. 



 

95 

 

edebilirdi. Bu temel felsefeyi halka anlatmakla vazifeli olan dâîlerin ise dinin hem zâhir 

hem de bâtın tarafını ileri düzeyde bilmeleri gerekmekteydi. Özellikle bâtınî boyut 

açısından bakıldığında ideal bir dâînin mantık, felsefe, tarih ve coğrafya gibi alanlarda 

ansiklopedik bilgiye gereksinimi vardı. Dolayısıyla dâîler ve tartışma yöntemleri 

kelâmdan oldukça uzaktı.310 

 Bâtınî dâîler ve savundukları bâtınî fikirlere karşı kelâmın yapamadığını 

yapacak daha sağlam bir çerçeveye ihtiyaç duyulmuştu. Bu ihtiyaç da büyük ölçüde 

Gazâlî’nin çabalarıyla başarıldı. Gazâlî, kendisinden öncekilerin mesafeli durduğu 

mantığı bu mücadelenin merkezine koydu.311 Bâtınîlerle karşı telif etmiş olduğu 

eserlerinde daima bu mantık örgüsünü kullanan Gazâlî, özellikle Bâtınîlerin doğru 

bilginin ortaya konulmasında “masum imam” teorilerini ilmin ölçütünü ortaya koyarak 

çürütmeye çalışmıştır.312 

Gazâlî, seleflerinin aksine Bâtınîlerin söylediklerini baştan reddetme yerine, daha 

önce Makâsıdü’l-Felâsife’de yaptığı gibi Bâtınîlerin fikirlerini ortaya koyarak anlamaya 

çalışmış, sonra onların mantıklı/akli olduğunu iddia ettikleri teorileri yine mantık 

prensibiyle çürütmüştür. Fedâihu’l-Bâtıniyye başta olmak üzere diğer Bâtınî reddiyesi 

eserlerinde bu mantık prensibi daima işletilmiştir. Gazâlî’nin hedefi “bâtınî aklı” 

eleştirmekle beraber daima nassın önceliğine de vurgu yapmaktır. Zira Bâtınî hareket 

hem aklın sınırlarını tanımamakta hem de nassın mümkün anlam çerçevesini te’vil 

mantığı ile berhava ederek mantığı, aklı, tarihî realiteyi göz ardı etmektedir. Fakat bunu 

 
310 Kalaycı, Eşarilik-Maturîdilik İlişkisi,  s. 255-257. 

311 Kalaycı, age, s. 257. 

312 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye,  s. 84.  



 

96 

 

paradoksal şekilde mantık prensibiyle yapmaktadır. Gazâlî, hem aklın kendi 

mekanizması ve sınırları içinde işletilmesini hem de nassın önceliğini vurgulayarak 313 

Bâtınîleri ilzam etme hedefi gütmüştür.  

 Gazâlî, Bâtınîlere karşı itirazlarını birçok eserinin farklı pasajlarında dile 

getirmekle beraber onlara karşı müstakil eserler de telif etmiştir. Onun gerek filozoflara 

reddiye tarzında yazdığı eserler gerek mantık ilmine dair kaleme aldığı teliflerinin de 

Bâtınîleri hedeflediği söylenmektedir. Siyasi ve kültürel bir tehlike olarak gördüğü 

Bâtınîlere karşı birçok eser telif etmesinin yanında, bir değerlendirmeye göre mantık 

ilmini İslamî ilimlerin içine dâhil etme gayretinin temelinde yatan hedefin de Bâtınîler 

olduğu söylenir. Buna göre Gazâlî, Bâtınîlerin İslamî nasları fütursuzca te’vil ederek 

birtakım şüphelerin zuhuruna sebebiyet vermelerinden dolayı dinî ilimleri sağlam bir 

yapıya kavuşturmak için mantık ilmini İslamî ilimlerin içinde temel bir unsur olarak 

işlemiştir.314 

 

2.1. Fedâihu’l-Bâtıniyye 

 

Bâtınîler’in Abbâsî halifesinin meşru olmadığına dair yoğun propagandalarını 

tesirsiz hale getirmek için bizzat Halife el-Müstazhir-Billah’ın (ö.512/1118) talimatıyla 

yazıldığı bilinen eserin isminin Fedâihu’l-Bâtınîyye ve Fezâilülü’l-Müstazhirîyye 

 
313 Yaşar Aydınlı, “Gazâlî'de Mistik Tecrübe ve Akıl”, Vefatının 900. Yılı Anısına Büyük 

Mütefekkir Gazâlî, Ankara: DİB Yayınları, 2013, s. 218.  

314 Özervarlı, “Gazzâlî”, DİA, C. XIII, s. 507. 



 

97 

 

olduğunu315 Gazâlî eserin mukaddimesinde zikretmektedir. Eserin el-Müstazhirî, er-

Redd ale’l-Bâtınîyye gibi isimleri zikredilmiştir.316 Bu eseri yazma fikrini ona ilham 

eden sebep, Abbâsî halifesi el-Mustazhirî’nin hilafetinin meşruiyeti endişesidir. Zira o 

sıralarda el-Mustazhirî Fâtımîlere karşı kendi iktidarının meşru olduğunu kanıtlama 

gayreti içerisinde idi.317 

Gazâlî’nin Selçuklu idaresinde önemli bir ikbale ulaşmasına vesile olan 

Nizamülmülk’ün de benzer endişeleri dile getirmesi, bu eserin siyasi bir projenin ürünü 

olduğunu ortaya koymaktadır.318 el-Mustazhirî’den önce de Abbâsî halifeleri, 

Fâtımîlerin siyasi otoriteyi Hz. Ali soyundan olan halifelere ait bir yetki olduğuna dair 

Abbâsî karşıtı ideolojilerini itibarsızlaştırmak ve kendi hilafet anlayışlarını toplum 

nezdinde sağlamlaştırmak için devrin ileri gelen ilim adamlarını kullanmışlardır. Kâdir-

Billâh, kendisine nispet edilen er-Risâletü’l-Kâdiriyye319 (el-Usûl) isminde Ehl-i 

Sünnetin inanç ilkeleri, Sünnî imamet anlayışını ve bidatçılara reddiye ihtiva eden bir 

eseri ileri gelen âlimlerin de katıldığı bir toplantıda okutturarak, bu âlimlere 

onaylatmıştır. Bu eserin Mehdî Camisi’nde halkın da katıldığı ilim halkalarında 

 
315 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 12-14. 

316 Bkz., Bedevî, Müellefâtü’l-Gazâlî, s. 82. 

317 Corbin, İslâm Felsefesi Tarihi, C. I, s. 321, 322. 

318 Mustafa Tekin, “Gazâlî: Soyut Okumalar ve Kalıp Yargıların Ötesinde”, TYB 

Akademi, Yıl. 1, S. I, 2011, s. 37. 

319 Mustafa Sabri Küçükaşcı, “Kâdir-Billâh”, DİA, C. XXIV, s. 128. 



 

98 

 

okutulduğu kaydedilmektedir. 320 Kendisinden sonraki halife Kâim-Biemrillah da aynı 

işi tekrarlayarak Sünnî hilafetin otoritesini tahkim etme politikasını ulemânın 

tasdikinden geçirmeye çalışmıştır.321 Ayrıca, kaynaklar Kadir-Billah’ın devrin Mutezilî 

âlimlerinden Ali b. Saîd el-İstahrî’ye (ö. 404/1013) Bâtınîlere reddiye amaçlı bir eser 

telif ettirdiğini de kaydetmektedir.322 Yine bu dönemin önemli Sünnî âlimlerinden 

Ebu’l-Hasen el-Mâverdî’nin (ö. 450/1058) telif ettiği el-Ahkâmü’s-Sultâniyye adlı 

eserin de Abbâsî halifesi Kâdir-Billâh veya Kâim-Biemrillâh’ın talimatı üzerine 

yazıldığı belirtilmektedir.323 Zaten Mâverdî de eserin mukaddimesinde: “Kendisine itaat 

edilmesi gereken kişinin emrine imtisalen bu eseri yazdım.”324 ifadeleri ile buna işaret 

etmektedir. Gerek Mâverdî gerekse Ebû Ya’lâ el-Ferrâ (458/1066) gibi Sünnî 

düşünürlerin İmamet meselesinin teorisini Sünnî perspektiften ele almaları, Bâtınîlere 

karşı yürütülen Abbâsî hilafetinin meşruiyetine dair mücadelenin devlet siyaseti 

 
320 Hatîb el-Bağdâdî, Târihu Bağdat, Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 2004, C. IV, s. 

257.  

321 İbn Kesîr, el-Bidaye ve'n-Nihâye,yy: Dâru’l-Fikr, 1986, C.XII, s. 49.  

322 Ebû Tâhir el-Kerecî, el-İ‘tikâdü’l-Kâdirî, thk, Muhammed el-Abdullatif, yy: 

Mecelletü Câmi‘atü Ümmü’l-Kura, 1427, s. 243; İbnü'l-Cevzî, el-Muntazam, C. 15, s. 

100. 

323 Hamilton A. R. Gibb, İslam Medeniyeti Üzerine Araştırmalar, Çevirenler, Kadir 

Durak v. dğr, İstanbul: Endülüs Yayınları, 1991, s.168; Mehmet Erkal, “el-Ahkâmü's-

Sultaniyye”, DİA, C. I, s. 555. 

324 el-Mâverdi, el-Ahkâmü’s-Sultâniyye, Beyrut: Dâru'l-Kütübi'l-İlmiyye, 2011, s. 3. 

 



 

99 

 

olduğunun önemli ipuçlarını vermektedir. Gazâlî’nin Fedâihu’l-Bâtınîyye’sinin 

neredeyse yarısına yakın bir bölümünün de imamet meseleleri ve el-Müstazhirî’nin 

meşru halife olduğuna dair tezleri ihtiva etmesi, mezkûr siyasi projenin ispatı gibi 

durmaktadır.  

Gazâlî’nin bu eserini Bağdat Nizamiye Medresesi’nde hocalığı esnasında325 veya 

Bağdat’ı terk ettikten sonra inziva dönemlerinde yazdığına326 dair farklı iddialar varsa 

da Gazâlî el-Münkız’da bu eseri Bağdat’ta yazdığını söylemektedir.327 Griffel ise, 

Bağdat’a gelmeden önce gerek Fedâihu’l-Bâtınîyye’yi gerek diğer Bâtınî eleştirisi olan 

eserlerinin en azıdan müsveddelerinin hazırlanmış olduğunu iddia etmektedir. Bu 

eserlerin yayımlanması ise Nizamiye Medresesi’nde hocalığı esnasında 488/1095 

yıllarındadır.328 Sallâbî’nin zaman tertibine göre sıraladığı listede de Bâtınî eleştirişi 

eserler, 478/1085-488/1095 tarih aralığındadır.329 Bu tarihlerin bir bölümünde Gazâlî 

henüz Bağdat’a gelmemiştir. Diğer bölümünde ise Nizâmiye’de hocadır.  

 Gazâlî, bu eserini Bâkıllânî’nin bâtınî gruplardan Râfizîlere ret amaçlı yazdığı 

Keşfü’l-Esrâr ve Hetkü’l-Estâr adlı eserine dayanarak yazdığını İhyâ’da 

 
325 İlyas Çelebi, 900. Vefât Yılında İmâm Gazzâli, İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, 2011, s. 19. 

326 900. Vefât Yılında İmâm Gazzâli, (Takdim), İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, 2011, s.16. 

327 Gazâlî, el-Münkız, s. 593. 

328 Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 69,70. 

329 Sallâbî, el-İmamü’l-Gazâlî, 2017, s. 20.  



 

100 

 

belirtmektedir.330 On bölüme ayırdığı eserin birinci bölümünde takip edeceği metodu 

beyan etmiştir. İkinci bölümde Bâtınîlerin isim ve lakaplarını saymıştır. Üçüncü 

bölümde Bâtınîler’in insanları aldatmak için kullandıkları tuzakları açıklamaktadır. 

Dördüncü bölümde Bâtınîler’in mezheplerini tafsilatlı bir şekilde izah eder. Beşinci 

bölümde te’vil nazariyelerini, altıncı bölümde mezheplerini haklı çıkarmak için ortaya 

koydukları mantıki delillerini, yedinci bölümde “masum imam” teorilerini detaylı bir 

şekilde tartışmaya açmıştır. Sekizinci bölümde Bâtınîlerin tekfir edilmesi hususunu, 

dokuzuncu bölümde ise el-Mustazhirî’nin gerçek imam olduğunu delillendirmeye 

çalışmıştır. Onuncu Bölünde ise imamet müessesesinin meşru bir şekilde 

sürdürülebilmesi için imamın yerine getirmesi gereken ilmî ve amelî vazifeleri izah 

etmiştir.331  

 

2.2. Huccetü’l-Hakk 

 

Gazâlî’nin Bâtınîlerin mezheplerinin bozuk olduğuna dair yazdığı ikinci eserdir. 

Gazâlî, bu eserini Bağdat’ta iken kendisinden Bâtınîlik konusunda bilgi istenmesi 

üzerine yazdığını beyan etmektedir.332 Ayrıca bu eseri kelâm ilminin konusu ile ilgili 

 
330 Gazâlî, İhyâ, C. II, s. 187. 

331 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 14-15. Bu eserin kütüphanelerde yazma nüshaları 

bulunmakla beraber farklı basımları yapılmıştır. Yazma nüshaları ve baskıları için bkz, 

Bedevî, Müellefâtü’l-Gazâlî, s. 82, 84; İlhan, “Bâtınîyye”, DİA, C. V, s. 292. Bâtınîliğin 

İçyüzü adıyla Avni İlhan tarafından Türkçeye tercüme edilmiştir. 

332 Gazâlî, el-Münkız, s. 593.  



 

101 

 

tartışmayı aktardığı Cevâhiru’l-Kur’an adlı eserinde de Bâtınîlere reddiye olarak 

yazdığını belirtir.333 Gazâlî’nin eserleri hakkında bilgi aktaran klasik ve modern 

kaynaklarda Huccetü’l-Hakk olarak zikredilen eseri, Şafi’î müellif Muhammed b. 

Abdullah el-Vâsitî Kitabü Huccetü’l-Hakk fi Tevcîhi’l-Es’ileti ale’l-Eimmeti şeklinde 

vermiştir.334 Gazâlî’nin çağdaşı olan hatta Gazâlî’nin talebeleri arasında sayılan335 Ebû 

Bekir İbnü’l-Arabî (ö.543/1148) ise eserin ismini Huccetü’l-Hakk fi’r-Reddi Ale’l-

Bâtıniyye olarak verir. İbnü’l-Arabî, bu eserin Farsça olarak kaleme alındığını ve Sultan 

Melikşah’ın talimatıyla yazıldığını belirtir.336 Gazâlî’nin bu eserinin Kavâsımü’l-

Bâtıniyye adlı eseri olduğu ve isminin de Huccetü’l-Hakk ve Kavâsımü’l-Bâtınîyye 

olması gerektiği337 iddia edilmekle beraber, Bedevî bunun doğru olmadığını 

Kavâsımü’l-Bâtınîyye’nin ayrı Huccetü’l-Hakk’ın ayrı bir eser olduğunu 

zikretmektedir.338 488/1095 yılında yazıldığı anlaşılan eser günümüze ulaşmamıştır.339 

 

2.3. Kavâsımü’l-Bâtıniyye 

 

 
333 Gazâlî, Cevâhiru'l-Kur’an, Beyrut: Dâru İhyâi'l-Ulûm, 1990, s. 39. 

334 Bedevî, age,1977, s. 85.  

335 Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 114. 

336 Ebû Bekir İbnü'l-Arabî, el-’Avâsım, s. 57.  

337 H. Bekir Karlığa, “Gazzâlî, Eserleri”, DİA, C. XIII. s. 521. Karlığa, bu iddiasından 

dolayı olsa gerek ki, Kavâsımü'l-Bâtınîyye'yi zikretmemektedir.  

338 Bedevî, Müellefâtü’l-Gazâlî, s. 86.  

339 Karlığa, Gazzâlî, Eserleri, C. XII, s. 521; Griffel, age, s. 65. 



 

102 

 

Gâzâlî’nin Bâtınîlerin “masum imam” fikirlerini mantıki delillerle çürütmeye 

çalıştığı küçük bir risaledir. Alamut Kalesinde Hasan Sabbah’ın bâtınîliği yayarak halkı 

ifsad ettiğini belirten Gazâlî, onun fasit fikirlerini çürütmek için bu eseri yazdığını 

belirtmektedir.340 Gazâlî, bu eserini el-Kıstâsü’l-Müstakîm,341 Cevâhiru’l-Kur’an342 adlı 

eserlerinde zikretmektedir. Goldzıher bu eseri Mevâhimü’l-Bâtınîyye olarak 

kaydetmiştir.343 Sehâvî ise bu eseri el-Kavâsım fi’r-Reddi ale Şübehi’l-Bâtıniyye olarak 

zikreder.344 Yazma nüshası Kastamonu Yazma Eserler Kütüphanesi’nden bulunan 

eseri,345 ilk olarak Ahmet Ateş yazma nüshasına dayanarak Türkçeye tercüme edip 

 
340 Gazâlî, Sırru’l-Âlemîn ve Keşfü mâfi’d-Dâreyn, Mecmû‘atü Resâil el-İmam el-

Gazâlî içinde, Kahire: Mektebetü't-Tevfîkiyye, trz, (h), s. 497. 

341 Gazâlî, el-Kıstâsü’l-Müstakîm, s. 96. 

342 Gazâlî, Cevâhiru’l-Kur’an, s. 39. Gazâlî'nin buradaki ifadesi Huccetü'l-Hak ve 

Kavâsımü’l-Bâtıniyye şeklindedir; bu da Huccetü'l-Hak ile Kavâsımü'l-Bâtıniyye'nin 

aynı eser olduğu izlenimini vermiştir. 

343 Ignace Goldzıher, Stereitschrift des Gazâlî Gegen die Bâtınijja-Sekte, Leiden: E.J. 

Brill, 1916, s.26; Şiblî Nûmânî de Gazâlî adlı eserinde bu eseri Mevâhim-i Bâtınîyye 

olarak zikreder. Bkz., Nûmânî, age, s. 69. 

344 Şemseddin es-Sehâvî, el-İ‘lân bi’t-Tevbîh limen Zemme et-Târih, thk, Franz 

Rosenthal, Beyrut: Müessetü’r-Risâle, 1986, s.198.  

345 Ahmet Ateş, “Kastamonu Genel Kitaplığında Bulunan Bazı Mühim Arapça ve 

Farsça Yazmalar”, Oriens, S. V/1, 1952, s. 35. Bu yazma nüshanın istinsah tarihi 

544/1149’dur. Gazâlî'nin vefatından 28 yıl sonra istinsah edildiği anlaşılan bu nüshanın 

ferağ kaydının hemen yanındaki hâmişte, nüshanın müellif nüshasından istinsah edilmiş 



 

103 

 

yayımlamıştır.346 Sonra tercümesiyle beraber Arapçası Bâtınîlerin Belini Kıran Deliller 

Kitab-ı Kavâsımü’l-Bâtınîyye ismiyle, ŞerefettinYaltkaya’nın Gazâlî’nin el-Kanûni’l-

Küllî fi’t-Te’vîl eserinin Te’vîlin Temel İlkeleri isimli tercümesiyle beraber kitap olarak 

yayımlanmıştır. Eserin girişindeki ifadelerden, Gazâlî’nin bu eserini bir arkadaşının 

isteği üzerine el-Mustazhirî’deki tafsilatlı izahları kısa ve öz bir üslupla anlatarak, 

arkadaşını Bâtınîlerin lideri Hasan Sabbah’ın basit mantıki delillerle ortaya koyduğu 

“talim” doktrininden uzaklaştırmak amacıyla yazdığı anlaşılmaktadır.347 Gazâlî bu 

eserinde, adından da anlaşıldığı üzere -”el-kâsıma” (bel kıran deliller)- Bâtınîlerin 

ispatlamaya çalıştıkları masum imamın gerekliliği yönündeki fikirlerini mantıki 

delillerle çürütmeye çalışmış; onların mantıki delillerini aynı yöntemle geçersiz kılma 

uğraşı vermiştir. Dört “kâsıma”ya ayırdığı eserinde, birinci kâsımada, doğru bilginin 

masum imamdan başkasından öğrenilemeyeceği tezini, ikinci kâsımada, birliğe 

götürdüğünden dolayı masum imama ihtiyaç olduğu fikrini, üçüncü kâsımada, 

insanların her birinin fikrinin farklı farklı olmasından dolayı ihtilaftan kurtulmanın 

 

bir asıl ile mukabele edildiği bilgisi yer almaktadır. Bkz., Mahmut Kaya, M. Cüneyt 

Kaya, age, (çevirenlerin girişi), s. 21. Eserle ilgili bu bilgi ve İbnü'l-Arabî'nin Huccetü'l-

Hak adlı eserin Farsça olarak yazıldığına dair anektod karşılaştırıldığında Kavâsımü'l-

Bâtıniyye ile Huccetü'l-Hak adlı eserlerin farklı eserler olması gerektiği tezi daha 

isabetli gözükmektedir.  

346 Bkz., Ahmet Ateş, “Gazâlî'nin "Bâtınîler’in Belini Kıran Delilleri" Kitab Kavâsım 

Al-Bâtıniyye”, AÜİFD, 1954, C. III, S. 1-2, s. 23-54. 

347 Gazâlî, Kitab-ı Kavâsımu'l-Bâtınîyye Bâtınîlerin Belini Kıran Deliller, Tercüme ve 

Neşreden, Ahmet Ateş, İstanbul: Büyüyenay Yayınları, 2017, s. 28, 37. 



 

104 

 

mümkün olmadığı, bu sebeple birlik fikrinin oluşması için masum imama ihtiyaç olduğu 

düşüncesini reddetmiştir. Dördüncü kâsımada da her meselede bir doğru ve bir de yanlış 

olacağını, doğrunun da masun imamdan öğrenilen bilgi olduğu yönündeki iddialarını 

mantık ilminin özellikle kıyas kurallarını işleterek iptal etmeye çalışmıştır.  

 

2.4. Cevâbü Müfassılü’l-Hılâf 

 

Gazâlî’nin Hemedan’da iken kendisine sorulan bazı sorulara verdiği cevapları 

ihtiva eden ve on iki bölümden oluştuğunu söylediği bu eserini348 diğer bazı kitaplarında 

zikretmektedir. el-Kıstasü’l-Müstakîm’de aynı isimle,349 Cevâhiru’l-Kur’an’da 

Mufassalü’l-Hılâf fi Usûli’d-Dîn,350 el-Münkızü mine’d-Delâl’da ise Mufassalü’l-

Hılâf351 olarak geçmektedir. Sübkî ise bu eseri Mufassalü’l-Hılâf fi Usûlü’l-Kıyas352 

ismiyle kaydetmektedir. Bu eser günümüze ulaşmamıştır.353 

 

2.5. Cevâbü’l-Mesâili’l-Erba’i Elletî Seelehe’l-Bâtınîyyetü bi-Hemedân 

 

 
348 Gazâlî, el-Münkız, s. 593. 

349 Gazâlî, el-Kıstâsü’l-Müstakîm, s. 96. 

350 Gazâlî, Cevâhiru’l-Kur’an, s. 39. 

351 Gazâlî, el-Münkız, s. 593. 

352 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfi’iyye, C.VI, s. 227. 

353 Karlığa, Gazzâlî, Eserleri, C. XIII, s. 521. 



 

105 

 

Gazâlî’nin herhangi bir eserinde kendisinden bahsetmediği, Gazâlî’nin eserlerini 

zikreden Sübkî, Zehebî ve Zebîdî gibi âlimlerin de eserlerinde zikretmedikleri bu eseri, 

Bedevî, Gazâlî’ye aidiyeti kesin olan eserler arasında zikretmiştir.354 Ayrıca Bouyges, 

Gazâlî’nin Hemedan’da iken Bâtınîler tarafından “dört mesele” hakkında sorulan 

sorulara cevap mahiyetinde yazılar yazdığını ifade ederek bu eserin varlığına işaret 

etmiştir.355 Bu eserin tahkik ve neşrini yapan Muhammed Abdû, Gazâlî’nin Bâtınîlerle 

ilgili yazdığı diğer eserleri başta olmak üzere bazı eserlerindeki fikirleri ve kullandığı 

üslûp benzerliğinden; özellikle el-Madnûnü bih alâ Gayri Ehlih adlı eserindeki “faslün 

fi teklîfillâhi Teâlâ ibâdehû”356 başlıklı bölümün mezkûr esere bütün yönleriyle 

benzemesinden dolayı bu eserin de Gazâlî’ye nispetini ortaya koymuştur. Ayrıca 

Sübkî’nin, Gazâlî’nin biyografisini aktardığı Tabakâtü’ş-Şâfiîyye’sindeki bazı 

sapkınların Gazâlî’ye şerî mükellefiyetler ile ilgili sordukları sorulara verdiği 

cevapların357 da gerek lafız gerek mana yönünden bu eserdeki cevaplarla örtüştüğünü 

belirtmiştir.358 

 
354 Bedevî, Müellefâtü’l-Gazâlî, s. 132 

355 Maurice Bouyges, Essai de Chronologiedes Oeuvres de Al-Ghazali (ed. Mihel 

Allard) Beyrut 1959, s. 45-46'dan aktaran Çağrıcı, age, s. 28.  

356 Gazâlî, el-Maznûnü bih alâ ğayri Ehlih, Mecmû‘atü Resâil el-İmam el-Gazâlî içinde, 

Kahire: Mektebetü't-Tevfîkiyye, trz, (g) s. 362-366. 

357 Bkz., Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfi’iyye, C.VI, s. 268-283. 

358 Gazâlî, Cevâbü'l-Mesâili'l-Erba‘i elletî Seelehe'l-Bâtınîyyetü bi-Hemedân, thk ve 

nşr, Muhammed Abdû, Lübnan 2011, (neşredenin mukaddimesi) s. 19,20. 



 

106 

 

Bu eser ilk defa el-Menâr dergisinde 1908 yılında yayımlanmıştır.359 el-Menâr 

dergisindeki neşri Bağdat’ta Seyyid Mahmud Şükrü Efendî el-Âlûsî tarafından tespit 

edilen yazma nüshaya dayanılarak yapılmıştır. 2011 yılında Gazâlî’nin es-Sırrû’l-

Masûn el-Müstenbitü mine’l-İlmi’l-Meknûn adlı eseriyle beraber Muhammed Abdû 

tarafından yapılan neşri ise Manchester Üniversitesi’nin Rylands Kütüphanesi’ndeki 

nüshaya dayanılarak ve iki nüshanın karşılaştırılmasıyla yapılmıştır.360 

Gazâlî bu eserinde şerî mükellefiyetlerin amaçlarını kendisine sorulan sorulara 

cevap sadedinde beyan etmiştir. Dinde aşırı giden, birtakım fasit önermelerle halkın 

aklını karıştırarak şeriatın bazı emir ve nehîlerinin gereksizliğini ve makul olmadığını 

öne sürerek fesat çıkarmaya çalışanların361 iddialarını dört başlıkta zikretmiştir. 

Bâtınîlerin temel iddiası, Hz. Allah kullarının ibadetlerine ihtiyacı yokken niçin onları 

ibadetle mükellef tutmuştur?362 Allah’ın kullarına mükâfat ve ceza vermesi için niçin 

birtakım ibadetleri emredip, birtakım şeylerden onları sakındırmıştır? Bunlara gerek 

olmadan Allah kullarına mükâfat ve ceza vermeye kadir değil midir? Hz. Allah insanlara 

bir menfaat sağlaması için ibadeti emretmiştir, ancak O, kullarına bu menfaatleri kulları 

ona ibadet etmeden de vermeye kadir değil midir? Bu sebeple akli olarak 

düşünüldüğünde şerî yükümlülükler gereksiz olmalıdır; yoksa Allah’ın hikmetsiz bir 

emir vermesi düşünülemez. O zaman şerî yükümlülüklerin makul bir izahının olması 

 
359 el-Menâr, C. XI, s. 601-608.  

360 Gazâlî, Cevâbü’l-Mesâili’l-Erba’i, (neşredenin mukaddimesi) s. 23. 

361 Gazâlî, age, 2011, s. 31. 

362 Gazâlî, age, 2011, s. 31. 



 

107 

 

lazımdır yönündeki mülâhazalardır.363 Gazâlî bu iddiaları akli ve nakli delillerle 

çürütmeye çalışarak, Hz. Allah’ın, kullarının kendisine ibadet etmesine ihtiyacı olmasa 

da şerî hükümlerin kulları için lüzumunu ortaya koymaya çalışmıştır. 

 

2.6. Ed-Dürcü (ed-Dercü)’l-Merkûm bi’l-Cedâvil 

 

Gazâlî bu eserini Tûs’ta Bâtınîlerin kendisine yönelttikleri bazı zayıf iddialarına 

cevap olarak yazdığını ifade etmektedir.364 Muhammed b. Abdullah el-Vâsitî et-

Tabakâtü’l-Aliyye fî Menâkıbi’ş-Şâfiiyye adlı eserinde bu eseri el-Cedâvil el-Merkûm 

olarak kaydetmiştir.365 Bu eser de günümüze ulaşmayan eserler arasındadır.366 

 

2.7. el-Kıstâsü’l-Müstakîm 

 

Bâtınîlerin Cabir b. Hayyan’dan itibaren sıkça tekrarladıkları “mîzân” kavramı 

üzerine yoğunlaşan eser, Gazâlî’nin Batınîlere reddiye amaçlı yazdığı eserlerin 

sonuncusudur.367 Bu eserin tam ismi bazı yazma nüshalarda el-Kıstasü’l-Müstakîm li 

 
363 Gazâlî, age, 2011, s. 32, 33. 

364 Gazâlî, el-Münkız, s. 593.  

365 Bedevî, Müellefâtü’l-Gazâlî, s. 159; Abdülemir el-A‘sam, el-Mülhak Tercümetü’l-

Gazâlî fî Tabakâti’l-Aliyye li’l-Vâsıtî, Beyrut: yy: 1980, s.185. 

366 Karlığa, Gazzâlî, Eserleri, C. XIII. s. 521.  

367 Karlığa, age, C. XIII. s. 520. 



 

108 

 

Takvîmi ehli’t-Ta’lim olarak geçmektedir.368 Zehebî bu eseri Gazâlî’nin Bağdat’ı terk 

edip Şam’daki uzleti esnasında yazdığını belirtir.369 Griffel ise Bağdat’a gelmeden önce 

yazmış veya tasarlamış olabileceğini iddia etmektedir.370 Ancak Brockelmann bu eserin 

Gazâlî’nin son eserlerinden biri olduğunu aktarır.371 Çağrıcı, Gazâlî’nin inzivaya 

çekildiği dönemde Kudüs’ün işgaliyle bütün İslam âlemini derin üzüntüye boğan Haçlı 

Seferleri karşısında sessiz kalmasının sebeplerini tartışırken, onun bu dönemde İslam 

dünyasının önemli bir sorunu haline gelen Bâtınîlik fitnesiyle meşgul olduğunu, 

dolayısıyla Horasan’dan uzak topraklardaki Haçlı Seferleri konusuna vakit ayıramadığı 

yorumunu yapar. Gazâlî’nin Bâtınîlik ile ilgili bazı eserlerini bu dönemde yazdığını 

belirterek, el-Kıstâsü’l-Müstakîm’i de bu dönem içinde zikreder.372 

Propagandalarında mantığı ve akli delillerin zorunluluğunu reddederek Sünnî 

bilginlerin ürettiği İslamî epistomolojiyi reddeden İsmâilîlere karşı bir reddiye olarak 

yazılan bu eser, kıyasın yerine kullanılan “kıstas”ın beş farklı türünü belirler. Gazâlî bu 

beş kıstasın tümüyle anlaşıldığında neyin kesin bilgiyi oluşturduğuna dair ihtilafın 

çözüme kavuşacağını belirtir. Bu yolu takip etmek –yani Aristotelesçi mantığı tatbik- 

 
368 Ali Rıza Karabulut, Ahmet Turan Karabulut, Mu’cemü’t-Tarihi’t-Türasi’l-İslamî fi 

Mektebâti’l-Alem (el-Mahtûtât ve’l-Matbûât), Kayseri: Dâru’l-Akabe, 2001, C.V, s. 3193; Ali 

Rıza Karabulut, “Gazâlî’nin Eserleri”, Ebu Hamid Muhammed el-Gazâlî (1058-1111), Kayseri: 

Erciyes Üniversitesi Gevher Nesibe Tıp Tarihi Enstitüsü, 1988, s. 239. 

369 Zehebî, Siyeru A’lâmü’n-Nübelâ, C. XIV, s. 267. 

370 Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 69.  

371 Carl Brockekmann, Geschichte der Arabischen Litteratur Erster SupplementBand, 

(GAL), Leiden: E.J. Brill, 1937, C.I, s.749.  

372 Çağrıcı, Gazzâlî, C. XIII, s. 493. 



 

109 

 

neyin kesin olarak kanıtlanabileceğine ve neyin kanıtlanamayacağına ilişkin ihtilafları 

çözebilir.373 Gazâlî, bu eseri hakkında, müstakil bir kitap olarak telif edildiğini, 

anlayarak okunup anlaşıldığında Bâtınîlerin masum imamına ihtiyaç kalmayacağını ve 

bilginin ölçüsüne ulaşılacağını beyan eder.374 Gazâlî, eserin ilk bölümünün girişinde 

Ehl-i talimden/Bâtınîlerden biri ile yolculuk esnasında karşılaştığını, bu şahsın 

kendisine beklemediği birtakım sorular yönelterek tartıştığını ve kendisinin de bu 

sorulara cevaplar verdiğini belirtir.375 Eser söz konusu şahsın sorduğu sorulara 

Gazâlî’nin verdiği cevaplardan oluşmaktadır. Bu eserde Gazâlî, Bâtınîlerin masum 

imamdan öğrenilebilecek talim doktrinlerini mantık mizanıyla geçersiz kılmayı 

amaçlamıştır. Mantık kurallarının Kur’an’dan pekâlâ çıkarılabileceğini ortaya koymaya 

çalışan Gazâlî, doğru bilgiyi “kıstâsü’l-müstakîm” ile ölçtüğünü bunu da Kur’an’dan 

talim ettiğini belirtmektedir.376 Mantığın Kur’an kaynaklı olduğunu belirten Gazâlî, 

eserinde kıyasın bütün şekillerine ayetlerden örnekler vermektedir. Ehli havassa hitap 

eden eserde Gazâlî, Bâtınî muhatabının sorduğu mantık mîzânlarını Kur’an ayetleriyle 

açıklamaktadır. Burhan olarak isimlendirdiği mîzânın Kur’an kaynaklı olduğunu ifade 

eden Gazâlî, bu mîzânın şekillerini de Kur’an’dan öğrendiğini belirtir. Bu mîzânların 

kullanımının da peygamberlerden öğrenilebileceğini ifade eden Gazâlî, masum 

 
373 Gazâlî, Faysalü’t-Tefrika beyne’l-İslam ve’z-Zendeka, Mecmû‘atü Resâil el-İmâm 

el-Gazâlî, içinde, Kahire: Mektebetü't-Tevfîkiyye, trz, (b), s. 262; Griffel, Gazâlî’nin 

Felsefi Kelâmı,  s. 192.  

374 Gazâlî, el-Münkız, s. 594.  

375 Gazâlî, el-Kıstâsü’l-Müstakîm, s. 44. 

376 Gazâlî, age, s. 48. 



 

110 

 

imamdan talim etme fikrini çürütmeye çalışır.377 Eserin birinci bölümünde marifet 

mîzânını anlatan Gazâlî, Kur’an’da “mîzân” kelimesinin geçtiği bazı ayetlerdeki 

mîzânın manasının Allah’ı tanımanın mîzânı/ölçüsü olduğunu vurgular.378 

Klasik mantığın kıyas şekillerini mîzân-ı teâdül, mîzân-ı ekber, mîzân-ı evsat, 

mîzân-ı asgar, mîzân-ı telâzum, mîzân-ı teânüd şeklinde isimlendiren Gazâlî, bunların 

her birinin şekil ve sonuçlarını Kur’an ayetleriyle örneklendirerek beş bölümde anlatır. 

Eserin yedinci bölümünde şeytanın Kur’an mîzânlarına karşı fasit bir mîzânının 

olduğunu söyleyen Gazâlî, şeytanın fasit mîzânının örneklerini vererek, Ehl-i talim’in 

bu fasit mîzânla nasıl hataya düştüğünü ortaya koymaya çalışır.379 Kur’an’ın ölçülerinin 

(mîzân) beş tane olduğu belirten Gazâlî, bunların akli ölçüler olduğunu (mîzânü’l-

akliyyât)380 ve Allah tarafından konduğunu, Cebrâil tarafından öğretildiğini ve Hz. 

İbrahim, Hz. Muhammed ve diğer peygamberler tarafından tatbik edildiğini belirtir.381 

Eserin sekizinci bölümünü masum imama ihtiyaç duymamaya dair iddialarına 

ayıran Gazâlî, Hz. Muhammed’in ismetinin de taklit yoluyla değil, ortaya koyduğu 

mîzânlarla tespit edilebileceğini ifade ederek, taklit yoluyla elde edilen inancın 

sakatlığını ortaya koymaya çalışır.382 Son iki bölümde de toplumun ihtilaf karanlığından 

 
377 Gazâlî, age, s. 50. 

378 Gazâlî, age,  s. 48,50 

379 Gazâlî, el-Kıstâsü’l-Müstakîm, s. 110-112. 

380 Gazâlî, Esâsü'l-Kıyâs, Riyad: Mektebetü'l-Abîkân, 1993, s. 26. 

381 Gazâlî, age, 2016, s. 54,56. 

382 Gazâlî, age, 2016, s. 126. 



 

111 

 

kurtulmasının yollarını ve re’y ve kıyasın tasviri ve bunların geçersiz tasvirleri ile ilgili 

açıklamalarda bulunmaktadır.  

Gazâlî’nin bu eseri üzerine 18.yüzyıl Osmanlı âlimlerinden Mehmet Tahir 

Lâlezârî (ö. 1204/1789) el-Mîzânü’l-Mukîm/Kavîm fi Ma’rifeti’l-Kıstâsi’l-Müstakîm 

adlı bir şerh telif etmiştir. Lâlezârî eserinde, Gazâlî’nin adeta yeni bir ilim tedvin ettiğini 

ve onu el-Kıstâsü’l-Müstakîm olarak isimlendirdiğini ifade ederek,383 bu esere olan 

hayretini belirtir. Bu eser üzerinden mantık ilminin gayesini de spesifik hale getiren 

Lâlezâri, mantığın gayesini “Tâbi olunan masum nebi Hz. Muhammet’ten teallüm ile 

tâbî olan imamın (Bâtınî imamların) taliminden ve re’y ve kıyastan müstağni 

olmaktır.”384 ifadeleri ile Bâtınîlerin masum imamın taliminin geçersizliğine 

hasretmeye çalışmıştır.  

el-Kıstâsü’l-Müstakîm’in çeşitli kütüphanelerde yazma nüshaları bulunmaktadır. Ayrıca 

matbu nüshaları da mevcuttur.385 Mehmet Tahir Lâlezârî’nin yaptığı şerhle ilgili yazma 

nüshalar da farklı kütüphanelerde bulunmaktadır.386 Ahmed Teymur Paşa (ö.1930) 

tarafından kurulan Mısırdaki el-Hizânetü’t-Teymûriyye kütüphanesinde el-Mizânü’l-

 
383 M. Tahir Lâlezârî, el-Mîzânü'l-Kavîm fi Ma'rifeti'l-Kıstâsi'l-Müstekîm, Süleymaniye 

ktp, Âşir Efendi, nr. 195, vr. 2b'den aktaran Ferruh Özpilavcı, “Gazâlî'nin Mantık İlmini 

Meşrulaştırmasının Mantık Tarihi Açısından Değerlendirilmesi”, İslami İlimler Dergisi, 

Yıl 7, C. 7, S.13, s. 190. 

384 Lâlezârî, el-Mîzânü'l-Kavîm, vr. 4a-b'den aktaran Özpilavcı, age, s. 151.  

385 Bkz., Bedevî, Müellefâtü’l-Gazâlî, s. 160,161; Gazâlî, el-Kıstâsü’l-Müstakîm, 

(neşredenin girişi) s. 17-19. 

386 Bkz., Bedevî, age,1977, s. 161. 



 

112 

 

Kavîm li Takvîmi’l-Kıstasi’l-Müstakîm (Tahrîr ve Tehzîb el-Kıstâsü’l-Müstakîm) 

isminde Ataullah Ahmed el-Ezherî’ye nispet edilen bir eser daha bulunmaktadır.387  

      el-Kıstâsü’l-Müstakîm’in Türkçeye tercümesi ilk defa Yaman Arıkan 

tarafından Hak Yolcusunun Miracı ismiyle 1971 tarihinde yapılmıştır.388  Eser, Doğru 

Ölçü adıyla İbrahim Çapak tarafından tekrar Türkçeye tercüme edilerek Arapça 

tıpkıbasımıyla ve geniş bir değerlendirmesiyle 2016 yılında neşredilmiştir. 

Gazâlî’nin bu eserlerinden başka Mektebetü’l-Evkâf el-Âmme’de kayıtlı beş 

varaktan ibaret Cevâbü’l-Es’ileti’l-Bâtıniyye ve Millet Yazma Eser/Fatih 

Kütüphanesi’de bulunan on beş varak Hamâkatü Ehli’l-İbâha isminde iki eseri daha 

bulunmaktadır.389 Ayrıca, Bâtınîlere karşı müstakil olarak kaleme aldığı Beyânü 

Fedâihu’l-İmamiyye390 ve Beyânü Fezâihü’l-İbâhiyye391 isminde iki eseri daha 

zikredilmektedir. Fakat Bedevî bu eserlerin müstakil birer eser olmadığını, farklı 

isimlerle zikredilen eserleri olduğunu söylemiştir.392 

Gazâlî, Bâtınîlere eleştiri mahiyetinde telif ettiği bu müstakil eserlerden başka 

diğer bazı eserlerinde de onlara yönelik eleştirilerini devam ettirmiştir. el-Munkızü 

mine’d-Dalâl, el-Mustasfâ, İhyâu Ulûmi’d-Din, Faysalü’t-Tefrika, Mişkâtü’l-Envâr, 

 
387 A. Rıza Karabulut ve T. Karabulut, Mu’cemü’t-Tarihi’t-Türasi’l-İslâmî, C.II, s. 1335 

388 Yusuf Turan Günaydın, “Gazâlî Tercümeleri: Osmanlı Devri ve 1928 sonrası İçin Bir 

Bibliyografya Denemesi” Divan Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi, C.16, S.30, (2011/1), 

s.88. 

389 A. Rıza Karabulut, A. Turan Karabulut, age, C. V, s. 3189, 3190. 

390 Sübkî, Tabakâtü’ş-Şâfi’iyye, CVI, s. 226. 

391 Zebîdî, İthâfü’s-Sâde,  C. I, s. 41. 

392 Bedevî, Müellefâtü’l-Gazâlî, s. 340. 



 

113 

 

Mi’yâru’l-İlm gibi eserlerinde de bâtınî düşünceyi eleştirmiştir. Gazâlî’nin bazı 

eserlerinin ise her ne kadar Bâtınîlere karşı herhangi bir reddi ön görmese de yazılma 

amacının Bâtınîlerin reddettiği re’y ile istidlal yöntemini ortaya koyma gayesi güden 

eserler olduğu belirtilmektedir. Esâsü’l-Kıyas adlı eserinin metin ve çevirisini neşreden 

Bayram Pehlivan, bu eserin yazılma sebeplerini tartışırken Bâtınîlerin İslamî ilimlerin 

epistemolojisini belirleyen re’y ve kıyası reddetmelerini bu eserin muhtemel telif 

sebepler arasında zikreder.393 

B- BÂTINÎLER/İSMÂİLÎLER 

 

1. Bâtınîlerin/İsmâilîlerin Doğuşu ve Tarihsel Kökleri  

 

Müslüman kültür ve siyasi hayatının başlangıçtan günümüze bitmek tükenmek 

bilmeyen siyasi ve fikrî hizipleşmesinin ana aktörlerinden birisi, kuşkusuz Şiî İslam’ın 

kollarından birini temsil eden İsmâilî-Bâtınîliktir. Doğuşundan günümüze kadar birçok 

farklı isim altında varlıklarına siyasi, fikrî, felsefi ve ictimaî sahada devam eden Şiî-

İsmâilîler, her ne kadar Sünnî İslam çevrelerince şiddetle eleştirilmek suretiyle İslam 

dışı olarak lanse edilmiş olsalar da onların İslam kültürünün gelişmesinde hatta 

muhalifleri olan Sünnî düşüncesin tekâmülünde çok büyük etkileri vardır. Siyasi 

 
393 Gazâlî, Esâsü’l-Kıyâs Fıkhî Kıyasın Esası: Tevkif, (İnceleme-Çeviri-Metin), çev. ve 

haz, Bayram Pehlivan, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurulu Başkanlığı, 2019, s. 16-

17. 



 

114 

 

hayatlarında Fâtımîler gibi önemli bir devlet kuran İsmâilî düşünce,394 tesis etmiş 

oldukları Beytü’l-Hikme ve Ezher gibi eğitim müesseseleriyle Sünnî düşüncenin siyasi 

ve fikrî boyutuna önemli alternatifler geliştirmişlerdir. Bu müesseseler ve buradan 

yetişen akademisyenler Sünnî siyaset ve fikir adamlarını telaşlandırarak toplumdaki 

egemenliklerinin devamını sağlayacak fikrî ve siyasi önlemler almaya zorlamıştır. 

Sünnî İslam’ın Şiî Fâtımî düşüncesine engel olmak için inşa ettirdiği Nizamiye 

Medreseleri bu başkaldırıya verilen kültürel mukabelenin bir sonucudur.395 İsmâilîler, 

siyasi alanda Cafer es-Sadık’ın oğlu İsmâil’in silsilesini gerçek imamlar olarak kabul 

etmek suretiyle Abbâsî halifeliğinin nüfuz alanlarında çok sayıda isyanı besleyerek, 

Abbâsî iktidarının çöküşe geçtiği onuncu yüzyılda Mısır’da iktidarı ele geçirerek 

dinamik bir sosyal ve ekonomik hareket meydana getirdiler. İsmâilîliğin fikrî boyutunun 

en etkili veçhesi ise bâtınî din anlayışıdır ki, bâtınî Şiîlik, İsnâaşeriyyeci Şiîlerden ziyade 

İsmâilîler arasında kapsamlı bir rol oynadığı396 gibi Sünnî irfancılığı da derinden 

etkilemiştir. Bâtınî doktrin, Sünnî İslam’ın fikrî bunalımlarından kurtulup yeniden 

 
394 İsmâilîlerin siyasi tarihlerinde kurdukları devletler için bkz, Mustafa Öz, 

Başlangıçtan Günümüze İslam Mezhepleri Tarihi, İstanbul: Ensar Neşriyat, 2016, s. 

304-306. 

395 Bkz., George Makdisi, Ortaçağ’da Yüksek Eğitim, çev, Ali Hakan Çavuşoğlu, 

Tuncay Başoğlu, İstanbul: Klasik Yayınları, 2018, s. 434-435.  

396 M.G.S. Hodgson, İslam’ın Serüveni: Bir Dünya Medeniyetinde Bilinç ve Tarih, 

İstanbul: İz Yayıncılık, 1995, C. I, s. 342. 



 

115 

 

dirilişe geçmesinin en önemli amili olan Gazâlî’nin entelektüel bir sentez 

oluşturmasının tetikleyici unsuru olmuştur.397 

Bâtınîlerin ortaya çıktıkları 8. yüzyıldan 12. yüzyıla kadar siyasi etkileri çok canlı 

olmakla beraber bu dönemden sonra siyasi tesirleri kırılmış fakat fikrî ve itikâdî tesirleri 

devam etmiştir. Bâtınî te’vil görüşleri, aşırı hatta mutedil çizgideki tasavvuf akımları 

üzerinde etkili olmaya devam etmiştir. Ayrıca felsefenin gelişmesi ve hür düşüncenin 

güçlenmesinde derin etkileri olmuştur.398 Şiî irfanının karşısında Sünnî irfanın ikame 

edilmesi bu etki-tepkinin sonucu şekillenmiştir. 

İsmâilî-Bâtınî fırka, Şiîliğin Sünnî İslam anlayışıyla yaşadığı en temel sorun olan 

imamet meselesi sebebiyle hem kendi ana gövdeleri olan Şiîlerden hem de diğer İslam 

itikâdî ekollerinden ayrıldılar. Bağımsız bir Şiî cemaati olarak İsmâilîlerin tarihi, 

148/765’te ölen Cafer es-Sadık’ın ölümünden sonra onun halefi ile ilgili anlaşmazlığa 

kadar götürülebilir.399 İsnâaşeriyye Şiîlerinden bazıları Cafer es-Sadık’ın oğlu Musa 

Kazım’ın imameti etrafında toplanarak ona biat ettiler. Diğer bir İmamî Şiî grup ise, 

Cafer es-Sadık’ın diğer oğlu İsmâil’in imametine inandılar ve iki ayrı fırkaya 

bölündüler. Birinci grup, İsmâil’in babası hayatta iken öldüğünü inkâr ederek onun 

yedinci imam olduğunu ve bir gün Mehdî ve Kâim olarak döneceğine inandılar. Mezhep 

tarihçileri el-Nevbahtî ve el-Kummî, İsmâil’i İmam-Mehdî kabul eden bu grubun 

 
397 Hodgson, age, C. II, s. 63. 

398 Hannâ el-Fâhûrî, Halil el-Cerr, Târîhu'l-Felsefetî'l-Arabiyye, Beyrut: Dâru'l-Ceyl, 

1993, C. I, s. 216-217. 

399 Daftary, Gazzâlî ve İsmâiliyye, s. 137.  



 

116 

 

mensuplarına “Has İsmâilîler (el-İsmâiliyyetü’l-Hâlisa) derken,400 Şehristânî (ö. 

548/1153) ise “el-İsmâiliyyetü’l-Vâkıfe” yani İmam silsilesini İsmâil’de bitirenler 

olarak tanımlamaktadır.401 Diğer grup ise İsmâil’in öldüğünü ve imametin onun oğlu 

olan Muhammed b. İsmâil emektûm’e (ö. 179/795 ?) geçtiğini iddia ettiler. Kaynaklar, 

bu grup İsmâilîlere Mübârekiyye ismini vermektedir.402 

Mübârekiyye İsmâilîlerin ilk temsilcileri olarak kabul edilir. Bu isimlendirme 

286/899 tarihine kadar devam etmektedir. Bu tarihten itibaren -Karmatî-Fâtımî 

bölünmesinden sonra- “İsmâiliyye” isimlendirmesi kullanılmaya başlanmıştır.403 

Kummî/Nevbahtî, İlk İsmâilîleri, (Hâlis İsmâilîler) Şiîliği ezoterik/bâtınî ve gnostik bir 

hareket olarak örgütleyen Ebû’l-Hattâb el-Esedî’nin (ö. 143/760) kurduğu,404 Cafer es-

Sadık ve Ebû’l-Hattâb’ın ve diğer imamların ilah olduğuna inanan aşırı gulât 

 
400 Kummî/Nevbahtî, Şiî Fırkâlar, s. 196. 

401 Şehristânî, el-Milel ve'n-Nihal Dinler, Mezhepler ve Felsefi Sistemler Tarihi, (Metin-

Çeviri), çev, Mustafa Öz, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2015, 

s. 221.  

402 Kummî/Nevbahtî, age, s. 197; Ferhad Daftary, Mu‘cemü't-Tarîhu'l-İsmâilî, 

Arapçaya çev, Seyfeddin el-Kasîr, Beyrut: Dâru's-Sâgî, 2016, s. 36.  

403 Avcu, Horasan-Mâverâünnehir’de İsmâilîlik, 2018, s. 44.  

404 Bernard Lewis, Usûlü’l-İsmâiliyye ve’l-Fâtımiyye ve’l-Karâmita, Arapçaya çev. 

Halil Ahmed Halil, yy: Dâru’l-Hırâse, 1980, s.70; Daftary, İsmailîler, s. 138. 



 

117 

 

Hattâbiyye405 fırkasıyla özdeşleştirir.406 Daftary, Mübârekiyye olarak isimlendirdiği İlk 

İsmâilîlerin Hattâbiyyenin aşırı fikirlerini benimsemediklerini iddia etse de407 

Kummî/Nevbahtî’nin Hattâbiyye fırkasının inançlarıyla ilgili verdiği bilgiler 

İsmâiliyye’nin Hattâbiyye’den birçok izler taşıdığını ortaya koymaktadır.408 Sonraki 

dönemlerde İsmâiliyyenin şiddetli eleştirilerle karşılaşması Hattâbiyyeden tevarüs ettiği 

fikirler sebebiyledir. Hatta İsmâiliyye hakkında kapsamlı bir doktora çalışması yapan 

Süleyman Abdullah es-Selûmî, İsmâiliyyenin köklerinin Hattâbiyye fırkasına 

dayandığını iddia ederek bazı temellendirmelerde bulunmuştur.409 İlk dönem önemli 

ricâl âlimlerinden İsnâaşeriyyeye mensup el-Keşşî’nin (III-IV/IX-X. yüzyıl) 

“İsmâiliyye, Hattâbiyyenin bizzat kendisidir” dediğini aktarmaktadır.410 

İsmâiliyye fırkasının, Muhammed b. İsmâil’den sonra İslam beldelerinde gizli 

olarak işlerini yürüten fakat dâîlerini açıktan açığa sevk eden gizli imamlar devresi 

başlamış oldu. Zira onlara göre yeryüzünde daima ister zâhir ve bilinen olsun ister bâtın 

 
405 İbn Hazm, el-Fasl Dinler ve Mezhepler Tarihi, (Metin-Çeviri), çev, Halil İbrahim 

Bulut, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2017, C. I, s. 

876, C.III, s. 472.  

406 Kummî/ Nevbahtî, age, s. 197. 

407 Bkz., Daftary, İsmailîler, s. 152.  

408 Hattâbiyye’nin İsmâiliyyede de olan fikirleri için Bkz., Kummî/ Nevbahtî, Şiî 

Fırkâlar,  s. 149, 152, 154, 166, 

409 Süleyman Abdullah es-Selûmî, Usûlü’l-İsmâiliyye, Riyad: Dâru’l-Fazîle, 2001, s. 

214-221. 

410Süleyman Abdullah es-Selûmî, age, s. 219. 



 

118 

 

ve gizli olsun mutlaka bir imam hayatta olup görevini yerine getirmesi gerekmektedir. 

İmam gizli olunca kanıtı olan dâînin zâhir olması gerekir. Bu grubun en meşhur lakabı 

ise Bâtıniyyedir.411 Bâtıniyyenin diğer bir lakabı olan Karâmita ise İsmâilîyye tarihinde 

önemli etkileri olan bir gruptur. Genel kabule göre Karmatîler 255/869 tarihinde 

Abbâsîlere karşı düzenlenen Zenc isyanında ortaya çıkmışlardır. Hareketin kurucusu 

olan Hamdan Karmat, (ö.293/906) Sâbiîliğe mensup olup 264/877-78 tarihinde 

Abdullah b. Meymûn’un yahut oğlu Ahmed’in dâîlerinden Hüseyin el-Ahvâzî’nin 

telkinleriyle İsmâilîyye hareketine katılmış, onun ölümünden sonra İsmâiliyyenin Kûfe 

bölgesindeki dâîsi olmuştur.412 Irak ve Suriye’de isyanlar çıkararak Abbâsî devletini 

sıkıntıya sokan Karmatî hareket, Fars’ta Güney İran’ın bazı bölgelerinde, Yemen’de ve 

Mâverâünnehir bölgesinde dâîler vasıtasıyla başarılı kampanyalar yürüterek 

taraftarlarını çoğaltmayı başarmışlardır.413 Nihayet Bahreyn’de bir devlet kurmayı 

başaran Karmatîler, Fâtımî halifesi Ubeydullah el-Mehdî’nin (ö. 322/934) imamet 

anlayışına getirdiği bazı değişiklikleri kabul etmemeleri sebebiyle bağımsız bir hareket 

olarak varlığını sürdürmeye devam etmiştir. 286/899’daki Fâtımî-Karmatî bölünmesi 

İsmâilîlik tarihindeki önemli ikinci bölünme olarak tarihe geçmiştir. Bu bölünmenin 

temel sebebi, beklenen Mehdî düşüncesinden kaynaklanmıştır. Fâtımî halifesi 

Ubeydullah el-Mehdî, kendisini beklenen Mehdi olarak ilan etmiş ve Muhammed b. 

 
411 Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, s. 254, 256. 

412 Sabri Hizmetli, “Karmatîler” DİA, C. XXIV, s. 510. 

413 Daftary, Gazzâlî ve İsmâiliyye, s. 142-143. 



 

119 

 

İsmâil’in Mehdi olarak döneceği fikrini reddetmiştir.414 Buna karşılık Hamdan Karmat 

ve kayınpederi Abdan gibi İsmâilî dâîler, Muhammed b. İsmâil’in Mehdi olarak 

geleceği fikrinde ısrar ederek Fâtımî halifelerinin beklenen Mehdî oldukları tezini 

tanımadılar.415 

Bâtınîlerin ortaya çıktıkları 2./8. asrın ikinci yarısı ile 3./9. asrın sonlarını 

kapsayan yaklaşık bir buçuk asırlık dönem gizlilik (setr) dönemi olarak bilinir ve bu 

dönemle alakalı bilgiler bir hayli kısıtlıdır.416 Takiyye anlayışının hâkim olduğu ve 

gizlenmiş imamın Mehdî olarak zuhurunun beklendiği bu devir, Fâtımîlerin kuruluşu ve 

Ubeydullah el-Mehdî’nin imametini ilan etmesiyle son bulmuştur. Bu dönemde 

İsmâiliyyenin pek çok bölgede mezhebi yayma veya devlet kurma faaliyetleri, 

Selemiyye’de bulunan mestur (gizli) imam tarafından yönetilmiştir. İsmâilî doktrininin 

en önemli unsuru olan, imam Muhammed b. İsmâil’in Mehdî olarak dönüp bütün 

dünyaya hâkim olacağı fikrî taraftarlarına telkin edilmiştir.417 

 
414 el-Nüveyrî, Nihâyetü'l-Ereb fi Fünûni'l-Edeb, Kahire: Dâru'l-Kütüb ve'l-Vesâikû'l-

Kavmiyye, 2003, s. 106-110; el-Makrizî, age, C. I, s. 66-68. 

415 Daftary, İsmailîler, s. 242. Fâtımîler’de imamet anlayışının değişmesi ve 

Karmatîler’in muhalif tutumu ile ilgili geniş bir analiz için Bkz., Tan, Bâtınîlik Kavramı 

ve Bâtınî Fırkaların Tasnifi Meselesi, s.121-126; Ali Avcu, “Fâtımî İmamet Anlayışında 

Değişim Süreci”, C.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2011, C. XV, S. 1, s. 155-159. 

416 Eymen Fuad Seyyid, ed-Devletü'l-Fâtımiyye fi Mısır, Kahire: ed-Dâru'l-Mısriyyetü'l-

Lübnâniyye, 1992, s. 29. 

417 Öz, Başlangıçtan Günümüze İslâm Mezhepleri Tarihi, s. 171.  



 

120 

 

Fâtımî dönemi, İsmâilîliğin altın çağını oluşturmaktadır. Bu dönemde İsmâilîler 

kendilerine ait bir devlete sahip oldular, İsmâilî doktrin ve edebiyat doruğuna ulaştı.418 

Louis Massignon, (ö.1962) İslam uygarlığına Fâtımî katkılar bakımından bu dönemi 

(4./10. yy.) “İslam’ın İsmâilî Yüzyılı” olarak tanımlamıştır.419 Radikal İsmâilî Şiîliğinin 

en başarılı ve uzun süreli politik başarısını temsil eden Fâtımîlerin420 her ne kadar Sünnî 

Abbâsî hilafetine siyasi rakip olarak ortaya çıktıkları dillendirilse de onların İslam 

medeniyetine katkıları siyasetten iktisada, dinî ilimlerden akli ilimlere, toplumsal 

hayatın bütün hücrelerine nüfuz ederek tarihteki yerini almıştır. Onların İsmâilî 

düşünceye katkıları ise daha önce dağınık, sistemsiz ve organizasyon gücü olmayan 

İsmâilî imamet düşüncesini, aktif ve enerjik bir konuma getirerek Abbâsî hilafetine 

fikren ve siyaseten alternatif bir aktöre dönüştürmeleridir.  

Fâtımîlerin altıncı halifesi Hâkim-Biemrillah (ö. 411/1021) döneminde İsmâilî 

düşüncenin temel taşı olan imamet hiyerarşisine ilâhî bir şahsiyet yüklemek isteyen bazı 

aşırı fikirli dâîler, Hâkim-Biemrillah’ın ilah olduğunu iddia ederek Fâtımî İsmâilî 

düşünceye önemli bir darbe vurdular.421 Fâtımîlerin resmi davet örgütlenmesi, Mısırlı 

İsmâilîler arasında artan sayıda taraftar kazanan bu yeni harekete kategorik olarak karşı 

 
418 Daftary, Gazzâlî ve İsmâiliyye, s. 148; a. mlf, İsmailîler, s. 220. 

419 Daftary, age, 2017, s. 222. 

420 Clıfford Edmund Bosworth, Doğuşundan Günümüze İslam Devletleri, çev, Hande 

Canlı, İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2005, s. 108. 

421 el-Makrizî, İtti’âzü’l-Hunefâ, C. II, s. 113. 



 

121 

 

olsa da422 daha önce Cafer es-Sadık’ın ilahlığına inanan Hattâbiyye423 fırkasıyla 

benzerlik arz eden Dürzîlik adındaki bu oluşum, İsmâiliyye’nin temel inançlarına 

muhalif bir zümre olarak yeni bir bölünmenin önünü açmış oldu.  

İsmâilîliğin, siyasi ve askerî mücadeleyi içinde barındıran Nizârî kolu gerek 

Müslümanlar gerek Batılılar tarafından hâkim devlet otoritelerine karşı gösterdikleri 

muhalefet hareketi ve gerçekleştirdikleri sansasyonel suikastlardan dolayı terörist olarak 

ilan edilen bir topluluktur. Nizârîler, Fâtımîler döneminde önemli bir kutuplaşmanın 

sonucunda ortaya çıkmıştır.  

Fâtımî İsmâilîler arasında en büyük ihtilaflardan biri, altıncı halife el-Mustansır 

(ö. 487/1094) döneminin sonunda ortaya çıktı. Devletin etkili veziri Ebu’n-Necm Bedr 

el-Cemâlî’nin (ö.487/1094) yerine geçen oğlu Ebû’l-Kasım Şahinşâh (Efdal b. Bedr el-

Cemâlî) (ö. 515/1121) el- Mustansır’ın Nizâr b. Mustansır’ı (ö. 488/1095) kendisinden 

sonra imamete vasiyet etmesine rağmen, bir saray darbesiyle el-Müsta’lî Billah’ı (ö. 

495/1101) Müsta’lî-Billah unvanıyla tahta geçirmek suretiyle imamete de onu atamış 

oldu.424 Bu hadise, Hasan Sabbah’ın İran ve Suriye’de liderliğini üstlendiği İsmâilî 

davet yapılanmasının tepkisine neden oldu. Bunun neticesinde İsmâilîlik Müsta’lî ve 

Nizârî olmak üzere birbirine düşman iki ayrı fırkaya ayrılmış oldu. Mısır ve Suriye’deki 

İsmâilîlerin çoğu, Yemen İsmâilîleri ve Gucerât’taki Hintli İsmâilî topluluğundan 

oluşan Müsta’lî İsmâilîliği, Kahire’deki Fâtımîler’in imametini tanıdılar. Öbür yanda bu 

 
422 Daftary, İsmailîler, s. 294. 

423 Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, s. 236. 

424 Arif Tamir, Tarihu'l-İsmâilîyye ed-Devletü'l-Fâtımîyyetü'l-Kebîr, London: Riad el-

Rayyes Books Ltd., 1991, C. III, s. 222; Daftary, age, 2017, s. 376, 277.  



 

122 

 

bölünmenin ana aktörü olan Hasan Sabbah’ın liderliğindeki Doğu Müslümanlarının 

içindeki İsmâilîler ve Suriye İsmâilîlernin bazıları, Nizâr’ın imametini desteklediler ve 

Kahire’deki Fâtımî yönetimiyle bütün ilişkilerini kestiler.425 Henry Corbin, (ö. 1978) 

Nizarîleri Doğu İsmâilîleri, Musta’lîleri ise Batı İsmâilîleri olarak isimlendirir.426 

Müsta’lî İsmâilîliği Hâfızıyye ve Tayyibiyye olarak ikiye bölündü; Hâfızıyye 

Fâtımî Devleti’nin resmi mezhebi olmakla beraber Fâtımîlerin yıkılışıyla ortadan 

kayboldu.427 Tayyibî İsmâilîliği ise 999/1591 tarihinde Davûdîler ve Süleymanîler428 

olarak bir bölünme daha yaşamış olsalar da Yemen ve Hindistan’da varlıklarını 

günümüze kadar devam ettirmişlerdir.429 Aynı Tayyibî Müsta’lî mirasa ve dinsel inanca 

sahip olan Davûdîler ve Süleymanîler dâî silsilesi konusunda anlaşmazlık 

içindedirler.430 

İsmâilî davet, Fâtımîler döneminde birçok dâî vasıtasıyla, Sünnî Selçuklu 

Devleti’nin egemen olduğu İran, Horasan, Suriye gibi bölgelerde büyük ilerlemeler kat 

etmiştir. Buralarda bâtınî fikirler İsmâilî dâîler vasıtasıyla halk nazarında hüsnükabul 

görmeye başlamış, Selçuklu Devleti’ne karşı dinî ve siyasal bir muhalefetin temelleri 

 
425 Ferhad Daftary, Alamut Efsaneleri, çev, Özgür Çelebi, Ankara: Yurt Kitap-Yayın, 

2008, s. 52, 53.  

426 Corbin, İslâm Felsefesi Tarihi, C. I, s. 158. 

427 Öz, Başlangıçtan Günümüze İslâm Mezhepleri Tarihi, s. 180-182. 

428 Arif Tamir, Tarihu'l-İsmâiliyye ed-Devletü'n-Nizârîyye, London: Riad el-Rayyes 

Books Ltd., 1991, C. IV, s. 69.  

429 Öz, age, 2016, s. 183. 

430 Daftary, İsmailîler, s. 457.  



 

123 

 

atılmıştır. Nizârî devletin fiilen kuruluşunun işareti olan, Hasan Sabbah’ın Alamut 

Kalesi’ni 483/1090’da ele geçirmesinden sonra, o zamana kadar gizli çalışan İranlı 

dâîler için yeni bir dönem başlamıştır. Bu dönem İsmâilî davetin fiilen ayaklanma 

başlattığı politik açıdan çok aktif bir evreyi temsil etmektedir.431 

Bu dönemde Nizârî İsmâilîlik, İslam toplumunda Selçuklu Devleti’nin hamisi 

olduğu Sünnî inanç ve siyaset anlayışıyla fikrî mücadelen ziyade askerî mücadelesiyle 

ve gerçekleştirdiği suikastlarla kendinden söz ettirmiştir. Hasan Sabbah’ın Alamut’tan 

yönettiği Bâtınî dâîler, Selçuklu topraklarında İsmâilî düşünceyi yaymak için 

profesyonel bir davet stratejisi yürüterek muvaffak olmaya çalışmışlardır.  

Alamut’ta kurulan Nizârî İsmâilî Devleti, Selçuklu Devleti’nin siyasi, askerî ve 

dinî alanda en önemli sorunu haline geldi. Askerî sahada başlayan mücadele, nihai bir 

neticeye ulaşamadığı gibi, Selçuklular, dâhili ve hârici diğer bazı etkenlerin de tesiri ile 

bu hareketin önünü kesmeye muvaffak olamadılar. Bâtınî hareket karşısındaki 

başarısızlıklar Selçuklunun inkırazının da önemli sebeplerinden biri olmuştur.  

Bâtınî hareketin başkaldırısını bir felaket olarak niteleyen ilk dönem Selçuklu 

tarihçilerinden el-Bündârî, (ö. 643/1245) “Felaketler geldi, acayip haller zuhur etti. 

Bizim içimizden bir tayfa, cemaatten ayrıldı… Bunlar içinde, Rey ahalisinden bir adam 

(Hasan Sabbah) nihayet meydana çıktı ve başkaldırdı, fitne kıyametinin bütün envâını 

ayağa kaldırdı, elde edilemeyecek kaleleri ve müstahkem mevkileri az bir zaman 

müddetinde zabdetti, katil ve fetk/ayrılıkçılık gibi feci işlere başladı.”432 ifadelerini 

 
431 Daftary, İsmailîler, s. 480. 

432 el-Bündârî, Zübdetü’n-Nüsrâ ve Nuhbetü’l-Usrâ, (Kitabü Târihi Devleti Âli 

Selçuk), Kahire: yy, 1900, s. 62. 



 

124 

 

kullanmaktadır. Bündâri bu hareketin devlet içinde bir anda adeta kök salmasının temel 

sebebinin ise siyasi zafiyet olduğunu dile getirerek, devletin casus (istihbârat) teşkilatı 

olmadığı için Bâtınîlerin hızlı bir şekilde büyüdüklerini belirtir. Bu hareketin önünün 

alınamadığını, adeta Selçukluların aciz kaldığını ima eden Bündârî, “Sultanlardan 

hiçbiri, kendini, bunlardan korumak için çare bulamadı.” ifadelerine yer verir. 

Bâtınîlerin, halkın da büyük bir kaosun içine sürüklenmesine sebebiyet verdiklerini 

iddia eden Bündarî, Bâtınîlere düşmanlığını ortaya koyanların Bâtınîlerin hedefi haline 

geldiğini, Bâtınîlerle sulh içinde yaşamayı seçenlerin ise Bâtınî olmakla suçlanarak 

devletin hedefi haline geldiğini belirtmektedir.433 

Bâtınîlerle mücadeleyi Selçuklu devletinin temel siyaseti haline getiren kuşkusuz 

vezir Nizâmülmülk’tür. Nizâmülmülk, siyasi ve kültürel alanlarda aldığı önlemlerle bu 

hareketle amansız bir mücadele içine girmiş ve sonunda Bâtınîlerin baş düşmanı haline 

gelerek bir Bâtınî tarafından suikaste uğrayarak canından olmuştur.434 Nizâmülmülk, 

devlet kurumlarının teşekkülü, işleyişi, aksayan tarafları, alınacak tedbirler, kurumlara 

işlerlik kazandırmak için yapılması gereken düzenlemeler hakkında bilgiler içeren435 

Siyâsetname/Siyerü’l-Mülûk adlı eserinde, Bâtınî tehlikenin boyutları ve alınması 

gereken tedbirler hakkında geniş bilgiler vermesine rağmen Sultan Melikşah’ın 

 
433 el-Bündârî, age, s. 63; Kıvameddin Burslan, Irak ve Horasan Selçukluları Tarihi, 

Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayımları, 2016, s. 65.  

434 İbn Kalânîsî, Tarih-i Dımaşk, thk, Züheyl Zekkar, Dımaşk: Dâru Hassan, 1989, s. 

200.  

435 Hasan Hüseyin Adalıoğlu, “Siyâsetnâme”, DİA, C. XXXVII, s. 305.  



 

125 

 

ikazlarını dikkate almadığından yakınmaktadır.436 Bu umursamaz tutumundan olsa 

gerek ki Melikşâh, Bâtınîlerle mücadelede gereken duyarlılığı göstermemekle itham 

edilmiştir.437 

Hasan Sabbah’ın liderliğindeki Nizârî Bâtınîler gerek birçok stratejik kayeyi ele 

geçirmek suretiyle elde ettikleri başarılar gerek fedailer araçılığ ile gerçekleştirdikleri 

suikastlerle Selçuklu devletini askeri ve siyasi arenada ciddi sıkıntılara maruz 

bırakmaya başladılar. Bunun üzerine tavır değiştirdiği anlaşılan Melikşâh Bâtınîlerle 

mücadele etmeye başlamıştır. Melikşâh, Hasan Sabbah’ı yeni bir din icat etmekle 

suçlamış, onu itaate davet ederek, yıkıcı faaliyetlerinden vazgeçerek devletin ileri gelen 

siyaset ve din adamlarına suikast düzenlemekten geri durmasını istemiştir. Aksi takdirde 

kalelerini yerle bir etmekle tehdit ettiği bir mektubu elçi vasıtasıyla Hasan Sabbah’a 

iletmiştir.438 Hasan Sabbah’ın bu ikazı kâle almaması üzerine, önce emirlerinden 

Yoruntaş’ı (ö. 484/1091) Alamut civarındaki Bâtınîler üzerine göndermiştir. Sonra Emir 

Arslantaş’ı Hasan Sabbah’ın üzerine göndermiş, 485/1092’de gerçekleşen bu seferler 

 
436 Nizâmülmülk, Siyasetnâme, çev, Nurettin Bayburtlugil, İstanbul: Dergâh Yayınları, 

2015, s. 205.  

437 Abdülmecid Ebû’l-Futûh el-Bedevî, et-Târîhu’s-Siyâsî ve’l-Fikrî li’l-Mezhebi’s-

Sünnî fi’l-Meşrikı’l-İslamî mine’l-Karni’l-Hâmis el-Hicrî hattâ Sukûtu Bağdad, el-

Mensura: Dâru’l-Vefâ, 1988, s. 137. İbnü’l- Cevzî, İnb Akîl’den naklen, Melikşah’ın 

itikadının bir Bâtınî tarafından bozulduğunu, Cürcânî isminde bir vaizin nasihat ve 

ikazlarından sonra bu fasit düşüncesinden vazgeçtiğini aktarmaktadır. Bkz., İbnü’l-

Cevzî, el-Muntazam, C. XVI, s. 312-313. 

438 İbnü’l-Cevzî, age, C. XVII, s. 64. 



 

126 

 

birincisi Yoruntaş’ın ölmesi, ikincisinin ise Melikşah’ın ölüm haberinin gelmesiyle 

sonuçsuz kalmıştır.439 

Melikşah’tan sonraki dönemlerde Selçuklular’ın Bâtınîlere karşı askerî 

müdahaleleri şiddetini arttırmakla beraber Bâtınîlerin ilerlemeleri durdurulamamıştır. 

Selçuklular bu mücadeleyi o kadar önemsemişlerdi ki Muhammed Tapar’ın, Bâtınîlerle 

mücadeleyi küffara karşı yapılan savaştan daha üstün tuttuğu iddia edilmiştir.440 

Bâtınîlerin kalelerine yönelik sürekli baskı ve hücumlara rağmen, Bâtınî davet dağlık 

İran topraklarında hız kesmeden yayılarak nüfuz alanını dönemin Selçuklu başkenti 

İsfahan’a kadar genişletti.441 494/1100 yılına gelindiğinde İsfahan yakınlarında bir 

davethâne açan Bâtınî dâîlerin otuz bin kişiyi İsmâilî yaptıkları, Şahdiz civarındaki 

yerlerden vergi toplayarak Selçuklu hazinesine ekonomik zararlar verdikleri 

söylenmektedir.442 Hasan Sabbah, Şam’a gönderdiği dâîler vasıtasıyla orada da Bâtınî 

davetin güçlenmesini organize etti. İsmâilîliğe daha önceden aşina olan Şam 

topraklarında Bâtınî dâîler yerel emirlerle kurdukları ittifakın da yardımıyla geniş bir 

propaganda alanına kavuştular. İbnü’l-Kalânîsî (ö.555/1160) 507/1114 yılı olaylarını 

aktarırken “Bâtınîlik Halep’te kuvvetlendi. Oradaki iktidarları çok güçlüydü.” 

 
439 Ata Melik Cüveynî, Tarih-i Cihangûşâ, çev, Mürsel Öztürk, Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Basımevi, 2013, s. 552-553.  

440 Abdülkerim Özaydın, Sultan Muhammed Tapar Devri Selçuklu Tarihi (498-

511/1105-1118), Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1990, s. 78.  

441 Muzaffer Tan, Haşşâşîliğin Tarihsel Arka Planı İsmâilî Davet Yapılanması, Ankara: 

Maarif Mektepleri, 2017, s.49.  

442 Daftary, İsmailîler, s. 501. 



 

127 

 

ifadelerine yer vererek onların Melik Rıdvan b. Tutuş (ö. 507/1113) döneminde 

mezheplerini aleni olarak yaymaya çalıştıklarını aktarır.443 

Selçuklu-Bâtınî mücadelenin Selçuklu lehine muvaffakiyetle neticelenmemesi, 

Hasan Sabbah’ın teşkilatçı ruhuyla mücadeleye ve İmamet ruhuna inandırdığı 

taraftarlarını ademimerkeziyetçi bir yapı arz eden Selçuklu askerî unsurunun karşısında 

daima diri tutabilmesinde yatmaktadır. Çok uzak mesafelerde birbirinden ayrı Nizârî 

(Bâtınî) Devleti hem kendi içinde hem de dış dünyaya karşı tek başına askerî güçle ya 

da merkezi otoriteyle sağlanamayacak bir birlik ve beraberlik şuurunu daima muhafaza 

etti. Yüksek disiplinli ve cemaatine bağlı Bâtınîler, etraflarındaki Türk hükümdarlara 

karşı bağımsızlıklarını güçlü bir dayanışma ruhuyla muhafaza ettiler.444 Ayrıca 

Selçuklular’ın siyasi ve askerî yapısının içine sızdırdıkları binlerce kripto Bâtınînin 

faaliyetleri, Selçukluların askerî müdahalelerini daima akim bırakabilmiştir.445 

Bâtınîler, kendileri için baş düşman olarak gördükleri Selçuklu merkez ve yerel 

unsurlarıyla zaman zaman sulh antlaşması yaparak İsmâilî davet stratejilerine zaman 

 
443 İbn Kalânîsî, Şam Tarihine Zeyl I. Ve II. Haçlı Seferleri Dönemi, çev, Onur Özatağ, 

İstanbul: Türkiye İş Bankası Yayınları, 2015, s. 72.  

444 Daftary, İsmailîler, 2017, s. 535.  

445 Selçuklu Devletinin içinde ileri düzeyde devlet adamı, asker ve din adamlarından 

Bâtınîlerle irtibatlı olan ve onlara destek verenler hakkanda toplu bir analiz için bkz, 

Ayşe Atıcı Arayancan, Haşhaşiler Efsaneler ve Gerçekler, İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 

2018, s. 77-94. “Nizârî İsmâilî Teşkilatını Destek Veren Selçuklu Devlet Adamlaerı”, I. 

Uluslararası Selçuklu Senpozyumu Selçuklu Siyasi Tarihi (Bildiriler), Kayseri: Türk 

Tarih Kurumu Yayınları, 2014, s. 133-143. 



 

128 

 

kazandırmak veya zayıflayan askerî unsurlarını toparlama siyaseti güderek ayakta 

kalmayı başarmışlardır. Selçuklular ise Bâtınî fitnesiyle mücadeleyi bir devlet siyaseti 

olarak görseler de onların askerî gücünden zaman zaman yararlanma cihetine giderek, 

aslında Bâtınîleri kendi elleriyle güçlendirmişlerdir.446 Yine, yöneticiler, hanedan 

kavgalarında rakiplerini ortadan kaldırmak için çok defa Bâtınî fedaileri kullanarak 

onlarla iş birliği yapmıştır.447 

Bâtınîler, Alamut döneminde Selçuklularla her iki tarafın da birbirine üstünlük 

sağlayamadığı bir dönemi yaşadılar; bu dönemde ne Hasan Sabbah’ın yönettiği isyan 

ne de Selçukluların saldırıları etkili oldu. Ama Nizârîler siyasi mücadelelerinin ana 

hedefinden vazgeçmediler, Suriye ve İran’daki kalelerini muhafaza etmeyi başardılar. 

 
446 Mesela, Sultan Berkyaruk’un Selçuklu Devleti içindeki muhaliflerini bertaraf etmek 

için Bâtınîleri kullanmasına dair, Bkz., Abdülkerim Özaydın, Sultan Berkyaruk Devri 

Selçuklu Tarihi (485-498/1092-1104), İstanbul: İstanbul Üniversitesi Yayınları, 2001, 

s. 92.  

447 Bâtınîlerle irtibatı olan Tâcülmülk, Nizâmülmülk’ün bir Bâtınî tarafından 

öldürülmesinde azmettirici olduğu kaydedilmektedir. Bkz., Reşidü’d-Din Fazlullah, 

Câmi‘ü’t-Tevârîh (Zikr-i Tarîh-i Âl-i Selçûk), İstanbul: Bilge Kültür Sanat, 2010. s. 93; 

Sultan Sencer devrinde, ona bağlı olan Irak Selçukluları Sultanı Sultan Mesud’la 

mücadeleye giren Abbâsî halifesi el-Müsterşid, Bâtınîler tarafından katledilmiştir. Bu 

suikastta de Sultan Sencer azmettirici olarak suçlanmıştır. Bkz., Osman G. Özgüdenli, 

“Selçuklu-Hilâfet Münasebetlerinde Dönüm Noktası: Halife el-Müsterşid’in Katli 

Meselesi”, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Dergisi, S. 39, s. 8; Daftary, 

age, 2017, s. 525. 



 

129 

 

Bu Sayede Nizârîler, Selçuklu topraklarının içine dağılmış küçük devletçikler ve 

eyaletler oluşturarak Nizâr’ın ölümünden beri, kendilerine önderlik edecek ve bu belalı 

ortamdan kendilerini kurtaracak bir imamın gelmesini beklemeye devam ettiler.448 

 Selçuklu-Bâtınî karşılaşmasının ne siyasi ve askerî açıdan ne de dinî açıdan net 

bir galibi olmadığı gibi temelinde siyasi iktidar hırsının yattığı bu mücadele, her iki 

tarafa da bir ikbal vadetmemiştir. Mehmed Fuad Köprülü’nün (ö. 1966) tespitlerinde 

olduğu gibi Selçuklular, Abbâsî hilafetini ve Sünnîliği muhafaza etmeselerdi, İslam 

dünyasında Şiîler hâkimiyet kuracaklardı.449 Bertold Spuler’in (ö.1990) “Şayet 

Selçuklular olmasaydı, İsmâilîler bütün İslam dünyasını ellerine geçireceklerdi.”450 

ifadesiyle özetlediği Selçuklu-Bâtınî mücadelesi her ne kadar Sünnî İslam açısından bir 

başarı olduğu kabul edilse de Bâtınî/İsmâilî hareketin siyasi ve askerî etkileri 

Selçukluların tarih sahnesinden çekilmelerinin temel sebeplerinden biri olmuştur. 

İsmâilîlerin/Bâtınîlerin ise toplumda kaos yaratan bölücü faaliyetleri siyasi varlıklarının 

sonunu hazırlayarak marjinal bir dinî gruba dönüşmelerinin temel etkeni olmuştur. 

Hasan Sabbah’ın Alamut’a hâkim olmasıyla kurulan Nizârî-İsmâilî (Bâtınî) 

devleti, 654/1256 yılında Moğol hükümdarı Hülagu (ö. 663/1265 tarafından yıkıldı. 

 
448 Daftary, Alamut Efsaneleri, s. 70.  

449 M. Fuad Köprülü, Türk Tarih-i Dînîsi, haz, Metin Ergun, Ankara: Akçağ Yayınları, 

2005, s. 133.  

 450 Bertold Spuler, “Doğu’da Hilafetin Çöküşü”, çev, Hamdi Aktaş, İslam Tarihi Kültür 

ve Medeniyeti, İstanbul 1997, C. I, s. 157’den aktaran Seyfullah Kara, Büyük Selçuklular 

ve Mezhep Kavgaları, İstanbul: İz Yayıncılık, 2007, s. 152.  



 

130 

 

Alamut’un son hâkimi Rükneddin Hürşah (ö. 655/1257) Moğollara teslim oldu.451 

Rükneddin Hürşah, bizzat büyük Han’ı görmeye gittiği Moğolistan’da katledildi. 

Moğollar çok sayıda Bâtınîyi katlederek İran’daki kale ağını yerle bir ettiler. Bu arada 

Suriyeli Bâtınîler, komşuları Haçlıların yanı sıra Eyyûbilerle ve diğer Müslüman 

yöneticilerle kurdukları ittifaklarla dâî Râşîdüddin Sinan yönetiminde Moğol istilasını 

atlatmayı başardılar. Ancak 671/1273 yılına gelindiğinde Suriye’deki bütün Bâtınî 

kaleleri Memlüklülerin eline geçince Suriye’de de Bâtınîlerin siyasi varlıkları 

kaybolmaya başladı.452 

Alamut sonrası Nizârî-İsmâilîler, tarihlerinin farklı ve çoğunlukla karanlıkta kalan 

bir evresine girip siyasal önemi olmayan azınlık bir Şiî cemaat olarak varlıklarını 

sürdürdüler. 453 Nizârî imamlık makamı da Rukneddin Hürşah’ın soyunda devam etti. 

Nizârî imamlar da değişik bölgelerde yaşayan müritleri gibi gizlice yaşadılar ve 

sonraları İran’da ilerleyecek olan sûfîlik kisvesi altında takıyye yaparak saklandılar.454  

Tasavvuf, Alamut sonrası İsmâilîlerin yegâne sığınağı olmuştur. Bu tercih, 

İsmâilîlik ile tasavvufun yapısındaki uyumla alakalıdır. Alamut’un düşüşünden sonra 

imamlarından mahrum kalan Nizârî İsmâilîler için tasavvuf çevreleri, gerek dönemin 

dinî-sosyal yapısından gerek Nizârîlerin inanç ve doktrinlerinden dolayı onlar için 

oldukça uygun bir sığınak olmuştur. İsmâilîliğin, tasavvuftaki mürit-şeyh ilişkisine 

benzer hiyerarşik yapısı ve tarikatlar gibi dış dünyaya kapalı oluşu, onların tasavvuf 

 
451 Ata Melik Cüveynî, Tarih-i Cihangûşâ, s. 583-587.  

452 Daftary, Gazzâlî ve İsmâiliyye, s.174. 

453 Daftary, İsmailîler,  s. 608. 

454 Daftary, Alamut Efsaneleri, s. 75.  



 

131 

 

içinde kamufle olmalarına imkân tanımıştır. Bu yapısal ve doktrinsel benzerlik, tasavvuf 

akımlarının İsmâlîlikten etkilenmeleri, İsmâilîlerin de bu yapılar içinde varlıklarını 

sürdürme imkânı ile sonuçlanmıştır 455 

Nizârîlerin 28. imamı İmam Şemsüddin Muhammed’den (ö. 710/1310) sonra 

ihtilafa düşen Nizârî-İsmâilîler, çoğunluğu teşkil eden Kâsımşâhîler ve azınlık 

durumunda kalan Müminşâhîler diye iki gruba ayrıldılar.456 Safevîler’in On İki İmamcı 

Şiîliğini devlet dinî olarak kabul ettikleri İran’da daha rahat bir ortama kavuşan 

Nizâriler, davet faaliyetlerini yürütmekte geniş bir ortama kavuşmakla beraber edebi 

eserler üretme fırsatına da kavuştular.457 15. yüzyıldan sonra orta İran’da Encüdan 

bölgesine yerleşmiş olan Nizârî imamlar yeni bir canlanmayı başlattılar. Daftary’nin 

“Encüdan dirilişi” olarak özetlediği bu dönemde Nizârî imamlar, Nizârî toplulukları 

kontrolleri altına alarak taraftar toplama faaliyetlerine tekrar başladılar. Özellikle 

Hindistan bölgesinde birçok taraftar kazandılar. Ancak koşullar her ne kadar iyileşse de 

tasavvuf kılıfı altında takiyyeye devam ettiler. Bu dönemin ayırt edici bir özelliği de 

edebi faaliyetlerin tekrar canlılık kazanmasıdır.458 

Nizârî İsmâilîlerin mücadele serüvenlerinin günümüzde halen devam eden 

dönemi, modern dönem olarak adlandırılan Ağa Hanlar dönemidir. I. Ağa Han Hasan 

Ali Şah, (ö. 1298/1881) İran’da Kaçarlar döneminde nüfuzlu kişiliği ve Kaçar Hanedanı 

 
455 Zahide Ay, Alamut Sonrası Nizarî İsmâilîliği ve Tasavvuf, Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, Ankara: Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2005, s. 73. 

456 Öz, Başlangıçtan Günümüze İslâm Mezhepleri Tarihi, s. 177. 

457 Daftary, İsmailîler, s. 612, 639-665.  

458 Daftary, Alamut Efsaneleri, s.75  



 

132 

 

ile kurduğu ilişkiler sayesinde Kum valiliğine atandı ve kendisine 1817’de “Ağa Han” 

unvanı verildi. I. Ağa Han üst düzey devlet adamlarıyla yaşadığı anlaşmazlıklar 

sebebiyle İran’ı terk ederek 1841’de Hindistan’a göç etti. Bu göç Nizârî İsmâilî 

imametin Alamut döneminden beri devam eden İran serüveninin sonudur. Nizârî 

imamın Bombay’a yerleşmesiyle birlikte, Nizârîlerin modern dönemi de başlamış oldu. 

Yaklaşık 30 yıl süren Bombay’daki dönemde İngilizlerle daima iyi ilişkiler kuran I. Ağa 

Han, Nizârîleri birleştirerek hareketin gelişmesi ve modernleşmesi için önemli 

çalışmalar yaptı.459 

II. Ağa Han Aka Ali Şah (ö. 1302/1885) da İngilizler’le birlik siyaseti içinde 

Nizârîlerin yaşam koşullarını iyileştirmeye çabaladı. Eğitime büyük önem vererek 

birçok okul açtı. Hindistan dışındaki İsmâilîlerle de ilişkileri güçlendiren II. Ağa Han, 

Hindistan’daki diğer Müslümanların da itibarını kazandı. III. Ağa Han Sultan 

Muhammed Şah, (ö. 1957) yalnız kendi mezhebinin değil, genel olarak Hint 

Müslümanlarının sorunlarıyla yakından ilgilenerek Müslümanlar arasında büyük bir 

sempati kazandı. I. Dünya Savaşı meydana çıktığında Avrupa’ya giderek İngiliz 

Hükümeti’nin hizmetine girdi. Tüm dünyadaki Nizârîlerin yaşadıkları yerlerde 

İngilizlere destek vermelerini istedi. II. Dünya Savaşı’nda da İngiliz yanlısı 

politikalarını sürdüren III. Ağa Han, bunun karşılığında İngilizlerden birçok imtiyazlar 

gördü. Bütün zamanını ve mali kaynaklarının çoğunu, özellikle Güney Asya’da ve Doğu 

Afrika’daki Nizârî cemaatini toparlamaya ve örgütlemeye ayırdı. Nizârî cemaatinin 

 
459 Mederbek Kadyrov, Ağa Han İsmâilîleri, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2009, s. 28; Daftary, age, 2017, 

s. 705.  



 

133 

 

gelenek ve kimliğini asimile ettirmeden reform politikaları uygulayarak modern ve 

kendi kendine yeterli bir cemaat olarak devamını sağladı.460 Yetmiş iki yıl süren 

imameti süresince mensuplarının iktisadî, sosyal ve kültürel durumlarının iyileşmesi 

için yoğun çabalar sarf eden III. Ağa Han Sultan Muhammed Şah, İngiliz 

emperyalizmini desteklemiş ve yüksek tabakadan İngilizlerle çok yakın ilişkiler 

kurmuştur. Pakistan devleti kurulmadan önce Hindistan’daki İngiliz hâkimiyetini 

desteklemiş ve onların lehinde gayret göstermiştir.461 

1957 yılında dedesinin vasiyeti üzerine462 Nizârîlerin 49. İmamı olan Kerim Şah 

el-Hüseynî Avrupa’nın en iyi okullarında ve ABD’de lisan eğitimi almıştır. Dedesinin 

modernleşme politikalarını sürdüren IV. Ağa Han, Müslümanların ve üçüncü dünya 

ülkelerinin yararına çeşitli toplumsal, kültürel çok sayıda yeni program ve kurumlar 

geliştirdi.463 Çeşitli alanlarda verdiği hizmetlerden dolayı birçok Avrupa, Asya ve 

ABD’den şeref madalyaları almıştır. 

Nizârîlerin hâlâ eski zamanların dâîlerine benzeyen aktif din görevlileri vardır. 

Genellikle muallim veya vaiz denilen modern zaman misyonerleri, cemaat 

 
460 Daftary, İsmailîler, s. 697-731. 

461 Mustafa Öz, “Ağa Han”, DİA, C. I, s. 455. 

462 III. Ağa Han’ın diğer iki oğlunu imamete vasiyet etmeyip torununun imam olmasını 

istemesi ve bu karara III. Ağa Han’ın imamete namzet diğer çocuklarının itiraz 

etmemesi, İsmâilî İmamet anlayışındaki sadakat duygusunun ve lider otoritesinin 

sağlamlığının belirgin bir tezahürüdür.  

463 Bkz., Gazzâlî ve İsmâiliyye, s. 184.  



 

134 

 

mensuplarına kendi inançları ve tarihsel mirasları konusunda eğitim vermeye devam 

etmektedirler.464 

İsmâilîlerin “Hocalar” olarak bilinen Ağa Hanlar devresinde imamet makamı, 

bidâyette olduğu gibi mukaddes bir makam olarak telakki edilmiştir. Kendilerini Hasan 

Sabbâh’ın makamının varisi olarak sayan Ağa Hanlar, cemaatleri üzerinde katı bir itaat 

düzeni ve sorgusuz bağlılık hissiyatı kurmuşlardır. Hatta, ruhani bir kuvvete haiz 

gördükleri İmamet makamının sahipleri, zaman zaman tâbilerini ölüm tehdidiyle itaate 

mecbur etmişlerdir.465 

Günümüzde İsmâilîler dünyada Avrupa, Asya ve Afrika’ya yayılmış yirmiye 

yakın ülkede varlıklarına devam etmektedirler. Kendi ifadelerine göre yirmi milyona 

yakın nüfuslarının bulunduğu söylenmektedir.466 Ancak bu rakam gerçek nüfuslarını 

yansıtmamaktadır. Zira İsmâilîlerin gerçek nüfusları ile alakalı istatistiki bir çalışma 

yapılmamıştır.467 Daftary tahmini nüfuslarının on milyon civarında olduğunu 

belirtmektedir.468 Varlıklarını bugüne kadar devam ettiren Nizârî ve Musta’lî 

İsmâilîlerinin Dünya üzerindeki yerleşim yerleri ve nüfuslarıyla ilgili kapsamlı bir 

 
464 Kadyrov, Ağa Han İsmâilîleri, s. 56, Daftary, İsmailîler, s. 741-750. 

465 Halil Halit, “İsmâiliyeler, Ağa Han, Hint Müslümanları”, DİFM, Sene: IV, S. XIV, 

s. 54. 

466 Samî Nasîb Makarem, The Doctrine of The Ismailis, London 1972, s. 61’den aktaran 

Ethem Ruhi Fığlalı, Günümüz İslam Mezhepleri, İzmir: İzmir İlahiyat Vakfı Yayınları, 

2014, s. 308.  

467 Kadyrov, Ağa Han İsmâilîleri, s. 58. 

468 Daftary, Gazzâlî ve İsmâiliyye, s. 185. 



 

135 

 

araştırma yapan M. A. Büyükkara ise Nizarîlerin yaklaşık 5 ile 15 milyon arası, 

Musta’lîlerin ise 1 milyon civarı nüfuslarının olabileceğini ifade etmektedir.469  

Nizârî İsmâilîler Hindistan’da “Hocalar” olarak anılmakla beraber, Pencap’ta 

“Şemsî” veya “Multanî”, “Nur Şâhî” veya “İmam Şâhî” de denmektedir. Suriye’de 

“İsmâilîyye”, İran’da “Ağa Han Müritleri”, Afganistan’da Hz. Ali’nin ilahlığını öne 

sürdükleri için “Ali İlâhîler”, Orta Asya’nın doğu bölgelerinde “Mollalar” veya 

“Mevlâî” olarak tanınmaktadırlar.470 

 

2. Bâtınîlerin/İsmâilîlerin Dinî Düşünceleri 

 

Şiîlerin, Cafer es-Sadık’ın ölümünden sonraki imamet tartışmaları sebebiyle 

yaşadıkları fırkalaşma sonucunda imametin Cafer es-Sadık’ın en büyük oğlu İsmâil 

tarafından tevarüs edileceği iddiasını taşıyan grup, tarih içinde farklı birçok isimlerle 

anılmış olsa da bu mezhebin gerçek ismini beyan eden “İsmâiliyye” terimidir. Diğer 

adlandırmalar ya yanılma sonucudur ya da genelde bu fırkaya, özelde On İki İmam 

Şiîliğine yönelik düşmanlıklar sebebiyle verilmiştir.471 

 
469 Mehmet Ali Büyükkara, “İslam Kaynaklı Mezheplerin Ortadoğu’daki Coğrafi 

Dağılımı ve Tahmini nüfusları”, Ortadoğu’nun Geleceği Açısından Şiî-Sünnî İlişkileri 

Sempozyumu, ed, Mesut Okumuş, Cemil Hakyemez, Corum: Çorum Belediyesi Kültür 

Yayınları, 2014, s. 220,223. 

470 Fığlalı, Günümüz İslâm Mezhepleri, s. 308.  

471 Seyyid Abîd Ali Abîd, “Şiîlerin Siyasi Teorisi”, İslam Düşünce Tarihi, haz, Mian M. 

Şerif, İstanbul: İnsan Yayınları, 2014, C.I, s. 919. 



 

136 

 

İsmâiliyye, ilk teşekkül etmeye başladığı devirden günümüze gelinceye kadar 

birçok isimle anılan, özellikle Karmatîlik ve Bâtınîlik sıfatlarıyla düşmanları tarafından 

daima itibarsızlaştırılmaya çalışılmış bir gruptur. 3./9. yüzyılın hâkim Sünnî 

ideolojisinin ve diğer fırkaların hatta imamet meselesinin felsefesinde mutabık oldukları 

On İki İmam Şiîliğinin bile tepkisiyle karşılaşan İsmâilîler, içlerindeki bazı marjinal 

grupların İslam’ın temel akidesiyle bağdaşmayacak birtakım fikirleri ve toplumda 

meydana getirdikleri kaoslar sebebiyle, daima bir itibarsızlaştırma politikasıyla karşı 

karşıya kalmışlardır. Bu sebeple, İsmâilîler Karmatîlerle fikren birçok farklılığı 

bünyelerinde barındırmalarına rağmen Karmatîler ve bazı aşırı gulâtla bir tutularak 

İslam dünyasının adeta hışmına uğramıştırlar.  

İsmâilîliğe muhalif kaynaklar Fâtımî-Karmatî ayrımına dikkat etmeksizin ilk 

İsmâilîlerin Şeriatı neshederek ortadan kaldırmak istediklerini iddia etmişlerdir. 

Genelde bütün Sünnî ve İsmâilî karşıtı mütefekkirlerin kaynağı 4./10. yüzyılın ikinci 

yarısında yaşayan İbn Rizam’dır. Kaynaklar İbn Rizâm’ın Kitabü’r-Redd ale’l-

Bâtıniyye ya da Nakz ale’l-Bâtınîyye olarak zikrettikleri eserin günümüze ulaşmadığını 

söylemekteydiler.472 Ancak yakın zamanlarda Suudi Arabistan’da yapılan bir doktora 

çalışmasında İbn Rizâm’in eserinin bir bölümü tespit edilerek üzerinde bir inceleme 

yapılmıştır. Bu çalışmada İbn Rizâm’ın eserinin dört bölümden oluştuğu belirtilmiş, 

birinci bölümünün tamamı ve ikinci bölümünün bir kısmı tahkik edilmiştir. Araştırmacı, 

eserin kalan kısımlarına ise ulaşamadığını beyan etmiştir. Bu çalışmada İbn Rizâm’ın 

 
472 Daftary, İsmailîler, s. 25; Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2014, s. 85. 



 

137 

 

eserinin tam adı da tespit edilmiştir.473 Buna göre eserin ismi er-Redd ale’l-

İsmâilîyyeti’l-Karâmita ve Şerhu Mezâhibihim fi’s-Saddi an Şerâ’i’r-Rusul ve’d-Duâ 

ile İfsâdi’l-Memâlik ve’d-Düvel ve’r-Redd ala Sâiri’l-Mülhidîn’dir. İbnü’n-Nedim el-

Fihrist’te bu eserden alıntılar yapmaktadır. Bu eserde İbn Rizam, İsmâilîler ile alakalı 

verdiği bilgilerde, Meymun el-Kaddah (ö. II/VIII. yüzyılın son çeyreği) ve oğlu 

Abdullah b. Meymun el-Kaddah’tan bahsetmektedir. Meymun el-Kaddah ve babasının 

Ebû’l-Hattâb Muhammed b. Ebû Zeyneb’e tabi olduklarını bu kişinin de Hz. Ali’nin 

ilahlığına inandığını iddia etmektedir. Meymun’un oğlu Abdullah’ın da peygamberlik 

iddiasında olduğunu dile getirmiştir. İbn Rizam, iddialarının devamında Hamdân 

Karmat ve Abdan gibi Karmatîliğin ilk kurucularından ve Fâtımîlerin kurucusu 

Ubeydullah el-Mehdî’den bahsederken İsmâilîleri, Kârmatîleri ve Fâtımîleri aynı batıl 

fırkaların silsilesi olarak takdim etmektedir. Ubeydullah el-Mehdî’nin döneminde de 

onun birçok bağlısında Şeriat’ı hafife alma ve sahte peygamberlik iddiasında olduklarını 

iddia eder.474 

İbnü’n-Nedîm, İsmâilîyyenin “el-Belâğât es-Seb’a” ismindeki külliyâtlarını 

zikrederken Kitâb el-Belâğ es-Sâb’î hakkında Muhammed b. İshâk’tan şu anektodu 

aktarır: “Ben bunu okudum. Onda çok acayip şeylerle karşılaştım. Dinen sakıncalı olan 

 
473 Feyyaz b. Abdullah b. Mayuz es-Sebîtî, er-Red ale’l-İsmâilîyyeti’l-Karâmita ve 

Şerhu Mezâhibihim fi’s-Saddi an Şerâii’r-Rusul ve’d-Duâ ile İfsâdi’l-Memâlik ve’d-

Düvel ve’r-Red ala Sâiri’l-Mülhidîn, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Medine: el-

Câmiatü’l-İslamîyye bi’l-Medîneti’n-Nebeviyye, h. 1436, s. 375. 

474 İbn Nedim, el-Fihrist İlk Dönem İslam Kültür Atlası, ed. Mehmet Yolcu, İstanbul: 

Çıra Yayınları, 2017, s. 503-506.  



 

138 

 

şeyler mübah sayılıyor, kimi şeriat yasalarının ve şeriat sahiplerinin uydurulduğu iddia 

ediliyor.”475 

Tamamı günümüze kadar ulaşan ilk Bâtınî reddiyesi eser, Bâkıllânî’nin Keşfü’l-

Esrâr ve Hetkü’l-Estâr isimli eseridir. Bâkıllânî, bu eserinde herhangi bir ayrım 

gözetmeksizin476 İsmâilîleri küfürle itham ederek477 onların bâtınî te’vilden kasıtlarının 

şeriatı ortadan kaldırma amacına yönelik olduğunu iddia eder.478 

Mutezile’nin önde gelen âlimlerinden Ebu’l-Hasen Abdulcebbâr el-Hemedânî’de 

(ö. 415/1025) İsmâilîlerin içinden çıkan fakat farklı zihniyetleri taşıyan fırkaları göz ardı 

ederek toptancı bir yaklaşımla bütün bu fırkaları Bâtınî çatısı altında değerlendirmek 

suretiyle onların İslam düşmanı olduklarını ve hedeflerinin şeriatı neshetmek olduğunu 

belirtir.479 İsmâilîleri küfürle itham ederek onları İslam dışı bir fırka olarak görmek, 

bütün toplumun genel kabul gördüğü bir realite haline gelmiştir. İsmâilîlerin ortaya 

çıkışlarından yaklaşık üç yüzyıl sonra haccetmek için Endülüs’ten Hicaz’a ve oradan da 

Irak ve Suriye topraklarına seyahat eden İbn Cübeyr, (ö. 614/1217) buralarda İsmâilî 

halklarla karşılaşmıştır. Gerek Irak’ta gerek Suriye’de gördüğü İsmâilîleri “dinden 

 
475 İbn Nedim, age, s. 508. 

476 Bâkıllânî, Keşfü’l-Esrâr ve Hetkü'l-Estâr, haz, İbrahim el- Beyhî, Suudi Arabistan: 

Câmi‘atü Ümmü'l-Kura, 2016, C. I, s. 219-220. 

477 Bâkıllânî, age, C. I, s. 221. 

478 Bâkıllânî, age, C. I, s. 233, 235, C. II, s. 24. 

479 Kâdî Abdülcebbar, Tesbîtu Delâili’n-Nübüvve Mûcizelerle Hz. Peygamberin Hayatı, 

çev, M. Şerif Eşrefoğlu, Ömer Aydın, İstanbul: Türkiye Yama Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yayıları, 2017, s. 690-706. 



 

139 

 

dönen İsmâilîler” olarak vasıflamak suretiyle toplum düzenini altüst eden terör grupları 

olduklarını söylemektedir. İbn Cübeyr, Suriye’de karşılaştığı Nusayrîler ve İsmâilîleri 

Hz. Ali’nin ilah olduğunu iddia ettikleri için kâfir saymaktadır.480 

Ancak, son zamanlarda İsmâilîlik üzerine yapılan modern araştırmalar, İsmâilî 

karşıtı eserlerdeki bu düşmanca tutumların siyasi bir hedefe müncer olduğunu ve dile 

getirilen iddiaları, gerçekleri yansıtmayan birtakım “kara efsane (propaganda)” olarak 

değerlendirir. Şiîliğin iç bölünmeleri konusunda doğru bilgi edinmeyen muhalif 

kesimin, İslam’ın bütün Şiî yorumunu sapkınlık olarak görmeleri ve Karmatîlerin 

zalimliklerini bütün Fâtımîlere ve İsmâilîlere mal etmelerinin zamanın egemen siyasi 

gücünün planlı projesi olarak niteler. İsmâilîlerin içindeki birtakım marjinal grupların 

şeriatı iptal etmeye kadar varan pervasızlıklarını bütün İsmâilîlere teşmil etmenin 

yanlışlığına vurgu yaparlar.481 Bu kaynaklar, muhalif yazarların iddiasının aksine, 

İsmâilîlerin İslam düşmanı482 ve İslam’ı yıkmaya çalışan bir suikast örgütü 

olmadıklarını, dâîler tarafından idare edilen bir Şiî İslam toplumu olduğunu 

belirtmektedir.483 İsmâilîlerin şeriatın zâhirini iptal etmekle suçlanmalarının da yersiz 

olduğunu belirten kaynaklar, ibâha görüşüne meyleden dâîlerin fırka içinden 

 
480 İbn Cübeyr, Endülüsten Kutsal Topraklara, çev, İsmail Güler, İstanbul: Selenge 

Yayınları, 2017, s. 183, 205, 206. 

481 Daftary, İsmailîler, s. 24-28.  

482 İlk dönemlerde olduğu gibi ileriki dönemlerde de Selçuklu din ve siyaset adamları 

İsmâilîleri İslam düşmanı olarak karalamaktaydılar. Bkz., Nizâmülmülk, age, s. 47.  

483 Daftary, Alamut Efsaneleri, s. 66. 



 

140 

 

dışlandığını ve Fâtımî halifeleri tarafından öldürüldüğünü vesikalandırır.484 Özellikle, 

Fâtımî davet sisteminde davete kazandırılmak istenen kişilerden istenen yeminin, 

şeriatın bütün emir ve yasaklarına tam anlamıyla bağlı kalmayı gerektirdiği 

vurgulanmaktadır. Fâtımî imamlar, şeriatın zâhirini de bâtınını da aynı derecede gerekli 

ve tüm Müslümanları bağlayıcı olduğu hususunda ısrarcıdırlar.485 

Fâtımî döneminin önemli İsmâilî müelliflerinden Ahmed b. İbrahim Neysabûrî, 

(ö. V/XI. yüzyılın başları) İsmâilî davet faaliyetlerini yürüten dâîlerde bulunması 

gereken özellikleri açıkladığı el-Mûcezetü’l-Kâfiye fî Âdâbi’d-Düât isimli eserinde, bir 

dâînin şeriatın hem zâhirine hem de bâtınına içtenlikle bağlı olması gerektiğini, namazı 

zâhiren ve bâtınen kılan, zekâtı zâhiren ve bâtınen veren, bütün hayırları işleyen âbid 

birisi olması gerektiğininin altını çizer. Davet faaliyetinin salih amelle yapılabileceğini 

belirten Neysabûrî, bilgili ve üstün bir ahlaki meziyete sahip olmayan kişinin davetçi 

olmayacağını net bir şekilde belirtir.486 

İsmâilî müellifler de Karmatîlerin yapmış oldukları -şeriatı iptal etmek gibi- 

birtakım pervasızlıkları gizlemezler. Kaleme aldıkları eserlerinde bu insafsız tutumları 

dile getirmekten çekinmemişlerdir. Ebû Muîn Nasır-ı Husrev, (ö. 465/1073’den sonra) 

Sefernâme’sinde Karmatî liderlerden Ebû Said el-Cennâbi’nin (301/913-14) şeriatı iptal 

 
484 S.M. Stern, “Heterodox İsmâ’îlism at The Time of al-Mu’izz”, Studies in 

Earlyİsmâ’îlism, Leiden 1993’ten aktaran Tan, age, 2017, s. 74.  

485 Tan, Haşşâşîliğin Tarihsel Arka Planı, s. 74. 

486Ahmed b. İbrahim Neysabûrî, “el-Mûcezetü’l-Kâfiye fî Âdâbi’d-Dü‘ât”, A Code of 

Conduct A Treatise on the Etiquette of the Fatimid Ismaili Missin içinde, nşr. Verena 

Klemm, Paul E. Walker, London-New York: I.B. Tauris Publishers, 2011, s. 10-11. 



 

141 

 

ettiğini ve adeta kendinî ilah yerine koyduğunu söylemektedir.487 Diğer bir erken dönem 

Fâtımî müellifi Numân b. Muhammed/Kadî Numân, (363/974) Karmatîlerin şeriatı 

neshettikleri kanısındasır. Kâdî Numân, Cafer es-Sadık’ın taraftarlarından bazılarının 

haramları helal saydıklarını belirterek şeriatı iptal etme fikrinin tarihini Cafer es-Sadık 

dönemine kadar götürür. Fâtımîler dönemini işaret ederek, başlangıçta Mehdî’nin 

tâbilerinden olup davette üst mertebeler edinen bazı dâîlerin daha sonra büyük günah 

işleyerek haramı helal, helalleri haram saydıklarını belirtir.488 Ancak R.S. 

Strothmann’nın Erba’u Kütübin İsmâilîyye adıyla neşrettiği eserin içindeki risalelerin 

Fatımîlerin iktidarının zirve dönemlerinde telif edildiği belirtilmektedir.489 Bu 

risalelerden müellifi meçhûl olan Mesâilün fi’l-Hakâiki ve Cevâbâtühe’de İsmâilî 

davetin keşf döneminde- ki bu dönem Fâtımîlerin dönemidir- namaz, oruç, zekat, hac 

gibi mükellefiyetlerin kalkacağı ancak akli mükellefiyetler olarak ifade edilen nikah, 

talak, miras gibi hukukun devam edeceği vurgulanmıştır.490  

İsmâilîler tarih sahnesine çıkışlarından itibaren farklı fırka isimleriyle 

özdeşleştirilmişlerdir. Elde edilen bulgular bu fırkalardan Karmatîler başta olmak üzere 

bazılarının şeriatın zahirini yok saymak gibi aşırı fikirlere sahip olduklarına işaret 

 
487 Nâsır-ı Husrev, Sefernâme, İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1994, s. 128.  

488 Kâdî Numân, De‘âimü’l-İslam, thk, Ali Asgar Feyzî, Kahire: Dâru’l-Meârif, 1963, 

s. 53-54. 

489 R.S. Strothmann, Erba‘u Kütübin İsmâilîyye, (neşredenin girişi) Dımaşk: et-Tekvîn, 

2006. s.7. 

490 Meçhul Müellif, Mesâil fi’l-Hakâik, Erba‘u Kütübin İsmâilîyye içinde, nşr, R.S. 

Strothmann, Dımaşk 2006. s. 16. 



 

142 

 

etmektedir. İsmâilî inancı devlet dini olarak benimseyen Fâtımîler ise daha mutedil bir 

inanç sistemi benimsemekle beraber Fâtmî İsmâilîliğinin temsilcileri içinden de 

marjinal fikirleri dillendirenler olmuştur.  

Bazı İsmâilî düşünürlerin eserlerinde şeriatın iptaline dair ifadeler yer almakla 

beraber, İsmâilîlerin çoğunluğu gerek gizli davet döneminde gerekse Fâtımîlerin 

egemenliğindeki açıktan yapılan davet döneminde şeriatı iptal etmek gibi bir gayelerinin 

olmadığı konusunda ısrarcıdırlar. Fâtımî devletinin kuruluşuna öncülük eden Ebû 

Abdullah eş-Şiî’nin, (ö.298/911) gizli davet döneminde Kuzey Afrika’da davet 

faaliyetlerini yürütürken şeriata daima bağlı kaldığı aktarılmaktadır. Kuzey Afrika’da 

onun ve tâbilerinin namaz, oruç gibi şeriatın temel ibadet ritüellerine bağlı kaldıkları, 

kötülüklerden uzak, dürüst insanlar olarak bilindikleri belirtilmektedi.491 

Ebû Abdullah, Rakkâde’yi ele geçirdiğinde halkı her türlü korkudan güvende 

kılacak bir emniyet ve adalet sistemi kurmuş, toplumda fesat çıkaranların derhal 

cezalandırılmalarını emretmiştir. Ayrıca, içki içilmesini de yasaklamıştır.492 Ebû 

Abdullah eş-Şiî’nin toplum tarafından hüsnü kabul gören tutum ve davranışları 

civardaki kabile reislerini ve belde yöneticilerini kendi ikballerinin ellerinden gitme 

korkusuna sevketmişti.493 

Kuzey Afrika’nın yerel yöneticisi Ebû Mudar Ziyâdetullah, (ö.304/916) Ebû 

Abdullah eş-Şiî’nin toplumda kazandığı teveccühü bertaraf etmek için yazdığı fermanı 

 
491 Kâdî Numân, İftitâhu’d-Da‘ve, thk, Ferhat Deşrâvî, Tunus: eş-Şeriketü’t-Tunusiyye, 

1986, s. 53. 

492 Kâdî Numân, age, s. 246, 247. 

493 Kâdî Numân, age,  s. 79.  



 

143 

 

bütün beldelere göndererek camilerde okunmasını emretmiştir. Bu fermanda, 

Ziyâdetullah Ebû Abdullah’ın kendi dinini gizleyerek İslam şeriatı dışında bir şeriat 

getirmeye çalıştığını, Hz. Muhammed’in sünnetinden başka bir sünnete tabi olduğunu 

iddia etmiştir. Onu, Allah’ın kitabını tahrif etmeye çalışan bir kafir olarak nitelemiştir. 

494Ancak Ziyedetullah’ın bu kara propagandası halk üzerinde gereken tesiri 

göstermemiş olsa gerek ki, Abbâsî halifesi Müktefî Billah da (ö.295/908) benzer bir 

ferman göndererek Ebû Abdullah’ı aynı suçlarla itham ederek nüfuzunu kırmaya 

çalışmıştır.495 Fâtımî devletinin İsmâilî hukuk doktrininin kurucusu olan Kâdî Numân, 

şeriatın zâhirînin kıymetinin düşürülüp bâtınının öne çıkarılması düşüncesine karşı, 

De’âimü’l- İslam adlı bir eser kaleme alarak, zâhir-i şeriatın gerekliliğini ve İsmâilî fıkıh 

formülünü ortaya koymuştur. Kâdî Numân, daha sonra kaleme aldığı peygamber 

kıssalarının te’vilini konu alan Esâsü’t-Te’vil adlı eserinde de şeriatın zahirî 

hükümlerinin önemini “Kim ki dinin zâhirîni ıslah edip güçlendirmezse dinîni yıkması 

içten bile değildir.” ifadeleri ile ortaya koymaktadır.496 Mustafa Galib de Fâtımîlerin 

başdâisi olan el-Müeyyed fi’d-Dîn eş-Şirâzî’nin (470/1078) “Kim ki dinin hem zahirî 

hem de bâtını ile amel ederse o bizdendir; kim de birini terk edip diğeri ile amel ederse, 

köpek ondan daha hayırlıdır ve bu kişi asla bizden değildir.” dediğini aktarır. Ancak bu 

hassasiyetin İsmâilî davetin bütün zamanlarında ve bütün temsilcileri tarafından 

 
494 Kâdî Numân, İftitâhu’d-Da‘ve, s. 185-189. 

495 Kâdî Numân, age, s. 190, 191. 

496 Kâdî Numân, Esâsü’t-Te’vil, thk, Arif Tamir, Beyrut: Dâru’s-Sekâfe, 1960, 

(muhakkikin ön sözü) s. 24. 



 

144 

 

korunmadığını belirten Galib, özellikle Nizârî İsmâilîlerin şeriatın zârihine itibar 

etmediklerini belirtir.497 

Karmatîlerin diğer bölgelere nazaran daha güçlü oldukları Horasan-

Mâverâünnehir bölgesinde, şeriatın neshi problemi daha şiddetli bir yapı arz etmiş ve 

konu felsefi bir dille tartışılmıştır.498 Bu bölgede şeriatın sona erdiğini iddia eden kişi 

Muhammed b. Ahmed en-Nahşebi/Nesefî’dir (ö. 331/942)499 . O, Kitabü’l-Mahsûl 

adında bir eser yazarak, bu eserde Kâim-el-Mehdi’nin devrinin başladığını ve İslam 

şeriatının yürürlülüğünün sona erdiğini iddia etmiştir. Bu eser günümüze ulaşmamıştır, 

fakat Ebû Hâtim er-Râzî bu esere reddiye olarak yazdığı Kitabü’l-İslah’da bu 

iddialardan bahsetmektedir. Mehdî’nin devrinin de Hz. Âdem devri gibi şeriatsız bir 

devir olduğu iddiasının yanlış olduğunu belirtmiştir.500 Ebû Hâtim, şeriatın zâhirinin 

asla iptal edilemeyeceğini de sarahaten belirtmiştir.501 

 
497 Cafer b. Mansur el-Yemen, Kitabü’l-Keşf, thk, Mustafa Galib, Beyrut: Dâru’l-

Endülüs, 1984, (muhakkikin ön sözü) s.10. 

498 Ali Avcu, “Erken Dönem İsmâilîliğinde Şeriatın Neshi Sorunu Üzerine”, C.Ü. 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, C. XIII/2, 2009, s. 280.  

499 İsmâilîlerin Maverâünnehir’de önde gelen dâîlerindendir. Asıl adı Muhammed b. 

Ahmed en-Nahşebî’dir. el-Pezdevi olarak maruftur. Bkz., İsferâyînî, et-Tebsîr fi’d-Dîn, 

s. 141; Nizâmülmülk, Siyasetnâme, s. 230; Avcu, Horasan-Mâverâünnehir’de 

İsmâilîlik, s. 153. 

500 Ebû Hâtim er-Râzî, Kitabü’l-Islâh, thk, Hasan Menûçehr, Mehdi Muhakkik, Tahran: 

2004, s. 56-57.  

501 Ebû Hâtim er-Râzî, age, s. 154. 



 

145 

 

İlk etapta Karmatî taraftarı olan Ebû Yakup es-Sicistanî de (ö.393/1003) şeriatın 

neshine taraftar olmuş, daha sonra Fâtımî safına geçince bu fikirlerinden vazgeçmiştir. 

Bu da Fâtımîlerin fikrî düzeyde şeriatın iptali fikrine taraftar olmadıklarını 

göstermektedir.502 Fâtımî-İsmâilî hiyerarşisinde imamdan sonra en yüksek makam olan 

huccet makamındaki Nâsır-ı Husrev503 de şeriatı iptal eden birtakım marjinal grupların 

varlığından haberdar olsa gerek ki Hânü’l-İhvan (Dostlar Sofrası) isimli eserinde bu 

konuda bir bab açmıştır. Bu babta şeriatın gerekliliğini tartıştıktan sonra “Şu halde kitap, 

şeriat ve amelden elini çeken kişinin canı tevhit nurunu bulamaz.” 504 ifadeleri ile 

şeriatın gereklilliğini net bir şekilde ortaya koymuştur. 

 Şeriati neshetme problemi, müminin dinsel yükümlülüğünün niteliğini sadece 

imamı tanımak (marifet) olduğunu savunan Şiî gulâtın gelişmekte olan şeriatın zahirî 

birtakım ritüellerini hiçe saymaktır. Bu yüzden bu gulât Şiîler çoğu kez ibahiyyeci (her 

şeyi mubah gören) olarak görüldüler ve ahlaksızlıkla suçlandılar.505 Ancak bu suçlamayı 

Sünnî müslümamlar başta olmak üzere bütün İsmâilî muhalifler, İsmâilîlerin bütün 

taraftarlarını toplumda itibarsızlaştırmak için dinî ve siyasi bir argüman olarak 

kullandılar. İsmâilîlerin şeriatı iptal etmekle ilgili beyanları, sabit ve kurumsal bir 

nazariye olmaktan öte, kişiden kişiye, farklı İsmâilî gup ve dönemden döneme 

 

 502 İsmâilîler’in şeriatı neshettikleri iddiası ile ilgili kapsamlı bir tartışma için bkz., 

Avcu, Erken Dönem İsmâilîliğinde Şeriatın Neshi Sorunu Üzerine, s. 267. 

503 Nihat Azamat, “Nasır-ı Husrev”, DİA, C. XXXII, s. 396. 

504 Nasır-ı Husrev, Dostlar Sofrası, çev, Mehmet Kanar, İstanbul: Şule Yayınları, 2015, 

s. 84-85. 

505 Daftary, İsmailîler, s. 110.  



 

146 

 

değişkenlik arzeden bir durumdur.506 Bu iddiayı bütün İsmâilîlere hamlederek onları 

mahkum etmek ilmî ve objektif bir yargılama olamaz. 

 Netice olarak İsmâililerin İslam şeriatını tamamen ortadan kardırma amacına 

hizmet ettikleri, bu sebeple İslam düşmanı olarak görülmeleri, muhaliflerin, farklı 

fırkaların fikrî yapılarını göz ardı ederek genellemeye gitmelerinin sonucu ortaya atılan 

iddialardır. İsmâilîlerin dinî düşüncelerini tespit etmek için İsmâilî eserlere bakmak en 

isabetli tutumdur. Zira bir mezhebin fikrini tarafsız bir şekilde ortaya koymak, o 

mezhebin kendi düşünürleri ve kendi edebiyatına bakmakla tespit edilebilir. 

İsmâilî akide anlayışı kendi şahsına münhasır izler taşır. İsmâilîler, özellikle Yeni 

Eflatuncu fikirleri kendi inanç potalarında yeniden yorumlayarak, felsefi formu daha 

etkili bir inanç sistemi geliştirdiler. İlk dönemdeki İsmâilî doktrin her ne kadar ahenksiz, 

kapalı bir nazariye arz etse de özellikle İsmâilîlerin altın çağı olan Fâtımîler döneminde 

İsmâilî ilahiyatçılar, yüksek felsefi seviyede bir dinî akide vücuda getirdiler. 

İktitafçı/eklektik bir sistem arz eden İsmâilî akide, Sünnî akide ile münasebeti çok 

azdır.507 

Eski gnostik dinlerin ve Yeni Eflatuncu felsefenin sentezini barındıran İsmâilî 

düşüncenin zâhir-bâtın ve te’vil anlayışı akidelerinin en temel dinamikleridir. Ortaya 

koydukları dinî, felsefi ve ictimai fikriyât İslam toplumunun bütün müesseselerinde 

günümüze kadar devam edecek tesirler icra etmiş, müsbet ve menfi etkileri açısından 

 
506 M. Kâmil Hüseyin, Tâifetü’l-İsmâilîyye Târihuha Nüzûmüha Akâidüha, Kahire: 

Mektebetü’n-Nehzatü’l-Mısrîyye, 1959, s. 164. 

507 Bernard Lewis, “İsmâilîler”, İA. C. V/2, s. 1120. 



 

147 

 

İslam âlemini adeta altüst etmiştir. İslamî ilimlerden tefsir ve tasavvufa önemli tesirleri 

olan İsmâilîlerin, felsefe ve siyasette de yadsınamaz katkıları bulunmaktadır.508 

 

2.1. Bâtınîlerin/İsmâilîlerin Tanrı Anlayışları 

 

İsmâilîlerin inanç ilkeleri hususunda en çok üzerine durdukları mesele tevhit 

olmuştur. Bunun sebebi ise onların birtakım kadîm varlıkları Tanrı’ya eş tutarak şirke 

düştükleri yönündeki eleştirilerdir.509 İsmâilîlerin yaratılış teorilerinde ortaya attıkları 

düalist öğreti510 sebebiyle onların iki ilaha inandıkları yönünde birtakım iddialar 

vardır.511 Ancak onlar eserlerinde Allah’ın vahdaniyyetini açık bir şekilde izhar 

etmektedirler.512 Allah’ın ne benzerinin ne de zıddının olduğunu, herhangi bir cisim 

 
508 el-Fâhurî, el-Cerr, Tarihu’l-Felsefeti’l-Arabiyye, C. I, s. 216. 

509 Abdurrahman Bedevî, Mezâhibü’l-İslamîyyîn, Beyrut: Dâru’l-İlm, 1998, s. 963. 

510 Bkz., Ebû Hâtim er-Râzî, Kitâbü’l-Islâh, s. 24; İsmâilîlerin yaratılış 

nazariyelerindeki düalist anlayış için Bkz., Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 346-356; 

Avcu, Horasan-Mâverâünnehir’de İsmâilîlik, s. 217-234; Wilferd Madelung, “Eski ve 

Yeni Davet”, çev, Muzaffer Tan, Dinî Araştırmalar, 2006, C. IX, S. 25, s. 283-284; 

İsmâilîler’in, Seneviyye ve Mecusî olarak suçlanmalarının en temel sebebi bu düalist 

yaratılış teorileridir. Avcu, age, 2018, s. 239. 

511 Bâkıllânî, Keşfü’l-Esrâr, s. 165; Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 44. 

512 Ali b. Velîd, Kitâbü Tâcü’l-Akâid ve Ma‘rifetü’l-Fevâid, thk, Arif Tamir, Beyrut: 

Müessesetü İzzüddin, 1982 (b), s. 21; Kirmânî, Râhatü’l-Akl, thk, Mustafa Galib, 

Beyrut: Dâru’l-Endülüs, 1983, s. 135-142; Müeyyed-fi’d-Din eş-Şirâzî, ed-Devha, 



 

148 

 

suretinde olmayan, mahsusâtın ve makûlâtın ötesinde madde ve suretten uzak olduğunu 

söylemektedirler.513 İsmâilîlerin inancına göre Allah birdir, ebedîdir, ne doğmuştur ne 

de doğurmuştur. Her şeyin yaratıcısı ve muhafızı O’dur. Her şey O’nunla kâimdir; O, 

yaratılan hiçbir şeye benzemez.514 

İsmâilîler’in Allah anlayışları aşırı tenzih fikirlerini barındırmaktadır. 

Sicistanî’nin Kitâbü’l-Yenâbi’inde ve diğer eserlerinde tartışılan Yeni-Platonculaşmış 

İsmâilî öğretiye göre Allah mutlak aşkın, insan idrakinin kavrayamadığı, herhangi bir 

adın ya da özniteliğin ötesinde, varlığın ve yokluğun kendisine izafe edilemeyeceği, 

dolayısıyla bilinemez olarak tarif edilmektedir.515 İsmâilîler, Yeni Eflatuncu 

argümanlardan hareketle Allah’ın her şeyden soyutlanması fikrî üzerinde özellikle 

durmuşlardır. Kirmânî, Allah’ı takdis etmenin ve övgü ile yüceltmenin iki türlü şeklinin 

olduğunu ifade eder; birincisi, onu birtakım sıfatlarla anmak; diğeri ise onu sıfatlardan 

nefyetmek. Onu birtakım sıfatlarla yücelterek anmanın Allah’a karşı yalan söylemek ve 

ona iftira atmak olacağını, bu sebeple onu en güzel övgünün birtakım sıfatlardan 

 

Selâsü Resâil-i İsmâilîyye içinde, thk, Arif Tamir, Beyrut: Dâru’l-İfâkı’l-Cedîde, 1983, 

s. 46. 

513 Kirmânî, er-Risâsetü’l-Müdîe, s. 20. 

514 Sicistânî, Kitabü’l-İftihâr, thk, İsmail K. Poonawala, Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslamî, 

2000, s. 89; Mustafa Galib, Mefâtihu’l-Marife, Beyrut: Müessesetü İzzüddin, 1982, s. 

20-21. 

515 Ebû Yakûb es-Sicistânî, Kitâbü’l-Yenâbi‘, thk, Mustafa Galib, Selimiyye: el-

Mektebetü’t-Ticâriyye, 1965, s. 67-68; Daftary, İsmailîler, s. 358. 



 

149 

 

nefyetmekle olabileceğini savunur.516 Allah’a birtakım isim ve sıfatla işaret 

edilemeyeceğini söyleyen İdris İmâdüddîn, kelamın unsuru olan harflerle Allah’ın ifade 

edilemeyeceğini iddia eder.517 Nesefi,518 her türlü sıfatı yaratıcıdan nefyetmek için ona 

“Allah” bile denemeyeceğini iddia etmiştir. Ancak Tanrı’yı ifade edebilmek için bir 

isim kullanmak zorunludur. Bu sebeple Nesefî Tanrı’yı ifade edebilmek için her şeyi 

yoktan var eden anlamında “Mübdi’519 ve “Bârî” isimleri kullanmayı tercih etmiştir.520 

Bu aşırı tenzih fikrini yaratmada da kullanan Nesefi, Allah’ı her şeyden soyutlamak için 

onun, varlığı yoktan yaratmadan önce, yaratacağı varlığın suretini de bilmediğini iddia 

etmiştir. Ona göre, şayet Bârî, eşyayı ezelde bilmiş olsaydı bilmeye (ilim) ve bilinene 

(ma’lum) muhtaç olurdu. Muhtaç olmak ise acizliktir ve aciz olan ilah olamaz.521 Şu 

hâlde Nesefî’nin Allah tasavvuru, her şeyi yoktan var eden, ancak her türlü akli 

melekenin ve yaratılmışların ötesinde olan, hiçbir sıfatla vasıflandırılması söz konusu 

 
516 Kirmânî, Râhatü’l-Akl, s.147. 

517 İdris İmâdüddîn, Kitabu Zehru’l-Me‘ânî, thk, Mustafa Galib, Lübnan: 1991, s. 11. 

518 İsmâilîlerin Maverâünnehir’de önde gelen dâîlerindendir. Asıl adı Muhammed b. 

Ahmed en-Nahşebî’dir. el-Pezdevi olarak maruftur. Bkz., İsferâyînî, et-Tebsîr fi’d-Dîn  

s. 141; Nizâmülmülk, Siyasetnâme, s. 230; Avcu, Horasan-Mâverâünnehir’de 

İsmâilîlik, s. 153. 

519 Kirmânî, Kitabü’r-Riyad, thk, Arif Tamir, Beyrut: Dâru’s-Sekâfe, 1960, s. 214, 220. 

520 Avcu, age, 2018, s. 209. Bâtınîler’in Allah’ın isminin olmadığına dair iddiaları için 

Bkz., Mâturîdi, Kitabü’t-Tevhîd, s. 163.  

521 Ebû Temmâm, Kitabu Şecereti’l-Yakîn, thk, Arif Tamir, Beyrut: Dâru’l-Âfâkı’l- 

Cedîde, 1982, s. 116-117  



 

150 

 

olmayan aşkın bir varlıktır.522 Allah’ı sıfatlardan nefyeden bu anlayışı Ebû Hâtim er-

Râzî ise Hz. Ali’ye isnat ettiği bir sözle delillendirmeye çalışmıştır. O, Hz. Ali’nin 

sıfatla mevsuf arasını ayırdığını, bütün mevsufların mahlûk (yaratılmış) olduğunu, dinin 

hakikatinin marifetullahtan (Allah’ı tanıma) ibaret olduğunu, hakiki marifetin tevhit, 

tevhidin nizamının ise sıfatları nefyetmekle teşekkül edeceğini belirttiğini 

aktarmaktadır. Ebû Hâtim’e göre sıfat ve mevsuf müsemma olan isim 

menzilesindedir.523 Ancak, Ebû Hâtim Nesefî’nin iddia ettiği gibi Tanrı’ya “Allah” 

isminin dahi verilemeyeceği derecesinde tenzihçi değildir. O, “Allah” isminin 

kullanıldığını ve Hz. Allah’ın yegâne isminin “Allah” olduğunu belirtmektedir.524 

Nasır-ı Husrev’de de aşırı bir tenzihçilik görünmektedir. O, Allah’ı hüviyet ve 

hüviyetsizlikten (varlık ve yokluk) tenzih etmektedir. Hüviyetin ilk yaratılan Akl-ı 

Evvel’e ait olduğunu belirten Nasır-ı Hüsrev, Akl-ı Evvel’in kendi varlığının delili olan 

ibdâ’ın yokluğu ile kendi mübdeini/yaratanını tanıdığını ve bu iki sıfatı (hüviyet ve 

hüviyetsizlik) yaratanından uzak tuttuğunu ifade eder. Bu tenzihçi tutumunu “Yüce 

Allah; illetten, malulden, hüviyet ve hüviyetsizlikten uzaktır.” ifadeleri ile tamamlar.525 

Yeni Eflatuncu felsefede görülen salt aşkın Tanrı anlayışını yansıtan ilk dönem 

İsmâilî teoloji, kendine özgün formunu geliştirerek Tanrı fikrini formüle etmeye 

çalışmıştır. Allah’ın zatında ve sıfatında tenzih fikrini savunan İsmâilîler, “Biz Allah’ın 

 
522 Avcu, age, Horasan-Mâverâünnehir’de İsmâilîlik, s. 210.  

523 Ebû Hâtim er-Râzî, Kitâbü’z-Zîne, thk, Feyzullah Hemedânî, Sana: Merkezü’d-

Dirasî ve’l-Buûsü’l-Yemânî, 1994, s. 176.  

524 Ebû Hâtim er-Râzî, age, s. 179. 

525 Nasır-ı Husrev, Dostlar Sofrası, s. 84-85. 



 

151 

 

var veya yok olduğunu; âlim, câhil, kâdir veya âciz olduğunu söylemeyiz”526 

demişlerdir. Onların Allah’ın sıfatlarını reddettikleri, zatının da sıfatlarından tamamen 

farklı olduğunu benimsedikleri söylenmiştir. Hatta kıdem sıfatı hususunda da aynı 

tenzihçi tutumunu benimseyerek “Biz Allah’ın ezelî veya yaratılmış olduğunu 

söylemeyiz, aslında kadîm olan onun emri ve kelimesidir, yaratılmış olan ise halk etmesi 

ve fıtratıdır.” demişlerdir.527 Allah’ın vahdaniyyetini itiraf eden İsmâilîler, onu bütün 

sıfatlardan soyutlayarak idraki mümkün olmayan bir varlık olarak telakki 

etmektedirler.528 Allah’ın varlık (eys/vücut) ve yoklukla (leys/yokluk) tüm 

nitelemelerin ötesinde olduğunu düşünen İsmâilîler, bu tenzihçi tutumlarını şu şekilde 

izaha çalışırlar. Allah varlıkla nitelenemez; çünkü böyle bir niteleme onun başkasına 

muhtaç olması anlamına gelir. Oysa Allah hiçbir şeye muhtaç değildir. Allah’ın varlık-

vücut (eys) sıfatıyla nitelenmesi durumunda, onun bir taraftan cevher ve araz türünden 

bir varlık olması gerekecektir; diğer taraftan da ya zâtı veya başkası tarafından meydana 

getirilmesi icap edecektir. Bunların ise Allah mefhumuyla bağdaşması mümkün 

değildir.529 Kısacası, Allah ne zât ne cisim ne araz ve ne de illettir. O; hayy, kâdir, âlim, 

 
526 Hâmidî, Kenzü’l-Veled, thk, Mustafa Galib, Dâru’l-Endülüs, Beyrut: 1979 

527 Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, s. 13-14.  

528 Ali ibn Hasan es-Saverî, el-Kasidetü’s-Saveriyye, (Risâletün Vâhidetün 

İsmâiliyyetün) thk, Arif Tamir, Dımaşk: el-Ma’hedü’l-Fıransî, 1955, s. 24. 

529 Kirmânî, Râhatü’l-Akl, s. 129-131; a. mlf, er-Risâsetü’l-Müdîe fi’l-Emr ve’l-Âmir 

ve’l-Me’mûr, Mecmû‘atü Resâili’l-Kirmânî içinde, nşr, Mustafa Galib, Beyrut: el-

Müessesetü’l-Câmi‘iyye li’d-Dirâsât ven’n-Neşr, 1987, s. 49-51; Bedevî, Mezâhibü’l-

İslâmîyyîn, s. 964-968. 



 

152 

 

kâmil ve fâil de değildir. Bütün bu nitelikler, ibdâ yoluyla vücut bulan ilk varlığa, yani 

“mübde-i evvel”e (ilk akıl) aittir.530 Allah’a birtakım isim ve sıfatların verilmesi ne 

hakiki manada ne de mecazi manada ona nispet edilebilir; sadece tekellüm zaruretin 

neticesi olarak ona isim ve sıfatlar nispet edilmektedir. İsim ve sıfatlar cismani varlıklara 

hakikaten, ruhani varlıklara ise mecazen verilir; Allah’a ise isim ve sıfatlar ne hakikaten 

ne de mecazen verilemez.531 Maddeden ibaret olan harflerin sonsuz olan Hz. Allah’ı tam 

manasıyla ifade etmesi imkânsızdır. Allah’ın tek olduğunu ispat eden bir mana ile tahsis 

edilmesi mümkün değildir.532 Hz. Peygamber’in gizli şirk olarak belirttiği tehlikeden 

kurtulmanın tek yolu Hz. Allah’ı her türlü sıfat ve isimden nefyetmekle mümkündür. 

Onu idrakin mahiyeti, zatını idrakten acziyyettir. Zatının sırlarını idrake kalkışmak ise 

şirktir.533 İbrahim b. Hüseyin el-Hâmidî, (ö.557/1161) Hz. Peygamber’in, Bârî’nin 

(Allah) akıl ve nefislerin vasıflandığı, Allah’ın yarattığı mahlûkât türünden vasıflarla 

sıfatlanmasından tenzih edilmesinin vacip olduğunu söylediğini; Hz. Ali’nin de dinin 

ilk prensibinin Allah’ı tanımak; Allah’ı tanımanın kemâli ise tevhit/onun birliğinin ikrar 

edilmesi; tevhidin nizamının ise bütün sıfatları ondan nefyetmek olduğunu söylediğini 

aktarır.534 

 
530 Hâmidî, Kenzü’l-Veled, s. 14; Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, 2014, s. 227. 

531 İdris İmâdüddîn, Kitabu Zehru’l-Me’ânî, s. 21. 

532 Kirmânî, er-Risâlütü’d-Dürriyye fi Ma‘na’t-Tevhid ve’l-Müvahhid, Mecmû‘atü 

Resâili’l-Kirmânî içinde, thk, Mustafa Galib, Beyrut 1987, s. 21-22. 

533 İdris İmâdüddîn, age, s. 24-25; Hâmidî, age, s. 10. 

534 Hâmidî, Kenzü’l-Veled, s. 12. 



 

153 

 

Allah’ı bütün isim ve sıfatlardan tenzih eden İsmâilîlerin Kur’an’da geçen ve 

Allah’a izafe edilen isim ve sıfatları nasıl yorumladıkları merak konusu olmaktadır. Söz 

konusu isim ve sıfatlar ( esmâ-i hüsnâ) Allah’ı tanıma ve onun vahdaniyetini ortaya 

koymada en üst mertebede olan ve ruhani-ulvî hadlerin Allah’a en yakını olarak kabul 

edilen Küllî Akıl’a aittir (Akl-ı Evvel).535 Kur’an’da Allah’a izafe edilen bütün isim ve 

sıfatlar kemâlatın zirvesini temsil eden Akl-ı Evvel’i nitelemektedir.536 Kur’an’da 

Allah’ın birliğini ifade eden ayetlerdeki tevhid vurgusunu da Akl-ı Evvel ile 

ilişkilendiren İsmâilîler, İhlâs suresindeki “De ki o Allah birdir.” ifadesinde ortaya 

konan tevhid ilkesini Küllî Akıl’ın Mübdi’i Evvel’in vahdaniyet mertebesini ikrar 

etmesi olarak yorumlamışlardır.537 Bütün ilahî isim ve sıfatları Allah’tan nefyetmeyi 

öngören İsmâilî tanrı tasavvurunda “Allah” nitelemesi de Akl-ı Evvel’e hamledilmiştir. 

İdris İmadüddîn “Allah” kelimesinin etimolojisi üzerinden ilginç bir yorum üreterek bu 

kelimenin de Akl-ı Evvel-i nitelediğini iddia etmiştir. “Allah” kelimesi “hayret ve 

şaşkınlık içerisinde kalmak, gönülden bağlanmak” anlamına gelen elihe-ye’lehü 

kökünden türemiştir. Bu yoruma göre Akl-ı Evvel, mübdîini tanıma hususunda duyduğu 

iştiyak ve onu idrak hususundaki hayretinden dolaya “Allah” olarak 

isimlendirilmiştir.538 Bu yorumu ayetle de temellendiren İsmâilî düşünürler Âl-i İmrân 

 
535 Meçhul Dâî, el-Kasîdetü’ş-Şâfiye, nşr, Ârif Tâmir, Beyrut: Dâru’l-Meşrık, 1967, 

s.35’ten aktaran Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 338. 

536 İdris İmâdüddîn, Kitabu Zehru’l-Me’ânî, s. 39. 

537 Meçhul Müellif, age, 45. 

538 İdris İmadüddîn, Kitabu Zehru’l-Me’ânî, s. 39; Ali b. Velîd, ez-Zehîra fi’l-Hakîka, 

thk, Muhammed el-A’zamî, Beyrut: Dâru’s-Sekâfe, 1971. s. 26. 



 

154 

 

(3/18) ayetini delil olarak kullanmaktadırlar.539 Sonuç olarak, bütün Müslümanların 

“Allah” olarak isimlendirdikleri ezelî varlık, İsmâilîler nezdinde Akl-ı Küllî/ Akl-ı 

Evvel olarak karşılanan ilahî bir varlıktır ki buna da “Sâbık” demektedirler. Diğer 

yandan bir takım ulvî sıfatlar nispet ettikleri ve Akl-ı Evvel’in kendisi vasıtasıyla 

mevcâdatı yarattığı diğer bir kudsî varlık daha vardır. Nefs-i Küllî dedikleri bu varlık 

Akl-ı Evvel’in sahip olduğu bütün kutsiyetlere haiz olmakla beraber Akl-ı 

Küllî/Sâbık’tan vücut itibariyle sonra olduğu için ona da Tâlî ismini vermektedirler 540 

 Soyut bir Tanrı anlayışına sahip olan İsmâilîler, ru’yetullah (Allah’ın görülmesi) 

meselesinde Ehl-i Sünnet’in aksine ruhani bir ru’yet tasavvur etmektedirler. İdris 

İmâdüddîn, (ö. 872/1468) ruyetullah meselesinde Hz. Ali’den şöyle bir nakilde 

bulunmaktadır. Hz. Ali’ye bir kişi Allah’ı görüp görmediğini sorar. Hz. Ali: 

“Görmediğim bir İlah’a niye ibadet edeyim?” diye cevap verir. Nasıl gördüğü sorulunca, 

O’nu gözlerin idrak edemeyeceğini, ancak O’nun kalplerde hakiki iman ile idrak 

edilebileceğini söyler.541 Ebû Hâtim er-Râzî, Bârî Teâlâ’yı bileşik âlemdekilerin 

göremeyeceği gibi, basit âlemdekilerin de göremeyeceklerini belirtir.542 

İsmâilîlerin bu aşırı tenzihe varan Tanrı anlayışları birtakım itirazlara muhatap 

olmuştur. Şöyle ki, İsmâilîlerin, Plotinus tarafından sık sık “Bir” ve “iyi” olarak 

 
539 “Allah şahitlik etmektedir ki O’ndan başka gerçek ilah yoktur” mealindeki bu ayetin 

İsmâlî yorumuna göre “Kendisinden başka ilah olmadığına” şahitlik eden Akl-ı Evvel 

ile şahitlik edilen farklı varlıklardır. 

540 M. Kâmil Hüseyin, Tâifetü’l-İsmâilîyye, s. 158.  

541 Bkz., İdris İmâdüddîn, age, s. 22. Hâmidî, Kenzü’l-Veled, s. 10. 

542 Ebû Hâtim er-Râzî, Kitâbü’l-Islâh, s. 185.  



 

155 

 

vasıflanan543 ve dille tarif edilmesi mümkün olmayan tanrı tasavvuruyla büyük ölçüde 

örtüşen ulûhiyet düşenceleri, Tanrı’nın gerçek varlığının bulunmadığı, sadece zihni bir 

kavram olduğu düşüncesine götüreceğinden sakıncalı bir anlayış olduğu 

belirtilmektedir.544 Kaldı ki, her türlü nitelemenin ötesinde salt “Bir” ya da mutlak Tanrı 

anlayışı Kur’an’daki Allah mefhumuyla bağdaşmadığı gibi, bu tarz bir ulûhiyet fikrinin 

insan hayatı üzerinde hiçbir etkisinin olmayacağı da açıktır.545 Allah, kendisine 

inananların hiçbir vasıfla niteleyemeyecekleri muğlak ve müphem bir varlık değildir. 

İnsan zihninde herhangi bir iz bırakmayan İsmâilîlerin bu aşırı tenzih fikri, bir tür 

agnostisizme (bilinemezcilik) ve bütün sıfatlardan soyutlanmış âtıl ve pasif bir Allah 

anlayışına yol açmakta,546 hatta Tanrı’nın salt ne olmadığını söyleyerek onu anlamaya 

çalışmak ve hakkında bir tasavvura ulaşmaya çalışmak Allah’ı inkâr düşüncesine bile 

kapı aralamaktadır. Nitekim bu tarz bir ulûhiyet fikrinin, bünyesinde çok ince ve gizli 

bir ateizm barındırdığı bile söylenmektedir.547 Ayrıca, Allah’ın her türlü isim ve sıfattan 

soyutlanmış bir varlık olarak tavavvur edildiği “ta’til” düşüncesinin şirkin aslı ve 

dayanağı olduğu da savunulmuştur.548 Bu sebeple İsmâilîlerdeki ulûhiyyet fikrinin ve 

 
543 Plotinus, Enneadlar, çev, Zeki Özcan, İstanbul: Ruh ve Madde Yayınları, 2008, s. 

43. 

544 Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 338. 

545 Yusuf Şevki Yavuz, “Eys”, DİA, C. XII, s. 1. 

546 Öztürk, age, 2014, s. 338. 

547 Turan Koç, Din Dili, İstanbul: İz Yayıncılık, 2017, s. 62-64. 

548 İbn Kayyim el-Cevziyye, ed-Dâü ve’d-Devâ (el-Cevâbü’l-Kâfî), thk, Muhammed 

Ecmel el-İslâhî, Mekke: Dâru Âlemi’l-Fevâid, h.1429, s. 299. 



 

156 

 

yaratılış teorisinin Kur’an’da bahsedilen tevhide muhalif olduğu ve itikatta şirke 

götürdüğü belirtilmektedir.549 

Ancak, İsmâilîlerin Allah’ın varlığını kesin bir şekilde ifade ettikleri, onu her türlü 

varlığın ötesinde soyut ve kavranılamaz biçimde anlamaya çalıştıkları göz önüne 

alındığında onların Tanrı tasavvurlarını agnostisizm veya şirk olarak yorumlamak aşırı 

yorum kabilindendir. Tanrı’nın negatif (Tanrı’nın ne olmadığına dayalı) teoloji 

tasavvuruyla ispat edilmesi, Tanrı’ya ulaşmak için onun aşkınlığını zedelememek 

uğruna onu negasyon/olumsuzluk yoluyla kavrama çabası olarak görülmüştür.550 

Varolan çeşitli varlıkların sebebi olarak Tanrı, aynı zamanda onlara aşkın olandır. 

O, kavramsal ve kategoriksel olarak bilinen ve tasavvur edilen her şeyden farklıdır. 

Sonlu varlıkların sebebi olarak o, aynı zamanda onlara içkin olandır. O, bu içkinlik 

sayesinde nesnelleştirilemeyen formlar aracılığıyla bilinebilir ve anlaşılabilir.551 Bu 

sebeple Tanrı hakkında katafatik (olumlayıcı) teolojide söylenen çoğu şeyin aslında 

söylenemeyeceği negatif teolojinin en önemli iddialarından biridir. İnsanın Tanrı’yı dile 

getirmeye çalıştığı andan itibaren onun değer kaybedeceği düşünüldüğünden o hep 

insanın tasavvur gücünü aşan, dile getirilemeyecek, tasavvur edilemeyecek varlık olarak 

kabul edilmiş, böylece negatif teoloji ile bir tasavvur oluşturulmaya çalışılmıştır.552 

Tanrı’nın varlığını negatif teoloji tasavvuru ile ispata çalışan teologlara göre zihin 

 
549 Muhammed b. Ahmed el-Cüveyr, el-İsmâiliyyetü’l-Muâsıra, yy: 1994, s. 75. 

550 Feyza Şule Düşgün, “Onto-Teoloji Kritiği Bağlamında Negatif Teoloji 

Değerlendirmesi”, Dört Öge, Yıl 4, S.7, 2015, s. 99. 

551 Düşgün, agm, s.114. 

552 Düşgün, age, s. 98. 



 

157 

 

dünyamızının kuşatamadığı aşkın bir varlık olan Tanrı, sınırlı olan dille asla ifade 

edilmez. İnsan bilgisinin somut objelere yaptığı yüklemler Tanrı’ya yapılamaz.553 

Tanrı’nın varlığı her türlü düşünceyi, kavramı ya da benzetmeleri aşar. O, ne olumlayıcı 

ne de olumsuzlayıcı ifadelerle tarif edilebilir. Sonsuz olan Tanrı aynı zamanda hiçbir 

sonlu varlıkla kıyas kabul etmez.554 Özetle negatif teolojinin hedefi, mutlak varlığı 

(Tanrı) dil sayesinde oluşmuş her türlü sıfat ve tanımlamalardan ve hertürlü pazitif 

yüklemlerden arındırarak onun kategoriler üstü olma özelliğini ortaya çıkarmaktır. 

Negatif teoloji, Tanrı’nın antropomorfik bir şekilde izah edilmeye çalışılmasına 

kesinlikle karşıdır. Bununla beraber o, Tanrı’nın her türlü hermeneutik yorumuna da bir 

karşı duruş içerisindedir. Tanrı hakkındaki söylemler her türlü kültürel bağlamın 

ötesindedir ve sadece yine Tanrı’dan anlaşılabilir. Eğer Tanrı hakkındaki düşünce ve 

yargılar sadece yalın söylemlerle sınırlı tutulursa o takdirde onun varlığı net bir şekilde 

temellendirilemez. Negatif teolojinin en önemli savunucusu olan Yeni Eflatunculuğun 

kurucusu Plotinus’a (Ö. MS 270) göre Tanrı’nın tasavvur edilememesinin sebebi 

Tanrı’nın sınırsızlığına rağmen dilin sınırlı oluşudur. Tanrı hakkında konuşmanın 

imkansızlığına vurgu yapan Plotinus’a göre dilin yaptığı her tanımlama dolaylı olarak 

 
553 Hasan Özalp, “Tanrı Hakkında Konuşa(ma)mak; Platinus’ta Negatif Teoloji”, 

Turkish Studies İnternational Periodical For The Languages, Literature and History of 

Turkish or Turkic, Volume: 10/2, 2015, s. 735. 

554 Arslan Topakkaya, “Nikolas Van Kues’ta Negatif Teoloji”, Bilimname, IX, 2005/3, 

s. 105. 



 

158 

 

bir sınırlamadır. Tanrı, basit bir cevher ve sonsuz doğasından dolayı sınırlanamayacağı 

için dilin kalıpları Tanrı’yı kuşatamaz, dolayısıyla onu ifade edemez.555 

Tanrı’nın negatefi teoloji tasavvuru ile ispatının çok kadim bir geçmişi olduğu 

söylenebilir. İslam medeniyetinden önce Eski Çağ Yunan filozofu Eflatun doğrudan 

olmasa da dolaylı olarak bu teolojiyi ilk dillendiren kişidir.556 İsmâilîlerin eserlerinde 

en çok etkisi görülen Yeni Eflatuncu geleneğin önemli temsilcilerinden Philo ve 

Plotinus, negatif teolojinin en önemli kuramcılarındandır.557 Bu düşüncenin izleri ilk 

İslam filozofu olarak kabul edilen Kindi’de de görülmektedir. Kindi’ye (ö. 252/866 ?) 

göre Tanrı’yı zatî sıfatlarla tarif etmek mümkün değildir. Geçek bir her türlü kavramın 

üstündedir. Onun nitelikleri ancak olumsuz/sıfat-ı selbiyye ile bilinebilir.558 Bir ahlak 

filozofu olan İbn Miskeveyh (ö. 421/1030) de Allah’ın olumlu nitelemelerle değil 

olumsuz nitelemelerle bilinebileceğini vurgulamaktadır.  Allah’ın zatî veya gayr-i zatî 

sıfatının olmadığını belirten İbn Miskeveyh, onun olumsuzlama yoluyla burhan-ı hulfî 

 
555 Özalp, Tanrı Hakkında Konuşa(ma)mak, s. 745.  

556 Özalp, age, s. 741. 

557 Philo ve Plotinus’un negatif teoloji tasavvurunun özeti için bkz, Özalp, age, s. 742-

746. 

558 Kindî, Felsefî Risâleler, çev, Mahmut Kaya, İstanbul: Klasik Yayınları, 2018, s. 

175-176. 

 Burhân-ı hulfî veya kıyas-ı hulfî için bkz, Gazalî, Mi’yâru’l-İlm İlmin Ölçütü, 

(Eleştirmeli Metin-Çeviri) çev, Ali Durusoy, Hasan Hacak, İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013, s. 196-198; Bekir Topalağlu, İlyas Çelebi, Kelam 

Terimler Sözlüğü, İstanbul: İsam Yayınları, 2013, s. 131-132. 



 

159 

 

deliline dayarak ispat edilebileceğini iddia eder.559 Farabî ve İbn Sinâ’nın savundukları 

Sudûr teorisin hedefinde de Tanrı’nın idrak edilemezliği varsayıldığında Sudûr 

nazariyesi negatif teolojinin bir uzantısı olarak değerlendirilebilir. 

İsmâilîlerin Tanrı tasavvurları negatif teoloji kapsamında değerlendirildiğinde 

onların felsefi bir dille ortaya koymaya çalıştıkları Tanrı, beşer idrakine sığmayan, dille 

ifade edilmesi imkânsız varlıktır. İsmâilîlere göre Tanrı, varlığı bakımından bilinir ama 

kavranılamaz. Onların Akl-ı Evvel gibi bazı kudsî varlıklara Tanrı’nın bazı sıfatlarını 

atfetmeleri sorunlu gözükse de İsmâilîlerin Tanrı tasavvurlarının agnostisizme 

götüreceği yargısına ulaşmak da tartışmalıdır. Zira agnostisizm, Tanrı ile ilgili delil 

yetersizliğidir. Oysa negatif teoloji Tanrının varlığını kesinlikle kabul eder. Negatif 

teolojinin Tanrı tasavvurunda vurgulamak istediği husus delil yetersizliği değil dilin 

yetersizliğidir.560 İsmâilîlerin Tanrı’ya “Allah” bile denemeyeceğini vurgulamaları da 

dilin Tanrı hakkında yetersizliğini ortaya koymaktır. İsmâilîler mahlûkâtın ötesinde olan 

bir Tanrı tasavvuru inşa eden pozitif tanrı düşüncesini Tanrı’nın vahdaniyetini ortaya 

koymada yetersiz gördükleri için düşüncenin de ötesinde bir Tanrı fikri geliştirmeye 

çalışmışlardır.  

 Öte yandan İsmâilîler, ulûhiyet anlayışlarını bir şekilde imametle irtibatlandırma 

çabasında olmuşlardır. Kelime-i tevhiddeki “İlah yoktur” ifadesi, her yönüyle aşkın olan 

Allah’a izafe edilen isim ve sıfatların nefyedilmesine, “Sadece Allah vardır.” ifadesi ise 

 
559 İbn Miskeveyh, Kitâbü’l-Fevzü’l-Asgar, yy, trz, s. 26-27.  

560 Özalp, Tanrı Hakkında Konuşa(ma)mak, s. 747.  



 

160 

 

Akl-ı Evvel’e veya İmam’a işaret etmektedir.561 Ebü’l-Kâsım Cafer b. Mansûru’l-

Yemen, (ö. 360/970) Allah’ın hitap ve kelamdan münezzeh olduğunu iddia ederek: “ 

Hani rabbin meleklere hitaben: Ben yeryüzünde bir halife ortaya koyacağım” (Bakara 

2/30) mealindeki ayette geçen “rab” kelimesinin Allah makamına kâim olan zamanın 

imamına; “halife” kelimesinin ise onun hüccetine delalet ettiğini iddia etmektedir.562 

Çünkü imam, ibdâ âlemindeki hiyerarşinin en üstünde bulunan Akl-ı Evvel’in 

yeryüzündeki tecelli mahallidir.563 Bu yüzden imamlardan bazıları “Zâhirimiz 

imamettir; ancak bâtınımız idrak edilemez.” diyerek Akl-ı Evvel ile gaybî ve gizli 

ittihatlarına işaret etmişlerdir.564 

Kur’an’da geçen Allah’ın isimlerinden kastedilenin de imamlar olduğunu iddia 

eden Cafer b. Mansur: “En güzel isimler Allah’a aittir. Sizler ona bu isimlerle dua edin” 

(Araf 7/180) mealindeki ayette geçen “Allah’ın isimleri”nden maksadın imamlar 

olduğunu belirtir. Bu sebeple her asırdaki Kâim, kendisiyle Allah’a tevessül edilen 

Allah’ın babları/kapılarıdır. İnsanlarla Allah arasında irtibatı sağlayan tevessül 

aracıdırlar. İnsanlar onlara itaat ederek Allah’a yaklaşırlar.565 

 

 
561 Husain F. Hamdânî, “A Compendium of İsma’ilî Esoterics” İslamic Culture, XI, 

1937, s. 213’ten aktaran Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 339. 

562 Cafer b. Mansur el-Yeman, Serâir ve Esrâru’n-Nutekâ, thk, Mustafa Galib, Beyrut: 

Dâru’l-Endülüs, 1990, s. 29. 

563 Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 339-340. 

564 İdris İmâdüddîn, Kitabu Zehru’l-Me’ânî, s. 39. 

565 Cafer b. Mansur el-Yemen, age, 1984, s. 104-105.  



 

161 

 

2.2. Bâtınîlerin/İsmâilîlerin Nübüvvet Anlayışları 

 

İsmâilîlerin eserlerine baktığımızda onların nübüvvetin varlığı ve peygamberlere 

inandıkları anlaşılmaktadır. Nübüvveti inkâr edenlere karşı onu ispat etmek için akli ve 

nakli delillerle ciddi bir uğraş vermişlerdir. Zira onların dinî talimlerinin ve siyaset 

teorilerinin temeli nübüvvet müessesesi ile temellendirilmiştir.566 Peygamberlik 

müessesesini inkâr eden hekim-filozof Ebû Bekir er-Râzî’ye (ö. 313/925) karşı 

nübüvveti akli delillerle ispat etmek için Ebû Hâtim er-Râzî’nin telif ettiği A’lâmü’n-

Nübüvve’si önemli bir kaynaktır. Mülhid olarak adlandırdığı Ebû Bekir er-Râzî’nin,567 

“Allah’ın hikmetine muvafık olanın, her insana dünyada ve ahirette neyin faydalı olup 

neyin zararlı olduğunu ilham ederek, onları birtakım ihtilaflar sebebiyle bir 

peygamberin rehberliğine muhtaç etmemesidir.”568 yönündeki iddiasına, Ebû Hâtim er-

Râzî, akli cevaplar vererek insanlığın peygambere olan ihtiyacını ortaya koymaya 

çalışmıştır. 

 
566 Kemaleddin Nureddin Mercûnî, Mevkıfü’z-Zeydiyyeti ve Ehli’s-Sünneti fi’l-

Akîdeti’l-İsmâilîyyeti ve Felsefetihâ, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2009, s. 252. 

567 Ebû Hâtim er-Râzî’nin Ebû Bekir er-Râzî’nin vahyi, nübüvveti ve kutsal kitapları 

inkâr ettiğine dair iddiaları tartışmalıdır. Ebû Hâtim er-Râzî’nin Ebû Bekir er-Râzî’yi 

nübüvveti inkâr ettiği için mülhidlikle suçlamasının bir kritiği için bkz, Hüseyin 

Karaman, “Ebû Bekir er-Râzî’nin Mülhidliği Bir Gerçeklik mi Yoksa Tarihsel Bir 

Yanılgı mı?” AKEV Akademi Dergisi, Yıl: 6 Sayı: 11 (Bahar 2002), s, 110-120. 

  

568 Ebû Hâtim er-Râzî, A‘lâmü’n-Nübüvve, Beyrut: Dâru’s-Sâkî, 2003, s. 15.  



 

162 

 

 Ebû Hâtim, Allah’ın her insana temel zaruri ihtiyaçlarını giderecek bilgileri ilham 

ettiğini, ancak hilkat gereği bütün insanlara aynı anlayış kabiliyeti vermediğini söyler. 

Bütün dinlerde ve insan topluluklarında öğrenen ve öğreten zümreler olmuştur. 

İnsanların dünyada da ahirette de bütün ihtiyaçları kendilerine ilham edilmemiştir. Bu 

sebeple insan, doğası gereği birbirinden müstağni olamaz. Kendisine doğruyu öğretecek 

bir öğretici, tâbi olacağı bir peygamberin olması kaçınılmazdır. Sonuç olarak Allah’ın 

farklı kabiliyetlerde yarattığı insanların bir kısmına peygamberlik vazifesi vererek akıl 

yolu ile bilinemeyecek hususları vahiy ile talim etmesi aklen mümkündür.569 

 Bütün peygamberlerin getirdikleri şeriatın ilim ve hikmete dayandığını belirten 

Ebû Hâtim, her ne kadar lafızlarında birtakım farklılıklar olsa da peygamberlerin 

kitaplarının ve kanunlarının manasının bir olduğunu belirtmektedir.570 Bütün şeriat 

sahibi peygamberlerin yegâne amacı, hak dini inşa etmektir.571 Ebû Hâtim, şekil ve 

lafızlar her ne kadar farklı olsa da mana itibariyle şeriatların aynı olduğunu belirtmesi, 

İsmâilî düşüncenin te’vil doktrinine bir dayanak arama çabasıdır. 

Ebû Hâtim er-Râzî’ye göre gerek insan ürünü beşerî ilimler gerekse ilahî ilimlerin 

kaynağı peygamberdir. Allah, insanların dünyevi ve uhrevî hayatlarında ihtiyaç 

duyacakları her şeyi peygamberlere öğretmiştir. Allah’ın onlara öğrettiği bu bilgiler 

sayesinde âlemin işleri düzene girmektedir. Eğer Allah bu bilgileri Peygamberlere 

öğretmemiş olsa insanların bunları bilmeye kudretleri olamazdı. Allah peygamberlerine 

 
569 Ebû Hâtim er-Râzî, age, s. 16-18.  

570 Ebû Hâtim er-Râzî, A‘lâmü’n-Nübüvve, s. 95. 

571 Ebû Hâtim er-Râzî, age, s. 91. 



 

163 

 

hem zahirî hem de bâtınî ilimleri öğretmiştir.572 Beşerî ilimler olarak bildiğimiz tıp, 

hendese, astronomi, felsefe ve diğerlerinin kaynağı vahiydir. Bu ilimlerin Batlamyus, 

Hermes gibi kişilere nispet edilmesi peygamberlerin bu künyeleri kullanmasıdır. Bu 

sebeple bu ilimlerin kaynağı sahih hikmet ve muntazam bir usulden kaynaklanmaktadır. 

Bu ilimleri miras bırakan hakîmler kendi zamanlarının hukemâsı, yaşadıkları asrın 

imamı ve Allah’ın yarattıkları üzerine Allah’ın hüccetidirler. Allah onları vahiyle 

desteklemiş ve hikmet öğretmiştir. Allah kudret ve hüccetini bu nebiler diliyle izhar 

etmiştir.573 Ebû Hâtim’in burada peygamberlik müessesesi ile İsmâilîyyenin imamet 

teorisini kaynağı itibariyle birleştirme çabası görülmektedir.  

Peygamberlerin diğer önemli bir işlevi de insanlar ile ruhani âlem arasında bir 

köprü vazifesi görmeleridir. İnsanların ruhani âlemi kendi hissî melekeleri ile 

kavramaları imkânsızdır. İnsanın bu kabiliyetsizliği ruhani âlemden yüz çevirerek onu 

inkâra götürebilir. Bu sebeple bu ruhani âlemi bize idrak ettirecek peygamberlerin 

gelmesi zaruridir.574 

İsmâiliyyenin nübüvveti bunca önemsemesi ve bazı İsmâilî düşünürlerin 

eserlerinde imameti ispat için nübüvvet ile imamet makamı arasında bir bağ tesis etmeye 

 
572 Ebû Hâtim er-Râzî, age, s. 238. 

573 Ebû Hâtim er-Râzî, age, s. 207, 208, 210. 

574 Sicistânî, Kitâbu İsbâti’n-Nübü‘ât, thk, Arif Tamir, Beyrut: Dâru’l-Meşrik, 1986, s. 

169-170. 



 

164 

 

çalışması575 imamet doktrinini temellendirmek ve ona kutsiyet atfetme gayreti olarak 

yorumlanmıştır. Ayrıca imamet ile nübüvveti kıyas etmekle itham edilmişlerdir.576 

İsmâilîlerin nübüvveti vehbî (Allah’ın lütfetmesi) değil müktesep (çalışarak 

kazanılan) bir makam olarak gördüklerine dair iddialar vardır. Bu iddialar bazı İsmâilî 

kaynaklara dayandırılmıştır. İsmâilî dâî Cafer b. Mansur, peygamberliği şu şekilde 

yorumlamıştır: “Akıllar sâfiyet kazanıp nefisler süflî (bileşik) âlemin bulanıklık ve 

kirlerinden kurtulduğunda basit âlemle irtibat kurar. Aklın sâfileşip ruh maddesinin 

aydınlanmasıyla basit âlemin nakışları akla tesir etmeye başlar. Bu etkilenme sebebi ile 

akıl basit âlemden ve diğerlerinden haber vermeye başlar ki; buna umumiyetle vahiy ve 

tenzil derler.”577 Nasır-ı Husrev de “İnsanın peygamber olması için gerekli şeyler” 

başlığı ile bu meseleyi izaha çalışmış ve neticesinde insanın belirli birtakım maddî-

manevî güçleri elde ettiğinde insanların efendisi peygamber makamına ulaşacağını 

belirtmiştir.578 

İsmâilîlerde risalet teorisinin en önemli özelliklerinden birisi de devrî/döngüsel 

tarih anlayışına sahip olmasıdır. Buna göre insanlık tarihi yedi devirden oluşmaktadır.579 

Bu yedi devirden her biri, yedi nâtıktan birine atfedilir. Birinci devir Hz. Âdem ile 

 
575 Kirmânî, el-Mesâbîh fi İsbâti’l-İmâme adlı eserinde imameti ispat etmek için daima 

nübüvvet argümanını kullanmıştır. Bkz., Kirmânî, el-Mesâbîh fi İsbâti’l-İmâme, Beyrut: 

Müessesetü’n-Nur, 2008, s. 81-83.  

576 Nureddin Mercûnî, Mevkıfü’z-Zeydiyyeti ve Ehli’s-Sünneti, s. 253.  

577 Cafer b. Mansur el-Yemen, Serâir ve Esrâru’n-Nutekâ, s. 25.  

578 Bkz., Nâsır-ı Husrev, Dostlar Sofrası, s. 90-91.  

579 Avcu, Horasan-Mâverâünnehir’de İsmâilîlik, s. 255. 



 

165 

 

başlar; yedinci devir Kâim ile biter. Her devir sahibinin döneminde fetret dönemleri 

hariç yedi imam gelir.580 İlk altı devir gizlilik devridir. Yedinci devrin sahibi Kâim, 

kendinden önceki devirlerdeki gizli hakikatleri ortaya çıkararak keşif devrini 

başlatacaktır.581 Her devirdeki bu nâtıklar şeriatın zâhirini insanlara iletirler. Bu 

nâtıkların her biri kendi devirlerinin şeriatının bâtınını, gizli olan hakikatlarını te’vil 

ederek ortaya koyacak bir vekile sahiptir. Bu vekile de vasî, esâs ya da sâmit 

denmektedir.582 

Nâtıkın yüklendiği misyonun ayrılmaz ve mütemmim bir cüzü olan sâmit (imam 

ya da vasî), İsmâilî davet sisteminde nâtıktan/peygamberden sonra gelir ve en yüksek 

ikinci mertebeye sahiptir. Onun yüklendiği vazife nübüvvet kadar ehemmiyet arz 

eder.583 Nâtık nebî zahirî daveti yürütürken, sâmit imam bâtınî davetin icracısıdır.584 

İsmâilî düşüncedeki bu nâtık-sâmit ilişkisindeki hiyerarşik örgü, imametin 

temellendirilmesi için bir dayanak olarak sunulmuştur. İmametin temellendirilmesi, 

daima nübüvvetin temellendirilmesiyle paralel bir şekilde ele alınmış, imametin 

gerekliliği fikri peygamberin gerekli oluşunun tabi bir sonucu olarak görülmüştür.585 

 
580 Sicistânî, Kitâbu İsbâti’n-Nübü’ât, s. 193. 

581 Sicistânî, age, s. 181-182. 

582 Sicistânî, Tuhfetü’l-Müstecibîn, Hamsü Resâilü’l-İsmâiliyye içinde, thk, Arif Tamir, 

Selimiyye: Dâru’l-Ensâf, 1956, s. 151-152. 

583 Tan, Haşşâşîliğin Tarihsel Arka Planı, s. 61. 

584 İdris İmâdüddîn, Kitabu Zehru’l-Me’ânî, s. 74. 

585 Sâmi Makarem, The Docrines of İsmailism, Beyrut 1972, s. 32’den aktaran Tan, age, 

2017, s. 65.  



 

166 

 

İsmâilîler, imameti nübüvvetin devamı ve onu ikmal eden bir müessese olarak 

görmektedirler. Her ne kadar nübüvvet sona ermiş ise de imamet onun makamında 

devam etmektedir.586 

 

2.3. Bâtınîlerin/İsmâilîlerin Ahiret Düşünceleri 

 

İsmâilîlerin ahiretin varlığı ve ona iman hususunda diğer mezheplerden farklı bir 

düşünceleri yoktur. Hatta bazı İsmâilî müellifler: “Bize göre kıyamet ve meâdı inkâr 

edenin kanı helaldir, Allah’ı, Peygamber’i ve şeriatı inkâr etmiştir, her kim ki cesetlerin 

mükâfat ve azabını inkâr ederse kâfirdir.”587 ifadeleri ile ahiret fikrindeki tutumlarını 

net bir şekilde ortaya koymuştur. Peygamberlerin halkı davet ettiği şey kıyametin 

varlığıdır. Kıyamet günü, latîf nefislerin uyandırıldığı ve bâtınî suretlerin kıyamet 

sahibinin ortaya çıkmasıyla zâhir olduğu büyük gündür.588 Nâsır-ı Husrev’in “Nefsin, 

bedenle birlikte olduğu zaman kişinin ruhani âlemi görmesi imkânsızdır. Şeriat 

sahiplerinin dediği gibi, insan nefsi ruhani âlemi bedenden ayrıldıktan hemen sonra 

görecek, tabii hayat halinden ebedî hayata geçecektir.”589 şeklindeki ifadeleri ahiret 

hayatının varlığı ve o hayatın ruhani olacağı yönünde işaretler vermektedir. Aynı pasajın 

 
586 Muhammed b. Ahmed el-Cüveyr, el-İsmâiliyyetü’l-Mu’âsıra, s. 82. 

587 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl ve Hatfü’l-Münâdıl, thk, Mustafa Galib, Beyrut: 

Müessesetü İzzeddin, 1982, C. I, s. 164, 167.  

588 Nâsır-ı Husrev, Dostlar Sofrası, s. 236.  

589 Nâsır-ı Husrev, age, s. 237.  



 

167 

 

devamında cennet ve cehennemin ebedî olduğu da ifade edilmektedir.590 Ancak 

İsmâilîlerin farklı kollarının birbirinden ayrı ahiret telakkileri vardır. Bunlardan bazıları 

gnostik doktrinlere dayanmakta,591 bazıları ise Maniheizm etkisi taşımaktadır.592 Ali b. 

Velid’in ez-Zehîra fi’l-Hakîka adlı eserindeki mümin kişilerin ruhunun ölüm anında bir 

ışık huzmesi ile yükselerek kat ettiği mesafeleri anlatan kozmik metafor, temeli ışık ve 

karanlık idealine dayanan Maniheist düşüncenin izlerini taşımaktadır.593 

Başlangıçta Karmatî İsmâilîliğinin müdafisi olup, sonraları Fâtımî saflarına geçen 

Sicistânî, kıyamet fikri hususunda farklı düşüncelere sahiptir. Ona göre kıyamet, 

sembolik olarak Kâim Mehdî’nin zuhuru olarak yorumlanmıştır.594 Ahiret hayatına dair 

bazı ayetleri bu fikre mutabık olarak yorumlayan Hamidüddî el-Kirmânî de 

(411/1020’den sonra) benzer te’villerle kıyamet düşüncesini yedinci ve son devir olarak 

yorumlamıştır. Buna göre kıyamet, İsmâilî düşüncedeki döngüsel/devrî tarihin yedinci 

ve son evresinin sahibi olan mükemmel şahsiyetin ortaya çıkışı olarak sembolize 

edilmiştir. Kâim’in ortaya çıkışıyla dünyada hüküm süren zulüm ve adaletsizlik sona 

erecek, adaletli bir düzenin tesis edildiği bu dönemde bütün insanlar ona itaat 

edeceklerdir. Ayrıca Kâim Hz. Âdem’den Hz. Muhammed’e kadar tüm peygamberlerin 

getirdikleri şeriatın bâtınını ortaya koyacaktır.595 

 
590 Nâsır-ı Husrev, Dostlar Sofrası, s. 237.  

591 Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 360. 

592 Daftary, İsmâilîller, s. 424.  

593 Ali b. Velîd, ez-Zehîra fi’l-Hakîka, s. 82-88. 

594 Sicistânî, Kitabü’l-Yenâbi’, s. 155.  

595 Kirmânî, Râhatü’l-Akl, s. 514-515. 



 

168 

 

 İsmâilî düşüncede şeriatın neshini savunan düşünürler, kıyamet döneminin 

zuhuru ile Kâim tarafından dinin namaz, oruç, hac gibi pratiklerinin ortadan 

kaldırılacağını iddia etmişlerdir.596 Bu düşüncenin pratik bir uygulamasını Nizârî 

İsmâilîlerin İran’daki liderlerinden II. Hasan (Hasan Alâ Zikrihi’s-Selâm) (ö. 561/1166) 

599/1164’te birinin kendisine mestûr (gizli) imam tarafından bir mesaj getirdiğini iddia 

ederek bu mesajı taraftarlarının huzurunda okumuştur. Bu mesajda, taraftarlarına 

kıyametin ilan edildiğini söyleyerek, imamın şeriatın bütün yükümlülüklerini 

kaldırdığını ilan etmiştir. Hasan’ın “Kıyamet Bayramı” olarak ilan ettiği h.17 Ramazan 

599 günü, o tarihten sonra İsmâilîler arasında bayram olarak kutlanmıştır.597 Nizârî 

İsmâilîlerde kıyamet, çıplak hakikatin Nizârî İsmâilî imamın şahsında tezahürü olarak 

yorumlanmıştır. Buna uygun olarak müminler, yani Nizârî imamı tanıyanlar, hakikati, 

dinsel şeriatın bâtınî özünü idrak ederek cenneti bu dünyada yaşayacaklardır.598 

İsmâilîlerin gnostik karakterli ahiret inancında Kur’an’da oldukça detaylı bir 

şekilde tasvir edilen cennet nimetleri tamamen semboliktir. Dolayısıyla, müminlerin 

ahirette tadacakları hazlar da maddî-cismani değil ruhanidir.599 Nefsin son durağı olan 

ahiret, melekût ve akıllar âlemidir.600 Cennet, ebedî ve sonsuz bir hayattır, son 

 
596 Sicistânî, Kitâbu İsbâti’n-Nübü’ât, s. 177. 

597 Bedevî, Mezâhibü’l-İslâmîyyîn, s. 1088-1089. II. Hasan’ın kıyamet ilanı ve 

İsmâilîlerde kıyamet teorisinin yansımaları için bkz., Daftary, İsmâilîler, s. 541-554. 

598 Daftary, age, s. 544. 

599 Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 369. 

600 Kirmânî, Râhatü’l-Akl, s. 506. 



 

169 

 

bulmadığı gibi bir değişime de uğramayacaktır.601 Cismani bir âlem olduğuna kanaat 

etmedikleri ahirette nefsin mükâfata ulaşması, kendisini bütün maddi bağlardan 

kurtardığında, meleki-ruhani suretlerle irtibat kurması ile mümkün olacaktır. Nefsin 

nasıl ki dünyada birtakım lezzetleri hissetmesinin aracı bedeni ise, ahirette de lezzetleri 

hissetme aracı ruh olacaktır.602 Bu sebeple nefsin ahiret hazlarından istifade etmesinin 

şartı beden/cisim yükünden kurtulmasıyla mümkündür. Nefis, arınmışlığı sayesinde 

cennete ulaştığında dünyadaki tabii hayatın gerekleri olan bütün fiilleri ve bilgileri iptal 

olur. Bununla birlikte onun kemalinin gereği olan Allah’ı tazim ve tesbih şeklindeki 

amelleri ise devam eder.603 

 Horasan- Mâverâünnehir İsmâilîlerinden Nesefî de cennet-cehennem hayatı ile 

ilgili bâtınî yorumlara yer vermiştir. Ona göre cüzî nefs yeryüzünde ilim öğrenmekle 

yok olmaktan kurtulur. Nefis bedenden ayrılınca feleklerden ve gök cisimlerinden 

geçerek bir ucu nefs-i külle bağlı olan latîf nura ulaşır. Bu nurun en üst ucu incedir ve 

nefs-i külle bağlanmıştır. Kalın ve yoğun olan en alt ucu ise feleğe bağlıdır. İyi 

amellilerin nefsi bu nur vasıtası ile nefs-i külle ulaşırken, kötü amelli olan nefisler ise 

feleğe bağlı olan kısımda kalarak nefs-i külle ulaşmaktan mahrum kalır. Bir nur olarak 

düşünülen cüzî nefsin küllî nefse bitişik olan üst ucu cennet, maddeye bitişik olan alt 

ucu ise cehennem olarak algılanmıştır.604 

 
601 Kirmânî, age, s. 527. 

602 Kirmânî, Râhatü’l-Akl, s. 509. 

603 Kirmânî, age, s. 547. 

604 Nâsır-ı Husrev, Dostlar Sofrası, s. 132. 



 

170 

 

Cennet nimetlerinin ebediliğini maddi olmakla bağdaştıramayan Sicistânî, sevâba 

nail olanların ebedî lezzeti tatması gerektiğini, bu lezzetlerin de dünya tatlarından farklı 

ve duyusal olmaması gerektiğini vurgular. Bu vasfa haiz olan nimetler ise ilimden başka 

bir şey olamaz. Çünkü duyusal nimetler tadıldıkça sıradanlaşır ve belli bir zaman sonra 

bıkkınlık vermeye başlar. Ancak ilim lezzeti ise sürekli olarak artar, kişinin ilmi arttıkça 

aldığı haz da fazlalaşır. Bu yüzden ahiretteki mükâfat tamamen ilimden ibarettir; hissî 

lezzetlerle alakası yoktur.605 

Burada sözü edilen ilim ise nâtık, vasî, imam ve hiyerarşik açıdan bunların altında 

olan hüccet, dâî ve bablardan öğrenilen ilimdir. Netice olarak cennetteki nimet ve sevap, 

bu ilmî sembolize etmektedir. Cehennemdeki azap ise bu ilimden mahrumiyettir.606 

Görüldüğü üzere İsmâilîlerin birçok meselede olduğu gibi uhrevi hayatla ilgili 

te’villerinin bir ucu imamet ve imam anlayışıyla örtüştürülmeye çalışılmıştır. İsmâilîler, 

kıyamet ve ahiret ile ilgili birçok kavramı davet organizasyonu ve bu organizasyonun 

aktörleri olan imam, hüccet, vasî, dâî gibi İsmâilî otoriteler olarak te’vil etmişlerdir. 

Hâmidî, Kenzü’l-Veled adlı eserinde sûra üflenme, ahiret hayatı, cennet-cehennem gibi 

ahiret hayatına müteallik varlık ve olayları İsmâilî teolojinin imamet inancı ve dâvet 

sisteminin birer sembolü olarak te’vil etmiştir.607 

 
605 Sicistânî, Kitabü’l-Yenâbi’, s. 136-137. 

606 Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 370. 

607 Hâmidî, Kenzü’l-Veled, s. 236, 279. Hâmidî, sûra üflenme hadisesini, yedinci devrin 

sahibinin zuhuru, yedi cennetin kapısını yedi nâtık, cennette akan pınarı, te’vil ilmine 

sahip vasî, cennetteki odaları ise hadler olarak yorumlamıştır. 



 

171 

 

İsmâilîlerde bunlardan başka farklı cennet-cehennem tasavvurları da 

bulunmaktadır. Sicistânî’nin diğer bir yorumuna göre cehennem, insanların şahıslarıdır. 

Nefisler kıyamet sahibi gelinceye kadar bu âlemde şahıslar/bedenler içinde dolaşırlar. 

Sonra salih amel sahibi nefisler teyide/hakiki bilgiye ulaşarak aklî âleme ulaşır. Orası 

cennettir. Amelleri kötü olanlar ise teyide ulaşamaz ve cismani âlemde kalır, cehennem 

ise burasıdır.608 Yedi gezegeni cehennem olarak izah eden Ebû Temmâm, teyide 

ulaşamayanların üç aşamalı bir azaba uğrayacaklarını ifade eder. Birinci azap, dünyada, 

ikinci azap gezegenlerde, üçüncü azap ise Kâim’in basit hüviyetinin ahirette ortaya 

çıkışı esnasında olacaktır.609 Dünyadaki ve gezegenlerdeki azap cismani, ahiretteki ise 

rûhani olacaktır. İblisler ve mürtetler semâvât ve arz ayakta durduğu müddetçe cismani 

ve ruhani cehennemde azap çekeceklerdir. 610 Hâmidî, Mutaffifîn 83/7. ayette geçen 

“siccîn” kelimesini günahkârların azap çekeceği mahal olarak yorumlamış; bunun ise 

nefsin tabii âlemde hapsolması olarak meydana geleceğini savunmuştur.611 Cezanın 

dünyada da çekileceği fikrini bazı İsmâilîler kabul etmemektedirler. Kirmânî, bazı 

gulâtın, Ebû Bekir er-Râzî’nin ve tenasühe inananların iddia ettiği cezanın dünyada 

olduğu fikrini reddederek, cezanın ahiret hayatında olacağını ifade eder.612 İleriki 

dönemin Yemen İsmâilî dâîlerinden Ali b. Velid de azabın dünyada olacağı fikrini kabul 

 
608 Nâsır-ı Husrev, Dostlar Sofrası, s. 133. 

609 Ebû Temmâm, Kitabu Şecereti’l-Yakîn, s. 144. 

610 Ebû Temmâm, age, s. 125 

611 Hâmidî, Kenzü’l-Veled, s. 303. 

612 Kirmânî, Râhatü’l-Akl, s. 511. 



 

172 

 

etmez; ona göre bu dünya ceza çekme yeri değil, mükellefiyet mekânıdır.613 İsmâilî 

düşüncenin birçok unsurunu içinde barındıran ve yazarlarının da İsmâilî imamlar veya 

dâîlerinin olduğu yönünde pek çok iddialar bulunan Resâil-i İhvânı-Safa’da da cennet-

cehennem tamamem sembolik ve gnostik tarzda yorumlanmıştır. İhvân-ı Safâ, 

cehennem ve kabir azabını kâfir ve fasıkların nefislerinin bilgisizlik ve cahilliğin acısını 

kıyamete kadar çekmeleri olarak yorumlamışlardır.614 Cenneti ise cahilliğin kirinden 

arınmış temiz ruhların gerçek hayat âlemi olan ruhlar âlemine yükselişi ve bu temiz 

ruhların göklerin engin genişliğinde hiçbir acı çekmeden mutluluk ve esenlik içinde 

yaşayarak varlıklarını sürdürmeleri olarak te’vil etmişlerdir. Onların te’viline göre 

cennet ruhlar âlemini cehennem ise cismani /ecsâd âlemini sembolize eder.615 İhvân-ı 

Safâ’ya göre; yaratılış, Âdem, Şeytan, Hesap Günü, cennet, cehennem gibi bütün 

metafizik alemin unsurları bütünüyle sembolik olarak algılanmalı ve bu konularla ilgili 

ayetler mecâzî şekilde yorumlanmalıdır.616 

Nasır-ı Husrev, bazı İsmâilî düşünürlerin, cenneti zahirî ilim, cehennemi fanî 

âlem, fikrî ilim, peygamberin şeriatı, insan cesedinin konulduğu yer gibi farklı şekillerde 

te’vil ettiklerini aktarır. Ayrıca cehennemin mahsus/hissî/cismani mi olduğu yoksa 

 
613 Ali b. Velîd, Kitabü Tâcü’l-Akâid, s. 148-149. 

614Resâil-i İhvânı-Safa, Tahran/Kum: Mektebetü’l-A‘lâmi’l-İslamî, h. 1405, C. III, s. 

290. 

615 Resâil-i İhvânı-Safa, C. III, s. 397 

616 Öztürk, İhvân-ı Safâ’nın Felsefi Düşünce Sisteminde Kur’an ve Yorum, s. 297.  



 

173 

 

mevhum mu olduğu yönündeki tartışmaya da yer veren Ebû Hâtim, filozofların, 

dehrîlerin, tabiîlerin ve İsmâilîlerin bu husustaki görüşlerini aktarır.617 

İsmâilîler her alanda olduğu gibi cennet-cehennem hususunda da zâhir-bâtın 

ayrımına gitmişlerdir. Sicistânî’nin zahirî şeriatı cehennem olarak te’vil etmesi bunun 

işaretini vermektedir. Ona göre, sadece zâhire uyan taklitçi, ebedî olarak bâtının sırrına 

eremez. Bu sebeple zâhir onun cehennemi olur. Bâtınî ilimlerin sırrına vakıf olan bir 

kimse için bâtınî ilim onun cenneti olur. O, cennetteki yeme içme gibi lezzetlerin olduğu 

yönündeki inanca da karşı çıkar. Yeme içme gibi durumların ebedî yaşama elverişli 

olmadığı gerekçesiyle bunun sevap ve cezanın ebedî olmasıyla çeliştiğini savunur. Bu 

sebeple dirilme cismani değil ruhani şekilde olacaktır.618 

İsmâilîlerin cennet-cehennem tasavvurundaki bu soyut nazariye, onların ahiret 

hayatının dünyadan bağımsız, maddi varlıklarının olmadığı fikrini uyandırmış olsa da 

Kâdî Numân bu te’villeri kabullenmekle beraber onların maddi varlığını inkâr 

etmediklerini ifade eder. O, te’vil doktrinini temellendirirken zahirî yok saymadıklarını, 

“Her bâtının bir zahirî vardır.” tezinden hareketle cennet ve cehennemin de zâhirinin 

olduğu gibi bâtınının da olacağına vurgu yaparak, bâtının zâhirle kaim olacağını 

belirtir.619 

 
617 Nâsır-ı Husrev, Dostlar Sofrası, s. 133-135. 

618 Sicistânî, Kitabü’l-İftihâr, s. 184,197. İsmâilîlerde diğer cennet-cehennem te’villeri 

için Bkz., Tıbî, Risâletü’d-Düstûr, Erbe‘u Resâili’l-İsmâilîyye içinde, nşr, Arif Tâmir, 

Beyrut: Mektebetü’l-Hayat, 1978. s. 69-69; Meçhul Müellif, Mesâil fi’l-Hakâik, s. 17-

18. 

619 Kâdî Nûman, Esâsü’t-Te’vil, thk, Arif Tamir, Beyrut: Dâru’s-Sekâfe, 1960, s. 60. 



 

174 

 

İsmâilîler arasında tenasüh (ruh göçü) düşüncesi de tartışılmıştır. Nasır-ı Husrev 

tenasüh fikrini kabul etmemektedir,620 fakat bazı İsmâilî düşünürlerin tenasühü kabul 

ettiklerini aktarmaktadır.621 Nesefî’nin Kitabü’l-Mahsûl’de tenasühe inandığını aktaran 

Nasır-ı Husrev, Sicistânî’nin de tenasüh fikrini kabul etmekle suçlandığını ve bazı 

kitaplarında tenasüh inancının bulunduğunu belirterek bu kitapların ismini verir.622 

Bîrûnî, Sicistânî’nin Keşfü’l-Mahcûb adlı eserinde aynı türler arasında ruh göçünün 

varlığını savunduğunu aktarır.623 Ancak Sicistânî, el-Makâlîdü’l-Melekûtiyye adlı 

eserinde tenasüh fikrine şiddetle karşı çıkar. Tenasühün nübüvveti inkâr anlamına 

 
620 Nâsır-ı Husrev, Dostlar Sofrası, s. 30. 

621 İnanmayan insanlar hakkında Tayyibî İsmâilîlerin tenasüh inancını taşıdıklarına dair 

iddialar için Bkz., Daftary, İsmâilîler, s. 426. 

622 Nâsır-ı Husrev, age, 2015, s. 132; Avcu, Horasan-Mâverâünnehir’de İsmâilîlik, 

s.175. 

623 Bîrûnî, Tahkîku mâli’l-Hind, Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, h. 1403, s. 49. Ali Avcu, 

Keşfü’l-Mahcûb’un elllerinde olan nüshasında türler arası ruh göçü bir yana ruh 

göçünün her türlüsünün reddedildiğini belirtmektedir. Ancak Sicistânî’nin hocası 

Nesefî’nin ve Ebû Temmâm’ın tenasühe inanması, Sicistânî’nin de aynı fikirleri 

savunduğu izlenimini verdiğini belirterek, Keşfü’l-Mahcûb’un elinde bulunan 

nüshasının Arapça’dan Farsça’ya çevirisi olduğunu, muhtemelen çeviri sırasında eserin 

orijinali ile oynandığını veya sonraki süreçte Fâtımîlerin resmi söylemlerine uygun 

olacak şekilde tashih edilmiş olabileceğini iddia eder. Bkz., Avcu, Horasan-

Mâverâünnehir’de İsmâilîlik, s. 175, 287.  



 

175 

 

geleceğini belirten Sicistânî, ayetlerden deliller getirerek ruh göçünü savunmanın 

tutarsızlığını ortaya koymaya çalışır.624 

Nesefî’nin öğrencisi Kitabü Şecereti’l-Yakîn’nin müellifi Ebû Temmâm, 

cehennemde azabın şeklinin anlatıldığı ayetleri tenasüh fikrine mutabık olarak 

yorumlamıştır. Onun, günahkâr ruhların bir bedenden diğer bir bedene deveran ettiğini 

ifade ettiği pasajlar, tenasüh olgusuna işaret etmektedir.625 Yemen Tayyibî 

İsmâilîlerinin dâîlerinden İbrahim b. Hüseyin el-Hâmidî, (ö. 557/1162) azabı hak eden 

nefislerin kendileri için hazırlanan başka bir hüviyetteki kalıpta yaşamlarına devam 

edeceklerini söyleyerek tenasüh fikrini benimsemektedir. Hâmidî, İsmâilîlerden tenasüh 

fikrini benimseyenlerin Nisâ 4/56. ayetini delil olarak kullandıklarını aktarır.626 Modern 

dönem İsmâilîlerinin de tenasüh inancına sahip olduklarına dair iddialar 

bulunmaktadır.627  

 

 
624 Sicistânî, el-Makâlâtü’l-Melekûtiyye, thk, İsmail Kurban Hüseyin Poonawala, 

Tunus: Dâru’l-Ğarbi’l-İslamî, 2011, s. 200-2003. 

625 Ebû Temmâm, Kitabu Şecereti’l-Yakîn, s. 136-37.  

626 Hâmidî, Kenzü’l-Veled,  s. 299. 

627 Bkz., Muhammed b. Ahmed el-Cüveyr, el-İsmâiliyyetü’l-Mu’âsıra, s. 99-102. el-

Cüveyr, daha önce İsmâililere mensup olan birinden: “Biz bir köpek, eşek veya baykuş 

gördüğümüz zaman bu hayvan filan oğlu filandır. O, şerli birisi olduğu için ruhu bu 

hayvana geçerek tekrar dünyaya gelmiştir” dediklerini aktarmaktadır. Bkz., Ahmed el-

Cüveyr, age, s. 101. 



 

176 

 

2.4. Bâtınîlerin/İsmâilîlerin İmamet Anlayışları 

 

Müslümanların dinî ve siyasi yönetimini üstlenen imametin nitelik, imkân ve 

tespit yöntemine ilişkin farklı yaklaşımlar vardır. İmamet politik bir mesele olmakla 

beraber, tarafların düşüncelerine dinî referans sağlayarak destekçilerini artırma ve 

imametin konumunu yasallaştırma uğruna kelamî bir nitelik kazanmıştır.628  Bu kurum, 

Hz. Peygamber’den sonra İslam toplumunun her bakımdan sevk ve idaresini üstlenen 

kişinin görev ve makamını ifade eden bir kavram olarak Ehl-i Sünnet ile Şia arasındaki 

en kadim siyasî-kelâmî polemik konusu olmuştur.629 Sünnî literetürdeki tanımından 

anlaşıldığı kadarıyla imamet ile hilafet eş anlamlıdır ve itikadi bir mesele değildir, 

hukukî bir meseledir.630 Şiî literatürde ise imamet meşruiyetini nastan alan nazârî 

önderlik ve liderliği, hilafet ise fiilî dünyevi iktidarı (yeryüzü sultanlığı) temsil eder. 

Buna göre imametin mansûs/nasla tayin edilmiş ve lâhûtî/ruhani riyasete, hilafet ise 

 
628 Harun Çağlayan, “Hicri V. Yüzyıl Klasik Kelâm Kaynaklarında İmamet ve Anadolu 

Dinî Hayatına Yansımaları,” IV. Uluslararası Alevilik ve Bektaşilik Senpozyumu, (18-

20 Ekim 2018 Ankara), Bildiriler Kitabı, ed, Orhan Kurtoğlu, Ayşe Çamkara Erginer, 

1. Cilt, Ankara:2018, s. 235. 

629 Mustafa Öztürk, Tefsirde Ehl-i Sünnet ve Şia Polemikleri, Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2012, s. 15. 

630 Teftazânî, Şerhu’l-Mekâsıd, thk, Abdurrahman Umeyra, Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 

1998, C.V, s. 232-233; Seyyid Şerif el-Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf Mevâkıf Şerhi (Çeviri-

Metin), çev, Ömer Türker, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı 

Yayınları, 2015, C. III, s. 666. 



 

177 

 

dünyevi ve nasûtî/insanî oteriteye karşılık geldiği söylenebilir.631 İslam milletlerinin 

fikrî veya mezhepsel ihtilaflarının ana sebebi olmamakla beraber siyasi alanda 

bölünmelerinin temel aktörü olan imamet,632 İsmâilî düşüncenin gerek teolojik gerekse 

siyasi ideolojisinin ana unsurlarından birisidir. Onların Ehl-i Sünnetle olan fikrî ve 

siyasi kavgaların temelinde imamet meselesindeki farklı düşünceleri yattığı gibi içinden 

çıktıkları Şiî düşüncenin İsnâaşeriyye grubuna olan muhalefetlerinin temelini de imamet 

konusundaki aykırı fikirleri oluşturur. İsmâilîlerin teolojik yapılarında, dotriner olarak 

bir yeknesaklık bulunmakla beraber tikel meselelerde çok farklı fikrî çeşitlilik 

gözükmektedir.633 Ancak, imamet meselesinde, imametin ontolojik yapısı, gerekliliği, 

ulviyeti ve sarsılmaz otoritesi gibi hususlarda bütüncül bakış açıları dikkat çekmektedir. 

İmamet meselesindeki yeknesak anlayış, onların sosyo-politik sahada olduğu kadar, 

fikrî düzlemde de daima dinamik bir toplum olarak yaşamalarına imkân tanımıştır. 

Zaten, hâkim ideolojiye muhalefetin sosyolojik olarak en etkili dinamiklerinden biri, 

karizmatik lider etrafında kümelenmektir.  

Ehl-i Sünnetin kurumsal yapısında dinin asli bir rüknü olmayan imamet meselesi, 

bazı sünnî âlimler tarafından “Müslümanların üzerlerine bir imam tayin etmeleri kitap, 

sünnet ve icamâ ile sabit olan vacip bir hükümdür.” şeklinde zorunlu bir tasarruf olarak 

görülmüştür. Hatta Maverâünnehir bölgesi Mâtürîdî alimlerinden Ebû Şekûr es-Sâlimî, 

(ö. 460/1068’den sonra) imametin gerekli/hak olduğuna inanmayan birinin küfre 

 
631 Öztürk, age, 2012, s. 15.  

632 Nureddin Mercûnî, Mevkıfü’z-Zeydiyyeti ve Ehli’s-Sünne, s. 316. 

633 el-Fâhurî, el-Cerr, Tarihu’l-Felsefeti’l-Arabiyye, C. I, s. 200. 



 

178 

 

gireceği bile söylemiştir.634 İmamet bütün Şiî mezheplerde ise usûlü’d-din konularının 

başında gelmektedir. İmam, itikâdî meselelerde, hatta bütün konulardaki görüşlerinde 

hem günahsız hem mutlak anlamda yanılmaz olarak kabul edilmektedir. Nitekim klasik 

ve orta çağ Sünnî İslam dünyasında imametin mukabili635 olan hilafet makamı, sadece 

pratik bir zaruret olarak kabul edildiği halde, Şiîlerde imama inanma ve onun otoritesine 

teslim olma Allah’a ve Peygamber’e inanmadan sonra üçüncü bir iman esası olarak 

algılanmaktadır.636 Bu sebeple bütün Şiî düşünürlerde olduğu gibi İsmâilîlerde de 

imametin temellendirilmesi önemli bir teolojik mesele olarak görülmüştür.637 Gerek dinî 

 
634 Bkz., Ebû Şekûr es-Sâlimî, et-Temhîd fi Beyâni’t-Tevhîd, thk, Ömür Türkmen, 

Ankara-Beyrut: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2017, s. 309.  

635 Hilafetin imametin mukabili olduğuna dair görüş için Bkz., İbn Haldûn, Mukaddime,  

C. I, s. 423. 

636 Fazlur Rahman, İslâm,  s. 265. 

637 İsmâilî bütün eserlerde imamet meselesi incelenmiş, nakli ve akli delillerle 

temellendirilmeye çalışılmıştır. Kâdî Numân’ın İsmâilîlerin temel hukuk kitabı olarak 

telif ettiği, Fâtımîler’in resmi kanunnâmesi mesabesindeki De‘âimü’l-İslam’ının 

girişinde imamet meselesi ile ilgili bölüm tam bir imamet manifestosu niteliğindedir. 

Bkz., Kâdî Numân, De‘âimü’l-İslam, thk, Âsaf Ali Asgar Feyzî, Kahire: Dâru’l-Marife, 

1963, s. 14-78; İsmâilî düşünürlerden, telif ettikleri kitaplarında imamet meselesine 

değinmeyen neredeyse yok gibidir. Hatta bazen imametle çok da ilgisi olmayan bir 

eserde bile imamet meselesine değinmeden geçmemişlerdir. Bunun tipik bir örneği 

Kirmânî’nin Ebû Bekir er-Râzî’nin et-Tıbbü’r-Rûhânî adlı, ahlakla ilgili eserine eleştiri 

için kaleme aldığı el-Akvâlü’z-Zehebiyye adlı eserin girişinde imametle alakalı uzunca 



 

179 

 

düşüncenin teşekkülünde, gerekse siyasi nazariyenin tarihsel gelişiminde imamet en 

temel rolü üstlenmiştir. İmametin ruhi ve dünyevi olmak üzeri iki temel ekseni 

bulunmaktadır. Ruhi tarafı peygamberin halifesi konumunda olmasıdır, dünyevi tarafı 

ise mülkün tasarrufu elinde olan, mutlak iktidar sahibi bir kişilik olmasıdır.638  

İsmâilîlerde imam, Sünnî düşüncede olduğu gibi sadece dünyevi otoritenin sahibi 

olarak telakki edilmez. İslam toplumunun hem dünyevi hem de ruhani lideri olarak 

otoriteleştirilen imam, sadece İslam toplumunu yöneten kişi değil, günahsız, gizli 

ilimlere sahip, şeriatın bâtınî anlamını açıklamak gibi özel görevleri olan siyasi ve dinî 

bir liderdir. Hem nübüvvete hem de velayete sahip olan peygamber, vahyin zahirî ve 

bâtınî anlamlarına vakıftır. Peygamber’in ölümüyle nübüvvet sona ermiştir, fakat 

velayet imamların uhdesinde devam etmiştir. Böylece peygamberliğin nihayete 

ermesiyle ortaya çıkan boşluğu imamlar doldurmuştur. Onların İslam toplumunu 

yönetmek, dinî ilimleri öğretmek, eşyanın bâtınî anlamlarını kavrayabilmeleri için 

insanlığa rehberlik etmek gibi temel üç tane görevleri vardır. İmamlar sahip oldukları 

bu nitelikleri sebebiyle Sünnî anlayıştaki halifeden çok farklı olarak Allah’la kul 

arasında bir aracı ve şefaatçi konumundadır.639 İmamete yükledikleri bu vasıflar, imam 

ile peygamber arasında ontolojik olarak bir bağ kurarak, nübüvvetin ilahî irade ile tayini 

 

bir fasıl açmış olmasıdır. Bkz., Kirmânî, el-Akvâlü’z-Zehebiyye, Ebû Bekir er-Râzî, et-

Tıbbü’r-Rûhânî ile birlikte, thk, Abüllatîf el-Abd, Kahire: Mektebetü’n-Nehzatü’l-

Mısriyye 1978, s. 158-168. 

638 Hatim İsa, Felsefetü’l-Akâidi’il- İsmâiliyye el-İsmâiliyyetü Mezhebün Dîniyyün em 

Felsefiyyün, Dımaşk: Dâru’l-Evâil, 2011, s. 113.  

639 M. Akif Aydın, “İmamet, Fıkıh”, DİA, C. XXII, s.204. 



 

180 

 

gibi imamın da nas ile tayin edilmesi doktrininin temellendirilmesi olarak 

yorumlanmaktadır. İmamlar/vasîler, peygamberler/nâtıklar ile aynı cevhere sahip 

olmalarından dolayı peygamberlerin ahvalinin kendileri ile tamamlandığı nübüvvetin 

bir cüzü ve parçasıdırlar. 

Cafer es-Sadık’ın oğlu İsmâil’e nispet edilen İsmâilîler, Karmatiler, Fâtımîler ve 

daha sonraki bölünmelerde oluşan Nizârî ve Müsta’lî İsmâilîlere göre imamet dinin en 

önemli rüknüdür.640 İman diğer rükünlerle beraber zamanın imamını tanımak ve ona 

itaat etmekle teşekkül eder.641 Müslüman ve mümin kavramlarını farklı olarak 

değerlendiren Kâdî Numân, her Müslüman’a mümin denemeyeceğini ifade ederken 

müminin ikrarla beraber marifet sahibi kişi olduğunu belirtir. Buradaki marifetten 

kastını da Allah’ı, peygamberi ve imamı tanımak olarak tavzih eder.642 

İmanın önemli bir rüknü olarak görülen imameti tanımamak ve zamanın 

imamından haberdar olmamak cahiliye ölümü olarak görülmüştür. “Velayet-i imam”a 

tabi olmak dinin temel dayanaklarından ve asli rükünlerindendir. Din ancak imamın 

velayeti ile müstakîm hale gelebilir. Hatta bir mümin dinin bütün farzlarını, 

peygamberin bütün sünnetlerini yerine getirip “velayet-i rasül”e inanmasa yaptığı 

amellerin bir değeri olmaz. Bütün farzların temeli “velayet-i rasül” merkezine bağlıdır. 

“Velayet-i rasül”ün tesisi de imametle kaimdir.643 Bir kişinin yaptığı amelin kabulü 

 
640 Mustafa Öz, Avni İlhan, “İmamet”, DİA, C. XXII, s. 202.  

641 Kâdî Numân, De’âimü’l-İslâm, s. 4. 

642 Kâdî Numân, age, s. 13.  

643 Müeyyed-fi’d-Dîn, el-Mecâlîsü’l-Müeyyediyye, thk, Muhammed Abdülğaffar, 

Kahire: Mektebetü Medbûlî, 1994, s. 34. 



 

181 

 

imama itaatine bağlıdır.644 Cennete girebilmenin en temel şartlarından biri, imamı 

tanımak ve ona tâbi olmaktır.645 Kur’an’da Allah’ın “sırat-ı müstakîm” (dosdoğru yol) 

olarak belirttiği cennete sevk eden amelin imamı tanımak olduğu belirtilmektedir.646 

Hatta Kur’an’da cennete teşvik eden ve cennet ehlinin hayrından bahseden bütün ayetler 

imama tâbi olanlarla alakalıdır. Diğer taraftan cehennemden sakındıran ve cehennem 

ehlinden bahseden bütün ayetler de imama tabi olanların düşmanı ve onlara muhalefet 

edenlerle alakalıdır.647 Allah’a şirk koşmak, aşikâr/açık ve gizli olmak üzere iki 

kısımdır; aşikâr olan şirk İslam’a muhalefet edenin şirkidir, gizli olan şirk ise 

peygamber, vasî veya imam tarafından konan kurallara muhalefet etmektir. Şirkin bu 

iki türü de nefisleri felakete götürür.648 

Kâdî Numân, İsmâilî imamet doktrininin en eski kaynaklarından olan el-

Urcuzetü’l-Muhtâra adlı eserinde bütün ümmetin İslam toplumunu bir arada tutacak, 

onları düşmanlarına karşı savunacak, dinî hükümleri uygulayarak toplumda her türlü 

haksızlığın önüne geçerek adaleti tesis edecek bir imam tayini konusunda ittifak 

ettiklerini belirtir. Ümmetin, imamın emrine riayet etmediklerinde başlarına gelecek 

felaketleri ve toplumun yaşayacağı kargaşayı anlatan Kâdî Numân, imamı terk etmenin 

 
644 Müeyyed-fi’d-Dîn, age, s. 299. 

645 Kâdî Numân, De’âimü’l-İslâm, s. 25. 

646 Müeyyed-fi’d-Dîn eş-Şirâzî, Dîvânü’l-Müeyyed fi’d-Dîn ed-Dâ‘î ed-Dü‘ât, thk, M. 

Kamil Hüseyin, (muhakkikin ön sözü) Kahire: Dâru’l-Kâtibü’l-Mısrî, 1949 (a), s. 86. 

647 Kâdî Numân, age, 1963, s. 78. 

648 Müeyyed-fi’d-Dîn eş-Şirâzî, el-Mecâlisü’l-Müeyyediyye (el-mietü’l-‘ûlâ) thk, 

Mustafa Galib, Beyrut: Dâru’l-Endülüs, 1974, s. 273-274. 



 

182 

 

Müslümanları şeriatı terk etmek suretiyle cahiliye çağına döndüreceğini belirtir. 

Hâlihazırda toplumun yaşadığı iç karışıklıkları, dinî ve sosyal çalkantıları ümmetin 

imamet konusunda Hz. Ali’yi terk edip başkalarını imam ve velî tanımalarının sebebi 

olarak görür.649 

Her milletin bütün zamanlarda bir imamının olması gerektiğini iddia eden 

Sicistânî, bu iddiasını Kur’an ayetleriyle delillendirmiştir. “Kıyamet günü bütün 

insanları kendi önderleriyle çağıracağız.” (el-İsrâ 17/71) ve “Muhakkak sen bir 

uyarıcısın, bütün toplumların bir yol göstericisi olmuştur.” (er-Râ’d 13/7) mealindeki 

ayetleri delil göstererek bütün insanların her zaman kendilerini Allah’ın doğru yoluna 

çağıran, gizli veya açık bir imama ihtiyaçlarının olacağını savunmuştur.650 

Peygamberlerin gönderiliş sebepleri ile imamların zorunlu varlığı arasında bir illiyet 

bağı kuran Sicistânî, ümmetin fesada uğraması, iç karışıklıklar, birbirini tekfir gibi 

bütün toplumsal kaosun kaynağını ümmetin imamdan yüz çevirmesine havale 

etmektedir.651 Bu illiyet bağını imamın vasıfları hususunda da kurmaya çalışan 

Sicistânî, imametin dinin bekası ve muhafazası için vacip olduğunu, böyle bir vazifeyi 

üstlenecek olan kişinin, bu görevi asli olarak yerine getiren peygamberlerdeki güzel 

ahlaka sahip, her türlü fenalıktan uzak birisi olması gerektiğini belirterek, Şiî imamet 

teorisindeki “masumiyet” ilkesini temellendirmeye çalışır.652 İsmâilî düşüncede 

 
649 Kâdî Numân, Urcûzetü’l-Muhtara, İsmâil Kurbân Hüseyin Pûnâvâlâ (Poonawala), 

Montreal: el-Mektebetü’t-Ticariyye, 1970, s. 47. 

650 Sicistânî, Kitabü’l-İftihâr, s. 167.  

651 Sicistânî, age, s. 168. 

652 Sicistânî, Kitabü’l-İftihâr, s. 169. 



 

183 

 

İmametin temellendirilmesi, daima nübüvvetin temellendirilmesiyle paralel bir şekilde 

ele alınmış, imametin zorunluluğu peygamberin zorunluluğunun tabii bir sonucu olarak 

telakki edilmiştir.653 İsmâilî eserlerde nübüvvetin ispatı ile imametin ispatı ya peş peşe 

sıralanmış veya nübüvvetin lüzumu ve ispatı ile imametin lüzum ve ispatı arasında 

sistematik bir münasebet aranmaya çalışılmıştır. Peygamberin zorunluluğu ilk olarak 

dinî olmaktan öte, sosyolojik bir zorunluluk olarak görülmüş; sosyal düzenin ve insanlar 

arasında adaletin sağlanması, insanların canlarının, mallarının ve onurlarının 

muhafazası için bir ihtiyaç olarak algılanmıştır. Bu düzeni sağlayacak, toplumun ıslahı 

için kuralları koyacak olan kişinin de Allah tarafından teyit edilmiş biri olması 

gerekmektedir ki bu da peygamberdir.654 Peygamber, insanların Allah’ı tanımaları için 

bir vasıta olarak görülmüştür. Ayrıca insanların dinî, toplumsal, siyasal bütün 

sorunlarının çözümü mercisi de peygamberdir. Hz. Allah’ın hikmet ve rahmet sahibi 

olduğunu belirten Kirmânî, ilk yaratılışta hiçbir şey bilmez halde yarattığı (Nahl 16/78) 

insanların Allah’ı tanıması için seçilmiş bir kişi tarafından taliminin/eğitilmesinin onun 

hikmetinin ve rahmetinin gereği olduğunu savunmuştur.655 Peygamberlik müessesesi, 

ilanihaye devam etmeyeceğine göre insanların dünyevi ve uhrevî ihtiyaçlarını 

giderecek, onların maslahatların gereği olan hükümler koyacak birisinin olması 

gereklidir, bu da imamdır. İsmâilî düşünürler imametin vacip oluşu ile ilgili argümanları 

daima peygamber üzerinden temellendirmeye çalışmışlardır. Kirmânî İsbâtü’l-

 
653 Sâmi Makarem, The Docrines of İsmailism, s. 37’den aktaran Tan, Haşşâşîliğin 

Tarihsel Arka Planı, s. 675.  

654 Kirmânî, el-Mesâbîh, s. 77-78. 

655 Kirmânî, el-Akvâlü’z-Zehebiyye, s. 165. 



 

184 

 

İmâme’sinde imametin ispatı ile ilgili on dört farklı delil (burhan) ortaya koymuştur. 

Bunların hepsinde nübüvvetin gerekliliği ve fonksiyonu ile imamet müessesesi arasında 

bir bağ kurarak, imametin vücûbunu ispat etmeye çalışmıştır.656 Nübüvvet ile imamet 

arasında kurmaya çalıştıkları bu sıkı ilişki sebebiyle bazı mütefekkirler, İsmâilîlerin 

imameti nübüvvet gibi gördüklerini iddia etmişlerdir.657 

İsmâilîlerin “din ve nebevî sanat alemi” adını verdikleri bâtınî davet ve düşünce 

sisteminde, Allah’ın insanlarla kendisi arasında vasıta kıldığı “hudûdu’d-din”in en üst 

basamağında “nâtık” ismini verdikleri peygamber yer alır.658 Yedi devirden oluşan 

insanlık tarihi daima bir nâtık tarafından yönetilmiştir. Şeriatın zâhirini temsil eden 

nâtıkların yanında her zaman şeriatın bâtınını da te’vil ederek ortaya koyacak bir 

“sâmit” vardır. Nâtıkın yüklendiği misyonun ayrılmaz ve mütemmim bir cüzü ise “sâmit 

veya vasî” adını verdikleri imamlardır. Vasî vahyin beyanına göre müminlerin ahiretini 

inşa ettiği için müminlerin “esas”ı, yani temeli olarak vasıflandırılır.659 Onun yüklendiği 

vazife nübüvvetin vazifesi kadar mühimdir. Nâtık zahirî daveti yürütürken sâmit olan 

imam/vasî bâtınî daveti yürütmektedir.660 İsmâilîler, Hz. Muhammed ve ondan sonra ilk 

sâmit imam olan Hz. Ali’yi nübüvvet hariç bütün sıfatları bir olan aynı nurdan yaratılmış 

 
656 Kirmânî, el-Mesâbîh, s. 81-98. 

657 Kemaleddin Nureddin Mercûnî, Mevkıfü’z-Zeydiyyeti ve Ehli’s-Sünne, s. 325. 

658 Tan Haşşâşîliğin Tarihsel Arka Planı, s. 60. 

659 Sicistânî, Kitâbu İsbâti’n-Nübü’ât, s. 151-152. 

660 İdris İmâdüddîn, Kitabu Zehru’l-Me’ânî, s. 74. 



 

185 

 

ikizler gibi görmektedirler.661 Fâtımî dâîlerinden Tahir el-Yemânî (ö.584/1188) Hz. 

Alinin “Ben ve Hz. Muhammed, Allah’ın nurundan bir nuruz; Allah bu nura iki kısma 

ayrılmasını emretti; bir kısmından ben, diğer bir kısmından da Hz. Muhammed 

yaratıldı” dediğini, Hz. Peygamber’in de “Ben Ali’denim, Ali de bendendir” dediğini 

aktarmaktadır.662 Buna göre Hz. Muhammed ve Hz. Ali birbirlerinin mütemmimi olan 

ve birinin varlığı diğerinin varlığını zorunlu kılan kişilerdir. Nâtık ve sâmit birbirinin 

alternatifi değil, tamamlayıcısıdır. Nâtık olan peygamber şeriatın zâhirini tebliğle 

yükümlü, ilahî vahye doğrudan muhatap olan şahsiyettir. Sâmit imam ise zahirî 

peygamber tarafından bildirilen şeriatın bâtınını bildirmekle sorumludur. Şeriatın bâtını 

konusunda nâtık ile sâmitin birbirlerini bir üstünlükleri söz konusu değildir. Hz. Ali’den 

sonra nâtık ve sâmit ilişkisi onun soyundan olan imamlar vasıtasıyla devam 

etmektedir.663 

İsmâilîlerde imametin gerek dünyevi gerek uhrevî son derece sınırsız ve ulvî bir 

konumu bulunmaktadır. Neysaburî’nin (ö. V/XI. asrın başları) İsbâtü’l-İmame adlı 

 
661 M. Kâmil Hüseyin, Fî Edebi Mısır el-Fâtımiyye, Kahire: Müessesetü Hindâvî, 2012, 

s. 28. 

662 Tahir b. İbrahim el-Hârisî el-Yemânî, Kitabü’l-Envâri’l-Latîfe fî Hakikâti’l-

Felsefeti’l-Fâtımiyye, yy: trz, s. 127. 

663 Muzaffer Tan, “İsmâilî Davet; Sosyo-Politik Gelişim Süreci”, Dinî Araştırmalar, 

2015, C. XVIII, s. 47, 

 Neysabûrî’nin hayatı hakkında yeterli bilgi bulunmamaktadır. İsminin İbrahim veya 

Muhammed Neysabûrî olduğu, Fâtımî halifesi Aziz Billah döneminde Kahire’de 

yaşayıp Hâkim Bimrillah döneminde vefat ettiği kaydedilmektedir. Bkz., Neysabûrî, 



 

186 

 

eserine giriş yaparken imamet hakkında kullandığı ifadeler son derece üstün yetkiler ve 

ulvi meziyetlerle donatılmış bir imam profili ortaya koyar. Ona göre imam, dinin 

kutbudur, esasıdır, din ve dünya işleri bütünüyle onun tasarrufu altındadır. İnsanların 

ahirette kurtuluşu ona bağlı, fertlerin de toplum düzeni onunla kaimdir. Onsuz ahirette 

mükâfata ulaşmak imkânsızdır, insanların marifetullaha ulaşması da şeriatı öğrenmesi 

de imamla mümkündür. Neysaburî, imamete yüklediği bunca sınırsız yetki ve yüce 

mertebeye rağmen ifadelerinin devamında, imameti nübüvvetin önüne geçirmediğini, 

imameti ispat etmenin nübüvveti ispat etmek demek olacağını belirtir.664 Hz. Allah’ın 

Kur’an’da imamlara “resül” peygamberlerde de “imam” şeklinde hitaplarını ayetler 

zikrederek veren Neysabûrî, Allah’ın Hz. İbrahim’e “halîfe” ismini verdiğini, imamlara 

da “halîfe” dendiğini belirterek imamet ve nübüvvet arasında terminoloji birlikteliği 

kurarak, imam ile peygamberi eşitlemeye çalışır. İfadelerinin devamında 

peygamberlerin önce imamet makamında olduklarını daha sonra şeriatı vazetmek için 

risalet makamına geldiklerini iddia eder.665 Onun burada hedefi imameti ispat etmek 

için nübüvvet ile imamet arasındaki sıkı ilişkiyi tespittir. Muasır İsmâilî düşünürlerden 

Mustafa Galib, nübüvvetin belirli bir zamanla sınırlı olduğunu ancak imametin ise 

devamlı olduğunu savunur. İmametin nübüvvetin makamına geçmek suretiyle 

nübüvveti tamamladığını belirten Galib, imametin bütün zamanlarda ve her asırda 

 

Kitabu İsbâti’l-İmâme, thk, Mustafa Galib, Beyrut: Dâru’l-Endülüs, 1992, (Muhakkikin 

ön sözü) s. 22. 

664 Neysabûrî, Kitabu İsbâti’l-İmâme, s. 27.  

665 Neysabûrî, age, s. 27-28. 



 

187 

 

daima var olan, sonsuza kadar devam ederek beşeriyeti doğru yola sevkeden bir makam 

olduğunu iddia eder.666  

Değişmeden sahih bir şekilde korunan şeriata ulaşmanın imama tabi olmakla elde 

edilebileceğini defaatle dile getiren İsmâilîler, şeriatın özünün anlaşılmasının da imam 

vasıtası ile olabileceğini savunurlar. Te’vil doktrini bütünüyle imamın tekelindedir.667 

Şeriatın bâtınını imamdan başkasının ortaya koyma yetkisi yoktur. Peygamberlerden 

sonra şeriatın birtakım tahrifâta maruz kalmasının imkân dâhilinde olduğu açıktır. 

Şeriatı aslı üzere muhafaza ederek, onu muhtemel tahrifâttan koruyup sonraki nesillere 

aktaracak olan kişi imamdır.668  

Diğer taraftan Kur’an’ın Arap belagati açısından ortaya koyduğu anlam ve yorum 

farklılığı da imametin gereğinin sebebi olarak görülmüştür. Kur’an’da birden fazla 

manaya ihtimali olan kelime ve semboller mevcuttur. Bunların kişiden kişiye, 

mezhepten mezhebe farklı manalara yorumlanması mümkündür. Burada Sâd suresinin 

75. Ayetinde geçen yed (el) kelimesini örnek veren Kirmânî, bu kelimeye Mutezile’nin 

kudret ve kuvvet; diğer bir grubun nimet ve minnet, Mücebbire’nin ise mutlak vücudun 

bir azası olan el manasına yorumladığını aktarır. Bu yorumların doğru olma ihtimali 

olduğu gibi bazılarının doğru, diğerlerinin ise yanlış olma ihtimalinin de bulunduğunu 

belirtir. Burada ümmeti yanlışa düşürüp sapıtmasına sebep olacak yorum ve te’villerden 

koruyacak olan yegâne otorite imamdır.669 

 
666 Mustafa Galib, Mefâtihu’l-Marife, s. 163. 

667 Neysabûrî, Kitabu İsbâti’l-İmâme, s. 28. 

668 Kirmânî, el-Mesâbîh, s. 83-84.  

669 Kirmânî, age, s. 83-86. 



 

188 

 

İmameti Kur’an ayetlerinin bazılarının kıyamete kadar uygulanabilirliğinin bir 

şartı olarak gören İsmâilîler, Nisa suresinin 59. Ayetinde geçen “Herhangi bir meselede 

ihtilafa düşerseniz meselenin çözümünü Allah ve Peygamber’e havale edin.” 

mealindeki emrin tatbikinin ancak imam vasıtasıyla gerçekleşebileceğini savunurlar.670 

Peygamberin getirdiği şeriat kıyamete kadar devam ederek muhafaza edilmiştir. Şeriatın 

devamlılığını sağlayacak olan da onu muhafaza edecek olan da imamdır.671 Bu yorum, 

imamın konumu ile nübüvveti eşitleme, peygamber ve imamın misyonunun birbirinin 

devamı ve tamamlayıcısı olarak görülmesini andırmaktadır. Peygamberin 

Müslümanların birtakım ibadet ritüellerini yerine getirirken ortaya koyduğu pratik 

misyonunu imama da yükleyen İsmâilîler, oruç ibadetine başlama ve orucu bitirip 

bayram yapmada hilalin görülmesi yönündeki kuralı kabul etmemektedirler. Onlar, 

burada, Hz. Peygamber’in “Hilali/Ayı gördüğünüz zaman oruca başlayın; tekrar 

gördüğünüzde iftar (bayram) edin.” mealindeki sözünün vurûd sebebi üzerinden bir 

tahlil yaparak, burada görülenin hilal/ay değil, zamanın imamı olduğunu iddia 

etmektedirler. Zira ashap: “Ya Rasülellah biz sen oruç tuttuğun zaman oruç tutuyoruz, 

sen iftar edince biz de iftar ediyoruz, pekâlâ sen olmadığın zaman nasıl oruç tutacağız?” 

şeklinde bir soru sormuş, bu soruya Hz. Peygamber: “Hilali gördüğünüz zaman oruca 

başlayın; tekrar gördüğünüzde iftar edin.” şeklinde cevap vermiştir. Peygamber’in 

varlığında onun oruç tutmasıyla oruca başlayan ümmet, onun yokluğunda ise zamanın 

imamına göre oruç tutup bayram edecektir.672 

 
670 Kirmânî, age, s. 92-93. 

671 Ali b. Velîd, Kitabü Tâcü’l-Akâid, s. 68-69. 

672 Müeyyed-fi’d-Dîn eş-Şirâzî, el-Mecâlîsü’l-Müeyyediyye, s. 145. 



 

189 

 

İsmâilîlere göre imametin gerekliliğinin diğer bir argümanı, dinî olarak bütün 

insanların eşit olmalarıdır. Geçmişte de şimdi de hiçbir milletin diğeri üzerine bir 

üstünlüğü söz konusu değildir. Zira Hz. Allah adildir, hiçbir ferde haksızlık da 

etmeyecektir. Hz. Allah bu ümmete ise peygamber döneminde büyük bir fazilet 

bahşetmiş: “Sen onların içinde olduğun müddetçe Allah onlara azap etmeyecek.” (Enfal 

8/33) sözüyle onları taltif etmiştir. Peygamberin aralarında olduğu zaman nail oldukları 

bu lütuf diğer zamanlarda da olması Allah’ın adaletinin gereği olmalıdır. Peygamber, 

bütün ümmetin peygamberi ise bütün hükümlerde ümmetin eşit olması gerekmektedir. 

Bu sebeple ümmetin peygamberden sonra emniyet ve güven içerisinde devamı için 

peygamber makamında onları fenalıktan koruyacak, Allah’a tövbe edip yönelmelerine 

vesile olacak birinin olması zaruridir, bu sebeple imamın mevcudiyeti vaciptir.673 

İsmâilîlerin her alanda kullandıkları bâtınî te’vilin önemli sonuçlarından biri, 

bireysel kurtuluşun mümkün olmadığı, kurtuluşun ancak imam vasıtasıyla mümkün 

olmasıdır. Zira kişinin kurtulabilmesi için bâtınî bilgiyi elde etmesi gerekmektedir. 

Bâtinî bilgi ontolojik olarak ilahî âleme ait bir bilgidir. Kişinin bireysel çaba ile ilahî 

âleme ait bu bilgiyi elde etmesi mümkün değildir. Bireye düşen görev, kendi başına 

idrak edemediği bâtınî bilgiyi Allah tarafından seçilmiş karizmatik bir kişiye (imam) 

bağlanarak öğrenmektir.674 Dolayısıyla halkın imama itaat etmesi mecburidir (vacip).675 

Bu anlayış, bâtınî bilginin imamın tekelinde olduğunu ortaya koyduğu gibi, bireysel 

 
673 Kirmânî, el-Mesâbîh, s. 86-89. 

674 Ali Avcu, “Bâtınî Din Anlayışının Epistemik Temelleri”, Kur’an’ın Bâtınî ve İşari 

Yorumu, ed. Mustafa Öztürk, İstanbul: Kuramer Yayınları, 2018, s. 31. 

675 Kirmânî, Râhatü’l-Akl, s. 216.  



 

190 

 

kurtuluşun da imkânsızlığını ifade etmektedir. Kur’an’ın derunî ve gerçek anlamına 

meşru imamdan alınan te’vil bilgisiyle ulaşılabilir. Bu yüzden imam çoğu zaman 

“Kur’an-ı nâtık” (konuşan Kur’an) olarak adlandırılmıştır. Kitabın kendisi ise bir te’vil 

ediciye muhtaç olduğu için “Kur’an-ı sâmit (susan Kur’an) şeklinde tesmiye edilir676 ve 

buna da imamlar vasıtasıyla ulaşılabilir. İsmâilîlerin dinî düşüncelerinin bütün 

alanlarına sirayet eden te’vil anlayışı, İsmâilî imamların varlığına işaret etmesi için sık 

sık kullandıkları ve bütün Kur’an ayetlerini hiçbir sınır tanımadan bu uğurda seferber 

ettikleri bir alan olmuştur. Fâtımîlerin önde gelen Yemen’deki önemli dâilerinden Cafer 

b. Mansur el-Yemen, Kitabü’l-Keşf’inde Kur’an ayetlerinin imamete delalet eden 

te’villerinden bahseden bir risale kaleme almıştır. Bu risalede birçok ayetin bâtınî 

te’vilinin imamete işaret ettiğini iddia eden Mansur el-Yemen, Fecr ve Tîn surelerinin 

bütün ayetlerini imamet merkezinde te’vil etmiştir.677 “Kim bir insanı öldürürse bütün 

insanlığı öldürmüş gibidir; kim de bir insanı yaşatırsa bütün insanlığı yaşatmış gibidir.” 

(Mâide 5/32) ayetinde geçen “insan”dan kastedilenin peygamber, vasî/ imam olduğunu 

belirten Müeyyed fi’d-Dîn eş-Şirazî, (ö.470/1078) insanların dünyevi ve uhrevî 

hayatları kendilerine bağlı olan peygamber ve imamı öldürmenin bütün insanlığın 

saadetini yok etmek, insanların kurtuluş nurundan engellenmesi demek olduğunu iddia 

etmektedir.678 

 
676 İsmail K. Poonawala, “Kur’an’ın İsmâilî Yorumu”, çev, Mustafa Öztürk, 

Ondokuzmayıs Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2003, S. 16, s. 367.  

677 Mansur el-Yemen, Kitabü’l-Keşf, s. 41-42, 66-70. 

678 Müeyyed-fi’d-Dîn eş-Şirazî, el-Mecâlisü’l-Müeyyediyye,1974, s. 261. 



 

191 

 

İmamlar, insanlar üzerinde Allah’ın idarecileri ve kullara Allah’ı tanıtan kimseler 

olarak vazife görmektedirler. Bu sebeple imamları tanımayanlar ve imamların 

tanımadığı kimseler cennete giremezler. İmamları inkâr edenler ve imamların kabul 

etmediği kişiler cehennemliktir.679 İmamların kurtuluşun yegâne kaynağı olarak 

görülmesi sebebiyle yeryüzünden imamın bir an bile kaybolması mümkün değildir. 

Ancak bazen bir fetret dönemi yaşanabilir; bu durumda da imamın özel adamları onunla 

irtibat halinde olurlar. İmamın kaybolması üç sebeple olabilir: Allah tarafından, bizzat 

kendi iradesiyle ve insanlar yüzünden. Allah tarafından imamın gizlenmesi mümkün 

değildir. Zira böyle bir durum olsa, Hz. Allah’ın kullarını güç yetiremeyecekleri bir 

şeyle mükellef tutmuş olması gerekir ki, (teklifü mâ lâ yütâk) bu caiz değildir. Ortada 

olmayan bir kişiye itaati Allah emretmez. Kendisinin gizlenmesi de caiz değildir; çünkü 

imam masumdur, hata yapmaz. Onun velâyetinin farz olması daima mevcut olmasını 

gerektirir. Onun kendisini gizlemesi, hususi özelliklerine bir zeval getirmektir. Onun 

insanlardan veya siyasi baskıdan korktuğu için gizlenmesi de doğru değildir; zira o 

zaman Allah’ın dininden ve davasından şüphe etmiş olur.680 İmamların her zaman 

mevcut olduğuna delalet eden bu anlayış, İmamet konusunda gaybet meselesine ters 

düşmektedir. Ancak Ali b. Velid’in burada kasdettiği husus imamları tanıyan İsmâilî 

 
679 Şihâbü’d-Din Ebû Firâs, Metâliu’ş-Şumûs fi Marifetü’n-Nüfûs, Erbe‘u Risâilü 

İsmâilîyye içinde, thk, Arif Tamir, Beyrut: Dâru Mektebetü’l-Hayat. 1978. s. 15. Ayrıca 

Hz. Peygamber den rivayet edilen: “Kim ki zamanının imamını tanımadan ölürse 

cahiliye ölümü üzere ölmüştür” mealindeki rivayete bu hususta sık sık atıf yaparlar. 

Bkz., Ebû Temmâm, Kitabu Şecereti’l-Yakîn, s. 102. 

680 Ali b. Velîd, Kitabü Tâcü’l-Akâid,  s. 69. 



 

192 

 

taraftarları tarafından tanınıp biliniyor olmasıdır. Onların mertûr/gizli olması onları 

tanıyamayanlar içindir. İsmâilîler her ne kadar imamı görmüyor olsalar da onu 

hüccetleri veya dâileri vasıtasyla tanımaktadırlar. İmamların bulunmadığı zamanlarda 

hüccet ve dâiler imamın bütün yetkilerini kullanmaktadırlar.  

İsmâilîler, hakiki bilginin kaynağını imama izafe etmelerinin sonucu olarak, 

yalnız Hz. Ali’nin soyundan gelen imamların otoritesi ve talimi/öğretisi ile ortaya konan 

bâtınî te’vili, bütün Müslümanlar için temel kaynak olarak belirlenen Kur’an ve Hz. 

Muhammed’in sünnetinden sonra üçüncü bir kaynak olarak kabul etmişlerdir.681 

İmamların sahip oldukları bilgi Kur’an ve Sünnet’in önünde yer almış, insanlığın 

kurtuluşunun yegâne kaynağı olarak telakki edilmiştir. Onlara göre insanlığın kurtuluşu, 

tek bir irfan kaynağından özel bir bilgi elde edebilmekle mümkündür. Bu bilgi 

peygamberlik devrine özgü vahyin gerçek/bâtınî anlamını kavrayabilen ve ilahî güç 

tarafından yetkili kılınmış rehberlerin/imamların öğrettiği bilgidir. Hz. Muhammed’den 

sonra bu bilginin kaynağı te’vil yoluyla İslam’ın doğru yorumunu yapabilecek tek kişi 

olarak kabul edilen Hz. Ali ve onun soyundan gelen imamlardır. Bu nedenle İsmâilî 

inancı, akla dayalı olmaktan ziyade, vahye dayalı bir akide görünümündedir.682 Hz. 

Muhammed beşer üstü bilgisiyle Allah’ın iradesine göre hüküm vermiştir. Allah’ın 

iradesine göre hüküm verme yetisi peygamberden sonra da devam etmelidir. Peygamber 

onu, bir çeşit ruhani miras olarak kendi nesline bırakmalıdır. Bu kimselerdeki ilimler de 

 
681 Ferhad Daftary, “Klasik İsmâilî İnancında Hz. Ali’nin Yeri”, Tarihten Teolojiye; 

İslam İnançlarında Hz. Ali, haz, Ahmet Yaşar Ocak, Ankara: Türk Tarih Kurumu, 2014, 

s. 63.  

682 Daftary, İsmâilîler Arasında Entelektüel Hayat, s. 65.  



 

193 

 

beşerî ilimler gibi iktibas edilmemiş, doğrudan doğruya tam marifet membaından 

alınmış bir ilim olmalıdır.683 Bu bilgi peygamberin sahip olduğu bilgi türünden olan 

vahiy kaynaklı bir bilgidir. 

İmamların talimi meselesi, Fâtımîler dönemi İsmâilî düşünce sisteminin ileri 

gelen bilginleri vasıtası ile temellendirilmesine rağmen, Nizârî İsmâilîlerin lideri olan 

Hasan Sabbah “ed-Da’vetü’l-Cedîde” adıyla bir doktrin haline getirip mantıki 

formülasyonunu kurmuştur. O, ortaya attığı talim felsefesinin mantıki izahını şöyle 

yapmıştır: “Allah’ı tanımak, akıl ve düşünce (nazar) ile mümkün olmaz; imamın 

rehberliğiyle olur. Çünkü dünyada yaşayan insanların çoğunda akıl ve dinî düşünce 

vardır. Eğer Allah’ı tanımakta akıl yeterli olsaydı, hiçbir akıl sahibi diğerinden farklı bir 

Allah mefhumuna sahip olmaz ve bu konuda fikir ayrılığına düşmezlerdi. Nazar ve 

istidlalle olan öğretim yolu, itiraz ve inkâr yolunu açık tutar. İnsanların bazıları 

ihtiyacından dolayı bazıları da taklit yoluyla dine girerler. Bunun için de akıllarını 

kullanırlar. Hâlbuki akıl dini öğrenmede yeterli değildir. Bundan dolayı insanlar her 

devirde bir imamın gözetiminde dinlerini öğrenmelidirler.” Hasan Sabbah, Allah’ı 

tanımada aklın yetersizliğini ispat etmek için, kurduğu mantıki analoji ile muhaliflerini 

ikna etmeye çalışır. Aklın yeterli olup olmadığı sorusunu daima gündeme getirerek, 

cevabını şöyle izah etmeye çalışır: “Eğer akıl Allah’ı tanımakta yeterli olsa idi, akla 

sahip olan kişinin onu inkâr etmemesi lazım idi. Eğer bir kişi ‘akıl yeterli değildir’ 

diyorsa ve aklı her şeyin ölçüsü olarak görmüyorsa o zaman bir rehbere ihtiyaç olduğu 

 
683 Gerlof Van Vloten, Arab Hakimiyeti, Şia ve Mesih Akideleri, çev, Mehmetd Said 

Hatiboğlu, Ankara, OTTO, 2017, s. 73. 



 

194 

 

ortaya çıkar ki, bu da bizim mezhebimizdir.”684 Hasan Sabbah’ın dört önerme685 

belirleyerek ortaya koyduğu “talim” öğretisi, geleneksel Şiî görüşten hem daha kesin 

hem de daha iç tutarlılığa sahiptir. Bu önermelerde Hasan Sabbah, Allah’tan imama 

uzanan mantıksal zincirle peygamberle beraber imamın rolünü tutarlı bir şekilde 

vurgulamaktadır.686 Ancak Hasan Sabbah talim metodunu ispat ederken paradoksal bir 

şekilde akıl yürütmeyi kullanmaktadır. Halbuki talim felsefesi akıl yürütmeyi/re’yi 

toptan reddetmektedir.  

Toplumu “ehl-i hak ve ehl-i bâtıl” şeklinde tasnif eden Hasan Sabbah, aralarındaki 

ihtilaftan dolayı diğer mezhepleri “ehl-i bâtıl” kendilerini ise fikrî birlikleri sebebiyle 

“ehl-i hak” olarak nitelendirir. Hakkın alametini vahdet (birlik) bâtılın alametini ise 

kesret (çokluk) olarak belirleyerek, vahdetin tesisinin ise mutlak olarak talim (masum 

imamın öğretmesi) ile gerçekleşeceğini savunur.687 

Diğer İsmâilîlerde olduğu gibi Hasan Sabbah da nübüvvet ile imamet arasındaki 

ilişkiyi zorunlu addetmektedir. Ona göre, tevhidin tesis edilebilmesi için nasıl ki 

nübüvvete ihtiyaç varsa nübüvvetin de nübüvvet olabilmesi için imametle birlikte 

olması gerekir.688 

 
684 Cüveynî, Tarih-i Cihangûşâ, s. 550-551. 

685 Bu önermelerin tahlili için Bkz., Cüveynî, age, s. 550-552; Şehristânî, el-Milel ve’n-

Nihal, s. 263-266; Daftary, İsmâilîler, s. 517-518. 

686 Daftary, age, s. 518. 

687 Şehristânî, age, s. 264. 

688 Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, s. 264. 



 

195 

 

İmamın masumiyeti hususunda da peygamberin konumu ile imameti 

birleştirdikleri görülen İsmâilîler, masumiyetin imamın peygamber makamında 

olmasının bir gereği olarak telakki ederler. İmam peygamberin makamını ve onun 

dünyevi ve uhrevî vazifesini tekeffül ettiği için onun gibi masum olması gerekir. Eğer 

masum olmasa ümmeti peygamberin yolundan başka bir yola sevk edebilir; bu da 

ümmete bir zulüm olur ve İslam milletini parçalanmaya sevk eder. Onun masum olması 

ümmeti itaat çemberinin içinde tutabilmesinin gereğidir.689 İmam, toplumun yönetimi 

yanında mensuplarını vahyin bâtınî anlamına yöneltecek güç ve yeteneğe sahiptir. Her 

türlü hata ve günahtan uzak olduğu gibi bilgisi de insanın ulaşabileceği türden kesbî 

bilgi olmayıp Allah tarafından ihsan edilmiş vehbî bilgidir. O insanlar tarafından 

seçilmediği gibi insanlar tarafından azledilemez. Onun hiçbir tasarrufunda dinî 

hükümlere aykırılık tasavvur edilemeyeceği için hal’ edilmesi/azledilmesi yahut 

kendisine karşı silahlı mücadeleye girilmesi mümkün değildir.690 

Böyle kudsî vasıflarla donatılmış bir imam profili ortaya koyan İsmâilîler, imamın 

ümmet tarafından seçilerek tensip edilmesine şiddetle karşı çıkarlar. Çünkü imam bütün 

kuralların uygulayıcısıdır ki bunların birçoğu şeriatın prensipleridir. Allah adına iş gören 

bir kişinin de onun tarafından seçilmesi gerekir.691 Bu hususta diğer Müslümanların 

imamın seçilmesi hususunda icmâ ederek bir konsensüs oluşturmaları problemlidir. 

Nitekim Hz. Peygamber, peygamberliğini ilk ortaya attığında onun risaletini müşrikler, 

Hıristiyan, Yahudi, Sabiî gibi büyük bir çoğunluk kabul etmemişti. İcmâ daima hakikati 

 
689 Kirmânî, el-Mesâbîh, s. 100-101. 

690 Öz, İlhan, İmamet, C. XXII, s. 202.  

691 Kirmânî, age, 2008. s. 77; Ali b. Velîd, age, 1982 (a), s.76. 



 

196 

 

ortaya koysa, söz konusu gayri Müslimlerin bu ittifakları doğru olması gerekirdi. 

Hâlbuki hakikat bunun aksinedir.692 İmametin Peygamber tarafından tespit edilmesi 

gerektiğini savunan Kâdî Numân, nasıl ki Hz. Allah dinin birçok hükmünü mücmel 

olarak beyan edip tafsilatını ve tatbik şeklini peygambere bıraktı ise, aynı şekilde 

Kur’an’da velayeti de beyan etmiştir. Ancak bunun kime ait olduğunu belirtmemiştir. 

Bunun tayini de peygamberin vazifesidir. Peygamber de Gâdir-i Hum’da Hz. Ali’nin 

velayetini açıklamıştır.693 Ayetlerde Hz. Ali’nin imametine dair birtakım işaretler zaten 

mevcuttur. (Meselâ bkz, er-Ra’d 13/7; en-Nûr 24/35) İsmâiliyyenin bütün gruplarına 

göre Ali’nin imametine Kur’an-ı Kerim’de açık bir şekilde veya sembolik tarzda işaret 

edilmiştir. Ali’den sonra bu ilahî görev onun neslinden gelen kişilere intikal etmektedir. 

İmam olacak kişinin tespiti tamamen ilahî bir meseledir, bu meselede insanların 

herhangi bir rolünün olması söz konusu değildir.694 

İslam mezheplerinin hepsinde imamet anlayışı olmakla beraber inanç açısından 

gerekliliği, işlevi, siyasi otorite içindeki konumu açısından mezheplerin bakış açıları 

farklıdır. Ehl-i Sünnette imamet dinî koruyan ve dünyevi yönetimde nübüvvetin yerini 

alan bir müessesedir.695 Zeydiyye dışında Şia’nın imamet anlayışı ise sadece dünyevi 

otorite değil hem cismani hem ruhani yetkiler bakımından nübüvvetin devamı olan bir 

kurum olarak işlev görmektedir.696 İsmâilîlerde imametin ruhani yönü daha da abartılı 

 
692 Ali b. Velîd, age,1982 (a), s. 77. 

693 Kâdî Numân, age, 1963, s. 15-16.  

694 Öz, İlhan, İmamet, C. XXII. s. 202. 

695 el-Mâverdî, el-Ahkâmü’s-Sultâniyye, s. 5; İbn Haldun, Mukaddime, C. I, s. 423.  

696 Öz, İlhan, İmamet, C. XXII, s. 201. 



 

197 

 

bir şekilde takdim edilmiştir. İmamın bu ruhani otoritesini meşrulaştırmak için birtakım 

aşırı fikirlere yer verilmiştir. Hatta imamın Allah’la ezelî bir ilişkisi kurulmak istenmiş; 

ilahî özün imamın şahsında hulûlüne inanılmıştır. Bazı aşırı İsmâilîler ise imamı 

muhtemelen yeryüzünde daha küçük bir tanrı olarak ilahlaştıracak kadar ileri 

gitmişlerdir. İsmâililerdeki genel imamet tasavvuru ise her ne kadar imama bir nübüvvet 

makamı atfetmeseler de en azından ilahî kılavuzun ve korumanın bir biçimini aldığına 

inanmaktır. Sonuç olarak imam, günahsızlık ve yanılmazlık (ismet) gibi ilahî olarak 

bahşedilmiş belli vasıflarla donatılı karizmatik bir şahsiyettir.697 

 

2.5. Bâtınîlerin/İsmâilîlerin Te’vil Anlayışları 

 

 Tarih boyunca dinî metinlerin anlaşılıp yorumlanarak pratik hayatın bir parçası 

haline getirilmesi, dinî metinleri birer otorite olarak kabul eden müntesipleri tarafından 

en önemli meselelerden biri haline gelmiştir. Anlayıp yorumlama ameliyesi, birçok 

problemi de beraberinde getirmiş, siyasi kutuplaşmalardan mezhep ayrılığına varıncaya 

kadar birçok sosyal ve kültürel sorunun tetikleyici olmuştur. Hz. Peygamber’den sonra 

İslam toplumunun da en temel sorunu nasları yorumlama/te’vil olarak karşımızda 

durmaktadır. Fransız İslamiyât Araştırmacısı Pierre Lory, P. Nwiya ile birlikte İslam 

ilahiyatının probleminin son tahlilde yorumlama/te’vil sorunu olduğunu belirtir.698 

Muasır İslam düşünürü Muhammed Gazzâlî de (ö.1996) “İslam toplumu hadis ve 

 
697 Daftary, İsmâilîler, s. 109.  

698 Pierre Lory, Kâşânî’ye Göre Kur’an’ın Tasavvufî Tefsiri, çev, Sadık Kılıç, İstanbul: 

İnsan Yayınları, 2001, s. 15. 



 

198 

 

sünneti yanlış yorumlamadan çektiğini uydurma hadislerden çekmemiştir.”699 

ifadesiyle, yorum meselesinin ortaya çıkardığı kaosun, hadis ve sünnet perspektifindeki 

yansımasına vurgu yapmıştır. İslamî nasların yorumlanmasında temel iki kutbu temsil 

eden zahirî (lafzî) ve bâtınî (işârî) perspektif, birbirinin alternatifi gibi algılanılan 

dönemlerde, Müslüman toplumun ittihadını baltalayan fikrî silaha dönüşmüştür. “İslam, 

bâtınîyye ile zâhirîyye arasında helak oldu.” diyen İbn Akîl (ö. 513/1119) zâhir ehlinin 

her şeyin zâhirini esas alarak, te’vil edilmesi gereken bazı meseleleri olduğu gibi anlama 

ifratında bulunduklarını, bâtın ehlinin ise bütün nasları kuralsız ve delilsiz bir şekilde 

bâtınî yoruma tabi tutma tefritinde ısrar ettiklerini belirtmektedir.700 Meseleye 

İsmâilîlerin ortaya koydukları te’vil külliyatı nazarından bakıldığında, onların Ehl-i 

Sünnet başta olmak üzere muhalifleri tarafından İslam dairesinin dışında tutulmalarının 

temel sebeplerinden biri, neredeyse bütün nasları bâtınî te’vile tabi tutarak akîdeyi 

baltaladıkları iddiasıdır.  

Te’vil, kelam ilminde ilâhî sıfatların anlaşılması, peygamberlerin ismet sıfatıyla 

bazı naslar arasındaki çelişkili gibi görünen durumların giderilmesi, kıyamet 

alametleriyle ahiret hallerinin izah edilmesi, iman, günah, tekfir meselelerinin 

yorumlanması gibi birçok konuda başvurulan akılcı yöntemlerin başında gelir.701 İslamî 

ilimlerin teşekkül sürecinde, özellikle tefsir ve hadisle ilgili yorumların belirli bir 

kategoriye hasredilerek sistemleştirilmesinde te’vil meselesi önemli bir yer işgal 

 
699 Ahmet Yıldırım, “Hadisleri Anlamada İşârî Yorum”, Günümüzde Sünnetin 

Anlaşılması (Sempozyum Tebliğ ve Müzakereleri) 2004, s. 211. 

700 İbnü’l-Cevzî, Telbîsü İblis,  s. 97. 

701 Yusuf Şevki Yavuz, “Te’vil”, DİA, C. XLI, s. 28.  



 

199 

 

etmektedir. Te’vil, sadece İslam kültürünün bir ürünü olarak ortaya çıkmamıştır. Nasları 

gnostik (gizemli) bir şekilde yorumlama anlayışının ilk örneklerine M.Ö. II. yüzyıllarda 

Tevrat’ın alegorik yorumunu yapan Aristobulus’ta (ö. M.Ö. 103) rastlanılmıştır. 

İskenderiyeli Yahudi filozof Philo, (ö. M.S. 50) ise bu geleneği zirveye taşıyarak 

Tevrat’ın birçok pasajının sembolik ve bâtınî yorumunun yapılmasına önayak 

olmuştur.702 Miladî I. yüzyılda eski Yunan felsefesinden Yahudiliğe geçen ve Tevrat’ın 

zahirî ve bâtınî anlamlarının bulunduğu iddiasına dayanan bâtınî te’vil, Yahudi asıllı 

olan Abdullah b. Sebe, Meymûn el-Kaddah ve oğlu Abdullah b. Meymûn gibi mühtedi 

görünen kimseler tarafından İslam dünyasına taşınmış ve daha çok İsmâiliyye 

mezhebinde revaç bulmuştur.703 

İslam kültüründe te’vil, Kur’an’ın yorumlanma sürecinde, özellikle muhkem ve 

müteşâbih konusu ekseninde tartışılmış, aynı zamanda muhtelif fırkaların birbirleriyle 

siyasi ve dinî çekişmelerinin de arka planını oluşturmuştur.704 Sünnî gelenekte 

Kur’an’ın işarî yorumu olarak tasavvuf ekolünün elinde vücut bulan te’vil, dirayet 

tefsirinin karşısında sezgisel bir anlayışın ürünü olarak teşekkül etmiştir. Benzer şekilde 

sezgi ve derunî tecrübenin eseri olan ve İsmâilîlerin geliştirdikleri bâtınî te’vil de aynı 

epistemolojik bakış açısı ve zihinsel faaliyetin ürünüdür. Ancak Sünnî gelenek, 

 
702 Yasin Meral, “Yahudi Kutsal Metin Geleneğinde Tevrat’ın Bâtınî Yorumu”, 

Kur’an’ın Bâtınî ve İşârî Yorumu, ed. Mustafa Öztürk, İstanbul: Kuramer Yayınları, 

2018, s. 149. 

703 Mustafa Öz, “Gâliyye”, DİA, C. XIII, s. 335. 

704 Nasr Hâmid Ebû Zeyd, el-İtticâhu’l-Aklî fi’t-Tefsîr; Dirâse fî Kazıyyeti’l-Mecâz fi’l-

Kur’an inde’l-Mutezile, Beyrut: Dâru’l-Beyzâ, 1998, s. 141. 



 

200 

 

“keşfîlik” mülahazası öne sürerek bâtınî te’vili hüsnü kabulle karşılamış; İsmâilîlerin 

te’vilini ise “keyfilik” iddiası ile reddetmiştir. Nasları bâtınî te’ville izah eden bazı Sünnî 

mutasavvıflar “keşfî bilgi” veya “ilham yoluyla elde edilen derunî manalar” olarak 

meşrulaştırdıkları te’villerini savunmuşlardır. Diğer taraftan “bâtınî te’vil” olarak 

isimlendirdikleri İsmâilîlerin elinde neşvü nema bulan yorum tarzını ise sahih yorumun 

dışında tutmaya çalışmışlardır. İbn Teymiyye, bidatçılar olarak belirlediği ehl-i tahrif ve 

ehl-i te’vil kategorisinin yöntem ve metotlarını açıklarken, birtakım felsefeciler ve 

İsmâilîlerle aynı gördüğü ve “mülhit sûfîler” dediği705 Sünnî mutasavvıflardan İbn 

Arabî, kendi te’villerini savunurken bâtınî te’vili saf dışı ederek itibarsızlaştırma çabası 

gütmüştür. İbn Arabî, savunusunda özetle, kendi te’villerinin zahirî anlamı yok 

saymadan hem zâhir hem de bâtın ile Allah’a kulluk etme bahtiyarlığına kavuşturan 

yüce bir ameliye olduğunu iddia etmiştir. “Bâtınîler” dediği İsmâilîlerin ürettiği te’vili 

ise şeriatın zâhirini görmezden gelerek sadece bâtını esas aldığı için reddetmiş, bu tür 

te’vilin sahiplerini sapan ve saptıran bir zümre olarak takdim etmiştir.706 Sünnî irfan 

geleneğinde zahir ve bâtının birbirinin alternatifi olmayıp biri olmadan öbürünün 

değerinin olmadığına dair yorumlar bulmak güç değildir. Keşfü’l-Mahcûb adlı eserin 

müellifi Ebü’l-Hasen el-Hucvîrî, (ö.465/1072) zâhir ve bâtın ilimlerinin usûl ve 

yöntemlerinden bahsederken bu birlikteliğin muhtevasını açıklamaya çalışır. O, bâtınsız 

zâhirin gerçek mahiyetinin münafıklık olduğunu iddia ederken, zâhirsiz bâtını ise 

 

 705 İbn Teymiyye, Der‘u Teâruzi’l-Akli ve’n-Nakl, thk, Muhammed Reşad Salim, yy: 

1991, C. I, s. 10-11. 

706 İbnü’l-Arabî, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, thk ve nşr, Ahmed Şemseddin, Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1999, C. I, s. 504. 



 

201 

 

zındıklık olarak tesciller. Bâtını olmayan şeriatın zahirî hevâ, zahirî olmayan şeriatın 

bâtını ise hevesten ibarettir der.707 

Kelâm âlimlerince kabul gören genel kanaate göre, nasların te’vil edilebilmesi için 

lafzî-zahirî mananın verilmesini imkânsız kılan naklî veya akli kesin bir delilin 

bulunması gerekmektedir. Yapılan te’vilin Arap dili kurallarına uygun olması, diğer 

muhtemel manalardan birinin kastedildiğinin bir delile dayanması, ayrıca bu tür naslara 

dil yönünden uygun olmayan bir mananın verilmemesi gibi esaslara riayet edilmesi 

gerekir. Bu şartlara uyularak yapılan te’viller sahih görülerek kabul edilmekle birlikte 

kesinlik arz etmez ve ilahî maksadı bütünüyle ortaya koyduğu kabul edilemez.708 

Allah’ın tarihe bir müdahelesi olarak görebileceğimiz Kur’an vahyi, Allah ile 

beşerin iletişiminin en önemli unsurudur. Allah, bu vahiyle beşerin zihinsel ve eylemsel 

dönüşümünü murat etmiştir. Beşerin ise ilahî olanla ilişkisinde belirleyici olan; kişilerin 

sosyo-kültürel, ekonomik, siyasi ve tarihsel yapılar tarafından oluşturulan zihinsel arka 

planlardır. Bu arka plan, beşerin toplumsal kimliklerini belirlediği gibi Tanrı, din ve 

yaşam anlayışlarını da şekillendirir.709  İsmâilîlerin Kur’an yorum yöntemlerinde daima 

bu tarihsel arka plan göz önünde bulundurulduğu gibi din tasavvurlarını belirlemede en 

 
707 Hucvîrî, Keşfü’l-Mahcûb, Hakikat Bilgisi, çev, Süleyman Uludağ, İstanbul: Dergâh 

Yayınları, 2014, s. 92.  

708 Yusuf Şevki Yavuz, Te’vil, C. XLI, s. 28. 

709 Rabiye Çetin, “Metin-Yorum İlişkisi Bağlamında Evrenselcilik-Tarihselcilik Karşı-

laştırması”, İslam ve Yorum Yorumun Tarihsel-Düşünsel Bağlamı ve Güncel Toplumsal 

Hayata Yansıması, haz, Fikret Karaman, Malatya: Malatya İlahiyat Vakfı, 2017, C.III, 

s. 176,  



 

202 

 

etkili unsur Kur’an’ın bâtınî yorumudur. İsmâilî teoloji doktrini, Kur’an ve Sünnet 

nassını “mesel-memsül” veya “zâhir-bâtın” şeklinde çift kutuplu anlayış üzerine bina 

etmiştir. Te’vil İsmâilî inanç sisteminin temel taşı olduğu kadar diğer fırkalarla 

arasındaki en önemli farklılığın da sembolüdür. Te’vil anlayışındaki farklılık 

İsmâilîlerin diğer Şiî fırkalardan belirgin bir şekilde ayrıldıkları hususlardandır. Gerek 

inanç ilkelerinde gerekse şeriatın ibadet ritüellerinde te’vilin önemli işlevi olmakla 

beraber, imamet meselesi İsmâilîlerde te’vilin işlevinin en aktif olduğu alandır.710 Zira 

dinin gerek inanç ilkeleri gerek ibadet pratiklerinin bütün alanlarına sirayet ettirdikleri 

te’vil, imamların tekelindedir. İmamdan başkasının herhangi bir nassı te’vil etme yetkisi 

yoktur. Şeriatın bütün kural ve amellerinde te’vilin vacip olduğunu belirten İsmâilî 

müellifler, te’vili ancak anlayışlı bilginlerin/ukalâ yapabileceğini, sıradan 

insanların/avâm buna güç yetiremeyeceklerini iddia ederler. Şeriat sahibi, şeriatın 

kurallarını tabii yaratılış üzerine vazetmiştir. Cismani kurallar iki kısımdır: zahirî olanlar 

ve bâtınî olanlar; zâhir/görünen cisimler/ecsâm zahirî kurallarla mükelleftirler, 

gizli/görünmeyen anlayış ve kavrayış sahibi olanlar (ukelâ) ise bâtınî şeriatla 

mükelleftirler.711 Bu ifadeler, İsmâilî düşüncenin te’vili, havas olarak gördüğü kişilerin 

-ki bunlar imamlardır- yetkisine havale ettiği, ayrıca kendilerinin şeriatın zahirî ile 

mükellefiyetlerinin olmayacağı inancını taşıdıkları fikrini desteklemektedir. Ancak, 

İsmâilî müelliflerin içinde bu kanaati nakzeden kişiler de vardır. Sicistanî’nin 

“esâsân/iki esas” dediği peygamber/nâtık ve imam/sâmit/vasîy/, biri tenzîlin/zâhirin biri 

de te’vilin/bâtının sahibidirler. Tenzil ve te’vil her ikisi de Müslümanların hem 

 
710 Mercûnî, Mevkıfü’z-Zeydiyyeti ve Ehli’s-Sünne, s. 113. 

711 Ali b. Velîd, Kitabü Tâcü’l-Akâid, s. 113. 



 

203 

 

dünyalarının hem de ahiretlerinin kurtuluşu için gereklidir. Zira tenzil ile kişi nefsini ve 

malını koruma altına alırken te’vil ile ruhunu korumaktadır.712 Buradan anlaşılan da 

zâhir ile bâtının birbirinin alternatifi değil, aksine birbirini tamamlayan iki unsur 

olduğudur.  

İnanç sistemlerinin temelinde te’vil olan İsmâilîlere göre Kur’an’ın dış manalarına 

tenzil denir, bu kendi başına kabul edilemez. Her mananın, hatta harfin ve noktanın birer 

sırrı vardır. Bunu ortaya çıkarmaya te’vil denir ki hakikat budur. Nâsır-ı Husrev: 

“Te’vilsiz tenzili kabul eden sağ gözü olmayan köre benzer. Misk deriz, bu bir sözden 

ibarettir, manası miskin kokusudur, kokusuz misk tozdan, topraktan ibarettir.” ifadeleri 

ile te’vilin tenzilden önde olduğunu açık bir şekilde ortaya koymaktadır. Ona göre 

te’vilsiz Kur’an tuzlu suya benzer, acıdır. Saman altındaki su gibidir, aldatıcıdır.713 

 İsmâilîler, Kur’an ve Sünnet’in te’vilinin zaruri (vacip) olduğu kanaatini 

taşımaktadırlar. Bu kanaati birtakım ayet ve hadislere refere ederek 

delillendirmektedirler. Buna göre, Âl-i İmrân süresinin yedinci ayetinin sentaksı (söz 

dizimi) Kur’an’ın te’vilinin vücûbunun delidir. Bu ayette ilahî vahyin temellerini 

oluşturan, mana ve mesajı açık olan ayetler “muhkem” olarak belirlenmiştir; diğer 

taraftan mecazlı, istiâreli ifadeler içeren ayetler “müteşâbih” olarak vasıflandırılmıştır. 

Bu müteşâbih ayetlerin manalarını Allah ve ilimde derinlik sahibi olan, hak ve hakikati 

özünden kavrayanlar bilirler. Burada “ilimde derinlik sahibi olanlar” şeklinde tercüme 

edilen “râsihûn” kelimesi atıf yoluyla Allah lafzına bağlanmıştır. Ayetin ilerisinde 

ilimde derinlik sahibi olanlar (râsihûn): “Biz inanır ve iman ederiz ki bu ayetlerin hepsi 

 
712 Sicistânî, Tuhfetü’l-Müstecibîn, s. 152. 

713 Nâsır-ı Husrev, Sefernâme, (çevirenin önsözü) s. xxv. 



 

204 

 

Allah katındandır.” demektedirler. Burada İsmâilîler şöyle bir yorum yapmaktadırlar: 

“Eğer ilimde derinlik sahibi olanlar müteşâbih ayetlerin te’vilini bilmemiş olsalardı, 

“Biz iman eder inanırız.” demeleri anlamsız olurdu. Zira bir şeyi bilmeden ona inanmak 

anlamsızdır.” Bu yoruma göre Kur’an’ın te’vili gereklidir ve bunu en iyi bilen de Hz. 

Peygamber’dir. Ondan sonra ise, onun makamına geçen imamlar Kur’an’ın te’vilini 

bilirler.714 Bâtınî te’vili temellendirmek için akli ve nakli delillere başvuran İsmâilîler, 

birçok ayeti te’vil fikrinin temellendirilmesi için kullanmışlardır. Zariyât 51/49. ayetteki 

“Biz her şeyi iki çift/sınıf yarattık.” ayetindeki “iki çift” manasındaki kelimeden 

hareketle bütün eşyanın çift kutuplu olacağına kanaat getirmişlerdir. Buradan hareketle 

eşyadaki çift kutupluluğa bazı örnekler de vermişlerdir. Mesala, insan ruh ve cesetten 

müteşekkildir. Ceset insanın zâhirini, ruh ise bâtınını temsil eder. Ceset de iki cüzden 

oluşmaktadır: bürûdet/hava ve yebûset/toprak; ruh da iki unsurdan meydana 

gelmektedir: harâret/ateş ve rutûbet/su. İnsan bu maddelerin birbirini tamamlaması ile 

teşekkül eder. Eğer hararet ve suyun kaynağı olan ruh cesedi terk ederse ceset soğuk ve 

kuru bir halde kalır. Bu çift kutupluluk bütün eşyada mevcuttur.715 Şirâzi, aynı ayetin 

yorumuyla alakalı eşyada her şeyin çift olduğuna dair birçok örnek verir. Dünya-ahiret, 

ceset-ruh gibi birbiriyle yakın ilişkileri olan varlıkların aralarındaki irtibatın çift kutuplu 

olmanın birer hikmeti olduğunu belirten Şirâzî, cesedin hareketin kaynağı, ruhun ise 

sükûnun kaynağı olduğunu belirtir. İnsanın fazileti onun konuşma yeteneğine sahip 

olmasıyladır. Konuşma da en az iki harfin birlikteliği ile meydana gelir: Biri harekeli 

 
714 Müeyyed-fi’d-Dîn eş-Şirazî, Dîvânü’l-Müeyyed fi’d-Dîn, (muhakkikin önsözü) s. 

99-100. 

715 Kâdî Numân, Esâsü’t-Te’vil, s. 28. 



 

205 

 

biri sakin olmalıdır. Bu çift yönlülüğü Hz. Allah’ın yarattıklarının birbiriyle olan uyum 

ve ahenginin bir işareti olarak gören Şirazî, âfâk/görünmeyen ve enfüs/görünen âlemde 

birbirine uyumlu çift kutupluluğun daima var olduğunu, “Biz onlara varlığımızın 

delillerini âfâk/dış ve enfüs/iç âlemde göstereceğiz” (Fussilet 41/53) ve “yakînen 

inanmak isteyenler için yeryüzünde ve kendi nefislerinde nice ayetler/deliller vardır.” 

(Zâriyât 51/20-21) ayetlerini delil göstererek ispatlamaya çalışır.716 

 İsmâilîler, dinin bâtınî yönünün varlığını ve bu bâtınî yönden de insanların 

sorumlu olacaklarını, yine bazı ayetlere atıflar yaparak ispat etmeye çalışırlar: “O, size 

nimetlerini gizli ve açık olarak bolca ihsan etti.” (Loman 31/20) ve “O gün, bütün 

nimetlerden sorguya çekileceksiniz.” (Tekâsür 102/8) ayetlerinde geçen nimetin aynı 

nimet olduğunu ve bilinmeyen bir şeyden sorguya çekilmenin ise bir çelişki olacağını 

belirterek, şeriatın zâhirî/görülen ve bâtınî/görülmeyen taraflarının olduğunu bu 

ayetlerle delillendirirler. Yine “Günahın açığını da gizlisini de terk edin.” (En’am 6/120) 

ayetindeki açık/zâhir ve gizli/bâtın şeklindeki günah tasavvurlarından gizli olan günahın 

bilinmesi gerektiğini, yoksa bilinmeyen bir şeyden kaçınmanın imkânsız olduğunu 

vurgulayarak, bâtınî te’vile dayanak bulmaya çalışmışlardır.717 

Hz. Peygamber’in: “Bana indirilen Kur’an’ın bir zahirî bir de bâtını vardır.” 

sözünü nakleden İsmâilîler, bâtınî te’vilin hadisler kanalıyla da delillendirilmesi 

 
716 Müeyyed-fi’d-Dîn eş-Şirazî, el-Mecâlîsü’l-Müeyyediyye, s. 89. 

717 Kâdî Numân, Esâsü’t-Te’vil, s. 29; Cafer b. Mansur el-Yemen, Kitabü’l-Keşf, s. 6. 

Te’vil konusunda İsmâilîlerin delil olarak kullandıkları diğer ayetler için Bkz., Ali b. 

Velîd, Kitabü Tâcü’l-Akâid, s. 114-115. 



 

206 

 

cihetine gitmeyi ihmal etmemişlerdir.718 Hz. Peygamber’in İbn Abbas için “Allah’ım 

ona hikmeti ve Kur’an’ın te’vilini öğret” diye yaptığı duayı da te’vilin delili arasında 

zikretmişlerdir. Te’vilin Arap dilinin fesahatinin ürünü olmayacağını da bu hadisten 

çıkarım yaparak istidlal etmektedirler. Zira İbn Abbas Arapların en fasihlerindendir. 

Te’vil Arapçanın fesahati ile ilgili olsa idi, Hz. Peygamber’in Allah’tan İbn Abbas için 

Kur’an’ın te’vilini öğretmesini dilemesi fuzulî bir iş olurdu.719 Cafer b. Mansur el-

Yemen, Hz. Peygamber’in Hz. Ali’ye hitaben: “Ey Ali! Ben tenzilin sahibiyim, sen de 

te’vilin sahibisin.720 Ben nasıl tenzil uğrunda savaştıysam sen de te’vil uğrunda 

savaşacaksın.”721 dediğini aktarmaktadır. Ancak bu rivayetin te’vilin meşruluğu için bir 

 
718 Kâdî Numân, age,1960, s. 30; Ali b. Velîd, age, 1982 (b), s. 116. 

719 Müeyyed- fi’d-Din eş-Şirâzî, Sîretü’l-Müeyyed fi’d-Dîn ed-Dâ‘î’d-Dü‘ât, thk, M. 

Kâmil Hüseyin, Kahire: Dâru’l-Kâtibü’l-Mısrî, 1949 (b), s. 24. 

720 Şeyh Sâduk (İbn Bâbeveyh), Emâlî es-Sâduk, Beyrut: Müessetü’l-A’lemî, 2009, s. 

244; Muhammed Bâkır el-Meclisî, Bihâru’l-Envâri’l-Câmi‘a li-Düreri Ahbâri’l-

Eimmeti’l-Ethâr, Kum: İhyâü’l-Kütübi’l-İslamî, h.1388, C. IX, s. 50.  

721 Kummî, Tefsîru’l-Kummî, Kum: Müessetü’l-İmâmi’l-Mehdî, trz, C. III, s.1000; 

Feyz-i Kâşânî, Tefsîru’s-Sâfî, Tahran: Mektebetü’s-Sadr, h. 1379, s. 50; Cafer b. Mansur 

el-Yemen, Eş-Şevâhid ve’l-Beyan, (El Yazması, M. Goriawala, A Descriptive 

Cataloque of The Fyzee Collection of İsmâilî Manuscripts) s.74’ten aktaran, İsmail K. 

Poonawala, agm, s. 376. Bu rivayetin Sünnî hadis kaynaklarındaki tasnifi için Bkz., 

Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 127. 



 

207 

 

dayanak olmasından öte, te’vilin istismar edileceğinin ispatı için ifade edildiğine dair 

yorumlar da bulunmaktadır.722 

İsmâilîlerin te’vilin gerekliliğini temellendirmede kullandıkları diğer bir kaynak 

ise imamların sözleridir. İmamlardan daha üstün bir mertebede görülen (esâs) Hz. Ali’ye 

nispet ederek bir hadis rivayet etmektedirler. Hz. Ali şöyle demektedir: “Rasûlüllah 

ağzını kulağıma dayadı ve bana ilimden bin bâb öğretti, her bir bâb/konu içinde bin 

bâb/konu açtı.” Bu hadis ile gerek te’vilin gerekse te’vil konusunda Hz. Ali’nin ve onun 

evlatlarının yetkili olduğuna kanaat getirmektedirler. Çünkü sır ona verilmiştir ve bu 

sırrı açıklamaya tek yetkili odur.723 Hz. Ali Kur’an’ın zâhir ve bâtın olmak üzere iki 

yönünün olduğunu şöyle ifade etmiştir: “Kur’an’ın zahirî düzenlidir, bâtını ise derindir. 

Onun harikuladelikleri bitmez, anlamındaki kapalı manaların sonu yoktur.”724 Kâdî 

Numân, Cafer es-Sadık’tan “Biz bir kelime hakkında yedi vecihle, hatta yedi yüz 

vecihle konuşuruz; daha da arttırmamız istenirse artırırız. Bu sözleri, muhatap, takva 

derecesinin istîdadı oranında anlayabilir.” sözünü nakletmektedir.725 

Te’vil konusunda her türlü serbestliği mubah sayan ve nasları zâhir-bâtın 

perspektifinde değerlendirerek, bâtınî manayı esas alan İsmâilîlere göre tefsir ve te’vil 

tamamen birbirinden farklıdır. Onlara göre tefsir, Kur’an’ı okuyan bir kişinin manasını 

anlamadığı bir kelimenin anlamının Arap dilinin kuralları doğrusunda tespit edilmesidir. 

 
722 Hâmid Ebû Zeyd, el-İtticâhu’l-Aklî fi’t-Tefsîr, s. 24; Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, 

s. 127. 

723 Ali b. Velîd, Kitabü Tâcü’l-Akâid, s. 114. 

724 Ebû Hâtim er-Râzî, A’lâmü’n-Nübüvve, s. 88. 

725 Kâdî Numân, Esâsü’t-Te’vil, s. 27. 



 

208 

 

Te’vil ise bir kelimenin anlamını ortaya koymak için yorumcunun kendi kabiliyeti 

doğrultusunda hakikat, ortam ve akla mutabık bir mananın üretilmesidir. Onlara göre 

te’vil, lafzın arkasında gizli bâtınî mananın ya bizatihi kendisi veya ona delalet eden bir 

rumuz/işarettir. 726 Te’vil tenzilin bâtınıdır.727 “Te’vil ilmini bilmeyenin tenzili inkâr 

etme tehlikesi vardır.” diyen728 Sicistânî, te’vilin gerekliliğini tabii eşyanın sanatkârın 

elinde değerli bir sanat eserine dönüşmesi ile mukayese ederek izah eder. Tenzil yani 

Kur’an’ın zâhiri, işlenmemiş hammadde gibidir; te’vil ise işlenmiş, değerli hale gelmiş 

bir sanat eseridir. Tenzilin değeri ve menfaati te’vil yapıldığı zaman ortaya çıkar. Nasıl 

ki bir ağaç gövdesi veya demir parçası sanatkârın elinde işlenerek değerli bir sanat 

eserine dönüşür ve itibarlı bir eşya halini alırsa, tenzil/zâhir te’vil edilerek şerefli ve 

itibarlı bir manaya dönüşür. İşlenmemiş bir hammaddeden istifade mümkün olmadığı 

gibi tenzilden istifade etmenin yolu da onu te’vil etmekle husûle gelir. Tabii şeylerin 

sanat eserine dönüşmesi sanatkârın çabası olmadan mümkün olmadığı gibi tenzilin 

içindeki gizli manaların ortaya çıkarılıp, meselin memsülden ibaret olduğunun ortaya 

konması müevvilin/te’vil edenin çabası ile mümkündür. Tenzil bütünüyle kelimelerden 

müteşekkil olup bu kelimelerin altında, keşfedilmeyi bekleyen derin ve sonsuz manalar 

vardır. Te’vil ise bu lafzın içindeki gizli manadır. Bu kelimelerdeki gizli manaları ortaya 

çıkaran ve her bir manayı yerli yerine koyan kimse te’vilin tatbikçisi olan imamdır. 

Sicistânî, te’vili bir sanat eseri ile mukayese ettikten sonra Nur 24/35. ayetteki 

nur/ışıktan maksadın ilim olduğunu belirterek, ayetin sonundaki “Allah nuruyla 

 
726 Kâdî Numân, age, (muhakkikin ön sözü), s. 6-7. 

727 Mansur el-Yemen, Kitabü’l-Keşf, s. 138. 

728 Sicistânî, Kitabü’l-İftihâr, s. 216. 



 

209 

 

dilediğini doğru yola ulaştırır.” ifadesinin buna delalet ettiğini savunur. Zira buradaki 

“nur”dan kasıt güneş, ay ve yıldızların nuru/ışığı olsaydı bunlardan istifadenin belirli bir 

zümreyle sınırlandırılması anlamsız olurdu; çünkü güneşin, ayın ve yıldızların 

nurundan/ışığından iyi-kötü, kâfir-müslüman herkes istifade etmektedir. Nasıl ki 

güneşin ışığı ile doğadaki renkler ve şekiller açığa çıkıyorsa, hakiki ilimle de doğru ve 

yanlış, hidayet ile dalalet birbirinden temyiz edilir. Sicistânî, bu ayetin ilerisindeki 

mişkât kelimesini nâtık, misbâh kelimesini kâim/esâs, zücâce kelimesini 

mütim/imamlar gibi İsmâilî düşüncenin nübüvvet ve imamet prensiplerindeki aktörler 

olarak te’vil etmiştir. Ayrıca bazı kelimelerin harf sayılarını esas alarak sayı gizemciliği 

ile de bazı İsmâilî prensipleri te’vil yolu ile delillendirmeye çalışmıştır. Mesela, ayette 

geçen “kemişkât” kelimesindeki altı harften altı nâtık peygamber manası çıkarmıştır.729 

Kur’an ayetlerinin hepsinin zâhir ve bâtının olduğunu belirten İsmâilîler, zâhir 

olanın dilde okunan lafızlar olduğunu, bâtının ise imamlara işaret ettiğini iddia ederler. 

Şirâzî: “Ayetlerimizi yalan deyip onlara inanmayı kibirlerine yediremeyen kimseler…” 

(Âraf 7/40) ayetindeki “ayetler” den zahirî olarak Kur’an’ın kelimeleri, bâtınî olarak ise 

imamlar kastedildiğini öne sürmektedir.730 Şirâzî’nin burada İsmâilî imamları kabul 

etmeyenler ile Kur’an ayetlerini kabul etmeyen ehl-i küfür arasında bir bağ kurmaya 

çalıştığı anlaşılmaktadır.  

 
729 Sicistânî, Elmakâlâtü’l-Melekûtiyye, s. 236-240; benzer bir te’vil için Bkz., Mansur 

el-Yemen, Kitabü’l-Keşf, 1984, s. 35-36.  

730 Müeyyed-fi’d-Dîn eş-Şirâzî, el-Mecâlîsü’l-Müeyyediyye, s. 81. 



 

210 

 

İsmâilîlerin fikrî boyutta olduğu kadar organik olarak da kendileri ile sıkı ilişkileri 

olduğu tespit edilen İhvân-ı Safa topluluğunun731 telif ettiği İhvân-ı Safâ Risaleleri’nde 

 
731 İhvân-ı Safâ Risaleleri’nin kimler tarafından telif edildiği ve İsmâilîlerle olan 

bağlantıları konusunda tartışmalar yapılmıştır. Bu risâleleri kaleme alanların isimlerinin 

kim olduğu hususunda bazı bilgiler aktarılmıştır. Bu tartışmalara bütüncül bakıldığında 

ve risalelerin içeriklerindeki fikirlerin İsmâilîlerin düşünceleriyle karşılaştırıldığında 

İhvân-ı Safâ’nın İsmâilîlerle bağlantılarının olduğu yönündeki tez daha güçlü 

durmaktadır. İhvân-ı Sefâ Risâleleri’nin İsmâilîliğin setr/gizlilik döneminin ikinci 

imamı olan Abdullah b. Muhammed b. İsmâil el-Vefî’nin döneminde bir grup İsmâlî 

bilgin tarafından kaleme alınarak İmam el-Vefî’ye takdim edildiği, el-Vefî’in de bizzat 

riraleleri Risâletü’l-Câmi‘a ismiyle özetlediği iddia edilmiştir. Bkz., Mustafa Gâlib, 

Târihu’d-Daveti’l-İsmâiliyye, Beyrut: Dâru’l-Endülüs, 1965, s. 149-150. Daftary ise bu 

risaleleri İmam el-Vefî’nin yerine geçen Ahmed b. Abdullah Muhammed et-Takî’nin 

yazdığını belirtmektedir. Bkz., Daftary, İsmâilîler, s. 164. Ali Sâmî en-Neşşar ise bu 

risalelerin kimler tarafından telif edildiğine dâir bazı görüşleri aktardıktan sonra, “Gerek 

İsmâilî bir imam tarafından yazılmış olsun gerekse bir imamın talimatıyla İsmâilî bir 

dâî grubu tarafından yazılmış olsun bu risâleler İsmâilîlerin Abbâsî halifeliği ile ilmî 

mücadelesi için yazılmıştır ve İsmâilîlere aidiyyeti kesindir.” şeklinde bir yargıya varır. 

Ali Sâmî en-Neşşar, Neş’etü’l-Fikri’l-Felsefi fi’l-İslam, Kahire: Dâru’l-Maârif, 1968, 

C. III, s. 289-293. İhvân-ı Safâ Risâleleri’nin İsmâilî düşünce ile irtibatı ve bu risalelerin 

yazarlarının İsmâilî olduğu ile ilgili tartışmalar için Bkz., Adil Avvâ, Hakikatü 

İhvânü’s-Safâ, Dımaşk: el-Ehâlî li’t-Tıbâ‘a ve’n-Neşr, 1993, s. 71-101; Enver Uysal, 

“İhvân-ı Safâ”, DİA, C. XXII, s. 1; Hitti, age, 1989, s. 569-570; Mustafa Öztürk, “İhvân-



 

211 

 

zâhir-bâtın ayırımına ve İsmâilî düşüncenin temel doktrini olan te’vil meselesine yer 

verilmiştir. Bu risalelerde ilâhî kitapların bir zahirî tarafının olduğu, bunun da dillerde 

okunan ve işitilen lafızlardan ibaret olduğu belirtilir. İlahî kitapların bâtınî olan gizli ve 

iç te’villeri vardır ki bunlar da anlaşılan ve akledilen manalardır. Aynı şekilde şeriatın 

da bir zahirî tarafı vardır; şeriatın açık ve görülür hükümleri zahirî tarafını 

oluşturmaktadır; bir de içerde olan gizli sırları vardır. Zahirî hükümlerin 

uygulanmasında insanların dünyaları için menfaatler vardır. Gizli sırların bilinmesinde 

ise ahiret için iyilikler vardır. İlahî kitapların gerçek sırrını anlamaya muvaffak olan 

kişiler nefisleri cesetlerinden ayrıldığı zaman melekler mertebesine ulaşılar ki bu onlar 

için sekiz kattan oluşan cennettir. İlahî kitapların ve şeriatın bâtınî sırlarını 

kavrayamayıp sadece zahirî hükümlerini uygulamakla yetinenler ise nefisleri 

bedenlerinden ayrıldığında insânî suret içinde kalırlar. Hem ilâhî sırları anlamayan hem 

de zahirî hükümlerle amel etmeyenlerin nefisleri bedenlerinden ayrıldığında hayvan 

mertebesine düşürülürler.732 

 İsmâilî düşüncede Kur’an’ın tefsiri nâtık olan peygambere aittir ve zâhir-i şeriatı 

temsil eder, te’vil ise asâs olan imama aittir ve hakikati, eşyanın iç yüzünü temsil eder. 

Kur’an lafzı zahirî manasıyla Hz. Muhammed’e indirilmiştir; ancak onun te’vili ve 

 

ı Safâ’nın Felsefi Düşünce Sisteminde Kur’an ve Yorum”, Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

İlâhiyat Fakültesi Dergisi, S.14-15, 2003, s. 283-288. 

 

732Resâilü İhvânü’s-Safâ ve Hullânü’l-Vefâ, Kum: Mektebetü’l-A‘lâmi’l-İslamî, 

h.1405, C. IV, s. 138-139. 



 

212 

 

esrârı ise Hz. Ali ve ondan sonraki imamlara hâstır.733 Allah, Kur’an’da birçok yerde 

meseller, bâtınî manalar ve te’villere yer vermiştir. Bu, Kur’an’ın mucize oluşunun bir 

delildir. Kur’an zahirî ile Hz. Peygamber için mucize olduğu gibi bâtını/te’vili ile de 

imamlar için bir mucizedir. Nasıl ki Kur’an’ın zâhirini Hz. Peygamber’den başkası 

getiremezse onun bâtınını/te’vilini de onun zürriyetinden olan imanlardan başkası 

getiremez.734 İsmâilî irfan geleneğinde dinin bütün farzlarının bâtınî bir te’vili vardır. 

Bu bâtınî manaları imamlar, hüccetler, bablar ve İsmâilî davetçiler bilebilir. Zira bu 

bâtınî manalar ilmî mirasın ürünü olarak ortaya konabilir, Peygamber’in ilmine de Hz. 

Ali ve onun neslinden gelen imamlar varistirler.735 

 Te’vil meselesinde temel bir prensip belirleyen Sicistânî, Kur’an’da 

anlaşılamayan, neyin kastedildiğini kavrayamadıkları lafızlarda te’vile başvurduklarını, 

zahirî manadan aklın kabul edebileceği bir anlamın çıkması durumunda te’vile 

gitmeyeceklerini belirtmiştir.736 Ancak, Kur’an’da geçen semâvât, arz gibi fiziki âlemle 

ilgili terimleri, yaratma ile ilgili hissi birtakım hadiseleri; Allah’ın yerden otları 

bitirmesi, yeryüzünde sabit dağlar yaratması gibi tabiat olaylarını, peygamber 

kıssalarını, salim akıl tarafından anlaşılamayan müteşâbih lafızlar olduğunu iddia 

ederek te’vil etmiştir. Bu lafızların her birini İsmâilî inanç sisteminin temelini oluşturan 

nübüvvet (nâtık) ve imamet (sâmit, esas, vasî) gibi figürlerle ve davet sisteminin işleyiş 

 
733 Kâdî Numân, Esâsü’t-Te’vil, (muhakkikin ön sözü), s. 7. 

734 Kâdî Numân, age, s. 31; Müeyyed-fi’d-Dîn, Dîvânü’l-Müeyyed fi’d-Dîn, 

(muhakkikin önsözü) s. 101. 

735 Mansur el-Yemen, Kitabü’l-Keşf, (muhakkikin ön sözü), s. 7. 

736 Sicistânî, Kitabü’l-İftihâr, s. 215. 



 

213 

 

evreleri ile ilgili hedefler doğrultusunda te’vil etmiştir.737 Sicistânî, özellikle peygamber 

kıssalarının geçmiş ümmetlerin yaşam hikâyeleri olması sebebiyle bugünkü insanlar 

için bir anlamının olmadığını, bu sebeple bu hikâyelerin te’villerinin gerekli olduğu 

savunmaktadır.738 Kur’an’da geçen peygamber kıssalarının müteşâbihâttan olduğunu 

savunan Sicistânî, bu ayetleri dinleyen bir kişinin aklının bunlardaki zahirî manaları 

hemen reddedeceğini iddia eder. Çünkü bu zahirî anlamların herkesçe genel kabul gören 

normlardan ve adetlerden ayrı bir niteliği vardır. Mesela: karıncanın Hz. Süleyman ile 

konuşması, Hüdhüd’ün Sebe Melikesi’nin dinî inanışları ile ilgili haber getirmesi, Hz. 

İbrahim’in içine atıldığı ateşin serinliğe dönüşmesi, Hz. Musa’nın asasını kayaya 

vurmasıyla oradan on iki pınarın fışkırması ve diğer peygamber kıssaları bu türden 

te’vili gereken müteşâbihlerdir. Bunları salim akıllı birinin kalbi mutmain olarak 

kabullenmesi imkânsızdır. Zira bu hadiselerin zahirî birtakım imkânsızlık unsurları ile 

kaplıdır.739 İsmâilîlere göre Peygamber kıssalarının alegorik bir şekilde 

yorumlanmasının temel sebebi, geçmişe ait kıssalar kendisinden ders çıkarılabilecek, 

şimdiki veya gelecekteki benzer durumlara uyarlanabilecek ahlâki bir öğreti 

taşımadıklarında, okuyucu için bir anlam ifade etmeyeceği endişesidir.740 

 Dinin abdest, namaz, oruç ve hac gibi ibadet ritüellerini de baştan aşağı te’vil 

eden Sicistânî: abdesti, imamet iddia eden kişinin zıtlarından/düşmanlarından uzak 

 
737 Bkz., Sicistânî, Kitabü’l-İftihâr, s. 216-230. 

738 Sicistânî, age, s. 227.  

739 Sicistânî, Kitâbu İsbâti’n-Nübü’ât, s. 252-254.  

740 Poonawala, Kur’an’ın İsmâilî Yorumu, s. 378. 



 

214 

 

durması,741 namazı, insanların kendilerine itaat etmesi gereken velîlerin velayeti yani 

imamet,742 beş vakit namazı, beş büyük peygamberin (ülû’l-azm) beş daveti,743 namazda 

kıbleye yönelmeyi, imamların hak olan davetine icabet744 olarak te’vil eder. Zekâtı, 

hidayetin önderi olan kişilerin uhdesinde olan ilmi doğru yolu göstermeye ehil, güvenilir 

kimseleri tayin etmekle ortaya koyması şeklinde te’vil ederek zekât müessesesinin 

işleyişini ise şöyle formüle eder: “Peygamber yüce ruhlu hadlerin zekâtıdır, vasîler 

peygamberlerin, imamlar ise vasîlerin zekâtıdır. Bu silsile aşağıya doğru devam eder.745 

Orucu, bâtınî hakikatleri zâhir ehlinin yanında gizlemek,746 haccı ise zamanın imamını 

tanımak.”747 olarak te’vil etmiştir. Kâdî Numân’ın Te’vilü’d-De’âim adlı iki ciltlik 

kapsamlı eserinin ikinci cildi bütün fıkıh müktesebatının bâtınî te’vile hasredildiği bir 

eserdir. İman, ibadet ve muâmelât esasları sistematik bir şekilde İsmâilî düşüncenin 

imamet ve davet sisteminin temellendirilmesi uğrunda te’vil edilmiştir. İsmâilîlerde 

cennet, cehennem, kıyamet, kabir azabı, Deccal, güneşin batıdan çıkması gibi ahiret 

ahvali ve kıyamet alemetleri te’vil edilerek hep alegorik bir surette izah edilmiştir. 

Onlara göre bu te’viller dinin aslı ve ruhudur.748 

 
741 Sicistânî, Kitabü’l-İftihâr, s. 231. 

742 Sicistânî, Kitabü’l-İftihâr, s. 240. 

743 Kâdî Numân, Te’vilü’d-De‘âim, Beyrut: Müessesetü’l-A’lemî, 2006, C. I, s. 154. 

744 Sicistânî, age, 2000, s. 241. 

745Sicistânî, age, 2000, s. 250. 

746Sicistânî, age, 2000, s. 255. 

747Sicistânî, age, 2000, s. 259; Kâdî Numân, Te’vilü’d-De’âim, C. II, s. 177. 

748 Nâsır-ı Husrev, Sefernâme, (çevirenin önsözü) s. xxv. 



 

215 

 

İsmâilîlere göre bütün peygamberlerin getirdikleri şeriatların her ne kadar 

zâhirleri farklılık arz etse de özleri aynı hakikati haber verdiği için te’villerinde bir 

çelişki söz konusu olmaz. Peygamberlerin şeriatlarının zâhirlerinde birtakım 

değişiklikler (nesh) olmuş olsa bile bâtınında değişiklik (nesh) olmaz. Her ne kadar her 

bir peygamber zâhiren farklı şeriatlarla muamele etmiş olsalar da bâtınen tek bir 

hakikate rehberlik etmişlerdir.749 Her şeriat sahibi, kendisinden önceki şeriatın zâhirini 

nesheder. Önceki şeriatın bâtını ise bâkîdir ve değişmediği gibi sonra gelen şeriat 

sahibini de bağlar. Şeriatların zâhirleri neshedilse de te’vil edilen bâtınî bilgi değişmez, 

şeriatın neshedilmesi ile ortadan kalkmaz. Çünkü te’ville elde edilen bâtınî bilgi kendi 

zâtı ile kâim ilmî hakikatlerdir.750 

Sonuç olarak İsmâilîler dinin zâhir ve bâtın yönü arasında temel bir ayrım 

gözetmektedirler. Dinin zahirî boyutu, Kur’an’ın dış/zâhir anlamını bilmek ve şeriatta 

vazedilen zorunlu vecibeleri yerine getirmektir. Bâtınî boyutu ise, Kur’an’ın ve şeriatın 

derûnî/bâtınî, manevî ve hakiki anlamını bilmektir. İsmâilîler ayrıca nâtıkın 

(peygamber) vahyi alıp onu tatbik ettiğini, buna mukabil nâtıkın halefi ve yardımcısı 

olarak gördükleri vasînin/imamın (tam yetkili vekil) te’vil ilmî sayesinde şeriatın 

bâtınını ortaya çıkararak açıkladığını ileri sürerler. Zâhir her peygamberin döneminde 

değişken olmakla beraber bâtın değişmeden evrenselliğini kurur. Dini/vahyi bu şekilde 

zâhir-bâtın olarak düalist bir yapıda sistemleştiren İsmâilîler, bu iki kutbun birbirinin 

 
749 Ebû Hâtim er-Râzî, A’lâmü’n-Nübüvve, s. 88-92. 

750 Sicistânî, Kitâbu İsbâti’n-Nübü’ât, s. 93; Avcu, Horasan-Mâverâünnehir’de 

İsmâilîlik, s. 271. 



 

216 

 

alternatifi değil, tamamlayıcısı olduğunu, ruh ve beden gibi iç içe geçtiğini, biri olmadan 

diğerinin olamayacağını belirtirler.751 

İmanın dil ile ikrar ve kalp ile tasdikten ibaret olduğunu belirten Kâdî Numân, her 

ikisinin de Müslüman için şart olduğunu belirtir. Namazın bilinen zahirî şekli ve bâtınî 

manasının olduğunu, zâhiren de bâtınen de namazı terk edenin İslam’dan nasibinin 

olamayacağını belirtir.752 Buna göre bir Müslümanın ibadetlerini yerine getirirken hem 

zahirî hem de bâtını dikkate alması gerekir. Bunlardan sadece birini merkeze alarak 

yapılan ibadet boşa gitmiştir.753 Bu yüzden İsmâilîler kendilerini “ehlü’l-ilm ve’l-amel” 

olarak nitelerler.754 Bâtınî bilginin ispatı için zâhirin olması gerektiğini belirten Kâdî 

Numân, zâhiri ispat etmeden bâtının nasıl ortaya konulacağı sorusunu sorar ve zâhir ve 

bâtının her birinin diğerinin ispatına muhtaç olduğunu söyler.755 Te’ville elde edilen 

bâtınî bilginin şeriatın hakikati olduğunu dile getiren İsmâilî entelektüeller, bu hakiki 

bilgiye ulaşanlardan şeriatın amelî hükümlerinin düşmesi gibi bir ruhsatın olmayacağını 

sarahaten zikrederler. Sicistânî bu konuda peygamberi, vasîleri ve imamları örnek 

gösterir ve şöyle der: “Peygamber hakikatları ümmetinden çok daha iyi biliyordu; 

Vasîler ümmetin diğer fertlerinden çok daha iyi basiret sahibi idiler; imamlar şeriatın 

 
751 Poonawala, Kur’an’ın İsmâilî Yorumu, s. 365-366. 

752 Kâdî Numân, Te’vilü’d-De’âim, C. II, s.60.  

753 Müeyyed- fi’d-Din eş-Şirâzî, el-Mecâlisü’l-Mustansırîyye, thk., 

 M. Kâmil Hüseyin, yy: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, trz, s. 29. 

754 Müeyyed-fi’d-Dîn eş-Şirazî, Dîvânü’l-Müeyyed fi’d-Dîn, s. 198.  

755 Kâdî Numân, Kitâbü’l-Mecâlis ve’l-Müsâyerât, thk, el-Habîb el-Fakâ v.dğr. Beyrut 

1996. s. 86. 



 

217 

 

sırlarına çok daha iyi vakıf idiler. Fakat bunların hiçbiri kendi nefsini şeriatın 

hükümlerini uygulamaktan azade kılmamışlardı. Hatta bunlar ümmetin takat 

getiremeyeceği amelleri bile yerine getirmek için yoğun bir çabaları vardı.756 

İsmâilîlerin diğer mezheplerden ayrıldıkları en önemli husus, te’vil 

anlayışlarındaki aşırılıktır. Mutezile, Ehl-i Sünnet gibi İslam’ın önemli kitle 

mezheplerinde de te’vil kabul edilmiş ve yeri geldiğinde başvurulmuştur. Ancak 

İsmâilîlerde te’vil sadece anlamı müphem olan naslarda kullanılmamış, aksine bütün 

ayet ve hatta hadisler zâhir-bâtın tasnifine tabi tutularak te’vil edilmiştir. Ayrıca 

neredeyse bütün ayetleri İsmâilî davet sisteminin işleyişi ve ehlibeytin imametini 

temellendirmek için te’vil etmeleri, te’vil ilmini; imamlar, hüccetler, dâîler gibi İsmâilî 

önderlere hasretmeleri, diğer mezheplerin te’vil anlayışından ayrıldıkları noktalardır. 

İsmâilî düşüncenin bütün dönemlerinde te’vil tek bir gayeye matuf olarak vazedilmiştir. 

Bu gaye, İsmâilî düşünceyi ve imamları yüceltmektir. Kur’an ve Sünnet’te yüceltilen 

bütün varlıklar ve hadiseler imam ve İsmâilî davetle irtibatlıdır. Hilaller, Güneş ve Ay 

imamları; sema, arş, arz, dağlar daveti; melekler dâileri, şeytanlar, putlar ise imamların 

ve İsmâilî davetin düşmanlarını temsil etmektedir.757 

İsmâilîlerin zâhir ve bâtın şeklinde bir ayırım yaparak din dâhil tüm epistemolojiyi 

ve ontolojiyi bu ilke ve ayrım üzerinden anlamlandırmaları aslında yeni bir paradigma 

inşasıdır. Bu ayrım İsmâilî düşüncenin tüm nazariyesinin beslendiği ve anlamlı bir 

çerçeveye oturduğu en önemli noktadır. Bu bakış açısının kökleri ise varlığın ortaya 

çıkışında metafizik varlık alanının fiziki alanı etkilediği tezini yansıtan Yeni 

 
756 Sicistânî, Kitâbu İsbâti’n-Nübü’ât, s. 295-298. 

757 Kâmil Hüseyin, Tâifetü’l-İsmâilîyye, s. 166. 



 

218 

 

Eflatunculuktan beslenmiştir.758 Te’vil, Yeni Eflatunculuk ile Şiî doktrin temelinde, 

akılla vahyin yeni bir sentezi olarak İsmâilî düşüncenin teşekkülünde önemli bir rol 

üstlenmiştir. 759 M. G. S. Hodgson, (ö.1968) İsmâilî düşüncedeki bâtınî te’vilin bazı 

yönleriyle Yahudi ve Hıristiyan kültüründeki alegorik yorum biçimiyle, diğer bazı 

yönleriyle de gnostik öğretilerle benzerlik arz etmekle birlikte, bu te’vil yönteminin 

temelde İslamî orijinli bir yorum yöntemi olduğu söyler.760 Rudi Paret (ö.19839 de 

İsmâilî te’vilin Yeni Eflatunculuktan özellikle Philo’nun alegorik yönteminden 

etkilendiğini belirtmektedir.761 Öte yandan İsmâilî te’vil, dildeki kelimelerin sözel 

anlam içerikleriyle hiçbir ilgisi bulunmayan bâtınî manaları keşfetme ameliyesidir. Arap 

dilindeki lafızlar, yalnızca erbabının keşfetmesi mümkün olan bu bâtınî manaların birer 

sembolü (remz) konumundadır. Yorumlanan metnin zahiri ile bâtını arasındaki ilişki, 

dilsel mecaz ilişkisi değil, remz ile mermuz (sembol ile sembolize edilen) arasında 

 
758 Tan, Haşşâşîliğin Tarihsel Arka Planı, s. 76. 

759 Poonawala, Kur’an’ın İsmâilî Yorumu, s. 388. 

760 M.G. S. Hodgson, “Bâtıniyya”, El2, Leiden 1979, C. I, s. 1098’den aktaran Öztürk, 

Kur’an ve Aşırı Yorum, s.165. 

761 Rudi Paret, “Te’vil”, Dâiretü’l-Me‘ârifi’l-İslamiyye, Kahire: Merkezü’ş-Sârikatü 

li’l-İbdâi-l-Fikrî, 1998, C. IV, s. 2185; İsmâilîlerin bâtınî te’villerinin kadim kültürlerle 

bağlantısı hakkında geniş bir tahlil için Bkz., Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 154-

165. 



 

219 

 

gerçekleşen bâtınî bir ilişkidir. Bu ilişkinin keşfi ise ancak İsmâilî imamlar ve 

hüccetlerden alınan bilgi ile mümkündür.762 

İsmâilîlerin nasların bâtınî anlamını tespite dayalı te’vil düşünceleri, muhalifleri 

tarafından nasları tahrif etmekle suçlanmalarına sebebiyet vermiştir. Sünnîler başta 

olmak üzere çoğu İsmâilî muhalifleri, bâtınî te’vilde aşırı gittikleri için İsmâilîlere 

“Bâtınîler” nitelemesini dışlayıcı bir vasıf olarak kullanmışlardır. Te’vili Mecûsîlik, 

Maniheizm, Budizm ve birtakım eski İran’da bulunan bazı dinî nazariyelerin İslamî 

unsurlarla mezcedilerek yeni bir sistem kurmanın aracı olarak kullanan İsmâilîler, İslam 

dünyasındaki gayr-i memnun zümrelerin ve bazı sapkın grupların ehlibeyt davasına 

hizmet çatısı altında toplanmalarının da fikrî altyapısı olarak işlevselleştirmişlerdir.763 

Hatta bazı İsmâilî karşıtları, İsmâilîlerin bâtınî te’ville bütün dinleri birleştirerek 

senkretik bir din anlayışı ile yeni bir inanç ortaya çıkarma çabasında olduklarını bile 

iddia etmiştir.764 İsmâilîlerin bu aşırı yorumu, İsmâilî ideolojinin tesisinden ziyade 

siyasi ideolojinin tahkimine hizmet etmiştir. Siyasi taraftarlık bir itikada dönüştürülerek 

taassup zihniyetinin kökleşmesiyle muhalif fırkalara karşı nefret dilinin artmasına 

sebebiyet vermiştir. İsmâilîler bâtınî te’vili inşa ederken Arap dilinin kurallarını asla 

dikkate almamanın yanında ne bir rivayete yer vermişler ne sebeb-i nüzûl belirtmişler 

 
762 Muhammed Riyaz el-Uşeyrî, et-Tasavvuri’l-Lügavî inde’l-İsmâilîyye: Dirase fi 

Kitâbi’z-Zîne li Ebî Hâtim er-Râzî, İskenderiye: Müessesetü’l-Meârif, 1985, s. 151; 

ayrıca Bkz., Öztürk, age, 2014, s. 147. 

763 Vloten, Arab Hakimiyeti, s.78; Öztürk, age, 2014, s. 210. 

764 Kamalüddin Nurdin Marjunî, Tesiru’l-Felsefeti’l-Yunâniyye fi Akâidi’ş-Şî‘ati’l-

İsmâiliyye, yy: Faculty of Leadershipand Manegement, trz, s. 11. 



 

220 

 

ne de ayetlerin bağlamına dikkat etmişlerdir. İmamların ve hüccetlerin tekelinde olan 

bâtınî te’vil, herhangi bir metot takip etmeksizin inşa edilmiş,765 ayrıca 4./10. yüzyıldan 

itibaren İslam dünyasında Kur’an’ın anlaşılması çabalarında te’vil teriminin yerine 

tefsir teriminin kullanılmasının tercih edilmesinin temel sebebi de İsmâilîllerin aşırı 

tevillerine reaksiyonun bir sonucudur.766 

 

 
765Amannisa Alimoğlu, “Şia Tefsiri ve Aşırı Bâtınî Yorum: Cafer b. Mansur Kitabü’l-

Keşf Örneği”, Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2014, S. 4, s.180. 

766 Hâmid Ebû Zeyd, el-İtticâhu’l-Aklî fi’t-Tefsîr, s. 25; Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum,  

2014, s. 137-138. 



BÖLÜM: II 

 

GAZÂLÎ’NİN BÂTINÎLERE TENKİTLERİ 

 

1. BÂTINÎLER 

 

1.1. İsmâilîler İçin Kullanılan İsimler ve Bâtınî Tesmiyesi 

 

         Bu bölümde, İsmâilîlerden “Bâtınîler”1 olarak bahsedilecektir. Bu tercihimiz 

Gâzâlî’nin eserlerinde İsmâilîlere yönelik olarak çoğunlukla “Bâtınîler” ismini 

kullanması sebebiyledir. Gazâlî, İsmâilîlerin fikirlerini eleştirdiği en önemli eseri 

Fedâihu’l-Bâtınîyye’de İsmâilîlerin bazı lakaplarını zikretmiş2 ve yaşadığı asırda onlar 

için en uygun lakabın “Talîmiyye” olduğunu beyan etmiştir.3 Ancak eserin ilerleyen 

kısımlarında “Talîmiyye” nitelemesinden ziyade “Bâtıniyye” ismini tercih etmiştir. 

Diğer eserlerinde ise, bazen “Bâtıniyye” bazen “Ehl-i talîm” sıfatlarını kullanmıştır. 

Bâtınîlere “İsmâiliyye” lakabının da verildiğini belirten Gazâlî,4 bâtınîler için bu ismi 

eserlerinde kullanmamıştır. Gazâlî, Bâtınîleri nitelemek için kullandığı, ister gerçeğin 

 
1 Bâtınîlik ve Bâtınî fırkaların mezhepler tarihinde hangi gruplara teşmil edildiğine dair 

geniş bir analiz için Bkz., Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 23-49. 

2 Gazâlî, age, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 21-25.  

3 Gazâlî, age, s. 25.  

4 Gazâlî, age, s. 24. 



 

222 

 

sadece tayin edilmiş bir ruhani lider (imam) tarafından bilinen gizli hakikatlerden ibaret 

olduğuna dayanan doktrin anlamında “Bâtınîler” teriminde isterse yalnız masum imam 

tarafından bildirilen gizli öğretiye bağlılıklarını ifade eden “Talîmiyye”5 ifadelerinde ve 

diğer Bâtınîlerle ilgili nitelemelerinde tamamen aşağılama niyetinde olduğu iddia 

edilmiştir.6 

“Bâtınîlik” kavramı, Ehl-i Sünnet başta olmak üzere bütün İsmâilî muhalifleri 

tarafından İsmâilîleri aşağılamak7 ve bütün İsmâilî fırkaları nitelemek amaçlı şemsiye 

bir kavram olarak kullanılagelmiştir. Ancak bu kavram sadece İsmâilîlere özel bir isim 

değildir. Bâtınîlik, genel anlamda belirli bir düşünce ve yorum sistemini ifade etmesi 

hasebiyle tasavvufî gelenekte dinî metinleri yorumlarken zahir-bâtın ayrımına giden, 

zahiri geri planda tutarak hakikatin bilgisinin bâtında saklı olduğunu vurgulayan, 

özellikle ayet ve hadisleri hakiki-mecazi delaletlerinden uzak şekilde yorumlayan ve 

nihayetinde şerî hüküm ve yükümlülüklerin yalnızca zahiri kavrayabilen sıradan 

insanları (avam) bağladığını iddia eden bazı mutasavvıfları da içine alacak şekilde daha 

geniş bir kapsamda yorumlanmıştır.8 Bâtınîliği bu zaviyeden izah eden İbn 

 
5 Eric Ormsby, Gazâlî: İslam’ın Dirilişi, çev. İsmail Hakkı Yılmaz, İstanbul: Vakıfbank 

Kültür Yayınları, 2019, s. 148-149. 

6 Farouk Mitha, el-Gazâlî ve’l-İsmâiliyyûn el-Aklü ve’s-Sultatü fi İslami’l-Asri’l-Vasît, 

çev. Seyfeddin el-Kasîr, Beyrut: Dâru’s-Sâkî, 2005, s. 40. 

7 Ferhad Daftary, İsmâilîler Arasında Entelektüel Hayat: Bir Özet, çev, Muhammet 

Şeviker, İslam’da Entelektüel Gelenekler içinde, İstanbul: İnsan Yayınları, 2014, s. 119.  

8 Abdülmün’im el-Hınfî, Mevsû‘atü’l-Fırak ve’l-Cemâ‘ât, Kahire: Dâru’l-İrşâd, 1993, 

s. 100; Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 33. 



 

223 

 

Teymiyye’ye göre birçok Sünnî mutasavvıf ya “Bâtınî” sıfatıyla nitelendirilmişler veya 

bâtınîlik düşüncesinden etkilenen kişiler olarak gösterilmişlerdir.9 Hatta Bâtınîlerin 

ateşli muhalifi olan Gazâlî dahi bazıları tarafından Bâtınî olmakla suçlanmıştır. el-

Câbirî, Gâzâlî’nin Bâtınîlikten etkilendiğini “Gerçekten Gazâlî kendi tasavvuf 

anlayışında Hermetik din felsefesinin ana tezlerinin tamamını baz almıştır.” ifadeleri ile 

ortaya koyarak, onun eserlerinde kullandığı Hermetik teoriyi esas alan ifade 

kalıplarından örnekler vermiştir.10 Çubukçu da Gâzâlî’nin eserlerinde kullandığı te’vil 

anlayışının bâtınî izler taşıdığını vurgulamaktadır.11 Daftary, Gâzâlî’nin Bâtınîlere 

reddiye tarzı eserlerinde onların inançlarını ayrıntılı bir şekilde betimleyici tarzda tahlil 

ederek ortaya koymasından yola çıkarak, İsmâilî düşünceden etkilendiğini 

savunmaktadır.12 

İsmâilîler için 3./9. asrın ortalarından itibaren Bâtıniyye isimlendirmesi 

kullanılmaya başlamıştır. Ancak özgün mezhebî formunu İsmâilîlikte bulan bâtınîlik13 

 
9 İbn Teymiyye, Der’u Teâruzi’l-Akli ve’n-Nakl, C. I, s. 11; a. mlf. Mecmû’u’l-Fetâvâ, 

C. XXXV, s. 144. Abdülbâki Gölpınarlı, Tarih Boyunca İslam Mezhepleri ve Şiîlik, 

İstanbul: Der Yayınları, 1987, s. 46-48. Bâtınî kategoride sayılan mutasavvıfların yer 

aldığı geniş bir tasnif için bkz. Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 34.  

10 el-Câbirî, Arap-İslâm Aklının Oluşumu, s. 328. el-Câbirî, Gazâlî’nin Meâricü’l-Kuds 

ve el-Meârifü’l-Akliyye isimli eserlerine atıflar yaparan onun varlığın mertebelerini 

açıklarken hermetik teoriyi esas aldığını belitmektedir. Bkz., el-Câbirî, s. 328. 

11 Çubukçu, Gazzâlî ve Bâtınîlik, s. 56-61. 

12 Daftary, Gazzâlî ve İsmâiliyye, C. VIII, S.1, s. 539. 

13 Öztürk, age, 2014, s. 41.  



 

224 

 

özellikle İbn Teymiye’nin tasnifinden sonraki dönemlerde bir mezhebin ismi olmaktan 

ziyade, dini belirli bir zaviyeden anlamlandıran grupların ortak adı olmuştur. Buna göre 

nasları anlama ve yorumlamada zahir-bâtın ayrımı yaparak kurtuluşu bâtında arayan 

grupların dini anlama biçimine bâtınîlik denmektedir. Bu ortak paydada İsmâilîlerle 

beraber birçok gulât ve aşırı mutasavvıflarda birleşmektedirler.14  

Gerek Gazâlî’nin gerek bazı aşırı mutasavvıfların “bâtınî” olarak nitelendirilerek 

İsmâilîlik ile özdeşleştirmeye çalışılması, “bâtınîlik” kavramını salt nasların 

anlamlandırılmasında zahirî anlamın yanında bâtınî anlamın da diğer bir anlam 

katogorisi olarak yerleştirilmesi durumunda anlamlı olabilir. Yoksa Şiî İsmâilîliğin 

sadece zahir-bâtın ayrımını esas almak suretiyle Gazâlî ve bazı mutasavvıfların 

Bâtınîlikle özdeşleştirilmeye çalışılması benimsedikleri din ve dünya/siyaset görüşü 

açısından isabetli değildir.  

Gerek klasik gerek modern Sünnî kaynaklarda “Bâtınîlik” kavramının tekabül 

ettiği fırka, farklı isimlerle İslam dünyasında yaşamış, fikrî platformda Muhammed b. 

İsmail’in imameti etrafında toplanan İsmâilîlerdir. Kısmen de olsa günümüze ulaşan ilk 

Bâtınî reddiyesinini kaleme alan İbn Rizâm; Bâtınîlerle alakalı İsmâiliyye, Karâmita, 

Mehreviyye, Abdâniyye ve Bâtıniyye gibi lakaplar kullanmaktadır. İbn Rizâm’ın bu 

isimlendirmelerde kastettiği, aynı fikirleri benimsediğine inandığı tek bir mezhebin 

farklı coğrafyalarda ve farklı kişilere nispetle anıldıkları isimlerdir.15 

 
14 Avcu, Horasan-Mâverâünnehir’de İsmâilîlik,  s. 49.  

15 İbn Rizâm, er-Red ale’l-İsmâilîyyeti’l-Karâmita ve Şerhu Mezâhibihim, thk, Abdullah 

b. Mayuz es-Sebîti, Medine: el-Camiatü’l-İslamiyye, h. 1436, s. 205, 206, 268. 



 

225 

 

Kaynaklarda “Bâtınîler” ifadesinin ilk geçtiği eser Mutahhar b. Tahir el-

Makdisî’nin (ö.355/966) el-Bed’ ve’t-Tarih adlı eseri olduğu zikredilmektedir.16 Ancak 

tespit edebildiğimiz kadarıyla Makdisî’den bir asırdan daha fazla bir süre önce kaleme 

alınan Bâtınî reddiyesi eserlerde “Bâtıniyye” terimi kullanılmaya başlamıştır.17 

Makdisî’den daha önce ölmüş olan Ali b. Hüseyin el-Mes’ûdî’nin (ö.345/956) İbn 

Rizam’ın eserinin varlığından haber verdiği bilgiler,18 İbn Rizâm’ın Bâtıniyyeyi 

reddetmek için yazdığı eserin Makdisî’nin el-Bed’ ve’t-Tarih adlı eserinden daha önce 

yazıldığını teyit etmektedir. İbn Rizâm da er-Red ale’l-İsmâiliyyeti’l-Karâmita ve Şerhu 

Mezâhibihim adlı eserinde İsmâilîler için Hamdan Karmat’a nispetle “Karâmita” 

isminin verildiğini bazı bölgelerde de onlara “Bâtıniyye” dendiğini aktarmaktadır.19 Bu 

bilgiler, İsmâilîlere “Bâtıniyye” lakabının verilmesinin h. III. yüzyılın ortalarında 

başladığını ve kısmen günümüze ulaşan ilk kaynak olan İbn Rizâm’ın eserinde 

kullanıldığını ortaya koymaktadır. Gerek İbn Rizâm’ın eserinde gerek daha sonra 

yazılan İsmâilî muhalifi eserlerde, İsmâilîlerin farklı grupları arasında hiçbir fark 

gözetmeksizin bütün hepsinin -her ne kadar farklı isimlendirmeler kullanılsa da- 

“Bâtınîyye” şemsiyesi altında toplandıkları görülmektedir. Makdisî, Şiî fırkaları tasnif 

ederken Bâtınîler ve İsmâilîler ifadesine yer vermiş,20 her bir fırkanın görüşlerini izah 

 
16 Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 49. 

17 H. 260/874 tarihinde ölen Fadl b. Şazân’ın Bâtınî reddiyesi eserinin ismi “Kitâbü’r-

redd alâ’l-Bâtıniyye ve’l-Karâmita”dır.  

18 Ali b. Hüseyin el-Mes’ûdî, et-Tenbîh ve’l-İşrâf, s. 343.  

19 İbn Rizâm, er-Redd, s. 268,269. 

20 Makdisî, el-Bed’ ve’t-Târih, C. V, s. 124. 



 

226 

 

ederken ise sadece Bâtınîleri beyan ederek bunların her bir bölgede farklı isimlerle 

anıldıklarını hatırlatmıştır.21 Buradaki Bâtınîler İsmâilîler’den başkası değildir. 

Gazâlî’nin Fedâihu’l-Bâtınîyye’sinin temel kaynağı olan Bâkıllânî’nin Keşfü’l-Esrâr ve 

Hetkü’l-Estâr fi’r-Reddi ale’l-Bâtıniyye isimli eseri, kaleme alındığı tarihten önceki 

bütün İsmâilî fırkaları kapsamaktadır. Bâkıllânî, eserinin hemen girişinde “bâtıl ehli” 

olarak nitelendirdiği fırkaları Karâmita, İsmâilîler ve Bâtınîler olarak sınıflandırmıştır.22 

Eserinde eleştirdiği görüşler ise Fâtımî İsmâilîler’in eserlerinde rastladığımız fikirlerdir. 

Yine Gazâlî’den önce el-Bağdâdî’nin el-Fark beyne’l-Fırak’ında “Bâtınîler” başlığı ile 

tasnif ettiği fırkaların içinde İsmâilîler de bulunmaktadır.23 Son olarak Gazâlî’nin Bâtınî 

eleştirisi olarak telif ettiği eserlerindeki Bâtınîler, döneminin Nizârî İsmâilîler’i başta 

olmak üzere diğer bütün İsmâilîler’i de kapsamaktadır. İsmâilîler üzerine kapsamlı bir 

çalışma yapan Hâşim Osman, İsmâilîler için farklı zaman ve zeminlerde kullanılan 

isimlerin yirmi altı tanesini zikretmiş, bunlar arasında bazılarının İsmâilîler’e izafe 

edilmesindeki sorunları belirtmiştir.24 

  Bâtınîler, gulât fırkalarla irtibatlı bir akım olarak değerlendirilmiştir. Gerek aşırı 

Şiîler, gerek Şiî olmayan Kûfe merkezli gulât fırkalar, daha sonra Bâtıniyye şemsiye 

kavramı altında sistemli bir merkezi akım ortaya çıkaracak olan hareketlere fikir 

babalığı yapan gnostik, hermetik ve benzeri İslam dışı unsurları İslam’a aktararak 

 
21 Makdisî, age, C. V, s. 133. 

22 Bâkıllânî, Keşfü’l-Esrâr, s. 219-220. 

23 Bağdâdî, el-fark beyne’l-Fırak, s. 213-237. 

24 Hâşim Osman, el-İsmâiliyyetü beyne’l-Hakâik ve’l-Ebâtıl, Beyrut: Müessesetü’l-

A’lemî, 1998, s. 15-18.  



 

227 

 

bunların İslamla harmanlanmasına öncülük edenlerdir.25 Gâliyye’nin aşırı fikirleri 

arasında Cafer es-Sadık’ın ölümünden sonra oluşan İsmâilî hareketin nasların bâtınî 

yorumunda ortaya koydukları aşırılıklar da sayılmaktadır. İsmâilî hareketin içinde vücut 

bulmuş, bazı aşırı fikirleri bünyesinde taşıyan, farklı zamanlarda farklı isimlerle anılan 

fırkalar bulunmakla beraber bu aşırı fırkalar sadece İsmâilîler bünyesinde 

bulunmamaktadır. İsnâaşeriyye Şiîleri başta olmak üzere diğer itikâdî mezheplerin 

birçoğunda birtakım müfrit fikirleri savunan ve Gâliyye içinde mütalaa edilen fırkalar 

bulunmaktadır.26  

İsmâilî muhaliflerin “Bâtınîlik” çatısı altında topladıkları fırkaların hepsini tek 

bir mezhebin farklı formları olarak görmek,27 eldeki İsmâilî kaynakların incelenmesi 

sonucunda çok fazla tutarlılık göstermemektedir. Gerek Karmatîlik ve Fâtımî İsmâilîliği 

gerek Musta’lî ve Nizârî İsmâilîliği arasında –ki bunlar en etkili İsmâilî fırkalardır- 

sadece inanç formları açısından bile birçok farklılıklar bulunmaktadır. Bâtınîlik; 

Sabiîlik, eski Hint-İran ve Yunan inançlarıyla yoğrulan ve bu inançları İslamî ilkelerle 

 
25 Avcu, Horasan-Mâverâünnehir’de İsmâilîlik, s. 43. 

26 Gâliyye içinde zikredilen fırkalar için bkz. Öz, Gâliyye, C. XIII, s. 336, 337. 

27 Bunun en tipik örneğini Muhammed Hammâdî’nin Bâtıniler ve Karmatîlerin iç Yüzü 

isimli eserde görmekteyiz. Hammâdî çeşitli ülkelerde Bâtınîlere verilen İsimler başlığı 

altında saydığı Bâtınî fırkaların İsmâilîlerle birebir örtüşmediği titiz çalışmalar sonucu 

ortaya konmuştur. Hammâdî’nin Bâtınî olarak değerlendirdiği fırkalar için bkz. 

Muhammed Hammâdî, Bâtıniler ve Karmatîlerin iç Yüzü, çev, İsmail Hatib Erzen, 

İstanbul: Sebil Yayınevi, 2004, s. 38-41.  



 

228 

 

mezcetmeye uğraşan bir doktrin28 olarak düşünüldüğünde, İsmâilî düşünceyi bundan 

tefrik etmek elbette mümkün değildir. Ancak bazı yönlerinin örtüşmesi sebebiyle 

İsmâilîleri salt Bâtınîlerin kendisi olarak lanse etmek sübjektif bir yaklaşım 

olmamalıdır. Zira Bâtınî muhalifi Sünnî mütefekkirlerin toz kondurmadığı birçok aşırı 

mutasavvıfalarda da Bâtınîlik izleri pekâlâ görünmektedir. 

  İsmâilîlerin geniş felsefî arka plana sahip dünya görüşleri, Hinduizm, Mecûsîlik, 

Sâbiîlik, Yahudilik gibi birçok din ve felsefeden oluşan inanç sistemleri ve farklı 

zamanlarda farklı coğrafyada yaşamaları, farklı birçok isimle anılmalarını beraberinde 

getirmiştir.29 İsmâilîlere muhalifleri tarafından “Bâtınîler” olarak isim verilmesininin 

sebebi ile ilgili muhtelif görüşler aktarılmaktadır. İlk zamanlarda maruz kaldıkları 

baskıların oluşturduğu psikolojinin etkisiyle kendilerini belli etmeyerek 1- takiyye 

prensibiyle gizli hareket etmeleri, 2- gizli bir imamın varlığına inanmaları, 3- nasların 

zahirî anlamlarının ötesinde bir de bâtınî anlamının olduğuna inanmaları ve 4- her 

zahirin bir bâtını ve her tenzilin bir te’vili olduğuna kanaat getirmelerini “Bâtınîler” 

olarak isimlendirilmelerinin sebepleri arasındadır.30 Diğer bir telakkiye göre ise onların 

 
28 Gölpınarlı, Tarih Boyunca İslâm Mezhepleri ve Şiîlik, s. 139. 

29 Muhammed Nurullah Kiraz, Bâtınîlik ve Gazzâlî Eleştirisi, İstanbul: Erva Kitap, 

2018, s. 22. 

30 Muhammed Ebû Zehra, İslam’da Siyasî ve İtikâdî Mezhepler Tarihi, Çev. Hasan 

Karakaya, Kerim Aytekin, İstanbul: Hisar Yayınevi, trz, s. 66; Ahmed Emin, Duha’l-

İslam, Kahire: Müessesetü Hindâvî, 2012, s, 850. İbn Haldûn, Mukaddime, C. I, s. 438. 

Mustafa Muhammed eş-Şek’a, İslam bilâ Mezâhib, Kahire: ed-Dâru’l-Mısrıyyetü’l-

Lübnâniyye, 1996, s. 250.  



 

229 

 

“Bâtıniyye” olarak isimlendirilmeleri, inkâr ettikleri halde inanmış gibi görünerek asıl 

niyet ve maksatlarını gizlemeleri sebebiyledir.31 Ancak tespit ettiğimiz ilk kaynaklardan 

İbn Rizâm ve Bakıllânî’nin eserlerinde “Bâtınîler” isimlendirmesi kullanılmış olsa da 

bunun sebebi ile ilgili bir izahat gözükmediği gibi özellikle ilk dönemde davetlerinin 

gizliliği, gizli bir imama tabi olmaları ve asıl inançlarını gizledikleri hususunda bir 

açıklama da bulunmamaktadır. Daha çok zahir-bâtın ayırımı üzerinde durdukları ve 

te’vil hususunda aşırıya gittikleri vurgulanmaktadır. Bu sebeple ilk dönemde onlara 

“Bâtınîler” denmesi, gizli bir yapılanma içinde olmaları veya gizli imama inanmaları 

sebebiyle değil, nasları bâtınî te’vile tabi tutarak zahirden ziyade bâtını esas almaları 

sebebiyledir. Bu öngörüyü daha sonraki İsmâilî muhaliflerinden Gazâlî,32 İbnü’l-

Cevzî33 ve Muhammed b. Hasan ed-Deylemî34 (ö.711/131) gibi alimler ifade ettikleri 

gibi İsmâilîler hakkında tarafsız beyanlarıyla bilinen Şehristânî35 de aynı kanaati 

zikretmektedir. Daha sonraki dönem tarafsız mezhepler tarihi müellifi Ebu’l-Fazl Abbas 

b. Mansur es-Seksekî’nin (ö.683/1284) İsmâiliyye ve Karâmita’dan bahsedip36 bu iki 

grubun “Bâtıniyye” şeklinde bir lakabından hiç söz etmemesi “Bâtıniyye” nitelemesinin 

 
31 İlhan, Bâtınîyye, C.V, s, 191.  

32 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 21. 

33 İbnü’l-Cevzî, el-Muntazam, 2001, s. 92. 

34 Muhammed b. Hasan ed-Deylemî, Beyânü Mezhebi’l-Bâtıniyye ve Butlânüh, Riyad: 

Mektebetü’l-Meârif, trz, s. 21. 

35 Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, s. 256. 

36 Ebu’l-Fazl Abbas b. Mansur es-Seksekî, el-Burhân fî Marifeti Akâidi’l-Ehli’l-Edyân, 

thk, Bessam Ali Selametü’l-Amûş ez-Zerka: Mektebetü’l-Menâr, 1988, s. 80-85. 



 

230 

 

ehl-i hakkın dışında olanları nitelemek üzere kasıtlı ve siyasi bir tercih olduğu izlenimi 

vermektedir. Özellikle Selçuklu devleti ve Abbasî halifeliğinin karşısına daha çok siyasi 

argümanlar geliştirerek çıkan İsmâilî düşünce mensuplarına verilen “Bâtınî” nitelemesi 

İsmailî muhaliflerinin kasıtlı bir tavrıdır.  

“Bâtınîlik” kavramı tarih boyunca muhalifleri tarafından İsmâilîler’i dışlayıcı bir 

niteleme olarak kullanılmıştır. Modern dönem Nizârî-İsmâilî müellif Arif Tamir, ilk 

dönem İsmâilîlerine verilen “Karâmita” lakabının da İsmâilîler’in düşmanları tarafından 

onları aşağılamak üzere nefret hissi ile verildiğini savunmuştur.37 Benzer iddiaları 

Daftary de savunmaktadır. Daftary, İsmâilîlere çağdaşı olan Müslümanların küfretmek 

için “melâhide” veya “haşişiyye” sıfatını kullanmadıklarında genellikle “Karmatîler” ve 

“Bâtınîler” şeklinde hitap ettiklerini aktarır.38 İsmâilîler bu isimleri kendileri için hiç 

kullanmamışlardır. Onlar kendi mezheplerini çoğu zaman “ashabü’d-daveti’l- hâdiye” 

(doğruya kılavuzluk edenler) ismiyle anmışlardır.39 Benzer şekilde “davetü’l-hak” 

 
37 Arif Tamir, el-Karâmita beyne’l-İltizam ve’l-İnkâr, Dımaşk: Dâru’t-Tâliatü’l-Cedîde, 

1996, s. 52; a. mlf., Tarihu’l-İsmâiliyye, London, Rıad el-Rayyes Books, 1991, C. I, s. 

149, 151. Diğer bir İsmâilî düşünür Mustafa Galib’de aynı iddiayı dillendirmektedir. 

Bkz. Mustafa Galib, Hareketü’l-Bâtıniyye fi’l-İslam, Beyrut: Dâru’l-Endülüs, trz, (a) s. 

133. 

38 Daftary, İsmâilîler, s.191; Mustafa Galib, el-Karâmitatü beyne’l-Medd ve’l-Cezr, 

Beyrut, Dâru’l-Endülüs: trz, (b), s. 294-295. 

39 Ahmed b. Ali el-Kalkaşendî, Subhu’l-A‘şâ fi Sınâ‘ati’l-İnşâ, Beyrut: Dâru’l-Kütibi’l-

İlmiyye, 1987, C. XIII, s. 241. İsmail K. Poonawala da İsmâilîlerin mezheplerinin ismi 

için bu isimleri kullandığını belirtir. Poonawala, “ehlü’d-da‘ve, ehlü’d-da‘veti’l-hâdiye, 



 

231 

 

(hakkın daveti), “dinü’l-hak” (hak din) gibi sıfatlar da kullanmışlardır.40 Çok geniş bir 

coğrafyada davet faaliyeti yürüten İsmâilîlerin, farklı zaman ve zeminlerde değişik 

isimler kullandıkları ve kendi tuttukları yolun en doğru yol olduğunu anımsatan isimler 

kullandıkları görülmektedir. Kendilerini “ehl-i hak” olarak gösteren İsmâilîler, 

muhaliflerine ise hiçbir zaman haklılık payesi tanımamışlardır. Fâtımî İsmâilîlerinin en 

önde gelen dâîlerinden Kirmânî, kendi mezheplerini “ehlü’l-hak ve’l-itilaf” (hak ve 

birlik yolu) veya “ehlü’d-da’ve” (davet yolu) olarak isimlendirirken muhaliflerini ise 

“ehlü’l-fırka ve’l-ihtilaf” (bölünmüş gruplar) olarak nitelemektedir.41 Tevhidin 

marifetine kendilerinden başka kimsenin ulaşamadığını iddia eden42 Horasan-

Mâverâünnehir İsmâilîlerinin önemli dâîlerinden Sicistânî de kendi mezhebi için 

“ehlü’l-hak” veya “ehlül-hakâik”43 ismini tercih ederken muhaliflerini ise “ehl-i nifak”, 

 

ehlü’l-hak” vb. mana itibari ile birbirine yakın isimleri İsmâilîler’in kendileri için 

kullandıkları da belirtir. Bkz. Sicistânî, age, 2000, s. 279 

40 Daftary, İsmâilîler, s. 191. İsmâilîler gizli davet dönemlerinde “el-müminûnü’l-

mensûrûne billâh, en-nâsırûne lidinillâh, el-muslihûn fi’l-ard” gibi lakapları da kendileri 

için kullanmışlardır. Bkz. Mustafa Galib, el-Karâmitatü beyne’l-Medd ve’l-Cezr, s. 293. 

41 Kirmânî, er-Risâletü’l-Mevsûmeti bi’l-Lâzimeti fi Savmi Şehr-i Ramazân, 

Mecmû‘atü Resâilü’l-Kirmânî İçinde, thk, Mustafa Galib, Beyrut: el-Müessesetü’l-

Câmiiyye li’d-Dirâsât ven’n-Neşr, 1987, s. 61, 68. 

42 Sicistânî, Kitabü’l-İftihâr, s. 100. 

43 Sicistânî, age, s. 75, 76, 91, 98, 139, 181, vd.  



 

232 

 

“ehli’d-tugât” (sapkınlar)44 ve “ehl-i zahir”45 gibi aşağılayıcı isimlerle anmıştır. Ebû 

Hâtim er-Râzî ise “Ehl-i Sünnet ve’l-cemeat” isminin bir tek kişinin fikrî etrafında 

toplananlar için kullanılan bir sıfat olması hasebiyle bu isimlendirmenin kendilerini 

ifade ettiğini iddia etmektedir. Zira İsmâilîler bir imamın fikrî etrafında 

toplanmışlardır.46  

“İsmâilîlik” isimlendirmesini ise, Fatımîler, Karâmita kavramının olumsuz 

imajından kurtulmak için tercih ettikleri gibi Şiî-Sünnî gerginliğinin azalmasına bağlı 

olarak İsmâilîlerle ilgili tarafsız bir yaklaşım sergileyen bazı muhalif yazarlar tarafından 

da kullanılmıştır.47 Şehristânî, İsmâiliyyenin en meşhur lakabının “Bâtıniyye” olduğunu 

belirttikten sonra, İsmâilîlerin dilinden “Biz İsmâiliyyeyiz, diğer fırkalardan bu isimle 

ve bu ismin ifade ettiği kişiyle ayrılmış bulunuyoruz” dediklerini aktarmaktadır.48 

Poonawala İsmâilîlerin bu ismi de kendileri için hiç kullanmadıklarını iddia etse de49 

İsmâilîlik kavramını ilk teklif eden kişi kendisi de bir İsmâilî dâîsi olan Ebû Hâtim er-

Râzî’dir (ö. 322/934). O, Karâmita kavramının olumsuz imajından kurtularak İsmâilî 

kavramını ön plana çıkarmak istemiş; İslamî fırkaların tasnifini zikrettiği Kitabü’z-Zîne 

 
44 Sicistânî, Kitabü’l-İftihâr, s. 108,  

45 Sicistânî, age, s. 121, 183. 

46 Ebû Hâtim er-Râzî, Kitabü’z-Zîne, thk, Said el-Ğanîmî, Beyrut: Menşûrâtü’l-Cemel, 

2015, s. 479. 

47 Avcu, Horasan-Mâverâünnehir’de İsmâilîlik, s. 46. 

48 Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, s. 256. 

49 Poonawala, bu iddiayı neşrini yaptığı Sicistânî’nin Kitabü’l-İftihâr’ının sonundaki 

şerh ve talikâtta zikretmektedir. Bkz., Sicistânî, age, 2000, s. 279. 



 

233 

 

adlı eserinde Karâmita fırkasından hiç bahsetmemiştir. İsmâilî kavramının tarihini hicrî 

II. asrın ortalarına kadar götürmüştür. Ona göre Cafer es-Sadık’tan sonra Muhammed 

b. İsmâil’in imametini iddia eden grubun adı Mübârekiyye değil İsmâiliyyedir. 

Mübârekiyye fırkası daha sonraki süreçte İsmâilîlere dâhil olmuştur. Bu sebeple ilk 

İsmâilîlerin ve onların devamı niteliğindeki hareketin adı İsmâilîlik olmalıdır. Ebû 

Hâtim er-Râzî’nin bu isimlendirme iddiası başarılı olmuş ve daha sonraki süreçte 

“İsmâilîlik” ismi en azından mutedil İsmâilî muhalifleri tarafından sıkça kullanılan bir 

kavram olmuştur. Ancak müfrit İsmâilî düşmanlarının eserlerinde İsmâilîlik kavramına 

nadiren rastlanılmaktadır. Geç dönem İsmâilîlerinden Yemen Tayyibî İsmâilîliğinin 

mutlak dâîsi Ali b. Velîd de kendilerinin kabul ettikleri ve kullanmakla iftihar ettikleri 

isimlendirmenin “İsmâiliyye” sıfatı olduğunu belirtir.50 

İsmâilîler’in Müsta’lî ve Nizârî olarak bölünmelerinden sonra Hasan Sabbah’ın 

liderliğinde Alamut kalesindeki Nizârî İsmâilîllerinin yürüttüğü davet sistemine 

Şehristânî “ed-davetü’l-cedîde” demektedir.51 Gazâlî ve Şehristânî’nin52 Talîmiyye 

ismini de verdiği bu grup sonraki dönemin bazı İslamî kaynaklarında Haşişiyye olarak 

 
50 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 63.  

51 Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, s. 260; İbn Haldûn, Mukaddime, C. I, s. 43; Daftarî, 

İsmâilîler, s. 514; Bernard Lewis, Haşişîler, çev, Ali Aktan, (çevirenin takdimi) 

İstanbul: Sebil Yayınevi, 1995, s. x. 

52 Şehristânî, age, 2015, s. 256.  



 

234 

 

anılmış,53 batılı kaynaklarda ise Assassins (suikastçılar) olarak isimlendirilmiştir.54 Bu 

isimlendirmenin ilk defa Fâtımî halifesi Âmir-Biahkâmillâh (ö.524/1130) tarafından 

Suriye’ye gönderdiği Nizârî aleyhtarı mektupta kullanıldığı belirtilmektedir.55 

Batılı kaynaklarda Haşişi nitelemesi her ne kadar suikastçı olarak özel 

yetiştirilen ve haşaş kullandırılarak liderlerinin isteklerine kayıtsız şartsız teslim olan 

fedailer için kullanılmış olsa da bu tabirin gerek doğulu gerek batılı bazı kaynaklarda 

İsmâilîlerin tamamını tanımlamak için kullanılmasına engel olunamamıştır.56 İslamî 

kaynaklarda ise genellikle ilk etapta Suriye Nizâriler’i için kullanılan “Haşişi” 

nitelemesi, zamanla bütün Nizârîleri ifade eden kötüleyici bir sıfat olarak 

kullanılmıştır.57 Hasan Sabbah’ın Alamut Kalesi’nde örgütlediği Nizârîlere ise 

 
53 Daftary, İsmâilîler, s. 50. 

54 Y. Derviş Gavenme, Gulâtü’ş-Şiatü’l-Bâtıniyye fi Bilâdi’ş-Şam, Erbed/Ürdün: 1981, 

s. 21. Nizârî İsmâilîlere verilen diğer isimler için Bkz., Lewis age, 1995, (çevirenin 

takdimi) s. x. Bernard Lewis, Haşişiler adlı eserinde Hasan Sabbâh’ın liderliğindeki 

Nizârî İsmâilîleri ve Suriye Nizârîlerini Haşişiler olarak takdim etmiştir. Bkz., Lewis, 

age, 1995, s. 33-120. 

55 Daftary, Alamut Efsaneleri, 2008, s. 110. “Haşişi” tabirinin İsmâilîler için 

kullanımının tarihçesi ve hangi gruplar için kullanıldığına dair geniş bir tahlil için bkz. 

Mustafa Öz, “Haşişiyye”, DİA, C. VI, s. 418-419. 

56 Silvestre de Sacy, “Haşişi Hanedanlığı ve İsimlerinin Kökeni Üzerine Bir İnceleme”, 

çev, Özgür Çelebi, Alamut Efsaneleri içinde, Ankara: Yurt Kitap-Yayın, 2008, s. 272. 

57 Daftary, İsmâilîler, s. 29, 50. 



 

235 

 

Sabbâhiyye,58 Alamûtiyye59 Fideviyye,60 Melâhide, Sebeiyye gibi farklı bazı isimler de 

verilmiştir.61 

  Talimiyye isimlendirmesi ise Hasan Sabbah’ın yönetimindeki İran Nizârîlerinin 

nasların, dolayısıyla dinî gerçeklerin sadece masum imamın öğretmesiyle 

bilinebileceğini ileri sürmelerinden dolayı İsmâilîlere verilen bir isimdir. İlk defa Gazâlî 

tarafından kullanılan bu isim de sonraki kaynaklarda bütün İsmâilîler için 

kullanılmıştır.62 Halbuki “masum imam” doktrinini bir akide sistemine dönüştüren 

Hasan Sabbah’tır. Daha önceki İsmâilî öğretide her ne kadar imamın masumluğu 

işleniyor olsa da bu bir İsmâilî doktrin olarak işlev görmüyordu. Gazâlî’nin İran Nizârî 

İsmâilîleri için tercih ettiği diğer bir isim olan “Bâtınîler” nitelemesini de gerek Nizârî 

İsmâilîleri gerek diğer İsmâilî gruplar kendileri için hiç kullanmamışlardır.63 Bazı 

 
58 Fahreddin er-Râzî, İtikâdâtü Fıraki’l-Müslimîn ve’l-Müşrikîn, Beyrut: Dâru’l-

Kütibi’l-İlmiyye, 1982, s. 78. 

59 Süleyman Tülücü, “Ahmed Mithad Efendi’nin ‘Süleyman Musûlî’ (Musullu 

Süleyman) Adlı Romanında Hasan-ı Sabbah ve Bâtınîlerle İlgili Bilgiler”, Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Erzurum: S.14, s. 29. Klasik kaynaklarda 

göremediğimiz bu isimlendirmeyi Tülücü, Müneccimbaşı Ahmed Dede’nin 

Müneccimbaşı Tarihi olarak şöhret bulan eserinden aktarmaktadır.  

60 Kalkaşendî, Subhu’l-A’şâ, C. XIII, s. 245. 

61 Neşet Çağatay, İ. Agâh Çubukçu, İslam Mezhepleri Tarihi, Ankara: Ankara 

Üniversitesi Basımevi, 1985, s. 85. 

62 Mustafa Öz, “Ta’limiyye”, DİA, C. XXIX, s. 548-549.  

63 Mitha, el-Gazâlî ve’l-İsmâiliyyûn, s. 40.  



 

236 

 

İsmâilî kaynaklarda “ehl-i bâtın” tabirini kullanan Fâtımî İsmâilîleri bulunmakla 

beraber İran’daki Hasan Sabbah’ın liderliğindeki Nizârî İsmâilîleri “ed-da’vetü’l-

hâdiye”64 ve ed-da’vetü’l-cedîde” tabirlerini tercih etmişlerdir.65 

 

1.2. Gâzâlî’nin Bâtınîleri Eleştirme Sebepleri 

 

Selçuklu İslam tasavvurunun dinî ayağını oluşturan en önemli fikir adamı hiç 

kuşkusuzuz Gazâlî’dir. Selçuklu devletinin egemenlik kurduğu Mâverâünnehir, 

Horasan ve Anadolu’da daima tasfiye etmeye çalıştığı zümreler Bâtınî akımlar 

olmuştur. Selçuklu düşünce tarihinin en mühim meselelerinden biri, bu mistik bâtınî 

oluşumların Sünnî düşünceye karşı gösterdiği siyasi ve fikrî reaksiyondur.66 Bâtınîler, 

devrin güç ve kudret kaynağı olan mistisizmi, devlete karşı bir mücadele aracına 

dönüştürmüşlerdir. Hatta Müslüman coğrafyasını kasıp kavuran Moğol istilasının temel 

sebeplerinden biri, siyasi atmosferi çürüten Bâtınîlik fitnesidir.67 Bu reaksiyonun siyasi 

ve askeri boyutu Hasan Sabbah’la zirveye ulaşmıştır. Görünen o ki Selçuklu devleti ve 

Abbasî halifeliği siyasi mücadeleden istenilen neticeyi alamayınca fikrî mücadele 

safhasına geçmiş ve bu işi de Gazâlî’ye havale etmişlerdir. Gazâlî, devlet tarafından 

kendisine verilen Bâtınîleri imha vazifesini o kadar çok benimsemiş ve önemsemiştir ki 

 
64 Mitha, age, s. 40. 

65 Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, s. 260. 

66 Fatih M. Şeker, Selçuklu Türklerinin İslam Tasavvuru, İstanbul: Dergâh Yayınları, 

2015, s. 19, 21. 

67 Şeker, age, s. 267.  



 

237 

 

“Selçuklu Devleti’nin istikbali endişesiyle senelerim karardı.”68 demiştir. Onun 

Bâtınîlerle mücadelesinin ciddiyetini ortaya koymaya çalışan bazı mütefekkirler onun 

hakkında “İsmâilîlik meselesinde kafayı bozmuş bir Sünnî” ifadesini kullanmışlardır.69 

Gazâlî, Sünnî Müslüman düşüncesinin düşmanı olarak gördüğü Bâtınîlerin fikrî 

gücünün ne kadar etkili olduğunun farkında olsa gerek ki, mücadele stratejisini tartışma 

(cedel) metodundan ziyade ilmî ve mantıki bir zeminde yapmayı tercih etmiştir. Bu 

sebeple felsefeyi ilzam etmek için prensip edindiği ve “bir kimse herhangi bir ilmin 

yanlışlığını, o ilmî son noktasına kadar kavramadıkça anlayamaz. Hatta bu ilmi en iyi 

bilenden daha ileri seviyede o ilme vakıf olmalıdır.”70 ifadeleri ile ilmî yetkinliği bâtınî 

düşünceyi eleştirmeye başlamadan kazanmaya çalışmıştır. Bir ilmin ana hatlarını ve 

temel esaslarını kuşatamayan kişinin onun inceliklerine ve hedeflerine ulaşamayacağını 

belirten71 Gazâlî, Talim ehlinin söylemlerini tahkike varacak şekilde öğrendiğini ve 

sonra onlara tatmin edici cevaplar verdiğini belirtir. Hatta onların delillerini en ince 

ayrıntısına kadar ortaya dökmesi sebebiyle mezheplerinin yayılmasına sebebiyet 

vermekle eleştirildiğini söyler.72 

Gazâlî’nin hakikati arama serüveninde karşılaştığı devrinin fikir otoritesi sayılan 

felâsife, Bâtınîler, kelamcılar ve mutasavvıflara yönelik eleştirel bakış açısının temel iki 

ekseninin olduğu söylenebilir. Felsefe ve Bâtınîliğe karşı iptal/imha etme, kelâm ve 

 
68 Şeker, age, s. 212. 

69 Laoust, İslâm’da Ayrılıkçı Görüşler, s. 287. 

70 Gazâlî, el-Münkız, s. 583. 

71 Gazâlî, Bâtınîliğin İçyüzü, s. 4. 

72 Gazâlî, el-Münkız, s. 590. 



 

238 

 

tasavvufa karşı ise inşa/ihya etme. Gazâlî, bir takım mezhepsel takıntılarla hakikati her 

ne olursa olsun belirli bir zümrenin tekeline vermemiştir. Bu sebeple kendi mezhebinin 

inanç temellerini oluşturan kelâmı ve en sonunda hakikati müntesiplerinde bulduğunu 

söylediği tasavvufu bile kıyasıya eleştirmiştir. Ancak bu eleştirisinin temel gayesi “dini 

ihya” projesinde kelâm ve tasavvufun işlevselliğini artırmak cihetinde olmuştur. Fakat 

felsefe ve bâtınîlik eleştirisi ise tam tersine itibarsızlaştırılarak toplumun dinî hayatından 

çıkarılması ve imha edilmesine yöneliktir. Bu ihya hareketinin temel adımlarından biri, 

Tehâfüt projesidir.73 Diğer bir adım ise bâtınî-mistik düşünceyi behemehâl toplum 

nazarında itibarsızlaştırarak onun yerine Sünnî tasavvuf anlayışını gerek fikrî gerekse 

amelî boyutta faal duruma getirmektir. Gazâlî, Bâtınîlere karşı yazdığı eserlerle onların 

Sünnî İslam karşısındaki fikrî muhalefetlerini büyük oranda durdurmuştur. Bâtınî mistik 

anlayışın yerine Sünnî düşünceyle mutabık bir tasavvuf anlayışı ikame etmeyi da 

başaran Gazâlî bunu da İhya adlı eseri ile gerçekleştirmiştir.  

Gazâlî’nin yaşadığı 5./11. asır Sünnî İslam dünyası gerek siyasi ve askerî gerekse 

dinî açıdan Mısır-Fâtımî devleti tarafından desteklenen Bâtınî-İsmâilî hareketin ciddi 

tazyiki ile cebelleştiği bir dönemdir. Bâtınî hareket Pisagorculuğun yanında sihir, tılsım, 

astroloji harf ve sayı sembolizmi gibi eski dünyadan intikal eden köhne fikirleri 

felsefeyle harmanlayıp felsefi bir din kurmayı amaçlamıştır. Bu fikirleri Resâilü 

İhvâni’s-Safâ isimli risalelerde toplayarak, Aristo felsefesinin temsil ettiği rasyonel 

düşünceden ziyade, halka cazip gelen mistik ve ezoterik fikirleri öne çıkarmışlardır.74 

Gazâlî, Bâtınîlerin dini ana hedefinden saptırmaya çalıştıklarını ve bu hedeflerine 

 
73 Terkan, Çatışmanın Dinamikleri, s. 159. 

74 Gazâlî, Tehâfütü’l-Felâsife, (çevirenlerin girişi), s. 12. 



 

239 

 

ulaşmak için de felsefeyi kullandıklarını savunmaktadır. Zira Bâtınîlerin Sünnî 

düşünceyle mücadele ederken kullandıkları en etkili silahları felsefeydi. Felsefeden 

yararlanarak kendi düşüncelerinin doğruluğunu ispatlamaya çalışmışlar, Hamidüddin 

Kirmânî, Ebû Hâtim er-Râzî, Ebû Ya’kûb es-Sicistânî gibi etkili birçok filozof 

yetiştirmişlerdir. Gazâlî’nin ifade ettiği gibi kesinliği pek tartışma konusu olmayan 

müspet bilimler felsefenin içinde yer aldığı için bu alanda söz sahibi olanlar metafizik 

konularda da fikir beyan ettiklerinde özellikle avam nezdinde rağbet görüyordu. İşte 

Gazâlî metafizik alanda her görüşün tartışılmaz olamayacağını ortaya koymak için 

Bâtınîlere darbe vurmak amacıyla ilk olarak felsefeyi hedef seçmiştir. Felsefenin 

yanılmazlığına dair kabulü kökten sarstığı zaman Bâtınîlerin en önemli silahlarını 

ellerinden almış olacaktı.75 el-Münkızü mine’d-Dalâl adlı eserinde Talimiyye 

mezhebinin tehlikesini anlatmaya başladığı satırlarda “Felsefe ilmini öğrenip anladıktan 

ve hatalarını belirttikten sonra bunun da amacımı tam olarak gerçekleştirmede yetersiz 

kaldığını anladım. Yine aklın bütün problemleri tek başına kuşatarak sorunları çözmenin 

üstesinden gelemeyeceğini idrak ettim.” şeklindeki ifadeleri felsefe eleştirisinin de 

hedefinde Bâtınîler olduğunun işaretlerini vermektedir. Onun felsefe eleştirisinin 

sebeplerini analiz eden araştırmacıların çıkardıkları sonuçlardan biri de filozofların 

Bâtınîlere fikrî argüman sağlamasıdır. 

Bâtınî düşüncenin felsefi referanslarının sebebiyet verdiği temel sorunlardan biri 

de insanları Kur’an ve Sünnetin otoritesinden uzaklaştırarak akli melekenin ürünü olan 

te’vile dayalı bir inanç sistemi geliştirmek olmuştur. Bu da Müslümanların inanç ve 

 
75 Agil Şirinov, Nâsırüddin Tûsî’de Varlık ve Ulûhiyyet, İstanbul: İSAM yayınları, 2011. 

s. 29. 



 

240 

 

amel hususunda nebevî öğretiye yabancılaşmalarını intaç etmiştir. Gazâlî’ye göre, 

insanların öğreti ve inanç konusunda nebevî kaynağa kayıtsız kalmaları, mezhep ve 

görüş ihtilaflarını doğururken, amele yönelik kayıtsızlıklar da toplumda pratik 

ayrışmaların sebebi olmuştur. Bu kayıtsızlık insanların saadet ve kurtuluşunun yolu olan 

nebevî öğretinin otoritesinin sarsılmasına sebebiyet verecektir.76 Gazâlî’nin bu 

çekincelerinin arkasındaki amil güç ise toplunda ciddi anlamda faal olan bâtınî düşünce 

ve Bâtınîlerdir.  

Gazâlî’nin Bâtınîleri eleştiri sebeplerinin en önemlilerinden birisi Bâtınîlerin 

dinin zahirini yok saymaları veya en azından önemsememeleridir. Dinin bilişsel 

katmanlarının zahir ve bâtın oluşu Gazâlî’de de bir sorun teşkil etmemektedir. Ona göre 

dinin ve dolayısıyla toplumun ve ümmetin birlikteliği ancak herkese nesnel olarak hitap 

eden dinin zahiri kurallarına ve inanç esaslarına bağlılıkla gerçekleşebileceği için hangi 

bilişsel katmana ait olursa olsun insanların dinin zahirine uymak zorunda olduğudur.77 

Gazâlî, zahir hususunda Bâtınîleri kastettiği belli olan “Doğru yoldan sapmış birçok 

grup gördük ki onlara ayetlerin zahiri karışık gelmiş, zihinlerinde bunlara karşı itirazlar 

hâsıl olmuş, zahirle çelişen şeyler hayal etmeye başlamışlardır. Böylece dinî 

inançlarının temeli yıkılmıştır. Bu da onlara haşır, neşir, cennet, cehennem ve ölümden 

sonra Allah’a dönüşle ilgili meselelerde zihinlerinde gizli inkarlar oluşturmuştur. Takva 

bağları koptu. Takva ehlini de cahil görerek küçümsemeye başladılar.”78 ifadelerinde bu 

çekincesini dillendirmektedir. Bâtınîlerin bu olumsuz sonuçlara düşmelerinin 

 
76 Terkan, Gazzâlî: Hakikat Arayışı ve Tecdid Arasında Bir Hayat, s. 311. 

77 Terkan, Çatışmanın Dinamikleri, s. 164. 

78 Gazâlî, Cevâhiru’l-Kur’an, s. 60. 



 

241 

 

sorumlusu ise felsefedir. Watt, İsmâilîlik ile felsefe arasındaki münasebetin sınırlarının 

net olmadığını belirterek, yine de böyle bir münasebetin bulunduğuna dair yaygın 

kanaatin, Gazâlî’nin Mâkasıdü’l-Felasife ve Tehâfütü’l-Felâsife adlı eserlerini telif 

etmesine sebep olduğunu belirtir.79  

Gazâlî’nin Sünnîlik dışında ana damarlardan birini temsil eden Şîa’dan hiç 

bahsetmeyip bütün eleştiri oklarını Bâtınî-Talîmiyye fırkasına yöneltmesinin pratik ve 

siyasi bir arka planı vardır. Zira Bâtınîler dönemin egemen siyasi ve dinî otoritesi 

Selçuklular ve Abbâsî Halifeliğine karşı ciddi bir muhalefet oluşturmaktadırlar. Bu 

muhalefetin siyasi boyutunun aktifliği kadar dinî perspekrif sunan “talim” doktrini ile 

de zamanın meşru halifesine karşı ciddi bir alternatif üretilmiştir. İşte Gazâlî’nin gerek 

hâkim otorite adına gerekse dinî toplumsal yapı adına Bâtınîlik eleştirisinin pratik tarafı, 

Bâtınîlerin günlük hayatı özellikle toplum nizamını altüst eden şiddet içerikli 

eylemlerinin engellenmesidir. Bu projenin gerçekleştirilmesinin dayanağı ise 

Bâtınîlerin siyasi ve dinî otoriteye muhalefetinin teorik temellerinin sorgulanarak felsefi 

açıdan dayandığı temellerin çürütülmesi suretiyle dinî bir dayanağının olmadığının 

ortaya konması ve toplum nazarında itibarsızlaştırmasıdır.80 Gazâlî’nin talim doktrini 

eleştirisinin temel hedefi, Bâtınîlerin ortaya koydukları yanılmaz imamlarının yerine 

Allah ile insan arasında yegane vasıta olan Peygamber’i koymaktır. Bu tezin delillerini 

Bâtınî eleştirisi eserlerinin pasajlarında görmek mümkündür. Bâtınîlerin hedefi bir tür 

Müslüman papalık sistemi ya da Montanist/heretik anlayışı egemen kılmaktı. Onlar aklı 

bir tarafa bırakıyorlar ve hakikatin ancak masum bir imamın beyanlarına kayıtsız şartsız 

 
79 Watt, Müslüman Aydın, s. 69. 

80 Terkan, Gazzâlî: Hakikat Arayışı ve Tecdid Arasında Bir Hayat, s. 302-303.  



 

242 

 

tabi olmakla elde edilebileceğini savunuyorlardı. Bu doktrin gerçekte, merkezi 

Kahire’de bulunan Şiî Fâtımî halifeliğinin bir propagandası niteliğinde tezahür 

etmekteydi. Gazâlî’nin Bâtınîlerin özellikle “talim” doktrinlerini hedef alması ve 

Talîmiyyenin görüşlerini açıklayışı, onun hakikati arama serüveninde mükemmeli 

bulma aşkından kaynaklanıyordu; fakat aynı zamanda, Bâtınîlerin arkasındaki siyasi 

güce sahip ideolojiye karşı menfi tutumunu netleştirme gayesi de gütmekteydi.81 

Griffel, Gazâlî’nin âlemin ezeliliği meselesinin dışında gerek felâsife gerekse 

Bâtınîleri tekfir etmesinin dinî hukuka ilişkin siyasi otoriteyle ilişkisi olduğunu iddia 

etmektedir. Gazâlî gerek felâsifenin gerekse İsmâilî-Bâtınîlerin sahip oldukları öğretiler 

sebebiyle vahyin ahlak ve hukuk sahasındaki otoritesinin altını oymasından endişe 

etmiştir.82 Bu sebeple her iki akımın felsefi temellerini ilmî olarak kıyasıya eleştirmiş, 

sonuç olarak da gerek felâsifeyi gerekse Bâtınîleri İslam dairesinin dışına atmıştır. 

Gazâlî, inançlarında zayıflık göstermeye başlayan vasat/avam insanlar için evrensel, 

beşerî kapasitelere ve tarihsel Sünnî otoriteye bağlı bir düzenin tesisini idealize etmeye 

çaba harcamıştır. Bu çabasını Selçuklu devletinin Ehl-i Sünnet düzenine karşı büyük bir 

başkaldırı başlatan Bâtınîlerle mücadele siyasetiyle ortaya koymuştur.83 Zira Gazâlî’ye 

göre gerek insanların inanç safiyetini kaybetmesi gerek Ehl-i Sünnet düzeninin 

yıpratılmasının yegâne müsebbibi felsefeden beslenmiş Bâtınîlerdir.  

Gazâlî’nin Bâtınîlere saldırmasının sebebinin Bâtınîlerin inançlarındaki 

bozukluktan ziyade Gazâlî’nin toplumda nüfuz kaybetme kaygısından kaynaklandığına 

 
81 M. Said Şeyh, Gazzâlî, C. I, s. 741.  

82 Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s.172.  

83 Hodgson, İslâm’ın Serüveni, C. II, s. 200. 



 

243 

 

dair yorumlar da yapılmıştır. Bâtınî öğretiye şiddetle saldırmasına rağmen onlardan 

etkilendiğine dair eserlerinde birçok izler bulunduğu gerek klasik gerek modern 

otoriteler tarafından dillendirilmiştir. Hodgson Gazâlî’nin otobiyografisinde onların 

bazı ilginç sözlerinden etkilendiğini belirterek, el-Münkız’deki otobiyografik üslubun 

Gazâlî’nin kendisinin de farkında olduğu bâtınî unsurlar barındırdığını iddia eder.84 

Bâtınîlerin temel tasavvuru olan, hakikate ulaşmada yorumlamaya/te’vile olan ihtiyaç 

Gâzâlî’nin etkilendiği “ilginç sözler” olmalıdır. Çünkü bu düşünceye benzer bir te’vil 

anlayışı Gazâlî’nin tasavvufi yorumlarında önemli bir rol oynamaktadır.85 Hodgson, 

Gâzâlî’nin Bâtınîlere olan neredeyse takıntı derecesindeki ilgisinin onların duruşunda 

ikna edici bir şeyler bulmasından kaynaklandığı yorumunda bulunmuştur.86 Çağdaş 

İslam âlimlerinden Ebu’l-Hasen en-Nedvî, (ö.1999) Gazâlî’nin münevver kitlenin daha 

çok rağbet ettiği Bâtınîlere meylettiğini belirtir. Bunun sebebini ise Gazâlî’nin akla 

güvenin azalması olarak değerlendirir. Bâtınîlerin, ilmi hakkın yegâne temsilcisi olarak 

gördükleri masum imamdan aldıkları iddiasının ilk bakışta ona cazibeli geldiğini ifade 

eden Nedvî, felsefede aradığını bulamadığı için Gazâlî’nin Bâtınîlere meylettiğini iddia 

eder.87 Gazâlî’nin Bâtınîlerle organik bir bağını tespit etmeye çalışan Eric Ormsby de 

“Hem Gazâlî hem de İsmâilîler, sadece ‘anlatılması mümkün olmayan bir kişisel tecrübe 

 
84 Hodgson, age, C. II, s. 197. 

85 Ormsby, Gazâlî: İslâm’ın Dirilişi, s.150. 

86 Hodgson, age, C. II, s. 202. 

87 Ebu’l-Hasen En-Nedvî, İslam’da Fikir ve Davet Önderleri, çev, Yusuf Yılmaz, 

İstanbul: Risale, s. 209. 



 

244 

 

temelinde doğrulanabilecek’ kerigmatik geleneği benimsiyorlardı.” ifadelerine yer 

verir. Hem Bâtınîler hem de mutasavvıflar, kelâmla ve felsefi yöntemle kanıtlanması 

mümkün olmayan, son tahlilde tarifi imkânsız tecrübeye dayalı “hakikatin tebliği” 

taraftarıdırlar. Ayrıca hem Bâtınîler hem de mutasavvıflar özünde gizli olan bir hakikat 

anlayışına sahiptirler. Bâtınîlere göre bu hakikati masum imam bilmekteyken Gazâlî ve 

mutasavvıflara göre bu gizli ilim, mükâşefe ehli tarafından bilinebilir.88 Bu yorumlara 

göre Gazâlî Bâtınîlerle bir rekabete girmiş, bu yarışı Sünnî tasavvuf lehine terviç 

etmiştir.  

 

2. GAZÂLİ’NİN BÂTINÎLERİ ELEŞTİRDİĞİ MESELELER 

 

2.1. Gazâlî’nin Bâtınîlerin Tanrı Anlayışlarına Eleştirisi  

 

Bâtınîlik meselesine kafayı takmış bir Sünnî düşünür olduğu söylenilen Gazâlî,89 

Bâtınîlerin öğretilerinin İslam akaidiyle asla bağdaşmayacağını belirterek bu iddiasını 

destekleyen tezler öne sürmektedir. Gazâlî, Bâtınîlerin inançlarını incelerken evvelâ 

icmalî bir tasvir yapmaktadır. Onların mezheplerinin zahirinin Rafızilik/Şiîlik 

bâtınının/içinin ise tamamen küfür olduğunu peşinen beyan etmektedir. Bâtınîlerin 

inanç ilkelerinin beş temel esasının olduğunu belirten Gazâlî, bu hususlarda onların 

 
 Tebliğ ve tasdike dayalı gelenek 

88 Ormsby, Gazâlî: İslâm’ın Dirilişi, s. 154. 

89 Henri Laoust, İslâm’da Ayrılıkçı Görüşler, s. 287. 



 

245 

 

İslam akaidi ile uyuşmayan yönlerinin olduğunu ortaya koymaya çalışır.90 Bunların 

başında ise Allah’ın vahdaniyeti ilkesi gelmektedir.  

Gazâlî, bütün makâlât yazarlarının Bâtınîlerin iki ilaha inandıkları hususunda 

tereddütsüz ittifak ettiklerini belirterek onların bu iki ilahı nasıl tanımladıklarını 

aktarmak suretiyle kendisinin de aynı görüşte olduğu izlenimi vermektedir.91 Bâtınîliği 

başlatanların peygamber tarafından tebliğ edilmiş bir dine inanmayan kişiler olduğunu 

makâlât yazarlarına istinaden aktaran Gazâlî, bu hareketin Mecusîler ve Mazdekîlerin 

inançlarına mutabık düalist bir yapıya sahip olduğunu belirtir.92 Mecusiler ise iki asli 

tanrısal varlığın bulunduğuna inanmaktadırlar ki, bunlar nur ve zulmeti temsil ederler. 

Gazâlî, Bâtınîlerin tanrı anlayışını da Mecusîlerin düalist yaklaşımlarıyla örtüştürmeye 

çalışır. 

Gazâlî, Bâtınîlerin iki ilah tasavvurlarının ise şöyle olduğunu belirtir; biri 

diğerinin sebebi olan ancak, zaman itibariyle birinin diğerinden önceliği bulunmayan 

iki ilah. Birincisi bi’l-fiil tam, ikincisi ise birinciye nispetle noksandır. Birincisi 

ikincisinin illetidir; illet olanın ismi Sâbık, ma’lûl olanın ismi ise Tâli’dir. Sâbık olan 

ilah bizatihi kendisi değil, Tâli vasıtasıyla âlemleri yaratmıştır. Sâbık olana “akıl”, Tâlî 

olana ise “nefs” ismini de vermektedirler. Birinci ilâhın (Sâbık) bilfiil tam, noksansız, 

 
90 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 43. 

91 Gazâlî, age, 2009, s. 44. Gazâlî’nin burada kastettiği Makâlât yazarları İbn Rizâm, 

Bâkıllâni ve el-Bağdâdî olmalıdır. Zira bu üç müellif te Bâtınî eleştirisi eserlerinde 

Bâtınîlerin İki ilaha inandıklarını iddia etmektedirler. Bkz., İbn Rizâm, er-Redd, s. 256. 

Bâkıllânî, Keşfü’l-Esrâr, s. 175; el-Bağdâdî, el-fark beyne’l-Fırak, s.215. 

92 Gazâlî, age, 2009, s. 26. 



 

246 

 

ikincisinin (Tâli) ise birincinin ma’lûlü olması sebebiyle noksan olduğuna inandıklarını 

belirtir.93  

Gazâlî Bâtınîlerin bu iddialarını kanıtlamak için onların Kur’an’dan bazı ayetleri 

delil getirerek avam halkın zihnini bulandırdıklarını belirtir. Kur’an’da “biz” manasına 

tekâbül eden birinci çoğul şahıs zamirlerinin kullanıldığı ayetlerden örnekler veren 

Gazâlî, Bâtınîlerin, “Biz indirdik” (Hicr 15/9), “Biz taksim ettik” (Zuhruf 43/32) 

ayetlerindeki “biz” ifadesinin çoğula delalet ettiğini, böyle bir ifadenin ise bir kişiden 

sadır olamayacağını savunarak,94 iki ilah anlayışlarını temellendirmeye çalıştıklarını 

söyler. Bâtınîlerin diğer bir argümanı da “Yüce rabbinin adını her türlü noksanlıktan 

tenzih ederek an” (A’lâ 87/1) ayetinde geçen “el-a’lâ” (en yüce) ifadesinin iki ilahtan 

birincisi olan Sâbık’a delalet ettiği şeklindeki yorumlarıdır. Eğer bu birinci ilah (Sâbık) 

ile kendisinden daha yüce olan diğer bir ilah olmasa idi Allah’ın böyle bir ifade 

kullanması yakışıksız olurdu.95  

Gazâlî, Bâtınîlerin bu iki ilahtan birincisinin (Sâbık) ikincisinden (Tâli) üstün 

olduğuna inandıkların belirterek şeriatlarında birinci ilaha “Kalem” ikincisine ise 

“Levh” ismini de verdiklerini belirtir. Bu isimlendirmede Kalem’in yazan, ifade eden; 

Levh’in ise ifade edilen ve tesir edilen olduğunu, müfîd/ifade edenin müstefîd/ifade 

 
93 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 44. 

94 Gazâlî, age, s. 44. 

95 Gazâlî, age, s. 44. 



 

247 

 

edilenden üstün olacağı96 yorumunu yaparak birinci ilahın (Sâbık) ikinciden (Tâli) üstün 

olacağını ortaya koymaya çalıştıklarını belirtir.  

           Bâtınîlerin “Sâbık” olarak isimlendirdikleri birinci ilahın bütün isim ve 

sıfatlardan soyutlanmış, algılanamaz ve idrak edilemez bir varlık olduğuna 

inandıklarına işaret eden Gazâlî, “Sâbık olan ilahın varlık (vücûd) ve yoklukla (adem) 

vasıflanmadığını, onun malum ve meçhul, mevsuf ve gayr-i mevsuf olmayıp bütün 

isimlerin onda son bulduğunu iddia ettiklerini belirtir.97 

Gazâlî, Bâtınîlerin iki ilaha inandıklarına dair bu bilgileri aktardıktan sonra 

onların asıl gayelerinin Allah’ı inkâra çaba harcamak olduğunu iddia eder.98 Bâtınîlerin 

“Allah yoktur.” demiş olsalar bunun kabul görmeyeceğini, bu sebeple insanları Allah’a 

isim ve sıfat vermekten menettiklerini belirten Gazâlî, onların tenzih olarak 

değerlendirdikleri bu tutumun aslında ibaresi/ifadesi değiştirilmiş bir inkâr olduğunu 

belirtir.99 

Gazâlî, Bâtınîlerin ulûhiyet düşüncelerinin Seneviyye veya Mecûsîlerin iki ilah 

fikrîne veya felâsifenin İlk Mübdi’in Akl-ı Evvel’in zorunlu illeti olması (sudûr) 

nazariyesinden mülhem bir küfür olduğunu, Mecûsîlerin nur ve zulmet olarak 

isimlendirdikleri ilahları Bâtınîlerin ise Sâbık ve Tâlî olarak tesmiye ettiklerini söyler.100  

 
96 Gazâlî, age, s. 44; a. mlf. Bâtınîliğin İçyüzü, çev. Avni İlhan, Ankara: Türkiye Diyanet 

Vakfı, 1993, s. 24.  

97 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 44. 

98 Gazâlî, age, s. 44. 

99 Gazâlî, age, s. 45. 

100 Gazâlî, age, s. 45. 



 

248 

 

Bâtınîlerin Allah’ın sıfatları hususundaki ta’til/bütün sıfatları nefyetme 

anlayışlarının da küfür olduğunu belirten Gazâlî, sıfatlar hususunda onların te’villerinin 

mütevâtir nassa muhalif olduğunu belirtir. Te’vilci olduklarını iddia etseler de tekzipçi 

olduklarını iddia eden Gazâlî, “Allah’ın birliğinin (vahdet) yaratması ve vermesi 

itibariyle olması, başkasına ilim vermesi ile âlim, var olması (vücut) ise başkasını 

yaratması sebebiyledir. Yoksa vücut, ilim, vahdet sıfatlarıyla muttasıf olması manasına 

vâhid, âlim, mevcut değildir” şeklindeki Bâtınî te’vilin sarih olarak küfür olduğunu 

belirtir. Böyle bir te’vilin Arap dilinin te’vil kuralları açısından mümkün olmadığını bu 

sebeple Bâtınîlerin te’vilinin doğru olmadığını söyler.101  

Bâtınîlerin kozmoloji/yaratılış öğretisine de değinen Gazâlî, onların âlemin 

kıdemine inandıklarını iddia eder. Bâtınîlere göre âlem Sâbık tarafından yaratılmıştır; 

fakat zaman itibariyle kadîmdir, yani kendisinden önce yokluk geçmemiştir. Sudûr 

nazariyesinin Bâtınîlerde de bulunduğunu ima eden Gazâlî, Bâtınîlerin Sabık’tan Tâli 

meydana geldiğine inandıklarını belirtir. Tâli de ilk mubde’dir, ondan cüzleri mürekkep 

nefislerde dağılmış olan nefs-i küllî meydana gelmiştir.  Nefsin hareketinden sıcaklık, 

sükûnundan da soğukluk meydana gelir. Bu silsile ağağıya doğru devam ederek yaratılış 

tamamlanmaktadır. Gazâlî’nin iddiasına göre Bâtınîlerin kudsî alemdeki kozmolojik 

düzeninde biri diğerinden meydana gelen ve akıllar dedikleri kadim varlıklar vardır. Bu 

kudsî varlıkların birbirine illet oluşu zaruridir, kast ve ihtiyar sözkonusu değildir.102  

 
101 İslam’da Müsamaha (Faysalü’t-Tefrika beyne’l-İslam ve’z-Zendeka), çev. Süleyman 

Uludağ, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2016, s. 52. 

102 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 45. 



 

249 

 

Gazâlî’nin Bâtınîlerin ulûhiyet görüşlerini eleştirisinde bazı tutarsızlıklar olduğu 

ileri sürülmüştür. Buna göre, Gazâlî, Bâtınîlerin tanrı anlayışlarını eleştirirken onlardan 

farklı ifadeler kullanmaktadır. Gazâlî’nin iki ilahtan kastettiği, Bâtınîlikteki “İki Asıl” 

alarak belirtilen İlk Akıl/Akl-ı Evvel ve Küllî Nefis’ten ibarettir. İlk Akl’a da 

Bâtınîlikteki Bârî’nin özelliklerini atfetmektedir. Bu sebeple Gazâlî Bâtınîlerin 

fikirlerini bilerek ya da bilmeyerek olduğundan farklı bir şekilde göstermiştir.103 

Bâtınîlerin kozmoloji tasavvurları göz önüne alındığında bu iddia isabetli 

gözükmektedir. Zira Bâtınîlerin Sâbık ve Tâli dedikleri semâvî/kudsî varlıklar onların 

son derece müphem olarak algıladıkları tanrıya tekabül etmemektedir. Sâbık ilk 

yaratılan Akl-ı Evvel’e Talî ise Nefs-i Küllî’ye tekâbül etmektedir.104 Hâlbuki 

Gazâlî’nin iddiasına göre Bâtınîlerin Bârî veya Mübdi’ dedikleri, Bâtınîlerin 

muhaliflerinin ise Allah olarak algıladıkları yaratıcı Bâtınîlerde Akl-ı Evvel’dir. Gazâlî, 

Bâtınîlerin bu Akl-ı Evvel’e Sâbık dediklerini öne sürmektedir. Bâtınîlerin Nefs-i Küllî 

(evrensel ruh) dedikleri diğer kudsî varlık ise Tâlî’dir. Gazâlî Bâtınîlerin her türlü isim 

ve sıfattan tecrit ettikleri ve Bârî veya Mübdi’ dedikleri İlah’ı atlamış onların kozmoloji 

serüveninde kendisine ilahi vasıflar atfettikleri varlıkları iki ayrı tanrı olarak telakki 

ettiklerini savunmuştur. Diğer taraftan Gazâlî’nin Bâtınîlerin sudûr nazariyesini 

tamamen benimseyerek birbirinin illeti konumunda olan kadîm varlıkların 

mevcudiyetini benimsedikleri yönündeki iddiası da çelişkili gibi gözükmektedir. Bâtınî 

 
103 Muzaffer Tan, Bâtınîlik Kavramı ve Bâtınî Fırkaların Tasnifi Meselesi, Ankara: 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

2000, s. 42-43. 

104 Sicistânî, Tuhfetü’l-Müstecibîn, s. 147-149. 



 

250 

 

kozmolojide Mübdi’ olan Allah’ın yaratma ve evreni yönetme yetkisi kendisi tarafından 

yaratılmış olan ikinci derece varlıklara havale edilmiştir.105 Filozoflarca benimsenen 

Allah’ın varlığın ilk nedeni olma ilkesi Bâtınîlerce kabul görmemiştir. Bâtınîlere göre 

Mübdi’ ile ilk yaratılan varlık arasında bir aracı vardır. Yoktan var etme (ibda’/ex 

nihilo), yoktan var eden Mübdi’ ile yoktan var edilen (Mübda’) arasında vasıtadır. İbda’, 

kendisine tesir edilenle (Akıl) tesir edenin (Mübdi’) bir eseridir.106  

Sudûr nazariyesinin sonucu olan Allah’ın ‘ilk neden olma ilkesi’, Bâtınîlerde 

bizatihi kabul görmüş değildir. Bâtınîlerin Yeni-Platonculardan ödünç aldıkları türümlü 

(sudûr) kozmoloji önemli değişikliklere tabi tutularak İslamî anlayış ve Kur’an’ın 

yaratılış görüşüyle uyumlu hale getirilmeye çalışılmıştır.107 Buna göre evrenin varlık 

düzlemine çıkması Yeni Eflâtuncu filozofların iddia ettikleri gibi feyz/sudûr yoluyla 

 
105 Sicistânî, Kitâbu İsbâti’n-Nübü’ât, s. 3-4. 

106 Kirmânî, Kitâbü’r-Riyâd, thk. Arif Tamir, Beyrut: Dâru’s-Sekâfe, 1960, s. 228; 

Avcu, age, 2018, s. 214. 

107 Daftary, İsmâilîler, s. 358. Daftary, burada Bâtınîlerin kozmoloji anlayışlarını 

İslamileştirme çabasıyla böyle bir ifade kullanmaktadır. Ancak, Kur’an’ın tevhit 

öğretisinde, Allah’a nispet edilen isim ve sıfatların O’ndan başka bir varlığa 

atfedilmesini mümkün kılan bir ifade olmadığı gibi en ufak bir karine veya ima dahi 

bulunmamaktadır. Kur’an’ın öngördüğü tevhit, Arap paganizmindeki somut putları 

reddettiği gibi, felsefi telakkiler ile mistik ve gnostik doktrinlerdeki Tanrı ile insan 

arasındaki varlık düzleminde bulunduklarına inanılan semavî akıllar, ulvî hadler vb. 

soyut ve ruhani aracı varlıkların varlığını da şiddetle reddetmektedir. Bkz., Öztürk, 

Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 345.  



 

251 

 

değil ibda’ vasıtasıyla olmuştur.108 Bâtınî yaratılış teorisine göre Allah ilk neden 

değildir. Allah’ın eşyayı yarattığı bir illet/sebep vardır ki o da ibda’dır. Bu ibda’ 

“Kelime” ve “Emr” olarak adlandırılmaktadır.109 Allah tüm eşyayı bu emir vasıtasıyla 

yaratmıştır. Bu ilke “Bilin ki yaratma ve emir onundur.” (Araf 7/53) ayetiyle 

temellendirilmektedir.110 Anlaşılan o ki, Bâtınîler sudûr/feyz nazariyesini ilahi sıfatları 

nefyetme ilkesine ters düştüğü için benimsememişlerdir. Zira sudûr nazariyesinde feyz 

kaynağı olan bir varlığın mevcudiyeti söz konusudur ve bu aynı zamanda ana kaynakla 

kendisine feyz olunan/sudûr eden varlık arasında zorunlu bir müşareketi 

gerektirmektedir.111 Bu sebeple Bâtınîler feyz/sudûr nazariyesine karşı çıkmışlar onun 

yerine ibda’ teorisi geliştirmişlerdir.112  

Gazâlî, Tehâfütü’l-Felâsife’de filozofların sudûr nazariyesini reddetmişti. Bu 

nazariyenin âlemin ezeliliği ve zorunluluğu fikrîni meydana getireceğini bu sebeple 

 
108 Kirmânî, Râhatü’l-Akl, s. 171. 

109 Ebû Hâtim er-Râzî, Kitâbü’l-Islâh, s. 38-39. 

110 Ebû Hâtim er-Râzî, Kitâbü’z-Zîne, s. 255. Er-Râzî “el-emr” kelimesinin Allah’ın 

yaratması olduğuna dair birçok ayet zikretmektedir. Bkz. er-Râzî, age, s. 255-256. 

Bâtınîlerin kozmolojik tasavvurları hakkında daha kapsamlı bir analiz için Bkz., 

Daftary, İsmâilîler, s. 357- 366; Avcu, Horasan-Mâverâünnehir’de İsmâilîlik, s. 214-

235. Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 346-358. 

111 Kirmânî, Râhatü’l-Akl, s.171. 

112 Bedevî, Mezâhibü’l-İslâmîyyîn, s. 976; Bâtınîlerin yaratılış nazariyelerinin geniş bir 

tahlili için Bkz., Tan, Bâtınîlik Kavramı, s. 3-51. 



 

252 

 

Allah’ın iradesine halel getireceğini savunmuş;113 sudûr nazariyesinin taraftarı olan 

filozofları da tekfir etmişti.114 Gazâlî’nin Bâtınîleri hedef almasının temel sebebi, 

Bâtınîlerle filozofların aynı çizgide hareket ederek dinin temel prensiplerini 

zedelemeleridir. Bâtınîlerin ulûhiyet ve yaratılış meselesindeki görüşlerini felâsifenin 

görüşleriyle paralel hale getirmeye çalışan Gazâlî, gerek iki ilaha inandıkları yönündeki 

tezi, gerek sudûr nazariyesini benimsediklerini ima ederek Allah’tan başka kadîm 

varlıkların varlıklarını ispat etmeye çalıştıkları yönündeki iddialarıyla Bâtınîleri de 

tekfir etmenin dayanaklarını oluşturmaya çalışmıştır. Burada Bâtınîlerin ulûhiyet ve 

kozmoloji anlayışlarının masum olduğu, Gazâlî’nin tamamen gerçekleri çarpıttığı 

sanılmamalıdır. Zira bu tezin Birinci Bölümünde de ortaya konmaya çalışıldığı gibi, 

Bâtınîlerin Allah’ın mutlak kudretiyle tek başına yarattığı evrende Akl-ı Evvel ve Nefs-

i Küllî gibi ilahi vasıflara haiz birtakım ruhânî-semâvî varlıkların bulunduğu kabulüne 

dayanan; İslamî bir form ve terminoloji ile ifade edilen; gerçekte Yeni Eflatunculuktaki 

mutlak “bir” düşüncesinden mülhem olan ve tenzih gerekçesiyle her türlü isim ve 

sıfatlardan soyutlanmış bilinemezci (agnostik) tanrı tasavvurlarının düalist bir karakter 

arz ettiği ve bu yönüyle bir tür şirk içerdiğini söylemek mümkündür.115 Ancak 

Gazâlî’nin iddia ettiği gibi ulûhiyet düşüncelerinin ve kozmoloji anlayışlarının temel 

hedefinin Allah’ı inkâr olduğunu söylemek ise en azından elimizdeki Bâtınî eserler 

incelendiğinde nesnel bir yaklaşım olmadığı anlaşılmaktadır. Öte yandan Bâtınîlerde 

 
113 Gazâlî, Tehâfütü’l-Felâsife, s. 44-111. 

114 Gazâlî, age, 2014, s. 444. Gazâlî’nin filozofların sudûr teorilerini reddetme 

gerekçeleri ile ilgili bir analiz için Bkz., Çetin, Gazâlî’de İlahî ilim, 229-231. 

115 Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 345-346. 



 

253 

 

görülen yaratılış teorisindeki “ibda’” nazariyesinin benzeri yaklaşımlar Gazâlî’nin 

eserlerinde de vardır. Meâricü’l-Kuds adlı eserinde Gazâlî, “yaratılmışların en üstünü 

akıldır. (Akl-ı Evvel) Allah onu bir madde ve zaman tekaddümü olmadan (mekân ve 

zaman dışı) “emr” ile yaratmıştır. (ibda’) ondan önce sadece “emr” vardır; ancak “emr” 

Bârî Teâlâ’ya tekaddüm etmemiştir”116 demektedir. Bu ifadelerin Bâtınîlerin “ibda’” 

nazariyelerinden farkı yoktur.117 Meâricü’l-Kuds adlı eserin Gazâî’ye aidiyyeti şüpheli 

olsa da Gazâlînin eseri olduğunda şüphe edilmeyen el-Ma’ârifü’l-Akliyye adlı eserinde 

de ibda’ ve ruhani varlık mertebeleri118 hakkında verdiği bilgiler Bâtınîlerin Akl-ı Evvel 

ve Nefs-i Küllî ilkelerine tekabül etmektedir.  

 

2.2. Gazâlî’nin Bâtınîlerin Nübüvvet Anlayışlarına Eleştirisi 

 

Gazâlî, Bâtınîlerin nübüvvet anlayışlarının felâsifenin nübüvvet anlayışı ile 

paralel olduğunu iddia eder. Gazâlî, Bâtınîlerin peygamberi “Sâbık” olarak 

isimlendirdikleri kutsi şahsiyetle irtibat kuran bir kişi olarak tarif ettiklerini belirtir. 

Bâtınîlere göre peygamber, Küllî Nefis’le birleşmesi sırasında Tâli vasıtasıyla Sâbık 

 
116 Gazâlî, Meâricü’l-Küds fi Medârici Marifeti’n-Nefs, Beyrut: Dâru’l-Âfak el-Cedîde, 

1975, s. 176; Öztürk, age, 2014, s. 356-357. 

117 Gazâlî’nin yaratılış teorisi ve bu hususta kullandığı terminolojinin Bâtınîlerin teori 

ve terminolojileri ile olan benzerliği hususunda bir analiz için bkz. Öztürk, age, 2014, 

s. 356-358.  

118 Gazâlî, Düşünme, Konuşma ve Söz Üzerine, çev, Ahmet Kâmil Cihan, İstanbul: İnsan 

Yayınları, 2017, s. 50-51. 



 

254 

 

tarafından üzerine Küllî Nefis’te olan cüz’iyyâtı nakşetmeye hazır, saf ve kudsî bir 

kuvvet fezeyân eden/taşan bir şahsiyettir. Peygambere gelen haberler ise bazı arınmış 

nefislerin uyku halinde gelecekteki olayların nasıl cereyan edeceğine dair ya açık bir 

şekilde veya temsili bir şekilde haberdar olmasına benzemektedir. Ancak peygamber bu 

bilgileri uyanık/yakaza halinde iken elde edebilecek bir yeteneğe sahiptir. Dolayısıyla 

peygamber, üzerine fezayân eden bu nur parladığı zaman nebevî kuvvetinin parlaklığı 

ile akli küllîleri idrak eder.119  

Gazâlî’nin burada tasvir etmeye çalıştığı, Fârâbî ve İbn Sinâ’nın peygamberin 

Faal Akıl (Cebrâil) ile kurduğu irtibat sayesinde oradan aldığı suretleri duyular âlemine 

aksettirmesi şeklinde formüle ettikleri nübüvvetin mahiyeti ile ilgili felsefi düşüncenin 

Bâtınîlerde de ayniyle kabul edildiği yönündeki tezidir. Gazâlî’nin nübüvvet olayına 

yaklaşımı, onun diğer bazı konulardaki kesin konumuna nazaran pek fazla açık olmasa 

da, nübüvvetin psikolojik mahiyeti yani insanın ruhsal kuvvetlerle olan ilişkisine dair 

verdiği teferruat bütün kafa karışıklığına rağmen İbn Sînâ’nın teorisiyle örtüştüğü ortaya 

konmuştur.120 Gazâlî’nin Meâricü’l-Kuds ve Mi’racu’s-Sâlikîn adlı eserlerinde 

nübüvvet teorisini temellendirirken felsefenin tabiatçı nübüvvet doktrinini dogmatik 

teolojinin tabiatüstü nübüvvet inancıyla telif etmeye çalıştığı ve nübüvvetin psikolojik 

izahını tahayyül, akıl ve mucize şeklinde formüle ederken İbn Sînâ’dan etkilendiği 

görülür.121 Gazâlî’nin filozoflarla mutabakat eden bunca nübüvvet tasvirine rağmen 

 
119 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 46.  

120 Terkan, Çatışmanın Dinamikleri, s.145. 

121 Fazlur Rahman, İslam’da Nübüvvet Felsefe ve Ehl-i Sünnet, çev, Ömer Ali Yıldırım, 

Mehmet Ata Az, Ankara: Liberte Yayın Grubu, 2017, s. 112. 



 

255 

 

onun filozoflarla çakıştığı nokta nübüvvete imanın akılla ispat edilemeyecek akıl ötesi 

bir safhanın ikrar edilmesidir. Gazâlî’ye göre nübüvvet insanın bedenî ve ruhi 

melekelerinin yetkinliği ile elde edilecek bir meziyet değildir. Nübüvvet, tamamen 

Allah’ın kudret ve tedbiri ile gerçekleşen nebî olan kişinin tesiri söz konusu olmayan 

bir durumdur. Peygamberler uhrevî saadet için gönderilen rehberdirler ve Allah’ın 

kudreti ve tedbiri altında musahhar/emre âmade kılınmışlardır.122 Yani nübüvvet 

doğrudan Allah’ın inisiyatifi ile gerçekleşen bir olaydır. Hâlbuki filozofların nübüvvet 

teorisinde Gazâlî’nin işaret ettiği tarzda akıl ötesinde bulunan bir kuvvet yoluyla elde 

edilen ve alıcının doğrudan bir etkisinin olmadığı bir vahiy alış tarzı olmadığı gibi,123 

ontolojisi böyle kurulan bir nübüvvet de söz konusu değildir.  

Gazâlî’nin Bâtınîlerin nübüvvet anlayışını eleştirdiği pasajda vurguladığı 

noktalardan birisi de peygambere gelen bilgilerin bazı arınmış nefislerin elde ettiği 

bilgilerle benzeştirilmesi meselesidir. Buradaki arınmış nefisler filozoflardır. İslam 

felsefecilerinden Fârâbî, peygamberin aldığı bilgi ile filozofun aldığı bilginin aynı 

olduğu fikrindedir ki bunlar da felsefi hakikatlerdir. Gazâlî burada nübüvvetle elde 

edilen haberlerin filozoflarca rüyada görülen muhayyile gücünün etkisiyle elde edilen 

bilgiler kategorisine yerleştirilmesine karşıdır. Buna göre böyle bir tasvir Gazâlî’nin 

nübüvvete atfettiği tabiatüstü karakteri zedelemektedir.124 Gazâlî, her ne kadar 

filozofların nebevi bilgiyi rüyada görülen şeyler kategorisinde değerlendirmelerine karşı 

 
122 Gazâlî, el-Maksadü’l-Esnâ fi Şerhi Me‘ânî Esmâillâhi’l-Husnâ, ed. Fadlou Shehadi, 

Beyrut: Dâru’l-Meşrık, 1971, s. 158. 

123 Terkan, Çatışmanın Dinamikleri, s. 147. 

124 Terkan, Çatışmanın Dinamikleri, s.149.  



 

256 

 

çıksa da rüyada elde edilen bilgilerin peygamberliğin bir özelliği olduğunu nübüvvetin 

ispatı meselesini tartıştığı el-Munkız’da ortaya koymaktadır.125 

Gazâlî, Bâtınîlerin nübüvvetin mahiyeti hususundaki eleştirilerinden sonra 

Vahyi getiren Cebrâil ve Kur’an hakkındaki görüşlerini aktarır. Bâtınîlere göre Cebrâil 

peygambere fezâyan eden akıldan (faal akıl) ibarettir ve onun sembolüdür. Onun 

yukardan aşağıya inmek suretiyle bir yerden başka bir yere intikal eden 

kesîf/yoğun/maddî veya latîf/soyut/manevi bir hüviyetten mürekkep şahsiyeti yoktur.126 

Cebrâil’in mahiyet hakkındaki bu tasvir yine Fârâbî ve İbn Sînâ’nın Cebrâil hakkındaki 

düşünceleri ile mutabıktır. Bu iki İslam filozuna göre Cebrâil, kozmik akıllar dizisinin 

onuncusu olan ve kuvve halindeki insan aklının fiil haline gelerek bilgi üretmesini 

sağlayan Faal Akıl olarak tasavvur edilmiştir. Onlara göre kemal mertebesinde bulunan 

peygamber, uyanıklık halinde bile Faal Akıl (Cebrâil) ile ittisâl kurarak ondan aldığı 

sûretleri duyular âlemindeki örneklerle açıklar. Fârâbî ve İbn Sînâ’ya göre bazen 

“Vâhibü’s-suver” ve “Rûhu’l-kudüs” de denilen faal akıl (Cebrâil), asla maddî olmayan 

mufârık sûretlerden ibarettir.127 Filozofların bu Cebrâil tasviri sebebi ile bazı kelamcılar, 

Kur’an’dan bazı ayetleri Cebrâil’in hissedilir bir varlığının olduğuna dair delil getirerek, 

 
125 Gazâlî, el-Münkız, s. 599. 

126 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 46. 

127 Yusuf Şevki Yavuz, Zeki Ünal, “Cebrâil”, DİA, C. VII, s. 204.  



 

257 

 

filozofların Cebrâil’in hariçte bir varlığının olduğuna inanmadıklarını hatta melekleri 

inkâr ettiklerini ileri sürmüşlerdir.128  

Cebrâil’i peygamberin muhayyile gücü ile irtibat kurduğu “Faal Akıl” olarak 

tarif eden Bâtınîler, Kur’an’ı da peygamberin bu ittisalden elde ettiği külli manaları 

kendi ifadeleri ile tabir etmesi olarak yorumlamışlardır. Bu sebeple Kur’an’a 

“kelâmullah” denmesi mecazîdir. Çünkü Kur’an onlara göre peygamber tarafından 

terkip edilmiştir. Allah’ın kelamı değil, peygamberin kelamıdır. Allah tarafından 

peygambere feyezân eden/akan manalar basit/soyut manalardır, bunların harf ve sesten 

mürekkep bir terkibi yoktur. Bu manalar bâtınidir, zahirî değildir. Peygamberin 

ifadelerinin ise zahiri vardır bâtını yoktur.129 Gazâlî, Bâtınîlerin peygambere gelen bu 

kudsî manaların/vahiy peygambere ilk gelişinde (hulül) kemale ermediğini; anne 

karnındaki nutfe/spermin dokuz ayda kemâle erip bir insana dönüşmesi gibi, vahyin de 

Nâtık Resul’den Sâmit Esas’a intikaliyle kemâle ereceğini, bu tekâmülün ise bir 

şahıstan/Nâtık diğer bir şahsa intikal ederek devam edip yedinci kişide/Kâim son 

bulacağını iddia ettiklerini belirtir.130 Bu iddia Bâtınîlerin yedi devirde nâtıkların şeriatın 

zahirini ortaya koyması, bâtınî hakikatlerin ise gizli kalması (gizlilik devri), yedinci 

devrin imamı/Kâim zamanında ise bâtınî hakikatlerin ortaya çıkarak (keşf devri) 

risâletin sona ermesi olarak formüle ettikleri devrî tarih anlayışlarının vahiyle olan 

 
128 İbn Teymiyye, Der’u Teâruzi’l-Akli ve’n-Nakl, C. X, s. 217; Fahreddin er-Râzî, el-

Metâlibü’l-‘Âliye mine’l-İlmi’l-İlâhiyye, thk, Ahmet Hicâzî es-Sakâ, Beyrut: Dâru’l-

Kitabü’l-Arabî, 1987, C. VIII, s. 133, 135. 

129 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 46. 

130 Gazâlî, age, 2009, s. 46-47. 



 

258 

 

irtibatının ortaya konmasıdır.131 Ayrıca vahyin tekâmüle erme nazariyesinin bir 

peygamberle başlayıp sonraki devirlerde devam etmesi, bütün bu devirlerde görevli olan 

ve ilahî hakikatlerin bâtınını ortaya koymakla görevli imamların/sâmitlerin vahyin 

kemale ermesindeki rolleri ve yedinci devir olan Kâim Mehdi devrinde tekâmülün 

gereği olarak şeriatın zahirinin ortadan kalkmasının arka planını da ifade etmektedir.  

Gazâlî, nübüvvet konusunda Bâtınîlerin fikirlerinin, ifade şekli değiştirilerek 

felâsifeden ödünç alınan görüşler olduğunu iddia etmektedir. Bu görüşlere reddiyesini 

ise filozofların görüşlerini reddettiği yerlerde geniş bir şekilde ortaya koyduğunu 

belirtir.132 Gazâlî’nin Tehâfütü’l-Felâsife’yi yazdığı dönemde filozof unvanıyla 

tanınmış birisinin bulunmadığına göre onun Tehâfüt’te eleştiri konusu yaptığı kişilerin 

İhvân-ı Safâ ve İsmâilîler/Bâtınîler olduğu yönündeki kanaat,133 isabetli gözükmektedir. 

Tehâfüt’ün yirminci meselesinde ise Gazâlî, filozofların cismani haşri inkâr etmelerinin 

açık bir şekilde şeriatı ve peygamberi inkâr etmek anlamına geldiğini söylemektedir.134 

Ahirette yeniden dirilmenin/haşir ruhi olacağı hususunda ise Bâtınîler ile filozoflalar 

aynı görüştedirler. Ayrıca el-Münkız’da nübüvveti ispat ve nübüvvetin gerekliliğini 

ispat için ortaya koyduğu argümanlar, filozofların nübüvvet makamını hafife almaya 

yönelik takındıkları tavırları bertaraf etmeye yöneliktir. Filozofların peygambere 

uymayı bir tür taklit olarak görmeleri ve peygamberlerin getirmiş olduğu hakikatleri 

 
131 Bâtınîlerde “devrî tarih” formülasyonu için Bkz., Avcu, Horasan-Mâverâünnehir’de 

İsmâilîlik, s. 255-262; Tan, Haşşâşîliğin Tarihsel Arka Planı, s. 60-64. 

132 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s.47. 

133 Mahmut Kaya, “Tehâfütü’l-Felâsife”, DİA, 2011, C. XL, s. 313. 

134 Gazâlî, Tehâfütü’l-Felâsife, s. 444. 



 

259 

 

“hikmet ve maslahat” olarak niteleyerek, hikmet ehlinin ise hikmete/felsefeye uyarak 

hakikati takip etmesi gerektiği, bu sebeple peygambere tabi olmayı gereksiz görmeleri 

halkın imanının da zayıflamasına sebebiyet vermiştir.135 Nübüvvet makamını 

zedelediklerini iddia ettiği kişilerin şüphelerini bertaraf etmek için kolları sıvadığını 

ifade eden Gazâlî, bu kişileri sayarken filozoflarla Bâtınîleri beraber zikretmektedir. 

Gazâlî, nübüvvet meselesinde toplumun fesada gitmesinin müsebbibi olarak filozofları 

görmektedir; filozofların suç ortağı ise onların mantıki argümanlarını kullanarak naslara 

aykırı bir peygamber profili ortaya koyan Bâtınîlerdir.  

Gazâlî, Bâtınîlerin devrî tarih anlayışlarındaki yedi devirden oluşan insanlık 

tarihinin peygamberlerle olan ilişkisini imamet-nübüvvet bağlamında aktarır. Buna göre 

Hz. Âdem yedi devrin ilk peygamberi/Nâtık’tır. Hz. Muhammed 

peygamberlerin/nâtıkların sonuncusudur. Her peygamber için bir Sûs (kök, huy, tabiat) 

/Esâs/Vasî/Sâmit vardır. Hz. Âdem’in Sûs’u Hz. Şit, Hz. Muhammed’in Sûs’u ise Hz. 

Ali’dir. Yediye taksim edilen her bir devirde altı imam gelmektedir. Hz. Muhammed 

döneminin son imamı Muhammed b. İsmail’dir. Her bir peygamberden sonra gelen 

peygamber, önceki peygamberin şeriatını neshetmektedir. Buna göre Muhammed b. 

İsmâil ile Hz. Muhammed’in şeriatı da neshedilmiştir.136 

Gazâlî’nin nübüvvetin hakikati hususunda felasifeye ve Bâtınîlere yönelltiği 

temel eşeştiri nübüvvetin, Allah tarafından tayin edilen kişinin hiçbir aracıya ihtiyaç 

duymadan bizatihi Allah’la irtibat kurduğu kişinin temsil ettiği makam olmasıdır. 

Felesife ve Bâtınîlerin nübüvveti aklî olarak izah etmek için teorileştirdikleri Faal 

 
135 Gazâlî, el-Münkız, s. 602-603. 

136 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 47-48; a. mlf, Bâtıniliğin İçyüzü, s. 26-27. 



 

260 

 

Akıl’la peygamberin kurduğu ilişki Gazâlî’ye göre akıl üstü olan vahiy ve nübüvvet 

makamını zedelemektedir.  

 

2.3. Gazâlî’nin Bâtınîlerin Ahiret Anlayışlarına Eleştirisi 

 

Kıyametin kopması, hesabın görülmesi ve hesap sonrası ebedi hayatın başlaması 

şeklinde üç merhalede ele alınıp incelenen ahiret hayatı,137 tamamen gaybî ve müteşâbih 

bir alandır. Bu yüzden ahiret, aklın değil, imanın bir konusudur.138 Nitekim, Allah’a 

iman ile ahirete iman birçok ayette birlikte zikredilmiş ve ahireti inkâr edenlerin Allah’ı 

da inkâr etmiş olacakları vurgulanmıştır.139  

Bâtınîlerin muhtelif kollarının birbirinden farklı ahiret telakkileri bulunmaktadır. 

Ancak Bâtınîlerin ahiret telakkileri Kur’an’da tasavvur edilen ahiret mefhumuyla 

 
137 Fahreddin er-Râzî, Mefâtihu’l-Gayb, Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1981, C. I, s. 16. 

138 Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 359. 

 Burada ahiret hayatının akli olmayacağı yargısı rasyonel olmayacağı anlamına 

gelmemektedir. İman konusu olması Allah’a güven duyulmasının neticesidir. Bu güven 

ahiret inancınını rasyonel olmaktan çıkarmaz. Nitekim Mâtürîdî, Bakara 2/4. Ayetini 

tefsirinde “Yine onlar ahirete de kesin olarak inanırlar.” mealindeki ayette ifade edilen 

“yûkinûn/îkân” lafzını “ilim” olarak tefsir etmiştir. Kişi yakinen bildiğinde/ilim tasdik 

edeceğini vurgulayan Matürîdî, ahirete imanın bilgiye dayalı tasdik olduğunu 

vurgulamıştır. Matürîdî, Te’vîlâtü Ehl-i’s-Sünne, C. I, s.374. 

139 Nisâ 4/38; Ra’d 13/5. 



 

261 

 

bağdaşmamaktadır.140 Felsefecilerin ahiret anlayışlarıyla mutabakat arz eden Bâtınî 

ahiret telakkisi, temelde gnostik doktrinlere dayanmaktadır. Gazâlî’nin Bâtınîleri ahiret 

meselesinde eleştirme sebebi, İslam inanç esaslarından biri olan ahiret hayatının varlığı 

ve bu hayatın keyfiyetine dair gaybî hakikatleri te’vil ederek farklı bir mecraya sevk 

ettikleri iddiasına dayanmaktadır.  

Gazâlî, Bâtınîlerin kıyamet hadisesini inkâr ettikleri düşüncesindedir. Bâtınîlere 

göre Dünya’da gözlenen bu nizam; gece ile gündüzün birbirini takip etmesi, insanın 

spermden, spermin de insandan meydana gelmesi, bitki ve hayvanların yaşam ve 

ölümleri hiçbir kesintiye uğramadan devam edecektir. Göklerin ve yerin cisimlerinin 

yok olup gitmesi söz konusu değildir. Bâtınîler, kıyameti, imamın ortaya çıkmasının bir 

sembolü olarak zamanın sahibi/Kâimü’z-Zâman’nın kıyamı olarak te’vil 

etmektedirler.141 Gazâlî’nin burada Bâtınîler hakkında kullandığı ifadeler el-Münkızü 

mine’d-Dalâl’de Dehrîler için kullandığı ifadelerle örtüşmektedir. el-Münkız’da 

Dehrîler’i zındıklar olarak niteleyen Gazâlî, onların da bu dünyanın sonsuzluğuna 

inandıklarını belirtmektedir.142 Sonuç olarak Gazâlî bu iddialarıyla Bâtınîleri Dehrî/ 

Materyalistler’le aynı görüşe sahip olmakla itham etmektedir. Dehrîler ise hem 

peygamberleri hem de onları gönderen Allah’ı inkâr etmektedirler.143 

Gazâlî, Bâtınîlerin ahiret ile ilgili peygamberlerden gelen haberleri de inkâr 

ettiklerini iddia eder. Gerek cesetlerin tekrar diriltilmesini gerek cennet-cehennem gibi 

 
140 Öztürk, age, 2014, s. 360.  

141 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 49. 

142 Gazâlî, el-Münkız, s. 584. 

143 Gazâlî, İslâm’da Müsamaha, s. 28.  



 

262 

 

ahiret hayatına ait unsurları kabul etmediklerini belirtir. Meâd/ tekrar dirilişi her şeyin 

aslına dönüşü olarak te’vil eden Bâtınîler, insanın cismani ve ruhani âlemden müteşekkil 

olduğunu belirtirler. İnsanın cismi dört karışımdan (kan, balgam, sarı safra ve kara safra) 

mürekkeptir. İnsan cisminin çözülmesi ise bu dört karışımdan her birinin yüce tabiatlara 

dönüşmesidir ki; bu yüce unsurlar da ateş, toprak, hava ve sudur. İnsanın ruhani âlemi 

ise, idrak edici nefsidir. Bu nefis, hevâ ve hevesine karşı durmak suretiyle ibadetlere 

devam ederek kendisini tezkiye eder ve hidayete ulaştıran imamların marifet ve 

ilimlerinden istifade ederse cesetten ayrılarak aslî vatanı olan ruhani âleme rücu eder. 

Kur’an’da “Ey huzura ermiş nefis rabbine dön!” (el-Fecr 89/27) mealindeki ayet ile 

delillendirilen bu ricat/dönüş cenneti ifade etmektedir.144 

Nefsin kemâle ermesinin ölümle gerçekleşebileceğini savunan Bâtınîler, ölüm 

vesilesiyle nefislerin ceset ve cismani âlemin baskısından kurtulacağını iddia ederler. 

Nefisler için esas gıda ilimdir. Eğer bu ilme nüfuz ederse kemâle erer ve kurtulur. 

İmamlardan elde ettiği ilim ve onların irşadına tabi olmak suretiyle ruhani ilimleri alma 

kabiliyeti artan nefis cesetten ayrılma esnasında kemâle erer ve birtakım gizlilikler ona 

aşikâr olmaya başlar. Nefis, duyular âleminden uzaklaştıkça ruhani ilimleri alma 

kabiliyeti güçlenir. Nasıl ki uyku halinde ruhi dinginlik sebebiyle nefis gayb âlemine 

muttali olur ve istikbalde olacakların şuuruna ulaşırsa aynı şekilde ölümle de hiçbir 

beşerin idrak edemeyeceği hakikatler ortaya çıkar. Bu hal ise sadece amelî ve ilmî 

riyazâtın kudsîleştirdiği nefislere ait bir meziyettir.145 

 
144 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 49-50. 

145 Gazâlî, age, s. 50. 



 

263 

 

         Bâtınîlerin, cehennemi masum imamın irşadından yüz çevirerek, tabiat âleminde 

bilinmez ve ters yüz olmuş halde kalan nefislerin ebedi olarak kalacakları yer olarak 

te’vil ettiklerini aktaran Gazâlî, bu durumun tenasüh yoluyla gerçekleşeceğini belirtir. 

Bu nefisler bir bedenden diğerine geçmek suretiyle daima elem ve acı çekmeye devam 

edecekler.146 Yani bu cismani âlemde kalmak nefislerin cehennemde kalması demektir.  

Bâtınîlerin kıyamet ve ahiret düşüncelerinin bizatihi felâsifenin görüşleriyle 

örtüştüğünü söyleyen Gazâlî, filozofların Bâtınîlerin mezheplerini desteklediğini 

belirtmektedir. Bâtınîlerin mezheplerinin zahirde Râfızîlik ve Şia bâtında ise filozof ve 

düalistlerin görüşleriyle mutabık olduğunu belirten Gazâlî, Ahiretle ilgili yaptıkları 

te’villerle asıl hedeflerinin, halkın zihninden şeriatın zahirine olan inancı sökerek 

onlardaki korku ve ümit hissini dumura uğratmak olduğunu iddia eder.147 

       Gazâlî’nin ahiret hayatı ve cismani haşir konusunda filozoflara olan eleştirisi ile 

Bâtınîlere eleştirisi arasında bir paralellik olduğu gözlenmektedir. Tehâfütü’l-

Felâfise’nin yirminci meselesinde filozofların cismani haşri inkâr ettiklerini, bunun ise 

onların küfrüne sebep olduğunu bazı naklî ve akli argümanlar ortaya koyarak 

delillendirmeye çalışır.148 Gazâlî’ye göre nefsin ölümsüzlüğü kabul edilmeden ahiret 

anlaşılamaz. Fakat bunun akılla bilinebileceği tezini Gazâlî kabul etmemektedir. Ona 

göre gerek ruhani gerekse cismani zevk ve azabın vuku bulması imkânsız değildir. Bu, 

aklen mümkün olduğu gibi ayet ve hadislerde buna delalet eden birçok nas vardır.149 

 
146 Gazâlî, age, s. 50-51. 

147 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 51. 

148 Gazâlî, Tehâfütü’l-Felâsife, s. 410-442. 

149 Gazâlî, age, s. 420. 



 

264 

 

İhyâ’da ahiretle ilgili hususları sem’iyyât olarak takrir eden Gazâlî, haşir-neşir, münker 

ve nekir sualleri, kabir azabı, sırat, mizan, cennet ve cehennem gibi hususlar hakkında 

varit olan nasları delil göstererek bunların birer akait meselesi olduğunu ve bu hususlara 

iman etmenin lüzumuna vurgu yapar.150 Ancak felâsifenin ahiret hakkında varit olan her 

şeyi te’vil ettiklerini belirten Gazâlî, filozofların ahiretteki azap ve lezzetleri akli ve 

ruhani elem ve lezzet olarak yorumladıklarını belirtir. Cesetlerin tekrar dirilişini inkâr 

ederek sadece ruhların baki kalacağına inandıklarını, bu şekilde ruhun azap veya nimet 

içince yaşayacağını, bunun ise duyusal olarak hissedilemeyeceğine inandıklarını 

belirtir.151 Gazâlî’nin tenkidine göre, filozofların haşir konusunda yaptıkları hata, hem 

Kur’an metninde hem de nebevî haberlerde açıkça ortaya konulan cismani diriliş, 

mükâfât ve cezanın te’vil edilerek dinin temel bir ilkesini çiğnemiş olmalarıdır.152 

Gazâlî Faysalü’t-Tefrika adlı eserinde ise ahirette cismani haşir ile ilgili birçok ayet ve 

hadisin olduğunu ve bunların te’vil götürmeyecek derecede açık olduğunu belirtir. 

Filozofların da bu hususta te’vile yer olmadığını itiraf ettiklerini vurgulayan Gazâlî, ruhi 

haşri halk tabakasının anlayamadığı için cismani haşrin naslarda vurgulandığını iddia 

ettiklerini belirterek filozofların dilinden “Halk, akli (ruhi) haşri anlama kabiliyetinde 

değildir. Hâlbuki cismani haşra inanmalarında onlar için fayda vardır.” ifadelerini 

aktarır. Ancak böyle bir varsayım Gazâlî’ye göre kesin olarak batıldır, bu Hz. 

Peygamberi açıkça tekzip etmektir.153 el-İktisat’ta cismani haşrin mümkün olduğuna 

 
150 Gazâlî, İhyâ, C. I, s. 152-153. 

151 Gazâlî, İhyâ, C. I, s. 139. 

152 Terkan, Çatışmanın Dinamikleri, s. 152. 

153 Gazâlî, İslâm’da Müsamaha, s. 47. 



 

265 

 

dair akli delile de yer veren Gazâlî, ilk yaratmaya dair delillerin tekrar yaratma/haşir 

için de delil teşkil edeceğini belirtir. Haşir, yeniden yaratmadır (iade). Bunun ilk 

yaratmadan bir farkı yoktur. Varlıkları ilk olarak yaratmaya gücü yeten bir varlığın 

tekrar yaratmaya da gücü yetmektedir. Bu mantıki tahlili “De ki, onu ilk yaratmış olan 

tekrar diriltecektir.” (Yasin 36/79) ayeti ile delillendirir.154 

Gazâlî, filozoflar tarafından delil olarak kullanılan ve ahiretteki sevap ve cezanın 

ruhen hissedileceği fikrinin ayrılmaz unsuru olan “ruhun baki kalması” görüşünün 

tutarsız olduğunu belirtmektedir. Ruhun “Rabb’in emri” olmasının onun bekasına 

delalet etmeyeceğini iddia eder. Ruhun “Allah’ın emri” olması, kaynağının Allah’tan ve 

dönüşünün de Allah’a olması anlamına geldiğini belirtir.155 Netice olarak Gazâlî’ye göre 

filozofların ahiret hususundaki konumları Gazâlî’nin din anlayışı açısından, dinin en 

temel hususlarından birini inkâr etmek anlamına gelmektedir.156 Hissî zevk ve acıları 

nefyederek meâdın/ahiretin akli bir düzlemde anlaşılmaya çalışılması bir tür 

zındıklıktır.157 Ahiretteki iyilik açısından kulların hallerinin nasıl ıslah olacağı hususunu 

en iyi bilen kişi, Hz. Peygamber’dir. Ahiret hususunda neyin yarar neyin zarar 

sağlayacağı tecrübeyle bilinemez. O âlemden gelip de oradaki ahvali bize aktaran bir 

gözlemci de yoktur. Bu durum akli kıyasla da tespit edilemez. Akıl ahireti idrakten 

acizdir. Bütün âkıllar, aklın ölümden sonrasına dair bir bilgiye götüremediği hususunda 

müttefiktir. Onlar bu hususların ancak peygamberlik nuruyla bilinebileceğini hep 

 
154 Gazâlî, İtikadda Orta Yol, s. 175. 

155 Gazâlî, İhyâ, C. I, s. 77; Terkan, Çatışmanın Dinamikleri, s. 154. 

156 Terkan, age, 2007, s. 154. 

157 Gazâlî, İslâm’da Müsamaha, s. 48. 



 

266 

 

birlikte kabul etmişlerdir. Peygamberlik nuru ise akıl gücünün ötesinde bir güçtür. Bu 

güç sayesinde geçmiş ve geleceğe dair, akli yöntemlerle üzerinde konuşmanın mümkün 

olmadığı metafizik varlık sahası (emru’l-gayb) idrak edilir. Bu hususta velî kullar ve 

ilimde derinleşerek peygamberlik makamından bir şeyler elde etmeye çalışan ulemâ 

hemfikir olduğu gibi önceki filozoflar da aynı fikirlere sahiptirler.158 Ancak bazı 

filozofların âlemin yaratıcısını, nübüvvet ve peygamberi kabul etmelerine rağmen şerî 

naslara aykırı düşen birtakım inançlara sahip oldukları belirten Gazâlî, onların tekfir 

edilmesinin sebebini de peygamberi hakikati tam anlatamamakla itham etmelerine 

bağlar. Onlara göre peygamber haklıdır; söylediği sözde insanların salahını murat 

etmiştir. Fakat insanlara gerçeğin anlatılması ve onların da bunu anlamalarının güçlüğü 

hatta imkânsızlığı sebebi ile hakikati anlatmaya muktedir olamamıştır.159 Gazâlî’nin, 

Peygamberi hakikati anlatmaya gücü yetmemekle itham edenlerin filozoflar olarak 

tasrih ettiği bu ifadeler, Fedâihu’l-Bâtıniyye’de Bâtınîlerin nasların zahirini inkâr ederek 

te’vil etmeleri sebebi ile tekfir edilmesi ile aynı kapıya çıkmaktadır. Zira burada da 

Gazâlî, Bâtınîlerin peygamberleri hakikati anlatmakta sıradan insanların/avam 

yetersizlikleri sebebi ile somut ve zahirî bir formda anlatmak zorunda kaldıklarını iddia 

ettiklerini belirtir.160 

Gazâlî, “gayb âlemi” ismini verdiği metafizik alanı akli muhakemenin idrakine 

tamamen kapatmıştır. Bu sebeple metafizik üzerine aklın mantıki tahlillerle öngörüde 

 
158 Gazzâlî, Kelam ve Halk, çev, Mahmut Kaya, M. Cüneyt Kaya, İstanbul: Klasik, 2018, 

s. 67.  

159 Gazâlî, İtikadda Orta Yol, s. 201. 

160 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s.138-139. 



 

267 

 

bulunmasını bu sahanın bilgisine sahip olmada tek otorite olarak kabul ettiği 

peygamberlik makamına161 müdahale olarak yorumlamıştır. Filozofların ve Bâtınîlerin 

ahiret hususunda gerek nasları te’vil ederek gerek bir takım mantıki çıkarımlar yaparak 

ortaya attıkları teorileri reddeden Gazâlî, her iki grubu da tekfir etmiştir. Tehâfüt, el-

Münkız, İhyâ vd. eserlerinde nübüvvet ve ahiret hususlarında filozofların tekfirinin veya 

zındıklıklarının sebebi olarak gördüğü meseleleri Fedâihu’l-Bâtıniyye’de Bâtınîlere 

atfetmiştir. Bu da göstermektedir ki, Gâzâlî’nin filozofları reddetmesinin asıl hedefi 

Bâtınîlerin fikrî argümanlarını çürüterek onları bertaraf etmektir.  

Gazâlî, Bâtınîlerin te’vil yolu ile ortaya koydukları cennet-cehennem 

tasvirlerinin Kur’an’a taban tabana zıt olduğunu, onların cennet-cehennem 

tasavvurunun bir iki defa bile olsa, hatta kinaye yoluyla bile Kur’an’da geçmediğini 

belirtmektedir. Bilakis cennet-cehennem ve buralardaki ceza ve mükâfatın hiçbir 

tereddüde mahal olmayacak şekilde sarih ifadelerle beyan edildiğini belirtir. Şeriat 

sahibinin bu hususlarda tamamen zahirî/literal manayı kastettiğini bunun aksi te’villere 

gitmenin şeriatı inkâr etmek olduğunu iddia eder. Bu sebeple Bâtınîlerin meâd/ahiret 

hususundaki görüşleri hususunda onları mutlak tekfirle suçlar.162 

Ancak Gazâlî, ahiret hayatı ile ilgili bilgiler aktardığı bazı eserlerinde her ne 

kadar Bâtınîler ve filozofların görüşleriyle birebir mutabakat arz etmese de cennet ve 

 
161 Gazâlî, el-Münkız, s. 599. 

162 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 137. 

“Birebir mutabakat arz etmese de” dememiz, Gazâlî, cennet ve cehennemde ruhi 

mükâfat ve cezayı kabul etse de Bâtınîler ve filozofların aksine maddi mükâfat ve azabı 

onlar gibi tamamen reddetmemektedir.  



 

268 

 

cehennemdeki ruhi mükâfat ve cezayı kabul ettiği görülür. Mizanü’l-Amel adlı eserinde 

ahiret hususunda insanların dört gruba ayrıldıklarını belirten Gazâlî, filozofların “akli 

lezzetler” dedikleri cennet ahvalini, kendisine bağlı bazı sûfîlerin “Allah yoluna giren 

kişi, dünyada olduğu halde cenneti görür. Firdevs-i Â’la onunla beraberdir” ifadeleri ile 

kabul ettiğinin işaretlerini verir.163 Gazâlî’nin burada cennet tasviri ile ilgi verdiği 

bilgiler, Bâtınîlerin ilim yolu ile elde edilen ruhi tekâmülü hatırlatır cinstendir. Onun 

“her şeyin saadeti ve lezzeti hususi kemâle ulaşmaktır; insan için özel/hususi kemâlât 

ise kişinin akli hakikatleri idrak etmesidir.”164 ifadesi Bâtınîlerin cennet tasvirleriyle 

benzerlikten de öte birebir mutabakat arz ermektedir. 

Cevâhiru’l-Kur’an adlı eserinde de cenneti, avamın ve havâssın cenneti olarak 

ikiye ayıran Gazâlî, maddî lezzetlerden oluşan nimetlerin avama, yani sıradan insanlara 

hitap ettiğini; seçkinlerin cennetinin ise marifetullah olduğunu belirtir. Gazâlî, Fâtiha 

Suresi’nin bütün cennet kapılarının anahtarı olduğuna ilişkin bilgiler aktarırken her bir 

cennet kapısından maksadın marifet bahçelerinden bir bahçe oluğu yönünde bir te’vile 

başvurur. “Arifin ruhunun marifet bahçesinde bulduğu ferahlığı, yeme-içme ve cinsel 

arzusunu gidermek için cennete giren kişinin ruhundan daha düşük sanma!” ifadeleri 

cennet hayatında ruhi zevkin varlığından öte, asıl olanın ruhi mükâfat olduğunu 

göstermektir. Fâtiha suresinin manasının sekiz cennetin kapılarına işaret ettiğini belirten 

Gazâlî, muhatabının kalbinin buna inanmakta güçlük çekip bir çare aramak durumunda 

kaldığında ise “Cennetin zahiri manalarını bir tarafa bırak!” ikazında bulanarak, açık bir 

 
163 Gazâlî, Mizânü’l-Amel, thk, Süleyman Dünya, Mısır: Dâru’l-Meârif, 1964, s. 196. 

164 Gazâlî, age, s. 195. 

 



 

269 

 

şekilde zahiri ve bâtınî ceza ve mükâfatın olabileceğine, hakiki mükâfatın ise “marifet” 

olarak adlandırdığı manevî bir hal olduğuna işaret eder. Arifin ulaştığı hakiki cennetin 

Firdevs cennetinde meleklerle beraber olmak olarak yorumlayan Gazâlî, meleklerin ise 

yeme, içme ve cinsel hayata ihtiyaçları olmadığını belirtir. Maddi cennet hayatını 

değersiz gören Gazâlî, arif olanların ise marifet cennetinin sekiz kapısının onlara 

açıldığında kesinlikle ahmakların/safların cennetine165 iltifat etmeyeceğini iddia eder ve 

şu değerlendirmede bulunur. “Yeme, içme ve cinsel arzular hayvanlarda insandan daha 

fazladır. Eğer sen hayvanların arzularına ortak olmanın, rububiyet makamına ulaşmakla 

Rabb’in cemalini seyretme makamına ulaşan meleklerin sevinç ve mutluluğuna ortak 

olmaktan daha fazla elde edilmeye layık olduğunu düşünüyorsan sapkınlığın, cehaletin 

ve ahmaklığın ne kadar büyük, himmetin ise ne kadar zayıftır.”166 Marifet cennetinin 

sonu olmadığını ifade eden Gazâlî, insanlar nazarında bilinen cennetin cisimlerden 

yaratılmış olması sebebi ile sonlu olduğunu belirtir. Bu sebeple daha değerli ve üstün 

olan marifet cennetinin değersiz olan maddi cennetle değiştirmenin kişi cennetlik olsa 

 
165 Gazâlî maddi cenneti ahmakların/safların sahip olduğu nimetler olarak 

değerlendirirken “Gerçek şu ki cennet ehlinin çoğu ahmaktır.” mealinde bir hadise 

dayanır. Molla Aliyyü’l-Kârî’nin mevzu/uydurma olarak nitelediği bu hadis (Bkz., Ali 

el-Kârî, el-Esrâru’l-Merfû‘a fi’l-Ahbâri’l-Mevzû‘a, thk, Muhammd es-Sabbâğ, Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 1971, s.103.) hakkında yorumlar için bkz. Öztürk, Kur’an ve Aşırı 

Yorum, s. 391. 

166 Gazâlî, Cevâhiru’l-Kur’an, s. 71-72; a. mlf, Kur’an’ın Cevherleri, çev, Ömer Türker, 

İstanbul: Hayykitap, 2014, s. 87-88. 



 

270 

 

bile ahmaklık olduğunu iddia eder.167 Diğer bir risalesinde de Gazâlî iki türlü cennet 

olduğundan bahseder; “bil ki cennet iki tanedir: ertelenen cennet, hemen verilen cennet; 

ertelenen cennet ahiretteki sevap ve nimetlerdir. Hemen verilen cennet ise hizmet zevki, 

çokça ibadet ve riyazet, bütün ilişkilerinde dünyayı terk etmek ve yüce Allah dışında 

her şeyden vazgeçmektir.”168 Dünyadaki cennet olduğu anlaşılan bu halin tekâbül ettiği 

durum “marifetullah”dır.  

Gazâlî’nin resmettiği bu cennet tasvirine göre, cenneti maddi nimetlerin ve 

hazların tadıldığı bir mekân olarak tasavvur edenler, esenlik sahibi ve cennet ehli olan 

ahmaklara/saf kişilere tekabül etmektedir.169 Cennetin gerçek mana ve mahiyetini 

marifetullah olarak telakki edenler ise havâssı temsil etmektedirler.170 Özellikle 

“marifetullah cenneti” şeklindeki bir cennet tasavvuru, Bâtınîlerin daima vurguladıkları 

ve “bâtınî hakikatler” olarak serdettikleri iddialarının Gazâlî yorumudur. 

Gazâlî, bazı eserlerinde de cennetin hissî, hayâlî ve akli olmak üzere üç kısma 

ayrıldığını ve bunların pekâlâ mümkün olduğu için tasdik edilmesi gerektiğini 

belirtmektedir.171 Yine cehennemdeki azabı da üç kategoriye ayıran Gazâlî, bunlara 

“ruhani cehennem” adını verir. Ruhani cezanın bedenî cezadan daha şiddetli olduğunu 

belirten Gazâlî, bunlardan ilkinin, kişinin bedenî istek ve arzularına yenik düşerek elde 

 
167 Gazâlî, age, s. 81. 

168 Gazâlî, Risâle fi Marifetullah/ Allah’ı Bilmek, Üç Risale içinde, thk., Mahmud 

Hamdi Zakzuk, çev, Âdem Yerinde, İstanbul: Mana Yayınları, 2017, (c), s. 41. 

169 Gazâlî, Kur’an’ın Cevherleri, s. 88. 

170 Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 392. 

171 Gazâlî, age, el-Maznûnübih alâ ğayri Ehlih, s. 277-379.  



 

271 

 

ettiği nimetlerden ve arzulardan mahrum kalması; ikincisinin kişinin yapmış olduğu 

çirkin davranışların ifşa edilmesi sebebiyle ahirette mahcup olması; üçüncüsünün ise 

Allah’ı görmekten mahrum kalma ve o saadete kavuşmaktan ümitsizliğe düşmesi olarak 

yorumlar. Gazâlî ruhani azabı “Öyle bir ateştir ki yüreklere işler.” (Hümeze 104/7) 

ayetiyle delillendirir.172 Ruhani azabın ahiretteki şeklini bu şekilde izah eden Gazâlî, 

ayrıca dünyada da ruhani bir azabın olduğunu belirtir. Buna göre, iman hakikatlerini 

inkâr eden kişi daha dünyada iken can çekişir halde olduğunda yanıldığını anlar ve inkâr 

ettiği gerçekleri gözleriyle görür. O zaman inkâr etmenin verdiği vicdan azabı vücut 

azabından ve sekerât sıkıntısından daha şiddetli olur.173  

        Gazâlî, kabir azabının da ruhani tarafının olduğunu vurgular; dünya hayatında 

işlemiş olduğu kötülüklerin ahirette başına ne türlü felaketler açacağını anlayan kişi, 

gerek bu endişenin verdiği psikolojik sıkıntıyı gerekse dünyada bıraktığı sevdiklerinin 

hasretini çekmeye başlar.174 Kabir azabı ile ilgili hissî cazaları bâtınî bir te’vile tabi tutan 

Gazâlî, haberde varit olan kâfirin kabirde kendisine yılan, ejderha gibi ürkütücü 

 
172 Gazâlî, Kimya-yı Saadet, çev, A. Faruk Meyan, İstanbul: Bedir Yayınevi, 1979. s. 

68-72; a. mlf. el-Erba‘în fi Usûli’d-Din, Dımaşk: Dâru’l-Kalem, 1999, s. 280; a. mlf. 

Risâle fi Marifeti’n-Nefs/Nefsi Bilmek, Üç Risâle içinde, thk, Mahmud Hamdi Zakzuk, 

çev, Âdem Yerinde, İstanbul. Mana Yayınları, 2017, (d), s. 79-84. 

173 Gazâlî, age,1999, s. 70; a. mlf, Dinde Kırk Prensip, çev, Abdülhalik Duran, İstanbul: 

Hikmet Neşriyat, 2004, s. 96. 

174 Gazâlî, age, 1999, s. 287. 



 

272 

 

mahlûkların musallat olmasını; dünya sevgisi, kin, haset, riyâ, kibir vs. gibi kötü 

ahlaklardan husûle gelen pişmanlık olarak yorumlar.175  

Gazâlî İhya’da tamamen cismani bir cennet ve cehennem hayatından176 

bahsetmesine rağmen diğer birçok eserinde uzun uzadıya ruhani cezâ ve mükâfat 

üzerinde durmuştur. Ona göre bedenin cennet ve cehennemi olduğu gibi kalbin de 

cennet ve cehennemi vardır. Gazâlî bu iddiasını eserlerinde birçok ayet ve hadisin 

te’villerini yaparak delillendirme cihetine gitmeyi ihmal etmemiştir.177 Gazâlî, 

eserlerinde uzun uzadıya ruhi azap ve mükâfatın tasvirlerini anlattıktan sonra cismani 

azabın da varlığını ikrar eder. “Bunların tamamı, hissî ve bedenî azapların öncülleridir, 

bununla birlikte bedenî azap da vardır. Bu sebeple ayet ve hadislerde haber verilen ahiret 

hayatı haktır, takdir edilen zamanda meydana gelecektir.178 

Netice olarak, Gazâlî, cennet ve cehennemin soyut hazlardan ve elemlerden 

ibaret olduğunu; ancak sıradan insanların bunu kavrama kabiliyetinde olmadıkları için 

Kur’an’da onlar için maddi ve anlaşılabilir bir cennet ve cehennem tasviri yapıldığını 

iddia edenlerin nasların zahirini reddettikleri için küfürlerine hükmetmiş; ancak aynı 

iddiaları zımnen kendisi de savunmuştur. Bu sebeple kendisi de Bâtınîlikle suçlanmıştır. 

 
175 Gazâlî, el-Erba’în, s. 273-274. 

176 Gazâlî, İhyâ, C. V, s. 210-232. 

177 Gazâlî, age, Risâle fi Marifeti’n-Nefs/Nefsi Bilmek, s. 78.  

178 Gazâlî, el-Erba’în fi Usûli’d-Din, s. 287. 



 

273 

 

İbn Teymiye, Gazâlî’nin birçok yerde Bâtınîlere muvafakat etmekle beraber onları tekfir 

ettiğini belirterek tutarsız davranmakla ithameder.179  

Gazâlî’nin ahiret hayatı ile ilgili nasları te’vil ederek vardığı sonuçlar Bâtınîlerin 

gnostik ahiret nazariyelerine benzemekle beraber, onlardan temelde ayrıldığı perspektif, 

her ne kadar bâtınî bir ceza ve mükâfatın varlığını ortaya koymaya çalışsa da zahirî 

manayı Bâtınîler gibi tamamen inkâr etmeyerek onların tahakkukunu her platformda 

vurgulamasıdır. Gazâlî’nin bu bakış açısı Bâtınî bilgi ve inanç anlayışının yerine nassın 

zahirini inkâr etmeden bâtınî mananın da varlığına inanan Sünnî tasavvufu ikame etme 

çabası olarak yorumlanabilir.  

 

2.4. Gazâlî’nin Bâtınîlerin İmamet Anlayışlarına Eleştirileri 

 

İmamet, bütün İslam mezheplerinin inanç konularında temel tartışma 

sebeplerinden biri olduğu gibi, Müslümanların farklı inanç gruplarına ayrılmalarının 

siyasi faktörlerinin de başında gelmektedir. Hz. Peygamberin vefatıyla onun 

peygamberliği son bulmamıştır; devlet başkanlığı/imameti ise bitmiştir. Din, 

Peygamberin kişiliğinde ebedi olarak temsil edilmekle beraber geçici olarak temsil ettiği 

makam olan yönetme/imamet makamı ise nihayete ermiştir. Bu nebevi tercübeye aykırı 

olarak Şia, devletin yönetimini/imamet inanç sisteminin bir parçası olarak kabul 

etmiştir.  Genel anlamda Ehl-i Sünnetin Şi’a eleştirisi, Şi’anın din ve devlet arasında 

 
179 İbn Teymiyye, Buğyetü’l-Mürtâd, s. 279. Gazâlî’nin Bâtınîlerden ve işrâkî 

filozoflardan etkilenmesi ve eserlerinde kullandığı Bâtınî te’vil tasvirlerinin bir 

değerlendirmesi için bkz., Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 389-394. 



 

274 

 

kurdukları bu özdeşliğe matuftur.180 Hiç kuşkusuz Gazâlî’nin de Bâtınîlerle 

mücadelesinin ve onlara yönelttiği eleştirinin ana unsurlarından birisi imamettir. 

Özellikle Gazâlî’nin hedef aldığı Nizârî İsmâilîlerin savunduğu temel doktrinlerden biri 

“masum imam” ve “talim” inancıdır. Alamut Bâtınîleri, arkasına sığındıkları “talim” 

inancıyla halkı kendi saflarına çekmeyi başardıkları gibi Selçuklu Devleti’nin siyasi 

egemenliği altındaki Abbâsî halifelerinin dini otoritesini de sarsmışlardı. Gazâlî, 

Bâtınîlerin görüşlerini iptal etmek ve zamanın meşru halifesinin/imamının el-Müstazhirî 

olduğunu ispat etmek için yoğun entelektüel çaba harcamıştır. Abbâsî halifeleri, hilafet 

makamının meşruiyetine Şiî cenahtan gelen itirazları bertaraf etmek için zaman zaman 

ulemânın desteğine başvurmuştur. Kendilerinin meşru halife olduğunu zamanlarının 

önde gelen âlimleri tarafından onaylatma ve Şiî imamet doktrinini geçersiz kılmak için 

müstakil çalışmalar yaptırmışlardır. Gazâlî’nin de bu projenin baş aktörlerinden biri 

olarak Bâtınî eleştirisi sınıfında yer alan eserlerinde asıl hedef aldığı husus imamet 

meselesi olmuştur. Fedâihu’l-Bâtıniyye’nin büyük bir bölümü Bâtınîlerin imamet 

anlayışlarını181 hedef almakla beraber el-Kıstasü’l-Müstakîm, Kavâsımü’l-Bâtıniyye 

gibi eserleri imamet teorisinin eleştirisine yoğunlaşmıştır. Gazâlî, Bâtınîlerin aklını 

kullanan insanların aralarındaki ihtilafın çokluğundan dolayı aldandıklarına 

inandıklarını, insanları aklın düşünce ve nazarının batıl olduğuna ikna etmeye çalışıp 

 
180 Şaban Ali Düzgün, “İmamet/Politik Teoloji”, Kelam El Kitabı, ed, Şaban Ali 

Düzgün, Ankara: Grafiker Yayınları, 2013, s. 469.  

181 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye’de Bâtınilerin itikatlarının temelinin re’yi reddetme ve 

insanları talime davet etme olduğunu belirterek kendisinin de bu düşünceyi reddetmekle 

meşğul olacağını belirtir. Bkz., Gazâlî, age, 2009, s. 45.  



 

275 

 

masum imamlarını taklit etmeye davet ettiklerini belirtir. Masum imamlarının bilgisinin 

zorunlu olarak doğruluğunun tespit edilemeyeceği kendilerine söylendiğinde, onların 

zanni delillerde de kullanılan bir takım akıl yürütmelere başvurarak cevap vereceklerini 

belirten Gazâlî, bu tür zanni bilgi ihtiva eden kıyas formlarının herhangi iki kişiye 

sunulduğunda bu hususta mutlaka birbirlerinden farklı düşüneceklerini belirtir.182  

        Gazâlî, kıyasın kesin sonuç veren modları/formları ile sonuç vermeyenleri 

arasındaki mantık kuralının ortaya konması için el-Kıstâsı’l-Müstakîm adlı eseri kaleme 

almıştır. Bu eserde mantığın kıyas formlarını bütün cihetleriyle ortaya koyan Gazâlî, 

Bâtınîlerin kıyası istismar ettiklerini ve yanlış kullandıkları iddia eder. Gazâlî’nin 

mezkûr eserlerinde Bâtınîlerin “talim” ve “masun imam” anlayışlarını hedef aldığı 

görülür. Hakikatin masum bir imamın talimi/öğretmesiyle bilinebileceği iddiasına 

dayanan “talim” doktrinine hiç katılmayan Gazâlî, “masum imam” fikrîne ise karşı 

çıkmamaktadır; fakat ona göre masum imam Bâtınîlerin iddia ettikleri gibi her devirde 

peygamber neslinden gelen kişi değil, bilgisi Allah tarafından gelen Hz. 

Muhammed’tir.183 Gazâlî’nin nazarında muallim-i evvel Allah, muallim-i sânî Cebrâil 

ve Muallim-i sâlis Hz. Peygamber’dir. Peygamber dışında insanları marifete götürecek 

birisi yoktur.184 Ona göre talim sadece Kur’an’dan yapılmalıdır.185 Gazâlî’nin 

Bâtınîlerin talim öğretilerini reddetmesinin akli bir etkeni de onun taklitten 

kaçınmasıdır. Ona göre peşinden gidilmesi akli bir zaruret olarak gerekli olan 

 
182 Gazâlî, Mi’yâru’l-İlm age, 2013, s. 350. 

183 Gazâlî,  el-Kıstâsü’l-Müstakîm, 160; a. mlf, el-Münkız, s. 591.  

184 Gazâlî, age, s. 50. 

185 Gazâlî, age, s. 48. 



 

276 

 

peygamberden başka hiçbir kimse yoktur. Kim olursa olsun peygamber dışında herhangi 

birisinin her dediğine diğer insanların neden ve niçinini sormadan kabul etmeleri Gazâlî 

nazarında doğru olmadığı gibi böyle bir davranış insanı dört ayaklılar seviyesine kadar 

indirip onun kişiliğini yok eder.186 

Bazı Bâtınîlerin imameti ispat hususunda talim metodunun akıl yürütmeye ters 

düşmesinden dolayı nassa tabi olma yolunu tutarak İmâmiyyenin peşine takıldıklarını 

belirten Gazâlî, mezheplerinin İmâmiyye mezhebine muhalif olduğu halde imamet 

hususunda nassa sarılmalarını eleştirir.187 Nassa sarılmalarının ciddi bir çelişki 

olduğunu belirten Gazâlî, akli istidlali yanılma riskinden dolayı kabul etmedikleri halde 

şüphenin çok daha fazla olduğu âhad haberlere sarılmalarındaki tutarsızlığa dikkat 

çekerek iddialarını nasla delillendirmek için bu hususta mütevâtir nas getirmeleri 

gerektiğini belirtir. Bu mütevâtir nassın her devirde masum imamın imametine bütün 

açıklığıyla delalet edecek derecede sabit olması gerektiğini belirten Gazâlî, bu şartların 

bir kısmını ilk asırlarda ispat etmiş olsalar bile ileriki asırlarda bunlardan birinin noksan 

olması durumunda davalarını ispat edemeyeceklerini belirtir.188 Diğer taraftan Hz. 

Peygamberin “Ben kimin mevlasıysam Ali de onun mevlasıdır.”, yine Hz. Peygamberin 

Hz. Ali’ye karşı “Senin benim yanımdaki konumun Harun’un Musa’nın yanındaki 

konumu gibidir.” şeklindeki ifadelerinin açık nas konumunda olmayan, farklı te’villeri 

 
186 Zerrinkub, Medreseden Kaçış, s. 125. 

187 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 121. 

188 Gazâlî, age, s. 122. 



 

277 

 

olabilecek manaları oluğunu belirten Gazâlî, bu delillerin imametin nasla tayinine 

yeterli olamayacağını iddia eder.189 

Hz. Ali nasla imam tayin edilmiş olsa bunun büyük bir topluluk karşısında 

yapılmış olmasının gerektiğine inanan Gazâlî, bu yönde tevatüre ulaşan bir haber 

olmadığını gerekçe göstererek Bâtınîlerin imamet konusunda nassa yaslanmalarını 

kabul etmez. Halifeliğin/imamet hafife alınacak ve gizlenecek bir husus olmadığını 

söyleyen Gazâlî, insanların imametten çok daha önemsiz hususlarda bile sükût 

etmediklerini belirtir.190  

İmamet polemiğinin birçoğunda olduğu gibi burada da Gazâlî, meseleyi kendi 

mezhep görüşü istikametinde değerlendirmektedir. Âdeta, bizim mezhebimizden (Ehl-i 

Sünnet) hiçbir kimse imametin nasla tayini görüşüne sahip olmadığına göre muhaliflerin 

iddiası geçersizdir. Zira, sayısal üstünlük Ehl-i Sünnetin elinde olduğuna göre muhalif 

fırkaların görüşleri daima şaz/marjinal olarak değerlendirilmiştir. Gazâlî’nin, “Onların 

‘imametin nasla olduğuna dair mütevâtir haber vardır’ iddialarının batıl olduğunun delili 

budur.”191 ifadesi; tevâtürü, Ehl-i Sünnetin tekelinde olan bir bilgi kaynağına 

dönüştürme çabası hissi verdiği gibi Sünnîlerin imamın tespiti hususundaki tayin 

anlayışını ispat etme gayretini yansıymaktadır. Gazâlî, Bâtınîlerin imametin nasla tayin 

edildiği hususundaki davalarını ispat etmeleri için öne sürdükleri naklî delilleri tevatür 

derecesine ulaşmadığı gerekçesiyle kabul etmeyerek imametin nasla tayininde tevatürü 

şart koşarken bu tevâtürün peygamberin gönderilişi, namaz, oruç, hac gibi meselelerin 

 
189 Gazâlî, age, s. 124. 

190 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 124. 

191 Gazâlî, age, s. 124. 



 

278 

 

sübutundaki gibi ilm-i zaruri ifade eden türden olmasını istemiştir.192 Diğer taraftan 

Bâtınîlerin imamlarının ismet sıfatına sahip olmadığını da imamların mucize 

gösterememelerini gerekçe göstererek reddetmiştir.193 Ancak peygamberin 

nübüvvetinin en büyük delili saydığı mucizelerin ispatında ise zaruri bilgi kaynağı olan 

tevâtürü şart koşmamıştır. Gazâlî, İmamın gerekliliğinin bile zaruri bilgiye 

dayanmadığını söylerken194 onun ispatı veya nasla tayini hususunda mütevâtir nas 

aramasının çelişkili olduğu açıktır. Gazâlî’nin Bâtınîlerin imameti ispatları hususundaki 

naklî delillerinde tevatürü şart koşması öte yandan Sünnî inanç sistemindeki bazı 

meselelerde tevatür şartı koşmadan kabul etmesi, bu ikilemi hangi gerekçe ile ispat 

ettiğini sorgulama zaruretini doğurmaktadır.  

Gazâlî’nin bu iddialarının hedefi imametin dinî olmaktan ziyade siyasi bir kurum 

olduğunun tespitine yöneliktir. Siyasi bir kurumun ise nasla tescillenmesi gereksiz bir 

durumdur. İmamet meselesinde Sünnî anlayıştaki de fakto durumun yani tayinin 

tescillenmesi adına Gazâlî, Bâtınîlerin imamette nassı gerekli görmelerini nassın bilgi 

değerinin en üst seviyesi olan mütevâtir/kesin durumuna yükselterek Bâtınîlerin 

iddialarını hükümsüz kılmaya çabalamıştır.  

 

2.4.1. Gazâlî’nin Bâtınîlerin Talim Fikrîne Eleştirisi 

 

 
192 Gazâlî, age, s. 121. 

193 Gazâlî, age, s. 94. 

194 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 129. 



 

279 

 

Gazâlî, Bütün ilimlerin objektifliğinin yegâne kıstası olarak gördüğü ve “Mantığı 

bilmeyenin ilmine güven olmaz.”195 diyerek ortaya atılan bir teorinin tutarlılığını 

kendisiyle belirlediği mantık ilmini Bâtınileri eleştirirken yegâne dayanak olarak 

kullanmıştır. Bâtınîlerin mezheplerinin hak/doğru olduğu yönündeki iddialarını 

temellendirirken mantığın kıyas prensibini kullandıklarını gören Gazâlî, gerek 

Bâtınîlerin teorilerinin tutarsızlığını ortaya koymak gerek bir bilginin sağlamlığını test 

etmek için mantık ilmini bütün bilgilerin mukaddimesi olarak görmüştür. Filozofların 

görüşlerini eleştirmeden önce onların ne dediklerini anlamak üzere Mâkâsıdü’l-

Felasife’yi telif eden Gazâlî, Bâtınîleri de eleştirirken aynı metodu kullanarak önce 

onların ne dediklerini beyan eder. Gazâlî, Bâtınîlerin “talim” düşüncelerini 

dayandırdıkları mantık örgüsünü şu şekilde özetler: onların iddialarına göre, eşyanın 

hakikatini bilen kişi Mısır’daki imamet makamının sahibidir. Halkın tamamının ona 

itaat etmesi ve dünya ve ahiret saadetine ulaşması için ondan öğrenmesi/talimi vaciptir. 

Olumlu veya olumsuz tasavvur edilen bir bilginin doğru veya yanlış olma ihtimali 

vardır. Doğru/hak bir tanedir, diğeri ise yanlıştır. Kişinin dünyasının ve ahiretinin 

düzeni için doğruyu yanlıştan ayırt etmesi zorunludur. Kişi, doğruyu ise ya kendi akli 

melekesi ile düşünerek bulur veya başkasının öğretmesi/talimi ile bulur. Gerçeğin akıl 

yürüterek istidlal yöntemiyle bulunması, farklı farklı fikirler ortaya çıkıp hakikatin 

karışmasına sebebiyet vereceğinden dolayı batıl olduğuna göre o halde hakikati zaruri 

olarak başkasının öğretmesi/talimi zaruridir.196 Gazâlî, Bâtınîlerin “talim” düşüncelerini 

 
195 Gazâlî, el-Mustasfâ, s. 10. 

 Mısır’daki Fâtımî imam kastedilmektedir.  

196 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 73; a. mlf, Kitab-ı Kavâsımu’l-Bâtınîyye, s. 38. 



 

280 

 

iki mukaddime/öncül ve netice ile mantıki formunu gösterir. Hasan Sabbah’ın 

Alamut’ta prensiplerini vazettiği, Bâtınîlerin “davet-i cedide” ismini verdikleri, basit 

mantık formüllerinden oluşan talim doktrinini, Alaadin Ata Melik Cüveynî’nin (ö. 

681/1283) Alamut yıkıldıktan sonra ele geçirdiği “Sergüzeşt-i Seyyidinâ” adlı Hasan 

Sabbah’a ait olduğu iddia edilen eserde de anlatılmaktadır.197 Bu eserde Hasan Sabbah, 

Allah’ı tanımanın akıl ve düşünce/nazar ile mümkün olmadığını ancak İmamın 

rehberliği/talimi ile mümkün olduğunu savunur. Çünkü dünyada yaşayan insanların 

çoğunda akıl ve dinî düşünce vardır. Eğer akıl, Allah’ı tanımada yeterli olsaydı, hiçbir 

akıl sahibi diğerinden farklı bir Allah mefhumuna sahip olmaz ve bu konuda görüş 

ayrılığına düşmezdi. Nazar ve istidlalle ulaşılan öğretim, itiraz ve inkâr yolunu açık 

tutar. Akıl din için kâfi değildir. Bundan dolayı insanların her devirde bir imamın 

gözetiminde dini öğrenmeleri/talim şarttır.198 Hasan Sabbah’ın Allah’ı tanımada aklı 

yetersiz gördüğüne dair ortaya attığı diğer bir mantıki kanıt da muhaliflerine sorduğu 

“Akıl yeterli midir, yetersiz midir?” sorusudur. Onun bu soruya verdiği cevap şöyledir: 

“Eğer akıl Allah’ı tanımada yeterli olsaydı, akıl sahibi olanların bazılarının onu inkâr 

etmemesi lazım olurdu. Eğer bir kimse bu soruya “Akıl yeterli değildir.” cevabı veriyor, 

 
197 Ata Melik Cüveynî, Tarih-i Cihangûşâ, s. 546. Daftary, bu eserin ismini Fusül-i 

Erba‘a (Dört Bölüm) olarak kaydetmektedir. Bkz., Daftary, İsmâilîler, s. 515. 

Şehristânî’nin, eserin ismini vermemekle beraber eserdeki başlıklardan “fasıl” şeklinde 

bahsetmesi, Bkz., Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, s. 262. Daftary’nin tespitinin daha 

doğru olduğunu destekler mahiyettedir.  

198 Ata Melik Cüveynî, Tarih-i Cihangûşâ, s. 550-551; Şehristânî, el-Milel ve’n-Nihal, 

s. 262-264. 



 

281 

 

aklı her şeyin ölçüsü saymıyorsa ve bir rehbere ihtiyaç duyuyorsa bu bizim 

mezhebimizin hak olduğunun delilidir.”199 Bu ifadeler Hasan Sabbah’ın talim doktrinini 

temellendirmek için ortaya attığı basit mantıki formüllerdir.  

Bâtıniler, hakikatin fikirde birlik ile ortaya çıkabileceğini iddia etmektedirler. 

Bunu matematiksel bir formülle dillendirirler. Beş artı beş kaç eder? dendiğinde, bunun 

bir tek doğru cevabı vardır. On sayısın altındaki veya üstündeki rakamlar yanlıştır. 

Talim ehli birlik içindedir, hâlbuki re’y taraftarları ise, ihtilaf ve çokluk onların ayrılmaz 

vasıflarıdır. Bunun neticesi de hak birlik fırkasının tarafındadır.200  

         Bâtınîler, talim doktrinlerini ayet ve hadislerle de delillendirmişlerdir. “Eğer o 

(Kur’an) Allah’tan başkası tarafından gelmiş olsaydı onda birçok çelişkiler bulurlardı.” 

(Nisâ/4/82) ayetini kullanırlar.201 Hadisten delilleri ise Hz. Peygamberin yetmiş üç fırka 

hadisidir. Bu hadiste doğru yolda olanlar Peygamberin ve ashabın yolunu tutanlar olarak 

ifade edilmiştir. Bâtınîler bu hadisin talim doktrinine işaret ettiğini savunarak “Onlar 

(ashab) aralarında meydana gelen ihtilaflardan kurtulmak için sadece tabi olma ve talim 

yolunu ve Rasül’ün verdiği hükme tabi olmayı prensip edinmekteydiler,202 yoksa kendi 

akıllarına göre hareket etmemekteydiler.” şeklinde bir yoruma giderler. 

Gazâlî, Bâtınîlerin talim düşüncelerini ispatlamak için kullandıkları mantıki 

delilleri çürütmek, bu mantıki formların her birinden doğru neticenin çıkmayacağını 

göstermek için yoğun çaba sarf etmiştir. Gazâlî’nin Bâtınîlere reddiye türü eserlerinde 

 
199 Ata Melik Cüveynî, age, s. 551. 

200 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 76. 

201 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 76; a. mlf, Kitab-ı Kavâsımu’l-Bâtınîyye, s. 39.  

202 Gazâlî, age, 2009, s.77. 



 

282 

 

mantığın hâkim olduğu görülür. Bâtınîlerin en etkili propagandaları, “talim ve masum 

imam” doktrinini basit mantık formu ile sunmaları idi. Bu propagandanın tesirsiz hale 

getirilmesi için bir alternatifin oluşturulması gerekirdi ki, Gazâlî bu alternatifi sağlam 

bilginin kıstası olan mantıkta bulmuştur.203 Fedâihu’l-Bâtıniyye, el-Kıstasü’l-Müstakîm, 

el-Münkızü mine’d-Dalâl’de ve Kavâsımü’l-Bâtıniyye adlı eserlerinde Bâtınî talim 

doktrinini iptal etmek için kendisi de mantık delillerini kullanmış, âdeta Bâtınîleri kendi 

silahlarıyla imha etme stratejisi uygulamıştır. Fedâihu’l-Bâtıniyye’de Bâtınîlerle 

polemik tarzında bir üslupla tartışan Gazâlî, el-Kıstasü’l-Müstakîm’de ise mantık 

sisteminin temel prensiplerinin gereğini Kur’an ayetlerine tatbik ederek talim 

metodunun masum imamdan ziyade Kur’an’dan öğrenilmesinin gerektiğine vurgu 

yapar. Burada mantık ilminin kıyas metodunun bütün formlarını Kur’an’dan istinbât 

etmeye çalışan Gazâlî, Bâtınîlerin “talim” metodunun saçmalığını ve “masum imam” 

fikirlerinin gereksizliğini savunur. Gazâlî’nin asıl hedefi Bâtınîlerin basit kıyas 

formlarından oluşan önermelerinin neticelerinin birer aldatmaca olduğunun ispat 

etmektir. Zira Gazâlî’ye göre kıyas, önermelerden meydana gelmesi ve bu önermelerin 

kabul edilmesiyle diğer bir önermenin netice olarak ortaya çıkmasıdır.204 Herhangi bir 

kıyas formunun doğru netice vermesi için bu formun belirli bir kural içinde tertip 

edilmesi gerekir. Meselâ; bir kıyasın gerçekleşmesi için orta terimin her iki öncülde de 

bulunması zorunludur. Yani kıyasta doğru bir neticenin çıkması için, iki öncülden 

birinin, diğerindeki bir parçayı içermesi gerekir. Nitekim her müskir (sarhoş edici) 

 
203 el-Câbirî, et-Türâs ve’l-Hadâse Dirâsât ve Münâkaşât, Beyrut: Merkezü Dirâsâti’l-

Vahdeti’l-Arabiyye, 1991, s. 174. 

204 Gazâlî, Mi’yâru’l-İlm, s. 151.  



 

283 

 

haramdır (birinci öncül), her gasbedilmiş mal tazmin edilir (ikinci öncül) sözünden bir 

netice çıkmaz. Bu kıyasta iki öncül/mukaddime arasında müşterek bir orta terim/hadd-i 

evsat bulunmadığı için bir netice çıkmaz.205 Gazâlî, kıyasın modlarını/şekillerini ve bu 

şekillerin nasıl netice vereceğini beyan ettikten sonra üçüncü mizan/üçüncü şekil ile 

sadece tikel bilgilerin ölçülebileceğin belirtir.206 Kıyasın bu şekli ile tümel bilgileri 

ölçmenin şeytanın kullandığı bir ölçü olduğunu ifade eden Gazâlî, Bâtınîlerin bazı 

bilgilerini bu mizanla ölçmeleri sebebiyle hataya düştüklerini iddia eder.207 Aynı şekilde 

Bâtınîlerin “Her meselede doğru ile yanlış bulunur, bu bir meseledir, o halde bunda da 

doğru ve yanlış vardır.” sözlerinin küllî mucibe/tümel olumlu önerme olduğunu; “Hak 

ya sizin sözünüzdür, ya da bizim sözümüzdür; fakat sizin sözünüz yanlıştır, o halde 

bizim sözümüz doğrudur.” sözlerinin şartî munfasıl/ayrık şartlı kıyas türünden bir kıyas 

olduğunu; “Çokluk yanlış alametidir, sizin sözünüzde çokluk vardır, o halde sizin 

sözününüz yanlıştır.” ifadelerinin ise şartî muttasıl/bitişik şartlı kıyas olduğunu belirtir. 

Bâtınîlerin bu şekilde mukaddimeler kurarak deliller getirdiklerini söyleyen Gazâlî, bu 

kıyaslardan çıkardıkları neticenin doğru olmadığını bu sebeple Bâtınîlerin kıyasın 

kurallarına uymadıkları belirtir. Burada Bâtınîlerin yaptıkları hata Küllî 

mücibenin/tümel olumlu önermenin tümel olarak aks edilebileceği yanılgısıdır.208 

Bitişik şartlı kıyasların farklı modları olduğunu belirten Gazâlî, bu modların her 

 
205 Gazâlî, el-Kıstâsü’l-Müstakîm, s. 104; a. mlf, Mi’yâru’l-İlm, 2013, s.153.  

206 Gazâlî, age, 2016, s. 86. 

207 Gazâlî, age, 2016, s. 88. 

208 Gazâlî, Kitab-ı Kavâsımu’l-Bâtınîyye, s. 56-57. 



 

284 

 

birinden netice çıkmayacağını belirterek209 netice çıkmayan formları şeytanın 

kullandığını, Bâtınîlerin bilgilerini bu yanlış kıyas formları ile ölçtüklerini ifade eder.210 

Gazâlî, el-Kıstâsü’l-Müstakîm’de Bâtınîlerin bilgilerinin mantıki tutarsızlığını 

ortaya koymaya çalışır. Bu eserde farklı terminolojilerle ifade ettiği mantık kurallarının 

Kur’an kaynaklı olduğu belirtir. “Kur’an mizanları” dediği bu mantık ölçülerinin her 

birinin yanında şeytanın da hak/doğru mizana benzeyen bir mizanı olduğunu, Bâtınilerin 

de bu şeytanî mizanlara aldanarak halkı aldattıklarını iddia eder. Şeytanın aldatmaca 

mizanını Hz. İbrahim’e karşı nasıl kullandığını ayetle örneklendiren Gazâlî,211 

Bâtınîlerin de kurdukları kıyasların neticesinin bozuk olduğunu örneklerle anlatır.212 

Şeytanın ortaya koyduğu mizanın bozuk olmasının sebebinin ya yanlış kurulan terkipten 

veya bu terkipteki maddenin fesadından kaynaklandığını belirten Gazâlî,213 akıl 

yürütmede kullanılacak maddenin kesin olarak bilinen mukaddime/öncüllerden 

oluşmuş olması gerektiğinin altını çizer. Yani kendisinden netice çıkarılmak istenen 

öncül ya hisle ya tecrübeyle ya tevâtürle ya aksiyomla (evvelî), ya da bunlar aracılığı ile 

elde edilen bilgiler olmalıdır.214  

 
209 Bitişik şartlı kıyasların netice vermeyen modlarının analizi için Bkz., İbrahim Çapak, 

“Gazâlî’ye Göre Kıyasın Kur’an’a Uygulanması”, İslamî İlimler Dergisi, Yıl.1, S. 2, 

2006, s. 144-145. 

210 Gazâlî, el-Kıstâsü’l-Müstakîm, s. 92.  

211 Gazâlî age, s. 108-112. 

212 Bâtınilerin fasit kıyas örnekleri için bakınız. Gazâlî, age, s. 112-114.  

213 Gazâlî el-Kıstâsü’l-Müstakîm, s. 118-120. 

214 Gazâlî age, s.122. 



 

285 

 

Gazâlî, Bâtınîlerin hakiki bilgiye ulaşmak için akıl yürütmenin/nazar batıl 

olduğuna dair ortaya attıkları iddianın doğruluğunu sorgulayarak şunları dile getirir: 

“Bu iddianız ya zaruri olarak ya da akıl yürüterek ortaya atılmış olmalıdır. Zaruri olarak 

ortaya atılmış olsa bu saçma olur; çünkü bir tezin zaruri olarak doğru olması için bütün 

akıl sahiplerinin üzerinde ittifak ettikleri; ‘bütün parçadan büyüktür, iki sayısı bir 

sayısından büyüktür, bir şey hem kadîm hem de hâdis olamaz’ gibi herhangi bir çaba 

harcamadan kendiliğinden doğruluğu ortaya çıkan bilgiler/aksiyom türünden olmalıdır. 

Halbuki böyle bir iddia sizin hasımlarınızın da size karşı mezhebinizin batıl olduğunu 

zaruri olarak iddia etmelerine fırsat tanımaktadır. Bu durumda onların iddialarını iptal 

etmeye imkân bulamazsınız.” demektedir. “Diğer taraftan akıl yürütmenin bâtıl 

olduğuna karşı deliliniz yine akıl yürüterek meydana geldi ise bu tamamen tutarsızlık 

olur. Hulâsa Bâtınîlerin bu mantıki teorileri nereden bakarsanız bakın ebediyen içinden 

çıkılamayan her Bâtınînin içine daldığı bir çıkmaz yoldur.” Gazâlî ifadelerine şöyle 

devam eder; “Bâtınîlerin talim davalarını ispat için kullandıkları “zaruret” iddiasına yol 

kapalıdır, “akıl yürütme” mantığı ise mezhebin kendi kendisini yalanlamak olacaktır. 

Doğrusu bu açık çelişkiye ve kibir abidesi kişilerin gafletine şaşmamak elde değildir.”215 

Akıl yürütmenin inkâr edilmesinin saçma oluşuna dair birçok akli kanıtlar öne süren 

Gazâlî,216 Talîmîlerin/Bâtınîlerin bu delilleri iptal etmeye güçlerinin yetmediğini 

belirtir.217 

 
215 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 77-78. 

216 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s.78-82. 

217 Gazâlî, age, s. 82. 



 

286 

 

Bâtınîlerin “Bir, gerçeğin delilidir, çokluk ise batılın işaretidir.218 Talim mezhebi 

birliği temsil etmektedir, sizin mezhebiniz olan re’y ise ihtilafı temsil etmektedir; çünkü 

talime itiraz etmekle ihtilaftan daima kurtulamazsınız.” yönündeki iddialarını 

cevaplayan Gazâlî, bu iddialara muaraza, iptal ve araştırma yoluyla karşılık 

verilebileceğini söyler. Muaraza şeklinde cevabın özeti şudur: Bâtınîler masum imam 

hususunda tamamen ittifak halinde değildirler; Bâtınîler, masum imamın zahir olması 

gerektiğini savunurken aynı “masum imam” fikrînde olan İmâmiyye mensupları ise 

onun gizlenmesini kabul etmektedirler. Bazıları onun henüz mevcut olmadığını, zamanı 

gelince ortaya çıkacağını düşünmektedirler. Onun kim olduğu hususunda da aralarında 

ihtilaf bulunmaktadır.219 Gazâlî, burada Bâtınîlerle İmamiyyeyi aynı kefede 

değerlendirmekle beraber Fedâihu’l-Bâtıniyye’nin ileriki pasajlarında bunların birbirine 

zıt fırkalar olduğunu söyleyecektir.220 İptal tarzındaki cevap ise şöyledir; “Sizin birlik 

hakikatın, çokluk batılın alametidir.” sözünüz geçersizdir. Çünkü nice birler vardır ki 

batıl, nice çoklar da vardır ki hakikattır. Biz “Âlem ya hâdistir ya da kadîmdir 

dediğimizde “hâdis” de “kadîm” de birdir. Birliğin lüzumunda müşterek olmakla 

beraber hak ve batıl olmada ayrılmışlardır. Beş beş daha on eder mi etmez mi? Cevaben 

söylenen “hayır” ifadesi bir tek olumsuzdur. “Ondur” cevabı ise bir tek olumludur. 

Fakat ikisi de farklıdır, biri doğru/hak diğeri yanlış/batıldır.221 Gazâlî, Bâtınîlerin burada 

mantığın aks/döndürme kuralını yanlış uyguladıkları için hataya düştüklerini söyler. 

 
218 Gazâlî, Kitab-ı Kavâsımu’l-Bâtınîyye, s. 47.  

219 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 112-113. 

220 Bkz., Gazâlî, age, s. 121.  

221 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 113-114. 



 

287 

 

Küllî mûcibenin ancak cüzî mucibe olarak aks edilebileceğini belirten Gazâlî, “Her 

doğru ve gerçek birdir” sözü doğru olursa, “Her bir olan doğru olur” şeklindeki aksin 

yanlış olduğunu ifade eder.  

  Bâtınîlere bu şaşırtıcı delilleri hazırlayanların mantık kurallarına göre konuşan 

filozoflar olduğunu söyleyen Gazâlî, böyle basit mantık hatasının bunaklık ve akıl 

hastalığı sebebiyle olabileceğini, aklı başında birisinin bu hataya düşmeyeceğini 

söyler.222 Araştırma metoduyla verilen cevabı ise Gazâlî şöyle izah eder: “Çokluk bir 

meselede birleşip birçok meselede ayrılan şahıslar için geçerlidir.” Bizim mezhebimizde 

dinin temel meselelerinde ihtilaf yoktur. “Allah birdir, Hz. Muhammed onun resulüdür, 

mucize ile teyit edilmiştir” gibi. Yine “Akıl yürütme/nazar, zorunlu olarak 

kavranılamayanı idrak etmeye ulaştıran bir yöntemdir, matematik/hesap bilgileri kesin 

bilgilerdir.” gibi hissiyata taalluk eden bilgilerde de ihtilaf söz konusu değildir. Gazâlî, 

Bâtınîlerin “çokluk” teriminin izafe edildiği anlamları manipüle ettiklerini belirtir. 

Onların bir soruya verilen farklı cevaplardaki “çokluk” ile herhangi bir meselede ittifak 

ettikleri halde diğer bir meselede ihtilaf eden şahıslar için kullanılan “çokluk” terimini 

aynı anlama havale ettiklerini belirtir. Gazâlî, Bâtınîlerin “Eğer o (Kur’an) Allah’tan 

başkası tarafından gelmiş olsaydı onda birçok tutarsızlık bulurlardı.” (Nisâ 4/82) ayetini 

aynı yöntemle istismar ettiklerini iddia eder. Bu ayette vurgulanmak istenenin bir kişinin 

sözlerinde tutarsızlık olmasıdır. Hâlbuki Bâtınîler “talim” meselesinde ittifak ettikleri 

halde onun ispatı olan nazar/akıl yürütmede tutarsız davranmışlardır.223 Gazâlî 

“Kendisinde çokluk olan her şey yanlıştır.” şeklinde bir mukaddimenin kıyas kuralına 

 
222 Gazâlî, Kitab-ı Kavâsımu’l-Bâtınîyye, s. 49-50.  

223 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 114-115. 



 

288 

 

aykırı olduğunu belirterek bunun doğru formunun “Kendisinde çokluk olan şeylerin 

bazısı yanlıştır.” şeklinde olması gerektiğini ifade eder.224 

Gazâlî, Bâtınilerin talim metoduna karşılık ısrarla akıl yürütme/istidlal ve nazar 

yöntemini savunur.225 Bâtınîlerin “Bütün öğrencilerin bir muallim/eğitici üzerinde 

ittifak ettiklerinde sayıları binleri bulsa bile ihtilaf çıkmaz.” sözlerine karşı nazar ve 

istidlal yöntemini benimseyenlerin de bütün meselelerin çözümü hususunda bir 

delil/yöntem üzerinde ittifak ettiklerinde her hangi bir ihtilafın çıkmayacağını belirtir.226 

Gazâlî bu yöntemin el-Kıstâsü’l-Müstakîm’de belirlediği “mizan” olduğunu belirtir ve 

Bâtınîlerin bu mizanı/ölçüyü anladıklarında itiraz etmelerinin düşünülemeyeceğini 

iddia eder. Bu mizanı Kur’an’dan çıkardığını belirten Gazâlî, bunun gerek mantıkçıların 

gerek felsefecilerin gerekse kelamcıların itiraz etmeyecekleri objektif bir kriter 

olduğunu ifade eder.227  

Gazâlî, Bâtınîlerin talim metodunu savunma hususunda “Fırkalar içinde kurtuluşa 

kavuşan birdir; oda Ehl-i Sünnet ve Cemaat ehlidir.” hadisini kullanmalarını şaşılacak 

bir delil olarak görür. Onların akli istidlâli hataya sevk edeceği endişesiyle 

reddettiklerini belirten Gazâlî, bu hadisin ise haber-i âhad olduğuna işaret ederek bunun 

şüphenin zirvesi olduğunu belirtir. Bâtınîlerin âhad ve şaz kabilinden haberlere 

 
224 Gazâlî, Kitab-ı Kavâsımu’l-Bâtınîyye, s. 51. Bir şey hakkında verilen haberin haber 

verenler ihtilaf etse bile çokluk sayılmayacağına dair Gazâlî müdafaası için Bkz., 

Gazâlî, age, s. 53-54. 

225 Gazâlî, age, s. 55. 

226 Gazâlî, age, 2009, s. 115. 

227 Gazâlî, el-Münkız, age, s. 592. 



 

289 

 

yapışmalarındaki çelişkiyi gözler önüne seren Gazâlî, zikrettikleri bu hadisin te’vile açık 

bir söz olmasından dolayı ortaya koyacağı bilginin şüpheden uzak olamayacağını ifade 

eder.228 Gazâlî, Bâtınîlerin bu hadise tutunmalarını sorgularken kendisinin savunduğu 

akıl yürütme yolunun sahabenin yoluna daha mutabık olduğunu belirtir. Gazâlî şöyle 

der: “İnsanların benzerini getirmekten aciz olduğu, içindeki ayetlerle insanları 

düşünmeye ve akıl yürütmeye teşvik eden Kur’an’a uyarak kendisiyle hak ve hakikate 

ulaşılan nazar ve istidlal yolunu tutan mı sünnet ve cemaat ehline uymaya daha 

yakındır? Yoksa yalanlarıyla halkı delillerle doğruyu bulmaları hususunda şüpheye 

düşürerek ümitsizliğe sevk edip din için çelişkiden başka tutunacak kulp bırakmayan mı 

ashabın ve cemaatin yolundadır?229  

 

2.4.2. Gazâlî’nin Bâtınîlerin Masum İmam Fikirlerine Eleştirisi 

 

Gazâlî, Bâtınîlerin “masum imam” hakkındaki görüşlerini de belirli bir mantık 

formunda temellendirmeye çalıştıklarına işaret ederek onların ağzından bazı 

mukaddimeler/öncüller aktarır. Buna göre, hakikat, ya hata ve yanılgıdan uzak olan 

birisinden öğrenilmelidir veya talim herhangi birinden yapılabilir. Talimin herhangi 

birinden yapılması, fikirlerin farklı farklı olması sebebiyle batıldır. O zaman talimin 

masum bir şahsiyet tarafından yapılmasının zorunluluğu sabit olmuş olur. Toplumun 

böyle masum bir şahsiyetten yoksun olması, insanların dünya ve ahiret menfaatlerinin 

fesada uğraması ve gerçeğin idrakine giden yolun tıkanması sebebiyle mümkün değildir. 

 
228 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 117-118. 

229 Gazâlî, age, s. 119. 



 

290 

 

Bu, hikmete aykırıdır ve zulmün ta kendisidir. Allah için ise bu caiz değildir. Allah ise 

zulüm ve kötülükten münezzehtir. Masum imam ya kendisini gizler veya ortaya çıkar. 

Kendisini gizlemesi gerçeği gizlemesi anlamına geleceği için bu ona helal değildir; 

ismet sıfatı ile çelişen bir durumdur. Bu şekilde âlemde masum bir imamın olması zaruri 

olarak sabit olmuştur.230 İmamın tespiti konusunda da “masumiyet” argümanını öne 

süren Bâtınîler, yaratılmışlardan gerçek imamdan başka hiçbir kişinin ismet sıfatı iddia 

etmemesinin Allah’ın yaratılmışlara bir lütfu olduğunu iddia ederler. Onun için masum 

imam için hiçbir hasım düşünmemektedirler. Olsa olsa onu inkâr edenler vardır. Bu da 

Peygamber’in durumuna benzemektedir ki onun herhangi bir hasmı olmamıştır; ancak 

inkâr edenler olmuştur. Abbâsî halifeleri masum imama itiraz etmiş olsalar da Abbasî 

halifelerinden hiçbirinin ismet iddiasında bulunmaması ve şeriatın sırlarına vakıf 

olduklarını iddia etmemeleri onların gerçek imam olmadıklarının işaretidir. Netice 

olarak gerçek imam Mısır’daki Fâtımî halifesidir.231 

Gazâlî, insanın ilim öğrenebilmesinin kendisinde bulunan iki idrak vasıtasıyla 

olduğunu belirtir. Bunlar dış idrak, gözle (basar) olur; iç idrak, kalp gözü (basiret) ile 

meydana gelir. Renkler ve şekiller gibi mahsusât türünden olan şeyler gözle idrak 

edildiği gibi ma’kûlât türünden olan şeyler ise kalp gözüyle idrak edilir. Eğer Bâtınilerin 

dediği gibi her şeyi masum imamın talimi/ öğretmesi yoluyla öğrenmek zorunda olsak 

şekilleri ve renkleri de gözle değil, masum imamın bildirmesiyle bilmemiz lazım gelir. 

Çünkü gerçeğin ve doğrunun alameti bir olmaktır, yanlışın alameti ise çokluktur.232 

 
230 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 73-74. 

231 Gazâlî, age, s. 74-75. 

232 Gazâlî, Kitab-ı Kavâsımu’l-Bâtınîyye, s. 39-44.  



 

291 

 

Gazâlî, akıl yürütme yoluyla elde edilen bilgilerde bir ihtilaf olduğu gibi gözün görmesi, 

kulağın işitmesi gibi mahsusât türü bilgilerde de ihtilaf olacağı kanaatini taşıdığı için 

mahsusât ve ma’kûlât türü bilgileri aynı kefede değerlendirerek Bâtınîlerin ihtilafın 

olabileceği her alanda masun imama müracaat etme fikirlerini anlamsız bulur. Gazâlî, 

Bâtınîlerin talimin masum imam tarafından yapılması yönündeki iddialarını 

cevaplarken akıl yürütme yolunun öğrenilmesinin/talim başkasından öğrenme ile 

olabileceğine dair Bâtınîlerin ön kabullerine dayanarak cevaplar. O, Bâtınîlerin akıl 

yürütme metodunu kabul ettiklerini belirterek insanların nazarî konularda müstakil 

olmalarının düşünülemeyeceğinden dolayı akıl yürütme yolunun öğrenilmesi 

gerektiğini itiraf ettiklerini belirtir. Bâtınîler şunu iddia etmektedirler: akıl yürütmenin 

öğrenilmesini inkâr ederseniz akılların bedihî yönünü inkâr etmiş olursunuz. 

Müderrisler, muallimler talim/öğretme için yetiştirilmişlerdir. Onlara muhtaç 

olduğumuz halde niçin talimi inkâr ediyorsunuz? Talimi kabul ettiğinize göre geride bu 

talimin masum imamdan mı yoksa herkesten yapılabileceği mi sorusu kalmıştır. 

Muallimlerin metotları farklı olduğu, birinin diğerine tercih edilmesinin bir sebebi de 

olmadığına göre bu talimin masumdan olması şarttır.233 Gazâlî, Bâtınîlerin bu şekilde 

bir soru sormalarının da fasit olduğunu belirterek insanların öğrenme ihtiyacını inkâr 

etmediklerini belirtir. Burada elde edilmesine ihtiyaç duyulan ilimleri üçe taksim eden 

Gazâlî, geçmişte yaşanan olaylar, peygamberlerin mucizeleri, cennet ve cehennem 

ahvali gibi kıyamete ait bilgiler ancak masum nebiden veya mütevatir haber yoluyla 

öğrenilir. Diğer birtakım nazarî ilimler ise bir muallimin o ilimlerin metodunu 

öğretmesiyle elde edilir, yoksa bu meselelerde muallim taklit edilmez. Kendisinden 

 
233 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 84-84. 



 

292 

 

metot öğrenilen muallimin ise masum olup olmaması bir şey değiştirmez, metot 

herhangi birinden öğrenilebilir. Bunun örneği de aritmetik ve geometri gibi insanın 

yaratılış ve fıtratla bilemeyeceği ilimlerdir. Bu ilimleri öğrenmede masum bir imama 

ihtiyaç duyulmaz, sadece bu ilimlerin yönteminin öğrenilmesine ihtiyaç vardır. Akıl 

yürütmenin metodu öğrenildikten sonra akli konularda masum imama ihtiyaç 

duyulmayacağı gibi bu meselelerde öğrenenle öğreten eşittir.234 Üçüncü kısım ilimler 

ise şerî-fıkhî ilimlerdir ki helal, haram, farz, vacip gibi şeylerdir. Bunların bilgisi şeriat 

sahibi tarafından duymakla elde edilir. Ancak bütün insanların bu konularda kati bilgi 

elde edebilme imkânı olmadığı için zaruri olarak zanni bilgi ile yetinilmesi 

gerekmektedir. Diğer taraftan fıkhî meselelerle ilgili karşılaşılan sorunların naslardan 

çok fazla olması sebebi ile re’y ve içtihada başvurulmalıdır. Çünkü naslar sınırlı, 

vakıalar ise sınırsız olduğu için her bir vakıada nas aramakta sıkıntılar vardır. Sınırlı 

olan sınırsız olanı ihata edemeyeceğinden dolayı re’y ve içtihatla bu meseleler 

halledilmelidir. Bu konuda Hz. Peygamber’in Muâz’ı Yemen’e vali olarak 

gönderdiğinde “Ne ile hükmedeceksin?” sorusuna, Muâz’ın “Allah’ın kitabıyla”, 

“Orada bulamazsan”, “Rasûlullah’ın sünnetiyle,” “Orada da bulamazsan”, “Kendi 

re’yimle.” şeklinde verdiği cevabı delil gösteren Gazâlî, bu meselelerde de masum 

imama ihtiyacın olmayacağını savunur.235 Bütün bilgilerin doğruluğunu masum imamın 

tekelciliğine vermenin saçmalığını ortaya koymaya çalışan Gazâlî, “İnsanlar Doğu’da, 

Batı’da dünyanın dört bir tarafına dağılmış oldukları halde masum imamın bilgisini 

 
234 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 84; a. mlf, Kitab-ı Kavâsımu’l-Bâtınîyye, s. 60. 

235 Gazâlî, age, 2009, s. 84-85; a. mlf, el-Münkız, s. 591. 



 

293 

 

ismeti olmayan dâilerden mi alacaklar?” şeklinde soru sorarak, Bâtınîleri ilzam eder.236 

Gazâlî, peygamberin herhangi bir davada verdiği hükümle alakalı olarak, “Ben zahire 

göre hüküm veririm, sırları ise Allah bilir.” sözünü aktarır ve şu yorumu yapar: Yani 

peygamber, “Ben şahitlerin sözlerinden edindiğim güçlü kanaate göre hükmederim, 

belki bu hükmümde yanılabilirim.” demek istemektedir. Gazâlî, “Peygamberlerin bile 

bu gibi içtihadî meselelerde hatadan emin olmaları mümkün değilken, nasıl olurda bu 

masum imamdan umulabilir?” diyerek Bâtınîleri köşeye sıkıştırmaya çalışır.237 

Araştırarak doğruyu bulma yönteminin bilgisine sahip olmanın Hz. Muhammed’e tabi 

olanların karakteristik bir özelliği olduğunu vurgulayan Gazâlî, onların Kur’an’ın 

ışığında Allah’ın nuruyla hidayeti bulmuş olduklarını, Kur’an’dan aldıkları mizanla 

adaleti ayakta tuttuklarını ifade eder.238  

Gazâlî, Bâtınîlerin temel özelliklerinin akıl yürüterek hakikati bulmayı/re’yi inkâr 

etme ve masum imamdan öğrenme/talim olduğunu belirtir ve bunları reddettiğini 

belirtir. Onların iddialarını reddederken tek bir metot takip ettiğini dile getiren Gazâlî, 

Bâtınîlerin bütün iddialarının ya zaruri olarak veya akıl yürütme metoduyla veya da 

masum imamın bildirmesi/talimiyle elde edilen bilgiler olabileceğini belirtir. Bunlar 

zaruri olarak bilinen bilgiler olmuş olsa -zaruri olan bilgiler teemmüle ihtiyaç duymadan 

bedihî olarak bilinen ve bütün akıl sahipleri tarafından kabul gören bilgilerdir- diğer akıl 

sahipleri ile tezat teşkil etmemesi gerektiğini belirtir. Hâlbuki Bâtınîlerin birçok konuda 

akıl sahiplerine muhalefetleri söz konusudur. İkinci şık ise, nazar/akıl yürütme yöntemi 

 
236 Gazâlî, age, 2009, s. 86. 

237 Gazâlî el-Münkız, s. 592. 

238 Gazâlî, el-Kıstâsü’l-Müstakîm, s. 178.  



 

294 

 

ile elde edilen bilgiler olur ki, bunu Bâtınîler baştan inkâr etmektedirler. Geride sadece 

masum imamın talimi kalmaktadır. Masum imamın talimini şiddetle karşı çıkan Gazâlî, 

Bâtınîlere kendi kanaatlerine göre masum olan imamı tasdik edip, mucizelerle ismeti 

sabit olan Muhammed b. Abdullah’ı ve Kur’an’ın zahirini niçin inkâr ettiklerini sorar.239 

İster bir takım deliller öne sürülsün, ister mukaddimeler düzenleyerek kıyas kurulsun, 

masum imamın doğruluğunun zaruri olarak bilinemeyeceğini iddia eden Gazâlî, 

Bâtınîlere şöyle bir soru yöneltir: nasıl oluyor da Allah’ın elçisinin doğruluğu zaruri 

olarak bilinemiyor da sizin mualliminizin doğruluğu biliniyor?240 

Dinin temel unsuru olan tevhit meselesinde gerekli olan şeyin Allah’ın varlığının 

bilinmesi ve peygamberin tasdik edilmesi olduğunu belirten Gazâlî, Allah’ın varlığının 

ispatı için yaratılmışlardan yaratanın varlığına akli istidlal yapılarak ulaşılabileceğini 

belirtir. Mucizeler de masum peygamberin doğruluğuna akli delalet olacağından dolayı 

tevhidin bu iki temel unsurunun bilinmesinde masum bir imama ihtiyaç yoktur. Bazı 

mukallit kişilerin ise anne-babalarından duydukları şekilde tevhide inandıklarını, 

burhânî yollara başvurma ihtiyacı hissetmedikleri belirten Gazâlî, bunların imanların da 

masum imama gereksinin duymadan geçerli olduğunu belirtir.241 Hangi ilimlerin bir 

muallimden öğrenilmesi gerektiğinin ortaya konduğunu belirten Gazâlî, kendisinden 

talimin gerekli olduğu ilimlerde ise muallimi taklit etmeden ondan sadece bu ilimlerini 

metotlarının öğrenilmesinin gerekli olduğunu belirtir. Bu talimin yerine getirilmesinde 

ise muallimin ismetine ihtiyaç olmadığını vurgular. Gazâlî’ye göre, kendisinden ilim 

 
239 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 52-55. 

240 Gazâlî, Kitab-ı Kavâsımu’l-Bâtınîyye, s. 62. 

241 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 88. 



 

295 

 

öğrenilecek/talim kimsenin masum olması gereklidir fakat bu şüphesiz masum nebi olan 

Hz. Peygamberdir.242 

Bâtınîlerin masum imama ihtiyaç olduğuna dair iddialarının gerekçesi, insanların 

ihtilaftan kurtulması ve bilginin zannilikten kurtularak kati olmasıdır. Gazâlî bunların 

geçersiz olduğunu iddia eder. Bâtınîlerin de mezheplerine müntesip kişilere birtakım 

bilgilerin ulaşmasında dâîlerden yararlandıklarını belirten Gazâlî, onların masum 

olmadığını, bu sebeple hata ihtimallerinin bulunduğunu belirtir. Bu tespit Bâtınilerin 

kendilerinin de zan ve hatadan kurtulma imkânlarının olmadığının işaretidir. Bir Bâtınî, 

masum imamla konuşma imkânı bulsa bile onun masumiyetine delalet edebilecek bir 

mucizeden yoksun kalacaktır. Bu sebeple imamın masumiyetinin delili olmadığı için 

her hâlükârda elde ettiği bilgi zandan uzak olmayacaktır. Bu sebeple bu kişinin hatadan 

kurtulma imkânı kalmamıştır. Ancak aklını kullanarak istidlalde bulunmak suretiyle 

yaptığı işlerde bir mesuliyeti yoktur. İnsanlar bütün dünyevi işlerinde, ticarette, ziraatta, 

harpte zanna dayalı hareket ederler. Hata yapma ihtimalinden kurtulamazlar. Hatta şerî 

meselelerde açık bir şekilde hata etmiş olsa onun bu kişiye zararı yoktur. Tafsilata dair 

fıkhi meselelerde hata peygamberin “Kim içtihat eder de isabet ederse iki ecir vardır, 

kim de içtihadında hata ederse ona da bir ecir vardır.” sözü ile bertaraf edilmiştir. Bu 

sebeple Bâtınîlerin insanları içtihatta hataya düşersiniz diye korkutmalarının gerçek 

âlimler nezdinde önemsenecek bir değeri yoktur. Zaten dinde teferruat sayılan 

konularda hata etmek kişiyi cehenneme götürmez. Bâtınîlerin, müçtehitlerin ihtilaflarını 

öne sürerek bunu tehlikeli göstermeleri dikkate alınacak bir şey değildir.243 

 
242 Gazâlî, age, s. 86. 

243 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 94; a. mlf, el-Mustasfâ,  s. 60-61. 



 

296 

 

Şerî hükümlerden, bilgisinin gerekli/vacip olanları hususunda bir kişinin ihtiyaç 

duyduğu hususlar iki kısımdır. Birincisi: namazların rekâtları, zekâtta nisap miktarı, 

ibadetlerin kuralları gibi Kur’an nassı veya tevatür yoluyla bilinen ve ümmetin icmâ 

ettiği hususlardır ki, bunların bilinmesinde masum imama ihtiyaç duyulmaz. Kendisi 

hakkında kesin bilgi olmayan haber-i ahad türünden bilgilerle sabit olan şeyler ve 

hakkında nas bulunmayıp içtihat veya kıyas yoluyla bilinen şeylerde ise masum imamın 

bir tesiri söz konusu değildir. Zira bu konularda zandan kurtulmak mümkün değildir.244 

Gazâlî eserinin ileriki sayfalarında ise şerî sözlerin üç kısım olduğunu söyler; birincisi: 

sarih sözler ki başka manaya ihtimali olmayan muhkem ifadelerdir. Bunları kavramak 

için bir muallime ihtiyaç yoktur. İkincisi: sürelerin başındaki Huruf-u mukatta’a (kesik 

hece harfleri) gibi mücmel ve müteşâbih lafızlardır. Bunların anlaşılması masum imam 

tarafından olmaz. Bunların manaları doğrudan peygamberden işitme yoluyla bilinebilir. 

Eğer peygamber tarafından bildirilmediyse halk bunu öğrenmekle mükellef değildir. 

Masum imamda bu konuda halk ile müşterektir. Üçüncü kısım bilgi: mücmel ve sarih 

olmayan fakat zahir/açık olup zan ifade eden lafızlardır. Bu tür lafızların ifade ettiği 

hükümlerde zanni bilgi kâfidir. Fıkhî meseleler, Allah’ın sıfatlarının ve ahiret ahvalinin 

zahirine inanmak gibi hususlar; bunların zahiri açıktır, ancak Allah’ın sıfatlarının 

hakikati hususunda akıl yürütme/nazar yapıldığı zaman durum değişir. Halkın zahirî 

mana ile yetinmesi onlara kâfidir bu hususta da masum bir imama ihtiyaçları yoktur.245  

Gazâlî, Bâtınîlerin öğrenmenin/talim mutlaka masum imamdan olması 

gerektiğinin saçmalığını ve akıl dışı olduğunu daima vurgular ve Bâtınîlerin imamın 

 
244 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 90. 

245 Gazâlî, age, s. 109-110.  



 

297 

 

masumiyetini nasıl kanıtladıklarını sorar. Bir muallime ihtiyaç olduğunu inkâr etmeyen 

Gazâlî, muallimin öğrenciye aklını kullanmasını öğretmesinin gerekli olduğunu yoksa 

taklit öğretmesinin gerekmediğini belirtir. “Muallim öğrenciye aklını kullanmasını 

öğrettikten sonra onun masumluğuna neden ihtiyaç olsun ki?” sorusunu soran Gazâlî, 

velev ki masum bir imama ihtiyaç olmuş olsa onun masumiyetinin nasıl tespit 

edileceğini gündeme getirir. Burada da ya zaruri bilgi ile veya taklit yoluyla imamın 

ismetinin öğrenilebileceğini belirtir. İmamın masumiyetini bütün dünyada zaruri olarak 

bilecek birisi yoktur. Onun “ben masumun” demesine itimat edecek biri de yoktur. 

Geride tek ihtimal kalmıştır, o da akıl yürütme ile onun masumiyeti bilinebilir. Bâtınîler 

ise akıl yürütmeyi kabul etmediklerine göre imamlarının ismetini ispat 

edemeyeceklerdir.246 Bâtınîlerin hepsi bir araya gelseler delillerini ispat etmede tefekkür 

ve nazar/istidlalden başka çıkar yolları yoktur.247 Allah’ın sıfatlarının bilinmesi, şeriatın 

bilinmesi, haşir ve neşir gibi meselelerin anlaşılmasının mucize ile teyit edilmiş masum 

bir peygamber tarafından bilineceğini belirten Gazâlî, bu meselelerde akıl yürütmeden 

taklit yolunun tutulabileceğini belirtir. Ancak bu hususlarda taklit edilecek kişinin ismeti 

mucize ile teyit edilmiş peygamber olacağını vurgular.248 Masumiyeti mucize ile 

desteklenen peygamberin bile insanlar arasındaki ihtilafı gideremediğini dile getiren 

Gazâlî, Bâtınîlerin masum imamlarının insanlar arasındaki şüphe ve ihtilafları 

 
246 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 96. 

247 Gazâlî, age, s. 111. 

248 Gazâlî, age, s. 109. 



 

298 

 

gidereceğine dair iddialarına “O ne kadar büyük bir insan olmalı(!)” ifadeleri ile alaylı 

bir şekilde şaşkınlığını dile getirir.249 

Gazâlî, Bâtınîlerin “Dünyada mutlaka bir masum imamın bulunması gereklidir, 

masum imamın bulunmaması gerçeklerin ortaya çıkmamasına sebebiyet verir bu da 

toplumun menfaatine aykırı olur.” şeklindeki teorilerinin doğru olmadığını ve fasit bir 

mukaddime olduğunu belirtir. Allah’ın daima kullarının menfaatine göre hareket 

etmesinin gerekmediğini öne süren Gazâlî, Bâtınîlerin Mutezileden devşirilmiş “aslah 

‘alellâh” fikrînin uzantısı olan bu düşüncelerinin Allah hakkında düşünülemeyeceğini 

iddia eder. Bâtınîlerin âlemde masum bir imamın yok olmasının kulların menfaatine 

aykırı olmasını iddia etmelerinin Allah’ın adaleti ve hikmeti ile bağdaşmayan, ilahî 

sıfatlara yakışmayan çirkin bir iddia olduğunu belirtir. Bu iddianın bir avam hilesi 

olduğunu söyleyen Gazâlî, havassın/ilim ehlinin buna itibar etmeyeceğini, bu hileyi ilk 

Mutezilenin yaptığını ve onlara gerekli cevabın verildiğini belirtir. Eşârî’nin “üç kardeş 

meselesi”ni örnek vererek Allah’ın kemâl sıfatlarının kullarının menfaatini iltizam 

etmediğini ve gerek peygamber göndermenin gerek imam naspetmenin Allah için 

zorunlu olmadığının altını çizer.250 

Gazâlî, mezhep taassubuna şiddetle karşı çıkan bir düşünür olarak eserlerinde 

daima hür düşüncenin bayraktarlığını yapmıştır. Mezhep taassubunun, kabile veyahut 

cemaat bağlılığının toplumdaki tezahürü olarak ortaya çıktığını belirtir. Mezheplerin bir 

takım sosyolojik ve dini olguların inanca yansımasından dolayı farklılık arz ettiğini dile 

getiren Gazâlî, insanın doğruya ulaşabilmesi için şüphe etmesini, dikkatlice tetkik 

 
249 Gazâlî, Kitab-ı Kavâsımu’l-Bâtınîyye, s. 59.  

250 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 97-99. 



 

299 

 

ederek hareket etmesini ve kendi aklının istiklaline güvenmesini öğütler.251 Bu sebeple 

Bâtınîlerin sorgulamadan masum imamın bilgisine dayanmalarına şiddetle karşı çıkmış, 

masum imam doktrininin temelsizliğini vurgulamaya çalışmıştır. Doğru yolu bulmak 

isteyen bir kişiye “Sakın akıl yürüterek hakikati arama! Zira akıl yürütmede yanılma 

tehlikesi vardır. Bunun için bütün akıl yürütenler ihtilaf etmişlerdir, sen hiç düşünmeden 

bizden duyduğunu taklit et.” denilse, buna delilerin bile güleceğini belirten Gazâlî, 

taklide davet eden kişiye “Niçin seni taklit ediyorum da seni yalanlayanı taklit 

etmiyorum?” şeklinde bir soru sorarak taklide davet edenle ona muhalif olan kişinin 

hangisinin doğruya davet ettiğinin anlaşılmasındaki zorluğa işaret eder. Birinin hak 

diğerinin bâtıl olmasında herhangi bir zaruret olmadığını söyleyen Gazâlî, doğrunun 

ortaya çıkarılması için akıl yürütme delilinin de saf dışı edilmesiyle taklidi savunanla 

onu yalanlayan arasında ayırt edici bir kıstasın olamayacağını belirtir.252 İnsanlar 

arasındaki ihtilafın kaldırılmasının yegâne merciini mizan/ölçü olarak gören Gazâlî, 

eğer bu mizana riayet edildiği takdirde insanlar arasında ihtilafın kalmayacağını iddia 

eder. Kastettiği mizanı el-Kıstâsü’l-Müstakîm’de anlattığını belirtir ve insanların 

hepsinin burada ortaya koyduğu mizana kulak vermediklerinden yakınır. Kendisini 

dinleyenlerin arasında ihtilafın kalmadığını iddia eden Gazâlî, Bâtınîlerin imamının da 

kendisini dinlemeyenler arasında münazaayı gideremediğini belirterek bütün insanları 

aynı fikrin etrafında toplamanın imkânsızlığına işaret eder. Masum imamın insanları tek 

 
251 Gazâlî, Mizânü’l-Amel, s. 405-409. 

252 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 119. 



 

300 

 

bir fikir etrafında toplama idealinin bir ütopya olacağına işaret eden Gazâlî, Hz. Ali’nin 

bile insanlar arasındaki ihtilafı kaldıramadığını belirtir.253 

İnsanlar arasındaki ihtilafın giderilmesi için başvurulacak yegâne kaynağın 

Kur’an mizanı olduğunu vurgulayan Gazâlî, elinde bu mizanı taşıyan kişinin onunla her 

şeyi ölçebileceğini belirtir.254 Bütün ilimlerin anahtarları Kur’an’dan çıkarılmıştır, aynı 

şekilde bütün bilgilerin mizanları da Kur’an’da bulunmaktadır. Bu sebeple Gazâlî, 

kendisinin insanları Kur’an’dan başka bir kitaba, Hz. Muhammed’ten başka bir imama 

davet etmediğini söyler.255 

Bâtınilerin “Bütün dünyada bir masum imamın zarureti ortada olunca o varlığını 

ya gizler veya açıklar; gizlemesi ismete uygun değildir; o zaman izhar etmesi 

gereklidir.” yönündeki mukaddimelerini/öncül eleştiren Gazâlî, bu hususta Bâtınîler ile 

İmâmiyye mezhebine müntesip olan Şiîler arasındaki ihtilafa dikkat çeker. Bâtınîlerin 

Diğer bütün mukaddimelerde İmâmiyye ile müttefik olduklarına belirten Gazâlî, bu 

meselede niçin ihtilafa düştüklerini ve Bâtınîlerin İmâmiyye mensupların görüşlerinin 

batıl olduğunu nasıl anladıklarını sorar. “Zaruri olarak bildik.” derlerse “Zaruri 

bilgilerde nasıl ihtilaf çıkar?” sorusunu sorar. Eğer “Akıl yürütme/nazar ve istidlal ile 

 
253 Gazâlî, el-Münkız, s. 592. 

254 Gazâlî, el-Kıstâsü’l-Müstakîm, s.156. 

255 Gazâlî, age, s. 104, 160,162. 

 İmâmiyye Şiîleri imamın gizlendiğine ve şartlar oluştuğunda ortaya çıkacağına 

inanmaktadırlar. Gazâlî, age, 2009, s. 99. 



 

301 

 

bildik.” derlerse, “Bunu sakalın uzunluğu ve yüzün beyazlığı ile mi bildiniz?”256 diyerek 

alaylı bir şekilde nasıl bir akıl yürütme olduğunun ortaya konmasını ister.  

         Bâtınîlerin “Âlemde sadece bir tane masum imam bulunur.” yönündeki iddialarına 

toplumda ortaya çıkan yalancı peygamberleri örnek göstererek mukabelede bulunan 

Gazâlî, “Bu kişinin davasının batıl, Bâtınîlerin davasının hak olduğuna dair delillerinin 

ne olduğu sorar.” İsmet iddiasının ancak mucize göstermekle sabit olabileceğini belirten 

Gazâlî, gerek yalancı peygamberlerin gerekse Bâtınîlerin masum imamlarının böyle bir 

meziyetinin olmadığını belirterek Bâtınîlerin “Bizim imamımızdan başka ismet 

iddiasında bulunan olmamıştır.” yönündeki iddialarının batıl olduğunu söyler.257 

          Bâtınîler, imamın mutlak ismet sıfatına sahip olduğuna inanmaktadırlar. Gazâlî, 

Bâtınîlere imamlarında ismet sıfatının bulunduğunun doğruluğunu ne ile ispat ettiklerini 

sorar. Aklın zarureti, akli istidlal veya mütevâtir haberle olabileceği ihtimallerini 

sayarak bunların hiç birisinin onlar için delil olamayacağını iddia eder.258 Bâtınîlerin 

imamın masum olmasını onun peygamberin makamının varisi olduğu için gerekli 

görmelerini de kabul etmeyen Gazâlî, Bâtınîlerin “Biz ilmi imamdan aldığımız için ona 

muhtacız, bu konuda da onu tasdik ederiz.” şeklindeki ifadelerinin yanlışlığına vurgu 

yapar. Zira ilimler iki kısımdır; akli ilimler, naklî ilimler. Akli ilimlerde kişinin ihtiyacı 

bilginin kendisinden ziyade onu elde edecek yöntemi öğrenmektir. Bu konuda da 

kendisinden yöntem öğrenilen isterse halkın en kötüsü olsun fark etmez. Bu konuda 

taklit söz konusu değildir. Takip edilecek yol, metot ve delildir. Naklî ilimler ise 

 
256 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 98-99. 

257 Gazâlî, age, s. 99-102. 

258 Gazâlî, age, s. 129; a. mlf, Kitab-ı Kavâsımu’l-Bâtınîyye, s. 62. 



 

302 

 

sem’iyyât türünden olan ilimlerdir ki, ya mütevâtir yolu ile bilinir veya âhad haberle 

elde edilir. Mütevâtir konusunda herkes ortaktır, âhad haberle elde edilen bilgilerde ise 

onu nakleden ister imam olsun ister başkası olsun bu bilgi zan/şüphe ihtiva eder. Bu 

sebeple bu bilgiyi elde etmede katî bilgiye ulaşmak şart değildir. Bu sebeple bu bilgiyi 

nakledenin ismet sıfatı taşıması gerekli değildir.259 Gazâlî’ye göre İslam toplumu için 

imametin gerekliliği siyasidir. Toplumda adaletin sağlanması, hukukun icrâ edilmesi, 

toplumu fesada götürecek kişilerin önünün kesilmesi ve İslam toplumunun düşmanlara 

karşı müdafaa edilmesi için gereklidir. Bu sebeple imam, adil, ilim sahibi, cesur bir kişi 

olmalıdır. İsmet sıfatına sahip olması gerekli değildir.260 

Gazâlî, Bâtınîlerin imamlarının masum olmadığını imamlarında şeriata muhalif 

birtakım hallerin müşahedede edilmesiyle de ispat edildiğini belirtir. Onların 

imamlarında zorla haraç alarak mal toplama, kanunsuz vergiler alma gibi bütün 

toplumlarda bilinen haksız ve kanunsuz uygulamalarının olduğunu; lüks içinde israflı 

ve şatafatlı bir hayat yaşadıklarını; şahitlik için gereken mürüvvet şartlarının yüzde 

birini bile sağlamadığını belirterek bunların ismet sıfatıyla asla uyuşmadığını ifade 

eder.261 

  Netice olarak, Gazâlî, Bâtınîlerin insanlar arasında ihtilafı gidermek adına 

yaptıkları “masum imamın talimi” fikrîyle yeryüzünde benzeri hiç görülmemiş bir 

kargaşa ve çatışmaya sebebiyet verdiklerini iddia eder.262 Talim ehlinin/Bâtınilerin 

 
259 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 129-130. 

260 Gazâlî, age, s. 130-131. 

261 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 102, 131. 

262 Gazâlî, el-Münkız, s. 592. 



 

303 

 

toplumda fesada sebebiyet vermelerinin sebebinin ilmî açıdan yetersiz bazı kişilerin 

onların iddialarını kendi aleyhlerine çevirmek yerine onlara cevap vermeye 

kalkışmalarından kaynaklandığını belirten Gazâlî, onlara cevap üretme yönteminin 

sözün uzamasına neden olduğu gibi meselenin anlaşılmasının da uzun zaman alarak 

onları susturmaya yetmediğini ifade eder.263  

Bâtınîlerin insanları fikirlerin ihtilafından kaynaklanan karanlıktan kurtaracak 

sadra şifa bir ilaca sahip olmadıklarını belirten Gazâlî, masum imam tayin etme 

hususunda kesin delil ortaya koymaktan aciz kaldıklarını, masum imamdan ne tür 

bilgiler öğrendiklerine dair sorulan sorulara cevap vermek şöyle dursun bu soruları bile 

anlamadıklarını iddia eder. Ömürlerini masum imamı aramakla geçiren Bâtınilerin 

ondan hiçbir şey öğrenemediklerini öne süren Gazâlî, alaylı bir şekilde Bâtınîleri pisliğe 

bulaşıpda su bulmak için çabalayan, suyu bulduktan sonra da onu kullanmayıp pislik 

içinde kalan birine teşbih eder.264 Bâtınîlerin insanları masum imama icabet etmeye 

davet ettikleri halde masum imama icabet eden insanların eski cehaletlerinin devam 

ettiğini vurgulayan Gazâlî, masum imamın insanlar arasındaki hiçbir düğümü 

çözmediği gibi, çözülmüş meseleleri de karmaşık hale getirerek içinden çıkılmaz hale 

getirdiğini, dolayısıyla ilmî anlamda insanlara hiçbir faydasının olmadığını, insanların 

tuğyan ve cehaletlerinin daha da arttığını belirtir.265  

 
263 Gazâlî, age, s. 593. 

264 Gazâlî, age, s. 594. 

265 Gazâlî, el-Kıstâsü’l-Müstakîm, s.160. 



 

304 

 

Masum imamın şahsına münhasır bir dinî otoritenin gerekliliğini ifade eden 

talim doktrinini266 reddeden Gazâlî, bunun yerine bilginin doğruluğunun yegâne ölçüsü 

olarak gördüğü Kur’an kaynaklı mizan/ölçü/mantık kurallarına müracaat ederek hak ve 

hakikatin tespit edilmesini öngörmüş, mîzânın işleyiş şeklini de eserlerinde ayrıntılı bir 

şekilde ortaya koymuştur. Bâtınîlerin Kur’an ve Peygamber’in sünnetinden sonra 

üçüncü kaynak olarak gördükleri masum imamın öğretileri ve otoritesinin yerine kıyası 

hâkim kılmaya çalışan Gazâlî, Bâtınîlerin Ebû Musa Câbir b. Hayyân’dan (ö.200/815) 

sonra sıklıkla kullanmaya başladıkları “mizan” terimi267 üzerinde yoğunlaşarak Kur’an 

kaynaklî bir mizan/kıyas teorisi temellendirmiş, bu mizana riayet edildiği takdirde 

masum imama gerek olmayacağını ortaya koymuştur.  

 

2.5. Gazâlî’nin Bâtınîlerin Te’vil Anlayışlarına Eleştirisi 

 

  İslam medeniyetinin teşekkül sürecinde h. II/VIII. yüzyıl, fikrî hareketlerin 

olgunlaşmaya başladığı ve bazı doktrinlerin temel dinamiklerinin sistemleşmeye 

başladığı bir yüzyıldır. Bu dönemde Allah’ın zâtı, Kur’an’ın anlaşılması ve halifeye 

karşı tavır gibi, İslam’ın bazı temelleri üzerinde yoğunlaşan ağır bir bâtınîlik 

atmosferine de şahit olunmuştur.268 Bu hareketin en önemli icraatlarından birisi, imamet 

kurumunun yasallığını meşrulaştırmak için Kur’an’ı bâtınî te’vile tabi tutmak olmuştur. 

 
266 Hodgson, İslâm’ın Serüveni, s. 202.  

267 Karlığa, Gazzâlî, Eserleri, C. XIII, s. 520. 

268 Ömer A. Ferruh, “Zâhirîlik”, çev, Ahmet Demirhan, İslam Düşüncesi Tarihi, haz, 

Mian Muhammed Şerif, İstanbul: İnsan Yayınları, 2014, C. I, s. 360.  



 

305 

 

Bâtınîlerin zahirî anlamı hiçe sayarak te’ville elde edilen bâtınî manaya itibar etmelerini 

şiddetle eleştiren Gazâlî, zahirle bâtın arasında bir denge kurmaya çalışmıştır. Gazâlî, 

şaşı gözle iki dünyadan sadece birine bakan ve bu iki dünya arasında denge kurmaktan 

aciz olan Bâtınîlerin yaklaşımını eleştirirken, zahirî mananın göz ardı edilip yok 

sayılmasını felaket olarak nitelendirmektedir. O, diğer yandan gizli manaları yok sayan 

ve yalnızca zahirî manaya itibar eden Haşeviyyenin de durumunu reddeder. Ona göre 

salt bâtınî manaya itibar eden Bâtınî, salt zahirî manayı esas alan ise Haşeviyyedir. Her 

iki manaya da itibar eden ise kâmil kişidir.269 Gazâlî, Mişkâtü’l-Envâr adlı eserinde 

“Allah göklerin ve yeryüzünün nurudur.” (en-Nur 24/35) ayetini ve rivayet edilen bazı 

hadislerin te’vili hususunda bâtınî yorumlara yer vermiş ancak bu te’villerin Bâtınîlerin 

yaptığı gibi zahiri yok saymadan zahirî ve bâtınî mananın her ikisine de itibar edilerek 

bâtınî te’vilin kabul edilebileceğini vurgulamıştır.270 Ancak, şeriatın naslarını zahirî 

manasını göz ardı ederek, insan idrakine hiçbir faydası olmayan bir takım bâtınî 

anlamlara sevk etmek haramdır ve bunda büyük zararlar vardır. Çünkü şeriat sahibinden 

herhangi bir nakil veya aklın bir zarureti olmadan lafızları zahirî manasından çevirmek, 

lafızlara itimadı sarstığı gibi Allah’ın kelamından beklenen menfaatin de 

sakatlanmasına sebebiyet verir. Lafızların delalet-i vaz’iyyelerinden akla ilk gelen 

manaya itimat kalmaz; bâtınî mana için ise bir kural kaide yoktur; herkes kendi kafasına 

göre bir mana çıkarabilir; bu sebeple kelam birçok yönlere hamledir hale gelir. 

 
269 Gazâlî, Mişkâtü’l-Envâr, Mecmû‘atü Resâil el-İmâm el-Gazâlî içinde, Kahire: el-

Mektebetü’t-Tevfîkiyye, trz, (ı), s. 302. 

270 Gazâlî’nin hem zâhirî hem de bâtınî manayı birlikte değerlendirmesine dair Bkz., 

Gazâlî, age, s. 302. 



 

306 

 

Bâtınîlerin bâtınî te’vilden kasıtları bir takım garip manalar çıkararak insanları buna 

meylettirmektir. Zira insan tabiatı garip şeylere meyillidir; bunun sonucu da şeriatı 

yıkmaya dayanır.271  

Gazâlî, hakikatin bilişsel katmanlarının farklı olabileceğini kabul etmektedir. Bu 

bilişsel katmanların “şeriat” ve “hakikat” olarak iki epistemolojik temeli 

bulunmaktadır.272 Ancak hakikatin ortaya çıkarılmasında kullanılan te’vilin belirli 

birtakım kurallar çerçevesinde yapılması gerektiği gibi avam tabakasından da uzak 

tutulması gerekir. İlcâmü’l-Avâm adlı eserinde Gazâlî, nasların müteşâbih olanları 

hususunda selefin yolunun tutulmasını tavsiye etmektedir. “Selef, uzun asırlar içinde 

ömürlerinin sonuna kadar insanları araştırma, soruşturma, inceleme, te’vil ve bunun gibi 

meselelerle ilgilenmeye davet etmemişlerdir.”273 ifadelerine yer veren Gazâlî, insanların 

mutluluğu ve kalplerinde tam anlamıyla hakikate uygun bir suretin nakşolması için bir 

şeye olduğu şekliyle ve sarsılmaz bir inançla inanmaları gerektiğinin altını çizer. Bu 

inancın yerleşmesi için hakiki bilgiyle yükümlü olunmadığı için iman esaslarının kelâmi 

delille gerçekleşmesine gerek yoktur.274  

         Gazâlî, prensip olarak te’vile karşı değildir, ancak Bâtınîlerin yaptığı tarzda 

kuralsız ve zahiri bertaraf edecek bir te’vili kabul etmemektedir. Kanûnü’t-Te’vil adlı 

eserinde te’vil konusunda insanların beş gruba ayrıldıklarını, bu gruplardan akıl yoluyla 

ulaştıkları bilgilere itibar edip nakil yoluyla gelene itibar etmeyenlerin peygambere 

 
271 Gazâlî, İhyâ, C. I, s. 55.  

272 Terkan, Çatışmanın Dinamikleri, 2007, s. 163.  

273 Gazâlî, Kelam ve Halk, s. 69.  

274 Gazâlî, age, s. 97. 



 

307 

 

yalan isnat ettikleri için küfre düştüklerini belirtmiştir.275 Orta yolun hem akılla ulaşılan 

hem de nakille gelenin telfik edilmesi olduğunu belirten Gazâlî, hem akli olanın hem de 

naklî olanın dinde önemli birer asıl olarak kabul edilmesi gerektiğini, akıl ile din 

arasında bir çelişkinin olmayacağını “Zira aklı yalanlayan dini yalanlamış olur, çünkü 

dinin doğruluğu akılla bilinir.” ifadeleri ile ortaya koyar.276 Bazı durumlarda nassın 

anlaşılması için te’vile başvurmak gerekebilir. Bu zorunluluk ya metnin kendi içinden 

kaynaklanan zorluk sebebiyle mecburi hale gelir veya genel olarak sahip olduğumuz 

dini anlayışa ters gelecek unsurlar barındırdığı için olabilir. Birinci ihtimalde yapılacak 

te’vil, yine dilin elverdiği ölçüde o metnin bir parçası olduğu ana öğretinin genel 

özelliklerine dayalı olarak yapılmalıdır. Yani ana öğretiyle tenakuz oluşturmamalıdır. 

İkinci ihtimalde ise te’vil edicinin söz konusu metne yaklaşırken önceden sahip olduğu 

düşüncenin korunmasıdır. Bu durumda bazı metinlerin zahiriyle anlaşılması gerekirken 

bazılarının sahip olunan düşünce paralelinde te’vil edilmesi gerekmektedir.277 

Gazâlî’nin temel argümanı, insan hakikate farklı yollarla ulaşılabilir ancak bu yollar 

zahirle çelişmemelidir. Onun “arifler” dediği kişiler kendilerine has bir metotla hakikate 

ulaşabilirler, ama sonuçta tasdik etmek zorunda oldukları şeyler şeriatın zahirinde varit 

olan hususlardır. Bu sebeple Gazâlî, İbâhiyyeyi ve Bâtınîyyeyi azarlamış, akli bilgi 

nedeniyle dinî vecibeleri küçümseyen filozofları tariz etmiştir.278 Nasların zahirlerini 

te’vil hususunda kafası karışık bazı kişileri şeriatın zahirine karşı itiraz etmekle suçlayan 

 
275 Gazâlî, Kânunu’t-Te’vîl, s. 625.  

276 Gazâlî, Kânunu’t-Te’vîl, s. 626. 

277 Terkan, Çatışmanın Dinamikleri, s. 161.  

278 Terkan, age, s. 165. 



 

308 

 

Gazâlî, “Doğru yoldan saptığını gördüğümüz grupların birçoğuna nasların zahirleri 

karışık gelmiş, zihinlerinde bunlara karşı bir takım itirazlar husule gelmiştir; onlar, 

nasların zahirleriyle çelişen şeyler hayal etmeye başladılar, böylece itikatlarının temeli 

fesada uğradı. Bu da onlarda haşir, neşir, cennet cehennem, ahiret hakkında gizli 

inkârlar oluşturdu. Bu inkârlarını gizli gizli ortaya koydular ve onlardaki takva bağı 

çözüldü.”279 ifadelerine yer vermiştir. Gazâlî’nin burada hedef aldığı gruplar filozoflar 

ve Bâtınîler olmalıdır. Fedâihu’l-Bâtıniyye’de Bâtınîleri akıl yürütmeyi iptal etmek ve 

lafızları “Bir takım sembolden ibarettir.” iddiasıyla değiştirmek/te’vil etmekle 

suçlamaktadır.280 Bâtınîlerin nakille gelen sözlerden asıl kullanıldığı manadan farklı bir 

mananın kastedilmesine cevaz verdiklerini belirten Gazâlî, Bâtınîler tarafından 

kendisine yöneltilebilecek “Te’vile siz de cevaz veriyorsunuz.” şeklinde itirazı 

cevaplarken te’vilde bir ölçünün olduğunu ve kendisinin bu ölçüye riayet ederek te’vile 

başvurduğunu belirtir. Bu ölçünün “Akıl yürütme ve onun göstergesi” olduğunu belirten 

Gazâlî, aklın, te’vil etmek zorunda kalınan lafzın zahirinin batıl olduğunu göstermesi 

durumunda te’vile başvurulabileceğini ifade eder. Burada uyulması gereken kural ise 

te’vil edilen lafzın istiare veya cevaz yolu ile te’vil edilen manaya uygun olmasıdır. 

Meselâ, “Rahman arşa istivâ etti/oturdu.” (Tahâ 20/5) ayetinde ve diğer Allah’a isnat 

edilen nüzûl/inme, yed/el gibi sıfatlarda delil bu manaların Allah’a nispet edilmesinin 

batıl olduğunu göstermektedir.281 O halde burada “istivâ” isti’lâ/hâkim olmak 

manasınadır. Bu mananın verilmesi lügat açısından da bir sıkıntı doğurmamaktadır. 

 
279 Gazâlî, Cevâhiru’l-Kur’an, s. 60.  

280 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 56. 

281 Gazâlî, İhyâ, C. I, s. 144.  



 

309 

 

Ancak, haşir, neşir, cennet, cehennem, gibi ahirete taalluk eden hususların zahirî 

manalarının batıl olduğuna dair bir akli delil yoktur. Bâtınîlerin bunları te’vil ettikleri 

mana ile bunlar arasında bir uygunluk da bulunmamaktadır. Bu sebeple bunların ahiret 

hususundaki te’villeri tamamen şeriatı yalanlamaktır.282 

Bâtınîler, bir yandan dinî konularda aklın hükümsüz olduğu ilkesini 

benimsemişler; diğer yandan da Kur’an’daki bazı kıssalarda anlatılan mucizevi 

olayların zahirî açıdan akla ters düştüğü gerekçesiyle ilgili pasajlardaki irrasyonel 

içerikli ifadeleri bâtınî te’vile tabi tutarak rasyonelleştirmek istemişlerdir.283 Hem aklı 

reddedip hem de akli olarak izahı mümkün olmayan bazı nasları aklîleştirmek onların 

içine düştüğü önemli bir çelişkidir. 

Gazâlî, Bâtınîleri halkı Kur’an ve sünnetten vazgeçiremediklerinden dolayı bir 

takım yalan ve iftiradan ibaret olan te’vile başvurmakla itham etmektedir. Bâtınîler, asıl 

amaçlarını takiyye yapmak suretiyle gizlemişler, şerî ıstılahları kendi arzuları 

istikametinde gerçek manalarına müğayir bir şekilde te’vil ederek sihirbazlık benzeri 

oyunlarla halkın dikkatini kendilerine çekmeye çalışmışlardır. Yaptıkları te’villerle 

ehlibeyte bağlılık ve sevgilerini gösterdiklerini iddia ederek asıl maksatlarını 

gizlemişlerdir. Gazâlî, onların şeriate dair yaptıkları te’villerden örnekler de aktarır. 

Bâtınîler, gerek namaz, oruç, zekât vb. şerî mükellefiyetleri, gerek haşir, cennet, 

cehennem, gibi ahirete taalluk eden hususları tamamen te’vil etmişlerdir. Bunların 

hepsinin zahirî manaları bâtınî manalarının remiz/sembolleridir. Bâtınîlere göre 

temizlenmenin manası, imama biat ve ona uymak ve başka bütün mezheplere tabi 

 
282 Gazâlî, age, 2009, s. 56. 

283 Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 497.  



 

310 

 

olmaktan teberrî etmek, uzaklaşmaktır. Oruç, sırrı tutmak, ifşa etmemektir. Kâbe 

Peygamber, bâb Ali’dir, Safâ Peygamber, Merve Ali’dir, telbiye dâîye icabet 

etmektir.284 Bunlar ve diğer dinin bütün rükünlerini bâtınî davet ve imamet esasına 

uygun bir şekilde te’vil etmişlerdir. Buna göre, şeriatta haram olanlardan murat şerli 

insanlar olup onlardan uzaklaşmakla ibadet etmiş oluyoruz, ibadetlerden maksat ise 

kendilerine uymakla emir olunduğumuz hayırlı kişilerdir.285 Bâtınîlere göre bu hayırlı 

kişiler imamlardır. 

Bâtınîlerin ahiretle ilgili te’villerine de yer veren Gazâlî, azapla ilgili ateş, 

zincirler gibi Kur’an’da geçen bazı ifadelerin bâtınî bilgiden mahrum olan cahillerin 

yapmakla mükellef oldukları vazifeler olduğunu bunun da bir tür azap olduğu inancında 

olduklarını belirtir. Bâtın ilmine vakıf olduklarında bu tekliflerin onlardan 

kaldırılacağına inanan Bâtınîlerin Kur’an ve sünnette geçen bütün lafızları bâtınî bilgi 

ve imamet teorisi istikametinde te’vil ettiklerini belirten Gazâlî,286 Bâtınîlerin şeriatın 

zahirini kendi kafalarına göre bâtınî te’ville tahrip ettiklerini belirtir.287 

Bâtınîlerin Kur’an’da aktarılan peygamberlerin mucizelerinin tamamını te’vil 

ettiklerini belirten Gazâlî, bu te’villerden de örnekler aktarır. Bâtınîler bu mucizeleri de 

Bâtınî ilim ve imamet istikametinde te’vil etmişler; Hz. Musa’nın asasını şüphe 

tuzaklarını yok eden hüccetler olarak; bıldırcın eti ve kudret helvasını ise dâîlere gökten 

inen ilim; Hz. Süleyman’ın emrindeki cinleri zahir ehli olarak yorumlamışlardır. Hz. 

 
284 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 59-60. 

285 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 60. 

286 Gazâlî, age, s. 60. 

287 Gazâlî, İhyâ, C. I, s. 55. 



 

311 

 

İsa’nın babasının olduğuna inanan Bâtınîler, onun babasının olmamasından kastedilenin 

onun bir imamının olmamasıdır, zira o ilmi direk Allah’tan almıştır. İblis ve Âdem’den 

muradın Ebûbekir ve Ali olduğunu iddia eden Bâtınîler, Ebûbekir’in Ali’ye secde etmek 

ve tabi olmakla emir olunmasına rağmen bunu kabul etmeyip böbürlendiğini bu sebeple 

şeytanı temsil ettiğini iddia ederler. Gazâlî, Bâtınîlerin bu te’villerini gülünüp 

eğlenilecek birtakım hezeyanlar olduğunu belirtir.288 Kur’an’da geçen bazı tarihi 

şahsiyetler ve yaşanmış hadiseleri te’vil etmenin hiçbir gerekçesinin olamayacağını 

söyleyen Gazâlî, ayet ve hadislerdeki bazı ifadeleri zahiri manadan sarf ederek Bâtınî 

te’vile tabi tutmanın gereksizliğine vurgu yapar. Bâtınîler, Kur’an’daki “Firavun” 

şahsiyetini “kalp” olarak; hadiste geçen “Sahur yapınız.” ifadesini “seherde istiğfar 

ediniz.” gibi manalara te’vil etmişlerdir.289 Gazâlî, “Firavun” kelimesinin yaşamış tarihi 

bir şahsa delalet ettiğinin tevatürle ve tarihin şahitliği ile sabit olduğunu belirtir. Firavun 

şeytan ve melek cinsinden gözle görülüp hissedilmeyen bir varlık değildir ki bu sebeple 

başka manalara te’vil edilsin. Hz. Peygamber’in “Sahur yapınız.” ifadesinin ise bizzat 

sahur yemeği yemek manasına olduğu Hz. Peygamber’in fiili ile sabit olduğu gibi bu 

manayı destekleyen başka hadisler de vardır.290 Mezkûr kelimeleri zahirî manasından 

çevirerek te’vil etmenin ne akli zarureti ne de bu hususta nakledilen bir rivayet vardır. 

Bu te’villere dayanak olacak bir karine de yoktur.291 Bu sebeple bu tür te’villerin batıl 

 
288 Gazâlî, age, 2009, s. 61. 

289 Gazâlî, İhyâ, C. I, s. 55, 381. 

290 Gazâlî, age, 2004, C. I, s. 55-56. 

291 Yusuf Sıdkı el-Mardînî, İhyâ Tercümesi ve Şerhi, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2015, C. I, s. 310.  



 

312 

 

olduğu ya tevatürle veya da hisle bilinir. Bu tür te’viller kesinlikle haramdır ve dini ifsat 

etmekten başka bir hedefi de yoktur.292 Bu tür te’villeri bazı vaizlerin sözlerini süslemek 

gibi iyi niyetle kullandıklarını belirten Gazâlî, bunun yasaklanmış olduğunu belirtir. 

Aynı te’villeri Bâtınîler ise fasit emellerine alet etmek ve mezheplerini halk nazarında 

terviç etmek için kullanmışlardır. Bu te’viller, Kur’an’ı kendi kafasına göre 

yorumlamaktır ki bunu Hz. Peygamber yasaklamıştır.293 Gazâlî’nin burada ortaya 

koyduğu te’vil kuralı ise herhangi bir lafızdan zâtî varlık (elvücûdu’z-zâtî) anlaşılıyorsa 

burada te’vil yapılamayacağı ilkesidir.294 Bunun dışında lafızların hissî, hayalî, akli ve 

şibhî olarak anlaşılan mertebeleri vardır. Yani nassın ifade ettiği varlık bu beş türlü 

varlığın birine işaret etmiş olabilir. Nas, bir şeyin öz varlığını değil de onun akıl, hayal 

ve histeki varlığını, misalini veya benzerini ifade etmiş olabilir; bu durumda ortada bir 

mecaz yollu anlatım var demektir. Zikredilen bu beş derece üzerine yapılan bir te’vil 

tekzip sahasına girmez. Bütün mezhepler bu konuda ittifak etmiş durumdadırlar. Ancak 

bu te’vilin caiz olabilmesi için zahirî manayı kastetmenin imkânsız olduğuna dair açık 

bir delil olmalıdır. Bu beş manaya ihtimali olan lafız, birinci mana olan zâtî varlığa 

delalet ediyorsa diğerlerine ihtimal kalmamıştır.295 Gazâlî, dinin temel üç itikâdî esasına 

(Allah, peygamber, ahiret) iman ve bizatihi te’vile ihtimali olmayan, tevatür ile 

nakledilen, zahirî mananın aksi bir mananın murat edildiğine dair sabit delil 

bulunmayan (cesetlerin tekrar diriltilmesi, cennet, cehennem ve Allah’ın her şeyi 

 
292 Gazâlî, age, 2004, C. I, s. 56.  

293 Gazâlî age, C. I, s. 381.  

294 Gazâlî, Faysalü’t-Tefrika, s. 258.  

295 Gazâlî, age, s. 262.  



 

313 

 

bilmesi gibi) yerlerdeki te’vilin mutlak küfür olduğunu belirtir.296 Ayrıca te’vil 

yaptıklarına inanarak mütevâtir bir nassa muhalefet edenler, bu yaptıkları te’vilin lisan 

kaidesi ile yakından uzaktan bir ilgisi yoksa bu da küfre girerler. Te’vil yapıyorum 

zannetse de tekzib ediyordur. Bâtınilerin bu tür te’vil yaptıklarını belirten Gazâlî, 

onların Allah’ın sıfatlarını te’vil etmelerinin açık küfür olduğunu iddia eder.297 

Bâtınîlerin te’villerini reddetme hususunda iptal, muaraza ve tahkik yöntemini 

kullandığını belirten Gazâlî, Bâtınîlere bu te’villere nasıl ulaştıklarını sorar. Eğer “akıl 

yürütme ile” derlerse buna kendilerinin inanmadıklarını belirtir.298 Eğer “Bu bâtınî 

manaları masum imamdan aldık.” derlerse masum imamın muradı sizin kastettiğinizden 

daha bâtın/kapalı olabilir. Ayetlerde geçen “dağlar”dan murat “adamlar.” ise bu adamlar 

hangi adamlardır, “şeytanlar” ile “zahir ehli” murat edilmiştir.” derlerse bu zahir ehli 

kimdir? Zahir ehli nedir? Y.ne ayette geçen “süt”ten murat “ilim” ise bu hangi ilimdir? 

Burada “Adamlar, zahir ehli ve ilimden kastedilen zahiri manadır.” denilirse o zaman 

bir kişi tek gözüyle baktığı zaman deccal bu kişi olur zira zahire bakıldığında o da tek 

gözle bakmaktadır. “Dağların tesbihin”den kastedilen “adamların tesbihi” ise Allah’ın 

“Birtakım insanlar vardır ki (Allah’ı tesbih eden) ne ticaret ne alışveriş onlara mâni 

olamaz.” (Nur 24/37) ayetindeki adamlar dağlar manasına olmalıdır. Sonra “dağlar” 

“adamlar” manasına te’vil edilebilirse “adamlar” da diğer başka bir manaya te’vil 

 
296 Gazâlî, age, s. 166. 

297 Gazâlî, age, s. 266-267.  

298 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 61. 



 

314 

 

edilebilir, oda bir dördüncü manaya te’vil edilebilir buda bir teselsülü ortaya koyar ki 

bu durumda manalar anlaşılmaz hale gelir.299 

Gazâlî’nin bâtınî te’vili reddetmek için izlediği ikinci yol, fasit olanı diğer bir 

fasit olanla iptal etmektir. Muaraza dediği yönteme göre, bütün haberleri onların te’vil 

ettiklerinin tersi bir mana ile te’vil ederek mukabelede bulunulur. Meselâ, “Melekler 

içinde resim bulunan eve girmez.” hadisini, “Akıl, içinde masum imamı tasdik bulunan 

bir dimağa girmez.”, “Dört kişinin şahitlik etmediği nikâh sefihliktir.” hadisini de “Dört 

halifenin yani Ebûbekir, Ömer, Osman, Ali’nin şahitlik etmediği itikat batıldır.” 

seklinde Bâtınîlerin inançlarına göre yaptıkları tevile mukabil Sünni itikadı temsile 

dayanacak şekilde te’vil edilebilir. Burada Gazâlî, Bâtınîlerin yaptıkları te’villerde te’vil 

ettikleri lafız ile ortaya koydukları mana arasında münasebet karmaşasının saçmalığa 

işaret etmeye çalışır. Gazâlî, “Süt bir kişinin gıdasını sağladığı gibi ilimde insanın 

manevi gıdasıdır.” gibi uzak bir münasebet kurulduğunda bütün yaratılan iki şey 

arasında böyle uzak münasebetin kurulabileceğine işaret eder. Melek ruhani bir şey 

olduğu gibi akıl da ruhani bir varlıktır. Bu sebeple melekle akıl arasında uzak bir 

münasebet kurarak melekten kastedilenin akıl olduğu şeklinde bir te’vile gidilebilir.300 

         Gazâlî’nin bâtınî te’vili reddettiği üçüncü yöntem ise tahkik yöntemidir. Gazâlî bu 

yöntemde Bâtınîlerin aşırı te’villerinin bir an için kabul edilmesi ihtimalinden hareket 

ederek bunların şeriatta hükmünün ne olduğunu sorar. Bu te’viller ifşa mı edilmelidir 

yoksa gizlenmeli midir? Eğer Bâtınîler “Bunların herkese ifşa edilmesi gerekir.” 

 
299 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 62. 

 

300 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 62-63. 



 

315 

 

derlerse, Hz. Peygamber “Onu (kitabı) mutlaka insanlara açıklayacaksınız, onu 

gizlemeyeceksiniz.” (Al-i İmrân 3/187) emrine rağmen bu tür te’villi bilgileri neden 

kimseye açıklamamış, sahabenin ve halkın geneline onu neden ifşa etmemiştir? Allah’ın 

dinini gizlemek nasıl caiz olabilir? Eğer “Bu bilgilerin gizlenmesi gerekir.” derlerse o 

zaman Peygamber’in bile gizlediği bilgileri siz hangi yetki ile ifşa ediyorsunuz? 

şeklinde sorular sorarak Bâtınîleri köşeye sıkıştırmaya çalışır. Hz. Peygamberin haber 

verdiği cennet ahvaline dair hallerden halkın lügat manasını anladığını vurgulayan 

Gazâlî, Peygamberin bu manaları tekrar ve yeminlerle tekit etmesine rağmen Bâtınîlerin 

iddia ettikleri bâtınî manayı hiç ifşa etmediğini ifade ederek Peygamber’in bunun 

Allah’ın gizlenmiş bir sırrı olduğunu bildiğini söyler. Bâtınîlerin bu sırrı ifşa etmelerinin 

dinden çıkmak ve şeriatın sahibine muhalefet etmek ve onun kurduğu düzeni yıkmak 

olacağını iddia eder.301 Gazâlî’ye göre rububiyet sırrını ifşa etmek küfürdür.302 Diğer 

yandan Bâtınîlerin “Bu sırlar Peygamber tarafından Hz. Ali’ye ifşa edilmiştir oda 

kendisinden sonra gelen masum imamlara bu sırrı aktarmıştır.” gibi muhtemel 

iddialarına karşılık Gazâlî, “Bâtınî te’viller dilden dile dolaşıyor bütün kitaplarınız 

bunlarla dolu, her halde halifelerden biri isyan ederek ifşa edilmemesi gereken sırları 

ortaya döktü, hani sizin imamlarınız masum idi, isyan etmeleri tasavvur dahi 

edilemezdi.” şeklinde bir mukabele ile bâtınî te’villeri haraç mezat ortada dolaştırmanın 

sakıncalarına işaret eder.303  

 
301 Gazâlî, age, s. 64. 

302 Gazâlî, İhyâ, C. I, s. 134. 

303 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 65. 



 

316 

 

Gazâlî’nin bazı eserlerinde te’vil hakkında bir orta yol benimsemeye çalıştığı 

görülür. Onun temel prensibi bâtınî mananın zahiri nakzedecek derecede olmaması ve 

te’vili gerektiren bir zaruretin bulunmasıdır. Zaman zaman te’vili ısrarla savunan 

Gazâlî, bu savunusunu bazı nakillerle desteklemeyi ihmal etmez.304 Ona göre te’vilde 

esas olan zahirle bâtının çelişmeme ilkesidir.305 Gazâlî, hakikatin farklı idrak 

katmanlarının olabileceği ilkesinden hareketle te’vile olumlu bakmakla beraber bu idrak 

katmanlarının bütün insanlara açıklanmasının mahzurlarına işaret eder. Burada onun 

karşılaştığı temel sorun mademki zahir ile bâtın çelişmiyor o zaman bâtının ifşa edilmesi 

neden sakıncalıdır? sorusuna yanıt aramaktır.306 Gazâlî bu sorunun cevabını idrak 

katmanlarındaki farklılık olarak belirler. Burada Gazâlî’nin hakikati idrak etmede havas 

ve avam ayrımı dikkat çekmektedir. Bazı bilgiler herkesin anlayamayacağı derecede 

derûnî olur, bunun avama açıklanması fitneye sebebiyet verebilir. Bazen lafızdan murat 

edilen mana anlaşılır fakat muhataba daha iyi tesir etmesi için bu lafızdan istiare ile 

başka bir mana kastedilir. Bir kişinin ehli olmayana ilim öğretmesini “filan adam hınzıra 

inci gerdanlık takıyor.” şeklinde ifade etmek gibi. Gazâlî, bâtın ile zahirin birbiriyle 

çelişmemesini bir kişinin karanlıkta birini görmesi ile daha sonra aynı kişiyi hava 

aydınlanınca görmesi benzetmesini yaparak ilginç bir örnek verir. Burada görülen şahıs 

aynı kişidir fakat karanlıktaki idrak ile aydınlıktaki idrak farklılaşmış, görülen şahıs 

daha iyi tanınmıştır. İşte insanın ilim, iman ve tasdiki böyledir. Çünkü Müslüman âşık 

 
304 Gazâlî’nin te’vili nakille desteklediği deliller için Bkz., Gazâlî, age, 2004, C. I, s. 

133-134.  

305 Gazâlî, age, C. I, s. 133. 

306 Gazâlî, age, C. I, s. 134.  



 

317 

 

olmadan aşkı, hasta olmadan hastalığı, ölüm gelmeden ölümü tasdik eder; fakat bunlarla 

karşılaştığında tasdiki kuvvetlenir. Gazâlî inananların idrak kapasitelerine göre hakikati 

anlama katmanlarının farklı dereceleri olduğunu örneklerle izah eder.307 Sonuç olarak 

insanların idrak derecelerinin farklı olduğunu fakat anlaşılan hakikatin gerek zahir 

gerekse bâtın olsun aynı olup, bunların hiç birisinde zahire uymayan bâtın 

olamayacağını, bâtının, özün kabuğu tamamladığı gibi zahiri tamamladığının altını 

çizer.308 Gazâlî, te’vil konusunda ifrat ve tefrit içinde olanların olduğu gibi orta yolu 

tutanların olduğunu, Ahmed b. Hanbel gibi te’vil kapısını tamamen kapatmaya 

çalışanların bulunduğunu, mutezilenin ise ilahî sıfatlar konusunda te’vilde aşırıya 

kaçtıkları belirtir. Mutezileden güç alan felsefeciler ve bâtıl fırkalar, cennet, cehennem, 

ahiret ahvali ile ilgili her şeyi te’vil etmek suretiyle zahirlerini inkâr etmişlerdir. Bu ifrat 

ve tefritin arasındaki mutedil yol ise eşyanın hakikatini Allah’ın nuru ile idrak eden 

mükaşefe ehlinin yoludur. Bunlar ise, söylenen sözü yakîn nuru ile müşahede ettiklerine 

uygun buluyorlarsa olduğu gibi kabul ederler, müşahede ettiklerine uygun gelmez ise 

te’vil ederler.309  

Gazâlî’nin te’vil hususunda ortaya koymaya çalıştığı “orta yol” zahir ile bâtının, 

şeriatla hakikatin çelişmeyeceği ilkesidir. İlk bakışta bunlar arasında bir çelişki varmış 

gibi görünse de te’vilin devreye girmesiyle bu çelişki giderilir. Dalayışıyla Gazâlî’nin 

sisteminde te’vilin en temel işlevi, dinin zahirî öğretileriyle tasavvufu, yani şeriat ile 

 
307 Gazâlî, İhyâ, C. I, s. 134-14-39. 

308 Gazâlî, age, C. I, s. 137.  

309 Gazâlî, İhyâ, C. I, s. 139.  



 

318 

 

hakikati uzlaştırmak suretiyle tasavvufa dini bir temel kazandırmaktır.310 Diğer taraftan 

te’vil için belirli bazı ilkeler belirleyen Gazâlî, te’vilin ulu orta herkesin diline pelesenk 

edeceği bir ameliye olmaması gerektiğini, te’vil ilmine ulaşmak için zihnî cehdin yeterli 

olmayacağını belirtir. “Müteşâbih bir lafzı zahirî manasını dikkate almayarak beyan 

etmek.”311 şeklinde tarif ettiği te’vili “arif” dediği, manevi açıdan seçkin kimselerin 

kendileri ile Rab’leri arasındaki bir sır olarak gören Gazâlî, avamın uzak durması 

gereken özel bir alan olarak değerlendirir. Entelektüel seviyesine göre farklı katmanlara 

ayırdığı insanların te’vil karşısındaki pozisyonlarını belirlemeye çalışan Gazâlî, avamın 

te’ville iştigalini haram olarak görür. Avamın te’ville meşgul olmasını iyi yüzme 

bilmeyen birinin denizin derinliklerine dalmasına benzeterek muhtemel tehlikesine 

vurgu yapar. Maddi manevi her türlü dünya hatta ahiret gailesinden yüz çeviren/arif 

insanların marifet denizine dalabileceğini vurgulayan Gazâlî, “te’vil bilgini” olarak da 

bu zümreyi benimser ve bunların elde ettikleri te’vil sırrını avama izhar etmelerinin de 

haram olduğunu belirtir. Bu hususta edip, dil bilgini, muhaddis, müfessir, fakih ve 

kelamcı avam mesabesindedir. Te’vili “arifin gönlüne doğan bir mana” olarak 

yorumlayan Gazâlî, arifin de kalbine inkişaf eden mana hususunda kesin kanaati yoksa 

bundan kaçınması gerektiğini belirtir.312 Gazâlî, ileri düzeyde takva ehli olan seçkin 

zümreye hasretmeye çalıştığı te’vil ilmini, kendi asrında birçok şenaatlere karışan, 

 
310 Kılıç Aslan Mavil, “Te’vil Meselesine Dair Metodik ve Bütüncül Bir Tahlil 

Denemesi,” Kelam Araştırmaları, 10:2, 2012, s. 195. 

311 Gazâlî, İlcâmü’l-Avâm, s. 326.  

312 Gazâlî’nin te’vil hususunda tafsilatlı yorumları için Bkz., Gazâlî, İlcâmü’l-Avâm, s. 

326-333.  



 

319 

 

mezhep taassubuna gömülmüş, şeriatın zahirî hükümlerini hiçe sayan, avamın bile en 

alt tabakası olarak gördüğü Bâtınîlerin elinden kurtarmak için büyük çaba sarf etmiştir. 

Te’vile Sünnî bir form kazandırmaya çalışarak onu istismar edilmekten kurtarmaya 

gayret eden Gazâlî, aşırıya gitmekle suçladığı Bâtınîlerin yaptığı te’vili kendisinin de 

yaptığına dair suçlamalara maruz kalmıştır. Ancak te’vil hususunda Gazâlî’nin öğretisi 

Bâtınîlerden farklıdır. Gazâlî’nin te’vil öğretisinde zahirî ve bâtınî şeklinde 

epistemolojik bir standartın varlığı gözlenmekle beraber bâtınî öğretilerin zahirî 

öğretilerden farklı hatta kimi zaman zahirle çelişik olduğunu gösteren hiçbir işaret 

bulunmamaktadır.313 

Gazâlî, Bâtınîlerin harfler ve sayıları kullanarak da bâtınî te’viller yapmada 

uzman olduklarından bahsetmektedir. Harf ve sayı gizemciliği314 yaparak bâtınî te’viller 

üretmenin son derece saçma bir tutum olduğunu belirten Gazâlî, onların avam tabakası 

olan cahillerinin bile bu şekilde üretilen te’villerin batıl olduğunu anladığını fakat 

bunların içinden çıkılmaz vehimlere dalmaları sebebiyle denize düşenin yılana sarılması 

gibi harfler ve sayılarının sırlarından medet umduklarını belirtir.315 Harf ve sayı 

gizemciliğini de imamet ve imamların sayılarına delalet edecek şekilde kullanan 

Bâtınîler, insanın başında bulunan yedi deliğin, göklerin yedi kat olmasının, 

gezegenlerin sayısının yedi olmasının ve haftanın günlerinin yedi olmasının imamların 

 
313 Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 450. 

314 İslam kültür tarihinde harf ve sayı gizemciliğinin tarihi kökleri ve Bâtınîlerin harf ve 

sayılar üzerinden ürettikleri bâtınî te’villerin kapsamlı bir analizi için Bkz., Öztürk, 

Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 436-469.  

315 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 68. 



 

320 

 

yedi olduğuna ve imamlar silsilesinin yedi imamda tamamlanacağına delalet ettiğini 

iddia ederler. Harflerin şekillerinden, sayı değerlerinden bazı gizemli bilgiler üreten 

Bâtınîler, bu gizemli bilgileri tamamen imamet müessesesi ve davet organizasyonunun 

unsurlarına işaret edecek bir epistemolojik düzleme aktarmışlardır. Gazâlî, Bâtınîlerin, 

Hz. Peygamberin sözlerinden ve sûrelerin başlarındaki huruf-i mukatta’aların manaları 

üzerinde yaptıkları tasarrufların akıllı insan şöyle dursun delilerin bile güleceği 

ahmaklık örnekleri olduğunu belirtir.316 

Gazâlî, Bâtınîlerin harf ve sayı gizemciliği ile ilgili ulaştıkları ezoterik bilgilerin 

batıl oluşunun aklın zaruretiyle bilinebilecek saçmalıklar olduğunu, ayrıca iptal etmek 

için bir çabaya gerek olmadığına işaret etmekle beraber, Bâtınîlere bu hususta 

“mutalebe/cevap isteme” ve “muaraza” yöntemiyle karşılık verilebileceğini belirtir. 

Mutalebe: bu bilgilere nasıl ulaşıyorsunuz? “Akıl yürütme” ile derseniz, siz bunu baştan 

kabul etmiyorsunuz; “masum imamın haber vermesiyle” derseniz, masum imamın 

masumiyetini nasıl ispat edeceksiniz ve ondan aktarılan bu bilgiler reddi mümkün 

olmayacak şekilde tevatür derecesine ulaşmış mıdır? Peygamberin bile yalan söyleyip 

halkı aldattığını iddia ettiniz; ya sizin masum imamınızın yalanla halkı aldatmayacağını 

nereden biliyorsunuz? Muaraza: Bu yöntemde ise Gazâlî, harf ve sayıların her şeye 

delalet edeceği bir yöntem bulmanın zor olmadığını belirtir. Buna göre bütün varlıklar 

birden ona kadar rakamlarla işaretlenir; o halde bir olarak görülen her şey Hz. 

Muhammed’e, iki olarak görülenler şeyhayn/Ebûbekir ve Ömer’e delalet eder, insanın 

başındaki deliklerin her birinden de farklı işaretler çıkarmak mümkündü. Meselâ, ağız 

peygambere, iki göz ve iki burun dört halifeye delalet eder gibi. Yine yedi harfli bir şey 

 
316 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 68-69. 



 

321 

 

bulunduğunda bunun yedi Emevî halifesine delalet ettiği iddia edilebilir. Gazâlî, bunlar 

ve benzeri birçok örnek vererek bu şekilde Bâtınîlerin mezheplerini terviç etmek için 

ortaya koymaya çalıştıkları harf ve sayı gizemciliğinin bir kepazelik olduğunu 

vurgular.317  

Kökü kadim medeniyetlere kadar uzanan harf ve sayı gizemciliği İslam 

kültürünün bâtınî bilgi kaynaklarından biri olagelmiştir. Harf ve sayıların birtakım sırlı 

bilgileri ihtiva ettiğine dair anlayış/inanışın tarihî kökeni Pisagorcu felsefeye dayanır.318 

Harfler ve sayılar üzerinde bazı spekülasyonlar üreterek sırrî-batınî anlamlar üretmek, 

İslam dünyasında daha çok Şiî çevrelerde revaç bulmuş olsa da birçok Sünnî 

mutasavvıfın da ilgi alana girmiştir.319 Özellikle Kur’an’ın anlaşılmasında bütün İslamî 

çevrelerin elinde yorumlama ameliyesinin önemli bir parçası olmuştur. Bâtınîler ise 

imamet kurumunun temellendirilmesi ve te’vilin temel dayanaklarından biri olarak 

kullandıkları harf ve sayı gizemciliğini sıklıkla kullanmışlardır. Gazâlî, Bâtınîlerin te’vil 

anlayışlarına toptan karşı çıkmakla beraber harf ve sayı üzerinden bir takım gizemli/sırrî 

bilgiler üretmenin saçmalığını da net bir şekilde ifade etmiştir. Ancak Gazâlî’nin 

kendisinin de harflerin ve sayıların sırrından bahseden bazı kitaplar telif ettiği 

kaynaklarda yer almaktadır. Mustafa eş-Şeybî Gazâlî’nin Esrâru Hurûfi’l-Kem’ât, 

Cennetü’l-Esmâ, Havâssu’l-Havâs, Risâle fi’l-Ahruf, Fevâtihu’s-Suver, el-Mebâdî ve’l-

Gâyât fi Esrâri’l-Huruf, es-Sırru’l-Mesûn ve’l-Cevheru’l-Meknûn fi Hâvâssi’l-Huruf 

 
317 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 70-71. 

318 Annemarie Schimmel, Sayıların Gizemi, çev, Mustafa Küpüşoğlu, İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi, 1991, s. 21. 

319 Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 440.  



 

322 

 

gibi harf ve sayıların sırrından bahseden kitaplar telif ettiğini iddia etmektedir.320 Bu 

eserlerin en azından bazıların Gazâlî’ye aidiyeti belli değildir. Bedevî, Müellefâtü’l-

Gazâlî’de bu eserlerden bazılarını zikretmekle beraber es-Sırru’l-Mesûn ve’l-

Cevheru’l-Meknûn fi Hâvâssi’l-Huruf dışındaki eserler günümüze ulaşmadığını 

belirtir.321 Gazâlî’nin bu eserlerinde Bâtınîler gibi harf ve sayı gizemciliği ile aşırı 

te’villerde bulunup bulunmadığı bilinmemekle beraber sadece bu eserlerin isimlerinden 

bile harflerin gizemi ile ilgilendiği anlaşılmaktadır.  

         Diğer yandan Gazâlî, Bâtınîlerin aşırı te’villerini kıyasıya eleştirirken kendi 

eserlerinde ise bâtınî te’vile fazlaca yer vermekle itham edilmiştir. Onun İhya, 

Meâricü’l-Kuds, el-Maznûnu bih ale Gayr-i Ehlih, Cevâhiru’l-Kur’an, Mişkâtü’l-Envâr 

gibi eserlerinde bâtınî te’villere başvurduğu gözlenmiştir.322 Hatta bazı sözlerinin 

Bâtınîler ve filozofların sözlerinin aynısı olduğu vurgulanmış,323 eserlerindeki bâtınî 

te’viller sebebi ile Ebû Bekir İbnü’l-Arabî ve İbn Teymiye Gazâlî’yi Bâtınîler ve 

filozoflardan etkilenmekle itham etmişlerdir. İbn Teymiye, Gazâlî’nin eserlerindeki 

 
320 Mustafa eş-Şeybî, el-Fikru’ş-Şiî ve’n-Nezâ‘âtü’s-Sufiyye, Bağdat: Mektebetü’n-

Nehda, 1966, s. 195.  

321 Bedevî, es-Sırru’l-Mesûn’un yazma olarak Paris’te bulunduğunu belirtmektedir. 

Bkz., Bedevî, age, 1977, s. 284-285.  

322 Mustafa Öztürk, “Selefîlik ve Te’vil Üzerine”, Marife, Yıl, 9, S. 3, 2009, s. 90. 

323 İzmirli İsmail Hakkı, Tefsir ve Te’vil, Sadeleştiren, Ahmet Yıldırım, Bilimname V, 

2004/2, s, 156-157. 



 

323 

 

bâtınî te’viller sebebiyle kendisine reddiye yazan bazı âlimlerin isimlerini 

zikretmektedir.324  

Gazâlî’nin Bâtınîlerle mücadelesinin temel eksenini imamet, imamın talim 

doktrini ve te’vil meselesi oluşturmaktadır. Bâtınîlerin bu üç dayanağını imha etmek 

için yoğun çaba harcayan Gazâlî, imamet ve talimi imha ederek bunun yerine mantığı 

ihya/ikame etmiştir. Bâtınî te’vili imha ederken ise belirli kaideleri olan tasavvufî te’vili 

ihya etmeye çalışmıştır. Bâtınîlerin imamet ve talimini imha etmede kullandığı araç akli 

istidlal; keyfî-bâtınî te’villerini imha etmede kullandığı araç ise keşfî-tasavvufî bilgi 

olmuştur. Onun bu imha ve ihya projesinin ürünü olan eserlerinin birçoğunun yazılma 

sebebi Bâtınîlerdir. Bu eserlerin isimlerinde kullandığı esâs, el-kıstâs, müstakîm, el-

mihakk, mi’yâr gibi terminoloji, nesnel bilginin belirli bir prensibe sahip ve 

denetlenebilir olması gerektiğini ihsâs ettirmektedir. Gazâlî’nin eserlerinde bu terimleri 

sık sık kullanması Bâtınîler tarafından ortaya atılan, hiçbir kıstası belirlenmemiş, keyfî 

ve tekelci bilginin bir inanç sistemi tekvin etmede yetersizliğine işaret etmektedir. Bu 

sebeple Bâtınîlerin gerek talim doktrinlerine gerekse te’ville ulaştıkları bâtınî-sırrî 

bilgilere “saçmalıklar” demektedir. Gazâlî’nin gerek felsefe reddiyesi eserlerinde gerek 

Bâtınîleri hedef aldığı telifâtında ortaya koymaya çalıştığı nesnel mantık örgüsünün 

pragmatist bir hedefe müncer olduğu açıktır. Kelâm ilminde mantığın önünü açmada 

 
324 İbn Teymiyye, Nakzu’l-Mantık (el-İntisâru li Ehli’l-Eser), thk. Abdurrahman b. 

Hasan Kâid, Mekke: Dâru Âlemi’l-Fevâid, h.1435, s. 90-96. 



 

324 

 

gösterdiği çaba Sünnî düşünceyi felsefecilere ve Bâtınî-İsmâilîlere karşı koruma ve 

dinin epistemolojisini nesnelleştirme gayesi gütmektedir.325  

Gazâlî’nin bâtınî te’vile karşı tutunduğu menfi tavır ve Kur’an’ın zahirine vurgu 

yapması, kendisinden sonra avamın dini şuurunda nasların zahirini esas alarak selefin 

tutumunu kendilerine örnek almaları hususunda prensip olmuştur. Gazâlî’nin yaşadığı 

hicrî beşinci asırda, İslam toplumumda konumunu güçlendirmek isteyen fırkalar- 

özellikle Bâtınîler- temel akide fikirlerini Kur’an’a dayandırmak için yoğun bir çaba 

içindeydiler. Kendi inanç ilkelerini Kur’an’ın zahirinde bulamayanlar için te’vil adeta 

biçilmiş kaftan mesabesinde idi. Dönemin bazı mütefekkirleri birbirine zıt Kur’an 

yorumlarından dert yanmışlar ve te’vilin bir kıstası/ölçüsü olması için eserler telif 

etmişlerdir. Ebû Bekir İbnü’l-Arabî’yi Kanunü’t-Te’vil adlı eserini yazmaya sevk eden 

bu endişedir. Gazâlî’nin de Kanunü’t-Te’vil ismindeki eseri yazmasının muhtemel 

sebebi nasların te’vilinde keyfilik meselesine çözüm bulmak326 ve Bâtınîlerin bâtınî 

te’villerinin önüne set çekmektir. Gazâlî’nin bu çabası, ferdi şuurun çerçevesine 

münhasır kalmamış, daha geniş kitlelerin itikâdî bir meselesi haline gelmiştir. 

Gazâlî’den sonraki Sünnî akâid kitaplarında nasların zahiri üzere anlaşılması bir inanç 

 
325 Ayman Sihihadeh, “Gazâlî’den Râzî’ye 6/12. YY.’da Felsefî Kelâmda Yeni 

Gelişmeler”, çev, Bilal Taşkın, Kelam Araştırmaları Dergisi, C. 14, S. 1, 2016, s. 245.  

326 Muhammed b. Tavid et-Tancî, “Gazâlî’ye Göre Kur’an’ın Tefsiri”, AÜİFD, C. VI, 

S. 1, 1957, s. 15.  



 

325 

 

meselesi haline gelmiş, Bâtınîlerin yaptıkları gibi aşırı bâtınî manalara başvurmak küfür 

ve zındıklık olarak telakki edilmiştir.327  

 

2.6. Gazâlî’nin Bâtınîleri Tekfir Etmesi  

 

Tekfir, terim olarak, “Allah’tan vahiy yoluyla gelip Peygamber’in tebliğ ettiği 

kesinlikle bilinen dinî bir esası inkâr eden kimsenin328 veya işlemiş olduğu bir amel veya 

söylemiş olduğu bir söz sebebiyle bir kimsenin kâfir olduğuna hükmetmek.”329 olarak 

tarif edilmektedir. Tekfir, bir akait meselesi olarak kelâm ilmî içinde incelenmiş olsa da 

Gazâlî, doğurduğu hukuki sonuçları göz önüne alarak tekfiri fıkhî bir mesele olarak 

değerlendirmiştir.330 

Ehl-i Sünnet, her ne kadar hevâ ehli ve isyankâr olsalar da ehl-i kıbleyi tekfir 

etmemeyi bir prensip olarak benimsemekle beraber331 Sünnî âlimlerin bu kabulleriyle 

 
327 Teftazânî, Şerh-i Akâid, İstanbul: Fazilet Neşriyât, trz, s. 189; Tavid et-Tancî, age, s. 

16.  

328 Mâturîdî,  Te’vilâtü Ehl-i’s-Sünne (Tefsîru’l-Mâturîdî), thk, Mecdi Bâsillüm, Beyrut: 

Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005, C. VI, s. 423. 

329 Faruk Furkan, İslam Hukuku Açısından Tekfir Meselesi Şartları-Engelleri ve 

Ahkâmı, Konya: Neda Kitap, 2016, s. 68.  

330 Gazâlî, İtikadda Orta Yol, s. 199.  

331 Ali b. Ebû’l-İz, Şerhu’l-Akidetü’t-Tahâviyye, Beyrut, el-Mektebetü’l-İslamî, 1984, s. 

313; Gazâlî, Faysalü’t-Tefrika, s. 265; Ali el-Kârî, Şerhu’l-Fıkhi’l-Ekber, thk, Mervan 

Muhammed eş-Şaâr, Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 1997, s. 155.  



 

326 

 

uygulamaları fazla örtüşmemiştir. Sünnî âlimler gerek muhalif fırkaları gerekse kendi 

içlerinde birbirlerini eleştirirken tekfiri kullanmışlardır.332 İslam fırkalarından gerek 

kendi içlerinde birbirlerini gerekse muhalif fırkaları tekfir etmeyen neredeyse yoktur. 

Bazı fırkalar genel bir tekfir suçlamasıyla karşı karşıya kalmakla beraber bazıları ise bir 

takım tâli meselelerden dolayı tekfire maruz kalmışlardır.333 Seyyid Şerif el-Cürcânî 

(ö.816/1413) Şerhu’l-Mevâkıf’ta Mutezile başta olmak üzere ehl-i kıbleden bazı 

fırkaların hangi meselelerden dolayı tekfir edildiğine dair bir bahis açmış, bazı tikel 

meseleler sebebiyle bu fırkaları tekfir etmiştir.334 Gazâlî döneminin Sünnî âlimlerinden 

Ebû Şekûr es-Sâlimî (ö. 460/1068’den sonra) tekfir konusunda son derece katı 

sayılabilecek bir hükümle, bidatin haram olduğu hükmünden hareket ederek bidat sahibi 

birisinin de haramı helal saymış sayılacağından bazı fukahâ tarafından tekfir edildiğini 

dile getirmiştir.335 Fırkalar arasında tekfiri konu alan ve muhalif fırkaları tekfir etmek 

 
332 Ehl-i Sünnet alimlerinin biri birlerini tekfir ettiğine dair Bkz., Gazâlî, Faysalü’t-

Tefrika, s. 257. Ehl-i Sünnetin diğer fırkaları tekfiri ile ilgili toplu bir değerlendirme için 

Bkz., Ahmet Sâim Kılavuz, İman Küfür Sınırı Tekfir Meselesi, İstanbul: Marifet 

Yayınları, 2016, s. 212-232. 

333 İslam fırkalarının tekfirle ilgili bakış açıları için Bkz., Ahmet Sâim Kılavuz, İman 

Küfür Sınırı Tekfir Meselesi, s. 103-119.  

334 el-Cürcânî, Şerhu’l-Mevâkıf, C. III, s. 648-665.  

335 es-Sâlimî, et-Temhîd, s. 341. es-Sâlimî, tekfir hususunda kendi görüşlerini anlattığı 

kitabının ileriki sayfalarında bir çok fıkhî meseleleri de tekfir sebebi saymıştır. Bkz., es-

Sâlimî age, s. 347-348. 



 

327 

 

üzere telif edilmiş birçok eserin telif edilmesi336 tekfir meselesinin mezhepler arasında 

aktüel bir mesele olduğuna işaret etmektedir.  

Tekfirin temel sebeplerinden biri te’vildir. Bu hususta da Ehl-i Sünnetin temel 

tutumu “Te’vil varsa tekfir toktur.” anlayışı olmasına rağmen tekfir edilen fırkaların 

birçoğunda te’vil etkili olmuştur. Bu hususta “riddet küfrü” ve “te’vil küfrü” şeklinde 

bir ayırıma giden bazı modern İslam âlimleri, bir kişi açık bir şekilde dinî hükümleri 

reddetmiyor ancak te’vil ederek bir inkâr ameliyesine gidiyorsa bu durumda o şahsa 

karşı tekfirden uzak durulması gerektiğini söylemişlerdir.337 Bu doğrultuda Hz. 

Peygamber’in “yetmiş üç fırka” hadisindeki “Ümmetim yetmiş üç fırkaya bölünecek.” 

ifadesinden338 hareketle tevhit akidesine bağlı olan her kesimi İslam dairesinde tutmaya 

çalışmışlardır. Yine bu hadise dayanarak kişinin te’vil ile velev ki hatalı bile olsa tekfir 

edilemeyeceğine hükmetmişlerdir.339 Gazâlî de te’vilde hatanın tekfiri gerektirmemesi 

gerektiği kanaatini beyan ederek,340 te’vilin kaçınılmaz olduğunu, te’vilin kurallarına 

 
336 Tekfir konusunda yazılan eserlerin toplu bir tasnifi için Bkz., Yusuf Şevki Yavuz, 

“Tekfir”, DİA, C. XL, s. 355. 

337 Şeyh Ebû Muhammed Asım el-Makdisî, Tekfirde Aşırılıktan Sakındıran 30 Risale, 

çev, İlim Heyeti, İstanbul: Beyyine Kitap Evi, trz, C. II, s. 105.  

338 Zira bu hadiste Hz. Peygamber “ümmetim” dediğine göre yetmiş üç fırka 

mensuplarının hepsi İslam dairesindedirler. 

339 Beyhakî, es-Sünenü’l-Kübrâ, thk, Muhammed Abdülkâdir Atâ, Beyrut, Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 2003, C. X, s. 351. Riddet tekfiri ve te’vil tekfiri ile ilgili geniz bir 

analiz için Bkz., Asım el-Makdisî, Tekfirde Aşırılıktan Sakındıran 30 Risale, s. 105-111.  

340 Gazâlî, İtikadda Orta Yol, s. 203.  



 

328 

 

riayet ettiği takdirde te’vilcilerin tekfir edilmemesi icap ettiğini belirtir.341 Te’vil 

üzerinden birinin tekfir edilmesi için açık bir delil ortaya konması gerekir. 

Dokunulmazlığın kesin olarak “Lâ ilâhe illallah.” sözünden geldiği kabul edildiğinde, 

kesin bir delil olmadan bu ortadan kalkmaz. Tekfiri gerektiren hususun asıl bir delil 

yahut asla dayanan bir kıyas olması gerekir. Yahudi ve Hıristiyanların tekfir edilmesi 

nasla sabit olan bir durumdur. Nassa kıyasen tekfir edilmesi gerekenler ise Brahmanlar, 

Senevîler, zındıklar ve dehrîlerdir.342 İslam milletinin içinde herhangi bir mezhebe 

muhalefet etmenin küfrü gerektirmeyeceğini net bir şekilde ifade eden Gazâlî, Eşârî, 

Hanbelî veya Mutezile gibi muayyen bir mezhebe muhalefet etmenin küfrü 

gerektirdiğine kanaat etmenin ahmaklık olduğunu vurgular.343 Tekfiri gerektiren 

hususun dini açıkça yalanlamak344 olduğunu ifade eden Gazâlî, bir kâfiri Müslüman 

sanarak canını bağışlamak üzere yapılan hatanın bir Müslümanı tekfir etmek suretiyle 

kanının dökerek yapılan hatadan daha önemsiz olduğunu vurgular.345 Tekfirde 

kullanılacak delilin güçlü bir delil olması gerektiğine işaret eden Gazâlî, bu konuda 

hükme varırken bazen şerî delilden hareket edildiğini bazen de içtihattan istifade 

edildiğini belirtir. İçtihadın bir akli delil olduğunu belirten Gazâlî, tekfir hususunda akli 

delilin zanni olması sebebiyle kullanılamayacağı vurgular. Dolayısıyla tekfir bazen 

yakinen bilinir, bazen de galip zanla tespit edilir. Bu durumda muhatabı tekfir 

 
341 Gazâlî, Faysalü’t-Tefrika, s. 260.  

342 Gazâlî, age, s. 256. 

343 Gazâlî, age, s. 255. 

344 Gazâlî, age, 2012, s. 203. 

345 Gazâlî, age, 2012, s. 202. 



 

329 

 

etmektense tevakkuf etmek daha isabetlidir. Aceleyle tekfir etmek tabiatını cahilliğin 

sardığı kişilerin işidir.346 Aynı hassasiyeti diğer bazı Sünnî ulemada da görmek 

mümkündür. Sünnî âlimlerin eserlerinde kişinin tekfir edilmesini son derece kısıtlayan 

bir hüküm bulunmaktadır. Bu hükme göre, bir kişinin doksan dokuz yönden tekfirine, 

bir yönden ise Müslümanlığına imkân tanıyan bir delil varsa bu kişinin tekfir 

edilmemesi gerekmektedir.347 Hem dünyadaki hükmü, hem de ahiret hesabı açısından, 

tekfirin sonuçlarının ağır olması sebebiyle ilk dönemden itibaren âlimlerin eserlerinde 

özel olarak “kavâidü’t-tekfir” başlığı altında tekfirin şartlarının ve engellerinin 

açıklanmasına özen gösterilmiştir.348 İslam inancı sabit olan herkes, ancak bir nas ya da 

icmâ ile bundan uzaklaştırılabilir. Dolayısıyla bir kimsenin, Allah’ın ya da elçisinin 

ifade ettiklerinden sahih olan şeylere muhalefet edip Allah ve elçisine muhalefet etmeyi 

caiz görmesi dışında bir sebeple tekfir edilmesi doğru değildir.349 İbn Hazm’ın bir 

kişinin icmâ ile tekfir edilebileceğine dair görüşüne Gazâlî katılmamaktadır. Ona göre 

 
346 Gazâlî, Faysalü’t-Tefrika, s. 266. 

347 İbn Nüceym, el-Bahru’r-Râik Şerhi Kenzü’d-Dekâik, nşr, Zekeriyya Umeyrât, 

Beyrut: Dâru’l-Kütibi’l-İlmiyye, 1997, C. V, s. 21; Ali el-Kârî, Şerhu’ş-Şifâ, Beyrut: 

Dâru’l-Kütibi’l-İlmiyye, 2001, C. II, s. 499; İbn Âbidîn, Mecmû‘atü Resâili İbn Âbidîn, 

yy, trz, C. I, s. 367. 

348 Bu şartlar için Bkz., Halil Aydınalp, Kural Dışı Dini Bir Yönelim Olarak Çağdaş 

Tekfir İdeolojisini Anlamak, Marmara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, S. 46, 

2014, s. 10. 

349 İbn Hazm, el-Fasl, C. II, s. 894.  



 

330 

 

icmâ ile sabit olan bir hükme muhalefet eden kişi velev ki hatalı ve cahil bile olsa tekfir 

edilemez.350 

         Dinin toplumun bütün katmanlarına egemen olduğu Abbâsi ve Selçuklu 

devletlerinin hüküm sürdüğü dönemlerde, Müslümanların birçok fırkaya bölünmeleri 

gerek dinî gerek siyasi alanlarda ciddi bir rekabet ortamının ortaya çıkmasını 

tetiklemiştir. Bu rekabet ortamında çoğu zaman siyasi, iktisadî ve kültürel sebeplerle 

Müslümanların arasında meydana gelen dinî hizipleşmelerde daima mezhebe aidiyet ön 

plana çıkartılmıştır. Mezhep taassubuna saplana Müslümanlar, karşıt mezhep 

mensuplarıyla mücadelede dinî bir terminoloji olan tekfiri devreye sokarak 

muhaliflerini dinsizlik, kâfirlikle ve mülhitlikle itham ederek İslam dairesinin dışına 

atmıştır.  

           Müslüman toplumlarda, ilim ve sanat muhitinde, fikir ve sanat hayatını 

kısıtlayan, hür düşünceyi tehdit eden unsurların başında tekfir müessesesi 

gelmektedir.351 Tekfir sadece teolojik alanda tartışılan bir konu olmaktan çıkarılarak 

politik amaçlara hizmet eden bir araç haline gelmiştir. Böylelikle tekfir söylemi iktidar-

muhalefet ilişkisinde muhalifleri ortadan kaldırarak bir sindirme politikasının aracı 

haline gelmiştir. Sonuç olarak tekfir, akâidi bir araç olarak kullanan, hasımları susturucu 

siyasi bir silah olarak kullanılmıştır.352 Siyasi iktidarın egemenliğini teminat altına 

 
350 Gazâlî, Faysalü’t-Tefrika, s. 268. 

351 Gazzâlî, İslam’da Müsamaha Faysalü’t-Tefrika beyne’l-İslam ve’z-Zendeka, çev, 

Süleyman Uludağ, İstanbul: (çevirenin ön sözü), Dergâh Yayınları, 2016, s.8.  

352 Hasan Hanefî, Mine’l-Akîdeti ile’s-Sevra, yy, Mektebetü Medbûlî, 1988, C. V, s. 

406-407.  



 

331 

 

alabilmesi için ulemâ eliyle kullandığı kuralsız tekfir anlayışı, Orta Çağ’da Kilise’nin 

özgür düşünceye cephe alarak engizisyona kadar uzanan sınırlamalarıyla ortaya çıkan 

sindirme politikalarının sebebiyet verdiği neticeleri doğurmuştur. Teolojik alanda 

yapılan teorik tekfir, bu alanla sınırlı kalmamış, siyasal, sosyal ve hukuki alanda da 

İslam toplumunu yaralamıştır.353 

         Gazâlî’nin Bâtınîlere karşı etkili bir şekilde kullandığı tekfir, kendisinin de 

muztarip olduğu bir durumdur. Richard M. Frank, Gazâlî’nin Faysalü’t-Tefrîka’yı, 

İhyâ’sında daha önce savunduğu birtakım Eşârî öğretilerden vazgeçtiği için kendisinin 

tekfirle suçlanmasına bir cevap olarak yazdığını iddia eder.354 Onun yaşadığı 

dönemlerde fikirlerinden dolayı âlimlerin tekfir edilmesi o kadar yaygınlaşmıştır ki, 

zamanın müfrit Eşârîleri Eşârilikten bir arpa ucu kadar sapmayı küfür sayabilecek kadar 

ileri gitmişler, çok önemsiz hususlarda bile Eşâri’ye muhalefeti dalâlet saymışlardır. 

Gazâlî, bu durumun yadırganmaktan ziyade toplumun tabularına müdahale ederek hür 

düşüncenin egemen olabilmesi için gerekli olduğunu “Fikirlerinden dolayı kıskanılıp 

dışlanılmayan  kişiyi hakir, kâfir ve sapkın olmakla itham edilmeyen kimseleri ise küçük 

görürüm.” ifadeleri ile dile getirmiştir.355 

          Gazâlî, siyasi misyonun da bir gereği olarak tekfir problemine bir çözüm 

üretmeye çalışmış, Müslümanların birlikte barış içinde yaşayabilecekleri itikâdî/fikrî bir 

çerçeve oluşturmanın gayreti içinde olmuştur. Bu hedefe yönelik olarak tekfirin temel 

 
353 Muammer Esen, “Tekfir Söyleminin Dinî ve İdeolojik Boyutları”, AÜİFD, 52:2, 

2011, s. 102-104.  

354 Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 178.  

355 Gazâlî, Faysalü’t-Tefrika, s. 253. 



 

332 

 

sebeplerinden biri olan te’vil konusunda bir yöntem geliştirmiş, te’vil gerekçe 

gösterilerek tekfirin meşrulaştırılmasının önüne geçmeye çabalamıştır. Bu bağlamda 

 Faysalü’t-Tefrîka beyne’l-İslam ve’z-Zendeka, Kânûnu’t-Te’vil” ve İlcâmü’l-Avâm an 

İlmi’l-Kelâm adlı eserlerinde bu konuyu ele almış ve genel olarak te’vil nedir, neden 

gereklidir, yöntemi nasıl olmalıdır, kimler te’vil yapabilir, te’vilden dolayı küfre düşülür 

mü, kimler tekfir edilebilir, küfre düşenin hükmü nedir? vb. sorulara cevap vermeye 

çalışmıştır.356 Gazâlî’ye göre bir kişinin tekfir edilmesi iman ile ilgili bir husustur ve 

tekfirin çerçevesi açıktır; iman Hz. Peygamberin inanılması için getirdiği dinin 

hakikatlerini tasdik etmek, küfür ise bu hakikatlerin birini reddetmektir. Bu durumda 

Allah’ın varlığına ve birliğine, Hz. Muhammed’in onun resulü olduğuna içtenlikle 

inanan ve bu inanca halel getirecek söz ve davranıştan sakınan bir kişi mezhebi ne olursa 

olsun tekfir edilemez.357 Tekfiri gerektirecek husus ile gerektirmeyecek husus 

arasındaki kırmızı çizgi tekziptir. Ancak ferî bir mesele bile olsa tevatürle sabit olan bir 

dinî hususta tekzip varsa tekfir zaruri olur.358 Bu ilkeden çıkan sonuç, “Tekzip yoksa 

tekfir de yoktur.” prensibinin sabit olmasıdır.  

İslam âlimlerinin Bâtınîleri tekfir hususunda izledikleri yol, diğer fırkaları tekfir 

etmelerinden çok daha katı bir hukuki sonuca bağlanmıştır. Gazâlî öncesinde ve 

sonrasında Bâtınîleri tekfir eden özellikle Sünnî âlimler, Bâtınîlerin tekfirini hukuki 

 
356 Ahmet Mekin Kandemir, “Te’vil ve Tekfir Kuramı Çerçevesinde Gazzâlî’nin 

Toplumsal Barışa Katkısı”, Kelam Araştırmaları Dergisi (KADER), C. 15, S. 2, 2017, 

s. 345. 

357 Gazâlî, Faysalü’t-Tefrika, s. 256. 

358 Gazâlî, age, s. 265, 273; a. mlf, İtikadda Orta Yol, s. 203. 



 

333 

 

yaptırımlar öngörecek şekilde dillendirmişlerdir. Griffel, bu farklı tutumu Gazâlî’ye 

hasretmiş olsa da tespit edebildiğimiz kadarıyla Bâtınîlerin tekfiri hususunda Gazâlî’den 

önce ve sonra Sünnî bilginlerin birçoğu aynı istikamette hüküm vermişlerdir. Griffel’e 

göre Gazâlî’den önce bir Müslümanın kâfir olması, açıkça İslam’dan çıkması ve bir 

başka dine tabi olduğunun sabit olmasıyla olmaktaydı.359 Dinden çıkmanın hukuki 

olarak cezayı gerektirmesi mürted tarafından yapılmış kesin bir açıklamayı 

gerektirmekteydi. Tekfirin cezası, sanığın açık bir şekilde İslam inancını inkâr etmesi 

ve İslam’a herkes önünde yapmacık bile olsa bağlılık göstermemesi halinde uygulanan 

bir müeyyide idi. Dolayısıyla ilk dönemde dinden çıkma ile küfür birbirinden ayrı 

şeylerdi. Bir Müslüman dinden çıkma suçlamasına yakın bir ithama maruz kalmadan 

inançsız olmakla suçlanabiliyorlardı. Gazâlî ise inançsızlık ile dinden çıkmayı eşitlemiş, 

inançsızlığı/küfür hukuki ve siyasi kurumların İslam toplumunda her ne zaman bir küfür 

ameliyesi tespit edilirse harekete geçmeleri gerektiği anlamına gelecek şekilde hukuki 

bir terim olarak kullanmıştır. Griffel, tekfir hususundaki hükmün değişimi ile ilgili hicrî 

beşinci/miladî on birinci asır öncesi şeklinde bir tarihlendirmeye gitmiştir. Ona göre 

hicrî beşinci asrın ortaları/miladî on birinci asırdan önceki İslam âlimlerinin çoğuna göre 

küfür Allah’ın ahirette cezalandıracağı bir meseledir, küfre düşenin dünyadaki cezası 

birtakım yaptırımlardan ibarettir. Dolayısıyla farklı fırka mensuplarının muhaliflerini 

tekfir etmesi, onları kelâmi anlamda damgalayarak dışladıkları oldukça yaygın bir 

 
359 Gazâlî öncesi tekfirin hukukî bir sonuca götürmesi ile alakalı bir değerlendirme için 

bkz. Frank Griffel, “Hoşgörü ve Dışlama: Şafiî ve Gazâlî’nin Mürted Konusundaki 

Görüşleri”, çev, Şükrü Selim Has, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, S. 7, 2006, s. 

277-290. 



 

334 

 

davranıştı.360 Bu tespit doğru olmakla beraber hicrî beş/miladî on birinci asır öncesi ve 

bu değişimin Gazâlî’nin şahsına münhasır olarak düşünülmesi isabetli 

gözükmemektedir. Zira Gazâlî’den yaklaşık bir buçuk asır önce 367/977 yılında 

Semerkant’ta yaşanan bir olayda Hanefî fakihlerinin tekfir hususunda Bâtınîlere karşı 

son derece acımasız bir tavır takındıkları ve Gazâlî’nin verdiği fetvaların aynısını 

verdiklerine işaret edilmektedir. Muhammed b. İbrahim el-Hâsırî, (ö.500/1107) 

Kendisinden önce yaşayan ve eserleri günümüze ulaşmayan âlimlerin fetvalarından 

oluşan el-Hâvî fi’l-Fetevâ adlı eserinde,361 Hanefîlerle içiçe yaşayan fakat Bâtınîlik 

kimliğini gizleyen bir dâî yakalanıp tutuklandığında -bu adam her ne kadar tövbe ederek 

Ehl-i Sünnete döndüğünü söylemiş olsa da- hakkında verilen bir fetvayı aktarmaktadır. 

Ulemadan Ebû Muhammed Abdülkerim b. Muhammed bu Bâtınî için şu fetvayı 

vermiştir: “Karmatîlerin/Bâtınîlerin topyekûn öldürülmeleri vaciptir ve köklerinin 

kazınması farzdır.” Diğer bazı fukahânın da fetvalarını aktaran Hâsirî, 

Karâmitanın/Bâtınîlerin mezhebinin küfür olduğunu ve devlet başkanının toplumun 

selameti için bunları katletmesinin gerekliliği yönünde fetvaların verildiğini aktarmış, 

bunların sahih dine döndüklerine dair tövbelerinin bile takıyye gerekçesiyle kabul 

edilmeyeceğini ifade etmiştir.362 Ebû Şekûr es-Sâlimî’de benzer fetvaları vererek, bidat 

 
360 Griffel, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, s. 174-176. 

361 Eser ve musannifi hakkında Bkz., Saffet Köse, “Hâsırî, Muhammed b. İbrahim”, 

DİA, C. XVI, s. 383-384. 

362 Muhammed b. İbrahim el-Hâsırî, el-Hâvî fi’l-Fetâvâ, Köprülü Ktp, no:549, s. 287a-

288b. Horasan-Meverâünnehir’de fukahânın Bâtınîler yönelik dışlayıcı tutumlarının 



 

335 

 

ehlinin küfrü gerektirecek bir durumları ortaya çıktığı zaman onlarla savaşılması 

gerektiğini ifade etmiştir. Ancak bidat ehli tövbe edip İslam’a geri döndüklerinde 

tövbelerinin kabul edilmesi gerektiğini belirten Sâlimî, tövbe etseler de Şiâ’nın 

gâlî/aşırısı olan İbâhiyye, Rafızî ve Karâmitanın ve zındık filozofların tövbelerine itibar 

etmeden katledilmesi gerektiğinin fetvasını vermiştir. Sâlîmî’nin bu kişilerin 

tövbelerine itibar etmeme gerekçesi, onların tövbe etmeden önceki durumları ile sonraki 

durumlarının değişmediği iddiasıdır. Çünkü onlar bir ilâha inanmıyorlar ki ona tövbe 

edip yönelebilsinler.363 Benzer bir fetvanın Zeydiyye fırkasına mensup Ebû’l-Hasan el-

Hârûni adında bir âlim tarafından verildiğinin Kirmânî’nin el-Kâfiye fi’r-Reddi ale’l-

Hârûniyye adlı risalesinden öğreniyoruz. Kirmânî bu risalesinde Ebûl’l-Hasan el-

Hârûnî’nin Bâtınîler hakkında verdiği fetvaları aktarmaktadır. Buna göre Ebû’l-Hasan, 

Bâtınîlerin küfründe bütün İslam âlimlerinin ittifak ettiklerini, onların tövbe etseler bile 

bu tövbelerinin katledilmelerinin önüne geçemeyeceğini ifade etmiştir.364 Kirmânî’nin 

ölüm tarihini dikkate aldığımızda -411/1020’den sonra- bu fetvâ da Gazâlî’den yaklaşık 

bir asır önce verilmiş gözüküyor. Aynı fetvayı bir asır sonra Gazâlî de Bağdat’ta da 

vermiştir. Bu sebeple tekfir, İslam âlimlerinin Bâtınîlerin ortaya çıkıncaya kadar sadece 

âlimlerin muhaliflerini saf dışı etmek için kullandığı, hukuki yaptırıma gerek 

 

verdikleri fetvalara yansımasının örnekleri için bkz., Avcu, Horasan-Mâverâünnehir’de 

İsmâilîlik, s. 91-94. 

363 es-Sâlimî, et-Temhîd, s. 342-343.  

364 Kirmânî, el-Kafiye fi’r-Reddi ale’l-Hârûniyye, Mecmûatü Reili’l-Kirmânî içinde, 

thk, Mustafa Galib, Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmi‘atü li’d-Dirâsât ve’n-Neşri ve’t-

Tevzi‘, 1987, s. 149. 



 

336 

 

duyulmayan itikâdî bir kavram olarak kullanılmıştır. Bundan dolayı aynı mezhep içinde 

bile birbirini tekfir edenlere rastlamak her zaman görülen bir vakıa olagelmiştir. Ancak 

Bâtınîler hakkında tekfir, dinî bir hüküm olmaktan ziyade yaptırımı gerekli gören 

hukuki bir hüviyet kazanmıştır. Bu sebeple tekfir konusundaki değişim kişi ve zamana 

göre olmamış vakıaya göre- Bâtınîlerin ortaya çıkması- olmuştur.  

Gazâlî’nin tekfir meselesinde ortaya koyduğu yenilik, Faysalü’t-Tefrika’da 

ortaya koyduğu üzere bu hususta kesin kıstaslar ortaya koyarak tekfirin hukuki 

yaptırımlara imkân tanıyacak bir perspektife oturtulmasıdır. Gazâlî’ye göre 

Müslümanların küfre düşmesiyle gizli bir şekilde dinden çıkmaları/zındıklık arasında 

bir ilişki kurularak, dinden çıkma gerek kişi açık bir şekilde ifade etsin gerek gizli bir 

şekilde İslam’ın itikâdî hükümlerini ihlal etsin hukuki müeyyideyi gerektiren bir durum 

olmuştur. Bâtınîlerin özellikle dâî sınıfında olanlarının bu bakış açısıyla dinden çıkmış 

oldukları öngörülerek haklarında ölüm fermanı verilebilmiştir. 

Gazâlî, küfre giren bir Müslümana istitabe/tövbeye davet imkânının 

verilmesinin suistimal edildiğine kanaat getirerek istitabeyi mutlak olarak kabul 

etmeyerek ona bir sınırlama getirir. Tövbenin manasının kişinin içinde gizlediği inancını 

terk etmesi olduğunu belirten Gazâlî, gizli mürtedin her ne kadar diliyle şehadet 

kelimesini söylese de içinde gizlediği inkârı terk etmeyeceğini iddia ederek böyle bir 

kişinin küfründen vazgeçmeyip gizli olarak kâfir olarak kalacağından onun öldürülmesi 

gerektiğine hüküm verir. Korku anında yaptığı tövbe takiyye olduğu için kabul 

edilmez.365 Gazâlî istitabe uygulamasını sıradan halka münhasır kılarak, Sünnîlik dışı 

 
365 Gazâlî, Şifâü’l-Galîl fi Beyâni’ş-Şübehi ve’l-Muhil ve Mesâliki’t-Tahlîl, thk, Hamid 

Ubeyd el-Kebisî, Bağdat: Matbaatü’l-İrşad, 1971, s. 222; a. mlf, el-Vasît fi’l-Mezheb, 



 

337 

 

akımların propagandacıları ve öğreticilerinin tövbelerinin kabul edilmemesini 

öngörmüştür. Ona göre kâfir olan Müslüman ile mürted olan Müslüman aynı kategoride 

değerlendirilmektedir.366 Gazâlî, istitabeyi uygulamanın hukuki zorunluluğunun 

bertaraf edilmesinin ancak tam tespit edilmiş bir zındıklık veya irtidat durumunda söz 

konusu olabileceğini vurgular. Şayet bir kişinin küfrü hususunda şüpheler bulunuyorsa 

o zaman o kişiyi tövbeye davet ederek İslam’a dönme fırsatı verilmelidir. Bu durum ise 

sıradan halk/avam için sık karşılaşılan bir durum olduğu için kişiyi tekfir etmede 

birtakım şüphelerin olması makuldür. Bu durumda tekfire düşen kişi tövbe fırsatı 

verilmeden öldürülmemelidir.367  

Gazâlî, tekfir ve istitabe konusunda Bâtınîler söz konusu olduğunda onların 

içinde sıradan halk tabakası/avam ile Bâtınîliğin propagandasını yapan dâîler arasında 

bir ayrıma gider. Kılıç tehdidi altında Müslüman olan kişilerin avam tabakasından 

olanlar olduğu için bunlara batıl inançları tespit edildiğinde tövbe fırsatı verilmelidir. 

Bunların küfrünün zararı kendi nefislerinedir. Avam halk çabuk fikir değiştirdiği için 

onların hakka dönüş hususundaki beyanları da kabul edilir. Bunların bâtılı terk edip 

hakka yönelmelerinde samimi olup olmadıkları hususunda ayrıca bir teftişe gidilmesine 

gerek yoktur. Ancak Bâtınîlik propagandası yapan dâîler ise işledikleri bâtıl hususunda 

 

thk, Ahmed Mahmud İbrahim, Muhammed Muhammed Tâmir, Kahire: Dâru’s-Selam, 

1997, C. VI, s. 428-432; a. mlf, Fedâihu’l-Batıniyye, s. 145-146. Griffel, Hoşgörü ve 

Dışlama: Şafiî ve Gazâlî’nin Mürted Konusundaki Görüşleri, s. 291. 

366 Griffel, agm, s. 291. 

367 Gazâlî, el-Maksadü’l-Esnâ, s. 221; Griffel, Hoşgörü ve Dışlama: Şafiî ve Gazâlî’nin 

Mürted Konusundaki Görüşleri, s. 292. 



 

338 

 

mazur sayılamazlar. Onlar mezheplerinin batıl olduğunu ve yaptıklarının küfür 

olduğunu bildikleri halde sırf dünya menfaati elde etmek, halkın kendilerine 

yönelmelerini sağlamak ve dini yıkmak için bu propagandayı yapmaktadırlar. Bunların 

tövbe etmeleri durumunda devlet başkanının durumlarını iyice araştırıp hakikati 

içtenlikle kabul mü ediyorlar yoksa takiyye mi yapıyorlar? bunun araştırılması 

gerekmektedir. Gazâlî, devlet başkanının bunların bâtıldan dönüşlerinde samimi 

olduklarını anlasa bile onları öldürmek veya canlarını bağışlamak arasında serbest 

olduğunu belirtir.368 Buna benzer bir hükmü Gazâlî’den bir buçuk asır önce Horasan-

Mâverâünnehir âlimlerinin o bölgede propaganda faaliyeti yürüten Karmatîler hakkında 

da vermeleri Sünnî İslam kesiminde Bâtınîlere yönelik algının değişmediğini 

göstermektedir. Horasan-Mâverâünnehir’de de Sünnî âlimler, Karmatîlik/Bâtınîlik 

propagandası yapan dâîlerle avamdan olan Bâtınîler arasında hüküm konusunda bir 

ayırıma gitmişlerdir. Dâiler konusunda kesin katline hüküm verilirken sıradan Bâtınî 

birisi hakkında istitabe uygulaması meşru görülmüştür.369 

Gazâlî’ye göre İslam hukuku Hz. Peygamber ve sahabe dönemindeki şekliyle 

kalmamalıdır; İslam toplumu Müslümanların içindeki gizli mürtedlerin faaliyetlerinin 

sebep olduğu fitneyi bertaraf etmek için harekete geçmelidir. Gazâlî’nin, daha hocası 

Cüveynî’nin yanında iken yazdığı Şifâü’l-Gâlil’deki ifadelerinde bir Bâtınî tehlikesinin 

varlığının izleri bulunmaktadır.370 Bu sebeple İslam devletinin çıkarlarının gözetildiği 

 
368 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s.146-147. 

369 Hâsırî, el-Hâvî fi’l-Fetâvâ, s. 288a. 

370 Griffel, Hoşgörü ve Dışlama: Şafiî ve Gazâlî’nin Mürted Konusundaki Görüşleri, s. 

293-294. 



 

339 

 

ve devlet idarecilerinin maslahatlarının ve yetkilerinin genişletildiği hükümlere yer 

vermiştir.371 

           Gazâlînin tekfir hususunda seleflerinin yöntemimden farklı bir yöntem izleyerek 

gelişigüzel herkesi tekfir etmemeyerek tekfir hususunda sınırlar belirlemesi onun küfre 

düşen kişiler hakkında verdiği hükmün idare tarafından infaz edilmesi gerektiğini 

düşünmesinin sonucudur. Bu sebeple Gazâlî, önceki âlimlerin birçoğunun gerek kendi 

mezheplerinden gerekse muhaliflerinden tekfire başvuranların doğru bir tutum 

izlemedikleri kanaatini taşımıştır. Onun tekfirle suçladığı kişiler filozoflar ve Bâtınîler 

olmuştur. Gazâlî, filozofları üç meseleyle alakalı olarak kesinlikle küfre düştükleri 

belirtir ve öldürülmelerinin gerekip gerekmediği hususundaki muhayyel soruya olumlu 

cevap verir.372 Bâtınîleri de iki ilaha inanmak, Allah’ın sıfatlarını inkâr etmek, cennet, 

cehennem, haşir gibi ahiret hususunda şeriatı yalanlamakla itham ederek tekfir 

etmektedir.373 Bunların dışında herhangi bir fırka veya fikri tekfir etmemektedir. Çünkü 

ona göre tekfirin birtakım yaptırımları olmalıdır. Bu yaptırımlar siyasi otorite eliyle 

yerine getirilebilecek hukuki neticelerdir. Tekfirin; tekfir edilenin malının alınması, 

kanının dökülmesi, kadınlarıyla evlenmenin yasak olması, kestiklerinin yenmemesi, 

cehennemde ebedi kalması gibi ağır neticeleri vardır.374 

Gazâlî’nin mücadelesinin imha cihetini oluşturan filozoflar ve Bâtınîleri tekfir 

etmesi, onların fikrî atmosferlerinin etkisizleştirilmesi kadar siyasi otoriteye karşı 

 
371 Gazâlî, el-Maksadü’l-Esnâ, s. 225. 

372 Gazâlî, Tehâfütü’l-Felâsife, s. 444.  

373 Gazâlî, Fezâihu’l-Bâtıniyye, s.136- 140. 

374 Gazâlî, age, 2009, s. 141. a. mlf, Faysalü’t-Tefrika, s. 266. 



 

340 

 

oluşturdukları tehdidin de bertaraf edilmesi için daha etkin bir hal almıştır. Gazâlî, İslam 

hukukunun ve onun mürtedler hakkındaki hükmünün Selçuklu Devletini tehdit eden 

Sünnîlik dışı bu müfrit akımın önünü kesebilmesinde etkili bir silah olduğunu 

düşünmüştür. Onun mürtetler hakkında verdiği hüküm bu hususta siyasi bir yorum 

olarak kabul edilebilir.375 Zira Bâtınîlerle kendisi fikrî mücadele yürütmekle beraber 

Selçuklu Devleti de siyasi ve askerî yönden Bâtınîlerle mücadele etmektedir. Özellikle 

askerî mücadelede zaman zaman birçok Bâtınî öldürülmüştür. Gazâlî’nin verdiği hüküm 

Bâtınî katliamlarına da bir ölçüde meşruiyet sağlamıştır.  

Gazâlî’nin Bâtınîleri tekfir etmesi ve bunun bir takım hukuki sonuçlarının onlar 

hakkında uygulanması, Bâtınîlerin toplumda meydana getirdikleri kaosun ve gerek 

Abbâsi halifeliğini gerekse Selçuklu Devletini siyaseten yıpratmalarının bir neticesi 

olmuştur. Bâtınîlere karşı bu denli katı tekfir hükmünün uygulanması Bâtınîlere karşı 

ulemanın duyduğu güvensizlik ve onların mezhebî kimliklerini dinin önüne koymuş 

olmalarıdır. Diğer Müslümanlara karşı takiyye yapan ve gerçek itikadını gizleyen 

Bâtınîlere karşı diğer Müslüman âlimler güvenlerini tamamen yitirmişler, onlar bu 

güvensizlik psikolojisi ile Bâtınîlerle aynı toplumda yaşamanın imkansızlığına kanaat 

getirir hale gelmişlerdir. Mürtedin bile tövbesinin kabul edilip Bâtınîlerin tövbesinin 

kabul edilmemesi, ulemânın genetik kodlarına işleyen derin güvensizliğin dışa 

vurumundan başka bir şey değildir.376 Gazâlî’nin özellikle Bâtınî elebaşı olarak gördüğü 

dâîler hakkında devlet başkanının onları mutlaka öldürüp yeryüzünü onlardan 

 
375 Griffel, Hoşgörü ve Dışlama: Şafiî ve Gazâlî’nin Mürted Konusundaki Görüşleri, s. 

294. 

376 Avcu, Horasan-Mâverâünnehir’de İsmâilîlik, s. 94. 



 

341 

 

temizlemesi gerektiği, aslen kâfir olan birine tanınan hayat hakkını onlara asla 

tanımaması bu psikolojinin bir yansımasıdır. Gazâlî, “Onlar devletle savaşıyor 

olmasalar bile öldürülmelidir.” derken Bâtınîleri toplumda adeta bir maraz olarak görüp 

İslam milleti içinde onların fesatlarının ancak canlarının heder edilmesiyle 

temizleneceği kanaatini taşımaktadır.377 

Gerek Gazâlî öncesi gerekse Gazâlî sonrası yazılan Bâtınî karşıtı eserlerde 

Bâtınîler tekfir edilmişlerdir. Bâtınîler, sadece Sünnî alimler tarafından tekfir 

edilmemişlerdir. Doktrin olarak birçok hususta ittifak ettikleri İsnâaşere ve Zeydiyye 

Şiîleri tarafından bile tekfir edildikleri ve İslam cemaatine mensup olmadıkları 

söylenmiştir. Gazâlî’nin çağdaşı sayılan İsnâaşeriyye alimlerinden sayılan Abdülcelil 

el-Kazvînî Râzî, Bâtınîleri yalanlayan geniş çaplı bir eser kaleme almıştır. Bu eser 

günümüze ulaşmamakla beraber Kazvînî’nin günümüze ulaşan tek eseri olan Kitabü’n-

Nakz adlı eserinde de Bâtınîlere yoğun bir şekilde saldırmıştır. Bu dönemin İsnâaşeriyye 

âlimleri Bâtınîleri kafir anlamında “melâhide/mülhid” ismiyle anmışlardır.378 İran İslam 

devriminin gerçekleşmesinde önemli rolü olan muasır Şiî alim Murtazâ Mutahharî, (ö. 

 
377 Gazâlî, Fezâihu’l-Bâtıniyye, s. 141.  

378 Daftary, Alamut Efsaneleri, s. 64. Abdülcelil el-Kazvînî’nin Kitabü’n-Nakz adlı 

eserinde Bâtınî eleştirisi hakkında bir inceleme için Bkz., Hasan Apaydın, “Abdulcelil 

el-Kazvinî’nin “en-Nakz” Adlı Eseri ve Şiiler Hakkındaki Bilgiler”, Turkish Jaurnal of 

Shiite Studies Şiilik Araştırmaları, C. I, S.1, 2019, s. 72. 



 

342 

 

1979)379 Bâtınîlerin İslam dairesinde olmadıklarını, Şia’ya Ehl-i Sünnetin Bâtınîlerden 

daha yakın olduklarını iddia etmektedir.380  

Gazâlî, Bâtınîlerin bütün fikirlerini tekfir kapsamına almamaktadır. Bâtınîler 

hakkında tekfir edilmeleri, sapıklık ve hatalı sayılmaları gereken durumlar olduğunu 

belirten Gazâlî, imamet meselesinde onları sapıklıkla itham eder ve imametin ehlibeytin 

hakkı olduğu, imamların masumiyeti, sahabeden bazılarının fâsık olduğuna inanmaları 

gibi hususlarda onları tekfir etmez. Ehl-i Sünnetin inançlarını küfür olarak görüp 

Sünnîlerin canlarının ve mallarının heder edilmesine inanmaları, iki ilahın varlığına 

kanaat getirmeleri, Allah’ın sıfatlarını inkâr etmeleri, cennet ve cehennemde mükafat ve 

cezanın cismani olmayıp ruhani olduğuna inanmaları ve ahiret hayatı ile ilgili hususları 

şeriatın zahirine muhalif olarak hiçbir akli gerekçe olmadan te’vil etmeleri hususunda 

ise onları tekfir eder.381  

 

 
379 İlyas Üzüm, “Murtazâ Mutahharî”, DİA, C. XXI, s. 373. 

380 Murtazâ Mutahhirî, et-Ta‘arruf ale’l-Kur’an, Tahran: Vizâretü’l-İrşâdi’l-İslamî, trz, 

s. 24. 

381 Gazâlî, Fezâihu’l-Bâtıniyye, s. 136-140.  



BÖLÜM III 

 

ALİ B. VELÎD’İN GAZÂLÎ’NİN TENKİTLERİNE CEVAPLARI 

 

1. Ali b. Velîd 

 

Ali b. Muhammed b. Câfer, (ö.612/1215) Kureyş kabilesinin Abdüşems veya 

Abdümenâf soyundan Benü’l-Velîd el-Enf ailesine mensup olduğundan dolayı Ali b. 

Velîd diye meşhur olmuştur.1 Kaynaklar, ismindeki nispetleri farklı verilen2 Ali b. 

Velîd’in mensup olduğu Kureyş kabilesinin Abdi Menaf b. Kusay soyundan gelenlerin 

Tayyibî İsmâilîliğinin yaşadığı dönemde çok şerefli ve seçkin bir aile olduğu 

söylenmektedir. Arif Tamir, Ali b. Velîd’in babasının “enf/burun” lakabını almasını 

burnun yüzdeki en şerefli uzuv olmasıyla ilişkilendirerek, onun sülalesinin de devrinin 

en şereflisi olduğu için bu lakabı aldığını belirtir.3 

Ali b. Velîd’in doğum tarihi bilinmemektedir. Dördüncü mutlak dâî olan Ali b. 

Hâtim’in (ö. 605/1209) ölümünden sonra 605/1209 tarihinde mutlak dâîliğe tayin 

edilmiştir. Yedi yıl süren bu dâîlik görevi sürecinde San’a’da kurduğu ders halkası 

 
1 Mustafa Öz, “Ali b. Muhammed b. Câfer”, DİA, C. II, s. 413; Daftary, age, 2016, s. 

163. 

2 Bu farklı nispetler için Bkz., Mustafa Galib, A‘lâmü’l- İsmâiliyye, Beyrut: Dâru’l-

Yekazatü’l-Arabiyye, 1964, s. 408; Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl,  (neşredenin önsözü), 

C. I, 19; Daftary, İsmâilîler, s. 415; Öz, Ali b. Muhammed b. Câfer, C. II, s. 413. 

3 Ali b. Velîd, age, 1982, (neşredenin önsözü) s. 8. 



 

344 

 

büyük ilgi görmüş, Bâtınîlik düşüncesine büyük katkıları olmuştur. Mezhebin 

yayılmasına büyük önem veren Ali b. Velîd, yetiştirdiği öğrencilerini Yemen dışında 

Çin, Hindistan gibi bölgelere davet vazifesi için görevlendirmiştir. Dağınık davet 

organizasyonunu Yemen’de toplayan Ali b. Velîd, İsmâilî davetçileri kendi etrafında 

toplayarak muhafaza edip Tayyibî İsmâilîliğinin yok olmasını engellemede etkin bir rol 

oynamıştır. Fâtımî ilmî mirasına sahip çıkan Ali b. Velîd, İsmâilîliğe karşı mücadele 

eden muhaliflerine karşı bu mirası korumak suretiyle İsmâilî mirasının sonraki asırlara 

taşınmasında etkin rol almıştır.4 Siyasi arenada da etkili olan Ali b. Velîd, San’a’da 

hüküm süren Arap hanedânı Hemdanîlerle dostane ilişkiler kurarak çatışmadan ziyade 

diplomatik tavrı benimsemiştir.5 H.612/1215 tarihinde ölen Ali b. Velîd, arkasında 

Bâtınî düşüncenin gelişimine önemli katkılar yaptığı değerli eserler bırakmıştır. 

Kendisinden sonra Tayyibî İsmâilîliğinin dâîleri üç asır boyunca Ali b. Velîd’in 

soyundan devam etmiştir.6 

Tayyibî İsmâilîliğinin setr döneminin beşinci mutlak dâîsi olan Ali b. Velîd,7 

bâtınî felsefenin zirvede olduğu bir dönemde Tayyibî bâtınî öğretinin anlaşılmasına 

 
4 Galib, A‘lâmü’l- İsmâiliyye, s. 408. 

5 Daftary, İsmâilîler, s. 415. 

6 Öz, Ali b. Muhammed b. Câfer, C. II, s. 413; Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. II, 

(neşredenin önsözü) s. 19; Galib, age, 1964, s. 408; Daftary, age, 2017, s. 415-516; a. 

mlf, Gazzâlî ve İsmâiliyye, s. 163.  

7 Ali b. Hanzala, Kitabü Sımtu’l-Hakâik fi Akâidi’l-İsmâilîyye, thk, Abbas el-Azâvî, 

Dımaşk: el-Ma’hedü’l-Fıransî, 1953, s. 7. 



 

345 

 

önemli katkıları olmuştur.8 Öğreti alanında Fâtımî İsmâilî geleneğini sürdüren Yemen 

Tayyibîleri, irfânî/bâtınî öğretiyi daha da geliştirdiler. Bu gelişime Ali b. Velîd’in 

yadsınamaz katkıları olmuştur. Bu entelektüel çabalar kaynaklarda “Tayyibî hakâyık”9 

olarak anılmıştır.  

        Ali b. Velîd, döneminin İsmâilî öğretisinin gelişmesine katkılar sunduğu birçok 

eser kaleme alan velûd bir kişiliktir. Onun eserleri, bâtıni öğretiyi gerek bir doktrin 

olarak koruyarak geliştirip yeni bir forma kavuşturmasında, gerek muhaliflerine cevap 

üretmesinde etkili olmuştur. Kaleme aldığı eserlerin künyesi onun biyografisinden 

bahseden kaynaklarda zikredilmektedir. Eserlerinin bazıları neşredilerek günümüze 

ulaşmış, bazıları ise farklı kütüphanelerde yazma olarak muhafaza edilmiştir.10 

 

2. Ali b. Velîd’in Gazâlî’nin İthamlarına Cevapları  

 

  İsmâilîler, bütün muhalifleri tarafından gerek siyasi ve askerî gerekse fikrî 

sahada ciddi hücum ve eleştirilere maruz kalmışlardır. Kendilerine karşı çok sayıda 

 
8 Adil Avvâ, Müntehâbâtü İsmâilîyye, Dımaşk: Matba‘atü’l-Câmi‘atü’s-Suriyye, 1958, 

s. ت; Daftary, age, 2017, s. 415; Ali b. Velîd, age, 1982, (neşredenin önsözü) s. 8. 

9 Daftary, Gazzâlî ve İsmâiliyye, s. 163; “Tayyibî hakâyık” ve Yemen’deki Tayyibî 

İsmâilîlerin öğretilerinin geniş bir analizi için Bkz., Daftary, İsmâilîler, s. 418-428. 

10 Ali b. Velîd’in eserleri için Bkz., Galib, A‘lâmü’l- İsmâiliyye, s. 409-411; Ali b. Velîd,  

Dâmiğu’l-Bâtıl,  C. I, (neşredenin ön sözü), s. 21-22; a. mlf, Kitabü Tâcü’l-Akâid, 

(neşredenin ön sözü) s. 8-9;  Adil Avvâ, Müntehâbâtü İsmâilîyye, s. ت -ش;; Öz, Ali b. 

Muhammed b. Câfer, C. II, s. 413. 



 

346 

 

reddiyeler yazılmasına rağmen onların literatüründe muhaliflerine karşı fazla reddiye 

türü esere rastlanılmaz. İsmâilîler, eserlerinde genelde “ehl-i zahir” nitelemesiyle 

muhalifleriyle polemiğe girmekle beraber, müstakil polemik eserleri pek nadirdir. 

Tespit edebildiğimiz kadarıyla İsmâilî müelliflerin müstakil reddiyeleri daha çok kişileri 

hedef almaktadır. Onların bir fırkaya karşı ismini zikrederek reddiye yazdıklarına dair 

tarihi kaynak çok azdır. Tespit edebildiğimiz kadarıyla İsmâilî müellifler Hâriciler, 

İsnâaşeriyye ve Zeydiyyeye karşı birkaç reddiye yazmışlardır. Haricilere karşı yazılan 

eser Kâdî Nûman’ın kaleme aldığı Kitabü’r-Redd ale’l-Havâric ismini taşımaktadır.11 

Poonawala’nın zikrettiği Risâle fi’r-Redd ale’l-İsnâaşeriyye isimli eserin ise müellifi 

bilinmemektedir.12 

Kâdî Nûman (ö.363/974) el-’Urcûzetü’l-Muhtâre isimli eserinde Mürcie (Ehl-i 

Sünnet), Mutezile, Hariciler ve Şia’dan çeşitli grupların imamet hususundaki görüşlerini 

eleştirmektedir.13 Kâdî Numân bazı kişileri hedef alarak reddiyeler yazmıştır. Onun, 

Şafiî (ö.204/820), Ebü’l-Hasan el-Bağdâdî, İbn Kuteybe (ö. 276/889) ve el-Utekî gibi 

kişilerin isimlerini eserin başlığına alarak yazdığı reddiyeleri vardır.14 Bunlardan 

Risâletü Zâti’l-Beyan fi’r-Reddi alâ İbn Kuteybe isimli eser, Avraham Hâkim tarafından 

 
11 İsmail K. Poonawala, Biobibliography of İsmâilî Literature, Malibu: University of 

California, 1997, s. 62. 

12 Poonawala, age,  s, 342 

13 Kâdî Numân, ‘Urcûzetü’l-Muhtara, s. 49, 50, vd.  

14 Mustafa Galib, Târihu’d-Da‘veti’l-İsmâilîyye, Beyrut: Dâru’l-Endülüs, 1965, s. 200-

201; a. mlf, age, 1964, s. 592-593; Şükrü Özen, “Numân b. Muhammed”, DİA, 

CXXXIII, s. 239. 



 

347 

 

İngilizce uzun bir değerlendirme ile birlikte yayımlanmıştır.15 Yine Kâdî Nûman İhtilâfü 

Usulü’l-Mezâhib adlı eserinde fıkhi meselelerde Ehl-i Sünnet fukahâsının kitap ve 

sünnetin dışında kullandıkları icmâ, kıyas, istihsân vb. fer’î delillerin hüccet oluşlarını 

eleştirmiştir. Bu eleştirisinde de herhangi bir mezhepten ziyade Ebû Hanîfe, Şâfiî, İmam 

Mâlik gibi isimleri hedef almıştır.16 

Erken dönem İsmâilî müelliflerinden Ebû Hâtim er-Râzî’nin (ö.322/933-34) 

A’lâmü’n-Nübüvve’si Muhammed ibn Zekeriyyâ er-Râzî’nin nübüvvet hususundaki 

görüşlerini reddetmek için yazılmıştır.17 Ebû Hâtim er-Râzî, Keysâniyye fırkasının recat 

fikirlerini reddetmek için de bir eser yazdığını Kitabü’z-Zîne’sinde zikretmektedir.18 

 
15 Kadî Numân, Risâletü Zâti’l-Beyan fi’r-Reddi alâ İbn Kuteybe, nşr, Avraham Hâkim, 

The Epistle of The Eloquent Clarification Concerning The Refutation of İbn Qutayba by 

Al-Kâdî Al-Nu’mân B. Muhammed (d. 363/974) içinde, (Islamic History and 

Civilization Studies and Texts; volume 90) Leiden: E. J. Brill, 2012, s. 1-164. Kâdî 

Nûman’ın reddiyeleri için ayrıca bkz., Poonawala, age, 1997, s. 62-63. 

16 Kâdî Numân, İhtilâfü Usulü’l-Mezâhib, thk, Mustafa Galib, Beyrut: Dâru’l-Endülüs, 

1983. s. 66-68, 214, 215 vd.  

17 Fuat Sezgin, Arap-İslâm Bilimleri Tarihi, C. I, s, 657; Yusuf Şevki Yavuz, A’lâmü’n-

Nübüvve, DİA, C. II, s. 337.  

18 Ebû Hâtim er-Râzî, Kitâbü’z-Zîne, thk, Said el-Ğânimî, Beyrut: Menşûrâtü’l-Cemel, 

2010, s. 564; Yusuf Şevki Yavuz Ebû Hâtim’in bu eserinin isminin “er-Rec‘a” olduğunu 

söyleyerek, Kitâbü’z-Zîne’nin diğer bir baskısına atıf yapmaktadır. Bkz., Yusuf Şevki 

Yavuz, “Ebû Hâtim er-Râzî”, DİA, C. X, s. 149. Ancak bizim kullandığımız nüshada 

böyle bir ifade geçmemektedir.  



 

348 

 

Diğer bir İsmâilî müellif Hamîdüddin Kirmânî er-Risâle el-Kâfiye fi’r-Redd ale’l-

Hârûnî el-Hasanî ez-Zeydî ismindeki eseri, İsmâilîlerin te’vil ve imamet anlayışlarıyla 

ilgili sorulan sorulara Zeydî olduğu anlaşılan19 el-Hârûnî isminde birinin verdiği 

fetvalara reddiye olarak telif etmiştir.20 Müeyyed-fi’d-Din eş-Şirâzî, (ö. 470/1078) bir 

bölümünü kendilerine muhalif fırkaları reddetmek için manzum olarak yazdığı ed-

Devha21 isimli eserinde de herhangi bir fırka ismi zikretmemektedir. Ayrıca Şirazî’nin 

Risâletün fi’r-Reddi ale’z-Zındık el-Müsemmâ bi’l-Cemâl isimli bir reddiyesi 

kaydedilmiştir.22 Tayyibî İsmâilîlerin Yemen’deki dâîlerinden İdris İmâdüddin’in de 

eserlerinin içinde Risâle fi’r-Redd alâ Âlimin min Ulemâiz-Zeydiyye isminde yine bir 

kişiyi hedef alan eseri bulunmaktadır.23  

  Kanaatimizce İsmâilîlerin reddiye literatürüne en kapsamlı katkı yapan müellif 

Ali b. Velîd olmuştur. Kaynaklarda onun iki reddiyesi zikredilmektedir. İlki, Kitabü 

Muhtasari’l-Usûl adını taşımaktadır; felâsife ve bazı fırkaların eleştirilmesini konu 

almaktadır.24 Diğeri ise gerek hacmi gerekse muhtevası bakımımdan kapsamlı bir eser 

olan ve Gâzâlî’nin Fedâihu’l-Bâtıniyye’sine reddiye amacı taşıyan Dâmiğu’l-Bâtıl ve 

 
19 Ferhad Daftary, İsmâilî Literatüre, London-New York: I. B. Tauris; The Institute of 

Ismaili Studies, 2004, s. 127. 

20 Kirmânî, er-Risâsetü’l-Müdîe, s. 148-183;  

21 Müeyyed- fi’d-Dîn eş-Şirâzî, ed-Devha, (neşredenin ön sözü) s. 40. 

22 Galib, A‘lâmü’l- İsmâiliyye, s. 139.  

23 Poonawala, Biobibliography of İsmâilî Literature,  s. 175. İdris İmâdüddîn’nin diğer 

bir reddiyesi için Bkz., Poonawala, age, s. 174.  

24 Galib, age, 1964, s. 410.  



 

349 

 

Hatfü’l-Münâdıl25 ismindeki eseridir.26 Bu eser, bir reddiye olması yanında İsmâilî 

doktrininin üzerine kurulduğu felsefi, fıkhi ve irfâni öğretinin Tayyibî gelenekteki 

yansımalarını içerir.27 Gazâlî’nin eserinden bir asırdan daha fazla bir zaman sonra 

yazılan bu eserde Ali b. Velîd, Gazâlî’yi şiddetli bir tenkide tabi tutmuştur. Fedâihu’l-

Bâtıniyye’de Gazâlî’nin bütün iddialarına cevap veren Ali b. Velîd son derece sert bir 

üslup kullanmıştır. Gazâlî’yi sapkın/mülhid, dinsiz, gibi aşağılayıcı ifadelerle anan Ali 

b. Velîd, onu hakka karşı direnen bir şeytan olarak görür.28 

          İki cilt halinde basılan Dâmığu’l-Bâtıl, on iki bâb olarak tanzim edilmiştir. 

Gazâlî’nin Fedâihu’l-Bâtıniyye’de ele aldığı konu başlıklarını bire bir kendi kitabına 

başlık olarak alan Ali b. Velîd, Gazâlî’nin hedef aldığı bütün konulara İsmâilî öğreti 

çerçevesinde cevaplar vermiştir. Ali b. Velîd, on iki fasıl olarak tertip ettiği Dâmığu’l-

Bâtıl’ın ilk iki bölümünde Gazâlî’nin kişiliğini hedef almaktadır. Birinci bölümde 

Gazâlî’nin mezhepleri bazen tasdik bazen reddetmek üzere nasıl ikili oynadığını ve bu 

 
25 Arif Tamir Ali b. Velîd’in Tacü’l-Akâid isimli eserine yazdığı İngilizce önsözde bu 

eserin ismini Dâfi‘u’l-Bâtıl ve Hatfü’l-Munâdıl şeklinde kaydetmiştir, fakat bu kayıt 

sehven yapılmıştır. Zira Arapça ön sözde eser mevcut matbu ismiyle zikredilmektedir. 

Bkz., Ali b. Velîd, Tacü’l-Akâid, s. 8, İngilizce ön söz, s. 11. 

26 Bu reddiyenin geniş bir değerlendirmesi için Bkz., Henry Corbin, “The İsmâilî 

Response to The Polemic of Ghazâlî”, İsmâilî Contrubitions to İslamic Culture içinde, 

ed. Seyyid Hosssein Nasr Tahran: İmperial Iranian Acedemy of Philosophy, 1977, s. 

69-98. 

27 Al. b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl,  C. I, (neşredenin önsözü) s. 15. 

28 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 33.  



 

350 

 

sebeple dinden çıktığını, hatta onun bu tutumunun ilhad/sapıklıktan da öte büsbütün 

şeytanlık olduğunu belirtmektedir.29 Her ne kadar İslam milletinin bir ferdi olarak 

yetişse de onun sonradan felsefeye dalması ve peygamber, vasî veya imamın vesilesini 

terk ederek aklının hevasına dalması sebebiyle sapıttığını belirtir. Gazâlî’nin daima ikili 

oynadığını, bir mezhebi bugün tasdik ederken yarın reddettiğini belirten Ali b. Velîd, 

onun bazen filozof bazen Mutezilî bazen Eşârî bazen de Haşevi olalarak tebarüz ettiğini 

belirtir. 30  

         Ali b. Velîd, Dâmığu’l-Bâtıl’ın ikinci bölümünde Gâzâlî’nin isminin başındaki 

“imam” unvanını eleştirir. Gazâlî’nin kendisini “imam” olarak isimlendirdiği gibi bir 

takım sihir ve hilelerle aldatarak peşine taktığı güruhun da Gazâlî’yi “imam” olarak 

vasıflandırdıklarını belirtir. Ancak imametin hidayet ve dalalet imamlığı olarak iki 

kısma ayrıldığını, Gazâlî’nin ise dalalet/sapıklık imamı olduğunu ifade ederek onun 

hidayet imamı olamayacağını bazı ayetler zikrederek ortaya koymaya çalışır. Gazâlî’nin 

dalalet imamı olmasının sebebini ise İsmâilî imamet doktrini ile bağdaştırmaya çalışan 

Ali b. Velîd, ehlibeyt imamlarını hidayet imamı olarak görür ve bunların yolundan başka 

yola insanları çağıranın imametinin dalalet/sapıklık olduğunu belirtir.31  

          Gazâlî’nin eserindeki mukaddimede bahsettiği hususları cevaplandıran Ali b. 

Velîd, Gazâlî’nin ümmetin fikrî ayrılıklarının rahmet olduğuna dair ifadelerini ayetler 

zikrederek reddeder. Ayrıca Gazâlî’nin Bâtınîlerin şeriatın zahirini reddettiklerine dair 

iddialarını cevaplandırır. Şeriatın zahirini reddeden bazı gulâtın olduğunu kabul eden 

 
29 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 30. 

30 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 33-34. 

31 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 39-40. 



 

351 

 

Ali b. Velîd, bunların çok az bir grup olduğunu ve İsmâilîler nazarında kâfir olarak 

görülüp kanlarının ve canlarının heder edilmesi gerektiğine inandıklarını belirterek bu 

gulâtın İsmâilîlerle bir tutulmasını reddeder. Şeriatın zahirini kabul edip bâtınını 

reddeden veya bâtınını kabul edip zahirini reddedenin dalalette olduğunu söyleyen Ali 

b. Velîd, şeriatın zahir ve bâtın olarak gerekliliğini yine ayetler zikrederek ortaya 

koyar.32 

         Gazâlî’nin Fedâihu’l-Bâtıniyye’yi yazmasına vesile olan hadiseyi anlattığı 

mukaddimenin ilgili kısmında33 Abbâsî Halifesi el-Mustazhirî’ye yönelttiği övgüleri 

eleştiren Ali b. Velîd, el-Mustazhirî’nin bu övgüleri asla hak etmediğini onun 

Peygamberin makamını temsil etmediğini belirtir. Gazâlî’nin ise eserini sırf el-

Mustazhir’e yalakalık için yazdığını ifade eder. Halife el- Mustazhir’e de aşağılayıcı 

ifadeler kullanan Ali b. Velelîd, Abbâsî halifesine cebbâr/zorba, Firavun gibi sıfatlar 

yakıştırır.34 

  Ali b. Velîd eserinin üçüncü bölümünde Gazâlî’nin Fedâihu’l-Bâtıniyye’de 

izlediği yöntemi eleştirir.35 Dördüncü bölümde ise Gazâlî’nin Bâtınîler hakkında 

kullandığı lakapları ele alan Ali b. Velîd, kendileri için sadece “İsmâilîliler” 

isimlendirmesinin doğru olduğunu belirtir. Gazâlî’nin kendilerine verdiği diğer sıfatları 

değerlendiren Ali b. Velîd, kendilerine “Bâtınîler” denmesinin eğer “Kur’an’ın bir 

zahiri bir de bâtını vardır.” dediklerinden dolayı ise “Buna delalet eden naslar var.” 

 
32 Ali b. Velîd, C. I, s. 42-45. 

33 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 12. 

34 Ali b. Velîd, age, 1982, C. I, s. 47-50. 

35 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 61-62. 



 

352 

 

diyerek bazı ayet ve hadislerden deliller gösterir. Ancak şeriatın zahirini 

reddettiklerinden dolayı böyle bir sıfat kendileri için kullanılıyorsa -ki Gazâlî bu manada 

onlara “Bâtınîler” demektedir- Ali b. Velîd, bu ithamın temelsiz bir iftira olduğunu 

belirtir.36 İsmâilîlere Karâmita, Hurremiyye gibi verilen isimlerle ilgili Gazâlî’nin 

aktardığı hikayelere şiddetle karşı çıkan Ali b. Velîd, Gazâlî’ye adeta ateş püskürerek 

“Eğer bu anlatılanlar bizde varsa derhal Allah’ın gazabına uğrayalım!” diyerek 

Gazâlî’ye lanet okur.37 Gazâlî’nin kendi zamanındaki Bâtınîlere “Talimiyye” denmesini 

de değerlendiren Ali b. Velîd, kişinin kendi re’y ve içtihadına uymasının hevaya uymak 

olduğunu belirterek masum imam tarafından yapılan talim doktrinini savunur ve bu 

iddiasını bazı ayetlerle delillendirmeye çalışarak Allah’ın bizzat ayetlerle re’ye uymayı 

reddederek talimi ispat ettiğini iddia eder.38 

 Ali b. Velîd, Gazâlî’nin “bâtınîlik davası”nın hiçbir fırkaya bağlı olmayan, 

herhangi bir peygambere inanan biri tarafından başlatılmayıp ancak Mecûsî, 

Mazdekîler, mülhid Seneviyye ve eski dinsiz filozofların uydurduğu bir dinsizlik, 

gayelerinin ise İslam’ı yıkıp Müslümanları dinsizleştirmek olduğu suçlamasına yönelik 

sert karşılıklar verir. Gazâlî’nin anlattıklarının hayal ürünü bir takım uydurma iftiralar 

olduğunu belirten Ali b. Velîd, İsmâilîliğin hak din olan İslam’ı tebliğ davasından başka 

bir hedefinin olmadığını belirtir. Gazâlî’nin bir peygamber inancına bağlı olmadığını 

iddia ettiği Mecûsîlik, Mazdekîlik, Seneviyye ve eski dinsiz filozoflarla İsmâilîliği aynı 

kefeye koymasında çelişkiler vardır. Zira Mecûsîlerin peygambere inandıkları ve bir 

 
36 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 63-65. 

37 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 67-68. 

38 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 81-83. 



 

353 

 

şeriata sahip olduklarına dair ellerinde vesikaları vardır. Ancak sonradan dinlerini 

bozmuşlardır. Mazdekîler ise Mecûsilerden ayrılıp ibâhâyı savunan bir gruptur. 

Seneviyye ise iki ilaha inanan, peygamberi kabul etmeyen müşrik bir topluluktur. 

İnançları birbirinden çok farklı bu gruplarla İsmâilîleri bir çatı altında toplamanın bir 

çelişki olduğu aşikardır. Ali b. Velîd, Gazâlî’nin böyle bir iddiada bulunmasının açık 

bir terbiyesizlik olduğu kadar bu ithamlarının onun hakka olan şiddetli düşmanlığından 

kaynaklandığını iddia eder.39  

 Gazâlî’nin Bâtınîlerin tuzakları olarak saydığı yedi mertebenin varlığını kabul 

etmeyen Ali b. Velîd, Bâtınîlerin davalarına kazandırmak istedikleri kişilere 

uyguladıkları yedi aşamalı eğitim metodunun daha önce hiçbir fırkanın veya herhangi 

bir âlimin zikretmediği Gazâlî’nin uydurduğu bir iftira olduğunu iddia eder.40 Ancak 

Gazâlî’den önce Bâtınîlere şiddetle saldıran İbn Rizâm, Bâkıllânî ve Bağdâdî aynı 

şeyleri söyleyerek Bâtınîlerin davet aşamasındaki yöntemlerden bahsetmişlerdir. İbn 

Rizâm ve Bağdâdî dokuz aşamalı bir davet metodundan bahsederek her birinin nasıl 

işletildiğini izah etmişlerdir.41 Bâkıllânî ise Bâtınîlerin davet metotlarından bahsetmekle 

beraber herhangi bir sayı zikretmese de onların mezheplerine davet ettikleri kişiden 

aldıkları yeminin hükmü ile ilgili geniş izahatlarda bulunur.42 Anlaşılan o ki, Ali b. 

Velîd Gazâlî’ye olan kini ve mezhep taassubundan bazı tarihi ve ilmî hakikatleri göz 

ardı etmiştir.  

 
39 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 84-86. 

40 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 95. 

41 İbn Rizâm, er-Redd, s. 229-266; Bağdâdî, el-fark beyne’l-Fırak, s. 225-237. 

42 Bâkıllânî, Keşfü’l-Esrâr, s. 238-263. 



 

354 

 

 Alî b. Velîd, Dâmığu’l-Bâtıl’ın beşinci bölümünü Gazâlî’nin Bâtınîlerin genel 

ve tafsilatlı bir şekilde mezheplerinin yapısını naklettiği Fedâihu’l-Bâtınîyye’deki 

dördüncü bölümün cevaplarına ayırır. Gazâlî’nin İsmâilîliği “dışı rafizilik içi büsbütün 

küfür” olarak yaftalamasını değerlendiren Ali b. Velîd, “Eğer bunlar bu 

dinsizin/Gazâlî’nin kastettiği, gulât olarak bizim daha önce zikrettiğimiz fırka ise bizim 

bunlarla bir alakamız yoktur, onların yaptıklarıyla bizi töhmet altında bırakmak 

hakkaniyet değildir.”43 ifadeleriyle İsmâilîlerin hiçbir ayrıma tabi tutulmadan topyekûn 

Bâtınîler şemsiyesi altına alınmasına karşı çıkarak her fırsatta İsmâilîlerin içinde gulât 

fikirlerle İsmâilîlerin kamuoyundaki prestijini zedeleyen gruptan kendilerini tecrit 

etmeye çalışır. Alî b. Velîd bu ifadeleriyle Gazâlî’nin Bâtınîlik/Bâtınîler ile İsmâilîleri 

katogorik olarak özdeşleştirmesini reddeder.  

Gazâlî’nin Bâtınîleri rafizîlik ve küfürle itham etmesini alaylı bir şekilde 

eleştiren Ali b. Velîd, “Eğer sapkın imamları-Abbâsî halifeleri- reddettiğimiz için bize 

râfizî diyor; şeytansı putları- Sünnî yöneticiler- inkâr edip kabul etmediğimizden dolayı 

bize kafir diyorsa bu bizim imanımızı ispat ediyor demektir.” diyerek Gazâlî’nin 

ithamlarını lehlerine çevirmeye çalışır. Diğer taraftan küfür kelimesinin Arap 

lisanındaki sözlük anlamına vurgu yaparak; “Küfür: örtmek demektir, sizler hidayet 

imamlarını inkâr etmekle hakkı öttüğünüz için asıl kafir sizlersiniz.” ifadeleriyle bu 

ithamları Gazâlî’nin aleyhine çevirmeyi de ihmal etmez.44 

  

 
43 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 125. 

44 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 125-126. 

 



 

355 

 

2.1. Ali b. Velîd’in Gazâlî’nin Bâtınîlerin Tanrı Anlayışı Eleştirisine Cevapları 

 

Gazâlî’nin, Bâtınîlerin/İsmâilîlerin kadîm iki ilaha inandıkları hususunda bütün 

makâlât yazarlarının tereddütsüz ittifak ettiklerine dair iddiasına karşı çıkan Alî b. Velîd, 

bu iddianın temelsiz olduğunu ve Gazâlî’nin bu iddiasını temellendirecek delilinin 

bulunmadığını savunur. Gazâlî’nin “Biri diğerinin illeti olan kadîm iki ilah…” 

ifadesindeki tutarsızlıklara işaret eden Ali b. Velîd, “Eğer bir şey diğerin illeti oluyorsa 

ma’lül olanın hâdis olması gerekir, hâdis olan ise kadîm olanın zıddıdır. Bu çelişki onun 

iki ilah iddiasının temelsiz bir iftira olduğunun işaretidir.” ifadelerine yer verir.    

Allah’ın vahdaniyetini ispat etmeye çalışan Ali b. Velîd, Gazâlî’nin “Bâtınîlerin 

inancına göre “Sâbık” olan ilah “Tâlî” vasıtasıyla alemi yaratmıştır.” ifadesinde şöyle 

bir tahlil yapar: Eğer iki ilahın varlığı kabul edilecek olursa, bu iki ilah ya bütün zat ve 

sıfatlarda müsavi olmaları gerekir veya birbirlerine zat ve sıfatlarda karşıt olmaları 

gerekir. Eğer zat ve sıfatta birbirleriyle müsavi ise bunlar aynı şey demektir, o zaman 

iki ilah demenin bir manası olmaz; yok eğer birbirlerine zıt iseler zat ve sıfat bakımından 

üstün ve önde olan hakiki ilahtır ki o da Hz. Allah’tır. Yine Gazâlî’nin Bâtınîlerin iki 

ilahtan birine akıl/Akl-ı Evvel diğerine nefis/Küllî Nefs dedikleri, “Akıl” ismini 

verdikleri ilahın “Nefis” ismini verdiklerine itibarla bi’l-fiil tam, diğerinin ona izafetle 

nakıs olduğuna inandıklarına dair iddiasına da “Noksan olmak mahlûkatın sıfatlarıdır, 

ilah olan birinde noksan bir vasıf nasıl olabilir?” sorusunu sorarak ulûhiyetin 

noksanlıktan uzak olması gerektiği tezinden hareketle akli bir cevap verir. 

 Ali b. Velîd’in feyzin/sudûrun başlangıcını anlattığı ez-Zehîra isimli eserinde 

Akl-ı Evvel’in ahvaline dair verdiği bilgiler Akl-ı Evvel’in idraki imkânsız olan 

Mübdî’sine -İsmâilîlerin genel ulûhiyet teorisine göre bu Allah’tır- nispetle noksan 



 

356 

 

olduğu yönündedir. Fakat Alî b. Velîd “Allah” kelimesinin anlamından hareketle bir 

yorumda bulunarak Akl-ı Evvel’e Allah demektedir.45 Gerek Ali b. Velîd gerek diğer 

İsmâilî müellifler her ne kadar tevhit inancına sahip olduklarını ispat için son derece 

müphem, idraki imkânsız bir tanrı anlayışı ortaya koymaya çalışsalar da onların hüviyet 

itibari ile Allah ile bir tutmadıkları Akl-ı Evvel, Nefsî Küllî gibi, ulûhiyet vasfına haiz 

varlıkları ispat etmeye çalıştıkları aşikardır. Bu düşünce, her ne kadar Gazâlî’nin dediği 

gibi onları doğrudan iki ilaha inanıyorlar gibi bir ithama götürmese de ulûhiyet 

vasıflarını başka varlıklara atfetmek suretiyle onları şirkten uzaklaştırmamaktadır. Ali 

b. Velîd, Akl-ı Evvel-i Allah ile bir tutmasa da ona el-Vâhid, el-Ferd, el-Evvel, el-Âhir46 

gibi sıfatları yüklemekle bir tür şirke kapı aralamaktadır.  

 Gazâlî’nin, Bâtınîlerin iki ilaha inandıklarına yönelik sunduğu argümanlardan 

birisi de bazı ayetlerde Allah’ın kendi ismi yerinde kullandığı “biz” anlamına gelen 

birinci çoğul şahıs zamirinin iki ilahın varlığına işaret ettiğini ve “En yüce Rabb’inin 

adını tesbih et.” (A’lâ 87/1) mealindeki ayette “en yüce” olanın iki ilahtan Sâbık olan 

ilâha delalet ettiğini savundukları tezidir. Zira iki ilah vardır, biri diğerinden daha 

yücedir. Ali b. Velîd, bu iddialara şöyle cevap verir: Ayetlerde kullanılan birinci çoğul 

şahıs zamiri azamet içindir. Bunu Hz. Allah kullandığı gibi bazı âlimler, müellifler 

muhataplarına konuşurken kullanır. Bu asla çokluğa işaret etmez. Aynı şekilde “en 

yüce” ifadesi de Hz. Allah’ı yüceltmek için kullanılmıştır. Yücelik sıfatı bazen Allah’ın 

 
45 Ali b. Velîd, ez-Zehîra fi’l-Hakîka, s. 26; Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 339.  

46 Ali b. Velîd, age, 1971, s. 28. 



 

357 

 

yarattıklarına da izafe edilebildiği için onların “en yücesi” anlamında kullanılan bu sıfat 

sadece Allah’ı nitelemek için kullanılmıştır.47 

 Ali b. Velîd, Gazâlî’nin Bâtınîlerin Allah’ın sıfatlarını nefyettikleri, Allah’ın ne 

varlık ne de yoklukla vasıflanamayacağına inandıkları netice olarak da hedeflerinin 

Allah’ı inkâr olduğuna dair iddialarına sıfatlar konusunda İsmâilî doktrinin anlayışı 

çerçevesinde cevaplar vermiştir. Yani bu cevapların muhtevası Gazâlî’nin iddialarının 

bir kısmını desteklemekle beraber Ali b. Velîd, sıfatları nefyetmedeki maksatlarının 

tenzih anlayışını güçlendirmek olduğu tezini savunmuştur. Allah’a izafe edilen varlık 

ve yokluk sıfatlarının biri Allah için sabit olacak olsa diğeri olmaz. Sıfatların herhangi 

biri ile Allah’ı vasıflandırmak mahza şirk olur; halbuki onu bütün sıfatlardan nefyetmek 

tevhidin ta kendisidir. Vücûd/varlık sıfatı birtakım farklılıklarıyla beraber mevcudatın 

sıfatıdır; yokluk ise bu sıfatı onlardan nefyetmektir. Bu sebeple Allah’ın var ettiği 

şeylerle Allah’ı vasıflamak mutlak şirktir. Bu sıfatların yokluğu ile Allah sıfatlandığında 

ise bu da mutlak ta’tîl olacaktır. Allah’ı tevhit etmek için bunların her ikisinin de 

nefyedilmesi zaruridir. Sıfatların Allah için varlığını veya yokluğunu iddia eden küfür 

ve sapkınlık içindedir. Nefyetmek ise mutlak hakikattir. Allah’ı birtakım sıfatlar ispat 

ederek tevhit etmek ona layık olmadığı şeyleri izafe etmektir ki bu, yalan ve iftiradan 

başka bir şey değildir.48 

Kendilerini tevhit konusunda muvahhid olan imamların tabileri olarak gören Ali 

b. Velîd, İsmâilîlerin tevhit doktrinini itirazsız kabul ediyor gözükmektedir. Tevhit 

konusunda sıfatları ispat edenlerin tam zıddı telakkilere sahip olan Ali b. Velîd, herhangi 

 
47 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 133. 

48 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 134-135. 



 

358 

 

bir sıfatın Allah’a izafe edilmesini veya ondan nefyedilmesini, Allah’ın dışındaki 

varlıklara ait sıfatların Allah’a atfedilmesi veya ondan soyutlanması olarak görür. Bu 

durumda Allah’ı hakkıyla ispat etmek, onu takdis etmek ve teşbih, temsil, tahdit gibi 

durumlara düşmemek için gerekli olan en doğru yol sıfatları ispat ve nefyetmeden uzak 

durmaktır.49  

 Allah’ı sıfatlardan nefyetme hususunda insanların sıfatlarıyla bir mukayese 

yaparak sonuca varmaya çalışan Ali b. Velîd, “Allah âlimdir, Zeyd âlimdir vb.” 

denildiğinde Allah’ın ve insanın bilgisi arasında bir farkın olup olmadığını sorgular. 

Allah’ın bilgisi bizim bilgimizden farklı ise, mesela, bizim kılıç olarak bildiğimiz bir 

nesne Allah’ın ilminde saman çöpü olması gerekir. Eğer böyle değil de bizim kılıç 

olarak bildiğimiz Allah’ın yanında da kılıç ise o zaman kul ile Allah’ın ilminde 

müştereklik olması lazım olur. Ayrıca Allah’ın ilmî ile bizim ilmimiz aynı şey ise bizim 

ilmimiz hâdistir, halbuki siz Allah’ın ilmi kadîmdir diyorsunuz. Bu iki farklı itikadınız 

arasında ihtilaf bulunmaktadır. Ayrıca Ali b. Velîd, Allah’ın ilminin kadîm ve Allah’ın 

zatından ayrı olduğu inancında olan Eşâri doktrine, Allah’ın kadîm olmasında başka 

sıfatlar ona ortak olmakla teaddüdü kudemâ lazım geleceği tezini ortaya atarak cevap 

verir.50  

 Burada Ali b. Velîd, Allah’ın zâtıyla beraber ezeli olan ilmi ile insanların 

muhdes ve mukteseb ilmi arasında bir mukayese yapmaktadır. Bu mukayese onun 

tenzihçi uluhiyet anlayışından kaynaklansa da Allah’ın değişmeyen ezeli ilmi ile 

değişken olan insan bilgisi arasında bir eşitlik olma ihtimalinden bahsetmek kurgusal 

 
49 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 136. 

50 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 330-331. 



 

359 

 

bir polemiktir. İnsanın değişken olan eşyaya dair bilgisi ile Allah’ın değişmeyen ezeli 

bilgisinde herhangi bir nesnenin aynı şey olması Allah ile insan arasında zât itibariyle 

bir müşabeheti gerektirmez. Bilinen şey/ma’lûm her ne kadar kategorik olarak aynı şeye 

tekabül ediyor olsa da bilen/âlim olanların (Allah ve insan) ilminin mahiyeti farklıdır. 

Allahın ilmi insanların ilmi gibi nazar, istidlal, fikir ve hisle kazanılan müktesep ilim 

değildir. Ayrıca insanın ilmi bilen/âlim ile bilinen/ma’lûm olan arasında bir ilişki 

çerçevesinde meydana gelmekte iken Allah’ın ilmi bilinenden/ma’lûmdan müstağnidir; 

yani Allah’ın ilminde bizzat ma’lûmun varlığına gereksinim yoktur.  

 Gazâlî’nin Allah’ın ilminin insanın bilgisinden farklı olduğuna dair ortaya 

koyduğu argümanlar beşerin bilgisi ile Allah’ın bilgisi/ilahi bilginin birbirinden farklı 

olduğunu ve beşerin bir obje hakkındaki bilgisinin Alla’ın bilgisiyle kategorik olarak da 

aynı olmayacağını ortaya koymaktadır. Gazâlî’ye göre Allah’ın bilgisi ma’lûmâttan elde 

edilmiş bilgi değildir. Aksine ma’lûmât Allah’ın ilminden ortaya çıkmıştır.51 Gazâlî 

Allah’ın bilgisinin beşerin birgisinden üç yönden farklı olduğu için beşerin bilgisiyle 

müşabehet edemeyeceğini belirtir. Birincisi; Allahın ilmi sınırsızdır, beşerin bilgisi ise 

sınırlıdır. Dolayısıyla sınırsız olan sınırlı olan gibi olamaz. İkincisi; Beşerin eşyayı 

bilmesi ince bir perdenin arkasından görme gibidir. Yani perdenin arkasındakinin 

bilgisine net bir şekilde ulaşamaz. Allahın bilgisi ise böyle değildir. Üçüncüsü; Allah’ın 

eşyaya dair ilmi eşyadan elde edilmiş bir birgi değildir, eşya onun ilminden varolmuştur. 

Beşerin eşyaya dair bilgisi ise eşyaya tabidir, eşyadan hasıl olmuştur.52  

 
51 Gazâlî, el-Maksadü’l-Esnâ, s. 92.  

52 Gazâlî, el-Maksadü’l-Esnâ, s. 92-93. 



 

360 

 

Beşerin bilgisi Allah’ın bilgisinin illeti konumundadır. Allah’ın bilgisi sebebi ile 

beşerin bilgisi vardır. Ali b. Velîd yukarıda Gazâlî’nin kendilerine yönellttiği “iki ilaha 

inanma” polemiğinde illet ile ma’lûl ilişkisini öne sürerek bunların (iki ilah) biri 

diğerinin illeti ise ma’lûl olan ilah olamaz diyerek Gazâlî’yi köşeye sıkıştırmaya 

çalışmıştı. Burada ise uluhiyette tenzihi ispat gayretiyle ma’lul olan beşerin bilgisi ile 

Allah’ın bilgisini eşitlemeye çalışarak ciddi bir yanılgıya düşmektedir.  

 Ali b. Velîd, Mutezileye işaret ederek, bazı mezheplerin de tevhit konusunda 

kendileri gibi düşündüklerini ancak bu konuda iki yüzlülük ettiklerini iddia eder. 

Mutezilenin “Allah mevcudatın sıfatlarıyla sıfatlanamaz.” sözlerinin kendi 

mezheplerinin görüşünü yansıttığını belirten Ali b. Velîd, Mutezilenin dilleriyle 

muvahhidlerin/İsmâilîlerin inandıklarını söylediklerini ancak kalpleriyle mülhitlerin 

inançlarına inandıklarını iddia eder. Zira Mutezile her ne kadar sıfatları nefyetmekte 

onlar gibi düşünse de “Allah haydır/diridir, alimdir.” demeleri suretiyle sıfatları 

nefyetme konusunda net ve tutarlı değildirler.53 

 Sonuç olarak Ali b. Velîd, sıfatların nefyi ve ispatı konusunda klasik İsmâilî 

doktrine sadıktır. Gazâlî’nin bu husustaki iddialarını da yalanlamayan Ali b. Velîd, 

kendi tevhit anlayışlarının haklılığını ispat etmeye çalışmıştır. Allah’ın kendi 

yarattıklarının sıfatlarıyla asla mevsuf olmayacağını ısrarla vurgulamış, bu sıfatların 

hepsinin yaratıcısının Allah olduğunu belirtmiştir. Ona vücûd/varlık sıfatının 

verilmesinin ise kulluk yapmanın zarureti ve diğer yaratılanların varlığının onun 

varlığına bağlılığı sebebiyle verildiğini iddia etmiştir.54  

 
53 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 138. 

54 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 140. 



 

361 

 

 Bâtınîlerin sıfatlar konusundaki tutumunun Allah’ı inkâr etmek olduğuna dair 

Gazâlî’nin iddiasını iftira olarak değerlendiren Ali b. Velîd, kendi inançlarının 

doğruluğunu ispat etmek için Hz. Ali’nin ve İsmâilî imamların bazı sözlerini delil olarak 

kullanmıştır. Hz. Ali’den aktardığına göre, tevhit, ancak sıfatların nefyi ve ispatı 

yapılmadan mutlak tecrit ile sağlanır.55  

          Gazâlî’nin Bâtınîlerin alemin kıdem-i zamanî ile kadîm olduğuna inandıkları 

yönündeki iddiasında da tutarsızlık olduğunu belirten Ali b. Velîd, Gazâlî’nin daha önce 

Sâbık’ın âlemi Tâlî vasıtasıyla yarattığını iddia ettiğini hatırlatır. “Âlem 

mukevven/yaratılmış olduğuna göre onun muhdes/sonradan yaratılmış olması sabit 

olmaktadır. Mademki alem Tâlî vasıtasıyla yaratılmıştır o zaman onun sonradan 

yaratıldığı kesindir. Gazâlî’nin bu iddiasının batıl olduğu açıktır, buna daha fazla cevap 

vermeye gerek yoktur.”56 

  Gazâlî’nin Bâtınîler hakkında filozoflardan alınmış sudûr teorisine inandıkları 

ve “el-ukûl/akıllar” ismini verdikleri birbirinin varlığını gerekli kılan kadîm varlıklara 

inandıkları yönündeki iddiasına katılmayan Ali b. Velîd, aksine bu tür kadîm varlıklar 

hiyerarşisine Gazâlî’nin bizzat kendisinin inandığını ve bu sebeple küfre girdiğini iddia 

eder. Gazâlî’nin böyle bir insanca sahip olduğunu da Gazâlî’ye ait olmadığı belirtilen 

Ali b. Velîd’in Gazâlîye isnat ettiği en-Nuket ve’l-’Uyûn fi’l-İşareti ile’l-İlmi’l-

Meknûn57 adlı esere atıf yaparak delillendirir. Kendi inanışlarının alemin sonradan 

 
55 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 141. 

56 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 142. 

57 Bu eser hakkında bilgi için Bkz., Bedevî, Müellefâtü’l-Gazâlî, s. 280. Bedevî bu eseri 

Gazâlî’ye ait olmayan eserler arasında zikretmektedir.  



 

362 

 

yaratılmış/hadis olduğu yönünde olduğunu belirterek akli argümanlarla bu tezini 

güçlendirmeye çalışır.58 Ancak Ali b. Velîd her ne kadar âlemin sonradan yaratıldığı 

tezini ısrarla vurgulasa da klasik İsmâilî kozmolojiyi tamamen benimsemiştir. Tâcü’l-

Akâid adlı eserinde mebde-i evvel dediği “İlk akıl” hakkında “Kamildir ezelîdir, tektir, 

kendisinden meydana gelen varlıkları akledendir.” ifadelerini kullanmaktadır. Gerek 

klasik İsmâilî düşünürler gerekse Ali b. Velîd, Yeni-Platonculardan ödünç aldıkları 

fakat İslamî terminoloji ile ifade ettikleri sudûr teorisi, âlemin kıdemini iltizam eden bir 

kozmoloji anlayışıdır.59 Buna rağmen Ali b. Velîd’in âlemin sonradan yaratılmış 

olduğunu vurgulaması olsa olsa âlemin zaman itibariyle değil de ontolojik olarak 

sonradan yaratıldığı anlayışı olmalıdır. Zira sudûr nazariyesini kabul eden İslam 

filozofları bu anlayıştadırlar.60 Ali b. Velîd’in de eserlerinde sudûr teorisini pekâlâ 

benimsediği görülmektedir.61  

 Sonuç olarak Gazâlî, sudûr nazariyesini benimsedikleri için Bâtınîleri şiddetle 

ilzam ederek onları Allah’tan başka varlıklara ezelîlik atfetmekle suçlamaktadır. Fakat 

Gazâlî’nin kendi eserlerinde de kozmoloji hususunda sudûr nazariyesini andıran 

ifadeler vardır.62 Ancak Ali b. Velîd’in de şiddetle sudûr nazariyesini benimsemesi göz 

 
58 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 144-14; a. mlf, Kitabü Tâcü’l-Akâid, s. 19-19.  

59 Sudûr teorisinin âlemin ezeliliğini iltizam ettiğine dair Bkz., Mahmut Kaya, Sudûr, 

DİA, C.XXXVII, s. 467. 

60 Kaya, age, C. XXXVII, s. 467. 

61 Bkz., Ali b. Velîd, ez-Zehîra fi’l-Hakîka, s. 26-52. 

62 Gazâlî’de sudûr nazariyesinin izleri hakkında toplu bir değerlendirme için bkz. 

Öztürk, Kur’an ve Aşırı Yorum, s. 356-358.  



 

363 

 

önüne alındığında Gazâlî’ye nefretinden kendilerinin kozmoloji konusunda sudûru hiç 

benimsemiyormuş izlenimi vererek Gazâlî’yi tekfir etmesi objektif bir tutum değildir. 

 

2.2. Ali b. Velîd’in Gazâlî’nin Bâtınîlerin Nübüvvet Anlayışı Eleştirisine 

Cevapları  

 

Ali b. Velîd, Gazâlî’nin Bâtınîlerin nübüvvetin mahiyeti hakkında ortaya attığı 

iddialara evvela Gazâlî’yi köşeye sıkıştırma amaçlı bir mukabelede bulunur. Gazâlî, 

Bâtınîlerin nübüvvet konusundaki yaklaşımlarının filozofların yöntemine benzediğini 

belirtmişti. Buna göre, peygamber Küllî Nefis’le birleşmesi esnasında Tâlî vasıtasıyla 

Sâbık tarafından üzerine saf, kudsî bir kuvvetin taştığı şahıstır. Ali b. Velîd burada 

Gazâlî’ye cevap sadedinde şunları söyler: “Bu ifadeler bizim nübüvvete ve bir 

peygambere inandığımızı göstermektedir. Halbuki sen bizi hiçbir peygamberin dinine 

inanmamakla itham etmiştin, o zaman bir ulûhiyet ve nübüvvet inancına sahip olanları 

tekfir edenin kendisi kâfir olmaz mı?” Gazâlî’nin nübüvvetin Bâtınîlerdeki mahiyeti 

hakkında ortaya attığı iddiaları da cevaplayan Ali b. Velîd, Gazâlî’nin ithamlarının 

doğru ile yanlışın biri birine karıştığı kitaplardan alınmış ve filozoflardan muattıla 

zümresine sahip olanların ehl-i hakkın sözlerine karıştırdıkları yanlış bilgiler olduğunu 

savunur. Ali b. Velîd bu konuda başka bir savunma yapmaz. Kanaatimizce gerek İsmâilî 

nübüvvet doktrininde gerekse Ali b. Velîd’in nübüvvet anlayışında Gazâlî’nin 

iddialarını destekleyen fikirler vardır. Ali b. Velîd, Tâcü’l-Akâid adlı eserinde vahyin 

mahiyetini şöyle tarif eder: Vahiy, nefs-i resülün akıldan (Akl-ı Evvel) alıp kabul ettiği 



 

364 

 

şeydir.63 Bu ifade Gazâlî’nin de iddia ettiği gibi nübüvvetin mahiyetinin peygamber olan 

kişinin kudsî varlıklarla ittisaliyle bilgi edinmesi manasına gelmektedir. Klasik İsmâilî 

düşüncesinin mimarlarından Sicistânî’nin de risâletin gerçekleşme şekli ile ilgili verdiği 

bilgiler Ali b. Velîd’in fikirleriyle paralellik arz etmektedir. Ona göre de risalet, cüzî 

nefislerin safiyet ve letâfet kazandıktan sonra küllî nefisle kurdukları irtibat sonrası 

Allah’ın bir lütfu olarak bilgi elde etmesi demektir.64 

Gazâlî’nin Cebrâil’in mahiyeti konusundaki eleştirisini cevaplayan Ali b. Velîd, 

Gazâlî’yi bu meseleyi anlamamakla itham ederek meleklerin cismani bir hüviyetten 

uzak olduklarını fakat Allah’ın kudretinin ve bazı hikmetlerinin gereği olarak onları 

belirli bir surette peygamberlere gönderdiğini belirtir. Meleklerin birtakım suretlerle 

gelmesi hususunda ayetlerden örnek veren Ali b. Velîd, imamların da beşerî suretten 

uzak olduklarını iddia ederek Gazâlî’ye “Hidayetin imamı ile dalaletin imamını ayırt 

edemeyen kişi meleklerin peygamberlerle irtibatının keyfiyetini nasıl anlasın (!)” 

şeklinde aşağılayıcı bir cevap verir.65  

Kur’an’ın mahiyeti ile ilgili Gazâlî’nin Bâtınîlere yaptığı eleştiri, Cebrâil olarak 

tasvir edilen Akl-ı Evvel’den peygamberin aldığı manaları kendi ifadeleri ile insanlara 

aktarması olarak yaptıkları yorumun ortaya çıkardığı Kur’an lafzının peygambere ait 

olması meselesidir. Buna göre Kur’an’a Allah kelamı demek mecazendir, çünkü onun 

metni peygamber tarafından terkip edilmiştir. Ali b. Velîd, İsmâilî düşüncenin Kur’an 

tasavvurunun Gazâlî’nin iddia ettiği gibi Kur’an’ın lafzının peygambere ait olduğu 

 
63 Ali b. Velîd, Tâcü’l-Akâid, s. 47 

64 Sicistânî, Kitabü’l-İftihâr, s. 139. 

65 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 147-148. 



 

365 

 

yönünde olduğunu kabul ederek bazı ayetleri delil göstermek suretiyle bu düşüncelerini 

temellendirmeye çalışır. “İnsanları uyarasın diye onu senin kalbine/zihnine açık seçik 

bir Arapçayla Ruhu’l-Emîn (Cebrâil) nakşetti.” (Şuarâ 26/193-195) mealindeki ayeti 

zikreden Ali b. Velîd, ayette Allah’ın vahyi peygamberin kalbine indirdiği yoksa 

kulağına işittirmediğine dikkat çeker. Allah’ın bütün peygamberlere gönderdiği vahyi 

peygamberlerin içinde yaşadıkları toplumun diliyle lafızlara dökerek ifade ettiğini 

belirtir. Vahiy peygamberlerin kalbine inen birtakım manalardır, peygamber bunu kendi 

kavminin dili ile bir takım söz kalıplarına çevirerek topluma ifade etmiştir. Ancak 

peygamberlerin aktardıkları vahiy mecaz değil bizzat hakikatin kendisidir. Bu sebeple 

Gazâlî’nin Bâtınîlerin Allah’ın kelamına mecaz dediklerini iddia etmesi mutlak bir 

yalandır.66 

Cebrâil vasıtasıyla gelen vahyin basît olup terkipten uzak olduğu ve bâtınının 

olup zahirinin olmadığı, peygamberin ifadelerinin ise zahirinin olup bâtınının olmadığı 

yönündeki Gâzâlî’nin Bâtınîlere yaptığı ithama lafız ve mana arasındaki farka işaret 

ederek cevap veren Ali b. Velîd, manaların bâtınî olup hissî bir tarafının olmadığını 

ancak manaların akılla anlaşılacağını belirtir. Lafızlar ise hisle idrak edilebilir. Bu 

sebeple herhangi bir ilimle ilgi hususta veya okunan bir şiirde lafız aynıdır ancak mana 

dinleyenin idrak ve fetanet kabiliyetine göre değişir.67  

Gazâlî’nin “Peygamber üzerine fezeyân eden bu kudsî kuvvet (Kur’an) ilk 

hululü sırasında kemale ermemiştir… onun kemâle ermesi Nâtık Rasül’den Sâmit 

Esas’a intikali iledir ve yedinci Sâmit’te kemalini tamamlamış olur.” şeklinde Bâtınîlere 

 
66 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 148-149. 

67 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 150. 



 

366 

 

atfettiği idddiayı kabul etmeyen Ali b. Velîd, Allah’ın gönderdiği vahyin peygambere 

geldiğinde kâmil olduğunu aynı şekilde peygamberden Vasî ve imamlara intikali 

sürecinde de kâmil olduğunu belirterek “Bugün size dininizi kemâle erdirdim.” (Mâide 

5/3) ayetinin buna işaret ettiğini ifade eder.68  

Ali b. Velîd, peygamberlerin ismet sıfatı ile ilgili tartışmalarda Gazâlî’nin 

“Peygamberlerin bile ismeti akli zaruretle bilinmez imamlarınki nasıl akli zaruretle 

bilinebilir ki?” itirazına katılmayarak “Peygamberin risaleti mucize ile sabit değildir ki 

mucize inkâr edildiğinde batıl olsun.” cevabını verir. Bazı peygamberlerin hatalarının 

onların ismet sıfatına zarar vermeyeceğini belirten Ali b. Velîd, Hz. Âdem hakkında 

“Âdem rabbine asi oldu.” (Tahâ 20/121) ayetinin yanlış anlaşıldığını burada Hz. 

Âdem’in isyanının masiyet olarak kinaye edilen Allah’ın ona emrettiği itaatin üzerine 

bir ziyadelik olduğunu savunur. Burada Hz. Adem’in isyan etmesi  onun ismetine halel 

getirmemiştir, onun seçkin bir kul olmasına engel teşkil etmemiştir. Çünkü bu ayetin bir 

sonrasında Allah, Hz. Âdem için “Sonra rabbi onu seçti, tövbesini kabul etti ve onu 

doğru yola iletti.” (Tahâ 20/122) buyurmaktadır.69 Doğrusu, Ali b. Velîd’in Hz. 

Âdem’in isyanını “kendisine emredilen şeyin üzerine ziyadelik” olarak yorumlaması 

son derece zorlama bir te’vildir. Ali b. Velîd, burada da sırf peygamberlerin ismetini 

kurtarmak için ayetin sarih ifadesini dil kurallarının te’vil için gerektirdiği makul ilkeleri 

gözardı ederek tevil etmiştir.  

 
68 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 151-152. 

69 Ali b. Velîd, age, C. II, s. 45. 



 

367 

 

 

2.3. Ali b. Velîd’in Gazâlî’nin Bâtınîlerin Ahiret Anlayışlarına Eleştirisine 

Cevapları  

 

Gazâlî, Bâtınîlerin kıyameti inkâr etme hususunda ittifak ettiklerini ve bu 

dünyadaki nizamın ebedi olduğuna inandıklarını iddia eder.70 Ali b. Velîd, Gazâlî’nin 

bu iddiasına cevap sadedinde “Bizim nazarımızda ahirete inanmayanın kanını dökmek 

helaldir, o Allah’ı, resulünü, kitabını ve şeriatı inkâr etmiştir.” ifadeleri ile ahirete iman 

hususunda İsmâilî düşüncenin netliğini ortaya koyar. Yine bu dünyadaki düzenin 

ebediyen devam edeceğine inanmanın Dehriyye ve muattıla filozofların inancı olduğunu 

belirterek kendilerinin bundan uzak olduklarını belirtir. Bu alemin ebediliği fikrîne 

Gazâlî’nin kendisinin sahip olduğunu iddia eden Ali b. Velîd, Gazâlî’nin en-Nüket ve’l-

Uyûn adlı eserine işaret eder.71 

Gazâlî, Bâtınîlerin kıyameti “kâimü’z-zaman” olarak isimlendirdikleri imamın 

zuhuru olarak te’vil ettiklerini iddia etmekteydi. Buna cevaben Ali b. Velîd, Alamut 

Nizârî İsmâilîlerinin dördüncü lideri Hasan Alâ Zikrihisselâm’ın h. 559/1164 yılında 

ilan ettiği kıyamet hadisesine72 işaret ederek bu olayın kıyametin inkarına değil, ispatına 

şahitlik ettiğini iddia eder. Bu hadisenin Peygamber’in haber verdiği kıyamet 

alametlerinden biri olduğunu belirten Ali b. Velîd, Hz. Peygamber’in “Evlatlarımdan 

 
70 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 49. 

71 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 164.  

72 Bâtınilerde kıyametin ilanı hadisesi için bkz, Daftary, İsmâilîler, s. 542-548. 



 

368 

 

biri ahir zamanda bütün dünyayı adaletle doldurmadan kıyamet kopmayacak.” sözünü 

naklederek bu kişinin Hasan Alâ Zikrihisselâm olduğunu iddia eder.73 

Ahiret hayatı hususunda peygamberlerin bildirdiklerini inkâr ettikleri, cismani 

haşri, cennet ve cehennemi kabul etmediklerine dair Gazâlî’nin iddialarını kabul 

etmeyen Ali b. Velîd, Allah’ın kullarına vadettiği mükâfatın cennette, cezanın ise 

cehennemde meydana geleceğini aklın ve şeriatın kabul ettiğini belirterek cesetlerin 

ceza ve mükâfat görmesini inkâr eden kişinin kafir olacağını söyleyerek kendilerinin 

bundan uzak olduklarını belirtir.74 İsmâilîlerin ahiret hususundaki görüşleri, cismani 

haşir, cennet, cehennem gibi hususlardaki görüşlerini göz önüne aldığımızda Ali b. 

Velîd’in bu iddialarının hakikati yansıtmadığı ortadadır. Zira bu tezin “İsmâilîlerin 

Ahiret Düşüncesi” bölümünde kendi eserleri referans alınarak ortaya konulduğu üzere 

her ne kadar ahiret hayatını inkâr ettiklerine dair bir delile rastlanmasa da cismani haşir, 

cennet ve cehennem gibi ahiret ahvalini tamamen ruhani bir hayat olarak 

yorumladıklarına dair birçok argüman vardır.  

Gazâlî, Bâtınîlerin cehennemlik olanların çekecekleri ceza ile ilgili inançlarını 

tenasühü andırır bir tarzda bu tabiat aleminin içinde yaşamlarına farklı bedenlerde 

devam etmeleri şeklinde yorumlamıştır.75 Ali b. Velîd, bunun tenasüh olduğunu, 

kendilerinin asla böyle bir inanca sahip olmadıklarını belirterek tenasüh inancını da 

küfür ve sapkınlık olarak niteler. Böyle bir inancın İsmâilî düşüncede olmadığına dair 

 
73 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 164-165. 

74 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 166-167. 

75 Gazâlî’nin bu iddiaları için Bkz., Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 50-51.  



 

369 

 

imanların reddiyeleri olduğunu ifade ederek elinde bunun belgeleri olduğunu söyler ve 

tenasühün imkansızlığına dair izahatlara yer verir.76  

         Gazâlî, ahiret hususunda Bâtınîlerin inançlarının felâsifenin inancıyla paralel 

olduğunu düşünmektedir. Mezheplerinin zaferi için filozof ve düalistlerin Bâtınîlerle 

beraber hareket ettiğini belirten Gazâlî, Bâtıniliğin içinin filozoflar ve düalistlerin 

görüşüyle dolu dışının ise Şiî ve Rafizîlik olduğunu iddia eder.77 Ali b. Velîd Gazâlî’nin 

bu iddialarına şöyle cevap verir. “Bizimle beraber olan filozoflar hakîm olan bilge 

insanlardır, yoksa senin iddia ettiğin gibi muattıla ekibinden sahte felsefeciler ve 

tenasühe inanan dinden çıkmış gulât değildir. Mezhebimizi güçlendirmek için filozoflar 

ve düalistlerle beraber olmamız iddiana gelince, kendi yaptığını bizimle kıyas etme! 

Zorba Abbasî halifelerinden ve Haşeviyye ehlinden iltifat ve makam almak için bizim 

hakkımızda inanmadığın şeyleri söylüyorsun ve onlarla iş birliği yapıyorsun.”78  

 Ali b. Velîd’in ortaya koymaya çalıştığı ahiret düşüncesinde Fatımî 

İsmâilîliğinin ahiret yorumuna dayanan, bütünüyle tevil edilmiş ahiret anlayışı 

hakimdir. Her ne kadar cennet-cehennen gibi ahiret hayatına ait hususların varlığına 

inandıklarını, mükafaatın cennette cezanın ise cehennemde olacağını ifade etse de 

Nizâri İsmâilîlerin üçüncü imamı Hasan alâ Zikrihisselâm’ın kıyameti ilan ederek şeriatı 

iptal etmesini gerek sıhhati şüpheli bir hadise dayanarak gerek  Kâim Mehdi anlayaşı 

ile savunması daha çok polemilçilik yaparak hakikatı sahiplenme psikolojisinin 

yansımasıdır.  

 
76 Ali b. Velîd, age, 1982, C. I, s. 169-171. 

77 Gazâlî, age, 2009, s. 51. 

78 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s.172. 



 

370 

 

 

2.4. Ali b. Velîd’in Gazâlî’nin Bâtınîlerin İmamet Anlayışlarına Eleştirisine 

Cevapları 

 

Ali b. Velîd, Gazâlî’nin imamet meselesinde kendileri hakkında söylediklerinin 

delillerle ispat edilebilecek doğrular olduğunu belirtir. İmametin gerekliliği ile ilgili akli 

ve naklî deliller sunan Ali b. Velîd şunları aktarır: Peygamberin Allah’tan aldığı hikmeti 

kendisinden sonra gelecek olan bütün beşeriyete ulaştırması zaruridir. Ancak 

peygamberin ebediyen yaşaması imkânsız olduğuna göre insanların bu hikmetle 

buluşup hakikati öğrenebilmeleri için peygamberden sonra onun makamına geçecek 

birisinin olması gerekmektedir. Bu sebeple imametin gerekliliği açıktır. Peygamberin 

getirdiği kitap, sünnet ve şeriatın birtakım değişikliklere uğramadan devam ettirilmesi 

için de imamet müessesesi zorunludur. Kur’an’ın birçok manaya muhtemel olan lafzının 

te’vil edilerek doğru mananın ortaya çıkarılması da hakikatin yegâne muallimi olan 

imam tarafından ortaya konabilir; bu sebeple imamet, hakkın izharı için de gereklidir. 

Ali b. Velîd, imametin gerekliliğini dinî, ictimâî, sosyolojik ve siyasi 

temellendirmelerde bulunarak ortaya koymaya çalışır. Öne sürdüğü gerekçeleri ayet ve 

hadislerle destekleyerek imamet müessesesinin lüzumu hususunda seleflerinin ortaya 

attığı argümanların benzerlerini zikreder.79 Onun imametin lüzumu hususunda ortaya 

koyduğu dini gerekçe çok ilginçtir. Bu polemik tarzı gerekçeye göre kendisiyle Allah’a 

itaat edilen din, geçmişte de gelecekte de ancak masum imamdan alınan dindir; eğer o 

masum imam olmamış olsaydı ne dinî ibadetler ne de ilim mevcut olamazdı. Bu sebeple 

 
79 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 152-160. 



 

371 

 

onun varlığı hak, ona itaat farzdır. İslam’a inanan bir kişinin imama itiraz etmesi söz 

konusu olamaz.80 

Gazâlî’nin masum imama gerek olmadığı, kitap ve sünnette bulunmayan bir 

hüküm konusunda akli istidlalle netice elde edebilmenin mümkün olduğuna dair öne 

sürdüğü delillerden birisi de Hz. Peygamber’in Yemen’e irşat için gönderdiği Muaz b. 

Cebel’in hüküm verme konusunda kitap ve sünnette bulamadığı meseleler hususunda 

akli içtihadı kullanacağına dair rivayettir. Ali b. Velîd, bu rivayeti değerlendirirken 

farklı bir bakış açısı üreterek re’y ile hüküm vermenin zandan ibaret olduğunu ortaya 

koymaya çalışır. Allah’ın dinine dair bütün hükümler ve imamların istinbat ettiği 

neticeler kitap ve sünnette mevcuttur. Eğer böyle olmamış olsa tartışmaların önüne 

geçilemez, hak yok olup bâtıl hükümran olurdu. Kitap ve sünnetin muhtevasında var 

olan hükümleri her devrin imamı onlardan çıkararak ortaya koymaktadır. Allah’ın 

ahkamına muhalif hüküm veren kıyas ehli de bu yöntemi kullanmaktadır. Kitap ve 

sünnetten hüküm istinbat etme yetkisi imamlara devredilmiş bir yetkidir. Bütün 

fakihlerde bu hükümleri imamlardan almak zorundadırlar. Bunun bariz örneğini Hz. 

Ömer’in recmettirmek istediği bir kadın meselesinde Hz. Ali’nin ayetlerden hüküm 

çıkararak Hz. Ömer’in hatalı davrandığını ortaya koyması ve Hz. Ömer’i verdiği 

hükümden vazgeçirmesi hadisesidir. Muaz b. Cebel’in “akli içtihadı kullanma” 

meselesinde ise aslında Hz. Peygamber, Muaz b. Cebel’in kitap ve sünneti mükemmel 

bir şekilde kavramadan kendi aklı ile içtihat ederek zanna tabi olmasının tehlikesine 

işaret etmiştir. Çünkü Hz. Peygamber’in Muaz b. Cebel’in kitap ve sünnetin 

 
80 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 264. 



 

372 

 

muhtevasını kavramadan hüküm vermesini onayladığına dair bir haber varit 

olmamıştır.81 

Gazâlî, Bâtınîlerin “Bu âlem masum imamsız olamaz.” tezlerine karşı, hiçbir 

şeyin Allah’a zorunlu olmayacağı teziyle karşı çıkmıştır. Ali b. Velîd, Gazâlî’nin 

Allah’a hiçbir şeyin zorunlu olmadığı tezini kabul etmediği gibi bunun; dini, imamların 

hidayet davetini, Kur’an’ın nassını, peygamberlerin risâletini inkâr anlamına geleceğini 

savunur. Gazâlî’nin birçok eserinde bu inancı ifade ettiğini belirten Ali b. Velîd, bunun 

Allah’a zulüm nispet etmek olduğunu iddia eder ve bunun Allah’a yakışmayacağını ve 

rahmetine layık olmayacağını belirtir. Bu tezini ayetlerle destekleyen Ali b. Velîd, şöyle 

bir çıkarımda bulunur: Allah insanları kendisine kulluk için yaratmıştır, bu ayetle 

sabittir. (Zâriyât 51/56). Yine ayette ifade edildiğine göre Allah insanları dünyaya hiçbir 

şey bilmez halde getirmiştir. (Nahl 16/78) Hiçbir şey bilmeyen insanın Allah’a kulluk 

etmesi mümkün değildir. Öyleyse insanın Rabb’ine kulluk edebilmesi için ona doğru 

yolu gösteren bir mürşide ihtiyaç vardır.82 Gazâlî’nin gerek peygamber göndermenin 

gerekse masum imamın bulunmasının Allah’a zorunlu olmadığı tezini çürütmek için bir 

takım akli ve naklî deliller getiren Ali b. Velîd, nübüvvetin gerekliliğini ispata çalışır.83 

Burada onun hedefi nübüvvetle imameti eşitleyerek “Nübüvvet gerekli ise imamette 

gereklidir.” tezini ispat etmektir.  

        Gazâlî’nin “Reygamber göndermek de imam tayin etmek de Allah’a zorunlu 

değildir.” fikrinde tutarsızlık olduğunu belirten Ali b. Velîd, Gazâlî’nin Fedâihu’l-

 
81 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 303-314. 

82 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. II, s. 7-8. 

83 Ali b. Velîd, age, C. II, s. 9-13. 



 

373 

 

Bâtıniyye’nin dokuzuncu bölümünde el-Mustazhirî’nin gerçek imam olduğunu ispat 

etmek için öne sürdüğü iddiaları cevaplarken “Her asırda bir imamın bulunması 

zaruridir.”84 sözünü hatırlatır. Gazâlî, Bâtınîlerin masum imamın gerekliliği fikirlerini 

nefyetmek için peygamberin de imamın da varlığını zorunlu olmadığını söylemiştir. 

Ancak el-Mustazhirî’nin gerçek imam olduğunu ispat etmeye çalışırken bu fikrînin tam 

zıddını söylemiş “Her devirde imamın olması zaruridir.” demiştir. Ali b. Velîd, 

Gazâlî’nin el-Mustazhirî’nin imamlığını ispat etmek ve sırf dünya malı ve makamına 

tamahkârlığından dolayı fikrini değiştirerek ciddi bir tutarsızlığa düştüğünü belirtir.85  

Aslah ‘alellâh meselesinde Gazâlî’nin de gündeme getirdiği “üç kardeş” meselesine de 

değinen Ali b. Velîd, Hz. Allah’ın her yaptığı işin hikmete bağlı olmak şartıyla aslah/en 

iyi olduğunu iddia eder. Mutezilenin “adalet” prensibini nakzetmek için getirilen bu üç 

kardeş meselesinde Mutezilenin Allah’ın adaletini izah edemediğini belirten Ali b. 

Velîd, bütün fırkaların bu meselede tıkanmasının sebebini imamların öğrettikleri 

hikmetten uzak kalmaları olarak açıklar.86 

Gazâlî, Bâtınîlerin akıl yürütmeyi iptal edip bütün bilgilerin masum imamdan 

öğrenilmesi gerektiğine inandıklarını iddia etmektedir. Ali b. Velîd, akıl yürütmeyi iptal 

ettiklerine dair iddiayı asla kabul etmez. Aklın mücerret delil olmasına karşı çıkan Ali 

b. Velîd, hidayete önder olan imamın ortaya koyduğu delili anlamak için aklı bir vasıta 

olarak görür. Ona göre akıl bir yol gösterici/hâdî olmadan tek başına bilgiyi ihata etmeye 

 
84 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 154. 

85 Ali b. Velîd, age, 1982, C. II, s. 262-263. 

86 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. II, s. 15-16. 



 

374 

 

kifayet etmez87 Ali b. Velîd, masum imamın taliminin zaruri olmasını ispat etmek için 

muhaliflerine şu soruyu sorar: “Dinin marifetine ulaştığınız bilgileri elde etmek için bir 

muallime ihtiyaç duyuyor musunuz yoksa bizatihi kendi kendinize mi bu bilgileri 

öğrendiniz? Eğer, evet, bir muallim vasıtasıyla öğrendik derlerse aklın istidlalini 

zorunlu görmeleri batıl olur. Yok eğer, cevapları hayır, bir muallimden öğrenmedik 

şeklinde olursa, o zaman ya bu bilgileri kendilerine gelen bir vahiy kanalıyla 

öğrenmişlerdir ki, bu imkansızdır. Veya bu dünyaya bu bilgilerle donatılmış bir şekilde 

gelmişlerdir ki, bu da imkansızdır. Zira Hz. Allah, “Siz dünyaya geldiğinizde hiçbir şey 

bilmez idiniz.” (Nahl 16/78) buyurmaktadır. Sonuç olarak bir yol göstericinin irşadına 

muhtaç oldukları sabit olmuş olur. Eğer, hidayete rehber olma işinde peygamberden 

başkasına muhtaç değiliz, sonradan gelenlere önceki âlimler talim etmiştir derlerse, Hz. 

Peygamber’in bütün insanlığa peygamber olarak gönderildiğini kabul ediyorsanız bu 

iddianız da doğru olmaz. Zira, nasıl ki Hz. Peygamber zamanındaki insanlar onun 

önderliğine ve talimine muhtaç ise sonradan gelenlerde aynı şekilde bu hakka 

sahiptirler. Peygamber zamanında onun rehberliğine ihtiyacın illeti peygamberden 

sonraki ümmet için de geçerlidir. O zaman peygamberin zamanındaki ümmetine talim 

ettiği gibi bize de talim etmesi gerekmektedir. Peygamber, kendisinin yokluğunda ise 

onun yerine bizlere talim edecek birini tayin etmesi gerekir. Bu kişinin ise ya peygamber 

veya da onun benzeri bir kişinin olması zorunludur.88 Her devirde Müslümanlara doğru 

yolu gösteren bir imamın olması gerektiğine işaret eden ayetler de vardır. “Muhakkak 

ki sen bir uyarıcısın, her bir toplum için doğru yolu gösteren bir önder/imam vardır.” 

 
87 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 291. 

88 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 273-274. 



 

375 

 

(Ra’d 13/7) ayeti her dönemde, her kavim için bir imamın olacağını haber 

vermektedir.89 

Gazâlî’nin bâtınî te’villeri masum imamdan aldıklarını iddia eden Bâtınîlere “Bu 

imamın masumiyetini ispat edin!” şeklindeki mutalebesine karşı, imamların masum 

olduğuna dair deliller öne süren Ali b. Velîd, imamların masumiyetinin zaruretini 

Peygamber’in masumiyetinin zaruretiyle açıklamaya çalışır. Dinin nizamının bekası ve 

devamı için peygamberin makamında bir imamın bulunması zaruridir. Eğer imamın 

masum olması zaruri olmasa onun, ümmeti peygamberin yoluna sevk edip peygamberin 

yerine birtakım hükümler koymasında güvenilirliği olamaz; bu sebeple imamın masum 

olması gereklidir. İmamlar Müslümanların zekatlarını almak, ganimetlerden gerekli 

payı alıp gerekli yerlere sarf etmek gibi mali görevleri de vardır. İnsan tabiatı mal-mülk 

sevdasına düşkün olduğu için masumiyeti olmayan bir kişi bu hususlarda adil 

davranmayabilir. Peygamberin makamında bu hizmetleri yerine getiren kişinin masum 

olması gereklidir. Dinî meselelerde peygamberden sonra kendisine müracaat edilen 

imam masum olmamış olsa onun hata yapıp ümmeti yanlışlığa sevk etmesi 

muhtemeldir, bu sebeple hidayetin delili olan imamın masum olması vaciptir. Namaz 

kıldırmak gibi ibadetlerin yerine getirilmesinde ve cihada çıkılması gibi toplumsal 

vazifelerin ifa edilmesinde imam kendisine uyulan ve ona tabi olunandır. Eğer o diğer 

insanlar gibi ismetten yoksun olsa Müslümanlar ibadetlerinde ve ictimâî vazifelerini 

ifada imama uyma hususunda şüphe ve tereddüde düşebilirler. Bu tereddütlerin ortadan 

kalkması için imamın masum olması şarttır. Allah Kur’an’da Peygamber’e ve imamlara 

(ulü’l-emr) itaat etmeyi emretmiştir. Allah’ın hikmetinde temiz olanla pis olanı, şerefli 

 
89 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 275. 



 

376 

 

olanla rezil olanı aynı hükme birleştirmesi uygun değildir. İmama itaatin emredilmesi 

onun masumiyet hususunda peygambere benzemesi sebebiyledir. Peygambere itaat 

onun ismet sıfatından dolayı olduğu gibi imam da kendisine itaat edilmesi için masum 

olması şarttır. Peygamberler vahyin kendilerine indiği merkez, ilim ve hikmetin 

kaynağıdırlar. Peygamberden sonra ümmete ilim ve hikmeti ulaştıracak olan kişinin 

emanete hıyanet etmeyecek ve hata etmeden nebevi hikmeti yerine ulaştıracak bir kişi 

olması gerekir; bu da ancak masum imam eliyle mümkündür. İmamların masumiyetine 

dair bu delilleri sıralayan Ali b. Velîd, Gazâlî’nin “İmamın sizi kandırıp 

aldatmadığından nasıl emin olabiliyorsunuz?” sorusuna “Ortaya koyduğumuz deliller 

bağlamında imamın masumiyeti sabit olduğuna göre onun bizi aldatacağına dair 

tevehhüm batıl olmuştur.” şeklinde cevap vererek Gazâlî’nin imamların aldatması 

hususundaki ortaya attığı şüphenin kafirlerin ve münkir filozofların Hz. Peygamber’e 

attıkları iftiranın Gazâlî tarafından masum imamlara atılması olarak görür.90 Ali b. 

Velîd, imamların aldatmayacaklarının delilini masum olduklarına bağlamıştır. Burada 

mantıkta “müsadere ale’l-matlup” (kanıtın kanıtlananın delili sayılması) denilen kısır 

döngüyü andıran bir mantık hilesi gözükmektedir. Zira henüz ispatlanmamış bir 

önermeyi başka bir önermenin temeline koymak mantık açısından tutarsızdır.  

Gazâlî, “Peygamberin doğruluğu mucize ile teyit edilmiştir, imamınızın doğru 

olduğuna dair ise sizin ahmaklığınızdan başka bir mucizesi yoktur.” tarzında alaylı 

ithamına Ali b. Velîd, Hz. Peygamber’in en büyük mucizesi Kur’an üzerinden cevap 

verir. Hz. Peygamber’in en kuvvetli mucizesi Kur’an’dır. Bu mucizenin etkisi kıyamete 

kadar devam etmektedir. Peygamberin zürriyetinden gelen imamların mucizeleri ise 

 
90 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 266-268. 



 

377 

 

Kur’an’nın gizli manalarını keşfetmek, Allah’ın dinini ihata eden ve tasdik edenlere en 

iyi şekilde fayda veren ilimleri ortaya koymaktır.91  

Ali b. Velîd, imamların masumiyetini peygamberlerin ismet sıfatıyla birebir 

eşitlediği gibi mucize hususunda da aynı yetkileri imamlara atfederek mucizenin 

imamların ortaya koydukları bâtınî te’villerle devam ettiğini savunmaktadır.  

Ali b. Velîd, Gazâlî’nin kendileri hakkında imametle ilgili ortaya attığı 

konularda herhangi bir itirazda bulunmaz; imamların masumiyeti, aynı zamanda iki 

imam olamayacağı meselesi, imamların yardımcısı konumundaki me’zûnlar, dâilerin 

varlığı gibi konularda ve her peygamberin önceki peygamberin şeriatını neshetmesi 

meselesinde herhangi bir itiraz dile getirmez. Gazâlî’nin, Bâtınîlerin sonra gelen 

peygamberin öncekinin şeriatını neshetmesine dair inancı meselesini dile getirmesinde 

Ali b. Velîd meseleyi yine Gazâlî’nin daha önce ifade ettiği “Peygambere 

inanmıyorlar.” ifadesine getirir ve “Senin bu ifaden bile bizim nübüvvete inandığımızın 

delilidir.” diyerek Gazâlî’yi yalanlamak suretiyle konuyu başka bir mecraya sevk etmeyi 

tercih eder. Zira Gazâlî’nin ifade etmek istediği husus, Bâtınîlerin sonra gelen 

peygamberin önceki peygamberin şeriatını neshetmesinden yola çıkarak Kâimü’z-

Zaman dedikleri Mehdi tarafından da Hz. Peygamber’in şeriatının neshedileceği 

görüşünü ortaya koymaktır. 

Ali b. Velîd, Gazâlî’nin Bâtınîlerin imamet meselesinde dile getirdikleri yedili 

devrî tarih anlayışlarında yedinci imamın ismi konusunda çelişkiye düştüğünü belirtir.92 

Gazâlî Bâtınîlerin lakaplarını saydığı Fedâihu’l-Bâtıniyye’nin ikinci bölümünde onlara 

 
91 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 269. 

92 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 160-164. 



 

378 

 

“İsmâilîyye” denmesinin sebebini açıklarken “Çünkü onların liderleri Muhammed b. 

İsmâil b. Cafer’dir, imametin devirleri bununla son bulmuştur”93 ifadelerine yer verir. 

Ancak Bâtınîlerin imamet anlayışlarını aktardığı dördüncü bölümde ise yedinci imam 

olarak Cafer b. Muhammed’in ismini vermiş ve imametin bununla son bulduğuna 

inandıkları söylemiştir.94  

Gazâlî, Bâtınîlerin imametin ispatı hususunda akli istidlalde aciz kaldıkları için 

nassa sarıldıklarını iddia etmişti. İmametin ispatı için ortaya attıkları nassın kesin bilgi 

ifade etmeyen âhad haber cinsinden olduğu için delil olmayacağını, peygamberlerin 

gönderilişi, peygamberlerin mucizesi, beş vakit namaz ve diğer kesin olan hükümler 

gibi imametin ispatında öne sürülen nassın mütevâtir haberle sabit olmuş kesin bilgi 

ifade edecek tarzda olması gerektiğini belirtmişti. Ali b. Velîd, Gazâlî’nin bu iddiasını 

Hz. Muhammed’in peygamber olarak gönderilmeden önce onun peygamberliğine 

delalet eden işaretler ve haberlere atıf yaparak cevaplar. Hz. Muhammed’in hak 

peygamber olduğuna delalet eden daha önceki ümmetlerin peygamberlerinden bazı 

haberler gelmiştir. Bunu Kur’an haber vermektedir. Peygamberlerin her biri her ne 

kadar şeriatları farklı olsa da daha önce gönderilen peygamberin Allah tarafından tebliğ 

etmekle yükümlü olduğu hak dini tebliğ etme hususunda sonraki peygamberle 

müşterektirler. İmamlar peygamberler gibi aynı şekilde önceki imam sonrakini tayin 

edip ona itaati emretmesi hususunda peygamberlerin rolünü üstlenmektedirler. Ali b. 

Velîd, imamların statüsü ile peygamberlerin statüsünü eşitleyerek peygamberin 

nübüvvetini ispat etmesi için kendisinden mucizeler istendiğine dair ayetleri zikreder. 

 
93 Gazâlî, Fedâihu’l-Bâtıniyye, s. 24. 

94 Gazâlî, age, s. 49. 



 

379 

 

Nasıl ki peygamberler kendilerini inkâr edenlerin istediği mucizeyi her zaman 

getirmemişlerdir aynı şekilde imamların imametlerini ispat hususunda da illaki bir delil 

ortaya koymaları gerekmemektedir. Onların selefleri tarafından tayin edilmesi en güçlü 

delildir. Hz. Âdem kendisinden sonra Hz. Şit’i vasî olarak tayin etmiş bu tayin 

müessesesi Hz. Peygamber’e kadar devam etmiştir. Her selefin/önce gelenin 

halefi/sonra geleni tayin etmesi mütevâtir bir husustur. Ali b. Velîd, “ehl-i hak” olarak 

gördüğü kendi mezheplerinin imamet hususunda, silsile halinde devam eden tayin 

doktrinine itimat ettiğini belirtir. Kur’an’da peygamberlerin gönderilişi ile ilgili ayetleri 

aynı şekilde imamların varlığının hücceti olarak kullanan Ali b. Velîd, Gazâlî’nin 

Bâtınîlerin itimat ettikleri nasların bilgi ifade etmediği yönündeki eleştirisine Gazâlî ve 

tabilerinin dayandıkları dinî hususların birçoğunun Gazâlî’nin zan ve yalan olarak 

gördüğü âhad haber kabilinden bilgiler olduğunu ifade ederek kendisinin delil olarak 

kullanmaya ihtiyaç hissetmediği mütevâtir haberi muhalifi olan Bâtınîlerden istemesini 

eleştirir. Hz. Ali’nin imam olarak tayin edilmesinde Gadîr-i Hum hadisesini hatırlatan 

Ali b. Velîd, bu tayinin imamlar vasıtasıyla devam ettiğini vurgular.95 

         Peygamberlerin nübüvvetinin kendilerinden önce geçen imamların naslarıyla 

seçkin kişiler yanında sabit olduğunu, diğer avam insanlar nazarında ise mucizeler 

sayesinde açık şekilde ispatlandığını belirten Ali b. Velîd, bu olgunun muhalifleri 

tarafından bilinmesine ihtiyaç olmadığını vurgular. Bu durum, her ne kadar muhalifler 

kabul etmese de imamların imametine güvenen insanlar için de aynı şekilde geçerlidir.96 

 
95 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. II, s. 91-96. 

96 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. II, s. 96. 



 

380 

 

Yani bir imamın imametini kendisinden önceki imamın tayin etmesi en sağlam nastır. 

Bunun ispatı için muhaliflerin kabul etmesine de mütavâtir nakle de gerek yoktur.  

Gazâlî’nin Hz. Ali’nin imameti hususunda gerek Hz. Peygamber zamanında 

gerek ondan sonra bugüne kadar mütevâtir nassa ihtiyaç olmasına rağmen Bâtınîlerin 

Hz. Ali’nin imameti iddialarında öne sürdükleri nassın mütevâtir olmaması sebebiyle 

temelsiz kalacağı yönündeki eleştirisine yine nübüvvetin geçerliliği hususunda Hz. 

Allah’tan gelmesi gereken nas üzerinden cevap veren Ali b. Velîd, Hz. Ali’nin imameti 

hususunda Şia’nın icmâ etmesini yeterli görerek muhalifler tarafından bunun 

onaylanmasının gereksiz olduğunu savunur. İmamet nasla sabit olan bir müessesedir, 

bu hususta tayin yeterli değildir. Nübüvvet yer yüzünde Allah’ın halifeliği olduğu için 

mutlaka Allah tarafından bir nassın mevcut olması şarttır. Peygamberlerin yerlerine 

hilafet vazifesinin icra edileceği imamet makamı, nübüvvetin fer’i konumunda olması 

sebebiyle nasla tayin edilmek zorundadır. İmamet nübüvvetin halefidir ve nübüvvet 

makamında hüküm sürmektedir. Aslın nasla tayin edilmesi gerektiği bir makamda fer’in 

evleviyetle nasla tayini zorunludur.97 

Ali b. Velîd, Gazâlî’nin imametin Hz. Peygamber’in neslinden bir kişiye ait 

olması hususunda ısrarla talep ettiği mütevâtir nas konusunda Gadîr-i Hum vakıasından 

başka bir nas zikretmez. İmametin ispatı meselesinde daima nübüvvettin gerekliliği ile 

bağlantılı bir usul tartışması yaparak nübüvvetin sübutu için gerekli şartları aynı şekilde 

imametin gerekliliği hususunda da korumaya devam eder. Bu metot muvacehesinde 

Kur’an’da nübüvvet meselesinde Hz. Allah’ın dilediğini peygamber olarak tayin 

edeceğine dair ayetleri imametin gerekliliği çerçevesinde değerlendirerek imametin de 

 
97 Ali b. Velîd, age, C. II, s. 98-99. 



 

381 

 

nübüvvet gibi ihtiyari bir tasarruf olduğunu belirtir. İmamete ehil olanın insanların en 

hayırlısı olması gerektiğini vurgulayan Ali b. Velîd, insanların en hayırlısını da Allah’ın 

bilebileceğini ifade ederek mantıki bir tahlille imamın Allah tarafından nasla tayin 

edilmesi gerektiği sonucuna varır.98 

Hz. Ali’nin imameti hususunda mantıki yorumlar yaparak neticeye varma 

çalışan Ali b. Velîd, sosyal hayatın dengeli bir şekilde yürümesi için birtakım sanat 

erbabının durumlarını örnek verir. Her mesleğin kendisine göre teorik bilgisi ve pratik 

icra şekli bulunmaktadır. Doktorluk mesleğini en iyi yapacak olan kişinin bu mesleğin 

bilgisine sahip olması gerektiği gibi onun tatbik ediliş kurallarını da bilmesi gerekir. Bu 

mesleği en iyi bilen kişi diğerlerine göre doktorluk yapmaya daha ehildir. Dinin 

hükümleri hususunda Hz. Peygamber’den sonra ümmetin en bilgilisi Ali b. Ebî Talib’tir. 

O zaman imamete ehil olan kişi de Ali b. Ebî Talib olmalıdır.99 Bunun benzeri birçok 

delil zikreden Ali b. Velîd, Hz. Ali’nin imametini ispat etmek için ayetlerden ve Hz. 

Peygamber’in Hz. Ali hakkında zikrettiği sözlerden istidlalde bulunur.100 Ali b. Velîd’in 

zikrettiği akli ve naklî deliller, Şiî imamet öğretisinin imamet konusunda nasların te’vil 

edilmesine yönelik argümanlar olduğu dikkatlerden kaçmamaktadır.  

Ali b. Velîd, Gazâlî’nin “Dönenim gerçek imamı el-Mustazhir-Billah’tır.” 

iddiasına karşın gerçek imamın Fatımî halifesi el-Mustansır-Billah olduğunu söyler. 

Mustansır-Billah’ın dünya ve ahiretin bütün faziletlerini kendisinde topladığını 

 
98 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. II, s. 99-101. 

99 Ali b. Velîd, age, C. II, s. 101-102. 

100 Ali b. Velîd, age, C. II, s. 102-106. 



 

382 

 

savunarak onun imametini ispat için bir dizi delil ortaya koymaya çalışır.101 Ali b. Velîd, 

Abbâsî halifelerinin tümüyle imamlıklarının geçersiz olduğunu iddia eder. Bu iddiasını 

Hz. Peygamber’e isnat ettiği bir sözle delillendirmeye çalışır. Buna göre, Hz. 

Peygamber, “Tulekâya/âzad edilmişlere ve onların çocuklarına imamet haramdır.” 

demiştir. Ayrıca “İman edip te hicret etmeyenler, onların velayetleri size ait değildir.” 

(Enfal 8/72) ayeti de muhacir olmayanların velâyet hakkına sahip olmayacaklarını 

belirtmektedir. Hz. Abbas ise Bedir esirlerinden olduğu gibi muhacir de değildir.102 

Gazâlî’nin “imamet ya ihtiyar/seçimle olmalıdır ya da nasla tayin edilmelidir; nasla 

tayin edilmesi batıl olduğuna göre imam seçimle tespit edilmelidir.” iddiasına karşılık 

Ali b. Velîd, imametin nasla tayin edilmesinin gerekliliğini vurgulayarak bazı akli ve 

naklî deliller sunar.103 

 

2.5. Ali b. Velîd’in Gazâlî’nin Bâtınîlerin Te’vil Anlayışlarına Eleştiresine 

Cevapları 

 

Gazâlî’nin Bâtınîlerin te’vil doktrinlerini eleştirisi sübjektif bir görünüm arz 

etmektedir. Gazâlî, onların şeriatın zahirini te’vil etmelerinin gayesinin mutlak olarak 

şeriatı iptal etme gayesine matuf olduğunu ve takıyye amacı güttüğü iddia eder. Halkı 

kitap ve sünnetten uzaklaştırmak için başvurdukları araçlardan biri olarak gördüğü 

bâtınî te’vili toptan mahkûm etmeye çalışır. Ali b. Velîd, Gazâlî’nin iddialarını 

 
101 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. II, s. 275-280. 

102 Ali b. Velîd, age, C. II, s. 281-282. 

103 Ali b. Velîd, age, C. II, s. 313-315. 



 

383 

 

cevaplarken detaylı bir şekilde bâtınî te’vil doktrinini temellendirmeye çalışarak te’vilin 

felsefî alt yapısını oluşturmaya gayret eder. Gazâlî’nin bazı ayet ve peygamberlerin 

ahiret ahvâli ile ilgili sözlerini te’vil ettiğini hatırlatan Ali b. Velîd, Gazâlî’nin 

kendilerine isnat ettiği ithamları delillendiremeyeceğini savunur. Te’vilin zaruretini 

ayetlerden örnekler vererek açıklamaya çalışan Ali b. Velîd, Âl-i İmran 3/7. Ayetindeki 

“ve’r-rasihûn (hak ve hakikati özünden kavramış kişiler) ifadesinin te’vile işaret ettiğini 

belirtir. Bu ifadenin bulunduğu yerdeki vakfın/durağın manayı değiştirmeyeceğini 

belirterek Arap dilinde benzer kullanımları örnek vermek suretiyle muhtemel itirazları 

bertaraf etmeye çalışır.104  

Peygamberin ahiret ahvali ile ilgili hususları hissî olarak açıkladığını belirten Ali 

b. Velîd, insanların hakiki manaları kavramada yetersizliklerinin te’vilin zaruretine 

işaret ettiğini savunur. Bazı hakikatleri beşerin kabulüne sunabilmek için onları hissî 

ifadelerle anlatmanın zarureti ortadadır. Bazı ayet ve hadislerin zahiri üzere anlaşılması 

aklın kabulüne ters düştüğü gibi, cennette muttaki kulların elde edecekleri nimetler 

zahiri üzere anlaşılmış olsa bunun yine cennet ahvalini anlatan diğer bazı ayet ve 

hadislerle ters düşeceği açıktır. Bu ayet ve hadislerden örnekler sunan Ali b. Velîd, Hz. 

Peygamberin “Kabrimle minberin arası cennet bahçesidir.” hadisini zikrederek 

görünürde peygamberin kabri ile minberi arasında bahçeyi andıran bir manzaranın 

olmadığını belirtir.105 Kur’an’da cennet nimetleri ile ilgili anlatılan şarıldayan pınarlar, 

köşkler, döşenmiş koltuklar, inciler vs. gibi hissi mükafatlar “Yaptıklarına karşılık 

olarak onları ne tür nimetlerin beklediğini (Allah’tan başka) kimse bilmez.” (Secde 

 
104 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 201-202. 

105 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 202-203. 



 

384 

 

32/179) ayetiyle ve “Onlara cennette hiçbir gözün görmediği, hiçbir kulağın işitmediği 

ve kimsenin hayal dahi edemeyeceği nimetler hazırlandı.” hadisiyle ters düştüğünü iddia 

eder.106 Tenzilin hak olduğunu belirten Ali b. Velîd, tenzilin içinde dürülü bir hikmetin 

olduğunu bunun da te’vil olduğunu belirterek bazı şekilsel ritüellerden ibaret olan 

ibadetlerde de te’vilinin olduğunu iddia ederek hac ibadetindeki şeklî hareketleri örnek 

gösterir.107 

  Te’vilin gerekliliğini birçok ayeti delil göstererek ispat etmeye çalışan Ali b. 

Velîd, hakiki te’vilin hidayetin imamlarına uyan, ilimde üstün rütbeyi elde etmiş 

âlimlere hâs kılmaktadır. Kur’an’ın hem zahiri hem de bâtını ile bir mucize olduğunu 

belirten Ali b. Velîd, Arap ve acemin Kur’an’ın lafzının örneğini getirmekte aciz 

oldukları gibi içinde gizli hakikatleri de ortaya çıkarmaktan aciz olduklarını belirterek108 

te’vilin kendi imamlarına hasredilmesinin temellendirmesini yapmaya çalışır.  

Gazâlî’nin Bâtınîlerin ibadetlerin te’viline dair ortaya attığı iddiaları zikreden 

Ali b. Velîd, zahir-bâtın birlikteliğine ısrarla vurgu yaparak zahiri terk ederek bâtını esas 

almanın kendileri ile asla alakası olmadığını bir daha vurgulayarak ibaha fikrîne sahip 

olanları da İsmâilîlik dairesinden tecrit eder. Şeriatın hem zahirinin hem de bâtının 

gerekliliğine vurgu yaparak İsmâilîlik tarihinde zahiri ihmal edip bâtını esas almak 

suretiyle ibaha fikrine sahip olanları “gulât” olarak niteleyerek İslam dairesinden 

dışında tutan Ali b. Velîd, bu tür aşırı fikirlere sahip olan ve Karmatîler olduğu tarihi 

 
106 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 197-198. 

107 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 203. 

108 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 206-207. 



 

385 

 

kayıtlarda belirtilen bir grubun varlığına işaret eder. Fakat eserin hiçbir yerinde 

Karmatîlerin ismin vermez.109 

Gazâlî’nin Bâtınîler hakkında ortaya attığı, “Amellerin bâtınî taraflarına itibar 

edip zahirini gerekli görmüyorlar.” tarzında ithamına karşı Ali b. Velîd, şeriatın gerek 

bâtınının gerek zahirinin beraberce gerekli olduğuna ısrarla vurgu yaparak, şeriatın 

zahirinin hissî olarak müşahede edilen ve yerine getirilmesi gereken ameller olduğunu, 

bâtınının ise bu amellerin marifetine ulaşarak amelleri yerine getirenin elde edeceği 

daimî sevabın ve terk edenin ise karşılaşacağı çetin azabın bilinerek tevhidin hakikatine 

ulaşmak olduğunu belirtir.110 Şeriatın bâtınının gerekli olduğuna dair bir çok delil öne 

sürerek bâtının zahire muhalif olmadığını aksine bâtınî şeriatın zahirî şeriatı düzelttiğini 

iddia eder.111  

Te’vilin gerekliliğini uzun uzadıya anlatma gereği hisseden Ali b. Velîd, 

Gazâlî’nin zikrettiği bâtınî te’villerin hepsini cevaplamadan örneklerle geçiştirir. 

Gazâlî’nin söylediği gusül, abdest, oruç, Kâbe, Safâ, Merve, Mîkat, telbiye, tavaf vs. 

birçok örnekten sadece taharet, oruç ve Kâbe’nin te’vili anlatır. Gazâlî’nin diğer 

yerlerde bütün iddialarını satır satır cevaplayan Ali b. Velîd’in ibadetlerin batınî 

te’villerinde birçok ritüelin te’vilini es geçmesi seleflerinin eserlerinde geniş bir şekilde 

yer alan bu te’villerin hepsini cevaplamakta zorlandığı iması vermektedir. Zira, İsmâilî 

doktrinin bâtınî te’villeri nerdeyse tamamıyla imamet müessesesiyle irtibatlıdır. Bir 

İsmâilî bakış açısıyla bile değerlendirilse bazı te’viller makul görülse de bazılarının son 

 
109 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 208-211. 

110 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 210 

111 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 269. 



 

386 

 

derece saçma bâtınî te’viller olduğu açıktır. Ali b. Vêlid, taharetin te’vilinde imamet 

irtibatını öne çıkarır ve bâtınî tahareti imamların mezhebinden başka bütün 

mezheplerden uzaklaşmak olarak yorumlar. Bu te’vili Kur’an’ın tasdik ettiğini 

belirterek “Ey ehlibeyt! Allah sizi her türlü kirden temizlemek ister.” (Ahzab 33/33) 

mealindeki ayete atıf yapar. Ancak Bâtınîler tarafından “sırrı saklamak” olarak te’vil 

edilen ve yine imamlarla irtibatlandırılan orucun te’vilinde bu irtibatı zikretmez.112 

Objektif bir bakış açısıyla değerlendirildiğinde Ali b. Velîd, seleflerinin yaptığı bütün 

te’villerin İsmâilî doktrin ve imamete uydurma çabasının ortaya çıkardığı bazı 

saçmalıkları makul bir tarzda izahta güçlük çekeceği endişesiyle Gazâlî’nin bütün 

iddialarını cevaplamadığı sonucuna varılabilir.  

Gazâlî, “Bütün mucizeleri de te’vil ederek onların zahirî varlığını inkâr 

ediyorlar.” diyerek birçok mucizenin Bâtınîler tarafından nasıl te’vil edildiğini 

zikretmiştir. Ali b. Velîd ibadetlerin te’vilinde olduğu gibi burada da bütün bu iddiaları 

cevaplamaktan geri durmuştur. Nuh tufanının Gazâlî’nin iddiası doğrultusunda Hz. 

Nuh’un getirdiği ilim tufanı olduğunu; kavminin boğulmasının ise şüphe ve tereddüt 

içinde bocalamaları olarak yorumlamıştır. Bu hadisenin hissî bir varlığının olmasının ve 

Hz. Nuh’un kavminin hissî olarak boğulmak suretiyle helak olmasının da mümkün 

olacağını vurgulayarak bu hadisenin hissî olarak varlığına inananın küfre girmeyeceğini 

ifade etmiştir. Hz. İbrahim’in içine atıldığı ateşin de te’vilini anlatmış bunun hem 

zahirinin hem de bâtınının olduğunu ifade etmiştir.113 Her iki hadisede de Ali b. Velîd, 

 
112 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 215-216. 

113 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 223-227. 



 

387 

 

hissî mucizenin varlığını inkâr etmese de bu hadiselerde bâtınî te’vilin esas olduğunu 

açık bir şekilde ifade etmektedir. 

Gazâlî, Bâtınîlerin ortaya attıkları te’villerin geçersizliğini ispat etmek için 

kullandığı iptal yönteminde, “Bu lafızlardan maksadın bâtınî mana olduğunu nereden 

biliyorsunuz? aklınızı mı kullanarak ulaştınız bu manalara?” diye sorar ve ekler, 

“Halbuki siz aklı kabul etmiyorsunuz.” Ali b. Velîd, Gazâlî’nin aklı kabul etmedikleri 

yönündeki iddiasını kabul etmez. “Delile tabi olarak doğruyu bulmada aklın rehberliğini 

kabul etmemek hakkın önüne set çekmektir. O zaman hakikati idrake bir yol kalmamış 

olur. Biz aklı nasıl inkâr edelim ki, o bizim nazarımızda teklifin delilidir. Çünkü aklı 

olmayana mükellefiyet yoktur. Bizim itiraz ettiğimiz nokta mücerret aklın rehberliğine 

sığınarak Allah’ın kullarının hidayeti için gönderdiği peygamber ve imamlara tabi 

olmayı reddetmektir. Eğer mücerret aklın yol göstermesi hakikati bulmada kifayet etmiş 

olsa idi Allah’ın peygamber göndermesinin bir manası olmazdı. Mademki Allah 

peygamberler göndermiştir; bundan anlaşılmalıdır ki talim gereklidir. Allah’ın 

insanların aklı olduğu halde onlara peygamber göndermesinin hikmeti, insanların 

akılları olsa bile bir muallimin talimine muhtaç olmaları sebebiyledir.”114 Ali b. Velîd, 

burada makul bir şekilde aklın gerekliliğini savunmakla beraber talim doktrininden de 

taviz vermemektedir. Ancak, özellikle Alamut Nizârîlerinin tamamen aklı saf dışı 

ederek mutlak masum imamın talimini esas aldıkları unutulmamalıdır.  

Gazâlî’nin Bâtınîlerin yaptıkları te’villerin velev ki doğru olup şeriata ters düşen 

bir tarafı olmamış olsa bile bunun avam insanlardan gizlenip bütün her tarafa 

saçılmaması gerekmez miydi? şeklindeki eleştiresine de katılmayan Ali b. Velîd, 

 
114 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 227-228. 



 

388 

 

şeriatın zahirinin de bâtınında öğrenilmesinin farz olduğunu, peygamberin bunun her 

ikisini de tebliğ etmekle yükümlü olduğunu ve halkı şeriatın hem zahirine hem de 

bâtınına davet ettiğini iddia eder. Peygamberin halifesi konumunda olan imamlar da 

istidadı ve anlayışı yeterli olanlara bu hakikatleri tebliğ etmeleri gerekir. Gerek Hz. 

Peygamber gerekse imamlar zamanlarında şeriatın bâtınına talip olanlara bunu tebliğ 

etmekten çekinmemişlerdir. Ancak onu düşmanları olan muhaliflerinden gizlemişlerdir. 

Bâtınî hakikatler Peygamber zamanında da imamların devrinde de ona layık 

olmayanlardan gizlenmiştir.115  

Gazâlî, Bâtınîlerin sayı ve harf gizemciliği yaptıklarını ve bu sebeple de onları 

cehalet, bunaklık, akıl noksanlığı ve sapıklık gibi tahkir edici sıfatlarla yaftalamıştı. Ali 

b. Velîd, Hz. Allah’ın yarattığı şeylerle onun dininin hakikatine ve kendi varlığına 

delalette bulunmanın yeni icat edilmiş bir şey olmadığı gibi bunun ne çirkin görülecek 

bir tarafının olduğunu ne de mahzurlu olduğunun düşünülemeyeceğini iddia eder. Bu 

iddiasını desteklemek için “Biz insanlara ayetlerimizi gerek kendisini çevreleyen dış 

âlemde (âfâk), gerekse bizzat kendi nefsinde (enfüs) göstereceğiz ki onun hak olduğunu 

anlasınlar.” (Fussilet 41/53) ayetini zikreder. Burada Hz. Allah’ın zikrettiği âfâkın 

semâvât ve onun içindekiler, enfüsten ise mükellefiyetin muhatabı olan insanın kendi 

nefsi ve onu çevreleyen unsurların kastedildiğini iddia ederek, insan nefsinin terbiyesi 

onun dininin sıhhatiyle alakalı olduğunu belirtir. Hz. Peygamber’in “Allah, 

yaratılanların dininin hakikatine delil olsun diye dinini mahlûkatın örneği üzerine tesis 

etmiş, dinini de birliğinin delili olarak sunmuştur.” anlamında bir sözünü aktaran Ali b. 

Velîd, bu delilleri inkâr etmenin küfür olacağını savunmuştur. Yaratılmış şeylerle dinin 

 
115 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 235-236. 



 

389 

 

sıhhatini istinbat etmek, nefsin halleriyle dine şahitlik etmek dinden şek ve şüphenin 

yok olmasına ve inancın sağlamlaşmasına işaret etmesi için Peygamber’in ve her masum 

imamın zamanlarında kendilerine yüklenen bir sorumluluktur. Bu onlar için bir 

mucizedir ve nebevî makamın bir hakkıdır. Harf ve sayı gizemciliğinin Peygamber ve 

imamların bir takım gizli manaları istinbat etme yetenekleri olduğunu ifade Eden Ali b. 

Velîd, bu yeteneğin onlara Allah tarafından lütfedildiğini yine bazı ayetlere dayanarak 

ispat etmeye çalışır. Hz. Peygamber zamanında sahabe dinin zahirine dair meselelerde 

ihtilaf ettiklerinde nasıl ki onu Resûlullâh’a arz edip aralarındaki ihtilafı hallettikleri gibi 

masum imamlar da zamanlarında dinin bâtınına dair ihtilafları hallederek bütün şek ve 

şüpheleri gidermişlerdir. Bu şekilde masum imamlardan gelen bütün bilgilerin sağlam, 

güvenilir ve makul olduğunu söyleyen Ali b. Velîd, onların dışındakilerden gelen her 

türlü bilginin ise batıl ve hayalden ibaret olduğunu belirtir.116 Harf ve sayılardan 

birtakım manalar çıkarmanın dinin sıhhatine ve Allah’ın vahdaniyetini işaret eden 

gizemli manalar olduğu belirten Ali b. Velîd, bu hususta imamları mutlak otorite sahibi 

olarak görür ve kendilerinin dışındakilerin ise yetkisizlikleri ve dalâlet ehli olmaları 

sebebiyle bu hakikati idrak edemediklerini iddia eder.117 

Gazâlî’nin Bâtınîlerin harf ve sayı gizemciliklerine dair verdiği örnekleri 

savunan Ali b. Velîd, hissî alem ile ruhi yaşam arasında bir kıyaslama yaparak izahta 

bulunur. Hz. Allah’ın insanın vücudunda yarattığı uzuvları dış dünyada olup bitenleri 

hissedecek kuvvet ve kabiliyetle donatılmıştır. Gözün görme, kulağın işitme, dilin tat 

alma duyguları gibi. Nefsin idrak gücüne ulaşabilmesi için bu azalar ona hizmet etmekle 

 
116 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 252-255. 

117 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 254. 



 

390 

 

mükelleftirler. İnsanın zahiri hayatının dengesi böyle işlediği gibi dinî hayatının dengesi 

de peygamber ve onun vekillerinin din hususunda tasarrufları sayesinde ayakta 

durmaktadır. Bu onlara vahyedilen hikmet vasıtasıyla olmaktadır. Nasıl ki bedenin 

tasarrufu nefsin elindeyse dinin tasarrufu da peygamber ve imamların elindedir. Onlar 

insanların dininin ve imanlarının selametleri için birtakım tasarruflarda bulunma 

salahiyetine sahiptirler. Cesetteki uzuvlar nefsin emrinden ayrılıp üzerlerine düşen 

görevleri terk etseler insanın dünya hayatı perişan olacağı gibi dinî hayatlarında da 

peygamber ve imamların tasarruflarına itimat edilmezse onların dinî yaşamları berbat 

olur. İnsan bedeni ihtiyaçlarına bu uzuvların duyu kabiliyetleriyle ulaştığı gibi, akli 

marifetlere ve dinî hakikatlere de şek ve şüphe karanlığından kurtulmuş imamlardan 

gelen ilimlerle mücehhez âlimlerin bilgileri ile ulaşır. Bu sebeple insanın başında 

bulunan yedi deliğin yedi imamın devrine işaret etmesinde şaşılacak bir şey yoktur. Ali 

b. Velîd, harf ve sayı gizemciliğini savunmak için akli yöntemi kullandığı kadar 

ayetlerde geçen kâinatın düzeni ile ilgili ifadeleri ve Hz. Peygamber’in ashabını 

yıldızlara benzetmesi gibi hadisleri de delil olarak kullanır.118 

Kelime-i şehadetin kelime ve harf sayıları üzerinde yapılan hurufilik eleştirisine 

de bâtınî te’vil çerçevesinde cevap veren Ali b. Velîd, bâtınî te’vilin temel 

dayanaklarından biri olan ve Gazâlî’nin de bâtınî te’vilde delil olarak kullandığı “Bana 

inen Kur’an’ın bir zahiri bir bâtını ve her bir harfin bir haddi bir de matla’ı/muttala’ı 

 
118 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 255-258. 



 

391 

 

vardır.”119 mealindeki hadisi delil göstererek kelime-i şahadetin Kur’an’da bazı 

ayetlerin parçası olduğunu hatırlatır. Bu sebeple Kur’an’da yapılan bâtınî te’vilin 

kelime-i şehadette de pekalâ yapılabileceğini savunur. Diğer yandan dalâlet ehli saydığı 

hadis âlimlerinden Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm’ın (ö. 224/838) bu hadisi eserinde 

zikrettiğini ayrıca benzer te’villeri Gazâlî’nin en-Nuket ve’l-’Uyûn adlı eserinde yaparak 

hurûfî te’vilin doğruluğuna kendisinin de katıldığını hatırlatır.120 

Gazâlî, Bâtınîlerin te’villerinin sıhhatini masum imamla mı, yoksa tevatür 

bilgisiyle mi ispat edeceklerine dair mutalebe yöntemli reddetme stratejisine Ali b. 

Velîd, Peygamberin masum olması gerektiği gibi imamların da masun olması gerektiği 

yönündeki İsmâilî imamet inancını hatırlatarak imamların masumiyetinin gerekliliğine 

dair deliller ortaya koyarak cevaplar.121 Bâtınî te’villerin mütevâtir olması 

gerekmediğini söyleyerek imamın otoritesini yeterli gören Ali b. Velîd, Gazâlî’nin 

kendisinin güvenerek naklettiği bilgilerin mütevâtir olup olmadığını sorar.122 

Kendilerinin elde edip güvendikleri bilgilerin ise masum imamın Peygamber’in 

Cebrâil’den vahiy vesilesiyle aldığı bilgiler olduğu için reddedilmesinin ve tekzip 

edilmesinin imkansızlığına işaret eder. 

 
119 Ebû Ubeyd el-Kâsım b. Sellâm, Garîbü’l-Hadis, thk, Hüseyin Muhammed 

Muhammed Şerif, Kahire: el-Hey’etü’l-Âmmetü li Şu‘ûni’l-Mütâbi‘i’l-Emîriyye, 1984, 

C. II, s. 138. 

120 Ali b. Velîd, age, 1982, C. I, s. 258-260. 

121 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. I, s. 266-268 

122 Ali b. Velîd, age, C. I, s. 264-266. 



 

392 

 

 

2.6. Ali b. Velîd’in Gazâlî’nin Bâtınîleri Tekfir Etmesine Verdiği Cevaplar 

 

Gazâlî, Bâtınîlerin bazı konularda kâfir bazılarında sapık sayılmaları, bazılarında 

ise hatalı oldukları yönünde fetva verileceğini belirtmektedir. Ali b. Velîd, Gazâlî’nin 

ihtilaflı konularda kendileri hakkında yargılamalarda bulunarak haklarında hüküm 

vermesinin yanlış olduğunu ifade eder ve “Kim ki, Allah’ın hükmüyle karar vermezse 

kâfirdir, zalimdir, fasıktır.” şeklindeki ayetleri hatırlatır.123 

Gazâlî, Bâtınîlerin Ehl-i Sünnet mensuplarının Hz. Ali’nin imamet hakkını Hz. 

Ebû Bekir ve Hz. Ömer’e ait görmelerinden dolayı zalim ve bâğî olarak 

değerlendirmeleri sebebiyle kâfir sayılmayacaklarını, bu inançları sebebiyle ancak sapık 

ve bidatçı oldukları yönünde fetva verilebileceğini öne sürer. Ali b. Velîd, Gazâlî’nin 

Bâtınîlerin Ehl-i Sünnet hakkındaki bu düşüncelerini tekzip eder. Ona göre imametin 

Hz. Ali’nin ve onun soyundan gelenlerin hakkı olması ve imamların ismeti, Hz. 

Peygamber’in sözü ile Allah tarafından tayin edilmiştir. Bunun aksini iddia etmekten 

daha büyük bit zulüm ve küfür olamaz.124 Ali b. Velîd’in Gazâlî’nin kendilerini sadece 

bidat ehli sayıp tekfir etmediği imamet hususunda Ehl-i Sünneti tekfir ettiği 

anlaşılmaktadır.  

Ali b. Velîd, İslam mezheplerinin birçoğunun Hz. Ali’nin imametini kabul 

etmekle beraber Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’i onun üzerine takdim ettiklerini belirtir. 

Bunun onlar için yüz karası ve azabı gerektiren bir durum olduğunu iddia eder. Bununla 

 
123 Ali b. Velîd, age, C. II, s. 213-214. 

124 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. II, s. 215. 



 

393 

 

beraber imamet meselesinde icmânın hüccet olmasında ihtilaf olmasına rağmen 

Gazâlî’nin Hz. Ali’nin imametinde ısrar etmelerinden dolayı Bâtınîleri sırf icmâya 

muhalefetleri sebebiyle sapıklık ve dalaletle itham etmesini haktan sapmak olarak 

değerlendirir.125 

Gazâlî, Bâtınîlerin imamlara ismet sıfatı atfetmelerinden dolayı da tekfir 

edilmeyeceklerini söyler. Zira, ismet sıfatı nübüvvetin hususiyetlerinden değildir. 

İsmetin ispatı peygamberliğin ispatı gibi değildir. Ehl-i Sünnet içerisinde 

peygamberlerin küçük günahlardan korunmuş olmadıklarına inanan kişiler vardır. Ali 

b. Velîd, Gazâlî’nin nübüvvet ve ismet hususunda kendi mezhebinin de ihtilaf ettiğini 

itiraf ettiğini belirterek ihtilaflı bir konuda kesin hüküm vererek birilerini sapıklıkla 

itham etmesinin ancak Allah’ın hükmünün dışında bir hükümle karar vermek olacağını 

belirtir. Diğer taraftan Gazâlî’nin peygamberlerin ismetinin gerekli olmayacağına dair 

algısının kesinlikle yanlış olduğunu, bu hususta delil olarak sunduğu “Hz. Âdemin 

Allah’a isyan etmesi” mealindeki ayeti anlayamadığını belirtir ve peygamberlerin hata 

yapmasına inanmanın peygamberlik makamına büyük bir saygısızlık ve sapkınlık 

olacağını ifade eder. Kur’an’da peygamberlere nispet edilen isyan, zulüm gibi ifadelerin 

zahiri manalarına göre anlaşılmasının mutlak küfrü gerektirecek bir durum olduğunu 

söyleyen Ali b. Velîd, bu tür ifadeleri te’vilin gerekçesi olarak görür. Bu ifadelerin bâtınî 

manasını ortaya çıkaracak yegâne otorite ise imamlardır.126  

Gazâlî, Bâtınîlerin Hz. Ebû Bekir, Hz. Ömer ve sahabelerden bazılarını fasıklık 

veya küfürle itham etmelerinin de tekfir edilmelerinin mutlak sebebi olamayacağını 

 
125 Ali b. Velîd, age, C. II, s. 215-216. 

126 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. II, s. 217-218. 



 

394 

 

söyler. Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in küfrüne inanmalarının tekfiri gerektirmesinin 

sebebi ise Hz. Peygamber tarafından bu iki sahabenin cennetle müjdelemiş olmasıdır. 

Bunun sebebi de bu iki sahabeyi tekfir etmeleri değil, Hz. Peygamber’i yalanlamış 

olmalarından dolayıdır. Ali b. Velîd, sahabeden bazılarını fıska ve tekfire nispet 

ettiklerine dair iddiaları inkâr etmez. Açık bir şekilde sahabelerden bazılarının küfre 

düştüğünü veya fasık olduğunu söylemese de ortaya koyduğu gerekçeler sahabelerden 

bazılarını, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’i tekfir ettiklerini kabul ettiğinin işaretlerini verir. 

Gazâlî’nin Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer hakkında zikrettiği, onların cennetle 

müjdelenmeleri, dinlerinin çok sağlam olması, bütün ümmetin en üstünü oldukları gibi 

meziyetlerinin Gazâlî’nin uydurma ve yalanlarından ibaret olduğunu iddia eden Ali b. 

Velîd, Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in imametlerinin geçersizliğine dair bazı argümanlar 

ortaya koyar. “Hz. Ebû Bekir ve Hz. Ömer’in imametleri geçersizdir; onlardan uzak 

durmak vaciptir. Zira, Hz. Allah bize kendisine samimiyetle kulluk etmemizi 

emretmiştir. Dinde samimiyet ise Allah tarafından tayin edilip onun izni, emri ve 

seçimiyle tevhide davet eden kişiye taraftar olmak; Allah tarafından tayin edilmeyen 

kişiye ise taraftar olmadan onunla ilişkiyi kesmektir. Allah’ın izni olmadan 

Resûlullâh’ın vasîsinin makamını işgal eden bir kişiye yandaşlık etmek dinden çıkmanın 

sebebidir.” Ali b. Velîd bu iddiaları ayetlerle de delillendirerek “Ey Peygamber! Allah’a 

ve ahirete gerçek inanan bir topluluğun Allah’a ve elçisine baş kaldıran kimselerle iş 

birliği yaptıklarına tanık olamazsın.” (Mücâdile /58/22), “Müminler, müminleri bırakıp 

ta kafirleri velî/dost/sırdaş edinmesinler.” (Âl-i İmrân 3/28) ayetlerindeki “Allah’a ve 

elçisine baş kaldıran” ve “kafirler” diye nitelenen kişileri Hz. Ali’nin imametine 



 

395 

 

hükmetmeyen sahabe topluluğu ve Hz. Ali’nin imametini gasp ettiğine inandığı Hz. Ebû 

Bekir ve Hz. Ömer’e hamlettiği görülür.127  

Gazâlî, herhangi bir Müslümanı tekfir edenin kâfir olup olmayacağı hususundaki 

tartışmada, “Müslümanı tekfir eden kişi, tekfir ettiği Müslümanın kendi inandığı tevhid 

esaslarını kabul etmediğine inanıyorsa (itikat) kendisi küfre düşer. Yok, eğer onun 

peygamberi tekzip ettiğini, yaratıcının varlığını inkâr ettiğini veya yaratıcıyı iki sayıyor 

zannıyla tekfir ediyorsa bu zannından dolayı küfre düşmez.” der. Yani bir Müslümanın 

kesin tekzibine inanıyorsa o Müslüman da tekzip etmiyorsa kendisi küfre girer; tekzip 

ettiğini zannediyorsa küfre girmez. Gazâlî’nin bu yorumundan yola çıkan Ali b. Velîd, 

Gazâlî’nin küfre düştüğünü iddia eder. Çünkü İsmâilîlerin bir yaratıcının varlığına, 

peygambere ve dinin bütün hükümlerine inandıkları sabittir. Ali b. Velîd, İsmâilîlerin 

inançlarını net bir şekilde zikreder; İsmâilîler, Allah’ın bir olup ortağı olmadığına, Hz. 

Muhammed’in Allah’ın elçisi olduğuna, cennet-cehennemin varlığına, kıyamete ve 

Allah’ın kabirde yatanları tekrar dirilteceğine inanırlar. Bu ifade ve benzerleri İsmâilî 

kitaplarda doludur. İsmâilîler bu inanç ilkelerini gece gündüz namazlarında daima tekrar 

ederler. Ali b. Velîd, İsmâilîler hakkında bunu aksi düşüncenin adil olmayan batıl bir 

hüküm olduğunu vurgular. Ona göre Gazâlî İsmâilîleri kasıtlı olarak tekfir etmiştir ki 

bu, itiraf ettiği üzere kendini küfre düşürmektedir.128  

Gazâlî, İsmâilîleri tekfir etmektedir. Gazâlî onları tekfir ettiği hususlarda zan 

içinde de değildir. Eğer Ali b. Velîd’in dediği gibi İsmâilîller inanç hususunda yanlış bir 

 
127 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. II, s. 218-222. 

128 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. II, s. 222-224. 

 



 

396 

 

akideye sahip değillerse Gazâlî de bunları kesin bir hükümle tekfir ediyorsa -ki Gazâlî 

belirli bazı hususlarda İsmâilîleri kesin bir hükümle tekfir etmektedir- Gazâlî kendisi 

küfre düşmektedir.  

Gazâlî’nin Bâtınîleri iki ilaha inanmaları ve bazı batınî te’villeri sebebi ile tekfir 

etmesi konusunda Ali b. Velîd, Gazâlî’nin itham etmek için ortaya koyduğu Bâtınîlere 

ait itikatlarda kendilerinin Allah’ın vahdaniyetine inandıkları ve şirkten uzak 

durduklarını göyler. Allah Resûlü’nün getirdiği cennet, cehennem, haşir, neşir vb. 

hususlara iman ettiklerinin sabit olduğunu belirterek böyle bir itikada sahip olmanın 

Müslüman olmak ve kanlarının, mallarının emniyette olması için yeterli olduğunu 

belirtir. Cennet, cehennem, haşir, neşir gibi ahiret ahvaline dair meselelerde yaptıkları 

bâtınî te’villerle tekfir edilmelerini de kabul etmeyen Ali b. Velîd, te’vilin sabit ve sahih 

olduğuna dâir ortaya koyduğu delillere işaret ederek, te’vilin tenzili iptal etmediğini, 

aksine onu doğruladığını iddia eder. Te’vilin varlığına dair Hz. Peygamber’den 

nakledilen hadisi Gazâlî’nin de kabul ettiğini belirten Ali b. Velîd, te’vili Allah’ın 

peygamberi için gerekli kıldığını, te’vil edilmeye elverişli ve zahiri reddetmeyi 

amaçlamayan bir lafzı te’vil edeni reddetmenin aslında Allah ve resulünün gerekli 

kıldığı şeyi reddetmek olacağını belirtir. Bu sebeple bâtınî te’villerde bulunan birisini 

tekfir etmek dine aykırı davranmaktır.129 

Ali b. Velîd, Gazâlî’nin reddettiği ve kinaye yoluyla bile kendisine işaret 

edilmeyen Bâtınîlerin aşırı te’villerde bulundukları yönündeki eleştirisine katılmayarak 

Kur’an’da bu te’villere işaret olduğunu iddia eder. “Altından ırmaklar akan, müttakîlere 

vaat edilen cennet; içinden dereler çağıldayan, ağaçların meyvesi ve gölgeleri daimî 

 
129 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. II, s. 229-230. 



 

397 

 

olan bahçelere benzer.” (Ra’d 13/35) ayetinin buna işaret ettiğini belirtir. Ali b. Velîd’e 

göre bu ayette Hz. Allah, cenneti makul ve hissi olarak anlatmak suretiyle 

kinayeleştirmiştir.130 

Gazâlî’nin Kur’an’da geçen ve Hz. Allah’ın mahlukâta benzemesini gerektiren 

sıfatları te’vil edenleri de te’vil etmeden zahiri üzere bırakanları da tekfir etmediğini 

fakat kendisinin ise bu tür ifadelerin te’vil edilmesini zaruri gördüğünü hatırlatan Ali b. 

Velîd, bu hususlarda Gazâlî’nin tekfirle hüküm vermemesinin sebebini sorar. Gazâlî ve 

taraftarlarının yaptıkları bu te’villerde Kur’an lafzının zahiri üzere anlaşılmasının batıl 

olduğu ve yaptıkları te’vilin de doğru olduğuna dair delil ortaya koymaları gerekir. 

Buradan anlaşılan Kur’an ayetlerinde te’vil mevcuttur. Bu te’villeri yapan kişi kendi 

mezhebinin görüşleri doğrultusunda te’vil ettiği meselelerden dolayı tekfir 

edilmemelidir. Ancak te’vil herkesin kârı olan bir ameliye değildir; nastan kasdedilen 

hakikati bilecek kadar derin ilim sahibi ve te’vile ehil olan kişiler bu işe 

kalkışabilirler.131 

Ali b. Velîd, Gazâlî’nin bazı haberi sıfatları teşbihe düşme endişesiyle te’vil 

etmesine rağmen; cennet, cehennem, haşir ve neşir gibi ahirete taalluk eden durumların 

zahirine göre anlaşılması gerektiği, bunların Bâtınîler tarafından zahirî manaya 

tamamen zıt bir şekilde te’vil edilmesini tekfir sebebi saymasını tutarsızlık ve 

adaletsizlik olarak değerlendirir. Allah’ın sıfatlarına dair varit olan ifadeler Kur’an 

ayetlerinden olduğu gibi cennet cehennemle alakalı ifadeler de Kur’an ayetlerindendir. 

Hz. Peygamber bir istisna yapmaksızın kendisine indirilen ayetlerin zahiri, bâtını, haddi 

 
130 Ali b. Velîd, age, C. II, s. 231. 

131 Ali b. Velîd, age, C. II, s. 235-236. 



 

398 

 

ve matla’ı olduğunu haber vermiştir. O zaman “istivâ” ayetini insanların anlayacağı 

makul bir şekilde te’vil edip ancak bizim idrakimizin ötesinde olan ahiret ahvaline dair 

durumları te’vil etmeyi sakıncalı görerek, zahiri üzere anlaşılmasında ısrar etmek çifte 

standartlılıktır. Gazâlî İhyâu Ulûmi’d-Din adlı eserinde ahiret ahvalindeki ceza ve 

mükâfatların makul manalara delalet eden temsillerle ifade edildiğini itiraf etmesine 

rağmen bize (İsmâilîler) düşmanlığından dolayı şimdi bunları inkâr etmektedir.132  

Ali b. Velîd, cennet ve cehennemdeki cezâ ve mükâfat ile ilgili cesetlerin hissî 

olan lezzet ve azabını inkâr etmediklerini açık bir şekilde söylediği gibi mücerret 

nefislerin makul, gayr-i hissî sevap ve cezalarının da varlığını belirtir.133 Ahiretteki 

sevap ve cezanın bu şekilde anlaşılması konusunda Ali b. Velîd ile Gazâlî’nin müşterek 

oldukları anlaşılmaktadır.  

Gazâlî, Bâtınîlerden küfrüne hüküm verilenlerin katledilmesi, kanlarının ve 

mallarının heder edilmesi gerektiğine hükmetmektedir. Ali b. Velîd, Gazâlî’nin 

“Bâtınîler” diye ifade ettiği topluluktan kimi kastettiğini anlamaya çalışır. Ali b. Velîd 

şöyle der: Eğer, “Bâtınîler” tabiri ile nasların zahirini inkâr eden ve şeriatın zahirî 

amellerini iptal eden topluluğu kastediyorsa bunlar dinden çıkmıştır. Bunlar hakkında 

Hz. Ali de zındık hükmü vermiş ve onları katletmiştir. Ancak Gazâlî’nin Bâtınîlerden 

kastettiği Allah’ın kitabının te’vili olan bâtınî manayı ortaya koyan kimseleri 

kastediyorsa- ki, bunu Allah ve resulü de kastetmiştir- o zaman Gazâlî Allah’ın 

 
132 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. II, s. 236-240. 

133 Ali b. Velîd, age, C. II, s. 240-241. 



 

399 

 

indirdiğinin gayri ile hükmetmiş ve “lâ ilâhe illallah” diyen bütün Müslümanların katlini 

gerekli görmüştür.134  

Ali b. Velîd, Gazâlî’nin kendilerini tekfir etmesini Gâzâli aleyhine çevirerek asıl 

Gazâlî’nin küfre düştüğünü belirtetek kendileri hakkında tekfirle hüküm verilen 

meselelerde polemikçi bir tarzda bir savunma ortaya koymuştur. Gazâlî’nin İsmâilîler 

hakkında tekfire hükmettiği iki ilaha inanma ve ahiret hususundaki meselelerde 

yaptıkları teviller konusunda küfre düşecek bir cürümlerin olmadığını savunur. İki ilaha 

inanmak gibi bir itikatlarının olmadığını ısrarla vurgulayan Ali b. Velîd yapmış 

oldukları tevillerin de Kur’an’da dayanakları olduğunu belirterek İsmâilî tevil dotrininin 

tekfiri gerektirmediği gibi Gazâlî’nin de teville iştigal ettiğini iddia eder.  

 
134 Ali b. Velîd, Dâmiğu’l-Bâtıl, C. II, s. 242. 



SONUÇ 

 

Hz. Peygamber’den sonra Müslümanların hizipleşmeye başlaması ve kimin 

riyaset edeceği meselesinin tetiklediği bazı toplumsal olayların dinî zeminde nasıl 

değerlendirileceği sorunu temel bir kelâmî problem olmuştur. Bu problemlerin çözümü 

için çaba sarfeden Müslüman bilginler, genellikle kendi bakış açılarına göre bir nazariye 

belirleyerek meseleleri çözüne kavuştumaya çalışmışlar, muhaliflerini ise bu 

nazariyenin dışına atarak bazen ehli bidat olmakla bazen de tekfirle suçlamışlardır.  

Hicri ikinci asırdan sonra sistemleşmeye başlayan İslamî fırkalar, din anlayışını 

ve muhaliflerini genelde kendi kaynaklarıyla değerlendirerek hüküm verme cihetine 

gitmişlerdir. Bu yöntem, Müslüman kelâm geleneğinde akidenin kökleşerek muhalifi 

karşısında müsamahasız katı din anlayışını tetiklemiştir. Halbuki “sistematik kelâm” 

yönteminde fırkalar/mezhepler mukayeseli ve kendi kaynaklarıyla değerlendirilmeye 

alındığında dine farklı bakış açıları objektif ve nesnel bir şekilde değerlendirilme imkânı 

olduğu gibi Müslümanların aşırı kutuplaşmaları da bertaraf edilecektir.  

Gazâlî, kendisinden önceki dört asırlık Müslüman medeniyetini yeniden 

yorumlayarak İslamî ilimleri belirli bir metodoloji üzerine tekrar inşa etmeyi başardığı 

gibi özünden uzaklaşmaya başlayan Müslüman toplumunun ahlaki zaaflarının da 

çarelerini aramıştır. Kendisini yaşadığı asrın müceddidi olarak vasıflandıran Gazâlî, bu 

tecdit projesinin fikrî ve eylem alanlarını gerek kendi hayatında gerek toplum yaşamında 

faaliyete geçirmeye gayret etmiştir. Onun tecdit misyonunun iki önemli merkezi 

bulunmaktadır: ilim ve amel/eylem. Bu misyonun hedefinde ise hem kendi bireysel 

kurtuluşu hem de toplumsal kurtuluş yer almaktadır. Kişinin bireysel kurtuluşunun da 



 

401 

 

toplumsal kurtuluşun da birinci şartı, ilmî ve fikrî gelişimin sağlanmasıdır. Gazâlî’ye 

göre bireysel ve toplumsal kurtuluşun ikinci önemli şartı ise bireyi ve toplumu refaha 

götürecek amelî/eylemsel pratiklerin hayat verdiği bireyin sağlam bir ahlakî vasıfla 

yetiştirilmesidir. Gazâlî’nin bu misyonu, kendisinde şahsileştiği bir âlim kimliğini; telif 

ettiği eserler, verdiği mücadeleler ve ortaya koyduğu bireysel tutumlarıyla yansıtan biri 

olduğu söylenilebilir.  

 Gazâlî’nin ilmî hayatının ve Müslüman toplumunda üstlendiği tecdit faaliyetinin 

diğer bir veçhesi olan “hakikati keşfetme” çabası, onun ihya projesinin temel 

argümanlarını oluşturmaktadır. Bu ihya projesi, Müslümanların bir ilmî zihniyet ve 

amelî pratiğin hayata geçirilmesidir. İlmî zihniyet; İslamî ilimlerin kendi öz 

kaynaklarından beslenerek toplumu zihnen inşa etmeye elverişli, inanç ve amel 

hususunda onları birtakım sapmalardan koruyacak zeminde formüle edilmesidir. Amelî 

pratik ise; dinin fiili yaşamdaki ibadet ve muamelelerinin bütün gereklerinin nebevî 

öğreti ve ilk neslin (asr-ı saadet) uygulamalarına uyum göstermesidir.  

Gazâlî, düşünce ve eylem alanını bu şekilde formülleştirdiği Müslüman 

toplumunun zikredilen kriterlerden uzaklaştığının farkına varmıştır. Bunun sebebini 

fikrî ve amelî/eylemsel yozlaşma olarak gören Gazâlî, bir âlim sorumluluğu içinde 

çareler üretmeye çaba harcamıştır. İslami ilimler ve Müslüman ahlakında tespit ettiği 

erozyonun kültürel sebeplerinin bertaraf edilmesi onun öncelikli hedefi olmuştur. 

Gazâlî’ye göre bu zihnî yıkımın sebebi, dinî ilimleri akademik bir uğraş gibi görerek 

tatbik sahasında tembellik ve umursamazlığa sebebiyet veren felsefi düşünce ve şeriatın 

zahirini ihmal etmeye meyleden bâtınî akımların toplumda her geçen gün revaç 

bulmasıdır.  



 

402 

 

Gazâlî, felsefi ve bâtınî akımlarla mücadelesini toplumsal zeminde yansımaları 

olacak şekilde önceden kurguladığı ihya hareketinin bir parçasına dönüştürmüştür. 

Gazâlî’nin ihya hareketi iki temel nazariye üzerine konumlandırılmıştır. Müslümanları 

zihnen akamete uğratan, İslam dışı unsurlardan beslendiğini iddia ettiği felsefi ve bâtınî 

zihniyeti iptal/imha etmek; İslam’ın kendi ilmî geleneğini yine kendi öz kaynakları olan 

Kur’an ve sünnet istikametinde ve akli düzlemde yeniden inşa/ihya ederek “orta yol” 

inşa etmeye çabalamıştır. Bu tecdit faaliyetinin pratik yansıması, felsefî düşüncenin 

zararlı taraflarının İslami ilimlerin içinden ayıklanması imha veçhesini; kelâm ilminin 

felsefenin mantık ilkesiyle aklileştirilerek yeni bir metotla inşa edilmesi suretiyle 

muhtevasının tutarlı ve işlevsel hale getirilmesi ise ihya tarafını oluşturmaktadır. Yine 

gnostik düşüncenin İslami ilimlerin içine sızmasını önlemek adına bu düşünceyi 

sahiplenen bâtınî anlayışı reddetmek imha; bunun yerine Sünnî tasavvufun keşfî 

bilgisini bir epistemoloji yöntemi olarak inşa etmek ise ihya boyutunu oluşturmaktadır. 

Telif ettiği eserlerinde bu imha ve ihyanın yöntemleri, kullandığı retoriğe yansıdığı gibi 

eserlerinin genel muhtevasında da çoğunlukla bu iki hedefi gözettiği sezilmektedir. 

Tehâfüt/tutarsızlık, fezâih/saçmalık, kâvâsım/yıkıcı, mufassıl/ayıran gibi birçoğu 

eserlerinin isimlerine de yansıyan mefhumlar, onun zamanının etkili fikirlerini yok 

etmekteki hırsını gösterir. Diğer taraftan, İhya/diriltme, münkız/kurtarıcı, kıstâs/kriter, 

mizân/kural, mi’yâr/ölçü münkız/kurtarıcı vb. kullandığı terimler ise onun imha ettiği 

ideolojinin yerine ikame etmeyi düşündüğü İslam düşüncesinin temel unsurlarını 

yansıtan ifadelerdir. Gazâlî’nin eserlerinin muhtevasındaki imha ve ihyanın hedefi ise 

felsefenin aklı ön plana çıkararak bütün hakikatleri akli çaba ile ispat etmesine karşın 

aklı araçsallaştırarak onu vahyi anlamanın bir kılavuzu/aleti derekesine getirmektir. 

Diğer yandan Bâtınîlerin nassın zahirini itibarsızlaştırmalarının önüne geçerek naslarda 



 

403 

 

zahiri anlamı öncelemek suretiyle herkesi bağlayıcı olmasına vurgu yapmak ve masum 

“imamet teorisinin” yerine “masum nebi öğretisini” ilke olarak yasallaştırmaktır.  

Gazâlî, Sünnî siyasetin mutlak rakibi haline gelen Bâtınî-Nizârîlerinin fikri 

yapısını imha etmeyi hedefinin merkezine yerleştirmiştir. Devrin siyasi gücü Selçuklu 

devleti için de ciddi bir tehdit haline gelen Bâtınî hareket, yapılan onca askeri 

müdahaleye rağmen saf dışı edilemediği gibi onların propagandaları her geçen gün 

kamuoyunda hüsnükabul görmeye başlamıştır. Gazâlî bu hareketi İslam toplumunun 

ahlaken yozlaşmasının da temel sebepleri arasında görmektedir. Zira ona göre 

Bâtınîlerin ortaya koymaya çalıştıkları şeriatın bütün veçhelerini te’vil eden gnostik 

tabiatlı Şiî irfan, şeriatın zahirini hiçe saymakta ve adeta İslam inancının içini 

boşaltmaktadır.  

Gazâlî, İslam düşmanı olarak gördüğü bu müfrit akımın önünü kesmek için bir 

dizi müstakil eser kaleme almıştır. Diğer bazı eserlerinin içerisinde de de Bâtınî fikirleri 

eleştirerek hayatının bütün evresinde ve eserlerinin birçoğunda Bâtınî epistemoloji ve 

gulât Şiî öğretiyi hedef almıştır. Fedâihu’l-Bâtıniyye, el-Kıstâsü’l-Müstakîm, 

Kavâsımü’l-Bâtıniyye, Huccetü’l-Hak gibi tamamen Bâtınîleri hedef aldığı eserleri 

olduğu gibi el-Munkız mine’d-Dalâl, el-Mustasfâ, İhyâu Ulûmi’d-Din, Faysalü’t-

Tefrika, Mişkâtü’l-Envâr, Mi’yâru’l-İlm gibi eserlerinde de Bâtınî düşünceyi eleştiri 

süzgecinden geçirmiştir. Mantığa dair eserleri başta olmak üzere Faysalü’t-Tefrika, 

Esâsü’l-Kıyas ve Kânunü’t-Te’vil gibi belirli konulara münhasır teliflerinin arka 

planında da Bâtınîler olduğu sezilmektedir. Zira Bâtınîler mantığın karşısına talim 

öğretisini koymaktadırlar. Gazâlî, mantığın kuralları işletildiğinde masum imamdan 

öğrenme şeklinde tezahür eden talime gerek olmadığını belirtmek için daima mantığı 

meşrulaştırmaya çabalamıştır. Diğer taraftan Bâtınîlerin nasları te’vilde kuralsız hareket 



 

404 

 

ederek aşırı te’villere gittikleri bilinmektedir. Gazâlî, esas olarak te’vile karşı 

çıkmamakla beraber bunun belirli bir kurala tabi olması için Kânunü’t-Te’vil’i kaleme 

almıştır. Faysalü’t-Tefrika’nın hedefinde ise her ne kadar Müslümanların birbirlerini 

tekfirde aşırı gitmelerini önlemek için tekfirin şartlarını belirlemek olsa da diğer taraftan 

Bâtınîleri tekfir ettiği meselelerin argümanlarını sunmaktadır.  

Bâtınîlik kavramı, hangi fırkaya mensup olursa olsun gerek itikadi konularda 

gerekse dinin tasavvufî yorumunda aşırı görüşleriyle ön plana çıkan grupların ortak adı 

olmasına rağmen İslam mezhepler tarihi terminolojisinde özellikle Sünnî gruplarda 

İsmâiliyye fırkasına tekabül etmektedir. Gazâlî’den önce ve Gazâlî’den sonra Bâtınîlere 

karşı farklı mezhep mensupları tarafından reddiye türü eserler kaleme alınmıştır. Bu 

eserlerin genel muhtevası, Bâtınîler hakkında objektif ve nesnel bilgi vermekten ziyade 

bu fırkanın her yönüyle sapkın ve İslam dışı bir akım olduğunun ispat edilmesi olmuştur. 

Ayrıca bu eserlerde farklı grup ve isimleri olan İsmâilîler, aşağılanmak amacıyla 

“Bâtınîler” şeklinde tek bir mezhebin farklı formları olarak gösterilmeye çalışılmıştır. 

Diğer taraftan modern dönemde İsmâilî külliyatını ortaya çıkarmada büyük hizmetleri 

geçen çağdaş İsmâilî taraftarı entelektüeller de İsmâilîler/Bâtınîler hakkında muhalifleri 

tarafından yazılanları savunma ve tepki refleksi ile birer efsaneden ibaret saymışlardır. 

Her iki tutum da İsmâilî düşüncenin net bir şekilde ortaya konması ve onların İslam 

kültürüne fikrî katkılarının ortaya çıkarılmasının önünü tıkayan aşırılıklardır.  

İsmâilî düşünce, Cafer es-Sadık’ın ölümünden sonra imamet makamına kimin 

geçeceği meselesinde ana akım olan Şiî-İsnâaşeriyyeden ayrılmış, tarih içerisinde 

birçok farklı gruba bölünerek gerek siyasi gerek kültürel alanda Müslüman tarihinde 

kendisinden söz ettirmeyi başarmıştır. Bu araştırma verilerinden hareketle objektif bir 

değerlendirme yapılacak olursa İsmâilîlerin farklı mezhepsel formlarının tek bir çatı 



 

405 

 

altında birleştirilip İslam dışı sayılarak mahkûm edilmeleri adil bir yargılama değildir. 

Bağımsız bir Şiî cemaat olarak 148/765 tarihinde Cafer es-Sadık’ın halefinin kim 

olacağı tartışmasıyla tarih sahnesine çıkan ilk İsmâilîler (Halis İsmâilîler) bugün 

varlıklarına devan eden Davudîler, Süleymânîler ve Ağa Han İsmâilîleri tarihi süreçte 

farklı gruplara bölünmüşlerdir. Bu gruplar her ne kadar bazı İsmâilî doktrinde birleşmiş 

olsalar da gerek siyasi gerek fikrî açıdan birbirlerinden ayrı değerlendirilmeleri gereken 

fırkalardır. Özellikle bunların İslam dairesinin dışında tutulup tutulmamaları, hangi 

fikirlerinin İslam itikadı açısından sakıncalı olduğunun tespiti için her bir fırkanın kendi 

dinî edebiyatına objektif bir şekilde bakmak gerekmektedir.  

İster siyasi ister fikrî olarak incelensin, İsmâilîlerin karmaşık bir tarihleri vardır. 

Orta Çağ’ın siyasi ve kültürel çalkantılarının baş döndürücü atmosferinde farklı 

fırkalara bölünmelerine rağmen İslam âleminin değişik coğrafyasında devlet kurmayı 

başaran İsmâilîler, İslam kültürünün siyasi ve kültürel tarihine damga vurmuşlardır. 

Onlar siyasi arenada muhalifleri olan Sünnî Selçuklu Devleti ve Abbâsî Halifeliğine dinî 

ve siyasi muhalefin düşünce yapısının mimarı olmuşlardır. Sünnî İslam anlayışına karşı 

ortaya koydukları alternatif doktrin, Sünnî âlimlerin her ne kadar çok tepkisine maruz 

kalmış olsa da Sünnî geleneğin farklı alternatif kurumlar ve yöntemler geliştirmesini de 

tetiklemiştir. Nizamiye Medreseleri bu tepkinin bir eseri olduğu gibi Sünnî tasavvuf 

anlayışının Gazâlî eliyle tekrar inşa edilmesi de İsmâilî gnostik kültüre olan reaksiyonun 

tezahürlerinden biridir. 

İslam ilahiyatının bütün alanlarında gerek üslup gerek mahiyet itibariyle farklı bir 

epistemoloji ve inanç inşa eden İsmâilî düşünce, felsefi bir üslup ve gnostik/bâtınî 

mahiyet arz eder. İslam kültür tarihinde gerek felsefi gerekse dinî açıdan farklı bir 

epistemoloji ve paradigma oluşturan yine ortaya koydukları bâtınî karakterli pek çok 



 

406 

 

unsuru din anlayışlarına adapte eden İsmâilî düşüncenin daha çok çevre kültürlerdeki 

gnostik ve hermetik kültürün etkisi ve Yeni Eflâtunculuğun felsefesi üzerine inşa 

edildiği söylenebilir. Antik Yunan felsefesinden Yahudiliğe, Hıristiyanlıktan 

Hermetizme farklı din anlayışlarından etkilenerek senkretik bir yapı tesis eden 

İsmâilîlerin dinî düşüncelerinde düalist bir yapı hakimdir. Bu düalist yapı, uluhiyet 

anlayışından yaratılış teorisine, ruhânî âlem-cismani âlem ilişkisinden nübüvvet-imamet 

ilişkisine ve dinin anlaşılması hususunda zahir-bâtın ayrımından insanın ruh-beden 

ilişkisine varıncaya kadar bütün kozmoloji, ontoloji ve epistemolojiye hâkimdir.  

Tanrı anlayışlarında son derece tenzihçi bir yaklaşım ortaya koyan İsmâilîlik, 

Yeni Eflatunculukta görülen salt aşkın tanrı fikrinin kendine özgü İslami formunu 

geliştirmiştir. Diğer taraftan dinî düşüncenin de felsefenin de en önemli tartışma 

konularından olan kozmoloji hususunda yine Yeni Eflâtuncu “sudûr nazariyesinden” 

etkilendikleri görülen İsmâilîlerin bu nazariyeyi kendi tenzih düşüncelerine uydurarak 

“ibda’ nazariyesi” geliştirdikleri görülür. İsmâilî kozmolojide ilk yaratılan “Akl-ı 

Evvel” ve “Nefs-i Küllî” gibi semâvi ruhî varlıklara Allah’ın bütün sıfatları 

atfedilmektedir. Onların Allah’ın dışında birtakım kudsî/ulvî varlıklara uluhiyetin 

sıfatlarını atfetmeleri Kur’an’ın tevhid ilkesiyle bağdaşmayan bir tutumdur.   

İsmâilîler nübüvvetin ispatı hususunda birçok akli ve naklî delil ortaya 

koymuşlardır. Nübüvvetin gerekliliği meselesinde ısrarlı davranmalarının temel hedefi 

nübüvvet ve imamet makamı arasında kurguladıkları sıkı ilişki ile ilgilidir. Zira bâtınî 

te’vilin temel dinamiği zahir-bâtın ayrımının temellendirilmesidir. Bu zahir-bâtın 

epistemolojisinin zahirini yüklenen “nâtık” ismi verdikleri peygamberdir. Dinî 

düşüncelerinin temeli olan düalist sistemin bu alemdeki iki unsuru “nâtık” ve “sâmit” 



 

407 

 

dedikleri nebî ve imamdır. İsmâilîler nübüvveti imametin ispatının bir dayanağı gibi 

kullanmışladır.  

Ahiret, cennet-cehennem, sevap-azap gibi kıyamet ve sonrasındaki olayları 

tamamen sembolik olarak değerlendiren İsmâilîler, ahiret inançlarını da gnostik 

doktrinlere paralel inşa etmişlerdir. Kıyamet hadisesi bağlamında zaman zaman bazı 

İsmâilî düşünürlerde şeriatın neshi gündeme gelmişse de bu iddia sabit ve devamlılık 

arz eden bir yorum olmaktan ziya de lokal olarak benimsenmiştir. İsmâilîlerin ahiret 

hususundaki te’villerini de Arap dili kaideleri ve Kur’an’ın öğretisi göz önüne alındığına 

makul bir zemine oturmak mümkün olmadığı gibi bunun İslam’ın ahiret öğretisiyle de 

pek bağdaşır bir tarafı yoktur.  

İmamet meselesi, İsmâilî düşünürlerin bütün eserlerinde ısrarla vurguladıkları, 

dinin temel rüknü olarak görülen önemli bir müessesedir. İnsanın kurtuluşunu mutlak 

olarak bâtınî bilgiyi elde etmeye bağlayan İsmâilîler, bu bilginin yegâne kaynağını nasla 

tayin edilen, ehlibeyte mensup imamın tekeline vermektedirler. Onların imamet 

teorileri, aynı nübüvvet gibi ilahi kaynaklı, masum ve hem siyasi hem de dinî otoritenin 

mutlak hakimiyetini öngören bir zihniyeti ifade eder. Bu anlayış, İsmâilîlerin dinî 

düşüncelerinin tamamen ilahi/nas kaynaklı bir epistemoloji üzerine inşa edildiğini ve 

imamlar eliyle devam eden bir yöntem olduğunu ortaya koymaktadır. İnsanlar da beşerî 

kurtuluşu bu ilahi kaynaklı ilmi talim etmekle elde edebilirler; bunun talim merkezi de 

imamlardan başkası olamaz.  

Dinin bilgi kaynakları olan nasları yorumlama yöntemlerinden biri olan irfan 

epistemolojisinin en geniş formu kuşkusuz İsmâilî te’vil anlayışında yer almaktadır. 

İsmâilî teolojinin düalist anlayışı, en fazla nasların zahir-bâtın şeklinde anlaşılması 



 

408 

 

temeline dayanan te’vil müessesesinde kendini göstermiştir. İsmâilî te’vil, nasları 

“mesel-memsül” veya “zahir-bâtın” şeklinde çift kutuplu bir anlayış üzerine bina 

etmiştir. Buna göre bütün nasların bir zahiri olduğu gibi mutlaka bâtını da vardır ve asıl 

olan da bu bâtındır. İsmâilîler te’vil doktrinlerini temellendirmek için akli ve naklî 

birçok delil öne sürerek bu anlayışı meşrulaştırma çabası gütmüşlerdir. İsmâilî metinler 

incelendiğinde onların ortaya koydukları irfan epistemolojisinin nasların literal anlamını 

önceleyen beyan epistemolojisinin önüne geçtiği fark edilmektedir. Ayrıca İsmâilî 

te’vil, Şiî-Fâtımî siyaset ideolojisini desteklemek, İsmâilî davet organizasyonunu ve bu 

organizasyonun örgütsel yapısındaki figürleri meşrulaştırmak, en nihayetinde imamet 

müessesesine hizmet etmek gibi nihai bir gayesi vardır. İsmâilîler, bâtınî te’vilde aşırı 

gittikleri gibi bu yöntemi imamların tekeline vermekle irfânî bilgi aristokrasisi 

kurmuşlardır.  

Diğer taraftan Nizârîlarin talim fikirlerini özenle savunan Ali b. Velîd, bütün 

hakikati imamların tekeline vermekle akli düşüncenin önüne ciddi bir barikat kurarken 

her nedense Kur’an’da peygamberlerin ismetine halel getirecek tarzda bazı hatalarını, 

mucizeleri ve peygamber kıssalarını içeren ayetleri makulleştişmek adına tevillerde 

bulunarak çiddi bir çelişkiye düşmüştür.  

Gazâlî, İsmâilîleri eserlerinde daima “Bâtınîler” veya “Talimiyye” sıfatlarıyla 

anmış, onların dinî anlayışlarını ve yorum yöntemlerini de İslam dışı görerek İsmâilîleri 

tekfir ettiği gibi onların hedeflerinin İslam’ı yıkmak olduğunu belirtmiştir. Gazâlî, 

Bâtınîlerin dini anlamadaki te’vil öğretilerini ve neredeyse peygambere eşitledikleri 

imamet anlayışlarını insanların nebevi kaynağa kayıtsız kalmalarına ve nebevi 

otoritenin sarsılmasına sebebiyet vermekle suçlamıştır. Gazâlî, Bâtınîlerle filozofları 

dini anlama meselesinde aynı perspektifin iki farklı müntesibi olarak görmüştür. Bu 



 

409 

 

sebeple daima Bâtınîleri filozoflardan fikren beslenmekle itham ederek filozoflar 

hakkında verdiği fetvaların aynısını Bâtınîler hakkında da vermiştir. Gazâlî’nin dini 

tecdit davasının imha ve iptal vechelerinde filozoflar ve Bâtınîler yer almış olsa da asıl 

hedef Bâtınîler olmuştur. Onların gerek fikrî gerekse siyasi açıdan dönemin Sünnî 

ideolojisine verdikleri zarar filozoflardan daha fazladır. Ayrıca siyasi otorite de 

Gazâlî’ye bu ideolojiyi yok etme vazifesi vermiştir.  

Gazâlî Bâtınîlere karşı kaleme aldığı reddiyelerinde her ne kadar asıl hedef olarak 

kendi döneminin Hasan Sabbah yönetimindeki Nizârî İsmâilîlerinin talim doktrinini ve 

masum imam siyasetini hedef almış olsa da Bâtınîlerin/İsmâilîlerin ulûhiyet, nübüvvet, 

ahiret ve te’vil anlayışlarını da eleştirmiştir. Bâtınîleri iki Tanrıya inanmakla suçlayan 

Gazâlî’nin bu iddiasının, İsmâilî kaynaklara dikkatli bir şekilde bakıldığında isabetli 

olmadığı gözlenmektedir. Yine Bâtınî kozmolojiyi filozofların sudûr nazariyesinin 

aynısı olarak görmesinde de bazı çelişkiler bulunmaktadır. Her ne kadar Bâtınîlerin 

uluhiyet düşüncelerinde mutlak tevhit izlenimi yerine şirki andıran unsurlar olsa da 

Allah’ı inkâr etme gayesi güttüklerini söylemek anlamlı gözükmemektedir. Yaratılış 

teorileri sudûr nazariyesinin sonucu olan âlemin ezeliliği düşüncesini intaç etmekle 

beraber ibda’ nazariyesinin kurgusu sudûrdan farklıdır. Kaldı ki sudûr da bir yaratma 

süreci içermektedir. 

Gazâlî’nin Bâtınîlerin nübüvvet teorilerini eleştirirken filozoflarla Bâtınîleri 

benzer nübüvvet fikrinde birleştirmeye çalıştığı gözlemlenir. Buna göre İslami anlayışta 

mutlak Allah’ın kudreti ve seçimiyle belirlenen peygamberlik makamı filozoflar ve 

Bâtınîlere göre kesbi bir makamdır. Bâtınîleri ahiret anlayışlarında da filozoflarla 

paralel hareket etmekle itham eden Gazâlî, ahiret ahvaline dair olayları tamamen 



 

410 

 

sembolik olarak görmeleri ve bedenî haşri inkâr etmeleri sebebiyle onların küfre 

düştüklerini iddia eder. 

Gazâlî’nin Bâtınîleri eleştiri konusu ettiği yaratılış teorisi, nübüvvetin psikolojik 

yapısı ve ahiret ahvaline dair hadiselerde ortaya koydukları te’villerin benzer formları 

kendi eserlerinde de yer almaktadır. Gazâlî, her ne kadar herhangi bir kudsî semâvî 

varlığa Allah’ın sıfatlarını atfetmese de bazı eserlerinde Bâtınîlerin “ibda’” nazariyesi 

ve Akl-ı Evvel, Nefs-i Küllî gibi ruhani varlık mertebelerinden bahsetmektedir. 

Gazâlî’nin eserlerinde Bâtınîlerin ahiret hayatında ceza ve mükâfatın ruhi olacağını 

temellendirdikleri bâtınî te’viller neredeyse aynıyla bulunmaktadır. Fakat Gazâlî’nin 

Bâtınîlerden ayrıldığı en önemli nokta cismani haşrin varlığı ve bedeni mükâfatın 

olacağı yönündeki ısrarıdır.  

Gazâlî’nin Bâtınîlerin imamet teorilerini ve masum imam makamını hedef 

almasındaki asıl hedefi, imamet makamına karşı nübüvvet makamını otoriteleştirme 

isteğidir. Talim doktrini yerine ise aklın istidlaliyle elde edilen nesnel bilgiyi hâkim 

kılma fikri yatmaktadır. Aklın mantık formlarını kullanarak ortaya koyacağı nesnel 

bilginin de Kur’an kaynaklı olduğunu belirten Gazâlî, masum imamdan alınacak 

denetime kapalı bilgi yerine Kur’an’da şifreleri verilen mantıki bilgiyi esas almayı 

hedeflemiştir. Diğer yandan zamanın meşru halifesinin kim olacağı tartışmasında Gazâlî 

siyasi davranarak Sünnî Abbasî hilafetini meşrulaştırma çabası güttüğü söylenebilir.  

Gazâlî’nin Bâtınîlerde hedef aldığı temel hususlardan biri de bâtınî te’vildir. 

Gazâlî Bâtınîleri te’vil konusunda aşırıya gitmekle suçlar ve kuralsız davranarak nassın 

zahirini bertaraf ettiklerini iddia eder. Dinin bilgi katmanlarının farklı olabileceğini 

kabul eden Gazâlî, prensip olarak te’vile karşı olmasa da dinin zahirinin bütün herkesi 



 

411 

 

bağlaması gerektiği ve te’vilin bir seçkinci zümre oluşturarak onları zahirî 

yükümlülüklere karşı kayıtsızlaştırmasına karşı çıkar. Her ne kadar Bâtınîlerin dinin 

zahirini iptal ettikleri yönündeki iddia tartışmalı olsa da onların ısrarlı ve abartılı te’vil 

vurgusu bâtını zahirin önüne geçirmektedir. Gazâlî hem bâtının zahir önüne 

geçirilmesine karşıdır hem de te’vilde kuralsızlığın önüne geçmeye çalışmaktadır. Ona 

göre beyan epistemolojisi öncelenmelidir, irfanî bilgi ise sınırlı olmalı ve uluorta 

yayılmamalıdır.  

Gazâlî’nin eserlerindeki Bâtınî eleştirisine Gazâlî’den yaklaşık bir asır sonra 

Yemem Tayyibî İsmâilîlerinden Ali b. Velîd şiddetli bir mukabelede bulunmuştur. Son 

derece sert ve Gazâlî’den daha tahkirkâr bir üslup kullanan Ali b. Velîd, Gazâlî’nin 

bütün iddialarını Fedâihu’l-Bâtıniyye’nin metnini esas alarak cevaplandırmıştır. 

Gazâlî’yi daima lanetle anan Ali b. Velîd, eserinde bir Müslüman âlimin üslubuna 

uymayan ifadelerle kendi mezhebine olan taassubunu ortaya koyduğu kadar 

muhaliflerine olan kinini de Gazâlî üzerinden izhar etmiştir.  

Gazâlî’nin iddialarına akli ve naklî deliller öne sürerek karşı çıkan Ali b. Velîd, 

İsmâilî doktrinden asla taviz vermemiş, Gazâlî’nin kendilerine yönelttiği suçlamaları 

aynıyla Gazâlî’nin şahsında Sünnîlere yöneltmiştir. Ali b. Velîd, Gazâlî’nin kendileri 

hakkında “İki ilaha inanıyorlar.” şeklindeki iddiasının tamanen bir iftira olduğunu 

belirtmiştir. Diğer yandan Gazâlî’nin inançlarının peygamberin getirdiği bir inanç 

sistemi olmadığı yönündeki eleştirisinin tutarsızlığını ortaya koymaya çalışmıştır. 

Te’vil konusundaki eleştirilerine de Gazâlî’nin yaptığı te’villeri eserlerini referans 

göstererek cevaplamak suretiyle Gazâlî’nin de te’vil konusunda anyı anlayışa sahip 

olduğunu iddia ederek Bâtınîlere yaptığı eleştirilerde çifte sıtandartlı davrandığını 

belitmiştir.  



 

412 

 

Ali b. Velîd, Gazâlî’nin eleştiri konusu yaptığı hususların “İsmâilîlik” olarak 

isimlendirdiği mezheplerinde ya bulunmadığını ya da makul bir izahının olduğunu iddia 

ederek İsmâilîler içinden çıkan bazı gulât akımların kendilerini temsil etmediğini 

belirtir. Bu sebeple bu gulâtın işlediği şenaatlerden kendilerinin sorumlu tutulmasını 

asla kabul etmez. Şeriatın zahirini inkâr etmek gibi Gazâlî’nin şiddetle saldırdığı 

hususların İsmâilî düşüncede asla yerinin olmadığını belirten Ali b. Velîd, bu zihniyete 

sahip olanların varlığını inkâr etmez. Kendisinin de “gulât” olarak zikrettiği grupların 

İsmâilî düşünceyi temsil etmediğini açık bir şekilde belirterek onları tekfir etme 

hususunda Gazâlî ile müşterek olduklarını açıkça beyan eder.  

Klasik Fatımî İsmâilîliğinin devamı mahiyetindeki fikirleri savunan Ali b. Velîd, 

itikâdî hususlara konu olacak tevhit, nübüvvet ve ahiret ile ilgili meselelerde Gazâlî’nin 

ithamlarını cevaplarken haklı olduğu durumlar olduğu gibi bazı durumlarda en azından 

tarihi gerçekleri örtbas ettiği aşikardır. Zira Gazâlî’den önce yazıldığı belli olan Bâtınî 

reddiyesi eserlerde İbn Rizâm, Bâkıllânî ve Bağdâdî’nin söyledikleriyle Gazâlî’nin 

söyledikleri büyük oranda örtüşmektedir. Diğer yandan imamet meselelerinde 

Gazâlî’nin “tayin” doktrini de Ali b. Velîd’in “nas” iddiası da her ne kadar belirli 

temellere dayanmış olsalar da netice de siyasi çekişmenin teolojik yansımalarıdır. Te’vil 

meselesinde ise Gazâlî’nin te’vili belirli bir konseptte kabul etmesi daha tutarlı bir 

davranıştır. Öte yandan Ali b. Velîd ve İsmâilî düşünürlerin sonucu her halükârda 

imamet ve İsmâilî davet organizasyonuna çıkan kuralsız ezoterik yorumlama 

ameliyesinin ise objektif bir savunusu mümkün değildir. Ancak Ali b. Velîd’in de 

zaman zaman dile getirdiği gibi Gazâlî’nin gerek tevhidin temel ilkeleri olan uluhiyet, 

nübüvvet ve ahiret hususlarında gerek te’vil hususunda İsmâilîlere yönelttiği 



 

413 

 

eleştirilerin en azıdan bir kısmını eserlerinde muhafaza etmiş olması bu kavganın son 

tahlilde siyasi bir hedefe müncer olan polemik olduğunun işeretini vermektedir.  

Gerek Gazâlî’nin Bâtınîlere karşı eleştirisinde gerek Ali b. Velîd’in Gazâlî 

eleştirisinde dönenin siyasi kutuplaşmasının teolojik yansımaları etkisini fazlasıyla 

göstermektedir. Özellikle imamet meselesinde Gazâli de fakto Sünnî hilefeti 

meşrulaştıcak enstrümanlar ortaya koymaya çalıştığı gibi Ali b. Velîd özelinde 

İsmâilîler kendi imamet teorilerini farklı bir yöntemle (nas) delillendirmenin uğraşını 

vermişlerdir. Gazâlî bir taraftan bütün teolojilerinin son durağı imamete varan İsmâilî 

inanç sisteminim meşruiyetininin İslamî olmadığını ortaya koymaya çalışarak onların 

siyasi edeoljilerinin de yasal olmadığını savunmuş diğer taraftan ise Sünnî yönetici ve 

halifelerin yasallığını dinen meşrulaştırmaya çaba harcamıştır. İsmâilîler de kendi siyasi 

anlayışlarını birtakım argümanlarla dinileştirerek Sünnî siyasetin karşısına farklı bir 

siyaset ve teokoji ikame etmeye çalışmıştır.  

Son olarak, Bâtınîlerin/İsmâilîlerin dinî yapılarında elbette İslamın tevhit anlayışı 

açısından sorunlu yerler vardır. Ancak onların bütün dinî doktrinlerini ve bütün ilmî 

şahsiyetlerini topyekûn mahkûm etmek yerine inanç ilkelerindeki sorunlu yerler ortaya 

konarak İslam kültürüne yaptıkları katkılar değerlendirilmeye alınsa hem Müslüman 

toplumun mezhepsel ve siyasi kutuplaşmasının önü alınacak hem de her geçen gün 

Müslümanların örsenelen ilmî zihniyetleri gelişme katedecektir.   

 

ÖZET 

 



 

414 

 

İslam mezhepler tarihinde “Bâtınîler” olarak bilinen İsmâiliyye fırkası, gerek 

ortaya koyduğu din ve siyaset anlayışı gerek muhalifleri tarafından yöneltilen tepkiler 

sebebiyle İslam medeniyetinin en çok tartışılan fırkalarından biri olmuştur. İsmâiliyye 

en çok tepkiyi Sünnî düşünceden almıştır. Ortaya çıktıkları II./VIII. yüzyıldan yaklaşık 

bir buçuk asır sonra muhalifleri tarafından şiddetle eleştirilmeye başlanan İsmâilîler, 

neredeyse bütün muhalifleri tarafından İslam dairesinin dışında tutulmuşlardır. Siyasi 

ve kültürel arenada Sünnî düşünceye sistemli bir eleştiri ve alternatif üretmeyi başaran 

İsmâilî doktrin, devrin Sünnî Abbasî halifeliğini ve egemen Selçuklu Devletini 

sarsmıştır. Selçuklular siyasi ve askerî açıdan üstesinden gelemedikleri bu oluşumun 

önünü kesmek için ulemânın desteğine başvurmuştur.  

Gazâlî, İslam dünyasının yozlaşarak asli mecrasından saptığını, dinî değerlerin 

yıpratıldığını düşünerek mücedditlik misyonu üstlenmiştir. Bu misyonu imha ve ihya 

hareketine dönüştüren Gazâlî’nin imha etmeyi düşündüğü düşünce ve kurum felsefeden 

beslenen Bâtınîlik/İsmâilîliktir. Gazâlî, İslam dünyasını sarsan İsmâilî düşünceyi imha 

için çeşitli eserler yazmıştır. Bunlarda “Bâtınîler” veya “Talimiyye” adını koyduğu 

İsmâilî düşüncenin teolojik yapısını ciddi bir sorgulamadan geçirmiştir. İsmâilîlerin 

bütün doktrinlerini eleştiren Gazâlî, onları İslam dairesinin dışına atarak tekfir etmiş ve 

siyasi otoriteye onların köklerini kazıması için fetvalar vermiştir. Gazâlî Yeni Eflâtuncu 

fikirleri İslam düşüncesine dâhil ederek İslam’ı baltalamakla suçladığı filozoflarla 

İsmâilîleri aynı düşüncenin taraftarı olarak görmüş her iki zümrenin de dinin temel 

otoritesini zaafa uğrattığını iddia etmiştir.  

Ulûhiyet, nübüvvet ve ahiret hususunda İsmâilî teolojinin İslamî olamayacağını 

savunan Gazâlî, İsmâilîlerin açıklarını ortaya koymaya çalışmıştır. İsmâilî düşüncenin 

Yeni Eflâtuncu nazariye, Yahudi gnostisizmi ve Orta Doğuda’ki eski hermetik 



 

415 

 

düşünceden etkilenerek oluşturduğu dinî doktrinin klasik İslami düşünceyle örtüşen bir 

tarafı yoktur. Gazâlî, her ne kadar bazı hususlarda İsmâilî düşünceye benzer görüşleri 

kendisi de kullanmışsa da İsmâilîlere hiçbir zaman haklılık payı vermemiştir.  

Gazâlî’nin Bâtınîlere/İsmâilîlere yönelttiği en önemli eleştirilerden biri imamet 

diğeri ise bâtınî te’vil anlayışıdır. Gazâlî, imamet eleştirisi ile İsmâilîlerin nübüvvete 

denklendikleri masum imamet makamına karşı masum nübüvvet kurumunu dinin 

yegâne referans kaynağı olarak tahkim etmeye çalışmıştır. İsmâilîlerin imamların 

tekeline verdikleri aşırı bâtınî te’vili de belirli kural ve yöntemler çerçevesinde 

kısıtlayan Gazâlî, te’vil ile oluşturulan irfan epistemolojisini dinin zahirini örselemeden 

ve zahirin önüne geçmeyecek bir konumda tashih etmeye çalışmıştır.  

Gazâlî’nin Bâtınîleri eleştirdiği Fedâihu’l-Bâtıniyye eserine, yaklaşık bir asır 

sonra Yemenli Tayyibî-İsmâilî dâîlerinden Ali b. Velîd sert bir üslupla karşılık vermiş, 

onun iddialarını reddetmiş ve Gazâlî’nin ithamlarını aynısıyla kendisine yöneltmiştir. 

Ali b. Velîd, akli ve naklî deliler sunsa da çoğu zaman polemik tarzı mukabeleleriyle 

mezhep ve siyasi taassubuyla hareket ederek çelişkiye düşmüştür.  



 

416 

 

ABSTRACT 

 

Ismailiyya, known as the Bâtınîs/Batiniyya in the history of Islamic denomination 

has been one of the most influential sects of Islamic civilization both because of their 

conception of politics and religion, and because of the reactions directed by its 

opponents. Ismailiyya received the most prominent reaction from Sunni thought. 

Ismailies emerged in the second/eighth century and began to be strongly criticized after 

a half century. They were excluded from the Islamic circles by almost all their 

dissidents. Ismaili doctrine, which succeeded in producing a systematic critique and 

alternative to Sunni thought in the political cultural arena, shook Sunni-Abbasid 

Caliphate and Seljuk State. The Seljuks consulted to the support of the scholars to 

prevent this formation which they could not overcome militarily and politically. 

Al-Gazâlî undertook the mission of mujtahid thinking and claiming the Islamic 

World had been deviated from its main course and religious values were worn down. 

Al-Gazâlî transformed this mission into a movement of annihilation and enliven and 

planned to destroy the idea and institution of Batiniyya/Ismailiyya that nourished from 

philosophy. Al-Gazâlî wrote various books and booklets for the destruction of the 

Ismailia thought that shook the Islamic world. He seriously criticized the theological 

structure of Ismaili thought which he called “Bâtınîyya” or “Talimiyya”. Al-Gazâlî 

criticized all the doctrines of the Ismailies and declared them as an infidels. 

Additionally, he has given to fatwa to the political authority to root out them.  Al- Gazâlî 

considered Ismailia as a supporter of the philosophers who were blamed for the 

incorporating new-Platonic ideas and wrecked the Islamic thought and he claimed that 

both sects had weakened the basic authority of the religion. 



 

417 

 

Al-Gazâlî argued that Ismailia theology could not be Islamic in terms of divinity, 

prophethood, and the hereafter and he tried to reveal the deficits of the Ismailiyya. It is 

clear that the religious Ismailia doctrine consists of being influenced new-Platonist 

theory, Jewish Gnosticism and old hermetic thoughts in the Middle East. This doctrine 

has nothing in common with classical Islamic thought. Although Al-Gazâlî used the 

similar expressions with Ismaili thought on some issues, he never gave righteousness to 

Ismailies. 

Al-Gazâlî directed two important criticisms to Ismailies/Batıniyya: one of them is 

imamete (imamet) other is the conception of batıniyya ta’wil. Al-Gazâlî tried to fortify 

innocent prophethood as a unique recource of the religion with the imamate criticism, 

against the innocent imamate where Ismailies equated to prophethood. Al-Gazâlî 

restricted the extreme batıniyya ta’wil that given to monopoly of imams by Ismailies, 

with the framework of certain rules and methods. Also, he tried to revision wisdom 

epistemology with created by ta’wil without giving harm to the nature of religion and 

in a place behind the surface of the religion. 

One of the Yemenite Tayyibî-Dâî-Ismailia Ali b. Velid harshly responded to al-

Gazâlî’s book Fazâiha’l-Bâtıniyya which criticized Batiniyya about a century later. He 

denied al-Gazâlî’s allegations and directed the accusations to him in the same way. Ali 

b. Velîd acted in contradiction as he acted on sectarian bigotry like Al-Gazâlî, even 

though he presented rational and religious proofs. 

 

KAYNAKÇA 

 



 

418 

 

Abdullah İnân, Muhammed, Devletü’l-İslam fi Endülüs, Kahire: Mektebetü’l-Hancî, 

1990. 

Abîd, Seyyid Abîd Ali, “Şiîlerin Siyasi Teorisi”, İslam Düşünce Tarihi, haz, Mian M. 

Şerif, İstanbul: İnsan Yayınları, 2014, (ss. 914-928). 

Acar, Abdurrahman, “İmam Gazâlî’nin Bağdat’ı Terk Etmesinde Siyasi Faktörlerin 

Rolüne Dair Bazı Düşünceler”, İslamî Araştırmalar Dergisi, C. XIII, S. 3-4, 2000, 

(ss. 494-5049). 

Adalıoğlu, Hasan Hüseyin, “Siyâsetnâme”, DİA, C. XXXVII, (ss. 304-306) 

Algar, Hamid, “Feyz-i Kâşânî”, DİA, C. XII, (ss. 520-522). 

Ali b. Ebû’l-İz, Şerhu’l-Akidetü’t-Tahâviyye, Beyrut, el-Mektebetü’l-İslamî, 1984. 

Ali b. Hanzala, Kitabü Sımtu’l-Hakâik fi Akâidi’l-İsmâilîyye, thk, Abbas el-Azâvî, 

Dımaşk: el-Ma’hedü’l-Fıransî, 1953. 

Ali b. Velîd, İbn Cafer, ez-Zehîra fi’l-Hakîka, thk, Muhammed el-A’zamî, Beyrut: 

Dâru’s-Sekâfe, 1971. 

 ……, Dâmiğu’l-Bâtıl ve Hatfü’l-Münâdıl, thk, Mustafa Galib, Beyrut: Müessesetü 

İzzeddin, 1982 a. 

……, Kitabü Tâcü’l-Akâid ve Ma’rifetü’l-Fevâid, thk, Arif Tamir, Beyrut: Müessesetü 

İzzüddin, 1982 b. 

Ali Hasan, Hasan, el-Hazâratü’l-İslamiyyetü fi’l-Mağrib ve’l-Endülüs Asru’l-Murâbıtîn 

ve’l-Müvahhidîn, Mısır: Mektebetü’l-Hanâicî, 1980. 

Ali el-Kârî, Ebü’l-Hasen Nureddin, el-Esrâru’l-Merfû’a fi’l-Ahbâri’l-Mevzû’a, thk, 

Muhammd es-Sabbâğ, Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1971. 

……, Şerhu’l-Fıkhi’l-Ekber, thk, Mervan Muhammed eş-Şa’âr, Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 

1997. 



 

419 

 

……, Şerhu’ş-Şifâ, Beyrut: Dâru’l-Kütibi’l-İlmiyye, 2001. 

Alimoğlu, Amannisa, “Şia Tefsiri ve Aşırı Bâtınî Yorum: Cafer b. Mansur Kitabü’l-

Keşf Örneği”, Bingöl Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2014. 

Apaydın, Hasan, “Abdulcelil el-Kazvinî’nin “en-Nakz” Adlı Eseri ve Şiiler Hakkındaki 

Bilgiler”, Turkish Jaurnal of Shiite Studies: Şiilik Araştırmaları, C. I, S.1, 2019, 

(ss. 49-75). 

Arayancan, Ayşe Atıcı, “Nizârî İsmâilî Teşkilatını Destek Veren Selçuklu Devlet 

Adamlaerı”, I. Uluslararası Selçuklu Senpozyumu Selçuklu Siyasi Tarihi 

(Bildiriler), Kayseri: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 2014, (ss. 133-143). 

 ……, Haşhaşiler Efsaneler ve Gerçekler, İstanbul: Yeditepe Yayınevi, 2018. 

Arıkan, Âdem, Büyük Selçuklular Döneminde Şîa, Yayımlanmamış Doktora Tezi, 

İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2010. 

el-A’sam, Abdülemir, el-Mülhak Tercümetü’l-Gazâlî fî Tabakâti’l-Aliyye li’l-Vâsıtî, 

Beyrut: 1980. 

el-A’sem, Abdü’l-Emîr,  el-Feylesûfu’l-Gazzâlî, Kahire: Dâru Gabâ, 1998. 

Aslan, Ali, Bâkıllânî’nin Keşfü Esrâri’l-Bâtınîyye Adlı Eserinin Tahkik ve Tahlili, 

Yayımlanmamış Doktora Tezi, İstanbul: İstanbul Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü, 2018. 

Ateş, Ahmet, Kastamonu Genel Kitaplığında Bulunan Bazı Mühim Arapça ve Farsça 

Yazmalar, Oriens, S. V/1, 1952, (ss. 28-46). 

 

……, “Gazâlî’nin “Bâtınîler’in Belini Kıran Delilleri” Kitabu Kavâsım Al-Bâtıniyye”, 

AÜİFD, 1954, C. III, S. 1-2, (ss. 23-54). 



 

420 

 

Avcu, Ali, “Erken Dönem İsmâilîliğinde Şeriatın Neshi Sorunu Üzerine”, C.Ü. İlahiyat 

Fakültesi Dergisi, C. XIII/2, 2009, (ss. 267-287). 

……, Karmatîler’in Doğuşu ve Gelişim Süreci, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara: 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2009. 

……, Karmatîler: Ortaya Çıkışları, Fikirleri, Edebiyatı ve İslam Düşüncesine 

Katkıları”, Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi, 2010, C. X, S.3, (ss. 199-

246). 

……, “Fâtımî İmamet Anlayışında Değişim Süreci”, C.Ü. İlahiyat Fakültesi Dergisi, 

2011, C. XV, S. 1, (ss. 151-171). 

……, Horasan-Mâverâünnehir’de İsmâilîlik, İstanbul: Marmara Akademi Yayınları, 

2018. 

……, “Bâtınî Din Anlayışının Epistemik Temelleri”, Kur’an’ın Bâtınî ve İşari Yorumu, 

ed. Mustafa Öztürk, İstanbul: Kuramer Yayınları, 2018, (ss. 19-44). 

Avvâ, Adil, Müntehâbâtü İsmâilîyye, Dımaşk: Matba’atü’l-Câmi’atü’s-Suriyye, 1958. 

……, Hakikatü İhvânü’s-Safâ, Dımaşk: el-Ehâlî li’t-Tıbâ’a ve’n-Neşr, 1993. 

Ay, Zahide, Alamut Sonrası Nizarî İsmâilîliği ve Tasavvuf, Yayımlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi, Ankara: Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2005. 

el-Ayderûs, Abdülkâdir, Ta’rîfü’l-Ahyâi bi-Fezâili’l-İhyâ, İthâfü’s-Sâde Beyrut: 

Matbaatü’l-Meymeniyye, 1994. 

Aydın, M. Akif, “İmamet, Fıkıh”, DİA, C. XXII, (ss.203-207). 

Aydınalp, Halil, “Kural Dışı Dini Bir Yönelim Olarak Çağdaş Tekfir İdeolojisini 

Anlamak”, Marmara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, S. 46, 2014, (ss. 5-

36). 



 

421 

 

Aydınlı, Yaşar, “Gazâlî’de Mistik Tecrübe ve Akıl”, Vefatının 900. Yılı Anısına Büyük 

Mütefekkir Gazâlî, Ankara: DİB Yayınları, 2013, (ss. 191-219). 

……, Yaşar, Muhafazakâr ve Modern, Bursa: Emin Yayınları, 2013. 

Aynî, Mehmed Ali, İslam Düşüncesinin Zirvesi Gazâlî, İstanbul: İnsan Yayınları, 2013. 

Azamat, Nihat, “Nasır-ı Husrev”, DİA, C. XXXII, (ss. 395-397). 

el-Bağdâdî, Abdü’l-Kahir,  el-fark beyne’l-Fırak, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmîyye, 

2009. 

Bâkıllânî, Ebû Bekr Muhammed b. Tayyib, Keşfü’l-Esrâr ve Hetkü’l-Estâr, haz, 

İbrahim el- Beyhî, Suudi Arabistan: Câmi’atü Ümmü’l-Kura, 2016. 

Bayraktar, Mehmet, “Gazâlî: Kimdir ve Nedir?”, Vefatını 900. Yılı Anısına Büyük 

Mütefekkir Gazâlî, Ankara: DİB Yayınları, 2013, (ss. 7-159). 

el-Bedevî, Abdülmecid Ebû’l-Futûh el-Bedevî, et-Târîhu’s-Siyâsî ve’l-Fikrî li’l-

Mezhebi’s-Sünnî fi’l-Meşrikı’l-İslamî mine’l-Karni’l-Hâmis el-Hicrî hattâ Sukûtu 

Bağdad, el-Mensura: Dâru’l-Vefâ, 1988. 

Bedevî, Abdurrahman, Müellefâtü’l-Gazâlî, Kuveyt: Vekâletü’l-Matbûât, 1977. 

 ……, Mezâhibü’l-İslamîyyîn, Beyrut: Dâru’l-İlm, 1998. 

Bedir, Murteza, “Mütekaddimîn ve Müteahhirîn”, DİA, C. XXXII, 2006. (ss. 188-188) 

Beyhakî, Ahmed b. Hüseyin, es-Sünenü’l-Kübrâ, thk, Muhammed Abdülkâdir Atâ, 

Beyrut, Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2003. 

el- Beyhî, İbrahim, Keşfü’l-Esrâr ve Hetkü’l-Estâr li Ebî Bekr el-Bâkıllânî Dirase ve 

Tahkik, Suudi Arabistan: Câmi’atü Ümmü’l-Kura, 2016. 

Bîrûnî, Ebü’r-Reyhan Muhammed b. Ahmed, Tahkîku mâli’l-Hind, Beyrut: Âlemü’l-

Kütüb, h.1403. 



 

422 

 

Bosworth, Clifford Edmund, Doğuşundan Günümüze İslam Devletleri, çev, Hande 

Canlı, İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2005. 

Brockekmann, Carl, Geschichte der Arabischen Litteratur Erster SupplementBand, 

(GAL), Leiden: E.J. Brill, 1937. 

……, İslam Ulusları ve Devletleri Tarihi, çev, Neşet Çağatay, Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları, 2002. 

Burslan, Kıvameddin, Irak ve Horasan Selçukluları Tarihi, Ankara: Türk Tarih Kurumu 

Yayımları, 2016. 

el-Bündârî, Kıvâmüddîn Ebû İbrahim, Zübdetü’n-Nüsrâ ve Nuhbetü’l-Usrâ, (Kitabü 

Târihi Devleti Âli Selçuk), Kahire: yy, 1900. 

Büyükkara, Mehmet Ali “İslam Kaynaklı Mezheplerin Ortadoğu’daki Coğrafi Dağılımı 

ve Tahmini nüfusları”, Ortadoğu’nun Geleceği Açısından Şiî-Sünnî İlişkileri 

Sempozyumu, ed, Mesut Okumuş, Cemil Hakyemez, Corum: Çorum Belediyesi 

Kültür Yayınları, 2014, (ss. 209-232). 

el-Câbirî, Muhammed Âbid, et-Türâs ve’l-Hadâse Dirâsât ve Münâkaşât, Beyrut: 

Merkezü Dirâsâti’l-Vahdeti’l-Arabiyye, 1991. 

……, Arap-İslam Aklının Oluşumu, çev, İbrahim Akbaba, İstanbul: Kitabevi, 2001.  

Cafer b. Mansur el-Yemen, Ebü’l-Kasım, Kitabü’l-Keşf, thk, Mustafa Galib, Beyrut: 

Dâru’l-Endülüs, 1984. 

……, Serâir ve Esrâru’n-Nutekâ, thk, Mustafa Galib, Beyrut: Dâru’l-Endülüs, 1990. 

Caferiyân, Resul, eş-Şî’atü fî İran Dirâsetün Târihiyyetün, Arapçaya çev, Ali Haşim el-

Esedî, Meşhed: Mecme’ul-Buhûsi’l-İslamiyye, h. 1420. 



 

423 

 

Corbin, Henry “The İsmâilî Response to The Polemic of Ghazâlî”, İsmâilî Contrubitions 

to İslamic Culture içinde, ed. Seyyid Hosssein Nasr Tahran: İmperial Iranian 

Acedemy of Philosophy, 1977. 

……, İslam Felsefesi Tarihi Başlangıçtan İbni Rüşt’ün Ölümüne, çev, Hüseyin Hatemi, 

İstanbul: İletişim Yayınları, 2015. 

Cüveynî, Ata Melik, Tarih-i Cihangûşâ, çev, Mürsel Öztürk, Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Basımevi, 2013. 

Çağatay, Neşet; Çubukçu, İ. Agâh, İslam Mezhepleri Tarihi, Ankara: Ankara 

Üniversitesi Basımevi, 1985. 

Çağlayan, Harun, Etik Açıdan Mâtürîdî’nin Hidayet Anlayışı, Ankara: Grafiker 

Yayınları, 2015, 

……, “Hicri V. Yüzyıl Klasik Kelâm Kaynaklarında İmamet ve Anadolu Dinî Hayatına 

Yansımaları,” IV. Uluslararası Alevilik ve Bektaşilik Senpozyumu, (18-20 Ekim 

2018 Ankara), Bildiriler Kitabı, ed, Orhan Kurtoğlu, Ayşe Çamkara Erginer, 1. 

Cilt, Ankara:2018. 

Çağrıcı, Mustafa, “Gazzâlî”, DİA, C. XIII. (ss. 489-505). 

……, “İhyâu Ulumi’d-Dîn”, DİA, C. XXII, (ss. 10-13). 

……, Gazzâlî, İstanbul: DİB Yayınları 2016. 

Çapak, “İbrahim, Gazâlî’ye Göre Kıyasın Kur’an’a Uygulanması”, İslamî İlimler 

Dergisi, Yıl.1, S. 2, 2006, (ss. 131-149). 

Çelebi, İlyas, 900. Vefât Yılında İmâm Gazzâli, İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi 

Yayınları, 2011, (ss. 19-249). 

Çetin, Rabiye, “Kelam Öğretiminin Tarihsel Seyri -Nizamiye Medreselerinden 1949’a” 

Kelam: Bilimler Hiyerarşisindeki Yeri Kelam-Mantık ve Fıkıh Usûlü Tarihsel 



 

424 

 

Süreçte ve Günümüzde Kelam Öğretimi, Ankara Üniversitesi İlahiyat fakültesi, 

2008, (ss. 115-132). 

……, Gazâlî’de İlahî ilim- İlahî İrade İlişkisi, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara: 

Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Temel İslam Bilimleri (Kelam) 

Anabilim Dalı, 2010. 

……, “Metin-Yorum İlişkisi Bağlamında Evrenselcilik-Tarihselcilik Karşı-laştırması”, 

İslam ve Yorum Yorumun Tarihsel-Düşünsel Bağlamı ve Güncel Toplumsal 

Hayata Yansıması, haz, Fikret Karaman, Malatya: Malatya İlahiyat Vakfı, 2017, 

C. III, (ss. 175-197). 

Çubukçu, İ. A., Gazzâlî ve Bâtınîlik, Ankara Resimli Posta Matbaası, 1964. 

…..., Gazzâlî ve Şüphecilik, Ankara, Ankara Üniversitesi Basımevi, 1964. 

…..., İslam Düşüncesi Hakkında Araştırmalar, Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat 

Fakültesi Yayınları, 1972. 

el-Cürcânî, Seyyid Şerif, Şerhu’l-Mevâkıf Mevâkıf Şerhi (Çeviri-Metin), çev, Ömer 

Türker, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2015. 

el-Cüveyr, Muhammed b. Ahmed, el-İsmâiliyyetü’l-Mu’âsıra, yy: 1994. 

Daftary, Farhad, İsmâilî Literatüre, London-New York: I. B. Tauris; The Institute of 

Ismaili Studies, 2004. 

……, Alamut Efsaneleri, çev, Özgür Çelebi, Ankara: Yurt Kitap-Yayın, 2008. 

……, “Klasik İsmâilî İnancında Hz. Ali’nin Yeri”, Tarihten Teolojiye; İslam 

İnançlarında Hz. Ali, haz, Ahmet Yaşar Ocak, Ankara: Türk Tarih Kurumu, 2014, 

(ss. 53-75). 



 

425 

 

……, “İsmâilîler Arasında Entelektüel Hayat: Bir Özet”, çev, Muhammet Şeviker, 

İslam’da Entelektüel Gelenekler içinde, İstanbul: İnsan Yayınları, 2014, (ss. 105-

129).  

……, Şiî İslam Tarihi, İstanbul: Alfa Basım Yayım, 2016. 

……, “Gazzâlî ve İsmâiliyye”, çev. Naim Öner, e-Şarkiyat İlmi Araştırmalar Dergisi, 

2016, C. VIII, S.1, (ss. 526-544). 

……, Mu’cemü’t-Tarîhu’l-İsmâilî, Arapçaya çev, Seyfeddin el-Kasîr, Beyrut: Dâru’s-

Sâgî, 2016. 

İsmailîler Tarihleri ve Öğretileri, çev, Ahmet Fethi, İstanbul: Alfa Basım Yayım 

Dağıtım, 2017. 

Demir, Osman, “el-Menhûl’den İlcâm’a Gazzâlî’ye Göre Kelâm İlmi ve Kelamcılar”, 

Divan: Disiplinlerarası İlmî Çalışmalar Dergisi, C. XVI, S. 31, 2011/2, (ss. 1-

33). 

……, Osman, Gazzâlî ve Kelâm, Gazzâlî Konuşmaları, haz. M. Cüneyt Kaya, İstanbul: 

Küre Yayınları 2013. 

ed-Deylemî, Muhammed b. Hasan, Beyânü Mezhebi’l-Bâtıniyye ve Butlânüh, Riyad: 

Mektebetü’l-Meârif, trz. 

Durant, Will, İslam Medeniyeti, çev, Orhan Bahaeddin, Tercüman 1001 Temel Eser, yy: 

trz. 

Dünya, Süleyman, el-Hakîkatü fi Nazari’l-Gazâlî, Mısır: Dâru’l-Maârif, 1965. 

  Düşgün, Feyza Şule, “Onto-Teoloji Kritiği Bağlamında Negatif Teoloji 

Değerlendirmesi”, Dört Öge, Yıl 4, S.7, 2015, (ss. 91-104). 

Düzgün, Şaban Ali, “Bir Problem Alanı Olarak Metafizik ve Metasiziksel olmayan Bir 

Teolojinin İmkânı”, Kelam Araştırmaları, 1:2, 2003, (ss. 57-80). 



 

426 

 

……, “Allah Tasavvuruna Dair Tartışmanın Problematiği” X. Kelâm Anabilim dalı 

Koordinasyon Toplantısı ve Tanrı Tasavvurları ve Sosyal hayata Yansımaları 

Senpozyumu, Sakarya: 2005, (ss. 214-252). 

……, “Çağdaş Meydan Okumalar Karşısında Ulemâ: İmkânlar ve Riskler”, Kelam 

Araştırmaları, 11:1 (2013), (ss.1-10). 

……, “İmamet/Politik Teoloji”, Kelam El Kitabı, ed, Şaban Ali Düzgün, Ankara: 

Grafiker Yayınları, 2013, (467-481). 

……, “Matürîdî’nin Kur’an Yorum Yöntemi” Matürîdî’nin Düşünce Dünyası, ed, 

Şaban Ali Düzgün, Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 2014, (ss. 26-43). 

……, “Semerkant İlim Dünyası ve Mâtürîdî”, Mâtürîdî’nin Düşünce Dünyası, ed,   

Şaban Ali Düzgün, Ankara: T.C. Kültür ve Turizm Bakanlığı, 2014. 

……, Âdem’den Öncesine Dönüş, Ankara: OTTO, 2016. 

……, Dini Anlama Kılavuzu, Ankara: OTTO, 2017. 

Ebû Firâs, Şihâbü’d-Din, Metâli’u’ş-Şumûs fi Marifetü’n-Nüfûs, Erbau Resâilü 

İsmâilîyye içinde, thk, Arif Tamir, Beyrut: Dâru Mektebetü’l-Hayat. 1978. 

Ebû Hâtim er-Râzî, Ahmed b. Hamdan, Kitâbü’z-Zîne, thk, Feyzullah Hemedânî, Sana: 

Merkezü’d-Dirasî ve’l-Buûsü’l-Yemânî, 1994. 

……, A’lâmü’n-Nübüvve, Beyrut: Dâru’s-Sâkî, 2003. 

……, Kitâbü’l-Islâh, thk, Hasan Menûçehr, Mehdi Muhakkik, Tahran: 2004. 

……, Kitâbü’z-Zîne, thk, Said el-Ğânimî, Beyrut: Menşûrâtü’l-Cemel, 2010. 

……, Kitâbü’z-Zîne, thk, Said el-Ğanîmî, Beyrut: Menşûrâtü’l-Cemel, 2015. 

Ebû Temmâm, Kitabu Şecereti’l-Yakîn, thk, Arif Tamir, Beyrut: Dâru’l-Âfâkı’l- 

Cedîde, 1982. 

Ebû Zehra, Muhammed, İslam’da Siyasî ve İtikâdî Mezhepler Tarihi, Çev. Hasan 

Karakaya, Kerim Aytekin, İstanbul: Hisar Yayınevi, trz. 

Ebû Zeyd, Nasr Hâmid, el-İtticâhu’l-Aklî fi’t-Tefsîr; Dirâse fî Kazıyyeti’l-Mecâz fi’l-

Kur’an inde’l-Mutezile, Beyrut: Dâru’l-Beyzâ, 1998. 



 

427 

 

Ekinci, Abdullah, Ortadoğu’da Marjinal Bir Hareket: Karmatîler, Ankara: Odak 

Yayınevi, 2005. 

el-Emin, Muhsin, A’yânü’ş-Şîa, thk, Hasan el-Emin, Beyrut: Dâru’t-Taâruf li’l- 

Matbûât, 1983. 

Emin, Ahmed, Duha’l-İslam, Kahire: Müessesetü Hindâvî, 2012. 

Erkal, Mehmet “el-Ahkâmü’s-Sultaniyye”, DİA, C. I, (ss. 555-556). 

Esen, Muammer, “Tekfir Söyleminin Dinî ve İdeolojik Boyutları”, AÜİFD, 52:2, 2011, 

(ss. 97-110). 

el-Eşârî, Ebü’l-Hasen, Makâlâtü’l-İslamiyyîn, nşr, Hellmut Ritter, Wiesbaden 1980. 

Fahreddin er-Râzî, Ebû Abdillah, Mefâtihu’l-Gayb, Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1981. 

……, İtikâdâtü Fıraki’l-Müslimîn ve’l-Müşrikîn, Beyrut: Dâru’l-Kütibi’l-İlmiyye, 

1982. 

……, el-Metâlibü’l-’Âliye mine’l-İlmi’l-İlâhiyye, thk, Ahmet Hicâzî es-Sakâ, Beyrut: 

Dâru’l-Kitabü’l-Arabî, 1987. 

el-Fâhurî, Hannâ, el-Cerr, Halil, Tarihu’l-Felsefeti’l-Arabiyye, Beyrut: Dâru’l-Celil, 

1993. 

Fazlullah, Reşidü’d-Din, Câmi’ü’t-Tevârîh (Zikr-i Tarîh-i Âl-i Selçûk), İstanbul: Bilge 

Kültür Sanat, 2010. 

Ferruh, Ömer A., “Zâhirilik”, çev, Ahmet Demirhan, İslam Düşüncesi Tarihi, haz, Mian 

Muhammed Şerif, İstanbul: İnsan Yayınları, 2014, C. I, (ss. 359-375).  

…..., Târihu’l-Fikri’l-Arabi, Beyrut: Dâru’l-İlmî li’l-Melâyîn, 1983. 

el-Feyyûmî,  Ali,  el-Misbâhu’l-Münîr, Beyrut: el-Mektebetü’l-İlmiyye, trz. 

Feyz-i Kâşânî, Molla Muhsin Muhammed, el-Maheccetü’l-Beyzâ fî Tehzîbi’l-İhyâ, nşr, 

Ali Ekber el-Gaffârî, Tahran: Mektebetü’s-Saduk, 1339. 



 

428 

 

……, Tefsîru’s-Sâfî, Tahran: Mektebetü’s-Sadr, h. 1379. 

Fığlalı, Ethem Ruhi, Günümüz İslam Mezhepleri, İzmir: İzmir İlahiyat Vakfı Yayınları, 

2014. 

Furkan, Faruk, İslam Hukuku Açısından Tekfir Meselesi Şartları-Engelleri ve Ahkâmı, 

Konya: Neda Kitap, 2016. 

Galib, Mustafa, A’lâmü’l- İsmâiliyye, Beyrut: Dâru’l-Yegazatü’l-Arabiyye, 1964. 

……, Târihu’d-Da’veti’l-İsmâilîyye, Beyrut: Dâru’l-Endülüs, 1965. 

……, Mefâtihu’l-Marife, Beyrut: Müessesetü İzzüddin, 1982. 

……, Hareketü’l-Bâtıniyye fi’l-İslam, Beyrut: Dâru’l-Endülüs, trz, a. 

……, el-Karâmitatü beyne’l-Medd ve’l-Cezr, Beyrut, Dâru’l-Endülüs: trz, b. 

Gavenme, Y. Derviş, Gulâtü’ş-Şi’atü’l-Bâtıniyye fi Bilâdi’ş-Şam, Erbed/Ürdün: 1981. 

Gazâlî, Ebû Hâmid, Fezailü’l-Enâm min Resâilü Hucceti’l-İslam, (Farsça), Tasnif eden, 

es-Samed es-Seyyid, Ekberâbad: 1310/1892.  

……, Mizânü’l-Amel, thk, Süleyman Dünya, Mısır: Dâru’l-Meârif, 1964. 

……, Şifâü’l-Galîl fi Beyâni’ş-Şübehi ve’l-Muhili ve Mesâliki’t-Tahlîl, thk, Hamid 

Ubeyd el-Kebisî, Bağdat: Matbaatü’l-İrşad, 1971. 

……, el-Maksadü’l-Esnâ fi Şerhi Me’ânî Esmâillâhi’l-Husnâ, ed. Fadlou Shehadi, 

Beyrut: Dâru’l-Meşrık, 1971. 

……, Fezâilü’l-Enâm min Resâilü Hucceti’l-İslam, Cezayir: ed-Dâru’t-Tunûsiyye, 

1972. 

……, Me’âricü’l-Küds fi Medârici Marifeti’n-Nefs, Beyrut: Dâru’l-Âfak el-Cedîde, 

1975. 

……, Kimya-yı Saadet, çev, A. Faruk Meyan, İstanbul: Bedir Yayınevi, 1979. 



 

429 

 

……, Mişkâtü’l-Envâr ve Mısfâtü’l-Esrâr nşr. Abdülazîz İzzeddin Seyrevân, Beyrut: 

Âlemü’l-Kütüb, 1986. 

……, Cevâhiru’l-Kur’an, Beyrut: Dâru İhyâi’l-Ulûm, 1990. 

……, Bâtınîliğin İçyüzü, çev. Avni İlhan, Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 1993. 

……, el-Mustasfâ, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1993. 

……, Esâsü’l-Kıyâs, Riyad: Mektebetü’l-Abîkân, 1993. 

……, el-Vasît fi’l-Mezheb, thk, Ahmed Mahmud İbrahim, Muhammed Muhammed 

Tâmir, Kahire: Dâru’s-Selam, 1997. 

……, el-Erba’în fi Usûli’d-Din, Dımaşk: Dâru’l-Kalem, 1999. 

……, Dinde Kırk Prensip, çev, Abdülhalik Duran, İstanbul: Hikmet Neşriyat, 2004. 

……, İhyâu Ulûmi’d-Din, thk, Seyyid İmran, Kahire: Dâru’l-Hadis, 2004. 

……, Fedâihu’l-Bâtıniyye, nşr, Muhammed Ali el-Kutb, Beyrut: el-Mektebetü’l-

Asriyye, 2009. 

……, Cevâbü’l-Mesâili’l-Erba’i elletî Seelehe’l-Bâtınîyyetü bi-Hemedân, thk ve nşr, 

Muhammed Abdû, Lübnan 2011. 

……, İtikadda Orta Yol, çev, Osman Demir, İstanbul, Klasik Yayınları, 2012. 

……, Mi’yâru’l-İlm İlmin Ölçütü, (Eleştirmeli Metin-Çeviri) çev, Ali Durusoy, Hasan 

Hacak, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı, 2013. 

……, Kur’an’ın Cevherleri, çev, Ömer Türker, İstanbul: Hayykitap, 2014. 

……, Tehâfütü’l-Felâsife Filozofların Tutarsızlığı, Çevirenler, Mahmut Kaya, Hüseyin 

Sarıoğlu, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2014. 

……, el-Kıstâsü’l-Müstakîm Dosdoğru Ölçü, Çeviren ve Yayına Hazırlayan İbrahim 

Çapak, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2016. 

……, İslam’da Müsamaha (Faysalü’t-Tefrika beyne’l-İslam ve’z-Zendeka), çev. 

Süleyman Uludağ, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2016. 



 

430 

 

……, Düşünme, Konuşma ve Söz Üzerine, çev, Ahmet Kâmil Cihan, İstanbul: İnsan 

Yayınları, 2017. 

……, Kitab-ı Kavâsımu’l-Bâtınîyye Bâtınîlerin Belini Kıran Deliller, Tercüme ve 

Neşreden, Ahmet Ateş, İstanbul: Büyüyenay Yayınları, 2017. 

……, Risâle fi Marifeti’n-Nefs/Nefsi Bilmek, Üç Risâle içinde, thk, Mahmud Hamdi 

Zakzuk, çev, Âdem Yerinde, İstanbul. Mana Yayınları, 2017. 

……, Risâle fi Marifetillah/ Allah’ı Bilmek, Üç Risale içinde, thk, Mahmud Hamdi 

Zakzuk, çev, Âdem Yerinde, İstanbul: Mana Yayınları, 2017. 

……, Kelam ve Halk, çev, Mahmut Kaya, M. Cüneyt Kaya, İstanbul: Klasik, 2018. 

……, Esâsü’l-Kıyâs Fıkhî Kıyasın Esası: Tevkif, (İnceleme-Çeviri-Metin), çev. ve haz, 

Bayram Pehlivan, İstanbul: Türkiye Yazma Eseler Kuruu Başkanlığı, 2019. 

……, el-Münkızü mine’d-Dalâl, Mecmû’atü Resâil el-İmam el-Gazâlî içinde, Kahire: 

Mektebetü’t-Tevfîkiyye, trz, a.  

……, Faysalü’t-Tefrika beyne’l-İslam ve’z-Zendeka, Mecmû’atü Resâil el-İmâm el-

Gazâlî, içinde, Kahire: Mektebetü’t-Tevfîkiyye, trz, b. 

……, Kânunu’t-Te’vîl, Mecmû’atü Resâil el-İmam el-Gazâlî içinde, Kahire: 

Mektebetü’t-Tevfîkiyye, trz, c. 

……, İlcâmü’l-Avâm an İlmi’l-Kelâm, yy: el-Mektebetü’t-Tevfîkiyye, trz, d. 

……, er-Risâletü’l-Ledünniyye, Mecmû’atü Resâil el-İmam el-Gazâlî içinde, Kahire: 

Mektebetü’t-Tevfîkiyye, trz, e. 

……, el-Keşf ve’t-Tebyîn, Mecmû’atü Resâil el-İmam el-Gazâlî içinde, Kahire: 

Mektebetü’t-Tevfîkiyye, trz, (f). 

……, el-Maznûnübih alâ ğayri Ehlih, Mecmû’atü Resâil el-İmam el-Gazâlî içinde, 

Kahire: Mektebetü’t-Tevfîkiyye, trz, (g). 



 

431 

 

……, Sırru’l-Âlemîn ve Keşfü mâfi’d-Dâreyn, Mecmûatü Resâil el-İmam el-Gazâlî 

içinde, Kahire: Mektebetü’t-Tevfîkiyye, trz, (h). 

……, Mişkâtü’l-Envâr, Mecmûatü Resâil el-İmâm el-Gazâlî içinde, Kahire: el-

Mektebetü’t-Tevfîkiyye, trz, (ı). 

……, Fedâihu’l-Bâtıniyye, nşr, Abdurrahman Bedevî, Kuveyt: Dâru’l-Kütübi’s-

Sekâfiyye, trz, i. 

Gibb, Hamilton A. R., İslam Medeniyeti Üzerine Araştırmalar, Çevirenler, Kadir Durak 

v. dğr, İstanbul: Endülüs Yayınları, 1991. 

Goldziher, Ignace, Stereitschrift des Gazâlî Gegen die Bâtınijja-Sekte, Leiden: E.J. 

Brill, 1916. 

……, Klasik Arap Literatürü, Çevirenler, Azmi Yüksel, Rahmi Er, İstanbul: Vadi 

Yayınları, 2016. 

Gölcük, Şerafettin “Bâkıllânî”, DİA, C. IV, (ss. 531-535). 

Gölpınarlı, Abdülbâki, Tarih Boyunca İslam Mezhepleri ve Şiîlik, İstanbul: Der 

Yayınları, 1987. 

Görmez, Mehmet, Gazâli’de Sünnet, Hadis ve Yorum, Ankara: Otto, 2014. 

Günaydın, Yusuf Turan, “Gazâlî Tercümeleri: Osmanlı Devri ve 1928 sonrası İçin Bir     

Bibliyografya Denemesi” Divan Disiplinlerarası Çalışmalar Dergisi, C.16, S.30, 2011/1, 

(ss.63-90). 

Griffel, Frank, “Hoşgörü ve Dışlama: Şafiî ve Gazâlî’nin Mürted Konusundaki 

Görüşleri”, çev, Şükrü Selim Has, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi, S. 7, 

2006, (ss. 277-294) 

……, Gazâlî’nin Felsefi Kelâmı, çev, İbrahim Halil Üçer, Muhammed Fatih Kılıç, 

İstanbul: Klasik Yayınları, 2012. 



 

432 

 

 ……, “el-Ğazâlî mi el-Ğazzâlî mi? Şam’daki Eyyûbî ve Memlük Tarihçileri Arasındaki 

Canlı bir Tartışma Üzerine” çev, Tuna Tunagöz, Fırat Üniversitesi İlâhiyat 

Fakültesi Dergisi, 18:1 2013. (ss. 205-215). 

……, “Gazâlî’nin Gayr-i Dinî Bilimlerle ve Döneminin Felsefesiyle Olan İlişkisi”, 

Sabah Ülkesi Kültür-Sanat ve Felsefe Dergisi, S. 36, 2013, (ss. 14-18) 

Hakyemez, Cemil; Yurtalan, Betül, Mütekaddimûn Eşârîlerinin Şiîlik Eleştirileri 

(Bâkıllânî Örneği)”, Gümüşhane Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, C.7, 

S.14, (ss. 57-72). 

Halit, Halil, “İsmâiliyeler, Ağa Han, Hint Müslümanları”, DİFM, Sene: IV, S. XIV, (ss. 

53-60). 

Hâmidî, İbrahim b. Hüseyin, Kenzü’l-Veled, thk, Mustafa Galib, Dâru’l-Endülüs, 

Beyrut: 1979. 

Hammâdî, Muhammed b. Malik, Bâtıniler ve Karmatîlerin iç Yüzü, çev, İsmail Hatib 

Erzen, İstanbul: Sebil Yayınevi, 2004. 

Hanefî, Hasan, Mine’l-Akîdeti ile’s-Sevra, yy, Mektebetü Medbûlî, 1988. 

el-Hârunî, Müeyyed-Billah ebu’l-Hüseyin, et-Tecrîd fi fıkhi’l-İmâmeyni’l-A’zameyn, 

nşr, Abdullah Hamû el-İzzî, Amman: Müessesetü İmam Zeyd b. Ali, 2002. 

el-Hâsırî, Muhammed b. İbrahim, el-Hâvî fi’l-Fetâvâ, Köprülü Ktp, no:549. 

Hatîb el-Bağdâdî, Ebû Bekr Ahmed b. Ali, Târihu Bağdat, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 2004. 

el-Hınfî, Abdülmün’im, Mevsû’atü’l-Fırak ve’l-Cemâ’ât, Kahire: Dâru’l-İrşâd, 1993. 

Hodgson, M.G.S., İslam’ın Serüveni Bir Dünya Medeniyetinde Bilinç ve Tarih, İstanbul: 

İz Yayıncılık, 1995. 



 

433 

 

Hucvîrî, Ebü’l-Hasen Ali b. Osman, Keşfü’l-Mahcûb, Hakikat Bilgisi, çev, Süleyman 

Uludağ, İstanbul: Dergâh Yayınları, 2014. 

Hüseyin, M. Kâmil Fî Edebi Mısır el-Fâtımiyye, Kahire: Müessesetü Hindâvî, 2012. 

……, Tâifetü’l-İsmâilîyye Târihuha Nüzûmuha Akâidüha, Kahire: Mektebetü’n-

Nehzatü’l-Mısrîyye, 1959. 

İbn Âbidîn, Ahmed b. Abdülgani, Mecmû’atü Resâili İbn Âbidîn, yy, trz. 

İbn Asâkir, Ebü’l-Kāsım, Tebyînü Kezibi’l-Müfterî, Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Arabî, trz. 

İbn Cübeyr, Ebü’l-Hüseyn Muhammed b. Ahmed, Endülüsten Kutsal Topraklara, çev, 

İsmail Güler, İstanbul: Selenge Yayınları, 2017. 

İbn Haldûn, Ebû Zeyd, Mukaddime, çev, Süleyman Uludağ, İstanbul: Dergâh Yayınları, 

2004. 

İbn Hallikân, Ebü’l-Abbas, Vefâyâtü’l-A’yan, Beyrut: Dâru Sâdır, 1978. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed Ali b. Ahmed, el-Fasl Dinler ve Mezhepler Tarihi, (Metin-

Çeviri), çev, Halil İbrahim Bulut, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler Kurumu 

Başkanlığı Yayınları, 2017. 

İbn Kâdî Şübhe, Takıyyüddin, Tabakâtüş’ş-Şâfi’iyye, Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, Beyrut 

1987. 

İbnü’l-Kalânîsî, Ebû Ya’lâ, Tarih-i Dımaşk, thk, Züheyl Zekkar, Dımaşk: Dâru Hassan, 

1989. 

……, Şam Tarihine Zeyl I. Ve II. Haçlı Seferleri Dönemi, çev, Onur Özatağ, İstanbul: 

Türkiye İş Bankası Yayınları, 2015. 

İbn Kayyim el-Cevziyye, Ebû Abdillah Şemsüddin, ed-Dâü ve’d-Devâ (el-Cevâbü’l-

Kâfî), thk, Muhammed Ecmel el-İslâhî, Mekke: Dâru Âlemi’l-Fevâid, h.1429. 



 

434 

 

İbn Kesir, Ebü’l-Fida İmâdüddîn, Tabakâtü’ş-Şâfi’iyyîn, yy: Mektebetü’s-Sâkâfeti’d-

Dinîyye, 1993. 

……, el-Bidaye ve’n-Nihâye, yy: Dâru’l-Fikr, 1986. 

İbn Miskeveyh, Ebû Ali Ahmed, Kitâbü’l-Fevzü’l-Asgar, yy, trz, 

İbnü’n-Nedim, el-Fihrist İlk Dönem İslam Kültür Atlası, ed. Mehmet Yolcu, İstanbul: 

Çıra Yayınları, 2017. 

İbn Nüceym, Siraceddin, el-Bahru’r-Râik Şerhi Kenzü’d-Dekâik, nşr, Zekeriyya 

Umeyrât, Beyrut: Dâru’l-Kütibi’l-İlmiyye, 1997. 

İbn Rizâm, Ebû Abdullah Muhammed b. Ali, er-Red ale’l-İsmâilîyyeti’l-Karâmita ve 

Şerhu Mezâhibihim, thk ve nşr, Feyyaz b. Abdullah b. Mayuz es-Sebîtî, Medine: 

el-Câmi’atü’l-İslamîyye bi’l-Medîneti’n-Nebeviyye, h. 1436. 

İbn Rüşd, Ebü’l-Velîd Muhammed b. Ahmed, Tutarsızlığın Tutarsızlığı (Tehâfüt et-

Tehâfüt), Çevirenler, Kemal Işık, Mehmet Dağ, Samsun: On dokuz Mayıs 

Üniversitesi Basımevi, 1986. 

……, Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife, nşr, el-Câbirî, Beyrut: Merkezü Dirâsâti’l-

Vahdeti’l-Arabiyye, 1998. 

İbn Şehrâşub, Ebu Cafer Reşîdüddin, Meâlimü’l-Ulemâ fi Fihristi Kütübi’ş-Şîati ve 

Esmâi’l-Musannifîn Kadîmen ve Hadîsen, Tahran: Matbaatü Ferdîv, 1353. 

İbn Tağriberdî, Ebu’l-Mehâsin, en-Nücûmü’z-Zâhire fi Mülûki Mısır ve’l- Kahire, 

Mısır: Dâru’l-Kütüb, trz. 

İbn Teymiyye, Takıyyüddin, Nakzu’l-Mantık (el-İntisâru li Ehli’l-Eser), thk. 

Abdurrahman b. Hasan Kâid, Mekke: Dâru Âlemi’l-Fevâid, h.1435. 

……, Minhâcü’s-Sünne, yy: Câmi’atü’l-İmam Muhammed b. Su’ûd el-İslamiyye, 1986. 

……, Der’u Teâruzi’l-Akli ve’n-Nakl, thk, Muhammed Reşad Salim, yy: 1991. 



 

435 

 

……, Mecmû’u’l-Fetâvâ, Medine: Mücemme’u el-Meliki’l-Fahd, 1995. 

……, Mecmû’u’l-Fetâvâ, Medine: 1995. 

 Buğyetü’l-Mürtâd fi’r-Redd ale’l-Mütefelsife ve’l-Karâmita ve’l-Bâtıniyye, Medine: 

Mektebetü’l-Ulûm ve’l-Hikem, 2001. 

……, Şerhu’l-Akîdetü’l-İsfehâniyye, thk, Muhammed b. Riyad el-Ahmed, Beyrut: 

Mektebetü’l-Asriyye, 2004. 

……, el-İklülü fi’l-Müteşâbih ve’t-Tevîl, İskenderiye: Dâru’l-Eymân, trz. 

İbnü’l-Arabî, Muhyiddin, el-Fütûhâtü’l-Mekkiyye, thk ve nşr, Ahmed Şemseddin, 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1999. 

İbnü’s-Salah eş-Şehrezûrî, Ebû Amr Takıyyüddîn, Tabâkâtü’l-Fukahâi’ş-Şâfi’iyye, 

Beyrut: Dâru’l-Beşâiri’l-İslamiyye, 1992. 

İbnü’l-Arabî, Ebû Bekir, el-’Avâsım mine’l-Kavâsım, Kahire: Mektebetü Dari’t-Türâs, 

1994. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddin, el-Muntazam fî Târihi’l-Mülûk ve’l-Ümem, thk, 

Muhammed Abdülkadir Atâ, Mustafa Abdülkadir Atâ, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

ilmiyye, 1992. 

……, Telbîsü İblis, Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2001. 

İbnü’l-Esîr, Ebü’l-Hasen İzzüddîn, el-Kâmil fit’-Tarih, Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-

İlmiyye, 1987. 

İdris İmâdüddîn, İdris b. Hasen b. Abdillah, Kitabu Zehru’l-Me’ânî, thk, Mustafa Galib, 

Lübnan 1991. 

İkbal, Muhammed, İslam’da Dinî Düşüncenin Yeniden Doğuşu, çev, Ahmet Asrar, 

İstanbul: Birleşik Yayınları, trz. 

İlhan, Avni, “Bâtınîyye”, DİA, C. V, (ss. 190-194) 



 

436 

 

……, Bâtınîliğin İçyüzü, Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 1993.  

İsa, Hatim, Felsefetü’l-Akâidi’il- İsmâiliyye el-İsmâiliyyetü Mezhebün Dîniyyün em 

Felsefiyyün, Dımaşk: Dâru’l-Evâil, 2011. 

el-İsferâyînî, Şehfûr b. Tahir, et-Tebsîr fi’d-Dîn ve Temyizi’l-Fırkati’-n-Nâciye ani’l-

Fırakı’l-Hâlikîn, Lübnan:Âlemü’l-Kütüb, 1983. 

İsmail Hakkı, İzmirli, Mutasavvife Sözler mi, Tasavvufun Zaferleri mi? Hakkın 

Zaferleri, İstanbul: Evkâf-ı İslamiyye Matbaası, 1343. 

İsmail Hakkı, İzmirli, Tefsir ve Te’vil, Sadeleştiren, Ahmet Yıldırım, Bilimname V, 

2004/2, (ss. 141-168). 

İsnevî, Ebû Muhammed Cemâlüddîn, Tabakâtü’ş-Şafi’iyye, thk, Kemal Yusuf el-Hût, 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2002. 

K. Hitti, Philip, Siyasi ve Kültürel İslam Tarihi, çev, Salih Tuğ, İstanbul: Boğaziçi 

Yayınları, 1989. 

 ……, Arap Tarihinin Mimarları, çev, Ali Zengin, İstanbul: Risale Yayınları, 1995. 

Kâdî Abdülcebbar, Ebü’l-Hasen, Tesbîtu Delâili’n-Nübüvve Mûcizelerle Hz. 

Peygamberin Hayatı, çev, M. Şerif Eşrefoğlu, Ömer Aydın, İstanbul: Türkiye 

Yama Eserler Kurumu Başkanlığı Yayıları, 2017. 

Kâdî Numân, Ebû Hanife Numan b. Muhammed, Esâsü’t-Te’vil, thk, Arif Tamir, 

Beyrut: Dâru’s-Sekâfe, 1960. 

 ……, De’âimü’l-İslam, thk, Âsaf Ali Asgar Feyzî, Kahire: Dâru’l-Marife, 1963. 

……, ‘Urcûzetü’l-Muhtara, İsmâil Kurbân Hüseyin Pûnâvâlâ (Poonawala), Montreal: 

el-Mektebetü’t-Ticariyye, 1970. 

……, İhtilâfü Usuli’l-Mezâhib, thk, Mustafa Galib, Beyrut: Dâru’l-Endülüs, 1983. 

……, İftitâhu’d-Da’ve, thk, Ferhat Deşrâvî, Tunus: eş-Şeriketü’t-Tunusiyye, 1986. 



 

437 

 

……, Kitâbü’l-Mecâlis ve’l-Müsâyerât, thk, el-Habîb el-Fakâ v. dğr, Beyrut 1996. 

……, Te’vilü’d-De’âim, Beyrut: Müessesetü’l-A’lemî, 2006. 

……, Risâletü Zâti’l-Beyan fi’r-Reddi Ala İbn Kuteybe, nşr, Avraham Hâkim, The 

Epistle of The Eloquent Clarification Connerning The Refutation of Ibn Qutayba 

by Al-Kâdî Al-Nu’mân B. Muhammed (d. 363/974) içinde, (Islamic History and 

Civilization Studies and Texts; volume 90) Leiden: E. J. Brill, 2012. 

el-Kadî, Vedad,  “Keysâniyye’ye Özel Referansla İslam Kaynaklarında Gulât Teriminin 

Gelişimi”, Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi, çev, Yusuf Benli, VII 

(2007), S.2, (ss. 242-276). 

Kadyrov, Mederbek, Ağa Han İsmâilîleri, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2009. 

Kahveci, Niyazi, “Şia ve Mutezile’nin Reddiye Literatürü Üzerine Çalışma”, Dinî 

Araştırmalar, C. 8, S. 23, (ss. 69-91). 

Kalaycı, Mehmet, Tarihsel Süreçte Eşarilik-Maturîdilik İlişkisi, Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2017. 

el-Kalkaşendî, Ahmed b. Ali, Subhu’l-A’şâ fi Sınâ’ati’l-İnşâ, Beyrut: Dâru’l-Kütibi’l-

İlmiyye, 1987. 

Kandemir, Ahmet Mekin, “Te’vil ve Tekfir Kuramı Çerçevesinde Gazzâlî’nin 

Toplumsal Barışa Katkısı”, Kelam Araştırmaları Dergisi (KADER), C. 15, S. 2, 

2017, (ss. 343-361). 

Kara, Seyfullah, Büyük Selçuklular ve Mezhep Kavgaları, İstanbul: İz Yayıncılık, 2007. 

Karabulut, Ali Rıza “Gazâlî’nin Eserleri”, Ebû Hamid Muhammed el-Gazâlî (1058-1111), 

Kayseri: Erciyes Üniversitesi Gevher Nesibe Tıp Tarihi Enstitüsü, 1988, (ss. 227-248). 

Karabulut, Ali Rıza, Karabulut, Ahmet Turan, Mu’cemü’t-Tarihi’t-Türasi’l-İslamî fi 

Mektebâti’l-Alem (el-Mahtûtât ve’l-Matbû’ât), Kayseri: Dâru’l-Akabe, 2001. 



 

438 

 

Karaman, Hüseyin, “Ebû Bekir er-Râzî’nin Mülhidliği Bir Gerçeklik mi Yoksa Tarihsel 

Bir Yanılgı mı?” AKEV Akademi Dergisi, Yıl:6 Sayı: 11 (Bahar 2002), (ss. 107-

123) 

Karlığa, H. Bekir “Gazzâlî, Eserleri”, DİA, C. XIII. (ss. 518-530). 

el-Kâsım b. Sellâm, Ebû Ubeyd, Garîbü’l-Hadis, thk, Hüseyin Muhammed Muhammed 

Şerif, Kahire: el-Hey’etü’l-Âmmetü li Şu’ûni’l-Mütâbi’i’l-Emîriyye, 1984. 

Kâtib Çelebi, Keşfü’z-Zunûn, Beyrut: Dâru İhyâu’t-Türâsi’l-Arabî, trz. 

Kaya, Mahmut Sudûr, DİA, C.XXXVII, (ss. 467-468). 

……, “Tehâfütü’l-Felâsife”, DİA, C. XL, (ss. 313-314). 

……; Kaya, Mahmut; Kaya, M. Cüneyt, Gazzâlî Kelam ve Halk İlcâmü’l-Avâm an 

İlmi’l-Kelâm el-Kânûnu’l-Küllî fi’t-Te’vîl, Neşir, Tercüme ve İnceleme, İstanbul: 

Klasik Yayınları, 2018. 

el-Kerecî, Ebû Tâhir, el-İtikâdü’l-Kâdirî, thk, Muhammed el-Abdullatif, yy: Mecelletü 

Câmi’atü Ümmü’l-Kura, 1427. 

Kılavuz, Ahmet Sâim, İman Küfür Sınırı Tekfir Meselesi, İstanbul: Marifet Yayınları, 

2016. 

Kindî, Ya’kûb. b. İshak, Felsefî Risâleler, çev, Mahmut Kaya, İstanbul: Klasik 

Yayınları, 2018 

Kiraz, Muhammed Nurullah, Bâtınîlik ve Gazzâlî Eleştirisi, İstanbul: Erva Kitap, 2018. 

Kirmânî, Hamîdüddîn, Kitabü’r-Riyad, thk, Arif Tamir, Beyrut: Dâru’s-Sekâfe, 1960. 

……, Kitâbü’r-Riyâd, thk. Arif Tamir, Beyrut: Dâru’s-Sekâfe, 1960. 

……, el-Akvâlü’z-Zehebiyye, Ebû Bekir er-Râzî, et-Tıbbü’r-Rûhânî ile birlikte, thk, 

Abüllatîf el-Abd, Kahire: Mektebetü’n-Nehzetü’l-Mısriyye 1978. 

……, Râhatü’l-Akl, thk, Mustafa Galib, Beyrut: Dâru’l-Endülüs, 1983. 



 

439 

 

 er-Risâsetü’l-Müdîe fi’l-Emr ve’l-Âmir ve’l-Me’mûr, Mecmû’atü Resâili’l-Kirmânî 

içinde, nşr, Mustafa Galib, Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmi’iyye li’d-Dirâsât ven’n-

Neşr, 1987. 

……, el-Kâfiye fi’r-Reddi ale’l-Hârûniyye, Mecmûatü Reili’l-Kirmânî içinde, thk, 

Mustafa Galib, Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmi’atü li’d-Dirâsât ve’n-Neşri ve’t-

Tevzi’, 1987. 

……, er-Risâletü’l-Mevsûmetü bi’l-Lâzimeti fi Savmi Şehr-i Ramazân, Mecmû’atü 

Resâilü’l-Kirmânî İçinde, thk, Mustafa Galib, Beyrut: el-Müessesetü’l-Câmiiyye 

li’d-Dirâsât ven’n-Neşr, 1987. 

……, er-Risâlütü’d-Dürriyye fi Ma’na’t-Tevhid ve’l-Müvahhid, Mecmû’atü Resâili’l-

Kirmânî içinde, thk, Mustafa Galib, Beyrut 1987. 

……, el-Kâfiye fi’r-Reddi ale’l-Hârunî el-Hüseynî, Mecmû’atü Resâili’l-Kirmâni 

içinde, nşr, Mustafa Galib, Beyrut, el-Müessesetü’l-Câmiiyye li’d-Dirâsât ven’n-

Neşr, 1987. 

……, el-Mesâbîh fi İsbâti’l-İmâme, Beyrut: Müessesetü’n-Nur, 2008. 

Koç, Turan, Din Dili, İstanbul: İz Yayıncılık, 2017. 

Koloğlu, Orhan Şener, “Büstî, Ebü’l-Kâsım”, DİA, C. ek I, (ss. 229-231).  

Köprülü, M. Fuad, Türk Tarih-i Dînîsi, haz, Metin Ergun, Ankara: Akçağ Yayınları, 

2005. 

Köse, Saffet, “Hâsırî, Muhammed b. İbrahim”, DİA, C. XVI, (ss. 383-384). 

Kummî, Muhammed b. Hasen, Tefsîru’l-Kummî, Kum: Müessetü’l-İmâmi’l-Mehdî, trz. 

Kummî/Nevbahtî, Muhammed b. Hasan, Hasan b. Musa, Şiî Fırkâlar Kitabü’l-Makâlât 

ve’l-Fırak/Fıraku’ş-Şia, Çevirenler, Hasan Onat v. dğr, Ankara: Ankara Okulu 

Yayınları, 2004. 



 

440 

 

Kurfalı, Kasım, “Gazzâli”, İA. C. IV, (ss. 748-760). 

Kutluer, İlhan, “Gazâlî ve Felsefe”, Gazzâlî Konuşmaları içinde, haz, M. Cüneyt Kaya, 

İstanbul: Küre Yayınları, 2012, (ss.11-53). 

Küçük, Ubeydullah, İmam Gazâlî: Hayatı, Eserleri, Şahsiyeti, Tesiri, Hizmetleri, 

(Önsöz) İhyâu Ulûmi’d-Din, çev, Ahmet Serdaroğlu, İstanbul: Bedir Yayınevi, 

trz. 

Küçükaşcı, Mustafa Sabri, “Kâdir-Billâh”, DİA, C. XXIV, (ss. 127-128) 

Lamiî Çelebi, Tercüme-i Nefahâtü’l-Üns, yy: trz. 

Laoust, Henri, İslam’da Ayrılıkçı Görüşler, Çevirenler, Ethem Ruhi Fığlalı, Sabri 

Hizmetli, İstanbul: Pınar Yayınları, 2017. 

Lapidus, Ira M., İslam Toplumları Tarihi Hz. Muhammed’ten 19. Yüzyıla, çev, Yasin 

Aktay, İstanbul: İletişim Yayınları, 2005. 

Lewis, Bernard Usûlü’l-İsmâiliyye ve’l-Fâtımiyye ve’l-Karâmita, Arapçaya çev. Halil 

Ahmed Halil, yy: Dâru’l-Hırâse, 1980. 

Lewis, Bernard, “İsmâilîler”, İA. C. V/2, (ss. 1120-1124). 

……, Haşişîler, çev, Ali Aktan, İstanbul: Sebil Yayınevi, 1995. 

Lory, Pierre, Kâşânî’ye Göre Kur’an’ın Tasavvufî Tefsiri, çev, Sadık Kılıç, İstanbul: 

İnsan Yayınları, 2001. 

Madelung, Wilferd, “Eski ve Yeni Davet”, çev, Muzaffer Tan, Dinî Araştırmalar, 2006, 

C. IX, S. 25, (ss. 281-294). 

el-Makdisî, Ebû Şâme Kitabü’r-Ravzateyn fi Ahbâri’d-Devleteyn en-Nûriyye ve’s-

Salâhiyye, thk, İbrahim ez-Zeybek, Beyrut, Müessesetü’r-Risâle, 1997. 

el-Makdisî, Mutahhar b. Tâhir, el-Bed’ ve’t-Târih, yy: Mektebetü’s-Sâkâfeti’d- 

Dîniyye, trz. 



 

441 

 

Makdisi, George, Ortaçağ’da Yüksek Eğitim, çev, Ali Hakan Çavuşoğlu, Tuncay    

Başoğlu, İstanbul: Klasik Yayınları, 2018. 

el-Makdisî, Şeyh Ebû Muhammed Asım, Tekfirde Aşırılıktan Sakındıran 30 Risale, çev, 

İlim Heyeti, İstanbul: Beyyine Kitap Evi, trz. 

el-Makrizî, Ebû Muhammed Takıyyiddîn, İtti’âzü’l-Hunefâ bi-Ahbâri’l-Eimmeti’l-

Fâtımiyyeti’l-Hulefâ, yy: trz. 

el-Ma’murî, Tahir, el-Gazzâlî ve Ulemâ’ü’l-Mağrib, Tunus: Dâru’t-Tunusiyye, 1990. 

el-Mardînî, Yusuf Sıdkı, İhyâ Tercümesi ve Şerhi, İstanbul: Türkiye Yazma Eserler 

Kurumu Başkanlığı Yayınları, 2015. 

Mâturîdi, Ebû Mansur Muhammed b. Muhammed, Te’vîlâtü Ehl-i’s-Sünne (Tefsîru’l-

Mâtürîdî), thk, Mecdi Bâsillüm, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2005. 

 ……, Kitabü’t-Tevhîd, çev, Bekir Topaloğlu, İstanbul: İSAM Yayınları, 2014. 

el-Mâverdi, Ebü’l-Hasen Ali b. Muhammed, el-Ahkâmü’s-Sultâniyye, Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-İlmiyye, 2011. 

Mavil, Kılıç Aslan, “Te’vil Meselesine Dair Metodik ve Bütüncül Bir Tahlil Denemesi,” 

Kelam Araştırmaları, 10:2, 2012, (ss. 187-201). 

el-Meclisî, Muhammed Bâkır, Bihâru’l-Envâri’l-Câmi’a li-Düreri Ahbâri’l-Eimmeti’l-

Ethâr, Kum: İhyâü’l-Kütübi’l-İslamî, h.1388. 

Meçhul Müellif, Mesâil fi’l-Hakâik, Erbe’u Kütübin İsmâilîyye içinde, nşr, R.S. 

Strothmann, Dımaşk 2006. 

Meral, Yasin, “Yahudi Kutsal Metin Geleneğinde Tevrat’ın Bâtınî Yorumu”, Kur’an’ın 

Bâtınî ve İşârî Yorumu, ed. Mustafa Öztürk, İstanbul: Kuramer Yayınları, 2018, 

(ss. 141-168). 



 

442 

 

Mercûnî, Kamalüddin Nureddin, Tesiru’l-Felsefeti’l-Yunâniyye fi Akâidi’ş-Şî’ati’l-

İsmâiliyye, yy: Faculty of Leadershipand Manegement, trz. 

Mercûnî, Kemaleddin Nureddin, Mevkıfü’z-Zeydiyyeti ve Ehli’s-Sünneti fi’l-Akîdeti’l-

İsmâilîyyeti ve Felsefetihâ, Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 2009. 

el-Mes’ûdî, Ali b. Hüseyin, et-Tenbîh ve’l-İşrâf, Kahire: Dâru’s-Sâvî, trz. 

Mitha, Faruk, el-Gazâlî ve’l-İsmâiliyyûn el-Aklü ve’s-Sultatü fi İslami’l-Asri’l-Vasît, 

çev. Seyfeddin el-Kasîr, Beyrut: Dâru’s-Sâkî, 2005. 

Mu’cemü Tabâkâti’l-Mütekellimîn, el-Lecnetü’l-İlmîyye fi-Müesseseti’l-İmam es-

Sâdık, Kum: Mektebetü’t-Tevhîd, h.1424.  

el-Muhibbî, Muhammed, Hulâsatü’l-Eser, Beyrut: Dâru Sâdır, trz. 

Mutahhirî, Murtazâ, et-Ta’arruf ale’l-Kur’an, Tahran: Vizâretü’l-İrşâdi’l-İslamî, trz. 

Müeyyed-Fi’d-Din, Ebû Nasr Hiberullah eş-Şirâzî, Dîvânü’l-Müeyyed fi’d-Dîn ed-Dâ’î 

ed-Dü’ât, thk, M. Kâmil Hüseyin, Kahire: Dâru’l-Kâtibü’l-Mısrî, 1949 a. 

……, Sîretü’l-Müeyyed fi’d-Dîn ed-Dâî’d-Düât, thk, M. Kâmil Hüseyin, Kahire: 

Dâru’l-Kâtibü’l-Mısrî, 1949 b. 

……, el-Mecâlisü’l-Müeyyediyye (el-mietü’l-’ûlâ) thk, Mustafa Galib, Beyrut: Dâru’l-

Endülüs, 1974. 

 ed-Devha, Selâsü Resâil-i İsmâilîyye içinde, thk, Arif Tamir, Beyrut: Dâru’l-İfâkı’l-

Cedîde, 1983. 

……, el-Mecâlisü’l-Mustansırîyye, thk, M. Kâmil Hüseyin, yy: Dâru’l-Fikri’l-Arabî, 

trz. 

……, el-Mecâlîsü’l-Müeyyediyye, thk, Muhammed Abdülğaffar, Kahire: Mektebetü 

Medbûlî, 1994. 

Münâvî, Muhammed Abdurraûf, Tabakâtü’s-Sûfiyye, Beyrut: Dâru Sâdır, trz. 



 

443 

 

Nasır-ı Husrev, Ebû Muîn, Sefernâme, İstanbul: Milli Eğitim Basımevi, 1994. 

 ……, Dostlar Sofrası, çev, Mehmet Kanar, İstanbul: Şule Yayınları, 2015. 

Nasr, Seyyid Hüseyin, “Isfahan Okulu”, çev, Mustafa Armağan, İslam Düşünce Tarihi, 

haz, Mian M. Şerif, İstanbul: İnsan Yayınları, 2014, C. II, (ss. 150-183). 

Necâşî, Ahmed b. Ali, Ricâlü’n-Necâşî, thk, es-Seyyid Musa, Kum: Müessetü’n-

Neşri’l-İslamî, 1418.  

en-Nesefî, Ebû’l-Mu’în, Tebsıratü’l-Edille fî Usûli’d-Dîn, thk, Hüseyin Atay, Şaban Ali 

Düzgün, C. II, Ankara: DİB Yayınları, 2004. 

en-Neşşar, Ali Sâmî, “Ebû Hâmid el-Gazâlî ve Mu’ârızûhü min Ehli’Sünneti”, 

Mecelletü Külliyyeti’l-Âdab, Bağdat: 1959, (ss. 195-211). 

 

Neş’etü’l-Fikri’l-Felsefi fi’l-İslam, Kahire: Dâru’l-Maârif, 1968. 

Neysabûrî, Ahmed b. İbrahim, Kitabu İsbâti’l-İmâme, thk, Mustafa Galib, Beyrut: 

Dâru’l-Endülüs, 1992. 

“el-Mûcezetü’l-Kâfiye fî Âdâbi’d-Dü’ât”, A Code of Conduct A Treatise on the 

Etiquette of the Fatimid Ismaili Mission içinde, nşr. Verena Klemm, Paul E. 

Walker, London-New York: I.B. Tauris Publishers, 2011. 

Nizâmülmülk, Ebû Ali Kıvâmüddîn, Siyasetnâme, çev, Nurettin Bayburtlugil, İstanbul: 

Dergâh Yayınları, 2015. 

Nûmânî, Şiblî, Gazâlî, çev, Yusuf Kara, İstanbul: Kayıhan Yayınları, 2012. 

el-Nüveyrî, Ahmed b. Abdülvehhâb, Nihâyetü’l-Ereb fi Fünûni’l-Edeb, Kahire: Dâru’l-

Kütüb ve’l-Vesâikû’l-Kavmiyye, 2003. 

Onat, Hasan, Hattâbiyye, DİA, C.XVI, (ss. 492-493). 



 

444 

 

Orman, Sabri, “Gazâlî’yi Anlamak: Bazı Metodolojik Mülahazalar”, 900. Vefat Yılında 

İmâm Gazzâli, İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Yayınları, 2011, (ss. 61-76). 

Ormsby, Eric, Gazâlî: İslam’ın Dirilişi, çev. İsmail Hakkı Yılmaz, İstanbul: Vakıfbank 

Kültür Yayınları, 2019. 

Osman, Hâşim, el-İsmâiliyyetü beyne’l-Hakâik ve’l-Ebâtıl, Beyrut: Müessesetü’l-

A’lemî, 1998. 

Öz, Mustafa “Ağa Han”, DİA, C. I, (ss. 453-455). 

……, “Haşişiyye”, DİA, C. VI, (ss. 418-419). 

……, “Ali b. Muhammed b. Câfer”, DİA, C. II, (ss. 413). 

……, “Gâliyye”, DİA, C. XIII, (ss. 333-337). 

……, “Ta’limiyye”, DİA, C. XXIX, (ss. 548-549). 

……, “İsmâilîyye Mezhebi”, Milletler Arası Tarihte ve Günümüzde Şiîlik Sempozyumu, 

İstanbul: İslamî İlimler Araştırma Vakfı, 1993. (ss. 606-645). 

……, Başlangıçtan Günümüze İslam Mezhepleri Tarihi, İstanbul: Ensar Neşriyat, 2016. 

Öz, Mustafa, İlhan, Avni “İmamet”, DİA, C. XXII, (ss. 201-203). 

Özalp, Hasan, “Tanrı Hakkında Konuşa(ma)mak; Platinus’ta Negatif Teoloji”, Turkish 

Studies İnternational Periodical For The Languages, Literature and History of 

Turkish or Turkic, Volume: 10/2, 2015, (ss. 735-748). 

Özaydın, Abdülkerim, Sultan Muhammed Tapar Devri Selçuklu Tarihi (498-511/1105-

1118), Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1990. 

……, Sultan Berkyaruk Devri Selçuklu Tarihi (485-498/1092-1104), İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi Yayınları, 2001. 

Özel, Ahmet, “Şüşterî”, DİA, C. XXXIX, (ss. 277-279). 

Özen, Şükrü, “Numân b. Muhammed”, DİA, CXXXIII, (ss. 237-240). 



 

445 

 

Özervarlı, M. Sait, “Gazzâlî, Kelâm İlmindeki Yeri”, DİA, C. XII, (ss. 505-511). 

Özgüdenli, Osman G., “Selçuklu-Hilâfet Münasebetlerinde Dönüm Noktası: Halife el-

Müsterşid’in Katli Meselesi”, İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih 

Dergisi, S. 39, (ss. 1-36). 

Özpilavcı, Ferruh, “Gazâlî’nin Mantık İlmini Meşrulaştırmasının Mantık Tarihi 

Açısından Değerlendirilmesi”, İslami İlimler Dergisi, Yıl 7, C. 7, S.13, (ss. 185-

198). 

Öztürk, Mustafa, “İhvân-ı Safâ’nın Felsefi Düşünce Sisteminde Kur’an ve Yorum”, 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi Dergisi, S.14-15, 2003, (ss. 283-

309). 

“Selefîlik ve Te’vil Üzerine”, Marife, Yıl, 9, S. 3, 2009, (ss. 85-110). 

……, Tefsirde Ehl-Sünnet ve Şia Polemikleri, Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2012. 

……, Kur’an ve Aşırı Yorum, Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 2014. 

Paret, Rudi, “Te’vil”, Dâiretü’l-Me’ârifi’l-İslamiyye, Kahire: Merkezü’ş-Sârikatü li’l-

İbdâi-l-Fikrî, 1998. 

Plotinus, Enneadlar, çev, Zeki Özcan, İstanbul: Ruh ve Madde Yayınları, 2008. 

Poonawala, İsmail K., Biobibliography of İsmâilî Literature, Malibu: University of 

California, 1997. 

……, “Kur’an’ın İsmâilî Yorumu”, çev, Mustafa Öztürk, Ondokuzmayıs Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi, 2003, S. 16, (ss. 365-388) 

Resâilü İhvânü’s-Safâ ve Hullânü’l-Vefâ, Kum: Mektebetü’l-A’lâmi’l-İslamî, h.1405. 

Rızâeddin bin Fahreddin, İmam Gazzâlî, haz, Leyla Yakupoğlu Boran, İstanbul: 

Büyüyen Ay Yayınları, 2018. 



 

446 

 

Rahman, Fazlur, İslam, Çevirenler, Mehmet Dağ, Mehmet Aydın, Ankara: Ankara 

Okulu Yayınları, 2016. 

……, İslam’da Nübüvvet Felsefe ve Ehl-i Sünnet, çev, Ömer Ali Yıldırım, Mehmet Ata 

Az, Ankara: Liberte Yayın Grubu, 2017. 

Rosenthal, Erwın I. J., Orta Çağ’da İslam Siyaset Düşüncesi, çev, Ali Çaksu, İstanbul: 

İz Yayıncılık, 1996. 

Sabri Hizmetli, “Karmatîler” DİA, C. XXIV, (ss. 510-514). 

Sacy, Antonie Isaac Silvestre de, “Haşişi Hanedanlığı ve İsimlerinin Kökeni Üzerine 

Bir İnceleme”, çev, Özgür Çelebi, Alamut Efsaneleri içinde, Ankara: Yurt Kitap-

Yayın, 2008, (ss. 209-273). 

Sadefî, Halil b. Aybek, el-Vâfî bi’l-Vefâyât, Beyrut: Dâru İhyâi’t-Türâs, 2000. 

es-Sâlimî, Ebû Şekûr, et-Temhîd fi Beyâni’t-Tevhîd, thk, Ömür Türkmen, Ankara-

Beyrut: Türkiye Düyanet Vakfı Yayınları, 2017. 

Sallâbî, Ali Muhammed, Selçuklular Bâtınî Fitnesi ve Haçlı Savaşlarına Karşı Bir 

İslamî Mücadele Projesinin Doğuşu, İstanbul: Ravza Yayınları, 2013. 

……, el-İmamü’l-Gazâlî, İstanbul: Ravza Yayınları, 2017. 

Sarıoğlu, Hüseyin, “Tehâfütü Tehâfüti’l-Felâsife”, DİA, C. XL, (ss. 314-317). 

es-Sarîfînî, el-Müntehab mine’s-Siyâk li Târîhi Neysabur, thk, Muhammed Ahmed 

Abdülaziz, Beyrut: Dâru’l-Kütibi’l-İlmiyye, 1989. 

es-Saverî, Ali ibn Hasan el-Kasidetü’s-Saveriyye, (Risâletün Vâhidetün İsmâiliyyetün) 

thk, Arif Tamir, Dımaşk: el-Ma’hedü’l-Fıransî, 1955. 

Schimmel, Annemaire, Sayıların Gizemi, çev, Mustafa Küpüşoğlu, İstanbul: Kabalcı 

Yayınevi, 1991. 



 

447 

 

……, İslamın Mistik Boyutları, çev, Ergun Kocabıyık, İstanbul: Alfa Basım Yayım, 

2018. 

es-Sebîtî, Feyyaz b. Abdullah b. Mayuz, er-Red ale’l-İsmâilîyyeti’l-Karâmita ve Şerhu 

Mezâhibihim fi’s-Saddi an Şerâii’r-Rusul ve’d-Duâ ile İfsâdi’l-Memâlik ve’d-

Düvel ve’r-Red ala Sâiri’l-Mülhidîn, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Medine: el-

Câmiatü’l-İslamîyye bi’l-Medîneti’n-Nebeviyye, h. 1436. 

es-Sehâvî, Şemseddin,  el-İ’lân bi’t-Tevbîh limen Zemme et-Târih, thk, Franz Rosenthal, 

Beyrut: Müessetü’r-Risâle, 1986. 

es-Seksekî, Abbas b. Mansur, el-Burhân fî Marifeti Akâidi’l-Ehli’l-Edyân, thk, Bessam 

Ali Selametü’l-Amûş ez-Zerka: Mektebetü’l-Menâr, 1988. 

es-Selûmî, Süleyman Abdullah, Usûlü’l-İsmâiliyye, Riyad: Dâru’l-Fazîle, 2001. 

Sem’ânî, Abdülkerim b. Muhammed, el-Ensâb, Haydrâbâd: Meclisü Dâiretü’l-

Meârifi’l-Osmâni, 1962. 

Seyyid, Eymen Fuad, ed-Devletü’l-Fâtımiyye fi Mısır, Kahire: ed-Dâru’l-Mısriyyetü’l-

Lübnâniyye, 1992. 

Sezgin, Fuat, Arap-İslam Bilimleri Tarihi, İstanbul: Prof. Dr. Fuat Sezgin İslam Bilim 

Tarihi Araştırmaları Vakfı, C. I, s. 719. 

Sicistânî, Ebû Yakub, Tuhfetü’l-Müstecibîn, Hamsü Resâilü’l-İsmâiliyye içinde, thk, 

Arif Tamir, Selimiyye: Dâru’l-Ensâf, 1956. 

……, Kitabü’l-Yenâbi’, thk, Mustafa Galib, Selimiyye: el-Mektebetü’t-Ticâriyye, 1965. 

 Kitâbu İsbâti’n-Nübü’ât, thk, Arif Tamir, Beyrut: Dâru’l-Meşrik, 1986. 

……, Kitabü’l-İftihâr, thk, İsmail K. Poonawala, Beyrut: Dâru’l-Garbi’l-İslamî, 2000. 

……, Elmakâlâtü’l-Melekûtiyye, thk, İsmail Kurban Hüseyin Poonawala, Tunus: 

Dâru’l-Ğarbi’l-İslamî, 2011. 



 

448 

 

Sihihadeh, Ayman “Gazâlî’den Râzî’ye 6/12. YY.’da Felsefî Kelâmda Yeni 

Gelişmeler”, çev, Bilal Taşkın, Kelam Araştırmaları Dergisi, C. 14, S. 1, 2016, 

(ss. 240-278). 

Spuler, Bertold, “Doğu’da Hilafetin Çöküşü”, çev, Hamdi Aktaş, İslam Tarihi Kültür 

ve Medeniyeti, İstanbul 1997. 

Strothmann, R.S., Erba’u Kütübin İsmâilîyye, Dımaşk: et-Tekvîn, 2006. 

Subhî, Ahmed Mahmud, Fî İlmi’l-Kelâm, Beyrut: Dâru’n-Nehzatü’l-Arabiyye, 1985. 

Sübkî, Ebû Nasr Tacuddîn, Tabakâtü’ş-Şâfi’iyyeti’l-Kübrâ, thk, Mahmud Muhammed 

et-Tanâhî, Abdulfettah Muhammed el-Hulî, Kahire: 1976. 

eş-Şankıtî, Muhammed b. el-Muhtar, Haçlı Savaşları Etkisi Altında Sünnî-Şii İlişkileri, 

çev, İdris Çakmak, İstanbul: Mana Yayınları, 2016. 

Şehristânî, Ebü’l-Feth Tâcüddîn, el-Milel ve’n-Nihal Dinler, Mezhepler ve Felsefi 

Sistemler Tarihi, (Metin-Çeviri), çev, Mustafa Öz, İstanbul: Türkiye Yazma 

Eserler Kurumu Başkanlığı, 2015. 

eş-Şek’a, Mustafa Muhammed, İslam bilâ Mezâhib, Kahire: ed-Dâru’l-Mısrıyyetü’l-

Lübnâniyye, 1996. 

Şeker, Fatih M., Selçuklu Türklerinin İslam Tasavvuru, İstanbul: Dergâh Yayınları, 

2015. 

ŞerefettinYaltkaya, “Gazâlî ve Sencer”, DFİFM. S.1. 1925, (ss. 39-5742). 

eş-Şeybî, Mustafa, el-Fikru’ş-Şiî ve’n-Nezââtü’s-Sufiyye, Bağdat: Mektebetü’n-Nehda, 

1966. 

Şeyh Sâduk (İbn Bâbeveyh), Ebû Cafer Muhammed b. Ali, Emâlî es-Sâduk, Beyrut: 

Müessetü’l-A’lemî, 2009. 



 

449 

 

Şeyh, M. Said, “Gazzâlî”, İslam Düşünce Tarihi, çev, Mustafa Armağan, haz, Mian M. 

Şerif, İstanbul, İnsan Yayınları, 2014. C. I, (ss. 730-770). 

Şirinov, Agil, Nâsırüddin Tûsî’de Varlık ve Ulûhiyyet, İstanbul: İSAM yayınları, 2011. 

Şüşterî, Seyyid Ziyâüddîn Nûrullāh, Mecâlisü’l-Mü’minîn, yy: Dâru Hişâm, trz. 

Tahir b. İbrahim el-Hârisî el-Yemânî, Kitabü’l-Envâri’l-Latîfe fî Hakikâti’l-Felsefeti’l-

Fâtımiyye, yy: trz. 

Tamir, Arif, el-Gazâlî beyne’l-Felsefeti ve’d-Din, London: Riad el-Rayyes Books, 

1987. 

……, el-Karâmita beyne’l-İltizam ve’l-İnkâr, Dımaşk: Dâru’t-Tâliatü’l-Cedîde, 1996. 

……, Tarihu’l-İsmâiliyye, London, Rıad el-Rayyes Books, 1991. 

……, Tarihu’l-İsmâilîyye ed-Devletü’l-Fâtımîyyetü’l-Kebîr, London: Riad el-Rayyes 

Books Ltd., 1991. 

……, Tarihu’l-İsmâiliyye ed-Devletü’n-Nizârîyye, London: Riad el-Rayyes Books Ltd., 

1991. 

Tan, Muzaffer, “İsmâilî Davet; Sosyo-Politik Gelişim Süreci”, Dinî Araştırmalar, 2015, 

C. XVIII, (ss. 79-95). 

Tan, Muzaffer, Bâtınîlik Kavramı ve Bâtınî Fırkaların Tasnifi Meselesi, Ankara: Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi, 

2000. 

……, İsmâiliyye’nin Teşekkül Süreci, Yayımlanmamış Doktora Tezi, Ankara: Ankara 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2005. 

……, Haşşâşîliğin Tarihsel Arka Planı İsmâilî Davet Yapılanması, Ankara: Maarif 

Mektepleri, 2017. 



 

450 

 

et-Tancî, Muhammed b. Tavid, “Gazâlî’ye Göre Kur’an’ın Tefsiri”, AÜİFD, C. VI, S. 

1, 1957, (ss.9-19) 15.  

Taşköprizâde, Ahmed Efendi, Miftahu’s-Sa’âde ve Misbahu’s-Siyâde, Beyrut: Daru’l-

Kütübü’l-ilmiyye, 1985.  

Taylan, Necip, Gazzâlî’nin Düşünce Sisteminin Temelleri, İstanbul: Marmara 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 1989. 

Teftazânî, Sadüddîn Mesud b. Fahriddin, Şerhu’l-Mekâsıd, thk, Abdurrahman Umeyra, 

Beyrut: Âlemü’l-Kütüb, 1998. 

……, Şerh-i Akâid, İstanbul: Fazilet Neşriyât, trz. 

Tekin, Mustafa “Gazâlî: Soyut Okumalar ve Kalıp Yargıların Ötesinde”, TYB Akademi, 

Yıl. 1, S. I, 2011, (ss. 31-50). 

Terkan, Fehrullah, Çatışmanın Dinamikleri Din ve Felsefe Uzlaşmazlığı Üzerine, 

Ankara: Elis Yayınları, 2007. 

 “Üç Mesele-2 Tanrı ve Cüz’ilere Dair Bilgisi”, Gazzâlî Konuşmaları, haz, M. Cüneyt 

Kaya, İstanbul: Küre Yayınları, 2012, (ss. 87-127) 

……, “Gazzâlî: Hakikat Arayışı ve Tecdid Arasında Bir Hayat”, İslam Felsefesi Tarih 

ve Problemler, Yayına Hazırlayan, M. Cüneyt Kaya, İstanbul: İSAM Yayınları, 

2017, (ss. 289-328). 

Tıbî, Şemsüddin b. Ahmed b. Yakub, Risâletü’d-Düstûr, Erba’u Resâili’l-İsmâilîyye 

içinde, nşr, Arif Tâmir, Beyrut: Mektebetü’l-Hayat, 1978. 

Topakkaya, Arslan, “Nikolas Van Kues’ta Negatif Teoloji”, Bilimname, IX, 2005/3, (ss. 

105-116). 

Topaloğlu, Bekir, Kitabü’t-Tevhîd Açıklamalı Tercüme, İstanbul: İSAM Yayınları, 

2014. 



 

451 

 

Turan, Osman, Selçuklular Tarihi ve Türk-İslam Medeniyeti, İstanbul: Ötüken Neşriyat, 

2003. 

et-Tûsî, Ebû Ca’fer Muhammed b. Hasan, el-Fihrist, Necef: el-Mektebetü’l-

Mürtazaviyye, trz. 

Tülücü, Süleyman “Ahmed Mithad Efendi’nin ‘Süleyman Musûlî’ (Musullu Süleyman) 

Adlı Romanında Hasan-ı Sabbah ve Bâtınîlerle İlgili Bilgiler”, Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi, Erzurum: S.14, (ss. 25-40). 

el-Uleymî, Ebü’l-Yümn, el-Ünsü’l-Celîl, Amman: Mektebetü Dendîs, 1999. 

Uludağ, Süleyman, “Gazzâlî”, Tasavvufî Görüşleri”, DİA, C. XIII, (ss. 515-518). 

el-Uşeyrî, Muhammed Riyaz, et-Tasavvuri’l-Lügavî inde’l-İsmâilîyye: Dirase fi 

Kitâbi’z-Zîne li Ebî Hâtim er-Râzî, İskenderiye: Müessesetü’l-Meârif, 1985. 

Uysal, Enver, “İhvân-ı Safâ”, DİA, C. XXII, (ss. 1-6). 

Ülken, Hilmî Ziya, İslam Düşüncesi II İslam Felsefesi Tarihi, İstanbul: İstanbul 

Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yayınları, 1957. 

Felsefeye Giriş (İkinci Kısım), Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 

1958. 

……, Türk Tefekkür Tarihi, İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2004. 

……, Eski Yunan’dan Çağdaş Düşünceye Doğru İslam Felsefesi Kaynakları ve Etkileri, 

İstanbul: Ülken Yayınları, 2004. 

Üzüm, İlyas, “Murtazâ Mutahharî”, DİA, C. XXI, (ss. 372-374). 

Vecih, Abdüsselam b. Abbas, A’lâmü’l-Müellifîn ez-Zeydiyye, Amman: Müessesetü 

iman Zeyd b. Ali es-Sekâfiyye, 1991. 

Vloten, Gerlof Van, Arab Hakimiyeti, Şia ve Mesih Akideleri, çev, Mehmetd Said 

Hatiboğlu, Ankara, OTTO, 2017. 



 

452 

 

Vural, Mehmet, Gazzâlî Felsefesinde Bilgi ve Yöntem, Ankara: Ankara Okulu Yayınları, 

2011. 

Watt, W. Montgomery, İslamî Tetkikleri İslam Felsefesi ve Kelâmı, çev, Süleyman Ateş, 

Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Yayınları, 1968. 

……, Müslüman Aydın (Gazâlî Hakkında Bir Araştırma) çev, Hanifi Özcan, Samsun: 

Etüt Yayınları, 2003. 

Yâfi‘î, Ebû Muhammed Afîfeddîn Abdullâh, Mir’âtü’l-Cenân ve İbretü’l-Yekzân, 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye, 1997. 

Yaltkaya, Şerefettin, “İslam’da İlk Fikrî Hareketler ve Dinî Mezhepler”, DİFM, 1930, 

S.14, (ss. 1-27). 

Yavuz, Yusuf Şevki, “Eys”, DİA, C. XII, (ss. 1). 

……, “İbn Şâzan en-Nîsâbûrî”, DİA, C. XX, (ss. 370-371). 

……, “Tekfir”, DİA, C. XL, (ss. 350-356). 

……, “Te’vil”, DİA, C. XLI, (ss. 27-28). 

……, “Ebû Hâtim er-Râzî”, DİA, C. X, (ss. 148-150). 

……, A’lâmü’n-Nübüvve, DİA, C. II, (ss. 337-338). 

Yavuz, Yusuf Şevki, Ünal, Zeki, “Cebrâil”, DİA, C. VII, (ss. 202-204). 

Yazıcı, Tahsin, “Ebû Ali el-Fârmedî”, DİA, C. X. (ss. 90). 

Yıldırım, Ahmet “Hadisleri Anlamada İşârî Yorum”, Günümüzde Sünnetin Anlaşılması 

(Sempozyum Tebliğ ve Müzakereleri) 2004, (ss. 211-225). 

Zebîdî, Eb’ul-Feyz Muhammed b. Muhammed b. Abdirrezzak, İthâfü’s-Sâde, Beyrut: 

Matbaatü’l-Meymeniyye, 1994.  

Zehebî, Ebû Abdillah Muhammed b. Ahmed, Siyeru A’lâmü’n-Nübelâ, Kahire: Dâru’l-

Hadis, 2006. 



 

453 

 

Zerrinkub, Abdülhüseyin, Medreseden Kaçış İmam Gazzâlî’nin Hayatı, Fikirleri ve 

Eserleri, çev, Hikmet Gök, İstanbul: Ağaç Yayınları, 2007. 

……, İslam Medeniyeti Mucizesi, çev. Abuzer Dişkaya, İstanbul: Ağaç Kitabevi 

Yayınları, 2009. 


