
ATATÜRK ÜN ĐVERSĐTESĐ 

SOSYAL BĐLĐMLER ENST ĐTÜSÜ 

GELENEKSEL TÜRK EL SANATLARI BÖLÜMÜ 

 

 

 

Đ. M. V. NOYAN GÜVEN 

 

 

 

DR. YAŞAR KALAFAT’IN TESP ĐT ETT ĐĞĐ KARS VE 

ÇEVRESĐNDEKĐ HALK ĐNANÇLARININ DOKUMALARA 

YANSIMALARI 

 

 

 

YÜKSEK L ĐSANS TEZĐ 

 

 

 

 

 

TEZ YÖNET ĐCĐSĐ 

Yrd. Doç. Dr. Tahsin PARLAK 

 

 

 

 

 

 

 

Erzurum- 2010 



 2 

 

 



 I

ĐÇĐNDEKĐLER 

ÖZET.................................................................................................................... III 

ABSTRACT ......................................................................................................... IV 

KISALTMALAR .................................................................................................. V 

ÇĐZĐMLER L ĐSTESĐ ......................................................................................... VI 

FOTOĞRAF L ĐSTESĐ ....................................................................................... XI 

HARĐTA L ĐSTESĐ .............................................................................................XII 

ÖNSÖZ .............................................................................................................. XIII 

 

BĐRĐNCĐ BÖLÜM 

1. GĐRĐŞ ..................................................................................................................1 

1.1. Dr. Yaşar Kalafat Kimdir? ........................................................................... 1 

1.1.1. Dr. Yaşar Kalafat’ın Çalışmaları........................................................... 2 

 

ĐKĐNCĐ BÖLÜM 

2. KARS YÖRESĐNĐN TARĐHĐ, COĞRAFYASI VE KÜLTÜR 

KAVRAMLARI 

2.1. Kars Yöresinin Tarihi ................................................................................... 3 

2.2. Kars Yöresinin Coğrafyası ........................................................................... 5 

2.3. Kültür Kavramı ............................................................................................ 6 

2.3.2. Milli Kültür ve Folklor ( Halk Bilimi ) ................................................. 7 

2.3.3. Đnanç, Halk Đnançları Kavramı, Çıkış Noktaları ve Özellikleri ............ 7 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. DOKUMALARDA KULLANILAN MOT ĐFLERĐN ÇIKI Ş 

KAYNAKLARI  

 
 
 



 II

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

4. DR. YAŞAR KALAFAT’IN TESP ĐT ETT ĐĞĐ KARS VE 

ÇEVRESĐNDEKĐ HALK ĐNANÇLARININ DOKUMALARA 

YANSIMALARI 

4.1. Dokumalarda Görülen Motifler.................................................................. 13 

4.1.1.Elibelinde Motifi (Em Damgası) .......................................................... 13 

4.1.2. Halk Đnançları ve dokumalarda Koçboynuzu Motifi .......................... 22 

4.1.3. Dokumalarda Görülen Đnsan Motifi .................................................... 30 

4.1.4. Halk Đnanışlarında Saç Olgusu ve Dokumalarda Görülen Saç Bağı 

Motifi ............................................................................................................ 32 

4.1.5.Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Küpe Motifi ................................ 39 

4.1.6. Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Sandık Motifi ............................ 42 

4.1.7. Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Yıldız......................................... 46 

4.1.8. Halk Đnanışlarında Su olgusu ve Dokumalarda Suyolu Motifi ........... 52 

4.1.9. Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Görülen El, Parmak ve Tarak 

Motifleri ........................................................................................................ 56 

4.1.10. Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Görülen Muska ve Nazarlık 

Motifleri ........................................................................................................ 60 

4.1.11. Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Göz / Pıtrak Motifleri .............. 64 

4.1.12. Dokumalarda Görülen Oğ Damgası (Haç Motifi) ............................ 71 

4.1.13. Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Görülen Yılan Motifi .............. 74 

4.1.14. Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Görülen Kurt Ağzı, Kurt Đzi, 

Canavar Ayağı ............................................................................................... 75 

4.1.15.Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Hayat Ağacı ............................. 77 

4.1.16. Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Kuş Figürü .............................. 84 

 

BEŞĐNCĐ BÖLÜM 

5. DEĞERLENDĐRME .......................................................................................86 

KAYNAKÇA ........................................................................................................89 

ÖZGEÇM ĐŞ ..........................................................................................................95 



 III  

ÖZET 

YÜKSEK L ĐSANS TEZĐ 

DR. YAŞAR KALAFAT’IN TESP ĐT ETT ĐĞĐ KARS VE ÇEVRESĐNDEKĐ 

HALK ĐNANÇLARININ DOKUMALARA YANSIMALARI 

Đ. M. V. NOYAN GÜVEN 

Danışman: Yrd. Doç. Dr. Tahsin PARLAK 

2010- SAYFA: 98+XIII 

Yrd. Doç. Dr. Tahsin PARLAK 

Doç. Mehmet KAVUKÇU 

Yrd. Doç. Dr. Numan ÖZEN 

 

Hayatın her safhasında karşımıza çıkan halk inanışları, millî kültürün de en 

önemli yapı taşlarıdır. Hızla gelişen teknoloji ve bunun iletişime olan etkileri, 

milletlerin kendilerine ait kültürel değerlerini ortadan kaldırmaktadır. Günümüzde 

yaşanan globalleşme hareketine karşı, devletlerin, kendine has millî kültürlerini 

koruma konusundaki hassasiyeti artmaktadır. Halk inançları, millî kültürü koruma 

ve geliştirme konusunda önemli bir işleve sahiptir.   

Halk inançları hayatın her alanına yansıdığı gibi, dokumalarda da etkisini 

göstermektedir. Halk inanışlarının bir yansıması olan dokumalar, kullanım 

amaçlarına ve kullanıldıkları yerlere göre sınıflandırılmış ve kendine özgü 

karakteristik bir kimlik kazanmışlardır. Dokuyucu yaptığı ürün vasıtasıyla bilgi, 

beceri ve öğretilerini harmanlayarak; kendine, ailesine, çevresine ve belki de 

ulaşabileceği tüm insanoğluna içinde bulunduğu tinselliği aşılamaya çalışacaktır.  

Kars yöresinde geleneksel kültür zenginliği coğrafi konumundan dolayı 

oldukça zengindir.  Bu bağlamda, Yaşar Kalafat’ın halk inançları ile ilgili 

çalışmaları ışığında Kars ve çevresinde yaygın olan halk inançlarının dokumalar 

üzerindeki etkisi araştırıldı. 

Anahtar Kelimeler: Halk inançları, Kars, Dokumalar, Motif, Yaşar 

Kalafat, Folklor. 

 

 



 IV

ABSTRACT 

MASTER THESIS 

REFLECTIONS OF BEL ĐEVESOF THE SOCĐETY THAT DR.YA ŞAR 

KALAFAT FOUNDED OUT NEAR THE KARS C ĐTY WOVENS  

Đ. M. V. NOYAN GÜVEN 

Supervisor: Assist. Prof. Dr. Tahsin PARLAK 

2010-PAGE: 98+XIII 

Assist. Prof. Dr. Tahsin PARLAK 

Assoc. Mehmet KAVUKÇU 

Assist. Prof. Dr. Numan ÖZEN 

 

In our lives social believes come on the scene, and they are the parts of the 

national culture. Rapidly chancing technology and its effects to the comunication 

break the cultural values of the nations. Today, in contrast to the global values, the 

nations have important national cultural protections.    

Social believes have reflections in every part of life, and it also shows 

reflections in the woven works. Wowen works are the products of the social 

believes, and they are classified according to their usages and they have their own 

characteristic identities. The weavers with the help of his product mixes his 

knowladge, abilities and teachings and he tries to reflect his tenses not only to 

himself but also to his family, environment, and alo to the all humanity. 

In the Kars region traditional cultural values are very rich. In this respect, 

in the light of Yaşar Kalafat’s social believes Kars city wovens and their 

environment are investigated. 

Key Words: Social believes, Kars, wovens, motifs, Yaşar Kalafat, 

Folklore,  

 

 

 

 

 

 



 V 

KISALTMALAR 

Age : Adı geçen eser    

Agm : Adı geçen makale 

Agt : Adı geçen tez 

AÜFEFCB  : Atatürk Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Coğrafya 

Bölümü 

AÜSBE : Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

bkz. : Bakınız 

C. : Cilt 

Çev. : Çeviren 

Enst. : Enstitüsü 

KBHKAGM :  Kültür Bakanlığı Halk Kültürlerini Araştırma ve Geliştirme 

Genel Müdürlüğü 

M.Ö. : Milattan Önce 

M.S. : Milattan Sonra 

MTHKKB :  Milletlerarası Türk Halk Kültürü Kongresi Bildirileri 

s. : Sayfa 

S. : Sayı 

SDÜSBE : Süleyman Demirel Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

TED: : Türk Etnografya Dergisi 

TTK. :  Türk Tarih Kurumu 

Y. : Yıl  

Yay. :  Yayınevi  

yy. : Yüzyıl 

   

 

 

 

 

 

 

 



 VI

 

ÇĐZĐMLER L ĐSTESĐ 

 
  Sayfa No: 

Çizim  No:1 Elibelinde Motifi / EM Damgası (Kars Merkez)………… 16 

Çizim  No:2 Elibelinde Motifi / EM Damgası  (Sarıkamış Yayıklı 

Köyü Camii)……………………………………………... 

 

16 

Çizim  No:3 Elibelinde Motifi / EM Damgası  (Selim Darboğaz Köyü 

Camii)……………………………………………………. 

 

17 

Çizim  No:4 Elibelinde Motifi / EM Damgası  (Digor Dağpınar Köyü 

Camii) …………………………………………………… 

17 

Çizim  No:5 Elibelinde Motifi / EM Damgası  (Sarıkamış Karaurgan 

Köyü Camii)……………………………........................... 

 

18 

Çizim  No:6 Elibelinde Motifi / EM Damgası  (Sarıkamış Karaurgan 

Köyü Camii) ………………………….…………………. 

 

18 

Çizim  No:7 Elibelinde Motifi / EM Damgası  (Selim Bozkuş Köyü) .. 19 

Çizim  No:8 Elibelinde Motifi / EM Damgası  (Digor Dağpınar Köyü 

Camii)……………………………………………………. 

 

19 

Çizim  No:9 Elibelinde Motifi / EM Damgası  (Selim Akçakale Köyü 

Camii)……………………………………………………. 

 

20 

Çizim  No:10 Elibelinde Motifi / EM Damgası  (Selim Bozkuş Köyü) .. 20 

Çizim  No:11 Elibelinde Motifi / EM Damgası  (Selim Bozkuş Köyü)... 21 

Çizim  No:12 Elibelinde Motifi / EM Damgası  (Kars Müzesi)………... 21 

Çizim  No:13 Elibelinde Motifi / EM Damgası  (Kars Müzesi)………... 22 

Çizim  No:14 Koçboynuzu Motifi  (Kağızman Ali Deveci Evi)……….. 23 

Çizim  No:15 Koçboynuzu Motifi  (Kars Merkez Subatan Köyü Camii) 24 

Çizim  No:16 Koçboynuzu Motifi  (Kars Merkez Subatan Köyü Camii) 24 

Çizim  No:17 Koçboynuzu Motifi  (Kars Merkez Subatan Köyü Camii)  25 

Çizim  No:18 Koçboynuzu Motifi  (Sarıkamış Yeniköy Camii)……….. 25 

Çizim  No:19 Koçboynuzu Motifi  (Selim Tozluca Köyü Camii)……… 26 

Çizim  No:20 Koçboynuzu Motifi  (Kars Müzesi)……………………... 26 

Çizim  No:21 Koçboynuzu Motifi  (Sarıkamış Yayıklı Köyü Camii)….. 27 



 VII

Çizim  No:22 Koçboynuzu Motifi  (Kars Müzesi)……………………... 27 

Çizim  No:23 Koçboynuzu Motifi  (Digor Dağpınar Köyü Camii).......... 28 

Çizim  No:24 Koçboynuzu Motifi  (Kars Müzesi)……………………... 28 

Çizim  No:25 Koçboynuzu Motifi  (Kars Müzesi)……………………... 29 

Çizim  No:26 Koçboynuzu Motifi  (Sarıkamış)………...……………… 29 

Çizim  No:27 Đnsan Motifi  (Kars Müzesi)……………………………... 31 

Çizim  No:28 Đnsan Motifi  (Sarıkamış Yayıklı Köyü Halis Baltacı Evi) 31 

Çizim  No:29 Saçbağı Motifi  (Selim Bozkuş Köyü Cami)……….......... 33 

Çizim  No:30 Saçbağı Motifi  (Selim Bozkuş Köyü Cami)……….......... 33 

Çizim  No:31 Saçbağı Motifi  (Kars Müzesi)………………………….. 34 

Çizim  No:32 Saçbağı Motifi  (Kars Müzesi)…………………………... 34 

Çizim  No:33 Saçbağı Motifi  (Sarıkamış Başköy Camii)……………… 35 

Çizim  No:34 Saçbağı Motifi  (Kars Merkez Subatan Köyü Mevlüt 

Öztürk Evi)………………………………………………. 

 

35 

Çizim  No:35 Saçbağı Motifi  (Sarıkamış Yayıklı Köyü Halis Baltacı 

Evi)…..………………………………………………….. 

 

36 

Çizim  No:36 Saçbağı Motifi  (Kars Merkez Ocaklı Köyü Davut Kara 

Evi)…...………………………………………………….. 

 

36 

Çizim  No:37 Saçbağı Motifi  (Kars Merkez Subatan Köyü Camii)…… 37 

Çizim  No:38 Saçbağı Motifi  (Digor Dağpınar Köyü Camii)…….......... 37 

Çizim  No:39 Saçbağı Motifi  (Sarıkamış Karaurgan Köyü Camii)......... 38 

Çizim  No:40 Saçbağı Motifi  (Selim Akçakale Köyü Camii) ...….......... 38 

Çizim  No:41 Küpe Motifi  (Selim Bozkuş Köyü Camii)………………. 39 

Çizim  No:42 Küpe Motifi  (Selim Bozkuş Köyü Camii)………………. 40 

Çizim  No:43 Küpe Motifi  (Digor Dağpınar Köyü)…………………… 40 

Çizim  No:44 Küpe Motifi  (Sarıkamış Yağbasan Köyü Camii)……….. 41 

Çizim  No:45 Küpe Motifi  (Selim Tozluca Köyü Cami)……..……….. 41 

Çizim  No:46 Sandık Motifi  ( Selim Tozluca Köyü Cami)………......... 42 

Çizim  No:47 Sandık Motifi  (Kars Merkez Halefoğlu Köyü Camii)…... 43 

Çizim  No:48 Sandık Motifi  (Selim Bozkuş Köyü)……………………. 43 

Çizim  No:49 Sandık Motifi  (Kars Müzesi)……………………………. 44 

Çizim  No:50 Sandık Motifi  (Selim Başköy Camii)…………………… 44 



 VIII  

Çizim  No:51 Sandık Motifi  (Selim Başköy Camii)………..………….. 45 

Çizim  No:52 Sandık Motifi  (Selim Başköy Camii)…………………… 45 

Çizim  No:53 Sandık Motifi  (Selim Karahamza Köyü Camii)………… 46 

Çizim  No:54 Yıldız Motifi  (Arpaçay Güvercin Köyü Camii)………… 47 

Çizim  No:55 Yıldız Motifi  (Sarıkamış Karaurgan Köyü Camii)……… 47 

Çizim  No:56 Yıldız Motifi  (Digor Dağpınar Köyü Camii)……………. 48 

Çizim  No:57 Yıldız Motifi  (Kars Müzesi)……………………..……… 48 

Çizim  No:58 Yıldız Motifi  (Kars Merkez Halefoğlu Köyü Ahmet 

Ölmez Evi) ……………………………………………… 

 

49 

Çizim  No:59 Yıldız Motifi  (Kars Müzesi)………………………......... 49 

Çizim  No:60 Yıldız Motifi  (Sarıkamış Yayıklı Köyü Halis Baltacı 

Evi)…….. ………………………………………………. 

 

50 

Çizim  No:61 Yıldız Motifi  (Digor Dağpınar Köyü Camii)…………… 50 

Çizim  No:62 Yıldız Motifi  (Dokunduğu Yer: Şenkaya-Bardız) 

                       (Bulunduğu Yer: Sarıkamış Karakurt Köyü)... 

 

51 

Çizim  No:63 Yıldız Motifi  (Sarıkamış Beşyol Köyü Camii)……......... 51 

Çizim  No:64 Yıldız Motifi  (Sarıkamış Başköy Camii)……………….. 52 

Çizim  No:65 Suyolu Motifi  (Selim Başköy Camii)…………………… 54 

Çizim  No:66 Suyolu Motifi  (Susuz Yolboyu Köyü Đsmail Naki Evi)… 54 

Çizim  No:67 Suyolu Motifi  (Kars Müzesi)……………………………. 55 

Çizim  No:68 Suyolu Motifi  (Kağızman Ali Deveci Evi)……………... 55 

Çizim  No:69 Suyolu Motifi  (Kars Müzesi)…………………….……… 55 

Çizim  No:70 Suyolu Motifi  (Kars Müzesi) …………………………… 55 

Çizim  No:71 Suyolu Motifi  (Kars Müzesi) …………………………… 55 

Çizim  No:72 Suyolu Motifi  (Sarıkamış Yayıklı Köyü Camii)………... 56 

Çizim  No:73 Suyolu Motifi  (Kars Müzesi) …………………………… 56 

Çizim  No:74 Suyolu Motifi  (Dokunduğu Yer: Şenkaya-Bardız) 

(Bulunduğu Yer: Sarıkamış Karakurt Köyü)………........ 

 

56 

Çizim  No:75 El ve Tarak Motifleri……………………………………. 58 

Çizim  No:76 El ve Tarak Motifi (Selim Bozkuş Köyü Camii)………… 58 

Çizim  No:77 El ve Tarak Motifi  (Kars Merkez Subatan Köyü Mevlüt 

Öztürk Evi)……………………………………………… 

 

59 



 IX

Çizim  No:78 El ve Tarak Motifi  (Digor Dağpınar Köyü Camii)……… 59 

Çizim  No:79 El ve Tarak Motifi  (Sarıkamış Başköy Camii)…….......... 59 

Çizim  No:80 El ve Tarak Motif Motifleri  (Arpaçay Karakale Köyü 

Camii) …………………………………………………… 

 

59 

Çizim  No:81 El ve Tarak Motifi  (Digor Dağpınar Köyü Camii)……… 60 

Çizim  No:82 Muska ve Nazarlık Motifi  (Selim Darboğaz Köyü 

Camii)…...……………………….………………………. 

 

61 

Çizim  No:83 Muska ve Nazarlık Motifi  (Digor Dağpınar Köyü Camii)  61 

Çizim  No:84 Muska ve Nazarlık Motifi  (Sarıkamış Kamışlı Köyü 

Camii) ……………………….………………………. 

 

61 

Çizim  No:85 Muska ve Nazarlık Motifi  (Kars Halefoğlu Köyü Ahmet 

Ölmez Evi) ……………………………………………… 

 

62 

Çizim  No:86 Muska ve Nazarlık Motifi  (Kars Müzesi)………………. 62 

Çizim  No:87 Muska ve Nazarlık Motifi  (Digor Dağpınar Köyü Camii) 62 

Çizim  No:88 Muska ve Nazarlık Motifi  (Akkya Şahnalar Köyü 

Camii)…………………….……………………………… 

 

63 

Çizim  No:89 Muska ve Nazarlık Motifi  (Sarıkamış Başköy Camii) 63 

Çizim  No:90 Muska ve Nazarlık Motifi  (Sarıkamış Yayıklı Köyü 

Camii) ……………………….…………………………... 

 

63 

Çizim  No:91 Göz Motifi  (Kars Müzesi) ……………………………… 65 

Çizim  No:92 Göz Motifi  (Kars Müzesi) ……………………………… 66 

Çizim  No:93 Göz Motifi  (Kars Müzesi) ……………………………… 66 

Çizim  No:94 Göz Motifi  (Digor Dağpınar Köyü Camii)……………… 66 

Çizim  No:95 Göz Motifi  (Digor Dağpınar Köyü Camii)……………… 67 

Çizim  No:96 Göz Motifi  (Kars Müzesi) ……………………………… 67 

Çizim  No:97 Göz Motifi  (Digor Dağpınar Köyü Camii)……………… 67 

Çizim  No:98 Göz Motifi  (Kars Müzesi) ……………………………… 68 

Çizim  No:99 Göz Motifi  (Kars Müzesi) ……………………………… 68 

Çizim  No:100 Pıtrak Motifi  (Sarıkamış Yeniköy Camii)………………. 69 

Çizim  No:101 Pıtrak Motifi  (Sarıkamış Yayıklı Köyü Camii)…………. 69 

Çizim  No:102 Pıtrak Motifi  (Sarıkamış Yayıklı Köyü Camii)…………. 69 

Çizim  No:103 Pıtrak Motifi  (Sarıkamış Yayıklı Köyü Camii)…………. 70 



 X 

Çizim  No:104 Pıtrak Motifi  (Kars Merkez Subatan Köyü Camii)……... 70 

Çizim  No:105 Pıtrak Motifi  (Selim Bozkuş Köyü Camii)……………… 70 

Çizim  No:106 Pıtrak Motifi  (Kars Müzesi) ………………………......... 71 

Çizim  No:107 Pıtrak Motifi  (Arpaçay Karakale Köyü Camii)……......... 71 

Çizim  No:108 Ok Damgası ( Kars Halısı) ……………………………… 72 

Çizim  No:109 Oğuz Damgası ( Kars Halısı)………………………......... 72 

Çizim  No:110 Ok Damgası ( Kars Halısı) ……………………………… 73 

Çizim  No:111 Ok Damgası (Kars Halısı) …………………………......... 73 

Çizim  No:112 Oğuz Damgası (Kars Halısı) ………………………......... 73 

Çizim  No:113 Yılan Motifi  (Kars Merkez Halefoğlu Köyü Ahmet 

Ölmez Evi) ……………………….……………………… 

 

74 

Çizim  No:114 Kurt Ağzı, Kurt Đzi, Canavar Ayağı Motifi (Sarıkamış 

Başköy Kemal Akbaba Evi)……………………………... 

 

76 

Çizim  No:115 Kurt Ağzı, Kurt Đzi, Canavar Ayağı Motifi (Sarıkamış 

Yayıklı Köyü Mirsevdin Kızıltaş Evi)…………………... 

 

76 

Çizim  No:116 Kurt Ağzı, Kurt Đzi, Canavar Ayağı Motifi  (Kars Merkez 
Ocaklı Köyü Davut Kara Evi) ………………………….. 

 

77 

Çizim  No:117 Hayat Ağacı Motifi  (Sarıkamış Başköy Kemal Akbaba 

Evi) ……………………….……………………………... 

 

79 

Çizim  No:118 Hayat Ağacı Motifi  (Sarıkamış Başköy Kemal Akbaba 

Evi) ……………………….………………....................... 

 

80 

Çizim  No:119 Hayat Ağacı Motifi  (Kars Müzesi) …………………….. 80 

Çizim  No:120 Hayat Ağacı Motifi  (Selim Bozkuş Köyü)……………… 81 

Çizim  No:121 Hayat Ağacı Motifi  (Kars Müzesi)……………………… 81 

Çizim  No:122 Hayat Ağacı Motifi  (Sarıkamış Yağbasan Köyü Camii)... 81 

Çizim  No:123 Hayat Ağacı Motifi  (Sarıkamış Yağbasan Köyü Camii)... 82 

Çizim  No:124 Hayat Ağacı Motifi  (Sarıkamış Yayıklı Köyü Camii)….. 82 

Çizim  No:125 Hayat Ağacı Motifi  (Sarıkamış Yayıklı Köyü Camii)….. 83 

Çizim  No:126 Hayat Ağacı Motifi  (Selim Karahamza Köyü Camii)…... 83 

Çizim  No:127 Kuş Motifi  (Selim Akçakale Köyü Camii)……………… 85 

 



 XI

FOTOĞRAF L ĐSTESĐ 

 
  Sayfa No: 

Fotoğraf  No:1 Dr.Yaşar Kalafat…………...…………………………... 1 

Fotoğraf  No:2 Kars kalesinden genel görünüm………………………... 5 

Fotoğraf  No:3 El Motifi ( Kars Halısı)………….…………………….. 58 

Fotoğraf  No:4 El Motifi ( Kars Halısı)………………………………… 58 

Fotoğraf  No:5 Göz motifi Kırgız çadırın da ki kerege gözlerinden 

çıkmıştır………………………………………………… 

 

65 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 XII

 

HARĐTA L ĐSTESĐ 

 
  Sayfa No: 

Harita No:1 Kars Đli Haritası………………………………………… 6 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 XIII  

ÖNSÖZ 

Türk kültür tarihinde, geleneksel el sanatları ve halk biliminin ( Folklor) ayrılmaz 

bir bütün şeklinde kendi bünyelerinde barındırdığı öğeleri en ideal biçimde harmanlayıp 

göz önüne sunduğu gerçeğinden yola çıkarak bu çalışmayı hazırlamayı uygun gördük. 

Geleneksel sanatlarımız içerisinde özgün yapıya sahip düz dokumalar ve kültürümüzün 

karakteristik özelliklerini net bir biçimde irdeleyip, ortaya koyan halk bilimini ( folklor) 

ayrı düşünmek ve değerlendirmek bizleri yanlış bilgilendirmeye ve çözümlemelere 

sürükleyeceği kesindir. Düz dokumalar ait olduğu bölgenin – halkın tüm sosyokültürel 

yapısını en içten ve kesin bir görsellik ile anlatırken halk biliminde bunu sözlü ve 

anlatımsal olarak deklare eder.  Her iki disiplin kendine özgü değerler çerçevesinde tüm 

kültürel zenginliğimizi eğitici bir dille bizlere sunar. Öz kültürümüzün gelecek nesillere 

aktarımı için önemli birer misyon üslendikleri tartışmasız bir doğrudur.  

Günümüzde el sanatlarına ilginin yoğunlaşması ve beraberinde maddi 

beklentilerin ön plana çıkması ile kültürel yozlaşma sinsice kendini beslemektedir. Öyle 

ki; yüzyıllara dayanan birikimleri bir kenara iterek, sanki aslına sadıkmış gibi fakat anlam 

ve ifadesel çöküntülerle dolu yeni desen ve bir bütünün parçaları olmaktan daha çok 

gelişi güzel elde olanı değerlendirmek adına (ekonomik) anlamsız ve estetik değerlerden 

çok uzak bir anlayışla yeni üretimler (dejenerasyonlar) ortaya konmuştur. Genel olarak 

Anadolu’da “eskiyi ver – yeniyi götür” popülizmi kültürel miraslarımızı ve hala hazırdaki 

kültürel değerlerimizi oldukça yıpratmıştır. Şimdilerde canlanan el dokumalarına olan ilgi 

bölge insanın kaybettiklerini anımsamasını net bir şekilde anlatmaktadır. Kültürel 

dönüşüm oldukça yavaş olsa da bölge insanının kendi değerlerine sahip çıkma duygusunu 

parlatmıştır. Kars yöresi düz dokumalarında görülen desenler ve halk bilimi (folklor)  

ili şkisi bağlamında değerli bilim adamlarının çalışmaları ışığında, kültürel sorunlarımızın 

çözümlenmesi sürecine yeni bir ışık tutmak ve bilim dünyasına sunmak adına bu çalışma 

yapılmıştır.  

Bu çalışmanın oluşumunda büyük katkıları olan Yard. Doç. Tahsin PARLAK ve 

Dr. Yaşar KALAFAT hocalarıma teşekkürlerimi sunarım. Bilimsel ve manevi desteğini 

eksik etmeyen dostum Yard. Doç. A. Aslıhan ERGÜDER’e, Öğr. Gör. Mevlüt 

KAPLANOĞLU’na, babam Kemal GÜVEN’e, annem Kadriye GÜVEN’e, ablam F. 

Hülyagül TAN’a, bu süreçte desteğini esirgemeyen, eşim F.Mutlu K.GÜVEN’e, oğlum 

Ahmet Kemal GÜVEN’e, kızım Nisan Gülsüm Deniz GÜVEN’e, Esra FĐL’e ve Hakan 

ŞENGÖNÜL’e sonsuz teşekkürlerimi sunarım. 

 

Erzurum-2010               Đ. M. V. Noyan GÜVEN



 1 

BĐRĐNCĐ BÖLÜM 

1. GĐRĐŞ 

1.1. Dr. Yaşar Kalafat Kimdir? 

1939 yılında Sürmeneli ailenin bir ferdi olarak Kars’da dünyaya geldi. Đlk 

ve orta tahsilini Kars’da tamamladı. Yüksek tahsilini 1961-1962 yıllarında mezun 

olduğu Atatürk Üniversitesi Ziraat Fakültesi’nde zooteknist olarak yaptı. 1986-

1987 Güz döneminde Gazi Üniversitesi Gazi Eğitim Fakültesi Türk Dili ve 

Edebiyatı Bölümünden fark derslerini vererek mezun oldu. 1987 yılında 

Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü’nde Yakın Çağ Tarihi 

Bölümünden "Şeyh Sait", konulu 1989 yılında Gazi Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Bölümünde Halk Edebiyatından "Doğu 

Anadolu’da Eski Türk Đnançlarının Đzleri" konulu ve 1991 yılında Erciyes 

Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dinler Tarihi Bölümünden "Kuzey 

Azerbaycan Doğu Anadolu ve Kuzey Irak’da eski Türk Dini Đzleri, Dini Folklorik 

Tabakalaşma" konulu mastırlar yaptı. 1992 yılında Hacettepe Üniversitesi Atatürk 

Đlkeleri ve Đnkılâp Tarihi Ana Bilim Dalı’ndan "Şark Meselesi Işığında Şeyh Sait 

Olayı, Karakteri, Dönemindeki Đç ve Dış Olaylar" konulu çalışması ile bilim 

doktoru unvanını aldı. 2002 yılında KPSA (Kazakistan)’nın Fahri doktoru oldu. 

 

 
Fotoğraf 1:  Dr. Yaşar KALAFAT 



 2 

Irak, Đran, Suriye, Türkmenistan, Tacikistan Afganistan, Özbekistan, 

Karakalpakistan, Kırgızistan, Kazakistan, Nahçıvan, Azerbaycan, Gürcistan, 

Karaçay - Çerkez, Oseya, Acaristan, Kabartay-Balkar, Dağıstan, Ukrayna, Kırım, 

Çuvaşistan, Tataristan, Başkurdistan, Altay, Hakasya, Yunanistan, Romanya, 

Makedonya, Sırbistan, Dağıstan, Bulgaristan, Moldovya, Gagauzeli, Kıbrıs, 

Dağlık Altay gibi Türk Bölgelerinde, Suudi Arabistan’da Almanya, Belçika, 

Avusturya, Norveç, Đsveç, Hollanda’da alanında yaptığı çalışmaları 

sürdürmektedir. 

Başbakanlıktan emekli olduktan sonra ASAM’da Kafkasya Araştırmaları 

Masası Başkanı ve Yönetim Kurulu üyesi olarak çalışmıştır. ĐLESAM, Folklor 

Araştırmaları Kurumu, Dinler Tarihi Derneği üyesidir. Avrasya, Alanız, Stratejik 

Analiz, Avrasya Dosyası, Jeopolitik Gündem gibi yayınların Yayın Kurulunda 

görev almıştır.1 

1.1.1. Dr. Yaşar Kalafat’ın Çalı şmaları 

Halk kültürün tüm disiplinlerinde derlemeleri vardır. Halk inanışlarını yoğun 

olarak ele almıştır. Gezi ve alan çalışmalarında, Türklerin yaşadığı bölgelerin 

ekonomik, coğrafik ve sosyo-politik durumları ile ilgili birikimler edinmiştir. 

Çalışmalarını birçok ulusal ve uluslararası sempozyum, konferans ve kongrelerde 

sunmuş ve kitap haline dönüştürerek bilimin hizmetine sunmuştur. Çeşitli medya 

organlarında çalışmalarını ve bu çalışmaların sonuçlarını paylaşmıştır. Halk bilimi 

araştırmalarında metodolojik yöntemlere sıkı sıkıya bağlıdır. Çalışmalarında, 

okuyucu ve dinleyiciye doğru tahlil edebilme kılavuzluğuna özen göstermektedir.  

Görsel anlatımlarını bilimsel verilerle destekleyerek konun idraki ve doğru 

anlaşılabilir olmasını sağlar. 60 adet kitabı, 700’den fazla makale ve bildirisi 

bulunmaktadır. 

                                                 
1 http://www.yasarkalafat.info/ (E.T. 16.03.2010) 



 3 

ĐKĐNCĐ BÖLÜM 

2. KARS YÖRESĐNĐN TARĐHĐ, COĞRAFYASI VE KÜLTÜR 

KAVRAMLARI 

2.1. Kars Yöresinin Tarihi 

Türkiye’nin kuzeydoğusundaki sınır şehirlerinden biri olan Kars’ın ilk 

kuruluş tarihi tam olarak bilinmemektedir.2  

Kars Bölgesi’nin ilk adı, M.Ö.12. yüzyılın ilk çeyreğinden itibaren çivi 

yazılı Asur belgelerinde Daiaeni, M.Ö.9. yüzyılın ilk çeyreğine ait çivi yazılı 

Urartu belgelerinde ise Diauchi olarak geçmektedir. Şimdiki bilgimize göre, 

bölgedeki ilk krallık olan Diauehi’nin coğrafi sınırları, Horasan’ın doğusundan 

başlamakta ve Sarıkamış- Kars Bölgesi’ne kadar uzanmaktadır. Eskiçağ’da Kars 

bölgesi ile ilgili bilgiye coğrafyacı Strabon’un (M.Ö.64- M.S.19)  Geographika 

adlı eserinde rastlamaktayız. Strabonun 17 kitaptan oluşan Evrensel Coğrafya adlı 

ünlü eserinde, Kars Bölgesi " Corzene"  olarak tanımlanmaktadır. Bu deyim daha 

sonra anıtsal kaleye verilecek olan "Kars" kelimesinin ilk benzeri olması 

bakımından çok büyük bir önem taşımaktadır. Bugünkü Kars adı ile özdeşleşen 

"Charsa", "Chorsa" adları, ilk kez 2. yüzyılda antik devrin son büyük coğrafya 

yazarı Ptolemaios’un3 Gcographike Hyphegeseis (Coğrafya Kılavuzu) adlı 

eserinde görülmektedir. 4 

Demirçağı’nda ve Milattan Önceki I. binde Kars, Hurriler, Mitanniler, 

Hattiler, Urartular, Kimmerler, Persler, Helenler, Selevkoslar ve Đskitlerin Karsak 

ve Arsak kolları tarafından yönetilmiş, Miladi yıllara doğru Roma toprakları 

içinde kalmıştır. Romalıları Bizans yönetimi takip ederken bu arada ortaya çıkan 

Kamsarakanlar, Bağratlılar gibi Bizans himayesinde küçük krallıklar yörede 

hâkimiyet kurmuşlardır.5 

                                                 
2 Hamza Gündoğdu,  “XIX. Yüzyıl Kars Yapılarına Baltık Mimari Üslubun Yansıması” XIII.  
 Türk Sanatları Kongresi, Budapeşte: 2007. 
3 Ptolemaios: Mathematike Syntaksis (Matematiğin Sistemi) adlı eserinde ise, kendi dönemine 
kadar yapılan astronoıni çalışmalarını çok başarılı bir şekilde özetlemiştir. Bu değerli kitap, 
Ortaçağ bilimi üzerine o kadar derin bir etki yapmıştır ki, hem batı dillerine, hem de Arapça'ya 
çevrilmiş ve Ptolemaios, Đslam Dünyası'nda Batlamyus adıyla tanınmıştır. 
4 Oktay Belli,“12000 Yıllık Kent: KARS” Kars Ardahan Iğdır Kalkınma Vakfı Dergisi: KARS, 
Đstanbul: 2010,  S.1, s. 35 
5 Gündoğdu, Agm., s.1 



 4 

Kars Kalesi, Erken Demir Çağı’nda bir kalenin kurulması için elverişli 

topografik özelliklere sahiptir. Kars Kalesi sahip olduğu stratejik konumu ile 

Doğu Anadolu ve Nahçıvan Özerk Cumhuriyeti topraklarındaki Erken Demir çağı 

kaleleri ile çok büyük benzerlik göstermektedir6. 

XI. yüzyılın ikinci yarısında Büyük Selçuklu hâkimiyetine giren Kars ve 

yöresi, 1206 yılına kadar Büyük Selçuklulara bağlı Şeddatoğullarının yönetiminde 

kalmıştır. Bir ara Gürcü yönetimine giren Kars ve çevresi, 1236 yılından 1330’a 

kadar Moğollar ve onların takipçisi Đlhanlılar tarafından yönetilmiştir. Kars ve 

çevresi 1330’dan Osmanlı hâkimiyetine girdiği XVI. yüzyıl ortalarına kadar 

Timurlular, Karakoyunlular ve Akkoyunlular ve Safevilerin hakimiyetinde 

kalmış, XIX. yüzyılın üçüncü çeyreğine kadar Osmanlılar elinde bulunmuştur.7 

1828-1829 Osmanlı-Rus Savaşı’nda bir ara Ruslar’ın eline geçen Kars’ın, 

5 Eylül 1829 tarihli Edirne Antlaşmasıyla Türklere iade edildiği bilinmektedir. 

1854-1855 Kırım Savaşı sırasında da kısa bir süre Rus yönetimine giren şehrin, 

uzun süre Rus yönetiminde kalması, 1877-1878 Osmanlı-Rus Savaşı’ndan 

sonradır.8 

Bu savaşın sonundan 1917’ye kadar 40 yıl Rus yönetiminde kalan Kars’ın, 

1917 Bolşevik Devrimi’n den sonra tekrar Türklerin eline geçtiği bilinir.  

 

 
Fotoğraf 2:  Kars kalesinden genel görünüm. 

                                                 
6 Belli, Age., s.35 
7 Hamza Gündoğdu,  “XIX. Yüzyıl Kars Yapılarına Baltık Mimari Üslubun Yansıması”.  XIII.  
 Türk Sanatları Kongresi, Budapeşte: 02-08 Eylül 2007. 
8 Gündoğdu,  Agm., s.1 



 5 

2.2. Kars Yöresinin Coğrafyası 

Kars ili, Anadolu’nun orta kesimlerinden, batıdan-doğuya daralarak 

uzanan, ancak Doğu Anadolu’da belirgin bir genişlik kazanmış olan Anatolid 

Birli ği içinde yer almaktadır9. Yüksek dağlık alanlarla, volkanizma ve yarık 

volkanizması sonucu oluşan malzemeyle tektonik kökenli depresyonlar, yüksek 

plâtolar bölgenin temel yapısı teşkil etmektedir10. Bölgenin mevcut yapısının 

oluşmasında da farklı dönemlerde oluşan tektonik hareketler önemli bir yer tutar. 

Hafif engebeli bir plâto yüzeyi üzerinde bulunan Kars ili, en fazla yağışı Mayıs 

ayında, en az yağışı ise Aralık ayında almaktadır. Kars ilinde Doğu Anadolu 

Karasal Yağış Rejimi etkilidir.11 

Kars ili, bölgenin zengin akarsularınca oluşturulan, dar ve derin vadilerle 

parçalanarak engebeli ve sarp bir topografyaya sahiptir. Sert bir şekilde değişen 

yükseltiler eğimi artırmaktadır. Böylece bölgedeki suyun zemine inmesi 

engellenerek yer altı sularını olumsuz yönde etkilemektedir. Bu olumsuz duruma 

step bitki örtüsü ve sığ toprak yapısı da etkide bulunmaktadır. Bölgedeki yer altı 

sularının seviyesi kar suları ve yağışlarla ilkbahar erimeleriyle kış aylarında en üst 

seviyeye ulaşmaktadır. Kars ilinin ana akarsu yapısını Aras Nehri ve Kars Çayı 

oluşturmaktadır. Kaynağını Soğanlı Dağları’ndan alan Zuzu ve Çatal dereleri, 

kaynağını Çığlak Dağlarından alan Sarıçamur ve Karanlık dereleri Sarıkamış 

yakınlarında birleşerek "Kars Çayı" adını almaktadır. Böylece Kars Çayı 

başlangıcından Arpaçay ile birleştiği yere kadar yaklaşık 120 km.lik bir uzunluğa 

ulaşmaktadır.12 

                                                 
9 Yasin Topaloğlu, “Kuzeydoğu Anadolu Bölgesinde Urartu’nun Tarihi Mirası ( Kalıntıları)     Ve 
Arkeolojik Verileri”, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), AÜSBE, ( 2009). s.34.; Đ. Ketin,     “Türkiye 
Jeolojisine Genel Bir Bakış”, Đstanbul, 1983, s. 502-503.; A.Bingöl, “En Eski      Çağlardan 
Urartu’nun Yıkılışına Kadar Kars ve Çevresi”, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), AÜSBE, (2003),  
s.15 vdd. 
10Topaloğlu,, Agt., s.34; C. Sevindi, “Sarıkamış’ın Coğrafi Etüdü”, (Yayınlanmamış Doktora 
Tezi),  AÜSBE, (1999), s. 10 
11 Topaloğlu,, Agt.  s.34 
12 Topaloğlu,, Agt. s.34; A. Koçman, “Yukarı Kura Nehri Havzasının Fiziksel Coğrafyası”, 
(Yayınlanmamış Doktora Tezi), AÜFEFCB, (1979), s. 256;  Ö.Yılmaz, “Horasan-Sarıkamış 
Arasındaki Aras Nehri Havzasının Fiziki ve Tatbiki Fiziki Coğrafyası”, (Yayınlanmamış Doktora 
Tezi), AÜFEFCB (1984), s. 113.; S. Uzun, “Kağızman ve Çevresinin Fiziki Coğrafyası”, 
(Yayınlanmamış Doktora Tezi), AÜFEFCB, (1991). 



 6 

 
Harita1: Araştırma Kapsamına Giren Yerleri Gösteren Harita 

 

2.3. Kültür Kavramı  

Milletlerin kimlikleri kültürleridir. Kültür, Milletlerin maddi ve manevi 

varlıklarını bir arada tutabilen toplumun ortak düşünce ve yargılarıdır. Sözlükte, 

“kültür” ü “akıl, zevk, tavır ve hareketlerin eğitimi, geliştirilmesi rafine edilmesi” 

olarak tarif edilir.13. Ziya Gökalp’a göre kültür: “Bir cemiyetin bütün fertlerini 

birbirine bağlayan, yani aralarında dayanışma husule getiren, kültür meseleleridir. 

Bunların toplamı o cemiyetin kültürünü teşkil eder14.Kültür millet olabilmenin en 

önemli gereğidir. Kalafat’a göre kültür, bir toplumun ortak kimliğini açıklayan, 

toplumun hayatının bütün sektörlerinde yarattığı değerlerdir. Buna göre hukuk, 

sanat, inanç, adetler kültürün alanı içinde yer alır. Bunların toplamından milletin 

kimliği oluşur15. 

Kültür, millileşmiş toplulukları benzerlikleri olmasına rağmen 

farklılıklarını da ortaya koyarak biçimlendirilmelerini sağlayan; sosyal olguların 
                                                 
13 Cemal Anadol, Nazile Abbaslı, Fazile Abbasova, Türk Kültür Ve Medeniyeti, Đstanbul; Bilge 
Karınca Yay., 2002.,s.31  
14 Ziya Gökalp, Terbiyenin Sosyal ve kültürel Temelleri, Haz.: Rıza Karda, Đstanbul, 1973, s. 297 
15 Yaşar Kalafat, Abay’ın 150.Yılında Đpek Yolu Güzergâhları Bayır – Bucak/ Nahçıvan/ 
Türkmenistan/  Kırgızistan / Kazakistan / Özbekistan/ Kuzey Afganistan (Güney Türkistan), 
Ankara: Ecdat Yay., 1997. 



 7 

toplamıdır. Kısaca kültür bir toplumun ortak değerler çevresinde, geçmişinden 

güç alarak geleceğe daha güçlü ve akılcı varabilmesinin anahtarıdır. 

2.3.2. Milli Kültür ve Folklor ( Halk Bilimi ) 

Bu kavramını Türk Tarihinde ilk defa kullanan Ziya Gökalp’tır. Gökalp’a 

göre milli kültür: Yalnız milletin dini ahlaki hukuki, akli estetik, lisani, iktisadi ve 

fenni hayatlarının uyumlu bir bütünüdür. Böylece milli kültür halkın 

geleneklerinden, örflerinden, sözlü ve dilinden musikisinden, dininden ve ahlakı 

değerlerinden müteşekkildir16. 

Temelinde ortak toplumsal ve sosyolojik göstergeler milli kültürü 

oluşturur. Ortak sosyal değerlerine sahip çıkamayan toplumlar milli kültürünü 

kaybederler.  

Kelime olarak ilk defa 22 Ağustos 1846 yılında “Artheneoum” dergisinde 

kullanılmıştır17. Folk:  Halk, Lore: bilim kelimelerinden oluşur. 

Halk kültürleri sürekli araştırmacıların ilgisini üzerine çekmeyi başarmış 

ve incelenmeye değer görülmüştür. Orhan Acıpayamlı ise folkloru; “Halk 

kültürünü saptayan, bulduğu belgeleri tertip ve tanzim ettikten sonra bunları kendi 

metotlarının yardımı ile değerlendiren ve nihayet bulduğu bilimsel sonuçları 

uygulama alanına tatbik ederek halk kalkınması için gereken işlemlere girişen 

bilim dalıdır”18. Olarak tanımlanmıştır. 

2.3.3. Đnanç, Halk Đnançları Kavramı, Çıkış Noktaları ve Özellikleri 

Đnanç kelimesini çeşitli açılardan ele almak mümkündür. Psikolojik açıdan 

ele alırsak; “Dış dünyayı idrak etme sonucunda zihnimizde oluşan anlayış biçimi, 

bir kabullenme ve benimsemedir ki, âdet, gelenek, görenek olarak görülen bir 

takım tatbikat, folklorik uygulama ve pratiklerdir19.  

Halk inançları, toplumların kendi arasında yaygın ve değerli edinimler 

sonucu oluşmuş ananelerdir. Toplumlar varoluşlarından beri kendi öz değerleri 

                                                 
16 Orhan Çeltikçi, "Yaşar Kalafat'ın Türk kültürüne ait çalışmaları", (Yayınlanmamış Yüksek 
Lisans Tezi), SDÜSBE, (2006); O. Türkdoğan,. Milli Kimli ğin Yükselişi, Đstanbul: Alfa Basım 
Yayım Dağıtım, Đstanbul: 1999, s. 118. 
17 Çeltikçi, Agt., s.10;  Ş. Elçin,. Halk Edebiyatı Araştırmaları, C.II., Ankara: 1997, s. 529. 
18 Çeltikçi, Agt., s.10; M. Karadağ,. ve A. Kaya,. Halk Bilimine Giriş, Balıkesir:1995, s.6. ( Orhan 
Acıpayamlı, II. Milletlerarası Türk Kongresi Bildirileri, C.I., Ankara:1982, s. 35.). 
19 Çeltikçi, Agt., s.10 ; O.  Hançerlioğlu,. Felsefe Sözlüğü, Đstanbul: Remzi Kitapevi, 1997, s. 151. 



 8 

çerçevesinde değerler bütünü oluşturmuş ve bunu yaşam alanlarında keskin bir 

bağlılıkla uygulamışlardır. Bu birikimsel yapı, toplumların dışındaki ayrı değer 

öğelerini de özümseyerek yeni ve zengin bir anlayışa dönüşmesine neden 

olmuştur. Bu yaklaşım söz konusu toplum için öze ulaşımın sonucunu 

doğurmuştur. 

Din ise halkın kendi inanç sistemin olgunlaşmasına temel etken olmuştur. 

Din, sosyal hayatın iradesini yönetme hakkını elinde tutar. Din insanların hayatını 

düzenleyen bir olgu değildir. Đnsanın kendi istek ve arzusuyla kişinin kendi 

hayatını tanzim etmesidir20. 

Halk inançları toplumun düşünsel yapı içerisinde, etken koşullar 

çerçevesinde meydana gelmiş olaylar bütünüdür. Halk inançlarının çıkış noktası 

hakkında sınıflandırma yapmak mümkündür.  

Telkin, tebliğ, anonim yol ile ortaya çıkabilir. Felsefi düşünce ve 

ideolojilerin telkin edildiği şekilde kabullendiği inançlar, dinlerin peygamberler 

aracılığı ile insanoğlunun kabullenmesi üzerine kurulu teolojik kurallar ve süreç 

içinde toplumun kabullendiği neden, nasıl, niçin, kim tarafından ortaya konduğu 

bilinmeyen ayrıca zaman içerisinde kendisini sürekli yenileyen ve güçlenen 

inanışlardır. 

Halk inançları son yıllarda, önemli bir araştırma sahası haline gelmiştir.  

Bu konuda günümüzde birçok bilim adamı araştırmalar yapmaktadır. Bu bilim 

adamları arasında: Prof. Dr. Mehlika Aktok Kaşgarlı21, Prof. Dr. Dursun 

Yıldırım22, Prof. Dr. A. Haluk Çay23, Prof. Dr. Şaban Kuzgun24, Prof. Dr. Malik  

                                                 
20 Y. Kalafat, “ Türk Dünyası Tarih Çalışmalarında Halk Đnançlarının Önemi”, Milli Folklor , Kış 
1999, S. 44, s. 88. 
21 Çeltikçi, Agt., s. 13; Sarbon 7 Üniversitesi’nde Ortaçağ Kültür Tarihçisi, Ermenice, Đtalyanca ve 
Fransızca biliyor. Doğu Türkistanlı bir Türk diplomatın kızıdır. Türkiye’yi yakından bilen tarihçi, 
Yaşar Kalafat ile birlikte Türkiye’de onlarca sempozyuma katılmıştır. Doğu ve Güneydoğu 
Anadolu’da alan çalışmaları yapmıştır. Kalafat ile birlikte “Türko-Kürtlerde Uygarlık ve Ağızlar 
Hakkında Düşünceler” (Kayseri 1991) adlı çalışmayı birlikte hazırlamıştır. 
22 Çeltikçi, Agt., s.13; Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Halk Edebiyatı Bölümü 
başkanıdır. Halk Edebiyatı alanında ülkemiz otoritelerindendir. Ayrıca, Türk Kültürü Araştırmaları 
Enstitüsü’nün başkanı, ASAM Yönetim Kurulu Üyesidir. Yaşar Kalafat’ın halen 6. baskısı 
satılmakta olan “Doğu Anadolu’da Eski Türk Đnançlarının Đzleri” isimli yüksek lisans tezini 
yönetmiştir. Kalafat, halk inançları alanındaki metot  tekniğini Dursun Yıldırım’dan almıştır. 
23 Çeltikçi, Agt., s. 13; Hacettepe Üniversitesi Fen-Edebiyat Bölümü öğretim üyesi Đken MHP’den 
milletvekili seçilip Devlet Bakanı olmuştur. Y. Kalafat’ın A.Haluk Çay ile birlikte “Doğu ve 
Güneydoğu Anadolu Kuva-yı Milliye Hareketleri” isimli çalışması vardır. 
24Çeltikçi, Agt.,  s. 13; Fırat Üniversitesi Đlahiyat Fakültesi Dekanı iken hayatını bir trafik 
kazasında kaybetmiştir. Dinler Tarihi profesörüdür. Hazar ve Karay Türkleri konularında 



 9 

Muratoğlu25, Doç. Dr. Zeynel Abidin Makas26, Ahmet  Doğan 27, Abdurrahman 

Güzel28,  Abdulkadir Đnan29, Bahaeddin Ögel, Đbrahim  Kafesoğlu30 ve Yaşar 

Kalafat sayılabilir. 

                                                                                                                                      
uzmandır. Yaşar Kalafat’ın “Dinler Tarihi” alanındaki yüksek lisans çalışmasını Erciyes 
Üniversitesi Đlahiyat Fakültesi Öğretim Üyesi iken Şaban Kuzgun yapmıştır. Bu tezin sonuçları 
“Kuzey Azerbaycan Doğu Anadolu ve Kuzey Irak’ta Eski Türk Dini Đzleri, Dini Folklorik 
Tabakalaşma” (Ankara 1998) olarak çıkmıştır. 
25Çeltikçi Agt. s. 13; Özbek halk bilimcidir. Ölümünden evvel Türkiye’de birçok sempozyuma 
katılmıştır. Yaşar Kalafat kendisi ile birlikte “Özbekistan Anadolu Karşılaştırmalı Halk Đnançları” 
(Đstanbul 1996) isimli çalışmayı yapmıştır. 
26 Çeltikçi, Agt., s. 13; Azerbaycan’ı çok iyi bilen bir Türkolog’dur. Türk Dili ve Türk Halk 
Edebiyatı’ndan iki doktora tezi vardır. Yaşar Kalafat’ın Dinler Tarihi yüksek lisans ders 
programında hocası olmuştur. Birlikte “Karşılaştırmalı Halk Đnançları, Azerbaycan Doğu 
Anadolu” (Samsun 1993) isimli bir çalışmaları olmuştur.Zeynel Abidin Makas 2002 yılında 
akademik çalışmalarını bırakmıştır. 
27Çeltikçi, Agt., s. 13; Kuzey Irak’a yoğun seyahatleri ile bilinen araştırmacı ve yazardır. Uzun 
süre kitapçılık yapmıştır. Halen Ahmet Yesevi Üniversitesi’nde aynı alanda çalışmaktadır. Yaşar 
Kalafat ile “Kuzey Irak’ta Karşılaştırmalı Türk Halk Đnançları” (Ankara 1995) vardır.  
28Çeltikçi, Agt., s. 13; Abdurrahman Güzel, Antalya’da doğmuştur. Đlkokul, Ortaokul ve Lise'yi 
Antalya’da bitirmiştir. Lisans öğrenimini, 1970 yılında, Orientalisches Institut an der Universitaet 
Wien’de (Viyana Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Şarkiyat Enstitüsü, Türkoloji Bölümü) 
tamamlamıştır. Doktora öğrenimini de 1973 yılında aynı üniversitede, Prof. Dr. Herbert Wan 
Duda, Prof. Dr. Herbert Jansky, Prof. Dr. Andreas Tietze, ve Prof. Dr. Hans Ludwig Gottschalk'ın 
yanında tamamlamıştır. 8 Haziran 1973 tarihinde "Doktor" unvanını almıştır.14 Temmuz1974 
tarihinde Hacettepe Üniversitesi, Sosyal ve Đdari Bilimler Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı 
Bölümü'ne “Öğretim Görevlisi” olarak atanmıştır.30 Nisan 1980 tarihinde, "Kaygusuz Abdal'ın 
Hayatı ve Eserleri" üzerine yaptığı çalışmayla “Doçent" unvanını almıştır.14 Temmuz 1974-1 
Kasım 1985 tarihleri arasında Hacettepe Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı 
Bölümünde "Öğretim Üyesi" olarak görev yapmıştır. Aynı zamanda Gazi Üniversitesi, Sosyal 
Bilimler Enstitüsünde Türk Dili ve Edebiyatı Yüksek Lisans ve Doktora dersleri vermiştir.10 
Ekim 1985 tarihinde, 2547 Sayılı YÖK Kanununun ilgili hükümleri gereğince yapılan sınavlar 
sonucunda "Profesör" unvanını alıp ve Gazi Üniversitesi, Gazi Eğitim Fakültesi Türk Dili ve 
Edebiyatı Eğitimi Bölümü’ne "Bölüm Başkanı" olarak atanmıştır.1994-1998 yılları arasında 
Çanakkale 18 Mart Üniversitesinde rektörlük yapmıştır. 
29 Çeltikçi, Agt., s. 13; Kültür tarihimize devlet kuruculuğundan ve istiklâl mücâhidliğinden önce 
dilbilimci, tarihçi ve halkbilimci olarak geçmiştir. Başkurdistan’ın Çıgay köyünde 1889’da 
doğmuş ve 1980’de Ankara’da ölmüştür. Sağlığında yalnızca beş eseri yayınlanmıştır. Ölümüne 
yakın günlerde üç bine yakın makalesinden seçmeler yapılarak yayına hazırlanmış ve ilk cildi 
yayınlanmıştır. Ölümünden sonraki yıllarda da ikinci cildi yayınlanmıştır. Bunlar bin sahifeye 
yaklaşan hamcı yanında muhtevası ile de Türk milletinin esas ve temel kaynaklarını araştıran, 
tetkik eden, yorumlayan yazılmamış ve yazılamayacak kadar derin ve tarihî malzemenin yorumları 
idi. Başkurt Türklerinden olan Abdülkadir Đnan bir Türk kültür tarihçisidir. 
30 Çeltikçi, Agt., s.13; Türk milliyetçiliğinin, tarih ve kültürünün büyük adamı, emsalsiz 
yorumcusu, tarih ve kültür adamı Kafesoğlu, 1914 yılı Ocak ayında Burdur’da doğmuştur 1936’da 
Ankara Dil ve Tarih- Coğrafya Fakültesi’ne girmiştir. Burada da çok değerli hocaların yanında 
1940’da yüksek tahsilini tamamlamıştır. Doktorasını Macaristan’da yapmıştır. 1945’de yurda 
dönmüştür. Üniversitelerimizin çeşitli kademelerinde binlerce öğrenci yetiştirdikten sonra, 18 
Ağustos 1984’de Đstanbul’a vefat etmiştir. Türk Kültürü ile ilgili olarak: Türkler ve Medeniyet, 
Türk Milliyetçili ğinin Meseleleri, Eski Türk Dini,Selçuklu Tarihi, Türk tarih ve Kültürü, Türk 
Millî Kültürü Kutadgu Bilig ve Kültür Tarihimizdeki Yeri - Atatürk Đlkeleri ve Dayandığı tarihî 
temelleri,Türk-Đslâm Sentezi. Yayınlanacak pek çok eseri de henüz kitaplaşmamıştır. “Türk Millî 
Kültürü” eserinden dolayı Türkiye Millî Kültür Vakfı’nın büyük armağanını kazanmış ve yine 
aynı vakıf tarafından büyük kültür armağanını almıştır. Daha sonraları pek çok kültür armağanları 
almıştır. 



 10 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

3. DOKUMALARDA KULLANILAN MOT ĐFLERĐN ÇIKI Ş 

KAYNAKLARI 

Motif, güzel sanatların her kolunda kompozisyon şemasını teşkil eden 

öğedir. Motiflerin tamamının bir ifadesi ve sözü bulunmaktadır. Anlamsız ve 

değersiz bir betimleme asla söz konusu değildir. Tarih sürecinde motiflerin 

değişimi ve aldıkları anlam daha kesinleşmekte ve daha vurgulu bir biçim 

almaktadır.31  

Türk sanatında kullanılan motiflerin, Türkistan’da (Orta Asya) ortaya 

çıkan Kara-tau kültürüne ait motiflerle büyük bir benzerlik içerisinde olduğu 

anlaşılmaktadır.32 Türk motifleri ilk önce kayalar üzerine yapılan sembolik 

şekillerle başlamıştır. Milattan önceki asırlarda kayalara çizilen resimler tabiatta 

mevcut olanın aynen resmedilmesi şeklindedir.33 Bazen bu resimler bir fotoğraf 

mükemmelliği ile resmedilmişlerdir. Örneğin, Bodensee’de Thaygen yakınlarında 

Kesslerloych mağarasında bulunmuş mamut dişine resmedilmiş Ren geyiği34 

bunun en güzel örneğidir. Erken kaya resimleri av sahnelerini betimlemişlerdir. 

Bu çizerler tabiatta varlık gösteren, görünen biçimleri çizmişlerdir. Bu yolla doğa 

üzerinde hâkimiyet kurmaya çalışmışlardır. Uygarlık tarihinde ilk defa anlamlar 

bütününü soyutlaştırılarak kayalara çizilmiştir. Bu ilkel çizimler oldukça yalındır. 

Natüralist özellikler oldukça sınırlı ve belli belirsiz olarak görülür. Ön-Türk kaya 

resimlerinin önemi, yazıya geçişin ilk adımı olma niteliği taşımasıdır.35 

XVIII. binlerden itibaren petrogliflerle gelişen ve soyutlaşarak tamga 

halini alan şekillerin dizi halinde sıralanmasıyla yazı doğmuştur. Resimden 

kaynaklanan yazıya en güzel örnek Yenisey’in kollarından olan Uluğkem 

vadisindeki Sülyek yazıtıdır.36 Sülyek yazıtındaki deve resimleri “saydam” 

                                                 
31 A.Aslıhan Ergüder,"Kars Yöresi Düz Dokumaları", (Yayınlanmamış Doktora Tezi) ,AÜSBE, ( 
2009), s. 101; N. Taner, “Halk El Sanatlarında Nakışların Abecesi ve Halkbilimsel Özellikler”, I. 
Uluslararası El Sanatları Sempozyumu, Đzmir: 1984, s. 287. 
32 Ergüder, Agt., s. 101; Haluk Tarcan, Tarihin Başladığı Ön-Türk Uygarlığı Resmi Tarihinin 
Çöküşü, Töre Yayın Grubu, Đstanbul: 2003, s. 136.  
33 Ergüder, Agt. s. 101; Tarcan, Age., s. 141. 
34 Ergüder, Agt. s. 101;Tarcan, Age., s. 141. 
35 Ergüder, Agt.,  s. 101. 
36 Ergüder, Agt.; s. 102; Tarcan, Age., s. 141. 



 11 

olduklarından, bu yazıtın tarihi saydam resmin üst sınırı olan VIII. bin olarak 

tespit edilmiştir. Đlk ve en eski yazıt örneklerinin “Tamgalı Say” ya da “Kara-

Tau/Ala-Tau”, Talas bölgesinde tespit edilmemiş olması, şimdiye kadar bu 

konularda pek fazla araştırma yapılmamış olmasındandır.  

Tamgalı sayda 1000 kadar kaya resminden ancak 56’sı yayımlanmıştır. 

Bütün Asya’da en fazla 60 yazıt bulunduğuna göre, ileriki yıllarda çok yönlü 

sürprizlerle karşılaşmak mümkün olacaktır. Orta Asya’da ortaya çıkıp gelişen bu 

kaya resimleri, göçlerle birlikte dünyanın birçok yerine dağılmıştır. Bu göçlerin 

büyük bir kısmı buzul dönemi sonlarına rastlamaktadır. Doğu Anadolu yüksek 

yaylalarında Orta Asya’dakilere eş değerdeki kaya resimlerinin bulunmuş olması, 

buzul döneminin sona ermesiyle büyük tufanlar ve fırtınalarla ilişkilendirilebilir. 

15 binlerdeki bu tabii olaylar Asya halkını güneye doğru göç etmek zorunda 

bırakmıştır. Göçlerle birlikte büyük bir Ön-Türk topluluğu Anadolu’ya gelerek 

yerleşmişlerdir. Doğu Anadolu yüksek yaylalarındaki 40.000’e yakın kaya 

resimlerinin Kazakistan’daki Kara-Tau resimleriyle benzerlik göstermesi, bunu 

açıkça ortaya koymaktadır. Aynı resimleri Avrupa’nın değişik yerlerinde ve 

Fransa’da da görmek mümkündür.37 

Đlkel kaya resimleri ve petroglifler Ön-Türk kültürünün kaynağı olarak 

varlığını ortaya koymuştur. Ön-Türk yazısı mağaralardan yayılıp halı ve 

kilimlerdeki tamgalara dönüşmüş, böylece evrensel kültür içinde yerini almıştır. 

Söz konusu tamgalar dışa kapalı toplumlarca benimsenip, anlam ve kavram 

değişikli ğine uğratılarak kullanılmıştır. Aynı tamgalar bazı mistik ve felsefik 

kuruluşlar tarafından da benimsenmiştir. Bu kuruluşlar arasında Mevleviler, Alevi 

ve Bektaşiler sayılabilir. Orta Çağlarda sihir ve büyüyle uğraşan, ancak dinsel 

gayelerle çalıştığını öne süren birçok kuruluş da tamgalardan yararlanmıştır. 

                                                 
37 Ergüder, Agt., s. 103; Tarcan, Age., s.143-144; Van/Baş et Dağı kaya Resimleri Çilgiri Yazıtı, 
Sat Dağı Petroglifi gibi (817)’nci binlerde yazının doğuşu ve bu yazıtlar ile tamgaların Ön-Türkçe 
okunuşu ile verilmiştir. Doğu Anadolu yüksek yaylası resimleri genel anlamda kaya üstü ve 
mağara resimleri, yazı elemanlarını içeren kaya resimleri (petroglifler) yazıya geçişi gösteren kaya 
resimleri, ve nihayet yazıtlar şeklinde olanlarıdır. Bunlar dört grup halindedir. Bunları sıralayacak 
olursak, Van-Hakkari Tir-i-şin yaylası, Kâhn-i melik-ün (2600 m.) Taht-ı Melikân (2850 m.) 15/5 
binler-buzul döneminden kalan tek hayvan 15. bin tarihli geyik resmi buradadır. Geveruh vadisi 
10/8 bin Sat dağı ve gölü, 8/6/4 binler, Hırkanis suyu, Muzur vadisi, 8. bin, Başet dağı, 4 bin, Put 
(Yedi Salkım) Köyü 4/3 bin, Erzen 13/6 bin, Cudi dağı 1500, Varagöz yaylası 8/1000. Sonuç 
olarak Doğu Anadolu yaylası 15000/bin tarihleri arasında, yaklaşık 40 bin kayaüstü ve mağara 
resimlerine sahiptir. Bunlar, Orta Asya ve Üst Asya ile “eşitlik ve benzerlik” göstermektedirler.  



 12 

Yakın zamana kadar Ön-Türk tamgalarının sihir ve büyü yapmak için kullanılan 

şekiller sayılmış, bu konuda çok sayıda kitap yayınlanmıştır.38 

Tabiattan renkleri keşfeden ve öğrenen Ön-Türk sanatçısı yine doğadan 

elde ettiği boya ile ihtiyaçları doğrultusunda kullanmayı öğrendiği yünü ip haline 

getirerek boyamıştır. Ön-Türkçe tamgalarla bezemek sureti ile de dokumuş ve 

kendi dili haline getirmiştir.  

Başlangıçta, tarihin derinliklerinde, bunların birer yazıt olması ihtimali 

fazladır. Buğ, Han, Qağan anısına dokunmuş birer “Bengü” oldukları 

düşünülebilir. Ya da en üst seviyedeki yöneticilere, halkı tarafından armağan 

olarak üretilmiştir.39 Bugün Oğuz boylarının bu tamgaları kullandıkları, Yörük 

aşiretlerinin bunları kilimlere işlediklerini biliyoruz. Günümüzde bu tamgalar, 

damga-yazı oldukları bilinmediğinden, benzetme yoluyla “canavar ayağı”, 

“elibelinde”, “gül”, “örümcek” v.s. adlarla anılmaktadırlar. Gün geçtikçe kendi 

aralarında sınıflara ayrılarak mahalli adlarla anılmaya başlamıştır.40 

 

                                                 
38 Ergüder, Agt., s. 103; Ş. Ermetin, “Halı Kilimlerde Ön-Türkçe Tamgalar”, Töre Dergisi, S. 2, 
Đstanbul: 2001, s. 39. Anlamı değişmiş kökeni tamamen kaybedilmiş Ön-Türk tamgalarının 
başında ED ve ANG tamgaları gelir. ED “yaratma” demektir. EDĐNG-ER gelişerek sonunda 
“Tanrı” sözcüğü meydana gelir.  “Anlama ve idrak” demek olan Ang tamgası ise, ANKH ya da 
IZIS adlarıyla, Mısır kökenli “sihir şekilleri” sanılarak zamanımıza kadar gelmiştir. Bunun dışında 
Ön-Türk yazısı terkedilmiş olduğundan Ön-Türk tamgaları (damga) Đslamiyet’ten itibaren “sadece 
şekil halinde” Türk sanatında geniş bir yer almıştır. 
39 Ergüder, Agt., s. 71.Tarcan, Age., s. 213;  
40 Ergüder, Agt., s. 71 



 13 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

4. DR. YAŞAR KALAFAT’IN TESP ĐT ETT ĐĞĐ KARS VE 

ÇEVRESĐNDEKĐ HALK ĐNANÇLARININ DOKUMALARA 

YANSIMALARI 

4.1. Dokumalarda Görülen Motifler 

4.1.1.Elibelinde Motifi (Em Damgası)  
Bu motifin kökeni, Orta Asya’ya dayanmaktadır. Özellikle Orta Asya’daki 

keçelerin üzerinde yaygın bir şekilde görülmektedir. Bu damga, bizim 

görüşümüze göre, Orta Asya’da Ön-Türklerde koyunu ehlileştirdiğine inanılan 

Koçkar/Koşgar Ata’ya ve Umay Ana’ya dayanmaktadır. Em Damgası olarakta 

bilinmektedir.1 

Kara-Tau’ların üzerinde bulunan Paleolitik döneme ait kalıntıların olduğu 

Koçkar Ata yöresinde özerk alem motifi olarak tanınmaktadır.  

Đkinci Pazırık kurganında Rodenko’nun bulduğu keçeden yapılmış peynir 

tulumu üzerindeki Elibelinde motifine,  günümüzde de Kazak halı kilim ve 

keçelerinde sıkça rastlanmaktadır. Kazak Türkleri’n de, Kazak kalpağı giymiş 

insan şeklinin stilize edilmesiyle oluşan Elibelinde motifine Koşgar Ata, diğerine 

ise Umay Ana motifi adı verilmektedir. 

Erbek’e göre: M.Ö. 3000’lere tarihlenen ve Ankara yakınındaki Ahlatlıbel 

kazılarında bulunmuş olan Ana Tanrıça heykelciğinde görülen şekliyle 

dokumalardaki karşılaştırılmasıyla aşağıdaki gelişim süreci gösterilmiştir. Bu 

motif, Söğüt’te bel kuşağında, Elazığ çorabında, Sivas kiliminde de görülür.2  

Elibelinde Motifi, kadını sembolleştirir. Anadolu’da ki düz dokumalarda oldukça 

sık görülür.  

Amankız veya elibelinde motiflerine Anadolu prehistorya kazılarında da 

rastlanmıştır. Bu motif Anadolu tanrıçası Kibele ile de ilişkilendirilir. 

                                                 
1Ergüder, Agt., s. 142; Haluk Tarcan, Tarihin Başladığı Ön Türk Uygarlığı Resmi Tarihin 
Çöküşü,Ötüken Yay. Đstanbul: 2003, s. 163. 
2 Ergüder, Agt., s. 142; Güran Erbek, “Anadolu motifleri Sergisi”, Đzmir Alman kültür Merkezi, 
Đzmir: 1986, s. 36. 



 14 

Türkmenlerin giysisi olan üç etek formu, kız-kadın-ana olarak Kibelenin üç halini 

belirler.3  

Türkmen kızı evlendiğinde, gelin odası, getirdiği çeyiz eşyalarıyla 

süslenerek sergilenir. Erkeğinin evinde Gelin Kız diye çağrılır. Doğurduğu çocuk 

kız ise Gelin Ana olarak adlandırılır. Gelin odasındaki çeyiz indirilmez. Erkek 

çocuğu olduğunda evinin ve ailenin anası olur, odasındaki çeyiz kaldırılır. Bu olay 

bize Kibele inancının, kız, kadın, ana olayının canlılığını koruduğunu gösterir. 

Büluğ çağına girmemiş Türkmen kızlarına üç etek giydirilmez. Uğursuzluk 

getireceğine inanılır.4 Kadın, insanlığın ince, duyarlı, şefkatli, becerikli yönünü 

simgelemekte ve kadın doğurganlığı çoğunlukla, Elibelinde motifi ile temsil 

edilmektedir. Bu motif, annelik, doğurganlıkla özdeşleştiği gibi çocukları 

korumak, yaşatmak gibi kutsal uğraşların simgesi olup, çok çocuk sahibi olmak, 

evine bereket getirmek gibi düşüncelerin de göstergesidir.5 Elibelinde motifi, 

doğurganlık, uğur, saadet ve bereketi simgelemektedir.6  

Anadolu düz dokumalarında görülen bu motif, kadının toplumdaki 

konumu göz önüne alınarak genel ve yöresel halk inançları bakımından da 

değerlendirilmelidir. Kadın ocak idaresindeki güçlü kimliğine, soyun devam 

etmesi dolayısıyla doğurganlığına, ailesine olan şefkatli tavrına ve ona duyulan 

özlem ve doymazlığına karşın dış tehlikelere açık savunmasızlığı onu baştan beri 

toplumun özel değerleri arasına almıştır. 

Dr. Yaşar Kalafat’ın tespit ettiği Kars ve çevresindeki halk inanışlarında 

karşılaştığımız Ana, kız, kadın, gelin, gelin kız, gelin ana, modeli ile dokumalara 

yansıtılan elibelinde motifi ile parelik gösterir. 

Kalafatın tespitine göre:  Halk inanışlarında kadına- anaya- geline özel 

tavırlar gösterilir. Kalafat’ın tespitlerinde;  Ahıska Türklerinde kız çocuğu için 

                                                 
3 Ergüder, Agt., s. 142; Yusuf Durul, “Anadolu Kilim Dokumalarında Amankız veya Elibelinde 
Kız Motifleri”, I. Ulusal El Sanatları Sempozyumu, Đzmir: 1984, ss. 128-130. 
4 Yusuf Durul, “Kilim Motifleri Üzerine Araştırma”, Sanat Dünyamız, Đstanbul: 1984, ss. 128-130; 
Y. Durul, “Türkmen Kilimleri”, Sanat Dünyamız, Đstanbul: 1979 Yıl 6, S. 16, ss. 20-21. 
5 Mehmet Ateş, Mitolojiler, Semboller ve Halılar (Koç Boynuzu - Elibelinde), Symbol Yayıncılık 
Đstanbul: 1996, s. 153. 
6 Ergüder, Agt., s. 142; Durul, age., s. 91; Neriman Görgünay, Altaylardan Tuna Boyuna Türk 
Dünyasında Ortak Motifler, Türksoy Yay., Ankara: 1995, s. 63; Y. Durul, “Halı ve Kilimlerde Kız 
Motifleri”, TED, Ankara: 1956, s. 91; G. Erbek, age., s. 19. 



 15 

“Kızlar evin ziynetidir” denilir7. Kazakistan Ahıska Türklerinde kına sadece 

geline ve gelinin yengelerine yakılır. Nazardan korunmak için "Nazar Duası" 

yazdırılır. Bu dua çocuğun boynuna asılır. "Nazar Taşı" ise çocuğun göğsüne veya 

omzuna dikilir8.  

Çerkez ailelerde “Ana” aile fertleri arasında, pek değerli ve şerefli bir 

mevkiye sahiptir. Ailenin babadan sonra ikinci kişisi sayılır Kocası eşine “Tıbım”, 

“ev sahibimiz” olarak veya “mihmandarımız” diye itibar eder9. Çerkezlerde gelin, 

anne oluncaya kadar özenle giydirilip oturtulur ki, çocuk yapıncaya kadar onun 

hamile olduğu anlaşılmasın, bir saygı ifadesidir. Anadolu’da hamile gelin evin 

erkeklerinden imkân nispetinde hamile olduğunu saklar. Bol dikişli elbiseler giyer. 

Günü yaklaştıkça evin büyük erkeklerine görünmemeye çalışır10. 

Kara iyelerde kadın figürünün de olduğunu biliyoruz. Ak ve kara iyeler veya 

iyi ve kötü ruhlara dair inançlar eski Türk inanç sisteminin izleridirler11. Ahıska 

Türklerinde doğumdan sonra gelinin kırkı doluncaya kadar erkek ve kadının aynı 

yatakta yatmaları doğru bulunmaz. Bu süre zarfında taraflar yakın durmamalıdırlar, 

Doğum yapmış kadını "Al basmasın" diye eşikte bir mum veya ateş yakılır. Bu ateşin 

şeytan veya cin türünden varlıkların gelini odasına eşikten geçerek girmesine mani 

olacağına inanılır.12 

 

                                                 
7 Yaşar Kalafat, Türk Kültürlü Halklarda Türk Halk Đnançları, Pir-i Türkistan Ahmet Yesevî 
Sultan, Bekrikan Yay. Ankara: 2008, s.207  
8 Kalafat, Age., s.207 
9 Yaşar Kalafat, Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları III-IV, Tatarlar Hakaslar, 
Karakırgızlar, Boşnaklar, Acarlar, Edigeler, Ablanlar, Gregoryanlar, Romanya, Şumnu-Burgaz, 
Gürcistan-Karaçöp, Kıbrıs, Rodos, Tacikistan, Suriye Türkleri, Berikan Yay., Ankara: 2006, 
ss.302-303 
10 Kalafat, Age., s.327 
11 Kalafat, Age., ss. 402-403 
12 Yaşar Kalafat, Türk Kültürlü Halklarda Türk Halk Đnançları, Pir-i Türkistan Ahmet Yesevî 
Sultan Bekrikan Yay., Ankara: 2008, s.208 



 16 

 

Çizim 1:  Elibelinde Motifi / EM Damgası (Kars Merkez) 

 

 

Çizim 2:  Elibelinde Motifi / EM Damgası13 (Sarıkamış Yayıklı Köyü Camii) 

                                                 
13 Ergüder, Agt., s. 178 



 17 

 

Çizim 3:  Elibelinde Motifi / EM Damgası14 (Selim Darboğaz Köyü Camii) 

 

 

 

Çizim 4:  Elibelinde Motifi / EM Damgası15 (Digor Dağpınar Köyü Camii) 

 

                                                 
14 Ergüder, Agt., s. 275 
15 Ergüder, Agt., s. 175 



 18 

 

Çizim 5:  Elibelinde Motifi / EM Damgası16 (Sarıkamış Karaurgan Köyü Camii) 

 

 

Çizim 6:  Elibelinde Motifi / EM Damgası17 (Sarıkamış Karaurgan Köyü Camii) 

                                                 
16 Ergüder, Agt., s.182 
17 Ergüder, Agt., s.182 



 19 

 

Çizim 7:  Elibelinde Motifi / EM Damgası18 (Selim Bozkuş Köyü) 

 

  

Çizim 8:  Elibelinde Motifi / EM Damgası19 (Digor Dağpınar Köyü Camii) 

                                                 
18 Ergüder, Agt., s.207 
19 Ergüder, Agt., s.211 



 20 

 

Çizim 9:  Elibelinde Motifi / EM Damgası20 (Selim Akçakale Köyü Camii) 

 

 

Çizim 10:  Elibelinde Motifi / EM Damgası21 (Selim Bozkuş Köyü Camii) 

                                                 
20 Ergüder, Agt., s.162 
21 Ergüder, Agt., s.207 



 21 

 

Çizim 11:  Elibelinde Motifi / EM Damgası22 (Selim Bozkuş Köyü Camii) 

 

 

 

Çizim 12:  Elibelinde Motifi / EM Damgası23 (Kars Müzesi) 

                                                 
22 Ergüder, Agt., s.172 
23 Ergüder, Agt., s.245 



 22 

 

Çizim 13:  Elibelinde Motifi / EM Damgası24 (Kars Müzesi) 

4.1.2. Halk Đnançları ve Dokumalarda Koçboynuzu Motifi  
Yüzyıllar boyu Türk toplulukları halı kilim keçe ve diğer yaygılarda 

beğenilerek kullanılan “Dağ tekesi” motifi, daha sonraki yüzyıllarda Türk 

halılarının motifini oluşturmuştur. Koçbaşı ve boynuz olarak bilinen bu motif, 

Oğuz, Avarlar, Kırgızlar, Kazaklar, Çavuşlar, Bulgarlar, Türkmenler gibi çeşitli 

Türk topluluklarında beğenilerek kullanılmıştır. Dokuma tekniğinde köşeli ve 

geometrik biçim alan bu motife, gerek Anadolu gerekse Türk topluluklarında 

“Koçboynuzu” denilmektedir. Sadece halı kilim değil, keçe, elbise, çorap, 

ayakkabıya kadar bütün eşyalarda bu motif görülmektedir.25 

                                                 
24 Ergüder, Agt., s. 245 
25 Ergüder, Agt., s. 146; Tahsin Parlak, Geleneksel Kazak Halı Sanatı ve Tika Aral bölgesi El 
Halıcılığını Geliştirme Projesi, Ankara: 2002, s. 58; Neriman. Kırzıoğlu, Doğu yöresi Halıları, T. 
Đş Bankası Kültür Yayınları, Ankara: 1978, s. 27. 



 23 

Đslamiyet’ten sonra sakinlik, huzur ve yılın simgesi olmuştur.26 

Günümüzde halen birçok ev ve iş yerlerinde nazara karşı resim, çizim olarak veya 

gerçek koçbaşı- koçboynuzu görmek mümkündür.  

Kalafat’ın tespitlerinde; Dadali Türkmen mezar taşlarında at, silah, 

demlik, ıbrık şekilleri vardır. At ve koç mertliğin, silah cesaret ve kahramanlığın 

sembolü olup, demlik açık sofralı, ikram severliği, ıbrık inançlı olmayı, ibadeti, 

tığ ise kilim, halı örgü maharetine işaret eder. Bu uygulama ve izahı Dağıstan ve 

Tunceli Türk kültür coğrafyasında da görmekteyiz. Gregoryan inançlı halkta 

gerek Ermeni ve gerekse Türk, koçlu koyunlu mezar taşları vardır. Diğer 

Hıristiyan mezheplerinden Ermenilerde koçlu koyunlu mezar taşları yok iken, bir 

kısım Gregoryan inançlı Ermenilerde olması ilginçtir27. 

Bingöl, Bitlis, Erzincan, Erzurum, Diyarbakır, Kars, Van, Tunceli ve 

Malatya illerinde koç ve koyun heykelli mezarlara sık sık rastlanır28. 

 

 

Çizim 14: Koçboynuzu Motifi29 (Kağızman Ali Deveci Evi) 

                                                 
26 Ergüder, Agt., s. 146; Ş. Koşar, “Kirkitli Dokumalarda Türkmen Aynası Motifi”, 
(Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), Marmara Üniversitesi Đstanbul: 1999, s. 59. 
27 Yaşar Kalafat, Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları V-VI, Hamseler, 
Horasanlılar, Karabağlılar, Kıpçaklar, Abdallar, Amucalular, Bedreddiiler, Dadaliler/Dedeliler, 
Kısaslılar, Manavlar, Sıraçlar, Tahtaclar, Karirliler, Çepniler, Karakeçililer, 
Mutiler/Mutoğulları, Halaçlar, Kazan Tatarları Gregoryanlar, Ortodokslar, Buryatlar, Zazalar, 
Berikan Yay., Ankara: 2006, ss. 96-97 
28 Yaşar Kalafat, Doğu Anadolu'da Eski Türk Đnançlarının Đzler, Ebabil Yayıncılık, Ankara: 2006. 
s. 198. 
29 Ergüder, Agt., s. 269 



 24 

 

Çizim 15: Koçboynuzu Motifi30 (Kars Merkez Subatan Köyü Camii) 

 

  

Çizim 16: Koçboynuzu Motifi31(Kars Merkez Subatan Köyü Camii) 

                                                 
30 Ergüder, Agt., s. 271 
31 Ergüder, Agt., s. 323 



 25 

 

Çizim 17: Koçboynuzu Motifi32 (Kars Merkez Subatan Köyü Mevlüt Öztürk Evi) 

 

 

Çizim 18: Koçboynuzu Motifi33 (Sarıkamış Yeniköy Camii) 

                                                 
32 Ergüder, Agt., s. 249 
33 Ergüder, Agt., s. 305 



 26 

  

Çizim 19: Koçboynuzu Motifi34 (Selim Tozluca Köyü Camii) 

 

 

 

Çizim 20: Koçboynuzu Motifi35 (Kars Müzesi) 

                                                 
34 Ergüder, Agt., s. 329 
35 Ergüder, Agt., s. 369  



 27 

 

Çizim 21: Koçboynuzu Motifi36 (Sarıkamış Yayıklı Köyü Camii) 

 

 

Çizim 22: Koçboynuzu Motifi37 (Kars Müzesi) 

                                                 
36 Ergüder, Agt., s. 299 
37 Ergüder, Agt., s. 200 



 28 

 

Çizim 23: Koçboynuzu Motifi38 (Digor Dağpınar Köyü Camii) 

 

 

Çizim 24: Koçboynuzu Motifi39 (Kars Müzesi) 

                                                 
38 Ergüder, Agt., s. 211 
39 Ergüder, Agt., s. 215 



 29 

 

Çizim 25: Koçboynuzu Motifi40 (Kars Müzesi) 

 

 

Çizim 26: Koçboynuzu Motifi (Sarıkamış) 

                                                 
40 Ergüder, Agt., s. 221 



 30 

4.1.3. Dokumalarda Görülen Đnsan Motifi 

Şamanist inancını devam ettiren Altay toplumlarında heykel ve balbal 

yapma geleneği, önemini kaybetmeden varlığını sürdürmüştür. Bu ilginç 

geleneğin halı kilim dokumalarında Hunlar’dan beri devam ettiği de 

bilinmektedir. Đnsan biçimli heykel yapma geleneği, tahtaya dönüşerek varlığını 

sürdürdüğü anlaşılmaktadır. Ancak tahtanın taşa kıyasla daha dayanıksız bir 

malzeme olmasından dolayı, tahtadan yapılan insan biçimli heykeller, günümüze 

az sayıda ulaşmıştır. Tahtadan yapılan heykellere Đshak Paşa Sarayını süsleyen 

balkon heykellerini gösterebiliriz. Bu nedenle heykel ve balbal yapma geleneğinin 

son uygulandığı tarih, 13. yüzyıla çekilmeye çalışılmıştır.41 

En eski insan figürü, Pazırık halısında görülür. Dokumalardaki insan 

motifleri daha çok çocukla ilgili olup, dokuyan kız veya erkek çocuk beklentisini 

yansıtır.42 

Kalafat’ın tespitlerinde; Ahıska Türklerinde erkek evlat daha makbuldür. 

Miras itibariyle bu önem artar. Yaygın bir söze göre, “Oğlu Varın Özü Vardır 

Kızı Varın Đzi Vardır” Oğlan çocuğunun vatanı düşmana karşı koruduğuna 

inanılır. “Allah vergisi olarak hesap edilir” Kız çocuğu için de “Kızlar evin 

ziynetidir” denilir43.  

Doğacak çocuk için "süte çeker" denir. Helal süt emmiş çocuğun iyi ve 

hayırlı insan olacağına inanılır. "Soya Çekmiş" tabiri ile babaya çekmişlik 

anlaşılır. Çocuklar Süte ve Soya çekerler. Soy-sop helal süt emmişlik, güzellikten 

önce gelir. Oğullarına gelin adayını aileleri seçerler, sonra gençlerin kanaati alınır. 

Çoğunlukla gençler büyüklerin sözünden çıkmazlar. Ailenin korunmasının 

önemine inanırlar. Ahıska Türklerinde ailenin reisi babadır44.  

                                                 
41 Ergüder, Agt., s. 98; Belli, Age., s. 35. 
42 Ergüder, Agt., s. 152; G. Erbek, Anadolu Motifler Sergisi Kataloğu, Đzmir:1986, s. 111. 
43 Yaşar Kalafat, Türk Kültürlü Halklarda Türk Halk Đnançları, Pir-i Türkistan Ahmet Yesevî 
Sultan, Bekrikan Yay., Ankara: 2008, s.207  
44 Kalafat, Age, s.208 



 31 

 

Çizim 27: Đnsan Motifi45 (Kars Müzesi) 

 

Çizim 28: Đnsan Motifi46 (Sarıkamış Yayıklı Köyü Halis Baltacı Evi) 

 

                                                 
45 Ergüder, Agt., s. 200 
46 Ergüder, Agt., s. 259 



 32 

4.1.4. Halk Đnanışlarında Saç Olgusu ve Dokumalarda Görülen Saç Bağı 
Motifi 

Anadolu’daki kadınlar, saçlarını biçimlendirerek, birçok olayı arzularını 

veya durumlarını simgesel olarak gösterebilir. Örneğin, yeni evli genç kızlar 

saçlarını örerler. Bu örgüye “Belik” denir. Uçlarına da renkli ipler takarlar. 

Dokumada saç bağı, motifi evlenme isteğini yansıtır. Kendi saçından dokumaya 

katan kadın, ölümsüzlük isteğini belirtir. Anadolu dokumalarında saç bağı, 

dokuyanın duygularını yansıtan bir motiftir. 

Kalafat’ın tespitlerinde; Kars’ın Söğütçü köyünde ölüm haberi alınır 

alınmaz ölenin kız kardeşi, annesi veya eşi yüzünü yırtarak kanatır ve iki örüklü 

saçın bir örüğünü keserler47.  

Sarıkamış Çerkezlerinde, ölen genç babanın yaşında, genç kızının saçları 

kesilir, örük halindeki bu saçlar kızın iki bileğine bağlanır. Bu uygulama yasta 

duyulan acının büyüklüğünü gösterir48. 

Kars’da kafaları birbirine çarpan kimseler, tekrar kafalarını birbirine 

tokuşturmazlarsa, saçlarının döküleceğine inanırlar49.  

Kars’ın Dikme köyü ve çevresinde ardoy diye bilinen bir güç, peri, cin… 

bir yaratık vardır. Ardoy ahırdaki atlara musallat olur. Onları ahırda yakalayıp, 

gece sabaha kadar biner, atları gece sabaha kadar kan ter içerisinde bırakır. Atların 

saçlarını örer. Bu tür atlara “ardoy binen” yanı “ardoyun bindiği at” denir. Ardoyu 

at sahipleri yakalamak için atların üzerine zitf sürer ve zifte de iğne koyarlar. 

Đğnenin ardoya takılması halinde yakalanacağına inanırlar. Ardoy yakalandıktan 

sonra, kurtulabilmek için iğnenin üzerinden çıkarılması gerekir. Ardoy, uzun 

boylu, sarışın çok güzel, eli bereketli dişi bir varlıktır. Bu dişi iye, konuşurken, 

                                                 
47 Yaşar Kalafat, Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk inançları VII, Afganistan, Tacikistan, 
Özbekistan Türkmenistan, Karakalpakistan, Nahçıvan/Azrbaycan, Kuzey Kafkasya/ Dağıstan, 
Türkmeneli/ Irak, Suriye, Anadolu, Makedonya, Türkmen-i Sahra/ Đran, Alaysa/ Kıbrıs, Batı 
Trakya-Rodos/Yunanistan Türkmenleri, Berikan Yay., Ankara: 2007,  s. 368.  
48 Yaşar Kalafat, Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları III-IV, Tatarlar Hakaslar, 
Karakırgızlar, Boşnaklar, Acarlar, Edigeler, Ablanlar, Gregoryanlar, Romanya, Şumnu-Burgaz, 
Gürcistan-Karaçöp, Kıbrıs, Rodos, Tacikistan, Suriye Türkleri, Berikan Yay., Ankara: 2006, s. 
318 
49 Yaşar Kalafat, Türk Kültürlü Halklarda Halk Đnançları Dedem Korkut Aşağı Eller, Berikan 
Yay., Ankara: 2008, s.206. 



 33 

fiiller ters söylenir. Kadın görünümlü bu iyeye gel demek istenildiği zaman 

“gelme” denilmesi gibi50. 

 

 

 

Çizim 29: Saçbağı Motifi 51 (Selim Bozkuş Köyü Cami) 

 

 

Çizim 30: Saçbağı Motifi 52 (Selim Bozkuş Köyü Cami) 

                                                 
50 Yaşar Kalafat, “Eski Türk Đnançları Kars Yöresindeki Đzleri” 4. Milletlerarası Türk Halk 
Kültürü Kongresi Bildirileri, KBHKAGM Yay., Ankara: 4 (1992), s.157. 
51 Ergüder, Agt., s. 198 
52 Ergüder, Agt., s. 198 



 34 

 

Çizim 31: Saçbağı Motifi 53 (Kars Müzesi) 

 

   

Çizim 32: Saçbağı Motifi 54 (Kars Müzesi) 

 

                                                 
53 Ergüder, Agt., s. 200 
54 Ergüder, Agt., s. 200 



 35 

 

Çizim 33: Saçbağı Motifi 55 (Sarıkamış Başköy Camii) 

 

 

Çizim 34: Saçbağı Motifi 56 (Kars Merkez Subatan Köyü Mevlüt Öztürk Evi) 

 

                                                 
55 Ergüder, Agt., s. 253 
56 Ergüder, Agt., s. 209 



 36 

 

Çizim 35: Saçbağı Motifi 57 (Sarıkamış Yayıklı Köyü Halis Baltacı Evi) 

 

 

Çizim 36: Saçbağı Motifi 58 (Kars Merkez Ocaklı Köyü Davut Kara Evi) 

                                                 
57Ergüder, Agt., s.259 
58Ergüder, Agt., s.2 65 



 37 

 

Çizim 37: Saçbağı Motifi 59 (Kars Merkez Subatan Köyü Camii) 

 

 

Çizim 38: Saçbağı Motifi 60 (Digor Dağpınar Köyü Camii) 

                                                 
59 Ergüder, Agt., s. 271 
60 Ergüder, Agt., s. 190 



 38 

 

Çizim 39: Saçbağı Motifi 61 (Sarıkamış Karaurgan Köyü Camii) 

 

 

Çizim 40: Saçbağı Motifi 62 (Selim Akçakale Köyü Camii) 

 

                                                 
61 Ergüder, Agt., s.182 
62 Ergüder, Agt., s.186 



 39 

4.1. 5. Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Küpe Motifi 

Dokumada küpe motifini işleyen kız, ailesine evlenme isteğini iletir.63  

Kalafat’ın tespitlerinde; Kars’ta, Dikme köyünde “ilin ahır günü” yalın 

sonu diye bilinen bir günde bazı pratikler yapılır. Bunlardan birisi de evlilikle 

ilgilidir. Buna göre bir tas suya hiç kullanılmamış iki yorgan iğnesi konulur. 

Đğnelerin ucuna pamuk sarılır. Đğnelerden beheri evlenmeleri düşünülen beher 

şahsı temsil eder. Đğneler birbirlerine değerlerse, çiftlerin evleneceklerine inanılır, 

değmezlerse evlenmenin gerçekleşmeyeceğine inanılır. Bu pratiği adaylardan 

birisi veya ikisi bir arada iken yapabilirler. Adayların yakın çevreleri, onların 

gıyabında da yapabilirler64. Evlenen çiftlere iğne şeklinde ucu topuzlu bir çift 

küpe hediye edilir. 

 

 

 

Çizim 41: Küpe Motifi65 (Selim Bozkuş Köyü Camii) 

 

 
                                                 
63 Ergüder, Agt.,  s. 154; G. Erbek, Age., s. 14. 
64 Kalafat, Age., s.160 
65 Ergüder, Agt., s.198 



 40 

 

Çizim 42: Küpe Motifi66 (Selim Bozkuş Köyü Camii) 

 

 

 

Çizim 43: Küpe Motifi67 (Digor Dağpınar Köyü) 

                                                 
66 Ergüder, Agt., s.207 
67 Ergüder, Agt., s.295 



 41 

 

Çizim 44: Küpe Motifi68 (Sarıkamış Yağbasan Köyü Camii) 

 

 

Çizim 45: Küpe Motifi69 (Selim Tozluca Köyü Cami) 

                                                 
68 Ergüder, Agt., s. 176 
69 Ergüder, Agt., s. 329 



 42 

4.1.6. Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Sandık Motifi  

Geleneksel olarak her genç kıza alınması gereken çeyiz sandığını simgeler. 

Kız çocuk doğurduğunda veya belirli bir yaşa geldiğinde, çeyizi sandıkta biriktirilir. 

Genç kızın, umutları, beklentileri, ördüğü, dokuduğu, işlediği çeyizliğine yansır. 

Dokumalarda sandık motifi, evlilik ve çocuk isteğini simgeler. Bazı yörelerde ölüm 

ve tabut anlamına gelmektedir. Değişik dokuma tekniklerinde bu motif 

kullanılmaktadır.70  

Kalafat’ın tespitlerinde; Trabzon’da, Kars’ta, Bayburt’ta, Erzurum’da kız 

çocuğu dünyaya gelip çeyiz sandığını oluşturulmaya başlanınca ilk eşya olarak 

sandığa makas konur ve böylece sandığının bereketli olacağına inanılır71. 

 Sarıkamış düğünlerinde, gelinin cehizi gelince gelinin sandığında hiçbir şey 

kalmayacak şekilde, hediye getiren her davetliye "bohça çıkarmak" suretiyle cehizler 

dağıtılır. Gelin muhakkak Kelam-ı Kadimle karşılanır. Ayna aydınlık olarak bilinir. 

Gelin sandığına da konulur. 72 

 

Çizim 46: Sandık Motifi73 ( Selim Tozluca Köyü Cami) 

                                                 
70 Ergüder, Agt., s. 155; G. Erbek, Age., s.16. 
71 Yaşar Kalafat, Türk Kültürlü Halklarda Türk Halk Đnançları, Pir-i Türkistan Ahmet Yesevî 
Sultan, Bekrikan Yay., Ankara: 2008, s.107. 
72Yaşar Kalafat, Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları III-IV, Tatarlar Hakaslar, 
Karakırgızlar, Boşnaklar, Acarlar, Edigeler, Ablanlar, Gregoryanlar, Romanya, Şumnu-Burgaz, 
Gürcistan-Karaçöp, Kıbrıs, Rodos, Tacikistan, Suriye Türkleri, Berikan Yay.,, Ankara: 2006, 
s.309. 
73 Ergüder, Agt., s. 329 



 43 

 

Çizim 47: Sandık Motifi74 (Kars Merkez Halefoğlu Köyü Camii) 

 

 

Çizim 48: Sandık Motifi75 (Selim Bozkuş Köyü) 

 

                                                 
74 Ergüder, Agt., s. 331 
75 Ergüder, Agt., s. 172 



 44 

 

Çizim 49: Sandık Motifi76 (Kars Müzesi) 

 

 

Çizim 50: Sandık Motifi77 (Selim Başköy Camii) 

 
                                                 
76 Ergüder, Agt., s. 192 
77 Ergüder, Agt., s. 319 



 45 

 

Çizim 51: Sandık Motifi78 (Selim Başköyü Camii) 

 

 

Çizim 52: Sandık Motifi79 (Selim Baş Köyü Camii) 

 

                                                 
78 Ergüder, Agt., s. 319 
79 Ergüder, Agt., s. 319 



 46 

 

Çizim 53: Sandık Motifi80 (Selim Karahamza Köyü Camii) 

 

4.1.7. Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Yıldız  

Anadolu dokumalarında mutluluk, iyilik, aydınlık, ışık ve kahramanlığı 

simgeler.81 Minyatürden dokumaya kadar pek çok sanat ürününde gökyüzü 

anlatılmak istendiğinde “bulut”, “ejder”, “zümrüd-ü anka” gibi motifler 

kullanılmıştır. Genel adı, Mührü Süleyman olan yıldız, Süleyman peygamberin 

yaşadığı yıllardan çok önceleri, Anadolu’da Frigya döneminden beri kullanılır. 

Dokumadaki zorluğu nedeniyle beş köşeli yıldıza nadir rastlanır. Genellikle sekiz 

veya daha çok köşeli yıldızlar yaygındır.82  

Kalafat’ın tespitlerinde; Halk inanışlarında kara iyelerde de yıldız kendini 

gösterir. Nefes bitene kadar “hayata kimse müdahale edemez, canı kimse 

alamaz" inancı vardır. "Ecel yaklaşınca ölecek kişide akıl durulur, ölecek kimse 

                                                 
80 Ergüder, Agt., s. 297 
81 Ergüder, Agt.,  s. 157; R. Karahan, “Konya Müzelerinde Bulunan Kilimler”, (Yayınlanmamış 
Doktora Tezi), SÜSBE (1992), ss. 406-409. 
82 Ergüder, Agt., s. 157; G. Erbek, Age., s. 19. 



 47 

mahzunlaşır. Bu tür kimselere yıldızı düşmüş denilir. Her insanın bir yıldızı 

olduğuna yıldızı düşen kimsenin öleceğine inanılır83.  

Kars’ta Maraş’ta ve Sivas’ta bir yıldızın kaydığını gören kimsenin 

öleceğine dair bu inanç yaşamaktadır84. 

 

 

Çizim 54: Yıldız Motifi 85 (Arpaçay Güvercin Köyü Camii) 

 

Çizim 55: Yıldız Motifi 86 (Sarıkamış Karaurgan Köyü Camii) 

                                                 
83 Yaşar Kalafat, Türk Kültürlü Halklarda Türk Halk Đnançları, Pir-i Türkistan Ahmet Yesevî 
Sultan, Bekrikan Yay., Ankara: 2008, s.210 
84 Yaşar Kalafat, Doğu Anadolu'da Eski Türk Đnançlarının Đzleri, Ebabil Yay., Ankara: 2006, s. 50  
85 Ergüder, Agt., s. 179 
86 Ergüder, Agt., s. 182 



 48 

 

Çizim 56: Yıldız Motifi 87 (Digor Dağpınar Köyü Camii) 

 

 

Çizim 57: Yıldız Motifi 88 (Kars Müzesi) 

                                                 
87 Ergüder, Agt., s. 251 
88 Ergüder, Agt., s. 184 



 49 

 

Çizim 58: Yıldız Motifi 89 (Kars Merkez Halefoğlu Köyü Ahmet Ölmez Evi) 

 

 

Çizim 59: Yıldız Motifi 90 (Kars Müzesi) 

                                                 
89 Ergüder, Agt., s. 285 
90 Ergüder, Agt., s. 192 



 50 

 

Çizim 60: Yıldız Motifi 91 (Sarıkamış Yayıklı Köyü Halis Baltacı Evi) 

 

 

Çizim 61: Yıldız Motifi 92 (Digor Dağpınar Köyü Camii) 

 

                                                 
91 Ergüder, Agt., s. 259 
92 Ergüder, Agt., s. 211 



 51 

 

Çizim 62: Yıldız Motifi 93 (Dokunduğu Yer: Erzurum Şenkaya-Bardız) 

           (Bulunduğu Yer: Sarıkamış Karakurt Köyü) 

 

 

Çizim 63: Yıldız Motifi 94 (Sarıkamış Beşyol Köyü Camii) 

                                                 
93 Ergüder, Agt., s. 205 
94 Ergüder, Agt., s. 267 



 52 

 

Çizim 64: Yıldız Motifi 95 (Sarıkamış Başköy Camii) 

 

4.1.8. Halk Đnanışlarında Su olgusu ve Dokumalarda Suyolu Motifi 

Su, insanlar için en önemli ihtiyaçtır. Bu motifi insanlar her zaman 

kullanmışlardır. Kurak bölgelerdeki türbelerin birçoğunun kubbesinde su yolu 

motifi görülür. Bu motifler yapıldıkları veya üretildikleri malzemenin türüne göre 

değişiklik gösterirler.96 

Kalafat’ın tespitlerinde; Anadolu’da Kars ve çevresinde çocuk 

kırklanacağı zaman kırk suyuna fasulye tanesi gibi sayılabilir şeylerden 40 adet 

konur97. 

Ahıska Türklerinde Kelam-ı Kadim okunurken hocanın masasının üzerine 

“su”, “tuz” gibi şeylerle birlikte “toprak” da konulur. Bu toprak şehit veya Evliya 

mezarından alınmış olmalıdır. Okunmuş tuz ve okunmuş toprak da itibarlıdır. 

Evde saklanılır, muhafaza edilir98.  

                                                 
95 Ergüder, Agt., s. 255 
96 Ergüder, Agt.,  s. 159; G. Erbek, age., s. 20. 
97 Yaşar Kalafat, Türk Halk Tefekküründe Kurt 2, Türk Kültürlü Halklarda Karşılaştırmalı Halk 
Đnançları, Berikan Yay., Ankara: 2009, s. 67 
98 Yaşar Kalafat, Türk Kültürlü Halklarda Türk Halk Đnançları, Pir-i Türkistan Ahmet Yesevî 
Sultan, Bekrikan Yay., Ankara: 2008, s.207 



 53 

Çiçek tası, “Şifa Tası” veya “Şifa eli” olarak da bilinir ve bereketi 

celbetmek maksadı ile de kullanılır. Dede bu tas ile ürünleri artsın diye tarlaya ve 

hayvanların üzerine su serper99.  

Karga Hz. Ali’nin mezarım kirletmiştir, bunun için sevilmez. Güvercin ise, 

ağzı ile su getirip ve kanadı ile bu pisliği temizlemeğe çalıştığı için sevilir. Turna 

Semahı, Saman Yolu’ndan esinlenerek gökyüzünde, yolunu şaşıranlara rehber 

olduğu için sevilir100. 

Çerkezlerde Seobzeres (Suların ilâhi) nın olması bunun yanı sıra Gök 

Tanrı inanç sisteminde, Gök Kültünün Ateş/Od iyesinin, su iyesinin, yol iyesinin, 

ağaç iyesinin, ev iyesinin bulunuşu önemsenecek iltisaklardır101.  

Sarıkamış’ta, ilk ayın doğuşu Perşembe gününe rastlamış ise, o gün 

gençlerin geleceklerini öğrenmek için bazı uygulamalar yapılır. Đnanca göre bir 

ayna alınır. Biraz ocak külü tedarik edilir ve bir tasa biraz su konulur. Niyetli 

kimse yüzünü tasa koyar ve gözlerini hiç kırpmadan tastaki suya bakar. 

Gördükleri yorumlanır. Mesela, tasdaki suda mezar görülür ise, niyetli kızın kuma 

üzerine gideceğine inanılır102.  

Vasf-ı hâl uygulaması da tamamen su kült ile ilgilidir. O gün, gün 

doğmadan evvel genç kızlar çeşmeden getirdikleri su ile bir evde toplanır bu suyu 

koydukları bayda/leğende iğne ve pamuk arcılığı ile sevdalı gençlerin murat 

almaları konusunda bir tür fala bakarlar. A.M. Çay’ın tespitlerine göre Kars’ta bu 

uygulamaya “Çile Çıkarma” denir. Kars’taki uygulamada kız ve erkek birlikte bu 

işlemi yaparlar ve kullanılacak su akşamdan bir erkek çocuğuna aldırılarak 

hazırlanır. Bunun farklı bir uygulama şekli de “Suya Yüzük Atma”dır. Çile/Kırk 

çıkarmak Çileden/Kırktan çıkmak, Kırkını Dökmek, Ananın Kırkı, Balanın Kırkı 

                                                 
99 Yaşar Kalafat, Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları V-VI, Hamseler, 
Horasanlılar, Karabağlılar, Kpçaklar, Abdallar,Amucalular, Bedreddiiler, Dadaliler/Dedeliler, 
Kısaslılar, Manavlar, Sıraçlar, Tahtaclar, Karirliler, Çepniler, Karakeçililer, 
Mutiler/Mutoğulları, Halaçlar, Kazan Tatarları Gregoryanlar, Ortodokslar, Buryatlar, Zazalar,  
Berikan Yay., Ankara: 2006, ss. 97-98 
100 Kalafat, Age., ss. 97-98 
101 Yaşar Kalafat, Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları III-IV, Tatarlar Hakaslar, 
Karakırgızlar, Boşnaklar, Acarlar, Edigeler, Ablanlar, Gregoryanlar, Romanya, Şumnu-Burgaz, 
Gürcistan-Karaçöp, Kıbrıs, Rodos, Tacikistan, Suriye Türkleri, Berikan Yay., Ankara: 2006, s.386 
102 Kalafat, Age., s. 306 



 54 

Karı Kırk, Kırkını Okutmak, Kırklı Olmak, Kırkının Karışması ve benzeri 

tanımlamalarla bir bütün oluşturur103.  

Sarıkamış’da genç kızlar geleceklerini bilebilmek için, dolunay var iken, 

önlerine su ile Ocaktan henüz alınmış kül ve bir erkek yüzüğü koyarlar104.  

Kars’ta ve Muş’da rüyada su, akarsu ve deniz görülmesi başarıya, 

berekete, işlerin iyi gideceğine delâlet eder105.  

Ağrı ve Kars’ta, ilkbaharda, yıkanmak için akarsuya ilk defa girilirken, 

“A ğırlığım, kirlili ğim kelliğim, keçeliğim bu suya” diye söylenirse ve bu üç kez 

tekrarlanırsa, o yılın sağlık ve huzur içinde geçeceğine inanılır106. 

Kars’ta yedi ayrı çeşmeden su toplayıp, sabah ezanından sonra, bu su ile 

banyo yapan genç kızın kısmetinin açılacağına inanılır107. 

Kars’ta definden sonra mezara su dökülür. Eskiden, Kars’ta kabir 

ziyaretine gidilince kaplarla mezara dökülmek için su taşınırdı. Ayrıca, istek vakti 

olmadan su ikramının da sevap olduğuna inanılırdı108. 

Sarıkamış’ta ise, cenaze defininden dönen kimse evine girmeden ellerine 

muhakkak su döker109. 

 
Çizim 65: Suyolu Motifi110 (Selim Başköy Camii) 

 
Çizim 66: Suyolu Motifi111 (Susuz Yolboyu Köyü Đsmail Naki Evi) 

                                                 
103 Yaşar Kalafat, Türk Halk Tefekküründe Kurt 2, Türk Kültürlü Halklarda Karşılaştırmalı Halk 
Đnançları, Berikan Yay., Ankara: 2009, s. 170 
104 Yaşar Kalafat, Türk Kültürlü Halklarda Halk Đnançları Dedem Korkut Aşağı Eller, Berikan 
Yay., Ankara: 2008, s. 169 
105 Yaşar Kalafat, Doğu Anadolu'da Eski Türk Đnançlarının Đzleri, Ebabil Yay., Ankara: 2006, s. 75 
106 Kalafat, Age., s. 73 
107 Kalafat, Age., s. 73 
108 Yaşar Kalafat, Doğu Anadolu'da Eski Türk Đnançlarının Đzleri, Ebabil Yay., 2006, s. 84 
109 Kalafat, Age., s. 107 
110 Ergüder, Agt., s. 319 
111 Ergüder, Agt., s. 339 



 55 

 

Çizim 67: Suyolu Motifi112 (Kars Müzesi) 

 
Çizim 68: Suyolu Motifi113 (Kağızman Ali Deveci Evi) 

 

  
Çizim 69: Suyolu Motifi114 (Kars Müzesi) 

 

 
Çizim 70: Suyolu Motifi115 (Kars Müzesi) 

 

     
Çizim 71: Suyolu Motifi116 (Kars Müzesi) 

                                                 
112 Ergüder, Agt., s. 245 
113 Ergüder, Agt., s. 269 
114 Ergüder, Agt., s. 233 
115 Ergüder, Agt., s. 241 
116 Ergüder, Agt., s. 221 



 56 

 

Çizim 72: Suyolu Motifi117 (Sarıkamış Yayıklı Köyü Camii) 

 
Çizim 73: Suyolu Motifi118 (Kars Müzesi) 

 

 
Çizim 74: Suyolu Motifi119 (Dokunduğu Yer: Şenkaya-Bardız) 

        (Bulunduğu Yer: Sarıkamış Karakurt Köyü) 

 

 

4.1.9. Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Görülen El, Parmak ve Tarak 

Motifleri 

Bir elin parmakları olan beş, dokumalarda kötü gözü önlemede kullanılır. 

Bu motifi ilk önce Ön-Türkler kullanmıştır. Türkistan Karadağları kaya 

resimlerinde görülmektedir. Natüralist olarak çizilen el motifi giderek stilize 

olmuş, zamanla beş noktaya dönüşmüştür. Anadolu’da doğumu simgeleyen ana 

ile bereket arasında bir ilişki kurulmuştur. Kibele’den Meryem Ana’ya kadar 

                                                 
117 Ergüder, Agt., s. 187 
118 Ergüder, Agt., s. 223 
119 Ergüder, Agt., s. 205 



 57 

süren bağlantı, Đslamiyet sonrası Anadolu’da Fatma ana, Fadime ana geleneği 

şeklinde sürmüştür120.  

Fadime Ana, Anadolu kadınının ev işlerinin, bereketin, uğurun, 

hastalıklarda ve doğumda yardımın, karı-koca ilişkilerinde iyi geçinmenin, 

birbirine yardımcı olmanın sembolüdür.121  

Kalafat’ın tespitlerinde; Dadali Türkmenlerinde çiçek hastalığına 

yakalanmış hayvanların tedavisinde “Çiçek Tası” kullanılır. Dede bu tas ile 

tedavide kullanılmak üzere “Okunmuş su” verir. Çiçek tası, “Şifa Tası” veya “Şifa 

eli” olarak da bilinir ve bereketi celbetmek maksadı ile de kullanılır. Dede bu tas 

ile ürünleri artsın diye tarlaya ve hayvanların üzerine su serper. Bu neviden taslar 

Türk kültürlü halkların Sünni inançlı kesimlerinde de vardır. Bunlar kırk 

çıkarmada korku çıkarmada, nazar gidermede kullanılır. Bazen üzerlerine Allah’ın 

sıfatlarından kırk sıfatın yazıldığı veya üzerinde Allah’ın sıfatlarının yazılı 

bulunduğu kırk anahtarın olduğu da olur122.  

Çerkezlerde bir ölüm olayı olduğu zaman cenaze ortaya, meydana 

getirilmez. Odanın bir tarafına, yere bir hasır serilir, bunun üzerine serilen yatağa 

cenaze konulur. Cenazenin etrafına ona ait şahsi eşyaları, elbiseleri serilir. Yatağın 

etrafına ve duvarlara silahları asılır. O odada ölünün ailesi ve akrabaları bulunur. 

Ölünün dul olan eşi oda kapısının yanında ayakta durur. Yatağın dört bir tarafında 

kızlar ve genç kadınlar otururlar. Erkekler dışarıda olurlar. Cenazenin bulunduğu 

odaya ağlayarak girenlerle birlikte kadınlar da ağlarlar. Đçeriye giren erkek, 

ellerini gözlerinin üzerine doğru kaldırır. Yatağın üzerine diz çökerek alnını 

yatağın üzerine koyar. Kızlar onu kaldırırlar. Baş sağlığı duasını imam yapar. Bu 

duayı dinleyenler, sol ellerini kulak memelerine kadar kaldırır, sabır ve rahmet 

dilerler. Sağ el kaldırılmaz. "Sağ el mutluluk içindir" tarzında bir inanç vardır123.  

                                                 
120 Ergüder, Agt.,  s. 161 
121 Ergüder, Agt.,  s. 161; Mine Gökbuget, “Anadolu’da Göz ve Nazar Geleneği ve Bununla Đlgili 
Pratiklerin Dokumalarda Uygulanması”, I. Uluslararası El Sanatları Sempozyumu, Đzmir: 1984, s. 
202. 
122 Yaşar Kalafat, Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları V-VI, Hamseler, 
Horasanlılar, Karabağlılar, Kpçaklar, Abdallar, Amucalular, Bedreddiiler, Dadaliler/Dedeliler, 
Kısaslılar, Manavlar, Sıraçlar, Tahtaclar, Karirliler, Çepniler, Karakeçililer, 
Mutiler/Mutoğulları, Halaçlar, Kazan Tatarları Gregoryanlar, Ortodokslar, Buryatlar, Zazalar, 
Berikan Yay., Ankara: 2006, ss.97-98 
123 Yaşar Kalafat, Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları III-IV, Tatarlar Hakaslar, 
Karakırgızlar, Boşnaklar, Acarlar, Edigeler, Ablanlar, Gregoryanlar, Romanya, Şumnu-Burgaz, 
Gürcistan-Karaçöp, Kıbrıs, Rodos, Tacikistan, Suriye Türkleri, Berikan Yay., Ankara: 2006, s.311 



 58 

Kars’ta insan eli şeklinde madenden veya tahtadan yapılmış şekilde Hz. 

Ali’nin olduğu inancı ile adak adanır. Pençe-/i Al’ı aba boyutu O’nun da ehli-i 

beyt anlamına geldiği gibi açıklamalar yapılabilir124.  

 

    

Fotoğraf: 3 -4  El Motifleri ( Kars Halıları) 

 

 

Çizim 75: El ve Tarak Motifleri 

 

 
Çizim 76: El ve Tarak Motifi125 (Selim Bozkuş Köyü Camii) 

 

 
Çizim 77: El ve Tarak Motifi126 (Kars Merkez Subatan Köyü Mevlüt Öztürk Evi) 

 

                                                 
124 Yaşar Kalafat, Đslamiyet ve Türk Halk Đnançları, Berikan Yay., Ankara: 1996, s.122 
125 Ergüder, Agt., s. 207 
126 Ergüder, Agt., s. 209 



 59 

 
 

Çizim78: El ve Tarak Motifi127 (Digor Dağpınar Köyü) 

 

 

Çizim 79: El ve Tarak Motifi128 (Sarıkamış Başköy Camii) 

 

 

Çizim 80: El ve Tarak Motif Motifleri129 (Arpaçay Karakale Köyü Camii) 

 

                                                 
127 Ergüder, Agt., s. 167 
128 Ergüder, Agt., s. 255 
129 Ergüder, Agt., s. 373 



 60 

 

Çizim 81: El ve Tarak Motifi130 (Digor Dağpınar Köyü Camii) 

 

4.1.10. Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Görülen Muska ve Nazarlık 
Motifleri 

Nazar, belirli insanlarda bulunduğuna inanılan bakışlardan fırlayan, 

çarpıcı, zarar verici, öldürücü bir güçtür. Nazarlık, kötü gözden koruyan 

nesnelerdir. Muska, taşıyan kişiyi dış etkilerden koruyan dinsel gücün saklı 

olduğuna inanılan nesnelerdir.131 Anadolu dokumalarında muska motifi, şematik 

şekle dönüşmüş, bir merkez etrafında çift üçgen şeklinde rastlanmaktadır.132  

Kalafat’ın tespitlerinde; Kars’da, Erzurum’da, Ağrı’da, Van’da ve daha 

birçok yerde, kötü niyetle yapılmış muskayı bozacak olan ehliyetli falcı veya 

hocanın kendinden geçtiği olur. Çarpılmış ve büyü yapılmış kimselere yardımcı 

olmak isteyen ehil kimselerin, işlem anında titreyerek kendilerinden geçtikleri 

görülür.133. 

                                                 
130 Ergüder, Agt., s. 190 
131 Ergüder, Agt.,  s. 163; G. Erbek, Age., s. 24. 
132 Ergüder, Agt.,  s. 163; Gökbuget, Age., s. 202. 
133 Yaşar Kalafat, Türk Kültürlü Halklarda Halk Đnançları Dedem Korkut Aşağı Eller, Berikan 
Yay., Ankara: 2008, s.216 



 61 

 

Çizim 82: Muska ve Nazarlık Motifi134 (Selim Darboğaz Köyü Camii) 

 

 

Çizim 83: Muska ve Nazarlık Motifi135 (Digor Dağpınar Köyü Camii) 

 

 

Çizim 84: Muska ve Nazarlık Motifi136 (Sarıkamış Kamışlı Köyü Camii) 

                                                 
134 Ergüder, Agt., s. 275 
135 Ergüder, Agt., s. 295 
136 Ergüder, Agt., s. 315 



 62 

 
Çizim 85: Muska ve Nazarlık Motifi137 (Kars Halefoğlu Köyü Ahmet Ölmez Evi) 

 

 
Çizim 86: Muska ve Nazarlık Motifi138 (Kars Müzesi) 

 

 
Çizim 87: Muska ve Nazarlık Motifi139 (Digor Dağpınar Köyü Camii) 

                                                 
137 Ergüder, Agt., s. 327 
138 Ergüder, Agt., s. 184 
139 Ergüder, Agt., s. 247 



 63 

 

Çizim 88: Muska ve Nazarlık Motifi140 (Akkya Şahnalar Köyü Camii) 

 

 

Çizim 89: Muska ve Nazarlık Motifi141 (Sarıkamış Başköy Camii) 

 

 

Çizim 90: Muska ve Nazarlık Motifi142 (Sarıkamış Yayıklı Köyü Camii) 

                                                 
140 Ergüder, Agt., s. 375 
141 Ergüder, Agt., s. 255 
142 Ergüder, Agt., s. 263 



 64 

4.1.11. Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Göz / Pıtrak Motifleri 

Kötü gözle bakışın kökeni ve çıkış noktası insan gözüdür. Günlük yaşamda 

kullanılan dokumalarda bu motif sık sık işlenmiştir. En yaygın olanı dörde bölünmüş 

eş kenar dörtgen şeklindedir. Kare, eşkenar dörtgen ve dikdörtgen şeklinde göz 

motifine de rastlanır. Göz motifi yörelere göre değişkenlik gösterir.143  

Kalafat’ın tespitlerinde; Bayır-Bucak Türkmenlerinde “Tandıra Gelen” inancı 

vardır. Tandırda ekmek pişirilirken bu esnada tandırın olduğu yere gelene mutlaka 

pişirilen ekmekten ikram edilir. Aksi halde, gelenin nefsinin pişirilen ekmekte 

kalacağına inanılır. Pişirilen bir yemeğin veya yemek sofrasının üzerine gelene ikram 

yapılması ve bunun nefisle ilgili boyutu Anadolu’da da vardır. Kars’ta gözü içinde 

kalır” denir. Ayrıca küçük çocukların, aç olanların ve hamile kadınların nefsinin daha 

fazla olduğu düşünülür. Küçük çocukların imrendikleri şeyi yemeye özendirmek için 

“ye yoksa çükün düşer” denir. Ayrıca Türk halk inançlarına göre tamah kişinin 

gözünü kapatır144.  

Türkiye’de genel olarak geçerli bazı inanışlar vardır. Kurban gözü yiyen 

hamile kadının çocuğunun güzel gözlü olacağına, inanılır145.  

Anadolu’da Kars ve çevresinde çocuk kırklanacağı zaman kırk suyuna fasulye 

tanesi gibi sayılabilir şeylerden 40 adet konur. Bunlardan en makbulü bir çift 

kurutulmuş kurban veya kurt gözüdür. Kurt gözü kurban gözü ile eş değerde 

algılanmış olup, Al Karısı ve benzeri gibi görünmeyen tehditlere karşı koruyucu 

olduğuna inanılmıştır146.  

Mavi gözlü insanların gözü baktıkları kimseye dokunurmuş. Aynı renkte 

boncuk taşımakla, bu göz değmesine karşı korunmuş olacağına inanılır. Kars 

yöresinde, bu renkli gözlü insanlara, göy gözlü denir. Yani, o tür göze sahip 

olanlardan çekinilir, tekin olmadıkları kabul edilir147.  

Anadolu’da Kars ve çevresinde çocuk kırklanacağı zaman kırk suyuna fasulye 

tanesi gibi sayılabilir şeylerden 40 adet konur. Bunlardan en makbulü bir çift 

                                                 
143 Ergüder, Agt.,  s. 164; G. Erbek, Age., s. 24. 
144 Yaşar Kalafat, Türk Kültürlü Halklarda Türk Halk Đnançları, Pir-i Türkistan Ahmet Yesevî 
Sultan, Bekrikan Yay., Ankara: 2008, s.82 
145 Yaşar Kalafat, Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları VIII, Türk Devletleri Kültü 
Tarihi, Berikan Yay., Ankara: 2007, ss.35-36 
146 Yaşar Kalafat, Türk Halk Tefekküründe Kurt 2, Türk Kültürlü Halklarda Karşılaştırmalı Halk 
Đnançları, Berikan Yay., Ankara: 2009, s.67 
147 Yaşar Kalafat, Doğu Anadolu'da Eski Türk Đnançlarının Đzleri, Ebabil Yay., Ankara: 2006. s. 
131 



 65 

kurutulmuş kurban veya kurt gözüdür. Kurt gözü kurban gözü ile eş değerde 

algılanmış olup, Al Karısı ve benzeri gibi görünmeyen tehditlere karşı koruyucu 

olduğuna inanılmıştır148. 

 

 

Fotoğraf: 5  Göz motifi Kırgız çadırın da ki kerege gözlerinden çıkmıştır  

(A.A. Ergüder, Kars Yöresi Düz Dokumaları, Yayınlanmamış Doktora Tezi,) 

 

 

Çizim 91: Göz Motifi149 (Kars Müzesi) 

                                                 
148 Yaşar Kalafat, Türk Halk Tefekküründe Kurt 2, Türk Kültürlü Halklarda Karşılaştırmalı Halk 
Đnançları, Berikan Yay., Ankara: 2009, s.67 
149 Ergüder, Agt., s. 221 



 66 

 

Çizim 92: Göz Motifi150 (Kars Müzesi) 

 

Çizim 93: Göz Motifi151 (Kars Müzesi) 

 

Çizim 94: Göz Motifi152 (Digor Dağpınar Köyü Camii) 

                                                 
150 Ergüder, Agt., s. 223 
151 Ergüder, Agt., s. 231 
152 Ergüder, Agt., s. 247 



 67 

 
Çizim 95: Göz Motifi153 (Digor Dağpınar Köyü Camii) 

 

 
Çizim 96: Göz Motifi154 (Kars Müzesi) 

 

 
Çizim 97: Göz Motifi155 (Digor Dağpınar Köyü Camii) 

                                                 
153 Ergüder, Agt., s. 190 
154 Ergüder, Agt., s. 337 
155 Ergüder, Agt., s. 247 



 68 

 

Çizim 98: Göz Motifi156 (Kars Müzesi) 

 

Çizim 99: Göz Motifi157 (Kars Müzesi) 

 

Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Pıtrak tarlalarda bulunan, dikenleri ile 

insanlara ve hayvanlara yapışan bir bitkidir. Üzerindeki dikenlerin kötü gözü 

uzaklaştırdığına inanan Anadolu insanı, onu nazarlık motifi olarak kullanmışlardır. 

Pıtrak gibi deyimi, ağaçlardaki bolluğu anlatır. Bu motif bereket simgesi olarak 

genellikle un çuvallarında kullanılır.158  

                                                 
156 Ergüder, Agt., s. 221 
157 Ergüder, Agt., s. 192 
158 Ergüder, Agt., s. 160; G. Erbek, Age., s. 21. 



 69 

 
Çizim 100: Pıtrak Motifi159 (Sarıkamış Yeniköy Camii) 

 

 
Çizim 101: Pıtrak Motifi160 (Sarıkamış Yayıklı Köyü Camii) 

 

 
Çizim 102: Pıtrak Motifi161 (Sarıkamış Yayıklı Köyü Camii)) 

                                                 
159 Ergüder, Agt., s. 305 
160 Ergüder, Agt., s. 317 
161 Ergüder, Agt., s. 317 



 70 

 

Çizim 103: Pıtrak Motifi162 (Sarıkamış Yayıklı Köyü Camii) 

 

 

Çizim 104: Pıtrak Motifi163 (Kars Merkez Subatan Köyü Camii) 

 

 

Çizim 105: Pıtrak Motifi164 (Selim Bozkuş Köyü Camii) 

                                                 
162 Ergüder, Agt., s. 321 
163 Ergüder, Agt., s. 523 
164 Ergüder, Agt., s. 198 



 71 

 
Çizim 106: Pıtrak Motifi165 (Kars Müzesi) 

 

 
Çizim 107: Pıtrak Motifi166 (Arpaçay Karakale Köyü Camii) 

 

4.1.12. Dokumalarda Görülen Oğ Damgası (Haç Motifi) 

Haç motifli damgaların aslı Ön-Türklerdeki Oğ damgalarıdır. Bu 

damganın anlamı, tanrıya erişmek için gerekli şart, kısacası günahsız olma 

demektir.  

Oğ damgası daha sonra haç şeklinde Hristiyan aleminde kullanılmıştır. 

Günümüzde bazı Yörük aşiretlerinin armaları olarak kullanılmaktadır. Dündarlı, 

Çavdarlı, Karahacılı, Karakoyunlu, Yeşilyurt, Kınık ve Hayta gibi Türk 

boylarında kullanılagelmiştir.167  

                                                 
165 Ergüder, Agt., s. 200 
166 Ergüder, Agt., s. 373 
167 Ergüder, Agt., s. 119; Tarcan, Age., s. 131. 



 72 

Bu motif, nazara karşı kullanılır. Yatay ve düşey eksenin kesişmesiyle 

oluşan şekildir. Haçın kötü gözü dört parçaya bölerek etkisini azaltacağına 

inanılır. Anadolu’da haç motifi Hıristiyanlıktan çok eskilere dayanır. Anadolu 

dokumalarında değişik şekillerde görülebilir.168 

Kalafat’ın tespitlerinde; Kars’da Celal Baba’nın türbesinde, kıble tarafına 

asılı bayrağın üzerinde ok ve yay da asılıdır. Ok ve yayın Türklerde hâkimiyet 

sembolü olduklarını merhum hocalarım B. Ögel ve A. Taneri incelemişlerdi169.  

 

 

 

Çizim 108: Ok Damgası ( Kars Halısı) 

 

 

 
Çizim 109: Oğuz Damgası ( Kars Halısı) 

 

                                                 
168 Ergüder, Agt., s. 120; G. Erbek, Age., s. 25. 
169 Yaşar Kalafat, Doğu Anadolu'da Eski Türk Đnançlarının Đzleri, Ebabil Yay., Ankara: 2006. s. 39 



 73 

 
Çizim 110: Ok Damgası ( Kars Halısı) 

 

 
Çizim 111: Ok Damgası (Kars Halısı) 

 

 

Çizim 112: Oğuz Damgası (Kars Halısı) 



 74 

4.1.13. Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Görülen Yılan Motifi 

Yılan, insanların eskiden beri ilgilendikleri hayvan olup, mutluluk ve 

bereket sembolüdür.170Türklerde yılan motifi çok eskilere dayanır. Ön-Türklerde 

de yılan kutsal bir yaratıktır. Đyili ğin ve hayatın temini için yeryüzüne 

gönderildiğinden, hayatı devam ettirecek olan kişi-aile-ocak koruyucusudur. 

Ocağın sönmemesine, aileye bir fenalık gelmesini engeller. Onlara daima iyilik 

aşılar.  

Koruyucu ve intikamcı yılan, Ön-Türklerin sembolüdür.171  

Kalafat’ın tespitlerinde; Ev iyesinin yılan şeklinde olduğu inancına Kars 

ilinde de rastladık. Đnanca göre, bu yılan, evin zemininde bir yerde yaşarmış ve ev 

halkına dokunmazmış. Ev halkı, onun evde olduğunu bilir ve ona iyi davranırmış. 

Bu iye, evin her ferdine görünmezmiş172. 

Kars yöresinde evlerin sahipliğini yapan yılanların varlığına inanılır. Bu 

yılan nadiren görünür. Kara, beyaz ve alaca olabilir. O yılana hiç kimse 

dokunmaz. O da insanlara ve hayvanlara dokunmaz. Bazen tavuklarla birlikte su 

içtiği de görülür. Ev iyesi görünümü arzeden bu yılan, Güneydoğu’da bağ ve 

bahçeleri de korumaktadır. Çıldır’da evlerin korunması işini üstlenen bu yılanın 

ismi “kelagalı ev yılanı”dır. ona dokunan felakete uğrar173.  

 

 

Çizim 113: Yılan Motifi 174 (Kars Merkez Halefoğlu Köyü Ahmet Ölmez Evi) 

 

                                                 
170 Ergüder, Agt., s. 120; Erbek, Age., s. 30. 
171 Ergüder, Agt., s. 131; Tarcan, Age., s.166. 
172 Kalafat, Age., s. 80 
173 Yaşar Kalafat “Eski Türk Đnançlarının Kars Yöresindeki Đzleri” 4. Milletlerarası Türk Halk 
Kültürü Kongresi Bildirileri, Ankara: 1992, s.156 
174 Ergüder, Agt., s. 285 



 75 

4.1.14. Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Görülen Kurt Ağzı, Kurt Đzi, 

Canavar Ayağı 

Anadolu kirkitli dokumalarında bu motif bolca kullanılmaktadır. 

Hayvancılıkla geçinen insanların sorunlarından biri de kurtlardır. Kurt ağzı ve 

kurt izi motiflerini dokumaya aktarmalarının sebebi de budur.175 Eski Türk 

dillerinde ve Anadolu’da güç, kuvvet, bereket ve iyili ği temsil eder.176 Türk 

topluluklarında erkek ve dişi kurttan çoğalma efsaneleri yaygın bir inançtır.177  

Kalafat’ın tespitlerinde; Kars yöresinde sevilen ve sözleriyle insanları 

kırmayan kişilere “Sende kurt büzüğü mü var? Her toplumda kabul görüyorsun 

sözün insana batmıyor.” Sözü kullanılır178. 

Kaşıntıya düşmüş Alevi çocuklar için “Kurtdeşen” olmuş denilir. Bu 

hastalığa kurdun izini bozan çocukların yakalandığı inancı vardır. Bu hastalığın 

tedavisi için, hasta çocuğun kurdun aşık kemiği ile yıkanması gerektiğine inanılır. 

Kurdeşen kaşıntı yapması ile Türk kültürlü halklarda bilinen bir hastalıktır. Türk 

halk tefekküründe, kurt izi kutsaldır. Kurt izine basan iki kişi yedi yıl kardeş 

olurlar. Kurdun dişinde, gözünde, tırnağında derisinde, kanında hikmet ara nır, 

hikmet olduğuna inanılır179.  

Dağda kalakalmış hayvanların kurt tarafından parçalanmaması için 

Sarıkamış Çerkezleri de kurtağzı bağlarlar180. 

Sarıkamış, Kars ve çevresi Türk aşiretlerinde erkek çocuğun büyüyünce 

cesur olmaları için burun kanatları iğne ile delinip buradan kurt kılı geçirilir. Bu 

                                                 
175 Ergüder, Agt., s. 111; G. Erbek, age., s. 34. 
176 Ergüder, Agt., s. 134; B. Karamağaralı, “Türk Folklorunda Kurt Üzerine”, III. Milletlerarası 
Türk Folklor Kongresi Bildirisi, C. V, Ankara 1987, s. 163. 
177 Ergüder, Agt., s. 134; Y. Çoruhlu, “Türk Sanatında Görülen Hayvan Figülerine Gök ve Yer 
Sembolizmi Açısından Bir Bakış” Türk Dünyası Tarih Dergisi s. 249. 
178 Yaşar Kalafat, Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları V-VI, Hamseler, 
Horasanlılar, Karabağlılar, Kpçaklar, Abdallar, Amucalular, Bedreddiiler, Dadaliler/Dedeliler, 
Kısaslılar, Manavlar, Sıraçlar, Tahtaclar, Karirliler, Çepniler, Karakeçililer, 
Mutiler/Mutoğulları, Halaçlar, Kazan Tatarları Gregoryanlar, Ortodokslar, Buryatlar, Zazalar, 
Berikan Yay.,, Ankara: 2006, s.17 
179 Kalafat, Age., ss. 97-98 
180 Yaşar Kalafat, Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları III-IV, Tatarlar Hakaslar, 
Karakırgızlar, Boşnaklar, Acarlar, Edigeler, Ablanlar, Gregoryanlar, Romanya, Şumnu-Burgaz, 
Gürcistan-Karaçöp, Kıbrıs, Rodos, Tacikistan, Suriye Türkleri, Berikan Yay., Ankara: 2006, s.315 



 76 

yörede çocuk beşikleri için yapılan koruyucu büyülerin içerisinde Kurttırnağının 

da konulduğu olur181.  

Kuzey Kafkasya’da Tabasaranlar’da köyden birinin ineği kaybolsa Molla 

kurdun ağzını bağlar. Kurtağzı bağlamak ve kurtağzı açmak inancı Türk kültür 

coğrafyasında Türk kültürlü halkların hepsinde vardır182.  

Kurt dişi, Ağrı, Kars, Tunceli ve bölgenin diğer kesimlerinde nazarlık 

olarak kullanılır ve Kurtpençesinin birçok yerde bilhassa Sivas civarında Al 

karısına karşı koruyuculuğuna inanılır183.  

 

 
Çizim 114: Kurt Ağzı, Kurt Đzi, Canavar Ayağı Motifi 184 (Sarıkamış Başköy Kemal Akbaba Evi) 

 

 

Çizim 115: Kurt Ağzı, Kurt Đzi, Canavar Ayağı Motifi 185 (Sarıkamış Yayıklı Köyü Mirsevdin 
Kızıltaş Evi) 

                                                 
181 Yaşar Kalafat, Türk Kültürlü Halklarda Halk Đnançları I, Türk Halk Đrfanında Kurt, Lalazer 
Kitabevi, Ankara: 2007, s. 19 
182 Kalafat, Age., s. 31 
183 Kalafat, Age., s. 70  
184 Ergüder, Agt., s. 196 
185 Ergüder, Agt., s.  251 



 77 

 

Çizim 116: Kurt Ağzı, Kurt Đzi, Canavar Ayağı Motifi 186 (Kars Merkez Ocaklı Köyü Davut Kara 
Evi) 

 

4.1.15.Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Hayat Ağacı  

Ölümsüzlük ve soy ile ilgili motiflerden olan hayat ağacı, sonsuz yaşamı 

ve cenneti simgeler.187 Tek tanrılı dinlerde, yaratılışı anlatan bölümlerdeki ortak 

nokta ağaçtır. Bazı motiflerde bu ağacı bir yılanın beklediği görülür. Cennetteki 

yasak ağacın meyvesinden Havva’ya veren yılan, böylece Korkut Ata’dan 

Gılgamış’a ve Büyük Đskender’e kadar tüm ölümsüzlüğü arayanların bu otu 

bulmalarına ve yemelerine engel olmuştur. Ölümsüzlüğü bulamayan insanlar, 

ölümden sonraki hayat ile umutlarını sürdürürler. Bu umutları hayat ağacı motifi 

ile simgelenir.188 Şaman inancına göre hayat ağacı, dünyanın eksenidir. Orta Asya 

inancına göre kâinat, hayat ağacı, yer, gök ve gezegenlerle temsil edilir. Gök ve 

yeri bağlayan hayat ağacıdır.189  

                                                 
186 Ergüder, Agt., s. 264 
187 Ergüder, Agt.,  s. 167; Bilgin, Ü., “XIX. Yüzyıl Seccadeleri”, Sanat Dünyamız, Yıl 6, S. 17, s. 
18-22. 
188 Ergüder, Agt.,s.167;  G. Erbek, Age., s. 36. 
189 G. Öney, Artuklu Devrinden Bir Hayat Ağacı Kabartması Hakkında, Vakıflar Dergisi S.7, 
Đstanbul 1968, s. 117 



 78 

Meyveli hayat ağacı motifi, ev bereket bulsun anlamındadır. Đlk çağlardan 

beri değişik görünümlerle taşlara işlenen hayat ağacı motifi yapraklı ise uzun 

ömürlülük, çiçekli ise, güzellik artırımı anlamlarını taşır.   

Güran Erbek bir yayınında, “Yasemin, sümbül, karanfil, nergis ve benzeri 

çeşitli çiçekler, hayat ağacı sembolü olarak kullanılmışlardır. Bunlar genellikle 

vazo ve çiçek birleşimleri şeklinde görülür” demektedir. Aynı yayında meyvelerin 

kem göze karşı nazarlık olarak kullanıldığını da belirtir.190  

Đslam dini, sanatçıyı bitkisel betimlemelere yönlendirmesine karşın 

sanatçı, reel bakış açısından kaçınarak derin soyutlamayı tercih etmiştir. Tüm 

bunlar, anlam bütünlüğü sağlanarak ya dolgu ya da ifade sağlamak amacıyla 

yapılmıştır. Anadolu Selçuklu devri yapılarını süsleyen hayat ağacı motifleri191 

sembolik nitelikte ve soyut birer natürmort tasviri görülebilir.192 Çoruh Vadisi 

seccadelerinde Çifte Minareli – Yakutiye Medresesi ve bölgedeki Türk 

kiliselerinde hayat ağacı motifine rastlanır.193 

Kalafat’ın tespitlerinde; Kotij, Çerkezlerde mukaddes meşe ağacı olarak 

bilinir. Bunun yanı sıra Gök Tanrı inanç sisteminde, ağaç iyesinin, önemsenecek 

iltisaklardır. Bazı yörelerde Kodoş olarak da geçer. Savaştan önce burada 

toplanılıp, önemli kararlar burada alını. Göktanrı inanç sisteminde "Ağaç 

Kültü"nün varlığı bilinirken, Uluğ Türkistan’da ve Anadolu’da "Kutsal Meşe" ile 

ilgili birçok inanç ve dini uygulama vardır. Meşe ile ilgili dini pratikleri hayatın 

birçok safhasında görmekteyiz. Mezithe ise "Ormanın ruhu/Orman Đlahı”dır. 

Böyle bir ağaca sığınan cani dahi olsa, ağaç ibadet için seçildiğinden o şahsa 

dokunulmaz194.  

Kars’ta ve Đran’da aynı inanç çevresinde 40 cm bir yaş ağaç boyuna yarılır, 

bunların üzerine Kerbela’dan getirilmiş Hz. Đmam Hüseyin türbeti (toprağı) ile 

                                                 
190Ergüder, Agt.,  s. 168; G. Erbek, “Hayat Ağacı Motifi 2”, Antika, Yıl 2, S. 16, Đstanbul:1986, s. 
28.  
191 Ergüder, Agt.,  s. 168; Bir vazo içinden çıkan hayat ağacı motifi, Konya Đnce minareli Medrese, 
Divriği Ulu Camii, Erzurum Çifte Minareli Medrese, Sivas Çifte Minareli Medrese portallerinde 
görülmektedir.  
192 S. Leloğlu- Ünal, “Anadolu Türk Sanatında Natürmort Benzeri Düzenlemeler ve Türk Halı 
Seccadelerindeki Yankıları”, Erdem (Halı Özel sayısı 3), C. 10, s. 527.  
193 Ergüder, Agt.,  s. 168 
194 Yaşar Kalafat, Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları III-IV, Tatarlar Hakaslar, 
Karakırgızlar, Boşnaklar, Acarlar, Edigeler, Ablanlar, Gregoryanlar, Romanya, Şumnu-Burgaz, 
Gürcistan-Karaçöp, Kıbrıs, Rodos, Tacikistan, Suriye Türkleri, Berikan Yay., Ankara: 2006, s.325 



 79 

Lailahe Đllallah Muhammeden Resulullah” yazılır. Bunlar mevtanın sağ ve sol 

koltuğunun altına konulur. Kefenin artan parçası ile bunlar sağ ve sola bağlanırlar. 

Bunun yapılmasındaki amaç, mahşer günü bütün ağızlar mühürlenince, ellerini 

yukarıya kaldıran mevta “işte ben buyum” demiş olacaktır. Đnanca göre, ahiret 

günü Kerbela toprağı kaybolmayıp zalimlerin zulmüne şahadet edecektir195.  

Kars’ın Ani yolu üzerinde kuşburnu ağacının dallarına çeşitli niyetler 

tutarak, çaput bağlanır. Geçmişte Kars’ın Dereiçi semtindeki Üçkardeşler 

ziyaretine giden halk, buradaki gözeden şifa niyetine su içer ve buradaki çalılara 

çaput bağlardı. Çıldır’ın bütün köylerinde kayın ağacının kabuğundan “karasakız” 

yapılır. Bunun için dere kenarında büyük törenler yapılır. Karasakızın sancı ve 

kadınlarda kısırlığa iyi geleceğine inanılır196.  

 

 

Çizim 117: Hayat Ağacı Motifi197 (Sarıkamış Başköy Kemal Akbaba Evi) 

                                                 
195Yaşar Kalafat, Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları IX-X, Makedonlar, 
Arnavutlar, Torbeşler, Çingeneler, Türkmen-i Sahra, Lazlar, Yörükler, Varsaklar, Çiğiller, 
Musallalılar, Koçu Babalılar, Çeritler, Berikan Yay.,, Ankara: 2007, ss.108-109  
196 Yaşar Kalafat “Eski Türk Đnançlarının Kars Yöresindeki Đzleri” 4. Milletlerarası Türk Halk 
Kültürü Kongresi Bildirileri, Ankara: 1992, s.156  
197 Ergüder, Agt., s. 196 



 80 

 

Çizim 118: Hayat Ağacı Motifi198 (Sarıkamış Başköy Kemal Akbaba Evi) 

 

 
Çizim 119: Hayat Ağacı Motifi199 (Kars Müzesi) 

 

                                                 
198 Ergüder, Agt., s. 196 
199 Ergüder, Agt., s. 184 



 81 

 
Çizim 120: Hayat Ağacı Motifi200 (Selim Bozkuş Köyü) 

 

 
Çizim 121: Hayat Ağacı Motifi201 (Kars Müzesi) 

 

 
Çizim 122: Hayat Ağacı Motifi202 (Sarıkamış Yağbasan Köyü Camii) 

 
                                                 
200 Ergüder, Agt., s. 172 
201 Ergüder, Agt., s. 184 
202 Ergüder, Agt., s. 175 



 82 

 
Çizim 123: Hayat Ağacı Motifi203 (Sarıkamış Yağbasan Köyü Camii) 

 

 
Çizim 124: Hayat Ağacı Motifi204 (Sarıkamış Yayıklı Köyü Camii) 

                                                 
203 Ergüder, Agt., s. 175 
204 Ergüder, Agt., s. 178 



 83 

         

Çizim 125: Hayat Ağacı Motifi205 (Sarıkamış Yayıklı Köyü Camii) 

 

   

Çizim 126: Hayat Ağacı Motifi206 (Selim Karahamza Köyü Camii) 
 

                                                 
205 Ergüder, Agt., s. 187 
206 Ergüder, Agt., s. 194 



 84 

4.1.16. Halk Đnanışlarında ve Dokumalarda Kuş Figürü  

Kuş motifi, Türkler tarafından maddi ve manevi olarak önemli 

görülmüştür. Anadolu’da bu motif birçok anlama gelir. Ölüm, güzellik, uğur, 

uğursuzluk, kuvvet, kudret, mutluluk, sevinç, özlem, sevgi örneğidir207. Kuş, ölen 

kişinin ruhudur. Kuş kutsaldır, gök tanrılarının yönetimindedir. Anadolu’da 

kurulmuş devletlerin pek çoğunun sembolüdür.208  Tavuskuşu motifi, Türk 

hükümdarlara ait eşyalarda görülmekle beraber, efsanevi bir kuşun da bu 

motiflerle anıldığı görülür. Bu motifleri Selçuklu sanatında da görmemiz 

mümkündür. Selçuklu örneklerinde olduğu gibi, hayat ağacıyla birlikte görülen 

kuş-kartal motifleri, Orta Asya inançlarına göre Şaman’a eşlik eden kuşlar veya 

Şaman’ın kendisi olabilir. Şaman’a hayat ağacıyla göğün üstüne ulaşmakta 

yardımcı olurlar.209 Hayat ağacıyla ilgili hayvanların kökünü, Şaman 

inançlarından aldığı anlaşılmaktadır.210 Türklerde tavus, kartal gibi kuşların 

süsleyicilik niteliğiyle birlikte, ihtişam, kuvvet, kudret sembolü olarak kullanıldığı 

dikkat çeker.211 Pazırık kurganından çıkan eyer altı örtüleri, elbise parçaları, keçe 

halı ve dokumalarda görülen hayvan mücadele sahneleri, günümüze gelen en eski 

örneklerdir.212 Geometrik biçimli kuş desenlerine kilimlerde de rastlanmaktadır. 

Dokuma tekniği geometrik yapılmasını zorunlu hale getirmektedir213.  

 

 

                                                 
207 Ergüder, Agt., s. 114; A. Sürür, “Türk Tekstil Sanatlarında Kuş Motifi”, 4. Milletlerarası Türk 
Halk Kültürü Kongresi Bildirileri, V. Cilt, Maddi kültür, 1992, s. 203-210. bkz. B. Karamağaralı, 
“Sivas ve Tokat’taki Figürlü Mezar Taşlarının Mahiyeti Hakkında” Selçuklu Araştırmaları  
Dergisi II. TTK. Basımevi, Ankara:1970, s.84.; B Oğuz, Türkiye Halkının Kültür Kökenleri 2, 
Đstanbul: 1980, s. 866-877.; T.Öz, “Türk Dokumacılığı ve Selçuklular Dönemine Ait Bazı 
Kumaşlar” TTK. Basımevi, Ankara:1964, s.160.; M. Gönül, “Türk halı Ve Kilimlerinde Sembolik 
Kuş Şekilleri” Antropoloji, S.3, 1965,s.199-246. 
208 Ergüder, Agt., s. 136; G. Erbek, Age., s. 42.; F. Batari, “Osmanlı halılarında Kuş Deseninin 
Kaynağı Ve Gelişimi” Sanat Dünyamız, s. 32, Đstanbul: 1985, s.28. 
209 Ergüder, Agt., s. 137; A. Sürür, age., s. 205; Gönül Öney, Anadolu Selçuklu Mimari Süslemesi 
ve El Sanatları, II. Baskı, Đş Bankası Yay. Ankara: 1988, s. 48. 
210 Ergüder, Agt., s. 137; A. Sürür, Age., s. 205. 
211 Ergüder, Agt., s. 136; H. Ersoylu, “Türk Dünyasının Folklor ve Etnografyasında Süs Unsuru 
Olarak Kullanılan Bazı Kuşlar”, Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi, C. II, S. VIII, 1980, s. 91. 
212 Ergüder, Agt., s. 137; G. Öney, Age., s. 133-135. 
213 Ergüder, Agt., s. 137; A. Sürür, Age., s. 209; F. Batari, “Osmanlı Halılarında Kuş Deseninin 
kaynağı ve Gelişimi”, Đstanbul: Sanat Dünyamız, S. 32, 1985, s. 28. 



 85 

Çift başlı kartal motifi, gücü, kuvveti, egemenliği simgeler. Zafer, saadet, 

koruyucu unsur, arma, kudret ve benzeri anlamlar içerir.214  

Kalafat’ın tespitlerinde; Dadali Türkmen halk inancına göre Karga Hz. 

Ali’nin mezarını kirletmiştir, bunun için sevilmez. Güvercin ise, ağzı ile su getirip 

ve kanadı ile bu pisliği temizlemeğe çalıştığı için sevilir. Turna Semahı, Saman 

Yolu’ndan esinlenerek gökyüzünde, yolunu şaşıranlara rehber olduğu için sevilir. 

Güvercinin bazı tasavvuf ehlince cin yiyici olarak bilindiği de ifade 

edilmektedir215.  

Kars yöresi Alevi/Bektaşi inançlı-Müslüman Türklerine göre Mezar-i 

Şerif’de bulunan Hz. Ali’nin türbesindeki “ak” güvercinlerin kutsal oldukları 

inancı vardır. Bu türbede Ak olmayan güvercin yoktur. Đnanışa göre bu beyaz 

güvercinlerin arasına katılan kara güvercinler bir süre sonra aklaşmaktadır216. 

Türk inancına göre, çift başlı Kartal göğün direği üzerinde tünemekteydi217. 

 

Çizim 127: Kuş Motifi 218 (Selim Akçakale Köyü Camii) 

                                                 
214 Ergüder, Agt., s. 138; Y. Çoruhlu, “Türk Sanatında Görülen Hayvan Figürlerine “Gök ve Yer” 
Sembolizmi Açısından Bir Bakış”, Uluslar arası III. Türk Kültür Kongresi Bil.., C.I, 25 – 29 Eylül 
1993, Ankara: 1999, ss. 248-249;  A. Sürür, “Türk Tekstil Sanatında Kuş Motifi ve Tekstil 
Sanatımızdaki Yeri”,  4. Milletlerarası Türk halk Kültürü Kongresi Bildirileri , C.  V,  Ankara: 
1992,  ss. 203-210; H. Ersoylu, “Türk Dünyasının Folklor ve Etnografyasında Süs Unsuru Olarak 
Kullanılan Bazı Kuşlar”, Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi, C. 2, s. 8, 10/1980, s. 83; G. Öney, 
“Anadolu Selçuklu Mimarisinde Avcı Kuşlar, Tek ve Çift Başlı kartal”, Malargirt Armağanı 
Ankara: 1972, s. 139-172; M. Gönül, “Eski Türk Halılarında Hayvan Motifleri”, Mensucat Meslek 
Dergisi, Yıl 16, S. 4, 1965, ss. 160-167 
215 Yaşar Kalafat, Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları V-VI, Hamseler, 
Horasanlılar, Karabağlılar, Kpçaklar, Abdallar, Amucalular, Bedreddiiler, Dadaliler/Dedeliler, 
Kısaslılar, Manavlar, Sıraçlar, Tahtaclar, Karirliler, Çepniler, Karakeçililer, 
Mutiler/Mutoğulları, Halaçlar, Kazan Tatarları Gregoryanlar, Ortodokslar, Buryatlar, Zazalar, 
Berikan Yay., Ankara: 2006, ss. 97-98  
216 Yaşar Kalafat, Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları IX-X, Makedonlar, 
Arnavutlar, Torbeşler, Çingeneler, Türkmen-i Sahra, Lazlar, Yörükler, Varsaklar, Çiğiller, 
:Musallalılar, Koçu Babalılar, Çeritler, Berikan Yay., Ankara: 2007, s. 102 
217 Yaşar Kalafat, Doğu Anadolu'da Eski Türk Đnançlarının Đzleri, Ebabil Yay., Ankara: 2006. s. 
105  
218 Ergüder, Agt., s. 281 



 86 

BEŞĐNCĐ BÖLÜM 

5. DEĞERLENDĐRME 

Halk; aynı dili konuşan benzer yaşama alışkanlıklarını sürdüren gelenek ve 

göreneklerle birbirlerine bağlı ili şkileri, birinci ortak bir tarihi olan homojen 

toplum kesimidir. 

Bilim; toplum denilen varlığın zaman içerisinde çevresindeki eşya ve 

şeylerle olan ilişkilerinden doğan anonim karakterli maddi ve manevi hayatı 

çevreleyen her türlü yaratılmış ve sistemleşmiş kurumlardır. 

Folklor: Bir toplumun halk kültürüne ait maddi ve manevi kültürlerini 

araştırıp usulüne göre tespit ve bunlarla ilgili olarak geleneksel sonuç ve kurallar 

bütünüdür. Şöyle ki; folkorun amacı insanların binlerce yıldan beri biriktirip 

getirdiği ve onların yaşantılarını sürdüren ve bugünde halk tabakaları arasında 

yaşayan bilgileri araştıran, inceleyip değerlendirdikten sonra bölgesel kültürlerden 

ulusal kültürlere öğeler aktarmak suretiyle onları kuvvetlendirmek ve dolayısıyla 

insanlık kültürüne katkıda bulunmaktır. Folklor kapsamında iki temel öğe 

bulunmaktadır. 

Maddi Hayat Kültürü: Maddi hayat öğesi toplumun tabiat olaylarına 

yaklaşımını tabiatla mücadelesinin ona hâkim olma ve ondan faydalanma 

savaşında bulunduğu ilkel teknik, fen ve bilim anlaşılmaktadır. Elde edilen maddi 

hayata ait bilgiler babadan oğula, ustadan çırağa ve kulaktan kulağa olmak üzere 

nesilden nesile aktarılarak anonim mahsuller olarak varlıkları devam ettirirler. 

Manevi Hayat Kültürü: Manevi hayat öğesi açısından bakıldığında folklor, 

gelenekler bilimidir denilebilir. Çünkü bir toplulukta kuşaktan kuşağa geçen 

kültür mirasları alışkanlıklar, bilgiler, töreler ve davranışlar bütünü ile gelenek 

kavramı içerisindedir.  

Folklor; halkın geleneğine bağlı maddi ve manevi kültürünü kendine özgü 

metotlarla derleyen, araştıran, sınıflandıran, çözümleyen ve halk kültürü üzerinde 

değerlendirmeler yapan bir bilimdir. 



 87 

Folklorun inceleme alanı halk kültürüdür. Halk kavramı siyasi ve ideolojik 

görüşlere göre farklı değerlendirilmektedir. Folklorculara göre halk, ortak sosyal 

ve kültürel özelikleri bulunan insan topluluğudur.219  

Bir topluma ait folklorik özellik taşıyan dini, felsefi ve psikolojik her türlü 

düşüncenin ürünü olan unsurlar, o toplumun birer parçasıdırlar. Toplumların 

kendine has karakteristik özelliklerini yansıtan eserler olarak günümüze kadar 

ulaşan halk inançları, üzerinde yaşadığımız topraklar üzerinde uygarlıklar kurmuş 

milletlerin kendileri ve yaşamları hakkında önemli bilgiler veren, iklim şartlarına 

uygun olarak değişme ve gelişmeler gösteren, belirli kültürlerin özelliklerini 

yansıtan bir olgudur. Bir toplumun kültürel zenginliklerinin bir bölümünü 

oluşturan ve geçmişten geleceğe doğru geleneklerin devamını sağlayan halk 

inançları,  ait oldukları ulusların özelliklerine sahip bulunmaktadır.  

Halk inançları deyimi toplum tarafından kabul edilmiş ilâhî bir dinin 

bilinen hükümleri ve öğretileri dışında kalan, fakat halk arasında yaygın bir 

şekilde yaşatılan, itibar gören ve bir sonraki nesle aktarılan inanmalardır. Halk 

arasında yaygın olan toplumsal kabullenmeler, benimsemeler, âdet-gelenek olarak 

varlığını sürdüren bir takım folklorik uygulama ve pratikler halk inançları 

şeklinde adlandırılmaktadır. Halk inançları, hayatın hemen hemen her ünitesinde 

yer almıştır. Teknik gelişmelerden evlenme, doğum, ölüm, sosyal hayattaki her 

türlü etkinliklere kadar benimsenen halk inançları vardır.  

Dinen yasaklanmış ve dine ters düşen inançların halk arasında yaşatılması; 

eski inanç, kültür, örf, âdet ve folklorun tesirine bağlanabilir  

Halk inançları muhtelif çıkış noktalarından hareketle izah edilmektedir.  

Halk bilimcilerin çoğunluğu, halk inançlarını gelenek ve göreneklerin bir ürünü 

olarak tanımlamaktadır. Buna göre halk,  bazı uygulamalarının olumlu sonuçlarını 

almış, zamanla bu uygulamaların yararına inanmış ve böylece halk inançları 

doğmuştur. Halk inançları halkın arasında yaşamakta olan, tamamen din içerikli 

olmayan ve dinin tamamen de dışında olmayan, yakın coğrafî ve tarihî çevrenin 

dinlerinden de az çok etkilenmiş bulunan, zaman zaman kapsamına hurafeler de 

alabilen bir inanç yapılanmasıdır. Halk inançları; halk kültürünün, sağaltma, 

                                                 
219 http://hoy.erciyes.edu.tr/halkbilimi.htm (E.T. 15.06.2010) 



 88 

beslenme, oyunlar, sözlü edebiyat ve benzeri alanları ile ilgili iken el sanatları ile 

de ilgilidirler. 

Kars yöresinde geleneksel kültür zenginliği coğrafi konumundan dolayı 

oldukça zengindir. Tarihin bilinen en eski ticaret geçitlerinden birine Ahıska'ya 

sınır olması bunun sebebi sayılabilir. Kökleri Orta Asya'ya kadar uzanan büyük 

Türk Uygarlığının burada ki temsilcileri kültürel birikimlerini de bu bölgeye 

getirmiş ve buradan beslendiği kaynaklar ile birikimlerini yeniden harmanlayarak 

yeni bir anlayışla kendisine çevresine ve ulaşabildiği tüm kültür ocaklarına 

iletmiştir. Bölgede ki tüm kaynakların yoğrulması ile yeni bir kültürel anlayış 

zengin ve geniş bir alana yayılmıştır.  

Halk inançlarının bir yansıması olan dokumalar, kullanım amaçlarına ve 

kullanıldıkları yerlere göre sınıflandırılmış ve kendine özgü karakteristik bir 

kimlik kazanmışlardır. Dokuma yapan kişi bilgi, beceri ve öğretilerini 

harmanlayarak; iç dünyasını çevreye yansıtmıştır. Yapılan tez çalışması ile Kars 

ve çevresinde yaygın olan halk inanışlarının dokumalara yansıması araştırıldı. Bu 

konu üzerinde önemli çalışmalar yürüten Dr. Yaşar Kalafat’ın yaptığı çalışmalar 

ışığında halk inanışlarının dokumalar üzerindeki motiflere tesiri açıkça ortaya 

konuldu.  

Geçmişten günümüze kadar kültürel unsurların araştırılarak gelecek 

kuşaklara aktarılması gerekir.  Bu nedenle saha çalışmaları yapılıp, araştırılıp 

incelenerek yayınlar yapılmalı ve böylece yeni kuşaklara tanıtılması ve 

aktarılması sağlanmalıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 89 

KAYNAKÇA 

Anadol, C., Abbaslı, N., Abbasova, F., Türk Kültür Ve Medeniyeti, Đstanbul; Bilge 

Karınca Yay., 2002.  

Arslanoğlu, Đ., “Kültür ve Medeniyet Kavramları”; Will Duran, Medeniyetin 

Temelleri, “Çev: Nejat Muallimoğlu”. Đstanbul: Boğaziçi Yay., 1978. 

Ateş, M., Mitolojiler, Semboller ve Halılar (Koç Boynuzu - Elibelinde), Symbol 

Yayıncılık Đstanbul: 1996. 

Aytaç, S., “Yağcıbedir Yörük Halıları”, Sanatsal Mozaik, Aralık 1995, Yıl 1, S. 4, 

s. 58. 

Batari, F., “Osmanlı halılarında Kuş Deseninin Kaynağı Ve Gelişimi” Sanat 

Dünyamız, s. 32, Đstanbul: 1985. 

Belli, O., “12000 Yıllık Kent: KARS” Kars Ardahan Iğdır Kalkınma Vakfı 

Dergisi: KARS, Đstanbul: 2010,  S.1, s. 35. 

Bilgin; Ü., “XIX. Yüzyıl Seccadeleri”, Sanat Dünyamız, Yıl 6, Sayı 17, Yapı ve 

Kredi Bankası Yayını, Đstanbul: 1979. 

Bingöl, A. “En Eski Çağlardan Urartu’nun Yıkılışına Kadar Kars ve Çevresi”, 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi), AÜSBE, (2003). 

Çeltikçi, O., "Yaşar Kalafat'ın Türk kültürüne ait çalışmaları", (Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), SDÜSBE, (2006). 

Çoruhlu, Y., “Türk Sanatında Görülen Hayvan Figürlerine Gök ve Yer 

Sembolizmi Açısından Bir Bakis”, Uluslararası III. Türk Kültürü 

Kongresi Bildirileri 25-29 Eylül 1993,C.I Ankara 1999.  

Durul, Y., “Anadolu Kilim Dokumalarında Amankız veya Elibelinde Kız 

Motifleri”, I. Ulusal El Sanatları Sempozyumu, Đzmir: 1984. 

Durul, Y., “Anadolu kilimlerinin Teşhisi ve Đmler”, I.Milletlerarası Türk Folklor 

Sempozyum Bildiriler, Ankara: 1974. 

Durul, Y., “Halı ve Kilimlerde Kız Motifleri”, TED, Ankara: 1956. 

Durul, Y., “Kilim Motifleri Üzerine Araştırma”, Sanat Dünyamız, Đstanbul: 1984, 

ss. 128-130. 

Durul, Y., “Türkmen Kilimleri”, Sanat Dünyamız, Đstanbul: 1979 Yıl 6, S. 16, ss. 

20-21. 

E.W.F.Tomlin, “Kültür nedir?”, Türk Yurdu Mecmuası, 275, 7(10), (1959). 



 90 

Elçin, Şükrü., Halk Edebiyatı Araştırmaları, C.II., Ankara: 1997, s. 529. 

Erbek, G., “Anadolu motifleri Sergisi”, Đzmir Alman kültür Merkezi, Đzmir: 1986. 

Erbek, G.,“Hayat Ağacı Motifi 2”, Antika, Yıl 2, S. 16, Đstanbul:1986.  

Ergüder, A. A., "Kars Yöresi Düz Dokumaları", (Yayınlanmamış Doktora Tezi) 

,AÜSBE, ( 2009). 

Ermetin, Ş., “Halı Kilimlerde Ön-Türkçe Tamgalar”, Töre Dergisi, S. 2, Đstanbul: 

2001, s. 39.  

Ersoylu, H., “Türk Dünyasının Folklor ve Etnografyasında Süs Unsuru Olarak 

Kullanılan Bazı Kuşlar”, Türk Dünyası Araştırmaları Dergisi, C. 2, 

s. 8, 10/1980  

Gökalp, Z., Terbiyenin Sosyal ve kültürel Temelleri, Haz.: Rıza Karda, Đstanbul, 

1973. 

Gökbuget, M., “Anadolu’da Göz ve Nazar Geleneği ve Bununla Đlgili Pratiklerin 

Dokumalarda Uygulanması”, I. Uluslararası El Sanatları 

Sempozyumu, Đzmir: 1984. 

Gönül Öney, Anadolu Selçuklu Mimari Süslemesi ve El Sanatları, II. Baskı, Đş 

Bankası Yay. Ankara: 1988. 

Gönül, M., “Eski Türk Halılarında Hayvan Motifleri”, Mensucat Meslek Dergisi, 

Yıl 16, S. 4, 1965. 

Görgünay, Kırzioğlu, N., Altaylardan Tuna Boyuna Türk Dünyasında Ortak 

Motifler, Türksoy Yay., Ankara: 1995.  

Gündoğdu, H., “XIX. Yüzyıl Kars Yapılarına Baltık Mimari Üslubun Yansıması”.  

XIII. Türk Sanatları Kongresi, Budapeşte: 02-08 Eylül 2007. 

Hançerlioğlu, O., Felsefe Sözlüğü, Đstanbul: Remzi Kitapevi, 1997. 

http://www.yasarkalafat.info/ (E.T. 16.03.2010). 

Kalafat, Y., “Eski Türk Đnançları Kars Yöresindeki Đzleri” 4. Milletlerarası Türk 

Halk Kültürü Kongresi Bildirileri, KBHKAGM Yay., Ankara: 4 

(1992). 

Kalafat, Y., “ Türk Dünyası Tarih Çalışmalarında Halk Đnançlarının Önemi”, Milli 

Folklor, Kış 1999, S. 44. 



 91 

Kalafat, Y., “Vizyon– Misyon ve Günümüzün Bazı Kültürel Meselleri” 

http://www.yasarkalafat.info/index.php?ll=news&w=1., Yazılar. 

Ankara, 2006. (E.T. 16.03.2010). 

Kalafat, Y., Abay’ın 150.Yılında Đpek Yolu Güzergâhları Bayır – Bucak/ 

Nahçıvan/ Türkmenistan/  Kırgızistan / Kazakistan / Özbekistan/ 

Kuzey Afganistan (Güney Türkistan), Ankara: Ecdat Yay., 1997. 

Kalafat, Y., Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları III-IV, Tatarlar 

Hakaslar, Karakırgızlar, Boşnaklar, Acarlar, Edigeler, Ablanlar, 

Gregoryanlar, Romanya, Şumnu-Burgaz, Gürcistan-Karaçöp, 

Kıbrıs, Rodos, Tacikistan, Suriye Türkleri, Berikan Yay., Ankara: 

2006. 

Kalafat, Y., Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları IX-X, 

Makedonlar, Arnavutlar, Torbeşler, Çingeneler, Türkmen-i Sahra, 

Lazlar, Yörükler, Varsaklar, Çiğiller, Musallalılar, Koçu Babalılar, 

Çeritler, Berikan Yay.,, Ankara: 2007.  

Kalafat, Y., Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları IX-X, 

Makedonlar, Arnavutlar, Torbeşler, Çingeneler, Türkmen-i Sahra, 

Lazlar, Yörükler, Varsaklar, Çiğiller, :Musallalılar, Koçu Babalılar, 

Çeritler, Berikan Yay., Ankara: 2007. 

Kalafat, Y., Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları V-VI, Hamseler, 

Horasanlılar, Karabağlılar, Kıpçaklar, Abdallar, Amucalular, 

Bedreddiiler, Dadaliler/Dedeliler, Kısaslılar, Manavlar, Sıraçlar, 

Tahtaclar, Karirliler, Çepniler, Karakeçililer, Mutiler/Mutoğulları, 

Halaçlar, Kazan Tatarları Gregoryanlar, Ortodokslar, Buryatlar, 

Zazalar, Berikan Yay., Ankara: 2006. 

Kalafat, Y., Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk inançları VII, Afganistan, 

Tacikistan, Özbekistan Türkmenistan, Karakalpakistan, 

Nahçıvan/Azrbaycan, Kuzey Kafkasya/ Dağıstan, Türkmeneli/ Irak, 

Suriye, Anadolu, Makedonya, Türkmen-i Sahra/ Đran, Alaysa/ Kıbrıs, 

Batı Trakya-Rodos/Yunanistan Türkmenleri, Berikan Yay., Ankara: 

2007.  



 92 

Kalafat, Y., Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları VIII, Türk 

Devletleri Kültü Tarihi, Berikan Yay., Ankara: 2007. 

Kalafat, Y., Balkanlar’dan Uluğ Türkistan’a Türk Halk Đnançları V-VI, Hamseler, 

Horasanlılar, Karabağlılar, Kpçaklar, Abdallar, Amucalular, 

Bedreddiiler, Dadaliler/Dedeliler, Kısaslılar, Manavlar, Sıraçlar, 

Tahtaclar, Karirliler, Çepniler, Karakeçililer, Mutiler/Mutoğulları, 

Halaçlar, Kazan Tatarları Gregoryanlar, Ortodokslar, Buryatlar, 

Zazalar, Berikan Yay., Ankara: 2006.  

Kalafat, Y., Dedem Korkut Ak Koyunlu Coğrafyası, Berikan Yay., Ankara: 2008. 

Kalafat, Y., Doğu Anadolu'da Eski Türk Đnançlarının Đzler, Ebabil Yayıncılık, 

Ankara: 2006. 

Kalafat, Y., Halk Đnançlarından Mitolojiye-1, Berikan Yay., Ankara: 2009. 

Kalafat, Y., Đslamiyet ve Türk Halk Đnançları, Berikan Yay., Ankara: 1996. 

Kalafat, Y., Kodlar Kültler I: Türk Kültürlü Halklarda Karşılaştırmalı Halk 

Đnançları, Berikan Yay., Ankara: 2009. 

Kalafat, Y., Türk Halk Tefekküründe Kurt 2, Türk Kültürlü Halklarda 

Karşılaştırmalı Halk Đnançları, Berikan Yay., Ankara: 2009. 

Kalafat, Y., Türk Kültürlü Halklarda Halk Đnançları Dedem Korkut Aşağı Eller, 

Berikan Yay., Ankara: 2008. 

Kalafat, Y., Türk Kültürlü Halklarda Halk Đnançları I, Türk Halk Đrfanında Kurt, 

Lalazer Kitabevi, Ankara: 2007. 

Kalafat, Y., Türk Kültürlü Halklarda Türk Halk Đnançları, Pir-i Türkistan Ahmet 

Yesevî Sultan, Bekrikan Yay. Ankara: 2008.  

Karadağ, M., ve Kaya, A., Halk Bilimine Giriş, Akademi Dergisi Yayınları No:1, 

Balıkesir:1995. 

Karahan, R., “Konya Müzelerinde Bulunan Kilimler”, (Yayınlanmamış Doktora 

Tezi), SÜSBE (1992). 

Karamağaralı, B., “Türk Folklorunda Kurt Üzerine”, III. Milletlerarası Türk 

Folklor Kongresi Bildirisi, C. V, Ankara 1987 

Ketin, Đ., “Türkiye Jeolojisine Genel Bir Bakış”, Đstanbul, 1983 

Kırzıoğlu, N., Doğu yöresi Halıları, T. Đş Bankası Kültür Yayınları, Ankara: 

1978. 



 93 

Koçman, A., “Yukarı Kura Nehri Havzasının Fiziksel Coğrafyası”, 

(Yayınlanmamış Doktora Tezi), AÜFEFCB, (1979). 

Koşar, Ş., “Kirkitli Dokumalarda Türkmen Aynası Motifi”, (Yayınlanmamış 

Yüksek Lisans Tezi), Đstanbul: 1999. 

Leloğlu, Ünal, S., “Anadolu Türk Sanatında Natürmort Benzeri Düzenlemeler ve 

Türk Halı Seccadelerindeki Yankıları”, Erdem (Halı Özel sayısı 3), 

Atatürk Kültür Merkezi Yay.,C. 10., S.30.  

Öney, G., “Anadolu Selçuklu Mimarisinde Avcı Kuşlar, Tek ve Çift Başlı kartal”, 

Malazgirt Armağanı, Ankara: 1972 

Öney, G., “Artuklu Devrinden Bir Hayat Ağacı Kabartması Hakkında”, Vakıflar 

Dergisi 7, Đstanbul 1968 

Özön M. N.,, Osmanlıca/Türkçe Sözlük, Đnkılâp Kitabevi. Đstanbul: 2008 

Parlak, T., Ergüder, A.A., Bardız Kilimciliği, Atatürk Üniversitesi Yay., Erzurum: 

2010 

Parlak, T., Erzurum ve Çevre Kazaları Doğal Boya Potansiyelinin Tespiti Projesi, 

Erzurum:1997 

Parlak, T., Erzurum ve Çevresinde Oltu Taşı ve Kuyumculuk Sanatı, Ankara:2001 

Parlak, T., Geleneksel Kazak Halı Sanatı ve Tika Aral bölgesi El Halıcılığını 

Geliştirme Projesi, Ankara: 2002,  

Parlak, T., Kazak Oyu- Örnekleri, Kızılorda: 2000 

Parlak, T., "Oltu Ve Çevresinde Doğal Boyacılık” , Oltu’nun Sesi, Oltu:1985 

Parlak, T., Oltu ve Köylerinde Bardız Kilimciliği, Ankara: 2002 

Parlak, T., Tufandan Turan Denizine Turan Denizinden Bugüne Aral’ın Sırları, 

Bakü:2005 

Parlak, T., Turan Yolunda Aral’ın Sırları, Atatürk Üniversitesi Yay., Ankara: 

2007 

Parlak, T., XIX.-XX. Yüzyılların Başlarında Azerbaycan Sanatı, Ankara: 2002 

Saffet, M., “Kültür Đnkılabı”, Ülkü Mecmuası, 1(5), 6, (1933) 

Sevindi, C., “Sarıkamış’ın Coğrafi Etüdü”, (Yayınlanmamış Doktora Tezi),  

AÜSBE, (1999) 



 94 

Sürür, A., “Türk Tekstil Sanatında Kuş Motifi ve Tekstil Sanatımızdaki Yeri”,  4. 

Milletlerarası Türk halk Kültürü Kongresi Bildirileri , C.  V,  

Ankara: 1992 

Sürür, A., “Türk Tekstil Sanatlarında Kuş Motifi”, 4. Milletlerarası Türk Halk 

Kültürü Kongresi Bildirileri, V. Cilt, Maddi kültür, 1992  

Taner, N., “Halk El Sanatlarında Nakışların Abecesi ve Halkbilimsel Özellikler”, 

I. Uluslararası El Sanatları Sempozyumu, Đzmir: 1984, s. 286 

Tarcan, H., Tarihin Başladığı Ön-Türk Uygarlığı Resmi Tarihinin Çöküşü, Töre 

Yayın Grubu, Đstanbul: 2003 

Topaloğlu, Y., “Kuzeydoğu Anadolu Bölgesinde Urartu’nun Tarihi Mirası ( 

Kalıntıları)     Ve Arkeolojik Verileri”, (Yayınlanmamış Doktora 

Tezi), AÜSBE, ( 2009).  

Turani, A., Sanat Terimleri Sözlüğü, Ankara: 1976 

Türkdoğan, O.,  Milli Kimli ğin Yükselişi, Đstanbul: Alfa Basım Yayım Dağıtım, 

Đstanbul: 1999. 

Uzun, S., “Kağızman ve Çevresinin Fiziki Coğrafyası”, (Yayınlanmamış Doktora 

Tezi), AÜFEFCB, (1991). 

Yılmaz, Ö., “Horasan-Sarıkamış Arasındaki Aras Nehri Havzasının Fiziki ve 

Tatbiki Fiziki Coğrafyası”, (Yayınlanmamış Doktora Tezi), 

AÜFEFCB (1984). 

 

 

 

 

 

 

 

 



 95 

ÖZGEÇM ĐŞ 

Ki şisel Bilgiler  

Adı Soyadı  Đbrahim Mustafa Vuslat Noyan GÜVEN 

Doğum Yeri ve Tarihi   Horasan 22.10.1973 

Eğitim Durumu  

Lisans Öğrenimi  
 Atatürk Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi 

Geleneksel Türk El Sanatları Bölümü 

Y. Lisans Öğrenimi  
 Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Geleneksel Türk El Sanatları Bölümü 

Bildiği Yabancı Diller  Đngilizce 

Bilimsel Faaliyetleri 

Sergiler: 
Ki şisel Sergiler 

1- 2002 Sokak Sergisi Kemer ANTALYA  
2- 2-14 Mayıs 2005 T.C. Kültür ve Turizm 

Bakanlığı Ankara Devlet Güzel Sanatlar 
Galerisi ANKARA  
 

Karma Sergiler 
1- 23 Mayıs 2001 C.Ü. Güzel Sanatlar 

Fakültesi Açılış Sergisi SĐVAS 
2- 22 Haziran 2001 Atatürk Kongre ve 

Etnoğrafya Müzesi Bahçesi Öğretim 
Elemanları Karma Sergisi SĐVAS 

3- 08 Mart 2002 C.Ü. Kültür Merkezi 
Öğretim Elemanları Karma Sergisi 
SĐVAS 

4- 15-24 Mayıs 2002 Çanakkale Onsekiz 
Mart Üniversitesi 10. Yıl Etkinliği 
“Dünden Bu Güne Geleneksel Türk El 
Sanatları” Sergisi ÇANAKKALE  

5- 20-26 Mayıs 2002 Sivas Valiliği “Sivas 
Sanatçıları Karma Sergisi” Çankaya 
Belediyesi Çağdaş Sanatçılar Merkezi 
ANKARA  

6- 03-09 Haziran 2002 Sivas Valiliği “Sivas 
Sanatçıları Karma Sergisi” Đstanbul Büyük 
Şehir Belediyesi Taksim Metro Tanıtım 
Merkezi ĐSTANBUL  

7- 2003 C.Ü. Güzel Sanatlar Fakültesi 
Öğretim Elemanları Karma Sergisi 
C.Ü.Kültür Merkezi SĐVAS 

8- 2004 C.Ü. GSF Öğretim Elemanları 

 



 96 

Karma Sergi Sivas Valiliği Sivas Kültür 
ve Sanat Evi SĐVAS 

9- 17-26 Eylül 2005 “I. Uluslar Arası 
Katılımlı Melita’dan Battalgazi’ye Tarih-
Arkeoloji-Kültür-Sanat Günleri” 
kapsamında “Kervansaray Buluşması” 
sergisi MALATYA  

10- 16 – 18 Kasım 2006 “ Uluslararası 
Geleneksel Sanatlar Sergisi ” ĐZM ĐR 

11- 10-15 Haziran 2006 20. Uluslararası 
Ercişli Emrah ve Selvi Kültür-Sanat 
Festivali Kapsamında I. Erciş Sanat 
Sempozyumu ERÇĐŞ / VAN  

12- 16-25 Eylül 2006 “II. Uluslar Arası 
Katılımlı Melita’ dan Battalgazi’ye Tarih-
Arkeoloji-Kültür-Sanat Günleri” 
kapsamında “Kervansaray Buluşması II” 
sergisi MALATYA  

13- 22- 27 Ekim 2007 Yol Sergileri Sanat 
Projesi I. Durak Kayseri Erciyes 
Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi 
Zafer Bayburtluoğlu Sergi Salonu 
KAYSERĐ 

14- 30 Ekim - 02 Kasım 2007 Yol Sergileri 
Sanat Projesi II. Durak Sivas Cumhuriyet 
Üniversitesi Kültür Merkezi Sergi Salonu 
SĐVAS 

15- 05 - 12 Kasım 2007 Yol Sergileri Sanat 
Projesi III. Durak T.C. Turizm ve Kültür 
Bakanlığı Devlet Güzel Sanatlar Galerisi 
ERZURUM  

16- 19 - 29 Kasım 2007 Yol Sergileri Sanat 
Projesi IV. Durak Kars Belediyesi Kültür 
Merkezi Sanat Galerisi KARS 

17-   03 -14 Aralık 2007 Yol Sergileri Sanat 
Projesi IV. Durak Eskişehir Vestel Sanat 
Galerisi EŞKĐŞEHĐR. 

18- 18-30 Aralık 2007 Yol Sergileri Sanat 
Projesi Final Sergisi Çağdaş Sanatlar 
Merkezi ANKARA 

19- 20-24 Mayıs 2009 II. Uluslararası Türk 
Şöleni, Türk Mitolojisi Sergisi A.Ü. Sanat 
Galerisi ERZURUM 

20- 25 – 30 Haziran 2009 “ FESTĐVAN”  Van 
Gölü Uluslararası Gençlik ve Kültür 
Festivali VAN 

21- 02- 05 Aralık 2009 “ BULUŞMA I” 
Türkiye Sanatı Etkinlik Grubu Sivas 



 97 

Karma Sergi ve Konseri SĐVAS 
22- 22-25 Aralık 2009 “Gravür Sergisi” C.Ü. 

Kültür Merkezi SĐVAS 
23- 07-14 Ocak 2010 “Đmge Sanat Grubu 

Resim Sergisi” Halk Eğitim Merkezi 
Sergi Salonu AĞRI  

24- 21-Mayıs 2010 Atatürk Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Lisansüstü 
Öğrencileri “SANAT” Etkinliği Sergisi, 
A.Ü.Güzel Sanatlar Fakültesi sergi 
alanları, ERZURUM  

 
Yürütü ğü Etkinlikler: 

1 -  Proje Koordinatörü  “02- 05 Aralık 2009 
“ BULUŞMA I” Türkiye Sanatı Etkinlik 
Grubu Sivas Karma Sergi ve Konseri” SĐVAS 

Yayınlar: 
1- ASLAN, A., GÜVEN, N., KARAGÖZ, Y., 

“WOOL DYINNG PROPERTIES OF 
SOME LICHENS FORM GIRESUN 
REGĐON”  GAZĐ ÜNĐVERSĐTESĐ 
ECZACILIK FAKÜLTESĐ DERGĐSĐ -
JOURNAL OF FACULTY OF 
PHARMANCY OF GAZĐ UNIVERSITY 
ISSN : 1015-9592, 20(2),95-100( 2003)  

Tasarım ve Uygulama Çalışmaları: 
1- 2003 Cumhuriyet Üniversitesi Tanıtım 

amaçlı “Kitap Ayracı” tasarım ve 
uygulama çalışması  

2- 2004 C.Ü G.S.F. Tanıtım katalogu tasarım 
ve uygulama çalışması 

3- 2004 C.Ü G.S.F. Tanıtım amaçlı “Kitap 
Ayracı” tasarım ve uygulama çalışması 

4- 2004 C.Ü G.S.F. Özel Yetenek Sınavı 
tanıtım afişi ve sınav kılavuzu grafik ve 
bilgisayarlı uygulama çalışması 

5- 2004  C.Ü G.S.F. “I. ULUSLAR ARASI 
TAŞ HEYKEL SEMPOZYUMU”   
Tanıtım Çalışmaları. ( Afi ş, davetiye, 
broşür, dosya grafik tasarımı ve bilg. 
uygulama) 

6- 2005 C.Ü G.S.F. Özel Yetenek Sınavı 
tanıtım afişi ve sınav kılavuzu grafik ve 
bilgisayarlı uygulama çalışması 

7- 2006  C.Ü G.S.F. “II. ULUSLAR ARASI 
TAŞ HEYKEL SEMPOZYUMU” 
Tanıtım Çalışmaları ( Afiş, davetiye, 
dosya grafik tasarımı ve bilg. 



 98 

uygulama) 
8- 2006 C.Ü G.S.F. Özel Yetenek Sınavı 

tanıtım afişi ve sınav kılavuzu grafik ve 
bilgisayarlı uygulama çalışması 

9- 2007 C.Ü G.S.F. “I. ULUSLAR ARASI 
TAŞ HEYKEL SEMPOZYUMU”  
Tanıtım Kataloğu grafik ve  bilg. 
Uygulama çalışması. 

10- 2007 C.Ü G.S.F. “II. ULUSLAR ARASI 
TAŞ HEYKEL SEMPOZYUMU”  
Tanıtım Kataloğu grafik ve  bilg. 
Uygulama çalışması. 

 

Đş Deneyimi  

Stajlar   --- 

Projeler  
 “Ardahan Ve Çevresindeki Havlı ve Düz 
Dokumaların Tespiti ve Araştırılması.” Erzurum / 
OLTU    BAP NO: 2007/ 207 

Çalıştığı Kurumlar   Cumhuriyet Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi 

Đletişim  

E-Posta Adresi  : noyan35@gmail.com 

Tarih  : 22/06/2010 

 
 


