
 
T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

HALKLA İLİŞKİLER VE TANITIM ANABİLİM DALI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

TÜRKİYE’NİN TANITIM FİLMLERİNDE ULUSAL KİMLİK ANLATISI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Doktora Tezi 
 
 
 
 
 
 

       SERPİL AYDOS 
 

 

 

 

 

 

 

 

Ankara-2009 
 

 

 
 
 
 
 
 



 
T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

HALKLA İLİŞKİLER VE TANITIM ANABİLİM DALI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
         TÜRKİYE’NİN TANITIM FİLMLERİNDE ULUSAL KİMLİK ANLATISI 

 
 
 
 
 
 

Doktora Tezi 
 
 
 
 
 
 

SERPİL AYDOS 
 

 

 

Tez Danışmanı 
Prof.Dr. Bülent Çaplı 

 

 

 

 

 

Ankara-2009 
 

 
 
 
 
 
 

 
 



 
T.C. 

ANKARA ÜNİVERSİTESİ 
SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

HALKLA İLİŞKİLER VE TANITIM ANABİLİM DALI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
TÜRKİYE’NİN TANITIM FİLMLERİNDE ULUSAL KİMLİK ANLATISI 

 
 
 
 
 
 
 

Doktora Tezi 
 
 
 
 

Tez Danışmanı : Prof. Dr. Bülent Çaplı 
 
 

 

Tez Jürisi Üyeleri 

Adı ve Soyadı     İmzası 
....................................................................  ........................................ 

....................................................................  ........................................ 

....................................................................  ........................................ 

....................................................................  ......................................... 

....................................................................  ......................................... 

....................................................................  ......................................... 

 

  Tez Sınavı Tarihi  17.12.2009 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 
TÜRKİYE CUMHURİYETİ 
ANKARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ MÜDÜRLÜĞÜNE 
 
 
 
 
 

Bu belge ile, bu tezdeki bütün bilgilerin akademik kurallara ve etik 
davranış ilkelerine uygun olarak toplanıp sunulduğunu beyan ederim. Bu kural 
ve ilkelerin gereği olarak, çalışmada bana ait olmayan tüm veri, düşünce ve 
sonuçları andığımı ve kaynağını gösterdiğimi ayrıca beyan 
ederim.(……/……/200…) 

 
 
 
 
 
 
       Tezi Hazırlayan Öğrencinin  

Adı ve Soyadı 
 
 
      ……………………………………… 
 
               İmzası 
 
      ……………………………………… 

 
 



I 

 

 

 

İÇİNDEKİLER 

İÇİNDEKİLER…………………………………………………………………. I 

GİRİŞ……………………………………………………………………………. 1 

 

I. BÖLÜM 

ULUSUN KİMLİĞİ TAHAYYÜLÜ VE ANLATISINA DAİR GENEL BİR 

ÇERÇEVE 

  

A. ULUSÇULUK İDEOLOJİSİ VE ULUSAL KİMLİK………………....…....15 

A. 1. Ulusal Kimlik ve Milliyetçi İdeoloji………………………………...15 

A. 2. Ulusal Kimlik ve Bireyin İnşası…………………………………… 24 

A. 3. Ulusal Kimlik ve Ulusal Kültür……………………………………. 27 

A. 4. Geç Modernite, Ulusal Kimlik ve Gerilimler………………………. 30 

  A. 4. 1. Geç Modernite, Oryantalist Anlatılar ve Ulusal Kimlik…. 30 

A. 4. 2. Gecikmişlik ve Gerilimler………………………………. 35 

 

B. ULUSAL KİMLİK ANLATISI……………………………………………….40 

B.1. Ulusal Kimlik ve Tarihsel Anlatılar…………………………………. .40 

B. 2. Ulusal Kimlik Anlatısında Kullanılan Mit, Simge ve Semboller……46 

B. 2. 1.  Ulusal Mekân Miti: Ulusun Toprağı ve Mimarisi……….. 48 



II 

 

B. 2 .2. Ulusal Zaman Miti: Ulusun Tarihi ve Altın Çağı………… 53 

B. 2. 3. Ulusun Dili……………………………………………….. 55 

B. 2. 4.  Ulusun Soy Miti: Etnisite……………………………….. 58 

B. 2. 5. Ulusun Düşmanı Olarak Öteki…………………………… 60 

B. 2. 6.  Kutsallık Söylemi, Kutsal İkonlar ve Semboller………… 62 

B. 2. 7.  Ulusun Sergilenmesi: Müzeler ve Törenler……………… 65 

B. 2. 8. Feragat ve Bir Üst Aile Olarak Ulus……………………... 68 

B. 2. 9. Ulusal Toplumsal Bedenin Disipline Edilmesi…………... 69 

B. 2. 10. Millî Deha ve Biriciklik………………………………… 71 

B. 2. 11. Ulusun İnşasında Toplumsal Cinsiyet  

ve Cinsiyet Söylemi………………………………………………72 

 

C. ULUSUN TAHAYYÜLÜNDE KİTLE İLETİŞİM ARAÇLARININ 

ROLÜ……………………………………………………………………………76 

           C.1. Ulusçuluğun ve Ulusal Dilin Gelişiminde Kitle İletişim Araçları…..76 

           C.2. Ulusun İdeolojik Aygıtı Olarak Kitle İletişim Araçları……………..79 

                 C.2.1. Ulusun İnşası ve Tahayyülünde Basının Rolü…………………82 

                 C.2.2. Uluslaştırma Projesinde Radyo………………………………...85 

                 C.2.3. Sinema ve Ulus…………………………………………………87 

 

 

 



III 

 

II. BÖLÜM 

 TÜRKİYENİN TANITIM FİLMLERİNDE ULUSAL KİMLİK ANLATISI 

 

A. ULUSUN MEKÂNI OLARAK TOPRAK: ANADOLUNUN 

MİTLEŞTİRİLMESİ…………………………………………………………… 95 

A.1. Elde Kalan Son Kale Anadolu……………………………………….102 

 A. 2. Büyük Uygarlıkların Varisi Olarak Anadolu………………………. 105 

A. 3. Anadolu: Doğu ve Batı Arasındaki Köprü………………………….. 121 

 

B. ULUSUN TARİHİ: ANLATIDA ÖNE ÇIKAN TARİHSEL 

EFSANELER…………………………………………………………………… 131 

B. 1. Kurtuluş Savaşı Destanı……………………………………………. 133 

 B. 2. Osmanlının Şanlı Fetihleri…………………………………………. 138 

B. 3. Türk Topraklarının Binlerce Yıllık Tarihi………………………….. 146 

 

C. ULUSAL BELLEKTE ÖTEKİ/DÜŞMAN İMGESİ……………………….149 

C.  1. Ulusun Baş Düşmanı Yunan……………………………... ..150 

  C.  2. Yağmacı Emperyalist Batı………………………………….156 

  C. 3.  Korkak ve “Mütefessih” Padişah…………………………...159 

 

D. ULUSAL BİLİNCİN YERLEŞTİRİLMESİNDE MİMARİ……………….164 

D.1. Genç ve Modern Türkiye’nin Sembolü Ankara……………...165 

 



IV 

 

D. 2. İstanbul: Osmanlı’nın Hastalıklı Şehrinden  

“Yurdumuzun Destanlaşan Şerefi”ne…………………………… 173 

 

E. ULUSAL KİMLİK ANLATISINDA MİLLİ DEHA……………………… 180 

E.1. Kahraman ve Devlet Kurucu Bir Millet…………………………….. 184 

E.2. Türklerde Hoşgörü ve İnsan Sevgisi………………………………… 191 

 

F. ULUSUN İKON VE SEMBOLLERİ YOLUYLA GELENEK  

      YARATMAK….……………………………………………………………...194 

 F.1. Ulusun Sembolleri: Atatürk, Türk Bayrağı ve  

 Kurtuluş Savaşında Türk Askeri………………………………………… 197 

 F. 2. Ulusun “Öteki” Sembolleri: Osmanlı Orduları ve Camiiler………. 202 

 F.3. Ulusun Gelişmişlik Sembolleri: Fabrikalar Barajlar ve Yollar……… 205 

 

G. ULUSAL KİMLİK İNŞASINDA SÖYLEMSEL MÜCADELENİN ZEMİNİ 

OLARAK KADIN VE TANITIM FİLMLERİNDE “TÜRK KADINI” 

ANLATISI………………………………………………………………………. 209 

G. 1. Devrimler ve “Türk Kadınının Kurtuluşu”…………………………. 212 

G. 2. Harem………………………………………………………………. 220 

 

SONUÇ………………………………………………………………………….. 227 

KAYNAKÇA……………………………………………………………………. 237 

ÖZET…………………………………………………………………………….. 248 



V 

 

ABSTRACT……………………………………………………………………… 251 

EK: İNCELENEN FİLMLERİN TABLOSU………………………………… 254 



1 
 

 GİRİŞ 

 

Türkiye “emperyalist Batı”ya yenik düşmemek için modernleşmek zorunda 

kalmış, bu anlamda modernleşmeye “gecikmiş”1 bir ülkedir. Batı dünyasının Türkler 

hakkındaki her türlü küçümseme ve önyargısının bilincinde olarak, “batılı” ve 

“uygar” bir ulus olduğunu anlatmaya çalışırken, tüm gecikmiş uluslar gibi bir yandan 

da kendine özgü bir kısım değerlerini muhafaza ettiği bir ulusal kimlik inşasına 

girişmiştir. Fakat bugün küreselleşme ve neoliberal politikaların ulus devlet 

üzerindeki bir dizi etkisi sonucu, Kemalist İdeolojiyi temsil eden elitlerin kültürel ve 

ideolojik referanslarına zıt olduğu düşünülen, ayrıca rejim ve inşa edilen bu ulusal 

kimlik için tehdit olarak algılanan bir kesim zuhur etmiş ve iktidara sahip olarak 

merkeze oturmuştur (Şeker,2009:1172). İktidarın bu yeni sahipleri merkez-çevre 

dikotomisi bağlamında ifade edilirse, merkezde kalan Kemalist elitlerin tersine uzun 

yıllar çevrede yer almış ve yaşamlarının önemli bir kısmında dini referans almış bir 

kesimdir. İktidarın bu el değiştirmesi durumu verili ulusal kimliğe ilişkin 

tartışmaların hızlanmasına ve gerek içeride gerekse de Avrupa Birliği’ne giriş süreci 

dolayısıyla uluslararası arenada daha çok sorgulanmasına neden olmuştur. Bunların 

                                                            
1 “Gecikmişlik/geç modernlik” kavramı daha çok Batı-dışı ulusların Batılılaşma çabalarının yarattığı 

açmazları ve gerilimleri anlatan çalışmalarda kullanılmıştır. Örneğin Judanis Yunan Ulusunun 

kuruluşu ve modernleşmesi sürecinde edebiyatın rolünü ele aldığı çalışmasına “Gecikmiş Modernlik 

ve Estetik Kültür” adını verirken, Nurdan Gürbilek Türk Toplumunun, kendini üstün gören Batı 

karşısında çocuk kalmışlık ve yetersizlik duygularını “gecikerek modernleşme” olgusuyla ilintili 

olarak anlatmıştır (Gürbilek,2004). Orhan Koçak ise İngiltere ve Fransaya oranla modernlik sahnesine 

geç çıkan toplumlarda derece derece hissedilen bir gecikmişlik duygusundan söz etmektedir. Ona göre 

gecikmişliğin dereceleri, biçimleri ve hissedilme, adlandırılma ya da gizlenme biçimleri farklıdır. Bu 

duygu çoğu kez bir zaman çarpılması algısıyla tarihsel öznenin bir türlü kendi çağına denk 

düşememesiyle belirir (Koçak,2001:371).   



2 
 

yanı sıra Tek Parti Dönemi’nin politik ikliminde şekillenen ulusal kimlik tanımları, 

hem milliyetçiliğin doğasından kaynaklanan karşıt ve mikro milliyetçilikleri üretme 

özelliğinden, hem de ulusal kimliğin sınırlarını zorlayan bir kısım dini ve etnik 

grupların siyasallaşmasından dolayı bugün birçok platformda sorgulanır hale 

gelmiştir (Karabaşoğlu,2009:701). Ulusal kimliğe ilişkin, aslında kökleri çok daha 

önceki dönemlerde uç vermiş bu sorunlar dolayısıyla,  ülkede üretilen kültürel 

ürünlerdeki anlatılarda da bu kimliğin ifadesi zorlaşmış, her zaman içlerinde bir 

takım çelişki ve gerilimleri barındırmışlardır.  

 

Uluslar, sadece politik formasyonlar değil, söylemsel olarak devamlı yeniden 

üretilen ulusal kimlik yoluyla var olan kültürel temsil sistemleri olduğundan (Barker 

& Galasinski, 2001:125) ulus devletler için kültürel ürünler üzerinde söz sahibi olmak 

toplumsal iktidarın korunması açısından önemlidir. Bu çalışmada, kültürel 

ürünlerden biri olarak doğrudan ya da dolaylı biçimde devlet desteğiyle hazırlanmış 

belgesel nitelikli tanıtım filmleri incelenmiştir. Bu çalışmayla hedeflenen, kültürel 

ürünler olarak içlerinde birçok anlatıyı barındıran bu filmlerin, ulus devletin bekası 

için gerekli olan ulusal kimliğe ilişkin egemen yorumları nasıl yeniden ürettiklerini 

ve bu üretim esnasında farklı kimlik yorumlarına ilişkin anlatıların eklemlenmesi ya 

da çatışmasının ne tür gerilimlere neden olduğunu ortaya koymaktır. Dolayısıyla 

çalışmada amaçlanan, genel anlamda tanıtım filmlerine ilişkin kuramsal bir 

perspektif belirlemek ya da Türkiye’nin tanıtım filmlerinin tarihsel bir dökümünü 

sunmak değildir.  



3 
 

Son yıllarda, modernleşmeye gecikmiş bir ülke olarak Türkiye’nin ulusal 

kimliğinin (romanlarda, sinemada, radyoda vb.) kurgulanışına ilişkin, resmî tarihin 

dışına çıkmış birçok çalışma yapılmıştır. Meltem Ahıska’nın yukarıda zikredilen 

çalışması da bunlardan biridir. Ahıska bu çalışmasında, Türkiye tarihinde milli 

kimliği tanımlamak, inşa etmek için gerçekleştirilen her çabanın hayali bir Batılılığa 

ve “batılı göze” göre şekillendiğini öne sürmüştü (Ahıska,2005:46). O’nun, ulusal 

kimliğin inşası için yapılan her çalışmada göz önünde bulundurulduğunu söylediği 

hayali “batılı göz”,  bu çalışmanın inceleme konusu olan tanıtım filmleri için, hayali 

olmaktan çıkmakta ve bir gerçeklik kazanmaktadır. Çalışmada incelenen belgesel 

nitelikli tanıtım filmleri, Türkiye’nin, (kendi görmek istediği hâliyle) kendisini, 

kimliğini Batıya doğrudan sunduğu materyallerdir. Tanıtım filmlerinin 

incelenmesinin önemi, diğer kültürel ürünler gibi Batının süzüşüne (gaze) maruz 

kalma hissi eşliğinde yapılmış değil de, doğrudan yüz yüze gelme iddiasıyla yapılmış 

olmalarıyla ilgilidir. Bu anlamda bu filmler, kolektif bilinçaltında Batı karşısında 

duyulan yenilgi, eksiklik ve gecikmişlik2 duygularına karşı bir meydan okuma ve 

                                                            
2  Hayranlık ve özenmeyle karışmış olan bu yenilgi ve gecikmişlik duyguları halk 

kitlelerinden ziyade Batı Medeniyetiyle daha çok karşılaşma imkânı bulan Türk Aydınında 

görülmektedir. Baskın Oran’a göre Batı-dışı ulusların bir kısmı emperyalizm olgusunu siyasal, 

ekonomik ve kültürel bağımsızlığı yok edici yanlarıyla yaşamışlardı. Ancak bunlardan farklı olarak 

Osmanlı Devleti, emperyalizmi siyasal boyutuyla yaşamamış, bu nedenle kendini devletle özdeş sayan 

Türk Aydınının Batıya karşı tutumu sömürge ülkeleri aydınlarından farklı olmuştur. Batının 

üstünlüğünü kesin biçimde kabul etmiş ve ülkesi işgal edilmediği ve yükselişi önlenmediği için nefreti 

bilenmemiştir (Oran, 1995: 387-391). Yaşadığı yenilgi duygusunun bir neticesi olan Batı hayranlığı 

Türk Aydınının misyoner yanını güçlendirmiştir. Batının, sömürgeciliğini mazur göstermek üzere 

sahip olduğunu ileri sürdüğü “uygarlaştırma görevi”ni,  aydın kendiliğinden hevesle üstlenmiştir. Bu 

nedenle de gelenekselliğin taşıyıcısı olan halkla arasındaki kopukluk perçinlenmiş ve aydın/halk 

çatışmasına neden olmuştur. Mehmet Ali Kılıçbay, Türk aydınının bu noktada misyonerliği, düzeni 

halka karşı koruma ve kollama gibi abes bir noktaya indirgediğini söylemektedir. Böylece Türkiye’ye 

özgü bir durum ortaya çıkmıştır: Batıyı benimseyen ve onun gibi olmak isteyen aydın aslında Batıyı 



4 
 

                                                                                                                                                                         
doğulu bir şekilde okumuştur (Kılıçbay, 1995: 176-178). Bülent Somay’a göre aydın kültür 

emperyalizminin oyununa gelmiş ve haset ile özenme, megalomani ile aşağılık duygusu arasında 

kalmıştır. Şöyle ki, Osmanlı İmparatorluğu’nun görkemi, büyük ailenin koruyuculuğu geri 

dönülemeyecek bir altın çağ olarak geride kalmıştır. “Baba”, “iktidar” ve özenilecek olan tek varlık 

kapitalist Batıdır artık. Fakat Batı bizi kendi dünyasının, kendi hayat tarzının içine onunla birlikte 

özne olalım diye değil, sömürüsünün nesneleri olalım diye çekmiştir. Böylece sadece geçmişimizden 

değil, yeni “ben” idealimizden de dışlanırız. Arzu özentiyle yer değiştirir, özenti hasete dönüşür. 

Ancak Şark da içinde farklılıklar barındırdığından bir kısmında haset hınca ve saldırganlığa, bir 

kısmında ise özenme ve taklitçiliğe dönüşür. Somay’a göre Kemalizm bu durumla önemli ölçüde bir 

yetişkin tavrıyla başa çıkabilmiştir. Osmanlı geçmişiyle göbek bağını koparmış, babaya isyan 

bayrağını açıp kendi özerk varlığını kabul ettirmiştir. Bunlar önemli adımlardır ama yeterli olmazlar. 

Çünkü Kemalizm politik iktisat bilgisinden yoksundur; uygar milletler seviyesine onları model alarak 

çıkmak ister ama emperyal kapitalist merkez çevresinde kendi kopyalarını değil, kendi geleneği ile 

kapitalist dünya arasına sıkışmış çaresiz devletler görmek ister. Onların arzularını kışkırtır ama tatmin 

etmez. Somay, özenme ve haseti, arzu ve küsmeyi aynı ruhsal yapı içinde massetmeyi becerdiklerini 

öne sürdüğü Kemalistleri şöyle tarif etmektedir:    “…’Kemalist’  Türkiye Cumhuriyeti kurulurken 

hayal edilen ideal vatandaş prototipidir.  Halk plajlara akın edince denize giremeyen kişidir o:  

Müslümanlığı elden bırakmayıp başını açan (ya da karısına açtıran) Garbın tüketim mallarına ve 

üretim ahlakına gıpta eden ama gene de yerli malı kullanmayı erdem bilen, radyodan Klasik Batı 

müziği dinleyen ama Rock’a pek öfkelenen, Şark mutaassıplığına tahammülü olmayan ama küpeli 

delikanlılara da dayanamayan hayali bir varlıktır…” (Somay, 2001: 41-43). Taner Timur’a göre ise 

Türk İnsanının emperyal gelenekten miras aldığı üstünlük duygusu onu çoğu kez gerçeklerden 

uzaklaştıracak boyuttadır. Bu duyguyu rasyonel bir şekilde temellendiremediği için de rahatsız ve 

alıngandır. Bu yüzden içine kapanır ve zaman zaman kendisiyle alay eder. Genellikle ciddi bir 

incelemeye dayanmayan ikiyüz yıllık  “zehirli bir edebiyatın”, kendisini barbar ilân ettiğini düşünür. 

Ancak bunu sık sık tekrarladığından bilincinin derinliklerinde bu “barbarlığa” biraz kendisi de 

inanmaktadır. Bu durumun kendisinde yarattığı saplantıdan kurtulmak için devamlı bir iç kavga verir. 

Batıyı Batı yapan değerleri özümsediğinden değil ama onu büyük ve refah içinde gördüğü için 

Avrupalı olmak ister. Gururu “ben Avrupalıyım” demeye engel olduğu için de bunu Avrupalıdan 

duymak ister. Bunu duyamadığı ölçüde de Batıya karşı kuşku ve antipati besler (Timur, 1998: 138). 

Tahsin Banguoğlu 1943 yılında yayımlanan “Aşağılık Duygusu” adlı makalesinde kendini sevme ve 

kendinden nefret etme arasında ya da Batıya karşı gizli haset ya da tiksinti duyma arasında gidip 

gelme durumu için şu yorumu yapmıştır: “Aşağılık duygusu adamı ya pısırık ya atak yapar….Bunlar 

aşağılık vehimi ile üstünlük iddiası arasında bir rakkas gibi gidip gelirler. Bir an yok olur yerlere 

geçerler, bir an sonra vücudu aleme rahmet gibi bir dahi, bir kahraman kesilirler…. Aşağılık duygusu 

fertlerde olduğu gibi milletlerde de ya pısırıklık ya da ataklık şeklinde kendini gösterir. …Bu duygu 

altında pısırmış milletler …millî kültürlerini hor görmeye başlarlar ve körü körüne bir yabancı 

hayranlığına ve taklitçiliğine düşerler….Bunlar millî tarihlerini şişirirler, millî güçlerini şoşartırlar. 



5 
 

Şarkiyatçılığın Türklüğe ilişkin eleştirilerine birer cevap olarak da okunabilirler. 

Dolayısıyla bu filmlerle, sunulmak istenilen ulusal kimliğin unsurlarına (ve 

yoklukları nedeniyle rahatsızlık duyulan noktalara) çok daha kolay, doğrudan ulaşma 

imkânı doğmuştur.  

 

Çalışmada yöntem olarak eleştirel söylem analizi kullanılacaktır. “İdeoloji” 

ve “söylem” kavramlarını bir arada kullanan eleştirel söylem analizi, “söylem” 

kavramının modern toplumlarda iktidar ve tahakküme dayalı süreçleri açıklamada 

tek başına yetersiz kalacağını öne sürmektedir (Üşür,1997:107). Var olan güç ve 

iktidar ilişkilerinin söylem içinde nasıl kurulduğunu açıklamaya yönelen ve bu 

ilişkilerin eleştirisinden yola çıkan eleştirel söylem analizi bağlama ilişkin bir 

analizdir ve çıkış noktası medya metinleri değil toplumsal yapıdır. Söz konusu 

                                                                                                                                                                         
Hatta ırk üstünlüğü davasına kalkarlar..” (Akcan,www.eurozine.org). Batı bir üst anlatı, bir kıyas 

çerçevesi olmaya devam ettiği sürece bu duygusal zıt noktalara salınımların yaşanması doğaldır. 

“Biz”e ait olan her şeyin tanımlanması ve yüceltilmesi çabası “onlar”la kıyaslandığında hep bir hüsran 

duygusu yaratır ve sönükleşir. Bu noktada “onlar” da “biz” de bir kurgudur çünkü oryantalizme karşı 

kurgulanmış bir Batıyı yansıtır. Ve tabi bir de kendini onların gözünden görme çabasını. Bu, 

oryantalist söylemi içselleştiren doğulunun batılı için nasıl bir nesne olduğunu araştırma çabasıdır. 

Kendini onun gözünden görmeye çabalarken, bir yandan da rüştünü ispata, bir kimlik oluşturmaya 

çalışır (Ahıska, 1996: 24). Çünkü Batının gözünde çocuk kaldığını düşünmektedir. Nurdan Gürbilek 

Batının tuttuğu aynada beliren bu “çocuk toplum” imgesini ters yüz etme çabası nedeniyle çocuk 

imgesinin şehirli popüler kültürde sıklıkla yenilendiğini söyler. Her türden yozlaşmışlığın, şımarık 

zenginlerin ve batakhanelerin karşısında, küçük düşürülmüş bir yerel erdemin simgesi olan acılı çocuk 

sonunda zafere ulaşır. Böylelikle bu hikâye aracılığıyla büyükler maruz kaldıkları aşılmaz 

yoksunluktan millî ve doğulu bir gurur türetirler (Gürbilek, 2004: 42). 

 

 

 



6 
 

ilişkilerin dil ve söylem içinde kurulma biçimlerinin açığa çıkarılmasını hedefler 

(İnal,1996:161). Çalışmada eleştirel söylem analizi yoluyla tanıtım filmlerindeki 

anlatıların anlamsal ve ideolojik yapılanması çözümlenecek; böylelikle egemen 

yorumların ve resmi ideolojinin ulusal kimliğe ilişkin gerçeğin dolaysız 

yansımalarıymış gibi sunduğu kendi temsillerinin neler olduğu ve filmlerdeki 

anlamlandırma pratikleri dolayımıyla nasıl yeniden üretildiği ortaya koyulacaktır.  

Çözümlemenin analiz birimlerini ulusun tarihine ve mekânına, düşmanlarına ilişkin 

ifade ve görüntüler, Türk halkını diğer halklardan ayrı bir yere koyan ifadeler, Türk 

kadınına ilişkin söylem ve görütülerin kullanılış biçimi gibi Türk Ulusal Kimliğini 

imleyen unsurlar ve semboller oluşturmuştur. Analiz sırasında bu söylem ve 

görüntüler, filmlerin metinsel özelliklerinin dışında, çekildikleri dönemin kültür 

politikaları ile siyasi ve kültürel elitlerin ulusal kimlik söylemiyle denk düşen 

noktalarının tartışılması yoluyla oturdukları siyasi ve kültürel bağlam çerçevesinde 

analize tabii tutulmuştur. Filmlerin çekildikleri tarih ve çeken kurumların iktidarla 

olan doğrudan ya da dolaylı ilişkileri3 göz önünde bulundurularak ulusal kimliğe 

ilişkin egemen görüşün söylem içinde kuruluş biçimi irdelenmiştir.   

 

                                                            
3  İncelenen  filmlerin birçoğu ilk adı Matbuat Umum Müdürlüğü olan daha sonradan Basın Yayın 

Turizm Genel Müdürlüğü olarak değiştirilen kurumca doğrudan sipariş verilerek yaptırılmıştır. 

“Türkiye’nin Kalbi Ankara”, “Türklerin Babası Atatürk”, ”Bu Şehrin Hikayesi”, “Türkiye Asya ve 

Avrupa Arasındaki Köprü”, “Milli Mücadele ve Atatürk” gibi filmler bu filmlerden bazılarıdır.  

Kültür Bakanlığı’nın kuruluşundan sonra aynı uygulama Bakanlıkça devam ettirilmiştir.  “Anadolu: 

Dinlerin ve Hoşgörünün Mabedi”, “Tuğların Gölgesinde Mehteran”, “Frig vadisi” gibi filmler Kültür 

Bakanlığının çektirdiği filmler arasında yer almaktadır. Filmlerin geri kalanı ise yapımcı şirkete 

Bakanlığın destek vermesi sonucu gerçekleştirilmiştir. 



7 
 

Kimlik verili bir yapı değil tarihsel olarak inşa edilen ve sürekli yeniden inşa 

edilen bir kategoridir. Ulus devlet ve onunla birlikte oluşan modern iktidar aygıtı 

milliyetçi hareketlerin oluşum sürecinde çeşitli söylem, imge ve anlatıları kullanarak 

ulusal kimliği belirlemeye çalışır.  İktidar “kimiz?” ve “nasıl olmalıyız” sorularının 

cevaplarını icraat ve söylemleriyle oluşturur (Bora,2007a:13). Türkiye’de iktidarın  

ideolojisi olarak “Türk Milliyetçiliği”, farklı toplumsal dinamiklerin sahiplendiği 

çeşitli millet tasarımlarının oluşturduğu bir yapı içinden, kendisini bütün bu farklı 

tasarımları ayıklayıp olgunlaştıran bir yapı olarak sunmuş ve her zaman varlıklarını 

sürdüren bu farklı ulusal kimlik tasavvurlarından kimi zaman birisine yaslanıp 

diğerlerini dışlamış, bazılarını dönüştürmüş, kimileri arasında ise orta yollar 

bulmuştur (Bora, 2007a:19). Çalışmada iktidarın dönemsel olarak yeğlediği 

milliyetçi görüşlerden devşirdiği kimlik kurgularını eklemleyerek oluşturduğu resmi 

ulusal kimlik anlatıları serimlenmeye çalışılacaktır. Bu doğrultuda Cumhuriyet’in 

kuruluşundan 2005 yılına kadar geçen süreç içinden filmler, çekildikleri dönemler de 

göz önünde bulundurularak özellikle ulusal kimliğin unsurlarına vurgu yapanlar 

arasından rastgele seçilmiştir. Resmi ideoloji içinde kendine yer bulan ulusal kimlik 

anlatılarının filmlerde nasıl kurgulandığını çözümleyen çalışmada ayrıca çeşitli 

eklemlenmelerle devamlılık sağlayan resmi ulusal kimlik anlatısı yoluyla modernlik 

sürecine gecikmişlikten kaynaklanan eksikliklerin nasıl telafi edilmeye çalışıldığı 

ortaya koyulacaktır. Çalışmada toplam 24 film incelenmiştir. Kimisi yerli, kimisi 

yabancı yönetmenler tarafından çekilen bu filmler turizm amacıyla çekilen reklam 

filmleri değil, belgesel formatında çekilen ve Türkiye’yi ya da Türkiye’ye ait 

unsurları anlatan filmlerdir. Filmlerin elde edilmesi çalışmanın en zorlayıcı kısmını 

oluşturmuştur. Bunların büyük kısmı Kültür Bakanlığı Telif Hakları ve Sinema 



8 
 

Genel Müdürlüğü’nden elde edilmiştir. Fakat bu kurumda Cumhuriyet’in ilk otuz 

yılında çekilen filmlerin olmaması dolayısıyla birçok prosedürle mücadele ederek, 

arşivlerinde bu filmlerin olduğu belirtilen Türk İnkılâp Tarihi Enstitüsü, Film-Radyo 

ve Televizyon ile Eğitim Merkezi (FRTM), Genelkurmay’a bağlı Foto Film Merkezi 

Komutanlığı ve Basın Yayın Enformasyon Genel Müdürlüğü’nün arşivlerine 

başvurulmuş ama söz konusu kurumlarda bu filmlere ulaşılamamıştır. Eksik olan 

dönemlere ait filmler en sonunda yine büyük uğraşlar sonucu TRT arşivlerinden elde 

edilebilmiştir. Yaşanılan sıkıntılar, bir vakitler kurumlarında bulunan bu filmlerin 

başka bir devlet kuruluşuna devredildiğini söyleyen yetkililerin, bilimsel çalışmaların 

ve bu çalışmalara sağlayacağı katkı dolayısıyla arşivlerin taşıdığı önemin bilincinde 

olmamalarına, veyahut kamu kurumlarında yerleşmiş atalete bağlanabilir. Ya da 

kendi çalışmasında benzer bir sıkıntı yaşayan Meltem Ahıska’nın yaptığı gibi, bu 

durumu kolektif bilinçaltıyla açıklayan daha derin toplumsal tahliller yapılabilir. 

Ahıska, Türkiye arşivlerindeki ihmal ya da bilinçli olarak yapılan temizliği, sürekli 

gerçek ya da hayali bir sorgucunun (Batı) karşısında geçmişten kalan izlerin 

denetlenmesinin önem kazanmasına ve geçmişin çoğulluğunu imgelemde sabitlemek 

ve tekleştirmek üzere yok edip, yokluk temelinde bir anlatının oluşturulmak 

istenmesine bağlamıştır (Ahıska,2005:65-67). 

 

Kimlik tariflerine ilişkin yaşanan rahatsızlıkların en önemli nedeni ulusal 

kimliğin tarihsel bir aşamanın ürünü olduğunun, resmî tarihlerin yazımına benzer 

şekilde tasarımlandığının kabul edilmemesidir. Ulusal kimliğin kurgusallığının ve bu 

kurgunun farklı tarihsel aşamalarda ve farklı siyasal koşullarda geçirdiği değişimlerin 

ortaya koyulması için çalışmada ulusal kimliklerin zuhur etmeleriyle ya da öne 



9 
 

çıkmalarıyla doğrudan ilişkili olan “millet” ve “milliyetçilik” kavramlarının 

incelenmesi gerekmiştir. Calhoun’un da belirttiği gibi söylem olarak milliyetçilik 

insanların özlemlerini ulus ve ulusal kimlik bağlamında düşünmeye ve bu çerçeveye 

yerleştirmeye çalışan kültürel bir anlayışın üretimiydi (Calhoun,2007:8). Bu nedenle 

çalışmanın birinci bölümünde ilk olarak “milliyetçilik” ve “ulusal kimlik” kavramları 

incelenecektir. Birinci bölümün bir diğer alt başlığında ise, milliyetçi ideolojiyle 

şekillenen modern toplumlarda, bireyin dinsel, sınıfsal, cinsel vb. kimliklerinin 

yanında yer alan ulusal kimliği temel/esas kimliği olarak tanımlandığından “birey” 

kavramının kurgulanışında ulusal kimliğin kapladığı yere değinilecektir. Bireylerin 

bir toplulukla tek vücût haline gelebilmesi için onlarla aynı ortak kaderin ve tarihin 

bir parçası olduğu fikrinin aşılanması gerekmiştir ki bu da ancak “ulusal kültür” 

seferberliğiyle gerçekleştirilebilmiştir. Dolayısıyla çalışmanın birinci bölümündeki 

bir diğer başlıkta “ulusal kültür” kavramı anlatılarak ulusların kültürel homojenliği 

sağlamada geçirdikleri süreçlerden bahsedilecektir.  

 

Taner Timur’a göre Osmanlı 20.yüzyılın başına kadar bir imparatorluk olarak 

yaşaması dolayısıyla Batı sistemine yaklaşıyordu fakat kapitalizmin ürünü olan, bir 

metropol ve periferiden oluşan modern imparatorluklara benzemiyordu. Üstelik 

siyasî, kültürel ve iktisadî bağımsızlığını günden güne yitirmesi onu sömürge 

ülkelerine yaklaştırıyordu (Timur, 2000:140). Tüm batı-dışı uluslarda olduğu gibi 

Türkiye’ye de ulus fikri Batıdan gelmişti4. Kimi yönleriyle farklılıklar sergilese de5 

                                                            
4  Osmanlı’nın iktisadi ve siyasî bağımsızlığıyla birlikte kültürel bağımsızlığını da kaybetmesi 

kimliği ile ilgili değerlendirmelerini Batı kültürünün yarattığı disiplinler ve ideolojilerin yardımıyla 

yapmasına neden olmuştur. Bu yüzden Osmanlı Devleti’nin son dönemlerinde şekillenen ulusal bilinç 



10 
 

bu sayılan nedenlerle Türk Ulusçuluğu, modernizmi sonradan ithal etmeye çalışan ve 

                                                                                                                                                                         
Şarkiyatçılığın bir dalı olan “Türkoloji”nin etkisi altında gelişmiştir (Timur, 2000: 140). Avrupa’da 

bir bilim dalı hâline gelen Türkoloji, Türkologlar tarafından eski Türklere, Hunlara ve Moğollara 

ilişkin yapılan tarihsel ve arkeolojik araştırmalar bütünüdür. Anadolu ve çevresindeki Türklükten 

ziyade eski Doğu Türklerini ele alan bu çalışmalar Türklerin eski bir ulus olduğunu, geniş bir alana 

yayıldıklarını ve çeşitli devletler kurarak medeniyete hizmet ettiklerini anlatmaktadır (Karakaş, 2000: 

105). Bu çalışmalarda Türk Kimliği belli bir siyaset çerçevesinde değil, dil, ırk ve kan bağı gibi 

özelliklerle açıklanmaya çalışılmıştır. Türk Dilinin geniş bir alanda kullanıldığından bahsedilip, diğer 

Doğu toplumlarıyla aralarındaki ilişkiler ve oynadıkları roller ortaya koyulmuştur. Orhun Yazıtları’nın 

Danimarkalı Thomsen tarafından çözülüşüyle birlikte Türk Kimliğine ilişkin referansların İslâm 

öncesi dönemden alınması mümkün olmuştur. İslâm sonrası döneme ilişkin çalışmalar yapılmış olsa 

da bunlar daha çok Şarkiyatçılık sınırları dahilinde incelenmiştir. Bu çalışmalarda Türk Kimliği, İslâm 

öncesi Türklerin Doğuda oynadığı rol ile açıklanmaya çalışılmıştır. En önemli Türkologlardan biri 

olan Cahun, Türklerin Orta Asya’da oynadığı rolle karşılaştırıldığında Müslümanlığın büyük Türk 

dehasına ters düştüğünü vaaz etmiş, gerçek Türk ruhunun Kutadgu Bilig gibi eserlerde bulunduğunu 

belirtmiştir (Karakaş, 2000: 100-101) 1908’lere kadar Süleyman Paşa, Necip Asım, Ahmet Vefik 

Paşa, Bursalı Tahir gibi ilk “Türkçü”ler denilebilecek Osmanlılar incelemelerini batılı Türkologların 

eserlerine dayanarak ya da onları aynen aktararak yapmışlardır (Karakaş, 2000: 159). Türk 

Ulusçuluğu fikrini bir siyaset olarak öneren ve görüşleri yeni Cumhuriyet’in siyasî kadrolarınca büyük 

oranda benimsenen Yusuf Akçura ve Ziya Gökalp gibi düşünürler de Batıdaki Türkoloji literatürünü 

yakından takip etmiş kişilerdir. Gökalp’in İstanbul’a geldiğinde ilk okuduğu kitap Leon Cahun’un 

“Asya Tarihine Giriş” adlı eseridir. Gökalp’in bu kitap için “sanki Pan-Türkizm ülküsünü özendirmek 

için yazılmış” demesi (Aktaran: Heyd,1979: 33) Türk Ulusçuluğunun oluşumunda Türkoloji 

çalışmalarının katkısını doğrudan gösteren bir örnektir.  

 
5  Türk Ulusçuluğunun diğer Batı-dışı ulusçuluklarla ortak bir takım yönleri olduğu kadar özgün 

koşullarından kaynaklanan farklı yönleri de vardır. 1950 sonrasındaki üçüncü dünya uluslarının 

yaşadığı nefretin aksine Osmanlı Aydınları Batıya karşı keskin bir nefret ve kızgınlık hissetmiyordu. 

Sömürgeleştirilmeye karşı başarıyla direnmiş ve devletin bütünlüğünü koruyabilmiş olmaktan ötürü 

gururlanıyorlardı (Keyder, 2004: 133). Buna karşın Türkiye dışındaki birçok ulusalcı hareket, 

başlangıcında batılı bir yabancı unsur tarafından sömürüye uğramış “mazlum” halkların kurtuluş 

amacıyla koydukları bir tepkiye dayalıdır.  Bu nedenle bağımsızlık öncesi süreçte, sömürgeciyi temsil 

ettiği düşünülen batılı unsurlar reddedilmiştir. Türk toplumu ise Batıya karşı bir bağımsızlık 

mücadelesinden geçse de, Latin Amerika ve Afrika’daki gibi ağır bir sömürüyle karşılaşmadığı için 

Türk Ulusçuluğunun başlangıçtaki şekli diğerlerinden farklıdır. Türk Ulusçuluğu, Türk Ulusunun 

modern argümanlarla oluşturulması amacını gütmüştür ve Türk Ulusunun yaşadığı sorunlar ve işgal 

kadar Batıda başlayan Türkoloji çalışmalarının da sonucu olarak doğmuştur (Karakaş, 2000: 80-81). 



11 
 

ulusal kimliğini de bu gecikmişlikten kaynaklanan tepkiselliklerle kuran toplumlar 

arasında yerini alıyordu. Bu bağlamda yine birinci bölümde, Türk ulusal kimliğine 

ilişkin kurguları daha iyi anlamak için moderniteye geç kalmış toplumlarda ulusal 

kimliğin kuruluşu, bunun Batılı ulus modellerinden farkı ve bu gecikmişlikten 

kaynaklanan gerilimler anlatılacaktır. Ardından, ulusal kimliğin inşasında ve ulusal 

bağlılığı sağlamada milliyetçi mitolojilerden yararlanan ulusal tarih anlatılarına 

değinilecek, bu anlatılarda ulusal kimliğin unsurları olarak kullanılan mit, simge ve 

semboller ele alınacaktır.  

 

Kitle iletişim araçları ulus inşasında anahtar bir rol oynamış, bireylerin ulusal 

aitlik ile ilgili kimliklerinin şekillendirilmesinde, yaygınlaştırılmasında ve 

kurumsallaştırılmasında kurucu bir rol üstlenmiştir. Ulusçuluk ve ulusal kimlik 

üzerine yoğunlaşan çalışmalar, bütünleştirici işlevi açısından en önemli rolü geniş 

anlamıyla iletişime vermişlerdir. Fakat buna rağmen iletişim çalışmalarında ulus 

devletin kavramsallaştırılması güdük kalırken ulusçuluk literatüründe de kitle 

iletişim araçları genellikle teorileştirilmemiş hâlde bulunmaktadır (Schlesinger,  

1994: 265). Tanıtım filmleri üzerinden ulusal kimlik anlatısının nasıl 

şekillendirildiğinin anlatılmaya çalışıldığı bu çalışmanın birinci bölümünde son 

olarak kitle iletişim araçlarının ulusal kimliğin inşasındaki işlevi anlatılacaktır.  

 

Çalışmada Türkiye’nin tanıtımı için hazırlanmış belgesel nitelikli filmlerdeki 

anlatılar incelenirken, farklı toplumsal dinamiklerin ulusal kimlik yaklaşımları, öne 

çıkarılan (ve yok sayılan) “millet” tasarımları ve bunlar arasındaki söylemsel 



12 
 

çatışmalar kadar, eklemlendikleri yerlerdeki gerilimler ortaya koyulacaktır. İncelenen 

bazı tanıtım filmleri bir ideolojik doktrinin ulusal kimliğe bakış açısına yaslanarak 

anlatısını şekillendirirken, diğer birtakım filmler ise birden fazla ideolojik yaklaşımın 

söylemlerini kullanmıştır. Filmlerin inceleneceği ikinci bölümde anlatıları 

şekillendiren bu ideolojik yaklaşımlar da ayrı bir başlık altına alınmadan 

değerlendirilecektir. Bunlar, Türk Ulusal Kimliğinin temellerinin atıldığı, ulus 

devletin kuruluşu sürecindeki egemen ideoloji olan Kemalist İdeoloji, Anadolu 

Kimliğini odağa alan çeşitli yaklaşımlar ve Türklük ile İslamlığı yan yana koyarak 

Türk Kimliğini tanımlayan yaklaşımlardır. Çalışmada Türkiye’nin tanıtım 

filmlerinde Türk Ulusal Kimliğinin tasarımına ilişkin anlatılarda, sayılan bu 

yaklaşımların farklılaşan “millet” tasarımlarının hâkim olduğu tezinden hareket 

edilmiştir. Filmlerin çoğu çekildikleri dönemde bu ideolojilerin egemen olanı 

doğrultusunda hazırlanmışken, aynı dönemde, ağırlıklarını yitirmiş diğer 

yaklaşımlara yaslanarak hazırlanmış başka filmlerin de olması, bu üç farklı ideolojik 

yaklaşımın çoğu zaman aynı anda varlığını sürdürdüğünü göstermiştir. Bu nedenle 

çalışmada kesin hatlarla ayrılmış bir dönemlendirme yapılamamıştır. Bu 

yaklaşımların, politik iktidar karşısında vaziyet alışlarına göre bazen biri, bazen de 

bir diğeri öne çıkarak ötekilerini geri plâna itmiş ve ulusal kimlik anlatısı bu farklı 

ideolojik anlatıların eklemlenmesi nedeniyle çeşitli gerilimler barındırmıştır.  

 

İkinci bölümde, ulusun mekân mitinin, tarihsel mitolojileri ve sembollerinin, 

belirtilen ideolojik doktrinler tarafından farklı şekilde yorumlandığı varsayımından 

hareketle tanıtım filmlerinde ulusal kimlik anlatısında kullanılan mit, simge ve 

semboller ele alınacaktır. Ulusun mekânı olarak öne çıkarılan Anadolu’nun nasıl bir 



13 
 

yaklaşım tarafından Kurtuluş Savaşı’nın yapıldığı ve elde kalan son vatan toprağı 

olarak kutsallaştırılırken, bir diğeri tarafından Osmanlı/İslâmî geçmişi yok sayılarak 

büyük ve eski uygarlıkların beşiği, başka biri tarafından ise hem Türk ve Müslüman 

kimliği öne çıkarılıp hem de Asya ve Avrupa arasında köprü olarak değerlendirildiği 

ortaya koyulmaya çalışılacaktır. Böylelikle Türklerin Anadolu’ya sonradan 

geldiklerine, bu toprakların sahibi olmadıklarına ilişkin suçlamalara yanıt 

niteliğindeki gerilimli anlatılar su yüzüne çıkarılırken, bir yandan da Türk ve 

Müslüman kimliğin öne çıkarıldığı filmlerde, gelişmişliği nedeniyle vazgeçilemeyen 

Batı’ya, en azından bir köprü olarak uzanma arzusundan kaynaklanan söylemler  

ortaya koyulacaktır. Yine bu bölümde İstanbul ve Ankara’nın ulusal bellekte 

konumlandırılış biçimlerine ilişkin dönemsel değişikliklerden ve Osmanlı/İslâmî 

kimliğin damgasını vurduğu İstanbul’a seksenlerden sonra yapılan iade-i itibardan 

bahsedilecek, İstanbul’un cezbediciliği yanında “ihaneti”nin kimi filmlerde neden 

olduğu anlatımsal çok seslilik ortaya koyulacaktır. İkinci bölümde ayrıca, ulusal 

kimliği kurgularken destansılaştırılarak anlatılan tarihi olayların ve ulusun 

sembollerinin tanıtım filmlerinde nasıl farklılaştığı ortaya koyulacaktır. Erken tarihli  

filmlerde Atatürk, Türk Bayrağı ve Türk Askeri ulusun sembolleri olarak sunulurken 

ve Osmanlı /İslâmî geçmiş ötekileştirilirken özelikle seksenlerden sonra çekilen kimi 

filmlerde camilerin ve Osmanlı askerlerinin ulusun sembolleri olarak yan yana 

kullanılması ulusal kimlik politikalarında ve ulusal kimlik kurgusunda yaşanan 

radikal değişimin göstergeleri olarak ele alınacaktır. Resmi tarih içinde şekillenen 

ulusun “düşman” tanımlarının filmlere aynen yanısıdığı ve kahramanlık ile devlet 

kuruculuğun, hoşgörü ile insan sevgisinin Türk Halkının milli karakter özelliği 

olarak anlatıldığı örneklerle ortaya koyulacaktır. İkinci bölümde son olarak “kadın”ın 



14 
 

ulusal kimliğin belirlenmesine ilişkin tartışmalarda nasıl temel zemin olarak 

kullanıldığı ele alındıktan sonra, tanıtım filmlerinde hem ulusal kimliğin 

dönüşümünün en kestirme anlatım yolu olarak, hem de “harem” olgusu dolayısıyla 

ulusal kimliğe ilişkin imajın düzeltilmesine yönelik olarak konu edilmesi 

değerlendirilecektir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

I. BÖLÜM 

ULUS KİMLİĞİ, TAHAYYÜLÜ VE ANLATISINA DAİR GENEL BİR 

ÇERÇEVE 

 

 

A.  ULUSÇULUK İDEOLOJİSİ VE ULUSAL KİMLİK  

 

A.1. Ulusal Kimlik ve Milliyetçi İdeoloji 

 

Ulusal kimlik, temel özelliği “millet” olarak tanımlanmak olan bir halkın 

mensubu olmaktan kaynaklanan bir kimliktir. Milliyetçiliğe gücünü veren de ulusal 

kimliğin bireylerin hayatında kapladığı önemdir. İnsanlar günlük hayatlarında 

cereyan eden birçok olayda verdikleri tepkilerle milliyetçiliklerini ortaya koyarlar. 

Milliyetçi mesajlara; ki bunlar seremoniler, bayraklar, ülke adına silaha sarılıp ölüp 

öldürmeye kadar giden çağrılar olabilir, salt bir doktrin olmasından çok daha farklı 

nedenlerle cevap verilir. Milliyetçiliğin gücünü kaybetmemesinin nedeni de budur 

(Calhoun, 2007: 7). Michael Billig, milliyetçilik ideolojisinin dünyanın her yerine 

yayıldıkça günümüz sağduyusunu da şekillendirdiğini söylemektedir. Bize sıradan ve 

doğal görünen olgular, modern çağda tarihsel olarak üretilmiştir fakat aslında, sanki 

her zaman varmış hissi uyandıran milliyetçiliğin ideolojik inşalarıdır.  Bu da 

milliyetçilik hakkında izahlar sunmayı zorlaştırmaktadır. İnsanlara içinde yaşadıkları 



16 
 

sosyal dünyanın doğal dünyaymış gibi görünmesini sağlayan inanç ve alışkanlıklarını 

barındıran diğer ideolojiler gibi milliyetçilik de sanki milletlerin olmadığı bir dünya 

mümkün değilmiş gibi algılanmasına neden olan bir ideolojidir (Billig, 2002: 40-50).  

 

Milliyetçi ideolojinin temel özellikleri arasında, ulusun bütünlüğü ve 

bölünmezliği, egemen ve kendine yeterli olduğu varsayılan bir devlet olarak diğer 

uluslarla şekli eşitliği, halkın kolektif olaylara katılımı ve her bireyin ulusun bir 

parçası olması,  paylaşılan dil, inanç, değerler ve kültür, ortak bir tarih, ortak bir 

mezhep ya da ırk özellikleri sayılabilir. Calhoun, bu temel prensipleri saydıktan 

sonra ulusları ulus yapanın daha ziyade kendi iddiaları ile kolektif kimlik üretmeye, 

insanları kolektif projeler için seferber etmeye dayanan konuşma, düşünme ve 

hareket etme biçimleri olduğunu söylemektedir (Calhoun, 2007: 7). Milliyetçi 

ideolojide ilk olarak, bir kültürün homojenliği adına yönetmek söz konusudur. İkinci 

aşamada ise siyasî kaynaklar kültürü daha da homojen hâle getirmek için kullanılır 

ve milliyetçiliğin az çok fiilî bir program, iktidarı fethetme ve meşrulaştırma aracı 

hâline gelmesi bu noktada başlar. Bütün milliyetçilikler organist bileşenler içerirler; 

bir düşman (iç, dış) gösterilir, bir eylem plânı doğrultusunda tarih istenildiği gibi 

yorumlanır ve propaganda aracılığıyla kitleler seferber edilir (Delonni, 1998: 33). 

Gene bu ideolojide uluslar birer bütün olarak görülür. Her ulusun kendine özgü bir 

kimlik sahibi olduğu düşünülür. Ulusların kendilerini dünyaya sunacakları 

kendilerine özgü deneyimleri, karakterleri olduğu varsayılır. Tarihî bir ulus 

olabilmek bu şekilde kendine özgü olabilmeye ve ayırıcı bir karakter ortaya 

koyabilmeye bağlıdır: bu hem misyon hem de kaderdir. Buna sahip olmayan uluslar, 



17 
 

kaybetmeye ve tarihin karanlıklarına gömülmeye mahkûmdurlar (Calhoun, 2007: 

64).  

 Milliyetçilik, milliyetçilik öncesi dünyadan kalma kültürel ve tarihsel bağları 

hammadde olarak kullansa da, şu anda hüküm süren şartlara uygun yeni yapıların bir 

oluşumudur.  Milliyetçilik, öncesinde var olan kimlik ve geleneklerden kaynağını 

alırken ulusal kimlikler de bu gelenekleri yansıtmaktadır. Ancak milliyetçilik 

önceden var olan etnik kimliklerde önemli değişiklikler yapar ve kültürel miraslara 

yeni anlamlar katar. Bu etnik kökenler ve kültürel özgünlükler modern ulus 

oluşumunun sadece bir cephesidir (Calhoun,  2007: 68). Billig, “ulus devletleri” 

“millet devletler” olarak ayakta tutan ideoloji olarak milliyetçiliğin insanlık tarihinin 

en başarılı ideolojisi olduğunu söylemektedir. Çünkü Marksizm de, Liberalizm de 

tıpkı Orta Çağdaki Hıristiyanlık ve İslâm gibi bölgesel olarak sınırlı kalmışlardır. 

Ancak milliyetçilik milletlerarası bir ideolojidir ve bölgesel bir boşluğa izin 

vermemiştir (Billig, 2002: 33). Hemen hemen tüm dünyaya yayılmış olan milliyetçi 

düşünüş tarzına göre, farklı vatanlara bölünmüş bir uluslar dünyası son derece 

doğaldır çünkü milliyetçi tasavvur bir topluluğa bağlılık ya da başka topluluklardan 

farklı olunduğu hissinden daha fazlasını içermektedir. Milliyetçi düşünüş, içinde 

bulunulan topluluğu özellikle tasavvur eder. Bunu yaparken de halklar, vatanlar ve 

millet olma hakkındaki fikirleri sorgusuz kabul eder  (Billig, 2002: 76). Ernest 

Gellner günümüz dünyasında bir kişinin iki kulağa ve bir burna sahip olduğu gibi bir 

de milliyete sahip olmak zorunda olduğunu söylemiştir. Böyle bir kimliğe sahip 

olmak tabii karşılanır ve insanlar millî kimliklerini unutmazlar (Aktaran: Billig, 

2002: 50). 



18 
 

Milliyetçilik ideolojisi karmaşık bir hatırlama ve unutma diyalektiği içinde 

işler. Her milletin kendine ait bir tarihi ve kolektif hafızası olmalıdır. Bu hatırlama 

aynı zamanda kolektif bir unutmadır. Bir taraftan kadimliğini kutlayan millet, diğer 

taraftan tarihteki yeniliğini ve kuruluşunu sağlayan şiddeti unutur. Kurulu milletlerde 

ulusal kimlik her an hafızalardadır çünkü durmadan milletliği anımsatan ve onu 

dalgalandıran günlük rutinlere yerleşmişlerdir. Fakat bu hatırlatmalar o denli sık ve 

sosyal ortamda o kadar aşina olunmuşlardır ki, işleyişleri “düşünceli” olmaktan çok 

“düşüncesizce”dir. Başka bir değişle söz konusu hatırlama bilinçsizce yapılmaktadır.  

Bir kamu binasının önünde duran ya da bir benzin istasyonunun girişini süsleyen 

bayrak bu unutulan anımsatmaya birer örnektir (Billig, 2002: 50).  

 

Söylem olarak milliyetçilik dünyanın her yerinde insanların özlemlerini ulus 

ve ulusal kimlik bağlamında düşünmeye ve bu çerçeveye yerleştirmeye çalışan bir 

kültürel anlayışın üretimiyle, belirli ortam ve geleneklerdeki milliyetçi dil ve düşünce 

türlerinin üretimidir (Calhoun, 2007: 8). Milliyetçilik egemen bir toprak içinde 

birleştirilmiş bir topluluk yaratmayı amaçlayarak görece en son inançlara ve 

pratiklere referansta bulunur; aile, etnik ya da yerel gruplardan daha öncelikli olarak 

insanları birleştirir ve bir topluluğa aitlik duygusu kazandırır. Bireylerin 

potansiyellerini bir ulusa ait olmanın erdemiyle gerçekleştirdiklerine inanılır çünkü 

milliyetçilik bireyliği kolektif olanla birleştirir (Puri, 2004: 2). Milliyetçi ideoloji bu 

muazzam ve karmaşık dünyada ve uzun tarihsel geçmiş içinde insana bir yer 

duygusu sağladığı için de bireylerin duygularına hitap etmektedir. Bu anlamda 

milliyetçilik geniş insan toplulukları için bir anlam ve karşılıklı taahhüt kaynağıdır 

(Calhoun, 2007: 174). Gerçekte milliyetçilik bilincin laik formu, seküler olanın 



19 
 

kutsallaştırılmasıdır. Modern toplumlarda bireysel kolektif kimliklerin çerçevesi olan 

milliyetçilik, büyük dinlerin çekirdeğinde yer alan uhrevi ilgilerin önemini 

belirsizleştirirken aynı zamanda otoritelerinin de altını oyar. Milliyetçilik aşkın 

dinlerle benzer fonksiyonlara sahiptir ve onlarla belirli merkezi özellikleri paylaşır. 

Temel olarak ikisi de, yani seküler milliyetçilik ile aşkın din anlam verilemeyen 

gerçeklikleri yorumlamada yollar sunarlar ve yine ikisi de düzen kuran kültürel 

sistemlerdir. Sosyal düzeni farklı yollardan ve farklı şekillerde tahayyül etseler de, 

ikisi de sosyolojik fenomenin aynı genel kategorilerine aittir. Önceki büyük dinler 

gibi milliyetçilik de bugün çağın kimliksel karakteristiğinin çerçevesini 

oluşturmaktadır. Modern öncesi toplumda sosyal bilincin çerçevesini şekillendiren 

din iken, modern toplumlarda milliyetçilik sosyal bütünleşmenin ana kültürel 

mekanizması olarak dinle yer değiştirmiştir. Greenfeld din ve milliyetçiliğin 

fonksiyonel olarak eşit oldukları hâlde bütün diğer açılardan görsel olarak farklı 

olduklarını, bunun da milliyetçiliğin doğasını gizlediğini söylemektedir. Dinin de, 

milliyetçiliğin de sonsuz hayatla ilgili benzer taahhütler sunduğunu belirttikten sonra 

da “aksi takdirde insanlar neden ulusları için ölsünler ki?” diye sormaktadır 

(Greenfeld, 2006: 93-95) . 

   

Milliyetçi ideolojinin kökenleri Alman Romantik Düşüncesinde yatmaktadır. 

Almanya 19. yüzyılın ikinci yarısında kapitalistleşme sürecinde gecikmiş, ulusal 

birliğini sağlayamamış bir tarım ülkesiydi. Bu dönemde zayıf bir bürokrasisi fakat 

politik gücü elinde tutan gelişmiş bir aristokrasisi vardı. Politik bir gücü olmayan 

Alman orta sınıf entelektüelleri Almanya’nın uluslaşması için çabalarken söz konusu 

aristokrat sınıfın karşısında duruyordu. Bu karşı duruş nedeniyle entelektüeller 



20 
 

soyluların “uygarlık” kavramı altında insanlığın gelişimini lüks, para, etiket ve yapay 

davranışlar sistemine indirgediği eleştirisinden yola çıkarak aslolanın insan ruhunun 

ve zihninin, iç aleminin gelişimi olduğunu öne sürdüler. Laikleşme sürecinde dinin 

eski önemini kaybetmesiyle insan zihninin gelişiminin göstergeleri olan sanat, 

edebiyat ve entelektüel üretim şeklinde özetlenebilecek olan bir alanda “kültür” 

kavramı öne çıkarıldı. Böylece Alman Romantik Hareketi, Fransız ve İngilizlerin 

evrensel olduğunu iddia ettikleri “uygarlık” kavramıyla hesaplaşırken “kültür” 

kavramını “iç alem” ve “ulusun ruhu” ile bağlantılı olarak tanımladılar. Evrensel ve 

yayılmacı olarak tanımlanan bir “uygarlık” kavramına karşı “kültür” tekil ve ulusalcı 

bir kavram olarak ortaya çıktı. Başka bir ifadeyle “kültür”ü bireyin iç alemine ait bir 

gelişmişlik olarak tanımlayan Alman kültür anlayışı ulus düzeyinde de ulus ruhunun 

gelişmişliği anlamında “ulusal kültür” kavramını yarattı. İç aleme yönelik bir 

gelişmişlik olarak tanımlanan “kültür”ü ulus düzeyinde yeniden tanımlamada önde 

gelen düşünür Herder’dir. O kültürü halka ait olan biçimler, halkın kendine özgü 

oluşumunu, yaşam tarzını mümkün kılan genel bir süreç olarak tanımlamıştır 

(Özbek, 2000:148-149).  Herder’in yanı sıra Fichte gibi düşünürlerin görüşlerinde de 

ifadesini Alman Romantik düşüncesinde millî topluluklar eşi benzeri olmayan, 

kendilerine özgü oluşumlardır. Özlerini unutmuş, gerileme sürecine girmiş olabilirler 

fakat bu eski hâllerine dönmeyecekleri anlamına gelmez. Milletleri oluşturan bireyler 

kendi kaderlerini tayin edebilmeli, kendi devletlerini kurabilmelidirler (Özkırımlı, 

2008: 40). Milliyetçilik kuramlarının da temel olarak tartıştığı konu romantik akımın 

öne sürdüğü gibi milliyetçiliğin doğal olarak var olan bir olgu olup olmadığıdır. 

Romantik akımın bakış açısına uygun olarak milletleri doğal yapılar olarak gören 

yaklaşımlar ilkçi (primordialist) yaklaşımlar olarak adlandırılmıştır. İlkçi 



21 
 

yaklaşımlara göre etnik kimlik, koku alma, görme duyuları ve cinsiyet kadar doğal 

parçamızdır. Bireylerin ait oldukları etnik topluluklar önceden belirlenmiştir ve 

milletlerle etnik topluluklar arasında ayrım yapılmaz. Milletlerin belirli bir kişiliği, 

kaderi ve misyonu vardır. Daha ılımlı İlkçilere göre ise günümüz milletleri 

yüzyıllardan beri var olan bir birlikteliğin bugünkü uzantılarıdır. Antik çağdan beri 

milletlere rastlamak mümkündür. Büründükleri biçim değişse de özleri aynı 

kalmıştır. Millet ortak bir kültürü, tarihi, dili ve toprağı paylaşan insanların 

oluşturduğu bir topluluktur (Özkırımlı, 2008: 85-88). 

 

Milletlerin, sanayileşme ve merkezi devletlerin kurulması, kentleşme ve 

laikleşmeyle ortaya çıktığını ileri süren yaklaşımlara ise modernist yaklaşımlar 

denilmektedir.  Ulusçuluk literatüründe üstünde en çok görüş birliği sağlanan konu, 

ulusların, ulusçuluk ideolojisinde iddia edildiği gibi ezelden beri var olan oluşumlar 

olmadığıdır. İlk olarak bu yaklaşımı dile getiren Ernest Renan “Ulus Nedir?” adlı 

makalesinde imparatorlukların parçalanıp ulusların nasıl oluştuğunu ve coğrafya, dil, 

din, ırk gibi esasların ulusun oluşumu ve bekası için yeterli olmadığını örnekleriyle 

açıklamıştır. İlkçi yaklaşımları savunan milliyetçi ideolojinin savlarının aksine 

Renan, hepsi olmasa da ilk ulusal oluşumların büyük çoğunluğunun feodal kökenli 

ailelerin toprak esasına dayalı anlaşmalı evlilikleriyle oluştuğunu belirtmektedir 

(Renan, 1990: 12). Modernist yaklaşımın öncülerinden olan Karl W. Deutsch ise 

millet kurmayı kentleşme, artan toplumsal hareketlilik, okuma yazma oranları ve 

gelişen iletişim teknolojisine bağlar. Ona göre millet kurma sürecinin başarıya 

ulaşması toplumsal hareketlilik ve kültürel bütünleşmenin birbirini tamamlamasıyla 

mümkündür  (Aktaran:Özkırımlı, 2008: 64). Bir başka modernist Ernest Gellner ise 



22 
 

“ulusçuluk efsanesini kabul etmemeliyiz” demektedir. Ona göre de uluslar eşyanın 

tabiatında var olan ve doğal türler doktrinin siyasal uyarlaması olan şeyler değildir. 

Gerçekte var olan, çoğunlukla belirsiz gruplar hâlinde yaşayan, birbirleriyle örtüşen, 

iç içe geçen kültürlerdir (Gellner, 1992: 94). 

 

 Ulusların, insanlık tarihinden modern döneme miras kalmadıkları ve yakın 

bir geçmişte belirli koşullar altında ortaya çıktıkları görüşünün en önemli 

savunucularından biri Benedict Anderson’dur. Ona göre ulusların hayal edilmesi üç 

kültürel tasarımın etkilerini yitirmeye başladıkları yer ve zamanda gerçekleşmiştir.  

Birincisi, parçası olunan kutsal yazı dillerinin ontolojik hakikate ulaşmakta 

ayrıcalıklı bir konuma sahip olduğu fikrinin yitirilmesidir. İkincisi, toplumların, 

başka insanlardan ayrı ve farklı olan, ilahî bir buyruktan ötürü hükmeden kralların 

altında ve etrafında örgütlendiği inancının yitirilmesidir. Üçüncüsü ise kozmoloji ile 

tarihi ayırt edilmez, dünyanın ve insanların kökenlerini özdeş kılan zaman 

tasarımındaki değişikliktir. Bir araya geldiklerinde bu inançlar insanların hayatını 

eşyanın tabiatına bağlıyor, varoluşun gündelik dertlerine bir anlam veriyor ve 

onlardan kurtuluş yolu sunuyordu. İktisadi gelişmeler ve buluşların kozmoloji ile 

tarihi birbirinden koparması kardeşlik, iktidar ve zamanın anlamlı bir şekilde yeniden 

birbirine bağlamasını gerektirdi. Bu noktada kapitalist yayıncılık önemli bir işlev 

gördü. Sayıları hızla artan insanların kendileri üstünde düşünmelerine ve kendilerini 

başka insanlarla çok kökten bir anlamda yeni tarzlarda ilişkilendirmelerine imkân 

verdi (Anderson, 1995: 51). Hobsbawm da  “ulusal yurtseverlik” gibi o güne kadar 

çoğu insanın deneyiminden çok uzak olan bir kavramın bu kadar çabuk etkili politik 

güç hâline gelebilmesini Anderson’un bu görüşleriyle açıklamaktadır (Hobsbawm, 



23 
 

1995: 65). Hobsbawm ayrıca politikanın demokratikleşmesinin, oy hakkının 

genişlemesinin, diğer yandan yurttaşları harekete geçiren bir devletin kurulmasının, 

insanların kendi ulusu ya da diğer sadakat odaklarına karşı duygularının politik 

gündemin ön sıralarına yerleşmesine neden olduğunu söylemektedir (Hobsbawm, 

1995: 106).  Ulusların doğuşunu dünya ekonomik sistemiyle ilişkilendiren Etiene 

Balibar ise, ulusların tarihinin, bize hep bu tarihlere bir öznenin sürekliliğini atfeden 

bir anlatı şeklinde sunulduğunu ve bunun geçmişe ilişkin bir yanılsamaya neden 

olduğunu belirtir. Bu yanılsama aşağı yukarı sabit bir toprak üzerinde yüzyıllardır 

süregelen kuşakların birbirlerine değişmez bir töz ilettiklerine inanmaya 

dayanmaktadır (Balibar&Walerstain, 1993: 109). Balibar tüm birikim alanı içinde 

dolaşan sermayelerin kontrolünün merkezde gerçekleştirilmesinin küresel olarak 

gerekli olduğunu belirtir. Fakat bu yoğunlaşmanın hangi biçim altında gerçekleşeceği 

sürekli bir mücadelenin konusu olmuştur. Ulus biçiminin ayrıcalığı hem siyasal, hem 

iktisadi, hem de kültürel hegemonya kurabilmesi ve bu hegemonyanın sonucu olan 

“devlet burjuvazilerinin” ortaya çıkmasına izin vermesi nedeniyledir. Egemen 

burjuvazi ve burjuva toplumsal oluşumlar, devleti ulusal biçimde yeniden 

yapılandırarak ve tüm diğer sınıfların statüsünü değiştirerek öznesiz bir süreçle 

karşılıklı olarak oluşmuşlardır (Balibar&Wallerstein, 1993: 114). 

 

Milliyetçiliği ele alan kuramların üçüncüsü ise ilkçi görüşleri reddeden, 

modernist yaklaşımları ise yetersiz bulan John Amstrong, Anthony D. Smith, John 

Hutchinson gibi düşünürleri kapsayan etno-sembolist yaklaşımdır. Bu yaklaşımın 

mensupları modern çağın ürünü olduğunu kabul etseler de, milliyetçiliğin yalnızca 

kapitalizm, endüstrileşme gibi modern süreçlerle açıklanamayacağını öne sürerler. 



24 
 

Bu görüşe göre, modern dönemin milletleri kadim etnik kültürlerin gölgesinde 

şekillenirler. Etnik kimlikler düşünüldüğünden daha dayanıklıdır. Tarihin kurduğu 

göç, istila ve sürgün gibi tuzaklara karşı özlerini yüzyıllar boyu korurlar. Geçmişten 

gelen mitler, semboller ve törenler bugünün milliyetçiliklerinin söylemlerinin ana 

dolgu maddesini oluşturur (Özkırımlı, 2008: 210-211).  

 

A.2. Ulusal Kimlik ve Bireyin İnşası 

 

Ulusal kimlik çeşitli kimlik alternatiflerinden birisidir ve sıklıkla dinsel, 

sınıfsal, kabilesel ve toplumsal cinsiyetçi diğer kimliklerle birlikte varlığını sürdürür. 

Fakat modern dünyada ulusal kimlik “esas/temel kimlik” olarak adlandırılmış ve 

bireyin gerçek özünü tanımladığına inanılmıştır. Diğer taraftan da öteki kimliklerin 

bu özü tedrici olarak değiştirdiği düşünülmüş ve sonuç olarak bu kimlikler 

ikincilleştirilmiştir (Greenfeld, 2006: 70). 

 

 Milliyetçiliğin ifadesi ve kuruluşu “halk”ın belirli bir konseptinin ve “ulus” 

fikrinin varlığına bağlıdır. Milliyetçi ideoloji kendisini, bireysel ya da kolektif 

kimliğin taşıyıcısı, sadakatin nihaî amacı, kolektif dayanışmanın temeli olarak 

görülen “halk” içine yerleştirmiştir. “Halk” çeşitli şekillerde sınırlanmış bir nüfus 

kitlesidir. Fakat bu ideoloji içinde genellikle somut bir topluluktan daha geniş olarak 

algılanır ve daima homojen olarak görülür. Yine bu ideolojiye göre statü, sınıf, 

yerleşim hatta etnisite tarafından yalnızca yüzeysel olarak ayrılmıştır. Temelde bir 



25 
 

eşitler topluluğudur. Tarihsel süreç içinde “ulus” kavramı “halk” la eş anlamlı hale 

geldiğinde, özellikle kültürel ve politik otoriteyi temsil eden bir elit tabakayı işaret 

etmişti. İlk olarak 16. yüzyılda İngiltere Halkı arasında bu anlamda kullanılmaya 

başlandı.  Aslında “ulus” ve “halk” kavramlarının anlamsal olarak denk hâle gelmesi 

bir devrime işaret ediyordu. “Halk” kelimesinin karşılığı uluslaşma anlamına 

gelmeden önce bir bölgenin popülasyonu anlamına geliyordu ve özellikle “güruh” 

manâsında alt sınıflara yönelik olarak kullanılıyordu.  “Halk”ın “ulus” anlamında 

yeniden belirlenmesi bu kitleleri sembolik olarak elitlerin saygınlığına yükseltiyordu. 

Sonuç olarak ulusal popülasyonun tabakalandırılması temel olarak homojen ve 

egemen bir halkın olduğu algılamasına yol açtı. Bu prensip bütün ulusalcılıkların 

temelinde yatmakta ve onları aynı temel olgunun ifadesi olarak görmeye imkân 

sağlamaktadır. Modern toplumlar milliyetçiliğin bu prensibinde temellenmiş 

toplumlardır. Başka bir şekilde söylenirse toplumsal düzenin eşitlikçi bir düzlemde 

algılanmaya başlanması ve bununla ilişkili olarak otoritenin kolektifleştirilmesi bir 

yönüyle ulusçuluk tarafından başarılmıştır. Milliyetçi ideoloji bu yönüyle toplumsal 

düzenin işlevsel bozukluklarından etkilenmiş bireylerin verdiği bir cevaptır 

(Greenfeld, 2006: 69-70). Bu ideoloji, genellikle hür iradesiyle kendi kaderini tayin 

edemedikçe bir toplumun bireylerinin de özgür olamayacağını öne sürüyordu ve ilk 

olarak içinde şekillendiği modern Batı düşüncesine göre de bireyler ilişki ağları ya da 

hiyerarşi ağlarına göre değil kendi başlarına, kendileri olarak var oluş 

sergileyebilirlerdi. Prototipik modern düşünce insanı nasıl üniter olarak 

değerlendirmişse, uluslar da kendi içlerinde birer bütün olarak görülüyordu. Her ulus 

bölünmez ve kendine özgü bir kimlik sahibiydi. Milliyetçi ideolojide “bireycilik” 

yalnızca mecazi anlamda değil, bireyleri ulusun doğrudan üyesi yapan, her birine öz 



26 
 

kimliklerinin damgasını vuran ve onları anında yekvücut bir topluluk hâline getiren 

ana kavramın temelini oluşturduğu için de önemlidir. Milliyetçilik söyleminde 

bireyin bir ulusun mensubu olabilmesi için bir ailenin, cemaatin ya da sınıfın 

aracılığına ihtiyacı yoktur. Milliyet herhangi bir aracı kurumun değil, bireyin bir 

öznelliği olarak görülür. Bu yaklaşım ise kimlik oyununda bir koz olarak milliyet 

fikrinin elini güçlendirir (Calhoun, 2007: 64-65). 

 

 Uluslar bir “süper bireyler” ve “eşit bireyler” kategorisi olarak 

tanımlandıklarından modern ulusal kimlik söylemi de “birey” fikriyle yakından 

ilişkilidir. Ulusal kimlik, bireysel kimliği oluşturan diğer kolektif kimliklerden daha 

üstün tutulmakta ve bireyler ile ulusları arasında ivedi ve doğrudan bir ilişki 

kurulmaktadır. Bir ulusa mensubiyet aile ve cemaat gibi başka bir topluluğa mensup 

olma yoluyla gerçekleşmez. Kan bağı ya da diğer bağlarla pekişebilir fakat formu da, 

düzeni de onlardan farklıdır (Calhoun, 2007: 174). Ulusal toplum içinde bireyler 

birbirlerini kişisel olarak tanımadan yatay ve anonim ilişkiler içinde kendilerini eşit 

görerek bir ulusun üyesi olduklarını hissederler. Bireyin alt kimlikleri bu ulusal 

kimlikle yarışma içine girmez.  Bu kimlikler akışkan ve geçici iken ulusal kimlik 

sürekli olacaktır. Bu durum da bireye ülkesi içinde modernitenin ekonomik 

projesinin getirdiği hareketliliği sağlayacaktır (Tekeli, 1997: 126).  

 

 

 



27 
 

A.3. Ulusal Kimlik ve Ulusal Kültür 

 

Ulusçuluk, folk kültürüne dayalı yerel kültürlerin karmaşık yapısı yerine, bir 

tür ortak kültürün bir arada tuttuğu, birbirlerinin yerini alabilecek atomize bireylerin 

oluşturduğu anonim bir toplumun kurulmasıdır. Bu da akademik dünyanın 

denetlediği, bürokratik ve teknolojik dünyanın gereksinimlerine göre inceden inceye 

düzenlenmiş bir dilin genel topluma yayılmasıyla gerçekleştirilir. Aslında bu olgu 

ulusçu ideolojinin kendisi ile ilgili olarak savunduğu görüşün tam karşıtıdır. 

Ulusçuluk genelde halkı, varsayılan bir folk kültür adına fetheder ve kullandığı 

sembolleri köylünün sağlıklı, mazbut ve zorlu yaşamından alır (Gellner, 1992: 108). 

Ulusçuluk ideolojisinin misyonu özerk bir devletin kurulması ve pekiştirilmesi 

olduğundan devletin kendisini bir arada tutacak değerler ve duygular ağına ihtiyacı 

vardır. Ulus inşası bu anlamda ortak bir kültür adına kolektif anlatılar uydurmayı, 

etnik farklılıkların homojenleştirilmesini ve hayal edilen bir cemaatin ideolojisini 

yurttaşlara benimsetmeyi gerektirir (Judanis, 1998: 53). 1789’da Batı Avrupa’da 

ulusal bilince sahip insanlar, milliyetçi vatanseverler yok denecek kadar azdı.  Bu 

vatanseverler ulusal bir dil, kentleşme, eğitim, zorunlu askerlik ve kitle iletişim 

araçları yoluyla süreç içinde oluşturuldu. Bireylerin yurttaş hâline getirilmesinde 

kültürel aygıtlar büyük önem taşıdılar. Uluslar, ulus adını almadan önce “rüya olarak 

var olurlar”. Kültürün amacı başlangıçtaki bu rüya durumunu korumak ve 

sürdürmektir. Bunun için ulusal önderler bir ulusal bilinç belirleyip kodlayacak 

kurumlar kurmak isterler (Judanis, 1998: 68). Bu doğrultuda devletler ulus imajı ve 

mirasını yaymak, ulusa bağlılık duygusunu aşılamak üzere gelenekler icat etmişler ve 



28 
 

ülke ile bayrağa bağlamak üzere halklarıyla iletişim kurmada günden güne güçlenen 

bir aygıt olan ilkokullardan yararlanmışlardır. Hükümetlerin bilinçli ve kasıtlı 

giriştikleri bu ideolojik mühendislik, zaten halkın var olan gayri resmi milliyetçi 

duyguları olarak adlandırılabilecek “yabancı düşmanlığı” üzerine inşa edildiği sürece 

başarılı olabilmiştir (Hobsbawm: 1995, 115-116).  

 

Pek çok devlet ve ulus birliğini uzun ve zorlayıcı süreçler sonucu kurmuştur. 

Köklü demokratik devletler de kuruluş aşamalarında, bugün kurulmak istenen 

devletler gibi çatışma tabanlıydı. Benzer şekilde bugün bize doğal gelen ulusal 

kimlikler sembolik çekişmelerin yanı sıra kültürel ve somut şiddetin ürünleridirler.  

Fakat ulusal kimlik yalnızca şiddetin değil kültürel yaratıcılığın da bir sonucudur. 

Ulusal kültür seferberliğiyle insanlara, diğerleriyle, yani belirlenmiş bir halk 

kitlesiyle aynı ortak tarihin ve kaderin bir parçası oldukları fikri aşılanmıştır 

(Calhoun, 2007: 118). Bir tür kolektif kimlik olarak milliyetçilik aslında kültürel bir 

fenomendi. Milliyetçiliğin kültürel bir üretim olarak görülmesi, devletin 

uluslaştırılması ve milliyetçi mobilizasyon güçlü bir kolektif kimliğin yaratılmasına 

bağlıydı. Bir halkın spesifik bir kültürel çerçeveye bağlanmasını sağlayan kolektif bir 

kimlik olarak milliyetçilik geniş bir tarihsel referansa sahipti. Bu kolektif kimlik 

modern yapısal düzenlemelerle bağlantı içinde geliştirilmişti. Topluluğun eş zamanlı 

olarak bütünleşmesi ve “ötekiler”den farklılaşması modern devletin eliyle başarıldı. 

Zaman içinde milliyetçilik sınıf temelli sosyal, halka dayalı demokratik, mekana 

dayalı uzamsal, yeni hareketlere dayalı çevreci ve feminist vb. kolektif kimliklere 

demir attı. Bu diğer modern kolektif kimlikler, ulusal kolektif kimliklerle kaynaştı ve 

onun önde gelen yerini sürdürmesine yardımcı oldu (Delonty&O’Mahony, 2002: 45). 



29 
 

Ulus devletlerin kültürel topluluklar olması gerekmekteydi. Bunun için de 

vatandaş dayanışması, paylaşılan mit, hatıra ve sembollerden çıkan ortak bir 

vatandaşlığa dayalı dine ve eğitim kurumları tarafından oluşturulan standart bir dille 

iletişime ihtiyaç duyulmaktaydı. Böylelikle teritoryal ulus kitlesel bir eğitim girişimi 

hâline geldi ve kültürel homojenliği amaçladı. Erkek ve kadın tüm yurttaşlar ulusal 

bir kültür doğrultusunda tekil ve paylaşılan bir yaşam tarzı ve inanç sistemine göre 

toplumsallaşmalıydı. Bu toplumsallaşma onları diğer uluslardan farklılaştıracak, 

ulusal değerlerinin ve hatıralarının hiçbir anlam ifade etmediği, ulusal sembol ve 

mitleriyle empati kuramayan dışarıdakilerle sınırları çizecekti.  Bu durum Batının 

ekonomik ve siyasî devrimlerinin, eğitici devletin kültürel devrimi ile tamamladığı 

noktaya işaret ediyordu (Smith, 2002: 180). Bahsi geçen kültürel devrim yoluyla 

ulusal kimliğin yaratılmasına en çok sanatçılar, müzisyenler, yazarlar ve 

entelektüeller katkıda bulunmuştur. Bu kesimler uluslararası tanınma iddiaları için 

milliyetçilik söylemini de seferber ederek ulusun kültürel farklılığı ve bu farklılığın 

yaşatılabileceği bir ortam için çalışmışlardır (Calhoun, 2007: 145). Bu çalışmalarda 

özellikle “bizim” kültürümüz, “bizim” yaşam tarzımız,  ile “bizim” halkımız teması 

üzerinde durulur. Kişilik ve huy sterotipleri  “bizim biricikliğimiz”in ve “bizim ortak 

kaderimiz”in öyküsünü anlatmak için kullanılır. Ayrıca bunlara bir “bizim eşsizlik ve 

bütünlüğümüz” duygusu aktarılır.  Bu şekilde hem “biz” kategorize edilmiş olmakta, 

hem de üzerinden ulusal kültürün ve kimliğin tanımlandığı nesnenin kıymetli ve 

eşsiz bir kimliğe sahip olduğu iddiasında bulunulmaktadır (Billig, 2002: 87). 

 

 



30 
 

A.4.   Geç Modernite, Ulusal Kimlik ve Gerilimler 

  

A.4.1. Geç Modernite, Oryantalist Anlatılar ve Ulusal Kimlik 

 

        Batıyı merkeze alan bir dünya kurgusunun oluşumu, Batı ile dünyanın geri 

kalanı arasındaki ekonomik ve siyasî güç ilişkilerine bağlı olmuştur. Batı kendinden 

farklı toplumları ve kültürleri bir karşıtlıklar dizgesi, bir karşılaştırmalı ölçek içine 

yerleştirerek temsil etmektedir. Bu şekilde kendisini diğer toplumlar üzerinde 

merkezi ve evrensel bir norm olarak kurmuştur. Bu söylemsel dizgede karşıtlığın bir 

kutbu olan batı-dışı toplumlar hep yokluk ve eksiklik ile işaretlenip zamansal olarak 

geriye itilmişlerdir (Keyman, Mutman, Yeğenoğlu, 1999: 10).  Batı, aklın teknik 

boyutunu üstün kılması nedeniyle, diğer kültürleri de bilgiye dayalı araçsal boyutun 

etkin kullanımları açısından değerlendirir. Bu açıdan görece olarak geri olan 

toplumların tüm kültürel kazanımları kolaylıkla negatif olarak değerlendirilir. Bu, 

kendini tarihin oluşumunda merkezde gören ve diğer herkesi çevreye yerleştiren bir 

kavrayıştır. Bu kavrayışa göre bilgi ve bilim eğitim ve ilerlemenin, akıl ise 

mutluluğun anahtarıdır. Bu durumda araçsal aklın ve bilimin yeterince gelişmediği 

Batı dışındaki dünya kaos ve mutsuzluklar dünyasıdır. Bu dünyada Batının başarması 

gereken bir misyonu vardır:  “Geri” ülkelerin uygarlaştırılması (Larrain, 1995: 196). 

           

Tery Hentch, hangi kılığa bürünürse bürünsün “öteki”ni küçümsemenin 

Avrupa sanayi sömürgeciliğinin zirvesi olan 19. yüzyılın alameti farikası olduğunu 



31 
 

söyler. Doğu toplumları ile ilgili bütün basmakalıp imgeler zamanla emperyalist ve 

sömürgeci politikalara göre biçimlenir olmuştur (Hentch, 1996: 173). 19. ve 20. 

yüzyıllar boyunca Batı’da bu yönde kullanılan söylem,  Doğu’daki her şeyin Batı’nın 

ıslah edici çalışmalarına gereksinim duyduğuydu (Said, 1999: 50). Doğu hakkında 

saptamalar yaparak, onu betimleyerek, oraya yerleşerek, ona egemen olmakta, onun 

üzerinde yetke kurmakta kullanılan bir Batı biçemi olan Şarkiyatçılık (Said, 1999: 

13) bu noktada işlevsel olmuştur. Tam bir görüş birliğiyle ortaklaşa korunan bir 

öğreni kitaplığı ya da arşivi olan Şarkiyatçılık, bu arşivi bir arada tutan bir düşünce 

ailesi ile etkililiği kanıtlanmış birleştirici bir değerler öbeğiydi. Bu düşünceler 

şarklıların davranışlarını açıklıyor ve en önemlisi batılıların şarklıları değişmez 

niteliklere sahip bir görüngü gibi ele almasını sağlıyordu (Said, 1999: 51).  

 

Batının sömürgeci ve şarkiyatçı müdahaleleri Batı-dışı toplumlarda bir 

reaksiyona neden oldu. 20. yüzyıl başlarında, önce Batıyla ilişkisi daha yakın olan 

toplumlarda görülmeye başlanan ulusçu hareketler 1945’lerde yoğun bir anti-

emperyalist hâl aldı. Batı-dışı devletlerin ulusçuluklarıyla sömürgeleşme ve 

emperyalizm arasında doğrudan bir bağ vardır. Sömürgeleştirilmiş Batı-dışı 

toplumlarda egemen yabancı unsurun neden olduğu kültürel eşitsizlik ve sömürü, 

yani yerli kültürün hor görüldüğü ve silindiği duygusu, ulusçuluk temelinde tepkisel 

bir tavrın doğmasına neden olmuştur. Aslında ulusçuluk Batı Avrupa’da ortaya 

çıkmış bir siyasî doktrindir. Teritoryalleşme, vatandaşlık hakları, yasal kurallar ve 

siyasal kültür Batının kendisini oluşturduğu toplumun özellikleridir. Bu özellikler 

Batının kültürel damgasını taşımaktadır. Batılı biçim, bürokrasi, kapitalizm, makine 

gücüne dayalı teknoloji ve Hristiyanlıkla birlikte dünyanın diğer bölgelerine de 



32 
 

yayılmıştır. Bunlar ulusun teritoryal biçimi için gereklidir ve İngiltere ile Fransa gibi 

ilk ulus devletlerin imgesinde dünyanın jeopolitik ve toplumsal haritasının dönüşümü 

için ayrıntılı bir tasarı sağlamışlardır (Smith, 2002: 189).  Batılı ulus modelinin 

standart unsurları olan tarihî bir ülke, yasal siyasî topluluk, fertlerin yasal siyasî 

eşitliği ve ortak sivil kültür gibi unsurlar bir miktar değişim gösterseler de Batı-dışı 

ulusal kimlik tasavvurlarında da yer almışlardır fakat Doğu Avrupa ve Asya’da kendi 

koşullarına uygun yeni unsurlar ekleyen farklı bir uluslaşma modeli doğmuştur. Bu 

modele “etnik ulusçuluk” modeli de denilebilir.  Batılı ulusçuluk doktrini bireyin 

kendi seçebileceği bir ulusa ait olması gerektiğini şart koşarken, Batı-dışı 

ulusçuluklarda böyle bir müsamaha yoktu. Kendi topluluğu içinde de olsa, başka bir 

yere de göç etse birey kaçınılmaz biçimde organik olarak içinde doğduğu topluluğun 

mensubu olarak damgalanmış oluyordu (Smith, 1994: 28). Anthony D. Smith Batı-

dışı ulusların oluşumunda iki rota belirlemiştir. Birincisi teritoryal ve sivil siyasî 

ulusların doğuşuna yol açan, bürokratik içerme sürecini içeren emperyal rotadır. Bu 

durumda söz konusu toplum bağımsızdır ve yabancı egemenliğinden özgürleşmeye 

gerek yoktur. Daha çok siyasî sisteminde ve “kültürel ben”  tarifinde değişiklik 

arzulamaktadır. Smith Türkiye, Rusya, İran, Japonya ve Etopya’yı bu kategoriye 

sokmaktadır.  İkinci rotada ise topluluğun, bağımlı bir sömürge konumundan 

kurtularak bağımsız ve hükümran bir duruma gelmesi gerekmektedir ve yeni bir 

kültürel kimlik oluşturmak zorundadır. Bunların gerçekleştirilebilmesi için ulusal 

hareketlerde etnik ulusları yaratacak olan yerliliğin seferberliği süreci işletilmiştir 

(Smith, 1994: 160). Smith’e göre bu devletlerin siyasî elitlerinin birçoğu ulus 

yaratma girişimlerinde Batılı ulus oluşumlarını benimseyip uyarladılar. Bu devletler 

egemenlikleri dahilinde gerekli baskı ve çıkar temellerine sahip oldukları ve 



33 
 

merkezîleşmiş özerk kamu kurumları bütün iktidar odaklarını bastırdığı zaman, hatta 

halkları katılımcı vatandaşlık haklarına uyum sağladığında bile homojen bir ulus 

olabilmek için kat etmeleri gereken uzun bir mesafe kalıyordu. Bu noktada soy, 

popülizm, yerliciliğe yaptığı vurgularla ulusun etnik model seçeneği ortaya 

çıkıyordu. Batıdaki vatandaşlığa dayalı ulus ideali ile Asya ve Afrika’daki gerçeklik 

arasındaki geniş aralık bu devletlerdeki siyasal elitlerin alternatif ulus modelleri 

aramasını kaçınılmaz kılıyordu (Smith, 2002: 189). Friedrich Meinecke daha 20. 

yüzyılın başında “Kozmopolitlik ve Ulusal Devlet” adlı kitabında bu olguyu “politik 

uluslar” ve “kültürel uluslar” arasında yaptığı ayrımla belirlemiştir. “Kültürel 

uluslar” deneyimlenmiş bir kültürel miras üzerine temellenirken, “politik uluslar” ise 

ortak politik, tarih ve anayasanın belirleyici gücü üzerinde temellenmekteydi. 

Meinecke İngiltere ve Fransayı politik uluslar olarak nitelerken, Almanya’yı kültürel 

ulus olarak nitelemiştir (Aktaran: Kramer, 1997: 542). Fakat kendisi de bu 

kategorileştirmeyi yapan Smith özellikle şunu belirtmektedir ki, bütün uluslar hem 

teritoryal hem de etnik ilkelerin ve unsurların damgasını taşırlar. Ayrıca uluslar 

toplumsal ve kültürel örgütlenmenin daha eski soykütüksel modeliyle, daha yeni 

vatandaşlığa dayalı modeli arasında zor bir kesişme noktasını temsil ederler. Hiçbir 

ulus olma çabası bir anavatan, ortak köken ve soy mitleri olmadan başarıya 

ulaşamaz. Fakat aynı şekilde bir ulus olmayı amaçlayan bir etni de ortak işbölümü, 

teritoryal seferberlik ya da her üyesi için ortak hak ve görevler yönünden yasal 

eşitliği, başka bir ifadeyle vatandaşlığı gerçekleştirmeksizin amacına ulaşamaz 

(Smith, 2002: 194).  

 



34 
 

Tarihçiler Batı’da kendi tarihlerinin gelişiminin bir devamı olarak ortaya 

çıkan ulusları, Doğu Avrupa, Asya, Latin Amerika ve Afrika’da bir proje olarak 

gerçekleştirilen uluslardan ayırırlar. Ulusların oluşumundan önce Batı Avrupa 18. 

yüzyıl’da ideoloji, dil ve hissiyat olarak ulus devlet için hazır durumdaydı. Batı-

dışındaki milletlerin ise ulusalcı hareketlerin yayılması sonucunda oluştukları görüşü 

hâkim olmuştur (Smith, 1994: 159).  Chattarjee, diğer ulusların Batı Avrupa ve 

Amerika’daki ulusçu fikirleri aynen kopyaladığı yorumuna yol açan bu tarz görüşlere 

karşı çıkmaktadır. Özellikle Anderson’un üçüncü dünyadaki ulusçulukların Batı’daki 

deneyimlerden yararlandıkları görüşüne karşı çıkarak şu soruyu sorar: “Eğer üçüncü 

dünyadaki ulusal hareketler kendi tahayyül edilmiş uluslarını buralardan seçtiyseler 

geriye tahayyül edilecek ne kalacaktır?”. Chattarjee’ye göre Asya ve Afrika’daki 

ulusalcı muhayyilenin hem en güçlü, hem de en yaratıcı sonuçları Batı tarafından 

yaratılan ulusal toplum modelleriyle aralarındaki farklılığa dayanmaktadır. 

Sömürgecilik karşıtı ulusalcılık, kolonyal toplum içinde kendi egemenlik alanını 

siyasî mücadelesine başlamadan önce yaratır.  Toplumsal kurumlar ve adetler 

dünyasını maddi ve manevi olmak üzere iki ayrı alana böler ve öncelikle manevi 

alanı kendi egemenlik alanı olarak ilan eder.  Maddi alan ise Batının üstünlüğünü 

ispatlamış olduğu, Doğunun boyun eğdiği alandır. Doğu tipi ulusalcılığın en yaratıcı 

yanı, modern fakat modern olmasına rağmen batılı olmayan bir millî kültürün 

şekillendirilmesi projesini hayata geçirmesidir. Doğu tipi ulusalcılıkların tahayyül 

edildiği yer burasıdır (Chattarjee, 2002: 20-23). Maddi (dış) alan ile manevi (iç) alan 

ayrımının gündelik hayata uygulanması toplumsal sahayı ev ve dünya alanlarına 

ayırıyordu. Dünya maddi olanın alanıydı. Ev ise kişinin içindeki manevi benliği 

temsil ediyordu.  Dünya erkeğin ev ise kadının alanıydı (Chattarjee, 2002: 202). Ev 



35 
 

alanında Doğu boyun eğmemişti ve egemendi. Ulusal kültürün manevi vasfının ifade 

edildiği esas yer evdi. Bu vasfı koruma ve geliştirmede esas sorumluluk da kadına 

düşüyordu6 (Chattarjee, 2002: 211).   

 

A.4.2. Gecikmişlik ve Gerilimler 

 

Gecikmiş toplumların özellikle sömürgeleştirilmişlerinde sömürge rejiminin 

varlığı ve gücü bir direniş temeli olarak ulusal kimliği haklı çıkarmış ve onun 

gelişmesine vesile olmuştur. Bu şekilde ortaya çıkan milliyetçiliklerin ana 

temalarından biri vatandaşların yaratılması olduğundan, ilk faaliyetleri,  kültürde 

reform yapma, geleneksel aile formlarını ve cemaat bağlarını çözme, Batılı 

bireyciliğin çeşitli yönleriyle yerli kültürel özleri birleştirerek yeni bir şahıs yaratma 

üzerinde odaklanmıştır (Calhoun, 2007: 150). Doğu ulusçulukları üçüncü dünyanın 

en yaygın ve etkili anti-emperyalist ve anti-oryantalist söylemleri olmuşlardır.  

Çünkü o ana kadar edilgen olmuş (ya da olmakla suçlanmış) toplumlar ulusal fikirler 

yoluyla tarihlerine sahip çıktıklarını düşünmüşlerdi. Bu güçlü bir hareketti çünkü 

potansiyel olarak ezilmişliği, horlanmışlığı yaşamış ve yaşam dünyası hızla 

dönüşüme uğramış grupları Batıya karşı hızla hareketlendirmişti. Ulusalcı hareketler 

                                                            
6 Türkiye bir sömürge ülkesi olmadığından doğrudan Batı sömürgesi olmuş Müslüman ülkelerde 

kadın haklarına gösterilen tepki aynı şiddetle burada görülmez. Diğer Ortadoğu ülkelerinde batılı 

sömürgecilerin Müslüman kadınların hamiliğini yapması, kadınların koşullarında yapılacak 

değişikliklerin sömürgecilere verilmiş bir taviz olarak görülmesine yol açmıştır. Her ne kadar 

Türkiye’de de Batılılaşmacı bürokratlar yabancı değerlere teslim olmakla suçlansalar da, ulusal kimlik 

öğeleri kurmak açısından kadınların geleneksel davranışlarına yatırım yapma düzeyi Orta Doğu 

ülkelerine göre daha düşüktür (Kandiyoti, 1997: 69-70). 



36 
 

kendilerinin de batılılar gibi zengin geleneklerinin olduğunu anlatıyor, belli bir 

dönemde ezildikleri ve sömürüldükleri için geri kaldıklarını söylüyorlardı. Aslında 

halkların büyük çoğunluğu sömürgeci ve şarkiyatçı söylemle doğrudan 

karşılaşmamıştı. Asıl karşılaşanlar daha az sayıda olan aydınlardı ve ulusal 

hareketlerin başını da onlar çekiyordu (Keyder, 2004: 126). Ne var ki Kautsky’nin 

ortaya koyduğu gibi bunlar sanayi toplumu olmadığından, söz konusu aydınlar 

gerçek anlamda bir sanayi toplumunun değil, bu toplumun eğitiminin yarattığı bir 

kesimdi. Batı eğitimini ya Batıda ya da kendi toplumu içinde Batı eğitimi veren 

okullardan almışlardı.  Bu yolla modernleşme daha kendi ülkesine ulaşmadan aydın 

modernleşmenin bir ürünü olmuştu (Aktaran: Oran, 1995: 387). Aldıkları eğitim 

nedeniyle kendi toplumlarına yabancılaşmış olan bu insanlar huzursuzdur. Bu 

huzursuzluğun ortadan kalkması için ya geleneksel olan toplumuna ayak uyduracak 

ya da geldiği yere geri dönecektir. Nasıl ki bir toplum kapitalist aşamayı yaşadıktan 

sonra geleneksel topluma geri dönemezse, aydın da dönemez. Dolayısıyla 

karşılarındaki tek seçenek toplumu kendilerine, yani Batı modeline uydurmaktır 

(Oran, 1995: 387). Batı-dışı ulusçulukların yapmaya çalıştıkları tam da buydu. Fakat 

bir yandan sömürgeci müdahalelere ve oryantalist söyleme karşı savaşırken ve 

kültürel bir özgünlük talep ederken, diğer yandan da Batı modernleşmesini talep 

ediyorlardı.  Parta Chattarjee Doğu Ulusçuluklarının, kozmopolit ve gittikçe egemen 

hâle gelen standartlara ulaşamamış ve kendine yabancı bir uygarlığa kısa süre önce 

girmiş halklar arasında ortaya çıktığını söylemektedir. Bu koşullar altında kendi 

halklarının geriliğini Batı Avrupa’nın gelişmiş ulusları tarafından konan belirli 

evrensel standartlara göre ölçmüşlerdir. Ancak çelişkili biçimde taklit ettikleri 

modellere karşı aynı zamanda direniş içine girmişlerdir. Yabancı müdahaleci taklit 



37 
 

edilecek ve kendi standartları ile aşılacaktır. Bu ulusal hareketler Batılı güçlere karşı 

direnirken, ilerlemeye engel olarak görülen atalardan kalma tarzları ise 

reddetmişlerdir (Chattarjee, 1996: 15). Bu çelişkiyi başka bir şekilde ifade edersek, 

ulusal hareketler modern olmayı kabul ederken modernliğin bilgi çerçevesinin 

evrensellik iddiasını da kabullenmiş olur.  Fakat aynı zamanda bir ulusal kültürün 

özerk kimliğini de varsayar.  Böylece yabancı bir kültürün hem epistemik, hem de 

ahlakî egemenliğini aynı anda hem kabul hem de reddeder. Oysaki bilgi kültürden 

ayrı tutulamaz (Chattarjee, 1996: 33). Gecikmiş ulusların yüz yüze kaldıkları bu 

çelişkilerin merkezinde en çok da kadınlar yer alırlar. Genel olarak bütün uluslar, 

özel olarak da postkolonyal uluslar için modernite ve gelenek ile ilgili sorular 

gerilimler yaratmakta ve “ideal kadınlık” tiplemeleri bu soruyu çözmenin bir yolu 

olarak kullanılmaktadır. 19. ve 20. yüzyıllarda formal ya da informal şekilde Avrupa 

kolonyalizminden geçen ülkeler sosyal değişim, Batılılaşma ve ulusal geleneklerin 

anlamlandırılması gibi problemlerle çatışmak zorunda kaldılar. Kadınlar bu 

çatışmaların aşılmasında “iç” ve “dış” sınırların işaretleyicisi olarak kullanıldı: 

“Bizim kadınlarımız” diğer uluslardan özellikle de Batılı uluslardan nasıl farklı 

olunduğunu tanımlıyordu (Puri, 2004: 117). 

  

Gecikmiş ulusların yaşadığı gerilim ve çelişkiler bir yönüyle, üç farklı ulusal 

hareketin yine üç fikir önderinin görüşleriyle ortaya koyulmaya çalışılacaktır. Birçok 

Batı-dışı ulusçuluğunda olduğu gibi, modernleşme projesindeki başarısızlık 

Yunanlılarda da ithal bir modelle yerli oluşumlar arasındaki bir uyumsuzluk olarak 

değil de, bütünüyle Yunan toplumundan kaynaklanan bir şey olarak görüldü. Bu 

uyuşmazlığı daha farklı reformlar ve düzenlemelerle düzeltilmesi gereken bir kusur 



38 
 

olarak gördüler (Judanis, 1998: 108). Yunanlılık, aşağılık ve yetersizlik duygusuna 

neden olan Avrupa modernliğinin mevcudiyeti içinde Yunanlılara özgü sahici bir 

nitelik oluşturma çabasıydı. Bu ülkenin düşünürlerinden biri olan Yorgos Theotokas, 

Yunanlıların hiçbir zaman Avrupa’ya kültürel değeri olan bir şey sunmadıklarını, bir 

şey yaratmadan sadece kopyaladıklarını söylemektedir. Ona göre kısır taklit yerine 

Avrupa düşüncesiyle hesaplaşmalı, Batılı modeller “millî gelenek” ve “millî 

karakter” gözetilerek ithal edilmeliydi. Yunanlılar geleneklerine ve miraslarına sahip 

çıkarak da Avrupalı ve modern olabilirlerdi (Aktaran: Judanis, 1998: 123).  

 

Ulusal yurtsever bilincin, kendisine sömürgeci Batı tarafından sunulan bilgi 

çerçevesi ile karşılaşmasından doğan ulusalcı fikirlerin bir örneği de Hindistan’da 

Bankimchandra tarafından sergilenmiştir. Bankim’e göre Hindistan’ın bağımlı bir 

ülke olmasının en başta gelen sebebi Hintlilerin dini inançları gereği doğal bir 

özgürlük duygusundan yoksun olmasıydı. Ancak İngilizlerle temas esnasında 

özgürlük ve ulusal dayanışmanın temellerini keşfetmişlerdi. Hinduların 

bağımlılığından sorumlu olan, öteki dünya için yaşamaları, yani dinsel kadercilik 

nitelikleriydi. Avrupalıların Hintli karakteri olarak lanse ettikleri işe sarılma eksikliği 

yani tembellik bu inancın dışa vurumuydu (Aktaran: Chattarjee, 1996: 108-109). 

Batının üstünlüğü onun kültürünün maddiliğindeydi. Aklı kültürün merkezine 

koymuş ve kültürünü bilim, teknoloji ve ilerleme aşkıyla tanımlamıştı. Kültürün 

manevi yanında ise Doğu üstündü. Doğunun ruhani büyüklüğü korunurken, Batının 

sanayi ve teknolojileri öğrenilip taklit edilirse kültürel ideale ulaşılabilirdi. 

Bankim’in bu yaklaşımları Şarkiyatçı düşüncenin temel sınıflandırma plânıyla 

çelişmiyordu.  Onun yaptığı Doğu için kültürel bir üstünlük alanı kurmak ve bu alanı 



39 
 

Batının egemenliğine karşı ulusal mücadeleye bağlamaktı (Chattarjee, 1996: 129-

131). 

 Türkiye’deki ulusal harekete fikirleriyle yön veren düşünürlerden biri olan 

Ziya Gökalp de ulusun temelini kültürde bulur. Ona göre her ulus nesnel ve manevi 

değerlere sahiptir. Gökalp uluslararası nitelikte gördüğü değerleri “medeniyet” olarak 

tanımlarken bunu ulusal nitelikte gördüğü “kültür” kavramından ayrı tutar. Gökalp 

bütün duyguları, yargıları ve ülküleri “kültür”ün içine dahil ederken mantığı ve 

bilimsel yöntemleri, teknoloji ve bilgiyi “medeniyet” kavramına dahil etmiştir. 

Gökalp de tıpkı Bankim ve Theotokas gibi halkını kültür yönünden zengin, 

medeniyette ise fakir görmektedir.  Fakat aynı zamanda halkı kültürün önemine, 

uygarlığın sakıncalarına karşı uyarmaktadır. Ona göre güçlü ulusal ülkülerle ortaya 

çıkan bir kültür, uygarlıktan daha güçlüdür. Bir uygarlık farklı ulusları bir arada 

kaynaştırabilir; fakat kültür ayrım ve farklılıkları arttıran bir etkendir. Halkın ulusal 

kültürüyle kaynaştırılmadığı sürece bir uygarlığın benimsenmesinden söz edilemez.  

Gökalp bireylerin önce Türk kültürü içinde yoğrulmasını, daha sonra Batı uygarlığını 

benimsemesini arzulamaktadır (Aktaran: Heyd, 1979: 75-77). Uluslararası bir yapıya 

sahip olan uygarlık sadece bilimsel yöntemleri, doğa bilimlerini ve teknik süreçleri 

kapsamaktadır. Bu nedenle bunların Avrupa’dan alınması zorunludur. Buna karşın 

kültürün bir parçası olan manevi değerler başka ülkelerden değil, din ve ulusal 

hazineden alınmalıdır (Aktaran:  Heyd,1 979: 95). Gökalp’in bu görüşleri 

Cumhuriyet’in kuruluş döneminin kültür politikalarına,  uygarlığın uluslararası, 

kültürün ise ulusal olduğu biçiminde yerleşti. Orhan Koçak kimsenin Gökalp’in 

tezindeki çelişkiyi sorgulamadığını söylemektedir. Uygarlık eğer uluslar üstüyse 

neden Batı Avrupa uluslarından alıyorduk? Gökalp’in uygarlıkla kastettiği, 



40 
 

Avrupa’da sanayi devrimiyle ortaya çıkan teknolojik kültür, pozitif bilimler ve 

toplum mühendisliğine olanak sağlayacak yönleriyle toplumbilimleriydi. Avrupa’nın 

estetik kültürü ve modern edebiyatı bu uygarlık kavramına dahil değildi. Ancak o 

dönemde Ahmet Ağaoğlu gibi, bir uygarlığı bölüp, maddi yanını alıp manevi yanını 

atmanın mümkün olamayacağını savunan yazarlar da vardı. Fakat kuruluş yıllarında 

Ağaoğlu’nun tezi pratikte reddedilmiş, Gökalp’in tezinin ise daraltılmış bir versiyonu 

kültür politikası hâline getirilmiştir (Koçak, 2001a: 90-92).   

 

B. ULUSAL KİMLİK ANLATISI 

        

      B.1. Ulusal Kimlik ve Tarihsel Anlatılar 

       

        Ulusçu tarihçilik açısından “anlatı”nın bir tarih yazımı biçimi olarak 

seçilmesinin çok önemli ve çeşitli işlevleri vardır. Burada anlatı tarihsel materyale 

ilişkin kronolojik sıralamayı nedensellik ilişkisine dönüştüren bir hikâye kurmaktır. 

Bu özelliğiyle anlatı tarihin romanla, epik şiirle paylaştığı bir yazım biçimidir. 

Yaşam gibi görünür ve gerçekliği karşısında karşı konulması güç bir yanılsama 

yaratır. Bundan dolayı da okuyucu nezdinde tarih yazıcısı gerçeği ortaya koyan bir 

otorite haline gelir. Bu da tarihte unutulması gerekenlerin unutulmasını ve 

“ötekiler”in yaratılmasını kolaylaştıran bir etki yaratır. Anlatı geçmişteki olaylar 

arasında süreklilik sağlayan bir hikâye kurar ve bu da ulusal tarih yazınının 

gereksinme duyduğu kökler oluşturmasını, soy çizgilerine dayanan açıklamaları ve 



41 
 

meşrulaştırıcı geçmişlerin ön plâna çıkarılmasını kolaylaştırır. Ayrıca tarihselcilik 

toplumsal olaylar arasında deterministik değil de olumsal bir ilişki kurabildiğinden, 

başkasına benzemez olanı ortaya çıkarabilmektedir ki; bu da ulusların kendilerini 

diğer uluslardan farklı görmelerine ve kimliklerini bu farklılık üzerine kurmalarına 

yardımcı olmaktadır. Ulus devlet açısından tarihselci anlatının benimsenmiş 

olmasının bir faydası da, bu anlatının onu özel bir zaman anlayışı içine 

yerleştirebilmesidir. Bu doğrusal olarak bir takvim boyunca akıp giden bir zamandır 

ve tarihselciliğin geliştiği dönemde çok etkili olan evrim kuramının etkisi altında 

ortaya çıkmıştır. Bu tür bir zaman anlayışı modernite projesine sahip bir ulus devleti 

geleceğe dönük iyimser bir proje hâline getirir (Tekeli, 1997: 133). 

 

1789’dan sonraki milliyetçiliklerin çoğu ideolojik soy mitlerinde kökenlerini 

bularak artan bir şekilde etnik ulus modelinden etkilendiler.  Bu milliyetçilikler 

öncelikle etno-siyasal uygunluğun yanında toplumsal ve kültürel bütünleşmenin 

önemini keşfederek bu bütünleşmeyi başarmak ve sınırlarını meşrulaştırmak üzere 

sadece dışarısı için değil içteki seferberlik ve eşgüdüm için de soy mitlerine ihtiyaç 

duydular. Ulusal birlik, hem kaynaşma ve “kardeşlik”, hem de sağlam, tanınmış ve 

güvenli bir yurda ihtiyaç duyar. Bu da kolektif deneyimin uzun tarihini gerektirir. 

Gerçekte ise bu ulusçuluklar bir gecede doğmuşlardı. Bu aşamada “tarih” 

milliyetçiliğin ve ulus inşasının odak noktası hâline geldi. Tarihin yeniden keşfi ya 

da icadı bilimsel bir uğraştan çok bir ulusal onur ve kolektif çaba meselesiydi artık. 

Tarihte izler sürülerek kim olunduğu, nereden gelindiği, ataların ve kahramanların 

kim olduğu, ne zaman büyük ve şanlı olunduğu, neden gerilendiği keşfedilmeye 

çalışıldı (Smith, 2002: 193).  Smith bu bağlamda yeni ulus tahayyüllerinin hedef ve 



42 
 

içeriğini şu şekilde tanımlamaktadır: “Bütünleştirilmiş bir geçmişin ortaya çıkarıldığı 

ve bir müze tarzında yeniden sunulduğu tarihsel bir drama aracılığıyla elitlerin ve 

halk kitlelerinin etnik birliğine ilişkin bir hayal sunmak ve böylece modern 

endüstrileşme ve bilimin yol açtığı tehlikeli düzeyde parçalanma ve yabancılaşma 

karşısında kolektif alınyazısını ve toplumun daha derin anlamlarını canlandırmak” 

(Smith, 2002: 223). Bu tarz kimlik anlatısı için benzer bir açıklama da Denis 

Martin’den gelmiştir. Ona göre kimlik anlatıları, siyasî duyguları yönlendirerek güç 

dengesini değiştirmeye yönelik çabaları körükler, geçmiş ve şimdinin algılanışını 

dönüştürür, insan gruplarının örgütlenişini değiştirir ve yenilerini yaratır. Kimlik 

anlatısı dünyayı değiştirmek için yeni bir dünya yorumu getirmektedir (Aktaran: 

Davis, 2003: 91).   

 

  Tıpkı bireylerin etkileşim esnasında kendi bilişsel haritalarına gönderme 

yapmaları gibi kolektiviteler de kuşaklar boyunca birikmiş ve geçmişin kokusunu 

taşıyan kültürel depolarının parçası olan haritalara sahiptir. İnsanların çoğu açısından 

geçmiş tamamlanmamıştır ve tarih yazımsal özenden yoksun bir şekilde seçici olarak 

hatırlanmaktadır; “eski günler”, “gençliğimde” “atalarımızın zamanında” gibi 

kategorilerde dile gelir.  Tarih hem akademisyenlerin hem de sıradan insanların 

ellerinde çok kolay bir şekilde yoğrulabilme özelliği taşır. Çarpıtma kastı olmadığı 

zamanlarda bile tarihin hatırlanması yorumsal yeniden inşalara dayanır. Soy 

kütükleri gibi görünüşte kesin bir biçime bürünen folk tarihleri bile günün 

ihtiyaçlarına uydurulacak şekilde yeniden gözden geçirilir (Cohen, 1999:115). 

Atalarımızın hikâyeleri gibi bizim oluşturduğumuz hikâyenin de “tarih” olması 

gerekir. Bu anlamda tarih, kaderin ön koşulu, ölümsüzlüğümüzün güvencesi, sonraki 



43 
 

kuşaklar için derstir. Biz ailemizin soyu ve gelecek kuşaklar çizgisinde yaşadığımız 

için tarih ve dersleri bize ait olmalı ve ortak hikâyemizi anlatmalıdır. Kalıcılığımızı 

garanti altına almak için mitlerimiz, anılarımız ve sembollerimiz sürekli yenilenmeli 

ve anlatılmalıdır. Ulus soyumuzun her kuşağı aracılığıyla hikâyemizin sürekli 

yenilenmesi ve yeniden anlatılması anlamına gelir (Smith, 2002: 265). Tarihsel 

drama, bir taraftan belirli bir topluluğa tarih ve metafizik sağlayarak diğer topluluklar 

arasında zamanda ve mekânda onu konumlandırırken, diğer taraftan da gelecek için 

etik ve tasarılar doğurmalıdır. Yayılan bu drama bizi topluluğun amaçlarına 

ulaşılması için faaliyete geçirmelidir. Yeniden doğuş imajı içermeli ama aynı 

zamanda bizi diğer uluslar arasındaki yerimizle teselli edip avutmalıdır. Her ulus 

gerileme dönemi yaşadığı için drama mitoloji, büyüme, gerileme ve yeniden doğuş 

yörüngelerini açıklamalıdır. Hepsinden önemlisi de topluluğun geçmişte olduğu gibi 

saf ve karışmamış olduğunun anlatılmasıdır (Smith, 2002: 234). 

 

Ulusçu ideolojinin hâkim olduğu bir devlette gelişmeleri bireysel çıkarlar 

değil ulusun kolektif çıkarları, tutkuları ve duyguları yönlendirecektir. Ulus adını 

alan topluluk ulusal ruha sahip bir özne hâline getirilmiştir. Ulusçuluk ideolojisinin 

bu hâli, modern öncesi topluluklardaki dine dayalı ya da hanedan mülkü içinde 

bulunmaya ilişkin aidiyetlerin aşılabilmesinde çok önemli bir role sahip olmuştur. 

Ancak ulusçu ideolojinin bu özelliği ulusçu tarih yazıcılığını bir ikilemle karşı 

karşıya bırakmıştır: Ulusçuluk geleceğe ilişkin bir projeyken, tarih yazıcısından 

kendisini bir öz gibi mutlaklaştırılmış bir geçmişle ilişkilendirilmiş metafizik bir 

kavramla temellendirmesini beklemektedir (Tekeli, 1997:128). Geçmişe dönülmesi 

yoluyla ulusun yeniden inşası çabaları, arkeoloji, filoloji, antropoloji, tarih, sosyoloji 



44 
 

ve folklor çalışmaları gibi modern bilimsel disiplinlerin yardımıyla olabilir. Bu 

bilimler etnik geçmişin idealleşmiş imajlarını modern bilgi kanunlarına göre 

dokunulabilir gerçekliklere dönüştürür. Arkeolojik keşifler ve yorumlar yoluyla eski 

soy kütüklerine ve altın çağlara göndermede bulunularak kendimizi bir yere 

yerleştirir ve topluluğumuzu asilleştiririz. Köklerini keşfetme kararlılığıyla geçmişe 

dönen intelijansiya için kalıntılarla elde edilen fiziksel mevcudiyet yaşanan geçmişe 

yeniden girmek için bir zemin oluştururken, seküler intelijansiya için de rasyonalizm 

ve ampirizm temelinde yeniden inşa için felsefe ve arkeoloji güvenilir bir zemin 

sağlar (Smith, 2002: 232). Etnik yeniden canlanışın yeni motoru, bilim adamlarının 

tarihsel, linguistik ve antropolojik araştırmaları yanında şairlerin, müzisyenlerin ve 

ressamların edebi ve sanatsal başarılarıyla da oluşturulmaktadır. Ulusal mesajın 

dünyevi bir içeriğe kavuşturulmasıyla ebedi kurtuluş müjdeleri daha göreceli hâle 

gelmiş, bilginler ve şairler yeni ulus mit ve sembollerinin sözcüleri olmuşlardır 

(Smith, 2002: 208).  

 

Bir ulus devletin inşası sürecinde ulusal anlatı, basitleştirilmiş ama duygusal 

coşkuları aktarabilecek bir metin olmalıdır. Ulusa bağlılığın tereddüde yer 

bırakmayacak şekilde sağlanması gerektiğinden ulus devletler genellikle farklılıklara 

ve belirsizliklere tolerans göstermezler. Bu nedenle mesajlarını açıkça vermek için 

anlatılarındaki karmaşık ve belirsiz yönleri elemek isterler (Tekeli, 1997: 134). 

Milliyetçiliklerin geçmişlerini amaçlarına göre budamaları ve sunmak istedikleri 

hikâyeler için seçici bir hafıza kullanmaları gerekmektedir. Milliyetçilikler tarafından 

işlenen mitolojiler tamamıyla uydurma değildir; destanlar, vakayinameler, dönem 

kayıtlarından analiz edilmeden alınan mit, gelenek ve motiflerin yeniden 



45 
 

birleştirilmeleriyle oluşturulurlar. Sonuç olarak entelektüellerin köklerini 

arayışlarındaki gayretli çalışmaları sonucu, var olan öğeler ve motifler bir roman 

tarzında birleştirilir ve bu tarz milliyetçi mitolojiler oluşturulur (Smith, 2002: 228-

229). Romans, gizem ve drama ulusal tarih anlatılarındaki milliyetçi kuruluş 

efsanelerinin malzemelerini meydana getirirler. Bunlar halka kim olduklarını öğretir 

ve kuşaklar boyunca geriye giderek onları kökenlerine bağlayan bir zincirin halkası 

oldukları hissini verirler. Topluluğun geçmiş dönemlerinin dramalarını ve 

atmosferini naklederek, geçmiş zamanları ve hayatları tekrar canlandırarak söz 

konusu topluluğun kaderinin bir parçası yaparlar (Smith, 2002: 232).   

 

Genellikle uluslar tek bir tarihe sahip değildir. Birden çok sayıda anlatılan 

birbirine rakip farklı öyküler vardır. Aynı ulusun muhafazakâr ya da liberal bakış 

açısından öyküleri farklı olabilir. Farklı gruplar, sınıflar ve dini cemaatler ve etnik 

gruplar ulus adına konuşabilme kudretine sahip olmayı ve kendi seslerini ulusun 

tamamının sesi olarak takdim etmeyi amaçlarlar. Diğer grupların tarihlerini de kendi 

merkezi rollerine uygun düşecek şekilde yorumlarlar. Bu şekilde ulusal tarihler 

sürekli yeniden yazılır ve her yeniden yazılma o günkü hegemonik değerleri yansıtır 

(Billig, 2002: 86).  Modern tarih disiplini de okurda ve öğrencilerde kolektif bir 

kimlik duygusu oluşturmayı amaçlayan ulusal tarih yazımı geleneğince 

şekillendirilmiştir. Ulusal tarih yazımıyla milliyetçi söylem o derece iç içe geçmiştir 

ki, hikâyeye bir başlangıç sağlayabilmek için önceden var olan bir ulusal kimliğin 

varlığı retorik olarak neredeyse şarttır (Calhoun, 2007: 74). Ulusun tarih yazımında 

önemli olan tarihsel kayıtların güvenilirliği ya da nesnel yöntemler üzerine harcanan 

çabalar değil, bu kayıtların açığa çıkardığı şiirsel, eğitici ve bütünleştirici amaçların 



46 
 

sezilmesidir. Bu anlamda tarih bir hikâye anlatmalı, eğitici olmalı ve bu hikâye 

memnuniyet vermeli ve tatmin etmelidir. Erkek ve kadın kahramanlar, Hintli kutsal 

adam, Türk savaşçı, Yahudi bilge gibi topluluğun elindeki değerleri somutlaştırmalı 

ve onun klişelerine uygun olmalıdır (Smith, 2002: 51). Ulusal iddiaların temelini 

oluşturan etnik gelenekler yalnızca miras kalmadığı, aynı zamanda yeniden 

üretildiğinden hikâyeler tekrar tekrar anlatılmalı, bazı gelenekler anlamlı olabilmeleri 

için yeni koşullara uyarlanmalıdır. Kimi zaman önemsiz gibi görünen bu 

güncelleştirmeler anlamı ciddi ölçüde değiştirebilmekte, kimi zaman da hikâyelerin 

anlatıları aynı kalsa bile kıssadan hisseleri değişebilmektedir (Calhoun, 2007: 70).  

Hitap edilen ulus, retorik olarak methedilmelidir. Konuşmacılar genel bir bize atıfta 

bulunmak için kendilerini övülen dinleyiciler grubuyla özdeşleştirmelidirler. 

Tahayyül edilmiş bir ulusal dinleyici kitlesine hitap edilirken ulus yüceltilir, daha 

sonra da ulusun kendini zevkle seyretmesi için bir ayna tutulur (Billig, 2002: 116).  

 

B.2. Ulusal Kimlik Anlatısında Kullanılan Mit, Simge ve Semboller 

 

Kültür, topluluğun üyeleri tarafından yaşantılandığı şekliyle toplumsal 

yapıdan ya da toplumsal davranış biçimlerinden  değil daha ziyade onun hakkında 

düşünmede temellenir. Bu anlamda yapısal bir inşa olmaktan ziyade simgesel bir 

inşa olarak topluluktan söz edebiliriz. Topluluk olgusunu değerlendirirken, 

topluluğun oluşturucu sosyal bağıntılarını mekanik bir bağıntılar dizisi olarak değil, 

üyeleri açısından birer anlam deposu olarak görmek zorundayız. Topluluk kendi 

üyelerinin zihinlerinde var olur; coğrafi ya da sosyografik olguların ortaya 



47 
 

atılmasıyla karıştırılmamalıdır. Dolayısıyla toplulukların ayrıksılığı ve sınırların 

gerçekliği yapısal biçimlerinde değil insanların zihinlerinde, topluluklara 

yükledikleri anlamlarda yatar (Cohen, 1999: 111). Bir topluluktaki simgeler 

insanların kendilerini bir ortodoksinin zorbalığına tâbi kılmaksızın ortak/genel bir 

dili konuşabildikleri, görünüşte aynı tarzda davranabildikleri, aynı ritüellere 

katılabildikleri, aynı tanrılara dua edebildikleri, benzer giysiler giyebildikleri ideal 

kanallardır. Bir topluluğun simgesel repertuarı topluluk içerisinde bulunan 

bireysellikleri ve farklılıkları toparlar ve bu farklılıkların ifade edilmesine, 

yorumlanmasına ve sınırlanmasına yarayan araçları sağlar. Simge repertuarı 

farklılıklardan oluşan gerçekliği görünüşteki benzerliğe öyle bir etkinlikle dönüştürür 

ki bireyler farklılığa rağmen topluluğu hala ideolojik bir bütünlükle donatabilirler 

(Cohen, 1999: 20). Simgesellik bir aidiyet, kimlik ve bu nedenle de başkalarından 

farklı olma duygusu yaratır. Simgesellik “başka kimseler” tarafından 

algılanmayabilecek ve böylece onların saldırısına uğramayacak, onlar tarafından 

bozulamaya imkân tanımayacak yollardan yapar bunu (Cohen, 1999: 57).  

 

Ulusal kimlik,  kolektivite veya ideoloji kavramından ziyade, tarihe ve 

kültüre dayalı bir topluluk anlayışıyla ilgilidir ve burada benlik duygusuna topluluğa 

miras kalan semboller, simgeler ve mitolojiler prizmasından bakılır. Mit, simge, 

sembol ve iletişim birbiriyle yakından ilişkilidir. Bunlar topluluğun düşünceleri, 

duyguları ve tavırları hakkında ipucu veren el sanatları ve zanaatlarının yanı sıra 

savaş donanımı ve üretim teknolojisi biçimleri kent plânlaması, mimari, yasalar, şiir, 

dans, müzik, tapınaklar, kutsal kitap ve diller gibi farklı türlerdeki olguların nesiller 

boyu kristalleşmesine ve paylaşılan anlamlara aracı olurlar (Smith, 2002: 37). 



48 
 

Kolektif yaşamın kıyafet, töre, beslenme, ritüeller gibi çeşitli sembolleri gerçekte 

topluluğun üyelerini dışarıdakilerden ayırt etmeye yarar. Bu nedenle zamana ve 

mekâna göre topluluğun sınırları farklı biçimlerde devamlı bir şekilde savunulur. Bu 

semboller içeride de çok önemlidir. Ortak mirasın ve kaderin hatırlatıcısıdırlar. Bizi 

atalarımızın yoluna çağırır, belirsizleşmiş ortak atalarımızı hatırlatır, yeni kuşaklara 

anne ve babalarının gelenek ve göreneklerini telkin edip sevdirir. Ayrıca ortak yaşam 

biçimine ve topluluğun kurumlarına kılavuzluk eder, nostalji ve coşku duygusunun 

kışkırtıcısı olarak rol oynar. Bizi aile mirasımıza götürerek ortak bir kadere 

yönlendirir (Smith, 2002: 79). Mitler, anılar, semboller ve değerler haznesi üzerinden 

iletişim, aktarma ve toplumsallaşma süreçleri hem kentli elitler ve uzmanlar arasında 

hem de bağımlı köylüler arasında aşağı ve dışarı doğru olabilmektedir. Bu süreçler 

tapınak ritüellerinden, ahlâk kurallarından, sanatta, mimaride giyim kuşamda 

sembollerin kullanılmasından, sözlü geleneklerin, epiklerin, baladların, ilahilerin 

gelişmesinden yararlanır. Ama aynı zamanda yasal kuralların ilânından, okullardaki 

geri kalmış ezberci eğitimden, askeri hizmetlerde ve kamusal işlerde emek gücünün 

kullanılmasından da yararlanır (Smith, 2002: 70).   

 

B.2.1.  Ulusal Mekân Miti: Ulusun Toprağı ve Mimarisi 

 

Ulusal kimliğin ifadesi, sık sık belirli bir toprağa aitlik duygusunun ortak 

paylaşımına gönderme yapar (Radcliffe&Westwood, 1996: 16). Halk ile toprak 

birbirlerine ait olmalıdırlar; fakat bu toprak herhangi bir toprak değil, tarihi bir 

toprak, yurt ve halkın beşiği olmalıdır. Tarihi toprak, halkın nesiller boyu üzerinde 



49 
 

ortak ve yararlı etkilerde bulunduğu bir yerdir ve tarihi bellek ve çağrışımların 

mekânı hâline gelmiştir. Bilgelerimizin, azizlerimizin ve kahramanlarımızın 

yaşadıkları, çalıştıkları, dua edip savaştıkları yer olması dolayısıyla yeryüzünde 

biricik ve kutsaldır (Smith, 1994: 25). Etnik toplulukların her zaman mülkiyetlerinde 

gördükleri bir toprak parçasıyla bağları vardır. Burada ikamet ediliyor olabilir ya da 

bu bağ sadece güçlü bir bellekle sağlanıyor olabilir. Mesele sembolik olarak coğrafi 

merkeze, bir kutsal anavatana sahip olunmasıdır. Topluluğun tüm üyeleri yüzyıllar 

önce yurtlarını kaybetmiş olsalar da ya da yeryüzüne dağılmış olsalar da, sembolik 

olarak geri dönebilecekleri yerdir orası.  Etnik topluluk bir sebeple anayurdundan 

ayrıldığında aralarında hep bir özdeşlik ya da bağ kalır. Bu özdeşlik topluluğun 

kolektif belleğinin ve kimliğinin özsel bir parçasını oluşturur. Söz konusu toprak 

etniye ait bilginin ve kolektif rüyaların bir parçası hâline gelir. Cennet kavrayışları 

ülkenin sevilen niteliklerine atıfla kurulur ve sürgündeki topluluklar oradan 

uzaklıklarıyla değerlendirilirler (Smith, 2002: 53-54). Topluluk ile teritoryası 

arasındaki özdeşleşme hakkında söylenebilecek önemli bir diğer şey de onun 

antikiteliğidir. Topluluğun mitlerinde toprakla ilişkinin başlangıcı gizemli ve en eski 

zamanlara kadar geri götürülür. Bu da uzak, ulaşılmaz ata toprakları için 

oluşturulmuş etnik tahayyülle birleşir (Smith, 2002: 236). 

 

Toplulukların kendi ulusal teritoryalarının olması yani bir anavatan ihtiyacı   

milliyetçiliğin temel prensibidir. Diğer amaçları ne olursa olsun milliyetçilik büyük 

oranda bir toprağa sahip olmak ve onu muhafaza etmektir; çünkü bu bir ulus inşa 

edebilmenin en temel gerekliliğidir. Etnik üyeler yalnızca bir anavatanda siyasal 

birlik ve toplumsal bağlılıklarını hissedebilirler (Smith, 2002: 211). Bu nedenle 



50 
 

modern uluslar coğrafi konumları bağlamında olmaları gereken yerde olduklarını, bu 

coğrafyanın belirli yerleriyle çok uzun süre ilişkili olduklarını ve derin kökler 

saldıklarını iddia ederler.  Bu kökler iddia edildiği kadar derin olmasa da uluslararası 

kabule dayandıkları için değil, kolektif iç güvenliğin ve nesli sürdürmenin hedefleri 

açısından öne sürülürler (Smith, 1994: 115). Çünkü ülke/yurt “bizim” kendi 

evlerimizin olduğu, hepimizin evde olduğu yerdir. Bu anlamda yurt bütünlük olarak 

tahayyül edilir; uzak bölgeler de, şehirleşmiş bölgeler kadar yurdun parçasıdır. Ücra 

taşra imgeleri sterotipik ulusal imgeler olarak kullanılan başkentin büyük kamu 

binaları kadar sık kullanılan simgelerdir (Billig, 2002: 90). 

 

Mekânsal mitoloji devletin bekâsı için önemlidir ve bu mitoloji aracılığıyla 

vatandaşların bir toprağın tarihine ve taşıdığı anlamlara bağlanması, ulusun hayali bir 

coğrafya içinde ortak bir yaşam sürmesi sağlanmaya çalışılır. Bu coğrafya ulusun 

altın çağıyla şimdiki zaman arasında bir köprü oluşturacak şekilde kurgulanabilir 

(Aktaran: Cantek, 2003: 14). Bu tip hayal edilmiş coğrafyalar, toplumsal 

özelliklerdeki aynılık duygusu ve paylaşılan mekân olarak “yurt” kavramı yoluyla 

ortak bir ulus kimliğinin pekiştirilmesi için temel sağlar. Toprak ve halkın ilişkisi, 

iktidarın eylemleri yoluyla maddi çevreden biricik ulusal mekânın biçimlendirilmesi 

yoluyla doğallaştırılır. Bir toplumsal uzamın kesin bir aitlikle ve aynı zamanda 

“ötekinin” tanımlandığı sınırda belirlenmesi, ulusun sosyo-uzamsal iktidar 

ilişkilerinin etki ve pratiklerinin sonucudur. Eğer ulusal topluluk ve kimliğin ifadesi 

için bir geçmiş yaratılması söz konusuysa bu yeni bir zaman-mekân konseptini, 

ulusun ve kimliklerin yeniden haritalandırılması ve kavramsallaştırılmasını ifade 

eder (Radcliffe & Westwood, 1996: 22-23).  



51 
 

 

Ulus devletler toprak kaybına tahammül edemezler çünkü mesele basit bir 

toprak kaybı değil, tahayyül edilen yurt topraklarının içinde kalan bir toprak 

parçasının kaybıdır ki, bu çok acı verir. Billig, Ernest Gellner’in bir kişinin millî bir 

kimliğe sahip olmasının bir buruna ve iki kulağa sahip olması gibi bir şey olduğunu 

belirttiğini hatırlatır ve tahayyül edilen yurdun bir parçasının kaybedilmesinin bir 

kulak kaybetmekten daha kötü olduğunu söyler. Toprak söz konusu olduğunda 

kaybedilen kulak bir başkasının kafasında belirir. Bir parçamıza bir başkası haksız 

bir şekilde el koymuştur (Billig, 2002: 91). Ulus devletler, vatandaşlarından toprağı 

korumak adına yaşamını feda etmeye kadar varan çok önemli fedakârlıklar 

isteyebilirler. Uğruna yaşamın feda edileceği toprak yalnızca soyut bir mekân olarak 

düşünülmemelidir. O mekân anlam yüklenerek bir yere dönüştürüldüğünde ve ona 

bir kimlik kazandırıldığında uğrunda fedakârlıklar yapılabilecek bir yer haline gelir. 

Artık orada yaşayanların güvenliğinin, kimliğinin ve varoluşunun kaynağı haline 

gelir. Soyut mekânın varoluşsal anlamı olan bir yere dönüştürülmesi, o yerde kültürel 

bir grubun üyesi olarak yaşamakla, ortak bir deneyim içinde sosyalleşen işaret ve 

sembollerle öznelerarası anlam yüklemekle olabilir. Anlamlar insanların 

faaliyetleriyle sürekli olarak yeniden üretilir. Bu anlamların üretilmesinde özellikle 

ulusal coğrafya yazıcılığı araçsal işlevler yüklenirler (Tekeli, 1997: 129). 

 

Topluluğun kendini yerleştirdiği, tanımladığı ve sınırlandırdığı mekânları 

içeren ulusal mimari de ulusal bilincin yerleştirilmesinde yardımcı olur. Ulusal 

ideolojiler biricik ulusal mekânın yaratılmasında eski çağlara ait binaları 



52 
 

kullanabilirler. Kamusal anıtlar ulusal sınırların haritalandırılmasında anahtar 

figürlerdir ve ulusal haritalar kadar etkilidirler. Kilit referans noktaları ve ulusal 

zemin üzerinde maddi işaretleyiciler sağlamak yoluyla anıtlar aitlik, kimlik ve 

süreklilik duyguları için temel teşkil ederler (Radcliffe&Westwood, 1996: 54). 

Anıtlar şahitlik etme niteliği taşır ve değerli topraklarda uzun çağlar boyunca ikamet 

etme ve sahiplenme erdemi üzerine bir iddiayla kurulmuş kimliği ifade eder. 

Anıtların doğallaştırılması, yaşanan ortamının bir parçasına dönüştürülmesiyle, 

topluluk zamanda ve mekânda tanımlanmış olur. “Biz neredeyiz” anlatılmış olur. Her 

tür kutsal sit alanı, bina ve doğal özellikler topluluğu bir toprakta konumlandırır ve 

onu sınırlandırabilir. Bunu toplumun tarihindeki dönüm noktalarını, dramatik 

olayları, sembolik krizleri geri çağırarak ve yaratıcı enerjinin odağıyla süsleyerek 

yapar. İnsan yapımı ya da doğal olarak oluşmuş kutsal mekânlar, bireyden daha 

büyük güçleri duyumsatır ve tarihsel çağrışımlar ve sembolik anlamlarıyla sakınma 

ve hürmet duygusu uyandırır (Smith, 2002: 240-241). 

 

Modern kent planları ise ulus devletin söylemsel inşasının fiziksel yanını 

oluştururlar. Başkentler parlamento binalarıyla bir bütün olarak ulus devletlerin 

sembolize edilmesi ve onlara hizmet etmek için kurulur. Yeni bir başkentin inşası 

iktidarın gösterisi ve meşruluk arayışının bir ürünüdür. Batı-dışı toplumlarda ise 

parlamento binaları ve başkentler gelişmekte olan ülkelerin Batıyla eşit olma 

kapasitelerini, Batının terimleriyle teşhir etme çabalarıdır. Kültürel özerklik ve 

uluslararası modernleşme arasında bir denge bulma çabalarıdır (Cantek, 2003: 22). 

Dünyadaki tüm büyük şehirler, binalar, heykeller, mezarlar ve abidelerle topluluğun 

geçmişinin ünlü kahramanlarını, erdemlerini anar. Yeni nesillere kendi kültürlerini 



53 
 

ve ahlâki mirasını hatırlatmak için caddelere ve meydanlara bu kahramanların ve 

dehaların adları verilir. Binaların üzerlerindeki levhalar büyük geçmişimizin 

aramızda olduğunu hatırlatır. Birçok başkent güçlü kahraman atalarının, meçhul 

askerlerinin ve ünlü ölülerinin anıtlarıyla övünür (Smith, 2002: 246). 

  

B.2.2. Ulusal Zaman Miti: Ulusun Tarihi ve Altın Çağı  

 

Eric Hobsbawm “bir ulusu geçmiş oluşturur, bir ulusun başkalarına karşı 

haklılık gerekçelerini geçmiş sunar ve bu geçmişi tarihçiler üretir” demektedir. Fakat 

ulusçuların talep ettikleri tarih, profesyonel akademik tarihçilerin, hatta ideolojik 

bakımdan angaje olanların bile ürettiği tarihten ziyade geriye dönük bir mitolojiden 

ibarettir (Hobsbawm, 1992: 109).    Renan tam da bu nedenle ulusun inşasında büyük 

öneme sahip olan tarih çalışmalarındaki ilerlemenin sık sık ulusların temel 

prensipleri için tehlike oluşturduğunu söylemektedir. Çünkü gerçek anlamda bir 

tarihsel araştırma bütün politik oluşumların temelinde yer alan şiddeti ve şiddetin 

sağladığı ulusal çıkarları gün ışığına çıkaracaktır (Renan, 1990: 11). Ne var ki ulusal 

kimlik oluşturmanın en önemli yolu tarihten ve altın çağlar mitini kullanmaktan 

geçmektedir. Ulusalcı eğitmen entelektüeller siyasî açıdan halkı saflaştırmayı ve 

etkin hâle getirmeyi amaçlıyorlardı.  Bunun için ise, topluluğun şanlı geçmişine dair 

törel numunelere gereksinim duyulmaktaydı. Bu yüzden birçok durumda bir dizi mit 

aracılığıyla geçmişe dönülmüş; köken, soy, özgürlük, göç, kahramanlık ve azizleriyle 

altın bir çağ, uzun bir uykudan uyandırılmıştır. Bu mitik motifler karma bir milliyetçi 

mitoloji ve kurtuluş draması içinde biçimlendirilmiştir (Smith, 1994: 109). Kahraman 



54 
 

ve bilge kişilerin idealize edildikleri bu “altın çağlar” sayesinde, ulusun hem 

eskiliğini hem de sürekliliğini, soylu mirasını, antik görkemi ve yenilenme kudretini 

gösteren canlı bir panaromayı yeniden yaratmak mümkün olmuştur (Smith, 1994: 

148). Altın çağlarda, sonraki nesiller için göze çarpan iki unsur vardır:  Birincisi 

kurucu atalar, ikincisi ise topluluğun klasik formunu kazandığı ve kültürel 

başarıların, şanlı anıların miras olarak kaldığı dönemi, azizleri, kahramanları, 

bilgeleridir. Bu modern etnik mitolojinin merkezinde doğrusal bir gelişme fikri 

yatmaktadır.  Buna göre doğada var olan topluluklar aynı tarz doğuş, gelişme, 

olgunlaşma, gerileme ve yeniden doğuş kanunlarına uyar. Gerileme dönemleri 

dışarıdan gelen bozulma ve boyunduruk altına girme ya da içteki bir ihanet sorunu 

olarak doğal olmayan bir durum şeklinde görülür. Bu mitler, şeytani dış güçler 

tarafından sokularak uyutulan ve milliyetçi uyanışın gelip topluluğu yeni bir altın çağ 

içinde kendi gerçekliğiyle restore etmesine kadar uykuda olan uyuyan güzel 

motifiyle sembolize edilebilirler (Smith, 2002: 244). Fanon, özellikle kolonyalizm 

sonrası toplumlarda altın çağ mitinin öneminin altını çizer. Batı kültürünün 

küçümseme ve horgörüleri nedeniyle, bu toplumların entelektüelleri yalnızca 

saygınlık ve zaferlerin olduğu şanlı bir geçmiş için tutkulu bir arayış içindedir. Fanon 

“kendini küçümseme, feragat ve tövbe etmenin ötesinde bazı muhteşem çağlar bizi 

kendimiz ve diğerlerinin gözünde rehabilite etmek için vardır” demektedir (Fanon, 

1994: 37).  

 

Bakhtin, ulusun görsel varlığının temelinde anlatısal çabanın olduğunu 

söylemektedir. Bu anlatı içinde geçmiş, devam eden bir gelişme çizgisi içinde, 

gelecekle bağlantısı nedeniyle gereklidir (Aktaran: Bhabha, 1990: 295). Geçmişin 



55 
 

imgeleri bir araya geldiğinde o sırada var olan toplumsal düzeni meşru gösterirler. 

Örtük bir kural olarak, herhangi bir toplumsal düzene katılanların ortak anıları 

olduğu varsayılır. Oysaki bireyler, söz konusu toplumun geçmişiyle ilgili anılarının 

farklılıkları oranında ortak deneyim ya da varsayımlara sahip olmayabilirler 

(Connerton, 1999: 11). Bu noktada ulusal zaman, ulusu ve ulusal kimliği, içinde 

bireylerin öz yaşamlarını ekleyebildikleri ve bu yolla “ulusal aitlik” duygusuyla 

bağlantı kurabildikleri bir tarihle eklemler. Uzamsal sınırlar içindeki bellek ve 

hatırlama eylemi ulusal kimliklerin inşasında temel bir role sahiptir (Radcliffe & 

Westwood, 1996: 83). Etnik toplulukların paylaşılan bir bellek üzerine kurulması 

gerekir. Ortak bir tarihsel anlayış birbirini takip eden kuşakları ortak birikime 

eklenen deneyimlerle birleştirir. Başka bir deyişle tarihsel ardı ardına gelişler, daha 

sonraki deneyimler ve biçimlerin yorumlanması için kanalları ve kapıları yaratır. 

Topluluğun ilerleyişini güçlü kılan ortak tarihe, olaylara ve kişilere ilişkin anlayışın, 

tarafsız bilimsellikle ilişkilendirilmesinde yaşanan başarısızlık önemli değildir. 

İçinde yer alanlar için paylaştıkları tarihsel anlayışın, sık sık içi doldurularak, çelişen 

kanıtlarla da olsa tutarlılığı sağlanmalıdır (Smith, 2002: 51). Burada geçmişin, günün 

tesirlerini taşıyan seçmeci bir inşası söz konusudur. Topluluğun simgesel dışavurumu 

varsayımsal bir geçmişe ya da geleneğe gönderme yapar. Geçmiş burada birçok 

açıdan bir kaynak olarak kullanılır (Cohen, 1999: 112).  

 

B.2.3. Ulusun Dili 

       Ulusal kimlik inşasının bir yönü de ulusun temsili olarak yaratılmasında dilsel ve 

diğer kültürel kaynakların harekete geçirilmesidir.  Bir ulus basitçe belirli ortak 



56 
 

kimlikler arasındaki geniş bir ilişkiler ağı değildir. Modern dünyanın büyük bir 

bölümünde uluslar kendilerini, üyelerinin ulus olma bilincinin eklemlenmesi için 

dilsel ve kültürel anlamlar olarak belirlerler. Bu şekilde belirli bir ulusa aitlik 

anlamında kim olduğumuza dair bir algıya sahip oluruz (Poole, 1999: 69).  Dil, 

ideolojinin işleyişinde ve ideolojik bilincin çerçevelenişinde çok önemli bir rol 

oynar. Bakhtin, bilinç formlarının dil aracılığıyla kurulduğunu öne sürüyordu. 

Buradan hareketle ulusal sadakat ve yabancı düşmanlığı gibi duyguların millet olma 

ile ilgili “biz” ve “onlar” hakkındaki yargılara, paylaşılan inançlara ve tasarımlara 

bağlı olduğu söylenebilir. Bu tarz duygular, kendileri daha geniş tarihsel süreçlerin 

parçaları olan karmaşık söylem düzenleri içinde ifade edilirler (Billig, 2002: 28). 

 

Ulusalcılığın ilk teorisyeni olan Herder, bir ulusun dili ve kültürü yoluyla 

kurulduğunu öne sürmüş, pratiklerin, geleneklerin, günlük ritüellerin, hikâyelerin, 

insanların yaşamlarını anlamlandıran mit ve inançların önemi üzerinde durmuştur. 

Ona göre kültürün en radikal inşası mit ve inançlarda ifade bulan bu hikâyelerdeki 

dildir. Dil ve kültür sadece insanların hayatları içinde oluşturdukları sosyal çevreye 

ait bir fenomen değil, kimliklerin de oluşturucusudur. Herder için insan kimliği 

yalnızca yorum çerçevesinde var olabilir. Kendimiz ve diğerlerinin farkında olmamız 

için temel çerçeve dil ve kültürel semboller yoluyla sağlanır (Aktaran: Poole, 1999: 

68). Aynı dili konuşanlar millî bir bağ fikrine sahip olmaya yatkın olduklarından 

birçok analizci Herder’in yaklaşımına benzer şekilde dilin ulusal kimliğin birincil 

belirleyicisi olduğunu iddia etmiştir. Bunun yanı sıra millî bir hegemoninin 

kurulması sıklıkla dilsel bir hegemoninin kurulmasına bağlıdır. Bir dilin sınırlarını 

çizme meselesi ise dilbilimsel bir mesele olmaktan daha fazlasıdır. Devletlerin 



57 
 

kuruluşuna eşlik eden hegemonya savaşı dili belirleme iktidarında ya da “anlamı 

sabit kılma” iktidarında yansılanır.  Bu iktidar yalnızca bazı sözcüklerin ve söyleyiş 

biçimlerinin dayatılmasında görülmez, aynı zamanda dillerin dil olma iddialarında da 

ortaya çıkar. Örneğin, tipik olarak şehirsel bölgelerin orta sınıfı kendi anlamını resmi 

dil olarak sabitlerken, millî sınırlar içinde kalan başka anlam kalıplarını, yerici bir 

anlama sahip olan lehçe kategorisine sokar. Bir lehçe aslında genellikle siyasî olarak 

başarılı olamamış bir dildir (Billig, 2002: 40-43). Hobsbawm ise dilin ön 

ulusalcılığın oluşumunda doğrudan yer alan merkezi bir unsur olmadığını ifade 

etmektedir. Ona göre ulusal diller genellikle yarı yapay kurgular ve modern İbranice 

gibi fiilen icat edilmiş şeylerdir. Ulusalcı ideolojinin varsayımının aksine ulusal 

kültürün ilk temelleri olmayan ulusal diller, genellikle fiilen konuşulan çeşitli 

değişlerden standartlaştırılmış bir deyiş geliştirmeye yönelik girişimleri temsil 

ederler. Ulusal diller kurulurken standart ve homojen hâle getirilmiş dilin temeli 

olarak hangi lehçenin seçileceğine karar verilmesi gerekir. Bu seçimden sonra ulusal 

grameri ve imlâyı standartlaştırma ve homojenleştirme, sözcük dağarcığına yeni 

unsurlar ekleme süreçleri yaşanır (Hobsbawm, 1995: 73). Bu şekilde dil modern ulus 

tanımında ve halkın onu dolaylı yoldan algılayışında merkezi bir önem taşımıştır.  

Basılı hale gelen ortak bir dil, yaratılmış olmasına rağmen kalıcı hale gelir ve bir 

yanılsamayla kendisini ebedi kılan bir sabitliğe kavuşur. Ayrıca yöneticiler ve elit 

kesimin resmi ya da kültür dili, kamu eğitimi ya da diğer idari mekanizmalar yoluyla 

modern devletlerin fiili dili olmaya başlarlar (Hobsbawm,1995: 82). Bu aşamada 

birçok ulus, birbirleriyle yarışan ya da tehdit altındaki kimliklerinin korunması için 

politik güç arayışında olan azınlık kültürlerini içinde barındırır. Bu nedenle bir tehdit 

algılayan ulusalcı ideoloji, ulus ile devlet, kültürel kimlik ile politik kimlik arasında 



58 
 

uygunluk olmasını dikte eder. Bu noktada ulusal kimliğin şekillenmesinde dilin rolü 

hayati önemdedir. Çünkü ulusalcı hareketler dili, toplulukları belirli bir cemaati 

hayal etmeye çağırırken Anderson’un belirttiği gibi en çok basılı olarak 

kullanmışlardır (Williams, 1999: 15). Kitlelerin tarihin itici gücü olmaya başladıktan 

sonra ulusla bütünleşmesi bu şekilde gerçekleşmiştir: Yeni kitlesel iletişim şekilleri, 

yeni kavrayış ve bilim ile. Eski din adamları ve yorumcularına ait iletişim şekillerinin 

aksine yeni iletişim şekilleri açık ve tekniktir. Gerekli olan şey ortalama eğitim 

bilgisidir ki bu da resmi anlamda bir dil demektir (Smith, 2002: 222). 

 

B.2.4.  Ulusun Soy Miti: Etnisite 

 

Ulus kavramı çoğunlukla bir etnik kimliğin cemaat, aile, sınıf gibi diğer bütün 

kimlik biçimlerinden üstün olma iddiasını gerektirir. Bu iddiada bulunanlar sadece 

milliyetçiler ya da etnik siyaset yapanlar değildir. Batı tarihi ve sosyal bilimlerinde 

de alışılmış kullanımlar olarak karşımıza çıkar. Çünkü entelektüel mirasımız da 

milliyetçi ideoloji ve ulus kurma deneyimleriyle yoğrulmuştur. Bu nedenle etnik 

gruplardan, ırklardan, kabilelerden alışkanlıkla söz eder onların tanımlarındaki 

muğlâklığı, sınırlarındaki geçirgenliği ve koşullara bağlı olarak değişen 

kullanımlarını nadiren hatırlarız (Calhoun, 2007: 51). 

 

Yaradılışa ve soya ilişkin mitler birçok etnisitenin üyeleri için etnik bağların 

ve duygudaşlığın temelini oluşturan anlamlar bileşiminin anahtar unsurlarıdır. Bunlar 



59 
 

bir topluluğun kökenleri, gelişimi ve kaderini açıklayan imtiyaz beratını sağlar. 

“Neden birbirimize benziyoruz?”, “neden topluluk hâlindeyiz?” gibi benzerliğe ve 

aidiyete ilişkin sorulara yanıt vermeye çalışır (Smith, 2002: 49). Etnik mitler, ardı 

ardına gelen kuşakların kolektif deneyimleri içinde doğarken tarih kitaplarına, 

baladlara ve destanlara aktarılır ve böylece değer ve kimlik duygusunun şiirsel 

metaforlarıyla topluluğun tarihinin ve durumunun düşünsel haritalarını oluştururlar. 

Bu mitler, topluluğun deneyimlerine anlam verir ve onun özünü tanımlar. Mekânsal 

ve geçici kökenlere, göçe, atalara, aynı soydan olmaya, şanlı geçmişe, düşüş, sürgün 

ve yeniden doğuşa ait mitler vardır. Sonradan bu dağınık mit motifleri kökenlere ve 

soya ilişkin bir mitoloji oluşturmak için bir araya getirilir. Bu da modern çağda 

çoğunlukla milliyetçi entelektüeller tarafından yapılan bir iştir (Smith, 2002: 49).   

 

Ulus inşasında etnisite belirli bir ülkeye bağlı olarak anılır. Belirli bir toprağa 

ve varsayımsal ulusal sınırlara sahip seçilmiş bir halkın kuruluş sözleşmesi, altın çağ 

miti ve toprak iddiaları da dahil, egemen etniye ait mit ve anılarla belirlenir. Ulus 

olmakla övünç duyabilecek bir etnik geçmişin olmadığı, etnik bağların bulanık 

olduğu topluluklarda bile eldeki verilerle tarihi ve kültürü olan bir ulus mitolojisi ve 

sembolizmi yaratılır. Bu durum ulusun birliğinin ve kalıcılığının koşulu olarak 

görülür (Smith, 1994: 70-73). Oysaki etnik kökeni genetik açıdan değerlendirmenin 

sağlam bir dayanağı yoktur. Toplumsal örgütlenme biçimi açısından etnik bir grubun 

esas temeli biyolojik olmaktan ziyade kültüreldir. Bunun yanı sıra modern göç 

hareketleri bir yana, büyük ulus devletlerin nüfusları ortak bir etnik köken iddiasında 

bulunamayacak kadar heterojen yapıdadır (Hobsbawm, 1995: 84). Etniler ve uluslar 

arasında tarihi ve kavramsal bakımdan bir takım örtüşmeler olsa da birçok etnik 



60 
 

topluluk bir ulusun sahip olduğu pek çok nitelikten yoksun olabilmektedir. Her 

etninin kendi teritoryal memleketlerinde oturmaları, ekonomik bir birlik göstermeleri 

gerekmez (Smith, 1994: 71). 

 

B.2.5 Ulusun Düşmanı Olarak Öteki 

 

Ulusalcılık ve ulusal kimliğin anlamlandırılması çeşitli dikotomilere bağlıdır. 

Bu dikotomiler ulusları diğer ulus ve halklardan farklılıkları açısından belirlerler. 

Ulusal kimlikler objektif dilsel ya da kültürel farklılıkların varlığına bağlı değildir; 

sosyal olarak inşa edilirler ve “dost”,  “düşman” tanımlamalarına bağlı olarak 

sürdürülürler (Kramer, 1997: 526). Karşıtlıklar oluşturma ve ifade etme ihtiyacı 

kültürlerin tam anlamıyla karakterinin belirlenmesini sağlar. Topluluklar yalnızca 

başkalarıyla karşı karşıya gelmelerinden dolayı kendilerine has tutunumlu ve ayrıksı 

bir benlik duygusu formülleştirmeye ihtiyaç duyarlar. Üstelik kendi kültürlerini 

başkalarının gördüğü, tahayyül ettiği bakış açısından görürler. Dolayısıyla kültür 

doğası gereği karşıtsaldır ve kültürler gene doğaları gereği karşıtlık ve ayrımı ifade 

eden simgeleri genel plâna çıkarırlar (Cohen, 1999: 131).  

 

Ulus, tanımı gereği tüm dünyayı kapsamayan sınırlı bir topluluktur. 

Dolayısıyla sürekli olarak ulusun dışında olanlar vardır. Ulus hayali bu dışarıda 

olanları kendi “biz” kavramını pekiştirecek bir “öteki”ye dönüştürmüştür. Kendisinin 

üstünlük iddiasını desteklemek için “öteki” kavramını yaratan bir toplumsal grup 



61 
 

aslında kendisini de bir kalıp tipe, “öteki”yle belirli bir ilişki biçimine ve belirli bir 

ahlâka hapsetmiş olmaktadır (Tekeli, 1997: 127). “Bizim” kim olduğumuzu tarif 

eden bir sosyal kategori “bizim” kim olmadığımızı da gösterir bir taraftan. Ulusal 

topluluğun tahayyülü ancak yabancı toplulukların da tahayyül edilmesiyle 

gerçekleşebilir. Ulus devlet çağında “yabancı” özel bir kategoridir; herhangi bir 

“öteki” değildir. Julia Kristeva’nın ifadesiyle ulus devletlerin kurulmasıyla 

“yabancının modern, kabul edilebilir ve açık olan yegâne tanımına ulaştık. Yabancı 

bizim mensup bulunduğumuz devlete mensup olmayan, bizimle aynı milliyete sahip 

olmayandır” (Aktaran: Billig, 2002: 95).  Uluslar kendi etnik kökenleriyle ilgili 

mitlerin, bellek ve kültürlerinin, anavatanlarının doğal ve “uygun” olduğunu 

düşünürler, onlara değer ve kutsallık atfederler. Fakat yabancıların mitleri, tarihsel 

bellekleri, kültürleri ve anavatanlarının değer ve gerçekliği yoktur, geçici ve 

zararlıdırlar. Onlar karanlıklarda yürümüşlerdir ve barbar dilleri konuşmuşlardır 

(Smith, 2002: 77). 

 

Ulusalcılığın ortaya çıktığı, politikanın demokratikleşip halkı eğitmenin 

devlete ve bayrağa bağlamanın gerektiği, popüler milliyetçiliğin arttığı dönem, 

yabancı düşmanlığı duygularının ve ırkçılığın sözde biliminin vazettiği millî üstünlük 

duygularını harekete geçirmenin daha kolay olduğu döneme denk gelmiştir. 

1880’den 1914’e uzanan bu dönem aynı zamanda emperyalizmin ve dünya savaşıyla 

noktalanan milletlerarası rekabetin en yoğun olduğu bir dönemdi. Bu koşullar “biz” 

ile “onlar” arasındaki farklılıkları daha da derinleştiriyordu (Hobsbawm, 1995: 114).  

Bu tarihsel periyotta devletlerin yurtseverliği hayali topluluğun duygu ve 

sembolleriyle güçlendirmeleri gerekmiştir. Yeterli büyüklükte de olsa her ulus kendi 



62 
 

birliğini farklılıklara dayanarak kurmak zorundaydı (Hobsbawm, 1995: 114). 

Farklılık yoksa, ulusun kendi içindeki ya da diğer uluslar karşısında birliği için 

uğraşmasının anlamı da yoktu. Bütünüyle uyumlu bir ulus için duyulan arzuyu 

tutuşturan  “ötekinin” varlığıdır.  Bu aynı zamanda ironik olarak bütünleştirici 

arzunun tamamıyla gerçekleşmesini imkansız kılar. Postkolonyal çalışmalar, ulusalcı 

yaklaşımların saf ulusal kimlik arzusu ile bu uyumu imkansız kılan öteki arasındaki 

çelişkili ilişkisine değinirler. Onlara göre ulusalcılık, içsel kültürel farklılıklar ile 

rekabet hâlindeki halkların heterojen tarihleri tarafından belirlenir. Bu nedenle son 

zamanlarda ulusalcılığın dilsel ve edebi inşası tartışmaları, hayal edilmiş toplumun 

birliğinden çok, yarışan diller ve anlatılara odaklanan çok kültürlü ulus 

betimlemelerine doğru yön değiştirmiştir. Farklılıklarla olan kaçınılmaz ve çelişkili 

ilişkisi, dünyanın her yerinde özellikle de “öteki”nin en şiddetli kınandığı 

dönemlerde ulusal ideolojiye eşlik etmiştir (Kramer, 1997: 537).  

 

B.2.6.  Kutsallık Söylemi, Kutsal İkonlar ve Semboller 

 

Kutsal ikonlar, hayali bir topluluk olan ulus için elle tutulan bir gerçeklik 

sunan sembolleri, ritüelleri ya da ortak kolektif pratikleri temsil ederler. Kutsal 

ikonların ulus inşasındaki öneminin kanıtı, renkli kumaş parçalarından oluşan 

bayrakların evrensel düzeyde modern ulusların sembolleri olarak kullanılması ve 

bunların büyük önem atfedilen ritüelleri ya da tapınma eylemlerini çağrıştırmasıdır 

(Hobsbawm, 1995: 93). Antropolog Raymon Firth bayrakların ilk ortaya 

çıktıklarında, mesaj iletiminde pragmatik bir araç olarak, özellikle belirsizlik 



63 
 

durumlarında karmaşanın azaltılması için işaret olarak kullanıldıklarını 

söylemektedir. Mesela savaş alanının keşmekeşinde askerler için açık seçik bir 

toplanma alanını temsil ediyorlardı. Günümüzde ise millî bayraklar bir yoğunlaşma 

sembolü ve toplum hakkındaki duygulanım için bir odak olarak sembolik bir işlev 

yerine getirmektedirler. Millî bayrak milletin kutsallığını simgelemektedir. Sadık 

vatandaşlar tarafından ona saygı gösterilirken, protesto etmek isteyenler tarafından 

törensel bir şekilde aşağılanır. Bayrağın sergileniş şekli, kimi özel durumlarda bir 

işaret oluşturur. Örneğin göndere yarıya kadar çekilmiş bir bayrak önemli birinin 

öldüğünü ifade edebilir (Aktaran: Billig, 2002: 52). Ulus açısından diğer bir kutsal 

simge olan marşlar da evrensel bir hususiyetin işaretidir. Bir marşın kabulü, ulusun 

eşsizliğinin evrensel olarak stilize olmuş bir şekilde kutlanmasını gerektirir. Ulusal 

marşlar ortak bir kalıba uymakla beraber bu uygunluğun kendisinin bilinmesi 

sembolizmlerinin bir parçasıdır. Tıpkı bayraklar gibi marşlar da ulusu diğer uluslar 

arasında bir ulus olarak dalgalandırırlar (Billig, 2002: 102). Bir başka simge olan 

haritalar ise yeni baskı sistemlerinin yardımıyla daha kolay elde edilebilmiş ve 

insanların hem kendi ülkelerine ilişkin, hem de ülkelerinin ulus devletler 

sistemindeki yerine ilişkin gündelik bilincinin inşasında rol oynamaya başlamıştır. 

Haritalarda çizilen sınırlar dünyanın fiziki coğrafyasında yer almazlar fakat 

haritaların birbirinden kesin sınırlarla ayırdığı ülkeler siyasî, kültürel ve toplumsal 

yaratımlar olarak varolmaktadır. Başka bir ifadeyle, haritalar bizim ulus devletleri 

verili, değişmez ve dünyanın olağan algılama biçimiymiş gibi görmemize neden olur 

(Calhoun, 2007: 24). Bunun yanı sıra heykeller, rölyefler ve anıtlar da ideolojik 

semboller olarak ulusal kimliğin inşasında yer alırlar. Farklı ulus devletlerin kendi 

özgün durumlarına bağlı olarak kısmen değişmekle birlikte, ulusları temsil eden 



64 
 

semboller genelde benzerlikler taşırlar. Hepsinde genellikle kullanılanlar, ulusal 

birlik ruhunu, caydırıcı güç olarak savaşkanlığı ve cesareti, üretkenliği, yaratıcılığı, 

kültürel zenginliği, ulusal mitolojiyi, modernleşme potansiyelini ve arzusunu temsil 

edenlerdir. Bunlar ulusun kurtarıcısı, kurucusu sayılan kişiler, savaş meydanlarındaki 

çatışma anları, fabrika bacaları, buğday başağı, sağlıklı ve aydın genç insanlar ve 

entelektüel faaliyetleri temsil eden figürlerdir. Bunların her biri, farklı bir hikaye 

anlatarak, iktidarın meşruiyetini ve otoritesini pekiştirmeye hizmet edeceği 

düşünülerek inşa edilmiştir (Cantek, 2003: 289). 

 

Lefebvre anıtların iktidar ilişkilerini bedenselleştirip görünür hâle getirdiğini, 

toplumsal, tarihi ve coğrafi mekânı haritalandırdığını söylemektedir (Aktaran: 

Cantek: 289). Anderson’a göre ulusalcılığın modern kültürünün hiçbir sembolü 

meçhul asker anıtları kadar şaşırtıcı değildir. Kasten boş bırakılmaları ve içinde 

kimin yattığını kimsenin bilmemesi nedeniyle bu anıtlar çevresinde kutlanan 

toplumsal törenlerin önceki zamanlarda hiçbir gerçek öncülü olmadığını 

söylemektedir. Teşhis edilebilir fani kalıntılardan ya da ölümsüz ruhlardan yoksun 

oldukları halde bu mezarların her yanına hayaletimsi ulusal imgeler sinmiştir 

(Anderson, 1995: 23).  Bazı milliyetçi düşünürler belirsizliğin büyüsü ve kayıplık 

söylemini ulusal kimliğin ahlaki boyutunu beslemek için kullanırlar. Ölüm imajı 

(özellikle ölü askerlerin) halkın zihninde “kutsal ulusun” meşruluğunu arttırmak için 

daima kullanılmıştır. Bu ölüler artık konuşamayacağından onlar adına konuşmalı ve 

savaşılmalıdır. Böylece ulus kendini, içinde bütün kadın ve erkekleri yeniden 

birleştiren tek bir ölü beden üzerinden kimliklendirir. Bu tür kutsallık söylemleri 

kolektif unutma ve hafızanın ikisine de duyulan ihtiyacı açığa çıkarır. Kutsallık 



65 
 

bugünü ya da yakın geçmişi geri plâna iterken, gömüldüğü farz edilen geçmişi ise 

idealize eder. Başka bir ifade ile kutsallık mitolojisi sosyal gerçekliğin sınırlarını 

aşan kayıp cennet fikrini empoze eder ve bu yolla ulusal kimlik inşası gerileyici bir 

süreci gerektirir (Taminiaux, 1996: 93-97).   

 

B.2.7.  Ulusun Sergilenmesi: Müzeler ve Törenler 

 

Ulusların ve tarihlerinin temsilinde müzelerin önemi genel kabul görmüştür.  

Ulusal objelerin toplayıcısı ve halk ile geçmişin temsilcisi olarak müzeler, ulus 

inşasının bir fonksiyonu olarak hizmet sunar. Bunun ötesinde ulusal nüfus ve sosyal 

ilişkiler, paylaşılan bir yurttaşlık bilincini artırmak amacıyla ulusal müzeler içinde 

temsil edilirler. Farklı grupların ülke içinde nerede ve nasıl yaşadığının belirlenmesi 

yoluyla müzeler ulusal yaşam biçiminin sınırlarını sunarlar (Radcliffe& Westwood, 

1996: 73). Folklor müzelerinde etnik kültürler, köylü kıyafetleri, kırsal adetler, köy 

mimarisi ve mobilyaları sergilenir. Bu şekilde kutsal mekânlardan, anıtlardan yoksun 

olan sıradan topraklar bile hızla kentlileşen modern nesillerin bilincinde artan bir 

önem kazanır çünkü bunlar topluluğun önceki tarihsel dönemlerine ait ideallerin ve 

otantik basit hayat biçimlerinin kaynakları ve şahitleridir (Smith, 2002: 244). 

 

L. Mercin, müzelerin içerikleri, birikimleri ve mekânsal konumlarıyla 

toplumsal belleğin bir gösterim alanı olduğunu söylemektedir. Burada sergilenen 

görsel öğeler dolaylı yoldan, bazen de doğrudan tarih bilinci oluşturmaya katkıda 



66 
 

bulunmaktadır. Bu anlamda müzeler geçmişin maddi kanıtlarının geleceğe 

aktarılması açısından yeni kurulan uluslar için vazgeçilmez kurumlar arasında yer 

alırlar (Aktaran: Tezel, 2007: 134). Politik güç, iktidar ve birlik için savaş veren 

etnik grupların gelenekselliklerinin materyal temsilleri, tek bir kimlik ve politik 

iktidar taleplerinin meşrulaştırılmasına yardımcı olur. Bu, müzelerin yaratılmasının 

asıl nedenidir ve müzeler bu grupların geniş politik haklar, otonomi ve ulusal statü 

almaları için geniş bir görsellik sağlar (Edouwayne&Kaplan, 2006: 153). Müzeler 

eserlerin toplamından daha fazlasını ifade ederler. Ulusal kimliğin yaratılmasında ve 

sürdürülmesinde önemli bir rol oynarlar. 19. ve 20. yüzyıllarda ulus devletlerin ve 

müzelerin şekillenmesi endüstriyel kapitalizmin, bilimlerin ve bilginin açık 

demokratik toplumlarda yayılmasıyla oldu. Müzeler bugün yaygın olarak temsilin ve 

müzakerenin seküler alanları olarak ve grupların birbirleriyle kendilerini bir ulus 

olarak tanımlayabilmek için rekabet ettikleri yer olarak görülmektedir 

(Edouwayne&Kaplan, 2006: 165).     

 

Ulusal simge ve sembollerin sergilendiği bir başka ortam olan tören ve 

merasimler ise geç 19. ve 20. yüzyılın ürünüdürler. Eski gibi görünen ya da eski 

olma iddiasındaki bu geleneklerin kökenleri sıklıkla yakın geçmişe dayanır ve icat 

edilmişlerdir. Bu icat edilmiş gelenekler görece yeni tarihselliğe sahip olan ulus, ulus 

devlet, ulusal semboller, tarihler vb. olgularla yakından ilişkilidirler. Bunlar 

genellikle üzerinde düşünülmüş toplumsal mühendislikteki uygulamalara 

dayanmaktadır. Geçmişle doğal bir süreklilik taşır gibi tekrarlara dayanarak belirli 

değer ve davranış normları aşılamaya çalışırlar. İcat edilmiş gelenekler açık ya da 

örtülü kabul görmüş kurallarca yönlendirilirler ve ritüel ve sembolik özellik 



67 
 

sergilerler (Hobsbawm, 2006: 1-2). Tarım toplumlarında tarımsal döngü hem dinsel 

hem seküler karakterde bir ritüel takvimi yaratmıştı; fakat onun yerine geçen 

modern, seküler toplumlar da yerelliği, etniği, mesleği ya da topluluk kimliğinin 

başka boyutlarını işaretleyen ritüeller yaratmıştır. Bu ritüeller grup üyelerine, grubun 

başka gruplarla bağıntısı hakkında ve grup üyeliğinin dolayımından geçen dünyayla 

bağıntısı hakkında bir şeyler anlatır. Bunlar toplumsal/ulusal sınırı inşa eder ve 

bireyin bu sınırı yaşantılamasına izin verir (Cohen, 1999: 58). 

 

Ulusal kimliklerin sıradan rutinlere değil de, milliyetçi hareketlerin ortaya 

çıktığı olağandışı zamanlara eşlik eden olağan dışı psişik hâllere dayandığı 

söylenebilir. Ulus devletlerde kimliği açıklamak için büyük çoğunlukla rutinlerin 

bayağı psikolojisi yerine dramatik bir tutkular psikolojisinden yararlanılır.  Tüm ulus 

devletlerde rutinler kimi zaman kesintiye uğratılır ve devletlerinin kuruluşları ve 

mevcudiyetleri kutlanır. Bu vesilelerle yılın geri kalan kısmı boyunca günlük hayatın 

uğraşıları nedeniyle uzakta tutulan heyecanlı vatanseverlik duyguları açığa çıkarılmış 

olur. Bir milletin üyelerinin milletini ve milletlerinin tarihini topluca anımsadıkları 

ve andıkları bağımsızlık günü geçit törenleri, taç giyme törenleri vasıtasıyla millet 

olma durumu işaretlenmiş olur ve yılın geri kalan kısmı boyunca millet olma hatırda 

kalır (Billig, 2002: 57). Seramoniler ve törenler yoluyla topluluğun üyeleri ulusun 

ortak duygularına ve erdemlerine katılır ve kendini bunlar aracılığıyla ulusal 

topluluğun kaderine yeniden vakfeder. Yine bunlar yoluyla ulusalcılığın ideolojisi ile 

ulusa dair kavramlar eklemlenerek, elle tutulur kılınarak bir tarihi ve kaderi olan 

soyut bir topluluğun devam edegelmesine yardımcı olur (Smith, 1994: 127). Törenler 

ulus inşasında Ortadoğulu seçkinlerin olduğu kadar Avrupalı seçkinlerin de 



68 
 

başvurduğu bir yol olmuştur. Basmakalıp biçimlere girme ve yinelenme eğilimi 

taşırlar. Bu yinelenmeler kendiliğinden geçmişin kesintisiz sürdüğünü düşündürür. 

Başka bir ifadeyle, tarihteki kurucu olaylar dizisi tören biçiminde kutlanarak bilişsel 

denetim ve toplumsal belleğin aktarılması yoluyla geçmişin sürdürülmesi 

sağlanmaya çalışılır (Connerton, 1999: 70-82). 

 

B.2.8.  Feragat ve Bir Üst Aile Olarak Ulus  

 

Ulusalcı ideolojide millet büyük bir aile olarak resmedilir ve bu aile metaforu 

ulusalcılık için vazgeçilmezdir. Ulusun mensupları aynı ana dili konuşan, ana ve 

baba toprağında yaşayan kardeşlerdir. Bu suretle ulusal ailenin uyandırdığı sadakat 

ve bağlılığın gücü bireyin ailesinin uyandırdığından aşağı kalmaz. Hatta gerçek 

ailelere tanınan haklara rağmen kimi yerlerde ulusun dili ve sembolizmi önceliğini 

hissettirir. Devlet akrabalık metaforlarını kullanarak gerçek aile üzerinde yasal ve 

bürokratik baskılar kurar (Smith, 1994: 129). Bir ulusa ait olmaktan söz ettiğimizde 

aynı zamanda bir aileye ait olmaktan söz ediyoruzdur. Ulusun bir aile olarak 

anlaşılması iki nedenden dolayı önemlidir.  Birincisi aile olarak ulus metaforu eşit 

olmasalar bile ulusun üyelerinin bir ailenin üyeleri olduğu ve bu bağlamda ortak 

ilgilerinin olduğu inancını güçlendirir. Ulus içindeki çeşitli ırkların, sınıfların, etnik 

grupların ayrımları ya da kadının erkeğe göre ikincilliği daha az problem olarak 

görülür. İkincisi ise aile olarak ulus metaforu tıpkı aile gibi tek bir köken noktasından 

ulus inancına güç katar (Puri, 2004: 133). 

 



69 
 

 Yuva her zaman kabul gördüğümüz yerdir.  Bu anlamda insanların bir ulusa 

mensup olmakla, bir yuvası olmakla ilgili düşünceleri belirli bir milliyetçi projeye 

doğrudan bağlı değilse bile bu tür projelerin kolaylaştırıcısıdır. Bireylerin ulusun geri 

kalanıyla dayanışmasının yolunu açarken, ulusunun üstünlüğünden kendine de zımnî 

bir pay çıkarmak isteyen bireyi ulusuyla özdeşleşmeye teşvik eder (Calhoun, 2007: 

27). Ulusluk iddiası çoğunlukla akrabalık ve soydaşlık dili üzerinden 

seslendirildiğinden liderler arkalarından gelenleri, kız kardeşlerinin yabancı kandan 

gelen çocuklar doğurmasının ulus kanının saflığına yöneltilen bir tehdit olduğunu 

söyleyerek tahrik ederler. İnsanlar uluslarından sanki büyük bir aileymiş gibi söz 

eder ya da atalarının nasıl fi tarihinde yapılan bir savaşta düşmanı pes ettirdiğinden 

dem vurular (Calhoun, 2007: 53). 

 

Ulusal kimlik aile metaforuyla bizim evimizde olmamızı sağlarken, bize ait 

bir toprak ve tarih sunarken aynı anda fedakârlık da ister. Bu fedakârlığın ulus için 

yaşamlarımızı teslim etmemiz boyutunda olması, ulusal kimliğin insanların sınırlı 

ilgilerinin çok ötesinde bir mevhum olduğunu gösterir. Diğer kimlikler gibi ulusal 

kimlikler de bize belirli bir ahlâki ajanda sağlar ve sık sık ulus karşısında bireylere 

düşen görevleri dile getirirler (Poole, 1999: 69-70). 

 

B.2.9. Ulusal Toplumsal Bedenin Disipline Edilmesi 

İktisadi refahın en önemli değişkeninin nüfusun büyüklüğü ve emek gücünün 

kapasitesi olduğu fikri 17. yüzyıl Avrupasında yaygınlık kazanınca bireyin bedeni 

üzerine odaklanan müdahaleci bir yönetim zihniyeti ve iktidar teknikleri ortaya 



70 
 

çıkmıştır. Disipline edici çeşitli teknolojilerin bileşkesinden oluşan bu yönetim 

zihniyeti bireysel bedenleri tasnif etmek, gözetim altında tutmak ve gerektiğinde 

cezalandırmak gibi pratikleri kapsıyordu. Amaç bedenin işe yarar yönlerini terbiye 

ederek geliştirmek, yaramayan yönlerini yok ederek onu makine gibi verimli bir hâle 

getirmekti. Ulus devletlerin kurulmaya başlandığı 19. yüzyılda ise bu ilkini 

dışlamayan, onun tekniklerinden yararlanan yeni bir iktidar teknolojisi ortaya çıktı. 

Bu yeni iktidar teknolojisinin konusunu nüfusu oluşturan insanların doğumları, 

ölümleri, üremeleri gibi süreçler oluşturuyordu. Çünkü bu yüzyıllarda modern 

sanayinin gelişimi ve şehirleşme nedeniyle o güne kadar görülmemiş bir olgu olan 

nüfus sorunu ortaya çıkmıştı. Bu sorunun boyutlarını tespit edip onunla baş 

edebilmek için yeni yönetim tekniklerine ihtiyaç duyulmuştur. Yeni modern ulus 

devletlerde yönetim sanatı nüfusun refahının sağlanması, sağlığının korunması, 

ömrünün uzaması gibi kaygıları dikkate alarak şekillenmiştir.  Bu nedenle devletin, 

sosyal alana ve bireylerin gündelik hayatına daha fazla müdahale ettiği görülmüştür.  

Bu yalnızca devlet düzeninin ve statükonun korunması için değil, aynı zamanda 

nüfusun üretken kapasitesinin ortaya çıkarılması için yapılmıştır (Akın, 2004: 36-38).  

 

Modern ulus devlet bunların yanı sıra ulusal değerlerin yurttaşlarda 

cisimlendirilmesiyle ilgilenir. Ulusal toplumsal beden böylece devlet söyleminin ve 

pratiklerinin disipline edici etkisinin öznesi olarak görülebilir. Bu tip pratikler 

özellikle askerlikte ve okul çocuklarının askeri tarzda eğitimiyle aşılanır 

(Radcliffe&Westwood, 1996: 70).  Spor, bedeni disiplin altına almayı zorunlu kılan 

bir faaliyet olduğu için iktidar mücadelesinin ve bu tarz bir eğitimin önemli bir 

halkasıydı. Ulusçuluğun militarist ve şoven bir biçim kazanarak sporu devletçilik 



71 
 

ilkesine göre düzenlemeye girişmesi en çok 1930’ların ortası ile 1940’ların ortasına 

uzanan bir dönemde gerçekleşmiştir. Ulusçu yaklaşım çerçevesinde arzu edilen, 

bireysel sporların, bilhassa atletizm ve jimnastiğin kitlesel olarak yaygınlaşması 

olmuştur. Çünkü bu yolla yalnızca sağlıklı değil, aynı zamanda makine gibi çalışan 

disiplinli genç asker yurttaşlar yetişecektir (Yarar, 2005: 398-406). Billig, milliyetçi 

ideoloji ile spor arasındaki ilişkiye başka bir noktadan yaklaşarak spor ile savaş 

arasındaki paralelliğin aşikar olduğunu, ancak bu bağlantının tabiatını kesin bir 

şekilde belirlemenin güç olduğunu söylemektedir. Ona göre ilk bakışta spor savaşın 

iyi huylu bir temsili gibi görülebilir. Uluslar arası spor arenalarını, savaş alanlarının 

yerini dolduruyor gibi görmek mümkündür. Uluslar bir zamanlar savaşmış oldukları 

yerde şimdi agresif enerjilerini yücelterek oyun sahalarında galibiyet için verilen 

mücadelelere dönüştürmektedir (Billig, 2002: 142). 

  

B.2.10. Millî Deha ve Biriciklik 

  

Ulusalcı ideolojide ezelden beri var olan ve olmaya devam edecek bir ulus 

tarifi yapılırken bu ulusu oluşturan halka ulvi nitelikler atfedilir. Destansı bir 

söylemle “millî karakter”in özellikleri sıralanır. Başka halklarda olmayan bu 

özellikler nedeniyle bahsedilen halk diğer halklara kıyasla çok daha özgün ve 

değerlidir.  Bu nedenle Smith’in de ifade ettiği gibi uluslar dünyasında her bir ulus 

biriciktir ve seçilmiştir. Ulusalcılık bu anlamda modern öncesi kutsal etnik 

seçilmişlik mitinin laik, modern karşılığıdır. Bu biriciklik yeri doldurulmaz kültür 

değerlerinin evrenselliğini vazeder. Bir zamanlar kendi çapında, karanlığın ortasında 



72 
 

bir ışık olan her etnik topluluk, tarihi mahzeninden bugünkü miras ve kültür 

değerlerini seçerek, yeniden yorumlayarak öteki kültürel kimliklerin yanında eşi 

benzeri olmayan bir ulusal kimlik olarak yerini alır (Smith, 1994: 136). 

 

Milliyetçiliklerin kendi kendilerini oluşturmasında bir takım erdemlerin 

somutlaştırılmasına ihtiyaç duyulur. Bu olağanüstü bir şekilde tüm ulus devletlerde 

aynıdır. Askeri yiğitliği, cömertliği, ölçülülüğü, kendini adamayı, sabrı, sadakati ve 

yurtseverliği içerir. Şanlı geçmişin kahramanlarını anma ve deha kültü, anlamını ve 

popüler çağrışımını “ulus”a uygunluğundan alır. Bu nedenle kahramanın veya 

dehanın büyüklüğü ve yüceliği söz konusu topluluğun erdemini ve yaratıcı gücünü 

sembolize eder. Aslında kahramanların ve dehaların tarihselliği ikincildir. Önemli 

olan gelecek kuşaklar üstünde kayıp bir ihtişam ve erdemi uyandırması ve 

günümüzün ulusal yenilenmesi için bir itki ve model olmasıdır (Smith, 2002: 254-

255). 

 

B.2.11. Ulusun İnşasında Toplumsal Cinsiyet ve Cinsiyet Söylemi   

 

Batı modernitesinin ve ulus devletlerin kurulma süreçlerinin en gerilimli 

mücadele alanlarından biri, kadının dışlanması üzerine kurulu insan ve yurttaş 

tanımının genişletilerek kadınları da kapsayacak hâle getirilmesidir. Çünkü yükselen 

kapitalizm toplumsal cinsiyete ilişkin kalıp yargıları değiştirmemiştir. Tersine yararcı 

bireycilik ve ulus devletle birlikte kamusal/özel alan ayrımının derinleşmesine neden 



73 
 

olmuştur. Bu da dişil/eril, arzu/akıl, duygusal/nesnel, tikel/evrensel gibi kutupsal 

karşıtlıkların daha da keskinleşmesine neden olmuştur (Berktay, 2002: 276). 

Kadınlar ulusal devletin kuruluşuyla birlikte devlet tabanlı ulusal meselelerle ilgili 

düzenlemelerde sosyal kontrolün hedefi olmuşlardır. 20.yüzyılın başlarında ailenin 

çocuk için en uygun çevre olduğu ve annenin çocuktan en sorumlu kişi olduğu gibi 

varsayımlar nedeniyle annelik devlet tarafından şiddetli bir incelemeye ve 

düzenlemeye tâbi tutulmuştur. Irklarına hizmet etmenin kadınların görevi olduğu gibi 

bir annelik ideolojisi yasalarla desteklenerek doğum oranları arttırılmaya çalışılmış, 

ölü doğumlar ve hasta çocuklar için anneler suçlanmıştır. Kadınlar ulusun sembolü 

olarak korunsalar da, anneler olarak saygı görseler de bu aynı zamanda onların 

bedenleri, davranışları ve ulusal ilgileri doğrultusundaki rolleri nedeniyle sıkı olarak 

denetlenecekleri anlamına gelmekteydi (Puri, 2004: 115). Ulus devletler kadınları, 

çocukların/insanların biyolojik üreticileri olarak, topluluğun taşıyıcıları olarak 

görmekteydiler (Davis,2003:49). Kadınların vatandaşı oldukları devletlerdeki 

konumlanışları ve bu millî devletlere karşı yükümlülükleri, üreme hakları üzerinde 

devletin tasarruf sahibi olmasına neden olmaktadır (Davis, 2003: 62). Topluluğun 

kimliğinin ve geleceğinin kadınların üzerindeki temsil yükü, kadınların topluluğun 

şerefinin taşıyıcıları olarak da kurgulanmalarını beraberinde getirmektedir. Bu 

anlamda topluluğun sınır çizgilerini somutlaştırdıklarından, kadınlar, uygun giysiler 

ve uygun davranışlar içinde olmalıdırlar (Davis, 2003:  95). İster kadınları evde 

oturmaya, iyi eşler ve anneler olmaya, isterse de askeri sanayiye gönüllü olmaya 

çağırsınlar, savaş dönemlerindeki militarize dişilik imgeleri, militarize erkeklik 

imgeleri için gereklidir. Savaşların kadınlar ve çocuklar uğruna yapıldığı vurgulanır 

ve savaşan erkekler, kadınlarının aile ocağının ateşini yakmayı sürdürdükleri ve eve 



74 
 

dönüşlerini bekledikleri bilgisiyle rahatlar ve güven tazelerler (Davis, 2003: 205). 

Ulusal kimliğin belirlenmesinde kadının önemi, devletin ve resmi milliyetçiliğin 

bakış açısına göre, kadınların kontrolü ve denetlenmesinin bir başka ifadesidir. 

Ulusal kimlik, tarihe, diğer uluslardan kültürel farklılığa ve aynı zamanda daima 

kendi kadınlarının ayırıcı özellikleri hakkındaki iddialara dayanır. Ulusun yeniden 

üreticileri olarak görülen kadınlar büyük oranda ulusun anneleri olarak 

tanımlanmaktadır. Bununla aynı sıklıkta yurttaşlığın taşıyıcıları olarak görülürler. 

Kadınlar kimi zaman ulusa hizmet adına geniş ailelere sahip olmaları için 

cesaretlendirilmiş ve desteklenmiştir. Ulusluk, ideal kadın (alçakgönüllü, ulusun 

hatırına kendi verimliliğini sınırlayan ve çekirdek aile modeline kendini adamış) 

etrafında merkezlenmiştir (Puri, 2004: 114).  

 

Dil ve toplumsal cinsiyet pratikleri açısından analiz edilen ulusalcılılığın, 

maskülen/feminen ya da normal/anormal davranışların modern belirlenimlerinin 

güçlü ideolojik ifadelerini barındırdığı ortaya koyulmuştur. Ulusalcı ideolojinin uzun 

süre yadsınmış bu cinsiyet boyutu George Mosse’un (1985) “Ulusalcılık ve Cinsiyet: 

Modern Avrupa’da Saygınlık ve Anormal Cinsiyet” adlı kitabında ele alınmıştır. 

Mosse, 19. yüzyılın başlarında Avrupa ulusalcılığının ortaya çıkışıyla, uygun sosyal 

davranışlar hakkındaki yeni fikirlerin ortaya çıkışının aynı döneme denk geldiğini 

öne sürmektedir. Özellikle burjuva sınıfı seksüel arzunun kontrolü açısından,  normal 

saygın seksüel ilişki olarak evlilik üzerinde durmuştur. Bu yeni toplumsal dünyada 

ulusalcılık, gençlik tutkularının ulus sevgisine kanalize edilmesine, cinsel kimliklerin 

ulusal kimlikle bağlantılandırılmasına çalışmıştır. Ayrıca bu yeni ideoloji, ulusun 

içindekileri  “erkek/erkekçe” gibi niteleyiciler ve normal cinsiyetle kimliklendirirken, 



75 
 

dışında kalanları anormal seksüel davranışlar, feminenlik ve zaaflarla 

ilişkilendirmiştir. Ulusalcılık iyi kadını ulusun erdemlerini kendinde cisimlendiren 

kişi olarak belirlemiştir. Ulusalcı erkek ise bir aziz gibi kadının onurunu korumalıdır. 

Modern ulusalcılığın dinamiği erkeklik /mertlik ideali üzerine inşa edilmiştir 

(Aktaran: Kramer, 539). 

 

Batının hegemonyasından kurtulup kendi uluslarını kurmak isteyen batı-dışı 

uluslar için de iyi kadın, ulusun erdemlerini kendinde cisimleştiren kişidir. Fakat 

burada kadınlar “yozlaşmış Batılı kadın” imajından ayrı tutulurlar.  Onlar gibi ne 

ahlaki duygulardan yoksundur, ne de cinsel açıdan hafiftirler. Eğitimini erkelerle 

rekabet etmek için kullanan batılı kadından da, kendi toplumunun geleneksel kültür 

tarafından ezilmiş kadınından da üstündür. Ulusun manevi değerlerinin bekçisidir; 

ama bu onun, evinin fiziksel sınırlarının dışına çıkmasına da engel değildir 

(Yeğenoğlu, 2003: 163). Bu tarz modernleşme projeleriyle yürütülen ulus inşası 

süreçlerinde kadın bedeni ve zihniyle yeniliklerin ilk uygulama alanıdır. Kadın önce 

öğrenir ve benimser sonra annelik ve eğitmenlik rolleri aracılığıyla öğretir ve 

benimsetir (Cantek, 2003: 35). Kadın, ulusun hizmetinde kültürel bir taşıyıcı olarak 

algılanır. Ulus için duyulan aşkın çocuğa aşılanması, ona ulusal marşlar gibi ulusal 

sembolleri öğretmesi, yaşayış tarzını aktarması, ulusal dili öğretmesi, ulusal tarihi 

aktarması kadını anne, eş, öğretmen gibi çeşitli rollere sokar (Puri, 2004: 116).  

 

Ulus devletlerde erkekler ise karşı konulamaz bir şekilde askerler, 

kahramanlar, vizyon sahipleri, politik liderler, kışkırtıcılar ve ulusun mit 



76 
 

yapıcılarıdır. Ulusallığın korunmasında erkeklerin rolleri önemli ve kadınlarınkinden 

açık bir şekilde farklıdır.  Anderson milliyetçiliği, insanlığın doğal olarak tahayyül 

ettiği bir topluluk olarak tanımlamıştı. Milliyetçiliğin bir diğer özelliği ise yurttaşlık 

üzerine temellenen bir yönetim şekli olmasıdır. Bu çerçevede yurttaşlar eşit olarak 

görülür: her yurttaş eşit haklara ve sorumluluklara sahiptir. Anderson söz konusu 

yurttaşlar topluluğunun özellikle erkeklerin kardeşliği olarak tahayyül edildiğini 

söylemektedir: ulus erkek yurttaşlarının kardeşçe bir topluluğu olarak tasarlanmıştır. 

Bu da erkek yurttaşların sosyal ayrıcalıklarının korunmasına yönelik çabaları 

açıklamaktadır. Askerlik, politik arena, eğitim kurumları ve kamusal alan kadınlara 

karşı korunan alanlardır. Ulusun korunması da erkeklerin egemenliğindedir. Erkekler 

kendi kadınlarını, ve çocuklarını ulusun sınırlarını dış düşmanlardan özellikle de 

tecavüzden korumaya çağrılırlar. Bunun yanı sıra erkekler sıklıkla kültürel 

milliyetçiliğin savunucuları rolüne bürünürler. Kendileri moderniteyi kucaklarken 

kadınlara geleneği empoze ederler. Ulusal kültürel kimlik için gelenek ve modernlik 

hakkındaki tartışmalarda kadın gelenekten sorumlu olarak görülüyorsa, erkekler de 

modernliğin sorumluları olarak görülmektedir (Puri, 2004: 128-130). 

 

C. ULUSUN TAHAYYÜLÜNDE KİTLE İLETİŞİM ARAÇLARININ ROLÜ  

 

C.1. Ulusçuluğun ve Ulusal Dilin Gelişiminde Kitle İletişim Araçları 

“Ulus” kavramı etimolojik olarak daha gerilere gitse de, duygusal-reaksiyoner 

bir güç ve siyasal-ideolojik donanıma sahip bir olgu olarak ortaya çıkışı 18.yüzyılın 

son çeyreği olarak belirlenmiştir. Bu anlamıyla ulus ve onunla bağlantılı olgular 



77 
 

temel karakteristikleri itibariyle moderndir (Karakaş, 2000: 17). Modernlik siyasal 

alanda belli başlı üç gelişme tarafından nitelendirilmiştir: Birincisi, eski 

imparatorlukların bozulup çökmesiyle ulus devlet örgütlenmesinin siyasal 

mücadelelerin başlıca odağı haline gelmesidir. İkincisi, ulusal sınırlar içinde devlet 

organlarının etki alanlarını çoğaltması ve genişletmesidir. 1914 yılında topyekün 

savaşın gelişiyle ilk kez olarak askeri cephenin yanı sıra sivil cephenin de kitlesel 

olarak seferber edilmesi gerekmiştir. Üçüncüsü ise halkın katılımına dayanan yeni bir 

siyaset türünün ortaya çıkmasıdır. Bu gelişmelerde kitle iletişim araçları kilit bir rol 

oynamıştır. Radyo tayfı, yayıncılığın gelişiminin ilk günlerinden itibaren askeri 

amaçlara tahsis edilmiştir. Yurt içi cephede ise devlet sivil nüfusun ayakta kalması 

için tasarlanmış tanıtım ve propagandanın üreticisi hâline gelmiştir. İletişim sistemi 

ve siyasal düzen arasında en çok tartışılan bağlantı, iletişim sisteminin siyasal sürece 

halkın katılımını yönlendirmede oynadığı roldür. Enformasyonun kamuya 

sunulmasında ve insanların yurttaş olarak bilgiye dayalı seçimlerini yapabilmelerini 

olanaklı kılan siyasa önerilerinin tartışılabileceği ortam sağlamada kitle iletişim 

araçlarına hayati önem atfedilir. Her ne kadar ticari medya endüstrilerinin ekonomik 

mantığının bu işlevi önemli ölçüde tehlikeye soktuğu da birçok yorumcu tarafından 

dile getirilmiş olsa da (Murdock, 1999: 441-442). 

 

Milliyetçilik üzerine yazılmış tüm klasik metinler medyanın ulus inşasında 

anahtar rol oynadığını, bireylerin ulusal aitlik ile ilgili kimliklerinin 

şekillendirilmesinde, yaygınlaştırılmasında ve kurumsallaştırılmasında kurucu bir rol 

üstlendiğini öne sürmektedirler. Ulusçuluk literatürünün önde gelen isimlerinden 

olan Anderson, kitle iletişim araçlarını ulusun inşasında birinci ve temel unsur olarak 



78 
 

belirleyen ilk düşünürdür. Bu konudaki çalışmalar büyük oranda Anderson’un 

görüşlerine referansla gerçekleştirilmiştir. Anderson kapitalist yayıncılığın dile yeni 

bir sabitlik kazandırarak, uzun vadede öznel ulus kavramı için son derece merkezi bir 

rol oynayan kadimlik fikrinin oluşmasına katkıda bulunduğunu söylemektedir 

(Anderson, 1995: 60). Ona göre ulusal tahayyül, modernliğin getirdiği bir olgudur ve 

bu kapitalist toplumları yaratan ekonomik ve teknolojik değişimlerin bağlamı içinde 

mümkün olabilmiştir. Özellikle baskı kapitalizmi Anderson’un ifade ettiği gibi 

Latinceyi demokratize etmiş ve kitleler için ulaşılabilir kılmıştır. İncil yerel dillerde 

basılmış ve böylece merkezden koparılmıştır. Anderson ulusal bilincin basım yoluyla 

geliştirilmesinde üç farklı yol belirlemişti: Birincisi basım, yerel dil ve Latince 

arasındaki iletişim kanallarını açık tutmada, kitleler ve elitler arasında aracılık 

yapmıştır. İkincisi baskı kapitalizmi basılmış kitaplar aracılığıyla dile kalıcılık ve çok 

sayıda üretilebilme olanağı sağlamıştır. Bu yolla ulusalcı mesajlar ve tarihsel 

dokümanlar saklanıp okunabilmiş ve bu ulusun öznellik fikrine katkı sağlamıştır. 

Üçüncü olarak baskı kapitalizmi iktidar diline katkı sağlamıştır (Anderson,1995: 54-

56).  

Ulusalcılık 18. yüzyılda gerçekleşen ilk aşamasında edebiyat, kültürel ve 

folklorik gelenekler tarafından karakterize edilmiştir.  İkinci aşaması 19.yüzyılın 

sonunda politik bütünlük olarak gerçekleşir ve ulusal duygular ile insanların tek bir 

yönetim altında yönetilme arzularıyla tamamlanır. Bu dönemde büyüklük ulus 

olabilmek için önemli bir kriterdir. 20. yüzyılın erken dönemlerindeki üçüncü 

aşamada ise kitle desteğinin artışına tanıklık edilmiştir. Hobsbawm’a göre bu 

aşamada ulusalcılığın gelişiminde dil ve edebiyat kilit bir rol oynamıştır (Aktaran: 

Mc Millin, 2007: 26). Bu da ulusun tahayyül edilmesinin kitlesel olarak 



79 
 

dolayımlanmış bir biçim olduğu ve gelişmiş iletişim yapılarına sahip okuryazar 

toplumlarda görülebileceği fikrini doğrulamaktadır. Kitle iletişim araçları sosyal 

zaman ve mekânın tahayyülünü koordine edebilme kapasitesine sahiptir. Modern 

roman ve özellikle gazete, insanları birbirinden özellikle mekânsal olarak farklı 

yerlerde gelişen eşzamanlı olayları hayal etmeye teşvik edebilmektedir (Tomlinson, 

1999: 127). Ulusların hayal edilmiş cemaatlerinin sürdürülmesi, temsiller, özneler, 

medya ve kimlik arasındaki karmaşık ilişkilerin bir sonucudur. Belirli durumlarda 

edebiyat, imajlar, ulusal tarih ve coğrafya bilgisi bir temsiller galerisi sağlar. 

Bağımsızlık sonrası yazılan alegorik romanlar açıkça ulusal tarihteki boşluğu 

doldurmayı, bölgesel, ekonomik, etnik çizgiler arasındaki hayali bağlantıyı yaratmayı 

ummuşlardır. Romanlar yoluyla düzenlenen temsiller, gazeteler ya da diğer medya, 

ortak duyu oluşturacak şekilde okunmuş ve deneyimlenmiştir (Radcliffe&Westwood, 

1996: 11).  

 

C.2.Ulusun İdeolojik Aygıtı Olarak Kitle iletişim Araçları 

 

“Ulusal kimlik” kavramı öncelikle düşünce formları ve soyutlamalar içinde 

var olan fikirlere göndermede bulunur. Bunlar ulus devlete karşı paylaşılan sadakat 

duyguları temelinde şekillenen fikirlerdir. Ulusal kimlik bu bağlılığın inşa edilmesi 

somutlaştırılması, zaman içinde aktarılması ve sürdürülmesi gibi yollarla oluşturulur 

ve anlamlandırılır. Başka bir şekilde ifade edilirse ulusal kimlik sıklıkla paylaşılan 

duyguların yapılandırılmasıyla, günlük hayatın rutinleriyle olduğu kadar 

ritüelleştirilmiş, sembollerle donatılmış ulusçuluk kutlamalarının desteklenmesiyle 



80 
 

yaratılan kolektif bir bilinçtir. Kurgu ve gerçeğin birlikte şekil verdiği bir köken 

hikâyesi üzerine inşa edilir. Mit, gelenek ve icat edilmiş gelenek, sistematik olarak 

paylaşılan aidiyetler ve diğer uluslar karşısındaki ayırıcı özellikleri oluşturmak ulus 

inşası sürecinin parçasıdır. Kitle iletişim araçları bu verili olmayan kimliğin 

oluşturulmasında, ortak bir köken tarihinin yaratılmasında, süre giden zaman ve 

gelecekle ilişki kurulmasında kullanılır. Eğitim, aile ve dinsel kurumlara ek olarak 

ulusal kimliğin tanımlanmasında, sınırların çizilmesinde ve popüler tahayyül içindeki 

varlığını sürdürmede merkezi bir rol oynar (Thomas,1997). 

 

1950’lerden beri ulusalcılık çalışmaları içinde, iletişim sistemleri içinde yer 

alan anlatıların ulusal kimliği yücelttiği artan bir oranda ortaya koyulmuştur.  Bu 

konu hakkındaki bilimsel yaklaşım ilk olarak sosyolog Karl W. Deutsch tarafından 

ele alınmıştır. “Milliyetçilik ve Sosyal İletişim” (1953) adlı kitabında ulusal fikirlerin 

başarısını modern iletişimin gücüne bağlamıştır. O, ulusalcılığın kültürel yayılmasını 

açıklarken, bir halk içindeki üyeliğin temelde sosyal iletişimin geniş 

tamamlayıcılığıyla ilişkili olduğunu söylemiştir. Deutsch ve diğer iletişim 

teorisyenlerine göre modern ulusal kimlikler, modern iletişim sistemlerinin sunduğu 

anlatılar tarafından,  geniş sınırlar ve nüfus üzerinde elitlerin ve onların çıkarlarının 

iletilmesiyle şekillendirilir (Kramer, 1997: 535).  Tüm araştırmalar aslında aynı şeyi 

anlatmaktadır. Bulgular genel olarak ulusal kalıp yargıların, hayal edilmiş 

toplulukların, ulusun pozitif imajlarının, ulusal çıkarların ve sınırların basım yoluyla 

ebedileştirildiğini vurgulamaktadır. Ulus fikri medya yoluyla doğallaştırılmakta ve 

aşina kılınmaktadır. Günlük hayatın üretimi ve muhakemesinin bir parçası haline 

getirilmektedir (Smith&Timothy:3).   



81 
 

        Uluslar, yurt içindeki halkı bir arada tutan ortak bir anlayış, emel, hissiyat ve 

fikirlere, ortak bir sivil ideoloji ve kültürel boyuta sahip olmalıydılar. Ortak bir 

kamuoyu ve kitle kültürünü oluşturma görevi popüler toplumsallaştırma vasıtaları 

olan kamusal eğitim sistemi ve kitle iletişim araçlarına havale edilmişti (Smith, 1994: 

27). İnsanların ulusal kimlikleriyle ilişki içinde olmasını ve böylece devletlerin kriz 

zamanlarında taleplerde bulunabilmesini sağlayacak dev duygusal yatırımlar 

yapılmıştı. Radcliffe ve Westeood bunu “bağıntılı tasarılar” kavramı ile açıklamaya 

çalışmışlardır. Bağıntılı tasarılar, karşılıklı ilişki içindeki öznellikler ve sosyal 

uzamların çağrılması, adlandırılması yoluyla bir fikirsel yatay bütünleşme ile sosyal 

uzamı meydana getirir ve sürdürür. Bu bireylerin kendilerini bir çerçeve içine 

yerleştirmelerini sağlar ve spesifik bir alan içinde kendileri ve toplum arasında bir 

birliktelik üretir. Bu şekilde bir konumsallık meydana gelir ve birbiriyle ilişkili 

toplulukların parçası olmak ulusal kimlikleri üretir. Bağıntılı tasarılar özellikle kitle 

iletişim araçları yoluyla üretilir (Radcliffe&Westeood, 1996: 28). İnsanlar genel 

olarak çevrelerindeki dünyayı bir kalıp ya da bir model içinde algılarlar. Bu model 

bir tür harita fonksiyonu görür ve karşılaşılan hangi olayların olumlu, hangi olayların 

olumsuz sayılacağını gösterir. Özellikle modern toplumda dünyayı anlamak için 

kullanılan harita ya da kalıplar daha çok medya anlatıları tarafından üretilmektedir. 

Hem savaş gibi olağanüstü dönemlerde, hem de rutinde ulusal medya belirlediği 

gündemler, ulusal semboller, sık sık yaptığı atıflar, söylemlerindeki “ötekiler” ile 

“biz”i ayıran vurgular dolayısıyla ulusçuluğun nesnesi olan halkın “bilişsel stilini” 

dönüştürür. Ulusal medya olmaksızın kendini ancak yerel bir dünyanın gerçekliği 

içinden algılayacak gruplar özellikle de görüntünün yarattığı sahihlik efektiyle 

birlikte gerçek çevrelerinin sınırlarını ulusal olanla çakıştırabilmektedirler. Kitle 



82 
 

iletişim araçları özel hayatlara kolaylıkla müdahil olma yeteneği dolayısıyla siyasal 

propagandalarda ve ulus oluşturma projelerinde vazgeçilmez bir teknik alt yapı 

oluşturmuştur. Somut insanın bilincine ve hayat tasavvuruna medya anlatıları ile 

ulaştırılan ulusal ikonlar özel hayatları dönüştürerek ulus fikrini somuta taşıyan 

failleri üretmişlerdir (Bostancı, 1996: 1540-1541).  

 

C.2.1. Ulusun İnşası ve Tahayyülünde Basının Rolü 

 

Basın bir yandan ulusçuluk ideolojisinin oluşması ve halka yayılması 

sürecinde işlevsel olmuşken diğer yandan kurulmuş ulus devletlerde oluşan aidiyet 

duygusunu pekiştirici ve devam ettirici bir görev de üstlenmiştir. Ulusçuluğun 

doğuşunda etkili olan basın yalnızca bu günkü anlamında gazete ve dergiler değil 

haber kağıtlarından topluluk bildirilerine kadar her türlü basılı ve yazılı materyaldi 

(Baştürk, 2000:125). Pek çok 18. yüzyıl gazetesi yerel toplulukların yaratılmasına 

yardımcı olurken 19. yüzyıl gazeteleri ise okuyucularının bir topluluk, bir ulusal halk 

olmaları konusunda katkıda bulunmuşlardır (Burke&Briggs, 2004: 44).  1789 Fransız 

Devrimi’ndeki halk katılımı medyanın da katılımının hem nedeni hem de sonucu 

olmuştur. 1776’daki Amerikan Devrimi için de bu söylenebilir. Amerikalıların 

İngilizlerden bağımsızlığı kitaplar ve gazetelerden beslenen bir hareket sonucunda 

gerçekleşmiştir. 1775 yılında Amerikan sömürgelerinde kırk iki farklı gazete 

yayınlanıyordu. Bunlardan bir kısmı İngiliz ordusunun zalimliklerini anlatarak 

devrimsel bir etkinin oluşumuna katkıda bulunmuş ve uzun dönemde verdikleri 

haberler aracılığıyla ulusal ve politik bir kültür yaratmışlardır (Burke&Briggs, 2004: 



83 
 

119). Türkiye’de de basın, ulusal kimliğin inşasında kullanılan en önemli araçlardan 

biriydi. Milli Mücadele sırasında Ankara’nın yanı sıra İstanbul’da birkaç gazetenin 

dışında çıkan tüm gazeteler Kuvva-i Milliye’nin zaferlerini İstanbul’daki sansüre 

rağmen halka yansıtmak için uğraşmış, bu şekilde Türk Milliyetçiliği Anadolu ve 

İstanbul basını aracılığıyla yayılmıştır. Ulusal direnişin başladığı sırada Mustafa 

Kemal’in ilk girişimi haber akışının kontrol altına alınması amacıyla telgraf ağına el 

koymak olmuştur (Koloğlu,1992:61-63).  Öyle ki Anadolu’nun pek çok yerine 

dağılmış İngiliz haber alma subaylarının hepsi 1919 yılı raporlarında hatların 

hepsinin yalnız Mustafa Kemal’in mesajlarıyla dolu olduğunu; her haberleşmeyi 

öğrendiğini belirtmektedirler. Mustafa Kemal bu şekilde her an, içeride istediği 

kamuoyunu yaratmanın ve işgalcileri zor durumda bırakacak protesto kampanyaları 

sürdürmenin imkanına sahip olmuştur (Koloğlu, 1993:22). 

 

Cumhuriyet’in kuruluşuyla birlikte yeni bir yapılanmaya gidilmesi ve kültürel 

kodların oluşturulmasıyla yeni bir iletişim ortamının yaratılması gerekmişti. Atatürk 

bu nedenle gazetecilerle diyaloğa girmiş, daha bağımsızlık savaşı başlamadan önce 

basın yoluyla kamuoyu oluşturmaya önem vermiştir: 

  

“Bir fikir kalesi, bir zihniyet kalesi…Basın mensuplarından bunu 

istemek Cumhuriyet’in hakkıdır. Bütün milletin samimi bir birlik ve tenasüd 

içinde bulunması bir zarurettir. Umumun selamet ve saadeti bundadır. 

Mücadele bitmemiştir. Gerçekleri milletin kulağına ve vicdanına lüzumu 

gibi ulaştırmada basının vazifesi çok mühimdir” (Aktaran:Gürkan, 1997: 

85-88).  



84 
 

“Gerçeklerin lüzumu gibi” aktarılmasını basının bir vazifesi gibi gören 

Atatürk bu doğrultuda Sivas’a gelişinden sonra İrade-i Milliye Gazetesi’ni çıkartır. 

1920’de ise adını bizzat kendisinin koyduğu ve daha sonra Cumhuriyet Halk 

Partisi’nin yayın organı olan Hakimiyet-i Milliye Gazetesi’ni çıkartır ve aynı yıl 

Basın Haber Ajansı’nı ve basın haber alma işlerini düzenlemek amacıyla Matbuat 

Umum Müdürlüğü’nü kurar (Gürkan,2007: 85).7 Nuri İnuğur, 10 Ocak 1920 günü ilk 

sayısı çıkan Hakimiyet-i Milliye’nin  “ulusal şahlanışın ülküsünü” dile getirdiğini 

belirtmektedir. Hem İrade-i Milliye Gazetesi hem de Hakimiyet-i Milliye Gazetesi 

kurulacak yeni ulus devlet ve bunun için gerekli olan ulusal iradenin sözcülüğünü 

yapacak şekilde bu yönde yazılar yazmak ve kamuoyu yaratmak amacıyla hareket 

etmişlerdir (İnuğur,1992: 26).   

 

                                                            
7  Yasa gerekçesinde kuruluş amacının açıklanış şekli bu kurumun, ulus devletin, ulusal kültür ve 

kimliğin bekasında, iç ve dış kamuoyunu yönlendirmede nasıl kullanılmak istenildiğini ortaya 

koymaktadır: “Ülkemizin uğradığı felaketlerin en etken amillerinden biri de iç ve dış kamuoyunun 

milletin yüksek çıkarlarına uygun bir cereyan ile sevk edilmesinde gösterilmiş olan ihmaldir. Milli 

çıkarlarımızın savunulması konusunda silah kadar etken olan siyaset ve fikir teşkilatının öteden beri 

ihmal edilmiş olması keyfiyeti pek çok fenalıklara sebep olmuş ve hala da olmaktadır… Matbuat ve 

İstihbarat Müdiriyet-i Umumiyesi’nin amacı iki büyük hedefe yöneliktir. Biri dışa karşı milletin 

emellerini ve isteklerini tanıtmaya ve davamızın meşruiyetini ıspata çalışmak diğeri de içeride milletin 

fikirlerini aynı noktada birleştirmek üzere her araçtan yararlanarak durmadan aydınlatma ve uyarma 

ile meşgul olmak. Genel Müdürlüğün programı bir taraftan Avrupa Basını arasında milli ve yasal 

hukukumuzu savunmaya yönelik yayında bulunmak ve cihan basınını daima tetkik ve izleyerek dünya 

akımlarını anlamaya çalışmak, diğer taraftan da içeride zamanın emrettiği fikri ve ruhi birliği 

sağlamak için her araçtan yararlanmak suretiyle yayın ve uyarıda bulunmak olmalıdır. Anadolu’nun 

değişik noktalarında gazeteler yayınlattırmak ve bunların şeklen mükemmel ve manen de devamlı bir 

dikkat altında bulunmalarını sağlamak…herkes tarafından kolayca anlaşılabilecek tarzda risaleler 

yazdırarak ve her tarafa muhabirler sağlamak, hususi muhabirler dolaştırmak, uyarma heyetleri 

göndermek ve okullardan, öğretmenlerden bu iş için yararlanma çarelerini aramak gibi basın işlerinde 

de resmi makam olmalıdır” (Koloğlu,1993:32).  



85 
 

C.2.2. Uluslaştırma Projesinde Radyo 

 

20. yüzyılın başlarındaki ulusal kimlik, kendini modern, şehirleşmiş ve 

yüksek teknolojili toplumlarda ifade etmenin araçlarına sahip hâle gelmişti. Kitlesel 

medyanın yükselişiyle popüler ideolojiler, basın, sinema ve radyo gibi araçlarla 

standartlaştırılabilmiş, homojenleştirilmiş ve propaganda amacına yönelik olarak 

kullanılabilmiştir (Hobsbawm, 1995: 169). Bu araçlardan özellikle radyo üzerinde 

duran L. Greenfeld, ulusçuluğun bireysel kimliği halk içine yerleştirdiğini ve bu 

halkın egemenliğin taşıyıcısı, bağlılığın nesnesi ve dayanışmanın temeli olarak 

görüldüğünü söyler. Radyo da aynı anda tüm halka hitap ederek milletin nesnesini 

kendi hitabında içkin olarak kurmaktadır. Bu özelliğiyle bütünleştirici bir 

teknolojidir ve toplumsal sınırları aşarak kadınları ve erkekleri, kültürel seçkinleri, 

“düşük kültürlüleri”, merkezdekileri ve çevredekileri aynı hitapta birleştirir. Onları 

millî bir yer ve zaman imlemesinde sabitler ve milletin içine dahil eder (Aktaran: 

Ahıska, 2005:21). Araştırmalar 1950’lere kadar radyonun ulusun inşasında ve ulusal 

hayatın oluşturulmasında oynadığı rol üzerinde durmaktadır. Türkiye’de de radyo 

tarihi 1950’lere kadar olan dönemde uluslaştırma projesi ile iletişim teknikleri 

arasındaki ilişki bağlamında değerlendirilebilir. Meltem Ahıska, Türkiye’de bu 

dönemdeki radyo yayınları ile ilgili araştırmasının, radyodan yayınlanan sesler 

sayesinde milletin, bir millet yaratma işini üstlenen birçok seçkin tarafından başta 

şüphe edilen varlığının hayal edilebildiğini gösterdiğini söylemektedir (Ahıska, 

2005: 19). 1930’dan sonraki dönemde yeni bir ideoloji yaratma çabasını hızlandıran 

seçkinler inkîlapların yeterince kök salmadığı saptamasıyla yeni değişimleri 

tanımlama ve kurumsallaştırma çabasına girmişti. Kemalizmin altı ilkesinin hakim 



86 
 

kılınmasıyla, kişisel ağlar ve Ankara odaklı olarak konuşulan milli sorunların ulusal 

ölçekte ve devletle ilişkili bir disiplin içinde ele alınması gerekmişti. Kültür ve 

insanların gündelik yaşamları da milli sorunlar arasında görülüyordu. Bu noktada 

radyo milli kültürün hayati unsurlarının üretilmesi ve yeni bir milli kimliğin 

oluşturulmasını da kapsayan geniş bir çerçevede değerlendiriliyordu 

(Ahıska:2005,121). 1927-1936 yılları arasındaki radyo yayıncılığı özellikle “milli 

iktisat ve tasarruf” ve “Türk Dili” konularında toplumu etkilemeye çalışmıştır. 

Mustafa Kemal 1935 yılında meclis toplantılarından birini açarken radyonun ulusal 

kültür ve ulusal bilgilerin verilmesi açısından yüksek bir değere sahip olduğunu 

belirtmiştir (Güven, 2006: 57). 1937-38 yıllarında radyodaki sözlü programların 

arasında “İnkılap Dersleri” adlı program yer almaktaydı. Ayrıca “Hukuk Bilgileri”, 

“Hukuk İlmini Yayma Adına Konuşmalar”  gibi yurtaşlık bilgisi veren programlar 

yapılmıştır. İkinci Dünya Savaşı’nın yaklaştığı yıllarda ise “toplumun moralini 

yükseltmek” açısından “Milli Kahramanlık Menkıbeleri” ve “Yurt Bilgisi ve 

Sevgisi” adlı yayınlar yapılmıştır (Çankaya,1997:7). 1940 sonrasında Ankara 

Radyosu ile Ankara Devlet Konservatuarı birlikte çalışarak nitelikli sanat eserlerini 

geniş halk yığınlarına iletmeyi amaçlamıştır. Bununla ilgili olarak Burhan Belge 

Radyo Dergisi’ndeki yazısında insanlığın günlük yaşamının bu savaştan sonra birçok 

özellikler ve yenilikler ile bezeneceğini, bunların arasında en önemlisinin bütün bir 

ulusun hatta tüm insanlığın radyo kutusu başında eski agoralarda yahut forumlarda 

buluşur gibi buluşması olduğunu belirtmektedir. Belge’ye göre iyi çalışan ve halkın 

hem sevgi hem de güvenini kazanmış bulunan Türk Devlet Radyosu sayesinde Türk 

Ulusu kendi agora ve forumunda yüksek düzeyde bir kültür yaşamına 

kavuşabilecektir (Aktaran: Çankaya,1997:9).     



87 
 

Radyo yalnızca Cumhuriyetin ilk yıllarında ulus inşası sürecinde değil, 

devam eden süreç içinde de ulusal kültürün yeniden üretimi için önemli bir araç 

olarak görülmüş ve kullanılagelmiştir. Örneğin 2003 yılında 25082 Sayılı Resmi 

Gazetede yayınlanan Radyo ve Televizyon Yayınlarının Esas ve Usulleri Hakkında 

Yönetmeliğin 27. Maddesinde kültür programları bu amaca uygun olarak, Türk 

Kültürünün evrensel kültürle bütünleşmesini sağlayacak biçimde yapılan, Türk 

Milletinin ve tarihinin birliği, bütünlüğü ve devamlılığı bilincinin vurgulandığı, tarih 

ve sanatın bilim çevrelerince onaylanmış kaynaklara dayalı olarak işlendiği, Türk 

Dilinin doğru ve anlaşılabilir tarzda kullanılıp geliştirildiği programlar biçiminde 

tarif edilmiştir (Güven,2006:70).         

 

C.2.3. Sinema ve Ulus 

 

Filmler de sıklıkla ulusal olanın temsilini yine ulusa sunmuştur. Sinematik 

deneyimin genel çerçevesi içine sokulmuş olan bu gibi filmler halkın günlük 

korkularını, gerilimlerini, zevk ve arzularını dramatize etme yoluyla onları bir 

topluluk olarak bir araya getirerek hayali bağlar inşa eder. Bu yolla çeşitli ve 

özellikle birbirine karşıt özelliklere sahip insan grupları birbirini tanımaya, ortak bir 

kültür içinde tek vücut olmaya ve diğer kültür ve topluluklardan farklı olan taraflarını 

görmeye davet edilir (Aktaran: Schlesinger, 2000: 26). Sinema filmleri ulusal 

söylemi içeren anlatı türlerini sıklıkla kullanmıştır. Sinema, savunma güçlerini, 

personellerinin uygulamalarını kahramanlaştırarak sahneleyip büyük efsanelere, 

politik meşruiyet süreçlerine ve aktüaliteye bağlar. Bu uygulama 1942 yılına kadar 



88 
 

uzanır. ABD Başkanı Roosevelt, aralarında John Ford, Frank Capra gibi 

yönetmenlerin de yer aldığı birçok ünlü sinemacıyı Beyaz Saray’a çağırıp onlara 

psikolojik seferberlik perspektifiyle film siparişleri verir. Bu nedenle Hollywood’da 

bir irtibat bürosu kurulur ve soğuk savaş başladıktan sonra bu büro kalıcı hâle gelir. 

1947’de ise Sovyet tehdidine karşı mücadele çerçevesinde millî güvenlikle ilgili 

birçok kurumun birleştirilmesiyle oluşturulan Millî Güvenlik Bakanlığı’nın 

kurulmasıyla da kurumsallaştırılır. Amerika’da millî güvenlik böylece sinema 

sanayine entegre edilmiş olur (İmançer, 2007: 194). İngiltere’de ise 1940’da 

Enformasyon Filmleri Departmanı Başkanlığı savaşa katkı olması nedeniyle etkili 

propaganda üretimi için yapılacakları sunan bir rehber yayınlamıştır. Film 

propagandası için hazırlanan bu program sadece İngilizler için değil dünyanın geri 

kalanı için de tasarlanmıştır. Rehber “özgürlük ve demokrasi sevgisi, zayıf olana 

karşı duyulan sempati, fedakârlık” gibi İngiliz yaşamı ve karakteri ile şematik olarak 

ulusal idealleri belirliyordu. Muhtıra aynı zamanda estetik önerileri de içeriyordu. 

“uygun” konular öneriliyor ve kararlılık ve propaganda unsurlarının gizlenmesi için 

güncel olayların dramatize edilmesinin yolları gösteriliyordu. Bu aslında nasıl bir 

ulusal sinema inşa edileceğine dair tartışmalara da bir katkıydı (Cook, 1996: 10). 

Meksika’da da ulusal devrimden sonra (1910-1917) yazından ziyade film yoluyla 

ulusal kimlik eklemlenmiş ve inşa edilmiştir. Tıpkı Brezilya’da 1964 ve 80’lerin 

ortasındaki otoriter askeri rejimin televizyonu kullanması durumunda olduğu gibi, 

yeni medya bu periyotta resmi ulusalcılığın propagandasında kullanılmıştır. 

(Radcliffe & Westfood, 1996: 12). Sinemanın ulusal kimliğin inşasında 

kullanılmasının günümüze daha yakın bir örneği de Danimarka’dan verilebilir.1998 

yılında Danimarka Film Kurumu, Danimarka Film Endüstrisinin gelişimini bir dizi 



89 
 

strateji yoluyla belirleyen dört yıllık bir plan sunmuştur. Planın merkezinde 

ekonomik uygulanabilirlik olsa da, sonuç olarak, filmler yoluyla ulusal kültürün 

yapılandırılmasıyla ilgili sanatsal ve kültürel vizyon setleriyle tamamlanmıştır. 

Dökuman sık sık film yapımcılarını Danimarka kültürünün gerçekliklerini 

yansıtmak, keşfetmek ve imajinasyonunu sağlamak konusunda desteklemek 

gerekliliğinden söz ediyordu. Amacını artan küresel medya kültürü içinde, bu 

kültürel ürünlerin sınırlandırılması olarak ifade ediyordu. Kurumun destek politikası 

ise Danimarka kültürü, dili ve kimliğini sürdüren ve ifade eden filmlere uygunluk 

/geçerlilik garantisi vermekti (Hjort,2000:103).  Konuya farklı bir açıdan yaklaşan 

Ian Jarvie ulusların kuruluş aşamasında aslında ulusal sinemanın çok önemli bir 

katkısının olmadığını söylemektedir. O, ulusal sinemanın sonradan ulusal inşa 

süreçlerini tamamlayan Yugoslavya, Polonya, Çekoslavakya gibi ülkelerde değil de, 

çok daha önce ortaya çıkmış, ulusal dil, kültür, kimlik gibi konularda bir sorun 

yaşamayan Batı Avrupa devletlerinde yükselişe geçtiğini belirtmektedir. Jarvie bu 

noktada ulus inşası sürecine ulusal sinemaların nasıl katkıda bulunduğu sorusuna 

cevap aramaktadır. O, ulusal sinema projelerinin kitlesel hakların verildiği bir 

dönemde Avrupalı politik elitlerin yeni problemlerle karşılaşması sonucu 

yükseldiğini öne sürmektedir. Elitler bu geniş seçmen kitlesinin dilek ve taleplerini 

bilmiyorlardı. Bu “gelişmemiş” kitlelere ulus ve kültür duygusunun empoze 

edilmesinde düşkün oldukları tabloidler ve filmler kullanılacaktı. Ulusal sinema ulus 

inşacısı olarak yeni özgürleşmiş popülasyonun sosyalize edilmesi projesinde adet ve 

değerlerin benimsetilmesi sürecinde ve kültürel ve yönetici elitlerin hegemonyasının 

sürdürülmesinde kullanıldı (Jarvie,2000:80-81). 

  



90 
 

Türkiye Cumhuriyeti de kuruluş yıllarında basının yanı sıra sinemanın 

önemini fark etmişti. 1931 yılında İktisat Bakanı olan Mustafa Şeref Bey, 

Başbakanlığa gönderdiği bir yazıda imparatorluktan yeni bir devlete geçiş sonrasında 

yürütülen devrimlerin dışarıda ve içeride tanıtılmasında sinema filmlerinin 

öneminden bahsetmektedir (Aktaran: Öztürk, 2005: 49). Bir sinema dergisinde yer 

alan yazısında Nusret Kemal ise her alanda devrim yapmış bir ülkede sinemanın 

görevlerini “inkılabı memlekete yaymak, milli kültürün yeni telakkilere göre 

kurulmasında ve inkışafında amil olmak, halka bilhassa bedii zevkler inkışaf ettirici 

terbiyevi eğlence vermek, Türk Memleketini, Türk Halkını, Türk Kültürünü ve Türk 

İnkîlabını dışarıya tanıtmak…” olarak sıralamaktadır (Aktaran: Abisel,1994:50). Bu 

nedenle bu dönemde maddi kısıtlılıklar el verdiğince yeni ulus devleti anlatan filmler 

çektirilmeye çalışılmıştır.  Özellikle bu dönemde çekilen Kurtuluş Savaşı filmleri 

ulusal kimliğin inşasında kurucu bir rol oynamışlardır. Örneğin savaşın en hararetli 

yıllarında  “Ateşten Gömlek” (1923) filmi çekilmiştir. Özön’ün ifade ettiğine göre 

Kurtuluş Savaşı filmleri Türkiye’nin iç ve dış siyasasına bağlı olarak beyazperdede 

yer alıyor ya da unutuluyordu. Yeni kurulan Cumhuriyetin Yunanistan ile dostluk 

politikası dolayısıyla 1923’den 50’ye dek uzanan dönemde Kurtuluş Savaşı filmi  

fazla sayıda yapılmamıştı çünkü geniş halk yığınlarını etki altında bırakacak beyaz 

perdede iki komşu arasındaki bu acı deneyin anılması istenilmiyordu. Bu nedenle 

filmler sayıca az oldukları gibi çekildikleri zaman da savaşı farklı yönleriyle ele 

alıyorlardı. Örneğin Muhsin Ertuğrul’un çevirdiği “Bir Millet Uyanıyor” filmi bu 

savaşı bir Türk-Yunan çatışmasından çok hilafetçiler ile ulusal güçler arasındaki bir 

çatışma olarak ele alıyordu. “Ankara Postası” (1928) adlı filmde ise çatışma bir 

Sultan Hanım ile Kemalist bir subay arasında geçiyordu. 1949 yılında çekilen 



91 
 

“Vurun Kahpeye” adlı filmde bile bir Türk-Yunan çatışması değil, daha çok 

işbirlikçi din adamları ele alınmaktaydı. Kıbrıs sorununun uç vermesi ve Kore’ye 

asker gönderilmesiyle birlikte de 1951-1952 yılları arasında Kurtuluş Savaşı 

filmlerinin sayısının birden arttığı gözlenmiştir (Özön,1995:166-168).    

  

Türk Ulusu kendisini birçok açıdan olduğu gibi etnik açıdan da homojen 

olarak ifade etmişti ve bu birlik bütünlük hali tek sesli biçimde ifade edilmeliydi. Bu 

şekilde otoriter uygulamaların, ulusun tanınması ve temsilinde tek seslilik adına 

gerekli olduğu öne sürülmekteydi. Film yapımcıları ve sinema ulusun ideal imajının 

inşasında, bu tanınma ve temsil sürecinde gerekliydiler. Fakat onlar diğer alanlarda 

faaliyet gösteren sanatçılardan daha büyük bir ikilemle karşı karşıyaydılar. Film 

yapımcıları zayıf biçimde formüle edilen ulusun temel prensiplerini sağlamlaştırmayı 

umuyordu fakat bu prensipler detaylandırılmamış olarak durduğu için Türk 

Toplumuyla ilgili her sinemasal etkinliğin ulusal projeyi yanlış yorumlaması ya da 

ihanetle suçlanması ihtimali vardı. Üretimin bu otoriteryen bağlamı içinde Türkiye 

gerçekliğini yorumlayacak bu kişiler Kemalist İdeolojinin temsilcileri ile gerilimli ve 

zorlayıcı ilişkiler içinde oldular (Robins&Aksu,2000:211). Türk Ulusal Sineması8 bu 

                                                            
8 Türkiye’de “Ulusal Sinema” kavramına ilişkin ciddi tartışmalar yapılmıştır. Ulusal sinema akımını 

başlatan kişi olarak anılan Halit Refiğ’e göre Türk Sineması bir halk sinemasıdır çünkü dünyada iki 

tür sinema vardır. Bunlardan biri büyük sermayenin yarattığı Amerikan tipi sinema diğeri ise devlet 

tarafından organize edilen ve ticari kazanca değil de daha çok halk eğitimine, kültürüne hizmet eden 

sinemadır. Türkiye’de sermaye tarafından desteklenen bir sinema yoktur ve bu nedenle sektör haline 

gelememiştir. TRT ortaya çıkana kadar devlet desteğiyle gelişen bir sinema da yoktur. Sadece 

seyircinin sinemaya geleceği, filmi seyredeceği, bilet alacağı fikri üzerinden sinema yapılmıştır. 

Dolayısıyla seyircinin ne istediği, beklentileri önemli hale gelmiştir. Bu nedenle Refiğ’e göre Türk 

Sineması halk sinemasıdır. Batı ülkelerinin gerçeklerinden farklı olan ülke gerçekleri sinema 

üzerinden halka halkla barışık bir şekilde verilmelidir. Ona göre ulusal sinema halkın temel 



92 
 

nedenle çeşitli sansür rejimleri içinde gelişti. Film sansürüne ilişkin düzenlemeler İç 

İşleri Bakanlığınca 1939’da başlatıldı ve 1986’ya kadar sürdü. Uygulamaları devlet 

kurumlarından seçilen polis ve askerleri de içeren üyelerce gerçekleştirildi. Kimi 

açılardan sert olan bu uygulamalarda sansür filmin bitmiş halini olduğu kadar 

                                                                                                                                                                         
değerlerine karşı olmadan içinde bulunduğu durum konusunda onu bilgilendirme ve bilinçlendirme 

iddiasındadır (Refiğ,2007:182-185). Halk sineması/ulusal sinema yaklaşımını savunanlara göre 

sinema yığınlar için yapılan bir sanattır. Sinemacıları küçük bir kesim aydının batılı beğenileri değil 

halkın beğenileri ilgilendirmelidir. Sinemacı düşüncelerini halkın anlayacağı bir dilde anlatmalı ve 

filmler Türk toplumunun yapısına uygun olmalıdır (Yaylagül,2004:262). Aynı dönemde, 1970’li 

yıllarda ulusal sinema akımının yanı sıra “Milli Sinema Hareketi” ortaya çıkmıştır. Bu yaklaşımın 

temsilcisi ise Yücel Çakmaklıdır. 1969-74 yılları arasında çektiği filmlerle Batı ve Doğu kültürü 

arasında sıkışmış, Batının değerleri ve reçeteleriyle tatmin olamayan, aradığını Batı yerine Doğuda ve 

kendi milli kültüründe bulan kahramanların öykülerini anlatmıştır. Birçok sorunun batılı kültür ve 

değerlere kapılarımızı açmaktan ve batılılaşmak hevesinden kaynaklandığını öne süren ve İslami 

inançları ön plana çıkaran bir yaklaşımdır bu. Bununla birlikte Atatürk ve reformları tümüyle yadsıyan 

bir yaklaşım da değildir (Dorsay,1989:112). Bu iki yaklaşımın “ulusal” ve “milli” kavramlarına farklı 

anlamlar yükledikleri görülmektedir. 1973 yılında Milli Türk Talebe Birliği Sinema Kulübü’nün 

düzenlediği bir açık oturumda taraflar bu kavramlardan ne anladıklarını ortaya koymuşlardır. Halit 

Refiğ’e göre “ulusal” kelimesi kullanılmalıdır çünkü “ulusal” çağdaş bir düşünceyi temsil ederken 

“milli” daha muhafazakar bir anlayışı çağrıştırmaktadır. Yücel Çakmaklı gibi “milli” kelimesini 

benimseyen Salih Diriklik  “ulus” kelimesinin uydurma bir kelime olduğunu, Türk Halkının eskiden 

beri “milli” kelimesini kullandığını, “ulusal” kelimesinin Batı hayranlığını simgelediğini belirtmiştir. 

Milli sinemacılar ulusal sinemacılarla Batı karşıtı olma ve geleneksel kültürü ön plana çıkarma 

noktasında buluşmuşlar fakat ulusal sinemacılar İslamı kültürel bir motif olarak laik bir bakış açısıyla 

değerlendirirken, milli sinemacılar islamiyeti bütün yaşam alanlarını düzenleyen bütüncül bir yaşam 

biçimi olarak değerlendirmişlerdir (Yaylagül, 2004:268-270). Ulusal sinema tartışmalarının 

gündemde olduğu 1968 yılında Ant Dergisi sinemacıların katıldığı bir soruşturma düzenlemiş, 

katılanlara ulusal sinemadan ne anladıkları sorulmuştur. Katılımcılardan biri olan Onat Kutlar’a göre 

ulusal sinema Türk Halkının gerçeği ve deneyimlerinden hareket etmeli, sömürüye karşı olmalı ve 

evrensel bir çerçevede ulusal olanı temsil etmelidir. Nijat Özön’göre ise Türk yönetmenlerin elinden 

çıkan her film zaten ulusaldır. Bu bir doz meselesidir. Filmler ulusal özelliğe az ya da çok zaten 

sahiptir. Ulusal Sinema Akımının bir diğer temsilcisi olan Metin Erksan’a göre ise bin yıllık Türk 

tarihi Milli Türk Sinemasının alt yapısını oluşturur. Atıf Yılmaz’a göre ise sinema sanatçısı kendi 

ulusunun ve insanlığın gerçeğini kendi ulusunun kültür birikimi açısından yorumladığı nisbette kendi 

ulusal kültürünün temsilcisi olan bir ulusal sinema görüşü geliştirir (Yaylagül,2004:264-265). 



93 
 

senaryo aşamasını da içeriyordu. Sansürün senaryoyu da kapsaması, filmcilerin Türk 

Ulusal Kültürünü koruma ve yansıtma misyonunu içselleştirmesi gerektiği anlamına 

geliyordu. Türk sansürcülüğü milliyetçiliğin diliyle konuşuyordu. “Ulusun düzeni ve 

güvenliği için zararlı”, “ulusal rejime zarar veren” filmler sansür edildiği gibi bu 

sansür aynı zamanda “kamusal düzene, ahlaki ve ulusal değerlere karşı” gibi geniş ve 

belirsiz bir alanı içine alacak ifadeler kullanılarak da uygulanıyordu. Sansür heyeti 

kendisini Türk Ulusal Kimliğinin koruyucusu olarak belirlemişti. Aslında film 

sansürüne ilişkin uygulamalar Türk Ulusu’nun hassasiyetleri ve ulusal tahayyülün 

sınırları hakkında birçok ipucu vermektedir. Sansür Kurulu Türkiye’de üretilen ve 

dağıtılan filmler hakkında karar verirken ulusun ideal imajı hakkında gayretli bir 

şekilde çalıştı. Erken tarihli filmlerde temel mesele Anadolu’nun inşasının temsiliyle 

ilgiliydi. Onlara göre Anadolu ideal bir şekilde gösterilmeliydi. Bu nedenle İstanbul 

Üniversitesi tarafından 1956 yılında çekilen ve Hititleri anlatan bir filmin, dört bin 

yıldır Anadolu’da hiçbir gelişme olmamış gibi bir mesaj verdiği gerekçesiyle Berlin 

Film Festivali’ne katılımı engellenmek istenmiştir. 1964 yılında çekilen “Susuz Yaz”  

filmi de Kurul tarafından aynı festivale, yine aynı gerekçeyle gönderilmek 

istenilmemiştir. 1952 yılında çekilen ve Aşık Veysel’in hayatını anlatan filme de 

Anadolu’nun topraklarını verimsiz gösterdiği için müdahale edilmiştir. Türkiye’nin 

politik ikliminin çok kutuplu olmaya başladığı sonraki tarihlerde ise sansürcülerin 

ilgi odağı daha ciddi politik meselelere kaydı ve yoksulluk ve sömürüyü anlatan 

filmlere müdahele edilmeye başlandı. Bu sansürcü dogmaya göre Atatürk’ün 

hayatını anlatan bir filmin çekilmesi de çok sorunlu bir konuydu çünkü bir aktör 

aracılığıyla ortaya koyulacak imaj, Türklerin Babasının mitik imajının altını 

oyabilirdi. Sansür sistemi daima tekil bir “Türk Ulusu” vizyonunun kuruluşu 



94 
 

amacına yönelik olarak çalışıyordu. Kimi zaman az, kimi zaman daha çok baskıcı 

yöntemlerle, Türkiye’nin sosyo-tarihsel gerçekliklerinin sonucu olarak ortaya çıkan 

sanat yapıtlarını, Cumhuriyetçi ideallere yönelik olarak değerlendirdiği eleştirilerine 

karşı koyuyordu (Robins&Aksu,2000:212-213).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



95 
 

II. BÖLÜM 

TÜRKİYENİN TANITIM FİLMLERİNDE ULUSAL KİMLİK ANLATISI 

 

 

A. ULUSUN MEKÂNI OLARAK TOPRAK: ANADOLU’NUN 

MİTLEŞTİRİLMESİ 

 

      Türk etnik ulusçuluğunun, ulus devletin merkezileşmesi yönündeki gelişimi ile 

birlikte ulus topraklarının bilimsel olarak tanımlanması çalışmaları gündeme 

gelmişti. Balkanlardan çekilmenin9 ardından bu amaç için sabit bir referans noktası 

tespit edilmeliydi ki, bu da Anadolu olabilirdi. Ayrıca Avrupalı bazı tarihçiler ve 

arkeologlar Anadolu Toprakları üzerinde yapılacak kazılara büyük ilgi duyuyorlardı 

(Ersanlı, 2003: 213).  Böylece arkeologların çalışmalarıyla, Türk ırkı ve diliyle tarih 

öncesi ve Osmanlı öncesi bir bağ kurulmasının güçlü bir ulusal bilince kaynaklık 

edeceği düşünüldü. Üstelik bu düşünce, Anadolu Topraklarında bulunan eserlerin, 

buralarda Türklerle hiçbir ilişkisi bulunmayan birçok ırkın ve uygarlığın yaşamış 

olduğunu göstermesine rağmen yaşatılıyordu. Bu karmaşık durum 1932-1943 yılları 

arasında gerçekleştirilen arkeolojik kazılarla yaşanıyor, bazen de tarih tezleriyle 

kanıtlanmak istenilenin tam tersi durumlar ortaya çıkıyordu (Ersanlı, 2003: 215).  
                                                            
9 Balkanlardaki toprakların kaybı Osmanlı için büyük bir travmaya neden olmuştu ve bu kayıp yeni 

kurulan ulus devlet için safraları atarak öz vatana dönme fikriyle meşrulaştırıldı. İmparatorluğun 

kaybedilmesinin yaşattığı travmayı unutturmak ve vatan imgesinin uzun süreli müphem kalmışlığına 

dair açığı kapatmak için derhal Anadolu’nun özvatan olarak tasvir ve tahayyülüne girişildi 

(Bora&Şen,2009: 1150).   



96 
 

         Anadolu simgesel olarak ulus devletin mekânsal zeminini oluşturuyordu. 

Felaketlerden sonra sığınılan son toprak parçasıydı ve kökleri bu toprakta olan bir 

Türk Tarihi oluşturmak gerekiyordu. Ayrıca bu oluşturulacak tarih her Türk için ve 

her Türk çocuğu için övünç kaynağı olmalıydı (Copeaux, 1998: 93). Sevr 

Anlaşması’nın yeni doğmakta olan ulusal bilince vurduğu darbenin ardından, siyasî 

ve askeri mücadelelerle kazanılan Anadolu Toprakları ideal vatan toprağı 

bağlamında kutsal sayılmıştı.  Bu elde kalan ve kutsal sayılan son toprak üzerinde 

hak iddia eden Yunan ve Ermeni Milliyetçiliklerine karşı Anadolulu atalar bulmak 

gerekmişti. Bu dönemdeki tarih bilgisindeki ilerlemeler bu amaca hizmet etmişlerdir. 

Örneğin M.Ö. 2000’lerde yaşayan Hititler hakkında bu dönemde daha çok şey 

öğrenilmeye başlanmış fakat dilleri henüz çözülememişti. Milliyetçi tarihçiler bu 

boşluktan yararlanarak Hititlerin Türk olduklarını iddia etmişlerdir10 (Copeaux, 

2006: 51). Tarihin ulusçu amaçlarla tahrif edilmesi yalnızca Türk Ulusçuluğuna özgü 

bir durum değildi. Tüm ulus devletler kuruluşları sırasında tarihten değişen 

derecelerde tahrif ederek yararlanmışlardır. Yakın geçmişlerini göz ardı etme, hayali 

keşiflerde bulunma, köklerini tarih dışı değerlerle açıklamaya çalışma, bu yaratılmış 

ulusal değerlerle böbürlenme ve böylece kendilerini diğer uluslardan üstün görme 

gibi yollara başvurmuşlardır. Bu yollar halkın desteğini kazanmak, dayanışmayı 

                                                            
10 1933 yılında yayınlanan  “Orta Mektep İçin Tarih Ciltleri”nin içinde yer alan bazı ifadeler şöyledir: 

“Tarihin ilk devirlerinde Küçük Asya’da oturan halk Hitit veya buna benzer adlarla tanınmış olan 

Hata Türkleridir. ….Etiler Küçük Asya’yı kaplayan bir imparatorluk kurmuşlardı.  Bu devleti teşkil 

eden Türkler kendi Etilerinin idaresi altında ayrı ayrı krallıklar, prenslikler hâlinde bulunuyorlardı. … 

M.Ö 2800 tarihinde buraya Şarktan (Lübnan Dağları) Orta Asyalı insanlar gelerek yerleşmişler ve 

Fenikeliler adını almışlardır. İlk Fenike Medeniyetini kuran bunlardır. Eski mezarlarda yapılan 

araştırmalarda çıkarılan Brekisefal kafatasları bu ilk Fenikelilerin Türk ırkından olduğunu 

göstermektedir. Bunlar sonraları yakın komşu oldukları Sami kavimlerine karışarak yavaş yavaş 

Samileşmişlerdir…” (Aktaran: Ersanlı: 2003: 128). 



97 
 

sağlamak için bir strateji olarak görülebilirdi. Fakat tüm benzerliklerine rağmen 

birçok Doğu Avrupa ülkesi daha esnek bir bakış açısıyla tarih içinde ulusal değerlere 

devamlılık ararken yeni Türkiye’nin siyasetçi tarihçileri bu konuda radikal biçimde 

hareket etmişlerdir. Türk Tarih Tezi11 ve Güneş Dil Teorisi’nin12 dayandığı fikirler 

neolitik devir ile yeni Cumhuriyet’in kültür devrimleri arasında bir bağ kurmaya 

çalışmış, dolayısıyla devamlılık fikri devre dışı bırakılmıştı  (Ersanlı, 2003: 239). 

 

Anadolu’nun Türklerin tarihsel yurdu olduğunun ispatı için büyük bir 

enerjiyle çalışılıyordu. Ancak Anadolu’nun medeniyete kaynaklık eden milattan 

önceki kültürlerin beşiği olarak işlenmesi, kolektif tecrübe ve kültürel miras 

                                                            
11 Türk Tarih Tezi 1931‘de kurulan Türk Tarihi Tetkik Cemiyeti’nin (Türk tarih Kurumu) 1932’de 

Ankara’da yapılan birinci kurultayında ortaya atılmıştır. Atatürk tarafından özellikle desteklenen bu 

teze göre Türkler aslen orta Asya’da yaşamış ama kuraklık ve kıtlık yüzünden Çin, Avrupa ve Yakın 

Doğu gibi başka bölgelere göç etmek zorunda kalmış ve dünyanın yüksek uygarlıklarını 

yaratmışlardır.  Hititler ve Türkler ilk Türk medeniyetleridir. Atilalla ve Cengiz Han ise uygarlaştırma 

misyonunun ilk uygulayıcılarıdır. Bu tez 1932’den itibaren okul ve üniversitelerdeki tarih eğitiminin 

dayanağını oluşturmuştur. 1940’lardan sonra ise bu tezin aşırı iddialarından vazgeçilmiştir 

(Zürcher,2000:277). 
12 Harf inkılabının ardından dilde arılaşmaya gidilmesi yönündeki görüşler hız kazanmaya başlamış ve 

1932’de toplanan Türk Dil Kurultayı’nın ardından bir reform programı hazırlanarak Türk Dil tetkik 

cemiyeti kurulmuştur. Cemiyet üyeleri Osmanlı dilinin yerine koyma için lehçelerden eski edebi 

kaynaklardan hatta Orta Asyadaki Türki dillerden sözcükler devşirme çabası içine girdi. Fakat halk 

yeni sözcüklerin bazılarını benimsedi ve bir çokm güçlükle karşılaşıldı. Yalnızca cemiyetin üyelerinin 

anladığı suni bir dil meydana gelmişti. 1935 yılında dil reformu girdiği çıkmazdan çıkarabilmek için 

Güneş Dil Teorisi oluşturuldu.  Kvergiç adındaki Viyana’lı bir Doğu bilimcisi tarafından ortaya 

koyulan bu kurama göre bütün diller başlangıçta Orta Asya’da konuşulan tarihin en eski dönemlerine 

ait tek bir dilden çıkmıştır. Bütün diller içinde bu kökene en yakın dil Türkçedir.  Bütün diller 

Türkçeden geçerek bu en eski döneme ait olan bu dilden gelişmiştir. Türk Dilini tetkik Cemiyeti’nin 

1936’daki üçüncü Kurultayı bu kuramı resmen kabul etmiştir. 1938’de Atatürk’ün ölümünden sonra 

dildeki bu reform hareketi hızını büyük ölçüde kaybetmiştir (Zürcher,2000:276). 

  



98 
 

açısından Anadolu Halkının heyecanla sahiplenebileceği bir proje değildi. Bu 

nedenle milliyetçi bir vatan romantizminin hep bir yanıyla eksik kalması, ortak bir 

vatanda beraber yaşama tecrübesini işleyen bir millî kimliğin oluşmasına engel 

oldu. Anadolu’nun coğrafi ve kültür malzemesinin mistifikasyonu bu nedenle 

Cumhuriyet’in ilk dönemi boyunca yüzeysel kalmıştır. Vatan yani Anadolu bu 

dönemde sık sık Türk’ün destansı dirilişinin soyut mekânı olarak yüceltilmiştir. 

(Bora, 2007a: 46-47). Anadolu’yu “vatan toprağı” olarak kutsallaştırmaya çalışan 

romantizm hareketi 1910’ların sonlarında Türk Ocağı bünyesinde ortaya çıkmış, 

Milli Mücadele döneminde de hızla genişlemişti.  Osmanlı’nın çözülme sürecinde 

gecikmeli olarak Türk Milliyetçiliğinin vatanı olarak görülmeye başlayan 

Anadolu’yu, (bu gecikmeyi telafi amacıyla) tanımaya ve güzellemeye dönük bir  

hareketti. Bu romantizm hareketi Anadolu’yu asırlardır ihmal edilen, sömürülen 

Türklüğün kutsal ve cömert anayurdu olarak olarak tasvir etmişti (Bora&Şen,2009: 

1156).  

      Kurtuluş Savaşı yıllarından beri Türk Ulusal Kimliğinin inşası için geliştirilen 

tüm fikir akımları, taşıdığı önem nedeniyle en çok toprak metaforu üzerinden 

geliştirilmiştir. Özellikle Anadolu imgesinin ele alınış biçimi, Türk Ulusal 

Kimliğinin ve Türklerin tarihinin kurgulanışını etkilemiş (Deren, 2003; 540), 

hükümetlerin kültür politikalarına yön vermiştir. Bugün üzerinde yaşanan toprak 

parçasının gerçek sahibi olunduğunun ispatı ve ulusun geçmişte de bugünkü varlığını 

meşrulaştıracak bir uygarlık seviyesine sahip olunduğunun gösterilmesi çabaları 

Türkiye Cumhuriyeti’nin çektirdiği tanıtım filmlerine de yansımıştır. Kurtuluş 

Savaşı’nın ve ulus topraklarının Misak-ı Milli’yle belirlenmesinin ve yeni ulus 

devletin inşasının üzerinden çok geçmediği dönemlerde çekilmiş filmlerde dikkat 



99 
 

çeken husus, ulusun toprakları olarak yalnızca Anadolu Topraklarının 

gösterilmesidir. Sınırlara dahil olan İstanbul dahi, elden çıkmış olan diğer Osmanlı 

Toprakları gibi ulusal kimliğin dışında tutulmuştur.  Bu yaklaşım bir süre daha 

geçerliliğini sürdürse de, yeni kimliğin pekiştirilmesi döneminin bittiği, ulus devletin 

temellerini sağlamlaştırdığı Demokrat Parti iktidarına denk gelen dönemlerde 

İstanbul’a bir parça daha itibar kazandırılmıştır. Buna ek olarak kuruluşunun ilk otuz 

yılında Doğuyla bağlarını tamamen kesmiş, yüzü tamamıyla Batıya dönük modern 

bir devlet olarak lanse edilen Türkiye, 50’li yıllarla birlikte Doğu ve Batı arasında bir 

köprü olarak lanse edilmeye başlanmıştır. Özellikle bu yıllarda Anadolu Toprakları 

ile ilgili olarak ağırlığını hissettiren yaklaşım Mavi Anadoluculara aittir ve bu dönem 

filmlerinde kendisini hissettirmektedir. Bu filmlerde, Anadolu Topraklarının ortak 

kullanımı dolayımıyla, ulusal kimlik için bir alternatif oluşturabilecek Anadolu 

Medeniyetlerinin tarihsel mirası sahiplenilmeye çalışılmıştır. Ayrıca bu 

medeniyetlerin Batı Medeniyetine kaynaklık ettiği ileri sürülerek de Batılılaşma 

hedefi doğrultusunda Batıyla doğrudan ilişki kurulmaya çalışılmıştır. 12 Eylül 

darbesinin ardından gelen dönemde çekilen filmlerde ise Türk Kültür Politikalarında 

ağırlığını önemli ölçüde hissettirmeye başlayan Türk-İslâm Sentezi fikri, yapılan 

tanıtım filmlerinin önemli bir kısmında kendini göstermeye başlamıştır. 

 

Türk-İslâm Sentezi Akımı belirli bir partiye ya da siyasî gruba özgü 

olmadığından incelenmesi çok kolay değildir. Söylemleri kendilerine kaynak olarak 

İslâm’ı ve kimi zaman da Kemalizmi gösteren farklı aidiyetlerle belirlenmiştir. 

Akımın üyeleri görüşlerini kitaplarda gazete ya da kültürel dergilerde daha açık ifade 

ederken eğitsel ve akademik ortamlarda örtülü bir söylem kullanmışlardır.  Siyasî 



100 
 

iktidarla ilişkisi de çok açık değildir; bazı devlet kurumları tarafından üretilen 

söylemlere sızsa da bütünü kapsayan bir devlet ideolojisi hâline gelememiştir 

(Copeaux, 2006: 82). Türk - İslâm Sentezi yaklaşımına göre tarih her türlü millî ve 

kişisel yoruma açık sonsuz bir hazinedir ve millî görüşün hedeflerine göre çeşitli 

şekillerde kullanılabilir. İnsanlığın ortak, evrensel ve nesnel bir tarihi yoktur; tek tek 

milletlerin millî tarihleri vardır.  Bu millî tarihler öteki milletlerin tarihinden 

bağımsız olarak kendi hedefine doğru ilerler (Aktaran: Turan,1997: 144).  İnsan 

toplumlarının en gelişmişi, en gerçeği ve en büyüğü “millet”tir. Millete bu vasfını 

veren ve onu bu yapıya kavuşturan şey ise kültürdür. Yeryüzündeki en büyük 

insanlık kültürlerinden biri ise dünya tarihine yön veren ve örnek bir toplum modeli 

ortaya koyan Türk Kültürüdür. Sentezin önemli savunucularından biri olan 

Muharrem Ergin’e göre Türk Millî Kültürünün üstünlüğünü gösteren en belirleyici 

özelliği toplumların en önemli faaliyeti olan devlet kurma işinde gösterdikleri büyük 

başarıdır. Türkler diğer milletlerde görülmemiş bir şekilde yüzden fazla devlet 

kurmuşlar ve iki bin sene boyunca kesintisiz şekilde devlet sahibi olmuşlardır 

(Aktaran: Bora, 2007b: 163). Türkler idareleri altındaki halkları yönetmek için ilk 

siyasî kadroları kuran, ilk kanun koyucu millet olmuşlardır. Türklerin diğer 

Müslümanlarla kaynaşmasının önemli bir nedeni de İslâm Dünyasının Türk gücüne 

olan ihtiyacıdır. Bölünerek zaafa düşmüş İslâmiyet Türklerin onu kabulü sayesinde 

yok oluştan kurtulmuştur (Aktaran: Bora, 2007b: 172). Türk Milleti Asya bozkır 

medeniyetinin temsilcisidir. İslâm Medeniyeti’nin gelişmesine büyük katkıda 

bulunmuştur ve Türk-İslâm Sentezini geliştirerek bu sentezle dünyanın en uzun 

ömürlü ve en büyük imparatorluklarından birinin kurucusu olmuştur. İstiklal Savaşı 

Türk-İslâm Sentez Medeniyetinin yücelttiği Osmanlı İmparatorluğu’nun, kendini 



101 
 

yenileme gücünü yitirip yenik düştüğü andaki bir savaştır (Aktaran: Bora, 2007b: 

177). Sentezciler Türkleri yazgıları Müslümanlık olan ve kendilerini İslâm’da bulan 

insanlar olarak tanımlamışlardır. Türkler tek tanrıya inandıklarından Müslümanlığı 

seçmişlerdir. Geniş uzamları yönetme yetenekleri sayesinde cihat fikrine hızla dört 

elle sarılmışlardır.  Yine bu akımın üyelerine göre İslâm adına bu kadar çok fethi 

yalnız Türkler gerçekleştirebilirdi ve fetihlerdeki birliği yine yalnız onlar 

sağlayabilirdi. Araplar bunu yapamadıklarından Türklerin halifeliğe el koymaları 

meşruydu (Copeaux, 2006: 98).  

  

Bu yaklaşımın etkisiyle çekilen filmlerde Osmanlı ve İstanbul’a iade-i itibar 

yapılmış, övgülere mazhar kılınmış, ulusal kimliğin temellerine Türk-İslâm Kültürü 

oturtulmaya çalışılmıştır. Ancak bunun yanında yaygınlık kazandırılan “Asya ve 

Avrupa arasındaki köprü” yaklaşımı ile de Batıyla olan bağlantı koparılmamaya 

çalışılmıştır. Ulusal kimliğin şekillendirilmesinde başrolü oynayan Kemalist, 

Anadolucu, Mavi Anadolucu ve Türk İslâm-Sentezi yaklaşımlarının her dönemde 

savunucuları olagelmişse de, bu fikirlerin tanıtım filmlerine, özellikle Türk politik 

hayatında öne çıktıkları dönemlerde yansıdıkları gözlenmiştir. Fakat şunu belirtmek 

gerekir ki bu fikirler, politik ve kültürel hayatta ağırlıklarını yitirdikleri kimi 

zamanlarda da bazı filmlerin temel yaklaşımını oluşturabilmişlerdir.  Bu nedenle 

filmler incelenirken kesin bir dönemleştirme yapmak mümkün değildir. 

 

 

 



102 
 

A.1. Elde Kalan Son Kale Anadolu 

 

Yeni bir ulusal kültür ve kimlik kurmak isterken Osmanlı’nın tamamen dışında ve 

ondan farklı bir Türklük anlayışını temellendirmeye çalışan yeni Cumhuriyet’in 

söyleminde Osmanlı’yı simgeleyen İstanbul’a karşılık, millî mücadelenin yapıldığı 

yer olan ve aynı zamanda elde kalan son kale olan Anadolu Toprakları önemli bir yer 

taşıyordu. Anadolu’nun taşıdığı bu anlamsal değeri özellikle Cumhuriyet’in erken 

döneminde çekilen tanıtım filmlerinde görmek mümkündür.  1934 yılında Sergei 

Yutkeviç’in yönetmenliğinde çekilen “Türkiye’nin Kalbi Ankara”13  filminin hemen 

birinci bölümü “Anadolu: Türk Halkının on beş yıl önce özgürlük için başlattığı 

savaşın yeri” ifadesiyle başlamaktadır. Daha başlangıçtaki bu ifadeyle Anadolu’nun 

önemi ortaya koyulmuştur. Burada Anadolu artık yalnızca bir toprak parçası, bir 

coğrafya değil, üzerinde kurtuluş mücadelesinin verildiği kutsal bir yerdir. Yeni bir 

ulusun inşa edilmeye çalışıldığı bu dönemde ulusal mekânın da tahayyül edilmesi 

                                                            
13  Arif Keskiner’in anılarında anlattığına göre, Cumhuriyet’in ilk yıllarını anlatan ve 

Türkiye’yi dünyaya tanıtmaya çalışan bu ilk kapsamlı filmin varlığını tamamen Rusların “kaba” el 

işçiliğine borçluyuz. Moskova’da bir film festivalinde Keskiner’le karşılaşan Yutkeviç’in anlattığına 

göre, kendisi onuncu yıl kutlamaları için Ankara’ya gelen ekibin içinde kameramandır. Hipodromdaki 

törenlerde Atatürk’ün konuşmasını çekebilmek için protokol tribününün önünde kamerasını koyacak 

yer aramaktadır çünkü dünyanın dört bir yanından, İngiltere’den, Amerika’dan, Fransa’dan gelmiş 

filmciler vardır. “Bilirsiniz biz Ruslar biraz kabayızdır; kameralarımız, kordonlarımız da öyle” 

şeklinde anlatmaya devam eden Yutkeviç utanarak ve ezilerek kamerasını yerleştirip, parmak 

kalınlığında kordonunu kürsüye çektiğini söylemektedir. Bir müddet sonra Atatürk arabasıyla tören 

alanına gelmiş ve konuşmasına başlamıştır. Bir anda bağrışmalar meydana gelince Yutkeviç 

anlamıştır ki Atatürk’ün arabası tüm kordonların üzerinden geçmiş, tüm o zarif kordonlar parçalanmış, 

bir tek kendisininkine bir şey olmamıştır. Tüm dünya filmcileri içinde törenleri ve Atatürk’ün 

konuşmalarını çekebilen yalnızca Yutkeviç olmuştur (Keskiner, 2003; 326-328).   

 



103 
 

gerekmektedir. Bir ulus, tahayyül edilen topluluktan daha fazlasını, bir mekânı, bir 

“yurt”u gerektirir. Halklar her zaman kendilerine özgü tarihlerinde ve kuruluş 

efsanelerinde diğerlerinden farklı olduklarına dair bir hissi canlı tutmuşlardır. Ancak 

bunun yanı sıra, millet olabilmek için topluluğun kendini belirli bir mekâna kök 

salmış olarak da tahayyül edebilmesi gerekmektedir (Billig, 2002: 89). Kısa bir süre 

önce Osmanlı geçmişinden kopulmuş ve yeni bir ulusal kimlik arayışına girilmiştir. 

Bu kimlik için kullanılacak olan mekân/toprak ise, “kutsal” bir savaşın verildiği ve 

aynı zamanda birçok medeniyeti bağrında yaşatmış ve bu nedenle de ulusal bir kültür 

için gerekli yerli kültürü bünyesinde barındıran Anadolu Topraklarıdır. Bu yıllarda 

kimliğin mekânsal boyutundan İstanbul ve onun temsil ettiği tarih ve kültürel birikim 

özellikle dışlanmıştır. Filmde, yüzyıllarca başkentlik yapmış olan İstanbul’a, gelen 

Sovyet konukları karşılama töreni esnasında verilen kısa süreli görüntülerin dışında 

hiç yer ayrılmamıştır. 

 

       1940’lı yıllarda çektirilen “Türklerin Babası Atatürk I” adlı filmde Türklerin 

Orta Asya’dan geldikleri ve Anadolu’yu kendilerine yurt edindikleri belirtilmektedir. 

Yalnızca yurt dışına yönelik olarak çekilmiş olan bu filmde tarihi gerçeklere daha 

uygun bir biçimde doğrudan Türklerin geldiği yer olan Orta Asya’dan söz edilmekte, 

dönemin resmi tarih yazımından farklı olarak Türklük ile eski Anadolu Uygarlıkları 

arasında bağ kurulmaya çalışılmamaktadır. Oysa ki bu filmin çekiminden bir kaç yıl 

önce oluşturulan Türk Tarih Tezi’ne göre Orta Asya Türklerin terk ettikleri 

anayurduydu ayrıca gelişme ve modernleşme anlayışı çerçevesinde önemli bir 

coğrafya olarak görülmüyordu. Söz konusu resmi tezde Türklerin Batı’ya, özellikle 

de Anadolu’ya göçü ve bu topraklardaki arkeolojik geçmişi vurgulanarak tek 



104 
 

referans noktası olarak Batıya yönelmelerinin altı çiziliyordu. Bu bakış açısına göre 

Orta Asya yalnızca efsanevi bir yerdi (Ersanlı, 2003: 248). Filmin devamında 16. 

yüzyıla kadar Osmanlı’nın fethettiği yerler belirtilse de özellikle Anadolu’nun yurt 

edinildiği üzerinde baştan durulmuş ve boğazın iki yanında kurulan İstanbul’un 

egzotik fotoğraflar eşliğinde özelliklerinden bahsedilmiştir. Filmde her ne kadar yeni 

Türk Kimliğinin unsurlarına özen gösterilse de Batılı izleyici kitlesinin algısının da 

dikkate alındığı görülmektedir. Osmanlı’nın fetihlerinden ve uzun süren başarılı 

geçmişinden bahsedildikten sonra son dönemlerindeki kötü yönetim sonucu 

Almanların yanında yer alarak savaştaki tüm kahramanlıklarına rağmen yenik 

düştüklerinden bahsedilmiş ve harita üzerinde nasıl paylaşıldıkları gösterilmiştir.14 

Filmin bu noktasında Atatürk’ün “hayır” diye bağırarak, Anadolu’nun Türklere ait 

olduğunu söylediği ifade edilmektedir. Oysa ki daha Kurtuluş Savaşı başlamadan 

önce gerçekleştiği söylenen bu olay sırasında Anadolu’nun dışında da 

kurtarılabilecek bir çok “vatan toprağı” vardı ve daha bu tarihte Mustafa Kemal’in 

sadece Anadolu’nun Türklere ait olduğunu söylemesi beklenemezdi. Ancak filmin 

çekildiği tarihte “vatan toprağı” olarak belirlenen, Misak-ı Millîyle sınırları çizilen 

coğrafya Anadolu’yla sınırlı olduğundan böyle bir anlatımla Türklere ait olan toprak 

parçasının yalnızca Anadolu olduğu düşüncesi pekiştirilmeye çalışılmıştır.  

“Mucizeler Yaratan Türk”15 adlı filmde ise vatan toprağı olarak gösterilen Anadolu 

soğuk savaşın kızıştığı bir döneme rastlaması nedeniyle stratejik önemiyle birlikte 

ele alınmaktadır. Filmde “Batının jandarmalığına soyunan” Türkiye profili 

                                                            
14 Osmanlı’nın geçmişteki başarılarından söz edilmesinin nedeni filmin yalnızca yurt dışında 

gösterilecek olmasıdır. Bu dönemde yurt içinde de gösterilen filmlerde Osmanlı’nın hiçbir tarihsel 

döneminin lehinde ifadelere yer verilmemektedir.  
15 1959 yılında çekilen filmin yönetmenliğini Aram Boyacıyan yapmıştır. 



105 
 

netleşmekte, özellikle Anadolu Topraklarının Sovyetlere sınır olduğu hem harita 

üzerinde hem de sınır tabelası ve sınırı koruyan askerlerin görüntüleriyle 

verilmektedir. “Bu gün Türk süvarisi Ön Asya’nın sınırında ıssız ve çorak 

toprakların bekçisidir” ifadesiyle de bu anlatım güçlendirilmeye çalışılmıştır. 

 

A.2. Büyük Uygarlıkların Varisi Olarak Anadolu 

 

Ulus devlet anlayışıyla ve etnik ulusçuluğun merkezileşmesi yönündeki 

eğilimlerle birlikte ulusun topraklarının bilimsel olarak tanımlanması çalışmaları da 

gündeme gelmişti. Bu noktada arkeoloji ve antropoloji ile birlikte coğrafyanın da 

tarih yazıcılığı içindeki rolünün arttığı bir dönemde, Avrupalı bazı tarihçiler ve 

arkeologlar da Anadolu Toprakları üzerinde yapılacak kazılara büyük ilgi 

göstermişlerdir. Bu rastlantı Türk Tarihçilerinin fiziki coğrafya, antropoloji ve 

arkeolojiyi başlıca bilim dalları olarak görmelerine neden olmuştur (Ersanlı, 2003: 

213). Birinci Türk Tarih Kongresi’nde tarihsel köklerin coğrafya ile açıklanması 

tartışılırken, ikinci kongrede ulusal coğrafya anlayışı belirginleşmiş ve bütün 

dikkatler Anadolu Toprakları ve arkeolojik kalıntılarla kurulacak benzetmeler 

üzerinde toplanmıştı. 1930’ların öncü arkeologları Anadolu Toprakları üzerinde 

neredeyse bir yeniden doğuş meydana getirerek daha sonra “Anadoluculuk” olarak 

adlandırılacak olan bir akımın doğmasına önayak oldular. Türk Arkeologlar Anadolu 

Topraklarından kazarak çıkardıkları her şeyin Türk Tarihine ait olduğuna inanmak 

istiyorlardı.  Bu bulguların bir kısmını veya bütününü “Türk Uygarlığı”na ya da çok 

yanlış biçimde tarih öncesindeki “Türk Ulusu”na atfediyorlardı. Birçok uygarlığın 



106 
 

Anadolu Toprakları üzerinde yaşamış olmasının çekiciliğiyle, Türk Tarih Tezinin 

savunucuları bu gerçeği yanlış bir yorumla mutlak bir Türk kökenine bağlamaya 

çalıştılar (Ersanlı, 2003: 215-216). Ulusun üzerinde yaşadığı toprağın gerçek sahibi 

olduğunu ispatlama çabası ya da tarihçilerin o ulusun geçmişte bugünkü varlığını 

haklı çıkaracak bir medeniyet seviyesi sergilediğini göstermeye çalışması proto-

tarihçiliğin girişimi olmuştur. Bunun altında ise çok kültürlülük olgusu karşısında 

ulusun benzersizliğini ve türdeşliğini kanıtlama ve söz konusu ulusun üzerinde 

yaşadığı topraklarda otokontluğunu ya da tarihsel kıdemini ispatlama çabası 

yatmaktadır. Tek tek ortaya çıkan Batı-dışı teritoryal devletler dayandıkları hakim 

etnik unsurun yaşadıkları topraklardaki en eski halk, dolayısıyla da devletin egemen 

unsuru olmayı hak eden tek halk olduğunu ispata girişmişlerdir. Söz konusu 

toprakların asıl sahibi bu en eski halk olduğundan, geriye kalanlar yabancı ya da asıl 

sahiplere tâbi olması gereken topluluklardır (Aydın, 2003; 9-11).   

 

Tanıtım filmlerinde etkisi daha fazla hissedilen Anadaolucu Akım, Milliyetçi- 

Muhafazakar Anadolucu Akımlardan16 ziyade, Cevat Şakir, Azra Erhat, Sabahattin 

                                                            
16  Birinci Dünya Savaşı yıllarında Osmanlıcılık, Turancılık ve Pan-İslâmizme yönelik 

eleştiriler artmış, buna bağlı olarak da bu eleştirileri göz önünde bulundurarak bir ulusal kimlik 

kurgusuna girişen “Anadoluculuk” akımının temelleri atılmıştır.  Bu akıma göre, Malazgirtten 

Sakaryaya kadar kutsal toprağa canlarını vermiş olanlar ve bu topraklarda yaşamış olan ve yaşamakta 

olanlar ahlâkıyla, imanıyla, kaderiyle ve gerçek iradesiyle Türk Ulusunu oluşturmaktadır. Bu 

yaklaşımda “Anadolu Türk Milleti” olarak isimlendirilen halkın Müslüman olması sebebiyle 

Anadolunun tarihi “Müslüman Anadolunun” tarihi olarak ele alınmıştır (Atabay, 2003: 517). Yine bu 

görüşe göre Anadolu Türkleri yerli ve yabancı kavimlerle karışmıştır fakat bu karışma hiçbir zaman 

Türklüğü bozacak nitelikte olmamıştır. Anadoluculuk kendini kültürel bir milliyetçilik olarak 

adlandırmakta fakat Turancıların anladığı anlamda bir ırkçılığı reddetmektedir zira uzun yıllar süren 

tarihsel ve kültürel ayrılık sonucunda coğrafya koşullarının da etkisiyle Anadolu’da diğer Türk 



107 
 

Eyüboğlu gibi aydınların 1950’li ve 1960’lı yıllar arasında ortaya koyduğu ve bazı 

çevrelerde etkisi uzun yıllar süren  “Mavi Anadoluculuk” olarak adlandırılan 

akımdır. Aslında bu akımın başlangıcı 40’lara dayanır. 40’lı yıllardan sonra Kemalist 

Devrimi sürükleyen coşku azalmaya başlamıştır ve sadece Türklere özgü bir tarih ve 

dünya görüşü üretmeye yönelik araştırmalar doyurucu olmaktan çıkmıştır. 

Entelektüeller kültür iktidarının bir bölümünün de desteğiyle Batıya yönelmiş ve 

tarihçi Arif Müfit Mansel o güne kadarkinden çok farklı okul kitapları dizisi 

hazırlamıştır. Yunan, Latin ve Batı klasikleri çevrilmiş, yayınlanmış ve klasikler 

                                                                                                                                                                         
topluluklarından ayrı yeni bir millet oluşmuştur. Turancılık bu anlamda soy ile milleti birbirine 

karıştırmaktadır (Atabay, 2003: 529-530). Yirmili yıllarda Kemalizm ile Anadoluculuk bağımsızlık 

konusunda aynı platformda yer almışken, silahlı mücadelenin ardından tutulacak yol konusunda 

ayrılmışlardır. Atatürkçülük modernizme yönelirken Anadoluculuk gelenekçi ve muhafazakâr bir 

çizgide devam etmiştir (Atabay, 2003: 518). Aslında Anadolucu hareket Atatürk’ün amaçlarıyla 

büyük oranda örtüşmekle birlikte yönetici kadrolar nezdinde ilgi uyandırmıyordu çünkü hareketin 

içindeki kişiler dönemin nüfuz sahibi kişileri değildi ve bu hareket toplumsal, siyasal kurumların 

dönüşümüne yönelik önemli reformların yapıldığı bir döneme denk gelmişti. Ayrıca yine aynı 

dönemde vuku bulan Şeyh Sait İsyanı gibi muhalif hareketler, Müslümanlığın Türk Milletini bir arada 

tutan unsur olduğu inancının yitirilmesine neden olmuştu (Üstel, 1993: 55).   

       Yeni siyasî şekillenmelerin yaşandığı İkinci Dünya Savaşı sonrası dönemde Anadolucu akım 

farklı yorumlara kaynaklık etti. Bunlardan birincisi İslâmi Anadoluculuğu savunan Nurettin 

Topçu’nun “Muhafazakâr Anadoluculuk” yaklaşımıdır. Bu yaklaşım milliyetçi muhafazakâr 

eğilimlerle eklemlenerek günümüze kadar taşınmıştır (Atabay, 2003: 532). Nurettin Topçu’nun 

yönetiminde 1939 yılından itibaren aralıklarla çıkan, Topçu’nun ölümünden sonra da 1976’ya dek 

yayınlanan “Hareket Dergisi” batılılaşma yanlısı olmakla beraber milliyetçiliğin İslâm’dan 

ayrılamayacağını öne sürüyordu. Bu yaklaşıma göre Türk dünyası yalnızca İslâm Medeniyeti içinde 

uyanış göstermiş, İslâm Medeniyeti ise başından itibaren Türk-İslâm Medeniyeti olarak gelişmiştir. 

Türk Milletinin kuvvetinin kaynağında Anadolu’ya gelen Oğuzlara yeni bir ruh ve hayat veren İslâm 

Dini ile vaktiyle Etiler’in buraya gelenlere miras bıraktıkları ziraat tekniği vardır. Bu şekilde ortaya 

çıkan Anadolu Köylüsü millî benliğe ait değerlerin yaratıcısı ve taşıyıcısı olmuştur. (Deren, 2003: 

536-538).  

 

 



108 
 

hareketi başlatılmıştır. Bu hareket Anadolu Kültürünün gerçek kaynağını Grek/ Latin 

Uygarlığında görmüştür. Türklerin etnik geçmişini değil Anadolu geçmişini, yani 

toprağın geçmişini ön plânda tutanlar da bu harekete kısmen katılmışlardır. Ancak 

Türk Tarihine ve Kimliğine yönelik bu yaklaşım da diğerleri gibi döneminin tek 

başına hakim görüşü olamamıştır. Örneğin bir taraftan da 1939 yılında Maarif 

Bakanlığı Müslüman Uygarlığı hakkında daha Türkçü bir bakışa sahip ve Türk-İslâm 

Sentezi için ortam hazırlayan İslâm Ansiklopedisi’ni çıkarmıştır (Copeaux, 2006: 

81). 

Mavi Anadolu Akımına göre Batının tahakküm biçimleri ve emperyalizm ile 

Batı Medeniyeti arasında kesin bir ayrım yapmak gerekir. Ayrıca Gökalp’in 

formülüne uygun şekilde “Batının yalnızca ilmini ve fennini alalım”  düsturuna itibar 

etmek mümkün değildir.  Sabahattin Eyüboğlu’na göre böyle diyenlere elektrik bile 

kullandırmamak gerekir. “İnsanlığın değer olarak nesi varsa bugün için ancak 

Avrupa sayesinde ortaya çıkabileceğine, ancak Avrupa kafasıyla faydalı 

olabileceğine inanıyorum” demektedir Eyüboğlu (Aktaran: Akyıldız, 2002: 478). 

Mavi Anadolucular, Batı Medeniyetinin kaynağında değer olarak kabul edilen Yunan 

ve Hıristiyan kökenli olan her şeyin Anadolu kaynaklı olduğunu iddia ederler. Onlara 

göre Anadolu bugünkü Batı Medeniyetini öne çıkaran tüm değerleri üretmiş asıl 

kaynaktır. Sanılanın aksine bu değerler Eski Yunandan doğmuş değildir. Bu nedenle 

de akımın üyeleri Türklerin Anadolu’ya gelişlerinin ardından orada yaşayan diğer 

halklarla kaynaştığını, Anadolu’daki birçok medeniyeti çeşitli yanlarıyla içerdiğini 

ve başka türlü Türk ve başka türlü Müslüman olduklarını söylemektedirler (Akyıldız, 

2002:478). Özellikle Halikarnas Balıkçısı her şeyin kökünü Yunan yerine 

Anadolu’ya dayandırarak, Batı Uygarlığı’nın doğuşunu bu topraklara bağlayarak, bu 



109 
 

uygarlığa eklemlenme isteğini gerilimli bir biçimde ortaya koymaktadır. 

Eklemlenmeye çalışılan Batının, Türk Toprakları üzerinde hak talebinde bulunan ve 

tam da ulusal kimliğin ötekisini oluşturan Yunanlılara duyduğu hayranlık ise 

Balıkçı’yı adeta çileden çıkarmaktadır.  Balıkçı ilkçağda Helen olmayan ne varsa 

Batılılar tarafından “inadına” küçümsendiğini söylemektedir. Uygarlık üstüne 

uygarlık yaratan bir sürü insanın kabahati Atinalı olmamaktır sanki. Batılıların 

Helenlerden başkasını hor görmesi, yüzyıllarca Asya, Afirika ve Amerika halklarını 

“sömürülerine ıktırmış” olmaları kibirlerindendir (Balıkçı, 1977: 21).  Batılıların 

Helenlerle ilk bağlantısını sağlayan şey, iki tarafın da Hıristiyan olmasıdır. Ancak 

epeyce sonra Batılı ozanların romantik Helenistan tutkusu başlamıştır. Yunanlıların 

bağımsızlık ve özgürlük tutkusunu dillerine dolamışlardır. “Byron’dan önce 

Helenistan kültürüne tapınırcasına hayran kalmak ve buna karşı Doğuyu, üçüncü 

dünya denilen koca bir âlemi hor görmek Batının dinsel, romantik ve sömürgesel bir 

akımı iken, Byron’dan sonra ve onun sayesinde Batının bir modası ” olmuştur 

(Balıkçı, 1977: 98-100). Yine Balıkçı’ya göre Anadolu efsanelerini kimin yazdığı 

belli değildir ve hepsi de Helenistan mitleri diye Helenistan çuvalına boca edilmiştir;  

“hiç kimse çıkıp da bağımsız insan kafasıyla ‘yahu bunlarda Theseus, Hercules ve 

Persus’un kaba saba kahramanlıklarını anlatan Helenistan havası, kokusu yok. 

Bunlarda bambaşka bir insansal hava seziliyor..’ dememiştir. Çünkü gözler çıplak, 

bağımsız gözlerle değil, Batılı gözlükleriyle bakmaya alışmıştır” (Balıkçı, 1977: 

273).    

Karacasu’ya göre Mavi Anadolu Hareketinin iki önemli bileşeni vardır: 

Birincisi Batı kültürüyle bir bütünleşme sağlayıp hümanist yeniden 

uyanmayı/aydınlanmayı sağlamak için ortaya koyulan bir eğitim ve kültür tasarısıdır. 



110 
 

İkincisi ise ortak bir tarih bilinci oluşturmaya yönelik hazırlanan bir tarih tasarısıdır.  

Dinsel göndermelerden uzak bir şekilde ilerleyen bir Türk Milliyetçiliği için elverişli 

bir alan açan Mavi Anadolu Akımının Kemalizm projesiyle düşünsel ve kurumsal 

ortak yanları olmuştur. Söz konusu eğitimci yazar ve çevirmenler bağımsız 

çalışmalar yürütmüş olsalar da her iki projenin de kişi düzeyinde ortak ayakları 

bulunmaktadır. Bu hareketi önceleyen Millî Eğitim Bakanı Hasan Ali Yücel ve bir 

dönem “Talim Terbiye Kurulu” üyeliği yapan Sabahattin Eyüboğlu devlet ve söz 

konusu akım arasındaki bağlantıyı sağlamışlardır (Karacasu, 2001: 335). Bu 

örtüşmeye rağmen Kemalizmin bu akımın sahip olduğu türden kesin ilkeleri, 

ideolojik bir katılığı yoktur. Kemalizm için amaçlara ulaşmada izlenecek yol 

batılılaşmadır. Batılılaşma, Batı karşısında ayakta kalmanın, yok olmamanın bir 

aracıdır. Yani Kemalist devrimlere aydınlanmacı evrensel bir ruh değil, pragmatik 

bir ruh hâkimdir. Kemalizmin 1950’lere kadar süren hakim formunda bile bu 

pragmatik karakter görülmektedir. Okullarda Latince okutulmasını, köy enstitülerinin 

yaygınlaşmasını savunan Mavi Anadolucuların Kemalist eğitim sistemince elimine 

edilmesi Kemalizmin bu pragmatik karakterinin bir sonucudur (Akyıldız & 

Karacasu, 1999: 41).  

 

Sabahattin Eyüboğlu, Azra Erhat ve Halikarnas Balıkçısı aslında Türk 

Kimliği söyleminin kendine yeni bir yol çizebileceği ya da bir çıkış yolu bulabileceği 

bir hat açmışlardır. Türk Devleti’nin inşa etmeye çalıştığı ulusal kimlik, geçmişini 

yadsıma eğiliminde olan bir kimlikti ve yadsınan daha çok Osmanlının altı yüzyıl 

varlığını sürdüren kültürel kalıtıydı. Bu nedenle Osmanlılığın dışında bir Türklük 

tasarlanmak isteniyordu (Akyıldız & Karacasu, 1999: 30) Neredeyse bütün dünya 



111 
 

kültürünü Anadolu Uygarlığına indirgeme eğiliminde olan Mavi Anadolu Akımı, 

Kemalist tarih yazımı ile koşutluk içinde naif bir Türkleştirmeyi içinde 

barındırmaktadır.  Her ne kadar eserlerinde bir “kültürler mozaiği” yorumu yapılıyor 

gibi görünse de bu hamurun mayasını hep bir şekilde Türklük oluşturmaktadır 

(Karacasu, 2001: 337). Örneğin Halikarnas Balıkçısı tam da Kemalist tarih yazımına 

uygun olarak dünyanın en eski medeniyetlerinden biri olan Sümerlerin Turani bir 

kavimden geldiklerini iddia etmektedir. Balıkçı tarihçilerin tarafsız olamadıklarını, 

nalıncı keseri gibi hep kendilerine yonttuklarını belirttikten sonra,  Sümer dilinin 

geniş çapta Ural-Altay soyundan bir dil olduğunu söylemektedir. Tarihçiler bunu 

anlayınca yarım ağızla Sümer Uygarlığında bir Türk verniği olduğunu kabul 

etmişlerdir demektedir. Balıkçı Sümerce’de tanrıya Türkçe’dekine benzer şekilde 

“dingir” denildiğini belirttikten sonra da amacının bir Türk nazizmi ya da faşizmi 

yaratmak olmadığını, yalnız Sümer Uygarlığının bir soy karışımından oluştuğunu ve 

bu karışımda bir Türk payının da olduğunu sözlerine eklemektedir (Balıkçı, 1977: 

75).  Bu akım içinde dinden dile, mitolojiden toplum yaşamına,  kültürün her bileşeni 

Anadolu’dan türetilmeye çalışılmıştır. Örneğin Osmanlının önemli özgün İslâm 

yorumları olarak görülen Bektaşilik ya da Mevleviliğin Antik Yunan’ın Bakhos 

ayinlerinden kaynaklandığını, bu ayinlerin İslâm inancı içindeki yansımaları olduğu 

ileri sürülmektedir. Aynı şekilde Batı Anadolu’nun zeybek dansları da mekânlar ve 

kullanılan eşyalar bakımından Bakhos ayinleriyle ilişkilendirilmektedir. Akımın 

üyeleri İster Doğu ister Batı dinleri ve mitolojileri olsun, hepsinin Anadolu dinleri ve 

mitolojileriyle aralarında bir ilişki kurmuşlardır (Karacasu & Akyıldız, 1999: 35).   

 



112 
 

Anadolucu Akımın toplum üzerinde doğrudan bir yansıması olmasa da, 

devletin eğitim ve kültür politikalarını, özellikle sol tarafından üretilen politik 

projeleri bir ölçüde etkilemiştir (Yörük, 2003: 319). Bilhassa Türk Kimliğinin Batı 

ile uzlaştırılmaya çalışıldığı her dönemde bu akım belli oranlarda canlanma 

yaşamıştır. Öyle ki milliyetçi-muhafazakâr politikalarıyla tanınan Turgut Özal bile 

Avrupa ile sorun yaşadığı bir dönemde bu akımın ulusal kimliğe ilişkin savlarını 

pragmatist bir tavırla kullanabilmiştir. 1987 yılının Haziran ayında Avrupa 

Parlamentosu “Ermeni Soykırımı”nı tanıyan ve Türkiye’nin AET’ye üyelik 

başvurusunu reddeden kararını yayınlayarak Avrupa hayallerini yıkınca, bu 

reddediliş karşısında bir savunma yapılması gerekliliği hissedilmişti. Böylece 1988 

yılında Özal’ın başbakanlığı sırasında kendisinin imzasını taşıyan “La Turquie en 

Europe” adlı kitap yayımlandı. Türk Halkının Atilla’nın, Cengiz Han’ın, 

Alparslan’ın mirasçısı yapan etnik sunumu Avrupa’da geçerli olamayacağından, 

kitapta Türklerin Anadolu’da kökleşmiş bir halk olduğu ve Avrupa Uygarlığı’nı 

niteleyen şeyin Yunanistan’da değil Anadolu’da doğduğu anlatılıyordu. Eski Hititler, 

İyonlar, ilk Anadolu Hıristiyanları Türklerin atalarıydı çünkü Türkler onların 

torunlarıyla karışmışlardı. Kitapta bu savı kanıtlamak için 1930’ların Kemalist 

geleneğini hatırlatan, dil ve etnik kökenin sistematik biçimde karıştırıldığı dilbilimsel 

kanıtlara başvurulmuştu. Hititler özellikle yüceltilmekteydi ama Kemalist Tarih 

Tezlerinden farklı olarak artık Hititler’in Türk olduklarını ileri sürmeye gerek yoktu. 

Çünkü 1930’ların etnik yaklaşımı terk edilmiş,  “Türk” kelimesinin yerini 

“Anadoluluk” almıştı (Aktaran: Copeaux, 2006: 356-361). 

 



113 
 

Mavi Anadolu Akımı, kendi ulusal kimlik anlatılarına tam ters yönde bir tarih 

anlatısına sahip olması nedeniyle yalnızca milliyetçi- muhafazakâr kesimlerden değil 

çeşitli çevrelerden eleştirilerin hedefi olmuştur. Örneğin Murat Belge, Atina’yı geri 

plâna itip, tüm değerleri İyonya’ya dolayısıyla Anadolu’ya bağlamaya ve onu 

yüceltmeye çalışan Türk Hümanistlerinin17 düşünce tarihimizde “Anadolu 

Şovenistleri” olarak yerlerini aldıklarını belirtmektedir. Yumni Sezen ise Türk 

Hümanistleri için “dinden gelenekten kopan, ırkçılık, milliyetçilik ve evrensellik 

arasında bocalayan, dinsiz bir milliyetçilik zihniyetine kapılan, sonra da evrensel 

kültür iddiasına kalkan bir tip olmuştur” demektedir (Akyıldız & Karacasu, 1999: 

29). 

Milliyetçi-muhafazakâr çevrelerin ise Hümanist yaklaşıma karşı duydukları 

öfke uzun yıllar boyunca canlı kalmıştır. Örneğin 1990 yılında Aydınlar Ocağı’nın 

yürütme kurulu üyeliğini yapan tarihçi Abdülkadir Donuk şöyle demektedir: 

 

“Hümanizm Batının Türkiye üzerinde oynadığı bir oyundur. 

Hümanistler millî kültürümüzü yıkmak isteyenlerdir. Komünizm Türklüğü 

yok edemedi; korkarım hümanizm Türk İnsanına daha çok zarar verecektir 

(….) Hümanistler ecdadımızı ve kültürümüzü eski Roma ve Yunanlılara 

bağlamaya çalışanlardır (….) Bize kendi tarihimizi okutmuyorlar. Batılıların 

                                                            
17 Mavi Anadolucuların “hümanist” olarak adlandırılmalarının nedeni eğitime vurgu yapmaları, ortak 

bir kültür mirasının varlığına inanmaları ve bu mirasın köklerini antik çağda bulmalarıdır. Fakat 

Avrupa hümanizmi bu mirası kendilerine kalmış olarak kabul ederken, Anadolucular Avrupa’yı da 

önceleyen bir mirası kabullenirler. Avrupa Hümanizmi antik Yunan’dan bu yana üretilen tüm 

değerleri sahiplenirken, Anadolu Hümanizmi Avrupa’yı reddederek, Avrupa düşüncesinin de asıl 

dayanağı olduğunu iddia ettiği antik Anadolu üretimlerini kendine mal eder (Akyıldız & Karacasu, 

1999: 37). 



114 
 

tarihini okutuyorlar. Türk genci Yunan ve Roma medeniyetlerini öğrenerek 

yetişiyor” (Aktaran: Copeaux, 2006: 85). 

 

Milliyetçi görüşleriyle öne çıkan A. Bican Ercilasun da hümanist akımın 

üyelerini ve bu yönde görüşleri benimseyenleri özellikle çok sahiplendikleri Hititler 

üzerinden hedef almıştır. Hititçenin bir Hint -Avrupa dili olduğunu, Türklerin ise bir 

Altay Kavmi olarak Hint-Avrupa kavmiyle hiç ilgisi olmadığını belirtmektedir.  

Ercilesun, bu bağı kurmak isteyenlerin ayrıca Türklerin Anadolu’ya gelince Hititlerle 

karıştığını iddia ettiklerini, dolayısıyla Hititleri de atalarımız olarak kabul ettiklerini 

belirterek Mavi Anadolu Akımına ve devamı niteliğindeki fikirlere göndermede 

bulunmaktadır. Bu iki iddianın da son derece mesnetsiz olduğunu,  Hitit Krallığı’nın 

M.Ö. 1200 yılında ortaya çıkan Ege göçleri sonunda yıkıldığını ve güneydoğuda 

kalan bir iki küçük Hitit şehir devletinin de M.Ö 700 tarihlerinde Asurlular 

tarafından yıkıldığını belirtmektedir. Dolayısıyla Hititlerin son bakiyeleri de ortadan 

kalktıktan 1771 yıl sonra Türkler Anadolu’ya yerleşmeye başlamışlardır; o anda 

mevcut olmayan bir kavimle karışmaları ise mümkün değildir. Ercilesun “biz”den 

öncekilerin asıllarını Türk olarak gösterme çabasının altında Anadolu’nun gerçek 

sahibi olduğumuzu kabul ettirmek ve bilhassa Yunanlıları emellerinden vazgeçirmek 

çabasının yattığını belirtmektedir. Fakat Türkler Anadolu’yu Bizans’tan almıştır ve 

bunun aksini hiçbir Batılıya kabul ettirmek mümkün değildir. Bin yıllık Hıristiyan 

toprağı Müslüman Türk Yurdu hâline getirilmiştir; en büyük gerçek budur ve bunu 

Hıristiyan aleminin hazmetmesi kolay değildir (Ercilasun, 1984: 494-496). Yine 

milliyetçi-muhafazakâr kesimin bir üyesi olan Mustafa Erkal da Türk Kimliği 

üzerinde yazdığı makalesinde Mavi Anadolu Akımını benzer şekilde eleştirmiştir. 



115 
 

Erkal Anadolu Kültürü üstünde ısrarla duranların Anadolu’ya 1071’den beri vurulan 

Türk-İslâm Kültürü damgasını kabullenemediklerini ve Anadolu’da yaşamış her 

topluluğu bu günkü Türkiye ile eşzamanlı imiş gibi düşündüklerini söylemektedir. 

Bu yaklaşımla Anadolu tarihi gerçeklerin aksine Türk-İslâm Kültürü tarafından 

vatanlaştırılan bir coğrafya olmaktan çıkarılmaktadır ona göre. Hümanist Kültür 

anlayışına sahip bazı çevrelerde sürdürülen bu yanlışa ek olarak bazılarına göre de 

Anadolu’da karışmışlık söz konusudur. “Aynı çağda yaşamamış olan topluluklar 

nasıl kültürel temas içine girebilir?” diye sormaktadır Erkal (Erkal, 1997: 399).  

 

  Kemalist dönem kültür ve eğitim politikalarını etkilemiş olan ve sonraki yıllarda 

da varlığını sürdüren Mavi Anadolu Akımı, ellilerden sonraki hakim Kemalizm 

yorumu için kullanışlı olmaktan çıkmış ve ilerleyen zamanlarda ağır eleştirilere 

uğramışsa da kültürel düzeyde etkileri güçlü olan bir anlayış olmaya devam etmiştir 

(Karacasu, 2001; 335). Mavi Anadolu Akımının etkisi altında hazırlanmış bir film 

olan “Hitit Güneşi”18 adlı filmde Anadolu Toprakları daha çok Eti’lerin yaşadığı yer 

olarak ehemmiyet kazanmıştır. Filmde bu topraklar üzerinden ulusal kimlik, bu eski 

Anadolu Medeniyetine ilintilendirilmeye çalışılmıştır. Filmde aynı su, aynı toprak, 

aynı güneş olduğuna göre, bugünkü Boğazköy’ün hayatında Etiler’le ortak çok şeyler 

olması gerektiği belirtilmektedir. Hava tanrısına su kurban edilişini tasvir eden bir 

kabartma anlatılırken “halâ bu gün bizim de bir dua gibi ölülerimizin toprağına 

döktüğümüz, su gibi aziz olasın sözünde dindarca övdüğümüz suyu Etiler bir kurban 

keser gibi tanrılarına sunardı” denilerek Etiler ve bugünkü Anadolu Halkının yaşam 

                                                            
18 1956 yılında Sabahattin Eyüboğlu ve Mazhar İprişoğlu tarafından çekilmiştir. 



116 
 

pratiklerinde benzerlik kurulmaya çalışılmıştır. Benzer şekilde buğday harmanlayan, 

hamur açan köylülerin görüntüleri verildikten sonra “Eti kadınları da acaba buğdayı 

böyle mi seriyorlardı güneşe?”, “böyle mi hamur açıyorlardı?” diye sorulmaktadır. 

Bir pazar yerindeki insanların görüntüleri verildikten sonra ise bu insan kaynaşması 

içindeki çehrelerin insana ister istemez Eti kabartmalarını düşündürttüğü ifade 

edilerek zoraki benzerliklerden biri daha kurulmaya çalışılmıştır. Filmin tamamı 

neredeyse izleyiciyi bu benzerliğe ikna etmeye çalışarak geçmektedir.  

 

Daha önce de belirtildiği gibi geçmişi abartarak millî benlik yaratma ülküsü 

yalnızca Türklere özgü değil, evrensel düzeyde yaşanmış bir olgudur. Tarihin ulusçu 

amaçlarla çarpıtılması Avrupa, Asya, Afrika gibi kıtalarda da geçmişi yaratmak, 

yeniden canlandırmak için kullanılan bir uğraştı (Ersanlı, 2003: 236). Filmde 

ispatlanmaya çalışılan “vatan toprağı” olarak kabul edilen coğrafya üzerindeki 

tarihsel kıdem iddiasının içerdiği “en eski halk” savının ilk öne sürüldüğü yer Lozan 

Konferansı’dır. İsmet İnönü’nün Konferanstaki bazı görüşleri ve 1922’de Matbuat 

Müdüriyet-i Umumiyesi tarafından yayınlanan “Pontus Meselesi” adlı yayın bu 

iddiaların ilk olarak seslendirildikleri belgelerdir. Lozan Konferansı’nda 

Venizelos’un Rumların Anadolu’da ve Trakya’da yirmi yüzyıldır bulunduklarını 

belirtmesi üzerine İnönü, en yetkili tarihçilerin en eski çağlardan beri Anadolu 

Halkının Türk soyundan olduğunu kabul ettiğini söylemektedir. “Pontus Meselesi” 

adlı yayında ise Anadolu’nun Yunanlığı ve Ermeniliği iddialarına karşı Türk olduğu 

savı ilk çağlara kadar geri götürülmüştür. Buna göre Anadolu Toprağı binlerce 

seneden beri Türklerin öz yurdudur. En eski ve meçhul zamanlardan beri Anadolu’da 

Türk ırkı vardır. Bu toprakların ilk sakinleri Turanlılardır (Aydın, 1998: 65). Tarih 



117 
 

yazıcılıklarının tarihsel kıdem ve ulusal varlığı meşrulaştırma sorunları için 

başvurdukları diğer bir sav da kendi uluslarının uygarlığın kurucusu ya da 

kurucularından biri olduklarıdır ki bu anlayış Batılı devletlerin dünyanın diğer 

bölgelerindeki sömürülerini meşrulaştırmak için temellendirilmiş Avrupa 

merkezciliğin altında şekillenmiştir. Batılı olmayan uluslar da kendi geri 

kalmışlıklarını ima eden bu görüşü aşmak için uygarlığı yapan unsurlar içinde 

kendilerine ait olanların da önemli rol oynadığını kanıtlamaya çalışmışlardır (Aydın, 

1998: 76). Türkiye’deki Hümanist Akımın yapmaya çalıştığı tam da budur. Üstelik 

bu akım daha da ileri giderek Batı Uygarlığının temeli sayılan Yunan Uygarlığının 

da kurucusu olduğunu iddia ederek Batı karşısında duyulan gecikmişlik ve aşağılık 

duygularının üstesinden gelmeye çalışmıştır.         

 

“Hitit Güneşi” adlı filmde Hititlerin Türklerin atası olduğuna dair imalar, 

Boğazköy kadınlarının yaptığı kilimlerdeki nakışlarda Eti tanrılarının izlerinin saklı 

olduğu, yün büken bir yörük kadının 3000 yıl önce Eti kabartmalarında görülen 

teknikle yün büktüğü söylenerek devam ettirilmektedir. Kağnı tekeri yapan ve 

keçilerini pazara götüren köylü görüntülerinin ardından ise “kağnı tekerini Etiler de 

böyle yapardı herhalde. Hele bu boynuzlarından çekilen tekeleri Alacahöyük 

kabartmalarında aynen göreceksiniz” denilmektedir19. Filmin bir diğer sahnesinde 

                                                            
19 “Hitit Güneşi” 1956 yılında Berlin Film Festivali’ne katılmış ve ikincilik ödülünü almıştır. Fakat 

Turizm ve Tanıtma Bakanlığı’nın kurduğu bir tür sansür makamı “Bu filmde bugün Anadolu’da 

kullanılan karasabanın aynı Hitit kabartmalarında gösteriliyor: Hitit kabartmalarının aynı bugünkü 

Anadolu’dan veriliyor. Yani bu film derki Anadolu Hititler zamanında neyse bu gün de odur” diyerek 

filmin festivale katılmasını Türkiye’yi dışarıya kötü tanıtacak ve küçük düşürecek diye engellemeye 

çalışmıştır (Özön, 1995; 274). 



118 
 

arkeolojik kazılara yardımcı olmak için kağnılara taş yükleyen köylülerin görüntüsü 

verilmiş ardından “Etiler de taşları kağnılara böyle yüklüyorlardı herhalde” diyerek 

en naif benzetmelerden biri yapılmıştır. Kağnıyla geçen bir köylü görüntüsünün 

ardından ise Etilerin de bu yolda kağnı kullandığını söyleyerek Etilere ait küçük bir 

kağnı heykelciği gösterilmiştir.  

 

        Benzer şekilde “Anadolu Mirası” başlığıyla başlayan “Midasın Dünyası”20 adlı 

filmde de Kral Midas ve Frigler’in Anadolu Toprakları dolayımıyla bugünkü 

Türklerin ataları olarak sayılabileceği anlatılmak istenmiştir. Örneğin Frigler’e ait bir 

takım seramik eserler gösterildikten sonra bunların Anadolu’nun geleneksel eserleri 

olduğu belirtilerek bu eserlerin, dolayısıyla da Friglerin mirasçısı olunduğu ima 

edilmektedir. Aynı şekilde Kral Midas’ın mezarında bulunan çengelli iğnelerin 

bugün halâ Anadolu’da kullanıldığı söylenilerek benzer bir sonuca ulaşılması 

sağlanmaya çalışılmaktadır.  

 

        Anadolu Medeniyetlerinin mirasını sahiplenen filmlerden biri de “Frig Vadisi” 

21 adlı filmdir. Film daha başlarken ekranda “Uygarlıklar ve kültürler gelişerek ve 

benzeşerek varlıklarını hep sürdürürler. Zamanın yok ettiği ise sadece o kültürlerin 

değişerek kullandıkları siyasal sistemlerdir” yazısı belirmektedir. Böylelikle daha en 

başta bir toprak üzerinde var olan tüm uygarlıkların ve kültür biçimlerinin her 

koşulda varlıklarını sürdürdüğü belirtilerek Anadolu Medeniyetlerinin kültürlerinin 

                                                            
20 Süha Arın tarafından 1975 yılında çekilmiştir. 
21  Kortan Tümerdem tarafından 2002 yılında çekilmiştir. 



119 
 

de aynı toprak üzerinde Türk Kültürüyle harmanlandığı yorumu için zemin 

hazırlanmaktadır. Nitekim filmin devamında ilk yerleşim yerleri 10 bin yıl öncesine 

uzanan Anadolu’nun, sayısız kültürlerin harmanlandığı ve zenginleştiği bir pota 

olduğu belirtilmektedir. Frigler de bir Anadolu Uygarlığı olduğuna göre günümüz 

Anadolu insanının murisleridir. Diğer filmlerde olduğu gibi bu filmde de yaşam 

pratikleri ile ilgili benzerlikler kurulmaya çalışılmıştır. Örneğin Kibele motifli 

testilerle tören alanlarına taşınan kutsal suya beyaz giysili kızların müzik eşliğinde 

katıldıkları belirtilerek, bugün de Anadolu’da Alevi-Bektaşi kültüründe ibadetin 

müzikle yapıldığı söylenmiş, “bu benzerlik belki de Anadolu Toprağının mirasıdır” 

denilmiştir.  Fakat Friglerin kökeni bu filmde bir sorun olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Friglerin Trakya’dan geldikleri savı vardır ki bu, Frig Uygarlığının üstünlüğünü bir 

Anadolu Uygarlığı olmasına bağlamak yerine Batıya ve Yunanlılara mal etmeye 

neden olacaktır. Bu nedenle filmde Homeros’tan alıntılar yapılarak bu sav 

çürütülmeye çalışılmıştır: Friglerin her ne kadar Trakya’dan geldikleri ağırlıklı 

olarak düşünülse de tarihçi Homeros’un M.Ö. 1200 yıllarında yaşanan Truva 

Savaşlarında, Doğu’dan Truvalılara yardıma giden halkların arasında Frigleri de 

saydığını, bununsa Friglerin bazı tarihçilerin öne sürdüğünden çok daha önce 

Anadolu’da olduklarını gösterdiği söylenmektedir. Ayrıca yine Homeros’a göre 

Grekler Frig dil ve dinlerini bilmemektedir. Bu da onların Trakya’dan geldikleri 

tezini çürütmektedir. Filmin sonunda Friglerin barışçı, çocukları için oyuncak üreten 

ve çorap giyen ilk toplum oldukları, değişik müzik araçları ürettikleri, yazıyı tüm 

halka açık tutan demokrat bir anlayışa sahip oldukları belirtildikten sonra, “şimdi 

onlar yoklar ama belki nesillerinden gelenler bu belgeseli izliyorlar” denilerek bir 

kez daha Anadolu insanının cedleri oldukları ima edilmektedir. Bu akrabalık, filmin 



120 
 

sonunda filmin başında söylenene benzer bir  açıklamayla tekrar ima edilmektedir:  

“..ölümsüz tek uygarlık zamandır. Kültürler gelişerek ve benzeşerek varlıklarını hep 

sürdürürler. O kültürlerin değişerek kullandıkları siyasal isimlerse zaman 

uygarlığının satraplıklarıdır yalnızca” .  Filmde sürekli Anadolu’nun Türk Halkına 

kalmış bir miras olduğu vurgusunun yapılması, kendine özgü nitelikleri ve 

üstünlükleriyle övünülen bir coğrafyanın ulusal kimlik söylemine yaptığı katkıdan 

dolayıdır. Coğrafya üzerinden yapılan, bugünkü Anadolu Halkının Anadolu 

Medeniyetlerinin gerçek taşıyıcısı olduğu iddiası, Türk Kimliği söylemi için yeni bir 

hat açmaktadır aynı zamanda. Osmanlı’dan ve İslâmi geçmişten bütünüyle ayrı 

biçimde tanımlanmak istenen bir Türklük odağa alınmaktadır. Bu yaklaşım 

Ersanlı’nın da belirttiği gibi Osmanlı döneminin tarihsel gerçekliğini inkâr etmekte, 

İslâm öncesi geçmişin ve dünyevi köklerin Anadolu kazı alanlarında toprağın 

kazılması sonucunda kanıtlanabileceğine inanmaktadır (Ersanlı, 2003: 234). 

 

 Tarihsel miras nedeniyle Friglerin nereden geldiğinin temel bir sorun teşkil 

ettiği filmlerden biri de “Gordion”dur.22 Filmde Gordion Kenti Batıdan Doğuya 

geçişin gizemli kapısı olarak adlandırılır. Gordion’da izlerine rastlanan ilk halkın 

Hititler olduğu, onları buradan çıkaranlarınsa Frigler olduğu ve Friglerin Makedonya 

çevresinden gelen bir Trak kavmi olduğunun “iddia edildiği” belirtilmektedir. Bu 

iddiaya binaen filmde Friglerin kökeni hakkında uzman görüşüne başvurulmuş, 

uzman kişi Friglerin mayalanmış balla yaptıkları bir şaraptan bahsederek bu içkinin 

Kuzey Avrupa ve Balkanlardan Anadolu’ya gelmiş olabileceğini, dolayısıyla da 

                                                            
22 Kemal Sevgisunar tarafından 2003 yılında çekilmiştir. 



121 
 

Friglerin de Avrupa’dan gelme ihtimallerinin fazla olduğunu söylemiştir. Bu görüşün 

peşi sıra Friglerin Avrupa kökenli bir halk olduğu söylense bile ortaya çıkan 

eserlerin, Friglerin kendilerinden önceki Hatti ve Hitit uygarlıklarından 

etkilendiklerini ve daha M.Ö 700’lerde Anadolu’da olduklarını gösterdiği 

belirtilmektedir. Bu şekilde filmde Frig Halkının her halükârda Anadolulu olduğu ve 

mirasçılarının da Anadolu Halkı olduğu anlatılmak istenmektedir. Bu minvalde 

filmin sonlarına doğru “Günümüzde artık adıyla var olmayan ama muhakkak ki izleri 

günümüz Anadolusunda yaşamakta olan antik dönemlerden kalan bir halktır Frigler” 

denilmektedir.  

 

A.3. Anadolu: Doğu ve Batı Arasındaki Köprü  

   

1950’lerden sonra, Mavi Anadolu Akımının da temsilcilerinden olduğu 

hümanist tarih yazımına karşı çıkan görüşler seslerini daha çok duyurmaya 

başlamıştır. Bu görüş mensupları Kemalizme ters düşmemeye de gayret ederek23, 

                                                            
23Milliyetçi-mukaddesatçı bu kesim Kemalizmin “müsbet ilimcilik” olarak algıladıkları 

modernleşme misyonuna Ziya Gökalp’in kültür-uygarlık ayrımını vurgulayarak sahip çıkmışlardır. 

Muharrem Ergin’e göre yanlış olarak anlaşılan Atatürkçülüğe karşın doğru Atatürkçülük insanlığın 

temelini ve toplumsal gelişmeyi millet esasına göre açıklayan kültür milliyetçiliği veya ilmi 

milliyetçiliktir.  Atatürk millî devleti yaşatıp geliştirmek için ilk olarak medeniyete dönerek bilim ve 

teknolojiyi Batıdan aktarmayı, ikinci olarak da toplumsal ve kültürel yapının millî olmayan 

unsurlarının tasfiyesi için “Türk’e dönüş” ü hedef olarak görmüştür (Aktaran:Bora, 2007b: 168).   

Aydınlar Ocağı’nın söylemindeki Atatürkçülüğe ilişkin pozitif kabuller, Kemalist asker-sivil 

bürokrasi ile ilişkisini kolaylaştırmıştır. Bu pozitif kabuller bazı sol-Kemalist yorumlarda iddia 

edildiği gibi yalnızca Atatürkçülüğü paravan olarak kullanma kaygısı ile açıklanamaz. Kimi 

sentezciler Cumhuriyet’in Atatürk’ün sağlığındaki ilk dönemini bir asrı-saadet gibi görmektedirler. 

Bunun nedeni Atatürk’ün en ileri Türk milliyetçisi olarak görülmesi ve onun döneminde devletin millî 



122 
 

                                                                                                                                                                         
kültürü esas aldığı saptamasının yapılmasıdır (Bora, 2007b: 155). Gene de Türk-İslâm Sentezi 

savunucuları arasında ve üretilen metinlerde özelikle Atatürk konusunda bir söylemsel çok sesliliğin 

olması, Atatürk ve Atatürkçülüğün kimi metinlerdeki methinin samimiyetten uzak olduğu kanaatini 

uyandırmaktadır. 1976 yılında Atatürk Üniversitesi akademisyenlerinin Genelkurmay’dan gelen kimi 

makalelerle de katkı sağlayarak hazırladıkları “Türk Kültürü ve Medeniyeti” adlı yayındaki yazılar 

buna iyi birer örnektir. Rektör Kemal Bıyıkoğlu yazdığı takdim yazısında, öncelikle “büyük kurtarıcı” 

olarak nitelendirdiği Atatürk’ün 10. Yıl Nutku’ndan bazı ifadeleriyle söze başladıktan sonra 

görüşlerini şöyle dile getirmektedir: “….İslâm’ın feyziyle daha da heybetleşen, manâ kazanan ve 

sadece aziz Türk Milletine has olan o muhteşem Türk-İslâm Kültürü sayesinde, ondan aldığı iman 

gücü ve yüksek şahsiyetle küçük bir Kayı Aşireti büyük fetihler yaparak kısa zamanda cihan 

hakimiyetini elinde tutan muazzam bir Osmanlı İmparatorluğu hâlini almıştır. Diğer taraftan (…..) 

Hristiyan kültürünün döküntülerine kapılarımızın açıldığı tarih de ne yazık ki Osmanlı 

İmparatorluğu’nun sonunun başlangıcı olmuştur (….) İşte bu çöküntü altından fışkırarak yeniden 

dirilen Türk Milleti tekrar öz kültürüne sarılarak silkinmek ve kendine dönmek suretiyle Türkiye 

Cumhuriyeti’ni kurmuş ve Cumhuriyet’e temel taşı yaptığı öz kültürünü yabancı tortulardan 

temizlemesi esasına dayalı bazı inkılaplara girişmiştir.”(Bıyıkoğlu,1976: 3). Bıyıkoğlu bu ifadelerinde 

bir yandan Atatürk’ü methederken bir yandan da onun ulusal kimlikten çok kesin biçimde dışladığı 

Osmanlı’yı ve İslâm’ı, Türklüğü yücelten unsurlar olarak sunmaktadır. Gene son derece çelişkili 

olarak Batılılaşmanın Osmanlı’nın son dönemlerinde gerçekleşip yıkılmasına neden olduğunu 

söyledikten sonra, gerçekte bu Batılılaşma hamlesinin devamı niteliğinde olan Cumhuriyet 

İnkılâplarını ise Türk Milleti’nin öz kültürüne dönmesi olarak ifade etmektedir. Yazının devamında 

Bıyıkoğlu; Tanzimat reformunun dışarıya karşı bir boyun eğiş olduğunu, Atatürk’ün Cumhuriyet 

İnkılâplarının ise “yeniden dirilen bir milletin dışarıya karşı şahlanışı”, öz kültürüne büyük özlemle 

sarılarak kendine dönüşü olduğunu söylemektedir. Ona göre hâl böyleyken millî şahlanışın sembolleri 

olan inkılâplar bazı çevrelerce iyi anlaşılamamış ya da anlaşılmak istenmemiştir. “İmparatorluğun 

çöküntü devrinden intikal eden yabancı hayranlığı, aşağılık duygusu ve Türk- İslâm Kültürünü hakir 

görme itiyadında olanlar Cumhuriyet inkılâplarını kısa zamanda çığrından çıkarmayı başarmışlardır”. 

Bıyıkoğlu gene Atatürk’ün emrettiği Batılılaşmanın, çevresindekiler tarafından yanlış anlaşıldığını 

söyleyerek, bu çevrelerin fen ve tekniği alarak değil de, 1300 senelik Türk-İslâm Kültürünü, binlerce 

senelik örf ve adetleri, manevi inanç ve değerleri inkâr ve terk ederek Hıristiyan milletlerden derleme 

“medeniyet döküntülerine” sarıldıklarını söylemektedir (Bıyıkoğlu, 1976: 3). Aynı yayın içinde 

Atatürk İnkılaplarına ve Atatürk’e övgüden kaçınarak doğrudan eleştiri yönelten (ama adını anmadan) 

akademisyenlerin yazıları da yer almaktadır. Örneğin, Münip Yeğin’e göre Cumhuriyet Devrinde 

insanlığın en büyük ve dehşetli kültür devriminin yapılması suretiyle onuncu asırdan beri Türk 

Milleti’nin yoğrulduğu Türk-İslâm Medeniyeti’nin toptan inkâr edilmesi gafletine düşülmüştür ve bu 

derece gaflet dünyanın hiç bir memleketinde görülmemiştir (Yeğin, 1976: 7). En sert eleştirileri ise 

Samiha Ayverdi yapmaktadır. Ayverdi Batının maddeye dayanan realist karakterli medeniyeti 

karşısında sinen ve küçüklük duygusuna kapılan toplumun, kurtuluşu yeni gireceği toplumda erimek 



123 
 

seçkinlerin aşırı buldukları Batıcılıklarını eleştirmişler ve Türk Tarihinin Asyalı ve 

Müslüman geçmişine vurgu yapmışlardır. Bu eleştirilerin kaynağında Türk-İslâm 

Sentezi yaklaşımı vardı. Bu yaklaşım Türk Ulusal Kimliğini dinsel ve ahlâksal bir 

kaynak olan İslâm aracılığıyla tanımlayan milliyetçi bir ideolojiydi. 60’larda ve 

70’lerde hızla gelişen, 80’lerden sonra ise politik hayata damgasını vuran bu 

yaklaşım, Atatürk ve İlkelerine her zaman referansta bulunsa da özünde oldukça 

farklı bir ideoloji olarak şekillenmekteydi (Copeaux, 2006; 243). Aslında Türklükle 

birlikte İslamı da merkeze alan bu yaklaşımın kökleri Cumhuriyet’in kuruluş 

yıllarına kadar geriye gitmektedir.  Batılılaşma çabası içindeki Kemalist çevreler 

içinde rejime ateist ya da deist bir çehre kazandırmak isteyenler oldukça azınlıktaydı. 

Çoğunluk dini, tarihe gömülmüş bir çağdışılık olarak değil, modernleştirilmesi 

gereken bir olgu olarak görüyordu. Hurafelerden arındırıldığında din toplumsal 

ahlâkı ve vicdanları tertipleyecek bir kurum olarak iş görebilirdi. Millîleştirme 

modernleşmenin temel vasfı olarak görüldüğünden asıl amaç İslâm’ı millîleştirmekti.  

                                                                                                                                                                         
suretiyle şahsiyet değiştirmekte sandığını söylemektedir.  Böylelikle halkla ortaklaşa değil de zorlama 

bir şekilde Tanzimatla birlikte ilk Batılılaşma inkılâbı yapılmıştır ve tutmamıştır. Arkadan Meşrutiyet 

inkılâbı gelmiştir ve ilmi ve felsefi bir temeli olmadığı için o da iflas etmiştir. Ayverdi son olarak 

Cumhuriyet’in geldiğini ve Türklüğü bütünüyle Greko-Latin Medeniyeti’ne mal etme sefeberliğine 

giriştiğini ve ilk iş olarak medeniyetinin devam zinciri olan bin yıllık harfini bırakıp Latin harflerini 

kabul ederek tehlikeli bir cesaret ve pervasızlıkla işe başladığını söylemektedir (Ayverdi, 1976: 87). 

Bazı sentezcilerin Atatürk hakkındaki her yöne çekilebilecek ifadeleri, bir tür zorunluluk olan 

Atatürk’ün anısına saygı göstermek ve her türlü politikayı Kemalist ilkelere oturtarak meşrulaştırmak 

gereksiniminin sonucuydu. Seksen sonrası resmi ideolojide Atatürk kültü dış cepheyi ayakta tutmakta, 

rejimin sürekliliği görüntüsünü sağlamaktaydı. Ama tabii ki resmi ideolojideki Kemalizme referanslar 

ve alıntılar 1930’lardakinden önemli ölçüde farklıydı ve İslâm’a çok daha fazla yer ayırıyordu 

(Copeaux, 2006; 243). Artık Atatürk’ün anısını çağrıştırmak yeterli olmaktaydı. Kişiliği ve ilkeleri 

sökülüp atılamaz durumdaydı fakat çelişkili olarak bir yandan da başka bir ideoloji şekillenmekteydi 

(Copeaux, 2006; 89).  

  



124 
 

Bu amacın ilham kaynağı da Luthercilikti. Milletleşme sürecinde Türk Aydınları 

reformasyonun muadili olabilecek sembolik revizyonların peşine düştüler: Camilere 

ayakkabı çıkartılmadan girilmesi, oturma sıraları konulması, org çalınması, ezanın 

Türkçe okutulması gibi 24(Bora, 2007a: 118-119). 1940’ların ortalarından sonra millî 

                                                            
24 Türk Aydını’nın Batı kültürünü kavrayış biçimini anlatan Hüsamettin Arslan’a göre tarihi 

nedenlerle Batı dillerini bilenler toplumun modernleşme sürecinin öncü kesimine mensup aydınlardır. 

Bu konumlarıyla Batı toplumlarıyla toplumumuz arasındaki entelektüel ilişkinin aracıdırlar ve aydın 

oluşları büyük ölçüde bu aracı olma rollerinden doğar. Onlar öncelikle düşündükleri için değil, Batı 

dillerini bildikleri için “aydın”dırlar. Batı düşüncesi toplumumuza bu aracı aydın kesimde tahrif 

olduktan sonra ulaşır. Ülkemizde ve diğer Batı dışı toplumlarda tercümeden kaynaklanan genel tahrif 

sürecini ikinci bir tahrif süreci izler. Kendi otantik kültürlerine savaş ilan ettikleri için de orijinali 

tahrif ederler. Bu tahrif işleminde toplumlarına Batıyı tüm renkleriyle sunmazlar. Kendi ilgi ve 

çıkarlarına uygun düşen Batıyı ve modern uygarlığı sunarlar. Bu anlayışa göre tek Batı ve modernite 

biçimi vardır. Bu Batıyı takdim işi misyonerce yapılırken dogmatik ve sofuca bir tutum takınılır 

(Arslan, 2004: 10). Bu tavrı başka bir yönüyle ifade etmek gerekirse, Batının geleneksel toplumdan 

modern topluma geçişinde temel belirleyen olan insan aklına duyulan güven ve bireyin özgürlüğüne 

yapılan vurgu bu aydınlar tarafından anlaşılamamış ya da yeterince içselleştirilememiştir. Bunun 

sonucu olarak da geleneksel bir otoriter tavırla modernlik geleneksel topluma dayatılmak istenmiştir. 

Modernliğin yapıları neredeyse bütün kültürlere kendilerini kabul ettirmiş ve sızmıştır. Fakat bu sızma 

Daryush Shayegan’a göre bilinçli bir sızma olmamıştır. İnsan bilimleri ve onları doğuran süreç içsel 

olarak yaşanmadan edinilmiştir. Modernlik böyle yaşandığında bilinci aydınlatmak yerine 

bulanıklaştırmaktadır (Shayegan, 2002: 70). Shayegan Batı ile Batı dışında kalan tüm uygarlıkları 

karşı karşıya getiren “ontolojik uyumsuzluğu” betimlemek için Kuhn’un “pardigma” ve Foucault’un 

“episteme” kavramlarından yararlanır. Batı düşüncesindeki dünyanın algılanışına ilişkin “Rönesans 

epistemesi”, “klasik episteme”, “modern episteme” gibi büyük kopuşlar ve derin değişimler, 

kendilerine denk düşen bir bilinçlenme ile yaşanmışlardır. Bunun yanı sıra düşünce tarihinin birçok 

yadsıyıcı değerlendirmesi olmuştur ve bu değerlendirmelerin yol açtığı başkalaşımlar farklı biçimlerde 

görülmüştür: Nihilizm (Nietzche), varlığın çekilmesi (Heidegger), aklın araçsallaştırılması (Adorno, 

Horkheimer), halenin yitirilişi (Benjamin) gibi. Ancak Batıdaki bu duraklamaları yaşamayan Batı-dışı 

uygarlıklar 19. yüzyılının ikinci yarısına doğru, doğrudan modern epistemeyle yüz yüze gelmişlerdir. 

Düşüncedeki tüm bu sarsıntıları yaşamamış oldukları için halâ klasik dönem öncesi episteme ile ve 

halâ “büyü bozumuna uğramamış”, “tanrının imzasını” taşıyan bir dünyada yaşamaya devam 

etmişlerdir. Shayegan üçüncü dünyayı Batıyla karşı karşıya bırakan paradigma çatışmasında, iki 

epistemenin çatışarak birbirini karşılıklı bozduğu bir ara durumun olduğunu söyler. İki heterojen 

epistemenin tek bir kişinin içinde etkinlik göstererek onu körleştirdiği ve eleştirel yetisini felce 

uğrattığı bir durumla karşılaşılabileceğini, üçüncü dünyanın birçok düşünürünün durumunun bu 



125 
 

din politikasında, dinin millî ahlakın resmi bir vecibesi olarak kurumlaşmaya 

başladığı bir safhaya geçildi. Devlet dine daha fazla ve daha sistemli yatırım 

yapmaya başladı. Her ne kadar bu durum Kemâlist tarih yazımında Demokrat Parti 

karşısında CHP’nin dirençsizliğine bağlansa da aslında bu keskin bir dönüş değildi. 

1930’ların sonlarından itibaren politik seçkinlerin bir kısmı “dinsiz bir milletin 

yaşamayacağı, maneviyata ihtiyaç olduğu” türünden yakınmalarda bulunuyordu ve 

bu yakınma aslında resmi ideolojinin mühim bir açığını kapatma arayışıydı. Tam da 

bu sürece paralel olarak siyasal ve ideolojik düzlemde dini, millî kimliğin asli 

unsurları arasında sayan anlayış kendine alan açmaya başladı (Bora, 2007a :125). 

1945’de çok partili hayata geçişle birlikte de milliyetçi-mukaddesatçı bir akım, 

sayıları artan bir takım dergilerle (Millet, Orhun, Kopuz, Büyük Doğu, Hareket vb) 

fikirlerini ifade ediyordu. 45 ve 50’li yıllar arasında sağda, bilhassa Necip Fazıl 

Kısakürek’in şahsında kendini gösteren, resmi düşünceye karşı daha dinsel bir eğilim 

belirmişti. Demokrat Parti’nin iktidara geldiği 50’li yıllarda Başbakan Adnan 

Menderes ve Cumhurbaşkanı Celal Bayar arasındaki fikirsel zıtlıklar nedeniyle 

kültür politikaları tutarlı değildi. Buna karşın imam hatip okullarının yeniden 

açılması ve Kemalist laiklik anlayışını reddeden bir dizi önlemle dinsel hareketler 

teşvik edilmekteydi (Copeaux, 2006; 83). Dine karşı bu tarz yaklaşımlar 50’lerden 

60’lara gelişerek Türk Sağının ideolojik koordinatlarını çizen milliyetçi-muhafazakâr 

                                                                                                                                                                         
olduğunu belirtir. Bu düşünürler bu güne ait fikirleri savunurlarken geçmişe ait tavırlar sergilerler 

(Shayegan, 2002: 77-83). Türk Aydını ve Cumhuriyet Elitlerinin modern uygarlığı algılayışı ve halk 

kitlelerine dayatmacı bir üslupla benimsetmeye çalışmalarını bahsedilen “paradigma çatışması” en iyi 

şekilde açıklamaktadır. 

 

 



126 
 

söylemin elini güçlendirdi ve resmi ideolojiyi de tedrici olarak hegemonize etmeye 

başladı. Öyle ki 80’lerde din toplumsal istikrarı ve devlete sadakati güçlendirici bir 

unsur olarak resmi ideolojiye lehimlendi. “Dincilik” değil fakat “dindarlık” resmi 

ulusal kimliğin temeli oldu. Bu milliyetçi muhafazakârlık yorumu en net şekilde 

70’lerde Aydınlar Ocağı tarafından ortaya koyulmuştu (Bora, 2007a; 127). Aydınlar 

Ocağı 14 Mayıs 1970’te İbrahim Kafesoğlu tarafından kuruldu ve kurucu üyelerinin 

çoğu bilim adamlarından oluşmaktaydı.  Tarihçi ve filolog Muharrem Ergin, 

milliyetçi Türkiye Gazetesi’nin sorumlularından biri olan ekonomist Nevzat 

Yalçıntaş, aynı gazetede köşe yazarlığı yapan Ahmet Kabaklı Ocağın üyelerinden 

bazılarıydı. Bu dönemde “İlim Yayma Cemiyeti” adındaki bir dinci hareket Ocak ile 

yakın ilişkiler kurmuş, böylece Ocak, Türk sağındaki aydınların iki bileşenini bir 

araya getirmişti (Copeaux, 2006: 84).  

 

Türklerin ancak İslâm Medeniyeti içinde uyanış gösterdiğini savunan bu yaklaşım 

için Osmanlı, Kemalist ideoloji için ifade ettiğinden çok daha fazlasını ifade 

ediyordu. Aynı şey bu “şanlı geçmişin” izlerini ve abidelerini taşıyan İstanbul için de 

geçerliydi. Bu yaklaşıma göre Batının kültürü kesinlikle alınmamalıydı. Tanıl Bora 

Batılılaşmanın bu muhafazakârlar tarafından, mağrur bir tarihe sahip, değerli ve 

güçlü bir ulusun üyeliğinden vazgeçmek olarak görüldüğünü söylemektedir. Yine 

aynı kesim tarafından kozmopolit bir kimlik, Türk Toplumunun ulusal benliğini 

kaybetmek pahasına hayran kaldığı bir şey olarak tanımlanmıştır. Avrupa’yı, Batılı 

olmayan toplumlara tedavisi mümkün olmayan birçok hastalık bulaştıran bir tehdit 

olarak algılayan bu yaklaşımlarının kökeninde ise Hıristiyanlık konusundaki 

varsayımları yatmaktadır: Batının amacının (haçlı seferlerinin kanlı tarihinde 



127 
 

görüldüğü gibi), İslâm Aleminin bayraktarlığını yapan Türklerin imhası olduğu 

yönünde bir varsayımdır bu (Canefe & Bora, 2007: 133-135). Fakat Batının 

tekniğine ihtiyaç vardı. Bu nedenle Batıya tamamıyla sırt dönmek olmazdı25. Batı 

gelişmişlik açısından bir arzu nesnesi olarak durmaya devam ediyordu. İstanbul 

Boğazı’nın coğrafi açıdan Asya ve Avrupa’yı birleştiren bir köprü olması,  durulmak 

istenen noktayı metaforik olarak çok güzel ifade ediyordu. Türkiye “Doğu ve Batı 

arasındaki köprü” olarak tanıtılmaya başlandı ve bu metafordan çokça yararlanıldı. 

İronik olarak bu, bir yandan da Doğu ve Batı arasında yarılmış benliğin de başka 

türlü bir ifadesiydi. “Köprü” metaforu yalnıza Müslüman ve Doğulu Türk Kimliğini 

benimseyenlerin kullandığı bir metafor değildi. Neredeyse her kesim tarafından 

benimsenmiş, pek çok platformda kullanılır olmuştu. Meltem Ahıska Tanzimat 

Dönemi’nden başlayarak ülkeyi giderek istila eden Batı kültürü, bilgisi ve teknikleri 

karşısında yaşanan “kayıp” duygusu nedeniyle sentez fikirlerinin ağırlık kazandığını 

belirtmektedir. Ona göre fantazmatik buluşturma zemini oluşturan sentezlerden biri 

de  “köprü” metaforudur. Bu buluşturmada köprü Batı ile Doğuyu buluşturan bir 

bağlaç değil Türk Kimliğini kurgulayan ontolojik bir figürdür. Önemli olan 

Türkiye’nin Doğu ile Batı arasında bölünmüş olması değil, tam da bu bölünmenin 

kimliği kurmasıdır. Türkiye’nin doğulu mu, batılı mı olduğuna dair yaşanan 

ikirciklik farklı ideolojilere geniş manevra alanı yaratmaktadır. “Köprü” metaforu 

                                                            
25 Türk-İslâm Sentezi’nin temsilcilerinden Mehmet Kaplan Türkiye’nin Orta-Doğu ve İslâm Aleminin 

en güçlü devleti olduğunu, İslâmiyeti dün olduğu kadar bugün de en iyi, en ölçülü şekilde temsil eden, 

saf ve temiz bir iman olarak koruyanın Türk Milleti olduğunu ve dolayısıyla İslâm aleminin Türk 

Milletine ihtiyacı olduğunu belirttikten sonra Türk Milletinin elbette demokratik nizamını, ilim ve 

tekniğini benimsediği Batı Alemi ile münasebetini sürdüreceğini söylemektedir. Kaplan’a göre 

Türkiye’nin Batı’dan aldığı ve kendine mal ettiği demokrasi, ilim ve teknikten vazgeçmesine imkân 

yoktur. Türkiye’yi dirilten bu iki prensiptir. Ama yine de Türkiye tarih, din ve kültürü ile Asya ve 

İslâm alemine bağlıdır (Kaplan, 1996: 77). 



128 
 

kullanılarak kimi zaman “yoz Batı”ya karşı “erdemli Doğu”, kimi zaman da “cahil 

Doğu”ya karşı “ileri Batı” öne çıkarılır (Ahıska,2009:1055). 

  

“Köprü” metaforunun ilk kullanıldığı filmlerden biri “Türkiye: Asya ve Avrupa 

Arasındaki Köprü”26 adlı filmdir. Filmde Türkiye’den her şeyden önce Asya ve 

Avrupa arasındaki köprü olarak söz edilmiş, özellikle de İstanbul üzerinde 

durulmuştur. “Evet şu an Avrupa’dayız ama Şark atmosferinin kokusu ile sarılmışız” 

ya da “Doğu ve Batının içten kaynaşması en berrak şekilde bu Küçük Asya’da 

görülür” şeklindeki cümlelerle Doğu ve Batı arasında bir geçiş noktası olmasının 

yanında iki dünyanın da özelliklerini taşıdığı vurgusu yapılmıştır. Filmde öncelikle 

Osmanlı’dan kalma şarkî unsurlar olarak camiler ve saraylar vs. anlatıldıktan sonra 

antik devirden kalan Bergama harabeleri, Roma İmparatorları tarafından inşa ettirilen 

yapılar, Truva ve Aspendos’tan bahsedilmekte ve Anadolu’nun her tarafında 

Hıristiyanlığın ilk izlerine rastlandığı belirtilmektedir. Böylelikle hem Doğuyu hem 

de Batıyı temsil eden eserler tanıtılarak Türkiye’nin bu özelliği örneklerle ortaya 

koyulmaktadır. “Anadolu Bozkırları”27 adlı filmde de Anadolu Toprakları tarihin 

başlangıcından beri bir geçit yeri, Doğu ve Batı arasındaki bir köprü olarak 

tanımlanmıştır. Aynı yıllarda Jack Curtis tarafından yönetilen “Türkiye” filminde 

“Bir şehir iki kıta, Doğu ile Batının el ele verdiği belde İstanbul” denilerek yine 

Türkiye’nin Avrupa ve Asya arasında bir köprü oluşturduğu vurgulanmıştır.  

 

                                                            
26 Hans- Edgar Jahn tarafından 1960 yılında çekilmiştir. 

27 Gisbert Hinke tarafından  1955 yılında çekilmiştir. 



129 
 

1983 yılı yapımı olan ve Marc Mopty tarafından çekilen “Atatürk” filminde ise 

Mustafa Kemal’in Avrupa’ya bir istikrar bölgesi olarak sunmak istediği ülkesinin 

Doğuyla Batı arasında yer aldığı vurgulanmaktadır. Doğrudan Kurtuluş Savaşı’nın 

ve Atatürk’ün konu edildiği filmde, İstanbul bir kez daha Osmanlı’nın günahlarını 

sırtlanmış bir şehirdir. Mustafa Kemal’in teğmen rütbesiyle ilk İstanbul’a geldiği 

vakit bu “büyülü şehrin” İmparatorluğun hastalığını da ortaya serdiği 

belirtilmektedir. Filmde anlatımsal çok seslilik var gibidir.  Mustafa Kemal’in 

mücadelesi anlatıldığı için İstanbul “hastalıklıdır” ama bir taraftan da “büyülü”dür. 

Mustafa Kemal’in İstanbul’un başkent seçilmesine “tarihi ve manevi” nedenlerle 

karşı çıktığı, Ankara’yı modern bir şehir haline dönüştürüp hükümet ve idarenin 

merkezi yapmaya karar verdiği de eklenir.  

 

        “Atatürk” filminden beş yıl sonra 1988 yılında “Sultan Şehir İstanbul”28 adlı 

film yapılmıştır.  Bu filmde İstanbul’un anlatımındaki farklılık hayret verici 

boyuttadır. Filmde Boğaziçi “milyonlarca tarihi hazineyi bağrında taşıyan soylu 

Asya’yla”, “insanlığın kader çizgisi üzerinde en kıvrak ruh dalgalanışlarının sembolü 

Avrupa’yı” birleştiren mekân olarak anlatılmaktadır. Türkler bu şehre ayak basar 

basmaz kendi hüviyetlerini vermek için zamanla yarışmışlardır. “Her taşına bir şeref 

damgası vurulmuştur”. Burada bahsedilen hüviyet Türk ve İslâm Kültürüdür. 

Milliyetçi- muhafazakâr tarih anlatısında, kendiliğinden ulus olmuş, bu tözü içinde 

taşıyan bir toplum olan Türkler, seçilmiş bir toplumdur. Bu toplum aslında başka bir 

ilahi ödev olan “cihana hâkim olmak” ödevi için de seçilmişlerdir (Aydın, 1998: 91). 

                                                            
28 1988 yılında Özdemir Birsel tarafından çekilmiştir. 



130 
 

Sadece milliyetçi-muhafazakâr tarih yazımında değil,  Cumhuriyet’in resmi tarih 

yazımında da Türklerin İslâm dünyasının seçkin ve hakim milleti olduğuna dair bir 

görüş hakimdi. Modern Türkiye her ne kadar hilafeti kaldırarak Şarkla bu yöndeki 

irtibatını kesmeyi arzulasa da, bir yandan da modernleşme yönündeki başarısıyla o 

dünyaya rehberlik etme arzusunu saklayamıyordu. 1920’lerin milliyetçi söyleminde 

“Şarkın mürşidi”, “Şark kavimlerinin rehberi” gibi söylemler sık sık kullanılmıştır 

(Bora, 2007a: 122).  

 

       İstanbul’a Doğunun da Batının da hayran olduğunun belirtildiği “Sultan Şehir 

İstanbul” adlı filmde bu hayranlığın nedeni olarak, İstanbul’un Asya ve Avrupa 

kıtaları gibi, bu iki ayrı dünyanın sanat şaheserlerini birleştiren bir medeniyet şehri 

olması gösterilmiştir. Filmin devamında şöyle denilmektedir:  “Her taşına şeref 

damgası vurulmuş, her karış toprağında vakur insan şahsiyeti gibi yükselen abidelere 

baktıkça feth-i mübini bize müesser kılan o yüceye gözlerimiz dolarak hamd eder, bir 

buhurdan gibi tüten ruhumuz o fethin şanlı sahiplerini minnet ve şükranla anar.” 

Türk Medeniyeti bu şehrin üzerinde örs misali dövüle dövüle şekillenip gerçek 

çehresini bulmuştur. “Tarihimizin, hayallerimizin ve törelerimizin renk renk 

güzellikler içinde canlandığı bu şehir lekesiz sevginin kutsal aşkın toprakta 

maddeleşmiş beldesi olmuştur.” Bu film 12 Eylül Darbesinin ardından gençleri 

“komünizmden uzak tutmak” için Türk-İslâm Sentezi fikrinin yaygınlaştırılmaya 

çalışıldığı bir dönemde çekilmekle birlikte, bu dönemde çekilen diğer filmlerden çok 

daha fazla bu kimliği yayma gayreti içinde olan bir filmdir. Bir zamanlar ulusal 

kimlikten tarihi ve taşıya geldiği kültür mirası nedeniyle dışlanan İstanbul şimdi tam 

da bu nedenlerle ulusal kimliğin neredeyse biricik mekânı haline gelmiştir.  



131 
 

 İstanbul’dan bahseden bir başka film de “Muhteşem Süleyman”29 adlı filmdir. 

Film İstanbul’un, Avrupa ve Asya’nın birleştiği yerde olduğunu belirterek 

başlamaktadır. Anadolu Topraklarını Doğu ile Batı arasında bir köprü olarak 

değerlendirme konusunda bazen aşırı yoruma kaçan filmler de olabilmektedir. 1997 

yılında Türkler Yılmaz tarafından çekilen “Tanrıların Evi Nemrut Dağı” filminde 

birçok medeniyete beşiklik etmiş Nemrut Dağı’nın güzelliğini bir tek Kommagene 

Kralı I. Antiokos’un fark ettiği belirtilmekte ve bu kralın kendi soyunun anne 

tarafından Büyük İskender’e, baba tarafından Perslere dayandığını ileri sürdüğünü 

söyleyerek bu dağda Batı ve Doğunun örf- âdetlerini ve tanrılarını birleştirdiği 

yorumu yapılmaktadır. Fakat bunun yanı sıra bölgenin, egemenliğine girdiği 

devletler sayıldıktan sonra yedinci yüzyıldan itibaren Türk-İslâm Kültürünü taşımaya 

başladığı da özellikle vurgulanmaktadır. 

 

B. ULUSUN TARİHİ: ANLATIDA ÖNE ÇIKAN TARİHSEL EFSANELER 

 

Ulusal düzlemden daha çok cemaat zemininde yaşanan kültürü bir 

tasavvurdan ibaret olan ulusla özdeşleştirmeye çalışmak sentetik bir zorlamadır. Bu 

da ulusal kültüre dayandırılan bir “ulusal kimlik” i ideolojik kılar. Bu ideolojik 

konum, tarih yazıcılığı içinde temellendirilir. Bu şekilde bir ideolojik konumlanış ise 

birden çok tarih yazıcılığının doğmasına neden olur. Aslında sorun “ulus” 

kavramının muğlaklığından kaynaklanmaktadır. “Ulus”u kurgulayanlar kendi 

konumlanışlarına, uygarlık anlayışlarına ve “ulus”a uygun buldukları yaşam biçimine 
                                                            
29 1990 yılında Suzanne Bauman tarafından çekilmiştir. 



132 
 

uyan bir tarih yazıcılığı oluştururlar. Bu tarih yazıcılığı biçimine “resmi tarih” 

denilmektedir (Aydın, 1998: 42). Resmi tarihte ulusal kimlik oluşturmanın yolu 

özellikle de destanlar, efsaneler yaratmaktan, altın çağlar miti oluşturmaktan geçer. 

Ulusun tarihi, bu günkü varlığı için haklılık gerekçelerini oluşturur, tarihsel süreklilik 

ve geçmişten geleceğe uzanma iddiasını dile getirmeye çalışır. Bu süreklilik ve 

ulusun apriori kabulü bireyi ulus devlet karşısında küçültür ve devleti süreklilik 

taşıyan bir davanın halk adına sürdürücüsü konumuna getirir. Ulusun tahayyülü için 

gereken topluluğun şanlı geçmişine ait törel numuneler ulusal tarih yoluyla elde 

edilir. Bir dizi mit aracılığıyla geçmişe dönülerek soy, özgürlük, göç ve 

kahramanlıklar yoluyla altın çağlar yaratılır (Smith, 1994: 148). Bütün millî 

tarihçilikler özellikle inşa dönemlerinde mitolojik karakterleri baskın tarihçiliklerdir. 

Bu tarihçilik anlayışı söz konusu milletin hikâyesine ezelden gelip ebede giden bir 

takım aşkın anlamlar yüklerler. Tarihsel bağlamını bir kenara bıraktıkları tarihe 

dersler, meseller ve ibretlerle dolu bir malzeme yığını olarak bakarlar. Türk 

Milliyetçiliği de güçlü mitolojik öğeler içeren bir tarih anlayışından etkilenmiştir. 

Fakat Türk Tarihçiliği yekpare bir bütün değil, içinde farklı siyasî ideolojilerden 

etkilenen farklı tarih görüşlerini barındıran bir tarihçiliktir (Bora, 1997a: 7). Tarih 

yazımında farklı ve yeni akımların meydana gelmesi büyük ölçüde siyasî düşünce 

akımlarındaki değişikliğe paraleldir.  Aşağıda görülebileceği gibi tanıtım filmlerinde, 

ulusal tarih anlatısında efsaneleştirilerek öne çıkarılan tarihi olayların her biri farklı 

siyasî düşünce akımlarının ideolojik yaklaşımları doğrultusunda şekillendirilmiştir. 

 

 



133 
 

B.1. Kurtuluş Savaşı Destanı 

 

Ulusu kuran ve özgür kılan, insanları bir ulusa ait yapan doğuş ya da kurtuluş 

mücadelesinin başarısıdır. Doğal olarak (tarih yazıcılarının tasavvurları 

doğrultusunda kuruluşun yerinin, kahramanlarının ideolojik seçime göre 

değişebildiği) ulusal tarih de bu mücadelenin tarihidir (Aydın,1998: 45). Bu nedenle 

tanıtım filmlerinde ulusun şanlı geçmişini yansıtan konuların başında Kurtuluş 

Savaşı gelmektedir. Özellikle erken tarihli filmlerde Osmanlı geçmişi 

ötekileştirildiğinden, Türk Milletinin başarılarının destansı ifadelerle anlatımı 

Kurtuluş Savaşı yoluyla mümkün olabilmiştir. Fakat gene de güçlü bir devlet 

geleneğinden geliyor olmanın bir kanıtı olarak Osmanlı’nın devamı olunduğu 

vurgusu işlevsel olduğundan, yalnızca yurt dışı gösterimi için yapılan filmlerde yer 

almaktadır. Bu filmlerde Osmanlı’nın kudretli dönemlerinden bir parça da olsa 

bahsedilip hemen sonra son dönemlerindeki yapısal çürümeler ve kötü yönetimler 

üzerinde özellikle durularak, Kurtuluş Savaşı kahramanlıkları ve yeni Türkiye 

Cumhuriyeti’nin başarılarıyla devam edilmektedir. Kurtuluş Savaşı, konu edinildiği 

filmlerin hiç birinde filmin tamamını içermemiş, filmlerin hepsi savaşa ilişkin 

anlatımın hemen ardından yapılan inkılâplardan sırasıyla bahsedilerek 

tamamlanmıştır. Çünkü Kurtuluş Savaşı’ndan ziyade yapılan inkılaplar yeni ulus 

devleti “uygar uluslar” arasına dahil edecek, bunlar sergilenerek modernliğe 

gecikmişliğin ne şekilde bertaraf edildiği gösterilebilecekti. Kemalizmin ulusal 

kimliği inşa projesinin asıl amacı, Batı gelişme modeli ekseninde “muasır medeniyet 

seviyesine ulaşma” olarak belirlenmişti. Kemalist ulusçular için tek bir gelişme 



134 
 

modeli vardı. Gelişme potansiyeline sahip olan bu yegâne model  “Batılılaşma” idi30. 

Batı, Kemalist söylemde her türlü çelişkiden arınmıştı ve insanlık durumunun 

mümkün olan en iyi formu olarak ifade ediliyordu (Yıldız, 2007: 296). Modernizm 

devriminin ve dinamik Batı kültürünün Avrupa’nın dışarıya açılmasıyla birlikte tüm 

toplumları etkilediğini söyleyen Szyliowicz’e göre en çok etkilenen bölge 

Ortadoğu’dur ve yüz elli yıl boyunca süren değişimler eski toplum ve kültürlere 

büyük zararlar vermiştir. Eski kabullerin kökten bir şekilde yerinden edilmesi ve 

değer yargılarının farklılaşmasına neden olan iki kültür arasındaki etkileşim her 

yerde açık bir çatışma ve reaksiyona neden olmuştur. Sonuçta dinamik değişim 

Ortadoğu’nun temel bir parçası olmuş ve geleneksel toplum ve kültür, Batı etkisinin 

sonuçlarına göre bir ülkeden diğerine kendi özgüllükleri kapsamında farklı şekillerde 

                                                            
30  Batılı olmayı ulusal kimliğinin önemli bir unsuru olarak belirleyen yeni Türkiye 

Cumhuriyeti, bunu tüm dünyaya duyurmak istemiştir. Gerçi Türkiye’nin dünyaya tanıtımından söz 

eden metinlerde “dünya” ile kastedilenin büyük oranda Avrupa ve Amerika olduğu anlaşılmaktadır.  

“Batılı” olunduğunu Batıya anlatma çabaları, hem kısmi bir batılılaşma isteği nedeniyle, hem de 

şarkiyatçı çalışmalardaki alaycı ve hakaretamiz nitelemelerden kaynaklanan bir itkiyle Osmanlı 

Devletinin son dönemlerinde de görülmüştür. Celal Esat Arseven’in anılarından öğrenildiği kadarıyla 

Birinci Dünya Savaşı yıllarında batılılara batılı bir devlet olunduğunun ispatı için ciddi çabalar sarf 

edilmiştir.  Örneğin “...Avrupa’ca yalnızca muhaberedeki cesaret ve kuvvetiyle tanınan ve fakat  

medeniyette ve sanatta geri kalmış bir millet gibi telakki edilen Türklerin kültür ve sanat sahasında 

kabiliyetlerini göstererek müttefik milletlerde bir sempati uyandırmak” isteyen Arseven, Avrupa’da 

Türk Ressamların eserlerinden oluşan (İstihbarat Dairesi Başkanı Seyfi Paşa’nın isteğiyle “mevzu 

itibariyle askeri mahiyet taşıyacak eserler”) bir sergi açmak ister. Ne var ki ortada yapılmış bu tür 

eserler yoktur. Derhal Şişli’de büyük bir ahşap atölye yaptırılır, civarda hendekler kazdırılır, 

silahlarıyla bir manga asker, atlar, top getirtilir. Yurt dışından ise boyalar, muşambalar getirtilir ve bu 

modeller eşliğinde geceleri lamba ışığında ressamlar resimleri yetiştirmek için canla başla çalışırlar. 

Ayrıca yine Avrupa’da Beethoven, Wagner ve Schubert’in eserlerini icra etmek üzere seksen kişilik 

bir senfoni orkestrası kurulur. Orkestra bir aydan fazla bir süre sıkı bir şekilde çalışarak Berlin, 

Münih, Viyana gibi şehirlerde konserler verir. Arseven’in ifadesiyle bu orkestra: “...milletimizin 

kabiliyetini ispat etmek yolunda girişilen ve bizi ecnebi diyarlarında kıymetlendirecek olan bu davanın 

ciddiyetini takdir ederek, heyecan ve şevk içinde çalışmıştır” (Arseven, 1993: 126-128). 



135 
 

dönüşüm geçirmiştir (Szyliowicz, 1973: 2). Fakat bu dönüşüm sürecine Orhan 

Koçak’ın ifadesiyle hep bir “tedirginlik” eşlik etmiştir. Koçak’a göre Cumhuriyet’in 

kültür politikaları derin bir tedirginlikle ve bu tedirginliğe karşı geliştirilen 

psikolojik, düşünsel ve kurumsal savunma mekanizmalarıyla belirlenmiştir. 

Tedirginliğin kaynağında ise sadece Türkiye’ye özgü olmayan, İngiltere ve 

Fransa’ya oranla geç kalan bütün toplumlarda derece derece hissedilen “tarihsel 

gecikmişlik” duygusu vardır (Koçak, 2001b: 371-372). Hızlı bir şekilde peşpeşe 

gerçekleştirilen inkılâpların tanıtım filmlerinde de hızlıca gösterilmesi, Batıyla arada 

açılan zamansal mesafenin bir anda kapatıldığı hissini uyandırmaktadır. Ancak bu 

inkılâplar hep Milli Mücadele anlatımının ardından verilmiş, ayrıca bir filmin konusu 

yapılmamıştır. Bu da filmlerde milli mücadelenin detaylandırılarak anlatımına engel 

olmuştur.  

 

 Cumhuriyet’in kuruluşundan günümüze kadar farklı dönemlerde Atatürk ve Millî 

Mücadele konulu çeşitli filmler yapılmıştır.  Bu filmlerin hepsi de resmi tarihe uygun 

bir anlatımla yapılmış, başka birçok konuda dönemsel olarak yaklaşım farklılıkları 

görülürken bu konuda farklı yaklaşımlara yer verilmemiştir. “Türklerin Babası 

Atatürk I” filminde ilk olarak Osmanlı’nın yükseliş döneminde müzikteki, 

mimarideki, el sanatlarındaki başarılarından bahsedilmiştir. Osmanlı’nın Kanunî 

döneminde demokrat bir yönetim anlayışına sahip olduğu, azınlık konumundaki 

tebaanın Avrupa’dakilerden daha fazla hak sahibi olduğu söylenmiştir. Fakat hemen 

ardından son dönemlerindeki kötü yönetimi nedeniyle I. Dünya Savaşında yanlış 

tarafta yer aldığı, çok kahramanca savaşmasına rağmen yenik düştüğü belirtilmiştir. 

Filmde çok kahramanca savaşıldığı özellikle belirtilmektedir çünkü resmi söylemde, 



136 
 

ötekileştirilen Osmanlı’dan bahsediliyor da olsa, “kahraman Türk askeri”nin 

yenilgisi kendi kabiliyetinin sınırlılığı olarak değerlendirilmemektedir. Türk askerleri 

ulusal kimliğe ilişkin söylemde sık sık tekrarlandığı gibi “asker bir millet”in 

çocuklarıdır. Bu nedenle yenilgi söz konusuysa da bunun nedenleri dışsal faktörlerde 

aranır. Filmde Osmanlıyla ilgili bu kısa bahsin ardından Kurtuluş Savaşı’na 

geçilmiştir. Binlerce Türk’ün canlarını vererek düşmanı nasıl püskürttüğünden, yaşlı 

adamlar, kadınlar ve çocukların mermi üreterek savaşa nasıl katkıda 

bulunduklarından bahsedildikten sonra Anadolu’nun dağlarından ulusal bir gururun 

yükseldiği ifadesine yer verilmiştir. Gerçekten de Cumhuriyet’in ilk döneminde 

kolektif bir özgüveni/gururu yaratacak tek ortak toplumsal tecrübe Kurtuluş 

Savaşı’ydı.   

 

        Kurtuluş Savaşı’nın destanlaştığı filmlerden biri de kırklı yıllarda çekilmiş olan 

“Millî Mücadele ve Atatürk”  isimli filmdir. Filmde öncelikle Çanakkale 

Savaşı’ndan bahsedilmiş, düşman askerlerinin üstün silahlarına rağmen Anafartalar 

Kralı Mustafa Kemal’in, Mehmetçiğin ve Türk Süngüsünün karşısında bir adım dahi 

ilerleyemedikleri belirtilmiştir. Çanakkale itilaf tümenlerinin mezarı olmuştur. 

Böylelikle filmde emperyal güçlerin tüm teknolojik üstünlüğüne karşın, yalnızca 

süngüyle kazanıldığı belirtilen zafer Mustafa Kemal’in mitossal kişiliği ve Türk 

Askerinin üstün savaş yeteneği ile açıklanmıştır. İşgal kuvvetlerinin ülkeyi ve 

İstanbul’u işgalinden bahsettikten sonra ise bu sırada memleketin düşman çizmeleri 

altında çiğnenmesine, esaret zinciri tanımamış Türk Milletinin esir edilmesine 

tahammül edemeyen bir kişinin olduğu belirtilmektedir: Bu “bir” kişi Mustafa 

Kemal’dir.  Artık bıçak kemiğe dayanmıştır. “Anadolu’nun temiz kalpli evlatları 



137 
 

birer birer ana baba ve bacılarıyla helalleşerek yurtlarını terk edip Ankara’ya “büyük 

kurtarıcının” etrafında toplanmaya gelmektedirler. Filmin tamamında Mustafa 

Kemal’in üstün kişiliği ön plâna çıkarılmaya çalışılmıştır. “Büyük kurtarıcı” 

ifadesinin de gösterdiği gibi ulusun kurucu atası olarak Atatürk kültünün 

yaşatılmasına özen gösterilmektedir. Eli silah tutan genç, ihtiyar isimsiz 

kahramanların cepheleri tuttuğu belirtildikten sonra, “bu müdafaalar o kadar şanlı 

olmuştur ki dünya devletleri hayrete düşmüştürler” denilmektedir. Nihayet 

“kahraman gaziler” düşmanı vatanın bağrından atmaya muvaffak olmuşlardır. “Dört 

yıl cihan savaşında dövüşmüş, orduları dağılmış bir milletin şahlanışı akıllara 

durgunluk verebilecek bir derecededir”. Bütün millet, büyük bir sevinç içinde ve 

azimle vatan topraklarını düşmandan tamamen temizlemeye hazırlanmaktadır. 

Mermiler kartuşlara elde takılmış, tenekeciler matara yapmış, kadınlar askere elbise, 

çanta dikmiş, silahlar temizlenip tamir edilmiş, bilhassa işgal altındaki İstanbul’dan 

geceleri motorlar ve takalarla silah ve cephane kaçırılmıştır. 

 

        “Atatürk” filminde de Kurtuluş Savaşı ulusun tarihinde bir kahramanlık destanı 

olarak yerini almıştır. En büyük kahraman da şüphesiz yine Atatürk’tür. Padişahın 

emirlerine karşı çıktığı için kanun dışıdır, idama mahkûmdur. Ne ordusu vardır, ne 

idari teşkilatı. Ama Sevr Anlaşması karşısında ulusun korunma içgüdüsü galeyana 

gelmiş, 600 yıllık bir hanedanı tarihten silmiş ve yeni ordular kurmuştur. Ve bu 

ordular “ölesiye yaralanmış bir ülkeye onurunu geri kazandırmıştır”. Filmin 

devamına bütün Anadolu’nun seferber olduğu, insanlar ve hayvanların malzeme 

taşıdığı, kadınlar ve zanaatkârların silah ürettiği belirtilmektedir. Mustafa Kemal’inse 

sanki her yerde olduğu söylenerek yine kendisine insanüstü bir özellik 



138 
 

atfedilmektedir. Her askerin bir kahraman ve kahramanlığın günlük olay şeklinde 

tezahür ettiği bir savaş olduğu belirtilerek de ulusun kurtuluş mücadelesinin destansı 

ve efsanevi niteliği üzerinde durulmuştur. Tarihsel olayların bu şekilde tarihsel 

drama şeklinde anlatımı söz konusu halka, bir tarih ve metafizik sağlayarak onu diğer 

halklar arasında konumlandırır. Bu tarz dramalar halkı amaçlarına ulaşması için 

kolektivite olarak faaliyete geçirir ve yine bu anlatılar gerileme ve yıkılma dönemine 

girmiş ulusun yeniden doğduğu mesajını verir (Smith, 2002: 234). 

 

B.2. Osmanlının Şanlı Fetihleri 

 

     Ellilerden sonra tanıtım filmlerinde Kurtuluş Savaşı’nın yanı sıra 

Osmanlı’dan bazı tarihsel kesitler de ulusun şanlı tarihinin bir parçası olma şansına 

sahip olabilmiştir. Seksenlerden sonra ise Türk-İslâm Sentezi yaklaşımının resmi 

kültür politikalarındaki yoğun etkisiyle Osmanlı geçmişine sık sık referanslarda 

bulunulmuştur. 12 Eylül yönetimi popüler ideolojik etkinliğini sağlayacak sivil bir 

kurumsal gücün organik desteğinden yoksundu; ki bu da kitlesel ve popüler bir 

ideolojik rızadan yoksunluk anlamına gelmekteydi. Bu rejim siyasal-yasal kurumsal 

düzenlemelere giriştiği bir evrede, bu yoksunluğu dini resmi ideolojik donanımına 

dahil ederek gidermeye yöneldi ve onun bu ihtiyacına Aydınlar Ocağının gündeme 

getirdiği “Türk-İslâm Sentezi” doktrini31 cevap verdi (Bora, 2007b: 148).  Sentezin 

                                                            
31 Türk-İslâm Sentezinin içeriği Aydınlar Ocağı tarafından “Millî Mutabakatlar” adı altında 

yazılı olmayan bir anayasayı andırır biçimde lanse edilmiş; yazılı bir Anayasa olan 1982 Anayasa’nın 

da temel mantığını oluşturmuştur (Bora, 2007b: 162). 1982 yılında hazırlanan Anayasa “Türk Tarihi 

ve Ahlaki Değerleri” konusundaki vurgusu anlamında Kemâlist söylemden açık bir sapma olarak 



139 
 

başarısı, söyleminin temelinde sunduğu otoriter rejim tasarımının, tam da 12 Eylül 

yönetiminin ideolojik destek ve meşruiyet ihtiyacına cevap vermesinden 

                                                                                                                                                                         
değerlendirilebilir. Bu dönemde İslâm, devlet elitleri tarafından Türk Kimliğini ve birliğini 

sürdürmede Komünizm ve diğer ayrılıkçı hareketlere karşı kullanılacak bir panzehir olarak önem 

kazanmıştır (İçduygu, Çolak..., 1999: 197).  Politik kararsızlık ve sivil şiddetin on yıllık uzun 

periyodunu takiben 12 Eylül 1980’de askeri kuvvetler bütün ülkede sert ve etkili kanunları yürürlüğe 

koydular. Ordu 1960 ve 1971’de iki kere daha müdahalede bulunmuştu ama bu kez ulusal eğitim 

sistemi ile askeri güçler arasındaki kurumsal bağlantı önemli ölçüde sıkıydı. Böylece üç yıl sonra sivil 

politikacıların iktidara dönmesinden önce askerler kimliklerin homojenleştirilmesine zarar verilmesini 

önlemeye yönelik bir dizi eğitim reformu yaptılar. Darbeden birkaç ay sonra askerin eğitim için dinsel 

yönelimli adaptasyonu kendini belli etti. Millî Güvenlik Kurulu var olan 249 İmam Hatip Lisesine ek 

olarak 92’ sinin daha açılmasını onayladı. Bununla birlikte 35 imam hatip ortaokulu kurmayı 

kararlaştırdı (Kaplan, 2006: 45). Dönemin Devlet Başkanı Orgeneral Kenan Evren ve Millî Güvenlik 

Konseyi üyelerinin de izlediği I. Millî Kültür Şurası’nda, UNESCO’nun kültür politikası tarifi 

verildikten sonra bu genel kültür politikasının bir ölçü olarak kabul edilmesi gerekliliği ile birlikte, 

ülkenin gerçekliğinin de göz önünde bulundurulması gerektiği belirtilmiştir. Çünkü UNESCO’nun bu 

tarifi şu şekildedir:   “..Türkiye gibi tarihin son yüz elli yılı içerisinde ve özellikle son yirmi yıl 

süresince her gün biraz daha şiddet ve yoğunluğunu arttırmış  olan bir kültür saldırısına uğramış bir 

ülke için gerek felsefesi, gerekse hedefleri itibariyle  yeterli değildir. Ülkemiz kültür politikasını tayin 

ve bunun gereği olan plânlamayı yaparken muhatabı olduğumuz tedhişe kaynaklık, hazırlayıcılık 

yapmış bulunan bu kültür saldırısını göz önünde bulundurmalıdır. Bu saldırının bir hedefi de Türk 

Toplumunu bir arada tutan, birleştiren kültür unsurlarını tahrip etmek, kutsal mazi ile olan ilişkileri 

koparmak, sosyal değerleri, inançları, hulus ve sadakatle bağlantıları tahrip etmek, bir kelime ile 

gençleri topluma karşı yabancılaştırmak olmuştur...”   Raporun devamında yukarıda sayılan nedenlerle 

Türkiye’de millî kültürü korumanın, yaymanın, geliştirmenin ve bir bütün hâlinde toplumda yaygınlık 

kazanmasını sağlamanın aynı zamanda Türk Devletinin ülkesi ve milletiyle birliği ve bütünlüğünü 

korumak bakımından en tesirli araç olacağı ifade edilmiştir (I. Millî. Kül... 1983: 90). Aynı komisyon 

raporunda “Millî bir kültür politikasında hedef ve ilkeler” başlığının altında sunulan önerilerden 

bazıları şunlardır: Türk Tarih Tezinin en önemli konularından biri olan Orta Asya Türk Kültürü 

araştırılmalı, Selçuklu ve Osmanlı Kültürü araştırılmalı, Türk Kültür Tarihi bir kitap hâlinde 

yazılmalı, mirasımıza dahil olan eski Anadolu Kültürleri üzerinde ilmi araştırmalar sürdürülmeli, 

Türk-İslâm arkeolojisine en az aynı değerde önem verilmeli, fen lisesi gibi bir edebiyat lisesi 

kurulmalı ve burada klasik diller ve Osmanlıca seçimlik ders olarak alınmalı, millî eğitimde kültür 

değerlerinin öğretilmesine daha çok önem verilmeli, Türk Büyükleri serisi cep kitapları hâlinde 

hazırlanmalı, milletin bölünmezliği, aile bölünmezliği, dinde bölünmezlik temin edilmeli (I. Millî. 

Kül... 1983: 93).  

 



140 
 

kaynaklanmaktaydı. Sağladığı en pratik fayda ise İslâm’ın resmi ideolojiye 

eklemlemesini sağlamak olmuştu (Bora, 2007b: 161). Türkiye dinci olmayacak fakat 

dindar kalacaktı. Bir huzur ve sükûn meselesi olarak dinin toplum hayatındaki yeri 

büyüktü. İslâm Türklüğü koruyan çok önemli bir manevi silahtı. Dinden beklenen 

işlevler devletin müdahalesi ile sağlanmalıydı ve bu Kemalizmin din politikası ve 

laiklik anlayışıyla çelişmemekteydi (Bora, 2007b: 174).  

 

 

        Tüm bu gelişmelerin ardından 1980’lerin ortasında İslâmi yayınlar, etnik 

heterojenliğin tanınması ve Osmanlı geçmişine referanslar git gide hız kazandı. Bu 

durum Kemâlist kültürün baskı altına aldığı unsurların geri dönüşüydü. Şüphesiz bu 

gelişmelere yol açan içsel ve dışsal gelişmeler de yaşanıyordu. Türkiye de diğer 

ülkeler gibi küreselleşme güçlerinden etkileniyordu. Uluslararası pazarların artması, 

küresel medya ve iletişimin hız kazanması, popülasyon hareketliliği ulusal kültür 

içindeki eski keskinliklerin çözülmesine neden oldu. Soğuk Savaşın bitmesi ve 

Sovyetler Birliği’nin dağılması da Türkiye için önemli sonuçlar doğurdu. Merkezi 

Asya (Özbekistan, Kazakistan, Türkmenistan) ile kurulan ilişkilerle Doğu’ya doğru 

bir yönelim oldu. Bir başka gelişme de 1980’deki askeri darbenin politik ve kültürel 

bir boşluk yaratmasıydı. Kemalizmin artık dolduramadığı bu boşluğu Özal’ın 

ekonomik liberal, kültürel muhafazakâr, milliyetçi ve İslâmcı politika sentezi 

doldurdu. Yeni kültürel yönelim İslâm’a Türk Toplumundaki birleştirici unsur olarak 

vurgu yaptı.  Özal’ın amacı çoğulcu kültürel kimliği beslemek olduğu kadar kültürün 

geleneksel görünümlerini tanımaktı (Waxman, 1998; 9-10). Bu dönemde artık 

muhafazakâr kamusal figürlerin çoğu hükümetin üyesiydi ve politikada “kutsal 



141 
 

ittifak” olarak biliniyorlardı32. Onlara göre din, tarih ve dil gibi ulusal kolektif kimlik 

için merkeziydi (Kaplan, 2006; 54). Türk-İslâm Sentezi yaklaşımı 12 Eylül rejimince 

kabul görmesinin ardından ANAP iktidarı döneminde kurumlaştı ve resmi söylem 

üzerindeki etkisi pekişti. Hal böyle iken sentezin kesin ve kalıcı etkisinden söz etmek 

zordur.  Egemen blok içinde ağırlığı olan tekelci büyük sermeyenin önemli bir 

kesiminde ve orduda bu doktrine tamamen bağlanmama, yalnızca bazı motiflerinden 

yararlanma eğilimi baskın olmuştur (Bora, 2007b: 179).   

       

        Bu dönemdeki ulusal kimliği tanımlamaya ilişkin egemen bakış açısını ders 

kitaplarındaki anlatılar da ortaya koymaktadır. “Asker bir millet” anlatısı 

Cumhuriyet’in kuruluşundan beri müfredatta sürekli yer alıyordu. Sıra dışı biçimde 

yeni olan ise 1980’de askerlerin eğitime doğrudan müdahale etmesinden sonra, 

kitaplarda ve pedagojik yönetmeliklerde Türk askeri liderlerinin, erken dönem mit ve 

imajları yoluyla ulusun dindar koruyucuları olarak yeni bir kolektif sunumla aktarılış 

şekilleridir (Kaplan, 2006; 187). Yine bu dönemde haritalarda aşırı büyük bir Türk 

Dünyası sunumu resmi tarih tarafından biçimlendirilen kimlik duygusunun bir 

bileşenidir. Pan-Turanizm bu şekilde hem kimliğe ilişkin bir rol oynayacak hem de 

uçsuz bucaksız bir coğrafya parçasına aidiyet duygusu sayesinde Türklük gururunu 

besleyecekti. Bu söylem başarılı olduğu takdirde Türk düşüncesinde Anadolu Türk 

                                                            
32  Aydınlar Ocağı ile üst düzey devlet yöneticileri arasındaki ilişkiler çeşitli platformlarda ortaya 

çıkıyordu. Örneğin 1987’de Ocağın katkılarıyla İstanbul’da toplanan 4. Milliyetçiler Kongresi’nde o 

sırada görevde olan iki bakan Vehbi Dinçerler ve Hasan C. Güzel ile dönemin Meclis Başkan 

Yardımcısı konuşmacı olarak katılmışlardır. Bunun yanı sıra Başbakan Turgut Özal, Kara Kuvvetleri 

Komutanı ve 11 Bakan telgrafla kurultaya başarı dileklerini bildirmişlerdir. Özal 1979’dan itibaren 

ekonomist olarak Ocağın kongrelerine katılmıştır (Copeaux, 2006: 90). 



142 
 

Kimliğini saran ikinci bir aidiyet duygusu oluşacaktı (Copeaux, 2006; 101).  İlk 

olarak 1987’ de basılan 7. sınıf Din Kültürü ve Ahlak Bilgisi ders kitabında temel 

olarak ele alınan dört konu şu şekildedir: Birincisi, Türk insanı doğuştan İslâmi 

niteliklere sahiptir. İkincisi, Türkler İslâm’a ve dünya medeniyetine büyük katkıda 

bulunmuştur. Üçüncüsü, Atatürk başarılı bir şekilde din, yurttaş ve devlet arasındaki 

ilişkilere aracılık etmiştir. Sonuncusu ise, sadece İslâm’ın devlet onaylı versiyonunun 

millîyetçilik ve modernizmle uyum içinde olmasıdır. Tüm bu hususlar milliyetçiliğin 

dinsel ve rasyonel versiyonu için güvenilirlik ve meşruluk sağlıyordu (Kaplan, 2006; 

79).  Görüldüğü gibi, Atatürk’ün ölümünden sonra ağır ilerleyen bir evrim sonucu, 

Müslüman değerlerini ve geçmişini daha çok kapsayan bir tarih yazımı gelişmiştir. 

Fakat Kemalist değerler üzerine kurulu resmi ideoloji kültürel alanda yarı resmi 

ideolojiler tarafından açıkça sorgulanamamıştır. Bu şekilde farklı yaklaşımların üst 

üste eklenerek birikmesi bazı dönemlerde okul kitaplarında da görülen garip bir 

söylem karışıklığı üretmiştir (Copeaux, 2006; 79).  

 

      Bahsedilen milliyetçi-muhafazakâr tarih yazımında Türk Tarihinin altın çağlarına 

ilişkin kullanılan en önemli mitos “devlet kuruculuğu” mitosudur. Türklerin tarih 

boyunca devlet kurucu vasıflarını öne çıkaran bu mitos, Türk devletlerinin tarih 

boyunca birbirlerini aynı hat üzerinde sürdüren devletler olduğu, yapısal olarak tarih 

boyunca merkeziyetçi ve güçlü devlet anlayışına dayandıkları inançlarını 

içermektedir (Bora, 1997a: 8). Örneğin Türklerin devlet kurma yeteneklerinden 

bahseden Mehmet Kaplan, M.Ö 1050-247 yılları arasında devlet kuran Chou 

sülalesinin esas itibariyle Türk olduğunu öne sürmektedir. Chouların ardından 



143 
 

Çinlilerin Hiyung-Nu adını verdikleri Hun Devleti’nin kurulduğunu söyleyen Kaplan 

şöyle devam ediyor:  

 

“ Hiyung-Nu Devleti parçalanıyor onun yerini Tuk-yu ve Uygur devletleri 

alıyor. Onlar da yıkıldıktan sonra yerlerine Karahan, Selçuk ve Osmanlı 

Devletleri kuruluyor. Birinci Dünya Savaşından sonra Osmanlı Devleti 

yıkılıyor. Türkiye Cumhuriyeti teessüs ediyor. Türkler bu suretle çağın ve 

bulundukları yerin şartlarına göre yeni devletler kurarak hayatlarına binlerce 

yıldan beri devam ediyorlar” (Kaplan, 1996: 21).  

 

Görüldüğü gibi Kaplan Türk Milletinin tarih içindeki sürekliliğini ve devlet 

kurma yeteneklerini anlatabilmek için çok sayıda devleti, tarih boyunca peşi sıra hiç 

ara vermeden takip eden bir hat üzerindeymiş gibi bir solukta saymaktadır. Bu tarih 

yazıcılığında dillendirilen bir diğer önemli unsur da, Türklerin devlet kurma 

yeteneklerinin altında fetihçi gelenekleri ve “asker bir millet” olmaları mevhumunun 

yatmasıdır. “Ulusal gurur” türetmek için kullanılan en önemli unsur Türklerin 

yaptıkları fetihlerdir. Elbette bu noktada Osmanlı’nın birçok kıtaya yayılmasına 

olanak sağlayan fetihleri anlatıda ön plâna çıkmaktadır.   

 

Demokrat Parti Dönemi, İstanbul’un fethinin 500. yıl dönümünün ilk olarak 

kutlandığı, Osmanlı’yla yeni yeni barışılmaya başlandığı bir dönemdir. Bu yıllarda 

çekilmiş olan “Türkiye: Asya ve Avrupa Arasındaki Köprü” filminde asırlar boyu 

Doğu İmparatorluğu’nun merkezi olan İstanbul şehrini kudretli surların sardığını, 

ancak bu surların bile Türklerin bir türlü durdurulamayan akınlarına karşı 

koyamadığı belirtilmektedir. Osmanlı’nın, ulusal kimliğin kurgulanışında önemli bir 



144 
 

yere oturtulduğu dönemlerde çekilen “Muhteşem Süleyman” filminde ise Türk 

Tarihinin şanlı sayfalarından birini oluşturan bir hükümdar olarak Kanunî Sultan 

Süleyman konu edilmiştir. Bu dönemde özellikle dikkat çekici olan Osmanlı’nın 

yalnızca parlak devirlerine gönderme yapılması, son dönemlerinde ki gerilemeden 

artık neredeyse hiç söz edilmemesidir. Yine bu dönemde Osmanlının fetihleri ve 

askeri başarıları, dünyanın en büyük imparatorluğu haline gelmesi  “altın çağ miti” 

için uygun bir söylemsel alt yapıyı oluşturmaya başlamıştır. Kanuni’nin önemi 

yalnızca Osmanlı’nın en parlak dönemlerinin padişahı olmasından değil, aynı 

zamanda hayranı olunan Avrupa’nın hayranlığını kazanmış olmasından gelmektedir. 

Fakat Avrupa’nın bu hayranlığı, tıpkı bu gün Avrupa’ya karşı beslenilen korku ve 

kıskançlıkla birlikte duyulan hayranlık türünden bir hayranlıktır. Filmde Türklerin 

Sultan Süleyman’ı kanun yapıcı anlamında “Kanuni” olarak adlandırırken, 

Avrupalıların ona “Muhteşem Süleyman” dedikleri belirtilmektedir. Özellikle 

Kanunî’nin Avrupa politikasına müdahale eden ve uluslararası politikaya yön veren 

bir hükümdar olduğu üzerinde durulmaktadır. Bu bağlamda Alman İmparatoru 

Şarlken’e yenilerek esir düşen Kral François’in annesinin Kanuni’ye yazdığı mektup 

filmde konu edilmiştir. Kanuni’nin Kral François’e yazdığı ve tüm ihtişamını gözler 

önüne seren cevabı seslendirilmiştir.  Kraliçe oğlunu kurtarması için Kanuni’ye adeta 

yalvarmakta, Kanuni ise verdiği cevabında Osmanlı’nın tüm fethettiği yerleri sayarak 

ve buraların sultanı olduğunu belirterek kendisine yardım edeceğini belirtmektedir. 

Filmde uzun uzun anlatılan bir diğer konu da Belgrat ve Viyana kuşatmaları, 

Osmanlı ordularının nasıl kahramanca savaştığı ve bu ordular karşısında 

Avrupalıların çaresizliğidir. 

       



145 
 

    Yine Türk-İslâm Sentezi yaklaşımının ulusal kültür politikalarına hâkim olduğu 

bir dönemde çekilen “Tuğların Gölgesinde Mehteran”33 adlı filmde mehterin tarihi 

ve özelliklerinin anlatılması, Türklerin tarihteki kahramanlıklarından söz etmek için 

de bir vesile oluşturmuştur: “Akın, savaş, düğün toy. Bunlarla yoğrulan soy. Kırk 

oymak 24 boy hepsi seferber yürür.” “Türk ordusu mehterin vurduğu hamasi 

havalarla coşar, şahlanır ve gaza yolunda engelleri aşar. Hücuma kalkarken yeri göğü 

sarsan mehter vuruşlarıyla şevklenir ve “Allah Allah” diyerek avazını salar cenk 

meydanına. Ve koskocaman ordu bilir ki ya şehit ya gazidir bu seferde”. Filmde Türk 

Mehterlerinin Türk Ordusunun gittiği her yere giderek her dönemde savaşlara 

katıldığı, Kosova, Varna, Belgrad, Budin, Viyana ve bütün diğerlerinde daima savaş 

ve zafer rüzgârları estirerek “şanlı bir tarihin” yazılmasında büyük rol oynadığı 

belirtilmektedir. Ulusal kimlik anlatısında kullanılan “şanlı tarih” in en önemli aktörü 

devlet adamlarının hemen ardından gelen Türk Ordusudur. Bu ordunun başarısının 

ardındaki neden ise Türk Milletinin “asker bir millet” olması olarak açıklanmaktadır. 

Öyle ki, Atatürk Kültür Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Başkanlığı yaptığı dönemde 

yazdığı bir yazıda Suat İlhan askerliğin Türk Kültürüne kaynaklık eden en önemli 

alanlardan biri olduğunu belirtmektedir. Askerliğin bilgi birikimimizde, düşünce 

yapımızda, tavırlarımızda ve sahip olduğumuz becerilerde katkısının olduğunu 

söyleyen İlhan sözlerine şöyle devam etmektedir:   

 

“X’ncu asır öncesi ve sonrasında, askerliği mesleğin profesyoneli 

olarak yabancı milletlerin ordularında görev alarak sürdüren –Çin, 

Arap…vb.; daimi orduyu Batılılardan yüzyıl önce kuran: iki, üç asır kadar 

                                                            
33 Özdemir Birsel tarafından 1989 yılında çekilmiştir. 



146 
 

öncesine kadar askerliğe dayanan teknik ve taktik üstünlüğü dünya 

ölçüsünde elinde bulunduran; tımar, zeamet, has sistemiyle toprağı 

kullanmayı, ekonomiyi, genel yönetimi, askerî ihtiyaçları birleştirerek 

güvenlik gerekleri ve gelişme politikası etrafında gelişme sağlayan; 

imparatorluktan millî devlete geçişi gerçekleştiren: kurtuluş mücadelesi ile 

bütün mazlum milletlere örnek  ve öncü olan bir toplumda askerlik kültür 

bütünü dışında tutulmamalıdır. Ordu millet özelliğimiz kendi kendimize 

yaptığımız bir yakıştırma değildir” (İlhan, 1990: 322).   

 

B.3. Türk Topraklarının Binlerce Yıllık Tarihi 

 

Anthony Smith arkeolojik yeni keşifler ve yorumlar yoluyla, eski soy kütüklerine 

ve görkemli çağlara atıfta bulunarak kendimizi zamanda ve mekânda 

yerleştirdiğimizi, topluluğumuzu asilleştirdiğimizi belirtmektedir. Ortaya çıkarılan ve 

arkaik insanlara yakınlık sağlayan materyal kalıntıların somut varlığı tarih ve 

kahramanlıkla ilgili kayıtlarda kullanılmaktadır. Köklerini keşfetmek ya da icat 

etmek konusunda kararlı olan intelijensiya için bu nesneler geçmişe dönmek 

açısından zemin oluşturur. Arkeoloji, filoloji, antropoloji, tarih gibi modern bilimsel 

disiplinler sayesinde etnik geçmişin imajları modern bilgi kanunları kullanılarak 

idealleştirilir (Smith, 2002: 232).  Türkiye’de de ulusal kimliğin kurgulanmasında bu 

süreç işlemiş, üzerinde yaşanan toprakların medeniyetteki kadimliğini ortaya koymak 

için, yapılan arkeolojik ve antropolojik çalışmaların sonuçlarından yararlanılmaya 

çalışılmıştır. Ulusal kimlik inşasının bu veçhesi tanıtım filmlerine de yansımış, bu 

filmlerde her dönem rastlanan konulardan biri de üzerinde yaşanan toprakların 

tarihsel birikimi olmuştur. Ulusun şanına yakışır bir tarihsel birikime sahip olan 



147 
 

topraklar, o topraklar üzerinde yaşayan halkın da bu medeniyet seviyesinden pay 

almasına neden olacaktır. Bu sebeple yapılan kimi tanıtım filmlerinde, üzerinde 

yaşanan toprakların binlerce yıldır çok çeşitli medeniyetlere beşiklik ettiği üzerinde 

durulmaktadır. Özellikle de büyük oranda Cumhuriyet’in kuruluşunda imar edilen 

başkent Ankara’nın eski medeniyetlere ev sahipliği yaptığı konusu vurgulanmaya 

çalışılmıştır. Fakat filmlerde verilen eser ve anıt örneklerinin sayısındaki azlık tam da 

bu konu üzerinde neden hassasiyetle durulduğunun bir açıklaması gibidir. Türkiye 

için çektirilen ilk tanıtım filmlerinden biri olan “Türkiye’nin Kalbi Ankara” adlı 

filmde, Ankara şehrinin Britanica Ansiklopedisi’nden alıntılarla anlatıldığı özellikle 

gösterilmiş ve şehrin Yunan, Roma ve Bizans İmparatorluklarının kalıntılarına sahip 

olduğu bilgisi aktarılmıştır. Bunların arasında en güzel olanının Sn. Augustin 

tapınağı olduğu söylenmektedir. Filmin devamında ise eski Ankara’nın birçok tarihî 

olaya tanık olduğu ve surlarında yüksek kültürlerin sanat eserlerini koruduğu 

belirtilmiştir. 

 

1953 yılı yapımı olan ve yine Ankara’yı konu edinen “Bu Şehrin Hikâyesi” adlı 

film “Bu bir tarih, medeniyet ve faaliyet şehrinin hikayesidir” başlığıyla 

başlamaktadır. Filmde Ankara’nın tarihinin 39 asır önce Hititlerle başlayıp Türkiye 

Cumhuriyeti’nin kuruluşuna kadar yedi devir geçirdiği belirtilmektedir. Şehrin çok 

eski medeniyetlere beşiklik ettiği, “müzeler dolusu arkeolojik servet ve bu tarihin 

ehemmiyetle saklanan vesikaları”na sahip olunduğu ifadesi yoluyla anlatılmaya 

çalışılmıştır. Bunun dışında çeşitli devirlerden kalma birçok eserin Ankara’yı doğal 

bir müzeye dönüştürdüğü söylenmektedir. Ancak bahsedilen eserler yalnızca bir 

Roma Hamamı, August Mabedi, Julien Sütunu ve Hacıbayram Camii’dir. Filmde 



148 
 

özellikle müzelerin tarihi eser bakımından zenginliğinden ve Ankara’nın bir açıkhava 

müzesi gibi olduğundan söz edilmektedir. Böylelikle üzerinde yaşanan toprakların, 

dolayısıyla da Türk Ulusunun zengin geçmişi vurgulanmış olmaktadır. Ulusal 

objelerin toplayıcısı ve halk ile geçmişin temsilcisi olan müzeler yurttaşlık bilincini 

arttırmak suretiyle ulus inşasında hizmet verirler (Radcliffe & Westwood, 1996: 73). 

Türkiye’de müzelerin önde gelen amacı Türk Toplumunun tarihsel referanslarına 

vurgu yapmaktır. Türkiye’de müzecilik ve müzeler muhayyel düzlemde değeri olan 

“şanlı bir geçmişin” taşıyıcılığını yapmaktadırlar. Türkiye’de ulus kimliği bir moral 

değer olarak değişik müzelerde yayılmıştır. Gündelik yaşam alanında etnoğrafya 

müzeleri Türk Toplumunu gösterirken, TBMM’ye bağlı saray ve müzeler güçlü 

devlet ve tarihsel arka plân gibi ihtiyaçlara cevap vermiştir. Batılılaşma ve kalkınma 

amacı taşıyan geç Osmanlı ve Türkiye Cumhuriyeti içinse arkeoloji müzeleri ileri 

kültür göstergeleri olarak Batıyla benzeşmenin zeminini oluştururlar. İslâmiyet 

öncesi Türk toplumuna kadar uzanmadan dinsel bir arka plân bütünlüğünü gösteren 

müzeler ise Türk-İslâm Eserleri müzesidir. Hepsinin de ötesinde Türkiye için en 

önemli olan modern ulus temasını ele alan, Kurtuluş Savaşı dönemine ait olay ve 

kişileri anlatan anıt müzelerdir (Polat, http:/mahirpolat.spaces.live.com). 

 

        Sahip olunan toprakların ne kadar eski ve köklü bir tarihinin olduğunu 

anlatmaya çalışan ve bunu ısrarla Ankara üzerinden yapan filmlerden biri de 

“Ankyra’dan Ankara’ya”34 isimli filmdir. Diğer şehirlerle bilhassa İstanbul’la 

karşılaştırıldığında tarihi eserler bakımından daha zayıf olan Ankara’nın bir ulusun 

                                                            
34 Yılmaz Şekerbay tarafından 2002 yılında çekilmiştir. 



149 
 

başkenti olarak şanına yakışır bir tarihsel birikime sahip olması gerekmektedir. Bu 

nedenle filmde Ankara’da paleozoik ve mezozoik devirlere ait 15 milyon yıllık bitki 

fosillerinin bulunduğu belirtilmiş ayrıca Hititler, Frigler, Galatlar, Romalılar, 

Selçuklular, Osmanlılar ve Cumhuriyet dönemi Ankara’sından söz edilmiştir.  Bütün 

bunların ardından da paleolitik dönem öncesinden 3. bin yıl başlarına ulaşan 

Anakara’nın öyküsünün “Türkiye Cumhuriyeti’nin kurucusu Mustafa Kemal 

Atatürk’ün deyimiyle” sonsuza dek süreceği belirtilerek aynı mekânda ebediyete 

kadar var olan ulus tahayyülü pekiştirilmek istenmiştir. Ulus devletler, tarihin daha 

geç bir döneminde ortaya çıkmalarına karşın çok daha gerilere uzanırlar ve bu sayede 

kurdukları süreklilik sayesinde bir tutunum ve meşruiyet sağlarlar. Tıpkı bunun gibi 

ulusun toprağı konusunda da gerçekte olduğundan çok daha gerilere 

gidebilmektedirler. Ulus devletlerin toprağı “anayurt”, “yuva” gibi sözcüklerle 

nitelenerek, geçmişten bugüne kadar uzanan bir aidiyet ilişkisi oluşturulur (Tekeli, 

1997: 128). Çünkü “ulus” tahayyül edilen bir insan topluluğu olduğu kadar bir 

mekânın/yurdun da tahayyülüdür. Ulusların neredeyse tamamı bir mekâna kök 

salmışlardır. 

 

C. ULUSAL BELLEKTE ÖTEKİ/DÜŞMAN İMGESİ 

 

        Bütünüyle uyumlu bir ulus için duyulan arzuyu oluşturan şey “öteki”nin 

varlığıdır. Çünkü ulusal kimlikler objektif dilsel ya da kültürel farklılıkların varlığına 

bağlı olarak değil sosyal olarak inşa edilirler ve “dost” ve “düşman” tanımlamalarına 

bağlı olarak sürdürülürler (Kramer, 1997: 526).  Yeni kurulan Türk Ulusu’nun da 



150 
 

ulusal kimliğini anlamlandırması, birliği ve uyumu için bir “öteki” ve “düşman” 

tanımlamasına ihtiyacı vardı. Böylece resmi tarih yazımında ulusun bir bütün olarak 

karşısında savaş verdiği, ona rağmen birliğini ve bütünlüğünü koruduğu bir takım 

düşmanlardan söz edildi. Şiddet dereceleri farklı olsa da, eleştirilerin yöneltildiği 

düşman tek değildi. Yunanlılar, Osmanlı’nın bütün ahrazlarını bünyesinde 

barındırdığı düşünülen Padişah ve Batı bu düşmanların başlıcalarıydı35. Resmi tarih 

içinde şekillenen düşman tanımlamalarının incelenen tanıtım filmlerinde de aynı 

şekilde kullanıldığı gözlemlenmiştir.  

 

C.1. Ulusun Baş Düşmanı Yunan 

 

         Yunanlılar, Osmanlı’ya ilk isyan bayrağını açarak diğer halklara önayak 

olmaları, Batıyı arkalarına alıp Kurtuluş Savaşı’nda Türklerle en çetin savaşları 

yaparak yıkımlara yol açmaları ve en önemlisi de her daim tarihsel nedenlerle Türk 

Toprakları üzerinde hak iddia etmeleri nedeniyle Türk Ulusal Kimliği anlatısında bir 

                                                            
35 Çok yoğun olmasa da kuruluş döneminde Arap Kimliği de Osmanlı Kimliğinin bir uzantısı olarak 

dışsallaştırılmış ve güncel bir öteki imgesi işlevi görmüştür. İslâm’ın en azından son yüzyıllarındaki 

yozlaşmış ve donuklaşmış sayılan uygulamaları bu dönemde Araplara atfedilmiştir. Musul ve Hatay 

meselelerinde Arapların, Türkiye’nin müzakereye oturduğu Batılılarla işbirliği içinde olması, Dünya 

Savaşı’ndaki “Arap ihaneti” düşüncesinin pekişmesine neden olmuştur (Bora,2007a:43). 

Ermenilerden söz edilirken ise hiçbir zaman “düşman” sözcüğü kullanılmamıştır. Metinlerde 

genellikle tehcir sırasında kayba uğradıklarından fakat aynı kayıpların Türkler için de geçerli 

olduğundan bahsedilmiştir. 1980’den önceki tarih kitaplarında Ermeni tarihinden ve Ermeni 

krallıklarından söz edilse de, ASALA’nın eylemlerinin ardından 1980 sonrası tarih kitaplarında 

ortaçağın anlatıldığı bölümlerde Ermenilerin adı geçmemekte, yalnızca Osmanlı İmparatorluğu’nun 

çöküşünü anlatan bölümlerde kısaca değinilmektedir (Copeaux, 1998: 99).   

 



151 
 

numaralı “öteki” olarak yerlerini almışlardır. Fakat yine de Tanıl Bora’nın dikkat 

çektiği gibi genel düşman kategorisinde yer verilen Yunanlılara karşı sistemli ve son 

derece sert bir düşmanlık söyleminin kullanıldığı söylenemez. Bora, ölüm kalım 

mücadelesi olarak resmedilen Kurtuluş Savaşı’nda karşı cepheyi Yunanlıların teşkil 

etmesine rağmen onlara karşı şaşılacak bir kayıtsızlığın olduğunu söylemektedir. 

Hele de millî kimliğin inşasında “öteki” ve “düşman” imgelerinin önemi 

düşünüldüğünde bu daha da şaşırtıcı olmaktadır. Ona göre bunun nedeni yeni 

Türkiye’nin esas düşman imgesinin mazi olmasıdır. Osmanlı’nın hafızalarda alt 

edilmesi için büyük çabalar harcanırken başka her şey bu çabanın altında kalmıştır. 

Ülkeyi işgale yeltenen Yunanlılar eskinin şer güçleri yanında tâlî bir düşman, bir 

alettir sadece. Yunanlılara karşı gösterilen bu kayıtsızlığın bir başka nedeni de 

Türkiye’nin heyecanla Batılılaşma çabası içinde olmasıdır. Bu çaba da başka hiçbir 

şeyle gölgelenmek istenmeyen bir çabadır. Netice de Yunanistan da Batının bir 

parçasıdır. Daha çok milliyetçi-muhafazakâr bilinçte Yunanlılara karşı yaklaşım bir 

parça riyakarlığa kaçan hassas bir dengede durmaktadır: Asıl hesaplaşma Batıyladır; 

Yunanistan’la olan hesaplaşma Batıyla olan davaya vekaleten önem taşır. Batıyla 

olan dava halledilemediğinde ona açıkça meydan okunmayabilir. Bu durumda tepki 

her vesileyle Batı adına bizimle vekaleten savaştığı düşünülen Yunanlılara yansıtılır. 

Bunun yanı sıra Yunan Batıda kendimize yer bulma ve Batıya kendimizi sevdirme 

amacımız hususunda bizim rakibimizdir. Kısaca ifade etmek gerekirse, Yunana karşı 

olan düşmanlık bir tür yedekte bekleyen düşmanlıktır. Yunan Batının aleti, maşası 

olarak görülür; kendi başına bir kuvvet, bir şahsiyet bile değildir (Bora, 1998: 35-37).   

            



152 
 

         Türkiye’nin kurtuluş mücadelesini anlatan tanıtım filmlerinde Batı’yı temsil 

eden İngilizler, Fransızlar, İtalyanlar kısaca geçiştirilirken “düşman” nitelemesi 

Yunanlılar için daha büyük oranda yapılmıştır. Örneğin “Türklerin Babası Atatürk I” 

filminde Birinci Dünya Savaşı sonunda galip devletlerin Anadolu’yu bölüşmeye 

başladığı, Ermenilere ve Kürtlere bağımsız bir devlet verildiği, geri kalanının 

Fransızlar, İngilizler, İtalyanlar arasında paylaşıldığı söylenmiş fakat bunlarla 

yapılan mücadelelere hiç yer verilmemiştir. Anlatım doğrudan Kurtuluş Savaşı’yla 

devam etmiş ve savaşılan tek düşman olarak da Yunanlılar gösterilmiştir: Yunan 

Ordusu 50 mil kadar Ankara’nın yakınlarına gelmişlerdir ve bütün halk bu düşmanı 

püskürtmek için beraber çalışmaya başlamıştır. “Türklerin Babası Atatürk II” de ise 

yine Kurtuluş Savaşı anlatılırken bahsedilen tek düşman Yunanlılardır. Yunanlılar 

Ege’ye çıkmış, Eskişehir ve Afyon’a kadar ilerlemişlerdir. Sakarya Nehri civarında 

büyük bir savaş olmuştur. Yunanlılar nehri geçemediklerinden Ankara’ya 

girememişlerdir; fakat Mustafa Kemal’in taktikleriyle savaş kazanılmış, Yunanlılar 

yenilgiye uğrayarak kaçmıştır. 

 

        Aynı şekilde “Mucizeler Yaratan Türk” filminde de Kurtuluş Savaşı’nda 

savaşılacak tek düşman Yunanlılardır. Yunanlılarla savaşacak cephane lazımdır. 

Bunu ihtiyarlar, aç işçiler, gençler ve çocuklar elleriyle yaparlar. Yunanlılarla savaş 

1919’dan 1922’ye kadar 3 yıl sürer. Türk Halkı bunun bir ölüm kalım savaşı 

olduğunu gayet iyi bilmektedir. Kahraman önderlerinin arkasında Türk Askerleri bu 

istilacılara karşı ilerlemektedir. Eylül 1922’ de Yunanlılar Ege kıyılarına geri 

sürülmüşlerdir. İzmir açıklarında bekleyen müttefik kuvvetler donanmasına İzmir 

Limanı’nda binlerce Yunanlı ve taraftarları olan Hıristiyan azınlıklar akın akın 



153 
 

koşmuşlardır. Çünkü İngilizlerin “korkunç Türklerin en korkuncu” dedikleri adamın 

ordusundan kaçmaktadırlar. Gemilerden bu “bedbahtlara” onları hiç olmazsa bir gün 

daha yaşatacak ekmek verilmiştir. Nihayet 9 Eylül’de Türk Orduları istilacıların son 

dayanağı olan İzmir’e girmişlerdir. Katledilen kardeşlerinin, yakıp yıkılan 

çocuklarının intikamını almışlardır.  İzmir yanmaktadır ve bu son vahşet Türklerle 

Yunanlıları birbirinden ayıran ve her iki taraf için de tahammül edilemez bir kâbus 

olan bu korkunç harbin son vahşetidir. Alevler Homer Devrinden kalan bu tarihi 

şehri yakıp kül ederken Yunanlılar denize doğru kaçmıştır. 

 

        “Millî Mücadele ve Atatürk” filminde ise Türk Ordusu 24 bin kişiyken Yunan 

Ordusu 40 bin kişi kadar olmasına rağmen İnönü mevzilerinde şiddetli bir savaştan 

sonra mağlup edilirler. Türk süngüsünün önünde perişan bir hâlde Dumlupınar’a 

doğru kaçmaya başlamışlardır. Ama kaçarken İzmir’i Türk Ordusuna bir harabe 

olarak teslim etmek istedikleri için yakıp yıkmışlardır. Filmde Mustafa Kemal’in 

ağzından yenilerek İzmir’e kaçan Yunanlılar hakkındaki ifadelere de yer verilmiştir:  

 

“Yunan Ordusunda hasıl olan bu korku ve vahşet, bütün Yunan 

Milletine intikal etmiştir. O kadar ki adalarda oturan Yunanlılar Türk 

Ordusu geliyor diye firara teşebbüs ediyorlardı. Firar edemeyenlerin 

arasında deli olanlar vardı. Bu meydan muharebesi hakikaten düşmanlarımız 

için çok kahhar ve korku verici olmuştur. İzmir’deki düşman taraftarları 

yükte hafif pahada ağır ellerinde ne biriktirirlerse limanda bekleyen yabancı 

bandıralı gemilere sığınarak memleketin hazinelerini kaçırıyorlardı. Can 

pazarıydı. Neden kaçıyorlar? Hürriyet ve istiklâli için, kadınıyla erkeğiyle, 

kızanıyla, kızıyla silaha sarılan Türk Milletinden, Türk süngüsünden 

kaçıyorlar. Fakat kaçarken bile yine öldürerek, gene yakarak, insafsızca.”  



154 
 

  Filmde Yunanlılar, ulusu birlik ve dayanışma içinde tutacak bir “öteki”nin, 

bir düşmanın tüm vasıflarına sahiptir. Hem ulusun topraklarına göz koyarak savaş 

açan,  batılılarla işbirliği yaparak hainlik yapan, memleketin hazinelerini yurt dışına 

kaçırarak hainliğine hainlik katan, hem de yakarak ve yıkarak her türlü vahşetin 

müsebbibi olan bir halktır. Ama her zaman olduğu gibi emellerine ulaşamamışlar ve 

büyük bir yenilgiye uğrayarak Türk Ordusunun üstünlüğü karşısında ezilmişlerdir. 

Artık Sevr Anlaşmasıyla büyük yara alan ulusal gurur Yunanlıların bu yenilgisiyle 

onarılmıştır. 

 

       Yunanlılara yanlızca Batılılarla birlikte savaştıkları ve onların “maşası” 

oldukları için ya da “topraklarımızda gözleri olduğu” için değil başka bir nedenle 

daha tepki duyulmaktaydı. Yunanlılar ve Türkler diğer halklardan çok daha fazla 

Avrupa’nın kendi kendini tahayyül etme sürecinde yer tutmuş iki halktır. Avrupa’da 

Rönesans’la birlikte Yunanistan’ı “Avrupa’nın ideal, tinsel ve kültürel atası”, 

Türkleri ise eski barbarların yerini alan yeni barbarlar olarak ele alan bir tarih 

anlayışı gelişmiştir. Türkler Hıristiyan Doğuyu ele geçiren korkulu düşmanlar olarak 

temsil edilmişlerdir. 19. yüzyılda Avrupalılar, Yunanlılarla ilk kez ilişkiye 

geçtiklerinde, Eski Yunanla pek bir ortaklığa sahip görünmemeleri karşısında hayal 

kırıklığına uğramışlardır. Yunanlıların birçoğu Eski Yunanın adını bile duymamıştı. 

Yunan Milliyetçiliği ortaya çıktığında ise yeni kurulan Yunan Devletinin yaşaması 

Avrupa’ya bağlıydı. Yunanlılar bağımsızlıklarının karşılığı olarak Avrupa’nın uzak 

geçmişindeki atalarının hayaletinin rolünü üstlenmek zorunda kaldılar (Halbrook, 

1998: 32). Bu dönemde, Ernest Renan’ın ortaya attığı “Yunan mucizesi” fikri 

Osmanlı dahil dünyanın her yerinde okunan eserlerde işleniyordu. Yunanistan 



155 
 

Batının en sevilen çocuğu gibi görülmeye başlamıştı. Bu gelişmeler Türk tarih 

yazımında  “Bizler de en az Yunanlılar kadar eski ve uygar bir ulusuz” iddiasının 

öne sürülmesine yol açmıştı. Türk tarih yazımındaki birçok söylem böylelikle 

“Yunan mucizesi” tezine karşı verilmiş bir yanıta dönüşmüştü (Copeaux, 1998: 91). 

 

        Yunan Halkının mirasçısı olduğunu ileri sürerek toprak talep etmesine neden 

olan Bizans da millî duyguların öne çıktığı filmlerde eleştirilerin hedefi olmuştur. 

Ulusun tarihinde Bizans zaten köhnemiş, batmaya mahkûm bir devlet olarak yer 

alıyordu. Aynı yaklaşımla “Sultan Şehir İstanbul” filminde yeryüzünün sayılı kilit 

noktalarından biri olan İstanbul’u, Türk hamlesinin millî olduğu kadar “ilahî bir 

müjdenin” hızıyla göğüsleyip açtığını ve sonra onu Bizans Sarayının sırmalı, 

yaldızlı, atlı, alaylı çapraşık teşrifatının ve Bizans bazilikalarının günlük kokulu 

karanlık havasından kurtardığı söylenmektedir. 

 

        Yunanlıların toprak talebinin ulusal bilincin derinliklerinde yarattığı endişe, 

hem yapım yılı olarak diğerlerine göre çok yeni, hem de konu olarak Kurtuluş 

Savaşı’ndan çok uzak olmasına rağmen  “Gordion” adlı filmde garip bir şekilde su 

yüzüne çıkmaktadır. Frig Uygarlığı’nı anlatan ve filmin neredeyse tamamında bu 

uygarlığın özelliklerinden bahseden  “Gordion” filminin bir yerinde söz bu bölgede 

hüküm süren tüm devletlere gelmiş, bu devletler sırasıyla sayılmış, en son olarak 

Osmanlıların hâkim olduğu söylenmiştir. Bu cümlenin hemen ardından, Birinci 

Dünya Savaşı ve diğer işgalci devletlere hiç değinilmeden doğrudan Yunanlıların 

İzmir’e asker çıkardıkları ve işgal başlattıkları ifade edilmiştir. Mustafa Kemal’in 



156 
 

sevk ve idaresinde ancak Polatlı toprakları içerisinde 22 gün 22 gece süren bir 

muharebeyle durdurulabildikleri ve Türkiye Cumhuriyeti’nin kurtuluş temellerinin 

bu zaferle atıldığı eklenmiştir. Filmin anlatı yapısı içinde son derece gereksiz ve 

ayrıksı duran bu küçük parantezden sonra tekrar Frig Uygarlığı ile ilgili anlatıma 

devam edilmiştir.  

 

C.2. Yağmacı Emperyalist Batı 

 

Türkiye, Batıya karşı anti-emperyalist savaş veren diğer uluslardan, 

emperyalizm karşısında aldığı - dönemsel olarak farklılaşan- tutumla ayrılmaktadır. 

Kemalizmin başlangıçtaki anti-emperyalizm söylemi Anadolu halkının yabancı 

işgalcilere karşı savaşmaları için geliştirilmiş taktik bir zorunluluktu. Bunun da 

ötesinde, yarı sömürge durumundaki Osmanlı ülkesinde emperyalist devletlere karşı 

savaş veren kurtuluş hareketinin anti-emperyalist tutum alması doğaldı.  Ancak 

Cumhuriyet’in kurulup devletin kurumsallaşmaya başladığı 30’lu yıllarda Türkiye 

açıkça Batıya yöneldi ve bağımsızlıkları için uğraşan geri kalmış İslâm ülkeleriyle 

ilişkiler geri plâna itildi.  Çünkü Türkiye Batıya pan-İslâmist amaçları olmadığını ve 

sömürge imparatorluklarının iç işlerine karışmadığını göstermek istiyordu.  Başka bir 

deyişle Türkiye kurtuluş mücadelesi veren ülkelerle ilgilenmiyor; önceliği, yapılan 

reformları Batı kamuoyuna tanıtmaya veriyordu (Kazancıgil, 2001: 236-245). Orhan 

Koçak bu nedenle, Millî Mücadeleye anti-emperyalist bir anlam yüklemek isteyen 

yazarların çetrefilli bir diyalektiğe başvurmak zorunda kaldıklarını söyler. Bazı 

yazarlara göre, emperyalistlere karşı çıkmadan anti-emperyalist bir savaştır bu. 



157 
 

Çünkü Batının devletler sistemine dahil olmak bir ölüm kalım mücadelesinde tek 

seçenek olarak görülmüştür. Türkiye ya kendi iradesiyle Batılılaşacak ve sistemin 

hükümran bir öğesi olacak ya da emperyal bir devletin içinde kimliksiz ve bağımlı 

bir topluluk olarak silinip gidecekti (Koçak, 1995: 236-238). Chattarjee’nin Batı-dışı 

milliyetçiliklerde gördüğü çelişki tam da bu olgudan kaynaklanır. Çünkü Batı 

Uygarlığının hükümranlığı altında kimliksizleşmek ve silinip gitmek istemeyen bu 

milliyetçilikler zorunlu olarak, Chattarjee’nin belirttiği gibi savaştıkları emperyal 

iktidar yapısına denk düşen temsili yapının bilgi çerçevesi içinde akıl yürütürler ve 

Aydınlanma sonrası dönemde kurulan bilgi prosedürlerini kabul ederler (Chattarjee, 

1996: 79). Ama bu bilgi prosedürleri içinde Batı tarafından edilgen, pasif ve nesne 

olarak tanımlanan Doğuya kendileri öznellik, etkenlik ve aktif bir misyon yüklerler.  

Bu nedenle Batı-dışı milliyetçiliklerin söylemi Batıyı taklit ve tenkidi bir arada 

barındırır. Chattarjee’ye göre bu ikilemi yaşayan aydınlar Batılılaşma eğilimleri ile 

(kendi kimliklerini vurgulayan) saf, öz kültürcü eğilimler arasında gerilimler 

yaşarlar. Bir yanda Batılılaşma ve modernleşme yaşanırken diğer yanda henüz 

kirlenmemiş saf olan öz kültüre sahip çıkma güdüsü belirir (Aktaran: Kadıoğlu,1998: 

205-208). Bu minvalde değerlendirildiğinde, Kemalizmin Batılılaşma projesi, savaş 

verdiği Batı emperyalizmi ile Batı Medeniyeti arasında bir ayrım yapmakta 

zorlanmıştır denilebilir. Çünkü Batı emperyalizmi Batı Uygarlığının tesadüfi bir yanı 

değildir (Deren, 2002: 384). Gene de karşıtlarınca tavizsiz bir Batıcılık yapmakla 

suçlanan Kemalist Tek Parti Döneminde bile “ihtiyar, sinsi” Avrupa’nın gizil 

kötülüğünü, sonsuz düşmanlığını ve yozlaşmışlığını ima eden bir alt söylem duyulur. 

Zaman zaman yüzeye çıkan bu Batı düşmanlığı,  Kemalizmin güdük kalmış anti-

emperyalizm iddiasının açığını kapatma girişimi olarak da görülebilir. Çünkü Batının 



158 
 

ezeli bir düşman ve insani değerler açısından gerilik kaynağı olarak işaretlenmesi 

daha çok milliyetçi - muhafazakâr ve İslâmi söylemler için geçerlidir.  Bu kesimlerin 

söyleminde Batı Müslümanlığa ve Türklüğe temelden düşmandır çünkü Hıristiyan 

politik kültürü ya da diğer adıyla “haçlı zihniyeti”, İslâmla özdeşleştirdiği Türkleri 

Müslümanlığı yok etmeye yönelik hedefinin önündeki en güçlü engel olarak 

görmektedir (Bora, 2002: 251-254). Buna karşın resmi tarih yazımında ise ciddi bir 

anti-emperyalizm ve Batı karşıtlığına rastlanmamaktadır. Cumhuriyet’in kurucu 

elitleri kapitülasyonlardan kurtulup tamamıyla egemen bir devlet kurduktan sonra 

Batı karşıtı ve anti-emperyalist bir söylem kullanmamıştır. Çünkü modern dünya 

içinde diğer devletlerle eşit koşullarda yer almak onlar için büyük ölçüde tatmin 

ediciydi. Her ne kadar lise tarih kitaplarında Osmanlı borçlarının ya da 

kapitülasyonların ne kadar bağımlı kılıcı, korkunç şeyler olduğu anlatılsa da bu Batı 

tarzı modernleşmenin gerekliliğini vurgulamak için düşünülmüştü. Yoksa bir çatışma 

argümanı olarak kullanılması amaçlanmamıştı. Ulusal bağımsızlık Batı Uygarlığına 

atılmış ilk adım olarak tasarlanmıştı ve bundan dolayı bu noktada Batı dünyasına 

karşı yöneltilecek öze ilişkin eleştirilerin yersiz olacağı kanaati hâkimdi (Kuyaş, 

2001: 249). Bu resmi görüş, tanıtım filmlerinde de yansımasını bulmuştur. Filmlerde 

Batılı devletler Yunanlılardan çok daha az “düşman” olarak anılmışlardır. Bu 

devletler İngilizleri, Fransızları, Rusları ve İtalyanları kapsayan itilaf devletleridir. 

Bunlardan tek tek İngilizler ya da Fransızlar diye bahsetmek yerine daha çok “itilaf 

devletleri” ya da “işgal devletleri” ifadeleriyle söz edilmektedir. Anlatıda bu 

devletler köklü bir düşmanlıktan daha çok aç gözlülüklerinden Türk Topraklarına 

göz dikmişlerdir. Üstüne üstlük saldırgan Yunanlıların yanındadırlar ve onları 

Türklere karşı kışkırtmaktadırlar. “Türklerin Babası Atatürk I” filminde Birinci 



159 
 

Dünya Savaşı sonunda galip devletlerin Anadolu’yu nasıl bölüşmeye başladığı, 

Ermenilere ve Kürtlere bağımsız bir devlet verildiği, geri kalanının ise Fransızlar, 

İngilizler ve İtalyanlar arasında paylaşıldığı anlatılmaktadır. 

 

          “Millî Mücadele ve Atatürk ” filminde de Yunanlılardan sonra ikinci düşman 

vatan topraklarını aç gözlü bir şekilde paylaşmak isteyen sömürücü itilaf 

devletleridir. Çanakkale Savaşı’nda onlarla kahramanca savaşılmıştır. “Düşman 

askerleri” üstün silahlarına rağmen Anafartalar Kralı Mustafa Kemal’in, 

Mehmetçiğin ve Türk Süngüsünün karşısında bir adım dahi ilerleyememişlerdir. 

Çanakkale, itilaf tümenlerinin mezarı olmuştur. Yunanlıların İzmir’e girmesine sebep 

veren de onlardır. Sevr Anlaşmasını Türk Milletine zorla kabul ettirmek maksadıyla 

Türkleri Yunanlılara ezdirmek istemişlerdir.  “Atatürk”  filminde ise İngiltere, 

Fransa ve Rusya’nın Osmanlı’yı daha 18. yüzyılın başlarında parçalamaya 

çalıştıkları, bunun için hem azınlıkları bağımsızlığa kışkırttıkları, hem de ekonomiye 

daha çok el koyarak ülkeyi sömürdükleri söylenmiştir.  

 

C.3.  Korkak ve “Mütefessih” Padişah 

 

        Yukarıda bahsedilen gecikmişlik duygusundan dolayı kurucu elitlere göre yeni 

Türk Ulusu bir medeniyet ve yaşam tarzını toptan terk etmeli ve onun ruhsal karşıtı 

olduğu söylenebilecek bir diğerine adaptasyon sağlamalıydı. Yeni rasyonel bir dünya 

görüşü oluşturmak için teokratik, mistik ve batıl inançlar kültürden temizlenmeliydi. 



160 
 

Bu, kolektif tarihsel hafızanın bastırılması ve reddedilmesiyle sonuçlandı. Böylece 

modern Türk Kimliği, Batı kültürü tarafından şekillendirilebildiği kadar aynı 

zamanda çeşitli inkârların da bir ürünü oldu (Waxman, 1998: 7). Başka bir ifadeyle 

söylemek gerekirse, Türk Ulusal Kimliğinin Batılı modern evrenselliğin bir örneği 

olarak inşası, Osmanlı-İslâmi maziyi egemen söylem düzeyinde ötekileştirmeyi 

beraberinde getirmiştir 36(Yörük, 2003: 313). Bu kimliğin inşası için hazırlanan tarih 

söyleminde İslâmiyet Türk Kültürünün üstünü örten bir cila gibi görülmektedir. Tanıl 

                                                            
36  Ne ilginçti ki Osmanlının ötekileştirildiği, mirasının kesin bir dille reddedildiği bu dönemde 

Osmanlı aleyhinde yurt dışında çekilen filmler yine de büyük rahatsızlık doğurmuş, Devlet bu 

filmlerin engellenmesi için çeşitli teşebbüslerde bulunmuştur. 1935 yılında Dahiliye Vekili Şükrü 

Kaya imzalı bir belgeden Berlin’de “Abdülhamit” isimli bir film çekilmek istendiği fakat 

Almanya’daki Türk Büyükelçiliğinin Alman Propaganda Bakanlığıyla yaptığı görüşmeler sonucu 

filmin çekilmesine izin verilmediği anlaşılmaktadır (B.C.A, 030.10.86.567.24). Dışişleri Bakanlığının 

Başbakanlığa yazdığı başka bir belgede ise Yugoslav “Film Culturel” adlı şirketin Sırpların Türk 

boyunduruğu altında geçen hayatına dair film çekmek istediklerini ve Türk elçiliğinin bu filmin 

çekilmesini engellemeye çalıştığı anlaşılmaktadır. Elçi Yugoslavya Başbakanına bu filmin dostluğa 

zarar vereceğini söylemiş ve Başbakan kendisine hak vererek filmin çekilmeyeceğini vaat etmiştir 

(B.C.A, 030.10.252.699.25).  Yine Dışişlerinin Başbakanlığa 1933 yılında yazdığı yazıda Sofya’daki 

bir gazeteden aldıkları bir haberi aktararak, Viyana’da Bulgarların 500 yıl Türk İdaresinden gördükleri 

zulmü anlatan “Esirlerin İsyanı” adlı bir film çekildiğini bildirmişlerdir. “…Bulgar kamuoyunu 

aleyhimize tahkir eden ve milletimizi rencide eden bu filmin iki memleketin dostluğuna zarar vereceği 

hususunda Bulgar hükümeti bilgilendirilmiştir”. Bulgar Hükümetince verilen cevapta filmdeki 

muhayyel olayın Osmanlı Devrine ait olduğu ve bu nedenle yeni Türk Hükümeti ve Meclisinin 

aleyhine bir anlam ifade edeceğinin düşünülmediği belirtilmiştir. Ayrıca filmin kaldırılması için 

tazminat ödemek gerektiği ve bunu yapamayacakları da eklenmiştir (B.C.A., 030.10.241.631.12). 

“Esirlerin İsyanı” filminin senaryosunun kısaca Başbakanlığa iletildiği bir diğer belgede bu filmin 

millî bir Bulgar propaganda filmi olduğu, bilimum yerli ve ecnebi erkek çocuklarına gösterildiği ve 

film gösterilirken Bulgar millî marşının da çalmakta olduğu bildirilmiştir. Filmde “meşhur Bulgar 

komitacı” Vesil Levski’nin Bulgarların Türklerden gördükleri “hudutsuz işkencelere” karşı verdiği 

savaş anlatılmaktadır (B.C.A., 030.10.241.631.37). Belli ki Bulgaristan ulusal kimliğini toplumsal 

olarak inşa ederken, “düşman” ve “öteki” olarak Osmanlı’yı göstermektedir. Bu örnekler  

göstermektedir ki ulusal kimliklerin inşası için gerekli olan “öteki” imgesinin yaratılması ironik olarak 

bir taraftan kendi düşmanını yaratırken, kutbun diğer ucunda da başka ulusların düşmanı olmayı 

beraberinde getirmektedir. 



161 
 

Bora Cumhuriyet’in erken dönemlerinde ulusal kimliğin “öteki” imgeleri arasında en 

baskın olanının Osmanlı olduğunu öne sürmektedir. Ona göre aşk-nefret veya 

hayranlıkla öfke duyma arasındaki git-gelin ikircikliği veya yoğunluğu savaşılan 

Batıyla ilgili bir “öteki” imgesinin sabitlenmesine imkân vermemiştir. Türk-Millî 

Kimliğinin “öteki” imgesi Türkiye’nin tarihsel toplumsal gerçekliğine içsel olan 

Osmanlı’dır. Daha önce de belirtildiği gibi Bora, Kurtuluş Savaşında karşıt cepheyi 

oluşturmasına rağmen Yunanlılara karşı “düşmanlık” söyleminin yeterli düzeyde 

olmadığını düşünmektedir. Millî kimliğin öteki imgesi olarak kendi geçmişini yani 

eski kimliğini koyması, bu eski kimliğe ilişkin yeni bir tasavvur geliştirdiğini de 

göstermektedir ki bu da Osmanlı’nın, Türkün cevherini baskı altında tutarak rüştünü 

engelleyen bir heyula olarak görülmesidir. İslâm da öncelikle Osmanlı’dan arta 

kalanları cisimleştirme potansiyeli bakımından düşünülür. Bu bakımından 

Müslümanlık, her ne kadar Türkiye-Yunanistan nüfus mübadelesinde tayin edici 

kimlik olarak esas alındıysa da, millî kimliğin unsurları arasında sayılmamıştır (Bora, 

2007a: 42). İslâmın dışında Osmanlı’yı temsil eden bir diğer önemli unsur 

padişahlıktı. Yüzyıllardır halkın saygı ve bağlılığını kazanmış bu makamın ortadan 

kaldırılmasının sağlam bir takım nedenlerle açıklanması gerekiyordu. Osmanlı’ya bir 

bütün olarak saldırmak ya da halkın manevi ve kültürel yaşantısının temelini 

oluşturan İslâm’a doğrudan saldırmak yerine Padişahın şahsının eleştirilmesi çok 

daha az risk taşıyordu. Bu nedenle en ağır eleştirilerin hedefi genellikle padişahlar 

olmuştur.   

         

Millî Mücadele ve Atatürk’ün anlatıldığı tüm filmlerde resmi tarih 

anlatımlarına uygun olarak Padişah, emperyalist devletlerin merhametine sığınan, 



162 
 

tahtını korumak uğruna işgallere ses çıkarmayan ve bu nedenle Mustafa Kemal’e 

engel olmaya çalışan, gaflet ve hıyanet içinde olan biridir. Bu sebeplerle Kurtuluş 

Savaşı’nda ona karşı da mücadele edilmiş, kurulacak yeni ulusun düşmanlarıyla 

işbirliği ettiği için onlar arasındaki yerini almıştır. Padişahın bu tutumu, aynı 

zamanda temsilcisi olduğu yönetim şeklinin de çürümüşlüğünü ve işe yaramazlığını 

göstererek ortadan kaldırılmasını meşrulaştırmıştır. Örneğin “Mucizeler Yaratan 

Türk” filminde işgal kuvvetlerinin yanı sıra son Osmanlı Padişahı da ulusun 

düşmanıdır. İşgal devletlerinin gemileri İstanbul Boğazı’nı doldurduğunda “bitkin ve 

mütefessih (bozulmuş, çürümüş)” padişahın sarayından tek bir muhalefet sesinin 

yükselmediği belirtilmektedir. Mustafa Kemal “hayatı pahasına da olsa Türkiye’yi 

hürriyetine kavuşturmak için” çabalamış, Padişah ise onu azlederek engellemeye 

çalışmıştır. Ama Mustafa Kemâl “hilafetin mutaasıp muhalefetine karşı sonsuz 

cesareti, yılmayan azmi ve Türk Milletinin kendisiyle beraber olduğuna inancıyla 

mukabele eder”.  Vahdettin’in ülkeyi terk edişi/kaçışı, (bunu ifade edecek şekilde) 

bir arabaya binmesi ve arabanın hareketini gösteren görüntüler, millî mücadeleyi 

konu edinen tüm filmlerde mutlaka verilmiştir. Bu görüntü ve ifadelerle hem hainlere 

yakışır tarzda bir kaçış, hem de bir devrin kapandığı ve yenisinin açıldığı ima 

edilmektedir.  Bu filmde de 1922 yılı son baharında 20 asır hükümran olan padişah 

sülalesinin son mensubu Vahdettin’in memleketten kaçtığı, halkın ondan kurtulduğu 

için bir bayram sevinci içinde olduğu belirtilmiştir. 

 

        “Millî Mücadele ve Atatürk” filminde de ulusun düşmanı olarak İtilaf Devletleri 

ve Yunanlıların yanı sıra Osmanlı Padişahı gösterilmektedir. Osmanlı 

İmparatorluğu’nu idare eden devlet mekanizmasının uyuşukluğu, cehalet ve baskısı 



163 
 

ile kapitülasyonlar yüzünden memleket her alanda geri kalmıştır; fakat maaşları bile 

ödeyemeyecek durumda olmasına rağmen Padişah, ihtişam ve debdebesinden 

fedakârlık etmek istememektedir. Büyük masraflarla selamlık baloları tertip etmekte, 

altın yaldızlı muhteşem saltanat arabasını takip eden yaya ve atlı muhafızlar, 

merasim elbiseleri içindeki hassa askerleri ve mehter takımlarıyla halkın gözünü 

boyamak istemektedir. İstanbul çok acı günler yaşarken, İstanbul’un devlet daireleri 

düşman askerleri tarafından işgal edilip Türk Bayrağı indirilirken, Padişah Vahdettin 

tahttan indirilmemek için tüm İstanbul’un ayaklar altında ezilmesine göz yummakta, 

işgal devletlerinin kumandanlarına sempatik görünmeye çalışmaktadır. 

 

      Mustafa Kemal’in çocukluğuyla başlayan “Atatürk” filminde ise henüz genç bir 

askeri öğrenci olan Mustafa Kemal, askeri öğrencilerin vakit geçirdiği bir mekânda 

birden ayağa kalkarak “uyanın artık!” diye bağırmakta ve “memleketimizin tutsak 

olduğunu görmüyor musunuz?” diye sorduktan sonra onu mali açıdan boğanların 

tutsağı olduğu kadar, baskıya ve korkuya dayanarak hüküm süren padişahın da 

tutsağı olduğunu söylemektedir. Burada aslında bahsedilen II. Abdülhamit’tir. Ama 

isimler önemli değildir. Asıl olan saltanat ve hilafet eleştirisi olduğundan filmlerde 

genellikle “padişah” olarak geçmektedirler. Filmin ilerleyen kısımlarında işgal 

kuvvetlerinin İstanbul’a girişinde Hıristiyan azınlıklarla birlikte Padişahın da sevince 

boğulduğu söylenmektedir.   

 

 

 



164 
 

D. ULUSAL BİLİNCİN YERLEŞTİRİLMESİNDE MİMARİ 

          

            Batı-dışı ülkelerdeki modern mimarlık, Batı modernizminin içinde oluştuğu 

koşullar olan sanayi kenti, kapitalist üretim ve özerk bir burjuva sınıfının olmadığı 

bir ortamda gelişmiştir. Dolayısıyla mimarlık disiplini tarihsel, toplumsal ve 

teknolojik dönüşümler bağlamında sorgulanmamıştır. Ulus devletlerin bürokratik 

elitlerince modernleşme projelerinin mimari ifadesi, uygarlaştırma misyonunun bir 

parçası olarak tepeden dayatılmıştır. Türkiye’de de bu nedenle Kemalist devrimler 

sırasında modern mimariye hemen “kübik mimari” adı yakıştırılmıştır. Tarihsel 

referanslardan arındırılmış beyaz, kübik, prizmatik formlar, geniş teraslar, düz çatılar 

devrimci retoriği ve ülkenin “şarklılıktan kurtulma”, “asrîleşme” özlemlerini 

sergilemiştir (Bozdoğan, 2005: 122). Yeni başkent ulusal idealler doğrultusunda inşa 

edilmiş, “hastalıklı” bir İmparatorluk imgesinin alternatifi olarak tasarlanmıştı. Bu 

hastalıklı İmparatorluğun varisi olan ise, genç bir cumhuriyetin kodlarıyla 

tanımlanamayacak kadar geçmiş yüklü ve ulusal birliğin sembolü olamayacak kadar 

kozmopolit olan İstanbul’du (Cantek, 2003: 89).  

 

Türkiye’nin tanıtım filmlerinde ulusal kimliğin mimari yoluyla 

pekiştirilmesinde bu iki kent öne çıkmaktadır. Erken tarihli filmlerde İstanbul ve 

onun mimarisine Osmanlı ve İslâmi kimliğin ötekileştirilmesinde kullanılmak üzere 

olumsuz anlamlar yüklenirken, yeni inşa edilen başkent Ankara hem Kurtuluş 

Savaşı’nın yönetildiği yer olarak, hem de modern yapılarıyla genç ve modern 

Türkiye’nin sembolü olarak olumlanmaktadır. Ellilerden sonra çekilen filmlerde ise 



165 
 

Osmanlı ve İslâmi maziyle barışıldığı görülmektedir. Ankara yine aynı vurgularla 

Türkiye’nin modern başkenti olarak anlatılırken, artık İstanbul’un da tarihi 

güzellikler barındıran mimarisinden övünçle bahsedilebilmektedir. Seksenlerden 

sonra çekilen filmlerde ise İstanbul’un tarihi mirası ve güzelliklerinden duyulan 

ulusal gurur en yüksek seviyeye ulaşmaktadır. 

 

D.1. Genç ve Modern Türkiye’nin Sembolü Ankara 

 

       Uluslararası bir yarışmayla imar planları yapılan Ankara yeni Cumhuriyet’in 

yaşlı ve geri kalmış olarak nitelendirdiği Osmanlı ile onun çürümüşlüğü ve 

geriliğinin sembolü olarak gördüğü İstanbul’un tam tersine ulusun geleceğini, 

modernliğini, gençliğini temsil edecekti. Modernizm mimari alanında, Avrupa’da iki 

dünya savaşı arasında ortaya çıkan devrimci bir estetik kanonu ve bilimsel bir 

öğretiyi kapsıyordu. Yirminci yüzyılın estetik bilinci içinde bu hareketin tanımlayıcı 

özellikleri betonarme, çelik ve cam kullanımı, kübik formlar, geometrik şekiller 

olmuştu. Geleneksel olan bezeme, stilistik motifler ve çatılar ise terk edilmişti. Bu 

mimari hareket, kökenleri Avrupa’da olduğu halde evrensel geçerlilik ve rasyonalite  

iddiasında bulunmuştur. Bu akıma biçim veren sanayi toplumlarının yeni ihtiyaçları, 

araçları ve teknolojileri rasyonel bir ilerlemeden geçen tarihin ihtiyaçları ve araçları 

olarak sunuluyordu. Hiçbir ülkenin ya da kültürün dışında kalamayacağı bir akım 

olarak değerlendiriliyordu (Bozdoğan, 2002: 16). Batı-dışı birçok ülkede 

modernleşme, ya sömürge yönetimleri tarafından ya da Türkiye’deki gibi mimari ve 

şehirciliğe büyük bir öncelik tanımış olan otoriter ulus devletlerin modernleştirici 



166 
 

elitleri tarafından uygulamaya konan resmi bir program oldu. Ankara’nın inşası ise 

Bozdoğan’ın belirttiği gibi henüz etkili bir sivil toplum, modernist bir kitle kültürü 

yokken, başka bir ifadeyle henüz toplumsal modernlik gerçekleştirilmemişken estetik 

modernizmin ithal edilmesi anlamına geliyordu. Bu nedenle 1950’lere kadar modern 

mimari arzulanan ama henüz olmayan bir modernliğin zorlama bir temsilinden 

ibaretti (Bozdoğan, 2002: 318). Bu temsil tıpkı yeni Türk Kadınının temsili gibi, 

nasıl bir anda çağ atlandığının göstergesi olarak kullanılmada işlevsel oldu. 

Türkiye’nin batılılaşma mücadelesinde mekânsal düzenleme öğeleri önemli bir yer 

tutmuştur çünkü Osmanlı’nın yıkılması sonucu yeniden inşa edilmesi gereken bir 

ulus devletin toplumsal bilinç düzeyinde de yeniden oluşturulması gerekmiştir.  Bu 

ulus devlet hem batılılaşacak, hem de Batının denetiminde olmayacaktır. Tam da 

bunun başarılması için başkent Ankara’ya taşınmıştır. Anadolu’nun ortasında 

İstanbul’un yozlaştırıcı etkilerinin uzağında gerçekten “aydınlanmış” bir ulus inşa 

edilmesi gerekmektedir (Tekeli, 1999: 146). 

        

         Batı-dışı toplumlarda Batılılaşmanın tarihi, modern birey oluşturulmadan 

uygulanan modernizasyon projeleriyle şekillendirildiğinden Batı-dışı modernizasyon 

projelerinde Anglo-Sakson liberal demokrasi yerine Jakoben Cumhuriyetçilik 

modelleri örnek alınmıştır. Bu devlet merkezli modernizasyon projeleri kendilerini 

politik alanla sınırlamamış, modernliği kültürel kod, yaşam tarzları, cinsiyet 

kimlikleri alanlarında da yerleştirmeye çalışmışlardır (Göle, 1998: 73). Yeni Türkiye 

Cumhuriyetinde de devrimci bir kopuşla başlatılan batılılaşma girişimi, her şeyden 

önce halk için yeni bir kimliğin yaratılmasını amaçlıyordu. Bu yeni kimlik, 

seçkinlerin düşüncelerine uygun olarak öncelikle uygar bir kimlik, sonra da uygarlık 



167 
 

imajına uygun ulusal bir kimlik olacaktı (Aktar, 1992: 68). Oysa uygarlık, yani 

medeniyet kavramı değer yargısız, nötr ve göreli bir kavram değildi. Bir yanıyla 

Batılı ve Batılı olmayan arasındaki güç ilişkisini belirliyordu. Nilüfer Göle bunun bir 

sonucu olarak Türk modernizasyonu çerçevesinde, “medeni” ve “gayri medeni” 

davranışların ayrıntılı bir şekilde incelenerek alafranga üslup ve davranışlara bir üst 

değer atfedilirken, “alaturka” yani “Türk Usûlü” olarak görülen birçok şeye 

yukarıdan bakıldığını söylemektedir. Bir başka değişle Türkler, “alaturka” gibi 

yabancı bir sözcük kullanarak kendi davranışlarını bir süper ego gibi günlük 

yaşamlarını gözetleyen Avrupalı gözüyle nitelendirmekteydiler (Göle, 1998: 73). 

Tam da bu gözün varlığı nedeniyle Batılı ve modern Türk insanının yaratılması için 

öncelikle dış görüntünün Batı standartlarına göre düzenlenmesine girişilmiştir. Türk 

Seçkini için kamusal alana çıkmak, modern Türk görüntüsünü Avrupa dünyasına 

sergilemek için de bir vesileydi.  Bu nedenle bu dönemde batılı çehrenin ve bedenin 

yüceltilmesi teşvik edilmiştir. La Turquie Kemaliste37 gibi resmi ve Yeni Hayat gibi 

                                                            
37 “La Turquie Kemaliste” dergisi Türkiye’nin hassasiyetle ve en uzun süreli olarak üzerinde 

durduğu tanıtım faaliyeti olarak gösterilebilir. 1934-1948 yılları arasında Türkiye’yi yurt dışında 

tanıtmak amacıyla çıkarılan, Fransızca, İngilizce ve Almanca yazılar ve bol fotoğraftan oluşan bir 

dergidir. Dergi Mustafa Kemal’in talimatıyla Neşriyat Umum Müdürlüğü tarafından yayınlanmıştır. 

Dönemin koşulları içinde son derece kaliteli kağıt ve basım tekniklerinin, özenle çekilmiş -fakat 

gerçekten uzak- fotoğrafların kullanıldığı bu dergi Türkiye’yi her yönüyle tanıtmayı amaçlamıştır. İlk 

sayfalarında Atatürk fotoğraflarının yanı sıra Türk halısı, Türk çinisi ve minyatür fotoğraflarına da yer 

veren dergide çeşitli konularda yazılmış yazılar yer almış ve tarihi eserlerin, İstanbul manzaralarının, 

Ankara’nın modern binalarının, modern görünümlü Türk kadınlarının vb. fotoğraflarıyla süslenmiştir. 

Dergide Şevket Süreyya, Falih Rıfkı, Vedat Nedim Tör, Burhan Belge gibi dönemin kültürel 

elitlerinin yazıları yer almakla birlikte, nadir de olsa Türkiye’nin modernleşme sürecinin Batılı 

tanıklarının yazılarına da yer verilmiştir. Walter L. Wright’ın  Amerikalılara Türkiye’nin artık 

fantastik bir romans ülkesi olmadığını anlattığı yazısı buna örnektir. Wright yazısında özetle, 

İstanbul’un gezginler için son derece fantastik bir şehir olduğunu ancak bir ülkenin sadece turistlerin 

hazları için var olamayacağını söylemektedir. Amerikalılar, Türk Devriminde geçmişin reddini 

bulacaklardır. Ancak Türk Devrimi Amerika ve Avrupa’da yanlış anlaşılmıştır. Ona göre, Türkler için 



168 
 

popüler dergilerde mavi gözlü ve sarışın olmak, batılı sporlar yapmak ve batılı 

görünen evlerde oturmak ulusun orta ve üst sınıfları için ego-ideali olarak 

yapılandırılmıştır (Akcan,www.eurozine.org). Tıpkı Batılı bedenin ve çehrenin 

                                                                                                                                                                         
yeni devletlerini tanıtmaları ve ne yaptıklarını anlatmaları önemliydi. Devrimlerinin arka planını 

açıklamada zorluklarla karşılaşıyorlardı. Wright, kıyafet devrimini örnek göstermiştir: Batılılar bütün 

Türklerin oryantal kıyafetler giyerken birden ertesi sabah batılı kıyafetler giydiklerini düşünmekteydi. 

Fakat bu tip yorumlar saçmaydı çünkü fes giyme bırakıldığında mantalite bir gecede değişmemişti. 

Fesin altındaki kafalar yüzyıl önce değişmeye başlamıştı. Wright yazının devamında sultanlardan, 

Atatürk’ün kurtuluş mücadelesinden, devrimlerden, ekonomik gelişmelerden bahsetmiştir. Yazının 

sonlarında ise şu ifadelere yer vermiştir:  “Eğer Amerikalılar Türkiye’nin gerçek romansını bulmak 

istiyorlarsa Ankara’ya gitmeliler. Orada kendi öncülerinin yeri olan Batı Amerika gibi büyük Anadolu 

platosunu bulacaklar. Kendi tarihlerine çok benzer şekilde aynı zamanda öncülerinin ruhlarını 

bulacaklar…”(Wright, 1936: 1).  

La Turquie Kemaliste’de ayrıca yeni eğitim usûlleri, Türk Kadını, Türk Köylüsü, Anadolu 

Medeniyetleri, hapishane, üniversite, spor faaliyetleri, at yetiştiriciliği, kaplıcalar, Türkiye’deki 

hayvan türleri, Ankara’nın inşası gibi çok çeşitli konularda yazılar yer almaktadır.Derginin bir 

sayısında Mihri Pektaş daha 12 yaşında bir kız çocuğu iken Osmanlı idaresi altında nasıl kapanmak 

zorunda kaldığını ve bunun ruhunda yarattığı sarsıntıları anlatmaktadır. Bir batılının anlayabileceği 

şekilde basitleştirilmiş bir üslûpla, böyle bir yaşam biçiminde kadınların hayattan nasıl izole 

edildiğini, kendi rızaları olmadan tanımadıkları biriyle evlendirildiklerini anlatmaktadır. Ardından ise 

devrimlerden sonra Türk Kadınının nasıl özgürleştiğini ve meslek sahibi olabildiğini belirtmiştir 

(Pektaş, 1940: 11). Yazı hem savaş uçağında bir kadın fotoğrafı, hem de dikiş diken kadın 

fotoğraflarıyla süslenmiştir. İlk fotoğrafla Türk kadınının erkeklerin yaptığı en zor işleri başarabilecek 

kadar özgür ve kabiliyetli olduğu anlatılmak istenirken, ikincisiyle de  aynı zamanda kadınlık 

görevlerini de en iyi şekilde yerine getirdiği ima edilmektedir. La Turquie Kamaliste Dergisi’nin 

sayfaları karıştırıldığında ve dönemin Türkiye koşulları göz önünde bulundurulduğunda, batılı ve 

modern bir ülke olma ve kendisini yurt dışında bu şekilde tanıtma hevesinin dergiyi gerçeklikten ne 

denli kopma noktasına getirmiş olduğu görülmektedir. 26 Ocak 1936 tarihli Ulus’ta dergi hakkındaki 

tanıtıcı bir yazıda bu durum örtük bir şekilde itiraf edilmektedir:   “Dimağların az çok cebri surette 

doldurulmasını ifade eden tarzda resmi propagandayı bilmeyen yalnız İngiltere’dir. Böyle olmakla 

beraber her propagandayı yalnız propaganda olduğu için reddetmek doğru değildir. Zira doğrusunu 

söylemek icap ederse resmi neşriyatın hakiki vaziyete mugayir olduğu için reddetmek doğru değildir. 

Nitekim bunu Ankara Dahiliye Vekaleti Umum Müdürlüğü tarafından neşrolunan  zarif ve zinetli “La 

Turquie Kamaliste” mecmuası ispat eder (a.b.ç). İki ayda bir neşrolunan bu mecmuanın iki sayısı 

Ağustos ve Teşrinievvel sayıları önümüzde duruyor. “Hasta adam” hakkındaki ananevi telakkilere 

alışmış olan Avrupalılar için hakiki bir sürpriz teşkil eden bir mecmua..”. 



169 
 

yüceltilmesi gibi Batılı görünüme sahip mimari unsurlar da yüceltilmekteydi. Bu 

doğrultuda modern mimari de aynı şekilde, modern, laik bir ulus yaratmaya yönelik 

olarak ithal edilmiştir. Modern binaların ve caddelerin görüntüleri ise çekilen tanıtım 

filmlerinin birçoğunun olmazsa olmaz görüntüleri arasında yer almıştır. 

 

         1934 yılında çekilen “Türkiye’nin Kalbi Ankara” filminde “Ankara Türkiye 

Cumhuriyeti’nin başkenti olmadan önce” yazısı ve ardından bir cami minaresi ile 

harap bir köy evi görüntüsü verilmiştir. Birkaç saniyelik bu görüntünün ardından 

“Dar, karanlık, gösterişsiz sokaklara sahipti. Hatta meydanları bile tozlu ve 

topraklıydı” denilmiştir. İlk cümleden de anlaşılacağı gibi iki cümle arasındaki bu 

kısacık görüntü Ankara’nın geçmişinde olup bugününde olmayanı temsil etmektedir. 

Yani, caminin temsil ettiği İslâmı referans alan bir yaşantı ile köy evinin temsil ettiği 

geleneksel yaşamın geçmişte kaldığı ifade edilmek istenmektedir. İkinci cümlenin 

ardından hüzünlü bir şarkının eşliğinde damından çamaşırlar sarkan son derece 

küçük ve harap köy evlerini, bakımsız, kavruk köy çocuklarını, iptidai ve yoksul 

hayatı yansıtan görüntüler verilmiştir. Bunun yanında ise verilen batılılaşma 

mücadelesinin bir temsili olarak Ulus Semti’nin, modern binaların, geniş 

caddelerinin ve meydanının görüntüsü verilmiştir. Filmde Ankara’da yeni 

Cumhuriyet’in modern yaşam tarzına uygun olarak inşa edilen fizikî çevre ve yapılar 

gösterilmektedir. Bu yapılardan biri de Etnoğrafya Müzesi’dir. 1926 yılında inşa 

edilen bu yapı mirasçısı olunan Anadolu Medeniyetlerinin emanetlerini saklayacak 

ve Türk Halk Kültürünü tanıtacaktı. Etnoğrafya Müzesi ve İş Bankası gibi yapılar 

1920’lerin sonlarında gelişen geleneksel kemer, saçak ve kubbe gibi Osmanlı 

mimarisinin izlerini taşıyan I. Ulusal Mimarlık Akımına ait yapılardır. Filmde bu 



170 
 

yapıların tek cepheden alınmış birkaç saniyelik görüntülerine yer verilirken, uzun 

uzun verilen diğer bina görüntüleri ise Numune Hastanesi, Genel Kurmay Başkanlığı 

Binası, İsmet Paşa Kız Enstitüsü gibi modern kübik mimarinin özelliklerini taşıyan 

yapılara aittir. Çünkü estetik biçim kaygısıyla Osmanlı ve İslâmi unsurlar içeren I. 

Ulusal Mimari Akımının Cumhuriyet’in ilk döneminde kullanılması, tam ve ödünsüz 

bir batılılaşma arayışı içinde olan Atatürk’ün sanat ve uygarlık anlayışına 

uymuyordu. Ayrıca tüm dünyada daha az masraflı olması nedeniyle de yaygınlaşan, 

işlevsel kübik mimarinin Türkiye’ye girmesi nedeniyle 1927’lerden sonra bu akım 

Türkiye’de zayıflamıştır (Ödekan, 2007: 545). Kemalist programın ayırt edici yanı, 

şeylerin biçimini değiştirmeye haddinden fazla zaman ve enerji harcaması ile 

Cumhuriyete özgü görsel bir modernlik kültürünün resmen üretilmesi ve 

denetlenmesiydi. Mimari, bu görsel modernlik kültürünün merkezi unsurlarından 

biriydi ve Cumhuriyet mimarları bu kültürün Osmanlı öncellerinin form ve üslup 

özellikleriyle olan her türlü bağını koparmaya çalışıyordu. Modern hareketin halk 

dilinde “kübik mimari” olarak tanımlanması da Cumhuriyet’in modernlik kültürünün 

biçimsel önyargılarını gösteriyordu. Birçok mimar, biçimci modernizm tanımlarını 

reddetse de, modern hareketin biçimsel ve estetik kurallarının, Kemalizmin 

rasyonalist ve pozitivist ideallerinin en iyi ifadesi olduğunu savunuyorlardı 

(Bozdoğan, 2002: 74). 

 

        Millî Mücadelenin anlatıldığı “Millî Mücadele ve Atatürk” filminde Atatürk’ün 

bayındırlık alanında faaliyetlere geçerek yeni bir Türkiye kurmak istediği ve bunun 

ilk örneğine Anadolu’nun kalbi olan Ankara’dan başladığı belirtilmektedir. Modern 

yapıların, caddelerin, fabrikaların görüntüleri eşliğinde Ankara’da modern devlet 



171 
 

dairelerinin, bankaların, okulların yapıldığı belirtilmiştir. “Tozlu yollara asfalt 

döşeniyor, şehir meydanlar ve parklarla bezeniyor, barajlar elektrik santralleri, 

fabrikalar kuruluyordu” ifadeleriyle sanki filmde Millî Mücadele ruhunun şehrin 

inşasında da sürdürüldüğü, bir seferberlik ruhuyla gerçekleştirilen bu inşa 

faaliyetlerinin düşmandan kurtulan ulusun, gerilikten de kurtulma mücadelesi olduğu 

anlatılmak istenmektedir. Cumhuriyet’in ilk dönemlerindeki mimari kültürü, bir 

ideoloji olarak yüksek modernizmin, halkın çalışma alışkanlıkları, yaşama örüntüleri, 

ahlaki davranışları ve dünya görüşlerinde devasa değişiklikler yaratmak için devlet 

iktidarını kullanmak isteyen mühendislere, mimarlara ve plânlamacılara cazip 

geldiğini göstermektedir. Bu dönemde modern mimari ülkenin Osmanlı ve İslâmi 

geçmişinden kopmuş, tam anlamıyla Batılılaşmış modern ve laik bir ulus olmasına 

yönelik programın etkili bir aracı olarak ithal edilmişti (Bozdoğan, 2002: 18). 

“Mucizeler Yaratan Türk ” filminde de modern Türkiye’nin Batının kuvvetli bir 

müttefiki olduğu ve Atatürk’ün yirmi yıldan az bir süre içinde yeni bir Türkiye 

yarattığı ifadeleri eşliğinde Ulus Meydanı ve Ulus Heykeli, cadde ve meydanlar gibi 

Ankara’nın modern çehresi gösterilmiştir. 1930’larda Ankara’da eğitim kurumlarının 

yanı sıra Cumhuriyet modernliğinin mimari ikonları haline gelen bir çok park, spor 

tesisi ve halka açık rekreasyon alanları da inşa edilmiştir. Bu dönemde İtalya ve 

Almanya’da olduğu gibi Cumhuriyet kültürüne de güçlü bir “gençlik” ve “sağlık” 

kültü nüfuz etmişti. “Sağlık” ve “gençlik” niteliklerinin öne çıkarılması yeni ulusun 

Osmanlı İmparatorluğu’yla ya da diğer adıyla “Avrupa’nın hasta adamı”yla 

arasındaki bağları kopardığını ima ediyordu (Bozdoğan, 2002: 91). Filmin 

devamında o dönemde yok sayılmaktan yeni yeni kurtulmaya başlamış olan 

İstanbul’dan Hilton Oteli ve Galata köprüsünün görüntülerine de yer verilmiştir. 



172 
 

“Türkiye” filminde ise “Meclis binası, üniversite ve yüksekokulları, tiyatroları, sanat 

galerileri, müzeleri, modern apartmanları, otelleri, geniş bulvarları ve bir milyona 

yaklaşan nüfusu ile göğsümüzü kabartan şehrimiz” ifadeleri eşliğinde Ankara’nın 

gelişmiş bölgelerinin havadan çekilmiş görüntüleri verilmiş, yıllar önce ışıksız, 

mütevazi bir kasaba olan Ankara’nın bugün pırıl pırıl ışıldayan bir başkent olduğu 

söylenmiştir. 

 

         “Türkiye: Asya ve Avrupa Arasındaki Köprü” filminde Ankara’nın “Anadolu 

steplerinin orta yerinde dünyanın tüm kervanlarının tarihten beri buluştuğu bir 

kavşak noktası olduğu, Anadolu’nun kalbindeki bu yerin yeni genç Türkiye 

Cumhuriyeti’nin başkenti olarak belirlendiği belirtilmiştir. Eski bir mahallesinden 

verilen bir görüntü eşliğinde çok yönlü tarihinin asırlarca geriye gittiği, her türlü 

zenginlik ve ulaşımdan uzak küçük ve tozlu bir köy iken 1923’te başkentliğe 

yükseltildiği ifade edilmiştir. Sadece ihtişamlı kalesinin bile parlak tarihine işaret 

ettiği, yalnızca otuz yıl sonra bu küçük kasabadan yarım milyon nüfuslu modern bir 

dünya şehri oluşturulduğu ve bunun genç Türkiye’nin azmini gösteren bir sembol 

olduğu da eklenmiştir. Çok katlı yeni yapılar, modern caddelerin görüntüsü eşliğinde 

bu metropolün yüzünü modern bulvarların, modern binalar ve büyük şehir trafiğinin 

oluşturduğu, bu şehrin cömert tesisleri ve etkileyici yapılarıyla Osmanlı Devleti’nin 

yıkılışından sonra genç Türkiye’nin bağımsızlığını zaferle savunan büyük devlet 

adamı Mustafa Kemal Paşa’nın eseri olduğu vurgulanmıştır. Filmin sonunda yine 

fabrikalar, modern binalar, bankalar, caddeler gösterilirken modern Türkiye’nin son 

otuz beş yıl içinde siyasî, ekonomik ve kültürel açıdan büyük ilerleme kaydettiği, 

Atatürk İlkelerinin bu ülkeye yeni, Avrupaî bir yüz kazandırdığı, Türk Halkının kısa 



173 
 

süre içinde on yılları atlayacak düzeye eriştiği ifade edilmiştir. Fakat bütün bunların 

çok şey vaat eden bir gelişmenin henüz başlangıcı olduğu da eklenmiştir. “Atatürk” 

filminde ise öncelikle, Atatürk’ün İstanbul’un başkent seçilmesine tarihi ve manevi 

nedenlerden dolayı karşı olduğu üzerinde durulmuştur. Bu nedenle Ankara’yı 

modern bir şehir haline dönüştürüp hükümet ve idarenin merkezi yapmaya karar 

verdiği belirtilmiştir. Modern Ankara’nın inşa edildikten hemen sonraki 

görüntülerine yer verilirken o günlerin küçük kasabasının hızla geliştiği, ülkenin 

ikinci, Anadolu’nun birinci kenti olduğu belirtilmiştir. 2002 yılında çekilen 

“Ankyra’dan Ankara’ya” adlı filmde ise Osmanlı döneminin 23 Nisan 1920’de 

TBMM’nin Ankara’da açılmasıyla bittiği, Cumhurbaşkanı Atatürk, Hükümet 

Başkanı İsmet İnönü ve bakanlar kurulunun büyük bir bayındırlık hareketine giriştiği 

ve Ankara’yı çağdaş bir başkent durumuna getirmeye başladıkları ifade edilmiştir. 

Filmin devamında Ankara’nın inşa edildiği dönemlere ait fotoğraf ve görüntüler 

eşliğinde, Cumhuriyet sonrası Ankara’sında bir çeşit mimarlık müzesi ve laboratuarı 

olarak değerlendirilen ulusal mimarlık akımının örneklerinden olan binalar tek tek 

anlatılmıştır. 

 

D.2 İstanbul: Osmanlı’nın Hastalıklı Şehrinden “Yurdumuzun Destanlaşan 

Şerefi”ne 

 

Ulus devlet, iktidarını mekân üzerinde görünür ve etkili kılmaktadır. Özellikle de 

kendisini sembolize eden başkent bu iktidarın göstergesi olmalı, onun hükmü altına 

girmelidir. Sahip olduğu nitelikler dolayısıyla İstanbul tâbi değil aksine ulus devletin 



174 
 

iktidarına alternatif, hatta daha baskın bir iktidardır. Genç bir cumhuriyetin 

kodlarıyla yeniden tanımlanamayacak kadar geçmiş yüklü ve ulusun homojenliğini 

ve birliğini temsil edemeyecek kadar kozmopolittir (Cantek, 2003: 69). Ankara’dan 

yürütülen kurtuluş mücadelesinin aktörleri için İstanbul, bazen bir düşman veya 

nefisleri sınava tutan bir cazibe odağıdır. Yeni rejimin düşünsel temellerini atma 

görevini üstlenen aydınlar Ankara ve İstanbul’u eski/yeni; üreten/tüketen; 

ahlâklı/entrikacı; sorumlu/hazcı; Anadolu/Bizans ikilikleriyle değerlendirerek tüm 

olumsuz vasıfları İstanbul’a yüklemişlerdi. İstanbul’un Türk tarih yazımında, 

entrikayı ve ahlâki çöküntüyü temsil eden Bizans İmparatorluğu’nun başkentliğini 

yapmış olması kurucu kadroya göre onun Bizanslılığının temsiliydi. Falih Rıfkı gibi 

yazarların “parazit” gibi sıfatlarla tanımladığı “eski” İstanbul’un karşısına bütün Şark 

tarihinin “en namuslu ve idealist devlet idamesi merkezi” olduğu iddia edilen Ankara 

koyulmaktadır. Ankara’nın “temizliği ve şerefli kalışı”, Türk Kimliğine sahip 

çıkması ve onu temsil ettiğinin varsayılmasından kaynaklanmaktaydı. Yeni rejimin 

yol arkadaşı “eli kirletilemeyen, pis iş yürütemeyen, uzun müddet aldanmayan ve 

kendini aldatanları affetmeyen” Ankara olacaktı. İstanbul ise ele avuca sığmaz, ahlâk 

düşkünü, gerçek ve mecazi anlamda işgal altında kalmış, mütecavize kucak açmış ve 

bundan fayda ummuş bir şehirdi. İstanbul üzerinde iktidar sahibi olanlar 

Cumhuriyet’in kadroları değil işgalci güçler, gayrimüslim nüfus ve İmparatorluk 

yanlılarıydı (Cantek, 2003: 77-80). Bu bakış açısının yansıması sonucu kimi ilk 

dönem filmlerinde, ama özellikle Millî Mücadele’nin anlatıldığı filmlerde İstanbul, 

Osmanlı’nın yüzyıllarca başkentliğini yapan ve Millî Mücadele sırasında tüm 

muhalifleri barındıran şehir olarak genellikle tek cümleyle geçiştirilmekte ve yine 

genellikle bu cümle menfi olmaktadır. Ne zaman Osmanlı’nın eleştirilmesi söz 



175 
 

konusu olsa verilen görüntü İstanbul’daki camilerin görüntüleri olmaktadır. Bu 

görüntülerle birlikte Osmanlı’yla birlikte alttan alta İslâmi mazi de eleştirilmektedir.  

Çünkü kurulan yeni ulus devletin kurucu elitleri İstanbul’la özdeşleşen 

Osmanlı/İslâmi maziyi ötekileştirmiş, temsil ettiği tarih ve kültürel birikimi henüz 

inşa edilen ulusal kimlikten dışlamıştır. Bu nedenle çekilen ilk tanıtım filmlerinden 

olan “Türkiye’nin Kalbi Ankara” filminde yüzyıllarca başkentlik yapmış olan 

İstanbul’a Sovyet konukların karşılanması esnasında verilen kısa sürelik görüntülerin 

dışında hiç yer ayrılmamış, neredeyse yok sayılmıştır. “Atatürk” filminde ise 

Mustafa Kemal’in teğmen rütbesiyle İstanbul’a gelişi anlatılırken bu “büyülü” şehrin 

İmparatorluğun “hastalığını” da açıkça ortaya koyduğu ifade edilmiştir. Fakat bu 

hastalığı ne şekilde ortaya koyduğuna ilişkin bir açıklama yoktur. “Mucizeler 

Yaratan Türk” filminde Millî Mücadele anlatılmaya başlandığı sırada Osmanlı, 

Osmanlı’nın yanlışları ve ihanetlerinden bahsedilmeye başlanır başlanmaz verilen 

görüntü yine İstanbul’un ve çeşitli camilerin silüetleridir. 

          

          Millî Mücadele ve Kurtuluş Savaşı’nın anlatıldığı filmlerde İstanbul’un bu 

şekilde eleştirisi işlevsel olsa da, Türkiye’nin tanıtıldığı filmlerde ülkenin en fazla 

tarihsel birikimine ve mimari güzelliklerine sahip olan bir şehrinden söz edilmemesi 

çok zorlayıcı bir durumdu. Bu nedenle erken dönemde yalnızca yurt dışında 

gösterilen filmlerde İstanbul’un tarihi güzelliklerinden bahsedilebildiği gözlenirken, 

1950’lerden sonra çekilen filmlerin tümünde İstanbul’un tarihinden ve barındırdığı 

mimari eserlerden bahsetmek sıradan bir tutum haline gelmiştir. Kırklı yıllarda 

yalnızca yurtdışı gösterimi için çekilen “Türklerin Babası Atatürk I” filminde 

Osmanlı’nın mimarisinden, müziğinden, çinilerinden görüntüleri eşliğinde övgüyle 



176 
 

bahsedilmiş, ardından birer sanat eseri olan camilerin bugüne kadar kaldıkları, 

Cumhuriyet’in kuruluşundan sonra Hıristiyanlığın kutsal mimarisinin ve Osmanlı’nın 

cami mimarisinin korunduğu belirtilmiştir. Osmanlı’ya ilişkin tabuların yıkılmaya 

başladığı yıllarda çekilen “Türkiye: Asya ve Avrupa Arasındaki Köprü” filminde 

İstanbul’un boğazı, camileri ve surları gösterilirken “Evet biz şu an daha 

Avrupa’dayız ama Şark atmosferinin kokusu ile sarılmışız. Bizans zamanından beri 

kuvvetli bir sur sarar asırlar boyu Doğu İmparatorluğu’nun merkezi olan şehri. 

1453’de nihayet surlar Osmanlı’nın bir türlü durdurulamayan akınlarına karşı 

koyamazlar” denilmektedir. Böylece hem İstanbul’un yüzyıllarca farklı 

medeniyetlere başkentlik yaptığı ve hem Doğu hem de Batı Medeniyetinden izler 

taşıyan nadide bir şehir olduğu vurgulanmıştır. Filmin devamında İstanbul’daki 

caddeler, modern binalar ve Hilton Oteli gösterilirken bu modern yapılarla “Şarkın 

dünya şehri” İstanbul’un uluslararası bir karakter aldığı, zarif sokaklar, bankalar, 

ticaret merkezleri, kiralık daireler ve bakımlı otellerle çevrildiği ifade edilmiştir. 

Filmde ayrıca Şarkın en güzel otelinin İstanbul’daki Hilton Oteli olduğu 

belirtilmektedir. Fakat derhal bu otelin yapımında şarklıların bir dahlinin olmadığı 

ima edilmiştir. “Amerikan mimarları tarafından plânlanıp Alman inşaat firmaları 

tarafından inşa edilmiştir.” Dolmabahçe Sarayı’nın çeşitli açılardan görüntülerinin 

eşliğinde ise bu sarayın yeniçağın uluslararası konforu içinde, Şarkın kapılarını açıp 

binbir gece masallarını andıran güzellikteki manzaraları göz önüne serdiği 

söylenmiştir. 

 

        “Türkiye” filminde Sultanahmet Camii ve İstanbul Üniversitesi’nin görüntüleri 

eşliğinde Osmanlı İmparatorluğu’na yıllarca başkentlik yapmış olan İstanbul’un 



177 
 

daima ilim ve kültürün merkezi olma şerefini elinde tuttuğu ifade edilmiştir. 

Ardından tek tek İstanbul’daki camilerinin görüntüleri verilerek beş buçuk asırlık 

Osmanlı İmparatorluğu döneminde tarihin iftihar edeceği büyük eserler inşa edildiği, 

İmparatorluğun hükümet merkezi olan İstanbul’un binlerce mahir sanatkârın zevkli 

üsluplarıyla bir oya gibi işlenerek göz kamaştıran bir yıldız şehir haline geldiği 

belirtilmiştir. Topkapı Sarayı’nın her cepheden görüntüsü verildikten sonra ise büyük 

Osmanlı Sultanlarının ve devlet adamlarının basiretli görüş ve adil tutumlarıyla, 

Avrupa’nın ve Asya’nın ortalarına, Akdeniz’in güney kıyılarına kadar uzanan, çeşitli 

dinlerin yaşadığı, dillerin konuşulduğu ülkelerin, İmparatorluğun bayrağı altında 

toplandığı ve Topkapı’dan idare edildiği belirtilmiştir. Böylelikle mimari bir eser ve 

onun tarihi aracılığıyla “ulusun şanlı tarihine” değinilmiş ve bu yolla ulusal kimliğin 

pekiştirilmesi yoluna gidilmiştir. Fakat İstanbul ve Osmanlı tarihinin övünç kaynağı 

olmakta zirveye ulaştığı film “Sultan Şehir İstanbul” filmidir. Çünkü bu filmde 

İstanbul “pembe ufukların mavi şehridir.” “Nice şairin ilham kaynağı, nice 

mısralarda taht kuran sultan şehir”dir.” “Mazinin, dinin, destanların ihtişamlı seması 

altında yurdumuzun destanlaşan şerefi” dir. Süleymaniye’nin, Sultanahmet’in, Galata 

Köprüsü’nün, Dikilitaş’ın, Ayasofya’nın görüntüleri verilirken “dünyanın en renkli 

beldelerinden biri” olan İstanbul’da tarihle sanatın, sanatla güzelliğin iç içe, kucak 

kucağa olduğu söylenmektedir. “Bu efsane ve tarih şehrinde zaman sütunlar üstünde, 

hiyerogliflerde, rölyeflerde, çılgın arayışların ebedi oluş ihtirasının muhteşem 

mimarilerinde her an nefes alır gibidir”. Filmin devamında çeşitli minarelerin ve 

kubbelerin uzun uzun görüntüleri verildikten sonra “Bu kubbeler binlerce kefensiz 

yatan şehidin tesellisidir. Anadolu toprağının kudretli sahipleri olan iman erlerinin 

toprağa saldığı ebediyet kökleridir” denilerek bu dini anıtlar aracılığıyla ulusun 



178 
 

toprağı üzerinde kimlik ve süreklilik duygusu yaratılmaya çalışılmıştır. Bugünkü 

caddeler, yüksek binalar ve modern yapılar gösterildikten sonra ise “çağın toprağı 

yükselten mimari anlayışı içinde” bir ticaret, sanayi ve kültür merkezi manzarası arz 

eden İstanbul’un günlük hayatıyla dahi bir başka hususiyet içinde olduğu ifade 

edilmiş, “yıllarca başkent olmanın haklı gururuyla yaşayan sultan şehrimiz çeşitli 

geleneklerin, göreneklerin toplandığı, geldiği, geçtiği, göçtüğü muhteşem bir kültür 

sergisidir” denilmiştir. 

 

         “Muhteşem Süleyman” adlı filmde ise çeşitli camilerin farklı açılardan çekilmiş 

görüntüleri verilirken, İstanbul’un alınışının ardından “Doğu Roma’nın 

Constantinople’ü Osmanlı dünyasına ait olmadığından” Fatih Sultan Mehmet’in 

Ayasofya’yı Allahın evi olarak dizayn ettiğini ve hızlı bir şekilde şehrin yeniden 

inşasına başladığını söylemektedir. Fondaki ezan sesi eşliğinde ise Türkiye’nin bu 

gün, modern, din ve devlet işlerinin ayrıldığı, laik bir devlet olmasına karşın, 

“İslâm’ın camilerinin hala gök çizgisinin güzelliğini” sürdürdüğü ifade edilmiştir. 

 

         Diğer filmlerden farklı olarak “Osmanlı Saat Kuleleri”38 filminde mimari 

eserler olan saat kuleleri yoluyla, ülkenin kimliğinin bir parçası ve kendine tayin 

ettiği hedef olarak Batılılaşmanın yaşam tarzlarını bir bütün olarak nasıl 

değiştirdiğine ilişkin bir eleştiri ortaya koyulmuştur. Öncelikle saat kulesi olan 

şehirleri ve bu kulelerin özelliklerini anlatan filmde, Tanzimat Fermanı’nın ilânı ile 

Osmanlı Toplumunun her alanında yaygınlaşan batılılaşma eğilimlerinin bir sonucu 
                                                            
38 2002 yılında Mehmet Talay tarafından çekilmiştir. 



179 
 

olarak Avrupaî mimari akımlarının da rüzgârının esmeye başladığı, başta Osmanlı 

sarayının baş mimarı Balyan ailesi olmak üzere yabancı mimarlar ve Türk Neo-

Klasik Mimarisinin öncüleri olan Türk Mimarların görkemli Osmanlı Eserleri 

meydana getirdikleri ve bu mimari eserlerin birçoğunun dış cephesinde saat 

kullanıldığı belirtilmiştir. Yine Tanzimat’la birlikte kentin altyapı ve kent 

hizmetlerinde önemli gelişmeler olmuş, Haliç üzerine köprüler yapılmış, tünel 

denilen metro inşa edilmiş ve mimari alanda görkemli saraylar vücuda getirilmiştir. 

Fakat diğer taraftan yeni saat sisteminin kabulü Batılı yaşayış ritminin de kabulüne 

neden olmuş, eskiden ezani saatlere göre düzenlenen yaşam son bulmuştur. Filmde 

bu minvalde “eskiden kendimize göre yaşayışımız, düşünüşümüz, kendimize göre 

zevklerimiz vardı. Müslüman günün başlangıcını şafağın pırıltıları, sonunu akşamın 

ışıkları tayin ederdi. Zamanın ve saatlerin değişmesi hayat tarzımızın da, bu 

zevklerin de sonu oldu.” diyen Ahmet Haşim’in fikirlerine yer verilmiştir. Filmde 

tıpkı Ahmet Hamdi Tanpınar’ın “Saatleri Ayarlama Enstitüsü” adlı romanında 

olduğu gibi Tanzimatla başlayan batılılaşma ve medeniyet değiştirme serüveni saat 

ve zamanın kullanılış biçimi dolayımıyla eleştiriye tabi tutulmaktadır. Çünkü 

zamanın algılanma ve kavramsallaştırılma biçimi Batı toplumlarında farklılaşmış, 

modern batılı nüfus saat zamanının matematiksel ve mekanik sembollerine göre 

yaşamaya başlamıştır. Makinaların ritmi insanları gitgide hızlanan performans 

standartlarına uymaya zorlamış ve zaman giderek bir verimlilik faktörü olarak 

algılanmaya başlanmıştır (Aktaran: Canbaz, 2002: 102). Bu nedenle, filmdeki 

ifadeyle, eskiden “geleneksel ezani saatlere” göre yaşayan toplumun hem geleneksel 

ve modern arasına sıkışıp kalmışlığı, hem de modern hayatın insanı bir makinanın 



180 
 

dişlilerine indirgeyen yabancılaştırıcı etkileri, romanlar ya da filmler gibi kültürel 

ürünlerde batılı zaman anlayışının bir çıktısı olan saat üzerinden eleştirilmektedir. 

 

E. ULUSAL KİMLİK ANLATISINDA MİLLİ DEHA  

 

 “Millî karakter” düşüncesi 19. yüzyılın ilk yarısında hukuk felsefecileri 

tarafından ortaya koyulmuştur. Bu felsefecilere göre bir ulusun hukuki ve siyasî 

kurumları, o ulusun bütün üyelerinin paylaştığı kendine özgü millî bir karakterin 

ürünüdür.  Bu nedenle de başka bir ulus tarafından iktibas ya da taklit edilmez. Bu 

anlayış sonraları tüm ulusçu söylemlerde merkezi bir yere sahip olmuştur. Ulusu 

“millî karakter” ile tanımlayan yaklaşıma göre ulus, yüksek ve özgün bir kültürün 

sağladığı kendine özgü ortak bir karaktere sahip olan etnik bir topluluktur ve bu ortak 

karakter nesilden nesile aktarılır. Ulusal kimliğin nitelikleri tamamıyla pozitif, belirli 

ve tarih dışıdır. Bir ulus, millî karakterine uygun hareket ettiği ölçüde hür olabilir. 

Bir ulusa mensup bireyin görevi millî karakteri kendi hayatında tahakkuk ettirmektir. 

Ulusçu çaba millî karakteri bireysel ve kolektif düzlemde yansıtmayı amaçlar 

(Yıldız, 2007: 171-172).  

 

Türk Ulusal Kimliğin inşasında milli karakterin tanımlanması sürecinde 

Oryantalizm ve Batıdaki olumsuz Türk imajı önemli bir itki sağlamıştır. Türk 

Ulusçuluk Akımının ortaya çıktığı dönem “İslâmi kimlik”ten “Türk kimliği”ne geçiş 

dönemidir ve aynı zamanda Türklere karşı önyargıların çok yoğun olduğu bir 

dönemdir. Oryantalist eserlerin oluşturduğu Türk imajı, kurulan yeni Türk Devletinin 



181 
 

yaratmak istediği yeni ulusal kimlikle taban tabana zıttı39. Dahil olmak için 

                                                            
39Avrupa’da tüm Doğunun bir şehvet ve şiddet yatağı olduğuna dair fikirler Orta Çağa kadar gerilere 

gider (Kabbani, 1993: 13). Özellikle de Batı Avrupa kültürü içinde Türkler birkaç yüzyıl boyunca tüm 

toplum katmanlarında başlıca sohbet ve yazı konularından biri olmuşlardır. Fakat bu dönemde 

kullanılan “Türk” sözcüğü sadece sultanın tebaasını değil, neredeyse bütün Müslümanları ifade 

ediyordu.  Çeşitli Avrupa ülkelerinde  “Türkleşmek”, Müslüman olmak, İslâm dinine geçmek 

anlamına geliyordu (Ricci, 2005: 7). Dolayısıyla Ortaçağda Müslüman anlamına gelen “Türk” 

kavramı Hıristiyan fanatikliğiyle biçimlendirilmiş ve haçlı ruhuyla pekiştirilmişti. Müslüman, 

“şeytanın çocuğu”, “sahtekâr” olarak nitelendirilen Muhammed’in müridi demekti. Süreç içinde 

Osmanlı İmparatorluğu ile ilişkiler yoğunlaştıkça Batının bu nitelendirmelerinde değişiklikler olacaktı 

(Parla, 2002: 29). Emperyal ilişkilerin hız kazandığı yüzyıllarda bu kalıp yargılar yorumlardaki çeşitli 

zorlamalarla devam edecekti. En kasıtlı söylemler 19. yüzyılda gerçekleştirildi. Çünkü Doğu 

halklarının “tembel”, “aklını seksle bozmuş” ve “kendini yönetemez” olduğu ortaya koyulduğunda bu 

halkları yönetmek meşrulaştırılmış olacaktı. Politik hakimiyet ve sömürü için medenileştirme misyonu 

bir kılıf olarak kullanılıyordu: Avrupalı sömürgeci değildi, aydınlatmak için geliyordu (Kabbani, 

1993: 15). 1717 yılında Binbirgece Masalları İngilizceye çevrildiğinde Avrupalının gözünde bütünsel 

ve sihirli bir Doğu yaratılmıştı. Bu masallar Arap, İran ve Hint kökenli olmasına rağmen, Arabistan 

Osmanlı idaresinde olduğundan, kıskançlık, aşk, aile içi cinsel ilişki, diri diri gömme gibi temalar 

Türk mitine de yakıştırıldı (Parla, 2002: 37). 19. yüzyılın ortalarına gelindiğinde ise Osmanlı 

topraklarına yapılan yolculuklar ilginçliklerini yitirdi ve Türk miti sönmeye başladı. Batılı gezginlerin 

dili artık alaycı ve acımalıydı. Bu periyotta yazılan seyahat kitaplarında romantik yazındaki 

“ölümsüz”, “egzotik”, “değişmez” Doğunun yerini Avrupanın  “hasta adam”ı almıştı. Doğu romansını 

karşılayabilmek için bazı turistik gariplikler, biraz da harem ve haremde yaşanan yasak aşklardan söz 

edilmesi gerekiyordu (Parla, 2002: 85-86). Bu tür hikâyeler, kitaplarının satışlarını arttırmak için 

Topkapı Sarayını anlatmak zorunda hisseden gezginlerin en önemli ürünleriydi. Anlatımları, önceden 

hikâyeleri tahmin edecek kadar benzerdi ve Doğu yaşantısının “cinselliğini” ve “despotizmini” sürekli 

tekrarlayarak zihinlerde yeniden üretiyordu (Kabbani, 1993: 28).  Harem, kadın erkek ilişkilerinin 

cinsel unsurlara indirgendiği, bedensel zevklerin mekânı olarak düşünülüyordu. Haremdeki Türk 

Sultan ise tabiatın sınırsız güç ve kösnül güdüler bahşettiği, kendini dünyevi hazlara adayan, iblisin 

vücut bulduğu biriydi (Servantie, 2005: 33). 19. yüzyılda Avrupa’da Osmanlı İmparatorluğu, tiyatro 

gibi çeşitli forumlarda “kana susamış tiranların yozlaşmış yuvası” ya da “Şarkın kokuşmuş zevk 

yuvası” biçiminde alaycı üsluplarla nitelendiriliyordu (Deringil, 2002: 142). Dönemin ünlü 

oryantalistlerinden olan Renan ise 1857’de yazdığı “Muhammet ve  Müslümanlığın Kökeni” adlı 

yazısında Türkler için şöyle diyordu: “..Türk ırkı felsefe ve bilim hevesinden tamamen 

yoksundur….Türkler Avrupa Uygarlığına yetişmeyi asla başaramayacaklar. Dinleri onlar için daima 

aşılmaz bir engel olacak…Bu yabani ırk inanılmaz bir acımasızlıkla savaşmıştır. Yunan Halkının 

zihnindeki tiksindirici hatırasını buna borçludur… Bu halk günümüze dek acımasızlığını 



182 
 

gerçekleştirilen bir çok inkılap ve devrimlerin “muasır medeniyetler” tarafından 

görülmemesi ise derin bir hayal kırıklığı yaratıyordu. Aslında yaşanan tam bir 

konumlandırma sorunuydu. Kemalist rejim her platformda Batılı bir ülke olduğunu 

ve geçmişiyle bağını koparıp attığını anlatmaya çalışırken, Batıdan gelen birçok ses 

halâ bunun tersini söylüyordu. Bir yandan yapılan reformların görmezden gelinmesi, 

bir yandan da oryantal, fantastik Doğu imgesinin bu devrimlerle zarar görmesinin 

Batılı seyyahlarca eleştirilmesi dönemin politik ve kültürel elitlerini adeta çileden 

çıkarmıştır.40  Bu nedenle yeni ulusçu akım, tarihte Türk Ulusundan daha büyük, eski 

                                                                                                                                                                         
kaybetmemiştir. Uygarlık ona göre değildir… Böyle insanlara ancak Asya’nın kuzeyindeki uçsuz 

bucaksız bozkırlarda yaşamak yakışır.” (Aktaran: Servantie, 2005: 62)    20. yüzyıla gelindiğinde 

Osmanlı Devleti Balkan Savaşlarıyla Avrupa’nın tamamen dışına atılmış ve Anadolu’daki varlığı bile 

sorgulanır olmuştu. Renan’ın fikirleri daha geniş bir alana yayılıyor, Türklerin geldikleri yer olan Orta 

Asya’ya sürülmelerini isteyen sesler daha da yükseliyordu (Copeaux, 2006: 30). Yeni Cumhuriyet’in 

kurtuluş mücadelesi verdiği sırada, Batıda kendisine ilişkin imaj buydu. Cumhuriyet’in kurucu elitleri 

için Batıdaki bu imajın varlığı, yeni bir devletle birlikte yeni bir ulusal kimliği kurarken, bu kimliği 

şekillendiren örtük saiklerden birini teşkil ediyordu. Ayrıca Batılılaşma hedefinin toplumsal 

muhalefete rağmen özellikle semboller düzeyinde ısrarla gerçekleştirilmek istenmesi de bir yanıyla bu 

olumsuz imajın bir sonucudur.  

40 Örneğin Yaşar Nabi’nin 25 Nisan 1938 tarihli Ulus’ta yer alan yazısının başlığı “Oryantalizm 

Manyakları” biçimindedir.  Nabi’nin aktardığına göre Kamil Mokler adındaki biri bir Fransız 

gazetesinde çıkan yazısında malı yağmaya uğramış bir bezirgan gibi çığlığı basıyor: “Kemalistler o 

güzelim şarkı mahvetmişler!” diyor ve paşaların, araba alemlerinin, eski Unkapanı Köprüsü’nün yok 

olduğundan vs. bahsediyor.  Mokler İstanbul’dan kalbi parçalanarak ayrılmıştır. Alaycı ve öfkeli bir 

üslupla yazdığı yazısında Yaşar Nabi, asıl olarak kapitalistlerin zengin rüyalarının, Osmanlı borcu 

hamilerinin kazanç ümitlerinin kaybolduğunu ve Mokler’in asıl derdinin bu olduğunu söylüyor ve 

ekliyor: “Oryantalizm aşığı manyaklar .........  aradıklarını bulmak için idareleri altındaki Şarka 

gitsinler ve aradıkları füsunu orada ebediyen idame ettirsinler.”  

    Bu konumlandırma sorunundan kaynaklanan kızgınlığa bir başka örnek de Neşet Halil Atay’ın 

1935 tarihli yazısıdır. Atay’ı Beyoğlu’ndaki bir mağazanın vitrinindeki süslü kartlardaki İstanbul 

resimleri son derece rahatsız etmiştir. Resmin birinde “tahta direklerle tutturulmuş kalın bir sıra evler, 

bozuk kaldırımlı bir sokak, yıkık bir çeşme, sıvaları dökülmüş bir minare, feraceli kadınlar, sarıklı, 



183 
 

ve temiz bir ulus olmadığını belirterek başlamış ve ulus inşasında görev alacak 

toplum mühendisleri ve vatandaşlara Türklüğün değeri konusunda özgüven ve gurur 

kazandırmayı amaçlamıştır41 (Cantek, 2003: 30).  

                                                                                                                                                                         
fesli, adamlar, şalvarları karınları patlayacak kadar sıkılmış sümüklü çocuklar” vardır. Başka bir 

resimde ise “yangın yerlerinde medreselere dolmuş, çarşaflı, sarıklı, yeldirmeli, pis ve kasketli bir 

kalabalık…Yedikule surlarına benzeyen bir duvarın dibinde yirmi kadar Çingene çocuğu..yırtık 

cüppeli, çıplak ayaklı kirli sakallı bir hoca..” vb. görüntüler vardır. Mağaza sahibi bu kartları 

yabancılar ve seyyahlar için hazırladıklarını söylemiştir. Atay, satıcıdan aldığı bilgiye dayanarak bu 

manzaraların gerçeği kesinlikle yansıtmadığını, bu insanlara tıpkı figüranlar gibi rollerinin öğretildiği 

ve bu şekilde fotoğraflandıklarını söylemektedir (Ulus, 12 Ocak 1935). 28 Nisan 1935 tarihli Ulus’ta 

ise Almanya’dan gönderilen bir okuyucu mektubunda yine bu tarz yayınlardan duyulan rahatsızlık 

dile getirilmiştir.  Mektupta bir Amerikan film şirketi tarafından İstanbul hakkında çekilen bir kültür 

filminden bahsedilmektedir. Okuyucu diğer kültür filmlerinde olduğu gibi bu filmde de tabii ve tarihi 

güzellikleri göreceğini zannettiğini fakat bunlar “az çok” gösterildikten sonra yemiş iskelesinde yük 

taşıyan, itişen kakışan hamalların, taşları yıkılmış mezarlıkların, mezar taşları arasında ayakları çıplak 

“pis” çocukların gösterildiğini belirtmiştir. Okuyucu bir kültür filminde bu görüntülerin olmaması 

gerektiğini, bu şekilde ulusal onurumuza dokunacak filmlerin gösterilmesine meydan verilmemesi 

gerektiğini söylemektedir.  

7 Aralık 1932 tarihli Hakimiyet’i Milliye’de ise Alman bir çiftin İstanbul’da “Şark Ekspresi” 

adında İstanbul’u anlatan bir film çekecekleri haber verilmektedir.  Bu tarz filmlerin oryantalist 

yaklaşımları konusunda artık yeterince ders alınmıştır. Haberde daha önce “Şanghay Ekspresi” adlı 

film yüzünden Çin Milleti’nin yaşadığı aşağılanmayı üzüntüyle izlediklerini, böyle bir şeyi yaşamak 

istemedikleri ifade edilmektedir.  Türkiye’nin ve İstanbul’un batılıların Şark diye tanımladığı yer 

olmadığı, ecnebi şirketlerin çektikleri filmlerin kontrol altında tutulması gerektiği de belirtilmiştir. Bu 

olaydan dört yıl sonra, 13 Ağustos 1936 tarihli Ulus’tan sinema, film ve senaryoların kontrolüne dair 

bir talimatnamenin kabul edildiğini öğreniyoruz. Talimatnamede özellikle kurulacak sansür heyetinin 

“Bir ırkı tezyif eden filmlerin, Şark milletlerini, müstemleke halklarını, aşağı yabani mahluklar 

şeklinde gösteren, onlar hakkında propaganda yapan filmlerin memlekete sokulmamasıyla” 

görevlendirildiğini öğreniyoruz. 

41 1929 yılında Atatürk’ün emriyle, Türk Ocağı içinde kurulan Türk Tarih Heyeti üyeleri tarafından  

“Türk Tarihinin Anahatları” adlı sonradan çok da onay görmeyen bir kitap yazılmıştır. Kitabın neden 

yazıldığını anlatan “Giriş” kısmı, tarih yazımı yoluyla Türk halkına özgüven kazandırma ve ulusal 

kimliğin oluşturulması çabalarını çok net göstermektedir:  “Bu kitap muayyen bir maksat gözetilerek 

yazılmıştır. Şimdiye kadar memleketimizde neşrolunan tarih kitaplarının çoğunda ve onlara mehaz 



184 
 

 E.1. Kahraman ve Devlet Kurucu Bir Millet   

 

Cumhuriyet’in ilk yıllarında millî karakterin temel unsuru olarak, ulus inşalarında 

hep rastlanan, neredeyse genetik şifrelerle kökleşmiş olarak sunulan “bağımsızcılık” 

ve “ezeli vatanperverlik” gösterilmekteydi. Ulusal karakter otoriteye itaatkârlığın 

yanında, Batının oryantalist Türk imgesinin aksine dinamik, pratik zekalı, rasyonel, 

dünyevi, canlı ve neşeli olarak resmediliyordu (Bora, 1997: 61). Ayrıca kurucu 

elitlere göre Türk Kimliğinin en önemli sivil dayanağı, Türklerin tarih boyunca 

devletiyle bütünleşmiş, millî otorite altında erimiş bir millet olmasıydı. Mesela Saffet 

Engin, devlete ve kanunlara itaati, sosyal düzeni, kuvvet ve yiğitliği takdir etmeyi 

tarihsel Türk Kimliğinin belli başlı kıymetleri arasında saymıştır. Türk, kendisine 

atfedilen çok büyük vasıflarla üstün bir millet olarak gösterilmiştir. “Üstün millet” 

anlayışına pek değer vermeyen Afet İnan bile başka hiçbir millette olmadığı kadar 

ortak unsurdan oluşan Türk Milleti’nin en sağlam millet olduğunu ima eder. Saffet 

Engin’in  “kainatın hakiki mahiyetini teşkil eden külli irade ve faal enerjinin en 

yüksek tecellisinin Türk Milleti şuurunda” görüldüğünü veya “Türk’ün kendi ruhuyla 

                                                                                                                                                                         
olan Fransızca tarih kitaplarında Türklerin dünya tarihindeki rolleri şuurlu veya şuursuz olarak 

küçülttürülmüştür. Türklerin ecdat hakkında böyle yanlış malumat alması, Türklüğün kendini 

tanımasında, benliğini inkişaf ettirmesinde zararlı olmuştur. Bu kitapta istihdaf olunan asıl gaye bugün 

bütün dünyada tabii mevkiini istirdat eden ve şuurla yaşayan milletimiz için zararlı olan bu hataların 

tashihine çalışmaktır. Aynı zamanda bu son büyük hadiselerle ruhunda benlik ve birlik duygusu 

uyanan Türk Milleti için bir tarih yazmak ihtiyacı önünde atılmış ilk adımdır. Bununla milletimizin 

yaratıcı kabiliyetinin derinliklerine giden yolu açmak, Türk deha ve seciyesinin esrarını meydana 

çıkarmak, Türk’ün hususiyet ve kuvvetini kendine göstermek ve millî inkişafımızın derin ırki köklere 

bağlı olduğunu anlatmak istiyoruz. Bu tecrübe ile muhtaç olduğumuz o büyük millî tarihi yazdığımızı 

iddia etmiyoruz, yalnız bu hususta çalışacaklara umumi bir istikamet ve hedef gösteriyoruz…” 

(Ersanlı, 2003: 122).  



185 
 

bütün insaniyetin vicdanını yarattığını” söylemesi de ulusal kimliğe aşkın bir değer 

atfedilmek istenildiğini gösterir (Aktaran: Bora, 1997: 55-56). Etiene Copeaux bu 

konuyla ilgili resmi söylemin bahsedilen dönemdeki iki özelliğini belirlemiştir. 

Bunlardan ilki bir dizi tarihsel olayın ilk nedeni olarak kendini görme eğilimidir. Bu 

tarz argümanlarda cümleler “Türkler olsaydı” ya da “olmasaydı” biçiminde başlar. 

Diğeri ise Batı dünyasına yönelik kullanılan polemikli bir dildir. Adeta Batı 

dünyasına “biz varız” diye haykırılmaktadır. Örneğin Orhun Yazıtlarından 

bahsedilirken  “yazıtlar çağında Avrupalılar okuma yazma bilmiyorlardı” biçiminde 

ifadeler kullanılır (Copeaux, 2006: 41). Yine bu dönemde Türkleri ikinci sınıf ırk 

olarak gören Avrupalıların olumsuz yargılarını, Osmanlı İmparatorluğu’nun ve 

Osmanlı/ Türk Kimliğinin yıkılışının ardından, Osmanlı öncesi Türklere atıfta 

bulunarak değiştirmenin mümkün olabileceği düşünülmüştür. Böylelikle Türk 

Halkının brekisefal olan ve Mısır, Anadolu, Ege ve Mezopotamya’da büyük 

medeniyetler kuran bir uygarlığa mensup olduğu savı ortaya atılarak bundan 

uluslaşma için gerekli güç sağlanacaktı. Bu nedenle yapılacak olan tarihsel 

araştırmalar da millî ve ilmi bir vazife olarak görülmekteydi. 1932’deki Birinci Türk 

Tarih Kongresinde açıklanan resmi teze göre Türk Tarihi Osmanlı öncesi dönemlere 

dayanarak güçlü bir ulusal bilinç oluşturmalı ve bu bilinci doğa yasalarına (örneğin 

arkeolojiye) dayandırmalıydı (Ersanlı, 2003: 14).  

 

Henüz kurulan bir ulusun kimliğinin inşasında millî karakterin övgüsü hem 

yorgun bir halka güven aşılamak hem de bu özgüven dolayımıyla muhayyel olarak 

ulusun bütünlüğünü sağlamak açısından önemliydi. Bu nedenle Mustafa Kemal, 

konuşmalarında sık sık “millî karakter”in özelliklerini destansı bir söylemle dile 



186 
 

getirmiş, aynı zamanda Türk Milletinin ne kadar değerli olduğunu vurgulayarak da 

halka özgüven kazandırmaya çalışmıştır. Tanıl Bora dönemin millî kimliğinin 

abartılı bir özgüven serumuyla beslendiğini söylemektedir. Ona göre son derece 

dışsal ve zorlama bir özgüven telkini söz konusudur. Bu dönemde “Türk” olmanın 

kendisini ontolojik bir değer olarak özgüven kaynağı haline getiren bir söylem 

yerleşmiştir (Bora,2007a:51). Atatürk “Yeni Türkiye Devleti bütün Türklük 

secayasını, yani onun dinç, azimkâr, faziletli avamilini kendisinde cemetmiştir” 

demektedir. Irsi millî seciye fikrine olan inancını ise “millî deha” kavramıyla ifade 

etmiştir. Türklüğün yüceliği ile ilgili olarak ise şöyle söylemektedir: “Bu millet 

utanmak için yaratılmış bir millet değildir; iftihar etmek için yaratılmış, tarihini 

iftiharla doldurmuş bir millettir42(Aktaran: Yıldız, 2007: 175). “Türkiye’nin Kalbi 

Ankara” filminde de Atatürk’ün millî dehaya ilişkin fikirlerine rastlanmaktadır. 

Filmin son kısmında bir tören alanında yüzlerce süvari ve piyade askerin, sivillerin 
                                                            
42  Burada Atatürk’ün Türklerin utanmak için yaratılmış bir millet olmadığını belirtmesi daha çok 

Batılıların Türklere yönelik aşağılayıcı oryantalist anlatımlarına karşı verilmiş bir cevap gibidir. Bu 

dönemde Türkler hakkında oluşturulan tarih yazımı da, Batılılara Türklerin ne kadar üstün, hatta 

onlardan bile daha üstün niteliklere sahip bir ırka mensup olduklarını anlatmaya çalışan söylemlerle 

doludur. Örneğin I.Türk Tarih Kongresi’nin açılış konuşmasında Maarif Vekili Mahmut Esat Bozkurt 

şöyle demektedir: “Türkler anayurtları olan Orta Asya’da yontma taş devrini milattan 12.000 sene 

evvel geçirdikleri hâlde Avrupalılar ancak 5000 sene daha sonra bu devirden kurtulabilmişlerdir. 

Diğer taraflarda insanlar henüz ağaç ve kaya kavuklarında yaşarken Türkler, Orta Asya’da kereste ve 

maden medeniyetini meydana getirmişler, hayvanları ehlileştirmişler, çiftçiliğe başlamışlardır” 

(Aktaran: Ersanlı, 2003: 140).  Bir başka örnek de Afet İnan’ın Birinci Türk Tarih Kongresi’ndeki 

tebliğinden verilebilir. Afet İnan Mustafa Kemal’e Türklerin sarı ırka mensup olduğunu ve dolayısıyla 

ikinci tür insan tipi olduğunu yazan Fransızca bir kitap göstermiş ve bunun böyle olup olmadığını 

sormuştur. İnan, Mustafa Kemal’in bunu kabul etmeyerek bu konu üzerine çalışmasını söylemesi 

üzerine misyoner tarihçilik anlayışıyla yaptığı çalışmasının bir yerinde şöyle demektedir: “Türk ırkı 

anayurtlarında yüksek kültür mertebesine varırken Avrupa Halkı vahşi ve tamamen cahil bir hayat 

yaşıyordu…Orta Asya’nın otokton halkı Türktür…Türk çocukları biliyor ve bildirecektir ki onlar 400 

çadırlı bir aşiretten değil on binlerce yıllık ari, medeni, yüksek bir ırktan gelen, yüksek kabiliyetli bir 

millettir” (Aktaran: Ersanlı, 2003: 150).  



187 
 

ve gazetecilerin görüntüleri ve Atatürk’ün konuşması verilmiştir. Filmin başından 

beri hiç görülmeyen Atatürk’ün, filmin bu kısmında ihtişamlı bir şekilde heyetiyle 

birlikte TBMM’den çıktığı görülmektedir. İstiklâl Marşı’nın eşliğinde tören alanına 

gelerek kendisini bekleyen yabancı konukları selamlayan Gazi, “yurttaşlarım az 

zamanda büyük işler yaptık”  sözleriyle konuşmasına başlamıştır. Konuşmasının 

devamında “temeli Türk Kahramanlığı ve yüksek Türk Kültürü” olan Türkiye 

Cumhuriyeti’nin Türk Milletinin ve Ordusunun azmiyle kurulduğunu,  daha kısa 

zamanda daha büyük işler başaracaklarını ve “muasır medeniyet seviyesinin de 

üstüne” çıkacaklarını belirtmiştir. Bunda da başarılı olunacaktır çünkü “Türk 

Milletinin karakteri yüksektir, Türk Milleti çalışkandır ve zekidir”. Cumhuriyet’in 

kuruluş yıllarında kendini milletin velisi ve vasisi olarak vasıflandıran devlet, 

kendine biçtiği kimliğe uygun olarak millete de bir kimlik oluşturmuştur. Buna göre 

Türkler tarih boyunca devletiyle bütünleşmiş, millî otorite altında erimiş bir millet 

olarak tanımlanmıştır. Hamdullah Suphi Tanrıöver Anadolu Türkü’nün güçlü devlet 

terbiyesiyle ve emir alıp yapmaya dayalı karakter özellikleriyle övünürken, Saffet 

Engin de kanunlara ve devlete itaati, kuvvet ve secaati takdir etmeyi tarihsel Türk 

Kimliğinin en önemli kıymetleri arasında saymıştır (Aktaran: Bora, 2007a: 31). 

 

Genel olarak tanıtım filmlerinde Türk Ulusu’nun millî karakteri ve ulvi 

nitelikleri, Kurtuluş Savaşı’ndaki kahramanlıkları ve buna ek olarak Mustafa 

Kemal’in başarılarının (Türklerin atası olması dolayısıyla) Türk Milletine bir 

ayrıcalık kazandırması üzerinden anlatılmaktadır. Örneğin “Millî Mücadele ve 

Atatürk” filminde Aydın Efeleri düşmanla Millî Mücadeleye devam ederken 

Adanalıların da millî çeteler kurarak düşmanla çarpışmaya başladıkları, Maraşlılar, 



188 
 

Urfalılar ve Anteplilerin de şehirlerini istilacılara karşı müdafaa ettikleri 

söylenmektedir. Artık memleketin bütünüyle bir müdafaa cephesi haline geldiği, bu 

müdafaaların çok şanlı olması dolayısıyla bütün dünya devletlerinin hayrete düştüğü, 

dört yıl cihan savaşında dövüşmüş, orduları dağılmış bir milletin şahlanışının akıllara 

durgunluk verici derecede olduğu da eklenmiştir. Ayrıca cepheye cephane taşıyan 

“Türk anasının” yağmur yağdığında kağnının üzerinde yatan çocuğunun üzerinden 

yorganını alıp mermileri ıslanmaması için örttüğü belirtildikten sonra “vatan için bu 

fedakârlığı Türk’ten başka hangi milletin anası yapar?” diye sorulmuş ve bu soruyla 

evladından çok vatanını düşünen Türk kadını üzerinden dünyada Türk Milleti kadar 

bağımsızlığına düşkün bir milletin daha olmadığı ima edilmiştir.  

 

          “Mucizeler Yaratan Türk”  filminde Mustafa Kemal’i diğer filmlerde de 

olduğu gibi tarihteki tüm liderlerle karşılaştıran ve hep birincilik koltuğuna oturtan 

bir söylem kullanılmıştır. Elinde Türk Bayrağıyla bir süvari ve pek çok süvarinin 

görüntüsü eşliğinde “kuvvetli ve modern Türkiye’nin, can çekişen Şark istibdadı 

içinden tarihte eşi olmayan bir adam olan Türklerin Babası Atatürk tarafından” 

yaratıldığı belirtilmektedir. Filmin devamında ise işgal kuvvetleri, toprakları işgale 

başlayınca Mustafa Kemal’in hür Türk ordularının başına geçtiği ve tarihte onun gibi 

bir kumandana rastlanamayacağı söylenmektedir. Üstelik “doğuştan cengâver olan 

Türk Askerleri” böyle bir kumandanın idaresinde mucizeler yaratabilecek vasıflara 

sahiptir. Bunun yanında Atatürk’ün konuklarını karşılarken çekilmiş görüntülerini de 

veren filmde “Türkiye’nin Arap aleminde müspet bir intiba bırakmış olmasıyla 

beraber, daha sonra milliyetçilik cereyanları başladığı zaman Arap 

memleketlerindeki liderlerin hiç birinin Atatürk kadar dehasını ve inancını 



189 
 

gösteremediği de belirtilmiştir. “Türkiye” filminde de  “milletimizin minnet duygusu 

içinde abideleştirdiği” Anıtkabirde yatan Cumhuriyet’in kurucusu Atatürk, tarihin 

kaydettiği en büyük devrimci olarak nitelendirilmektedir. 

 

Ulus devletler kendi etnilerinin milli karakter özelliklerinden övgüyle 

bahsedip onları diğer halklardan ayrı bir yere koymak istediklerinde  “devlet kurucu” 

olmayı mitoslarla desteklenmiş bir erdem olarak zihniyet dünyası içine yerleştirirler. 

Devlet kurucu olmakla “millet” olmak arasında doğrudan bir ilişki kurulur. Bu 

ideolojiye göre “millet” olmak insanlığın ulaştığı en yüksek örgütlenme halinde 

bulunmak demektir. Devlete sahip olmak ise ancak bir “millet” olmakla mümkündür 

(Aydın,2009: 956). Türk millî tarih yazımında millî dehaya ilişkin en önemli mitos 

“devlet kuruculuğu” mitosudur. Medeniyetçi ve güçlü bir devlet kuruculuğu mitosu, 

sağdan sola geniş bir yelpazede en fazla paylaşılan mitostur. Türkçü-Turancı tarih 

yazımından, solda kabul edilmiş popüler tarihçiliğe kadar, tarihte Türk Devletlerinin 

hep güçlü ve merkeziyetçi oldukları ve bu günkü devletimizin de bu doğrultuda 

olması gerektiği yönünde bir süreklilik bilinci savunulmuştur. Fakat yine de 

Türklerin özellikle devlet kurucu bir millet oldukları, yaradılışları icabı buna yatkın 

oldukları ve tarihte en çok ulus kuran halk oldukları düşüncesinin en fazla 

savunulduğu yer milliyetçi-muhafazakâr tarih yazıcılığıdır. Türk Devletleri 

arasındaki devamlılık düşüncesi, Türk Devletlerinin tarih boyunca birbirlerini 

sürdüren devletler olduğu inancı, tarih öncesinden beri millî devlet özelliği taşıdıkları 

düşüncesi, devlet adamlığına büyük önem verdikleri inancı, Türk devlet geleneğinin 

başından itibaren demokratik, sosyal, laik olduğu inancı, aslında bir yandan da 

Batılıların Türkler hakkındaki “tarihsiz, barbar uluslar” yakıştırmalarına karşı millî 



190 
 

bir özgüven oluşturmaya yönelik olarak dile getiriliyordu (Bora, 1997a: 8-10). 

Örneğin Yılmaz Boyunağa “Türk-İslâm Sentezi” adlı kitabında Türklerin 

özelliklerini sıralarken Türk Milletini kökü tarihin derinliklerinde bulunan ulu bir 

çınara benzetir. “Bu büyük millet” tarihin en eski çağlarından beri varlığını 

göstermiştir. Tarihin akışı içinde Türk Milleti Çin hudutlarından Orta Avrupa’ya 

kadar yayılmıştır. Türkler çeşitli adlar altında tarih sahnesinde görülmüşlerdir ve bu 

kadar çok devlet kurmaları Boyunağa’ya göre Türklerdeki siyasî zekâyı 

göstermektedir. İlkçağlarda genellikle yabancı ırklar Türklerin üstünlüklerini bir 

takım tılsımlarla açıklamaya çalışmışlardır ama Boyunağa Türk Milletinin asırlarca 

hür yaşamasının, esaret altına girmemesinin nedeninin onun karakterinde aranması 

gerektiğini belirtmekte ve eklemektedir: “Türk Milleti merttir, korkusuzdur. 

Hürriyeti canından azizdir. Namuslu ve gururludur. Doğrudur. Vatan aşkı sonsuzdur. 

Türk’ün benliği şeref duygusu ile yoğrulmuştur” (Boyunağa, 1970: 33-35). 

Boyunağa kitabının devamında Türk Milletinin en büyük özelliğinin disiplin 

olduğunu, Türk Milletinde hâkim olma istidadının tarih boyunca kendini 

gösterdiğini, tarihin en eski devirlerinde bile hep doğru bir millet olarak tanındığını 

anlatırken de sürekli Rene Grousset, TH Gatuıer, Al.Castellan, İbni Hassul vb. gibi 

yabancıların bu konudaki şahitliklerine başvurmuştur (Boyunağa, 1970: 33-50). 

Benzer şekilde Emekli General Muzaffer Erendil de Atatürk Üniversitesi’nin 

çıkardığı bir yayında yer alan yazısında Türklerin övgüye mazhar özelliklerinden 

bahsederken ifadelerini tarihçi Hammer, İtalyan düşünürü Campanella, İsveç Karalı 

XII Charles gibi özellikle de batılı olan yabancılardan alıntılarla desteklemiştir. 

Böylelikle hem, bahsedilen hasletlerin Türklerin kendi kendilerine övünmeleri için 

uydurulmuş olmadığı anlatılmaya çalışılmakta hem de batılıların Türklere yönelik 



191 
 

eleştirileri yine batılıların ifadeleriyle çürütülmeye çalışılmaktadır. Erendil yazısında 

Türklerin çoğu kez azınlıkta bulunmalarına karşın hep hükmettiklerini ve bu 

özelliklerinin onların özgürlüğe olan tutkularının doğal bir sonucu olduğunu 

söylemektedir. Türkler Erendil’e göre devlet kurmada ve teşkilatçılıkta yetenekli 

milletlerin başında yer almakla birlikte, yabancıların düşünce ve vicdan 

özgürlüklerine her zaman saygılı olmuşlardır. Doğru sözlü, dürüst, yalandan 

hoşlanmayan bir karaktere sahiptirler. Türkler yüksek ruhlu, vefalı ve düşkünlere 

yardım elini uzatan bir millettir (Erendil, 1976: 277-280). Türklerin devlet kurucu ve 

hükümran özne olma özelliklerine daha çok Türk-İslam Sentezi yaklaşımının etkisi 

altındaki filmlerde deyinilmektedir. Örneğin “Tuğların Gölgesinde Mehteran” 

filminde mehterin anlatımı Türklerdeki köklü devlet geleneğinden bahsetmenin bir 

aracı olarak kullanılmış gibidir. Filmde mehterin Türklerdeki devlet ve cenk 

geleneğine bağlı olarak kurulan, geçmişi çok eskilere dayanan askeri musikî takımı 

olduğu belirtildikten sonra güneşin temsili olarak kabul edilen davulun hükümranlığı 

ifade ettiği söylenmektedir. Tuğlar ise tarih boyunca Türk Devletlerinin egemenlik 

ve bağımsızlıklarının sembolü olmuştur. Tüm Türk Devletlerinin bayraklarının yan 

yana görüntüsü verildikten sonra da Türk Devletlerinin hepsinde askeri müzik 

geleneğinin yüzyıllarca sürdürüldüğü belirtilerek Türklerdeki devlet geleneğinin 

kadimliğine bir kez daha vurgu yapılmıştır. 

 

E.2. Türklerde Hoşgörü ve İnsan Sevgisi 

 



192 
 

Tanıtım filmlerinde Türkleri diğer uluslardan farklı bir yere koyan bir başka 

millî karakter özelliği de, ülkede bulunan azınlıklara ve onların dini özgürlüklerine 

karşı her zaman adil davranmaları ve hoşgörü sahibi bir millet olmaları olarak 

gösterilmektedir. Örneğin “Türklerin Babası Atatürk I” filminde Osmanlı’nın 

müziğinden, çinilerinden ve genel olarak sanatındaki başarılarından bahsedildikten 

sonra Osmanlı’nın gelişme döneminde, azınlıkların Avrupa’da olduğundan çok daha 

fazla hakka sahip olduğu ve Kanuni yönetiminin o dönem dünyadaki en demokratik 

yönetim olduğu ifade edilmiştir.  “Türkiye” filminde de Ürgüp Bölgesi anlatılırken 

bir kilisedeki duvar resimleri ve ikonların görüntüleri eşliğinde turistlerin akın 

ettikleri bu bölgedeki tarihi ibadet yerlerinin olduğu gibi muhafaza edildiği, 

Türklerin daima ibadet yerlerine saygı gösterdiği ve onları korudukları ifade 

edilmiştir. Benzer şekilde “Muhteşem Süleyman” filminde de İstanbul’un 

yüzyıllardır dinsel özgürlük için bir cennet olduğu söylenmekte ve dört dine karşı da 

nasıl toleranslı davranıldığı anlatılmaktadır.  

 

 “Anadolu Dinlerin ve Hoşgörünün Mabedi”43 adlı filmin tamamı Türk 

Milletinin tüm dinlere karşı gösterdiği hoşgörüyü anlatmak için çekilmiştir. Filmde 

özellikle İstanbul’da yer alan Hıristiyan ve Yahudilere ait ibadethaneler tek tek 

anlatılmış, gerek Osmanlı’daki gerek Türkiye’deki dini özgürlük ortamına vurgu 

yapılmıştır. Örneğin Ayasofya tanıtıldıktan sonra “bu mabedin restorasyonu 

yapılarak günümüze ulaşmasında Osmanlı İmparatorluğu’nun ve genç 

Cumhuriyetimizin büyük katkıları vardır” denilmektedir. Sultan Ahmet Camii’nden 

                                                            
43 Ahmet Yüzüak tarafından 2003 yılında çekilmiştir. 



193 
 

bahsettikten sonra ise Sultan Ahmet Meydanı’nın tam bir uluslararası sempati ve 

hoşgörünün sergi salonu gibi olduğu söylenmektedir. Çünkü bu meydan “Alman 

İmparatoru Kayser Wilhem’im Alman Çeşmesi, Mısır’ın ruhunu temsil eden 

Dikilitaş, Perslerin Apollon tapınağındaki üç yılanın dolandığı burmalı sütun bazilika 

sarnıcı ile Bizans ve Roma döneminin örnekleriyle süslüdür. Filmin devamında 

“Anadolu İnsanının hoşgörüsünü bugün Laleli’den Kumkapı’ya uzanan bu alanda 

rahatlıkla görebilirsiniz” denilmekte ve tek tek tüm Rum ve Ermeni kiliseleri ile 

Yahudi sinagogları tanıtılmaktadır. Süleymaniye Camii’nden bahsettikten sonra ise 

bu eserin bahçesinde hoşgörünün doruklarının görüldüğü söylenmektedir. Çünkü bu 

bahçede Kanuni Sultan Süleyman’ın türbesinin yanında “Ermeni kökenli” Mimar 

Sinan’ın ve “Rus asıllı” Hürrem Sultan’ın türbeleri de vardır. Filmde bu durumun 

Osmanlı’nın zihniyetini açıkça göstermekte olduğu, Türk, Rus, Ermeni kökenli 

insanların bu ulvî yapıda yan yana yattığı belirtilmektedir. 

 

       1988 yılında çekilen ve dönemin kültür politikaları nedeniyle doğrudan Türk-

İslâm kültürünü ulusal kimliğin temel bir parçası yapma gayesiyle hazırlanmış olan 

“Sultan Şehir İstanbul” filmi, Türklerdeki hoşgörünün yanı sıra, Türk ve İslâm 

kültürüyle yoğrulan yönetim anlayışının, sanat eserlerinin ve insan sevgisinin 

övgüsünü yapmıştır. Filmde Türk çinilerinin görüntüleri eşliğinde “Müslüman 

Türkün ruhundan, zevkinden, estetiğinden beslenerek yeşeren çiçekler gibi bu eşsiz 

çiniler üstünde soylu ve yüce bir medeniyetin kanat çırpınışlarını duyarsınız” 

denilmektedir. Filmin bir başka yerinde ise mehter takımının, dalgalanan bir bayrak 

ve Süleymaniye Camii’nin minarelerinin görüntüleri eşliğinde “İstanbul’da 

insanlığın üstünde bir kuvvet ve kudret devletinin adil ve faziletli sancağı dalgalanır” 



194 
 

denilmektedir. Filmin sonlarına doğru çeşitli tarihi eserler ve manzaraların 

görüntüleri eşliğinde ise şöyle denilmektedir: 

  

“Bütün vatan coğrafyası üzerinde olduğu gibi bu aziz şehirde de 

milletimizin gururu, ecdadımızın medeniyet mühürü olan ve Türk Kültür 

Hazinesinin şaheserlerini oluşturan abidelerimiz, temelinde hayır duygusu ve 

insanlık sevgisi yaşatan vakıf anlayışının bir gereği olarak günümüzden 

yüzyıllar önce kurulup kurumsallaştırılmışsa, bundaki yüce gaye akıp giden 

zaman içinde kendi insanımıza hep ve daima yararlı olmak düşüncesinin asil 

bir sonucudur. Atalarımızın sahip olduğu bu incelik ve ruh zenginliğinin 

temelinde yatan tek ve ana ilke bizim milletçe insana verdiğimiz değer, 

insana duyduğumuz katıksız sevginin tarihten gelen bir ifadesidir.”  

 

F. ULUSUN İKON VE SEMBOLLERİ YOLUYLA “GELENEK” 

YARATMAK 

 

        Muhayyel varlıklar olan ulus devletlerin anlamsal sabitliğe ihtiyaçları vardır. Bu 

sabitliği ise belirli bir bütünselliği olan sabit bir ulus fikrine ve bu fikri ayakta 

tutabilecek sabit anlamlara borçludurlar.  Ulusların muhayyel varlıklar olmalarının 

ötesinde, herhangi bir gösterge sisteminde anlamın sabitlenmesinin olanaksızlığı, 

anlamın ulusal dil içinde kendiliğinden sabitlendiği ön kabulü içinde 

kavramsallaştırılan sembollerin yaratılmasına yol açmış, bu da kendiliğinden 

sabitlemenin en üst düzeyde olduğu varsayılan ikonik göstergelerin kurgulanıp 

kutsallaştırılması sonucunu doğurmuştur (Nalçaoğlu, 2001; 340).  Belirli bir ulus 

devletin üzerinde durduğu “muhayyel cemaatin” sürekliliğini sağlamada işlevsel olan 



195 
 

kutsal ikonlar, elle tutulan bir gerçeklik sunan sembolleri, ritüelleri ya da ortak 

kolektif pratikleri temsil ederler. Hobsbawm, bu gibi kurgusal semboller ve bunlarla 

ilgili uydurulmuş söylemlerle ilişkili olan modern ulus olgusunun “geleneğin icadı” 

üzerinde durulmadan tam anlamıyla anlaşılamayacağını söylemektedir. İcat edilmiş 

gelenekler görece olarak tarihsel bir yenilik olan ulusla, milliyetçilikle, ulus devletle 

ve ulusal semboller gibi fenomenlerle yakından ilişkilidir. Üzerinde genellikle 

düşünülmüş olan bu fenomenler toplumsal mühendislikteki uygulamalara dayanırlar 

(Hobsbawm, 2006: 17). Hobsbawm icat edilmiş gelenekleri “alenen ya da zımnen 

kabul görmüş kurallarca yönlendirilen ve bir ritüel ya da sembolik bir özellik 

sergileyen geçmişle doğal bir süreklilik anıştırır şekilde tekrarlara dayanarak belli 

değerler ve davranış normları aşılamaya çalışan bir pratikler kümesi” olarak 

tanımlamaktadır. Bu pratikler mümkün olan her yerde kendilerine uygun düşen bir 

tarihsel geçmişle süreklilik oluşturmaya çalışırlar. Yine de geleneklerin eklendikleri 

tarihsel geçmişin çok gerilere kadar gitmesi gerekmez. Tanımları gereği, geçmişle 

bağlarını koparan devrimler ve ilerici hareketler de kendilerine özgü bir geçmiş 

kurarlar. Belirli bir tarihsel geçmişe referansta bulunulmasıyla birlikte, icat edilmiş 

geleneklerin özgüllüğü bu tarihsel sürekliliğin büyük ölçüde yapay ve uydurma 

olmasından kaynaklanır. Bunlar yarı zoraki tekrarlarla kendi geçmişlerinin 

oluşturarak, bugünkü karşılıklarını bulan geleneklerdir (Hobsbawm, 2006: 2-3). 

İnsanların vatandaşlıklarının farkına varmaları, bayraklar, imajların kullanımı ile 

seremoniler gibi tarihsel bakımdan çok yeni ve genel olarak icat edilmiş yarı ritüel 

pratiklerle ilişkilidir. Bu semboller derhal saygı ve sadakat uyandırırlar ve kendi 

başlarına bir ulusun bütün arka plânını ve kültürünü yansıtırlar (Hobsbawm, 2006: 

12-13).   



196 
 

 

       Cumhuriyet’in kuruluşundan beri farklı semboller ve imajlar ulusun tahayyülü, 

yurttaşlık ve sadakat duygularını güçlendirmek için kullanılmışlardır. “Yurttaşlık” 

kavramına Cumhuriyet’in ilk yıllarında batılılaşmanın ve başarılı bir ulus inşasının 

temel unsurlarından biri olarak son derece önem verilmiştir. Atatürk, yurttaşlığı 

Cumhuriyet’in meşruiyetinin temeli olarak kabul etmiş ve aktif olarak okullarda 

yurttaşlık bilgisi derslerinin oluşturulmasına katılmıştır (İçduygu, Çolak.., 1999: 

187). Yeni Türk yurttaşının “medeni ve yurtsever” olma zorunluluğu Kemalist 

reformist elitin en önemli medenileştirme misyonuydu. Kemalist ulus inşa sürecinin 

asıl görevi, yurttaşlarının ulusal ve kültürel kimliklerinin tanımlanması ve toplum ile 

devletin gerilemesine neden olan Osmanlı ve İslâmi mirasın elimine edilmesiydi. 

Türk Devleti tüm gücünü yeni Türk Kimliğinin sosyal ve kültürel mühendisliğini 

başarmak için kullandı. Fakat tebaanın yurttaşa dönüştürülmesi, yani devlet 

otoritesinin yüce temelinin tinsel ve cismani çifte iktidar sahibi sultandan halkın 

egemenliğine geçmesini öngören yeni ilke biçimsel bir ilke olarak kalmıştır.  Çünkü 

yeni iktidar sahipleri konumlarını tam da bu elimine etmek istedikleri patrimonyal 

geleneğe borçluydular ve yeni toplumsal düzeni gerçekten denetleyebilecek bir 

kamuoyu yaratmadan getirmek istedikleri yeni düzen için bir meşruluk iddiasında 

bulunamazlardı (Aktar, 1993: 47). Bu zorlukların yanı sıra yurttaşlığın 

kavramsallaştırılması “biricik”, “değişmez” ve “tarihi” Türk kimliğinin inşasıyla el 

ele gidebilirdi. Bu ise üretilecek ve empoze edilecek monolitik bir kültürle mümkün 

olabilirdi. Bu nedenle geleneksel ve İslâmi kültürel semboller kamusal alanın dışına 

atıldı ve cumhuriyetçi elit insanların günlük yaşamlarını ve alışkanlıklarını bile 

düzenlemeye çalıştı (İçduygu, Çolak.., 1999: 197). Tebaaların yurttaşa 



197 
 

dönüştürülmeye çalışıldığı bu süreçte ulus devlet ile tarihi bir Türk Kimliğinin 

tahayyülünü sağlayacak ve geçmişle süreklilik kurmaya yarayacak çeşitli ritüeller, 

ikon ve semboller kullanıldı. 

 

F.1. Ulusun Sembolleri: Atatürk, Türk Bayrağı ve Kurtuluş Savaşında Türk 

Askeri 

 

Erken dönemde çekilen filmlerde ulusun ikon ve sembolleri olarak baskın biçimde 

kullanılan unsurlar, ulusun kurucusu ve kurtarıcısı olarak Mustafa Kemal ve onun 

yattığı yer olarak Anıtkabir, ulusun bağımsızlığının bir simgesi olarak bayrak ve 

ulusun ordusunun cesaret ve gücünü simgeleyen savaşan askerlerin görüntüleridir. 

Yeni yeni inşa edilmeye başlanan ulusal kimliğin pekiştirilmesi için sık sık yinelenen 

bu ikon ve semboller daha çok erken dönem filmlerinde hâkim unsurlar olsa da, 50’li 

yıllardan sonra yapılan filmlerde de ulusal sembol olarak kullanılan diğer unsurların 

yanı sıra her zaman kullanılmışlardır. Bu simgelerin geçmişle bugün arasında doğal 

bir süreklilik anıştırır şekilde devamlı tekrarlanarak kullanımı gelenekselleşmiş ve 

Atatürkçü, bağımsız bir ulus devletin tarihsel bir süreklilik içinde var olduğuna dair 

tahayyül için işlevsel olmuştur. 

 

“Türkiye’nin Kalbi Ankara” adlı filmde mutlu ve gururlu bakışlarla ufku seyreden 

yaşlı bir adam ve bir izci kızın görüntüsünden sonra verilen “on beş yıldır Türk Halkı 

Cumhurbaşkanıyla birlikte yeni Türkiye için mücadelesini sürdürüyor” yazısının 



198 
 

ardından bu mücadeleleri temsil eden bir takım simgeler verilmektedir. Görüntüde 

Kurtuluş Savaşı’nın anılarını yaşatmak, bu yolla ulusal bilinci yaratmak ve 

güçlendirmek için yapılan, savaşkanlığı, cesareti temsil eden ulusal ikonlar olarak 

yakın plan çekilmiş savaşan asker ve mermi taşıyan köylü kadını heykelleri yer 

almaktadır. Bunlarla birlikte ulusun kurtarıcısı olarak Mustafa Kemal’in aynı amaçla 

yapılan anıt heykellerinin görüntüleri de verilmiştir.  “Türklerin Babası Atatürk I” 

adlı filmde ise öğretmenleriyle Anıtkabir’e ilerleyen bir grup öğrencinin içeriye 

girdikten sonra bir takım fotoğraflara baktıkları görülmektedir. Bir süre sonra 

görüntüye gelen ve uzun uzun gösterilen bu fotoğrafların Atatürk’ün çeşitli 

fotoğrafları olduğu anlaşılmaktadır. Filmde ayrıca Osmanlı’nın kötü yönetimi sonucu 

Birinci Dünya Savaşı’nda Almanların yanında yer alması ve savaşın yenilgiyle 

sonuçlanmasına rağmen Türklerin savaştaki kahramanlıkları anlatılırken Mustafa 

Kemal’in Gelibolu Savaşı’nda çekilmiş fotoğrafları verilmiştir. Kurtuluş Savaşı 

anlatılırken ise Atatürk’ün düşmanı denize dökme emri verdiğinden ve bu savaşta 

Atatürk’ün kendi kişisel konforunu düşünmediğinden, kar üzerinde sadece paltosuyla 

uyuduğundan bahsedilirken, kar üstünde uyurken çekilmiş fotoğrafı gösterilmiştir. 

Savaşın ardından Vahdettin’in ülkeyi terk edişi anlatıldıktan ve Vahdettin’e ve Lozan 

Konferansı’na ait görüntüler verildikten sonra da elinde Türk Bayrağını zafer 

edasıyla kaldırmış bir Türk Kadınının illüstrasyonu kullanılmıştır. Bağımsızlığın 

kazanılmasıyla ilgili olarak filmin hemen devamında verilen görüntüler ise mermi 

taşıyan kadın heykeli ile Mustafa Kemal, bir Türk Kadını ve Türk Bayrağının bir 

arada olduğu başka bir heykelin görüntüleridir. Filmin devamında Atatürk’ün 

eğitimini üstlendiği taşralı bir çocukla çekilmiş fotoğrafının yanı sıra harf 

devriminden bahsettikten sonra kara tahtada yeni harfleri halka öğretirken çekilmiş 



199 
 

fotoğrafları, tarımdaki ilerlemelerden bahsedildiği anda traktör kullanırken çekilmiş 

fotoğrafları, boş zamanlarında halkın arasına karıştığını söyledikten sonra halkla, 

onların arasında çekilen fotoğrafı, Türk Sanayisinin gelişiminden bahsedilirken 

çeşitli fabrikalarda çekilmiş fotoğrafları verilmiştir. Filmin sonunda ise 1938’de 

Mustafa Kemal’in öldüğü ve onun için yapılan Anıtkabir’e defnedildiği, Türkiye’nin 

ise onun anıtı olduğu söylenmiştir. Bu sırada cenazesini taşıyan ve ağlayan kalabalık 

ile Anıtkabir’e nakline ilişkin görüntüler gösterilmiştir. 

 

       1953 yapımı olan“Bu Şehrin Hikayesi” adlı filmde Birinci Dünya Savaşı’nın 

ardından yeniden kurulan Türkiye Devleti’nin başkenti olan Ankara’da yepyeni bir 

tarih, inkılap ve medeniyet devrinin açıldığı belirtilirken görüntüde Ulus’taki Atatürk 

Heykeli yer almaktadır. “Atatürk’ü sinesinde saklayan” Ankara’nın onun üstün 

emellerine ulaşan bir vatan çehresi içinde yeni bir hayata kavuştuğu belirtilirken de 

Anıtkabir’in görüntüsü verilmiştir.  “Mucizeler Yaratan Türk” adlı filmde ise 

modern ve kuvvetli Türkiye’nin Şark istibdadı içinden Mustafa Kemal tarafından 

kurtarıldığı anlatılırken, elinde Türk Bayrağıyla bir Türk Süvarisinin ve başka çok 

sayıda süvarinin görüntüsü, tankların görüntüsü ve Atatürk heykel ve büstlerinin 

görüntüleri verilmiştir. Kurtuluş Savaşı anlatılırken ise Mustafa Kemal’in orduları 

kumanda ederken çeşitli görüntülerine, cephane üreten halkın çekilmiş çeşitli 

görüntülerine, sırtlarında mermi taşıyan kadınların ve savaşa giden Türk Askerlerinin 

görüntülerine yer verilmiştir. Filmin devamında Yunanlıların İzmir’den çıkarılışı 

anlatılırken “onlar kaçarken düşman çizmesinden kurtulan hür Türkiye’nin üzerinde 

ay yıldızlı bayrağın dalgalandığı” belirtilmiş ve İzmir’de Yunan Bayrağı’nın indirilip 

Türk Bayrağı’nın yeniden göndere çekilmesinin görüntüleri verilmiştir. Dil, kıyafet, 



200 
 

harf ve soyadı devrimi anlatılırken “kendisine milletin arzusu ile Türklerin Atası 

demek olan Atatürk soyadı verildi” denilmekte ve Atatürk’ün çeşitli büst ve 

heykelleri gösterilmektedir. Tarımdaki reformlardan bahsedilirken de, Atatürk’ün bir 

trene binerken, bir çiftçiyle konuşurken ve bir traktör üstündeki fotoğrafları 

gösterilmiştir. Filmin sonunda ise Atatürk’ün 10 Kasım 1938’de öldüğü belirtildikten 

sonra ağlayan insanların, Anıtkabir’in görüntüleri verilmiş ve “bugün Anıtkabir 

milletinin Atatürk için ibadet edercesine matem tuttuğu kutsal bir yerdir” denilmiştir. 

“Türkiye” filminde de ulusun sembollerinden olan Anıtkabir’in her açıdan çekilmiş 

görüntülerine yer verilmiş, “tarihin kaydettiği en büyük devrimci, Cumhuriyetimizin 

kurucusu Atatürk, milletimizin minnet duygusu içinde abideleştirdiği Anıtkabir’de 

yatmaktadır” denilmiştir. Bu filmlerde neredeyse her karede Atatürk görüntüsüne 

rastlanması ve Anıtkabir’in adeta kutsal bir mekân olarak sunulması ulusun kurucu 

Atası olarak Atatürk kültünün yerleştirilmek/sürdürülmek istenmesiyle ilgilidir.  

Mete K. Kaynar, Mustafa Kemal’den bir totem ata, Kemalizmden ise bir tabu 

yaratılmasının, Cumhuriyet yönetiminin cevap üretmekte zorlandığı sorularla ilgili 

olduğunu söylemektedir. Cumhuriyet, neden muasırlaşmak gerekiyor ya da kendisini 

Osmanlı reformlarından ayıran neydi sorularına, toplumda karşılık görmüş, kitleleri 

rejimin batılılaşma hedefi arkasında mobilize edecek bir açıklama dizgesi 

üretememişti. Kaynar’a göre Kemalizmin tabulaştırılması bu soruların örtülmesine 

ve cevap veriliyormuş gibi yapılabilmesine yaradı. Atatürk’ün yaşadığı dönemde 

muasırlaşma için yapılması gerekenler karizmatik otoritenin idaresine, arzusuna 

indirgenerek yapılıyor, bu soruların üstü bu şekilde örtülüyordu. Atatürk’ün vefatı ise 

bu tabulaştırmanın daha da artmasının yolunu açtı. Çok partili hayata geçişle birlikte 

Demokrat Parti, CHP’den farklı olsa da rejimle barışık olduğunu vurgulamak için 



201 
 

Mustafa Kemal’i tabulaştırdı. Devam eden süreçte yaşanan üç darbede ise Kemalizm 

tabusu darbelerin sistemin aslına/özüne dönüş amacıyla yapıldığını, ordunun 

tarafsızlığını ve siyaset üstülüğünü vurgulamak için, yeni seramoniler, ritüeller ve 

söylemler eklenerek kullanıldı (Kaynar,2009: 1119).   

 

       “Türkiye: Asya ve Avrupa Arasındaki Köprü”  adlı filmde de Atatürk’ten ve 

yaptığı devrimsel reformlardan bahsedilirken Ulus’taki Atatürk heykelinin, paraşütle 

atlayan bir kadının, çeşitli mesleklerdeki modern kadınların ve Ankara 

Üniversitesi’nin görüntüleri kullanılmıştır. Ardından şehrin en yüksek tepesinde 

büyük devlet adamı Atatürk’ün kabrinin olduğunu ve her yıl bağımsızlık 

mücadelesinin başlangıç gününün yıldönümünde toplanan gençliğin onu sevgi ve 

minnettarlıkla andığı belirtilirken fondaki İstiklal Marşı eşliğinde Türk 

Bayraklarının, törenlerdeki kısa şortlu kız öğrencilerin spor yaparken ve bayrak 

taşırken çekilmiş görüntülerine yer verilmiştir. Soğuk savaş döneminde çekilen 

filmin devamında Türkiye’nin NATO’nun güvenilir ortaklarından biri olduğu 

söylenirken Dünya üzerinde Türkiye Haritası gösterilmiş, Türk Askerinin özellikleri 

övgüyle sıralanırken eli silahlı askerlerin, tankların, savaş uçaklarının, savaş 

gemilerinin ve dalgalanan Türk Bayrağının görüntüleri verilmiştir.  

      

        “Türk Kızı Gök Kızı Atatürk Kızı: Sabiha Gökçen” filminde de Birinci Dünya 

Savaşı sonucu alınan yenilgi ve Kurtuluş Savaşı Mücadelesinin başlayışına 

değinilirken Atatürk ve arkadaşlarının fotoğraf ve görüntülerine, Kurtuluş 

Savaşı’ndan görüntülere ve Türk Bayrağının Meclis’e çekilmesi görüntülerine yer 



202 
 

verilmiştir. Ayrıca Atatürk’ün Sabiha Gökçen’le tanışması anlatılırken modern Türk 

Kadınlarıyla çekilen fotoğrafları gösterilmiştir. “Atatürk” filminde ise Kurtuluş 

Savaşı’nda Mustafa Kemal’in ve Anadolu Halkının kahramanlıkları anlatılırken 

savaşan, silahlarını temizleyen Türk Askerlerinin, cephane taşıyan kağnıların, Türk 

Askerinin İzmir’e girişinin ve Yunan Bayrağı’nın indirilip tekrar Türk Bayrağı’nın 

çekilişinin görüntüleri verilmiştir. Filmin sonunda Atatürk’ün ölümü ve “milletin 

geleceğini ve gelişmesini gençliğe emanet ediyorum” sözü aktarılırken dalgalanan 

bir Türk Bayrağı’nın görüntüsü görülmekte ve bu Bayrağın Anıtkabir’de bulunan bir 

bayrak olduğu anlaşılmaktadır. “Ankyra’dan Ankara’ya” filminde ise Cumhuriyet’in 

ilk yıllarında yapılan tüm mimari eserler verilmiş, Atatürk’ün çok çeşitli fotoğrafları 

kullanılmıştır. Ankara’da yapılan mimari örneklerinden bahsettikten sonra “Anadolu 

halkı yüce önder Atatürk için başkent Ankara’nın en görünebilir yerine görkemli bir 

anıt kabir yaptırmıştır” denilmiş, Anadolu Uygarlıkları’nın mimari örneklerinin bir 

sentezi olarak tasarlandığı belirtilen Anıtkabir’in çeşitli görüntülerini verdikten sonra 

da Ulus’taki Atatürk Heykeli hakkında bilgi ve görüntüler aktarılmıştır. Tüm bu 

örneklerden de anlaşılacağı gibi ulusun kurucu atası olarak Atatürk ve onun yattığı 

“kutsal” mekân/ulusun kalbi olarak Anıtkabir, ulus devletin kuruluşu ile içinde 

bulunan zaman arasında bağlantı kurmak ve yurttaşlara belirli değer ve davranış 

normları aşılamak için en çok tekrarlanan sembollerdir. 

 

F.2. Ulusun “Öteki” Sembolleri: Osmanlı Orduları ve Camiler 

 



203 
 

50’lerden sonra çekilen tanıtım filmlerinde ölçülü vurgulamalarla da olsa İslâmi 

maziyle barışıldığı, Türk Kültür Tarihinin bir parçası olarak camilerin filmlerde yer 

almaya başladığı görülmektedir. Fakat özellikle 80’lerden sonra çekilen filmlerde 

İslâmi vurgu kadar Osmanlı’nın da sık sık anılmaya başlandığı gözlenmiştir. Artık 

Cumhuriyet sonrası resmî tarih ve kültür anlayışı çerçevesinde yapılan filmlerin yanı 

sıra, Türk-İslâm Sentezi yaklaşımıyla hazırlanan filmler de yapılmış, bu iki yaklaşım 

bir arada varlığını sürdürmüştür. Bu tarihten sonra ulusun ikon ve sembolleri 

yalnızca Atatürk, Türk Bayrağı, Türk Askerinin Kurtuluş Savaşı’ndaki savaşçılığı ve 

cesareti değil, hemen her karede yer alan cami ve minare görüntüleri, Osmanlı 

Ordularının zaferlerini ve tüm dünyayı titreten güçlü yeniçeri askerlerini betimleyen 

resimler ve görüntülerdir. Bu durum aslında Hobsbawm’ın da vurguladığı gibi eski 

unsurların yeni amaçlara yönelik olarak, yeni türde icat edilmiş geleneklerin 

inşasında kullanılmasıdır. Bazı durumlarda yeni gelenekler eskilerine yamanarak 

oluşturulabilmekte, resmi ritüeller sembolizm ve ahlaki nasihatin zengin deposundan 

ödünç alınarak düzenlenebilmektedir (Hobsbawm, 2006: 7). Örneğin “Türkiye: Asya 

ve Avrupa Arasındaki Köprü” adlı filmde İstanbul sokakları anlatılırken, 

Sultanahmet Camii’nin çeşitli açılardan çekilmiş görüntüleri verilirken bu renkli ve 

canlı sokaklardaki insanların Müslüman oldukları,  kaderlerini belirleyen Allah’a 

teslim oldukları, zengin veya fakir, yaşlı ya da genç insanların şehrin büyük ve küçük 

camilerine geldikleri belirtilmektedir. Filmin devamında İstanbul Üniversitesi’nin 

görüntüsü alınmış ve Türkiye’nin üniversitelerde yetiştirilen yeni neslinin bilgiye 

susamış olduğu belirtilmiştir. Bu sırada öğrencilerin verilen görüntüsü öyle bir 

açıdan çekilmiştir ki görüntüde en az üniversite kadar hemen yanındaki cami de yer 

almış, Türkiye’nin modern olduğu kadar Müslüman bir ülke olduğu düşündürülmek 



204 
 

istenmiştir. “Sultan Şehir İstanbul” filminin de neredeyse tamamında çeşitli 

camilerin görüntüleri verilmiştir. İstanbul’da insanlığın üstünde bir kuvvet ve kudrete 

sahip bir devletin adil ve faziletli sancağının dalgalandığı ifade edilirken mehter 

takımının, dalgalanan bir bayrak ve Sultanahmet Camii’nin minarelerinin görüntüleri 

verilmiştir.  

 

“Muhteşem Süleyman” filmi ise Osmanlı Ordularının fetihlerini konu edinen 

filmlerden biridir. Filmde Belgrad’ın işgali,  Osmanlı Ordularının kahramanlıkları ve 

Osmanlı Askeri Bandosunun Avrupalılar tarafından taklit edildiği anlatılırken savaş 

meydanlarını tasvir eden minyatürlerin, yeniçeri kıyafetleri içinde yumruklarını 

sıkmış iri cüsseli bir kişinin ve geçiş yapan bir mehter takımının görüntülerine yer 

verilmiştir. Aynı şekilde Viyana kuşatması anlatılırken de savaşan Osmanlı 

Askerlerini tasvir eden minyatürlere mehter marşı eşliğinde yer verilmiştir. Bunun 

yanı sıra filmde Osmanlı’nın altın çağında hakimiyeti altındaki yerleri gösteren harita 

görüntüleri de verilmiştir. “Tuğların Gölgesinde Mehteran” adlı film ise tarihi bir 

mekânda, fonda “Allah Allah” sesleri ve dualar eşliğinde “növbet vuran” mehter 

takımının görüntüsü ile başlamaktadır. Ardından bir arazide yürüyerek savaşa giden 

bir mehter takımı ve arkalarından gelen süvarilerin görüntüsü verilmiştir. Bu sırada 

dış ses de hamasi ifadelerle etkileyici bir seslendirme yapmaktadır: “Akın, savaş, 

düğün, toy. Bunlarla yoğrulan soy. Kırk oymak, yirmi dört boy, hepsi seferber yürür. 

Davuluyla, kösüyle, erenler nefesiyle ve dahi nal sesiyle tekmil dağ taş yer yürür. 

Peygamber hak, tanrı tek, söyler dokuz bin yürek. Doğu’dan Batıya dek kös vurur, 

mehter yürür.”  Filmin başka bir yerinde Türk Ordusunun hücuma kalkarken yeri 

göğü sarsan mehter vuruşlarıyla şevklendiği ve Allah Allah diye avazını dağlık gibi 



205 
 

cenk meydanına saldığı anlatılırken de görüntüde bir Türk Bayrağı ve sancaklarla 

savaşa yürüyen mehteran bölüğü vardır.  Şahlanmış bir atın üstünde kılıcıyla savaşan 

güçlü bir Türk’ün illüstrasyonu verildiği anda ise Orhun Anıtları’ndan alınan “Eeey 

Türk! Üstte mavi gök çökmedikçe, altta yağız yer yarılmadıkça senin ilini ve töreni 

kim bozabilir?” ifadesiyle Türk-İslâm birlikteliğinin “Türk” yanı iyice 

pekiştirilmiştir. Türklerin Müslümanlıkla iyice kaynaştıkları dönüm noktasını 

oluşturan Anadolu’ya ayak basma anından bahsedilirken de Malazgirt Savaşı’nı 

tasvir eden resimler gösterilmiştir. Mehter takımının tarihiyle ilgili bilgiler verilmeye 

devam ederken harita üzerinde Türklerin hakimiyet kurduğu yerler ve Osman 

Gazi’nin heykeli gösterilmiştir. Ayrıca Kosova, Varna, Belgrad ve Budin 

kuşatmalarının da görüntüleri verilmiş,  içinde mehterin de bulunduğu savaş ortamı 

canlandırılmıştır. Sık sık tekrarlanan camiler ve mehter bölüklerinin 

kahramanlıklarına ilişkin görüntüler, ulusun muhayyel olarak sahiplenilmesinde 

kullanılan gösterge sistemindeki sembollerin değişimini gözler önüne sermektedir. 

İlk dönem filmlerinde ulusun eskiliği, bozulmuşluğu ve ötekisini temsil eden bu 

semboller bu dönemde ulusal gururu canlandıran unsurlar, Türk Kimliğinin aslî 

unsurları olarak verilmiştir.  

 

F.3. Ulusun Gelişmişlik Sembolleri: Fabrikalar, Barajlar ve Yollar 

 

 Özellikle 80’lere kadar yapılan tanıtım filmlerinde yollar, fabrikalar, barajlara 

ilişkin görüntüler ve gençlik enerjisi, ulusal hedef olarak koyulan modernleşme ve 

kalkınmanın araçları olarak görülmekte, modernleşme arzusunu ve potansiyelini 



206 
 

temsil etmekteydi. Bu dönemde yapılan filmlerde ülkedeki bu potansiyelin 

gösterilmesi için fabrika, yol ve baraj türünden görüntüler sık sık kullanılırken, 

niceliksel olarak arttıkları ve sıradanlaştıkları yıllarda bu görüntülere yer 

verilmemeye başlandığı gözlenmiştir. Modernleşmenin en fazla arzulandığı ve bunun 

için en çok çabanın harcandığı bir dönemde çekilen “Türkiye’nin Kalbi Ankara” 

filminde köylerden ve şehirlerden Ankara’ya trenlerle onuncu yıl kutlamaları için 

gidilmektedir. Âni bir lokomotif sesi ve görüntüsünün ardından İstanbul’dan, 

Adana’dan, İzmir’den gelen izcilerin tren pencerelerinden sarkmış, coşkuyla el 

salladıklarını görüyoruz. Filmde en sık karşılaşılan görüntülerden biri bu sahnede 

olduğu gibi tren ve ray görüntüsüdür. Çünkü bu tarihlerde ulusal ekonominin 

hedefleri “Türkiye’yi elektriklendirmek” ve “anayurdu dört baştan demir ağlarla 

örmek”  biçimindeki sloganlarla ifade ediliyordu. Karayolları ve köprüler gibi 

demiryolları da ulusun teritoryal bilincini temsil edecekler ve ülkenin her köşesini 

birbirine bağlayarak inkîlapları buralara taşıyacaklardı (Bozdoğan, 2002: 137).  

Coşkulu kalabalığı taşıyan bu treni bando eşliğinde ve bir asker disipliniyle 

hizalanmış selam veren izci gençlerin karşıladığını görüyoruz. Filmde en çok 

tekrarlanan görüntülerinden biri, selam duran izcilerin yüzlerine yapılan yakın 

çekimdir. Bu yüzler yeni Türkiye’nin gençliğini ve enerjisini temsil etmektedir. 

Filmde sivil giyimli hiç genç görünmediğinden Türk Gençliğinin tamamı izci imiş 

gibi bir izlenim uyanmaktadır. Ulus devlet modelinin en yoğun olarak uygulandığı 

bu tarihsel periyotta izcilik hareketi de tüm dünyaya yayılmış, gençleri ulus için 

yararlı bireyler hâline getirmeyi, fiziksel ve ruhsal yönden asker disipliniyle 

yetiştirmeyi hedeflemiştir. Gerektiğinde ulusun yedek ordu işlevini görebilecek 

izciler, filmde çeşitli sahnelerde ve geçit törenlerinde tıpkı asker intizamıyla 



207 
 

yürüyüşler yapmakta, selam durmaktadırlar. Bu tam da birinci bölümde değinilen, 

ulusal değerlerin yurttaşlarda cisimlendirilmesi, toplumsal bedenlerin, devlet 

söyleminin ve pratiklerinin disipline edici etkisinin öznesi haline getirilmesi 

olgusuna denk düşmektedir. Filmin son kısmında filmin başından beri hiç 

görülmeyen Atatürk’ün ihtişamlı bir şekilde heyetiyle birlikte TBMM’den çıktığı 

görülmektedir. İstiklal Marşının eşliğinde tören alanına gelerek kendisini bekleyen 

yabancı konukları selamlayan Gazi, “Yurttaşlarım az zamanda büyük işler yaptık”  

sözleriyle konuşmasına başlamıştır. “Temeli Türk kahramanlığı ve yüksek Türk 

Kültürü” olan Türkiye Cumhuriyeti’nin Türk Milletinin ve Ordusunun azmiyle 

kurulduğunu, daha kısa zamanda daha büyük işler başaracaklarını ve “muasır 

medeniyet seviyesinin de üstüne” çıkacaklarını belirttiği konuşması sürerken onun 

görüntülerinin yanı sıra, Kurtuluş Savaşı’nı betimleyen asker heykellerinin, Meclisin, 

geçit yapan askerlerin ve baraj inşaatının, fabrikaların görüntüleri verilerek on yıllık 

süreçte verilen mücadelelerin bir kısmı bu temsillerle anlatılmaya çalışılmıştır. 

Kurtuluş Savaşı, Türk Askeri ve Meclis gibi ulusal değeri yüksek sembollerin yanı 

sıra baraj inşaatı ve fabrikaların görüntülerinin de verilmesi, modern ve gelişmiş bir 

ulus devletin oluşumunda bu unsurların da en az diğerleri kadar önemli olarak 

değerlendirildiğini göstermektedir. Fabrikalar hem modern binaları nedeniyle hem de 

“muasır medeniyetin” sanayideki başarısının yakalanmış olmasını anlatması 

açısından önemliyken, baraj inşaatı Bozdoğan’ın belirttiği gibi,  Türkiye’nin de 

gelişmiş teknolojisiyle doğa üzerinde hakimiyet kurabildiğini temsil etmesi açısından 

önemliydi (Bozdoğan, 2002: 139).  

 



208 
 

         “Türkiye: Asya ve Avrupa Arasındaki Köprü” adlı filmde ise   “Bugün modern 

ve geniş bir cadde olan Atatürk Bulvarı, Haliç üzerindeki Atatürk köprüsüne uzanır” 

denilirken söz konusu caddenin ve otomobillerin görüntülerine yer verilmiştir. 

Filmin devamında balıkçılıktan, teknelerden limandaki gemilerden ve ticaretten 

bahsedilmiş, özellikle gelişmişlik ifadesi olarak trafik polisi gösterilerek trafiğin 

yoğunluğu ve düzenlenişi vurgulanmış, “Her iki köprünün üzerinden günün her 

saatinde trafik sel gibi akar. Bu yoğun trafik çok iyi eğitilmiş işinin ehli polisler 

tarafından idare edilir” denilmiştir. Filmde ayrıca ülkenin barajlarının yaz 

kuraklığına karşı su deposu ve elektrik üretimi için kaynak olduğu söylenirken 

barajların görüntülerine yer verilmiştir. Bunun yanı sıra Karabük’te işçilerin yüksek 

ısıdaki fırınlarda ülkenin kalkınması için gereken demir ve çeliğe şekil verdiği 

belirtilirken de fabrikanın görüntüleri gösterilmiş, ardından çimento fabrikası ve yol 

yapımına ilişkin görüntüler verilmiş ve ülkenin kalkınmasında yolların büyük rol 

oynadığı, 1948’den beri 52.000 km’lik modern bir yol ağının yapıldığı belirtilmiştir. 

Filmde son olarak modern Türkiye’nin son otuz beş yıl içinde siyasî, ekonomik ve 

kültürel açıdan büyük ilerleme kaydettiği, Atatürk İlkelerinin bu ülkeye yeni bir 

Avrupaî yüz kazandırdığı belirtilirken fabrikaların, işçilerin, modern yapıların, 

bankaların ve caddelerin görüntüleri kullanılmıştır. “Türkiye” filminde de 

Anadolu’daki çeşitli fabrikaların, elektrik santrallerinin ve büyük bir sanayi alanının 

havadan çekilmiş görüntüleri verilerek “çelikleşen iradeler, çelik fabrikalarında gece 

gündüz durmadan çalışarak Türkiye’nin yükselmesinde büyük hizmetleri olacak dev 

sanayinin başarıya ulaşmasını hazırlıyorlar” denilmektedir. Ayrıca boş bir arazi ve 

ardından yeni inşaatların olduğu alanların görüntüleri verilmiş  “geniş Anadolu 

yaylasının her tarafına yayılmış şehir ve kasabalarımızda güzel yurdumuzu bir an 



209 
 

önce ümrana kavuşturma ve pırıl pırıl aydınlatma çabası vardır. Türkiyemizi bir 

uçtan öbür uca bağlayan, kara ve deniz yollarımızı, mesafeleri kısaltan hava 

yollarımız tamamlıyor” denilirken de uçuş yapan bir Türk Hava Yolları uçağının 

görüntüsü verilmiştir. “Bir kelebek hafifliği ile piste inen uçak, gözlerinde 

Türkiye’nin dava ve meselelerini hâlletmek isteyen iradenin ışıkları parlayan 

insanları getiriyor” ifadesi eşliğinde ise piste inen bir THY uçağı, onun pilot ve 

hostesleri ve yolcularının görüntüleri verilmiştir.  

        

          “Atatürk” filminde ise Atatürk’ün bağımsızlığın ardından uygulayacağı 

ekonomik sistemden, yollardan, tarım ve sanayiden bahsedilirken de tren ve ray 

görüntüleri verilmiş, “Bu yollar geçmişteki gibi yabacılara değil, ülkeye hizmet 

edecektir artık” denilmiştir. Filmde ayrıca Atatürk’ün bir konuşması alıntılanırken de 

görüntüde geçit törenleri, bu törenlerdeki modern genç kızlar, tanklar ve uçakların 

görüntüleri verilmiştir. “Türk Kızı Gök Kızı Atatürk Kızı: Sabiha Gökçen” filminde 

de Kurtuluş Savaşı’nın ardından yapılan devrimlerden bahsedilirken de modernleşme 

ve ilerlemenin sembolleri olarak tren, baraj, fabrika, laboratuarlar, meslek sahibi 

modern kadınlar ve modern teçhizatlı askerlerin görüntü ve fotoğrafları 

kullanılmıştır. 

 

G. ULUSAL KİMLİK İNŞASINDA SÖYLEMSEL MÜCADELENİN ZEMİNİ 

OLARAK KADIN VE TANITIM FİLMLERİNDE “TÜRK KADINI” 

ANLATISI 

 



210 
 

Batı-dışı toplumlarda Doğu-Batı arasındaki asimetrik bölünmenin yol açtığı 

endişe ve tedirginlik hem modernleştirilmeye çalışılan kitleleri, hem de 

modernleşmenin aktörlerini etkisi altına almıştır. Zaman içinde bu bölünmenin yol 

açtığı simgesel şiddet, toplumsal iktidarın ve ulusal kimliğin kurucu bileşeni haline 

gelmiştir. Bu durum “millîlik” hayalinde bir takım çatlakların oluşmasına neden 

olmuştur. Bu çatlakların en büyüğü, Türkiye’nin modernlik deneyimini sarmalayan 

gecikmişliğin yol açtığı endişe zeminidir. “Batılı olalım ama geleneği koruyalım” 

tarzında konuşan fanteziler ise bu bölünmeyi kapatmaya çalışırlar ve “modern ama 

millî” bir kimlik hayali sunarlar. Medeniyet değiştirme ve modernleşmeyle ortaya 

çıkan bu yabancılaşma korkularının, kimlik ve öznellikle ilgili endişelerin 

yansıtıldığı fantezi-ekran kadın bedenidir.  Eril çekirdeği koruyarak modernleşmenin, 

eril ruhu kaptırmadan şekil değiştirmenin yolu da kadınla tarif edilir: Şefkatli, iffetli 

ve fedakâr kadınla (Arslan, 2007).  

 

Evrensel standartların kabulü, bu standartları üreten Batı Uygarlığının 

dışındaki ülkeler tarafından avantajsızlığın farkına varılması anlamına gelse de, 

aciliyet düzeyinde ihtiyaçlar olarak ortaya çıkan bu standartlar ulusal kültüre yabancı 

bir olgu olarak algılanmamıştır. Fakat evrenselin kurgulanması modernitenin 

oluşumuna paralel olarak gelişmiştir ve içinde hiyerarşik bir yapı barındırarak birçok 

maddi ezilme ve sömürü mekanizmalarını taşımaktadır.  Bu kurgu, pratikteki kör 

işleyişiyle hiyerarşik yapıyı ve sömürü mekanizmalarını gizlemekte ve 

onaylatmaktadır. Bu onaylatmanın bir yolu da gelişmişlik düzeyini Batı Avrupa’nın 

gelişmiş ulusları tarafından konulan belirli evrensel standartlara göre ölçmekten 

geçer.  Bu standartlar yabancı bir kültürden geldiği için de Batı-dışı uluslar kendi 



211 
 

ulusal kimliklerini kaybetmemek gibi bir çaba içine girerler (Gürkan, 1997: 26). Tam 

da bu çaba nedeniyle, Cumhuriyet modernleşmesinin en sert yaşandığı dönem de 

olsa, Kemalist Tek Parti Dönemi dönemine damgasını vuran tek ve kapsayıcı bir 

modernleşme anlayışından söz edilemez. Yönetici elitler ve muhafazakâr kültür 

aydınları arasındaki ilişkiler incelendiğinde, Cumhuriyet rejiminin siyasal ve 

düşünsel merkezinin aynı zamanda muhafazakâr bir eksen üzerinde kurulma 

koşullarının 1930’lu yıllarda oluştuğu gözlenebilir. Modern Türk Muhafazakârlığı 

İsmail Hakkı Baltacıoğlu’nun  “ananeci” ve “kültürcü”, Peyami Safa’nın 

“Muhafazakâr”, Ahmet Ağaoğlu’nun “Türkçü” ve “liberal”, Hilmi Ziya Ülken’in 

“ahlâkçı” ve Mustafa Şekip Tunç’un “Bergson’cu” felsefi anlayışlarının çakışma 

noktalarında varlık bulmuştur. Bu aydın grubu, Kemalist kültür seçkinlerinin bir 

parçası olarak yeni rejimin üniversitelerinde, siyasî partilerinde ve çeşitli derneklerde 

faaliyette bulunma olanaklarına sahip olmuşlar; kültür, ulus, din, devlet ve 

modernleşme konularında fikirler üretmişlerdir. Bu muhafazakâr modernlik anlayışı, 

bir yanıyla Batıya dönük olarak gelişmiş ve karşılaşılan siyasal ve kültürel sorunlar 

için Kemalist yönetici seçkinlere pozitivist-hümanist anlayıştan farklı fikirler 

vermiştir. Kemalist modernleşmenin gelenek karşısında alabileceği konum; İslâm-

Batı çatışması çerçevesinde laik bir zihniyetle dine karşı takınılacak tutum; madde ve 

manâ çatışmasında bilim ve tekniğe karşı alınacak konum bu sorunların başında 

gelmekteydi (İrem, 1999: 141-143). Böylelikle kurulan yeni ulus devlet, bir yandan 

Batılılaşmaya çalışırken bir yandan da kendi öz kimliğini bu fikirler doğrultusunda 

gelişen bir toplumsal dönüşümle korumaya çalışıyordu. Cumhuriyet’in millî 

değerleri koruyarak batılılaşmak ve modernleşmek arzusu taşıyan kurucu elitleri 

Türk Kadınının rolünü bu doğrultuda belirlemek istiyorlardı. Bu kadro içinde “Türk 



212 
 

kadınının yanlış temsili” kaygısı neredeyse bir paranoyaya dönüşmüştü. Bu nedenle 

“faziletli ve cefakâr” bir “Anadolu kadını” tipolojisi oluşturuldu. Kişisel zevklere, 

giyim kuşama tutkuyla bağlı, konformist İstanbul kadınının karşısına çıkarılan 

“Anadolu kadını” önce ülkesi sonra ailesi için yaşayan namuslu, fedakâr ve çalışkan 

bir kadındı (Cantek, 2003: 314-316). Batının model alınması gerektiğini fakat kendi 

özgün kültürümüzün bozulmadan muhafaza edilmesi gerekliliğini savunanlar 

arasında Atatürk de bulunuyordu. Bu iki durum arasında denge kurması gereken 

kadınlardı; modern kimliklerini kazanırlarken çarşafı terk etmeliydiler ama Batılı 

kadını model olarak taklit etmekte aşırıya kaçmamalıydılar. Modern hayatın 

gereklerini yerine getirirken “ulusun ruhunu” ihmal etmemeliydiler. İyi bir anne ve 

eş olmaya devam etmeliydiler. Çünkü ulusun aslî kimliği ve ruhunu şekillendiren 

onlardı (Yeğenoğlu, 2003: 174). Kadınlar ulusun manevi değerlerinin bekçisi olarak 

görülmekle birlikte, bu tarz ulus inşası süreçlerinde bedenleri ve zihinleriyle 

yeniliklerin de ilk uygulama alanıydılar. Özellikle erken dönemde çekilen tanıtım 

filmlerinde Türk kadını tam da bu şekilde hem ulusun manevi değerlerinin bekçisi, 

hem de bedeni ve zihniyle yeniliklerin ilk uygulama alanı olarak gösterilmiştir. 

Kadın ulusal kimliğe ilişkin konuların tartışılmasında temel zemini oluşturmuştur ve 

sonraki zamanlarda da milliyetçi söylemde gerici-medeni, dinci-laik, Doğu-Batı gibi 

sınır tayinini belirleyen karşıtlıklarda bir araç olarak kullanılmıştır. Kadınların 

bedenlerinin ve öznelliklerinin düzenlenmesi yoluyla ulusal kimlik inşasında modern 

ve geleneksel olan arasındaki sınırlar belirlenmektedir. 

 

G.1. Devrimler ve “Türk Kadınının Kurtuluşu”  



213 
 

         Türkiye’nin tanıtım filmlerinde “kadın” konusu büyük bir çoğunlukla, Kurtuluş 

Savaşı sonrası yapılan devrimlerin en önemlilerinden biri olarak kadınların yarı 

kölelik durumundan kurtarılmaları çerçevesinde ele alınmıştır. “Kadın”ın ağırlıkla bu 

şekilde ele alınması, Türkiye’nin nasıl uygar uluslar arasına girdiğinin, geçmişinden 

nasıl bir anda kurtulduğunun bir kanıtı olarak kullanıldığının işaretidir. İstisnasız tüm 

filmlerde özellikle kadınların kurtarıcısı olarak Atatürk ve onun bu konudaki ısrarlı 

tutumu öne çıkarılmaktadır. Tarihsel açıdan doğru da olan bu durum aslında bir 

taraftan da Türk Kadınının kurtarılmasından kaynaklanan edilgenliğini, yani söz 

konusu hakların kendi kazanımları olmadığını da açıkça göstermektedir. Filmlerde 

ayrıca Kurtuluş Savaşı’ndaki fedakârlıkları anlatılarak ve “yalnızca Türk Kadınına 

has” olabilecek bir vatan sevgisinden söz edilerek ulusal kimlik anlatısında Türk 

Kadını, hem asker bir ulusun asker kadınları, hem de fedakâr anneler ve eşler olarak 

betimlenmiştir.  

 

“Millî Mücadele ve Atatürk”  filminde ülkenin işgali, kadın bedeni üzerinden 

anlamlandırılarak namusa göz dikilmesi olarak görülmüş olacak ki, “Anadolu 

çocuğunun”, “Kahraman Mehmetçiğin” “vatanın namus ve ırzını düşmandan 

temizlemeye aht ettiği” ifadesi kullanılmıştır. Erkeklerin egemenlik alanı olan “ulus” 

erkek perspektifi aracılığıyla temsil edilir. Ulusun erkek perspektifinden temsili ise 

aynı zamanda kadınların spesifik bir temsiline bağlıdır. Bu durum milliyetçiliğin 

toplumsal cinsiyet boyutunun bir paradoksudur. Erkekler ve ulus arasındaki ilişki 

kadınlar yoluyla aracılanır. Kadın eğer iç ve dış sınırların koruyucusuysa, erkek de iç 

ve dış sınırlar ile kadınların koruyucusudur. Erkekler bu anlamda kadınlarını, 

çocuklarını ve ulusun sınırlarını dış düşmandan, özellikle de tecavüzden korumaya 



214 
 

çağrılırlar (Puri, 2004: 129). Filmin devamında (bu tecavüze karşın) Mehmetçiğin 

moralinin yüksek olduğu, geceleri düşmana görünmeden ilerlediği, gündüzleri 

gölgelikler altında silahını temizlediği belirtilmektedir. Vatan müdafaasına Türk 

Anası da “kınalı elleriyle” katılmıştır. Cepheye cephane sevkiyatında “erkeğine”, 

“kuzum diye sevip okşadığı yavrusuna” yardımcı olmuştur. Filmde Mustafa 

Kemal’in de Türk Kadınının Kurtuluş Savaşı’ndaki büyük yardımını daima şükranla 

andığı, onu takdir ettiği ve her vesileyle bundan bahsettiği belirtilmektedir. 

Bahsedilen bu Türk Kadını, Cumhuriyet’in ilk yıllarında resmi ideolojiyi besleyen 

sanatın başlıca malzemesi olan mermi taşıyan “Anadolu Kadını” imgesini 

hatırlatmaktadır. Uzun yıllar Millî Mücadelede savaş veren kadın kahramanlar, 

özenilmesi gereken bir imaj olarak kurgulanmıştır. Millî Mücadelede erkeğiyle 

beraber savaşan, adeta cinselliği olmayan erdemli, iffetli kadınlardır bunlar. Filmde 

ayrıca Atatürk’ün medeni bir cemiyet olarak Türkiye’de kadın ve erkeğin eşit haklara 

sahip olmasını istediği belirtilmektedir. Sonunda 1926’da kabul edilen Medeni 

Kanunla hukuk alanındaki inkılâp da başarılmış, erkeklerin birden fazla kadınla 

evlenmeleri yasak edilmiştir. İstediği her mesleğe girmeye serbest bırakılan Türk 

Kadını sosyal hayatta layık olduğu yeri almış, seçme ve seçilme hakkına sahip 

olmuştur. 

 

Modern Türk Kadını medeni bir cemiyet olunduğunun göstergelerinden biriydi ve 

Türkiye’yi anlatan filmlerde onların görüntüleri bunun en kolay şekilde anlatımını 

sağlıyordu. “Türkiye’nin Kalbi Ankara” filminde Batı Uygarlığına dahil olunduğunu 

göstermenin en kestirme yollarından biri olarak, İsmet Paşa Kız Enstitüsü’nde kısa 

şortlarıyla spor yapan “kurtarılmış” kadınların görüntülerine yer verilmiştir. Ayrıca 



215 
 

filmde, okul ya da izci üniformasıyla veya şortla yürüyüş yaparak tören alanlarında 

boy gösteren Cumhuriyet’in yeni kadınlarının görüntüleri de yer almıştır (Akın, 

2005: 57).44  “Türklerin Babası Atatürk I” filminde ise, yapılan devrimlerden 

sırasıyla bahsedildikten sonra kadınları özgürleştiren kişi olarak Atatürk öne 

çıkmaktadır. Onun, yüzlerce yıldır geriye itilen kadınlar için eğitimin değerini 

anlattığı ve onların iş hayatına katılmalarını istediği belirtilmektedir. Köylü bir 

kadının görüntüsünün ardından hakim, doktor, asker vb gibi modern meslek sahibi 

kadınların görüntüleri verilmiş ve Türk Kadınlarının her meslek dalında 

uzmanlaştıkları, Atatürk’ün Sabiha Gökçen’le birlikte Türk Kadınına pilot 

olabilmenin yolunu açtığı, Anayasa Mahkemesi üyeliğinde ilk olarak bir kadına yer 

verildiği, kendisinin de modern eğitim almış bir kadınla evlendiği söylenmektedir. 

“Türklerin Babası Atatürk II” filminde de kadınlara çok fazla haklar tanındığı, 

Atatürk’ün onları örtünün altından çıkararak eğitime yönelttiği, kadınların sosyal 

hayatta yerlerini almasını, modernleşmelerini istediği belirtilmektedir. Cumhuriyet’in 

ilk yıllarında, yönünü batılılaşmaya dönük, liberal, laik ve demokratik bir toplum 

                                                            
44  Diğer filmlerde de rastlandığı gibi, bu dönemde çok sayıda gencin spor yaparken çekilmiş 

görüntülerinin kullanılması şaşırtıcı değildir. 19. yüzyılın ikinci yarısından İkinci Dünya Savaşı’nın 

sonuna kadar olan dönemde tüm dünyada beden terbiyesi ve spor politikaları ortaya çıkmıştır. Diğer 

ülkelerde olduğu gibi Cumhuriyet Türkiyesinde de beden terbiyesi ve spor politikaları, kır ve şehir 

nüfusunun uzun süren savaşlar, salgın hastalıklar ve açlık gibi nedenlerle bozulmuş olan sağlığının 

düzeltilmesi ve nüfusun savaş tehlikesine karşı fiziki yeteneklerle donatılması amacıyla 

oluşturulmuştur. Bunların yanı sıra bir diğer amaç da gençlik arasında giderek bozulduğu düşünülen 

ahlâki normların korunmasına yönelikti Cumhuriyet’in ilk yıllarında bireyin kendi sağlığını koruma 

sorumluluğu vatan ve millet için toplumsal bir görev hâline dönüştürülmüştü. Bu yaklaşıma göre 

kişisel hayat ve milletlerin hayatı bitmek bilmeyen bir mücadele ise, kişinin hayatta kalma 

mücadelesinde milletine katkıda bulunmak için sağlık, kuvvet, dayanıklılık gibi özelliklerini 

geliştirmesi ve kendini kötü alışkanlıklardan koruması gerekirdi (Akın, 2005: 58-62).   

 



216 
 

yaratmaya yönelik belirleyen modernleşme projesi sonucu, kadınların meslek sahibi 

olmaları ve mesleki alanlarda Batılı ülkelerdeki kadınlarla benzer oranlarda yer 

almaları amaçlanmıştı.  İlerleme ve gelişme yolunda verilen mücadeleye dahil edilen 

kadınlar sadece yarı profesyonel mesleklerde değil, sağlık, hukuk, mimarlık, 

mühendislik gibi erkeklerin hakim olduğu alanlarda da eğitim görmeleri ve hizmet 

vermeleri konusunda desteklenmişlerdir. Bu dönemde Türk Kadınından hem bilgili, 

eğitimli, akıllı ve modern olması hem de Cumhuriyetçi ideolojiyle donanmış nesiller 

yetiştiren bir anne olması beklenmiştir. Bunun yanı sıra bu dönemde kadın, 

Cumhuriyet’in profesyonel mesleklerde ihtiyaç duyduğu emek gücünün bir parçası 

olarak da görülmüştür. Aslında kadının meslek alanlarına girmesi hususunda 

özendirilmesi somut ihtiyaçların giderilmesiyle ilgiliydi ve faydacı bir içeriğe sahipti. 

Faydacı bir niyet güdülmüş olduğu hâlde kadınların meslek alanlarına girmeleri 

konusunda verilen destek söylemsel düzeyde kalmıştır. Kadınların bu alanlarda yer 

almalarını kolaylaştıracak düzenlemeler ve uygulamalar yapılmamıştır. Bunun 

yerine, karşılaşacakları sorunları kendi kendilerine aşmalarını öngören bir anlayış 

güdülmüştür. Kadınlara güçlü bir özdenetim sahibi olmaları ve kendilerini disipline 

etmeleri telkin edilmiş, onlardan hem geleneksel cinsiyet ilişkilerinin uygun gördüğü 

biçimde hem de modernliğin gereklerine uyacak şekilde davranmaları beklenmiştir. 

Geleneksel ataerkil kamusal alanda ilerlemelerinin yaratacağı toplumsal tepki ve 

gerilimleri dengeleme görevi de onlara verilmiştir (Tüzel, 2009: 29-36). 

 

          “Mucizeler Yaratan Türk” filminde Kurtuluş Savaşı’nın ardından ilk anlatılan 

devrim Modern Türk Kadınının yaratılması hakkındadır. Mustafa Kemal’in Türk 

Kadınını batılı anlamda hürriyete kavuşturmayı kendisine ideal edindiği ve İzmir’li 



217 
 

bir kızla evlenerek bu idealini müşahhas bir şekilde ifade ettiği söylenmektedir. 

Filmin başka bir yerinde ise kara çarşaflı kadın görüntüleri gösterilerek, Atatürk 

devrine kadar yüzleri peçe arkasında gizli ve hemen hemen esir durumunda olan 

Türk Kadınının onun inkılâbıyla hürriyetine kavuştuğu ifade edilmektedir. 

Cumhuriyet’in ilk yıllarının resmi ideolojisinde kara çarşaflı Anadolu Kadını imgesi 

rejimi tehdit ettiği savunulan irticanın sembolü olarak sunulmuştur. Bu dönemde 

ötekileştirilen “İstanbul kadını” ne kadar olumsuz bir prototipse kara çarşaflı kadın 

da o kadar olumsuzdur (Cantek, 2003: 317). Filmin devamında Atatürk’ün Türk 

Kadınının Avrupalılar gibi giyinmesinde ısrar ettiği, kendilerine kanun önünde eşit 

haklar tanıdığı ve her mesleğin kapılarını onlara açtığı belirtilmektedir. “Atatürk” 

filminde ise çarşaflı kadınlar ve Atatürk’ün Latife Hanım’la görüntüsünün ardından 

Atatürk’ün kadınlar hakkındaki konuşması aktarılmaktadır: “İzlememiz gereken bir 

yol vardır o da Türk Kadınının iş ortağı olarak büyük eserimize katılmasını 

sağlamaktır. Bir toplumu meydana getiren bütün erkek ve kadınlar birlikte 

yürümediği takdirde o toplumun ilerlemesi ilmi olarak muhtemel hatta mümkün 

değildir.” Filmde modern kıyafetleri içinde ve spor yapan kadın görüntülerinin 

ardından Türk Kadının gerek giyim kuşam, gerekse davranışları bakımından 

batılılaştığı; toplum içine çıktığı, resmi ve önemli görevlere gelmeye başladığı 

belirtilmiştir. Ayrıca Türk Kadınının 1934’de seçme ve seçilme hakkını elde ettiği, 

Türkiye’nin de böylece bu alanda öncülük ettiği eklenmiştir. Bu ifadelerin hemen 

ardından da bütün bu yeniliklerin Türkiye’nin Batıyla arasındaki birkaç yüzyıllık 

gecikmeyi kapatmayı sağlamaya yönelik olduğu belirtilmiştir. Kadının özgürleşmesi 

aydınlanmacı elitler nezdinde ülkenin medeniyet seviyesine ulaşması için temel 

önkoşuldu. Ayrıca modernleşme ve batılılaşmanın en doğrudan göstergesiydi. 



218 
 

Kemalist dönemin yeni kadını hem geçmişten radikal bir kopuşun göstergesi, hem de 

Mustafa Kemal’in modernleşmiş Türkiye vizyonunun temel unsuruydu.  

     Yabancı yönetmenler tarafından çekilen filmlerde -doğulu kadını batılı erkeğin 

her yere nüfuz eden bakışından koruyan, bu nedenle de oryantalist eserlerde takıntılı 

biçimde konu edilen- peçenin Cumhuriyet’le birlikte ortadan kalktığı özellikle 

vurgulanmıştır. “Türkiye: Asya ve Avrupa Arasındaki Köprü” filminde Atatürk’ün 

reformlarının devrimsel olduğu, Türklerin sonunda peçeyi attığı, Şarkta ilk defa 

kadının kanun karşısında erkekle aynı haklara sahip olduğu, iş hayatında ve 

toplumda hak ettiği yere geldiği söylenmiştir. “Türkiye” filminde ise bir bankta 

oturmuş ders çalışan modern öğrenciler ve kadın öğretmen, profesör, hâkim, doktor 

görüntüleri verildikten sonra “Atatürk’ün siyah peçeden kurtardığı, erkeklerle eşit 

haklara sahip Türk Kadını meslek hayatında en yüksek mertebeye ulaşmak için bütün 

imkânlara maliktir” denilmiştir.  

 

        İlk kadın pilot Sabiha Gökçen, Cumhuriyet’in ilk yıllarında Türk Kadınının 

kurtuluşunun, bir anda erkeklerle aynı mertebeye ulaşmasının sembolü gibidir. 

Hayatının anlatıldığı “Türk kızı Gök Kızı Atatürk Kızı Sabiha Gökçen”45 adlı filmde 

de Sabiha Gökçen bir sembol olarak anlatılmıştır çünkü görüşleri alınan Orgeneral 

Karakuş’un ifade ettiği gibi havacılık, yapılan bir hata canla ödendiği için çok 

ciddiye alınması gereken bir iştir. Bu nedenle de Atatürk Türk Kadınlarının bu 

azimde olabileceğini göstermek için Sabiha Gökçen’in havacılıkla uğraşmasını 

istemiştir. Filmin sonunda Sabiha Gökçen’in -tam da Atatürk’ün arzuladığı gibi-  

                                                            
45 2001 yılında Ali Akyüz tarafından çekilmiştir. 



219 
 

azim ve kararlılığıyla, cesareti ve başarılarıyla Atatürk’ün Türk Kadınları için açtığı 

yolun her zaman en büyük önderi olduğu, kendi karakterinde Türk Kadınının 

geleceğini yarattığı belirtilmiştir. Filmde Cumhuriyet’in ilk yılları anlatılırken bu 

yılların Kurtuluş Savaşı’nın bittiği ama “medeniyet savaşının” başladığı yıllar olduğu 

söylenmekte, kabul edilen yeni Medeni Kanunla pek çok değişimin meydana geldiği, 

Türk Kadınının ilk kez Avrupa’daki hatta dünyadaki pek çok kadından önce medeni 

haklarına kavuştuğu belirtilmektedir. Çok kısa bir sürede Batıyla aradaki yüzyıllık 

farklar ortadan kaldırılmıştır; fakat bunu dünyanın da bilmesi gerekmektedir. Filmde 

anlatılanlara bakılırsa Mustafa Kemal, bilhassa Sabiha Gökçen’in şahsında kendini 

gösteren bu büyük ilerlemenin dünyaya da gösterilebilmesi için çok iyi bir halkla 

ilişkiler ve tanıtım faaliyeti organize etmiştir. Askeri uçuş eğitimi alan Sabiha 

Gökçen, 1934’te çıkan Dersim İsyanı’nı bastırmak için harekat yapan filoda görev 

almıştır ve döndüğünde kendisine TBMM tarafından Bir Numaralı Murassa 

Madalyası verilmiştir. Balkan Paktı’nın hazırlıklarına başlandığı, Balkanlardan bir 

heyetin geldiği bir dönemdir. Atatürk Sabiha Gökçen’den Dersim dönüşünde 

kendisine verilen madalyayı takıp misafirlerin yanına öyle inmesini söyler. 

Madalyalı bu kadın pilot Atatürk’ün beklediği ilgiyi toplamış olacak ki, konuklar 

“bizim başkentlerimize de uçarak gelir mi?” diye sorarlar. Gökçen Mustafa Kemal’in 

hastalığı nedeniyle gitmek istemese de Atatürk bu konuda ısrar eder ve beş Balkan 

kentini kapsayan bir rota belirler. Ayrıca Sabiha’yı yanına çağırarak Balkan turu 

boyunca indiği alanlarda kendisini karşılayacaklara ve gazetecilere söylemesini 

istediği diktesini yazdırır. Atatürk’ün diktesiyle yapacağı bu turla Sabiha Gökçen’in 

basit bir seyahatin ötesinde Balkan dostluk misyonunu üstleneceği ortaya çıkar. 

Sabiha Gökçen gezilerinde barışçı bir ülkenin barışçı bir kızı olduğunu, yurtta ve 



220 
 

dünyada barışı arzu ettiğini, her Türk gibi bunu gönülden istediğini, Türkiye 

Cumhuriyeti’ne düşman olanlarla bugün dost olmayı şerefli bir dost adımı 

saydıklarını, Türk Kadınını, Türk Toplumunu ve kadının yükseldiği yeri, noktayı, 

daha da ilerleyerek daha da uygar bir ülke olacaklarını anlatacaktır. Sabiha 

Gökçen’in seyahatleri Balkanlarda büyük ilgi toplamıştır. Filmde görüşleri alınan bir 

diğer kişi Cemal Kutay’a göre, Bükreş’e giderek kazandığı sükse ve zafer Sabiha’yı 

orada adeta bir marka hâline getirmiş, Romen genç kızlarının bundan mahrum 

kalmasının sebeplerinin araştırılmasına neden olmuştur. Ayrıca Hitler de Sabiha 

Gökçen’in bu gezisinden sonra harp pilotu Hanna Reich’ı dünya turuna çıkarmıştır. 

 

G.2.Harem  

 

        Harem üzerinde 90’lardan sonra yapılan az sayıda tanıtım filminde durulmuş, 

daha önce neredeyse hiç bahsedilmeyen ve tabu halini alan bu konu, bu dönemde 

kadın yönetmenler tarafından ele alınmıştır. Erken dönemde Kemalist İdeoloji 

doğrultusunda çekilen filmlerde “Türk Kadını”na kurtarılmış, modern, meslek sahibi 

kadınlar olarak yer verilirken, sonraki yıllarda milliyetçi-muhafazakâr yaklaşımların 

etkisiyle çekilen filmlerde kadın görünmez olmuştur. Türk Kadınından 90’lardan 

sonra yalnızca Batının oryantalist fantezilerine ve küçümseyici eleştirilerine konu 

olan “harem” olgusu etrafında söz edilmiştir. Hem “Türk Kadını”ı ele alan erken 

dönem filmlerinde hem de sonraki yıllarda çekilen haremle ilgili filmlerde birinci 

hedef kitle olarak belirlenen Batıya Türk Kadınının geçirdiği dönüşüm anlatılmaya 

çalışılmıştır. İlkinde “kadın”, ulusal kimliğin geçirdiği dönüşümü anlatmada 



221 
 

kullanılmış, ikincisinde ise ulusal kimliğin imajını düzeltmeye yönelik olarak 

kullanılmıştır. 

       Harem yüzyıllarca Batılı yazında kadınların erkeklerine umutsuzca aşık birer 

köle oldukları, kadın erkek ilişkilerinin sadece cinsel unsurlara indirgendiği, bedensel 

zevklerin mekânı olarak anlatılmıştı. Bu anlatıya göre kadınlar bir hapishaneyi 

andıran haremde nefret ettikleri bir hadımın gözetiminde yaşıyorlardı. 19. yüzyıl 

ressamlarının Doğuda en fazla resmettiği konu hamamıyla, belden yukarısı çıplak 

hizmetçi kadın ve cariyeleriyle, raks eden, sere serpe yatan kadınlarıyla haremdi. 

Gizemli Doğunun içine girme ve onun hakikatini ortaya çıkarma arzusu, ki bu 

genellikle peçeyi açma ve haremin yasaklı mekanına girme arzusu olarak tezahür 

ediyordu; oryantalist söylemi oluşturan temel mecazlardan biriydi. Haremi ve peçeli 

kadının sırrını çözmeye yönelik arzular gerek haremin ve gerekse de tüm doğulu 

kadınların abartılı biçimde temsil edilmesine neden olmuştu (Yeğenoğlu, 2003: 100). 

Oryantalist ressamlar kapalı kapılar ardındaki haremi hiçbir zaman görmemişlerdi; 

resmettikleri yalnızca hayallerinde canlandırdıklarıydı. Aslında haremden sahneler 

gösteren bu tabloların, oryantalizmin sonsuz bir kopyalama ve her metnin bir 

diğerine göndermede bulunduğu bir temsiller dizisi olduğunu bir kez daha 

gösteriyordu. Paradoks ise söz konusu metinlerin kendilerini Doğunun hakikati 

olarak sunmalarıydı (Yeğenoğlu, 2003: 121).   

 

      Osmanlı’nın ötekileştirildiği, ulusal kimlikte yer bulmadığı dönemlerde çekilen 

filmlerde onun günahlarının savunmasını yapmak zaten gereksizdi. Fakat 

Osmanlı’nın çürümüşlüğünden bahsedildiği bu dönemlerde bile kadınların genel 



222 
 

olarak bir esaret içinde olduğundan dem vuruluyor ama sultanların sarayındaki 

hareme hiç değinilmiyordu. Doksanlardan sonra çekilen filmlerde bu konuya 

değinilmesi ve ayrıntılı bir biçimde ele alınması, birkaç on yıl önce Osmanlı 

geçmişiyle barışılmış olmasının ve bu tarihin bir parçası olan haremi, önyargıların 

aksine olduğu gibi anlatmak isteğinin bir sonucuydu. Haremi doğrudan anlatan 

filmlere göre daha erken tarihte çekilmiş olan “Muhteşem Süleyman” filminde 

İslâm’ı bedenin günahkâr taleplerine cevap veren bir din olarak gösteren oryantalist 

anlatıma uygun olarak, haremin İslâm diniyle bağlantısı kurulmuştur. Filmde İslâm 

dinindeki cennet felsefesinin merkezinde sonsuz zevkin olduğu ve Sultan 

Süleyman’ın Topkapı Sarayı’nı bir zevk bahçesi olarak dizayn ettiği söylenmektedir. 

Harem kadınlarının portreleri ve haremin içerden çekilmiş görüntüleri verilirken de 

Avrupalıların özgürce çizdiği portrelerin aksine kadınların yüzlerini gizlediği 

belirtilmektedir. Filmde ayrıca haremin avlusunun, cariyelerin kimse görmeden 

dolaşabilecekleri bir yer olduğu ve bunun İslâm geleneğinde gerçekten tasvir edildiği 

belirtilmektedir. 

 

        Doğrudan haremi anlatan “Haremin Büyüsü”46 ise cariyelerin köle 

pazarlarından alınışından başlayıp hayat öykülerinin tümünü (günlük hayatın nasıl 

geçtiği, hiyerarşik yapı vb) genel çizgileriyle veren bir filmdir. Filmin başında 

haremin, (filmde görsel malzeme olarak kullanılan) Batılı ressamların eserlerinde 

olduğu gibi sadece bir şehvet ve dehşet yuvası olmadığı; ancak genel olarak 

filmlerde, romanlarda işlendiği gibi bir zevk-u sefa alemi hiç olmadığı 

                                                            
46 1999 yılında Handan Öztürk tarafından çekilmiştir. 



223 
 

söylenmektedir. Haremin yapısının Enderun’da eğitilen seçkin kölelerin gelişimiyle 

çarpıcı benzerlikler taşıdığı ve erkek kölelerin askeri bir rolden çok daha fazlasını 

oynamaya başladıkları sırada, kadın kölelerin de hanedan politikasında önemli bir 

varlık göstermeye başladığı belirtilmektedir. Bir dünya imparatorluğu olan 

Osmanlı’nın evi ve ailesinin de adına yakışır olması gerektiğinden, cariyelerin 

yetenekleri de göz önünde bulundurularak titiz bir eğitimden geçirildikleri, haremin 

temel dinamiğini cinsellikten çok aile politikasının oluşturduğu çünkü esir olarak 

hareme giren her cariyenin potansiyel bir şehzade ve sultan annesi olduğu 

söylenmektedir. Bu ifadelerle haremin oryantalist anlatımdaki gibi sadece bir cinsel 

haz yuvası olmadığı, buradaki kadın kölelere de erkek köleler kadar değer verildiği 

ve söz sahibi kılındığı anlatılmak istenmektedir. Film bu anlamda haremin oryantalist 

anlatımlarına bir cevap niteliğinde tarihi gerçekleri yansıtmaktadır. Fakat filmin 

taşıdığı çelişki hem eleştirdiği hâlde belgeselde çıplaklığı ve batılı fantezileri ön 

plânda tutan oryantalist resimlerden bolca yararlanarak bunların tekrarlar yoluyla 

kurduğu hakikat temsilini pekiştirmesi hem de kimi canlandırmaların olduğu 

sahnelerde yine kadın çıplaklığını kullanmasıdır. 

 

       Haremi tüm boyutlarıyla anlatan filmin bir yerinde verilen küçük bir bilgiyle, 

çoğu zaman kadınların hayatında acının ve gözyaşının hâkim olduğu bir dönemden 

Atatürk ve Devrimleri sayesinde kurtulunduğu hatırlatması yapılmaktadır. 15. 

yüzyılda padişah ailesinin yeni yapılan Topkapı Sarayı’nda oturması benimsenince, 

eski saray görev süresi dolmuş cariyelerin evi olmuş, bu nedenle de buraya “gözyaşı 

sarayı” adı verilmiştir. Bu gün aynı alana dikilen Atatürk Heykelinin, eski gözyaşı 

sarayının çağdaş bir üniversite olmasının simgesi olarak yükseldiği, Atatürk’ün 



224 
 

önderliğinde kurulan Cumhuriyet Türkiyesinde harem kadınları yerine çağdaş eğitim 

gören kadınların yetiştirildiği belirtilmiştir. 

          “Kırk Yıl Sonra Harem Kadınları47” adlı filmde ise bir paşanın haremini konu 

alan bir filmden yola çıkılmış, haremden başlayarak günümüz Türkiye’sindeki kadın 

haklarına kadar geniş bir yelpazede konu ele alınmıştır. Filmin oyuncularının 

görüşlerine ve filmden bazı kısımlara yer veren belgeselde aslında büyük oranda, 

akademisyen Fatmagül Berktay, Psikolog Leyla Navaro ve Avukat Hülya 

Gülbahar’ın görüşleri aracılığıyla kadın hakları konusu üzerinde durulmuştur. Prof. 

Dr. Fatmagül Berktay özetle haremin çok katmanlı bir konu olduğunu, Batılıların 

dışarıdan hareme bakışlarının çok oryantalist olduğunu ve Doğuyu ötekileştirirken 

kadın cinselliği üzerinden bir imge kurduklarını belirtmektedir. Girmelerinin 

mümkün olmadığı bir kurumu yazıp resmettikleri için sınırsız ve yoz bir cinselliğin 

yaşandığı yer olarak resmettiklerini, oysaki haremin neredeyse manastır gibi 

disiplinli bir okul olduğunu da eklemektedir. Çünkü harem, hükümdara en yakın olan 

yerdir ve Osmanlı soyunun en iyi şekilde yetiştirilmesi için bir okul gibi 

görülmektedir. Ancak toplumda harem geleneği ya da çok eşlilik yaygın değildir 

çünkü halkın çok azı böyle bir gelir seviyesine sahiptir. 

 

Filmde haremden yola çıkılarak o günden bu güne kadınların geldiği noktanın 

ortaya koyulması için Avukat Hülya Gülbahar’ın görüşlerine başvurulmuştur. 

Gülbahar 1926’da Cumhuriyet’in çıkarttığı Medeni Kanun ile kadınların gerçekten 

çok önemli haklar kazandığını, bunlardan en önemlisinin de aile dışında çalışabilme, 

                                                            
47 A. Belkaya tarafından 2005 yılında çekilmiştir. 



225 
 

borçlanabilme hakkına sahip olması olduğunu söylemektedir. Ayrıca aile hukuku 

konusunda İslâmi Hukuka göre çok ileri kazanımlar sağlandığını da eklemektedir. 

Fakat Cumhuriyetin batılılaşma modeli içinde yer alan yasal düzenlemelerinin 

Batıdan çevrilerek alınması nedeniyle Ceza Kanunu içinde kadının konumunu 

babaya ve erkeğe bağımlı kılan, kadınlara yönelik suçları erkeğe ve topluma, genel 

ahlâk düzenine karşı işlenen suçlar olarak tanımlayan bir yapı da aynen alınmıştır. 

Avukat Gülbahar, Cumhuriyet’in getirdiği model kadının evde ve işte çalışan, her 

ikisini de başarıyla yapan kariyer sahibi “Cumhuriyet Kadınları” sistemini 

simgeleyen figüranlar olarak kalmaktan öteye gidemediğini söyleyerek eleştirisini 

sürdürmektedir.48 

                                                            
48 Cumhuriyet’in getirdiği yeniliklere karşın kadının hala erkeğe bağımlı kalmasının çeşitli nedenleri 

vardı. Kemalist proje geleneğe ve yerel değerlere bütünüyle karşıt değildi. Fikir düzeyinde bu 

savunulsa da yönetici seçkinler açısından yukarıda da belirtildiği gibi Batılılaşmaya rağmen 

özkültürün korunması gerektiği düşünülüyordu. Onların amaçları geleneği tamamen yok edip Batı 

dünyasıyla kaynaşmak değildi. En az Batı kadar gelişmiş olmakla birlikte Türk kalabilmekti. Bu 

açıdan bakıldığında Cumhuriyet’in gelenek karşıtlığı, bu geleneklerin modernleşmeye engel olan 

“hurafe” İslâm ile kaynaştığı fikrinden doğuyordu.  Bu nedenle gelenekten İslâmi renkleri kaldırmak 

amacıyla bir dereceye kadar İslâmdan önceki Türklük ve Anadoluculuk öne çıkarılarak yeni bir 

gelenek icadına girişilmiştir (Demirler, 2002: 220). Türkler Batının uygarlık ilkelerinden esinlenen 

model uyarınca batıl inançlara sahip seleflerinin aksine akılcı ve millî bir halk olacaktı.  Türkiye’nin 

modern bir toplum ve modern bir devlet olarak dünya milletleri içinde “hak ettiği yeri alması” 

Atatürk’ün asıl hedefi olmuştu. Batıdan alınan yeniliklerin Türk Ulusunu kalkındırıp aydınlatması 

bekleniyordu. Ancak Batıdan gelen bu yenilikleri yerel bir öğeyle birleştirmek gerekiyordu. Böylece 

ulus için bilim ve teknolojinin kazançlarını talep eden modernist bir milliyetçilik, bir ölçüde din ve 

geleneklerin rolüne dikkat çeken geleneksel Türk milliyetçiliğiyle bütünleştirildi. Bu geleneksel Türk 

milliyetçiliği, hızlı modernleşme sürecinin yarattığı uyarlanma güçlüğünü, “kişisel inanç” biçimi 

altında telafi edecek bir kültür gereksinimini karşılamayı amaçlıyordu. Diğer yandan gelenek icadı 

süreciyle, Anadolu mirası arındırılarak idealize edilmiş bir folk kültürüne dönüştürülmüştü.  Bütün 

uluslar gibi Türkler de bir yandan modernleşirken bir yandan da geleneklerine sahip çıkmak 

zorundaydılar (Robin & Aksoy, 1999: 184). Tam da bu noktada kadınlar modernitenin vaatlerini 

olduğu kadar tehlikelerini de sembolize etmiştir. Cinsiyet kimliği ve ilişkileri her dönemde kamusal 



226 
 

              Filmin devamında da görüşlerinden yararlanılan Avukat Gülbahar, Fatmagül 

Berktay ve Leyla Navaro kadınların dünyada ve Türkiye’de özellikle çalışma 

hayatında karşılaştıkları sıkıntıları anlatmışlardır. Böylelikle Kültür Bakanlığı’nın 

katkılarıyla çekilmiş bu filmde haremin kadınları ezen boyutuna değinilerek 

Cumhuriyet’in kadınlar açısından sağladığı kazanımlara işaret edilmiştir. Diğer 

yandan ise haremin hem batılılar tarafından önyargılı ve haksız bir şekilde 

değerlendirildiği hem de devrimlerle Türk Kadınının birçok kazanım elde etmesine 

rağmen yaşadıkları sıkıntıların sona ermediği anlatılarak konuya objektif bir şekilde 

yaklaşılmaya çalışılmıştır.   

 

                                                     

 

 

 

 

 

 

 
                                                                                                                                                                         
figürlerin, Türk Devletinin, yurttaşlığın ve ailenin ahlaki vizyonunu ifade etmede belirleyici işaretler 

olarak görülmüşlerdir. 

 

 



227 
 

 

   SONUÇ 

 

Ulusal kimlik, “millet” olarak tanımlanan bir halkın mensubu olmaktan 

kaynaklanan kimliktir ve milliyetçilik gücünü ulusal kimliğin bireyler için taşıdığı 

önemden alır. Milliyetçi ideolojide her ulusun kendine özgü bir kimlik sahibi olduğu 

düşünülür ve ulusların kendilerini dünyaya sunacakları kendilerine özgü deneyimleri, 

karakterleri olduğu varsayılır. Milliyetçilik ideolojisi özerk bir ulus devlet kurmayı 

amaçladığından, bu devletin unsurlarını bir arada tutacak değerler ve duygular ağına 

ihtiyaç duyar. Bu anlamda ulus devletin inşası ve sürdürülmesi ortak bir kültür 

yaratmak adına kolektif anlatılar uydurmayı ve etnik farklılıkların 

homojenleştirilmesini gerektirir. Ulusal kültür seferberliğiyle insanlara diğerleriyle, 

yani belirli bir halk kitlesiyle ortak bir tarihin ve kaderin parçası oldukları fikri 

aşılanır. Bu bağlamda milliyetçilik kültürel bir üretimdir ve uluslaşma güçlü bir 

kolektif kimliğin yaratılmasına bağlıdır. Bunun için paylaşılan mit, hatıra ve 

sembollerden çıkan ortak bir vatandaşlığa ve eğitim kurumları tarafından 

oluşturulmuş standartlaştırılmış bir dile ihtiyaç duyulur. Bu süreçte kitle iletişim 

araçları da anahtar bir rol oynar ve bireylerin ulusal aitlik ile ilgili kimliklerinin 

şekillendirilmesinde, yaygınlaştırılmasında ve kurumsallaştırılmasında kullanılır. 

Böyle bir kültürel süreç yoluyla ulusal kimliğin yaratılmasında en fazla sanatçılar, 

müzisyenler, yazarlar ve entelektüeller katkıda bulunur. Bunlar eserlerinde 

geçmişteki olaylar arasında süreklilik sağlayan bir hikâye kurarlar. Bu da ulusal tarih 

yazınının soy çizgilerine dayanan açıklamalarını ve meşrulaştırıcı geçmişlerin ön 



228 
 

plana çıkarılmasını kolaylaştırır. Ulus devletin benimsediği tarihsel anlatı onu özel 

bir zaman anlayışı içine yerleştirir. Tarihte izler sürülerek kim olunduğu, nereden 

gelindiği, ataların ve kahramanların kim olduğu, ne zaman büyük ve şanlı olunduğu 

keşfedilmeye çalışılır. Milliyetçilikler geçmişlerini amaçlarına göre şekillendirirler 

ve sunmak istedikleri hikâyeler için seçici bir hafıza kullanırlar. İşledikleri 

mitolojiler tamamen uydurma değildir; destanlar, vakayinameler, mit, gelenek ve 

motiflerin yeniden birleştirilmeleriyle oluşturulurlar. Romans, gizem ve drama ulusal 

tarih anlatılarındaki milliyetçi kurtuluş efsanelerinin malzemelerini oluştururlar ve 

halka kim olduklarını öğreterek onları kökenlerine bağlayan bir zincirin halkası 

oldukları hissi verirler. 

 

Genellikle uluslar tek bir tarihe sahip değildir. Birden çok sayıda anlatılan 

birbirine rakip farklı öyküler vardır.  Farklı gruplar ulus adına konuşabilme gücüne 

sahip olmayı ve kendi seslerini ulusun tamamının sesiymiş gibi sunmayı isterler. 

Diğer grupların tarihlerini de kendi merkezi rollerine uygun düşecek şekilde 

yorumlarlar. Bunun sonucu olarak ulusal tarihler sürekli yeniden yazılır ve her 

yeniden yazılma döneminin hegemonik değerlerini yansıtır. Bu süreçte ulusal kimlik 

de sürekli yeniden kurulur. Türkiye’de de farklı ulusal tarih yazımları sonucu ulusal 

kimlik tek bir yaklaşım tarafından şekillendirilmemiş, Kemalist İdeolojinin yanı sıra, 

Anadolucu yaklaşımlar ve milliyetçi-muhafazakâr yaklaşımlar tarafından da zaman 

içinde şekillendirilmiş ve dönüşüme uğratılmıştır. Türkiye’nin tanıtımı için 

hazırlatılan filmlerin bazılarında ulusal kimlik anlatısı bu yaklaşımlardan birine 

yaslanarak hazırlanmışken, diğer bir kısmında ise birden çok ideolojik yaklaşımın 

söylemleri yoluyla kurgulanmıştır.  



229 
 

 

Tanıtım filmlerinin incelenmesi sonucunda Türk Ulusal Kimliğinin hakim 

yorumlarında ulusun mekânı olarak Anadolu’nun öne çıktığı gözlenmiştir. Ulusal 

kimliğin inşasının henüz gerçekleştiği dönemlerde çekilen filmlerde ulusun toprağı 

olarak yalnızca Anadolu gösterilmektedir. Sınırlara dahil olan İstanbul dahi elden 

çıkan diğer Osmanlı toprakları gibi ulusal kimliğin dışında tutulmuştur. Anadolu, 

tanıtım filmlerinde yukarıda zikredilen üç ideolojik yaklaşım tarafından farklı 

şekillerde nitelendirilmiştir. Kemalist İdeolojinin ağırlığını tüm kültürel ürünlerde 

gösterdiği yıllarda çekilen filmlerde Anadolu, özgürlük mücadelesinin başlatıldığı, 

kaybedilen onca topraktan sonra elde kalan ve Mehmetçiğin kanı pahasına 

savunduğu kutsal bir toprak parçası olarak sunulmuştur.  Sonraki yıllarda çekilen, 

kurtuluş mücadelesinin ve Atatürk’ün anlatıldığı diğer filmlerde de Anadolu’ya 

yüklenen anlam bu şekildedir. Atatürk ve Milli Mücadele konulu filmler 

Cumhuriyet’in kuruluşundan günümüze kadar çeşitli dönemlerde yapılmış, başka 

birçok konuda gözlenen dönemsel yaklaşım farklılıkları bu konuda görülmemiş, 

hepsi resmi tarihe uyun şekilde hazırlanmıştır.  

 

Anadolu’daki uygarlıkların anlatıldığı filmlerde ise Mavi Anadolu Akımı’nın 

etkisi kendini göstermektedir. Bu yaklaşımın etkisiyle hazırlanan filmlerde 

Osmanlı/İslami maziye alternatif oluşturacak Anadolu Medeniyetlerinin tarihsel 

mirası, aynı topraklar üzerinde yaşamış olma gerekçesiyle sahiplenilmeye 

çalışılmıştır. Bu filmlerde Anadolu büyük ve kadim uygarlıkların beşiği olarak 

gösterilirken bu uygarlıkların şimdiki Anadoluluların ataları oldukları 



230 
 

vurgulanmaktadır. Mavi Anadolu Akımı’nın etkisi altında çekilmiş filmlerde 

Batılılar tarafından Anadolu’ya sonradan gelmekle, bu toprakların asıl sahibi 

olmamakla suçlanmanın yarattığı gerilim gözlenmektedir. Bu filmlerde Anadolu 

Halkının bu topraklarda yaşayan halklarla kaynaşarak buradaki medeniyetlerin 

mirasçısı haline geldiği defaatle belirtilmekte, Hititler ve Friglerin kullandıkları, 

bugün hala Anadolu’da kullanılan eşyalar kanıt olarak tek tek sayılmaktadır. 

 

İslami ve doğulu kimlikle barışıldığı dönemlerde çekilen filmlerde Anadolu 

artık yalnızca Batıyla ilişkilendirilen bir yer değildir. Aynı zamanda Doğunun da bir 

parçası olarak Asya ve Avrupa arasında bir köprü olarak tarif edilmektedir. 

Milliyetçi- muhafazakâr kimlik yorumlarının ağır bastığı filmlerde Batı yine tekniği 

ve gelişmişliği ile bir arzu nesnesi olarak gerilime neden olmaktadır. Batıdan bir 

türlü vazgeçilememektedir.  “Köprü” metaforu ironik olarak Doğu ile Batı arasında 

yarılmış benliğin ifadesi gibidir. Osmanlı/İslami maziyle barışılmış da olsa 

Türkiye’nin modern ve Batılı olma hedefinde bir değişikliğin olmadığı çekilen 

tanıtım filmlerinde özellikle vurgulanmıştır. Örneğin “Türkiye: Avrupa ve Asya 

Arasındaki Köprü” filminde Türkiye’nin hem Avrupalı hem de Asyalı olduğu 

üzerinde durulmuştur. Önce İstanbul’daki modern bir havaalanı gösterilip “şu an hala 

Avrupa’dayız” denilmiş, boğazın ve camilerin görüntüsü verildikten sonra ise “ama 

Şark atmosferinin kokusu ile sarılmışsız” denilmiştir. Filmde Osmanlı Kimliği, 

saraydan görüntülerin eşliğinde Osmanlı Sultanlarının gücünden, zenginliğinden 

bahsedilerek yansıtılmışken bir yandan da bunların tarihte kaldığı belirtilmiştir. 

Hemen arkasından ise eski bir çarşıdan oryantal görüntüler verilerek “Şarkın 

romantik havası” nın bugün de yaşamakta olduğu söylenmiştir. Sokaktaki insanların 



231 
 

Müslüman olduklarını, “kaderlerini belirleyen Allah’a” teslim olduklarını belirttikten 

sonra da yine buna tezat oluşturacak şekilde Türkiye’nin başka bir modern yüzü 

gösterilmiştir: İstanbul Üniversitesi’nden öğrencilerin görüntüleri verilmiş ve 

Türkiye Üniversitelerinde yetişen yeni neslin modern, aydın ve bilgiye susamış 

olduğu söylenmiştir. Basın Yayın ve Turizm Bakanlığı’nın katkılarıyla Alman bir 

yönetmen tarafından Almanca çekilen bu filmde Türk Kimliği hem Batılı, hem 

Şarklı/Oryantal; hem modern, hem de Müslüman olarak anlatılmaya çalışılmıştır. Bu 

da artık Batılıların oryantalist eserlerindeki Şarklı imajının,  Cumhuriyet’in ilk 

yıllarındaki siyasi ve kültürel elitlere yaptığı çıldırtıcı etkiyi bugünkülere 

yapmadığını göstermektedir. “Anadolu Bozkırları” adlı film de modernleşme çabası 

içindeki Türkiye’yi anlatırken bir yandan da oryantalist eserlerde yer alan gizemli 

Doğudan izler aramaktadır. Film “Şark hala sırlar saklar mı?”, “Türkiye hala o masal 

ülkesi midir?” sorularıyla başlamaktadır. Eski bir kervansarayın ve onun önünden 

geçen traktörün görüntüsü verildikten sonra  (eski,  kervansarayın aksine) traktörün 

“gerçek” ve ticari olduğunu, onunla birlikte teknoloji çağının da Anadolu 

Bozkırlarına girdiğini belirtmektedir. Filmin sonunda yaşlı bir köçeğin oynarken 

görüntüleri bozkır müziği eşliğinde verilmiş, “Avrupalı kulağa gerçekdışı bir ritim 

gibi gelen, buradaki insanların hayatları gibi içli ve sert” olan bu müziğin masal 

günlerini hatırlattığı söylenmiştir. Yani hala gizemli Doğuyu hatırlatan şeyler vardır. 

Filmin son cümlesinde ise Anadolu, bugünün gizemsiz Doğusu, yarının modern 

Türkiye’sinin tahıl deposu olarak değerlendirilmiştir. Bu cümleden, Türkiye’nin 

modernleşme sürecine girmesinin onu Avrupalıların her çeşit fantezilerini 

yansıttıkları gizemli Doğu olmaktan uzaklaştırdığı anlaşılmaktadır. 

 



232 
 

Tanıtım filmlerinde ulusal kimliği kurgularken efsaneleştirilerek anlatılan 

tarihi olaylar değişiklik göstermektedir. Osmanlı/İslami maziyi yok sayarak ulusal 

kimliği kurgulayan yaklaşımlar için Kurtuluş Savaşı ulusun tarihindeki en önemli 

kahramanlık destanıdır. Fakat bu yaklaşım için tanıtım filmlerinde ortaya çıkan 

sorun, Yeni Türk Devletini güçlü bir devlet geleneğine bağlayamamak biçiminde 

zuhur etmiştir. Bu nedenle özellikle yurtdışında gösterilmek üzere çekilen filmlerde 

Osmanlı’nın kudretli günlerine ve onun devamı olunduğuna dair vurgu yapılmış 

fakat derhal bu devletin son dönemlerindeki “çürümüşlüğü”nden bahsedilmiştir. 

Kurtuluş Savaşı’nın yanı sıra Osmanlı’dan bazı tarihsel kesitler 50’li yıllardan sonra 

çekilen tanıtım filmlerinde ulusun şanlı tarihinin bir parçası olma şansına sahip 

olabilmiştir. Seksenlerden sonra Osmanlı geçmişine sık sık referansta 

bulunulmasının yanı sıra yalnızca parlak devirlerine gönderme yapılmış, son 

dönemlerindeki gerilemeden bahsedilmemiştir. Bu dönemde Osmanlı’nın fetihleri ve 

askeri başarıları “altın çağ miti” nin kullanımı için işlevsel olmuştur.  

 

Üzerinde yaşanan toprakların tarihsel birikimi tanıtım filmlerinde her dönem 

işlenen konulardan biridir. Büyük medeniyetlerin kurulduğu topraklarda yaşayan 

halklar da bu medeniyet seviyesinden payına düşeni alacaktır düşüncesinden 

hareketle kimi tanıtım filmlerinde Anadolu Topraklarının binlerce yıldır çeşitli 

medeniyetlere beşiklik ettiği üzerinde durulmaktadır. Özellikle de Cumhuriyet’in 

kuruluşuyla birlikte imar edilen Ankara’nın, tam da bu nedenle çok eski 

medeniyetlere ev sahipliği yaptığı ısrarla vurgulanmaktadır. Tanıtım filmlerinde 

ulusal kimliğin mimari yoluyla pekiştirilmesinde iki kent öne çıkmıştır. 

Cumhuriyet’in ilk yıllarında çekilen filmlerde İstanbul’a ve mimarisine Osmanlı ve 



233 
 

İslâmi kimliğin ötekileştirilmesinde kullanılmak üzere olumsuz anlamlar 

yüklenirken, yeni inşa edilen başkent Ankara hem Kurtuluş Savaşı’nın yönetildiği 

yer olarak, hem de modern yapılarıyla genç ve modern Türkiye’nin sembolü olarak 

olumlanmaktadır. Ellilerden sonra çekilen bazı filmlerde, Osmanlı ve İslâmi maziyle 

barışılmasının bir sonucu olarak, Ankara yine aynı vurgularla Türkiye’nin modern 

başkenti olarak anlatılırken, İstanbul’un da tarihi güzellikler barındıran mimarisinden 

bahsedildiği gözlenmiştir. Seksenlerden sonra çekilen filmlerde ise İstanbul’un tarihi 

mirası ve güzelliklerinden duyulan (ulusal) gurur çok sık şekilde dillendirilmiştir. 

Tanıtım filmlerinde farklı ideolojik yaklaşımlara ait söylemlerin üst üste 

binmesinden kaynaklanan bir gerilim de İstanbul’un cezbediciliği ve Kurtuluş 

Savaşı’ndaki ihanetinin biraradalığı sonucu ortaya çıkmıştır. Örneğin 1983 yılında 

çekilen “Atatürk” filminde İstanbul “büyülü şehir” olarak anlatılırken, aynı zamanda 

İmparatorluğun hastalıklarını taşıdığı söylenmektedir. Türk-İslam Sentezi 

Yaklaşımı’nın kültür politikalarına egemen olduğu dönemde çekilen bu Milli 

Mücadele filminde Kemalist İdeolojinin İstanbul’a yaklaşımıyla milliyetçi- 

muhafazakar görüşün İstanbul’a yaklaşımını barındıran söylemler çatışmalarına 

rağmen üst üste binmiştir. 

 

Tanıtım filmlerinde, şiddet derecesi değişse de eleştirilerin yöneltildiği ulusun 

ötekisi/düşmanı tek değildir. Resmi tarih içinde şekillendiği gibi, tanıtım filmlerinde 

de bunlar Yunanlılar, Padişah ve Emperyalist Batıdır.  Yunanlılar Osmanlı’ya ilk 

isyan eden halk olmaları, Batıyı arkalarına alarak Kurtuluş Savaşı’nda Türklerle 

savaşmaları ve yıkımlara neden olmaları ile tarihsel nedenlerle her fırsatta Türk 

Toprakları üzerinde hak iddia etmeleri nedeniyle Türk Ulusal Kimliğinin inşasında 



234 
 

dış düşmanlar arasında ilk sırayı almıştır. Bu filmlerde padişah ise emperyalist 

devletlerin merhametine sığınan, tahtını korumak için işgallere ses çıkarmayan, 

Mustafa Kemal’in kurtuluş mücadelesine engel olmaya çalışan gaflet ve hıyanet 

içinde olan biridir. Bu nedenle Kurtuluş Savaşı boyunca ona karşı da mücadele 

edilmiş, ulusun düşmanlarıyla işbirliği ettiği için onlar arasındaki yerini almıştır. 

 

Tanıtım filmlerinde Türk Ulusunun milli karakteri ve ulvi nitelikleri büyük 

oranda Kurtuluş Savaş’ındaki kahramanlıkları ve buna ek olarak Türklerin atası 

olması dolayısıyla Atatürk’ün başarılarının Türk Milletine ayrıcalık kazandırması 

üzerinden ifade edilmektedir. Filmlerde Türk Ulusunu, kahraman askerlerden 

oluşmasının dışında diğer uluslardan farklı bir yere koyan bir başka milli karakter 

özelliği hoşgörülü ve insan sevgisiyle dolu olmasıdır. Bu nedenle ülkede bulunan 

azınlıklara karşı her zaman adil olan ve dini özgürlükleri konusunda onlara müdahale 

etmeyen bir ulus olduğu ifade edilmektedir.  

 

Ulusun tahayyülü ile vatanseverlik ve sadakat duygularını güçlendirmek için 

kullanılan ulusal sembollerin kullanımı da dönemsel olarak egemen olan ulusal 

kimlik yorumlarına göre farklılık göstermiştir. Erken tarihli filmlerde ulusun ikon ve 

sembolleri olarak kullanılan unsurlar Atatürk, Anıtkabir, Türk Bayrağı ve Türk 

Askeri görüntüleri iken, 50’li yıllardan itibaren bunlara ek olarak camii ve Osmanlı 

Askerlerinin görüntüleri kullanılmıştır. Her dönemde ve her yaklaşım tarafından 

ulusun sembolü olarak kullanılan ortak unsurlar ise gelişmişliğin ve modernliğin 

sembolü olan fabrikalar, barajlar ve yollardır.  



235 
 

          

        Tanıtım filmlerinde “kadın”  çoğunlukla, Kurtuluş Savaşı sonrası yapılan 

devrimlerin en önemlilerinden biri olarak, yarı kölelik durumundan kurtarılmaları 

konusu çerçevesinde ele alınmıştır. “Kadın”ın çoğunlukla bu şekilde ele alınması, 

Türkiye’nin nasıl uygar uluslar arasına girdiğinin, geçmişinden nasıl bir anda 

kurtulduğunun bir kanıtı olarak kullanıldığının göstergesidir. İnkılâpların anlatıldığı 

tüm filmlerde özellikle kadınların kurtarıcısı olarak Atatürk ve onun bu konudaki 

ısrarlı tutumu öne çıkarılmıştır. Tarihsel açıdan doğru olan bu durum bir taraftan da 

Türk Kadınının “kurtarılırken” içinde bulunduğu edilgen durumu, yani söz konusu 

hakların kendi kazanımları olmadığını da açıkça göstermiştir. Filmlerde ayrıca 

Kurtuluş Savaşı’ndaki fedakârlıkları anlatılarak ve “yalnızca Türk Kadınına has” 

olabilecek bir vatan sevgisinden söz edilerek ulusal kimlik anlatısında Türk Kadını, 

hem asker bir ulusun asker kadınları, hem de fedakâr anneler ve eşler olarak 

betimlenmiştir. Yine “kadın” konusuyla ilişkili olarak harem üzerinde 90’lardan 

sonra yapılan az sayıda tanıtım filminde durulmuş, daha önce neredeyse hiç 

bahsedilmeyen ve tabu halini alan bu konu, bu dönemde kadın yönetmenler 

tarafından ele alınmıştır. Erken dönemde Kemalist İdeoloji doğrultusunda çekilen 

filmlerde “Türk Kadını”na kurtarılmış, modern, meslek sahibi kadınlar olarak yer 

verilirken, sonraki yıllarda milliyetçi-muhafazakâr yaklaşımların etkisiyle çekilen 

filmlerde kadın görünmez olmuştur. Bu yıllarda “kadın”dan yalnızca Batının 

oryantalist eserlerindeki fantezilerine ve küçümseyici eleştirilerine konu olan 

“harem” olgusu etrafında söz edilmiştir. “Kadın”ı ele alan hem erken dönem 

filmlerde hem de haremle ilgili filmlerde birinci hedef kitle olarak belirlenen Batıya 

Türk Kadınının geçirdiği dönüşüm anlatılmaya çalışılmıştır. Başka bir şekilde 



236 
 

değerlendirilirse, erken dönemde devrimlerin anlatıldığı filmlerde “kadın” ulusal 

kimliğin geçirdiği dönüşümü anlatmada kullanılmış, Osmanlı’nın sahiplenildiği 

yıllarda “harem” konusunda çekilen filmlerle ise ulusal kimliğin imajını düzeltmeye 

yönelik olarak kullanılmıştır. 

 

 Türkiye’yi çeşitli yönleriyle anlatan bu filmler, devlet desteğiyle çekilmiş 

olmaları ve bu tür bir denetimden geçmelerinin de etkisi sonucu resmi tarihe çok 

fazla yaslanarak çekilmişlerdir. Bu durum filmlerin resmi ideolojinin kimi zaman 

gerçeklerle de örtüşmeyen kalıplaşmış anlatılarını kullanmalarına neden olurken 

yaratıcı ve özgün bir anlatıma da engel olmuştur. Türkiye’nin modernliğe geç 

katılımından doğan eksikliklerini telafi etmek amacıyla modern Türkiye imgesini 

yerleştirmek isteyen bu filmlerin, ulusal kimliğinin inşasında bu gecikmişlikten 

kaynaklanan açmazlardan azade olamadığı gözlenmiştir. Ulusal kimliğin inşası 

sürecine eşlik eden çelişki ve gerilimler kimi filmlerde farklı söylemlerin üst üste 

binmesiyle ortaya çıkarken, kimi filmlerde de aynı kareye bir modern bir de İslami 

unsurun görüntülerinin sığdırılmaya çalışılması gibi çabalarla su yüzüne çıkmıştır.  

 

 

 

 

      

 



237 
 

 

KAYNAKÇA 

 

Açıkel, Fethi (2003) “Devletin Manevi Şahsiyeti ve Ulusun Pedagojisi” Modern 
Türkiye’de Siyasi Düşünce/Milliyetçilik, C.4.İstanbul, İletişim Yayınları. 

Ahıska, Meltem (1996) “Kimlik Kavramı Üstüne Fragmanlar” Defter. Sayı:27. 
İstanbul, Metis Yayınları. 

Ahıska, Meltem (2005) Radyonun Sihirli Kapısı. İstanbul, Metis Yayınları. 

Ahıska, Meltem (2009) “Garbiyatçılık: Türkiye’de Modernliğin Grameri” Modern 
Türkiye’de Siyasi Düşünce. Cilt:9. İstanbul, İletişim Yayınları. 

Akcan, Esra “ Melankoli ve Öteki”. www.eurozine.org/ articles. 

Akın, Yiğit (2004) Gürbüz ve Yavuz Evlatlar . İstanbul, İletişim Yayınları. 

Akın, Yiğit (2005) “Ana Hatları İle Cumhuriyet Döneminde Beden Terbiyesi ve 
Spor Politikaları” Toplum ve Bilim, Sayı:103. 

Aktar, Cengiz (1993) Türkiye’nin Batılılaştırılması. İstanbul, Ayrıntı Yayınları. 

Akyıldız, Kaya (2002) “Mavi Anadoluculuk” Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, 
Modernleşme ve Batıcılık. İstanbul, İletişim Yayınları. 

Akyıldız,K.& B. Karacasu (1999) “Mavi Anadolu: Edebi Kanon ve Milli Kültürün 
Yapılandırılışında Kemalizm ile Bir Ortaklık Denemesi” Toplum ve Bilim, Sayı:81. 

Anderson, Benedict (1995) Hayali Cemaatler. Çev. İskender Savaşır. İstanbul, 
Metis Yayınları. 

Arığ, A. Sezer (2007) Atatürk Türkiye’sinde Kılık Kıyafette Çağdaşlaşma. 
Ankara, Siyasal Kitabevi.  

Arseven, C. Esat (1993) Sanat ve Siyaset Hatıralarım. İstanbul, İletişim Yayınları. 

Arslan, Hüsamettin (2004) Önsöz. Sözün Düşüşü. Jacques Ellul. Çev. Hüsamettin 
Arslan. İstanbul, Paradigma Yayınları.  

Atabay,Mithat (2003) “Anadoluculuk” Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce/Milliyetçilik, C.4.İstanbul, İletişim Yayınları. 

Aydın Suavi (1998) Kimlik Sorunu Ulusallık ve Türk Kimliği. İstanbul, Öteki 
Matbaası.Aydın, Suavi (2003) “30’ların Tezlerine Geri Dönüş: Anadolu’da Proto-
Türklerin Yeniden Keşfi” Toplum ve Bilim, Sayı:96. 



238 
 

Aydın, Suavi (2009) “Türk Düşüncesinde Alman Etkisi” Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce. Cilt:9. İstanbul, İletişim Yayınları. 

Ayverdi, Semiha (1976) “Medeniyet Anlayışımız ve Kültür Davamız” Türk Kültür 
ve Medeniyeti, Cilt.1. Ankara, Sevinç Matbaası. 

Abisel, Nilgün (1994) Türk Sineması Üzerine Yazılar. Ankara, İmge Kitabevi. 

Akça, E. Baştürk (2000) “Türk Ulusal Kimliğinin Oluşumunda Yayıncılığın Yeri” 
İletişim 2000/7. 

Balibar& Wallerstein (1993)  Irk Ulus Sınıf.  Çev. Nazlı Ökten. İstanbul, Metis 
Yayınları.  

Bensoy, Okay (2008) “Geç Osmanlı Döneminde Oksidentalizm: Ahmet İhsan, 
Paris’de Sadece İstanbul’da “Olmayan”ı mı Gördü?” Tarih ve Toplum. Güz 2007-
Kış2008, sayı:6. 

Berktay, Fatmagül (2002) “Doğu ile Batının Birleştiği Yer: Kadın İmgesinin 
Kurgulanışı”. Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce/ Modernleşme ve Batıcılık, 
Cilt:3. İstanbul, İletişim Yayınları. 

Bhabha. K. Homi (1990) “Dissemination: Time, Narartive and the Margins of the 
Modern Nation” in Nation and Narration, ed. Homi K. Bhabha, London, 
Routledge. 

Bıyıkoğlu, Kemal (1976) “Taktim”.  Türk Kültür ve Medeniyeti, Cilt. 1, Ankara, 
Sevinç Matbaası. 
 
Billig, Michael (2002) Banal Milliyetçilik. Çev. Cem Şişkolar. İstanbul, Gelenek 
Yayıncılık.  
 
Bora Tanıl (1997a) “Milli Tarihte Devlet Mitosu” Tarih ve Milliyetçilik. I. Ulusal 
Tarih Kongresi, Bildiriler.  
 

Bora, Tanıl (1997) “Cumhuriyet’in İlk Döneminde Milli Kimlik” Cumhuriyet 
Demokrasi ve Kimlik. İstanbul, Bağlam Yayınları. 
 
Bora, Tanıl (1998) “Milli Kimliğin Kuruluş Döneminde Resmi Metinlerde Yunan 
Düşmanlığı Neden Eksikti, Nereye Gitmişti?” Defter, sayı:32. 
 
Bora, Tanıl (2002) “Milliyetçi, Muhafazakâr ve İslamcı Düşüncede Negatif Batı 
İmgesi” Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce/Modernleşme ve Batılılaşma, C.3. 
İstanbul, İletişim Yayınları. 
 
Bora, Tanıl (2007a) Türk Sağının Üç Hali. İstanbul, Birikim Yayınları. 
 
Bora, Tanıl (2007b) Devlet Ocak Dergah. İstanbul, İletişim Yayınları. 



239 
 

Bora, T ve B. Şen (2009) “Saklı Bir Ayrışma Ekseni:Rumelililer-Anadolulular” 
Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce. Cilt:9. İstanbul, İletişim Yayınları. 

Bostancı, Naci (1996) “Medya Ulus İlişkisi”. Yeni Türkiye Medya Özel Sayısı: 12. 

Boyunağa,Yılmaz (1970) Türk-İslam Sentezi. İstanbul, Yağmur Yayınevi. 

Bozdoğan, Sibel (1999) “Türk Mimari Kültüründe Modernizm: Genel Bir Bakış” 
Türkiye’de Modernleşme ve Ulusal Kimlik. Ed. Reşat Kasaba ve Sibel Bozdoğan. 
İstanbul, Tarih Vakfı.  

Bozdoğan, Sibel (2002) Modernizm ve Ulusun İnşası. İstanbul, Metis Yayınları.  

Briggs& Burke (2004) Medyanın Toplumsal Tarihi. Çev. İbrahim Şener. İstanbul, 
İzdüşüm Yayınları. 

Barker, Cristopher & D.Galasinski (2001) Cultural Studies and Discourse 
Analysis: Dialogue on Language and Identity. Sage Puplication, London 

Calhoun, Craig (2007) Milliyetçilik. Çev. Bilgen Sütçüoğlu. İstanbul, Bilgi 
Üniversitesi Yayınları.  

Canefe,N & T. Bora (2007) “Türk Siyasi Tarihinde Avrupa Karşıtı Düşüncenin 
Entelektüel Kökenleri: Radikal Türk Milliyetçiliği Meselesi” Milliyetçilik Bellek ve 
Aidiyet. Nergis Canefe. İstanbul Üniversitesi Yayınları. 

Cantek, F. Şenol (2003) Yabanlar ve Yerliler. İstanbul, İletişim Yayınları. 

Chatterjee, Parta (1996) Milliyetçi Düşünce ve Sömürge Dünyası. Çev. Sami Oğuz. 
İstanbul, İletişim Yayınları. 

Chatterjee, Partha (2002) Ulus ve Parçaları. Çev. İsmail Çekem. İstanbul, İletişim 
Yayınları. 

Cohen P. Anthony (1999) Topluluğun Simgesel Kuruluşu. Çev. Mehmet Küçük. 
Ankara, Dost Kitabevi. 

Connerton, Paul(1999) Toplumlar Nasıl Anımsar? Çev. Alaeddin Şenel. İstanbul, 
Ayrıntı Yayınları. 

Cook, Pam (1996) Fashioning the Nation. London, British Film Institue. 

Copeaux, Etienne (2006) Türk Tarih Tezinden Türk-İslam Sentezine. Çev. Ali 
Berktay. İstanbul, İletişim Yayınları. 
 

Copeaux, Ettienne (1998) “Geçmiş Yabancı Bir Ülkedir” Defter, Sayı:32. 

Çankaya, Özden (1997) Dünden Bugüne Radyo Televizyon. İstanbul. Beta Basım 
Yayım. 



240 
 

 

Davis, N. Yuval (2003) Cinsiyet ve Millet. Çev. Ayşin Bektaş. İstanbul, İletişim 
Yayınları. 

Delonty, G&P. O’Mahony (2002) Nationalism and Social Theory. London, 
California, New Delhi, Sage Publications. 

Demirler, Tanel (2002) “Cumhuriyet Döneminde Alternatif Batılılaşma Arayışları” 
Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce/Modernleşme ve Batılılaşma, C.3. İstanbul, 
İletişim Yayınları. 

Deren, Seçil (2002) “Kültürel Batılılaşma” Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce/Modernleşme ve Batılılaşma, c.3. İstanbul, İletişim Yayınları. 

Deren, Seçil (2003) “Türk Siyasal Düşüncesinde Anadolu İmgesi” Modern 
Türkiye’de Siyasi Düşünce, Milliyetçilik. İstanbul, İletişim Yayınları. 

Dorsay, Atilla (1989) Sinemamızın Umut Yılları. İstanbul, İnkılap Yayınevi. 

Edouwayne, Flora & S. Kaplan (2006) “Making and Remaking National Identities” 
in Museum Studies. Edit. Sharon Mcdonald. Oxford, USA, Blackwell Publishing.  

Ercilesun, B. Ahmet (1984) “Hititler ve Türk Milleti” Türk Kültürü. Sayı: 256, Yıl: 
XXII. 

Erendil, Muzaffer (1976)  Türk Kültür ve Medeniyeti. Cilt :1. Ankara, Sevinç 
Matbaası. 

Erkal, Mustafa (1997) “Kültürel Kimlik ve Türk Kimliği” Yeni Türkiye Türk 
Dünyası Özel Sayısı I, Sayı:15. 

Ersanlı, Büşra (2003) İktidar ve Tarih. İstanbul, İletişim Yayınları. 

Fanon, Frantz (1994) “On Natioanal Culture” in Colonial Discourse and Post- 
Colonial Theory. Ed. Patrick Williams, Laura Chrisman, New York. 

Gellner, Ernest (1992) Uluslar ve Ulusçuluk. Çev. Ersanlı Behar ve G. Özdoğan. 
İstanbul, İnsan Yayınları. 

Göle Nilüfer (1998) “Batı- Dışı Modernlik Üzerine Bir İlk Desen” Doğu-Batı, 
Sayı:2. 

Greenfeld, Liah (2006) Nationalism and the Mind. Oxford, Oneworld Publications.  

Gürbilek, Nurdan (2004) Kötü Çocuk Türk.  İstanbul,  Metis Yayınları. 

Gürkan, Nilgün (1997) Türkiye’de Medya Modernleşme ve Ulusal Kültürel 
Kimlik. (Yayımlanmamış Doçentlik Tezi) Ankara. 

Güven, R. Halil (2006) Radyo Program Yapımı ve Radyo Yayıncılığı. Ankara, 
İmaj Yayınevi. 



241 
 

Halikarnas Balıkçısı (1977) Hey Koca Yurt. İstanbul, Hürriyet Yayınları. 

Hentch, Thierry (1996) Hayali Doğu. Çev. Aysel Bora. İstanbul, Metis Yayınları. 

Heyd, Uriel (1979) Türk Ulusçuluğunun Temelleri. Çev. Kadir Günay. Ankara, 
Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Hobsbawm, E.J& T. Ranger (2006) Geleneğin İcadı. Çev. M. Murat Şahin. İstanbul, 
Agora Kitaplığı.  

Hobsbawm, E.J.(1995) 1780’den Günümüze Milletler ve Milliyetçilik. Çev. 
Osman Akınhay. İstanbul,  Ayrıntı Yayınları. 

Holbrook, Victoria (1998) “Batının Tahayüllünde Türkiyeliler ve Yunanlılar” 
Defter, Sayı:32. 

Hjort, Mette (2000) “Themes of Nation” in Cinema& Nation. Edited by Mette 
Hjort& Scott Mackenzie. London, Routledge. 

İçduygu A, Çolak Y., Soyarık N. (1999) “What is the matter with Citizenship? A Turkish 
Debate” Ed. Sylvia Kedourie, Middle Eastern Studies Volume:35 Number:4. Frank Cass. 

İlhan, Suat (1990) “Askerlik” Milli Kültür Unsurlarımız Üzerinde Genel Görüşler. 
Ankara, Atatürk Kültür Dil ve Tarih Yüksek Kurumu Atatürk Kültür Merkezi 
Yayını, Sayı:46.  

İmançer, Dilek (2007) “Medeniyetler Çatışması ve Hollywood” Doğu Batı, Sayı:41. 

İrem, Nazım (1999) “Muhafazakar Modernlik, Diğer Batı ve Türkiye’de 
Bergsonculuk” Toplum Bilim. Sayı:82. 

İnal, Ayşe (1996) Haberi Okumak. İstanbul, Temuçin Yayınları. 

İnuğur, Nuri (1992) Türk Basın Tarihi. İstanbul, Gazeteciler Cemiyeti Yayınları. 

Ian Jarvie (2000) “National Cinema: A Theoretical Assessment” in Cinema& 
Nation. Edited by Mette Hjort& Scott Mackenzie. London, Routledge. 

Judanis, Gregory (1998) Gecikmiş Modernlik ve Estetik. Çev. Tuncay Birkan. 
İstanbul, Metis Yayınları. 

Kabbani, Rana (1993) Avrupa’nın Doğu İmajı. Çev. Serpil Tuncer. İstanbul, 
Bağlam Yayınları. 

Kadıoğlu, Ayşe (1997) “Cumhuriyet’in İlk Yıllarında Türk Milliyetçiliğinin Çelişkisi 
ve Seçkinlerin Tavrı” Cumhuriyet, Demokrasi ve Kimlik, İstanbul, Bağlam 
Yayınları.  
 

Kadıoğlu, Ayşe (1998) “Milletini Arayan Devlet: Türk Milliyetçiliğinin Açmazları” 
75. Yılda Tebaadan Yurttaşa Doğru. İstanbul, Tarih Vakfı Yayınları. 



242 
 

Kandiyoti, Deniz (1997) Cariyeler Bacılar Yurttaşlar.  İstanbul,  Metis Yayınları. 

Kaplan, Mehmet (1996) Kültür ve Dil. İstanbul, Dergah Yayınları. 

Kaplan, Sam (2006) The Pedagogical State. California, Stanford Universtiy Press. 

Karacasu, Barış (2001) “Mavi Kemalizm: Türk Hümanizmi ve Mavi Anadoluculuk” 
Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce/Kemalizm. C.2. İstanbul, İletişim Yayınları. 

Karacasu, Barış (2002) “Cevat Şakir Kabaağaçlı” Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce, Modernleşme ve Batıcılık. İstanbul, İletişim Yayınları. 

Karakaş, Mehmet (2001) Türk Ulusçuluğunun İnşası. Ankara, Vadi Yayınları. 

Karaömerlioğlu, M. Asım (2001) “Türkiye’de Köycülük” Modern Türkiye’de 

Siyasi Düşünce/  Kemalizm, İstanbul, İletişim Yayınları.  

Kazancıgil, Ali (2001) “Anti-Emperyalist Bağımsızlık İdeolojisi ve Üçüncü Dünya 
Ulusçuluğu Olarak Kemalizm”. Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce/Kemalizm. 
c.2. İstanbul, İletişim Yayınları. 

Keskiner, Arif (2003) Yine mi Çiçek. İstanbul, Can Yayınları. 

Keyder, Çağlar (2004) Ulusal Kalkınmacılığın İflası. İstanbul, Metis Yayınları. 

Keyman, F.,M. Mutman, M. Yeğenoğlu (1996) Oryantalizm, Hegemonya, 
Kültürel Fark. İstanbul, İletişim Yayınları. 

Kılıçbay, M. Ali (1995) “Türk Aydının Dünyasını Anlamak”. Türk Aydını ve 
Kimlik Sorunu. Haz. Sabahattin Şen. İstanbul, Bağlam Yayınları. 

Koçak, Orhan (1995) “Ataç, Meriç, Caliban, Bandung:Evrensellik ve Kısmilik 
Üzerine Bir Taslak”  Türk Aydını ve Kimlik Sorunu. Haz. Sabahattin Şen. 
İstanbul, Bağlam Yayınları. 

Koçak, Orhan (2001a) “Batı Kültürü Türk Kimliğini Tehdit Ediyor mu?” 
Küreselleşme ve Modernleşme Sürecinde Kültürel Kimlik. Ankara, Konrad 
Adenauer Vakfı Sempozyum Bildirileri. 

Koçak, Orhan (2001b) “1920’lerden 1970’lere Kültür Politikaları” Modern 
Türkiye’de Siyasi Düşünce,  Kemalizm. İstanbul, İletişim Yayınları.  
 

Kramer, Lloyd (1997) “Historical Narratives and the Meaning of Nationalizm” 
Journal of the History of Ideas. Vol.58, No: 3, University of Pennsylvania Press. 

Kuyaş, Ahmet (2001) “Yeni Osmanlılardan 1930’lara Anti- Emperyalist Düşünce” 
Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce/Kemalizm, Cilt:2. İstanbul, İletişim Yayınları. 



243 
 

Kaynar, M. Mete (2009) “Totem, Tabu, Mustafa Kemâl ve Atatürkçülük” Modern 
Türkiye’de Siyasi Düşünce. Cilt:9. İstanbul, İletişim Yayınları. 

Karabaşoğlu,Metin (2009) “İslam ve Milliyetçilik Arasındaki İlişki ve Etkileşim” 
Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, Cilt:9. İstanbul,İletişim Yayınları. 

Keyman, Mutman, Yeğenoğlu (1999) Oryantalizm Hegemonya Kültürel Fark. 
İstanbul, İletişim Yayınları. 

Koloğlu, Orhan (1992) Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de Basın. İletişim 
Yayınları. 

Koloğlu, Orhan (1993) Kuvva-i Milliye’den Günümüze Türk Basını. Ankara, 
Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Larrain, Jorge (1995) İdeoloji ve Kültürel Kimlik. Çev. Neşe Nur Domaniç. 
İstanbul,  Sarmal Yayınevi. 

Mc Millin, C. Divya (2007) İnternational Media Studies. Oxford, U.K., Blackwell 
Publishing.  

Murdock, Graham (1999) “İletişim Modernlik ve İnsan Bilimleri” Medya İktidar 
İdeoloji. Der ve Çev. Mehmet Küçük. Ankara, Bilim ve Sanat Yayınları. 

Nalçaoğlu, Halil (2001)   “Ulus İnşasının İkonolojisi” Göstergebilim Tartışmaları. 
İstanbul, Multılıngual. 

Oran, Baskın (1995) “Azgelişmiş Ülkelerde Aydın ve Milliyetçilik” Türk Aydını ve 
Kimlik Sorunu. Haz. Sabahattin Şen. İstanbul, Bağlam Yayınları. 

Ödekan, Ayla (2007) Türkiye Tarihi/ Çağdaş Türkiye 1908-1980. İstanbul, Cem 
Yayınevi. 

Özer, İlbeyi (2005) Batılaşma ya da Batılılaşma. İstanbul, Truva Yayınları. 

Özkırımlı, Umut (2008)  Milliyetçilik Kuramları. Ankara, Doğu-Batı Yayınları.   

Özön, Nijat (1995) Karagözden Sinemaya. (2.cilt ) Ankara, Kitle Yayınları.  

Özön, Nijat (1995) Karagözden Sinemaya. (1.cilt ) Ankara, Kitle Yayınları.  

Öztürk, Ruken (2000) Sinemada Kadın Olmak. İstanbul, Alan Yayıncılık. 

Öztürk, Serdar (2005) Erken Cumhuriyet Döneminde Sinema Seyir Siyaset. 
Ankara, Elips Kitap.  

Özbek, Meral (2000) “Çifte Devrim Döneminde Avrupa’da Uygarlık, Kültür ve 
Romantik Hareket” İletişim 2000/7.  

Parla, Jale (1985) Efendilik Şarkiyatçılık Kölelik. İstanbul, İletişim Yayınları. 



244 
 

Pektaş, Mihri (1940) La Turquie Kamaliste, No: 32-40. 

Polat, Mahir “Ulusal Tarih Yönünden Türkiye Müzeciliği” 
(http://mahirpolat.spaces.live.com/blog/cns!DA21F3D53B6059CC!133.entry) 
Erişim:04.04.2009. 

Poole, Rose (1999) Nation and Identity. London, Routledge. 

Puri, Jyoti (2004) Encountering Nationalism. Oxford, USA, Australia, Blackwell 
Publishing.  

Pradip N. Thomas (1997) http://www.waccglobal.org/en/19972-communication-and-
national-identity/936-Communication-and-national-identity-Towards-an-inclusive-
vision--.html : Erişim: 23.09.2009 

Robins, Kevin&Asu Aksoy (2000) “Deep Nation: Turkish Cinema Culture” in 
Cinema& Nation. Edited by Mette Hjort& Scott Mackenzie. London,Routledge. 

Redcliffe&Westwood (1996) Remaking the Nation. London, Routledge. 

Renan, Ernest (1990) “What is a Nation?” in Nation and Narration, ed. Homi K. 
Bhabha, London, Routledge. 

Ricci Giovanni(2005) Türk Saplantısı: Yeniçağ Avrupa’sında Korku Nefret ve 
Sevgi.Çev. Kemal Atakay. İstanbul, Kitap Yayınevi. 

Robins, K.& A. Aksoy (1999) “Derin Millet: Millet Sorunu ve Türk Sinema 
Kültürü”. Toplum ve Bilim. Sayı:82. 

Refiğ, Halit (2007) Sinemada Ulusal Tavır. İstanbul, İş bankası Kültür Yayınları.  

Said, Edward (1999) Oryantalizm. Çev.Berna Ülner.  İstanbul,  Metis Yayınları. 

Said, Edward (2004) Kültür ve Emperyalizm. Çev. Necmiye Alpay. İstanbul, Hil 
Yayınları. 

Saktanber, Ayşe (2001) “Kemalist Kadın Hakları Söylemi” Modern Türkiye’de 
Siyasi Düşünce/Kemalizm. C.2. İstanbul, İletişim Yayınları. 

Schlesinger, Philip (1994) Medya Devlet ve Ulus. Çev. Mehmet Küçük. İstanbul, 
Ayrıntı Yayınları.  

Schlesinger, Philip (2000) “The Sociological Scope of National Cinama” in 
Cinema& Nation. Edited by Mette Hjort& Scott Mackenzie. London, Routledge. 

Servantie, Alain (2005)”Batılıların Gözünde Türk İmgesinin Geçirdiği Evrimler 
“Dünyada Türk İmgesi” Bahçeşehir Üniversitesi I. Tarih Sempozyumu 
Bildirileri. İstanbul, Kitap Yayınevi.  

Shayegan Daryush (2002) Yaralı Bilinç. Çev. Haldun Bayrı. İstanbul, Metis 
Yayınları. 



245 
 

Smith, Anthony.D (1994) Milli Kimlik. Çev. Bahadır Sina Şener. İstanbul, İletişim 
Yayınları. 

Smith, Anthony.D (2002) Ulusların Etnik Kökeni. Çev. S. Bayramoğlu ve H. 
Kendir. Ankara, Dost Kitabevi. 

Somay, Bülent (2001) “Bir Garp Mukallidi Züppenin İtirafları”. Defter. Sayı.43. 
İstanbul, Metis Yayınları. 

Szyliowicz, S. Joseph (1973) Education and Modernization in the Middle East.  
Ithaca, London, Cornell University Press.  
 

Şeker, Nesim (2009) “Milli Mücadele Dönemi” Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce, Cilt:9. İstanbul,İletişim Yayınları. 

Smith, Philip& Phillips, Timothy    “Mass Media Formats and National Identity Formations: 
Benchmarking Technology and Genre Impacts 
http://www.allacademic.com//meta/p_mla_apa_research_citation/1/0/8/9/5/pages108956
/p108956-7.php.  Erişim:23.09.2009 

Taminiaux, Pierre (1996) “Sacred Text, Sacred Nation” in Text and Nation. Ed. 
L.Garcia and P. Preiffer. United State, Camden House. 

Tekeli, İlhan (1997) “Uluslaşma Süreçleri ve Ulusçu Tarih Yazımı” Tarih ve 
Milliyetçilik.  (30 Nisan-2 Mayıs) Ulusal Tarih Kongresi, Bildiriler. 

Tekeli, İlhan (1999) “Bir Modernleşme Projesi Olarak Türkiye’de Kent Planlaması” 
Türkiye’de Modernleşme ve Ulusal Kimlik. Ed. Reşat Kasaba ve Sibel Bozdoğan. 
İstanbul, Tarih Vakfı. 

Tezel,C. Özçelik (2007) “Ulusal Kimliğin Oluşumunda Müze ve Toplum İlişkisi: 
Singapur” Elektronik Sosyal Bilimler Dergisi, www.e-sosder.com, Bahar 2007, c.6, 
s.20. 

Timur, Taner (1998) “Türkiye’de Kimlik, Politika ve Gerçekçilik: Tarihi Bir 
Panaroma” 75. Yılda Tebaadan Yurttaşa Doğru. İstanbul, Tarih Vakfı Yayınları. 

Timur, Taner (2000) Osmanlı Kimliği. Ankara, İmge Kitabevi. 

Tomlinson, John (1999) Kültürel Emperyalizm. Çev. Emrehan Zeybekoğlu. 
İstanbul, Ayrıntı Yayınları. 

Tüzel,G. Bayrakçeken (2009) “Kemalizm Profesyonelizm ve Ataerkil Tezahürler” 
Toplum ve Bilim. Sayı: 114. 

Üşür, S. Sancar (1997) İdeolojinin Serüveni. Ankara, İmge Kitabevi. 

Williams, Lynn (1999) “National Identity and the Nation State” in National 
Identity. Ed. Keith Cameron, Exeter/England, İntellect Books.  

Wright ,Walter L. (1936) “Romance and Revolution” La Turquie Kamaliste, No: 14. 



246 
 

Yarar, Betül (2005) “Türkiye’de Ataerkil Kültür ve Spor Arasındaki İlişkiler: 
1920’ler ve 1930’larda Kadın ve Spor”. Türkiye Kültürleri. Der. Gönül Pultar ve T. 
Erman. Ankara, Tetragon Yayınları. 

Yeğenoğlu, Meyda (2003) Sömürgeci Fanteziler. İstanbul, Metis Yayınları. 

Yeğin, Münip (1976) “Türk Kültür ve Medeniyeti İçin” Türk Kültür ve 
Medeniyeti, Cilt. 1, Ankara, Sevinç Matbaası. 
 
Yıldız, Ahmet (2007) Ne Mutlu Türküm Diyebilene. İstanbul, İletişim Yayınları. 

Yörük, Zafer (2003) “Politik Psişe Olarak Türk Kimliği” Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce/Milliyetçilik, C.4. İstanbul, İletişim Yayınları. 
 
Yaylagül, Levent (2004) “1960-1970 Dönemi Türk Sinemasında Düşünce Akımları”. 
Sinemada Anlatı ve Türler. Edit: Fatma D. Küçükkurt& Ahmet Gürata. Ankara, 
Vadi Yayınları. 
 

Yavuz, C. Şahinde (2002) “Zamanlar ve Kültür” Kültür ve İletişim. 5/1. 

 

Zürcher, Eric Jan (2000) Modernleşen Türkiye’nin Tarihi. Çev. Soner Gönen. 

İstanbul, İletişim Yayınları. 

 

 

SüreliYayınlar 

 

Hakimiyet-i Milliye, 7 Aralık 1932. 

Ulus, 28 Nisan 1935. 

Ulus, 12 Ocak 1935. 

Ulus, 26 Ocak 1936. 

Ulus, 13 Ağustos 1936. 

Ulus, 25 Nisan 1938. 

La Turque Kemaliste, 1943, sayı:47. 

La Turque Kemaliste, 1936, sayı:14. 

La Turque Kemaliste,1940, sayı: 32-40. 

 

 



247 
 

Arşivler 

 

Başbakanlık Çalışma Arşivi  (030.10.252.699.25) 

Başbakanlık Çalışma Arşivi  (030.10.86.567.24) 

Başbakanlık Çalışma Arşivi  (030.10.241.631.12) 

Başbakanlık Çalışma Arşivi  (030.10.241.631.37) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



248 
 

ÖZET 

 

Ulusal kimlik, “millet” olarak tanımlanan bir halkın mensubu olmaktan 

kaynaklanan bir kimliktir ve milliyetçilik gücünü ulusal kimliğin bireyler için 

taşıdığı önemden alır. Milliyetçilik ideolojisi özerk bir ulus devlet kurmayı amaçlar 

ve bu devletin unsurlarını bir arada tutacak değerler ve duygular ağına ihtiyaç duyar. 

Bu anlamda milliyetçilik, kültürel bir üretimdir ve bir ulusal kültür seferberliğiyle 

insanlara, belirli bir halk kitlesiyle ortak bir tarihin ve kaderin parçası oldukları 

fikrini aşılar. Ulus devletin benimsediği tarihsel anlatı onu özel bir zaman anlayışı 

içine yerleştirir. Tarihte izler sürülerek kim olunduğu, nereden gelindiği, ataların ve 

kahramanların kim olduğu, ne zaman büyük ve şanlı olunduğu keşfedilmeye çalışılır. 

Genellikle uluslar tek bir tarihe sahip değildir. Birden çok sayıda anlatılan birbirine 

rakip farklı öyküler vardır. Türkiye’de de farklı ulusal tarih yazımları sonucu ulusal 

kimlik, farklı ideolojik yaklaşımlar tarafından şekillendirilmiş ve zaman içinde 

dönüşüme uğratılmıştır. Türkiye’nin tanıtımı için hazırlatılan filmlerin bazılarında 

ulusal kimlik anlatısı bu yaklaşımlardan birine yaslanarak hazırlanmışken, diğer bir 

kısmında ise birden çok ideolojik yaklaşımın söylemleri kullanılarak hazırlanmıştır. 

 

Tanıtım filmlerinde ulusun mekânı olarak Anadolu gösterilmektedir. 

Kemalist İdeoloji’nin etkisiyle çekilmiş filmlerde Anadolu, Kurtuluş Savaşı’nın 

verildiği kutsal bir toprak parçasıyken, Mavi Anadolu Akımı’nın etkisiyle 

hazırlanmış filmlerde büyük ve kadim uygarlıkların beşiğidir. Milliyetçi- 

muhafazakâr kültür politikalarının hâkim olduğu dönemde çekilmiş bazı filmlerde 



249 
 

ise, diğerlerinden farklı olarak doğulu kimliğin de benimsenmesiyle, Asya ve 

Avrupa’yı bağlayan bir köprü olarak değerlendirilmiştir. Osmanlı/İslami maziyi yok 

sayarak ulusal kimliği kurgulayan yaklaşımlar için Kurtuluş Savaşı ulusun 

tarihindeki en büyük kahramanlık destanı olarak sunulurken, milliyetçi-muhafazakâr 

yaklaşımlarının etkisiyle çekilen filmlerde Osmanlı’nın “şanlı fetihleri” de ulusun 

kahramanlık destanları arasındaki yerini almıştır. Tanıtım filmlerinde ulusal kimliğin 

mimari yoluyla pekiştirilmesinde iki kent öne çıkmıştır. Cumhuriyet’in ilk yıllarında 

çekilen filmlerde Osmanlı’yı temsil ettiği düşünülen İstanbul’a olumsuz anlamlar 

yüklenirken, Ankara modern Türkiye’nin sembolü olarak olumlanmaktadır. 

Ellilerden sonra çekilen bazı filmlerde Osmanlı ve İslâmi maziyle barışık olarak 

İstanbul’un tarihi mirası ve güzelliklerinden duyulan (ulusal) gurur pek çok kez 

dillendirilmiştir. Tanıtım filmlerinde şiddet derecesi değişse de, eleştirilerin 

yöneltildiği ulusun ötekisi/düşmanı tek değildir. Resmi tarih içinde şekillendiği gibi 

bunlar Yunanlılar, Padişah ve emperyalist Batıdır. Türk Ulusunun milli karakteri ve 

ulvi nitelikleri ise Kurtuluş Savaş’ındaki kahramanlıkları ile hoşgörülü ve insan 

sevgisiyle dolu olması çerçevesinde anlatılmıştır. Erken tarihli filmlerde ulusun ikon 

ve sembolleri olarak kullanılan unsurlar Atatürk, Anıtkabir, Türk Bayrağı ve Türk 

Askeri görüntüleri iken, 50’li yıllardan itibaren bunlara ek olarak camii ve Osmanlı 

Askerlerinin görüntüleri kullanılmıştır. Her dönemde ulusun sembolü olarak 

kullanılan ortak unsurlar ise gelişmişliğin ve modernliğin sembolü olarak görülen 

fabrikalar, barajlar ve yollardır. Tanıtım filmlerinde “kadın”  çoğunlukla, Kurtuluş 

Savaşı sonrası yapılan devrimler sonucu inşa edilen Batılı ulusal kimliğin göstergesi 

olarak ele alınmıştır. Milliyetçi-muhafazakâr yaklaşımların etkisiyle çekilen 

filmlerde “kadın” görünmez olurken, 90’lardan sonra yapılan az sayıda tanıtım 



250 
 

filminde “kadın”dan yalnızca Batının oryantalist eserlerindeki fantezilerine ve 

küçümseyici eleştirilerine konu olan “harem” olgusu etrafında söz edilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



251 
 

ABSTRACT 

  

        National identity is a kind of identification which is originated by being a 

member of a group of people that is defined as “nation” and nationalism gets its 

power from the importance that national identity carries for the individuals. The 

ideology of nationalism aims to settle down an autonomous national state and it 

needs values and sensational network that will bring together all the elements of that 

state. From this point of view, nationalism is a cultural production and with a 

national cultural campaign, it indoctrinates the idea to the people that they are a part 

of a common history and fate with a certain group of mass people. Historical 

narration which a national state assumes sets nationalizm in a special duration. By 

following the traces in history, it is tried to discover who these people are, where 

they come from, whose their anchestors and heros are, when they gain great 

reputation and when they are famous. Generally, the nations don`t have a single 

history. There are more than one stories to be told which are different from each 

other and opponent to each other. In Turkey, as a result of different national 

historical correspondance, national identity has been shaped by different ideological 

approaches and intime, it has been forced to be transformed. While national identity 

narration has been prepared by leaning one of these approaches in some of the films 

which have been prepared for the recognition of Turkey, it has been prepared by 

using more than one utterances of ideological approaches in other films. 

 



252 
 

 In the publicty films, the residence of the nation has been shown as Anatolia. 

While Anatolia is a sacred ground where the War of Independence has taken place in 

the films which have been taken by the effect of Kemalist ideology, it is the cradle of 

great and ancient civilizations in the films which have been prepared by the effect of 

“Mavi Anadolu” Current. In some films which have been taken during the period 

when nationalist and conservative cultural policies have dominated, by being 

different from others, and assuming the oriental identity, Anotolia has been evaluated 

as a bridge which links Asia to Europe. While the War of Independence is presented 

as the greatest bravery legend for the approaches which plans national identity by not 

caring Ottoman-Islamic by-gone times, in the films taken by the effect of nationalist-

conservative approaches, the “glorious conquests” of Ottomans has taken its place 

among the bravery legends of the nation. In the publicty films, two cities where 

national identity has been strenghtened by means of architecture have put forth their 

priorities. While İstanbul which is considered to represent Ottomans has been loaded 

with negative thoughts in the films which have been taken during the first years of  

Republic of Turkey, Ankara has been evaluated as the symbol of modern Turkey. In 

some films taken after 1950`s, the national pride which is felt for the historical 

heritage and beauties of İstanbul by getting reconciled with Ottoman-İslamic by-

gone times has been uttered several times. Even if the degree of rage changes in the 

advertising films, the enemy of the nation for whom the criticism is oriented is not 

single. These enemies are shaped in the official history, they are Greeks, the Sultan 

and the imperialist West. The national characteristics of Turkish Nation and sublime 

qualifications have been told within the framework in which heroic manners of 

Turkish Nation during the War of Independence, their tolerance and love of human-



253 
 

being are mentioned. While the elements to be used as the icons and symbols in the 

films produced earlier are Atatürk, Atatürk`s Moseloum, Turkish flag and views of 

Turkish soldier, after 1950`s in addition to these elements, mosque and views of 

Otoman Soldier have been used. The common elements to be used as a symbol of the 

nation during every period are factories, waterdams and highways which are 

considered to be the symbol of modernism and development. In the publicity films, 

“woman” has mostly been mentioned as a pointer of Western national identity which 

has been constructed as the result of reforms to be carried out after the War of 

Independence. While “the woman” becomes invisible in the films which have been 

taken with the effects of nationalist-conservative approaches, in a limited number of 

films to be produced after 1990`s “woman” has only been mentioned around 

“harem” phenomenon which has been a subject to the fantasies and despising 

criticism of the orientalist works of Western World.        

 

 

 

 

 

 

 

 



254 
 

Filmin Adı Yönetmeni Yapım Yılı Süresi Dili 

Türkiye’nin Kalbi 
Ankara 

Sergei Yutkeviç 1934 60’ TR 

Mucizeler Yaratan Türk Aram Boyacıyan 1959 25’ TR/İNG 

Türklerin Babası Atatürk  
I 

Michael Adams   _ 23’ İNG 

Türklerin Babası Atatürk 
II 

Michael Adams   _ 21’  İNG 

Milli Mücadele ve 
Atatürk 

      _ _ 30’ TR/İNG 

Hitit Güneşi Sabahattin Eyüboğlu-
Mazhar İprişoğlu 

1956 27’ TR 

Bu Şehrin Hikayesi (Basın Yayın ve Turizm 
Bakanlığı) 

1953 13’ TR 

The World of Midas Süha Arın 1975 30’ İNG 

Türkiye Jack Curtis _ 20’ TR/İNG 

Anatolische Steppe Gisbert Hinke 1955 11’ ALM 

Türkei Hans Edgar Jahn 1963 45’ ALM 

Atatürk Marc Mopty 1983 46’ TR/İNG 

Sultan Şehir İstanbul Özdemir Birsel 1988 27’ TR/İNG 

Tuğların Gölgesinde 
Mehteran 

Özdemir Birsel 1989 42’ TR/İNG 

Süleyman The 
Magnificent 

Suzanne Bauman 1990 38’ İNG 

Sabiha Gökçen: Türk 
Kızı Gök Kızı 

Ali Akyüz 

 

2001 52’ TR/İNG 

Haremin Büyüsü Handan Öztürk 1999 75’ TR/İNG 

Kırk Yıl Sonra Harem 
Kadınları 

A. Belkaya 2005 45’ TR/İNG 

Ankyra’dan Ankara’ya Yılmaz Şekerbay 2002 26’ TR/İNG 

Frig Vadisi Kortan Tümerdem 2002 14’ TR/İNG 

Anadolu: Dinlerin ve 
Hoşgörünün Mabedi 

Ahmet Yüzüak 2003 49’ TR/İNG 

Gordion: Batıya Açılan 
İlk Kapı 

Kemal Sevgisunar 2003 35’ TR/İNG 

Nemrut Dağı Türker Yılmaz 1997 7’ TR/İNG 

Osmanlı Saat Kuleleri Mehmet Talay 2002 43’ TR/İNG 

 

Tablo: İncelenen Filmlerin Listesi 


	kapak.pdf
	içindekiler düzelt
	tez baskı

