
 
 

T.C. 
GAZİ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ  
TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 
 
 
 

 
 
 

ŞEYHÜLİSLAM MUSA KÂZIM EFENDİ’NİN HAYATI, ESERLERİ 
VE TEFSİRDEKİ METODU  

 
 

 
 
 

 
 

MASTER TEZİ 
 

 
 
 

Hazırlayan  
Derya CÖMERT 

 
 
 

Tez Danışmanı 
Doç. Dr. Mesut OKUMUŞ 

 
 

Ankara–2006



ÖNSÖZ 
 
 

 İnsanların dünya hayatını düzenleyen; beşeri, etrafında cereyan eden 

hadiselerin donukluğundan kurtararak, ruhi hayatlarındaki istifhamları, o 

güzel ilahî uslûbuyla yok eden Kur’an, doğru anlaşılarak mü’minleri 

maddeten ve manen yüceltmiş ve indirildiği ilk günden itibaren hem 

Müslümanlar hem de başka din mensupları tarafından büyük bir ilgi 

görmüştür. Özellikle İslâm âlimleri Kur’an’ı doğru bir şekilde anlayabilmek için 

günümüze kadar süren büyük bir gayret içerisine girmişlerdir. Pek çok 

müfessir, gerek kendi zamanındaki bilgi birikimi ve gelişen olaylardan ve 

gerekse Kur’an’ın vecîz uslûbu ve ondaki edebî sanatlardan hareketle 

Kur’an’ı tefsir etmişlerdir. İşte bu alanda çaba gösteren âlimlerden biri de 

Şeyhülislâm Musa Kâzım Efendi’dir.  

  
 Son Osmanlı Şeyhülislamlarından biri olan Musa Kâzım Efendi 

eserlerinde bir taraftan kelam bilimi kitaplarının ıslah edilmesi, medreselerin 

ve programlarının ıslahı, bu kurumlarda yabancı dil eğitiminin sağlanması, 

yabancı teknik bilimlerinin alınması gibi konular üzerinde dururken diğer 

taraftan temel hak ve hürriyetler, eşitlik ve adalet gibi pek çok alanda genel 

perspektifleri itibariyle günümüze de taşınabilecek görüş ve düşünceleriyle, 

Osmanlı Devletinin ihtiyaçlarını karşılamak ve sorunlarını çözmek için 

çırpınan bir kişidir. 

  
  Çok yönlü bir âlim olan Musa Kâzım Efendi başta fıkıh, kelam ve 

Arapça olmak üzere pek çok alanda eser vermiştir. Kendisi hakkında yapılan 

çalışmalar ise daha çok onun fıkhî yönüyle alâkalı olmuştur. Biz de, çeşitli 

alanlarda çok sayıda eser veren Musa Kâzım Efendi’nin müfessir kimliğinin 

de ilim dünyasında tanıtılması amacıyla onun “Safvetü’l-Beyan Fî Tefsirîl-

Kur’an” adlı tefsirini incelemeye karar verdik. Musa Kâzım Efendi’nin tefsiri 

hakkında bu güne kadar bu kapsamda ve muhtevada bir çalışmanın 

yapılmamış olması, bizi bu çalışmaya sevk eden en önemli amillerden biri 

oldu.  



 ii 

 
 Araştırma, konunun önemi, araştırmanın amacı ve metoduna dair 

bilgiler içeren “Giriş” kısmıyla birlikte iki bölümden meydana gelmektedir.  

 

 Birinci bölümde, Şeyhülislamlık kurumu ve Musa Kâzım Efendi’nin 

hayatı, ilmî şahsiyeti, hocaları, hizmetleri, şeyhülislamlığı, mutasavvıflığı, 

İttihat ve Terakki Cemiyetine üyeliği ve eserleri incelenmeye çalışılmıştır. 

Yine bu bölümde, Musa Kâzım Efendi’nin İslam düşüncesindeki yeri; 

Osmanlı medreselerindeki eğitim durumu ve buraların ıslahı, mezhep 

taassubunun giderilmesi, medeniyet görüşü ve İslamcı siyaset anlayışındaki 

genel yaklaşımı incelenmiş ve bu konudaki görüş ve düşünceleri de ortaya 

konulmuştur.  

 
 İkinci bölümde ise, tefsirdeki yöntemi incelenmiştir. Bu bağlamda önce 

tefsirinin kaynakları örnekler verilerek tesbit edilmiştir ve ayrıca muhtelif 

ayetlerin tefsiriyle ilgili olarak yaptığı yorumlar çeşitli tefsirlerle 

karşılaştırılmıştır. Bundan sonra tefsirinin bazı genel özellikleri, rivâyet, 

dirâyet ve ulumu’l-Kur’an yönünden özelliği, çeşitli ilimler açısından tefsirinin 

konumu incelenmiştir. Burada konu fıkıh, kelam, kıraat gibi alt başlıklara 

ayrılarak değerlendirilmeye çalışılmıştır. Bilhassa müellifin bu konulara 

getirdiği yorum ve değerlendirmeler çeşitli ayet izahları örnek verilerek ortaya 

konulmaya çalışılmıştır. Ayrıca müfessirin çeşitli ilimlere dair verdiği bilgiler, 

bu sahada kaleme alınan kaynak eserlerle de imkânlar ölçüsünde 

karşılaştırılmıştır.  

 
 Sonuç bölümünde ise, yaptığımız çalışmanın değerlendirilmesine yer 

verilmiştir. 

 
 Araştırma boyunca zikredilen ayetlerin meallerini Süleyman Ateş’in 

“Kur’an-ı Kerim ve Yüce Meali” adlı çalışmasından aldık. Dipnotları da 

okumada pratiklik sağlaması açısından ilgili sayfaların altlarına yazdık ve 

verdiğimiz dipnot numaralarını her bölüm için müstakil olarak sıraladık. 

 



 iii 

 Bu mütevazi araştırmamızı yöneten muhterem hocam Doç. Dr. Mesut 

OKUMUŞ’a ve bu arada değerli fikirlerinden istifade ettiğim tüm hocalarıma 

ve tezin yazımında emeği ve katkısı bulunan bütün arkadaşlarıma ayrı ayrı 

teşekkürlerimi sunar, bu çalışmanın ilim camiasına ve özellikle tefsir alanında 

çalışma yapacaklara yararlı bir hizmet vermesini temenni ederim.  

 

 

        Derya CÖMERT 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 



 iv 

İ Ç İ N D E K İ L E R 

  

 ÖNSÖZ 

 

 KISALTMALAR 

    

 GİRİŞ…………………………………………………………………………1 

 1. KONU VE ÖNEMİ………...……………………………………………..1 

 2. ARAŞTIRMANIN AMACI……………………………………………….1 

 3. ARAŞTIRMANIN METODU…………….………………………………2 

   

 

             BİRİNCİ BÖLÜM 

 

            ŞEYHÜLİSLAMLIK KURUMU VE MUSA KÂZIM EFENDİ’NİN 

(1858–1920) HAYATI, İLMÎ KİŞİLİĞİ,  ESERLERİ VE İSLAM 

DÜŞÜNCESİNDEKİ YERİ 

  

1.ŞEYHÜLİSLAMLIK KURUMU VE OSMANLI DEVLET 

GELENEĞİNDEKİ YERİ………………..………………………………….5 

2.MUSA KÂZIM EFENDİ’NİN HAYATI, İLMÎ KİŞİLİĞİ VE 

ESERLERİ………………………………..…………………………………7 

   

2.1. Musa Kazım Efendi’nin Doğumu ve Eğitimi…………………….8 

      2.2. İlmî Kişiliği ve İdarî Hizmetleri………………….…………………8 

      2.3. Şeyhülislam Oluşu………………………………….……………...9 

      2.4. Mutasavvıf Kişiliği………..……………………………………….12 

      2.5. Masonluk ve Farmasonlukla İtham Edilmesi……..……………13 

      2.6.İttihat ve Terakki Cemiyetine Girmesi……………………..……14 

      2.7. Vefatı………………………………………………………..……..18 

 

 3.  ESERLERİ……………………………………………………………..19 



 v 

 

4. İSLAM DÜŞÜNCESİNDEKİ YERİ…………..……………………….25 

  

      4.1. Medrese Eğitiminin Islahı………………..……………………...25 

       4.2. Müslümanlar Arasındaki Mezhep Taassubunun Giderilmesi    

İçin Somut Önerileri…….………………………………………………...28                              

       4.3. Medeniyet Konusundaki Görüşleri……………………………..29 

       4.4. İslamcı Siyaset Anlayışı…………………………………………31 

 

 İKİNCİ BÖLÜM 

 

 TEFSİRİNİN ÖZELLİKLERİ VE TEFSİRDEKİ METODU 

 

1. TEFSİRİNDE YARARLANDIĞI KAYNAKLAR……………………..35 

   

     1.1. Ashab……………………………………………………………….35 

     1.2. Tabiûn………………………………………………………………37 

     1.3. Diğer Kaynaklar….………………………………………………..38 

 

2. TEFSİRİN YAZILIŞ AMACI VE GENEL ÖZELLİKLERİ……...…...39 

 

3. TEFSİRİN RİVAYET YÖNÜNDEN ÖZELLİĞİ………..…………….46 

   

              3.1. Kur’an’ı Kur’an’la Tefsir Etmesi…………..………………………47 

    3.2. Kur’an’ı Sünnetle Tefsir Etmesi……………..……………………48 

    3.3. Kur’an’ı Sahabe Kavliyle Tefsir Etmesi……..…………………...51 

    3.4. Kur’an’ı Tabiun Kavliyle Tefsir Etmesi……..…………………….52 

 

4. TEFSİRİN DİRAYET YÖNÜNDEN ÖZELLİĞİ….…………………..54 

 

  4.1. Kelam İlmindeki Yeri………………………………………………55 

   



 vi 

       4.1.1. Allah’ın Sıfatları……………………………………………….56  

       4.1.2. Allah’a Nisbeti Muhal Olan Sıfatlar….………………………57 

       4.1.3.  Melekler………………………………………...……………..58 

       4.1.4.  Peygamberler ve Sıfatları…………………...………………59 

                   4.1.5. Mutezile’nin Kitap İndirme ve Peygamber Gönderme                       

Konusundaki Fikrinin Tenkidi…..……………………………………61  

      4.1.6.  Ahiret…………...………………………………………………62  

                4.1.6.1. Meâdın Ruhanîliği veya Cismaniliği..………………62 

                4.1.6.2. Cennetin Mahluk Olup Olmaması.…………………62 

                4.1.6.3. Haşrin İmkânı…………..…………………………….63 

                4.1.6.4. Vaad ve Vaid…………………..……………………..64 

4.1.7. İman-Amel İlişkisi ve Kalben Tasdikin Yeterli Olup Olmaması  

Hakkında Bilgi Vermesi…………………………………………….64 

      4.1.8. Kulların Fiilleri Hakkında Bilgi vermesi…………….………...65 

     4.1.9.Teklif-i Mâ Lâ Yutâk (Güç Yetirilemeyecek Olanın Teklifi)....66 

     4.1.10. Fasıkların Durumu………..…………………………………..66 

     4.1.11. Şefaat………………..…………………………………………67 

     4.1.12. Halku’l-Kur’an…………......…………………………………..67 

             4.1.13. Rızık Konusuna Değinmesi………………..………………...68 

  

4.2. Fıkıh İlmindeki Yeri ve Fıkıhtaki Mezhebi……………………...69 

 

     4.2.1. Ayetlerden Hüküm Çıkarması.............................……………70 

    4.2.2. Besmelenin ve Âmin Kelimesinin Kur’an’da Olup Olmaması71 

     4.2.3. Ayetlerdeki Umum-Husus Durumuna Değinmesi…….….….72 

    4.2.4. İbadetlerin Faziletine Değinmesi………………..…………….72 

 

4.3. Kıraat İlmine Bakışı……………………….………………………..73  

 

      4.3.1. Kıraatlardaki Mana ve İrab Farkını Belirtmesi……..……......73 

     4.3.2. Kıraat İhtilafında Kıraat Âlimlerinin Adını Verdiği Yerler.…..74 

     4.3.3. Suskun Kalması………………….…………………………….75 



 vii 

 

4.4. Tefsirinin Belagat İlmi Bakımından Özelliği……………………76 

     

     4.4.1. Mübalağa Sanatı…….…………………………………………76 

     4.4.2. Kinâye Sanatı……….………………………………………….78 

     4.4.3. Teşbih………………….………………………………………..79 

     4.4.4. Ta’riz………………..……………………………………………80 

     4.4.5. İstiâre………………………….………………………………...81 

     4.4.6.  Mecaz…………………………………………………………..82 

 

4.5. Lugat, Sarf ve Nahiv Bakımından Özelliği……………………...84 

      

    4.5.1. İsim Zikrederek Görüş Nakletmesi…………………………...85 

    4.5.2. İrab Durumlarına İşaret Ederek Ayetlerin Değişik Tefsirlerini  

Yapması……………………………………………………………...86 

    4.5.3. Makabliyle İrtibatlı Olup-Olmamasına Binaen Ayetlerin 

Değişik Tefsirlerini Yapması…….…………………………………86 

    4.5.4. Ayetlerdeki Kelimelerin Manasını İzah Etmesi………….…...87 

  4.5.4.1. Kelimelerin Lügat ve Istılah Manalarını Vermesi….….87 

  4.5.4.2. Kelimeleri Cümlede Kullanması…………………….….88 

  4.5.4.3. Ayetten Şahit Getirmesi…………………………….…...89 

  4.5.4.4. Hadisten Şahit Getirmesi…………………………….….89 

  4.5.4.5. Kelimeleri Zıt Anlamlarıyla Karşılaştırması…….……..90 

  4.5.4.6. Kelimeyi Hakikat ve Mecaza Hamletmesi…….……….91 

    4.5.5. Lügat İlmi Açısından İzahlar Getirmesi……….………………91 

     4.5.6. Şiirden Şahit Getirmesi………………………………………...92 

    4.5.7. Sarf İlmi Açısından İzahlarda Bulunması……….……………93 

               4.5.8.Terkipler Üzerinde Durarak Nahiv İlmi Açısından İzahlar 

Getirmesi………………………………………………………………94  

           4.5.9. Ayetlerde Geçen Harf ve Edatların İşlev ve Manalarına 

Temas Etmesi ………………..………..………………………………95 

 



 viii 

5. ULÛMU’L- KUR’AN YÖNÜNDEN ÖZELLİĞİ……….……………...96 

   

    5.1. Nûzul sebeplerini Değerlendirme Usûlü………………………...96 

    5.2. Nasih- Mensuh Konusundaki Tutumu………….………………..99 

    5.3. Muhkem ve Müteşabih Meselesindeki Tutumu……………….102 

    5.4. Müphemâtü’l-Kur’an’a Değinmesi…………………….………...103 

    5.5. Müşkilû’l-Kur’an’a Değinmesi………………………….………..104 

   5.6. Emsâlü’l-Kur’an’a Değinmesi…………………………………...106 

    5.7. İ’câzu’l-Kur’an’a Değinmesi……………………………………..107 

    5.8. Ayetler Arasındaki Tenasüp ve İnsicama İşaret Etmesi….…..111 

    5.9. Kıssalar (Kasasu’l-Kur’an) Karşısındaki Tutumu………….…..113  

          5.9.1. Kıssalarda Çıkarılacak Hikmetler, Faydalar, Dini ve İlmi                               

Meseleler Üzerinde Durması…………………………………...114 

        5.9.2. Kıssalarda Geçen Olayı Kısaca Açıklaması veya İsim      

Belirtmeden Müfessirlerin Beyanını Aktarması……………….116 

        5.9.3.  Tevrattan nakillerde Bulunması………………..…………118 

  5.10. Hitabu’l-Kur’an’a Değinmesi……………………………………119 

  5.11. Huruf’u Mukattaa’yı Tefsir Etme Yöntemi……………….…….121 

 

SONUÇ……………………………………………………………………126 

KAYNAKLAR……………………………………………………………..132 

ÖZET……………………………………………………………………...142 

ABSTRACT……………………………………………………………….144 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 ix 

KISALTMALAR 

 

 

a.g.e              : Adı geçen eser  

A.Ü.               :Atatürk Üniversitesi 

A.Ü.İ.F.          : Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

b.                   : İbn 

bkz.               : Bakınız 

Çev.              : Çeviren  

DİA.               : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

Fak.               : Fakültesi 

h.                   : Hicri 

Hz.                : Hazreti 

Ktp.               : Kütüphanesi 

m.                  : Milâdî 

M.Ü.İ.F.         : Marmara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi  

nr.                  : Numara 

Nşr.               : Neşreden 

ra.                  : Radıyallahu anh 

sav.               : Sallallahu aleyhi ve sellem     

sy.                 : Sayı  

T.D.V.            : Türkiye Diyanet Vakfı  

Thk.               : Tahkik eden 

v.                   : Vefatı 

vb.                 : Ve benzeri    

vr.                  : Varak 

vs.                 : Vesaire     

y.y.                : Yer yok                           

yay.               : Yayınları 

 
 



 
G İ R İ Ş 

  
 1.  KONU VE ÖNEMİ 

  
 Araştırmanın konusu, Osmanlı İmparatorluğunun en zor günlerinde 

yaşamış, imparatorluğun topraklarını kaybedişini ve sona doğru yaklaştığını 

hissetmiş ve çöküşü durdurmak için elinden gelen çabayı göstermiş bir ilim 

ve din adamı olan Musa Kâzım Efendi’nin hayatı, eserleri, fikir dünyası, 

yazmış olduğu “Safvetü’l- Beyan Fî Tefsiru’l-Kur’an” adlı eserindeki metodu 

ve Kur’an ayetlerine yönelik yaklaşımlarıdır.  

 
 Eserlerinde medeniyet anlayışından, dünya görüşüne, İslam 

felsefesinden devlet siyasetine, meşrutiyet yönetiminden temel insan hak ve 

hürriyetlerine, vatan savunmasından eğitim-öğretim sorunlarına kadar pek 

çok alanda görüşlerini dile getiren Musa Kâzım Efendi’nin, tefsirinin 

incelenmesi ve tefsirdeki görüş ve düşüncelerinin değerlendirilmesinin yakın 

dönem tefsir tarihine önemli bir boyut kazandıracağı ve geçmişte yaşanan 

sorunların çözümüne dair görüşlerine ışık tutacağı inancındayız. Zira Musa 

Kâzım Efendi, müfessir olmanın yanı sıra, fakih, mutasavvıf, mütekellim ve 

aynı zamanda siyaset adamıdır. Onun bu özelliği ve çok yönlü kişiliği 

tabiatıyla tefsirine ve Kur’an’a yaklaşımına da yansıyacaktır. Bu sebeple, 

Musa Kazım Efendi’nin tefsirdeki metodu ve verdiği sonuçlar, bu açıdan son 

derece önemli olacaktır.  

 
 2. ARAŞTIRMANIN AMACI 

 
 Araştırmadaki amacımız, Osmanlı Devletinin en kötü günlerinde 

yaşamış, uzun yıllar şeyhülislamlık yapmış, devletin çöküşüne bizzat şahit 

olmuş ve bu çöküşü durdurabilmek için uğraşmış olan büyük ilim ve düşünce 

adamlarımızdan Musa Kâzım Efendi’nin hem hayatına hem de tefsirdeki 

metoduna ışık tutmaktır.  

 



 2 

 Müfessir olduğu kadar fakih, mutasavvıf ve mütekellim de olan Musa 

Kâzım Efendi’nin tefsir metodunun müstakil bir çalışmayla ortaya 

konmasının, Kur’an’ın anlaşılmasına yönelik çalışmalara yeni bir renk 

kazandıracağına inanmaktayız. Musa Kâzım Efendi’nin fıkıh, tefsir, hadis, 

kelam gibi ilimlerin yanı sıra dönemindeki fikir hareketleri ve çalışmalarla da 

yakından ilgilenmiş olması, onun düşünce ve yorumlarının önemini bir kat 

daha artırmaktadır. Bu nedenle, amacımız çok boyutlu bir kişilik olan Musa 

Kâzım Efendi’nin şahsî tecrübelerinin tefsirine nasıl yansıdığını ortaya 

koymaktır. 

 

 3. ARAŞTIRMANIN METODU 

 
 “Şeyhülislam Musa Kâzım Efendi’nin Hayatı Eserleri ve Tefsirdeki 

Metodu” isimli araştırmamızda genel olarak açıklama metodunu kullandık. 

Amacımız açık ve anlaşılır bir dil kullanarak okuru bilgilendirmek ve 

aydınlatmaktır. Bununla birlikte araştırmamızın farklı bölümlerinde farklı 

anlatım tekniklerine de yer verdik. Araştırmamızda tefsirdeki metodunu 

incelediğimiz Musa Kâzım Efendi, Osmanlı İmparatorluğu’nun çöküşünü 

durdurabilmek için kendi alanıyla ilgili konularda elinden gelen gayreti sarf 

etmiş, devlet mekanizmasında “Şeyhülislamlık” makamına kadar yükselmiş 

bir kişi olduğundan şeyhülislamlık nedir, tarihsel rolü ve işlevi nasıl olmuştur, 

şeyhülislamların görevleri nelerdir, padişahlar üzerinde etki ve etkinlikleri ne 

derecededir gibi sorulara yanıt bulmaya çalışarak Musa Kâzım Efendi’nin 

şeyhülislam olma sürecini, ilmî kişiliğini, yaptığı hizmetlerini, eğitim 

durumunu, İslam düşüncesindeki yerini açıklama metodunu kullanarak 

anlattık. 

 
 Musa Kâzım Efendi’ye yapılan ithamların yanlışlığını ortaya koymak 

amacıyla tartışma metodunu kullanarak bu ithamların eksik ve kusurlu 

yönlerini dile getirdik. Yine tartışma metodunu kullanarak müellifin tefsirinin 

rivayet tefsiri olduğunu söyleyenlere katılmadığımızı, tefsirin dirayet yönü ağır 

bir tefsir olduğunu ifade ettik. 



 3 

 
 Tefsirdeki metodunu incelerken, ilk olarak rivayet-dirayet, nasih-

mensuh, mecaz-hakikat, muhkem-müteşabih, icaz, esbab-ı nüzul gibi 

kavramların ne anlama geldiğini tanımlama yöntemiyle ifade ettikten sonra bu 

kavramların onun düşünce dünyasında ne ifade ettiğini, bunları hangi metot 

çerçevesinde değerlendirdiğini açıklama metodunu kullanarak izah etmeye 

çalıştık. Konuyu okuyucunun zihninde biraz daha somutlaştırmak maksadıyla 

örneklendirme metodunu kullanarak bu kavramları tefsirinde ne şekilde 

kullandığını ortaya koymaya çalıştık. 

 
Genel hatlarıyla onun düşünce ve anlayışını, bu konudaki metodunu 

ve yaklaşımlarını karşılaştırma metodunu kullanarak diğer tefsir ve 

müfessirlerden ayırdeden boyutuyla ortaya koymaya çalıştık. 

 
 
 



 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

 

 

 

 

 

 

ŞEYHÜLİSLAMLIK KURUMU VE MUSA KÂZIM EFENDİ’NİN (1858–1920)  

HAYATI, İLMÎ KİŞİLİĞİ, ESERLERİ VE İSLAM DÜŞÜNCESİNDEKİ YERİ   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 5 

 1. ŞEYHÜLİSLAMLIK KURUMU VE OSMANLI DEVLET 

GELENEĞİNDEKİ YERİ 

 
Osmanlı İmparatorluğu devlet geleneğinde şeyhülislâm, ilmiye sınıfının 

başında bulunan zâtın ünvanıdır. Bu tabir Osmanlılar tarafından meydana 

getirilmiş değildir. Şeyhülislam ünvanı hicrî dördüncü (m.10) asırda ta’zim 

lâfzı olarak kullanılmaya başlanmıştır. Bu manada tahru’l-İslâm, rüknü’l-

İslâm, şemsü’l-İslâm, hüccetü’l-İslâm gibi lâfızlar da kullanılmıştır.1 

  
     Osmanlılardan önce İslâm devletlerinde şeyhülislâm ünvanı almış 

bazı mümtaz şahsiyetler varsa da bunlar, Osmanlılarda olduğu gibi ilmiye 

sınıfının en yüksek resmî makamını ihraz etmiş kişiler demek olmayıp, 

ulemanın merci’i de değillerdi. Fakat Ehl-i Sünnet üzere fetva vermek, şer’i 

meseleleri halletmek selâhiyetine haiz olan ve mesleğinde imam addedilen 

Semerkandlı Ali b. Mehmet Espicaî (535/1140) ve sair bazı büyük 

mütehassıs alimlere hatta tasavvuf erbabından “Pir-i Herat” denilen Ebu 

Abdullah Ensârî (481-1088)’ye şeyhülislâm ünvanı verilmiştir.2 Başka bir 

görüşe göre de şeyhülislâm kelimesi ilk kez Horasan da kullanılmıştır.3 

 
      Osmanlılarda şeyhülislâm ünvanının ilk zamanlarda hangi tarihlerde 

kullanılmış olduğunu tam olarak bilmiyoruz. Tarihçi İsmail Hakkı Uzunçarşılı 

bu konuda şöyle demektedir: 

 
“Fatih Sultan Mehmet (886–1481)’in tedvin ettirdiği kanunname de, 

şeyhülislâm ve müftî diye iki ünvanla da zikredilen zat, ulemanın reisi olarak 

kaydedilmekte ve daha sonra tarihi vesikalarda hem müftü, hem de 

şeyhülislâm ünvanları görülmektedir”.4 

                                                
1 Mehmet Zeki PAKALIN: Osmanlı Tarihi Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü, (İstanbul: M.E.B. 
Basımevi, 1971), III/347. 
2 İsmail Hakkı UZUNÇARŞILI: Osmanlı Devketi’nin İlmiye Teşkilatı, (Ankara: T.T.K. Basımevi, 
1988), 174. 
3 Abdülkadir ALTUNSU: Osmanlı Şeyhülislamları, (Ankara: Ayyıldız Matbaası, 1972), 13. 
4 İsmail Hakkı UZUNÇARŞILI: a.g.e., 175. 



 6 

 Genellikle ilk şeyhülislam olarak II. Murad (855-1451) devrindeki 

Mehmet Şemsettin Fenârî (834-1431)’den bahsedilir.5 Müftülük makamının 

ondan önce de mevcut olduğu söylenirse de, baş müftülük makamının daha 

sonra teşekkül ettiği anlaşılmaktadır.6 

 
 En uzun şeyhülislamlık süresi Kanûni (974/1566) ve Sarı Selim 

(982/1574) zamanlarının ünlü şeyhülislamı Ebu’s-Suud Efendi (982/1574)’ye 

aittir. Ebu’s-Suud Efendi tam olarak 28 yıl 11 ay bu görevi sürdürmüştür. En 

kısa süre ise Memik–Zâde Mustafa Efendi (1068/1657)’nindir. 13 saat kadar 

sürmüştür.7 

 
 Osmanlı devlet geleneğinde şeyhülislamların en önemli görevi fetva 

vermektir. Örfî hukukun temelini teşkil eden ictihâdî konularda kamu yararına 

uygun olan görüşün tercihi ve padişaha arz edilmesi yetkisi şeyhülislâmlara 

aittir.8 Şeyhülislâmlar, yasaların ve fermanların çıkmasında sultanların baş ve 

birincil danışmanlarıydı. Çoğu zaman padişah şeyhülislâmın olurunu alarak 

ferman yayınlıyordu.9 

 
 Şeyhülislamlığın etkinliği Osmanlı devletinin genel durumuna paralellik 

göstermiştir. Devletin kuruluş, yükseliş, gerileme ve yıkılış dönemlerinde aynı 

role ve etkinliğe sahip olmamış, devirlere göre farklılık göstermiştir. Sözgelimi 

imparatorluğun Ebu’s-Suud gibi büyük âlimleri döneminde bu kurum,  altın 

çağını yaşamıştır.10 

 
 İsmail Hami Danışmend, şeyhülislamlık kurumu ve bu görevi ifa eden 

âlimlerin durumu ile ilgili şu açıklamayı yapmaktadır:   

 

                                                
5  İsmail Hami DANIŞMEND: İzahlı Osmanlı Tarihi Kronolojisi, (İstanbul: Türkiye Yayınevi, 1971), 
I-V, V/109; İlmiye Salnamesi: (İstanbul: Matbaa-i Amire, 334/1915), 322. 
6  İsmail Hami DANIŞMEND: a.g.e., V/109. 
7 Abdülkâdir ALTUNSU: a.g.e., 12. 
8 Ahmet AKGÜNDÜZ: Osmanlı Kanunnameleri ve Hukukî Tahlilleri, (İstanbul, 1990), I/1225. 
9 Raphacele LEWİS: Osmanlı Türkiyesinde Gündelik Hayat, Çev. Mefkure PORAY, (İstanbul ,1973), 
23.  
10 Topkapı Sarayı Arşivi: Kayıt No: 132. 



 7 

   “Koçi Bey’in izahına göre ilmî eserleri ve temiz şahsiyetleriyle efkârı 

umumiyenin hürmet ve emniyetini kazanarak o büyük ve sağlam mevkie 

çıkan bu çok kıymetli ve yüksek seciyeli âlimler, en heybetli padişahlar 

üzerinde bile nûfuz ve tesir sahibi oldukları için icabında onlara bile doğru 

yolu göstermekten ve sert sözler söylemekten çekinmemişlerdir. Hattâ 

içlerinde Şemseddin Ferânî gibi mahkemede Yıldırım Beyâzıd (893/1488)’ın 

şahitliğini reddeden, Molla Güranî (893/1488) gibi Sultan Fatih’i acı sözlerle 

yüzüne karşı tenkit edip durmaktan çekinmeyen ve Zenbilli Ali Efendi 

(932/1525)  gibi II. Beyazıd (918/1512)‘ın bir mülâkât talebini reddeden, 

Yavuz Sultan Selim’le (927/1520) şiddetli bir münakaşadan sonra selâm bile 

vermeyerek çekip giden ve o müthiş padişahın bazı müfrit icraatına şiddetli 

itirazlarıyla mani olan hak ve adalet kahramanları bile yetişmiştir.” 11 

 
Osmanlı İmparatorluğu devlet geleneğinde şeyhülislamlar resmi 

protokole dâhildir. Hatta onsekizinci yüzyıldan sonra etkinlikleri daha da 

artmış ve devletin savaş ve barış kararları için, şeyhülislamdan fetva 

alınmaya başlanmıştır.12 

 
      Şeyhülislâmlar padişahın yaptığı atama ile göreve başlar, görevden 

ayrılışları ise ya azil ya çekilme (istifa) ya da ölüm ile olurdu.13 

      
       Şeyhülislâmlık kurumu Osmanlı Devleti’nin çöküşü ve yıkılışı ile birlikte 

tarihe karışmıştır. Birinci Dünya Savaşı sonrasında Ankara’da kurulan 

Türkiye Büyük Millet Meclisi, 1922’de Osmanlı Saltanatını aldığı bir kararla 

ortadan kaldırınca, şeyhülislâmlık makamı da saltanatla birlikte tarihe 

karışmış oldu.14  

 
2. MUSA KAZIM EFENDİ’NİN HAYATI, İLMÎ KİŞİLİĞİ VE ESERLERİ 

 

                                                
11 İsmail Hami DANIŞMEND: a.g.e., V/109. 
12 Fındıklı Mehmet HALİFE: Silahdar Tarihi, (İstanbul, 1928), 757.  
13 Fındıklı Mehmet HALİFE: a.g.e., 757. 
14 Abdülkadir ALTUNSU: a.g.e., 14; Osman ZÜMRÜT: İslam Tarihinde Fetva Kurumu ve 
Fonksiyonu, (Samsun: Aksiseda Matbaası, 1992),164. 



 8 

2.1. Musa Kâzım Efendi’nin Doğumu ve Eğitimi    

 
Erzurum’un Tortum İlçesinde milâdî 1858 (H.1275) yılında doğan 

Musa Kazım Efendi, Erzurumlu İbrahim Efendi’nin oğludur. İlk okuma ve 

eğitim işine memleketi olan Tortum’da çocuk yaşlarda iken Osmanlı eğitim 

sisteminin genel yapısından mülhem olarak “elif-ba”dan başladı. Daha sonra 

Nakşibendi şeyhi Mehmet Efendi’ye mülâki oldu. Daha sonra, Balıkesir’de 

yaşayan dedesi Nureddin Efendi’nin yanına gönderildi ve eğitimine burada 

devam etti.  

 
İslam bilimlerine ilk adımı Balıkesir’de attı. Şerh-i Akaid’e kadar 

Balıkesir âlimlerinden Selahaddin Ali eş-Şuûrî Efendi ve Lütfi Efendi’lerden 

ve öteki âlimlerden dersler aldı.  

 
Balıkesir’den sonra İstanbul’a geçen Musa Kâzım, burada önce 

Kazasker Eşref Efendi’nin derslerine devam etti. Ayrıca Hoca Şakir Efendi’nin 

Şerh-i Akaid’e dair dersleri üzerinde sıfat konusundan başlayarak öğrenimini 

devam ettirdi. Bu eğitim sürecinin sonunda 1888 (H.1306) yılında Ulûm-i âliye 

ve âliyyeden icazet aldı. Aynı yıl açılan Ruûs imtihanında başarı gösterdi. Bu 

başarı sonucunda müderris oldu ve yine aynı yıl Fatih Camii’nde ders 

vermeye başladı.15 

 
Cami dersleriyle İslâmî ilimleri yaymaya başladı, bir başka deyişle bu 

ilimleri okutmaya başladı. Bir tür rehberlik olan “nussah”lık yani nasihat 

verme derecesini ikmal ederek, başkalarına icazet verecek duruma geldi.   

 
 2.2. İlmî Kişiliği ve İdarî Hizmetleri 

 

 Şeyhülislâm Musa Kâzım Efendi, hocalığı sırasında ünlü 

edebiyatçılardan Muallim Nâcî’ye (1883), usûl-i fıkıhtan Molla Hüsrev’in 

                                                
15 İlmiye Salnâmesi: 626; Abdülkâdir ALTUNSU: a.g.e., 233; İsmail KARA: Türkiye’de İslamcılık 
Düşüncesi, (İstanbul: Risale Yay., 1986), 47; Şahin KESKİN: Son Osmanlı Şeyhülislalarından Musa 
Kâzım Efendi (Yaşamı, Görüşleri ve Etkisi), (Samsun, 1993), (Ondokuz Mayıs Ünv. Sosyal Bilimler 
Enst. Yayımlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 51-52. 



 9 

Mir’ât’ını okuttu. Ahmet Mithat Efendi’ye de tefsir dersleri verdi. Tezimizde 

metodunu incelediğimiz tefsiri yani Safvet’ül-Beyân adlı eseri, Ahmet Mithat 

Efendi’nin bu derslerdeki takrirleri kaydetmesiyle oluşmuştur.  

   
 Musa Kâzım Efendi tefsirinde En’am Sûresine kadar takrir verdikten 

sonra Ahmet Mithat Efendi’ye takrirlerini yazdırarak ve onun yardımcı 

olacağını düşünerek, Türkçe bir tefsir-i şerif hazırlamak istemiş ve buna 

başlamışsa da bu eser bazı engellerden ötürü tamamlanamamış ve ancak 

Bakara Sûresi 73. ayetine kadar olan kısmı basılabilmiştir. 

 
 Musa Kâzım 1896 (H.1313) yılında ise, İstanbul ruûs-i hûmayununa 

(hûmayun reisliği) nâil oldu. 1900 (H.1318) yılında Mekteb-i Kudât Mecelle 

muallimliğine atandı. 1908 yılına değin bu görevini sürdürdü. Daha sonra, 

Galatasaray Mekteb-i Sultânîsi (Galatasaray Lisesi) akâid muallimliğine ve 

arkasından Dârû’l-Fünûn (Üniversite) ve Dârû’l-Muallimîn (Yüksek Öğretmen 

Okulu) hocalıklarına atanarak, aynı anda dört ayrı yerde görev yaptı. Ayrıca 

Mektebi Hukuk’ta Muhâkemât-ı Hukûkiye, Dâru’l-Hilafet’il-Aliyye Merdesesine 

bağlı Medresetü’l-Mütehassısîn’in tâli kısmında usûl-i fıkıh müderrisliği yaptı. 

 
 II. Meşrutiyet’in ilanından sonra, Maârif Nezâretinde kurulan Meclis-i 

Kebir-i İlmî üyeliğine, Hey’et-i A’yân’ın teşkili sırasında da Meclis-i A’yân 

a’zâlığına tayin edildi. Bu sıralarda İttihat ve Terâkki Cemiyeti’ne girdi.16 

 
 2.3. Şeyhûlislam Oluşu 

 

 1910 tarihinde Sadrazam İsmail Hakkı Paşa kabinesinin yönetiminde 

Şeyhûlislam Çelebizâde Hüseyin Hüsnü Efendi meşihat makamından çekildi. 

Bunun Üzerine Musa Kâzım Efendi, Şeyhûlislamlığa naklen atandı. 29 Eylül 

1911(5 Şevval 1329) tarihinde hükümetle birlikte istifa ederek görevinden 

ayrıldı. Bu birinci meşîhatı tam olarak 1 yıl 2 ay 18 gün sürmüştür. 

                                                
16 İlmiye Salnamesi: 626; Ferhat KOCA: Şeyhülislam Musa Kâzım Efendi’nin Hayatı ve Fetvaları, 
(İstanbul: Rağbet Yay., 2002), 29-30; Abdülkadir ALTUNSU: a.g.e., 233-234; İsmail KARA: a.g.e., 
47; Sadık ALBAYRAK: Son Devir Osmanlı Uleması, (İstanbul, 1981), V/157-158. 
 



 10 

 Sadrazam Said Paşa’nın sekizinci sadârete geçişinde 30 Eylül 1911 (6 

Şevval 1329) tarihinde yine kabineye Şeyhülislam olarak girdi. Üç ay sonra 

30 Aralık 1911 (9 Muharrem 1330) tarihinde yine hükümetle birlikte 

görevinden çekildi. 

 
 Musa Kâzım Efendi, iki meşihatından sonra, 8 Mayıs 1916 (5 Recep 

1334) tarihinde kurulan Sadrazam Said Halim Paşa kabînesinde üçüncü kez 

şeyhülislam oldu ve 3 Şubat 1917 (10 Rebîülâhir 1335) tarihinde hükümetle 

beraber bu görevinden ayrıldı. Bu üçüncü meşîhatı ise 8 ay,  26 gün sürdü. 

  
 Talât Paşa’nın 4 Şubat 1917 (11 Rebiûlâhir 1335) tarihinde kurduğu 

kabineye Hayri Efendi’nin teklifi kabul etmemesi üzerine yine Şeyhülislam 

oldu. Ayrıca bu görevinin yanında Evkâf-ı Hûmâyûn Nezâreti Vekilliği 

vazifesini de üstlendi. 8 Ekim 1918 (2 Muharrem 1337) tarihinde İttihat ve 

Terakki Fırkası’nın hükümetten çekilmesiyle Şeyhülislamlık makamından 

ayrıldı. Onun bu dördüncü meşihatı ise 1 yıl, 8 ay, 2 gün sürdü.  

  
 Musa Kâzım Efendi, dört defa gidip geldiği meşihat makamında toplam 

olarak 5 yıl, 1 ay, 4 gün şeyhülislamlık yapmıştır. 

 
 Şeyhülislamlık görevinden ayrıldığı dönemlerde Medresetü’l-Kudât, 

Süleymaniye Medresesi ve Medresetü’l-Vâizîn muallimliklerinde bulunan 

Musa Kâzım Efendi, bütün bu görevlerinden dolayı Musarra Mecîdî nişanı ve 

altın Liyâkat Madalyası ile ödüllendirilmiştir.17 

 
 “Musa Kâzım Efendi’nin, Şeyhülislamlığı döneminde yaptığı en önemli 

işlerden biri, 18 Rebîulâhir 1332/ 3 Mart 1330 (16 Mart 1914) tarihinde 

şeyhülislam olup 3 Recep 1334  (6 Mayıs 1916) tarihinde görevden ayrılan 

Şeyhülislam Ürgüplü Mustafa Hayri Efendi’nin (ö.1338/1922), İstanbul 

Medreselerini “Darûl-Hilafeti’l-Aliyye Medresesi” adı altında birleştirerek 

                                                
17 İlmiye Salnamesi: 627; Ferhat KOCA: a.g.e., 30-31; Osman KESKİOĞLU: Son Çağlarda İslam 
Dünyasında Fikir Hareketleri, (Ankara,1989), 130; Abdülkadir ALTUNSU: a.g.e., 234-235; Sadık 
ALBAYRAK: a.g.e., V/157-158; Şahin KESKİN: a.g.e., 53-54; İsmail Hami DANIŞMEND: a.g.e., 
V/160. 



 11 

giriştiği, medreselerin ıslâhı gayret ve çalışmalarını devam ettirmiş olmasıdır. 

Musa Kazım Efendi’nin şeyhülislamlığı döneminde yayımlanan 10 

Cemaziyelâhir, 1335/2 Nisan 1333 tarihli Medâris-i İlmiyye Hakkında 

Kanunla, Şeyhülislam Hayri Efendi’nin kurduğu medrese sisteminin sınıf 

düzeni ve öğrenci kabul şartlarında değişiklikler yapılmış, eğitim devrelerinin 

isimleri Fâtih Sultan Mehmet dönemindeki medrese sisteminde kullanılan 

adlara geri çevrilmiş, ancak medreselerin altında toplandığı, “Dârü’l-Hilâfeti’l-

Aliyye Medresesi” genel ismi muhafaza edilmiştir. Bu kanun ile getirilen bazı 

kavram ve isimlendirmelerde birtakım eskiye dönüş alâmetleri var ise de 

sözkonusu kanun sayesinde, Osmanlı Medrese sisteminde önemli bazı 

değişiklikler yapılmıştır. Mesela, önceki nizamnamede medreselerin orta ve 

lise kısımları dörder sene iken, Medâris-i İlmiye Hakkında Kanun ile orta, lise 

ve âli (yüksek) kısım üçer seneye indirilmiştir. Herhangi bir derecedeki 

hocanın alabileceği maaşın en alt ve en üst sınırları belirlenmiştir. Taşra 

medreseleri de Meşihat’ın emrine verilerek, burada gerekli iyileşmelerin 

yapılabilmesine imkân sağlanmıştır. Medrese öğrencileri, sadece vakıfların 

gelir ve yardımlarıyla yaşamak zorunluluğundan kurtarılarak Mâliye’den 

150’şer kuruş kaynak sağlanmıştır. Bunun sonucu olarak 1333 (1917) senesi 

ilmiye bütçesine 1.400.000. kuruş ilave yapılmıştır.18 Şeyhülislam Musa 

Kâzım Efendi, medreselerin ıslahıyla ilgili yukarıdaki kanunla da 

yetinmeyerek, onun neşrinden yaklaşık 6 ay sonra, 16 Zilhicce 1335 ve 4 

Teşrinievvel 1333 (17 Ekim 1917) tarihli, “Dârü’l-Hilâfeti’l-Aliye Medresesiyle 

Taşra Medarisi Hakkında Nizamnâme”nin yayımlanmasını da sağlamıştır. Bu 

nizâmnâmede merkez ve taşrada bulunan bütün medreselerin eğitim ve 

öğretim sisteminde birlik ve bütünlüğe doğru gidildiği ve bu durumun halk ve 

idareciler tarafından da olumlu karşılandığı gözlenmektedir. Musa Kazım 

Efendi’nin şeyhülislamlığı sırasında yaptığı önemli hizmetlerden bir diğeri ise, 

yaşadığı dönemde ortaya çıkan bazı çağdaş dîni problemlerin halledilmesi ve 

İslam dinine yapılan çeşitli saldırıların cevaplandırılabilmesi için 12 Ağustos 

1918 tarihinde, şeyhülislamlık merkezinde Dârü’l- Hikmeti’l-İslâmiyye adıyla 

                                                
18 Ceride-i İlmiye, III/31 (Cemâziyelûlâ; 1335), 876. 



 12 

bilimsel-akademik bir kurul (enstitü) oluşturması ve bu teşkilatın bir 

benzerinin bütün Osmanlı ülkesine bağlı taşra müftülüklerinde de kurulması 

için çalışmasıdır.”19  

 
 2.4. Mutasavvıf Kişiliği 

  

 Musa Kâzım Efendi yalnızca fıkıhçı ve hukukî kişiliğe sahip bir insan 

değil, aynı zamanda gönül ehli ve tasavvufa yakın ilgi duymuş bir şahsiyettir. 

O, kendisine izafe edilen ve hakkında çıkarılan masonluk ve farmasonluk 

hakkındaki iddialara cevaben yazdığı beyannâmesinde tasavvufla olan 

ilişkisini şöyle açıklamıştır: 

 
 “Hususî ahvâlimden bahsetmek, meslek ve meşrebime dâir izahât 

vermek, dünyada hoşlanmadığım ahvâlden ise de hâiz olduğum makâmın 

ulviyeti itibariyle, bana vuku bulan taarruzlara karşı sükûtu ihtiyâr eylemek 

maslahata muvâfık olamayacağından, bu babda hülâsaten beyânı hâle 

mecburiyet hâsıl oldu. Bu âciz tahminen on iki yaşımda olduğum halde, 

tarikat-ı aliye-i ilmiyeye sâlik oldum. Allah’ın inâyetiyle o zamandan bu âna 

gelinceye kadar bütün ahvâl ve ef’âlimi o meslek-i âlînin mukteziyâtına tevfik 

etmeğe gücüm yettiği kadar çalıştım. Uzun senelerden beri dış temizliğe 

itinâda berdavam olduğum gibi, sâliki bulunduğum Nakşibendî tarikatının bu 

abd-i âcize bahşetmiş olduğu manevi feyizler sayesinde hâsil eylediğim kalb 

temizliği ve ruh safiyetini, beşer kederlerinden muhafazaya dikkat 

eylemekteyim. Allah’ın inâyetiyle gerekli ilimleri hakkıyla tahsil ve bu bilgileri 

camii şeriflerle, yüksek ve orta mekteplerde talim ettiğim gibi, tefsir ve 

tasavvuf ilimleriyle çok uğraşarak bu sayede Kur’an-ı Kerim’in on cüzüne ait 

olan ve henüz basılmamış olan takriben üç bin sayfalık bir tefsir-i şerif de 

vücuda getirdim. Dini gerçeklere ait bir hayli tasavvufî eserler tedris ve 

tercümesine de muvaffak olarak, bu sebeple lehü’l-hamd ve’l-minne nice dini 

inceliklere ve Kur’an’ın esrarına kesb-i vukufla, İslamiyetin üstünde veya ona 

eşit hiçbir meslek, hiçbir mezhep bulunmak ihtimali olmadığına, şühud 

                                                
19 Ceride-i İlmiye, IV/36 (Şaban; 1336), 1057-1058. 



 13 

derecesinde vicdani kanaat hâsıl ettim. Bununla bihakkın iftihar 

etmekteyim.”20 

 
 Musa Kâzım Efendi kendisinin de ifade ettiği gibi, küçük yaşlarda 

girdiği Nakşibendi tarikâtına bağlılığını hayatı boyunca sürdürmüş ve bu 

alanda önemli tercümeler yapmıştır. O tasavvufu kalb temizliği ve ruh 

safiyetini temin eden bir araç olarak görmüş ve tasavvufun yanı sıra İslam 

felsefesi ve kelâma da büyük bir ilgi duymuştur. Bu özelliğinden, onun bir 

taraftan tasavvufla batînî ve îrfâni yönünü geliştirirken, diğer taraftan da 

felsefî ve kelâmî tartışmalarla akılcı bir yöneliş içinde bulunduğunu 

görüyoruz.  

 
 Musa Kâzım Efendi’nin zamanında kurumlaşmış iki ayrı tasavvuf ekolü 

vardı: Biri Cem’iyet-i Sufiye, diğeri de Cem’iyet-i Sufiyye-i İttihâdiyye idi. 

Bunlardan 1911 (H.1327) tarihinde faaliyete geçen Cem’iyet-i Sufiye’nin reisi 

şeyhülislam M.Kazım Efendi idi. Bu cemiyetin yayın organı ise, Mart 1911 

tarihinde haftalık olarak yayımlanmaya başlayan Tasavvuf mecmuasıydı. 

Rakip teşkilat olan Cem’iyet-i Sufiyye-i İttihâdiyye’nin reisi ise, Bektâşî 

şeyhlerinden Hacı Beyzâde Muhtar Bey idi. Bu cemiyetin yayın organı ise 

Muhibbân adlı dergi idi.21  

 
 2.5. Masonluk ve Farmasonlukla İtham Edilmesi 

 

 Musa Kâzım Efendi’ye yapılan en büyük ithamlardan biri, onun mason 

ve farmason olduğuna dair iddiadır.22 O bu iddiaları 14 Kasım 1911 tarihinde 

yayımlanan bir beyannâme ile şiddetle reddetmiştir.23 Beyannâmede, kendisi 

                                                
20 Yakın Tarihimiz, sy. 3 (İstanbul; 15 Mart 1962), 94. 
21 Ferhat KOCA: a.g.e., 49-50; Cem’iyyet-i Sufiyye ve Cem’iyyet-i Sufiyye-i İttihâdiyye hakkında 
bkz. Osman ERGİN: Türkiye Maarif Tarihi, (İstanbul, 1939), I-II, 295-300; Mustafa KARA: 
“Cumhuriyet Öncesi Tasavvufî Yayın Organları ve Cemiyetler”, Fikir ve Sanatta Hareket, sy. 8, 
(İstanbul, 1979), 16-22.     
22 İsmail Hami DANIŞMEND: a.g.e., V/160,(İsmail Hami Danışmend bu eserinde Musa Kâzım 
Efendi’nin farmason olduğu halde şeyhülislam olmasının birçok dedikodu ve şikayete sebep olduğunu 
İttihat ve Terakki Cemiyyeti’nin ise onu yıllarca meşihet makamında tutmaktan çekinmediğini ifade 
etmektedir.)  
23 Ahmet REFİK: Osmanlı Şeyhülislamları, İlmiye Salnamesi, (İstanbul, 1334), 223. 



 14 

hakkında hücumlara karşı cevap vermenin zorunlu hale geldiğini ifade ederek 

şöyle demiştir:  

  
 “Binâenaleyh, İslam dinine muhalif olup bana isnat olunan bir mezhep 

veya mesleği kemâl-i şiddetle reddeder ve memleketin selâmeti ve diyânetin 

sıyâneti nâmına, bu gibi aldatmalara asla ehemmiyet vermemelerini ve o gibi 

bâtılları bütün kalbleriyle, lisanlarıyle reddetmelerini bütün İslam ümmetine 

tavsiye eyler ve bu beyannâmeyi neşirden maksat, mevkii muhafaza olmayıp, 

hem bütün halkı düçâr oldukları yanlış düşünceden, hem de gerek bu 

âcizlerin yerine gelecek zâta ve gerek sâir mevki-i iktidarda bulunacak devlet 

büyüklerine isnat olunacak bu gibi merdut ve menfur sözlere aslâ kulak 

asılmamasının kat’i sûretde lûzumunu, çünkü selamet-i din ve dünyanın 

ancak bu noktada bulunduğunu halisane ihtâr eylerim. “24 

 
 Ferhat Koca, eserinde bu iddiaların onun siyasi rakipleri tarafından 

yapılmış bir iftira olduğunu ve bunun, bütün vakıfları bir genel müdürlük 

altında toplayarak şeyhülislamlığa bağlama projesinden kaynaklandığını ve 

muhtemelen de bu projeden zarar gören insanların böyle bir iftiraya 

başvurduğunu beyan etmiştir.25 Biz Ferhat Koca’nın bu görüşüne katılıyor ve 

Musa Kâzım Efendi gibi vatanı, millet ve dini için çalışan insanların böyle 

ithamların aksine, saygı ve hürmetle anılması gerektiğini düşünüyoruz.  

 
 2.6. İttihad ve Terakki Cemiyeti’ne Girmesi 

 

 Padişah Sultan Vahdettin’in emri ile devleti I. Cihan Harbine sokup 

memleketi perişan eden İttihat ve Terakki Cemiyeti mensupları hakkında 

savaş bittikten sonra 21 Mart 1919 tarihinde “Divan-ı Harb-i Örfi” kurulmuştur. 

Bu cemiyetin elebaşları muhakeme edilmiş ve bu arada meselelere dahil 

olduğu ve bu teşkilâta azâ olduğundan dolayı Musa Kâzım Efendi de 

                                                
24 Yakın Tarihimiz, sy. 3 (İstanbul; 15 Mart 1962), 94. 
25 Ferhat KOCA: a.g.e., 53. 



 15 

muhakeme edilmiştir.26 Sadık Albayrak, “Türkiye’de Din Kavgası” isimli 

eserinde Divân-ı Harb-i Örfi Muhakemat-ı Zabıt Ceridesini kaynak göstererek 

Musa Kâzım Efendi’nin muhakemesine yer vermiştir. Bu mahkemede Musa 

Kâzım Efendi cemiyete intisabını şöyle anlatmaktadır:  

  
 “Efendim, cemiyete intisabım Meşrutiyet’in ilanından sonradır. 

Cemiyetin bir ilmiye şubesi vardı. O vakit ben de ilmiye şubesinde 

bulunuyordum. İlmiye şubesindeki birkaç kişi ile meşrutiyetin faydalarından, 

şeriata olan uygunluğundan bahsediyorduk. Meşrutiyet meşrudur, şeriatımız 

emretmiştir, nehyetmemiştir. Meşrutiyet meşveret usulü demektir. Meşrutiyet 

usulü âyet ve hadislerde şöyle zikrolunmuştur, böyle buyrulmuştur, diye 

anlattık durduk. Hürriyetin manası budur, uhuvvetin manası budur, işte adalet 

şuna derler, buna derler. Müsâvaat buna derler. Müsâvaat şuralardadır ve 

bunlar birçok kayıt ile mukayyettir. Bunu halka anlatmak istiyorduk. Yani 

Avrupa’nın meşrutiyetini aynen tatbik etmesinler, diye uğraştık. Maksadımız 

şeriat dairesinde memleketimizde müşterek bir usûl kurulması idi. Bilhassa 

bendeniz, partilerin aleyhinde çok bulundum ve İslam’da parti olmaz dedim. 

İslam bir fırkadır. Partilerden ise husumet doğuyor. Binaenaleyh fırka olmaz, 

diye bendeniz çok bağırdım. Sonra bana; canım bir yerde meşrutiyet oldu mu 

mutlaka fırkalar olacaktır, dediler. Ben de böyle meşrutiyete aklım ermedi ve 

ermiyor, dedim. Ve ondan sonra, doğrusu o kadar çalışmadım. Sonra böyle 

Avrupa’nın meşrutiyetini aynen tatbike kalkışınca niza’ ve nifak saha buldu. 

Bunu tabiî ben isteyemezdim. Bu ne mesleğime ne makamıma ne de 

şahsıma yakışmazdı. Binaenaleyh,  artık o işlerden vazgeçtim. Kendim, kendi 

halimde uğraşmaya başladım. Fakat fırka bizi böyle ara sıra makama getirdi. 

Gelmeyeydin, mukadder suali teveccüh eder. Hizmet eyleyeyim diye geldim. 

Çalıştım, zannediyorum ki, hizmet de eyledim. Ben meşrutiyet usulûnü şer’i 

şerife muvâfık bir surette tatbike çalıştım, buna delilimiz vardır ve 

araştırabilirsiniz. Ben hiçbir zaman muvâfık, muhâlif meselesini mevzû-i bahs 

etmedim. Falan muvâfıktır, falan muhâliftir, sözünü kat’iyyen söylemedim. 

Fetvahâne’de İttihat ve Terakki’ye mensup beş altı kişi yahut sekiz kişi var. 

                                                
26 Sadık ALBAYRAK: Türkiye’de Din Kavgası, (İstanbul, 1973), 98. 



 16 

Üst tarafı seksen kişiye yakındır ki, hepsi muhâliftir. Ben hiçbir tanesini 

azletmedim. Madem ki, sizin İttihat ve Terakki’ye intisabınız yok, buradan 

defolun, diye hiçbirini kovmadım ve hepsi hakkında şâyân-ı muâmele ettim 

ve hepsini layık olduğu mertebeye ulaştırdım.”27 

 
 Musa Kâzım Efendi, ikinci mahkemenin ikinci celsesinde, İttihat ve 

Terakki Cemiyeti’nden çekilmemesinin nedenini şöyle anlatıyor:  

 
 “İttihat ve Terakki’ye isnad olunan fenalıkları yine İttihat ve Terakki 

iktidar mevkiinden çekildikten sonra işittim. İttihat ve Terakki iktidar mevkiinde 

iken kendisine isnad edildiğini ne işittim, ne gördüm. Paşa Hazretleri! Ben 

dinî ve ilmî bir adamım ve şimdiye kadar ahlâkıma zerre kadar halel 

getirmedim. Beni tanıyanlar bunu bilirler. Ben bir heyette bulunayım da ve o 

heyet fenalık yapsın da,  ben orada kalayım. Bu benim için muhaldir. Eğer 

ben böyle bir şeyi hissetmiş olsaydım, derhal o zaman çıkardım. Ve yüz bin 

kere lanet okuyarak çıkardım. Bunu vicdanen söylüyorum. Buna inanın.” 28 

 
  Musa Kâzım Efendi, İttihat ve Terakki Cemiyetine nasıl seçildiğini ve 

bu cemiyetle ilişkilerini şu şekilde anlatmaktadır: 

 
 “Sizi niçin seçmişler? derseniz, arkadaşlar bilirler. Ben orada 

bulunmadım. Ben kongreye falan gitmem. Yalnız, başında giderdim. 

Beyannâme okunurdu. O beyannâmede ne var diye dinlemeye giderdik. 

Ondan sonra bir daha gitmezdim. (1332-1916) senesindeki kongreye hiç 

gitmedim. Lüzumu yok. Orada benim işim yok. Niçin gideyim? Întihab 

etmişler intihabdan ne çıkar. Siyasi bir fırkaya biz de vaktiyle dâhil olmuşuz. 

Kim bilir ne düşünüyorlar?  Bize hüsn-i zan ediyorlar. Bize haber geliyor. Sizi 

intihab ettik, diyorlar. Pekâlâ, diyoruz. Fakat arzettiğim gibi, o intihab 

edildiğim mecliste fenâ bir şey yapılacağını hissedersem, görürsem, azıcık 

anlarsam, ben onu elbette terk ederim. Fakat öyle bir şey hissetmedim. Hiçbir 

şey görmedim. Paşa Hazretleri! Allah buna şâhiddir. Bunun aksini ispat 

                                                
27 Sadık ALBAYRAK: a.g.e., 100-103. 
28 Sadık ALBAYRAK: a.g.e., 108. 



 17 

ederlerse, evet orada böyle şeyler vaki olmuş, sen de orada imişsin, 

bulunmuşsun, görmüşsün, diye deliller gösterirlerse, bundan dolayı terettüb 

eden cezaya elbette ben razı olurum. Fakat ne öyle bir şey vâki’ olmuştur ve 

ne de ben öyle bir şey hissetmişimdir. Ben hissettiğim halde de bulunmuş 

muyum? Hâşâ, ben böyle bir şeyi kabul etmem. Böyle şey olmaz.” 29 

 
 Musa Kâzım Efendinin anlattığı bu olaylardan, onun İttihat ve Terakki 

Cemiyeti içerisinde siyasi bir aktör gibi görev yapmadığı anlaşılmaktadır. O 

hürriyet, adalet, eşitlik ve meşverete dayalı bir meşrutiyet iradesini savunmuş 

ve hiçbir zaman tarafgirlik içerisinde bulunmamıştır ve onun bütün 

meşguliyeti dinî, ilmî ve millî olmuştur. 

  
 Birinci Dünya Savaşı sonunda yapılan Mondros Mütârekesi 

döneminde Damat Ferit Paşa Hükümeti tarafından, 7 Cemaziyelâhir (10 Mart 

1919) tarihinde eski sadrazamlardan Said Halim Paşa ve diğer İttihat ve 

Terakki cemiyeti liderleriyle birlikte Musa Kazım Efendi de tutuklanarak 

Bekirağa bölüğüne hapsedilmiştir.30 Sanıkların Divan-ı Harb-i Örfi’deki 

yargılanmaları 5 Temmuz 1335 (18 Temmuz 1919) tarihinde sona ermiş ve 

adı geçen olağanüstü mahkeme Musa Kazım Efendi hakkında şu kararları 

almıştır:  

 
 “Şeyhülislam Musa Kâzım Efendi’nin Ayân Meclisi’nde şer’i 

mahkemelerin Adliye Nezaretine nakli müzareke olunduğu sırada irad olunan 

suale cevaben: “Benim reyimi sormayınız. Bunu fırka böyle istiyor. Böyle 

olacak”  demiş olması ve mahkeme esnasında mezkur durumu da açıklayıp 

tasdik eylemesi de fırkanın devlet işlerine müdâhalesini gösterdiği (âşikardır). 

Mezkûr Umumî Meclis’in âzâsından Musa Kâzım Efendi’nin her ne kadar 

müdafaa vekili ve savcının beyânatında kemâl erbabından ve ilmiye 

ricalinden olmaları, mümtaz vasıfları hasebiyle zikrolunan cinayetlere 

iştirakleri tasavvur edilemeyeceği beyan edilmişse de inkilâbın  başından beri 

mezkûr cemiyetin mühim ve nûfuz sahibi erkânından bulunması, müdde-i 

                                                
29 Sadık ALBAYRAK: a.g.e., 110. 
30 İsmail Hami DANIŞMEND: a.g.e., IV/457. 



 18 

umûmi ve mûdafaa vekili gibi yüksek tahsil görmüş zevâtı bile hüsn-i zanna 

mecbur ettiği halde, tahsili kâfi derecede olmayanlarla cahil halk arasında 

cemiyetin icraatını makbul ve meşru göstererek gidiş ve kanaatlerini 

değiştirmelerine mani olacak bir amil olmuş olması ve bu muhâkeme 

esnasında İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin ilmî ve dinî şubesini idare ettiğini 

beyan ettiği halde, muhteviyâtı şer-i şerife muğayir bulunan bazı mev’iza ve 

eserler hakkında irad olunan suale eserleri görmediğini beyan ederek (….) 

mezkûr hususların men’i için hiçbir şekilde teşebbüste bulunmadığını itiraf 

eylemesi ve yine mahkeme esnasında İttihat ve Terakki’den çıkmayı 

İslamiyetten çıkmaya teşbih etmesi, rivayet edilen fazl ve kemâli ile tevfik 

olunamayacak bir zihniyete mâlik olduğuna delâlet etmesi şiddetli 

sebeplerden bile sayılabilir ise de verilen cevaplardan ve yapılan 

tahkîkatlardan müşarunileyhin cemiyetin ilmiye şubesi ile fazlaca meşgul 

olmasından dolayı, bahs olunan cinayetlerin aslî mürettibleri arasında 

bulunmayıb fer’an müdahale sahibi görülmüş olmakla o şekilde suçluluğuna, 

şuçun  sûbutunda  ittifak ve vasfında üçte iki ekseriyetin reyi ile (...) Musa 

Kazım Efendi’nin on beş sene müddetle küreğe konulmasına… karar 

verilmiştir.”31 

 
 Sultan Vahdettin, Mahkemenin bu kararını çok ağır bulmuş ve aynı 

kararla kürek cezasını sürgüne çevirerek, Musa Kâzım Efendi’yi Edirne’ye 

sürgüne göndermiştir.32 

 
 2.7. Vefatı 

  

 Sürgün bulunduğu Edirne’de 10 Ocak 1920 tarihinde vefat eden Musa 

Kâzım Efendi, Edirne Muradiye Camii bahçesinde mihrap önüne 

gömülmüştür. Mezar taşı iyi işlenmemiş ufak bir taştan ibarettir. Mezar taşı 

kitabesinde: “İngilizler tarafından mazlûmen Edirne’ye sürülen ve burada 

                                                
31 Sadık ALBAYRAK: a.g.e., 120-121. 
32 Sadık ALBAYRAK: Türkiye’de Din Kavgası, 121;  Sadık ALBAYRAK:  Son  Devrin Osmanlı 
Uleması,  IV/157; Abdülkadir ALTUNSU: a.g.e., 236. 



 19 

vefat eden şeyhülislam Musa Kâzım Efendi’nin kabridir. Ruhuna Fatiha. 10 

Kânun-i Sanî 1920” yazısı bulunmaktadır.33 

 
 3. ESERLERİ 

 

 Musa Kâzım Efendi, sahip olduğu ilmî dirayetiyle bir taraftan dersler 

verip, idarî görevlerini yerine getirirken; diğer taraftan da pek kıymetli eserler 

te’lif ve tercüme etmiştir. O’nun müfessir, fakih, mutasavvıf ve mütekellimlik 

gibi pek çok vasfı olduğundan eserleri de bu alanlarla ilgili olmuştur. Musa 

Kâzım Efendi bunların yanı sıra aktüel konulura da ilgi duymuş ve bu 

konularla ilgili pek çok makalesi yayımlanmıştır.  

 
 Musa Kâzım Efendi’nin eserleri şunlardır: 

  
 1-Safvetü’l-Beyan Fi Tefsiri’l-Kur’an (İstanbul 1325, Matbaa-i 

Âmire I.c. 408 s.) 

 
 Musa Kâzım Efendi’nin Ahmet Mithat Efendi’ye tefsir dersleri vermesi 

ve Ahmet Mithat Efendi’nin de bu derslerdeki takrirleri kaydetmesiyle 

Saffetü’l-Beyan adlı eser ortaya çıkmıştır. Musa Kâzım Efendi En’am 

Sûresine kadar takrir verdikten sonra Ahmet Mithat Efendi’ye takrirleri 

yazdırarak ve onun yardımcı olacağını düşünerek öz Türkçe bir tefsir-i şerif 

hazırlamak istemiş ve başlamışsa da bu eser günlük sorunların ağır basması 

ve bazı engellerden ötürü tamamlanamamış ve ancak Bakara Sûresi 73. 

ayetine kadar olan kısmı basılabilmiştir.34 

 
 Tefsirin özelliklerine, tezimizin ikinci bölümünde ayrıntısıyla yer 

verilecektir. 

 
 2-Sûre-i İhlas ve Alâk Tefsirleri (Danışmend 1334, Evkaf-ı İslâmiye 

Matbaası. 16.s) 

 

                                                
33 Abdulkâdir  ALTUNSU: a.g.e., 236. 
34 İlmiye Salnâmesi: 626; Abdulkadir ALTUNSU: a.g.e., 253; İsmail KARA: a.g.e., 47. 



 20 

 Musa Kâzım Efendi, bu eserde İhlas ve Âlak Sûrelerini kısaca tefsir 

etmiş ve tefsirini yazarken dayandığı görüşleri de açık olarak bildirmiştir. O 

İhlas Sûresini tefsir ederken şunları söylemiştir:  

 

 “Bu iki sure-i şerifin tefsiri bilcümle ricâl-i Sûfiyye ve mürşidin-i turuk-i 

aliyyenin meslekleri olan “vahdet-i vûcut” esasına mubteni olduğundan bu 

eserimizi mütalaâ eden zevâtın ona göre muhakeme etmeleri rica olunur” 35 

 
 Musa Kâzım Efendi, tefsirinde hemen hemen her kelimeyi ayrı ayrı 

açıklamış, “tefsir ve tevil” başlıkları açarak ilgili ayeti tefsir etmiş ve surelerin 

sonunda da “Hûlasa-i Tefsir” başlığı altında genel bir değerlendirme 

yapmıştır. Onun bu tefsir tarzı, “Safvetü’l-Beyan” adlı tefsirinde kullandığı 

yöntemle paralellik göstermektedir.  

 
1- Zevrâ ve Havrâ Tercümesi (Dârû’l-Hilâfeti’l-Aliyye, 1335,  

Şehzadebaşı-Evkâf-ı İslâmiyye Matbaası, 62.s. 

 
 Celâleddin ed-Devvâni’nin mebde ve mead konusundaki görüşlerini 

içeren Zevrâ ve Havrâ adlı eserin tercümesidir. Bir risale halinde yazılan eser 

önce metin halinde verilmiş sonra haşiye ile metnin açıklaması yapılmıştır. 

Tercümede önsöz ve sonsöz şeklinde herhangi bir açıklama yapılmamıştır. 

 
 Eserin sonundaki “sihre dayanan felah bulmaz” ve bütün vakitlerde 

beni unutma! Ve bilcümle hayırlı davetlere (dualara) beni de dahil et!36 

İfadesi, ed-Devvâni’nin olduğu kadar çevirenin kendisinin de benimsediği 

görüş olsa gerekir.  

  
 4-İslâmda Usûl-i Meşveret ve Hürriyet (İstanbul, 1324.yy, 13.s.) 

 

                                                
35 Musa Kâzım Efendi: Sûre-i İhlas ve Alak Tefsirleri, Dersaadet, 1334, Evkaf-ı İslamiye Matbası, 2 
36

 Celâleddin ed-DEVVANÎ: Zevrâ ve Havrâ, Çev. Şeyhülislam Musa Kâzım Efendi, Dâru’l-Hilâfet-
il-Aliyye 1335, Evkâf-ı İslamiyye Matbaası, 63. 



 21 

 Musa Kâzım Efendi, bu risalesinde İslam’da istişare, danışma ve 

hürriyetin yeri ve önemini belirttikten sonra eserin son kısımlarına doğru şu 

açıklamaya yer vermiştir:  

 
 “İşte görülüyor ki, danışma usûlü, eşitlik, hürriyet, adalet gibi insanlığın 

ve medeniyetin temel esaslarını teşkil eden rûkünler, bundan binüçyüz yıl 

önce Allah tarafından Müslümanlara, bütün insanlara bahş olunmuş meşru 

bir haktır. Bu hakkı bize sırf Cenâb-ı Hak vermiştir. Hiç kimsenin bu hakkı 

vermiş olmak iddiasında bulunmaya yetkisi yoktur. Fakat ne yazık ki, râşid 

halifelerden sonra hilafet makamına gelen kişiler şahsî çıkarlarını düşündüler. 

Cenâb-ı Hak’ın İslâm ümmetine ve bütün insanlara verdiği bu hakları, bu 

hürriyeti, bu eşitliği, bu adaleti gasbettiler. Mutlak olarak, “Yöneticilere itaat 

farzdır” diyerek bu itâatın ne gibi şartlarla kayıtlı olduğunu kesinlikle dikkate 

almadılar... Allah’a hamd olsun, bugün o gibi bâtıl engeller büsbütün ortadan 

kaldırıldığı ve bertaraf edildiğinden, Padişah hazretleri o yüce kanunu artık 

uygulamaya koyma zamanının geldiğini anlayarak, Allah tarafından 

sorumluluğuna verilen mukaddes bir görevi yerine getirmeye teşebbüs ettiler. 

Ve bu sebeple, bütün İslâm âlemi ve insanlığı kendisine teşekkürü borçlu 

kıldılar. 37 

 
 Söz konusu risale, Külliyât içerisinde “İslâm’da Usûl-i Meşveret ve 

Hürriyet başlığı altında yer almıştır. 

 
 5- İslâmda Cihad (Dersaadet 1334, Matbaa-i Hayriye ve Şûrekası, 

23 s.) 

 
 İslam dinini eleştirip küçük düşürmek isteyen insanlar özellikle batılılar, 

cihad konusunu ve bu konuya ilişkin ayetleri ele alarak İslâmın savaştan 

yana, saldırgan bir din olduğunu kanıtlama yoluna gitmişler ve bu amaçla 

birçok eserler ve makaleler yazmışlardır.  

 

                                                
37 Musa Kâzım Efendi: İslam’da Usûl-i Meşveret ve Hürriyet, (İstanbul, 1324), 12-13. 



 22 

 Musa Kâzım Efendi hem bunlara cevap vermek, hem de batı 

sömürgecilerinin işgâline Müslümanların karşı koymasını sağlamak için 

sadece va’z ve nasihatleri yeterli görmemiş ayrıca İslâm’da Cihad isimli bir de 

risale yazmıştır. Bu risalede, cihadın önemi ve gerekliliğini çeşitli ayetler 

ışığında ve müstakil bir makale bütünlüğü içerisinde anlatmıştır.38 

 
 Söz konusu risale külliyat içerisinde “İslâmda Cihad” başlığı ile yer 

almıştır.  

 
 6- Külliyât-ı Şeyhülislâm Musa Kazım (İstanbul 1336, Evkâf-ı 

İslâmiyye Matbaası, 329 s.) 

 
 Ferhat Koca tarafından giriş ve notlarla birlikte sadeleştirerek 

yayınlanan bu eserde Musa Kâzım Efendi’nin çeşitli dergilerde neşredilen 

makaleleri, bazı risaleleri, konferansları ve beyannâmeleri yer almaktadır. 

  
 7- el- Fetâvâ’ Kâzımiye fi Islâhi’l-Fetâvâ et-Türkiye (Diyanet İşleri 

Bşk. Ktp. Nr.173. yazma.  Vr.) 

 
 Bu eser Musa Kâzım Efendi’nin verdiği 52 fetvayı ve bunların Arapça 

kaynaklarını içirmektedir.  

  
 8- Tahkîk-i Vahdet-i Vûcûda Dâir Bir Risâlenin Tercümesi: 

  
 Mutasavvıflardan Muhammed Cemaleddin Nuri’nin Arapça olarak 

950/1543 tarihinde yazdığı “Risâle-i Tahkik-i Vahdet’i Vûcud” adlı eserin 

tercümesidir.  Musa Kazım Efendi bu tercümeyi 1319/1901 yılı Ramazan 

ayında tamamlamıştır.39 Bu tercümenin çeşitli kütüphanelerde yazma 

nûshaları bulunmaktadır.40 

 
 9- Tercûme-i Vâridât 

                                                
38 Musa Kâzım Efendi: İslâm’da Cihad, Dersaadet, 1333, Matbaa-i Hayriye ve Şûrekâsı, 1-23  
39 Vasfi Raşid SEVGİ: Osmanlı Şeyhülislamları, (İstanbul, 1970) 236-237. 
40 Bu tercümenin bazı nüshaları için bkz. İstanbul Belediye Ktp. Osman ERGİN, nr. 313, vr. 9a-26a; 
nr. 992, vr.1a-18b; nr.1444, vr.1b-14a; Belediye, nr.k. 433; Tercüman gazetesi  Ktp., nr. 342,15 vr.; 
Yapı Kredi Bankası Ktp., nr. 26, vr.1a-20a. 



 23 

 
 Büyük âlimlerden meşhur fakih ve mutasavvıf şeyh Bedreddin 

Simâvi’nin yazdığı “Vâridât” adlı eserinin tercümesidir. 1317/1899 yılında 

tamamlanan tercümenin iki yazma nüshası İstanbul Süleymaniye ve İstanbul 

Belediye Kütüphanesi’nde bulunmaktadır.41 

 

 10-Akdû’l Hâkayık 

 
 Musa Kâzım Efendi’nin kaleme aldığı Mekteb-i Sultanî’de verdiği 

derslerle ilgili küçük bir akâid risalesidir.42 Bu eser ilm-i kelamdan ihtiyacat-ı 

asırla mütenâsib ve fünûn-ı hâzıranın esrâr-ı hilkatine ait olan aksâmı ihtiva 

etmektedir.43 

  
 11- İmam Gazâli’nin (1111) Tehâfûtû’l-Felâsifesi ile ibn Rüşd’ün (1198) 

Ecvibe adlı eserleri üzerinde çalışmış44 ve bu konudaki çalışmaları külliyât 

içinde “İslâm’da Felsefe” başlığı altında yer almıştır.  

 
 Öte yandan Osmanlı İttihat ve Terakki Cemiyeti’nin Şehzadebaşı 

Kulübû Hey’et-i İlmiyesi tarafından tertip edilmiş olan Mevâiz-i Diniye 

(İstanbul 1328, Dâru’t Tıbâat-i Âmire 136.s.) adlı eserin birinci cildinde Musa 

Kazım Efendi’nin “İstibdât, Hürriyet, Hakimiyet-i Milliye” (s.25-30) adlı bir 

makalesi bulunmaktadır.45 

 
 Musa Kâzım Efendi’nin aktüel konularla ilgili görüşlerini en çok dile 

getirdiği yayın organı Sırat-ı Müstekîm mecmuası olmuştur. Bu mecmuadaki 

Musa Kâzım’a ait makalelerin dökümü şu şekildedir.46 

                                                
41 Musa Kâzım Efendi, Tercüme-i Vâridât, Süleymaniye Ktp.Yazma bağışlar, nr.2174,1-58 vr.İst. 
Bld.ktp.Bldiye nr.K.564,1-96b vr. 
42 Abdülkâdir ALTUNSU: a.g.e., 236; İlmiye Salnamesi: 627; Sadık ALBAYRAK: Son Devir 
Osmanlı Uleması, IV/157-158. 
43 Osman Selim KOCAHANOĞLU: İttihak ve Terakki’nin Sorgulanması ve Yargılanması, (İstanbul; 
Temel  Yay.,1998), 494. 
44 Abdülkadir ALTUNSU: a.g.e., 236; İlmiye Salnamesi: 627; Sadık ALBAYRAK, Son Devir 
Osmanlı Uleması, IV/157-158. 
45 Ferhat KOCA: a.g.e., 44. 
46 Abdullah CEYHAN: Sırat-ı Müstekîm ve Sebilürreşad Mecmualarının Fihristi, (Ankara :DİB Yay., 
1991), 141. 



 24 

 Makalenin Adı   Cilt  Sayı     Ay Yıl Sayfa 

 Redd-i Ebâtil    1   26 2 1324 406-408 

     “  “    2   33 3 1325 100-102 

     “  “    2  34 4 1325 118-120 

 Felsefe-i İslamiye:İsbat-ı          1  19 12 1324 293-294 

 Vacib   

 Delil-i Sânî    1  20 12 1324 309-312 

 İsbat-ı Vâcib    1  21 1 1324 323-325 

   “ “    1  22 1 1324 340-341 

   “ “    1  23 1 1324 356-357 

 İsbat-ı Hakâik-i Eşya  1  24 1 1324 374-376 

 Hürriyet- Müsavat   1  1 8 1324- 1-3 

 Hürriyet- Tesettür   1  2 8 1324 20-22 

      “        “    1  3 8     1324 36-37 

 Hürriyet- Taaddûd-i Zevcât 1  4 9 1324 52-54 

 Hürriyet-i Talâk   1  5 9 1324 68-70 

 Hürriyet-i Nikah   1  6 9 1324 93-94 

 Hürriyet- Örf ve Adet  1  7 9 1324 99-101 

 Hürriyet- Müsâvat   1  8 10 1324 118-120 

 İcâz-ı Kur’an    1  7 9 1324 107-108 

   “ “    1  9 10 1324 135-137 

 Mesâlik-i İrsâd         1  10 10 1324 151-152 

 Adalet     1  13 11 1324 197-198

 Heyet-i İctimaiyye ve Medeniyet1  26 2 1324 405-406 

 Türkistan Felâket İçin   5  128 2 1326 397 

 Beyannâme    7  169 11 1327 197-198 

 Kuvvet Hazırlamak (Konuşma)3  56 9 1325 52-53 

 Kuvvet Hazırlama                    3  59 9 1325 99-102 

(yazan Eşref Edip)  

 Kütüb-i Kelamiyyenin Islahı 3  52 8 1325 403-406 

    “  “ “  3  53 8 1325 5-6 

    “  “ “  3  54 9 1325 22-23 



 25 

   

 4. İSLÂM DÜŞÜNCESİNDEKİ YERİ 

  

 Musa Kâzım Efendi Osmanlının son döneminde yaşamıştır. Ancak O 

bugünün sorunlarına çözüm bulacak düzeydeki bazı görüşleriyle âdeta 

günümüz İslâm âlimidir. O hem bir din adamı olarak hem de ülkesini ve 

milletini seven bir insan olarak görev ve sorumluluğunu yerine getirme 

kararlılığında olan bir insandır. Yani o, sadece bir şeyhülislam veya bir İslam 

âlimi olarak kenara çekilmiş bir kişi değil, çağın problemlerine çözüm arayan 

bir aksiyon insanıdır.  

 
 Musa Kâzım Efendi’nin İslam düşüncesindeki yerini medreselerin 

ıslahı ve Müslümanlar arasındaki mezhep taassubunun giderilmesi için 

somut öneriler sunması, medeniyet ve İslamcı siyaset anlayışı çerçevesinde 

tespit etmeye çalışacağız. 

 
           4.1. Medrese Eğitiminin Islahı 

 

 Musa Kâzım Efendi medreselerin ıslahı konusunda ısrarla durmuş ve 

yabancı dil öğretiminin günah olmadığını çeşitli delillerle savunmuştur. Onun 

bu düşünceleri ilerici ve yenilikçi bir şeyhülislam olduğunu gösterir.   

 
 Musa Kâzım Efendi, Dâru’l-Fûnûn öğrencilerine verdiği “Medreselerde 

Tedrisatın Islahı” adlı konferansında şöyle der: 

 
 “Biz bu ıslahatı yapacağız. Her şeyden evvel bu ıslahatı yapmaya 

mecburuz. Bugün zannederim ki, yeni ilimlerden medreselere hiç olmazsa 

beş altı ders koymalı. Şimdiye kadar takip ettiğimiz usulden birçoklarını 

değiştirmeli. Mesela: Hâşiye üzerine notlar. Bir defa onları kaldırmalı. 

Metinler güzelce okunmalı. Fakat, lügat ve edebiyatla beraber okunmalı. O 



 26 

hâşiyeler, notlar nedir? Bildiğimiz bir dilin kuralları hakkında tenkitler! 

Öncelikle bir defa lisanı bilmeli.”47 

 
 Musa Kâzım Efendi, Kur’an-ı Kerim’in Arapça olarak nazil olduğunu bu 

yüzden Arapça’yı iyi bilmek gerektiğini, özellikle ulemânın Arapça bilmesinin 

zaruri olduğunu belirterek, medreselerdeki Arapça dil eğitimindeki yozlaşmayı 

şu şekilde dile getirmektedir:  

 
 “Arapça bir beytin mısrasını anlamak mümkün değil. Çünkü, bütün 

zaman münakaşalarla geçti. “İsâm şöyle dedi, Abdulgafûr böyle dedi, yok 

bilmem kim burada anla (fefhem)!  demiş. Anlama yönü ne imiş? Hep demiş 

demiş.  Hep “kâle, kîle” (dedi, denildi) Pekâlâ. Fakat biz ne okuyacağız? 

Arapça tenkitleri mi? Önce edebiyatlarını bilmeliyiz. Henüz kaidelerini 

öğrenmeye çalışıyoruz. Şimdi Abdulgafûr’un, İsâm’ın sırası mı? …Henüz dil 

öğrenmeye başlayan bir adamın, o lisanın kaidelerinin felsefesiyle, İsâm-

Abdulgâfur kavgasıyla vakit geçirmesi doğrusu hiç akla sığmaz bir şeydir”. 48 

 
 Musa Kâzım Efendi Arapça dil eğitimindeki yozlaşmalara bu şekilde 

dikkat çektikten sonra bu konuda nasıl bir yol takip etmek gerektiği 

hususunda şunları söylemektedir: 

 
 “Gerçekte, bu çok boş değil. Ancak, bu ne zaman olur? Bir defa dil 

bilinmeli. Sonra bunlar araştırma kitabı olmalı. Tenkit usulûnü, daha doğrusu 

tenkit metodunu öğrenmek için birtakım felsefe düşünmüşler; bunları tertip 

etmişler. Maksadı bilmeli de ona göre eğitimde bulunmalı. Her şeyin sırası 

var, zamanı var. Fakat, maalesef biz bu sırayı bu zamanı bilmiyoruz. İşte, 

onun için Arapça bilmiyoruz. Bir beyit gelir, şaşıp kalırsınız. Ne 

Abdûlgafur’dan imdat var, ne İsâm’dan. Haydi sözlüğe müracaat sözlükleri 

halledelim. Onun da araması için birçok zaman kaybediyoruz. Ne ise bulduk, 

fakat olmuyor. Tuhaf şey. Çünkü o sözcüğü layıkıyla anlamak için edebiyat 

lazım. Sonuç olarak, bu dersleri ıslah etmeli, metinlerle beraber lûgat ve 

                                                
47

 Musa Kâzım Efendi: Külliyat, (İstanbul: Evkâf-ı İslâmiyye Matbaası, 1336), 298. 
48 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 299. 



 27 

edebiyat okumalı. Sonra layık olduğu şekilde fıkıh okumuyoruz. Zira zaman 

bulamıyoruz. Tefsir, Hadis, onlara hiç önem bile vermiyoruz. Bu nasıl tahsil? 

Böyle şey olmaz.”49  

 
 Yabancı dil öğrenimi üzerinde ısrarla duran Musa Kâzım Efendi bu 

hususta şöyle demektedir: 

 
 “Bir yabancı dili bilmek lazımdır. Bu hususta taassub göstermemelidir. 

Başka çare yoktur. Hem bunda bir beis de yoktur. Çünkü malum ya -aklımız 

var, düşünüyoruz- diyanete mahsûs ve münhasır dil olmaz. Farz edelim, 

dinimize özgü olan dil Arapça’dır. Peki, ne demek istiyor?  Madem İslâm 

dinine mahsus dil Arapça’dır, dine göre başka dil konuşmayacak mıyız? 

Etmeyiniz! O durumda biz günah işlemiş olduk. Bunu hangi akıl, hangi mantık 

kabul eder? Hangi ayet, hangi hadis bunu söyler? İşte Türkçe ne ise, 

Fransızca da, İngilizce de odur. O da Arapça’nın dışında bir dildir. Türkçe 

câiz oluyor da, İngilizce neden câiz olmasın. Aynı şekilde, camide Türkçe 

lisanla ders okunuyor. Günah oluyor mu? Hayır. Peki, Fransızca söylesek ne 

olur? Arapça’ya nisbetle Türkçe ne ise, Fransızca başka bir şey mi? Şu halde 

neden medresede yabancı dil öğrenilmesin? “Türkler Müslüman olmuşlar, 

Türkçe iyi olmuş” denirse, içinde Müslüman olmayan da çok, işte Çin bütün 

Türk’tür. Hâlbuki çoğu müşriktir. Demek ki dil meselesi dine karıştırılmamalı. 

Din başka, lisan başka, bunları ayırt etmeli. Çünkü hem ayıptır, hem de 

gülünç oluruz. Burada taassup, cahilliği sergilemekten başka bir şey 

değildir.”50 

 
 Yabancı dil öğrenimi üzerinde ısrarla duran Musa Kâzım Efendi, İslâm 

dinine dayandırıp yabancı dil öğrenimine karşı çıkanlara şiddetle cevap 

veriyor.  

 
 Musa Kâzım Efendi’nin yabancı dil öğreniminin günah olmadığını ispat 

etmek için çeşitli deliller getirmek zorunda kalması, onun, içerisinde yaşadığı 

                                                
49 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 300. 
50 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 301. 



 28 

toplumun kültür ve anlayış seviyesinin değişmekte olduğunun bir 

göstergesidir.  

  
 4.2. Müslümanlar Arasındaki Mezhep Taassubunun Giderilmesi 

İçin Somut Önerileri 

 
 Musa Kâzım Efendi, fıkhî mezheplere yaklaşımında taassuptan uzak 

olduğunu işaret ederek Müslümanlar arasında çeşitli mezheplerin 

doğduğunu, ancak bunlar arasında esasta bir ihtilaf bulunmadığını, ihtilafın 

bazı fûrû da olduğunu ve bu ihtilafları birbirimize karşı husumet suretinde 

göstermememiz gerektiğini, ictihatlar arasında ise bir farkın bulunmadığını 

ifade eder ve şöyle der: 

 
 “Mesela: Hanefi mezhebinde bulunan bir fakih, bil-ictihad bir mesele 

hakkında bir hüküm verir. Sonra, diğer müctehidin o hükmü bozmaya hakkı 

yok. Hatta bir Şafii’ye gösterilse, o da bozamaz. İmzaya mecbur olur. Neden? 

Çünkü kendi ictihadı ötekinden fazla değilki. O da zannî, o da zannî. Şu 

halde, “Biz o mesele hakkında böyle ictihat etmişiz, filan da şöyle ictihat 

etmiş; ama halt etmiş, o kadar ileri gitmemeli demek hamâkat olur”.51  

 
 Musa Kâzım Efendi, sadece bütün Sünnî fıkıh mezheplerinden 

yararlanmak gerektiği noktasında durmamış, inanç alanında Şiilerle Sünniler 

arasındaki itikâdî ayrılıkların bile giderilmesi gerektiğini savunmuştur. Bu 

konu da o şöyle der: 

 
 “Şiilerle Sünniler arasındaki husumet, âdetâ adâvet derecesine 

varmış. Belki daha şiddetli. Şüphe yok ki bu, iyi bir şey değil. Hele bu gün bu 

husumeti kaldırmalı. Bugün, bütün İslamların birliği lazımdır. Şiî olsun Sünni 

olsun değilmi ki Lâ ilâhe illallah Muhammed Resülullah“ diyen kendini 

Müslüman sayıyor, onu birlik dairesi içine almalıdır. Evet hataları vardır, yok 

değil. Fakat hatalarını ıslah edelim. Birbirimize karşı düşmanlık ilân 

etmeyelim. Hataları varsa, ihtar ederek, insaf dairesine davet edelim. Amma 

                                                
51 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 293-294. 



 29 

hasmâne değil, iyi niyetle onları davet edelim. Karşı karşıya gelelim, 

âlimleriyle görüşelim, insancasına konuşalım, anlaşalım. Hepimiz 

müslümanız. Nedir, aramızdaki mücadele bu kavga? Bir münazara meclisi 

oluşturalım. Aramızdaki ihtilaflı sorunlar ne ise çözelim.”52 

 
 4.3. Medeniyet Konusundaki Görüşleri 

 

 Medeniyet konusundaki görüşlerini çeşitli makalelerle dile getiren 

Musa Kâzım Efendi “Medeniyet-i Sahiha ve Diyanet-i Hakka” adlı 

makalesinde medeniyeti “bir şehirde, bir köyde, neresi olursa olsun, bir 

mahalde toplu olarak yaşamak” şeklinde tanımlayarak medeniyetin 

insanoğlunun yaratılış ve tabiatının bir gereği olduğunu, tabiatları gereği 

insanların her asırda bir tür medeniyet oluşturduğunu, fakat “Medeniyet-i 

Kâmile"ye ulaşmanın her kavme nasip olmadığını belirterek, bu kâmil 

medeniyet denilen şeyin,  sadece bir toplumun tabii ve matematik ilimlerde 

ilerlemesi çeşitli teknolojiler icat etmesi; vapurlar, şimendiferler icat ederek 

ulaşım için kolaylıklar göstermesi, geniş caddeler, yüksek binalar meydana 

getirmesi vs. anlamına gelmediğini, medeniyetten asıl maksadın bütün halkın 

refah ve saadet içerisinde yaşaması olduğunu, ancak ilerlemiş ülkelerdeki 

halkın sadece yüzde birinin bu refah ve saadete nail olduklarını geri kalanın 

ise geçim sıkıntısı altında ezildiğini anlatır.53 

 
 Musa Kâzım Efendi’ye göre medeniyet-i sahiha insanlara her türlü 

saadet ve refah yollarını bahşeden bir medeniyettir ki,  o da her işte 

istikamet, her hususta adalet, insanlara yardım, bütün aklî noksanlıklardan 

kaçınmakla hâsıl ve bunlar da ancak Diyânet-i Hakka ile kâimdir. Zira 

insanda yaratılışı gereği bir takım hayvanî kuvvetler ve şehevî unsurlar 

vardır. Eğer insan kendini manevi bir terbiye altında bulundurmazsa, yalnız 

adı geçen kuvvet ve unsurların gereklerini elde etmeye çalışıp aklî 

melekelerine asla önem vermez.54 

                                                
52 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 294. 
53 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 5. 
54 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 5-6. 



 30 

 
 Medeniyet-i sahihanın meydana gelmesi için çeşitli ilimlerin ve eğitimin 

yaygınlaşmasının yeterli olmayacağını belirten Musa Kâzım Efendi, birçok 

dinsiz filozofun baba ve annelerine, kız ve erkek kardeşlerine bile merhamet 

ve şefkat eseri göstermediklerini hatta açlıktan ölseler bile asla müteessir 

olmadıklarını, böyle kendi akrabalarına, kendi ailesine merhamet ve şefkat 

göstermeyen kimselerin yabancılara karşı hiç mürüvvet ve hamiyet 

göstermeyeceklerini belirtir ve şöyle der:  

 
  “Öyle ise her ne halde, her ne sıfatta bulunursa bulunsunlar, dinsiz 

adamların bir araya gelerek sahih bir medeniyet teşkil edebilmeleri mümkün 

değildir. Binaenaleyh, Medeniye-i Sahiha’nın ancak yüksek ahlak ve yüce 

nitelikler ile bunların da Diyanet-i Hakka ile meydana geleceği her türlü 

şüpheden uzaktır.” 55 

 
 Musa Kâzım Efendi, medeniyetin gerçekleşme vesilesi ve adaletin 

ölçüsü kabul edilebilecek unsurların, nefsi müdafaa, şahsî onuru koruma, 

hükümet ve nihayet diyanet ve vahye inanmak şeklinde sıralar. Bunlardan ilk 

üçünün çeşitli noksanlık ve subjektiflikleri sebebiyle medeniyeti sahihanın 

kurulabilmesi için yeterli olmayacaklarına ve dördüncü unsur olan diyanet ve 

vahye inanmak unsuruna ihtiyaç bulunduğunu söyler.56 Son olarak da 

medeniyeti sahihanın din ve inanç ile meydana geleceğini bunun da ancak 

meşru bir hükümet ile devam edebileceğini belirtir.57  

 
 Musa Kâzım Efendi, “Hâmi-i Medeniyet” adlı makalesinde ise bir 

medeniyetin devam edebilmesi ve medeniyet-i sahiha niteliğine 

kavuşabilmesinin ancak ilim ve marifet, sanat ve ticaretle olabileceğini 

belirterek, bu ilim ve marifetin, sanat ve ticaretin ise semavi bir din ve yüce bir 

ahlak ile birlikte bulunması gerektiğine işaret eder.58 

 

                                                
55 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 8. 
56 Ferhat KOCA: a.g.e., 75. 
57 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 11. 
58 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 72. 



 31 

 “Heyet-i İctimaiye ve Medeniyet-i Sahihanın Esasları” adlı 

makalesinde, din mensuplarında dinin gereği olarak intikal eden üç övülmüş 

özellik olduğunu bunlardan her birinin toplumun varlığı için yüksek bir rûkun 

ve medeniyet-i sahiha için sağlam bir esas teşkil etmekte olduğunu belirtir ve 

devamla bu üç özelliğin haya duygusu, emanet duygusu ve doğruluk 

olduğunu belirterek, bu duyguların sahih medeniyete katkılarını ve bu 

duygulardan mahrumiyetin zararlarını anlatır ve bunlarsız kamil medeniyetin 

gerçekleşmesinin mümkün olmayacağını söyler.59 

 
 4.4. İslamcı Siyaset 

 

 Musa Kâzım Efendi, siyaset-i islamiyye ile ilgili görüşlerini İslamda 

Usul-i Meşveret ve Hürriyet” ve “Şûrâ-yı ümmet hakkında İslam’ın nokta-i 

nazarı” adlı makalelerinde anlatmıştır. 

 
 Musa Kâzım Efendi, “İslam’da Usul-i Meşveret ve Hürriyet” adlı 

makalesinde ilahi hükümleri aslî ve fer’î olmak üzere iki kısma ayırmış daha 

sonra da bunları kendi aralarında dünyevi ve uhrevi olmak üzere 

kısımlandırmıştır.60 

 
 Ahirete ait asli hükümler olmaksızın, ahirete ait fer’i hükümleri yerine 

getirmenin bir faydası olmayacağını belirten Musa Kâzım Efendi, dünyaya ait 

aslî hükümlerin temel esaslarının ise, her işte ümmetle istişare, her hususta 

adalet ve hakkaniyete uymak, sırf Allah’ın emaneti olan memleket işleri ve 

ümmetin maslahatlarını ehline vermek olduğunu belirterek bu esasları içeren 

çeşitli ayetleri ve Hz. Peygamberin tatbikatlarını anlatır.61 

 
  Musa Kâzım Efendi, bu çerçevede danışma usulü, eşitlik, hürriyet, 

adalet gibi insanlığın ve medeniyetin temel esaslarını teşkil eden rükünlerin, 

binüçyüzyıl önce Allah tarafından Müslümanlara ve bütün insanlara bahş 

olunmuş meşru bir hak olduğunu, bu hakkı bize sırf Cenâb-ı Hakk’ın verdiğini 
                                                
59 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 84-87. 
60 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 243. 
61 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 243. 



 32 

ve hiç kimsenin bu hakkı vermiş olmak iddiasında bulunmaya yetkisinin 

olmayacağını, fakat ne yazık ki raşid halifelerden sonra dinî-siyasî 

hükümlerin başka kalıplara döküldüğünü ve hilafet makamına gelen kişilerin 

şahsi çıkarlarını düşündüklerini, bu çıkarlar uğrunda Cenâb-ı Hakk’ın İslam 

ümmetine ve bütün insanlara bir lütuf olarak verdiği, bu hakları gasbettiklerini 

ve daha sonra gelenlere kötü örnek olduklarını, İslam’ın ilk yılları ve dinin 

hükümleri hakkında bilgisi olmayan birtakım cahilleri “İslamiyet ilerlemeye 

engeldir” diye ifsat ettiklerini belirtir.62 

 
  Musa Kâzım Efendi, Kânûn-ı Esasî çerçevesinde hürriyet, eşitlik ve 

adalet kavramlarını açıklar. Hürriyet’in “âzâd olmak” manasına geldiğini 

belirterek bunun “her kayıttan âzâde olmak” anlamına gelmediğini zira mutlak 

hürriyetin dünyanın hiçbir yerinde bulunmadığını, sorumluluk sırrının bütün 

evrende geçerli olduğunu, âlemdeki nizam ve intizamın da bunun sayesinde 

meydana geldiğini ifade eder.63 Kanun-i Esâsi’nin bize bağışladığı hürriyetten 

maksadın, bundan önce baskı ve zulmü altında ezildiğimiz gayr-ı meşru ve 

akla aykırı birtakım yanlış kayıtlardan âzâde bir hürriyet olduğunu ve onun 

yürürlükteki kanunlarla dini kurallarımız ve milli adetlerimiz çerçevesinde 

serbest bir şekilde hareket etmekten ibaret olduğunu belirtir.64 

 
 Musa Kâzım Efendi, evrende mutlak hürriyet olmadığı gibi, mutlak 

eşitliğin de bulunmadığını ve bu kavramların izafi olduklarını çünkü mutlak 

eşitliğin bir şeyin diğer şeye her hususta denk olması anlamına geleceğini, 

bunun ise imkansız olduğunu Kanun-i Esâsi’nin ilanıyla elde edilen eşitlikten 

maksadın ise, “hukuk ve kanun nazarında eşitlik” olduğuna işaret ederek 

buna teşvik eden ayet ve hadislerle İslam tarihinden örnekler anlatır.65 

 
 “Adalet” kavramı hakkında ise Musa Kâzım Efendi, bütün kavim ve 

milletleri doğru yola, bütün hükümetleri de saadate ulaştıracak vasıtaların en 

                                                
62 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 246-247. 
63 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 248. 
64 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 251. 
65 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 274-275. 



 33 

önemli ve en birincisinin, her konuda adaleti gerçekleştirerek ve bütün eylem 

ve işlemlerde hakkaniyete uymak olduğuna işaret eder.66   

 
 Musa Kâzım Efendi’nin bu görüşlerinden onun hürriyet, eşitlik ve 

adalet gibi kavramlar özümsemiş ve bunların kaynağını dine dayandırmış 

İslamcı bir aydın olduğunu anlıyoruz.  

  

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                
66 Ferhat KOCA: a.g.e., 86. 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

 

 

 

 

 

 

TEFSİRİNİN ÖZELLİKLERİ VE TEFSİRDEKİ METODU 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 35 

1. TEFSİRİNDE YARARLANDIĞI KAYNAKLAR 

 

Musa Kâzım Efendi, “Safvetü’l–Beyân” adlı tefsirinde kendisinden 

önceki müfessirlerden az da olsa istifade etmiştir. Bunlardan çoğu Ashâb’dan 

ve Tabiun’dan olmakla beraber, daha sonra ki müfessirlerden Râzi (1209)67 

ve Zemahşeri’nin (1183)68 görüşlerine birer kere yer vermiştir. 

 
Müfessir bahsettiğimiz bu kaynaklardan başka özellikle nahiv ve lugat 

gibi ilim dallarında söz sahibi âlimlerden de istifade etmiş ve bu kaynakları 

isabetli bulup kendi görüşünü teyit etmek için kullandığı gibi onların batıl 

olduğunu savunup eleştiride bulunduğu da olmuştur. 

 
Musa Kâzım Efendi’nin nakilde bulunduğu tefsirlerin sayısı az olduğu 

gibi, bunlardan naklettiği görüşler de azdır. Bu nedenle biz burada sayıca 

diğerlerinden daha fazla olması hasebiyle Abdullan b. Abbas (678), Abdullah 

b. Mes’ud (652) ve el-Hasan el-Basrî’den (728) naklettiği görüşleri ele 

alacağız. Diğerlerine ileriki bölümlerde sadece birkaç örnek vermekle 

yetineceğiz.  

 
 1.1. ASHAB 

 
Abdullah b. Abbas (V 61/ 678) 

 
Tefsir, fıkıh ve hadis alanlarında söz sahibi sâhabîlerden biri olan 

Abdullah b. Abbas69 Hz. Peygamber (s.a.v)’in amcasının oğludur. İlminin 

genişliğinden dolayı kendisine “Bahr ve Hibrû’l-Ümme” denilmiştir. Nebi 

(s.a.v) ehl-i beyti ile birlikte Mekke vadisinde bulunduğu zaman, hicretten üç 

yıl önce m. 619’da Mekke’de doğmuş70 ve tercih edilen görüşe göre 68 

                                                
67 Musa Kâzım Efendi: Safvetü'l-Beyan fi Tefsiri'l-Kur'an, (İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1336), 278. 
68 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 38. 
69 Şemsuddin Muhammed b. Ali el-Malikî ed-DÂVUDÎ: Tabakâtu’l-Müfessirin, (Kahire, 
(1392/1972), I/232; Muhammed Hüseyin ez-ZEHEBÎ: et-Tefsir ve’l-Müfessirûn, (Kahire, 
1409/1989), I/66-67; Ömer Nasuhi BİLMEN: Büyük Tefsir Tarihi (Tabakatû’l-Müfessirin), (İstanbul: 
Bilmen Yayınevi, 1974), I/241. 
70 İzzuddin Ali b. Muhammed b. el-ESÎR: Üsdü’l-Gâbe fî Ma’rifeti’s-Sahabe, thk. Muhammed 
İbrahim (Kahire, 1973), III/290-291. 



 36 

yaşında iken Taif’te vefat etmiştir.71 Hz. Peygamber onun için “Allah’ım onu 

dinde fakıh (anlayışlı) kıl ve ona te’vili öğret” diye duada bulunmuştur.72  

 
Musa Kâzım Efendi, hurûf-u mukattaa hakkındaki görüşleri 

naklederken, İbn Abbasın rivayetlerine yer vermiş73 fakat kendisi herhangi bir 

yorumda bulunmamıştır. 

 
Hurûf-u mukattaadan birtakım manaların kasdedildiğini savunanlar, bu 

kelimelerden hiçbir zaman mana kast olunmadığı takdirde, Kur’an-ı Kerim’in 

anlamı olmayan birtakım kelimeleri tekellüm ettiğini ve bu kelimelerin hiçbir 

mana ifade etmediğinden onlarla meydan okumanın da imkânsız olduğunu 

söylemişlerdir.74 

 
 Bunlara farklı şekilde itiraz edilmiştir. Bunlardan birisi, bu lafızların, 

kendilerinden ihtisar oldukları birtakım kelimelere işaret etme ihtimalinin 

bulunmasıdır. Nitekim ا�� deki elifin, Âlâullaha, lâmın Lütfullâha, mimin 

Mecidullaha işaret olduğu ve 	ا� ve �
 ve ن kelimelerinin �

 lafzını teşkil ا�	

etmekte bulunduğunu, Hz. İbn Abbas’dan rivayet edilmiş diğer bir rivayette 

mûşârun ileyh hazretleri “elif Allah’tan, lam Cebrail’den, mim Muhammed’den 

kinayedir”  buyurmuştur.75 

     
Abdullah b. Mes’ud (V. 32/652) 

 

Kur’an’ı anlama hususunda seçkin bir yeri olan İbn Mes’ud (652), ilmini 

bizzat Peygamberimizden öğrenmiştir. Tefsir, fıkıh, hadis ve kıraat gibi 

                                                
71 Muhammed Hüseyin ez-ZEHEBÎ: a.g.e., I/66. 
72 İbn Hacer el-ASKALÂNÎ: el-İsâbe fi Temyîzi’s-Sahâbe, thk. Ali Muhammed el- BÊCAVÎ: 
(Kahire, 1392/1972), IV/143; Celâlûddin Abdurrahman b. Ebi  Bekr es-SUYUTÎ: el- Itkân fî 
“Ulumi’l-Kur’an, 1387/1967), IV/205.                                                              
73 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 25-26, 28, 29. 
74 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 24-25. 
75 Musa Kâzım Efendi:a.g.e., 25-26; Ayrıca Bkz Fahruddin er-RAZÎ: Mefatihu’l-Gayb, (İstanbul: 
Matbaatû’l-Âmire, 1308), I/230; Ebu Abdullah Muhammed b. Ahmed el-KURTUBÎ: el-Cami li 
Âhkami’l-Kur’an, (Beyrut: Daru İhyait-Turâsi’l-Arabî, t.y), I/155; Muhammed b. Muhammed el-
İmâdi EBU’S-SUUD: İrşâdü’l-Akli’s-Selim ilâ Mezâye’l-Kur’ani’l-Kerim, (Lübnan: Daru’l-Mushaf, 
ty.) I/21. 



 37 

ilimlerde söz sahibi olan ibn Mes’ud Mekke’de doğmuş, Medine’de vefat 

etmiştir.76 

 
Müfessirin İbn Mes’ud’dan yaptığı nakle örnek şudur: 

 
 “Onlar ki gaybe inanıp namazlarını kılarlar ve kendilerine verdiğimiz 

rızıktan harcarlar.” (Bakara, 3) ayetindeki gaybet halinden maksat ya 

müminlerin ya da Rasulû Ekrem’in gaybet halidir. Sahabe ve eimmei 

kur’âdan Abdullah b. Mes’ud (r.a) hazretleri burada ikinci ihtimali kabul 

etmiştir. Zira kendi öğrencilerinden ve tabiunun büyüklerinden Haris b. 

Kays’ın “Siz Rasululah’ı görmeniz sebebiyle Allah yanında bize tekaddüm 

ettiniz” demesi üzerine Abdullah b. Mes’ud “Siz de Rasulullah’ın gıyabında 

imanınız sebebiyle bize tekaddüm ettiniz. Asıl fazilet onu görmeden iman 

etmektir ki o da siz ve emsalinize nasip olmuştur. Kendisinden başka hak 

mâbud olmayan Cenâb-ı Hakka kasem ederim ki, Rasulü kibriyanın 

gıyabında cidden iman eden herhangi bir kimsenin imanından daha efdal 

iman yoktur” demiş ve bu iddiasını te’yid makamında Bakara Sûresi’nin 

başından başlayarak beşinci ayetine kadar kıraat buyurmuştur.77 

 
 1.2. TABİÛN 

 

Müfessir sahâbî müfessirlerden nakilde bulunduğu gibi çok sık olmasa 

da tâbiûn müfessirlerden de görüş naklinde bulunmuştur. Bu tâbiûn 

müfessirlerinden örnek olması hasebiyle el-Hasan el-Basrî’den yaptığı 

nakillerden bir tanesini aktarmakla yetinecek, diğer örnekleri “Kur’an’ın 

Tâbiûn Sözleriyle Tefsiri” başlığı altında inceleyeceğiz. 

 
el-Hasan el-Bâsrî (V.110/728) 

                                                
76 İBNÜ’L–ESİR: a.g.e., III/385; Şemsuddin Ebu Abdillah b. Ahmed ez-ZEHEBÎ: Tezkiretü’l-
Huffaz, (Beyrut, 1958), I/16; ez-ZEHEBÎ: et-Tefsir ve’l-Müfessirun, I/84-85;  Şemseddin Muhammed 
b. Mahmut el-CEZERÎ: Gayetü’n-Nihaye fi Tabakati’l-Kurra, (Mısır: Mektebetü’l-Hanici, 
1351/1932), I/458; 
77 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 53; Ayrıca Bkz. el-KURTUBÎ: a.g.e., I/123; Ebu’l-Fadl Şihabuddin es-
Seyyid Muhamut el-Bağdadî el-ALUSÎ: Ruhu’l-Meani fi Tefsîri’l-Kur’ani’l-Azim ve’s-Seb’il-
Mesani, (Beyrut, Daru İhyait-Turasi’l-Arabî: ty.), I/115. 



 38 

el-Hasan el-Basrî, Hz. Ömer’in hilafetinin bitimine iki yıl kala h. 21’de 

dünyaya gelmiştir.  Mekke ekolüne mensup müfessirlerden biri olan el-Hasan 

el-Basrî çok güzel vaaz eden, Allah’ın kitabını, rasülünün sünnetini, helal ve 

haram hükümlerini çok iyi bilen takva sahibi birisidir. Hayatını ilim ve cihada 

vermiş ve birçok sahabeye yetişmiştir.78 Medine’de 110 yılında vefat eden el-

Hasan el-Basrî’nin birçok kişinin rivayette bulunduğu “Tefsiru’l-Kur’an” adında 

bir tefsir yazdığı rivayet edilmektedir.79 

 
Müfessir el-Hasan el-Basrî’den şu şekilde nakilde bulunmuş ve bu 

nakil yoluyla çıkarılan sonucun batıl olduğunu savunmuştur. 

 
 “Ey insanlar, sizi ve sizden öncekileri yaratan Rabbinize kulluk edin ki, 

(azaptan) korunasınız.”  (Bakara, 21) 

  
" ad'na'ruK  ��ا��� ا���س   nidasıyla nazil olan ayetlerin mekkî ve ام�� ���     ��ا��� ا�

hitabıyla nazil olan her ayetinde medenî olduğu” Alkame ile el-Hasan el- 

Basrî hazretlerinden rivayet edilmiş80 ve bu rivayetle سا���  lafzından maksat 

bütün insanlar olmayıp bilhassa Mekke kafirleri olduğuna istidlal olunmuş ise 

de bu istidlal batıldır. Bu rivayet ا���س mefhumunun kâfirlere ihtisasını ve 

inhisarını gerektirmez. Çünkü Ehli Mekke’nin cümlesi kâfir değildi. Kâfir 

oldukları kabul edilse bile sebebin hususu hükmün umumuna gayri 

münafidîr.81 

 

 1.3. DİĞER KAYNAKLAR 

 
Musa Kâzım Efendi, tefsirinde yukarıda zikrettiğimiz tefsir 

kaynaklarının yanı sıra, aşağıda ismini zikrettiğimiz müfessir, dilbilimci ve 

kelamcılardan da nakillerde bulunmuştur.  

                                                
78 ez-ZEHEBÎ: et-Tefsir ve’l-Müfessirûn, I/126; el-CEZERÎ: a.g.e., I/235;  Ömer Nasuhi BİLMEN: 
a.g.e., 281 
79 Şemseddin Muhammed b. Ali el-Malikî ed-DAVUDÎ: Tabakatû’l-Müfessirin, (Kahire, 1392 / 
1972), I/147; Geniş bilgi için bkz. Hayreddin ZİRRİKLİ: el-Â’lâm, (Beyrut, 1969), II/242; İBN 
KUTEYBE: el-Meârif, (Beyrut, 1970), 194. 
80 er-RAZÎ: Mefatihu’l-Gayb, I/302; el-KURTUBÎ: a.g.e., I/225 (Alkame ve Mücahid’den 
nakletmiştir.); en-NESEFÎ: Medariku’t-Tenzil, (y.y.,  t.y), I/28 (Alkame’den nakletmiştir.) 
81 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 182. 



 39 

 

           Ebu Bekr es-Sıddîk (v.377/987),82 Ali b. Ebi Tâlib (v.40/661),83 

Mücahid (v.103/721),84 Abdullah ibn Kesir (v.120/738),85 Ebu Bekr Asım 

(v.127/745),86 Ebu Amr el-Basrî (v.154/771),87 Hamza b. Habib ez-Ziyyât 

(v.156/773),88 Ebu Abdurrahman Nâfî (v.169/785),89 Yakub,90 Halil b. Ahmed 

(v.170/786),91 Sîbeveyh (v.180/796),92 Kurtub (v.206/821),93 el-Ferrâ 

(v.207/822),94 İmam Kisaî (v.189/905),95 Ebû Mûslim İsfehânî (v.322/934),96 

Ebu’l-Hasen el-Eşârî (v.330/942),97 Ebû Ali el-Fârisî (v.377/987),98 Fahruddin 

er-Razi (v.606/1210),99 Taftazâni (v.793/1390).100  

 
Müfessir zikredilen bu kaynaklardan başka “müfessirlerin beyanına 

göre”, “bazı müfessirlere göre”, “müfessirlerin çoğunluğuna göre“, “bazı 

ulemâya göre”, diyerek kaynağını belirtmeden görüşler zikrederek ayetleri 

tefsir eder.101 

 

 2. TEFSİRİN YAZILIŞ AMACI VE GENEL ÖZELLİKLERİ 

 
 Şeyhülislâm Musa Kâzım Efendi, hocalığı sırasında Ahmet Mithat 

Efendi’ye tefsir dersleri vermiş ve Ahmet Mithat Efendi’nin bu derslerdeki 

                                                
82 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 30. 
83 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 30. 
84 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 380. 
85 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 108. 
86 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 114. 
87 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 108. 
88 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 114. 
89 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 108. 
90 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 259. 
91 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 20,210. 
92 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 210,242. 
93 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 25. 
94 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 210. 
95 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 344,114,8. 
96 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 304. 
97 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 4,51,52. 
98 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 20. 
99 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 380,278. 
100 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 376. 
101 Musa Kâzım Efendi: a.g.e. 4, 7, 14, 207, 349, 357, 376. 



 40 

takrirleri kaydetmesiyle tezimizde metodunu incelediğimiz tefsir yani 

“Safvet’ül-Beyân” adlı eser oluşmuştur.  

  
 Musa Kâzım Efendi tefsirinde En’am Sûresine kadar takrir verdikten 

sonra Ahmet Mithat Efendi’ye takrirlerini yazdırarak ve onun yardımcı 

olacağını düşünerek, Türkçe bir tefsir-i şerif hazırlamak istemiş ve buna 

başlamışsa da bu eser bazı engellerden ötürü tamamlanamamış ve ancak 

Bakara Sûresi 73. ayetine kadar olan kısmı basılabilmiştir. 

  
Tefsirin başında bulunan “ifâde-i mahsûsa” kısmında, Musa Kâzım 

Efendi tefsirinin yazılış amacını şöyle ifade etmektedir: 

 
 “En kısa bir süresinin benzerini getirme konusunda bütün fusahâ ve 

bülegâyı âciz bırakan, nazarî ve amelî ilimlerin, gizli ve açık ilimlerin, şer’î 

hükümler ve ilahî manaların, hakikat ve inceliklerini ihtiva eden, insanî ve 

ilahî mertebeleri ihâta eyleyen, velhâsıl evvel ahir bütün ilimleri kapsayan 

Kur’an-ı mu’ciz-i beyânı tefsire cür’etin bizim gibi âcizlere nisbetle ne kadar 

küstahâne bir hareket olduğu beyandan müstağnidir. Fakat bu kutsal kitabın 

tefsirine daha doğrusu tercümesine dair dilimizde yazılmış bir iki eserin, 

malum olan tahrir tarzı ve telif uslûbu, derin fikirler içeren kitabımızın ince 

manalarından ve yüce hükümlerinden, binde birini bile ifadeden âciz 

bulunduğu ve bu ise kütübhâne-i millimiz için pek büyük bir eksiklik teşkil 

ettiği ve milyonlarca ehl-i îmânın taraf-ı Bârî’den Rasul-ü Ekrem Efendimize 

inzâl buyurulmuş olduğuna kat’iyyen kânî oldukları bir kitâb-ı mukaddesin 

hakikat ve incelikleri şöyle dursun, zahirî manasını bile layıkıyla idrâkten 

mahrumiyetlerini gerektirdiği cihetle, hem kütübhâne-i millimizin bu noksanını 

mümkün mertebe telafiye hizmet, hem de tefsir kitablarından anlam 

çıkarmaya kudretleri olmayan din kardeşlerimize Kur’ân-ı Kerim’in hiç 

olmazsa zahirî manasını ve mümkün olduğu kadar bazı ince manalar ve yüce 

hükümlerini, günümüz diliyle bildirmeye gayret etmek halis niyetiyle bu 



 41 

babdaki aczimizi dikkate almayıp “Safvet’ül-Beyân” adını verdiğim şu tefsîri 

şerifi Allah’tan yardım isteyerek tahrir ve neşre başladım.” 102 

 
 Musa Kâzım Efendi “Safvetü’l-Beyân” adlı tefsirinde, İslam 

müfessirlerinin geleneğine uygun olarak ilk önce “Fatiha Sûresi’ni” tefsir 

etmiştir. 

 
Tefsirde Kur’an ayetleri ayrı ayrı ve harekelendirilerek verilmiş, 

ayetlerin meali (icmâlî manasını) yazılırken büyük puntolu harfler 

kullanılmıştır. Daha sonra da “Tefsir” başlığı altında, söz konusu ayette 

geçen kelime ve kavramlar tarif edilerek, bilhassa Arap grameri ve ilgili 

olduğu kelam, fıkıh veya diğer islâmî ilimler açısından incelemeye tabi 

tutulmuştur.  

 
 Musa Kâzım Efendi, ayette ilk kez geçen kelimeyi ayrıntılı bir biçimde, 

dilbilgisi açısından ele almış ve o kelimenin köküne ve kökünden türetilmiş 

başka kelimelere ait bilgi verirken, çok çeşitli olasılıkları göz önünde 

tutmuştur. Ancak aynı kelime başka bir ayette geçince, bu kez o kelimeye ait 

bilgi vermeyi gerekli görmeksizin önceki ayete atıf yapmıştır. Mesela: O 

“Besmele”yi açıklarken “er-Rahmani’r-Rahîm” kelimelerini açıkladığı için, bu 

kelimelerin ikinci geçtiği yer olan Fatiha Sûresi’nin ikinci ayetindeki “er-

Rahmani’r-Rahîm” kelimelerini tekrar beyana ihtiyaç görmeyerek besmelenin 

tefsirinde açıkladığına işarette bulunmuştur.103  

  
 Yine o, ayetlerin anlamlarını sistematik biçimde verebilmek ve ayetin 

tefsirine ilişkin bütün olasılıkları gözler önüne serebilmek için o ayete ilişkin 

ayetleri aynı anda değerlendirmeye özen göstermiştir.104  

 
Öte yandan, Musa Kâzım Efendi, klasik tefsir yöntemine uyarak, tefsir 

yaparken az da olsa Hz. Peygamber’in hadislerine yer vermiştir.105  

                                                
102 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 1. 
103 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 8. 
104 Musa Kâzım Efendi: a.g.e.,  7,  13,  15,  17,  39,  54,  61,  117,  184,  191,  198,  211,  224,  240,  248,  253,  254,  267,  291.                                                                                                                           
105 Musa Kâzım Efendi: a.g.e.,  20,  49,  36,  61,  62,  112,  198,  223,  227,  241,  244,  245,  342,  386,  389. 



 42 

Tefsirin bir başka önemli özelliği de aynı konuyla ilgili ayetler 

kümesinden sonra “Hulâsa-i Tefsir” başlığı altında, ilgili ayet hakkında yaptığı 

meal ve tefsirin kısa bir özetini vermesidir.106 

 
 Musa Kâzım Efendi, eski müfessirlerin bir kısmının yaptığı gibi 

ayetlerin anlamının eksiksiz verilmesine yardımcı olacağı gerekçesiyle Arap 

şiirinden yararlanmayı ihmal etmemiştir.107  

  
 O, ayetlerdeki irab durumlarını ve kelimelerin değişik okunuşlarını ele 

alarak ayetlerin farklı tefsirlerini yapmıştır.108 

 
 Musa Kâzım Efendi, peygamberlerin kıssalarına değinen ayetleri tefsir 

ederken, müfessirlerden nakilde bulunduğu gibi Tevrat’a da başvurduğu 

olmuştur.109 

 
Kelamî meselelere değinen ayetlerin tefsirinde itikâdî mezheplerin 

görüşlerine karşılaştırmalı olarak yer vermiştir.110 Öte yandan ayetlerin 

tefsirinde nûzul sebeplerini de önemli görerek onlara da yer vermiştir.111 

Tefsirinde ayetlerin içerdiği nükteleri (ince manaları) da beyan etmiştir. 

Mesala " ��� Din (ceza ve mükâfat) gününün sahibidir”. (Fatiha, 4)  م��  ��م ا�

ayetinde Musa Kâzım Efendi, Cenâb-ı Hak’ın her zaman malik’i mutlak 

olduğu halde kıyamet gününde malikiyeti kendine tahsis buyurmasında, birisi 

kıyamet gününü ta’zim ve diğeri zati Bâri’nin o günde -zahiren ve hakikaten 

emrinin yerine gelmesiyle- tek mutlak hâkim olduğuna tenbih olmak üzere iki 

nükte bulunduğunu beyan etmiştir.112 

  
Musa Kâzım Efendi, bazen bir konuya ait kısaca bilgi verdikten sonra 

o konuyla ilgili tafsilatı başka bir ayete sevk etmiştir. Mesala:  
                                                
106 Musa Kâzım Efendi: a.g.e.,  18,  76,  198,  319,  395. 
107 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 8, 64, 99, 113, 132, 133, 137, 148, 152, 153, 154, 157, 158, 160, 162, 
166, 169, 195, 196, 205, 221, 222, 230, 248, 249, 299, 342, 345, 351, 387.                                                       
108 Musa Kâzım Efendi:a.g.e.,8, 15, 35, 37, 41, 44, 47, 53, 69, 108, 109, 145, 165, 185, 186, 187, 189, 
194, 195 ,197, 198, 201, 203, 242, 243, 247, 248, 308, 328, 346, 365, 386.                                                                                                
109 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 349, 354, 355, 364, 369, 382, 391.                                                                                                                            
110 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 51, 52, 53, 59, 60, 61, 80, 81, 133, 134, 135, 136, 168, 347, 380. 
111 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 63, 125, 126, 238, 240, 336, 338, 362. 
112 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 9. Diğer örnekler için bkz. 10, 75, 130, 131.                                                                                                                                                                        



 43 

 
 “Derken şeytan onlar(ın ayağın)ı orada kaydırdı. İçinde bulundukları 

(nimet yurdu)ndan çıkardı. (Biz de) dedik ki: “Birbirinize düşman olarak inin. 

Sizin yeryüzünde kalıp bir süre yaşamanız lazımdır.” (Bakara, 36) ayetini 

tefsir ederken Musa Kâzım Efendi şöyle demiştir: 

  
“Şeytan’ın Âdem’i ve zevcesini men edilen ağaçtan yemeye teşviki ve 

bu surette onları zelleye düşürmesi “bu ağacın meyvasından yerseniz burada 

ebediyyen kalır ve asla eskimez ve hiç harab olmaz bir mülke nail olursunuz. 

Zaten sizin bu ağaçtan nehyedilmiş olmanız sizin hayat-ı ebediyeye nail 

olmanız ve burada ebediyen kalmanız istenilmediği içindir.” mealindeki 

kelimâtı onların kalblerine vesvese yoluyla sokması ve bu babda kendisini 

onların dostu göstermesi suretiyle vukua gelmiştir. Bunun tafsili Âraf 

Suresinde gelecektir.113 

 
 Yine Musa Kâzım Efendi bir konuyla ilgili farklı görüşleri belirtmiş daha 

sonra o konuyla ilgili kendi tercihine ve bunun gerekçesine yer vermiştir.  

 
 Örnek: 

 
 Musa Kâzım Efendi “Onlar ki gaybe inanıp namazlarını kılarlar ve 

kendilerine verdiğimiz rızıktan harcarlar.” Bakara Sûresi'nin 3. ayetindeki       


�ن ا�#"�!"$%�"   kavli şerîfinin dört şekilde tefsir olunduğunu bunlardan ilkinin, 

“Namazı bütün erkânına ve adâbına tamamıyla riayet, bilcümle efalinde en 

küçük bir kerahet veya fesada meyilden son derece kaçınarak kılarlar.” 

manasını ifade ettiğini; ikincisinin, “Belirli vakitlerde kemâl-i rağbet ve iştiyakla 

namazlarına devam ederler.” anlamında olduğunu; üçüncüsünün, “Farz olan 

namazları malum vakitlerde edaya ihtimam gösterirler.” manasını içerdiğini 

dördüncü olarak da bu kavli şerifin takva ehlinin farz namazları muayyen 

vakitlerde eda etmekte olduklarını beyan ettiğini söyledikten sonra tercihe 

şayan olan görüşün ilk görüş olduğunu bu görüşün diğerlerinden daha zahir 

                                                
113 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 308; Ayrıca bkz. 31, 84, 254. 



 44 

ve hakikata daha yakın ve cümlesinden daha faydalı olduğunu ifade 

etmiştir.114 

 
 Musa Kâzım Efendi ayette geçen kelimelerin tanımı ve çeşitleri 

üzerinde durduktan sonra ayette hangi anlamda kullanıldığını ifade etmiştir. 

Mesela: Fatiha Sûresi’nin dördüncü ayetinde geçen “istiane” kavramını 

açıkladıktan sonra bu kavramın iki kısma ayrıldığını kullar tarafından istenilen 

muavenetten maksadın bütün mühim işlerin veya eda-ı ibadetin kendisine 

bağlı olduğu şey olduğunu beyan etmiştir.115 Yine o Fatiha Sûresinin beşinci 

ayetinde geçen “hidayet” kelimesinin ne anlam ifade ettiğini, sayısız 

çeşitlerinin olduğunu, fakat cins olarak dört mertebeye ayrıldığını ve bu 

mertebelerin neler ifade ettiğini beyan ettikten sonra, kullar tarafından 

istenilen hidayetten maksadın ya onlara zaten ihsan buyurulan hidayetin 

artırılması yahut o hidayet üzere onların tesbiti veyahut o hidayetin tesbitiyle 

beraber ona terettüb eden diğer bütün mertebelerin husûlû olduğunu 

söylemiştir.116  

 
 Yine Musa Kâzım Efendi tefsirinde ayetlerin farklı şekillerdeki 

tefsirlerine de yer vermiştir.  

 
Örnek 1: 

                                                       
 “İnanıp yararlı işler yapanlara altlarından ırmaklar akan cennetlerin 

kendilerine ait olduğunu müjdele. Onlardaki herhangi bir meyveden 

rızıklandırıldıkca: “Bu, daha önceden rızıklandığımız şeydir.” derler 

(cennetteki bu rızık), onlara, o dediklerine benzer verilmiştir. Onlar için orada 

tertemiz eşler de vardır ve onlar orada ebedi kalacaklardır.” (Bakara, 25) 

ayetinde geçen &'( �م kavli şerifi, “Her ne vakit müminlere cennet 

                                                
114 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 56,58; Ayrıca bkz.er-RAZÎ: a.g.e., I/125. 
115 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 11; Ayrıca bkz. Nasuriddin Abdullah b. Ömer el-BEYDAVÎ: 
Envaru’t-Tenzil ve Esraru’t-Te’vil, (İstanbul: Dersaadet Kitabevi, t.y.), 1-9. 
116 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 13; Ayrıca Bkz. el-BEYDAVÎ: a.g.e., 1/10-11;  el-HAZİN: Lubu’t-
Tevil fi Meani’t Tenzil, (y.y,1326), 1-25;  Ebu’l-Fida İsmail İBNİ KESİR: Tefsiru’l-Kur’an’il-Azim, 
(Beyrut: Daru İhya’t-Turasi’l-Arabî, 1969), 1/42;  Elmalılı M.Hamdi YAZIR: Hak Dini Kur’an Dili, 
(İstanbul: Azim Yay. Ty.), 1/121-122 (Bu Müfessirler de ilk görüşün tercihe daha şayan olduğunu 
söylemişlerdir.) 



 45 

meyvelerinden bir rızık verilse şu meyve bundan önce dünyada veyahut yine 

burada rızıklandırıldığımız meyvedir yani onun benzeridir derler” mealini ifade 

etmektedir. 117 

 
 Örnek 2:  

 
 “Ey İsrailoğulları, size verdiğim nimetleri hatırlayın, bana verdiğiniz 

sözü tutun ki ben de size verdiğim sözü tutayım ve sadece benden korkun.” 

(Bakara, 40) ayetindeki آ�� kavli şerifi aşağıdaki şekillerde او/�I ب*��ي اوف ب*�

tefsir edilmiştir:  

 

“1-Rasulüme iman ve itaat ile ahdime vefa ediniz ki, ben de bunun 

karşılığında size ecir ve sevap vermekle ahdinize vefa edeyim. 2- Farzları 

eda ve büyük günahları terk ile ahdime vefa ediniz ki, ben de sizi af ve 

mağfiretle ahdinize vefa edeyim.3- Doğru yolda sebat ve istikametle ahdime 

vefa ediniz ki, ben de size iki dünya saadetiyle ahdinize vefa edeyim. 

 

Bunlardan başka ahde vefanın daha pek çok mertebesi vardır ki: 

Evveli, bizim şehadet getirmenize mükabil, Cenâb-ı Hak’ın, bizi ebedi 

azabdan halâs etmesi ahiri de, bizim tevhid denizine girmemize karşılık Hak 

Teâlânın da bizi daimi bir kavuşmaya mazhar buyurmasıdır.”118 

 

Musa Kâzım Efendi, tefsirinde zaman zaman rivayet metodunu 

benimsediğini gösteren örnekler vermişse de genellikle dirayet örneği 

olabilecek geniş izah ve yorumlar yapmıştır. Şahin Keskin, “Son Osmanlı 

Şeyhülislamlarından Musa Kâzım Efendi” isimli tezinde Musa Kâzım 

Efendi’nin tefsirde rivayetçi bir yöntem kullandığını söylemişse de biz bu 

                                                
117 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 226; Cennetle tefsir edenler için bkz. en-NESEFÎ: a.g.e, I/34; 
Celaleddin el-MAHALLİ: Tefsiru’l-Celaleyn, (İstanbul: Çağrı Yay., t.y.), I/15; Dünya ile tefsir 
edenler için bkz. el-ALUSÎ: a.g.e., I/204; YAZIR: a.g.e., I/240. 
118 Musa Kâzım Efendi: a.g.e, 329; Ayrıca bkz. 228,337,340,372,375. 



 46 

konuda kendisine katılmıyoruz.119 Çünkü Musa Kâzım Efendi’nin tefsirinde 18 

hadis, 7 sahabî sözü, 3 tabiî sözü yer almaktadır. 
  
Musa Kâzım Efendi bu tefsirinde sık sık Arapça dil tartışmalarına 

girişmiştir. Bu durum her ne kadar onun Arapça ile ilgili sağlam bir 

altyapısının varlığını gösterse de, gereğinden fazla dilbilgisi ve kelime 

açıklamalarının onun tefsirinin değerini azaltıcı bir etken olduğu kanısındayız.

  

 Musa Kâzım Efendi’nin tefsirinde kullandığı dil, o gün için normal, 

akıcı, yeni Osmanlıca, yani Türkçe ağırlıklıdır. Ancak, bugünün dil anlayışı ile 

bakılınca çok ağır görülebilir. Musa Kâzım Efendi’nin tefsiri hakkında bu 

genel bilgileri aktardıktan sonra şimdi metodunu belirli başlıklar altında 

incelemeye devam edelim.  

 

 3. TEFSİRİN RİVAYET YÖNÜNDEN ÖZELLİĞİ 

  
 Rivayet tefsirine, “me’sur” veya “menkul” tefsir adı da verilir. Bu tür 

tefsirler Kur’an’ın Kur’an’la, Hz. Peygamber’in sünnetiyle veya sahabenin 

ayetler hakkında Allah’ın muradını açıklamaya yönelik nakilleriyle yapılan 

tefsirlerdir. Bu konuda tâbiundan gelen sözleri bazısı rivayet etmiş, bazısı da 

bundan vazgeçmişlerdir.120 

 

 Hz. Peygamberle başlayan bu tefsir metodu, daha sonra Sahâbe’ye 

onlardan da Tâbiun’a intikal etmiştir. Bunların ardından ulaşan rivâyetler 

tedvin edilmiştir. 121  

 

 Müfessirimizin tefsirinde dirayet yönü daha ağırlıklı olmakla birlikte 

rivayet yönü de ihmal edilmemiş, özellikle Kur’an’ın Kur’an’la tefsirine önem 

verilmiştir. Öncelikle O’nun Kur’an-ı Kur’an’la tefsirini inceleyelim. 

                                                
119 Şahin KESKİN: a.g.e, 114. 
120 ez-ZEHEBÎ: et-Tefsir ve’l-Müfessirun, I/154; Muhammed Abdülazim ez-ZERKÂNİ: Menâhilu’l-
İrfan Fi Ulûmi’l-Kur’an, (Kahire,1980), II/12; Mennau’l-KATTAN, Mehabis fi Ulûmi’l-Kur’an, 
(Riyad, 1973), 347; İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Tarihi, (Ankara: Fecr Yay.,1996), II/118. 
121 Ali TURGUT: Tefsir Usulu ve Kaynakları, (İstanbul; MÜİF Yay., 1991), 236. 



 47 

           3.1. Kur’an’ı Kur’an’la Tefsir Etmesi 

 

Kur’an ayetlerinin getirdiği mesajları, indiği ortamı aralarındaki 

münasebetleri kavrayabilmenin en sağlıklı ve en güvenilir yolu, ayetlerin bir 

bölümünü diğer bir bölümü ile tefsir etmektir.122 Bu gerçek, İslamiyetin 

bidâyetinden beri bilinen ve değişik zamanlarda âlimlerce önemi vurgulanan 

bir husustur.123 Çünkü Kur’an’ın bir yerinde mücmel olan bir husus başka bir 

yerde beyan edilmiş, bir ayeti diğer bir ayet izah etmiş, bir yerinde umum 

ifade eden bir ayet diğer bir ayetle tahsis edilmiştir. Birtakım kıssalar 

Kur’an’ın bir yerinde kısa ve öz anlatılmalarına karşılık diğer bir yerde geniş 

bir biçimde izah edilmiştir.124  

 
 Kur’an’ı tefsir etmek isteyen bir kimsenin bunları göz önünde 

bulundurarak izaha muhtaç bir âyetin tefsiri hakkında, aynı sûrede başka bir 

yerde onu açıklar mahiyette bir veya daha fazla ayetlerin olup olmadığını 

bilmesi şarttır. Bu nedenle Kur’an’daki bir âyetin başka bir ayetle tefsir 

edilmesine Kur’an’ın Kur’an’la tefsiri ismi verilir.125 Müfessirimiz Musa Kâzım 

Efendi de tefsirinde bu yönteme uymuş, pek çok ayetin izahında Kur’an’ın 

Kur’an’la tefsiri metodunu kullanmıştır.  

 
Konuyla ilgili bazı örnekler: 

 
Örnek 1: 

  

                                                
122 Ahmed b. Abdülhâli İBN TEYMİYYE: Mukaddime fi Usuli’t-Tefsir, (Beyrut, 1988), 117; İBN 
KESİR: a.g.e., I/3; Bedruddin Muhammed  b. Bahadır ez-ZERKEŞİ: el-Burhan fi Ulumi’l-Kur’an, 
(Kahire, 1957), II/175; İzzet DERVEZE: Kur’anü’l-Mecid, Çev. Vahdettin İNCE, (İstanbul: Ekin 
Yay., 1997);  Ömer Nasuhi BİLMEN: a.g.e., I/46; İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Tarihi, I/40  
123 Halis ALBAYRAK: Kur’an’ın Bütünlüğü Üzerine, (İstanbul, Şule Yay; 1993), 11. 
124 İBN TEYMİYYE: a.g.e, 117;  ez-ZEHEBÎ: et-Tefsir ve’l- Müfessirun, I/40-41; ez-ZERKEŞÎ: 
a.g.e, II/175-176;  Mennau’l-KATTAN: a.g.e, 347; Mehmet SOYSALDI: Nüzülünden Günümüze 
Kur’an ve Tefsir, (Ankara: Fecr Yay., 2001), 158 
125 Abdullah AYDEMİR: Ebû’s-Sûud Efendi ve Tefsirdeki Metodu, (Ankara, t.y.), 59. 
 
 
 



 48 

 “Dediler ki sen yücesin (ya Rab); bizim senin bize öğrettiğinden başka 

bilgimiz yoktur. Şüphesiz sen, bilensin, hâkimsin.” (Bakara, 32) 

 
 “Meleklerin, bu ayette ��� �"0 1 cümlesinin başında  4'�3ن kelimesini 

iraddan maksatları evvelce kendilerinden vaki olan sualden özür dilemektir. 

Yani tevbe ve istiğfardır. Bunun içindir ki, bu kelime tevbenin anahtarıdır. 

Nitekim Hz. Musa, Ru’yetullah talebinden tevbesinde “Sen yücesin, sana 

tevbe ettim, ben inananların ilkiyim” (Araf, 143) demiş ve Hz. Yunus’da 

kavmine gazabından nedâmetinde “Senin şânın yücedir, ben zalimlerden 

oldum” (Enbiya. 87)  kelamıyla itiraf-ı kusur eylemiştir.”126 

 
 Örnek 2:  

   
 “Âdem Rabbinden birtakım kelimeler aldı (onlarla amel edip Rabbine 

yalvardı, O da) bunun üzerine tevbesini kabul etti. Şüphesiz o tevbeyi çok 

kabul eden, çok esirgeyendir.” (Bakara, 37) 

   
 Âdem’in, Rabbinden aldığı ve telakki ettiği kelimelerden maksat Â’raf 

suresinde Âdem ve zevcesinden hikâye buyurulan “Rabbimiz, biz kendimize 

zulmettik, eğer bizi bağışlamaz ve acımazsan, muhakkak ziyana 

uğrayanlardan oluruz.” (Âraf, 23) ayet-i kerimesidir.127     

                                                          

3.2. Kur’an-ı Sünnetle Tefsir Etmesi 

 

Kur’an’ın Kur’an’la tefsirinden sonra, en önemli yöntem sünnet’le 

tefsiridir. Çünkü Hz. Peygamber insanlar arasında Kur’an’ı en iyi bilen ve bu 

Kitab’ın gâye ve maksadına en fazla muttalî olandı.128 Sahabe herhangi bir 

                                                
126 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 291; Ayrıca bkz. el-BEYDAVÎ: a.g.e, I/51. 
127 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 310; Ayrıca bkz. er-RAZİ: a.g.e., I/469-470; el-BEYDAVÎ: a.g.e., 
I/55;  el-HAZİN: a.g.e., 37; YAZIR: a.g.e., I/278. (Razi ve Hazin’e göre bu kelimeler ya “rabbena 
zalemna enfüsena” gibi tevbe kelimeleri ya emr-i hacca müteallık talimat yahut sudur eden zellenin 
tevbeye muhtaç olduğunu ve o hata üzerine tevbenin kabülünü beyandır 
128 İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Tarihi, I/43; Mehmet SOYSALDI: a.g.e, 171. 



 49 

âyetin anlamını kavrayamadığında Hz. Peygamber’e bunu arz eder, o da 

kendisine indirilmiş olan Kur’an ahkâmını söz, fiil ve takrirleriyle açıklardı.129 

 
 Hz. Peygamber’in tefsiri Kur’an’ın mücmel olan ayetlerini tafsil, umumi 

hükümlerini tahsis, müşkilini tavzih, neshe delâlet etme, müphem olanı 

açıklama, garip kelimeleri beyan etme, edebi inceliklerini içeren ayetlerin 

maksudunu bildirme gibi belli başlı kısımlara taalluk eder.130 

 
 Rasulullah’ın sünnetinin Kur’an’la ilişkili iki yönü vardır: Birincisi, 

Peygamber Allah’ın indirdiğine olduğu gibi tâbi olur, diğeri mücmeldir. Hz. 

Peygamber Allah adına mücmelin manasını beyan eder. Farz oluş keyfiyetini 

umumî veya hususî özelliklerini izah eder. İnsanların ne şekilde hareket 

etmeleri gerektiğini beyan eder.131 

 
Sünnetin bu özelliğinden dolayı İslam uleması da Kur’an’ın tefsirinin 

önce Kur’an’da aranmasını, Kur’an’da bulunmazsa sünnete müracaat 

edilmesini tavsiye etmiş ve sünneti Kur’an’ı Kerim’in bir ilavesi olarak kabul 

etmişlerdir.132 Hatta İmam-ı Şafii (819) “Allah’ın hüküm koymadığı konularda 

Rasulullah’ın sünnetinin Allah’ın hükmü mesabesinde” olduğunu 

söylemiştir.133 

 
Sahâbeden başlayarak, tefsir ilmiyle uğraşan tüm selef âlimleri, Hz. 

Peygamber’in tefsirinden büyük ölçüde faydalanmışlardır. Musa Kâzım 

Efendi de, tefsirinde zaman zaman hadislere yer vermekle bu geleneği 

sürdürmüştür. Rivayet ettiği hadislerin sıhhati ve rivayet zinciri hakkında bilgi 

vermeyen Musa Kâzım Efendi, kimi yerde ilk ravinin ismini belirtmiştir.  Bazen 

de hadisi nakletmeden “bu konuyu birçok hadis teyit eder” demekle 

yetinmiştir. 

 

                                                
129 ez-ZEHEBİ: et-Tefsir ve’l-Müfessirun, I/45; Mehmet ERDOĞAN: Akıl-Vahiy Dengesi Açısından 
Sünnet, (İstanbul: MÜİF Yay., 1995), 91. 
130 Suat YILDIRIM: Peygamberimizin Kur’an Tefsiri, (İstanbul: Kayıhan Yay., 1983), 70 
131 Muhammed b. İdris eş-ŞAFİÎ: er-Risale, (Kahire, 1979), 91. 
132 eş-ŞATIBÎ: el- Muvafakat, (Mısır: Daru’l-Fikri’l-Arabî, 1975), VI/7-8. 
133 eş-ŞAFİİ: a.g.e., 92. 



 50 

Şimdi Musa Kâzım Efendi’nin Kur’an’ın sünnetle tefsirine dair verdiği 

örneklerden bir kısmını aktarmak istiyoruz. 

 
Örnek 1: 

 
Musa Kâzım Efendi, Bakara Sûresinin 3. ayetinde geçen   رز)��ه� �
و م

 ifadesini tefsir ederken rızkın harama dahi şamil olduğunu şu hadisi  ��8%�ن

şerifle istidlâl eylemiştir: 

 
“Şüphe yok ki Cenâb-ı Hak sana helâl rızık verdi. Fakat sen Allah’ın 

sana helal ettiği rızkın yerine haram eylediği rızkı tercih ettin.”134 Zira bu 

hadis-i şerifte Rasul-ü Ekrem Efendimiz harama rızık ismini vemiş. Sonra da 

“Allah’ın haram ettiği rızkı seçtin”  buyurmuş olduğundan bu hadis-i şerif, 

haramın dahi rızık olduğuna açık bir şekilde delâlet etmektedir.135 

 
Örnek 2: 

 
“Allah bir sivrisineği hattâ onun da üstünde olanı (ondan daha zayıf bir 

varlığı) misal vermekten utanmaz, inananlar onun Rablerinden gelen bir 

(gerçek) olduğunu bilirler. İnkâr edenler ise, “Allah, bu misalle ne demek 

istedi?” derler…” (Bakara. 26) ayetinde geçen fevkiyetten murad, ya cüsse ve 

hacimde veyahut kendisiyle benzetme yapılan küçük ve hakir gibi bir manada 

ziyadeliktir. Nazm-ı kerim birinci ihtimale göre, “Allah sivrisineği bile 

benzetmeden çekinmez, nerde kaldı ki ondan daha büyük olan örümcek 

vesaire ile misal vermekten çekinsin”, ikinci ihtimale göre de, “Allah örümcek 

vesair ile değil, onlardan daha küçük ve hakir şeylerle bile benzetme 

yapmaktan çekinmez” anlamını ifade etmektedir.  

 
  Rasul-u Ekrem Efendimiz’in: “Eğer nezdi ilahi de dünyanın sivrisinek 

kadar değeri olsaydı ondan kafire bir yudum su bile içirmezdi.”136 hadis-i 

                                                
134 Ebu Abdullah Muhammed b. Yezid er-Rebei el-Kazvini İBN MACE: es-Sûnen, (Beyrut: Daru’l-
Kütübi’l-İlmiyye, t.y.), Hudud, 38. 
135 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 61  
136 İBN MACE, Sünen, Zühd 15; Ebu İsa Muhammed b. İsa b. Sevra es-Sülemi et-TİRMİZİ, 
Sünenü’t-Tirmizi, (Beyrut, Daru’l-Kütübü’l-İlmiyye: t.y.) Zühd 13; 



 51 

şerifinde dünya sivrisineğin kanadına benzetilmiş olduğundan, bu hadis-i şerif  

��(�/ �
/ nazmı kerimindeki ikinci ihtimali te’yid ettiği gibi; Hz. Aişe’nin rivayet 

ettiği “Herhangi bir müslümanın ayağına bir diken veyahut ondan büyük bir 

şey batıpta ondan azap çekse ona karşılık Cenab-ı Hak onun mertebesini bir 

 derece yükseltir ve bir günahını affeder.”137 hadis-i şerifi dahi mezkur 

nazımdaki her iki ihtimali tanzir eylemektedir.138    

                  

3.3. Kur’an’ı Sahabe Kavliyle Tefsir Etmesi 

 

Kur’an’ın anlaşılması konusunda, Kur’an ayetleri ve Hz. Peygamberin 

sünnetinden sonra başvurulması gereken en önemli merci sahâbîlerdir.139 

Müfessir ayetlerin tefsiriyle alakalı Kur’an ve sünnette bir şey bulamayınca, 

sahabenin kavillerine müracaat eder. Çünkü onlar Hz. Peygamber’in yakın 

arkadaşları olmaları dolayısıyla Kur’an’ın tefsirini iyi bilen kişilerdir. Ayrıca 

Kur’an konusundaki bilgileri doğru olup salih amel sahibidirler.140 

 
Bununla birlikte bilgi, kültür ve Arapça seviyelerinin birbirinden farklı 

oluşu ve hepsinin sürekli olarak Hz. Peygamberin yanında bulunamayışı gibi 

sebeplerden ötürü tüm sahabenin aynı düzeyde tefsir bilgisine sahip 

olmadığını söylemek mümkündür.141 

 
Musa Kâzım Efendi tefsirinde, sahâbe tefsirine az da olsa yer vermiş, 

naklettiği rivayetlerin çoğunu, kendi görüşünü desteklemek maksadıyla 

kullanmıştır.  

 
Müfessirin sahabe sözleriyle tefsir ettiği âyetlerden bazı örnekler:                  

                                                
137 Ebu Abdullah el-Eshabi el-Himyeri MALİK B. ENES, el- Muvatta, (Beyrut: Müessesetü’r-Risale, 
1993) Ayn 6; Ebu Abdullah Muhammed b. İsmail el-BUHARİ, el-Camiu’s-Sahih,( Beyrut: Daru 
İhyai’t-Turasi’l-Arabi, 1400) Marzı 3; MÜSLİM, Sahihu’l-Müslim, (Beyrut: Daru İhyai’t-Turasi’l-
Arabi, t.y.), Birr 46-47-48;TİRMİZİ, a.g.e., Cenaiz 1 ; AHMED B. HANBEL, Müsned, ( Beyrut: 
Daru’s-Sadr, t.y.) 1/441, 3/123, 4/56. 
138 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 244-245;  
139 Mehmet SOYSALDI: a.g.e., 191. 
140 ez-ZEHEBİ: et-Tefsir ve’l-Müfessirun, I/59; İBN KESİR: a.g.e., I/3; ez-ZERKEŞÎ, a.g.e., II/176; 
İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Tarihi, I/167. 
141 Ali TURGUT: a.g.e., 225. 



 52 

 
Örnek 1: 

 
Musa Kâzım Efendi, huruf’u mukattaayı tefsir ederken bu konudaki 

çeşitli görüşleri, bunların delillerini nakleder en sonunda da hakikate en yakın 

olan görüşün, fevatih-i sûverin esma-ı huruftan ibaret olduğunu söyleyerek bu 

konudaki kanaatini belirtir. Bu görüşlerden birisi de bu harflerin müteşâbihat 

kabilinden olduğudur. Bu görüşe göre, onlardan kasdedilen mananın neden 

ibaret olduğunu bilmek Allah’a mahsustur. Bu babda, Hulefa-i Raşidîn ve 

bazı sahabeden rivayet edilen sözler de bunu teyit edicidir. Ezcümle Hz. 

Sıddık: “Her kitabın bir sırrı vardır. Kur’an’ı Kerim’in sırrı da “elif lam mim” ve 

emsali gibi evâili suverdir” demiş ve Hz. Ali de “Her kitabın bir iç yüzü vardır, 

bu kitabın iç yüzü de evâili suverdir ki, hece harfleridir” buyurmuştur.142 

 
Örnek 2:   

 
Musa Kâzım Efendi, Bakara Suresinin 25. ayetindeki  ا>� ب; م:�9ب��  

ifadesini tefsir ederken ;م:�9ب nin ;�9ب< den ismi fail olduğunu, teşabehenin ise 

sıfatta benzerlik manasında bulunduğunu, bazen sûrette benzerlik 

manasında da kullanıldığını, burada kasdedilen manasının da bu olduğunu, 

zira dünya nimetleriyle arasındaki benzerliğin zatta ve sıfatta değil yalnız 

sûrette bulunduğunu belirterek Hz. İbn Abbas’ın: “Cennette dünya 

nimetlerinden hiçbir şey yoktur. Ancak, orada bu nimetlerin isimleri vardır” 

sözünün de bu hakikati beyan ettiğini söylemiştir.143 

 

3.4. Kur’an’ı Tabiun Kavliyle Tefsir Etmesi 

 

Hem Hz. Peygamber, hem de halifeler döneminde fethedilen bölgelere 

gönderilen âlim sahabiler, çevrelerinde oluşturdukları ders halkalarında 

Kur’an’dan anladıklarını ve Hz. Peygamber’den öğrendiklerini öğrencilerine 

                                                
142 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 30;  Ayrıca bkz. er-RAZÎ: a.g.e., I/227; YAZIR: a.g.e., I/153. 
143 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 228; Ayrıca bkz. el-KURTUBİ: a.g.e., I/240. 



 53 

aktarıyorlardı.144 Çoğunluğu Arap olmayan bu öğrenciler, azatlı köle 

anlamında “mevâlî” olarak adlandırılırdı.145 

 
Sahâbeden sema yoluyla nakilde bulunan tâbiun, bunun olmadığı 

durumlarda kendi ictihatlarına başvurmuşlardır. Reylerine göre tefsir 

yaparken kendi fikirlerin yanında, içinde yaşadıkları toplumun örf-adet ve 

geleneklerini de yansıtmışlardır. 146 

 
Tabiundan tefsirle ilgili gelen görüşlerin kabul edilip edilmeyeceği 

hususunda âlimler arasında ihtilaf varsa da, müfessirlerin çoğunluğu onların 

görüşlerinin kabul edilmesinden yanadır.147 Bazı müfessirler ise tabiundan 

gelen bu rivayetleri kabul etmemişlerdir. Çünkü onlar sahabe gibi 

Rasulullah’dan işitmemişlerdir.148 

 
Müfessirimiz tefsirinde tâbiun sözlerine pek az yer vermiş, sadece 

Mücahid ve el-Hasan el-Basri’den nakilde bulunmuştur. Naklettiği bu 

rivayetler, kendi görüşüne aykırı olan fikirlerdir. Musa Kâzım Efendi bu 

görüşlerin bir kısmını yorumsuz bırakırken, bir kısmına da itirazda 

bulunmuştur. Musa Kâzım Efendi’nin bu âlimlerden rivayet ettiği tefsir 

örnekleri: 

 
Örnek 1: 

 
“İçinizden, Cumartesi günü (avlanma yasağı)nı çiğneyenleri elbette 

bilirsiniz; işte onlara :”Aşağılık maymunlar olun!” dedik!” (Bakara, 65)    

 
 “Aşağılık maymunlar olun!” emr-i ilâhîsi kendilerine tevcih etti ve her 

birinin şekil ve süreti hakikaten maymun şekil ve suretine dönüştü. Bu ceza 

diğer insanlar için büyük bir ibret oldu. Müfessirlerden Mücahid: “Bu hadisede 

tahvil ve tebdil eden onların hakikaten şekil ve suretleri değil kalbleri ve 
                                                
144 Mehmet SOYSALDI: a.g.e., 211. 
145 Ali TURGUT: a.g.e., 228. 
146 İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Tarihi, I/105. 
147 İshak YAZICI: Ebu’l-Leys es-Semerkândi Hayatı, Eserleri ve Tefsirdeki Metodu, (Erzurum: 
A.Ü.İslami İlimler Fakültesi, 1982), (Basılmamış Doktora Tezi), 197-198. 
148 ez-ZEHEBÎ: et-Tefsir ve’l-Müfessirun, I/128. 



 54 

tabiatları idi. “Aşağılık maymunlar olun sözünden murad onları maymunlar ile 

temsilden ibaretti. Yani “maymunlar gibi olunuz” demekti. Nitekim  ر�
آ
=& ا�3

) �3
& ا�84راCum’a, 5( ayeti kerimesinden murat dahi Yahudi âlimleri kitap 

yüklü eşeklere benzetmekten ibaret idi.” demiştir.149 

 

Örnek 2: 

 
 “Dediler ki: “Bizim için Rabbine dua et, renginin nasıl olduğunu 

açıklasın.” Dedi: “O diyor ki: “Rengi parlak, sarı bir inektir, bakanlara sevinç 

verir.” (Bakara, 69)  

 
 bir sıfat terkibi olup “sarı inek” demektir. el-Hasan el-Basri  ب%	ة ص8	اء   

Hazretleri’nin اء	ص8 kavli şerifini “siyahlığı gayet şiddetli bir siyah inek” diye 

tefsir ettiği rivayet edilmiştir. 

 
Musa Kâzım Efendi “safrâ”nın mukaddematı sevaddan olmak itibariyle 

siyah manasında kullanılması sahih ise de اء	ص8A(�/  nazm-ı şerifinde bu 

kullanım sahih değildir. Zira siyah manasında sarı ع�%/  ile te’kid olunamaz. 

Çünkü ع�%/ yani “halisiyet” hakiki sarıya mahsus bir vasıftır” diyerek bu 

konuda el-Hasan el-Basri’ye (728) katılmadığını belirtmiştir. 150 

 
 4. TEFSİRİN DİRAYET YÖNÜNDEN ÖZELLİĞİ 

 

Rivayet metodu yönünden müellifin eserini inceledikten sonra, şimdi 

de dirayet metodu bakımından özelliğini gözden geçirelim. Kaynaklarda “re’y” 

veya “ma’kûl” tefsir de denilen dirayet tefsiri, ayetlerin izahında sadece 

rivayetlere dayanılarak yapılmayıp, dil, edebiyât, din, mezhep ve çeşitli 

bilgilere dayanılarak yapılan tefsir türüdür. İslâm’ın ilk devirlerinden sonra 

sınırlar genişleyince Arap olmayan insanların kültürleriyle karşılaşılmış,  

                                                
149 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 380; Ayrıca bkz. Ebu Ca’fer Muhammed b. Cerir et-TABERÎ: 
Camiu’l-Beyan an Te’vili  ayi’l-Kur’an, (y.y: Matbaatü’l-İstikâme, 1968), I/332; er-RAZİ, a.g.e., 
I/554;  el- BEYDAVİ: a.g.e., I/167; İBN KESİR: a.g.e., I/105-106. (İbn Kesir, “Mücahidin bu sözü 
ayetin zahirine aykırı düştüğünden gariptir” der.); el-ÂLUSÎ: a.g.e., I/283;  Reşit RIZA:a.g.e., I/343. 
150 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 387-388; Ayrıca bkz. et-TABERÎ: a.g.e., I/345; er-RAZİ; a.g.e., I/562;  
el-KURTUBÎ: a.g.e., I/450; İBN KESİR: a.g.e., I/110; el-ÂLUSÎ: a.g.e., I/288-289. 



 55 

felsefe ve diğer ilimlerde çeşitli gelişmeler meydana gelince, Kur’an 

ayetlerinin sadece mevcut rivayetlerle izah edilmesi yeterli görülmemiş ve 

çeşitli görüşler ortaya atılmıştır. Böylece tefsirde dirâyet metodu ihtiyaca 

binaen ortaya çıkmıştır.151 

 
Cevazı konusunda ilk dönemlerde tartışmaların yapıldığı dirayet 

tefsirini kabul edenler olduğu gibi, reddedenler de olmuştur.152  Ancak 

Kur’an’ın bitmek tükenmek bilmeyen ilahi bir hazine ve mucizevi kaynak 

olması, onun dirayet yönüyle tefsirini de gerektirmiş, bu konuya dair her 

müfessir kendi kapasitesince onu anlamaya ve anlatmaya çalışan eserler 

vücuda getirmiştir. 

 
Müfessirimiz de eserinde bu metodu kullanarak başta lügat ilmi olmak 

üzere fıkıh, kelam gibi ilim dallarıyla ilgili bilgiler aktarmış, zaman zaman 

kendi kişisel tercih ve görüşlerine de yer vermiştir. Şimdi burada farklı 

başlıklar altında bu konuyu incelemeye çalışalım. 

 
4.1. Kelam İlmindeki Yeri 

 

Musa Kâzım Efendi’nin tefsiri kelâmi konular açısından büyük bir 

zenginliğe sahiptir. Biz de onun bu eğilimine uygun bir şekilde kelam 

konusuna geniş yer vermeyi münasip gördük.  

 
Müfessir kelam ile ilgili ayetleri tefsir ederken ele aldığı konuya dair 

ayrıntılı bilgiler verir. Allah’ın varlığı ve birliği, Kur’an’ın muhluk olup olmadığı, 

imanın tanımı, şefaat, rızık,  güç yetirilemiyecek olanın teklifi gibi birçok 

kelâmî konuyu Ehli Sünnet çerçevesi dâhilinde izah eder. Bu meseleler 

hakkında görüş açıklayan tarafların düşüncelerine delilleriyle birlikte yer verir. 

Birçok konuda Mutezile ve Haricilerin görüşlerine atıfta bulunur ve onlara 

gerekli cevabı verir. Bununla birlikte Musa Kâzım Efendi, Şiilerle Sünniler 

                                                
151 ez-ZEHEBÎ: et-Tefsir ve’l-Müfessirun, I/246-247; İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Tarihi, II/210.  
152 Ali TURGUT: a.g.e., 250. 



 56 

arasındaki itikadi ayrılıkların giderilmesi gerektiğini savunur ve bu konuda 

şöyle der: 

 
“Şiilerle Sünnîler arasındaki husûmet, âdetâ adâvet derecesine 

varmış, belki daha şiddetli şüphe yok ki bu, iyi bir şey değil. Hele bugün bu 

husumeti kaldırmalı. Bugün bütün İslamların ittihâdı lazımdır. Şiî olsun Sünni 

olsun, değil mi ki, Lâ ilâhe illallah, Muhammed Rasulullah’ diyor, kendini 

Müslüman addediyor, onu daire-i ittihâda almalıdır. Evet, hataları vardır, yok 

değil, fakat hatalarını ıslah edelim. Birbirimize karşı düşmanlık ilân 

etmeyelim. Hataları varsa ihtar ederek insaf dairesine davet edelim amma 

hasmane değil hüsn-i niyetle. Hepimiz Müslümanız. Nedir aramızdaki bu 

mücadele, bu kavga? bir münazara meclisi oluşturalım. Aramızdaki itilaflı 

meseleler neyse halledelim.153 

 
Müfessirimizin kelami konuları tesbit ve değerlendirmesini şu başlıklar 

altında inceleyebiliriz: 

 
4.1.1. Allah’ın Sıfatları 

 
 Kudret 

 
 “… Allah dileseydi işitmelerini ve görmelerini de götürürdü. Şüphesiz 

Allah’ın her şeyi yapmaya gücü yeter.” (Bakara, 20) 

 
Kudret “bir şeyi icada gücü yetmek iktidar olmak” manasındadır. Bu 

iktidar ve kuvveti iktizâ eden sıfat manasında dahi kullanılmıştır. Kudret 

sıfatıyla Cenab-ı Hakk tavsif olunduğu gibi insan da tavsif olunur. Fakat bu iki 

kudret arasında birçok fark vardır. Ez cümle, Hakk’ın kudreti zâtî ve sermedî, 

kulun kudreti ise arızîdir ve daîmi değildir. Keza Hakk’ın kudretinde acz 

yoktur. Kulun kudretinde ise acz vardır. Çünkü acz, kulun lüzumlu bir 

mahiyeti, ondaki kudret ise Cenab-ı Hakk’ın ona verdiği muvakkat bir 

âriyetidir. Bunun içindir ki, Hakk’ın kudreti, Hakk’tan aczi nefy ile tefsir 

                                                
153 Musa Kâzım Efendi: Külliyat, 294. 



 57 

edilmiş; kulun kudreti ise “bir şeyi işlemeye, kesb etmeye iktidar kendisiyle 

hâsıl olan bir sıfattır” diye tarif olunmuştur. 154 

 
İlim 

                 
“O ki, yeryüzünde ne varsa hepsini sizin için yarattı; sonra göğe 

yöneldi, onları yedi gök olarak düzenledi. O, her şeyi bilir.” (Bakara, 29) 

ayetindeki َ Fء 0"$�بE& ش  :kavli şerifi üç faydayı içermektedir وه� 

 
 “Birinci fayda: Ezelden beri Cenab-ı Hakk’ın ilminin her şeyi kaplamış 

olması ve ona göre bütün eşyanın ortaya çıkmış bulunmasıdır. 

 
 İkinci fayda: Bu mükemmel eserlerin, böyle güzel ve faydalı bir şekilde 

ortaya çıkması, fâilinin hâkim ve her şeyi bildiğine kesinlikle delâlet etmiştir. 

Şu halde birinci fayda müessirden esere, ikinci fayda ise eserden 

müessiredir.  

 
Üçüncü fayda: Geçen ayette ن�*G	< ;$ث� ا� �E$$3� ث� buyrulması üzerine 

muhataplarda hâsıl olan “bedenlerin oluşumları, bozulup ayrıldıktan ve 

parçaları dağılıp her parça kendi aslına eriştikten sonra ikinci defa her 

bedenin parçası tekrar nasıl toplanacak ve beden eskiden olduğu gibi nasıl 

olacaktır” şeklindeki bir şüphenin giderilmesidir ki, nazm-ı kerim bu şüpheyi 

izale hususunda �$"0 I"J &Eو ه� ب kavl-i şerîfinin benzeri bir naklî delildir.” 155 

 
4.1.2. Allah’a Nisbeti Muhal Olan Sıfatlar 

 
“Ey insanlar, size ve sizden öncekileri yaratan Rabinize kulluk edin ki, 

(azaptan) korunasınız.” (Bakara, 21) ayetindeki ن�%:< �E"*� ifadesinde yer alan 

&*� kelimesi FG	< yani “matlup olan bir şeyin husulünü ümit” manasında ya da 

 yani “arzu edilen bir şeyin vukuundan tevakku ve ihtiraz” manasında اش�8ق

kullanılır. Burada FG	< manasında kullanıldığı malumdur. Fakat bu teraccîden 

maksat Hakk’ın değil kulların teraccîsidir. Çünkü Cenab-ı Hak FG	< ve اش�8ق 
                                                
154 Musa Kâzım Efendi: Safvetü’l-Beyan fi Tefsiri’l-Kur’an, 169; Ayrıca bkz. er-RAZÎ: Mefatihu’l-
Gayb, I/301; el-KURTUBî: a.g.e., I/224; İBN KESİR: a.g.e., I/156. 
155 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 274; er-RAZÎ:a.g.e., I/375. 



 58 

gibi şeylerden kat’iyyen münezzehtir. Şu halde Kur’an-ı Kerim’in herhangi 

ayetinde bu ifadenin zikri kullara nisbetledir.” 156 

 

4.1.3. Melekler  

 
Musa Kâzım Efendi, “Bir zamanlar Rabbin meleklere: “Ben 

yeryüzünde bir halife yapacağım” demişti. (Melekler): Orada bozgunculuk 

yapan, kan döken birisini mi halife yapacaksın? (Bakara, 30) ayetinde geçen 

“melek” lafzı üzerinde uzun bir şekilde durmuştur. O, melek lafzının ya 

“risalet” manasında ;ا��آ den ya da “kuvvet ve şiddet” manasında  "م den 

alındığını ve onların insanlar ve Allah arasındaki risalet vazifesini yaptıkları 

ve kuvvet sahibi oldukları için bu isimlerle isimlendirildiklerini157 beyan 

ederek, meleklerin varlığının birçok Kur’an ayeti ve hadislerle sabit olduğu 

gibi bazı aklî delillerle de isbat edileceğini belirtmiş ve İmam Razi’den naklen 

şöyle demiştir: 

 
“Akıl, hayat sahiplerinin üçe ayrılmasını gerektirir. Zira hayat sahipleri 

ya konuşandır yahut değildir. Değilse hayvandır. Konuşansa bu ya ölüme 

maruzdur, yahut değildir. Ölüme maruzsa insan, değilse melektir. Madem ki 

kainatta birinci kısımla, ikinci kısım vardır o halde üçüncü kısmın da var 

olması gerekir.”158 

 
 Musa Kâzım Efendi bu gibi aklî delillerin meleklerin bilfiil varlığına 

değil, belki varlığının mümkün olmasına işaret ettiğini ve bu konudaki asıl 

itibar ve dayanağın şer-i deliller olduğunu yani meleklere imanın gerekliliğinin 

aklen mümkün ve şer-î naslar ve nakli deliller ile de sabit olduğunu zira aklen 

mümkün olan bir şeyi yaratıcının haber vermesinin o şeye imânı gerektirdiğini 

beyan ederek, semavî ve semavî olmayan bütün dinlerin mensuplarının ve 

hatta hiçbir dine mensup olmadığı halde yalnız Allah’a inanan kadim 
                                                
156 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 185; Ayrıca bkz.  Mehmet VEHBİ: a.g.e., I/72; Diğer örnekler için 
bkz. Musa     Kâzım Efendi: a.g.e., 105,130, 241. 
157 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., I/278; Ayrıca bkz.  et-TABERÎ: I/198 (“Risalet” manasındandır der); 
EBU HAYYAN, a.g.e., I/137 (“Kuvvet” manasındadır der); Melek lafzının tanımı için bkz. Hüseyin 
ATAY: Kur’anda İman Esasları, (Ankara: Atay Yay., 1998), 95. 
158 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 278; Ayrıca bkz. er-RAZÎ: Mefâtihu’l-Gayb, I/376. 



 59 

felsefecilerin bile meleklerin varlığını kabul ettiklerini fakat onların hakikat ve 

mahiyetinde ihtilaf ettiklerini söylemiş ve bu ihtilaflardan birkaçını tefsirinde 

arzetmiştir.159  

 
Musa Kâzım Efendi, bu ihtilafları beyan ettikten sonra melekler 

meselesinde bize farz olan şeyin onların varlığına imandan ibaret olduğunu, 

bu yönde iman olduktan sonra onların hakikat ve mahiyetleri hakkındaki 

görüş ve ictihatlardan Kur’an ayetlerine zıt düşmemek kaydıyla mes’ul 

olunmayacağını ifade etmiştir. 

 
Meleklerin “orada bozgunculuk yapacak ve kan dökecek birini mi 

yaratacaksın” şeklindeki sözlerinin, Cenab-ı Hakk’a itiraz olmadığını zira 

onların, bu gibi şeylerden uzak olduğunu belirten Musa Kâzım Efendi, bu 

sözlerden maksadın yeryüzünün imar ve ıslahı için, orada fesat çıkaracak ve 

kan dökecek insanın yaratılması, halife kabul edilişi veyahut kendileri gibi taat 

ehli var iken yeryüzü halifesinin günah ehlinden seçilmiş bulunması şaşılacak 

bir şey ve bu hususta kendilerine gizli olan hikmetin izharını ve bu konu 

hakkında onların şüphelerini giderecek şeyin haber verilmesini taleb 

olduğunu beyan etmiştir.160 

 
4.1.4. Peygamberler ve Sıfatları  

 
Örnek 1: 

 
 “Eğer kulumuz (Muhammed)e indirdiğimizden şüphe içinde iseniz, 

haydi onun gibi bir sûre getirin. Allah’tan başka bütün şahitlerinizi de çağırın. 

Eğer doğru iseniz (bunu yapın). Yok eğer yapamadınızsa, ki asla 

yapamayacaksınız, o halde yakıtı insanlar ve taşlar olan, inkârcılar için 

hazırlanmış ateşten sakının.” (Bakara 23,24) 

                                                
159 Musa Kâzım Efendi, a.g.e., 278-279. Meleklerin hakikat ve mahiyetindeki ihtilaf için bkz. er-
RAZİ: a.g.e., 1/376; el-BEYDAVÎ, a.g.e., I/49; Ayrıca bkz. el-ÂLUSÎ: a.g.e., I/218-220; YAZIR: 
a.g.e., I/263-264. 
160 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 282-283; Ayrıca bkz.  el-BEYDAVÎ: a.g.e.,1 -50; İBN KESİR: a.g.e., 
I/169 Daha geniş bilgi için bkz. Muhammed et-Tahir İBN AŞUR: et-Tahrir ve’t-Tenvir, (Tunus, 
1984), I/402-403; Muhammed Hüseyin et-TABATABÂÎ: el-Mizan fi Tefsiri’l-Kur’an, (Beyrut, 
1973), I/116. 



 60 

 
“Bu iki ayeti kerime nübüvvet-i Muhammediyyeye kesin bir şekilde 

delâlet etmektedir ki, bu delâletlerin ilki, bu ayetlerle hasımlara karşı beliğ bir 

şekilde meydan okunmasıdır. İkincisi: 8*"�ا< �� kavli şerifi ile gaybdan haber 

verilmesidir. Üçüncüsü ise Hz. Peygamberin tam bir fetanet ve cesaretle 

meydan okumaya atılmasıdır ki o’nun kendi nübüvvet ve risaletinde zerre 

kadar şüphesi olsaydı bir muarızın çıkıpta, Kur’an’ın kısa bir sûresine değil 

belki de bütün sûrelerine benzer yapması ihtimaline binaen muarızlarını 

böyle mübalağalı ve gayet şiddetli bir çekişmeye davet etmezdi.” 161   

 
Örnek 2:  

 
“Bazı İslam fırkaları Hz. Âdem kıssasına dayanarak peygamberlerin 

isyandan masum ve mahfuz olmadıklarına değişik şekillerde istidlâl 

eylemişlerdir. 

 
Birincisi: Âdem (a.s) nebî idi. Halbuki Allah tarafından nehy ve men 

olunduğu şeyi işledi. Allah’ın nehyettiği şeyi işleyen herhangi bir kimse ise 

asidir. İkincisi: Bu kıssa da Âdem’in nehyolunduğu şeyi işlemesi sebebiyle 

zalimlerden olduğu zikredildi. Hâlbuki her zalimin melun olduğu  F"0 Lا M�*� 1ا

�$
� �Nا� “Allah’ın laneti zalimlerin üzerinedir” (Hud, 18) nazm-ı kerimiyle 

bildirildi. Üçüncüsü: ي�P ادم رب; و F#0و “Âdem Rabbinin buyruğuna karşı geldi 

ve şaşırdı.” (Taha, 121) Ayet-i kerimesinde Âdem isyan ve tuğyanla tavsif 

edildi. Dördüncüsü: Hak Teala Âdem’e “günahtan dönme ve pişmanlık” 

demek olan tevbeyi telkin etti. Beşincisi: Âdem şayet af ve mağfireti 

ilahiyyeye mahzar olmazsa büyük günah işleyen demek olan hasirînden 

olacağını itiraf eyledi. Altıncısı: Eğer Âdem günahkâr olmasaydı cennetten 

kovulmazdı.”162 

 
Musa Kâzım Efendi de, “bu görüşlerin hepsine tarafımızdan cevap 

verildi” diyerek kendi istidlâllerini beyan etmiştir.  

                                                
161 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 212; Ayrıca bkz. er-RAZÎ: Mefâtihu’l-Gayb,I/333; en-NESEFÎ: a.g.e., 
I/31. Nübüvvetin ispatı hakında bkz. el- MATURİDÎ, a.g.e., 254. 
162 Musa Kâzım Efendi, a.g.e., 315. 



 61 

 
“Evvelen: Âdem o zaman henüz nebi değildi. Eğer iddia edenin 

itikadınca nebî idiyse, ispat etmesi lazımdır. Hâlbuki müddeî bunu ispat 

edemedi. İkinci olarak: Filvâki Âdem nehyolunduğu şeyi işledi. Fakat bu 

nehiy, nehy-i tahrimi değil, nehy-i tenzîhi idi. Üçüncü olarak: Âdem’e zâlim ve 

hâsir tesmiyesi kendi hakkında daha münasip ve evlâ olan bir şeyi terk 

ekmesi sebebiyle nefsine zulmettiği, haz ve nasibini zayî eylediği cihetiyledir. 

Dördüncü olarak: Cenâb-ı Hakk’ın Âdem’e tevbeyi telkin etmesi, fevt eylediği 

şeyi telafi içindi. Âdem’in cennetten kovulması ve çıkarılması meselesine 

gelince bu da işlediği isyâna bedel ceza için değil, belki hem hakkında evlâ 

olan bir şeyi terk ettiğinden dolayı kendisini azarlama, hem de F/ &0�G Fان 

M8$"J ا1رض kavli şerifinin hükmünü ifa içindi. Burada م�S0 ;� �Tو�� ن FU�/ “Unuttu, 

biz onda bir azim (ve sebat) bulamadık.” (Tâhâ, 115) ayet-i kerimesi 

mantukunca, Âdem o menedilen fiili, unutma eseri olarak işlemiş ve fakat 

unutma sebeplerinden korunmayı terk ettiği cihetle, ihrâç ile 

cezalandırılmıştır.”163                                                       

 
   4.1.5. Mutezilenin Kitap İndirme ve Peygamber Gönderme 

Konusundaki Fikirlerinin Tenkidi 

 
 “Hepiniz oradan inin” dedik. “Yalnız size benden bir hidayet geldiği 

zaman, kimler benim hidayetime uyarsa artık onlara bir korku yoktur ve onlar 

üzülmeyeceklerdir.”(Bakara, 38) 

 
          “Cenab-ı Hak’tan kullarına, hidayetlerine neden olan vahyin ve Nebinin 

geldiği şüphesiz iken bu ayette Âdem ve eşine hitaben “Benden size bir 

hidayet gelirse” buyurulmuş olması, kitap indirmenin peygamber 

göndermenin Cenab-ı Hakk’a aklen vacip olmayıp, belki bunun Cenab-ı 

Hak’ın bir lütfu olduğuna iman ve işaret hikmetine mebnidir. Zira Mutezilenin 

zannettiği gibi kitap indirmek ve peygamber göndermek Cenab-ı Hakk’a 

                                                
163 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., I/315; Ayrıca bkz. RAZÎ: Mefâtihu’l-Gayb, I/458; el-BEYDAVÎ: a.g.e., 
I/156. 



 62 

aklen vacip olsaydı Hakk Teala bu ayette F<��  fiilini şekke delalet eden ان ile 

takyid etmezdi.”164 

 
4.1.6. Ahiret  

 
4.1.6.1.Meâdin Ruhaniliği veya Cismaniliği 

 
“İnanıp yararlı işler yapanlara, altlarından ırmaklar akan cennetlerin 

kendilerine ait olduğu müjdele!” Onlardaki herhangi bir meyveden 

rızıklandırıldıkça: “Bu daha önce de rızıklandığımız şeydir” derler. 

(Cennetteki bu rızık), onlara, o (dedikleri)ne benzer verilmiştir. Onlar için 

orada tertemiz eşler vardır ve onlar orada ebedî kalacaklardır.” (Bakara, 25) 

 
Musa Kâzım Efendi, bu ayetin tefsirinde meâdın ruhanî ve cismanî 

olmak üzere iki kısma ayrıldığını belirterek bunların tanımlarını yapmış ve 

daha sonra da şu açıklamalarda bulunmuştur. 

 
 “İlahi şeriat ile müteşerrî ve semavî dinler ile mütedeyyin olan bütün 

milletlerin hepsi meâda iman etmişler ve fakat suret ve keyfiyette ihtilaf 

etmişlerdir. Bazıları meâd’ın ruhâni bazıları da hem ruhâni hem de cismanî 

olduğuna inanmışlardır ki, Ehli İslam dahi bu zümredendir. Zira bu konuda 

varid olan gerek Kur’an ayetlerinin, gerek Hz. Peygamber’in hadislerinin 

zahiri,  meâdın hem cismani hem de ruhanî olduğuna kat’iyyen delâlet 

etmektedir. Akıl da bunun imkânını kabule mecburdur. Zira mahiyet itibariyle 

meâd, mebdein benzeridir. Madem mebde vakidir. O halde onun benzeri olan 

meâdın da imkânı şüphesizdir.”165 

 
4.1.6.2. Cennet’in Mahlûk Olup Olmaması 

 
 “Dedik ki: Ey Âdem, sen ve eşin cennette oturun. Ondan dilediğiniz 

yerde bol bol yeyin, ama şu ağaca yaklaşmayın, yoksa zalimlerden 

olursunuz.” (Bakara, 35)  
                                                
164 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 313; Ayrıca bkz.EBU’S-SUUD: a.g.e., I/93. 
165 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 234,235; Ömer Nasuhi BİLMEN: Muvazzah İlmi Kelam, (İstanbul, 
1959), 258-260 



 63 

 Müfessir ayette geçen cennetten muradın “daru’s-sevap” olduğunu 

söylemekle birlikte bu konuda muhaliflerin görüşlerine de yer vermiştir. 

Mutezîle ve Ebu’l-Müslim İsfehânî, Âdem’in evvela oturduğu sonra çıktığı 

cennetin, Âdem’i imtihan için Filistin yurdunda yahut Fars ve Kirman arasında 

Allah’ın yarattığı bir bahçe olduğunu ve  …�V'اه ��"(   ayetindeki ه'�ط lafzının da 

bu bahçeden Hint diyarına intikal manasında bulunduğunu söylerken, bazı 

ulema da bu mesele hakkında varid olan delillerin zayıf ve birbirine muarız 

olduğunu, bu yüzden bu babda durularak bunun hakikatinin ilmi ilahiye teslim 

edilmesi gerektiğini söylemişlerdir.166 

 
4.1.6.3. Haşrin İmkânı 

 
Örnek 1: 

 
Musa Kâzım Efendi, Bakara Sûresinin 25. ayetini tefsir ederken haşrin 

imkânı konusuna da değinmiştir. O bu dünyanın mükâfat ve cezâlara müsait 

olmadığını, daha doğrusu bu âlemde hakikî saadetin bulunmadığını, hatta 

lezzet diye telkin edilen şeylerin lezzet değil belki elem ve derdi defetmekten 

ibaret bulunduğunu, ruhun gerçek mutluluğunun Cenab-ı Hakk’ın cemâlini 

görmeye ulaşmaktan, bedenin mutluluğunun cismânî zevkler ile 

zevklenmekten ibaret olup, bu hayatta bu iki mutluluğu bir araya getirmenin 

mümkün olmadığını belirtmiş ve şöyle demiştir: 

 
“Şu halde, kutlu kimselerin her iki saadete mazhar olabileceği keza 

yine daimi olarak eşkiyânın her iki musibete karşı kalacağı bir âlemin varlığı 

gerekli ve zarurîdir ki o da “meâd âlemi” ve “ahiret günü”dür. Mebdeimizin 

tedrîci ve kânun-i tevalüde tabi olduğundan, meâdımızında böyle olabileceği 

düşüncesine binaen meâdın vakî olması muhal sayılıyor ise de bu 

mülahazanın dayanağı gaibi şahide kıyas olup, bu ise batıldır.167 

 

                                                
166 Musa Kâzım Efendi, a.g.e., 304,305; Ayrıca bkz.er-RAZÎ: a.g.e., I/454; el-BEYDAVÎ: a.g.e., I/54;  
el-HAZİN: a.g.e., 38; el-ALUSÎ: a.g.e., I/233-234; YAZIR: a.g.e., I/275. (Cennetten murad” daru’s-
sevab olan cennettir” demişlerdir.) 
167 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 236,237; Ayrıca bkz. er-RAZÎ: a.g.e., I/343. 



 64 

 Örnek 2: 

 
 “Allah’a nasıl nankörlük edersiniz ki, siz ölüler idiniz, o sizi diriltti: yine 

öldürecek yine diriltecek; sonra O’na döndürüleceksiniz. Bakara Sûresi’nin 

28. ayetinde meâdın sıhhatine delalet eden delile işaret vardır ki, o da 

Cenab-ı Hakk’ın önce diriltmeye kudretinin, ikinci olarak diriltmeye kudretini 

istilzâm etmesidir. Zira “önce yaratmak sonra tekrar yaratmadan daha kolay 

değildir” diye cevap verilmiştir.168 Musa Kâzım Efendi, Bakara Suresinin 29. 

ayetinde haşrin aklen imkânını üç şeye dayandırmıştır. Bunlardan birincisi, 

maddeler ve bedenin parçalarının toplanması ve onlara hayat verilmesinin 

kolay olmasıdır ki نث��*G	< ;$ث� ا� �E$$3�  kavli şerifi ile buna işaret buyurulmuştur. 

Zira bedenin cüzlerine, iftirak ile ictimanın, mevt ile hayatın takîbi bu cüzlerin 

o gibi şeyleri bizzat kabul ettiğine kesin delildir. Madem ki bedenin cüzleri 

bunları bizzat kabul etmektedir. O zaman son dirilişde de kabul edeceği 

şüphesizdir. İkinci ve üçüncü ise Cenab-ı Hak insanoğlunu ve ondan yaratılış 

yönünden daha büyük ve saat itibariyle daha ilginç ve acayip olan yer ve 

gökyüzünü bütün âlemleri yaratmaya kâdir olunca tekrar diriltmeye ve tekrar 

hayata döndürmeye kâdir olacağı elbette öncelikli bir yoldur.169   

 
 4.1.6.4. Vaad ve Vaid 

  
 “Ey İsrailoğulları, size verdiğim nimetleri hatırlayın; bana verdiğiniz 

sözü tutun ki, ben de size verdiğim sözü tutayım ve sadece benden korkun.” 

(Bakara, 40) 

 
“Bu ayet-i kerime vaad ve vâidi içermekte olup nimete şükür ve ahde 

vefanın vûcubuna ve herhangi bir mü’minin Allah’tan başka kimseden 

korkmamasının lüzumuna delâlet etmektedir.170 

 
4.1.7.İman-Amel İlişkisi ve Kalben Tasdikin Yeterli Olup Olmaması 

Hakkında Bilgi Vermesi 

                                                
168 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 261; Ayrıca bkz. YAZIR: a.g.e., I/249-250. 
169 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 274,275; Ayrıca bkz.  Hüseyin ATAY: a.g.e., 121-122. 
170 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 330; Ayrıca bkz. İBN AŞUR: a.g.e., I/453; et-TABERÎ: a.g.e., 250. 



 65 

              “Onlar ki gaybe inanıp namazlarını kılarlar ve kendilerine verdiğimiz 

rızıktan (Allah rızası için) harcarlar.” (Bakara, 3) ayetinin tefsirinde müfessir, 

iman kelimesinin ulema arasında muhtelif tanımları bulunduğunu, bunların 

neler olduğunu belirterek, bu konuda imanın tasdikten ibaret olduğunu 

söyleyen Ebu’l-Hasan el-Eşâri’nin (935) görüşünü benimsemiş yalnız, ahiret 

âleminde kurtuluş için bunun yeterli olup olmadığı konusunda Eşâri’den 

ayrılarak, bu konuda lisanen ikrârın da gerekli olduğunu savunan Ebu 

Hanîfe’nin görüşünü desteklemiştir. Zira Cenab-ı Hakk, Kur’an-ı Kerim’de 

hakkı bilip de itiraf etmeyen muânnidi, cehalet içinde yaşamış ve inkâr 

iddiasını söyleyen cahil ihmalkârdan daha fazla zemmetmiştir.171  

 
4.1.8. Kulların Fiilleri Hakkında Bilgi Vermesi 

 
Örnek 1:  

 
 “Allah da kendileriyle alay eder ve onları bırakır; taşkınlıkları içinde 

bocalayıp dururlar.” (Bakara, 15) 

 
             “Ehl-i Sünnet itikadınca kullardan sudur eden küfür, isyan ve tuğyan 

gibi şeylere dahi şamil olan bütün ihtiyari fiillerin faili Allah ve kasibi kul 

olduğu ve Cenab-ı Hakk’a nisbetle hiçbir şeyde kabih bulunmadığı cihetle 

şüphe yok ki ه��
 kavl-i şerifi zahiri üzerinedir. Yani bu fiilin Cenab-ı Hakk’a و �

isnadı hakikattir. Şu halde Ehl-i Sünnet’e göre ه��
 nazm-ı kerim’i tevile asla و �

ihtiyaç yoktur. Fakat Ehl-i İtizal mezhebince küfür, tuğyan ve bunların emsali 

bütün fiiller Cenab-ı Hakk’a nisbetle kabih olduğu gibi, bunları icat ve ziyade 

etmek dahi kabih olduğundan kabih olan herhangi bir fiili, bir şeyi Cenab-ı 

Hakk’a isnat caiz olmadığından onlara göre ن�� �$XY F/ ه��
 kelamı zahiri و�

üzerine icra edilemez.”172 

                                                
171 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 52-53; Ayrıca bkz, EBU HANİFE: el-Âlim ve’l-Müteallim, (İstanbul, 
1992), 18; EBU HANİFE, el-Fıkhu’l-Ekber, (Mısır, 1323), 68; Nureddin Ahmet b. Muhammed es-
SABUNÎ: el-Bidâyetü fi Usuli’d-Din, (Ankara, 1991), 87; el-BEYDAVÎ: a.g.e., I/17-18;  Süleyman 
ULUDAĞ: Kelam İlmi ve İslâm Akâidi, (İstanbul, 1982), 276-280; Şerafettin GÖLCÜK-Süleyman 
TOPRAK: Kelâm, (Konya, 1911), 111. 
172 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 133; Ayrıca bkz, Ebu Mansur el-MÂTURİDİ: Kitabü’t-Tevhid, Çev. 
Bekir TOPALOĞLU, (Ankara: İsam Yay., 2002), 286-336. 



 66 

Örnek 2:   

 
 “Bir zaman da sizin sözünüzü almış, üzerinize dağı kaldırmıştık: “Size 

verdiğimizi kuvvetle tutun, içinde olanı hatırlayın ki (azabımızından) 

korunasınız.” (demiştik).” (Bakara, 63)  

 
             “Bazı zevat : “Ref’i Tur hadisesi İsrailoğullarını imana ilcâ ve icbardır. 

Bu ise teklife zıttır. Zira teklif, irade ve ihtiyar olup hâlbuki ref’i Tur anında 

kavmin irade ve ihtiyarı kaldırılmıştır” diye red meyanında itiraz etmişse de, 

Taftazani (1390) tarafından bu itiraza “fil vâki ref’i Tur hadisesi gayet korkunç 

bir hadisedir. Fakat ihtimal ki İsrailoğullarının Tevrat’ı kabulleri, o hadisenin 

hemen vukuu anında değil belki üzerlerinde dağın uzun müddet durmasıyla 

korku ve haşyetin kendilerinden zevali zamanında idi. Yahut selef imamlarına 

göre böyle icbar ve ilca suretiyle iman kâfi idi” diye cevap verilmiştir.” 173 

 
4.1.9. Teklif-i Mâ lâ Yutâk (Güç Yetirilemeyecek Olanın Teklifi) 

 
 “Adem’e isimlerin tümünü öğretti, sonra onları meleklere sunup: 

“Haydi doğru iseniz onların isimlerini bana söyleyin” dedi.” (Bakara, 31) 

 
 Bazı âlimlerin muhal ile teklifin cevaz ve vukuuna bu ayet ile delâlet 

ettiklerini fakat bu delâletin sahih olmadığını, zira 1ءZء ه�
 kavli şerifinin ان'ZنF ب�4

meleklere -asıl yaratılışıyla asla uygunluğu olmayan eşyanın özellik ve 

sıfatlarını bildirmek gibi- muhal bir emri teklif değil belki hilafet vazifesini ifaya 

kudretlerinin yetmeyeceğine kendilerini tenbih ve ikaz olduğunu ifade 

etmiştir.174 

 
 4.1.10. Fasıkların Durumu 

 

                                                
173 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 376; Ayrıca bkz. Reşit RIZA: a.g.e., I/340; Cebr ve ihtiyar hakkında 
bkz. Ebu’l-Vefâ et-TAFTAZANÎ: Ana Konularıyla Kelam, Çev. Şerafettin GÖLCÜK, (İstanbul: 
2000), 153-173. 
174 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 283; Ayrıca bkz. er-RAZİ: İslam İnancının Ana Konuları, (Meâlimu 
Usulu’d-Din), Çev: Nadim  MACİT, (Erzurum: İhtar Yay., 1996), 83-84. 



 67 

 “İşte onlar, Rablerinden bir hidayet üzeredirler ve umduklarına erenler, 

işte onlardır.” (Bakara, 5) “Mutezile ve Haricîler, Ehli İslamdan olan fasıkların 

cehennemde ebedi kalacaklarını bu ayet-i kerime ile delillendirmişler ve şöyle 

demişlerdir: 

 
     “Madem ki bu ayet-i kerime, şeklî ve manevî felah ve necatın ancak 

önceki ayetlerde üstün sıfatları beyan buyurulan takva ehline mahsus ve 

münhasır olduğuna kesin bir şekilde delâlet etmektedir. O halde fasıkların bu 

hükümden hariç kalarak, cehennemde ebedî kalmaları zaruridir.” 

Tarafımızdan onların bu istidlâllerine, “Bu ayetteki felahtan murad felah-ı 

kâmildir zira mutlaktır. Mutlak ise, bu gibi yerlerde kemâline hasredilir. 

Binaenaleyh ayet-i kerime, Ehl-i İslamdan olan fasıkların felah-ı kemale nâil 

olmayacaklarına mefhumen delâlet eder. Yoksa asla felah olmayacaklarına 

delâlet etmez. Şu halde onların cehennem ateşinde ebedî kalmalarına dair 

bir hüküm bu ayetten istinbat edilemez” diye cevap verilmiştir.” 175 

 
4.1.11. Şefaat 

 
“Ve öyle bir günden sakının ki, o gün hiç kimse kimsenin cezasını 

çekmez, kimseden şefaat da kabul edilmez; kimseden fidye de alınmaz ve 

onlara hiçbir yardım yapılmaz.” (Bakara, 48) 

 
“Mutezile bu ayetle şefaatin nehyine istidlal etmişler ise de Ehl-i 

Sünnet tarafından onlara: ”Bu ayet kâfirler hakkında şefaatin nehyine delildir. 

Yoksa bunun genel olarak şefaatin nefyine delâleti yoktur. Çünkü mü’minler 

için şefaatin hak olduğuna dair birçok ayet-i celile ve hadis-i şerife delâlet ve 

şehadet etmektedir” diye cevap verilmiştir.”176 

 
4.1.12. Halku’l Kur’an 

 

                                                
175 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 75-76; Ayrıca bkz. Fahruddin er-RAZİ: İslam İnancının Ana 
Konuları,, 120-122. 
176 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 347; Ayrıca bkz. er-RAZİ: Mefatihu’l-Gayb, I/503-504; YAZIR: 
a.g.e., I/292; Celal YILDIRIM: İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri, (İstanbul: Anadolu Yay., 1986), 
I/186. 



 68 

 “İnkâr edenlere gelince, onları uyarsan da, uyarmasan da onlar için 

birdir; inanmazlar.” (Bakara,6)  

 

 “Ehl-i İtizâl “Kur’an’ı Kerim’de zikir buyurulan mazi sigaları Kur’an’ın 

hudûsuna delildir. Zira bir şeyden mazi sigasıyla ihbar etmek, o şeyin o siga 

ile ihbara takdimini gerektirir. Bu ayet-i kerimede Ebû Cehil ve emsali 

muannidin hakkında “küfür ettiler” diye hüküm ve ihbarın sahih olması için bu 

siga ile ihbardan evvel onların küfür ile vasıflanmış olmaları gerekir. Bu 

durumda ise, Kur’an’ı Kerim’in hudûsu şüphesiz sabittir.” demişler ise de, 

bunlara tarafımızdan: “Sizin zikrettiğiniz şu delilden lazım gelen şey kelâmı 

ezelînin hudûsu değil, bu kelâmın taallukatının hudusudur, kelâmı ezelînin 

taallukatının hudûsunda ise tartışmaya gerek yoktur” diye cevap 

verilmiştir.”177 

 
 4.1.13. Rızık Konusuna Değinmesi 

 
 ayetinde geçen rızkın Cenab-ı Hak’ın  (Bakara, 3)“ …  وم
� رز)�� ه� ��8%�ن            

bir şeyi  hayat sahiplerine tahsis etmesi, o şeyi kullanmak için kudret vermesi 

manasında olduğunu söyleyen Musa Kâzım Efendi, haramın da rızık olup 

olmadığı konusunda Ehli Sünnet uleması ile Mutezile ulemesı arasında ihtilaf 

olduğunu belirterek, Mutezile ulemasının haramı rızka dahil etmediklerini ve 

bu iddialarını vermiş sonra da Ehli Sünnet ulemasının bunlara verdikleri 

cevapları sıralamıştır. 

 
Müfessir bu konudaki tercihini Ehli Sünnetten yana kullanarak  ��(رز �
وم

� ��8%�نه  kavli şerifindeki “rızık” tan muradın helâl-i halis olduğunu, fakat 

bunun, rızkın harama şamil olmamasını gerektirmediğini söylemiş ve bu 

konuya iki şekilde delil getirmiştir: 

 
Birincisi: Peygamber Efendimizin “Şüphe yok ki Cenab-ı Hak sana 

helâl rızık verdi, fakat sen Allah’ın sana helâl ettiği rızkın yerine haram ettiği 
                                                
177 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 80-81: Ayrıca bkz. Saadettin b. Ömer et-TAFTAZANÎ, Şerhu’l-
Akaidi’n-Nesefiyye, (Kahire, l988), 43/44; W.Montgomery WATT: Modern Dünyada İslam Vahyi, 
Çev. Mehmet AYDIN, (Ankara, 1982), 142-148 



 69 

rızkı ihtiyar ettin178 hadisi şerifidir. İkincisi: Eğer haram dahi rızık olmasaydı 

bütün hayatı boyunca haram yiyen bir kimsenin merzuk olmaması gerekir ki, 

bu da batıldır. Zira “yeryüzünde hiçbir canlı yoktur ki, rızkı Allah’a ait 

olmasın.” (Hud, 6) ayetince rızkı yaratan ancak Allah’tır.179  

 
 4.2. Fıkıh İlmindeki Yeri ve Fıkıhtaki Mezhebi 

  

 Fıkhî tefsir, Kur’an’ı Kerim’in amelî yani ibadet ve muamelat yönleri ile 

meşgul olan, bu konu ile ilgili ayetleri açıklayan ve onlardan hükümler 

çıkarmaya çalışan tefsir ceşidi olarak tanımlanmaktadır180. Müfessir Musa 

Kâzım Efendi, tefsirinde ahkâm ayetleri ile ilgili açıklamalara da yer 

vermektedir. Kendisi Hanefi mezhebinden olmasına rağmen, bu konuda 

mezhep taassubu içerisine girmemiş ve şöyle demiştir: 

  
“İslâm fırkaları arasında birçok nizâlar olmuş, İslâm tefrikaya düşmüş, 

birçok mezhepler çıkmış. O mezheplerden bir kısmı şu an bâkî meselâ: 

Şâfiiye, Hanbeliyye, Mâlikiyye var. Bunlar Ehl-i Sünnet olmakla beraber, fer’i 

hükümlerde bize muhaliftir, hepsinde değilse de çoğunda muhaliftir. Vâkıan 

esasta ihtiylaf yok, fakat bazı fürûda var. Bu ihtilafı birbirimize husumet 

sûretinde göstermemeliyiz. Meselâ, Şâfiiyyeyi kendimize karşı bir hasım 

addetmemeli. Onlar öyle yapar, biz de böyle. İhtimâl ki bizim, ihtimâl ki 

onların yaptığı muvâfıktır. Bunlar içtihadî meselelerdir. Hâlbuki ictihadî 

meseleler zannî delillere dayanır. Her iki tarafında delîli zannîdir, kat’i 

değildir.”181 

 
 Müfessir, yeri geldikçe âyetlerden fıkhî meselelere dair hükümler 

çıkarmıştır. Bazı konularda zaman zaman fukahanın görüşlerine de yer 

vermiştir. Ayrıca sık sık ayetlerdeki umum-husus durumunu belirtmiştir. 

 

                                                
178  İBN MACE: a.g.e., Hudud, 38. 
179 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 58-61; Ayrıca bkz. el-KURTUBÎ, a.g.e., 177; el-BEYDAVÎ: a.g.e., 
I/19;  Ayrıca bkz. Ali Arslan AYDIN: İslam İnançları ve Felsefesi, (Ankara, 1979), I/263-266. 
180 İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Tarihi, II/41. 
181 Musa Kâzım Efendi: Külliyat, 293,294. 



 70 

 Musa Kâzım Efendi’nin ahkam ayetlerinin tefsirinde izlediği yöntemi şu 

şekilde sınıflandırmak mümkündür: 

 
4.2.1. Ayetlerden Hüküm Çıkarması 

 
Örnek 1: 

 
          �$*:Uو ا��ك ن � Ancak sana kulluk eder ve ancak senden yardım“  ا��ك ن*'

dileriz.” (Fatiha, 5) ayetindeki � .fiillerindeki nun, cemi nunu’dur نve �$*:U  ن*'

Binaenaleyh bu fiilin altında gizli olan �3ن zamiri okuyan ile namazda hazır 

bulunan cemaate ve diğer muvahhidine racîdir. Bunun hikmeti ise birlikte 

yapılan ibadet ve duanın daha çabuk kabul olunmasıdır. Çünkü okuyan, 

ibadet ve duasında din kardeşini kendisine ortak kılarsa onların içinde 

melekler ve evliyalar gibi birçok davete icabet eden bulunacağından onların 

feyiz ve bereketiyle kendi ibadet ve duasının kabul ve icabete mazhar 

olacağına inanılır. Bunun içindir ki cemaatle namaz meşru olmuştur. Bu ayet 

cemaatle ibadetin gerekliliğine delâlet eder.182 

 
Örnek 2: 

 
  “Onların kalplerinde hastalık vardır. Allah da hastalıklarını arttırmıştır. 

Yalan söylemelerinden dolayı onlara acı bir azap vardır. (Bakara, 10) 

ayetinde geçen kizb, “bir şeyden nefsü’l-emre muhalif olarak haber vermektir” 

ki, “yalan söylemek demektir.” Kizbin çeşidi çoktur. Esas itibariyle hepsi 

haramdır. Nitekim bu ayette ب�ن�E� آ�ن� �
 .kavli şerîfî dahi buna delildir ب

 
Bununla beraber, zarurî durumlarda kizb mübah hatta bazen vaciptir. 

Vâkıan meşru bir maksada ulaşmak sıdkla mümkün iken, sıdkı terk ile kizbi 

ihtiyar etmek kesinlikle haramdır. Zira burada zaruret yoktur. Fakat o meşru 

maksada ulaşmak yalnız kizb ile mümkün olacak ise bakılır. Eğer o maksat 

mübah ise kizb de mübahtır. Eğer vacip ise kizb de vaciptir.183 

                                                
182 Musa Kâzım Efendi: Safvetü’l-Beyan, 11,12; Ayrıca bkz. er-RAZÎ: a.g.e., I/193; el-BEYDAVÎ: 
a.g.e., I/10; YAZIR: a.g.e.  I/114. 
183 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 114-115. 



 71 

 
4.2.2. Besmele ve Âmin Kelimesinin Kur’an’dan Olup Olmaması 

 
Musa Kâzım Efendi bu konuyu açıklarken, çeşitli âlimlerin bu konudaki 

görüşlerine yer vermekle yetinmiş, kendisi herhangi bir tercihte 

bulunmamıştır ve şu nakilleri arzetmiştir. Mekke-i Mükerreme ve Kûfe eimme-

i kurra ve fukahasıyla İbn Mübarek ve Şafii rahimehullah hazretlerine göre, 

sûrelerin başında bulunan besmele sûrelerden bir cüzdür. Medine-i 

Münevvere, Basra ve Şam eimme-i kurra ve fukahasıyla İmam Malik ve 

Evzâî rahimehullah hazretlerine göre besmele yalnızca teberrük için yazılmış 

olup hiçbir sûreden cüz olmadığı gibi Kur’an’dan dahi değildir. Hz. İmam 

Âzam bu meselede nefy ve isbattan hiçbir tarafı tasrih etmemiş olmakla 

beraber, besmelenin hiçbir sûreden cüz olmamasına işaret eden - cehrî 

namazlarda Fatiha ile beraber cehren kıraat edilmemesi ve Fatiha’ya zem 

edilen herhangi bir sûrenin evveline kıraatın mekruh olması gibi- bazı 

içtihatları kitaplarda görüldüğünden, Ebu Hanîfe’ye göre sûrelerin 

evvellerinde olan besmelenin o suralerden cüz olmadığı gibi, Kur’an’dan da 

olmadığı zannolunmuştur. Fakat şu mühim mesele İmam Muhammed’e 

arzolunduğunda “Kitabin iki kabı arasında olan her şey Kur’an’dır” cevabını 

vermiş olduğundan, O’na göre besmele evvelinde bulunduğu sûrelerden cüz 

değilse de, ayet-i Kur’aniyyeden bir ayet-i münferide olup, sureler arasında 

fasıl için nazil olmuştur.184 

 
“Âmin” lafzı hakkında Musa Kâzım Efendi, bu lafzın ittifakla Kur’an’dan 

olmadığını fakat Fatiha Sûresinin bununla bitirilmesi gerektiğini ve bunun da 

sünnetle sabit olduğunu belirterek şu hadis-i şerifi nakletmiştir: “Fatiha’dan 

fariğ olduğum zaman ”âmin” demeyi bana Cibril öğretti ve âmin lafzı mektup 

üzerine basılan mühür gibidir.”185 

                                                
184 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 2-3; Karşılaştırınız. Ebu Bekr Muhammed b. Abdullah İBN ARABÎ: 
Ahkamu’l-Kur’an, (y.y.: Daru İhyai’l-Kütübi’l-Arabiyye, 1974), I/2-3; el-KURTUBÎ: a.g.e., I/93,94; 
(Kurtubi ve İbn Arabî, “Maliki’nin görüşü en sahih olandır” der.); el-ALUSÎ, a.g.e., I/39-41 (Şafii’nin 
görüşünü kabul eder.) es-SABUNİ: Revaiu’l-Beyan fi Tefsiri Ayeti’l-Ahkâm, I/148; YAZIR: a.g.e., 
I/37 (Yazır ve Sabunî “tercih edilecek olan Hanefî’nin görüşüdür” der.) 
185 Musa Kâzım Efendi, a.g.e., 18; Hadis için bkz. Muhammed b. Ali es-ŞEVKANÎ: Neylü’l-Evtâr, 
(Kahire, 1971), II/229-232; MÜSLİM, a.g.e., Salat 72-76. 



 72 

4.2.3. Ayetlerdeki Umum-Husus Durumuna Değinmesi 

 
Örnek 1: 

 
 “Onların durumu, tıpkı şuna benzer ki, (aydınlanmak için) bir ateş 

yakmak istedi. (Ateş)  çevresini aydınlatır aydınlatmaz, Allah onların nurunu 

giderdi ve onları karanlık içinde bıraktı, artık görmezler.” (Bakara, 17)  

 
Bu ayet-i kerimenin hükmü yalnız münafıklara münhasır değildir. Zira 

bu ayet bir misalden ibaret olup, önceki ayetin içerdiği manayı takrir ve tavzih 

için, kim olursa olsun Allah’ın kendisine ihsan buyurduğu hidayeti zayi ederek 

ebedi nimetlere erişmekten mahrum olan ve bu hususta ne yapacağını 

bilmeyip hayretler içinde kalan kimseler için varid olmuştur.186 

 
Örnek 2:  

 
“Siz kitabı okuduğunuz halde, insanlığa iyiliği emredip kendinizi 

unutuyor musunuz? Aklınızı kullanmıyor musunuz?” (Bakara, 44) 

 
Bu ayet-i kerime her ne kadar Yahudi âlimleri hakkında nazil olmuş ise 

de, halka nasihat edip de ettiği nasihatle kendisi amel etmeyen her vaize 

karşı, iltizam eylediği şu riyakâr kötülüğünü, nefsinin alçaklığını, pek açık bir 

şekilde ifade etmektedir. 187 

 
4.2.4. İbadetlerin Faziletine Değinmesi 

 
“Namazı kılın, zekâtı verin, rûkû edenlerle beraber eğilin.” (Bakara, 43) 

Zekât, şer’î ıstılahda, bir kimsenin kendi malından ihraç ve fakire infak 

eylediği belirli miktarda ıtlak olunur. Zira bu miktârın ihraç ve infakı, kalan 

mallara feyiz ve bereketi celb edeceği gibi, nefse de iyi ahlak bahşeyler. Bir 

de zikredilen malları kötülükten, nefsi de cimrilikten temizler.188 

 

                                                
186 Musa Kâzım Efendi, a.g.e., 149. 
187 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 339; Ayrıca bkz.YAZIR: a.g.e., I/288. 
188 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 336-337; Ayrıca bkz. el-BEYDAVÎ: a.g.e., I/158. 



 73 

4.3. Kıraat İlmine Bakışı 

 
Kıraat aynı kelime üzerinde med, kasr, hareke, sûkûn, nokta, irab gibi 

hususlardaki değişikliktir. Yoksa kelimenin harf bünyesinde herhangi bir 

değişiklik söz konusu değildir. İhtilaf şekil ve surettedir.189 Terim olarak kıraat, 

kıraat imamlarından her birinin, rivayet ve tarîklerde ittifak etmek suretiyle 

diğerlerinden farklı okuyuşudur. Kıraat ilmi ise, Kur’an’da yer alan kelimenin 

mütevâtir okunuş şekillerini ve farklılıklarını nakledenlere nisbet ederek 

bilmektir.190  

 
Müfessir ayetleri tefsir ederken onlarla ilgili çeşitli kıraat şekillerini 

belirtmiş ve bu hususa oldukça geniş yer vermiştir. Çeşitli kıraatlere göre 

ayetin manasında meydana gelen mana farklarını izah etmiştir. Değişik 

kıraatleri naklederken bunların kimlere ait olduğunu da belirtmiştir. Ayrıca, 

Musa Kâzım Efendi’nin farklı kıraatleri verdikten sonra kendi tercihini belirttiği 

gibi, belirtmeyip yorumsuz bıraktığı da olmuştur.  

 
4.3.1. Kıraatlardaki Mana ve İrab Farkını Belirtmesi 

 
Örnek 1: 

 
“Ey insanlar, sizi ve sizden öncekileri yaratan Rabbinize kulluk edin ki, 

(azaptan) korunasınız.” (Bakara, 21) 

 

“Bu ayetteki �E"'( �م ifadesinin “men kableküm” kıraati de vardır. Bu 

kıraate göre, ikinci mevsul yani �م birinci mevsul ile onun sılası arasına 

girmiştir.”191 

 
Örnek 2: 

 

                                                
189 İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Usûlü, (Ankara: T.D.V. Yay., 1997) , 96-97. 
190 İsmail KARAÇAM: Kıraat İlminin Kur’an Tefsirindeki Yeri ve Mütevâtir Kıraâtlerin Yorum 
Farklılıklarına Etkisi, (İstanbul; M.Ü.İ.F. Yay., 1974), 73. 
191 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 185. 



 74 

            “Eğer kulumuz (Muhammed)e indirdiğimizden şüphe içinde iseniz, 

haydi onun gibi bir sûre getirin, Allah’tan başka bütün şahitlerinizi de çağırın, 

eğer doğru iseniz.” (Bakara, 23) 

 

 “Bu ayetteki ن��'0 ifadesinin cem’î sigasıyla 0'� دن� kıraati de vardır. Bu 

kıraate göre 0'� د den maksat Hz. Peygamber efendimiz ve ümmetidir.”192 

 
4.3.2. Kıraat İhtilafında Kıraat Âlimlerinin Adını Verdiği Yerler 

 
Örnek 1: 

 
            ��� kıraat م� �  ��م ا���� Din gününün sahibidir.” (Fatiha,5)“م� �  ��م ا�

imamlarından Asım, Kisaî ve Yakup hazretlerinin kıraatidir. Diğer imamlar   "م

��� diye kıraat eylemişlerdir. Tercih edilen kıraat de budur. Zira bu, kıraat  ��م ا�

rivayetinde yüksek bir mertebeye ulaşan Ehli Haremeynin kıraati olduğu gibi  

 "

� ا�� kavli de bunu teyid eder. Çünkü bu kavli şerif ceza gününde 

melikiyyetin Hak Teala’ya inhisarına sarahaten delildir.193  

 
Örnek 2:  

 
“Allah’ı ve müminleri aldatmaya çalışırlar, hâlbuki yalnız kendilerini 

aldatırlar da farkında olmazlar.” (Bakara, 9)  

 
��0ن             ]�  fiilinde birçok kıraat çeşidi var ise de bunlar içinde ikisi en çok 

meşhur olanlardır ki, biri sûlâsîden �0ن�   وم� �[�د�0ن diğeri de müfaaleden وم� �[

kıraatidir. Kıraat imamlarının çoğu birinci kıraati tercih etmişlerdir. Zira 

münafıklar ile nefisleri birbirlerine bizzat mugayir değildir. Haddi zatında ikisi 

bir şeydir. Aralarındaki mugayeret itibarîdir. ع�J nın yani “aldatmak” fiilinin 

münafıklardan nefislerine taallukunda ve bu suretle, o fiilin tahakkukunda şu 

itibarî mugayeretin yeterli olacağı şüphesizdir. Hâlbuki وم� �[�د�0ن fiilinin 

masdarı olan ;0م[�د nın tahakkukunda iki taraf arasında itibarî mugayeret 

                                                
192 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 201. 
193 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 8; Ayrıca bkz. ez-ZEMAHŞERÎ: a.g.e., I/56-57 ( ���  şeklindeki kıraati 
tercih etmiştir.); YAZIR: a.g.e., ( ل� �� şeklinde okumayı tercih etmiştir.) 



 75 

yeterli değildir. Çünkü ;0م[�د ancak birbirine bizzat mugayir olan iki kimse 

arasında tasavvur edilir. Münafıklar ile nefisleri arasında mugayarat-ı 

zatiyenin bulunduğu ise aşikârdır. Binaenaleyh �0ن� وم� �[�د�0ن kıraati وم� �[

kıraatinden evladır. Bununla beraber kıraat imamlarında Nafî, İbn Kesir, Ebu 

Amr hazretleri ikinci kıraati seçmişlerdir.194 

 
4.3.3. Suskun Kalması 

 
Örnek 1:  

 
Bakara Suresinin 25. ayetindeki ة	�Vو��� /$�� ازواج م ifadesinde yer alan 

 م�V	ات mütehheratün”, ikincisi“ م�V	ة kelimesinin üç kıraati vardır. Biri م�V	ة

“mütahharâtün”, üçüncüsü اة	�Vم   “mütehhiratün”  kıraatidir. “Mütahheratün”  

kıraati, hepsinden daha beliğdir. Zira bu kıraat cennette müminlere va’d 

olunan zevcelerin bütün noksanlıklardan ancak Allah tarafından temizlenmiş 

olduklarına işaret etmektedir.195 

 
Örnek 2:  

 
Bakara Suresinin 40. ayetinde geçen &اء�	ا4 Fب� �� hitabındaki &اء�	ا4 

kelimesinin üç türlü kıraati vardır. Birincisi, hemze ve ya’nın ispatıyla &اء�	ا4 

ikincisi, hemzenin yâ’a dönüşmesiyle &$ا�	ا4 üçüncüsü, her ikisinin hazfiyle  

 kıraatidir.196  ا4	ال

 
Kıraat farklarına değinen müfessirimiz çeşitli kıraat şekillerini ve bunlar 

arasındaki mana farklarını izah etmiştir. Kıraat ihtilafında zaman zaman 

kıraat imamlarının görüşlerine de yer vermiştir. Çalışmamızda da yer 

verdiğimiz üzere görüşlerini naklettiği kimselerin bazıları şunlardır: Ya’kub b. 

İshak el-Hadramî (801)197, Nafî b. Abdirrahman (785)198, Hamza b. Hubeyb 

                                                
194 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 108. 
195 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 229. 
196 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 328. 
197Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 259. 
198 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 108. 



 76 

ez-Ziyat (773)199, Ali b. Hamza el-Kisaî (805)200, Ebu Amr b. A’la (771)201, 

Abdullah İbn Kesir b. Amr (738)202, Asım (745)203. Bu âlimlerin görüşlerine 

yer verdikten sonra çoğu zaman aralarında tercihe şayan olanı belirttiği gibi 

bazen de bu ihtimallerin hepsinin doğruluğuna kanaat etmiştir. Görüşleri verip 

yorumsuz bıraktığı da olmuşsa pek nadirdir. 

 
4.4. Tefsirinin Belagat İlmi Bakımından Özelliği  

 

 Belağat, kısaca “etkili söz söyleme sanatı” olarak ifade edilebilir. 

Nurettin Bolelli terimle ilgili olarak “Belağat” isimli kitabında klasik belağat 

kitaplarının “fasih bir sözün muktezay-ı hale mutabık olarak ifadesidir” tarifine 

yer vermiştir.204 Hz. Peygamber’in en büyük mucizesi olan Kur’an-ı Kerim 

Arap dilinin en şaheser bir belagat ve fesahat örneğidir. Bunun en büyük delili 

ondört asırdan beri muarızlarının onun bir benzerini meydana 

getirememeleridir.205 

 
 Müellifin önemle üzerinde durduğu konulardan biri de ayetlerdeki 

belagat yönleridir. Musa Kâzım Efendi, Kur’an’daki mecaz, kinaye, istiâre, 

teşbih gibi durumlarla, ûslup incelikleri, lâfızların manaya uygunluğu gibi 

konulara değinir. Ayetler arasındaki uyuma da işaret eder. O, bu izahları 

yaparken genelde kendi görüşünü ortaya koymuştur. Bunun yanında zaman 

zaman, isimlerini zikretmeden başkalarının görüşlerine atıfta bulunmuştur.  

 Konu ile ilgili bazı örnekler: 

 
4.4.1. Mübalağa Sanatı 

 
 Konuşanın kastettiği manada daha beliğ olacak biçimde bir sıfatla 

abartıda bulunmasıdır. Sıfat ve sıyga ile yapılan olmak üzere ikiye ayrılır. 

                                                
199 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 113. 
200 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 113. 
201 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 108. 
202 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 108. 
203 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 113. 
204 Nurettin BOLELLİ: Belağat, (İstanbul: Marmara Ün. İlahiyat Fak. Yay., 1993), 20; Nasrullah 
HACIMÜFTÜOĞLU: Belağat Sözlüğü, (Erzurum, 1979), 2. 
205 Abdullah AYDEMİR: a.g.e., 231. 



 77 

Sıfatla mübalağa gerçekleşmesi mümkün olmayan veya çok zor olan bir 

vasfın sıfat olarak kullanılmasıyla yapılır. Sıyga ile mübalağa, fa'lan 

(rahman), faîl (rahim), fa'âl (tevvab), feûl (vedûd) gibi vezinlerle yapılır.206  

  
Örnek 1: 

 
 “Ya da (onlar), gökten boşanan, içinde karanlıklar, gök gürlemesi ve 

şimşekler bulunan bir yağmur(a tutulmuş) gibi(dirler). Yıldırım seslerinden 

ölüm korkusuyla parmaklarını kulaklarına tıkarlar. Oysa Allah, inkârcıları 

tamamen kuşatmıştır.” (Bakara, 19)  

 
Ayette geçen Aاص�ب, “parmaklar” demekse de burada mecazen &ان�م yani 

“parmakların uçları” manasındadır. &ان�م yerine Aاص�ب lafzının zikredilmiş olması 

bu makamda mübalağa manası kasdolunduğuna tenbih içindir.207 

 
Örnek 2: 

  
“Dedik ki: “Ey Âdem, sen ve eşin cennette oturun, ondan dilediğiniz 

yerde bol bol yeyin, ama şu ağaca yaklaşmayın, yoksa zalimlerden 

olursunuz!” (Bakara, 35)  

 
“Bu ayeti kerime Âdem ve zevcesine, o ağacın meyvasından 

yemelerinin haram kılınmış ve bu yemeden sakınmalarının vacip kılınmış 

olmasını ifade de üç şekilde mübalağayı içermektedir. Birincisi; nehyin, o 

ağaçtan yemeye değil de, onun mukaddemesine yani ona yaklaşmaya 

olmasıdır. Zira bir şeyin mukaddemesinin yasaklanması o şeyin ilk yolla 

yasaklanmasını gerektirir. İkincisi; zikredilen yasaklama direk bir yasaklama 

olmayıp men edilen ağaçtan yemeye meyli ve muhabbeti gerektirdiği için bu 

yaklaşma nehyolunmuştur. Zira (yaklaşmak) zikredilen ağaçtan yemeye 

meyil ve muhabbeti artıracağından dolayı, ona yaklaşmak men edilince 

doğrudan doğruya o ağaçtan yemenin men edilmesi öncelikli olur. Üçüncüsü; 

men edilen ağaca yaklaşma Âdem ve Havva’nın nefislerine zulmedenlerden 

                                                
206 Mennâu'l-KATTAN: a.g.e., 546. 
207 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 159. 



 78 

olmalarına sebep olunca, o ağaçtan yemenin şu zulmü irtikâp etmiş 

olmalarına sebep olacağı evleviyetle sabit olur.”208 

 
4.4.2. Kinâye Sanatı 

 
 Vaz'olunduğu mananın dışında kullanılan bir lafızdır, ancak aslî 

manasının da murat olunması mümkündür. Mecazda aslî mananın 

kastedildiğine mânî bir karine varken, kinayede böyle bir karine yoktur; 

dolayısıyla kastedilen adlî mana da olabilir.209  

 
 Anlaşılması zor mücerret hakikatler, mecaz ve kinaye ile 

müşahhaslaştırılarak anlaşılmasına yardımcı olunur. Onun için naslarda, 

insan idrakinin kavramakta zorluk çekeceği hususlar mecaz ve kinaye yoluyla 

irad edilmiştir. Ayrıca kinaye yolu ile çirkin veya edebe muhalif sayılabilecek 

olmakla birlikte söylenilmesi gerekli olan şeylerin, kulağa hoş gelecek bir 

tarzda ifadesi de mümkün olur.210    

 
 Örnek 1:  

 
 “Sizin yanınızda bulunanı doğrulayıcı olarak indirmiş bulunduğum 

(Kur’an)a inanın ve onu ilk inkâr eden olmayın; benim ayetlerimi birkaç 

paraya satmayın ve benden sakının.” (Bakara, 41) ayet-i kerimesi Kur’an-ı 

Kerim’e imanın ilk emirde Ehl-i Kitap üzerine vacip olduğunu arzetmiştir. Zira 

burada haramlığı gerektiren nehiy, vücubu ifade eden emirden kinâye olup 

nazm-ı kerim, “herkesten evvel Kur’an-ı inkâr değil, ona imana girişiniz” 

mealindedir.211 

 
 Örnek 2:  

           

                                                
208 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 306-307, Konuyla ilgili diğer örnekler için bkz. s.103,53,75 
209 Ahmet el-HAŞİMÎ: Cevahiru'l-Belağa fi'l-Meânî ve'l-Beyanî ve'l-Bedî, (İstanbul: Kahraman Yay., 
1984), 345.  
210 Abdülvehhab Abdüsselam TAVÎLE: Eseru'l-Luga fi İhtilafi'l-Müctehidin, (Mısır: Daru's-Selam, 
t.y.), 178.  
211 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 331; Ayrıca bkz. er-RAZÎ, a.g.e., I/490. 



 79 

 “Musa kavmine, “Allah size bir inek kesmenizi emrediyor” demişti. 

“Bizimle alay mı ediyorsun?” dediler. “Cahillerden olmaktan Allah’a sığınırım” 

dedi.” (Bakara, 67)  

 

 Hz. Musa: “Ben cahiller arasına dâhil olmaktan Allah’a sığınırım” 

sözüyle kendisine isnat olunan istihzayı kinaye yoluyla reddetti. Zira istihza 

cahillere mahsus reddedilen bir fiildir. Hz. Musa kendisinden cehalet sıfatını 

nefyedince onun lazımı olan istihzayı da nefyetmiş oldu.212 

 
4.4.3. Teşbih 

 
 Aralarında ya hakikaten veya mecazen münasebet bulunan şeyleri 

birbirine benzetmektir. Teşbih ile anlatımda bir takım incelikler, nükteler, 

ibretler vardır. Teşbih manayı canlı bir şekilde zihne yaklaştırır.213 Kur'an-ı 

Kerim'de yer alan teşbih ve temsillere baktığımızda bazı özellikler 

taşıdıklarını görürüz. Mesela; 1- Sahih, makbûl, mütefavit manaları cem 

ederler. 2- Lafzen veciz, manen mu'cizdirler. 3- Beşerin farklı seviyedeki 

fehim ve idraklerine hitab eden cevamiu'l-kelimdirler.214  

 
Örnek 1: 

 
 “İşte onlar, Rablerinden bir hidayet üzeredirler ve umduklarına erenler 

işte onlardır.” (Bakara, 5) ayetindeki  a"َ0َ  harfi cerinden çıkarılan istilâ manası 

hakikât değil mecazdır. Asıl maksat takva ehlinin manen yükselmeleridir. Bu, 

deve ve sair gibi bir şeye binmiş olarak onun üzerinde yükselmeye onda 

istikrar eden kimsenin haliyle temsildir. Burada “hüda”nın bineğe teşbih 

edilmiş olması, zorlama kabul edilmemelidir. Zira, belagat ehli, “filan kimse 

cehle bindi ve büsbütün delâlette kaldı ve nefsinin hevasının omuzları üstüne 

oturdu” sözlerinde bu teşbihin benzerini açıklamışlardır.215 

                                                
212 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 383; Konuyla ilgili diğer örnekler için bkz. s.25, 112, 200 , 201,  209 
213 Şadi EREN: Kur'anda Teşbih ve Temsiller, (İstanbul: Işık Yay., 2002), 29-30. 
214 Şadi EREN: a.g.e., 67. 
215 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 71; Ayrıca bkz. er-RAZÎ: a.g.e.,I/256; el-BEYDAVÎ: a.g.e., I/120; 
EBU’S-SUUD: a.g.e., I/33; el-ALÛSÎ: a.g.e., I/124. 



 80 

 Örnek 2:  

 
Bakara Suresinin 25. ayetinde geçen &'( �م ifadesi “Her ne vakit 

müminlere cennet meyvelerinden bir rızık verilse, şu meyve bundan evvel 

dünyada yahut yine burada rızıklandırıldığımız meyvedir yani onun benzeridir 

derler” anlamındadır. Şu iki çeşit meyve arasında şekil ve sûrette benzerlik 

bulunduğu için kelam teşbih-i beliğe hamlolunarak biri diğerinin aynı olduğu 

iddia edilmiştir.216 

 
4.4.4. Ta’riz  

 
 Kelâmın mutlak bırakılıp, ne kastedildiğini siyakından anlaşıldığı 

sözlerdir.217 Zerkeşî şöyle der: “Ta'riz, mefhum yoluyla manaya delalet eden 

şeydir. Çünkü mana, mana olması itibarıyla lafzın tamamlanmasından 

anlaşılır. Çünkü mütekellim istediği şeyi dinleyene gösterir.218      

 
Örnek 1: 

 
 “Allah dedi ki: “Ey Âdem, bunlara onların isimlerini haber ver.” (Âdem), 

bunlara onların isimlerini haber verince (Allah): “Ben size göklerin ve yerin 

gaybını bilirim. Sizin açıkladığınızı ve içinizde gizlemekte olduğunuz şeyleri 

bilirim. Dememiş miydim?” dedi.” (Bakara, 33) ayetinde geçen  …�E� &(ا�� ا  

ifadesinde, meleklerin, “hilafet-i Âdem” meselesinde kendi haklarına faydalı 

ve evlâ olan şeyi terk ettiklerinden dolayı azarlamaya müstehak olduklarına 

ta’riz vardır.219 

 
Örnek 2:  

 
Bakara Suresinin 41. ayetindeki  ;ب 	ن�ا اول آ� /�E< 1و  “Onu ilk inkâr eden 

siz olmayın” ifadesinden kasdolunan mana, ta’rizî manadır ki, o da Kur’an’a 

                                                
216 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 226; Konuyla ilgili diğer örnekler için bkz. 89, 138,139, 158. 
217 TAVÎLE: a.g.e., 178. 
218 ZERKEŞÎ: a.g.e., II/311. 
219 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 294. 



 81 

iman hususunda herkesten önde gelmenin Ehl-i Kitab’a vacip olduğunu 

ifadeden ibarettir.220 

 
4.4.5. İstiâre 

 

 Bir şeyi kendi adıyla değilde herhangi bir bakımdan benzetildiği başka 

bir şeyin adıyla anmaya denir.221 İstiârede şu üç özellik görülür. 1- İstiare bir 

mecazdır. 2- İstiarede gerçek anlamda kullanılmadığına delalet eden bir 

karine-i mania vardır. 3- İstiarede teşbih amacı söz konusudur.222 

 
 İstiarenin lafzı müfred ise müfred istiare, terkip halinde ise mürekkep 

istiare olur. Müfred istiare, meknî ve musarrah olmak üzere ikiye ayrılır. 

Musarrah istiare ise, ya aslî veya tebeî'dir.223 

 
 Örnek 1:   

 
 “Allah, onların kalplerini ve kulaklarını mühürlemiştir, gözlerine de 

perde inmiştir. Onlar için büyük bir azap vardır.” (Bakara, 7) Musa Kâzım 

Efendi ayetteki “mühürledi” ve “perde indirdi” tabirlerinin istiare yoluyla mecaz 

olduğunu ifade ettikten sonra inatçıların nefislerine, kalplerine ve kulaklarına 

hakkın nüfuz etmesine engel olan, gözlerini tevhid ve nübüvvet delillerini 

görmekten men eden çirkin hasletleri yaratma fiilinin, dışarıdan bir kimsenin 

girmesine engel olmak için evin kapısına mühür vurmaya ve dışarıdaki 

eşyayı görmekten men kasdıyla bir kimsenin gözlerine perde indirmeye 

benzetildiğini ifade etmiştir. Bu benzetmenin benzetilene konu olan �:J ve 

;$9X< kelimelerinin benzeyende kullanarak yapılmasından ötürü aslî musarrah 

istiare olduğunu ve bunlara teb’ân  �:J  ve �9P  mazi fiillerinin I"J  ve اث�
  ا

manalarında kullanıldığından, bunların da istiâre-i tebeiyye olduğunu 

söylemiştir.224 

                                                
220 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 332; er-RAZî: a.g.e., I/490. 
221 İsmail KARAÇAM: Sonsuz Mucize Kur'an, (İstanbul: Çağ Yay., 1982), 370. 
222 Şadi EREN:a.g.e., 33. 
223 Şadi EREN:a.g.e., 33. 
224 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 89; Ayrıca bkz. er-RAZÎ, a.g.e., I/155; el-BEYDAVÎ: a.g.e., I/22; 
EBU’S-SUUD: a.g.e., I/137;  el-ALUSÎ:a.g.e., I/132. 



 82 

Örnek 2:  

 
“Allah’ı ve müminleri aldatmaya çalışırlar, hâlbuki yalnız kendilerini 

aldatırlar da farkında olmazlar.” (Bakara, 9) Musa Kâzım Efendi ;0م[�د  

cümlesinin istiâre yoluyla mecaz olmasının muhtemel olduğunu belirterek 

şöyle açıklamıştır:  

 
 “Münafıkların küfrü gizlemeleri ve imanı açıklamaları Cenab-ı Hakk’ın 

da onlar üzerinde ahkâm-ı İslâmiyenin icrasına müsaade buyurmaları ve 

Rasülüllah ile müminlerin  dahi bu münafıkların hallerini gizleyerek, 

üzerlerinde ahkâm-ı İslâmiyenin icrası hususundaki  ilahi emre uymaları iki 

aldatıcının birbirlerine karşı icra ettikleri muamelelerine teşbih edilmiş ve 

ondan sonra benzetilene konu olan ;0م[�د kelimesi benzeyende               

kullanılarak istiâre-i musarraha-ı asliye olmuştur.”225 

 
4.4.6. Mecaz 

 
Bir münasebetten dolayı ikinci bir manada kullanılan söze mecaz 

denir.226 Mecaz bir mananın ifade edilmesinde en güzel yollardan biridir. 

Mecazda mana alışılmışın dışında yeni medlûllere intikal eder. Böylece 

lafızlara genişlik, derinlik ve fikrî yoğunluk kazandırılır. Mecazla, kastedilen 

mana veciz bir şekilde ifade edilir.227  

 
Örnek 1: 

 
“Onların kalplerinde hastalık vardır. Allah da hastalıklarını artırmıştır. 

Yalan söylemelerinden ötürü onlara acı bir azap vardır.” (Bakara, 10)  

 
Musa Kâzım Efendi ayette geçen “maraz” kelimesinin hakikat ve 

mecaza hamlinin mümkün olup her iki durumun da münafıklarda mevcut 

olduğunu belirtmiştir. Zira Hz. Peygamber’e risaletin gelmesiyle, münafıkların 

riyasetleri zail, şeref ve haysiyetleri kaybolmuş, Hz. Peygamber’in 
                                                
225Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 105,106; Konuyla ilgili diğer örnekler için bkz. 56, 252. 
226 İsa KOCAKAPTAN: Açıklamalı Edebî Sanatlar, (İstanbul: M.E.B. Yay., 1996), 97. 
227 TAVÎLE: a.g.e., 173. 



 83 

mesleğinde her an yükselmesi onların hasetlerini artırmış, bu hasetleri 

kalblerini gamlı, vücutlarını da elemli eylemiştir. Cenab-ı Hak ise buna 

rağmen Hz. Peygamberin şânını sürekli artırmak suretiyle münafıkların 

gamlarını ve elemlerini artırmıştır ki, münafıkların maraz-ı hakîkîleri bundan 

ibarettir. Maraz-ı mecazî ile maraz olmalarına gelince, o da nefislerinin küfür 

ve melanete Hz. Peygamber’e son derece buğz ve adavete ve daha birçok 

ahlâk-ı faside mahal olmasından ibarettir. 228 

 
Musa Kâzım Efendi aynı ayetteki �$اب ا�� ifadesinde elemin azaba و��� 0

isnadının “hakikat değil mecaz-ı aklî” olduğunu belirtmiştir.229 

 
Örnek 2:  

 
 “Ya da (onlar), gökten boşanan içinde karanlıklar, gök gürlemesi ve 

şimşek(ler) bulunan bir yağmur(a tutulmuş) gibi(dirler). Yıldırım seslerinden 

ölüm korkusuyla parmaklarını kulaklarına tıkarlar; oysa Allah inkârcıları 

tamamen kuşatmıştır.” (Bakara, 19)  ayetindeki  Aاص�ب , “parmaklar “ demekse 

de burada mecazen  &ان�م , yani ”parmak uçları” manasındadır. 230 

 
Müfessirimiz tefsirinde belâgat ilmi üzerinde önemle durup Kur’an’da 

mecazın varlığını kabul etmekle birlikte aşağıdaki ayeti hakikate hamlederek 

yorumlamıştır.  

 
“İçinizden, cumartesi günü (avlanma yasağı) nı çiğneyenleri elbette 

bilmişsinizdir. İşte onlara “aşağılık maymunlar olun!” dedik.” (Bakara, 65) 

 
Musa Kâzım Efendi, bu ayetteki “aşağılık maymunlar olun” emr-i 

ilahisinin Yahudilere tevcih edilir edilmez onların her birinin hakikaten 

maymun şekil ve suretine dönüştüğünü beyan etmiş.  Daha sonra bu ayeti 

mecaza hamleden Mücahid’in görüşünü belirterek onun bu tefsirine yapılan 

itirazlara, İmam Râzi’nin bu itirazlara “Mücahid’in bu tefsiri mecazlar 

                                                
228 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 111-112;  Ayrıca bkz. ez-ZEMAHŞERÎ: a.g.e., I/176; el-BEYDAVî: 
a.g.e., I/26. 
229  Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 113. 
230 Musa Kâzım Efendi: a.g.e.,  159; Ayrıca bkz.  İsmail CERRAHOĞLU: a.g.e., 178. 



 84 

cümlesinden olmakla pek âla bir tefsir ve tevcihdir” tarzındaki cevabına yer 

vermiştir.231 

 
İslam âlimlerinin çoğunluğu Kur’an’da mecazın varlığını kabul etmekle 

birlikte bazı zevat, Kur’an da mecazın olmayacağını belirtmiştir. Onlara göre, 

mecaz yalanın kardeşidir bir kimse bir hakikati ifade etmekte sıkıntıya 

düşerse mecaza başvurur. Allah ise bundan münezzehtir.232 

 
Kur’an’ın ilk muhataplarının dilin incelikleri ve derinliklerine vakıf ve 

belâgatte zirveyi tutmuş bir toplum olduğu bilinen bir gerçektir. Kur’an 

anlayabilmeleri için onlara kendi dillerinin hususiyetlerini muhtevi olarak 

indirilmiştir. Onun o devrin insanlarının konuşmasında yer alan darb-ı mesel, 

kıssa, sual, yemin, mecaz vs. yi kullanması tabiidir. Öte yandan, mecaz 

edebî sanatlardandır. Bir edebî şaheser olduğunda dost ve düşmanın ittifak 

ettiği Kur’an-ı Kerim’in ifadelerinde teşbih, iltifat gibi edebî sanatların yanı sıra 

mecazın da kullanılması garip değildir. Bunlar dikkate alındığında “Kur’an’da 

mecaz olması mümkün değildir.” diyenlerin iddiası isabetli görülmemektedir. 

 
Musa Kâzım Efendi, belagat ilmi bakımından ayetleri incelerken 

genellikle kendi yorumuna öncelik vermiş, daha sonra Arap şiirinden şahit 

getirerek görüşlerini desteklemiştir. Bazen de isim belirtmeden belagat ehlinin 

konuyla ilgili sözlerine yer vermiş, sadece bir yerde isim belirterek konu 

hakkında âlimlerin görüşlerinden nakilde bulunmuştur. 

 
4.5. Lugat, Sarf ve Nahiv Bakımından Özelliği 

 

Kur’an-ı Kerim’in Arap dili ve üslubunu en veciz bir şekilde ortaya 

koyduğu, bilinen bir gerçektir. Bu açıdan Kur’an-ı anlayıp tefsir edebilmek için 

Arap dilini ve üslubunu bilmek önemlidir. Bir müfessirin Arap dilindeki 

                                                
231 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 380; Hakikate hamlederek yorumlayanlar için bkz. ZEMAHŞERÎ: 
a.g.e., I/286; en-NESEFÎ: a.g.e., I/53; İBN KESİR: a.g.e., I/105-106. (Mecaza hamlederek 
yorumlayanlar için bkz. et-TABERİ: a.g.e., I/332; er-RAZÎ: a.g.e., I/554;  el-BEYDAVÎ: a.g.e., I/67; 
el-HAZİN: a.g.e.,  I/54. 
232 İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Usulü, 177. 



 85 

kelimelerin delalet ettikleri anlamları ve onların cümle içindeki yerlerine göre 

farklı anlamlar kazandıklarını anlayabilmesi için Sarf-Nahiv ilminin inceliklerini 

ve irab durumunu bilmesi gerekmektedir.233 

 
Müfessirin eserinin önemli özelliklerinden biri de ayetleri lügat ve nahiv 

kaideleri yönünden izah etmesi ve tahlile tabi tutmasıdır. Ayetlerde yer alan 

kelimelerin etimolojilerini, lügat ve ıstılah manalarını ayet, hadis ve şiirlere 

dayanarak izah etmiş, kelimelerin Araplar arasında kullanış şekillerine, 

takdim ve te’hir, te’kid, hazif ve i’lâl durumlarına sık sık temas etmiştir. 

Eserinin büyük bölümü sarf ve nahve ilişkin bilgilerle doludur. Ancak, diğer 

konularda olduğu gibi bu konuda da kaynak belirtmemektedir. En fazla 

rivayette bulunduğu kişi Sibeveyh (796)’dir.234 Zaman zaman Halil (786)235 ve 

el-Ferrâ (822)236 gibi kişilerden de nakilde bulunmuştur. 

 
Bu konuyla ilgili bazı izahları ayrı başlıklar altında değerlendireceğiz. 

 
4.5.1. İsim Zikrederek Görüş Nakletmesi    

 
Örnek 1:      

 
“Yok, eğer yapamadınızsa ki asla yapamayacaksınız…“ (Bakara, 24) 

ayetinin izahında Musa Kâzım Efendi şöyle demiştir:         

                                                                                  
  �� lafzı 1 gibi nefy-i müstakbel edatıdır ve 1 dan daha beliğdir. Sibeveyh’e 

göre bu edat bir “asıl kelime”dir. Fakat İmam-Halil’den bir rivayete göre bunun 

aslı 1ان dır. Çok kullanıldığından dolayı hemze hazfedilmiş ve iki sakinin bir araya 

gelmemesi için “elif” düşürülmüş ve  ��  kalmıştır. İmam-ı Ferra’ya göre aslı  1  

‘dır. Elif “nun”a kalb olarak �� olmuştur.237 

 
Örnek 2:  

                                                
233 ez-ZERKEŞÎ: a.g.e., II/55; es-SUYUTÎ: et-Itkan fi Ulumil-Kur’an, III/182. 
234 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 210, 242, 245, 366. 
235 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 210. 
236 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 210. 
237 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 210 



 86 

  

 “…Secde ederek kapıdan girin ve “hitta (Ya Rabbi! Bizi affet)” deyin ki, 

biz de sizin hatalarınızı bağışlayalım…” (Bakara, 58) ayetindeki �� �VJ , ءةF$VJ  

’ün cem-î  olduğundan aslı &$� �*/  vezninde ءي �VJ ‘dır. Sibeveyh’e göre zaid 

“ya” eliften sonra vaki olduğu için hemzeye kalbolunarak iki hemze cem 

olmuş, sonra iki hemze “ya” ya sonra elife kalbolunup  �� �VJ  olmuştur.238 

 
4.5.2. İrab Durumlarına İşaret Ederek Ayetlerin Değişik Tefsirlerini 

Yapması 

 
Musa Kâzım Efendi, irab durumlarına işaret ederek ayetlerin değişik 

tefsirlerini yapmış bazen de bu tefsirler arasında tercih edileni belirterek 

tercih ediliş sebepleri üzerinde durmuştur. Mesela: Bakara 23. ayeti tefsir 

ederken ayette geçen ;"=م� م ifadesindeki zamirin ya Kur’an-ı Kerim’e racî ya 

da Hz. Peygambere racî olduğunu, Kur’an-ı Kerim’e racî olduğu takdirde 

nazm-ı kerim’in, “belagat ve nazımda Kur’an’a benzer bir sûre getiriniz” 

manasını ifade ettiğini, Hz. Peygamber’e racî olduğu takdirde ise “kulumuz 

gibi ilim öğrenmemiş ve yazı yazmamış bir ümmî beşerden Kur’an’a benzer 

bir sûre getiriniz” mealini ifade ettiğini ve tercih edilen görüşün, “bu zamirin 

Kur’an-ı Kerim’e racî oluşu” şeklinde olduğunu belirterek tercih ediliş sebebini 

açıklamıştır.239 

  
          4.5.3. Makabliyle İrtibatlı Olup Olmamasına Binaen Ayetlerin 

Değişik Tefsirlerini Yapması 

 
Örnek 1:    

  
“Onlar ki, gaybe inanıp namazlarını kılarlar ve kendilerine verdiğimiz 

rızıktan (Allah rızası için) harcarlar.” (Bakara, 3) ayetindeki ��� ismi ا�

mevsulünde, makabliyle irtibatlı olup olmamasına binaen iki ihtimal vardır. 

Birinci ihtimal, şu ismin makabliyle irtibatlı olmasıdır. Bu ihtimale göre bu isim 

                                                
238 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 336; Diğer örnekler için bkz. 38, 242. 
239 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 203, Diğer örnekler için bkz. 15, 35, 37, 41,44, 53, 185, 187, 189, 197, 
198, 242-243, 247, 248, 308, 328, 346, 365, 386. 



 87 

ya �$%:
 fiilinin mef’ulu veyahut hazfedilmiş اlafzının sıfatı yahut mukadder F�0 ا�

mübtedanın haberidir. Sıfat olduğuna göre “o müttakiler ki gaybe iman 

ederler” manasını ifade eder. ��� ismi mevsulündeki ikinci ihtimal, bu ismin ا�

lafız cihetiyle makabline irtibatı olmayıp mübteda olmak üzere mahallen 

merfu olması ve haberi ise “ülâike ala hüden” cümle-i şerifesinden ibaret 

bulunmasıdır. Bu ihtimale göre  �$%:
"� de vukuf hasen ve tamdır.240 

 
Örnek 2:  

 
 “İşte onlar, Rablerinden bir hidayet üzeredirler ve umduklarına erenler, 

işte onlardır.” (Bakara, 5)  

 
 Musa Kâzım Efendi, bu ayeti tefsir ederken ayette, makabliyle irtibatlı 

olup olmamasına binaen, iki ihtimalin bulunduğunu bunlardan birincisinin, ilk 

örnekte açıklandığı üzere birinci mevsulün �$%:
"� kavline bağlı olmayıp 

mübteda olduğu takdirde bu cümlenin, o mübtedanın haberi olduğunu ve 

“müttakiler ne gibi vasıflara haizdir ki Kur’an-ı Kerim yalnız onlar için hidayet 

oluyor” tarzında bir sual-i mukadderin cevabı olduğunu bunlardan ikincisinin 

ise, yine örnekte açıklandığı üzere birinci mevsulün �$%:
"� kavline bağlı olup 

sıfatı olduğu takdirde “ülaike ala hüden min rabbihim” cümlesinin makabline 

bağlı olmayan müstakil cümle-i istinafiye olduğunu ve bu cümlenin, buraya 

kadar zikrolunan ahkâm ve sıfatın neticesi menzilesinde bulunduğunu 

belirtmiştir.241 

 
 4.5.4. Ayetteki Kelimelerin Manasını İzah Etmesi 

 
 4.5.4.1. Kelimelerin Lügat ve Istılah Manalarını Vermesi 

  
Örnek 1:  

 
 “Meleklere: “Âdem’e secde edin “demiştik,  hemen secde ettiler.”… 

(Bakara, 34)  

                                                
240 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 47-50. 
241 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 69-70; Diğer örnekler için bkz. 145-195. 



 88 

 Musa Kâzım Efendi bu ayette geçen “secde” kelimesinin lügatte 

“tevazu ile alçalıp aşağıya eğilmek” şer’i ıstılahta ise “ibadet kasdıyla alnı 

yere koymak” manasında olduğunu, ayette ise ya lügavî manada ya da şer’i 

manada kullanıldığını belirterek her iki ihtimale göre anlam vermiştir.242  

  
 Örnek 2: 

  
 “Âdem, Rabbinden birtakım kelimeler aldı (onlarla amel edip Rabbine 

yalvardı. O da)  bunun üzerine onun tevbesini kabul etti.” (Bakara, 37) 

ayetinde geçen “tevbe” kelimesi lûgatte, “bir şeyden dönüş” manasındadır. 

Şer’i ıstılahta ise “günahlardan veya cezadan dönüş” manasında 

kullanılmaktadır.243 

 
 4.5.4.2. Kelimeleri Cümlede Kullanması 

 
 Örnek 1: 

 
 Müfessir Bakara Sûresinin 3. ayetinde geçen “iman” kelimesini 

açıklarken bunun bazen وث�ق yani “güven” manasında kullanıldığını, bunun da 

bir şeye güvenen ve itimat eden kimsenin o şey hakkında emniyet sahibi 

olması itibariyle olduğunu belirterek şöyle demiştir:  

 
 “Nitekim sefere niyet etmiş iken itimada şayan arkadaş 

bulamadığından dolayı sefere gitmekten vazgeçen adamın şu mazeretini 

beyan sadedinde  Mص�3ب �Gم� ا fم� ام� kavlindeki  fم� ام� fiili   f%م� وث   manasında 

kullanmıştır.244 

 
 Örnek 2:  

 
 “Onlara: “insanların inandıkları gibi inanın” dense, “O beyinsizlerin 

inandığı gibi inanır mıyız?“ derler.” (Bakara, 13) ayetindeki ��84ء sefihin 

                                                
242 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 299; Ayrıca bkz. er-RAZÎ: a.g.e., I/426; YAZIR: a.g.e., I/273 (Secde 
kelimesinin bu ayette lügavî manasında kullanıldığını söylemişlerdir) 
243 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 310; Ayrıca bkz. YAZIR: a.g.e., I/279; Diğer örnekler için bkz. 5, 11, 
40, 50, 58, 62, 65-66, 74, 79, 221, 229. 
244 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 50. 



 89 

cem’idir. Sefih, lugatte “hafiflik” manasındadır. ءF9ا� g�	ا� f�84 denilir ki, 

“rüzgar o şeyi tahfif ve tahrik eyledi” demektir.245 

 
 4.5.4.3. Ayetten Şahit Getirmesi 

  
Örnek 1:  

 
“Allah da kendileriyle alay eder ve onları bırakır, taşkınlıkları içinde 

bocalayıp dururlar.” (Bakara, 15) ayetindeki “tuğyan” kelimesi aslen “bir şeyin 

mekânını tecavüz etmesi” manasındadır. Mر� �Tا� F/ آ� ��"

 Su(lar)“  ان� �
� �XY ا�
�ء 

kabarınca biz sizi, akıp giden (gemi) de taşıdık.” (Hâkka, 11) ayetinde 

“tûğyan” bu manada kullanılmıştır.246 

  
Örnek 2:  

 
  “Allah’a nasıl nankörlük edersiniz ki, siz ölüler idiniz, o sizi dirilti.” 

(Bakara, 28) “Ayetteki  ت�$
  lügatte, “dirilik”;  م�ت  “ölmek ve ölüm” demektir. 

Istılahta hayat; “his sahibi olan veya hissi iktiza eden kuvvet” manasındadır. 

Mecaz olarak, “gelişen kuvvet, akıl, ilim, iman, insânî faziletler” manalarına 

ıtlak olunur. “Mevte” gelince bu da “hayat” ın karşılığı olup her mertebede 

şimdi anlattıklarımızın zıtlarına işaret edilir. Nitekim �E:$
 ,Casiye) )& ا�E$$3� L ث� �

26), kavl-i şerifinde hayat, his kuvvetine; mevt de bu kuvvetin yok oluşuna ve 

 ayeti kerimesinde hayat gelişen (Hadid, 18) ا0"
�ا ان اF$3� L ا1 رض ب*� م�>��

kuvvet, mevt ise bu kuvvetin yok oluşu  F/ ;ب F9
او م� آ�ن م$:� /� 
$$��! وG*"�� �; ن�را �

 nazm-ı keriminde hayat, akıl, ilim, iman gibi insanî (En’am, 122) ا���س

faziletleri, mevt ise bu faziletlerin bozulması manasında kullanılmıştır.”247 

 
 4.5.4.4. Hadisten Şahit Getirmesi  

  
Örnek 1:  

  

                                                
245 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 122. 
246  Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 132; el-BEYDAVİ: a.g.e., I/129. 
247  Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 258-259; el-BEYDAVİ: a.g.e., I/147; Diğer örnekler için bkz. 17, 38,      
86, 102, 207. 



 90 

Müfessir Bakara Sûresi’nin 2. ayetinde geçen “rayb” kelimesinin 

“kaygılı ve ızdıraplı nefis” manasında olup, sonra “şek” manasında 

kullanıldığını, çünkü şekte, nefsin ızdırabı gönderip zeval sebebine itmi’nanın 

bulunduğunu ve bunun üzerine “rayb” ve “şek” kelimelerinin bir manaya 

mevzu olmayıp, ayrı ayrı manalara va’zedildiğini belirterek, “Bir şey hakkında 

nefsin muzdarip ise onu terk et ve eğer mutmain isen onu icra et. Zira şek 

raybe, sıdk tuma’ninedir”248 hadisi şerifinin dahi “rayb” kelimesinin “kaygılı ve 

ızdıraplı nefis” manasında olup sonra “şek” de kullanıldığına delil olduğunu 

söylemiştir.249 

  
 Örnek 2:  

  
 Müfessir Bakara Suresi’nin 3. ayetindeki infaktan, “zahir ve batın 

nimetlerin hepsinden infak” manasının murad olma ihtimalinin bulunduğunu 

ve Hz. Peygamber’in, “Hiç kimseye öğretilmeyen ilim, hiçbir yere sarf 

olunmayan hazine gibidir”  hadis-i şerifinin dahi bu manayı te’yit ettiğini 

belirtmiştir.250 

  
 4.5.4.5. Kelimeleri Zıt Anlamlarıyla Karşılaştırması 

  
Örnek 1:  

 
 “İnkâr edenlere gelince, onları uyarsan da, uyarmasan da onlar için 

birdir; inanmazlar.” (Bakara, 6) “inzar” kelimesi lûgatte, “kesin bir şekilde 

korkutmak” anlamındadır. Istılahta ise “azap ve ahiret hallerini yâd ile 

insanları korkutmak” anlamında kullanılır. Bu halde inzar, tebşîrin zıttıdır. Zira 

tebşir, “ahiret nimetlerini yâd ile kulları ümitlendirmek, sevindirmek” 

manasındadır.251 

 
 Örnek 2: 

                                                
248 BUHARÎ: Camius’-Sahih, Buyuğ 3; TİRMİZİ: Sünen, Kıyame 60; AHMED B. HANBEL: 
Müsned, 3/103. 
249  Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 35-36  
250  Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 62. 
251  Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 82. 



 91 

 “Onlara: “Yeryüzünde bozgunculuk yapmayın” denildiği zaman: ”Biz 

sadece düzelticileriz” derler.” (Bakara, 11) Fesat, “bir şeyin itidal halinden 

çıkması” manasındadır. Salah da bunun zıddıdır. Fesat her zarârı kapsadığı 

gibi, salah da her menfaati kapsar.252 

 
 4.5.4.6. Kelimeyi Hakikat ve Mecâza Hamletmesi 

 
 “Bile bile gerçeği bâtılla bulayıp hakkı gizlemeyin.” (Bakara, 42) 

ayetindeki h'� "bir şeyi diğer şeyle karıştırmak”  veya  “bir şeyi diğerinden fark 

ve temyiz olunmaz bir hale koymak” manalarındadır. Burada birinci mana 

hakiki, ikinci mana mecazdır. Nazm-ı kerim birinci manaya göre “hakkı batıl 

ile karıştırmayınız”, ikinci manaya göre de “hakkı bir takım teviller ve tahrifler 

ile batıldan fark ve temyiz olunmayacak bir hale koymayınız “ mealini ifade 

eder.253 

 
 4.5.5. Lugat İlmi Açısından İzahlar Getirmesi 

 
 Örnek 1: 

 
 “Allah da kendileriyle alay eder ve onları bırakır; taşkınlıkları içinde 

bocalayıp dururlar.” (Bakara, 15) ayetindeki ه��
 kavl-i اS�:U� Lيء ب�� cümlesi و�

şerifine ma’tuftur. Ehl-i lûgatın “orduya medet eyledi yani bir miktar asker 

daha ziyade ve ilave etti ve bu suretle ona imdat ve onu takviye etti” demek 

olan !� sözlerinden alınmıştır. “Kandile zeytinyağı koydu, tarlayı م� ا�i$T وام

gübreledi ve bu surette onları ıslah eyledi” manasını ifade edenاج وا1رض	Uا� � م

terkipleri de bu maddeden alınmıştır. Zira yağın kandile, gübrenin tarlaya 

konulmasıyla onlarda ziyadelik manasının husule geldiği şüphesizdir. Bu 

kavl-i şerif 	
� /F ا�*
 ”mastarından yani “mühlet vermek ve tehir etmek ا�

manasında olan �
 maddesinden alınmış değildir.254 ا�

  
 Örnek 2:  

                                                
252  Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 116; Ayrıca bkz. en-NESEFÎ: a.g.e., I/120 
253  Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 335. 
254  Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 131-132. 



 92 

“Onların durumu, tıpkı şuna benzer ki, (aydınlanmak için) bir ateş 

yakmak istedi…” (Bakara, 17) : ن�ر 	ك ,ن8	3< ,	Vjا  yani ürküp kaçtı, hareket 

eyledi, muzdarip oldu” demektir. Ateşte de bu manalar bulunduğu cihetle ن�ر 

denilmiştir. 255 

 
 4.5.6. Şiirden Şahit Getirmesi 

  
 Örnek 1: 

 
    ��� Din (ceza ve mükafat) günün sahibidir.” (Fatiha, 4)” م��  ��م ا�

ayetindeki م����� ceza günü” manasındadır.256 Humase’nin onlar ile“  ا�

aramızda düşmanlıktan başka bir şey kalmadığından bizi cezalandırdıkları 

gibi biz de onları cezalandırdık” manasında olan  وا�ن دن�ه� آ
� دان�او�� �'I �4ي ا�*   

beytinde dahi  “din”  kelimesi “ceza” manasında kullanılmıştır.257 

 
 Örnek 2:  

  
 Musa Kâzım Efendi, lugat, sarf ve nahiv ilmi açısından ayetleri 

incelerken şiirle istişhat ettiği gibi bazen de kendi görüşüne aykırı olan 

şiirdeki ifadeyi, şaz olduğu gerekçesiyle reddetmiştir. Mesela: 

 
              “İnsanlardan öyleleri vardır ki, inanmadıkları halde “Allah’a ve Ahiret 

gününe inandık” derler.” (Bakara, 8) ayetindeki  ا���س  kelimesinin aslı  ان�س dir.  

  ا���س  harfi tarifi getirilerek  ال kelimesinden hemze hazf olunmuş ve yerine ان�س

olmuştur. Bu kelime hiçbir yerde ان�س şeklinde kullanılmamıştır. Şairin 

“ölmeyeceklerinden emin olan gafillere dahi bir gün olup da ölümün 

geleceğinden şüphe yoktur” mealinde olan 1ا1ن�س ا F"0 �*"V� ����
م�$��ان ا�                                              

                                                
255 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 143; Diğer örnekler için bkz. 87, 99, 105, 109, 110, 125, 127, 144, 
151, 202,  220, 246, 253, 255, 327, 348. 
256 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 8; Ayrıca bkz., es-SABUNİ: a.g.e., I/125; İBN KESİR: a.g.e., I/8; 
YAZIR: a.g.e., I/91. 
257  Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 8; Ayrıca bkz. el-BEYDAVİ: a.g.e., I/8. Diğer örnekler için bkz. 64, 
72, 113, 121, 139, 148, 152, 153, 154, 160, 162, 171, 185, 189, 196, 197, 202, 205, 206, 221, 222, 
223, 249, 268, 300, 345, 351   



 93 

beytinde ا1ن�س kelimesinde ال harfi tarifiyle hemze cem edilmiş ise de bu 

istimal şazdır.258 

 
 4.5.7. Sarf İlmi Açısından İzahlarda Bulunması 

 

Tefsirinde sarf ilmine geniş yer veren Musa Kâzım Efendi kelimelerin 

etimolojisinin, idğam, ibdâl, taklib ve hazf durumlarının belirlenmesi 

noktasında uzun açıklamalarda bulunmuş. Mesela O, besmeleyi tefsir 

ederken  Lا  lafzının bütün sıfat-ı kemaliyeyi içine alan zâtı vacibü’l-vücudun 

ismi olduğunu, aslının mutlak mabud manasında ;ا� olduğunu, hemze hazf 

olunup yerine elif ve lam getirilmekle Lا  olup, özel isim kılındığını belirtmiş ve 

bu lafzın ya “rab, ilah, tanrı” manasında  ;ا�  veya  “ona güvendim, dayandım” 

manasında ن�l/ Fا� fا�� “kapamak, saklamak” manasında !1’den müştak 

olduğunu ya da hiçbir kelimeden müştak olmayıp başlı başına Zatı Barînin 

ismi olduğunu ve bu ismi şerifin daima mevsuf olup hiçbir şeye sıfat 

olmamasının da bu görüşü te’yid ettiğini söylemiştir.259 

 
Fiillerin özellikleriyle ilgili bilgi veren Musa Kâzım Efendi ayetlerdeki 

fiillerin çeşidi ve bu fiillerin ayete ne gibi manalar kazandırdığı üzerinde 

önemle durmuştur. Mesela Musa Kâzım Efendi; Bakara Süresi’nin 4. ayetinin 

nûzulu zamanında, Kur’an-ı Kerim tamamen inzal buyrulmamış ve şeriat-ı 

ahmediye henüz tamamlanmamış olduğu halde bu ayette Kur’an’a isnat 

olunan الSان fiilinin mazi siygasıyla buyrulmuş olmasının ya mevcudu mevcut 

olmayana tağlib ya da bekleneni vâki menzilesine tenzil olduğunu 

belagatçilerin sözlerinde ve bilhassa Kur’an-ı Kerim’de bunun pek çok emsali 

bulunduğunu ifade etmiştir.260 Yine O Bakara Süresi’nin 11. ayetinde yer alan    

 ,lafzının, siyga cihetiyle mazi fiil olduğunu  )���ا  ifadesindeki )��� ان
� ن3� م#"�3ن

burada şart edâtı olan اذا  ’nın cevabı şartın cezası olduğundan ve böyle olan 

                                                
258 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 98-99; Ayrıca bkz. el-BEYDAVÎ: a.g.e., I/24. 
259 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 4; er-RAZÎ: a.g.e., I/83;  el-KURTUBÎ: a.g.e., I/102 EBU HAYYAN:, 
a.g.e., I/14; YAZIR: a.g.e., I/48; (Bu müfessirler “Allah” lafzının hiçbir asıldan müştak olmadığını 
söylemişlerdir.); el-BEYDAVÎ: a.g.e., I/6 (“Allah” lafzının müştak olduğunu belirtmiştir.) Diğer 
örnekler için bkz. 98, 99, 200, 278, 312, 344, 393. 
260  Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 66. 



 94 

mazi fiil, muzari manasında kullanıldığından tabi olarak bunun da muzari 

manasında kullanılarak “derler” manasında olduğunu söylemiştir.261 

 
 Mukarebe fiilleri hakkında da bilgi veren Musa Kâzım Efendi, Bakara 

Sûresi’nin 20. ayetindeki د��E   fiilinin ب	( manasına delalet eden, fiillerden olup, 

bu fiillerin  I8Y, FU0,آ�د,�Jا   vesaireden ibaret olduğunu, diğer nakıs fiiller gibi 

bu fiillerin de isim ve haber aldıklarını, fakat bunların haberlerinin muzari fiil 

olması gerektiğini belirterek, bu fiiller arasında az çok farklılıklar bulunduğunu 

söylemiş ve bu farklılıklara değinmiştir.262 

 
 Emir ve nehiy hususuna da dikkat çeken müellif ayetlerdeki emrin her 

zaman vucub ve nedb için olmadığını, nitekim Bakara Sûresi’nin 23. ayetinde 

yer alan �<�/;"=رة م� م�Uا ب  ifadesindeki ا�<�/ lafzı “getirmek” manasında  ا>$�ن dan 

emir olup, “getirin” manasında olduğunu fakat bu emrin vucub veya nedb için 

olmayıp münkirleri ilzâm ve susturmak için olduğunu ifade etmiştir.263  

 
 4.5.8. Terkipler Üzerinde Durarak Nahiv İlmi Açısından İzahlar 

Getirmesi 

 
 Eserinin büyük bir bölümü sarf ve nahve ilişkin bilgilerle dolu olan 

Musa Kâzım Efendi ayetlerdeki mübteda-haber,264 bedel,265 sıfat,266 takdim-

tehir,267 atf-ı beyan,268 mef’ul,269 te’kid,270 hal,271 istisnâ,272 zarf273 ve cümle 

çeşitlerini274 açıklayarak bunların ifade ettikleri manalara dikkat çekmiştir. 

 

                                                
261  Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 117. 
262  Musa Kâzım Efendi: a.g.e.,164; Ayrıca bkz. 391. 
263 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 201. 
264 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 6, 23, 67, 74, 151, 155 
265 Musa Kâzım Efendi: a.g.e.,.14, 128. 
266 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 4, 7, 47, 48, 122, 185, 224, 229, 251. 
267 Musa Kâzım Efendi: a.g.e.,  3, 10, 12, 62, 67, 94, 99, 259, 308, 387. 
268 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 56, 58, 86, 218, 219, 243. 
269 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 62, 67, 144, 148, 161, 162, 165, 225 
270 Musa Kâzım Efendi:, a.g.e., 73, 103, 118, 128, 129, 146, 171, 227, 251, 248, 284, 387, 390. 
271 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 132,  148, 225, 227, 351, 391. 
272 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 108, 301, 341. 
273 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 225, 276, 277. 
274 Musa Kâzım Efendi: a.g.e.,  24, 47, 69, 70, 80, 82, 87, 106, 110, 118, 127, 129, 138, 161, 163, 164, 
166, 184, 200, 207, 209, 211, 227, 246, 249, 258, 282, 293, 294, 301, 336, 338, 366, 393. 



 95 

 Örnek 1: 

 
  “Ancak sana kulluk eder, ancak senden yardım isteriz.” (Fatiha,5) 

ayetinde ibadet ve istiânenin Cenab-ı Hakk’a hasr ve tahsisini ifade için her 

iki cümlede de ا��ك   lafızları takdim olunmuştur.275 

 
 Örnek 2: 

 
 “Derken şeytan onlar(ın ayağın)ı oradan kaydırdı, içinde bulundukları 

(nimet yurdu)ndan çıkardı.” (Bakara, 36) ayetindeki, Âdem ve zevcesine raci 

olan �
 lafzı da onun failidir. Burada  ا��V$9ن ,fiilinin mefülün bihi اذل zamiri ه

mef’ülün faile takdimi hasr manasını yani Âdem ve zevcesini kaydıranın 

ancak şeytan olduğunu beyan ve ifade içindir.276 

  
 Musa Kâzım Efendi’nin istisnâlar konusundaki şu tefsiri dikkatimizi 

çekmiştir. “Meleklere: “Âdem’e secde edin” demiştik, hemen secde ettiler: 

Yalnız İblis diretti, böbürlendi, nankörlerden oldu.” (Bakara, 34). Bu ayetteki 

istisnâ, istisnâ-i munkatı değil, istisnâ-i muttasıldır. Zira istisnâda asıl olan 

budur. Şu halde bu ayet-i kerime İblis’in meleklerden olduğuna delildir.277  

 
4.5.9. Ayetlerde Geçen Harf ve Edatların İşlev ve Manalarına 

Temas Etmesi 

 
Ayetlerde geçen harf ve edatların işlev ve manasına temas eden Musa 

Kâzım Efendi bazı harf ve edatların sadece ismini belirtmekle yetinirken,278 

bazılarının önemine binaen işlev ve manasını uzun uzun açıklamıştır.279  

Mesela müfessir Bakara Sûresi’nin 6. ayetini tefsir ederken şunları 

                                                
275 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 10; YAZIR: a.g.e., I/102; Mehmet VEHBİ: a.g.e., I/25. 
276 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 308.  
277 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 301; YAZIR: a.g.e., I/272 (İstisnânın, İstisnâ-i munkatı ve muttasıl 
olmasına göre anlam veriyor ve İblis’in melek cinsinden olmadığı halde onlardan sayılacak kadar 
aralarında bulunduğunu belirtiyor.); Mehmet VEHBİ: a.g.e., I/98 (İstisnânın, İstisnâ-i munkatı 
olduğunu söylüyor.) 
278 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 98, 102, 108, 113, 117, 120, 128, 138, 139, 143, 155, 258, 264, 267, 
276, 294, 298, 300, 305,  312, 330, 341, 360, 391. 
279 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 6, 62, 65, 94, 98, 138, 143, 158, 192, 193, 200, 203, 223, 225, 229, 
257, 301, 306, 338. 



 96 

söylemiştir: ” ��$"0 وا �4اء	آ8 ��� fetha üzerine ان (Bakara, 6) ayetteki  ...ان ا�

binada, tahkik, te’kid vesaire gibi manaları ifadede, fiille ve bilhassa iki isme 

dahil olmada, müteaddî fiile benzeyen harflerdendir. Binaenaleyh müteaddi 

fiil gibi bunlar da iki isme tesir ederler. Müteaddî fiil birinci ismi ref, ikinci ismi 

nasb ettiği halde, bunlar birinciyi nasb ikinciyi ref ederler. Bunlardan  انdâhil 

olduğu cümlede, tahkik ve te’kid manasını ifade eder.”280 “Aynı ayetteki ���  ا�

ismi mevsulü ya ahd-i harici ya da cins manasında kullanılmıştır. Ahd-i harici 

manasında kullanıldığına göre ��� den murad, Ebû Cehil, Ebû Leheb gibi ا�

belirli şahıslardır. Cins manasında kullanıldığına göre ise ondan murad 

küfürde ısrarlı olmayanlar dışında bütün kâfirlerdir.”281 

 
 Sonuç olarak şunu söyleyebiliriz ki, Musa Kâzım Efendi lügat, sarf ve 

nahiv konularına oldukça fazla yer vermiştir. Onun, ayetlerde yer alan 

kelimelerin etimolojileri, lügat ve ıstılah manaları, takdim, te’hir, te’kid, hazıf 

ve i’lal durumları gibi çeşitli konularda, ayetlerde geçen edatların fonksiyonu 

ve ayetlerin i’rabı üzerinde önemle durduğunu görmekteyiz. Bu onun 

Kur’an’ın lugavî yönden tefsirine büyük önem verdiğini gösterir. 

 
 Çeşitli ilimler açısından Musa Kâzım Efendi’nin tezini incelerken onun 

kelam ve kıraat alanında zaman zaman âlimlerden nakilde bulunduğunu 

fakat çoğu zaman kendi görüş ve tercihlerine yer verdiğini tespit ettik. 

Özellikle Arap dili ve grameri açısından uzun açıklamalarda bulunması, 

Arapça dil tartışmalarına girmesi ve bu tartışmalar sırasında Arap şiirinden 

pek çok şahit getirmesi onun, İslamî ilimler ve Arapçayla ilgili sağlam bir 

altyapısının olduğunu ve bunu Kur’an tefsirine başarıyla uyguladığını ve 

yansıttığını göstermektedir.  

 
 5. ULÛMU’L- KUR’AN YÖNÜNDEN ÖZELLİĞİ 

 
 5.1. Nüzûl Sebeplerini Değerlendirme Usûlü  

 

                                                
280  Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 79; Ayrıca bkz.; er-RAZÎ: a.g.e.,  I/257; YAZIR: a.g.e., 190. 
281 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 79. 



 97 

 Nüzul ortamında meydana gelen bir hadise veya Hz. Peygamber’e 

yöneltilmiş bir soru vuku bulduğu günlerde, bir veya daha fazla ayetin 

tazammun etmek (hadiseyi-soruyu kapsayan nitelik ve özellikleri içermek), 

cevap vermek veya hükmünü açıklamak üzere inmesine vesile teşkil eden ve 

vahyin nazil olduğu ortamı resmeden hadiseye “sebeb-i nüzul“ denir.282 

 
 Ayetlerin nüzul sebebini bilmenin tefsir ilminde büyük önemi vardır. 

Çünkü, nüzûl sebebini bilmek ayeti anlamaya yardımcı olmaktadır.283 Nüzul 

sebepleri bakımından Kur’an iki kısma ayrılır. Birincisi, Kur’an’ın ekseriyetini 

teşkil eden ve Cenab-ı Hak tarafından bir sebebe bağlamadığımız veya 

doğrudan doğruya indirildiğini söylediğimiz ayetlerdir. İkincisi ise, bir sebebe 

bağlayabildiğimiz ayetlerdir.284 

 
 Ashâbın ekseriyeti, vahyi bizzat müşahede etme şansına sahip 

olmalarından dolayı nüzul sebeplerini en iyi ve sıhhatli biçimde bilirlerdi. Bu 

konuda oldukça iddialı konuşurlardı. Tefsir sahasında en meşhur 

sahabelerden biri olan Abdullah b. Mes’ûd (652) “Allah’a yemin olsun ki 

Kur’an ayetlerinin ne hakkında ve nerede nâzil olduklarını iyi bilirim.”285 

demek suretiyle ashabın nüzul sebeplerini en iyi bilen insanlar olduklarını 

bildirmiştir. Bu yüzden nüzul dönemini yaşayan, bunu karinelerle anlayabilen 

ashabın tefsiri önem taşımaktadır.286  

  
 Nüzul sebeplerini bilmeden bazı ayetler hakkında yorum yapan 

tabiûnun ileri gelenleri dahi hataya düşmüş ve onlara (esbâb-ı iyi bilen) 

sahabe bu konuda doğruyu göstermiştir.  

 

                                                
282 İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Usulü, 115; Ahmet Nedim SERİNSU: Kur’an’ın Anlaşılmasında 
Esbab-ı Nüzül’ün Rolü, (İstanbul: Şule Yay, 1994), 68. 
283 İBN TEYMİYYE: Mecmeu’l-Fetâvâ Kitabu Mukaddimeti’t-Tefsir, (Riyad, 1991), XIII/339; 
Abdulfettah el-KÂDİ: Esbabu’n-Nûzul, (Kahire: Daru’l-Mushaf, t.y), 6. 
284 Muhammed Abdülazim ez-ZERKÂNÎ: Menahilü’l-İrfan fi Ulumi’l Kur’an, (Kahire, 1980) I/25; 
İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Usulü, 115; Mehmet SOFUOĞLU: Tefsire Giriş, (İstanbul: Çağ Yay., 
1981), 91. 
285 et-TABERÎ: a.g.e., I/36. 
286 es-SUYUTÎ: el-Itkan fi Ulumi’l-Kur’an, I/91. 



 98 

Musa Kâzım Efendi de tefsirinde nûzul sebepleri ile ilgili rivayetlere az 

da olsa yer vermiş fakat bunların kaynağını belirtmemiştir. Kullandığı 

rivayetleri genelde yorumsuz bir şekilde aktarma yoluna giderek onlar 

hakkında herhangi bir değerlendirmede bulunmamıştır. Sadece tefsirinin bir 

yerinde, kullandığı rivayetin İbn Abbas’a ait olduğunu belirterek, bu rivayeti 

ayetin mana ve muhtevasıyla karşılaştırmış ve ayetin mantukundan bu nüzul 

sebebinin anlaşılacağını belirtmiştir.  

 
 Müfessir ayetlerin nüzul sebeplerini belirtirken genellikle “bu ayet-i 

kerimenin sebeb-i nüzulü şu olaydır”” der, sonra ilgili olayı anlatır. Kimi 

yerlerde ise nüzul sebebini teşkil eden olayı anlatır, daha sonra “ayet bu olay 

üzerine nazil olmuştur” der. Bazen de nüzul sebebini çağrıştıran ifadeleri 

kullanır.  

 
Musa Kâzım Efendi’nin tefsirinde yer verdiği sebeb-i nûzul ile ilgili 

örnekleri şu şekilde sıralayabiliriz:  

 
 Örnek 1: 

 
 “İnanmış olanlara rastladıkları zaman “inandık” derler. Fakat 

şeytanlarıyla yalnız kaldıkları zaman “Biz sizinle beraberiz, biz sadece 

(onlarla) alay ediyoruz” derler.” (Bakara,14) 

 
 Yukarıdaki ayetin tefsirinde Musa Kâzım Efendi “âyet şu olay üzerine 

nâzil olmuştur” diyerek olayla ilgili rivayeti aktarmış ve bu rivayet hakkında 

herhangi bir yorumda bulunmamıştır.  

 
“Rivayete göre bir gün münafıkların reisi Abdullah b. Selam tebâsıyla 

birlikte sokağa çıkmışlar, Ashab-ı Kiramdan birkaç kişinin karşıdan gelmekte 

olduklarını görmüşlerdi. İbn Ûbeyy yanındakilere: “Bakınız ben şimdi onları 

başınızdan nasıl savacağım” demiş ve yaklaştıkları zaman hemen Hz. Ebû 

Bekir’in elini tutmuş, “Merhaba Temîmoğullarının Efendisi! Rasulullah’ın 

mağarada ikincisi olan, kendini ve malını Allah’a vermiş bulunan Hz. Sıddık” 

demiş, sonra Hz. Ömer’in elini tutmuş, “Merhaba Adiyyoğullarının Efendisi, 



 99 

dininde kuvvetli, nefsini ve malını Rasulullah’a vermiş bulunan Hz. Faruk” 

demiş. Sonra Hz. Ali’nin elini tutmuş, “Merhaba Rasulullah’ın amcaoğlu ve 

damadı, Rasulullah’tan sonra bütün Hâşimoğullarının Efendisi” demiş bunun 

üzerine Hz. Ali hiddetlenerek “Ey Abdullah Allah’tan kork, münafıklık etme, 

çünkü münafıklar Allah’ın en kötü kullarıdır” demiş ve Abdullah, Hz. Ali’nin şu 

sözlerine: “Teessüf ederim ey Hasan’ın babası bu sözü bana nasıl söylersin. 

Allah’a yemin ederim bizim imanımız sizin imanınız gibidir” demiş ve 

ayrılmışlar. Ashab-ı Kiram doğru Hz. Peygamber’e gidip, durumu haber 

vermişlerdi ve arkası sıra bu ayet indi.”287 

 
 Örnek 2:  

 
 “Allah bir sivrisineği hatta onun da üstünde olanı (ondan daha zayıf bir 

varlığı) misal vermekten utanmaz. İnananlar onun, Rablerinden (gelen) bir 

gerçek olduğunu bilirler. İnkâr edenler ise, ” Allah, bu misalle ne demek istedi 

?” derler.” (Bakara, 26) 

 
 “Kâfirlerin “Kur’an, Allah’ın kelamı olsaydı onda sivrisinek vesair gibi 

birtakım düşük şeyler ile benzetme olmazdı. Zira Cenab-ı Hakk bu gibi düşük 

şeylerle temsilden münezzehtir”  tarzındaki sözlerine binaen onların şu isyan 

ve inatlarına cevap olmak üzere bu ayet-i kerime inmiştir.”288 Musa Kâzım 

Efendi, bu ayetin tefsirinde, önce nûzul sebebini teşkil eden olayı anlatmış, 

sonra “Ayet bu olay üzerine nazil olmuş” demiştir.  

 
 5.2. Nâsih- Mensuh Konusundaki Tutumu  

 

 Nesh, lügatta “değiştirmek, izale etmek ve nakletmek” manalarına 

gelmektedir.289 Kur’an-ı Kerim’de ise bir ayetin hükmünü, kendisinden sonra 

                                                
287 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 125-126; Ayrıca bkz. el-BEYDAVÎ: a.g.e., I/28; el-HAZİN: a.g.e., 
I/28; YAZIR: a.g.e., I/213-214. 
288 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 240; Ayrıca bkz. er-RAZÎ: a.g.e., I/349; el-HAZİN: a.g.e., I/33; 
Abdulfettah el-KADÎ: a.g.e., 13. 
289 Cemâluddin b. Mükerrem İBN MANZUR: Lisanü’l-Arab, (Beyrut, 1995) XIV I/21; Ebu’l-Kasım 
Hüseyn b. Muhammed Râgıb el-İSFEHÂNÎ: el-Müfredât fi Garibi’l-Kur’an, (Dimeşk-Beyrut, 1997), 
801. Ayrıca bkz. ez-ZERKÂNÎ: a.g.e., II/175; ez-ZERKEŞÎ: a.g.e., II/ 29. 



 100 

gelen bir veya birden fazla ayetle kaldırmaya nesh denir. Birinci ayet 

mensuh, ikinci ayet nasih diye isimlendirilir.290 Diğer bir tabirle nesh, şer’i bir 

hükmü sonra gelen şer’i bir delille kaldırmaktır.291 

  
Kur’an-ı Kerim’de nesh olup olmadığı konusunda çok tartışmalar 

olmuştur. Bir kısım âlimler “Kur’an’da nesh var” derken; kimisi de bunun 

tersini savunarak “Kur’an’da nesh yoktur” görüşünü kabul etmişlerdir. Biz bu 

konudaki tartışmalara girmeden müfessirin nesh konusundaki görüşlerini izah 

etmeye çalışacağız. 

 
 Müfessir daha çok önceki kitapların neshinden bahsederek Tevrat, 

İncil gibi semavî kitapların bir kısmının mensuh, bir kısmının muharref 

olduğunu ve Kur’an-ı Kerim’in geçmiş kitapların fer’i hükümlerinin çoğunu 

neshettiğini belirtirken; Kur’an’ın kendi bünyesinde neshin var olup olmadığı 

konusunda herhangi bir tartışmada bulunmamıştır. Ancak, tefsiri 

incelendiğinde onun, Kur’an’da neshin varlığını kabul edenler safında yer 

aldığı anlaşılmaktadır. Nitekim Musa Kâzım Efendi Bakara Sûresi’nin 67. ve 

68. ayetleri hakkında şunları söyler:  

 
 “Bakara Sûresi’nin 67. ayetindeki “inek boğazlayın” emrindeki inekten 

muradın belirli bir inek olup olmadığı konusunda iki görüş vardır. Belirli bir 

inek olduğu takdirde bu ineğin beyanı, şu hitap zamanından tehir edilmiş olur. 

Çünkü ona göre pek çok sual ve cevap girmiştir. Beyanın hitap zamanından 

tehirini caiz görmeyen ûlema, inekten muradın belirli bir inek olmadığını, fakat 

İsrailoğulları’nın tekrar eden suallerine binaen belirli bir ineğe inkilap ettiğini 

söylemişlerdir. Bu ise bir hükmü icradan evvel neshtir.”292 

 

                                                
290 Şakir el-HANBELİ: Usûlû’l-Fıkhi’l-İslâmî, (Halep, 1368/1948), 228. 
291 ez-ZERKÂNÎ: a.g.e., II/176; Farklı Tanımlar için bkz. el-CÜRCÂNÎ: et-Ta’rifat, (İstanbul, t.y.), 
240; İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Usulû, 122; Mehmet SOFUOĞLU: a.g.e., 138; M.Said ŞİMŞEK: 
Kur’an’ın Anlaşılmasında İki Mesele, (İstanbul: Yöneliş Yay., 1991), 83-86. 
292 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 385-386. 



 101 

 Musa Kâzım Efendi’nin bu iki görüşü de caiz görerek Kur’an’da neshin 

varlığını caiz görenlere bir itirazda bulunmaması onun da Kur’an’da neshin 

varlığını kabul edenler safında yer aldığını gösterir. 

 
 Musa Kâzım Efendi Bakara Süresi’nin 73. ayetine kadar tefsir etmiştir. 

Nesh ve tebdil konusunda tartışma konusu oluşturan Bakara 106 “Biz daha 

iyisini veya benzerini getirmedikçe bir ayeti neshetmez veya onu 

unutturmayız...” ayetini tefsir etmediğinden, o bu konudaki tartışmalara 

girmemiştir.  

 
 Musa Kâzım Efendi’nin tefsirinde neshe dair verdiği örnekler:  

 
 Örnek 1:  

 
 “Sana indirilene ve senden önce indirilene inanırlar. Âhirete de 

kesinlikle iman ederler.” (Bakara, 4)  

 
 Ayetteki “senden önce indirilene” ifadesinden maksat Tevrat, İncil gibi 

semâvi kitaplardır. Bu kitaplara icmâlen iman farzı ayndır. Bundan fazlasına 

yani bu kitapların bütün tafsiline inanmak ne farzı ayn, ne de farzı kifayedir. 

Zira o kitapların içeriklerinin bir kısmı mensuh, bir kısmı da muharreftir.293 

 
 Örnek 2: 

  
“Sizin yanınızda bulunanı doğrulayıcı olarak indirmiş bulunduğum 

Kur’an’a inanın ve onu ilk inkâr eden siz olmayın, benim ayetlerimi birkaç 

paraya satmayın ve benden sakının.” (Bakara, 41)  

 
 Musa Kâzım Efendi bu ayeti tefsir ederken Kur’an-ı Kerim’in geçmiş 

kitapları iki şekilde doğruladığını, bunlardan birincisinin, Kur’an’ın geçmiş 

kitaplarda vasfolunduğunu; ikincisinin ise kıssalarda, davette, ibadette, 

adalette, emirde, fer’i hükümlerde Kur’an’ın geçmiş kitaplara mutabık 

olduğunu belirtmiştir. Fakat devamında Kur’an-ı Kerim’in fer’i hükümlerinin 

                                                
293 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 66. 



 102 

geçmiş kitapların fer’i hükümlerine aynen mutabık olmadığını, bu hükümlerin 

zamanın, ırkların, adetlerin, mizaçların değişmesiyle değişen hükümler 

olduklarından Kur’an-ı Kerim’de o kitapların fer’i hükümlerinden çoğunun 

neshedildiğini söylemiştir.294 

 
 5.3. Muhkem ve Müteşabih Meselesindeki Tutumu 

 

 “İhkam” sözlükte, “bir şeyi sağlam ve dayanıklı yapmak” anlamına 

gelmektedir. Bu kelimenin ism-i mef’ûlü olan “muhkem” ise sağlamlaştırılmış, 

yerli yerine yapılmış demektir. Müteşabih’in aslı olan “teşabuh” ve “iştibah” 

ise iki şeyin birbirinden ayrılamayacak derecede benzeşmesidir.295 

 
 Terim olarak muhkem, manalarını herkesin anlayabileceği ve bunun 

için ilave bir açıklamaya ihtiyaç duymayan ayetler demektir. Yani muhkem, 

kolaylıkla anlaşılan ve tefsire ihtiyacı olmayan tek manalı ayetlerdir.296 

Müteşabih ise, birçok manaya ihtimali olup, bu manalardan birini tayin 

edebilmek için harici bir delile ihtiyacı olan ayetlerdir.297 

 
 Kur’an’da müteşabih ayetlerin bulunup bulunmadığını, muhkem ve 

müteşabinin tanımları, müteşabih ayetlerin yorumlanıp yorumlanmaması 

konusunda ulema arasında ayrılıklar çıkmıştır. Musa Kâzım Efendi, Bakara 

Sûresi’nin 2. ayetini tefsir ederken Kur’an-ı Kerim’in “hûda” olmasının onda 

birtakım mücmel ve müteşabih ayetlerin bulunmasına mani olmadığını 

belirterek bu konuda Hanefi ve Şafi mezhebinin görüşlerini şöyle nakletmiştir:  

 
Şafii mezhebine göre, bu gibi ayetler sem’an veya aklen beyandan 

ayrılmadığı yani aklî veya nakli delillerle bunların manaları beyan edildiği 

takdirde onların “hüda” oldukları şüphesizdir. Hanefi mezhebine göre ise 

bütün Kur’an “hüda” dır. Zira müteşebihatın manaları bizce malum olmadığı 

                                                
294 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 331. 
295 İBN MANZUR: a.g.e., III/ 271, VIII/23-24. 
296 Ali TURGUT: a.g.e., 148. 
297 Şah Veliyyullâh Ahmed İbn Abdirrahîm ed-DİHLEVÎ: el-Fevzu’l-Kebîr fi Usuli’t-Tefsir, Çev. 
Mehmet SOFUOĞLU, (İstanbul: Çağrı Yay., 1980), 80;  Ayrıca bkz. ez-ZERKEŞÎ: a.g.e., II/68-71; 
M.Said ŞİMŞEK: a.g.e., 20-26; İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Usulû, 128. 



 103 

gibi, bu manaların akıl ve nakil yoluyla beyanı da beklenmez. Bunlar bizi, 

hakkaniyetlerine itikatla, manalarını ilmullaha teslime sevk ettiklerinden 

“hüda” dır.298 

 
 Musa Kâzım Efendi’nin muhkem ve müteşabihat konusunda halefin 

benimsediği anlayışa sahip olduğu söylenebilir. Bakara Suresi’nin 29. 

ayetinin tefsirinde ortaya koyduğu tavır da bunu göstermektedir.  

 
 Örnek:  
 

 “O ki, yeryüzünde ne varsa hepsini sizin için yarattı; sonra göğe 

yöneldi, onları yedi gök olarak düzenledi. O, her şeyi bilir.” (Bakara, 29)  

 
 Müfessir, ayetteki  “istiva” fiilinin “kasd” manasını ifade ettiğini 

belirterek, “isteva ile’s-sema” cümlesinin “gökyüzünün yaratılışına istek ve 

iradesini yönlendirdi” manasında olduğunu söylemiştir.299 

 
 Örnekte de görüldüğü gibi müfessir müteşâbih ayetleri halef 

ulemasının yoluna uyarak te’vil etmektedir. Bilindiği gibi halef uleması Yüce 

Allah’a mekan, şekil ve yaratıklara mahsus nitelikleri isnat etme sonucunu 

doğuracak ve böyle bir şüpheyi çağrıştıracak ve şüphe uyandıracak ayetleri 

Allah’ın şanına yakışır bir şekilde te’vil ederler. Ancak selef ulemasına göre 

müteşabihlere olduğu gibi inanmak ve onların gerçek bilgisini Allah’a havale 

etmek gereklidir.300 

 
 5.4. Müphemâtü’l Kur’an’a Değinmesi 

 

 Müphemâtü’l-Kur’an, Kur’an-ı Kerim’de müphem (belirsiz ve kapalı) 

bırakılan ism-i işâret, ism-i mevsul, zamir, cins isimler gibi bazı kelimeleri 

açıklayan bir ilimdir.301 Kur’an-ı Kerim’de müphem bırakılan kelimeleri kime 

ve neye delalet ettiklerini tesbit edebilmek için kullanılan bilgilerin sağlam 

                                                
298 Musa Kâzım Efendi: a.g.e.,40. 
299 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 276; Ayrıca bkz.  er-RAZÎ: a.g.e., I/381; İBN KESİR: a.g.e., I/67. 
300 es-SUYUTÎ: a.g.e., III/ 12-13; İsmail CERRAHOĞLU: a.g.e., 156; Ali TURGUT: a.g.e., 149. 
301 Ahmet Nedim SERİNSU: a.g.e., 156.  



 104 

senetlerle Peygamber, sahabe ve tabiûn’a ulaşması zorunludur. Aksi takdirde 

konuya İslam dışı haberler girer ve mesele istismar edilir. Dolayısıyla 

Müphemâtü’l-Kur’an ilmi naklî ilimlerdendir.302  

 
 Musa Kâzım Efendi yeri geldikçe ayetlerde müphem bırakılan noktaları 

açıklayıcı bilgilere yer vermekte, bunlarla nelerin veya kimlerin kasdedildiğini 

belirtmeye çalışmaktadır. O, Kur’an’daki müphemleri tayin ederken ayet, 

hadis ve sahabeden şahit getirmeksizin, şahsi kanaatini ortaya koymaktadır. 

Ancak bu kanaatlerinin yer yer, ayet ve hadislerle örtüştüğü dikkatimizi 

çekmiştir.  

 
 Bu konudaki örnekler: 

 
 Önek 1: 

 
  Müfessir, Fatiha Sûresi’nin 7. ayetindeki ��$"0 f
 Nimet” ص	اط ا���� ان*

verdiğin kimselerin yoluna” ifadesinde geçen ��� den maksadın...ا�

peygamberler ve kendi zamanlarında onlara iman eden ümmetler olduğunu 

belirterek müphem olan hususu aydınlatmıştır.303 

 
 Örnek 2: 

 
 “İnsanlardan öyleleri de vardır ki, inanmadıkları halde Allah’a ve ahiret 

gününe inandık“ derler.” (Bakara, 8) ayetindeki �م mevsulünden maksat Ubey 

b. Selül ve arkadaşlarıdır.304  

 
 5.5. Müşkilû’l- Kur’an’a Değinmesi 

 

 Sözlükte “karışık ve birbirine zıt olan şey”305 anlamına gelen “müşkil“ 

kavramı ıstılahta “Kur’an’ın bazı ayetleri arasında ihtilaf ve tenakuz gibi 

                                                
302 İsmail CERRAHOĞLU: a.g.e., 186; Ali TURGUT: a.g.e., 194. 
303 Musa Kâzım Efendi: a.g.e.,14; İsmail CERRAHOĞLU:a.g.e.,187 (Bu ayetteki müphemliğin Nisâ 
Sûresi’nin 69. ayeti olan   �

�  ال����
 ayetiyle beyan olunduğunu   و ال���اء  و ال��ل�
���  ال��
açıklamıştır.); es-SUYUTÎ: ed-Dürrü’l-Mensur Fi Tefsiri’l-Me’sur, I/41 (Melekler, Peygamberler, 
Sıdıklar, Salihler ve onlara uyanlardır.) 
304 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 100. 



 105 

görülen keyfiyettir” ki, aslında Allah’ın kelamında böyle bir halin varlığı söz 

konusu olamaz.306 

 
 “Müşkilû’l-Kur’an“ ilmi, birbirleriyle çelişik gibi görünen bazı ayetlerin 

bağdaştırılmaya çalışılması sonucunda doğmuştur. Aslında Kur’an-ı Kerim’de 

birbirini tutmayan ve çelişki arzeden ayetler kesinlikle bulunmamaktadır. 

Nitekim Allah(c.c) Nisa Sûresi 82. ayetinde “Eğer o, Allah’tan başkası 

tarafından indirilmiş olsaydı içinde birbirini tutmayan birçok şey bulurlardı.” 

buyurarak, Kur’an’da herhangi bir çelişkinin bulunmadığını bildirmiştir.307 

 
 Musa Kâzım Efendi tefsirinde, birbiriyle çelişik gibi görülebilecek 

ayetlere de temas etmiş ve bunların aslında tenâkuz içermediğini yaptığı 

yorumlarla açıklamaya çalışmıştır.  

 
 Müşkilü’l-Kur’an’a dair bazı örnekler:  

 
 Örnek 1: 

 
�o /$;ا�� ذ�  ا�E:�ب 1 ر    “Elif lâm mim, İşte o kitap, kendisinde hiç şüphe 

yoktur.” (Bakara,1-2) ayetinden maksat Kur’an hakkında hiçbir kimsenin şek 

ve şüphesi olmadığını ifade değildir. Nitekim Kur’an-ı Kerim’in Allah katından 

indirildiğine şüphe edenler çok olduğu gibi Cenab-ı Hakk dahi oر� F/ �:وان آ�... 

“(Kur’an’dan) şüphe içinde iseniz.“ (Bakara, 23) ayetiyle, Kur’an’da şüphenin 

vâki olduğuna cevaz vermiştir.  

 
 Bu ayet şüphenin olmadığını değil Kur’an’ın icaz ve belagatıyla 

şüpheye mahal vermediğini ifade etmiştir.308 

 
 Örnek 2: 

  

                                                                                                                                     
305 İBN MANZUR: a.g.e., XI/ 359. 
306 İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Usulû, 179.  
307 Muhsin DEMİRCİ: Tefsir Usulü ve Kaynakları, (İstanbul: İlahiyat Fak. Vakfı Yay. 1998), 167.  
308 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 36. 



 106 

 “Meleklere: “Âdem’e secde edin” demiştik, hemen secde ettiler, yalnız 

İblis diretti, böbürlendi, nankörlerden oldu.“ (Bakara, 34)  

 
 Müfessire göre ayetteki istisnâ, istisnâ-i muttasıldır. Şu halde bu ayet 

İblis’in meleklerden olduğuna delalet eder. �Tآ�ن م� ا� h$"وا ا1 اب�TU/ “Secde 

ettiler, yalnız İblis etmedi. O cinlerdendi.” (Kehf, 50) ayeti İblis’in cinlerden 

olduğunu ifade ediyorsa da, burada �Tآ�ن م� ا� tabiri hakikat olmayıp 

mecazdır. Zira bu ayet çeşit olarak meleklerden olan İblis’in fiilen cinlerden 

olduğunu beyan için sevkedilmiştir. Binaenaleyh şu iki nas arasında teâruz 

yoktur.309 

 
 5.6. Emsâlü’l-Kur’an’a Değinmesi 

 

 Mesel; lügatte benzer, delil, hüccet, halk arasında kabul görüp 

yapılmış ve meşhur söz anlamına gelmektedir.310 Istılahta; sonradan gelen 

bir şeyin daha önce olmuş bir şeye benzetilmesinden ortaya çıkan meşhur 

sözlerdir.311 

 
 Kur’an-ı Kerim’de birçok meseller vardır. Bunlar iki kısma ayrılırlar: a) 

Zâhir ve Sârih Olanlar, b) Kâmin Yani Gizli Olanlar. Kur’an’ı Kerim’deki bu 

meseller, bazen medih ve zem amaçlı sevap-ikap ve işin önemini yüceltmek 

veya tahkîr etmek, bir işin gerçekliğini veya gerçekdışılığını gözler önüne 

sermek gibi maksatlar taşırlar.312 

 
 Musa Kâzım Efendi de tefsirinde, emsal ile ilgili ayetler üzerinde 

önemle durmakta, neyin neye benzediğini titizlikle belirtmekte ve darb-ı 

mesellerin ne gibi faydaları olduğuna değinmektedir. Konuyla ilgili olarak şu 

örneği verebiliriz. 

 
 Örnek:  

                                                
309 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 301. 
310 Abdullah YEĞİN: Yeni Lûgat, (İstanbul, 1978), 4/5. 
311 Hüseyin b. Mes’ud el-BEGAVÎ: Meâlimu’t-Tenzîl, (Bombay, 1345/1926), III/125. 
312 ez-ZERKEŞÎ: a.g.e., I/486-487. 



 107 

             

 “Onların durumu, tıpkı şuna benzer ki, (aydınlanmak için) bir ateş 

yakmak istedi. (Ateş) çevresini aydınlatır aydınlatmaz, Allah onların nurunu 

giderdi ve onları karanlık içinde bıraktı, artık görmezler.” (Bakara, 17)  

 
 Bu ayet-i kerime münafıkların o sahte imanlarını, karanlık gecede 

ışığından istifade için yakılan bir ateş ile, o sahte imanlarına terettüp eden 

faydaların kesilmesini de, o ateşin sönmesine temsilden ibarettir.313 

 
 Musa Kâzım Efendi, Bakara Suresi’nin 8. ayetinden itibaren 

münafıkların hakikî hallerinin ispat edildiğini, bu hakikati daha fazla açıklamak 

için ise bu ayetten itibaren darb-ı mesel kullanıldığını belirterek, darb-ı 

meselin soyut manaları somutlaştırarak gözler önüne serdiğini ve bundan 

dolayı herhangi bir hakikati ispat hususunda önemli bir yere sahip olduğunu 

söylemiştir.314 

 
 5.7. İ’câzu’l- Kur’an’a Değinmesi 

 

 İ’câz kelimesi lügatte, “âciz bırakmak” manasına gelir.315 Biri bir şeyi 

yapmaktan aciz olduğu zaman: “Falan beni aciz bıraktı” der. Mucize kelimesi 

de aynı kökten gelir ve o da insanı acze düşüren hadise demektir.316 Istılahi 

olarak ise, Hz. Peygamber’in risalet davasında göstermiş olduğu ebedî 

mucize Kur’an’ı Kerim’e muaraza yapan Arapların ve daha sonraki nesillerin 

aciz olduklarını göstermek suretiyle kendi doğruluğunu ortaya koymasıdır. 

Dolayısıyla Kur’an ilimleri içinde ayrı bir yeri olan İ’cazü’l-Kur’an, “Kur’an’ı 

                                                
313 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 150; Ayrıca bkz. ez-ZEMEHŞERÎ: a.g.e., I/208; er-RAZÎ: a.g.e., 
I/293; en-NESEFÎ: a.g.e., I/125; Melik Hasen BAHŞ, Esraru’t-Tenavvu fi Teşbihati’l-Kur’ani’l-
Kerim, (Medine: Daru’l-Mûctema, 1993), 218-219. 
314 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 150; Diğer örnekler için bkz. 140-141,157,238. 
315 İBN MANZUR: a.g.e., II/691. 
316 Ebu’l-Hasan Ali b.İsa RUMMANİ: Kitabu’n-Nüket fi İcazi’l-Kur’an, (Mısır: t.y.), 69; Abdülkâdir 
b. Abdürrahman CÜRCANİ: Delailü’l-İ’caz, Tah. Muhammed Rıdvan ed-DAYE, (Dımeşk: 
1407/1987), 87-88; Muhammed Sadık RAFİİ: İcâzü’l-Kur’an ve’l-Belağatu’n-Nebeviye, 
(Beyrut:1973), 176; 



 108 

Kerim’in, bütün insanları benzerini getirmekten aciz bırakması” anlamına 

gelir. Bu konuda ittifak vardır.317 

 
 Kur’an’ın i’câzı pek çok yönlerde tecelli eder. Onun İ’câzını sadece dili, 

üslubu ve fesahatında aramak hatadır. Onu telifi, ihtiva ettiği ilimler ve maârif, 

kevnî ilimlerdeki yeri, ıslah siyaseti, gaybî haberleri, peygamberi azarlayan 

ayetlerin bulunuşu, peygamberin bile ona benzer bir eser meydana 

getiremeyişi gibi daha pek çok yönlerde i’câz aranabilir.318 

 
 Musa Kâzım Efendi, tefsirinde sık sık ayetlerin i’câz yönüne 

değinmiştir. O i’câz konusuna daha çok Kur’an’ın meydan okuma ayetleri 

çerçevesinde yaklaşmış ve bu ayetleri yorumlayarak konuyu 

değerlendirmiştir. Bunun yanı sıra dil ve ûslup özellikleri fesahat ve belagat 

incelikleri ve gaybi haberleri içermesi gibi pek çok yönden Kur’an’ın i’câzına 

dikkat çekmiştir.  

 
 Müfessir ayetlerin i’câz yönüne dikkat çekmekle birlikte bu konuyla ilgili 

“İ’câzu’l-Kur’an” adlı bir makale neşretmiş ve bunu da tefsirinde aynen 

nakletmiştir.  

 
 Musa Kâzım Efendi bu makalesinde Kur’an’ı Kerim’in semavi kitapların 

hiçbirisine ölçü olmayıp lafzı ve ince manasıyla bir mucize olduğunu 

Arapların fesahat ve belagatçılarının benzerini getirmekte aciz kalmalarının 

da bunun delili olduğunu söylemiş ve Arap belagatçılarının acziyetlerini 

birkaç başlık altında incelemiştir. Bunlardan birincisi; Arapların fesahat ve 

belağatı at, deve, cariye vs. gibi şeyleri vasıflandırmaya hasredilmiş olup 

Kur’an’ı Kerim ise bu gibi şeyleri vasıf ve beyan etmediğinden fesahat ve 

belagatçılar Arap fesehat ve beleğatında meşhur olan bu lafızları Kur’an-ı 

Kerim’de bulamamışlardır. 

  

                                                
317 RUMMANİ: a.g.e., 69; CÜRCANİ: a.g.e., 87-88. 
318 İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Usulû, 163. 



 109 

 İkincisi: Araplara göre bir şiirin ve bir sözün en güzeli, içinde en fazla 

yalan olandır. Kur’an-ı Kerim ise her ayetinde son derece doğruluğa riayet 

olunmakla birlikte fesahat ve belagatın en üst mertebesinde nazil olmuştur.  

 
 Üçüncüsü: Bir şair ne kadar fasih ne kadar beliğ olursa olsun onun bir 

kaidesinden bir veya iki beyit beliğ olabilir. Çünkü belagat kelimelerin fasih 

olmasıyla beraber kelamın muktezayı hale mutabakatı demektir. Hâlbuki 

Kur’an-ı Kerim’in her sözü ve cümlesi kendine mahsus olan hal ve makamda 

sevk olunmuş ve o makama uygun olan işlerin hepsine riayet edilmiştir.  

 
 Dördüncüsü: Zühd ve takva, fıkhî meseleler ve fetvalar dünyayı zem 

ve ahireti medh gibi şeylere dair beliğ bir makale ve fasih bir kaside yazmak 

veya söylemek hiçbir şaire mümkün değilken, Kur’an-ı Kerimde bu gibi âli 

konular tam bir fesahat ve belağat üzere zikredilmiştir.  

 
 Beşincisi: Bazı eşyayı tasvirde güzel bir şiir söyleyen bir şair başka 

şeyleri tasvirde o şairane kudretini layıkıyla gösteremez. Hâlbuki Kur’an-ı 

Kerim bünyesindeki birçok konuyu gayet fasih ve beliğ bir şekilde zikretmiştir.  

 
 Altıncısı: Kendisinde peşpeşe bir konudan diğer bir konuya geçilen 

sözün cüzleri arasında güzel bir irtibat olmayacağı ve belagatın da düşeceği 

bilindiği halde, Kur’an-ı Kerim’de tevhid, nübüvvet, mead, emr, nehy gibi 

birçok konu peş peşe geldiği halde bunlar arasındaki irtibat tam bir fesahat ve 

belagatla muhafaza edilmiştir.  

 
 Yedincisi: Kur’an-ı Kerim birçok konuda az lafızla çok manayı gayet 

fasih ve beliğ bir şekilde ifade etmiştir ki bu bir beşerin yapamayacağı bir iştir.  

 
 Sekizincisi: Fesahat ve belagat ehli bir sözde azap ile mükâfatı 

layıkıyla bir araya getiremedikleri halde Kur’an-ı Kerim bu iki zıt sıfatı layıkıyla 

cem etmiştir.  



 110 

Dokuzuncusu: Kur’an-ı Kerim takdim, te’hir, ıtlak, te’kid, fasl, vasl gibi 

beliğ bir sözde uyulması gereken işlerin hepsini içine almıştır k,i hiçbir beliğ 

kişinin sözünde bunun benzeri görülmemiştir.319 

 
 Musa Kâzım Efendi Kur’an-ı Kerim’in i’câzını bu şekilde açıkladıktan 

sonra onun fesahat ve belagatına dil uzatan insanların belagat ve fesahatten 

habersiz ve Kur’an-ı Kerim’in yanlış ve eksik tercümelerine bakarak söz 

söyleyen insanlar olduğunu belirtmiştir. Müfessirin i’câzu’l-Kur’an’a dair 

açıklamalarına bazı örnekler: 

 
 Örnek 1: 

 
 “Onlara: “İnsanların inandıkları gibi siz de inanın” dense“ O 

beyinsizlerin inandığı gibi inanır mıyız?” derler. İyi bilin ki asıl beyinsizler 

kendileridir; fakat bilemezler.” (Bakara, 13)  

 
 “Önceki ayetin sonunda ون	1 �9*, bu ayetin sonunda da ن�
"*� 1   

buyurulmuş olması i’câzın son sınırına ulaştığının bir göstergesi olup bütün 

mertebeleriyle Kur’an-ı Kerim’de tecelli eden belagat gereğidir. Zira ayette, 

münafıkların yeryüzünde ne zaman fitne ve fesat çıkarmamaları istense 

kendilerini fesada değil ıslaha çalıştıkları ve zikredilen bu talebi şiddetle red 

ettikleri ve kendilerinde bulunan fesatlarını bile his ve idrakten aciz bir 

derekeye düştükleri tahakkuk etmiş ve bu hakikati ilan için ayet-i kerime 1


�ن cümlesiyle tamamlanmıştır. Bu ayet ise �9*	ون"*�1 cümlesi ile 

tamamlanmıştır. ن�
"*� 1 �Eو� cümlesi “fakat onlar kendilerinin süfeha 

olduklarını bilmezler”  manasını ifade eder. Bu ise “münafıklar hem bilmezler 

hem de bilmediklerini bilmezler” demektir. Bundan başka “ilim” ile “sefeh” 

arasında bir zıtlık bulunduğundan bu ayet-i kerimenin sonunda şu iki zıddı 

cem ile bediî ilimden olan tıbak sanatına dahi riayet edilmiştir.”320 

 

                                                
319 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 213-216; Aynı makale Sırât-ı Müstekîm dergisinde yayınlanmıştır. 
Musa Kâzım Efendi: “İ’câz’ul-Kur’an”, Sırât-ı Müstakîm, VIII, (Eylül 1324), I/107-108; Musa Kâzım 
Efendi, “İ’câzu’l-Kur’an,” Sırât-ı Müstakîm, IX, (Ekim 1324), I/135-137. 
320 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 123-124. 



 111 

 Örnek 2:  

 
 “Yok eğer yapamadınızsa -ki asla yapamayacaksınız- o halde yakıtı 

insanlar ve taşlar olan, inkarcılar için hazırlanmış ateşten sakının.” (Bakara, 

24)  

  
 “Önceki ayette meydan okumanın رة�Uا ب�<�/ lafzıyla gelmesine nazaran, 

zahiri itibariyle bu ayette  �� 8*"�ا/�ن<  yerine رة�Uن �� >�>�ا ب�/ denilmek gerekiyorsa 

da, belagat yönünden kelamda, i’câz’ı kasr nüktesini gözetmek için &*/ 

maddesi kullanılmıştır. Zira “şayet yapamaz iseniz” tabirinin maksadı ifade 

etmeye yetmekle beraber “Kur’an’a benzer bir sure getiremez iseniz” 

tabirinden daha veciz ve kısa olduğu şüphesizdir.321 Ayrıca aynı ayetteki  �و�

 cümlesi de gaybden haberi içerdiği için başlı başına bir mucizedir.”322 >8*"�ا

 
 5.8. Ayetler Arasındaki Tenasüp ve İnsicama İşaret Etmesi 

 

 Ayetler çeşitli zamanlarda ve çeşitli sebeplere binaen nazil olmakla 

beraber aralarında öyle bir irtibat var ki, onlardan birini yerinden oynatmak 

mümkün değildir. Kur’an’ın i’câzı bu yöne de teşmil edilebilir. Belagat ve 

ahenk bakımından Kur’an’ın böyle bir insicama sahip olması onun ebedî bir 

mucize olduğunun delilidir.  

 
 Bika’i, Münasebetü’l-Kur’an ilminin değer ve önemini belirtirken; nahiv 

ilminde beyan’ın yeri ne ise, tefsir ilminde de tenâsûbun ifade ettiği mananın 

aynı olduğu görüşünü belirtir ve şöyle der: 

 
 “Münasebetü’l-Kur’an ilmi, Kur’an-ı Kerim’in ayet ve surelerinin 

tertibindeki  hikmeti anlatan bir ilimdir. Bu ilim, manaların durumuna 

uygunluğunu tahkik eden  belagatın gayesidir. Zira kelamın güzelliklerinin 

anlaşılması, surenin maksudunun bilinmesine bağlıdır. Belagattan istenen de 

                                                
321 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 209. 
322 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 210; YAZIR: a.g.e., I/238; İ’câzu’l-Kur’an’a dair diğer örnekler için 
bkz. 10-11,36,85,145,200. 



 112 

budur. Bu da Kur’an-ı Kerim’in bütün cümlelerinin maksadının bilinmesini 

ifade eder. İşte bu sebeple bu ilim, çok büyük bir değer taşımaktadır. 323 

 
 Ayetler ve sureler arasındaki münasebetleri incelemek çok ince ve çok 

dikkat edilmesi gereken bir iştir. Bu sahada kendilerini gösterebilen 

müfessirler tefsirlerinde bu münasebetlere temas etmişlerdir.324 

 
 Tefsir Usûlü âlimleri münasebetin bilinmesinde,  bir ayetin önceki ayeti 

tamamlayıp tamamlamadığının veya manaca müstakil olup olmadığının 

araştırılması gerektiğini söylerken, sureler arası münasebeti tayin etmenin 

surenin hangi maksatla indiğini bilmeye, ana hedefini tesbite bağlı olduğunu 

belirtmişlerdir. 

 
 Bu müfessirin tefsirindeki âli makamını ve vukûfiyetini ortaya koyan 

Münasebetü’l-Kur’an ilmiyle ilgili özellikler müfessirimizin tefsirinde de 

mevcuttur. O bu konuyla ilgili bazı inceliklere temas etmiştir. Bunlarla ilgili 

bazı örnekler şu şekildedir: 

 
 Örnek 1: 

  
“Eğer kulumuz (Muhammed)e indirdiğimizden şüphe içindeyseniz, 

haydi onun gibi bir sure getirin. Allah’tan başka bütün şahitlerinizi de çağırın; 

eğer doğru iseniz (bunu yapın).” (Bakara, 23)  

 
 “Ayetteki  ;"=ارة م� م�Uن� /�>�ا ب�'0 F"0 ���Sن �
 cümlesi şart وان آ�:� /F ر�o م

cümlesi olup kendinden öncesine atfedilmiştir ve bu atıf bir kıssayı diğer 

kıssaya atıf kabilindendir. Çünkü iki cümle arasında hem açık bir zıtlık hem 

de tam bir uyum vardır. Zira makabli vahdaniyeti, bu cümlede nübüvveti isbat 

edip bu ikisi ise birbirine mutabıktır. Çünkü tahkiki iman ancak bu iki matlubu 

tasdik ile olur.”325 

 

                                                
323 Burhanettin İbrahim b. Ömer BİKA’İ, Nazmu’d-Dürer fi Tenasûbi’l-Ayi ve’s-Suver, (Kahire, 
1413/1992), I/16. 
324 İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Usulû, 205. 
325 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 200. 



 113 

 Örnek 2: 

  
 “Ey İsrailoğulları, size verdiğim nimetleri hatırlayın bana verdiğiniz 

sözü tutun ki,  ben de size verdiğim sözü tutayım ve sadece benden korkun! 

Sizin yanınızda bulunanı doğrulayıcı olarak indirmiş bulunduğum (Kur’an)’a 

inanın ve onu ilk inkâr eden siz olmayın. Benim ayetlerimi birkaç paraya 

satmayın ve benden sakının.” (Bakara, 40-41)  

 
 “Birinci ayetteki, ilahi emirleri tezekkür ve tefekkürle emir, ikinci ayette 

iman ve küfrü terk ile emrin başlangıcı gibi olduğundan, ilk ayet takvanın 

başlangıcı olan “rahbet” ile; ikinci ayette “rahbet”in son noktası olan “takva” 

ile sonuçlanmıştır. Bir de ilk ayet ile hitap; âlim ve mukallide şamil 

olduğundan, orada seyr ve sülükun başlangıcı olan “rahbet” ile emredilmiş, 

hâlbuki ikinci ayette hitap bilhassa ülemaya yöneltilmiş bulunduğundan 

burada seyr ve sülukun son noktası olan “takva” ile emrolunmuştur.”326 

 
 5.9. Kıssalar (Kasasu’l Kur’an) Karşısındaki Tutumu 

 

 Kur’an’da geçmiş peygamberlerden ve milletlerden söz eden kıssalar 

vardır. Bu kıssaların Kur’an’da bulunmasından maksat, tarihi olayların 

kronolojik olarak anlatılması değil, geçmiş milletlerin hayat tecrübesinden 

ibret alınmasıdır. Kur’an tarihi olayların teferruatını değil, kendi gayesine 

uygun ve insanların ortak problemleri olan yönlerini seçer.327 Buradan 

Kur’an’daki kıssaların amacının insanları ahlâki yönden eğitmek ve terbiye 

etmek olduğu sonucunu çıkarabiliriz.328 

 
 İnsanın yaratılışını göz önünde tutan Kur’an-ı Kerim, en güzel kıssaları 

adeta gözlerimizin önünde cereyan ediyormuşcasına anlatır. İnsanlık tarihi bir 

sinema şeridi gibi, seyircilerine ibret alınacak ince noktaları vererek, hayatı 

                                                
326 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 334. 
327 İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Usulû, 171-172. 
328 Muhammed Ahmed CÂDU’L-MEVLA- Muhammed Ebu’l-Fadl İBRAHİM-Ali Muhammed el-
BECÂVÎ, Kasasu’l-Kur’an, (Beyrut: Daru’l-Ceyl, 1987),3; Ayrıca bkz. İdris ŞENGÜL: Kur’an 
Kıssaları Üzerine, (İzmir: Işık Yay., 1994), 227. 



 114 

tanzim etme yollarını gösterir. Kur’an’daki kısaların asıl gayesi ise, ahlâkî ve 

terbiyevî oluşudur. İnsana olaylar kadar hiçbir şey gerçeği gösteremez. Buna 

uyarak geçmiş milletlerin ilim-cehalet, kuvvet-zaaf, şeref-zillet gibi durumlarını 

ve bunların sebeplerini iyice incelersek, bizlerde mevcut olan iyi veya kötü 

davranışlarımıza karşı elbette tesir edecektir.329 

 
 Musa Kâzım Efendi de tefsirinde, kıssaları bu açıdan ele almıştır. O, 

kıssalarda ayrıntıdan ziyade asıl maksat üzerinde durulması gerektiğini 

belirterek, Kur’an’ın temel hedefi doğrultusunda onlardan nasıl ders ve ibret 

almamız, prensipler çıkarmamız gerektiğini ortaya koymaya çalışmıştır. 

Müfessir, Kur’an’da işaret edilen kıssaları değerlendirirken, bazen kendi 

açıklamalarına yer vermiş, bazen Tevrat’tan alıntılar yapmış, bazen 

müfessirlerin beyanına göre kıssayı kısaca anlatmış, bazen de Tevrat ile 

müfessirlerin görüşlerini karşılıklı olarak ele almıştır.  

 
 Konuyla ilgili örnekleri şu başlıklar altında inceleyebiliriz:  

  
 5.9.1. Kıssalardan Çıkarılacak Hikmetler, Faydalar, Dinî ve İlmî 

Meseleler Üzerinde Durması 

 
 Örnek 1: 

 
“Bir zamanlar Rabbin meleklere: “Ben yeryüzünde bir halife 

yapacağım” demişti. (Melekler): “Orada bozgunculuk yapan, kan döken 

birisini mi halife yapacaksın? oysa biz seni överek tesbih ediyor ve takdis 

ediyoruz?” dediler.  (Rabbin): “Ben sizin bilmediklerinizi bilirim” dedi. (Bakara, 

30-33)  

 
 Musa Kâzım Efendi zikrolunan bu ayet-i kerimelerin dini ve ilmî 

meselelere delâlet ve işaret etmiş olduklarını belirterek, bunlardan bazılarını 

tefsirinde açıklamıştır.  

  

                                                
329 İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Usulû, 172. 



 115 

 Müfessir bunlardan ilkinin, insanın en şerefli ve en faziletli mahluk 

olması meselesi olduğunu, bu meseleye ise  واذ )�ل رب... ayet-i kerimesinin 

delâlet ettiğini belirtmiş ve devamında insanın Allah tarafından halife 

seçildiğini, bu hususta meleklere bile tercih olunduğunu ve bu durumda 

insanın meleklerden daha faziletli ve şerefli olduğunu, sonuç olarak da 

insanın diğer mahluklardan da üstün olduğunun ortaya çıktığını söylemiştir.  

 
 İkinci olarak müfessir, ilmin meziyet ve ulviyetinin, bütün sıfatlardan 

daha şerefli ve faziletli olduğunu, buna da ء�
 nazm-ı keriminin kesin و0"� ادم ا41

bir şekilde delâlet ettiğini söyleyerek Allah’ın üstünlük sıfatının ilim olduğunu, 

eğer ilimden daha faziletli bir sıfat olsaydı ayette mutlaka zikrinin geçeceğini 

ifade etmiştir.  

 
 Üçüncü olarak müfessir, hilafet ehline ilmin şart olması meselesini ele 

almış, buna da نZ'1ءانZء ه�
F ب�4   kavl-i şerifinin işaret ettiğini belirtmiştir. Zira bu 

kavl-i şerif ile eşyanın isimlerini ve özelliklerini bilmediklerinden dolayı 

melekler sukût etmiş ve bu surette hilâfete layık olmadıkları ispat edilmiştir.  

 
 Müfessirin ele aldığı dördüncü mesele “muallim” kelimesinin, ta’limi 

kendisine sanat edinen kimseye ihtisasından dolayı Cenab-ı Hakk’a ıtlakı 

sahih olmadığı halde “ta’lim” fiilinin Hakk Teâla’ya isnadının sıhhati 

meselesidir ki bu da ء�
  .ayetiyle sabit olmuştur و0"� ادم ا41

 
 Beşinci mesele, lugati ilk ortaya koyanın “Allah” olması meselesidir ki, 

buna da yine ء�
 ,ayetiyle işaret buyrulmuştur. Zira burada isimler و0"� ادم ا41

lafızlar demektir. Lafızları talim manası ise hangi lafzın hangi manaya konu 

olduğunu öğrenmekten ibarettir. Bunun ise sonradan gelen kavimler 

tarafından olmayacağı Allah tarafından meydana geldiği şüphesizdir.   

 
 Altınca mesele, hikmet mefhumunun, ilim mefhumu üzerine zaid 

olması meselesidir ki, müfessirimiz buna da �$E3ا�*"$� ا� fان  ان kavli şerifinin 

delalet ettiğini söylemiş ve bu iki kelimenin aynı manaya konu olması 



 116 

durumunda nazmı keriminin tekrarı iştimal etmesi gerektiğini bunun ise batıl 

olduğunu ifade etmiştir.  

 
 Yedinci mesele, meleklerdeki ilim ve kemâlatın artmayı kabul etmesi 

meselesidir ki, buna da ءه��

� ان'�ه� ب� 4"/ ayetiyle kesin bir şekilde delâlet 

edilmiştir. 

  
Sekizinci ve son mesele olarak Musa Kâzım Efendi, Âdem’in 

meleklerden daha üstün olduğunu buna da Bakara Sûresi 30.-33. ayetlerinin 

delâlet ettiğini belirtmiştir.330 

 
 Yukarıda zikrettiğimiz örnekte de görüldüğü gibi müfessir, kıssalardan 

çıkarılacak birçok dini ve ilmi meseleye işaret buyurmuştur. Bununla birlikte 

kıssalar konusunda asıl maksadın önemli olduğunu vurgulayarak ayrıntıdan 

kaçınılması gerektiğini savunmuştur. Mesela: Bakara Suresi’nin 35. 

ayetindeki  ة	T9ا� !� yani “ağaç” lafzının ا�T9	ة ifadesinde yer alan و1 >%	ب� ه

mahiyeti hakkında Musa Kâzım Efendi şunları söylemiştir:  

 
“Bu ağacın mahiyetini beyan konusunda ulema ihtilaf edip, kimisi 

bunun buğdaydan, kimisi üzümden, kimisi incirden ibaret olduğunu söylemiş 

ise de evla olan onun mahiyetini tayin etmemektedir. Zira kıssanın asıl 

maksadı bu olmadığı gibi, bu konuda varid olan delillerin hepsi zayıftır.331 

 
5.9.2. Kıssalarda Geçen Olayı Kısaca Açıklaması veya İsim 

Belirtmeden Müfessirlerin Beyanını Aktarması  

 
 Örnek 1: 

 
 “Bir zamanlar sizin sözünüzü almış, üzerinize dağı kaldırmıştık: “Size 

verdiğimizi kuvvetle tutun, içinde olanı hatırlayın ki (azabımızdan) 

korunasınız.” (demiştik)” (Bakara, 63) 

  
                                                
330 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 295-297. 
331 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 307; Ayrıca bkz. er-RAZÎ: a.g.e., I/456; el-ÂLUSÎ: I/234-235; YAZIR: 
a.g.e., I/276. 



 117 

 Müfessirlerin beyanına göre, “Ref’i Tur” hadisesinin hûlâsası şöyledir: 

Hz. Musa kavmine Tevrat’ı tebliğ etmiş; fakat kavmi ondaki tekliflerden 

ürkerek kabule yanaşmamıştır. Bunun üzerine bu kişileri Tevrat’ı kabule 

mecbur etmek için Tur Dağı yerinden yükseltilip onların üzerlerine getirilmiş 

ve kendilerinden Hz. Musa’ya ittiba ve Tevrat’ın tekliflerini kabul edeceklerine 

dâir ahd ve mîsakın alınmasına kadar başları üzerinde durdurulmuştur.332 

 
 Örnek 2:  

 
 “Musa, kavmine: “Allah size bir inek kesmenizi emrediyor” demişti. 

“Bizimle alay mı ediyorsun?” dediler. “Cahillerden olmaktan Allah’a sığınırım” 

dedi.” (Bakara, 67)  

 
 Musa Kâzım Efendi ayette geçen kıssanın cereyanını müfessirlerin 

beyanına göre şu şekilde açıklamıştır.  

 
 “İsrailoğullarının zenginlerinden ihtiyar bir zâtın bir oğlu ile iki 

birâderzâdesi vardı. Birâderzâdeleri ihtiyarın vefatında geriye bıraktığı malları 

kendilerine intikal etsin diye bir gece zavallı ihtiyarın oğlunu öldürdüler ve 

güya katlin kendileri tarafından yapıldığının anlaşılmaması maksadıyla 

maktûlün cesedini götürüp halkın her gün toplandığı yere bıraktılar ve sabah 

olunca hemen bir çok vaveylâlar ile Hz. Musa’ya gelerek katilin bulunmasını 

ve meydana çıkarılmasını talep ettiler. Hz. Musa, ilk olarak gerekli tahkikât ve 

tetkikâtı yaptı ise de katil bulunamadı. Çünkü herkes şu katl fiilini, 

kendisinden nefy, diğerine isnad etti. Bu sebeple bütün kavim birbirine 

düşman oldu. Bunun üzerine Hz. Musa artık Cenab-ı Hakk’a iltica etti. Bütün 

şüpheleri giderecek şekilde şu katilin kim olduğunu bildirmesi hakkında niyâz 

etti. Bunun üzerine de Cenab-ı Hakk İsrailoğullarının evvelâ bir inek 

boğazlamalarını emretti. Hz. Musa bu emri onlara tebliğ edince onlar: 

“Bizimle alay mı ediyorsun şu hadise ile inek boğazlamanın ne münâsebeti 

var” dediler. Makâm-ı tebliğde olayın bir cehalet ve sefahet eseri olduğunu ve 

                                                
332

 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 376; Ayrıca bkz. el-BEYDAVÎ: a.g.e., I/66; en-NESEFÎ: a.g.e., I/52-
53. 



 118 

herhangi bir nebinin bu gibi şeylerden katiyen uzak olduğunu düşünmediler. 

Bunun üzerine Hz. Musa onlara: “Ben cahiller arasına dâhil olmaktan Allah’a 

sığınırım” cevabını verdi.333 

 
 5.9.3.  Tevrat’tan Nakillerde Bulunması 

 
 Örnek 1: 

  
 “Sizi Firavun ailesinden de kurtarmıştık. Hani (onlar) size azabın en 

kötüsünü reva görüyor, oğullarınızı boğazlayıp, kadınlarınızı sağ 

bırakıyorlardı ve bunda sizin için Rabbinizden büyük bir imtihan vardı.” 

(Bakara, 49)  

 
 Musa Kâzım Efendi, bu ayetteki kıssanın tefsirinde öncelikle Tevrat’ın 

beyanına yer vermiş, daha sonra bu konudaki müfessirlerin rivayetlerini 

belirtmiştir. O, Tevrat’ın beyanına göre Firavun’u, bu işkenceleri işlemeye 

sevk eden şeyin, Yusuf (a.s) zamanında Hz. Yakub ile beraber Mısır’a gelmiş 

olan ve toplamı yetmiş kişiden ibaret bulunan İsrailoğullarının nüfusunun üç-

dört asır zarfında cidden nazarı dikkati celb edecek derecede çoğalmaları ve 

bu halin devam ettiği takdirde yakın zamanda bunların Mısır diyarında hâkim 

olmalarından Firavun’un endişeye düşmesi olduğunu söyleyerek, hemen 

akabinde aynı konu hakkında isim belirtmeksizin bizim müfessirlerin 

rivayetlerine göre deyip, onlara göre bu işkencenin sebebinin, Firavun’un 

İsrailoğullarından bir zatın zuhur ederek kendi mülk ve saltanatını 

mahvedeceğine dair bir rüya görmüş olması veyahut böyle bir hadisenin 

meydana geleceğinin kâhinler tarafından Firavun’a haber verilmiş bulunması 

olduğunu belirtir.334 

 
 Örnek 2:  

 

                                                
333 Musa Kâzım Efendi: a.g.e.,  382-383; Ayrıca bkz., et-TABERÎ:a.g.e., I/337; er-RAZÎ: a.g.e., I/557; 
el-BEYDAVÎ: a.g.e., I/67; İBN KESİR: a.g.e., I/108-109. 
334 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 349. 



 119 

 “Musa kavmine demişti ki: Ey kavmim, sizler, buzağıyı (tanrı) 

edinmekle kendinize zulmettiniz. Gelin yaratıcınıza tevbe edin de nefislerinizi 

öldürün. Bu yaratıcınız katında sizin için daha iyidir. (Bu suretle O), sizin 

tevbenizi kabul buyurmuş olur. Çünkü O, öyle bağışlayıcı, öyle 

merhametlidir.” (Bakara, 54)  

 
 Musa Kâzım Efendi bu ayetin tefsirinde, Hz. Musa’nın Tur’dan 

dönüşünde kavminin altın buzağı heykeline taptıklarını gördüğünü ve bundan 

dolayı son derece öfkelenerek Hz. Harun’u kınadığını ve Harun’un bu konuda 

kusurun kendisinde olmayıp kavminde olduğunu beyan etmesiyle Hz. 

Musa’nın Hz. Harun’a karşı olan öfkesini teskin eylemesi üzerine buzağıya 

kulluk yapanları huzuruna davet ederek bu şirki işlemeleri sebebiyle 

nefislerine zulmetmiş olduklarını ve bu babda büyük günahtan kurtulmak için 

kendilerini öldürmek suretiyle Allah-u Teâla’ya tevbe ve rücu eylemeleri 

gerektiğini ve bu şekilde tevbenin Allah katında kendileri için gayet hayırlı 

olduğunu ve eğer onlar böyle kendilerini öldürmek suretiyle Rablarine tevbe 

ve rûcu ederlerse Rablerinin de onlara aff ve mağfiretle rûcü edeceğini 

bildirdiğini söyleyerek, Hz. Musa’nın bu emri üzerine o gün kendini 

öldürenlerin Tevrat’ın beyanına göre üçbin, müfessirlerin nakillerine göre 

onbin kişi olduğunu belirtmiştir.335 

 
 5.10. Hitâbu’l- Kur’an’a Değinmesi 

 

 Bir sözün, bir metnin anlaşılabilmesi için sözün söylendiği yer, zaman, 

muhatapların psikolojik, zihni, ahlâkî, dinî, iktisadi, siyasi, sosyal vs. 

durumlarının bilinmesi gerekir. Daha doğrusu sözler, cümleler, metinler 

boşluğa yönelik değildirler. Onların mutlaka hitap ettiği muhataplar vardır.336 

Kur’an-ı Kerim’in de hitap ettiği birtakım şahıslar, zümreler, peygamberler arz 

ve sema gibi cansız varlıklar vs. vardır. Yalnız Kur’an’ın hitabı sadece içinde 

                                                
335 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 358-359. 
336 Hâlis ALBAYRAK: Tefsir Usulû, (İstanbul: Şule Yay., 1998), 125. 



 120 

bulunduğu zaman ve zeminle sınırlı olmayıp, tüm insanlığa ve tüm zamanlara 

şamildir.  

 
 Umumiyetle Kur’an-ı Kerimdeki hitaplar üçe ayrılır.   

 a) Hz. Peygambere olan hitaplar 

 b) Hz. Peygamberden başkasına yapılan hitaplar 

 c) Her ikisine birden yapılan hitaplardır. Bunlara ait örnekler hemen 

hemen her sahifede rastlanacak kadar çoktur.337 

 
 Kur’an tarihin muayyen bir döneminde, muayyen bir topluma, o 

toplumun diliyle ve o toplumun bilgi ve tecrübe sınırlarını zorlamayan bir 

üslûpla indirilmiştir. Bu yönüyle Kur’an, tarihin muayyen bir dönemiyle çok 

yakından ilgilenen bir kitap olmakla birlikte, öğütleri, tavsiyeleri, emirleri, dini 

ve ahlâki muhtevasıyla da bütün insanlığa ışığını ulaştırabilen bir kitaptır. Bu 

açıdan bakıldığında Kur’an-ı Kerim’de birtakım hususî hükümler, emirler, 

tavsiyeler bulunmaktadır. Fakat hitabın hususiliği, hükmün umumiliğine mani 

değildir. Yani hitap hususi olsada hüküm herkese câri olabilir.  

 
 Kur’an-ı Kerim’de muhatabın zihniyetine ve yapısına göre veya 

emrettiği şeyin güzelliğine ve nehyettiği şeyin çirkinliğine göre çok farklı hitap 

şekilleri vardır. Bunlardan birkaçı şu şekildedir: Medh hitabı, zem hitabı, şeref 

verme hitabı, alay etme hitabı, nasihat hitabı, sevgi ve muhabbet hitabı, 

nefret hitabı, kahramanlığa teşvik hitabı, şereflendirme hitabı… 338 

 
 Müfessir Musa Kâzım Efendi tefsirinde ayetlerin kimlere hitap 

olunduğu üzerinde önemle durmuştur. O bazen hitabın kime olduğunu 

belirterek bunun sübutuna da hadis-i şeriflerle delil getirmiş, bazen de “bu 

ayetin kimlere hitap olduğu konusunda farklı görüşler vardır”  diyerek bu 

görüşleri belirtmiş ve kendisi herhangi bir tercihte bulunmamıştır. 

 

                                                
337 İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Usulû, 192. 
338 İsmail CERRAHOĞLU: Tefsir Usulû, 192-193. 



 121 

 Müfessir ayetlerdeki hitabın kimlere olduğunu belirtmekle birlikte, bu 

hitap şekillerinin hikmetleri üzerinde durmayı da ihmal etmemiştir. 

 
 Konu ile ilgili örnekler: 

 
            Örnek 1: 

                                                                                        
 “Ey insanlar, sizi ve sizden öncekileri yaratan Rabbinize kulluk edin ki, 

(azaptan) korunasınız.” (Bakara, 21)  

 
Musa Kâzım Efendi, bu ayeti kerimenin nazil olduğu zamanda mevcut 

olan mükelleflerin tamamına lafzen ve ondan sonra kıyamete kadar mevcut 

olacakların cümlesine de manen hitap olunduğunu belirterek  �

F"0 F ا��اE


M0�
Tا� F"0 F
E
 gibi nice hadis-i şeriflerin delaletleriyle, şer’i hükümler ve dini 

hitapların muktezâlarının her iki tarafa da şamil olduğunu söylemiştir.339 

 
 Örnek 2: 

 
 “İnanıp yararlı işler yapanlara, altlarından ırmaklar akan cennetlerin 

kendilerine ait olduğunu müjdele.“ (Bakara, 25) 

 
 “Bu ayet-i kerimede  	9ب sigasıyla emir ve hitap, Hz. Peygamber’e veya 

her asrın âlimine veyahut da tebşire gücü yeten her müminedir. Cenab-ı 

Hakk’ın önceki ayetlerde küfür ehline ve asilere tenzir ile hitap ettiği halde, bu 

ayette iman ehline tebşir ile hitap etmeyip Hz.Rasul’e veyahut onun ilmi varisi 

olan her âlime onları cennetle tebşir etmelerini emretmesi, iman ehlinin 

şanlarını yüceltme ve kendileri için hazırlanmış olan büyük nimetler ile 

tebşire, mutluluğa, en layık olduklarını haber verme hikmetine mebnîdir.”340 

 
 5.11. Huruf-ı Mukattaa’yı Tefsir Etme Yöntemi 

 

                                                
339 Musa Kâzım Efendi: a.g.e.,182;  Ayrıca bkz. el-ÂLÛSÎ: a.g.e., I/181-182. 
340 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 260-264. 



 122 

 Kur’an’da bazı sûreler Arap alfabesindeki harflerle başlamaktadır. 

Bunlar hurûf-u mukataa/hece harfleri olarak adlandırılmıştır. Bu harflerin ne 

anlama geldiğiyle ilgili olarak farklı görüşler ortaya konulmuştur. Günümüzde 

de onlara farklı anlamlar verilmektedir. Kur’an’da üç sûre tek harf, on sûre iki 

harf, onüç sûre üç harf, bir sûre de beş harfle başlamak üzere toplam 

yirmidokuz sure bu harflerle başlamaktadır.341 

 
 Bazı sûrelerin başında bulunan ve “Fevâtihu’s-Suver”den sayılan 

hurûf-u mukattaanın âyet kabul edilip edilmemesi konusunda ihtilaf vardır. 

Kûfeliler, hurûf-u mukattaanın bazısını müstakil bir ayet, bazılarını da bir 

ayetin cüz’ü kabul ederler. Basralılar ise, bunların hiçbirisini ayet kabul 

etmezler. ez-Zemahşerî (1133) de onların ayet olup olmaması konusunun 

kıyasî değil, tevkifî (vahye dayalı) olduğunu söyler.342 

 
 Hurûf-u mukattaanın Kur’an’ı Kerim’de yer alışındaki hikmetler ve 

taşıdığı anlamlar konusunda yirmi kûsûr görüş mevcut olup bunlardan 

bazıları şu şekildedir: 

 
 1-Bunlar sûrelerin isimleridir. 

 2-Bunlardan her biri Allah’ın isimlerinden veya sıfatlarından birine 

delalet eder. 

 3-Bu harflerden bazısı Allah’ın isimlerine, bazısı da Allah’tan başka 

isimlere delalet eder. 

 4-Bunlar Kur’an’ın isimleridir 

 5-Allah, bu harflerle yemin etmektedir. 

 6-Huruf-u mukattaa harfleri münferit harflerdir.343 

 
 Huruf-u mukattaa hakkında çeşitli fikirlerin olduğunu ve bunların 

birkaçını yukarıda zikrettik. Bununla birlikte bunların tam zıddı, bu harflerin 

Kur’an’ın esrarından olduğunu, Allah’ın bunları bilmeyi kendisine mahsus 

kıldığını ve bu harflerin manaları üstünde durulmaması gerektiğini savunanlar 
                                                
341 M. Said ŞİMŞEK: Günümüz Tefsir Problemleri, (İstanbul: Esra Yay., 1997), 485. 
342 ez-ZERKEŞÎ: a.g.e., I/170-171. 
343 İsmail CERRAHOĞLU: a.g.e., 138-141. 



 123 

da vardır ki, bunlar da görüşlerini Hz. Ebu Bekir’in “Her kitabın bir sırrı vardır. 

Allah’ın Kur’an’daki sırrı da evâili’s-sûverdir” sözüyle, Hz. Ali’nin “Her kitap 

için bir zûbde vardır. Bu kitabın zûbdesi de hece harfleridir” sözüne 

dayandırmaktadırlar.344 

 
 Musa Kâzım Efendi tefsirinde, huruf-u mukattaa konusuna çok uzun 

bir yer ayırmıştır. Bu konudaki görüşleri, bunların delillerini ve bu görüşlere 

yapılan itirazları vermiş ve en sonunda hakikate en yakın olan görüşün, 

fevatih-i sûverin esma-ı huruftan ibaret olduğunu söyleyerek bu konudaki 

kanaatini belirtmiştir.  

 
 Şimdi müfessirin bu harfleri hangi başlıklar altında incelediğini kısaca 

görelim: 

 
1- Bunlar, harflerin isimleridir.345 Yanı bunlardan her biri bir isim olup, 

müsemmaları ise şu lafızlar ile tabir olunan ve kendilerinden kelimeler terkip 

eden huruf-ı basitedir. Mesela “elif” lafzı bir isimdir, müsemması (ا) dir. “Lam” 

lafzı bir isimdir, müsemması ( ل  ) dır. Sairleri de böyledir. Bu harflerin bazı 

sûrelerin evvellerinde zikredilmeleri iki mühim nükteye mebnidir. 

 
 Birincisi: Kur’an-ı Kerim’le tahaddiye yani muarazaya davet edilenler: 

“Ey fesahet ve belagat sahipleri, işte vahy-i ilahi olmak üzere size okunan 

Kur’an sizin kendi kelamınızın aslî unsuru olan harflerden tanzim edilmiş. 

Eğer bu kelam sizin iddia ettiğiniz gibi Hz. Muhammed’in kendi kelamı 

olsaydı, fesahat ve belagat kuvvetinizle onun mislini ispattan aciz 

kalmazdınız” tarzında tenbih ve ikazdır.  

 

                                                
344 İsmail CERRAHOĞLU: a.g.e., 136. 
345 et-TUSÎ: Tefsiru’t-Tıbyân, (Necef, 1376/1957), I/48; Ebu Ali et-TABRESSİ: Mecmau’l-Beyân an 
Te’vili’l-Kur’an (Tefsiru’t-Tabressî), (Tahrân, 1373), I/33; er-RAZÎ: a.g.e., I/230-231; el-KURTUBÎ: 
a.g.e., I/155; ez-ZERKEŞÎ: a.g.e., I/175  



 124 

 İkincisi: Harfleri isimleriyle kıraat etmek, o isimleri tedris ve ta’lim 

edenlere mahsus olduğundan, hiç kimseden tek harf ta’lim etmediği kat’iyyen 

bilinen ûmmî bir zattan bu kıraatin suduru şüphesiz bir harikadır.346 

 
 2- Bu harfler evvellerinde bulundukları sûrelerin isimleridir.347 Ekser 

ulema bu görüştedir. Bu görüşü tercih etmelerinin sebebi şudur: Bu 

lafızlardan ya birtakım manalar kasdedilir, yahut değil, ikinci şık batıldır. Bu 

halde Kur’an-ı Kerim anlamı olmayan birtakım kelimeleri tekellüm eder ve bu 

kelimeler hiçbir mana ifade etmediğinden onunla meydan okumaya imkân 

kalmaz. 

 
 Acaba bu manalar nedir? iki ihtimal vardır: Ya evvelinde bulundukları 

sûrelerdir ya da başka şeydir. İkinci şık batıldır. Başka şeyden maksat Arap 

dilinde bu lafızların vaz’olundukları asıl manalar yani huruf-ı basîtedir. Yahut 

Arap dilinin dışında, bir dilde mevzu oldukları manadır. İkinci ihtimal batıldır. 

Çünkü Kur’an-ı Kerim Arap diliyle nazil olmuştur. Huruf-ı basîte olmaları 

ihtimaline gelince bu da doğru değildir. Çünkü bu manaların mabadlerine 

irtibatları yoktur. Şu halde bu lafızlar ile evvellerinde bulundukları sûre-i 

şerifler murad olunur. Buna da çeşitli şekillerde itirazlar yapılmıştır.348 Biz 

burada, konunun çok fazla uzayacağını düşünerek bu itirazlara yer vermeyip, 

huruf-ı mukattaa hakkında Musa Kâzım Efendi’nin zikrettiği görüşleri kısaca 

sunmaya devam ediyoruz. 

 
 3- Bu harfler müteşabihat kabilinden olup onlardan maksadın ne 

olduğunu bilmek ise Allah’a mahsustur. Bu hususta kullara ait vazife, bunların 

Allah tarafından indirilmiş olduklarına iman edip, onlardan kasdedilen manayı 

ise yine Allah’a havale etmektir.349  

 

                                                
346 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 20-21. 
347 İBN KUTEYBE: Te’vilu Müşkili’l-Kur’an, (Mısır, 1954), 230; Muhammed Ferid VECDÎ: el-
Mushafu’l-Müfesser, (Mısır, 1377), 3. 
348 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 24-25. 
349 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 30; Ayrıca bkz.  et-TABRESSİ: a.g.e., I/32 er-RAZÎ: a.g.e., I/227; ez-
ZERKEŞÎ: a.g.e., I/174. 



 125 

 4- Bu harfler, Kur’an’ın isimleridir.350 Bunun için onlardan her birini 

mübteda, kitap veya Kur’an’ı da onlara haber yapmak sahihtir. “Kitap” ve 

“Kur’an” lafızlarından her biri Kur’an-ı Kerim’in tamamına ıtlak olduğu gibi, 

ayrı ayrı her cüz’üne ve hatta her manalı harfine de ıtlak olduğundan “Kur’an” 

ve “Kitap” kelimelerinin, fevatihten her birine haber olmasının sıhhati, o 

fevatihten her birinin Kur’an’ın tamamına isim olmasını gerektirmez.351 

 
 5- Bu fevatih, Allah’ın isimleridir.352 Nitekim Hz. Ali’nin bazı vakitlerde   

p*$آ� �� ve ��IU*

  diye dua etmiş olması da buna delildir. Hz. Ali’nin maksadı 

“Ey Kaf Ha Ya Ayn Sad’ı İndiren” ve Ey Ha Mim Ayn Sin Kaf’ı İndiren” olma 

ihtimali galip olduğundan bu delil zayıftır.353 

 
 Musa Kâzım Efendi, bu delillerin hepsini sıraladıktan sonra hakikate 

en yakın olan görüşün, ilk görüş olduğunu çünkü bu görüşün, hasımlara karşı 

meydan okuma mana-ı latîfini içerdiklerini “sûrelerin isimleri” oldukları 

takdirde de bu mana-ı latîfi içerdiklerini, fakat bunların “harflerin isimleri” 

olmalarının asıl olduğunu ve bu takdirde onların bu mana-ı latîfi ifadelerinin 

daha zahir ve daha vazıh olduğunu belirtmiştir.354 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
350 et-TABERÎ: a.g.e., 87; et-TABRESSİ: a.g.e., I/33; er-RAZÎ: a.g.e., I/230. 
351 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 31. 
352 İBN KUTEYBE: a.g.e., 270; et-TABRESSİ: a.g.e., I/32; er-RAZÎ: a.g.e., I/230; ez-ZERKEŞÎ: 
a.g.e., I/173-174; el-ALUSÎ: a.g.e., I/88;  . 
353 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 31. 
354 Musa Kâzım Efendi: a.g.e., 31-32. 



 126 

SONUÇ 

 
 Tefsirdeki metodu ile birlikte hayatını, ilmî şahsiyetini, eserlerini ve 

İslam düşüncesindeki yerini ve bilhassa düşünceleriyle dönemine etkilerini 

araştırdığımız Musa Kâzım Efendi ve tefsiri hakkındaki değerlendirmelerimizi 

ve vardığımız sonucu ana hatlarıyla şöyle belirtebiliriz: 

 
 Hicrî 1257(1858-1859) yılında, Erzurum’un Tortum İlçesinde doğan 

Musa Kâzım Efendi, eğitimini Osmanlı medreselerinde almış, daha sonra 

eğitim ve öğretimini kendi uğraşlarıyla geliştirmiş, sosyal ve siyasî faaliyetlere 

katılmaktan kendini alamamış bir şeyhülislam olarak karşımıza çıkmaktadır. 

 
 Müellif, Osmanlının son döneminde yaşamış ama savunduğu görüş ve 

ileri sürdüğü çözüm önerileriyle âdeta günümüz sorunlarına da çözüm getiren 

bir İslam âlimidir. O hem bir din adamı olarak hem de ülkesini ve milletini 

seven bir insan olarak görev ve sorumluluklarını yerine getirme kararlılığında 

olan bir insandır. Yani o sadece bir şeyhülislam veya bir İslâm âlimi olarak 

kenara çekilmiş bir kişi değil, çağın problemlerine çözüm arayan bir aksiyon 

insanıdır. Bu nedenle, ülkenin ve bir anlamda İslam dünyasının kurtuluşu için 

hem eserler yazmış, hem de dolaşarak konferanslar vermiştir. Bu faaliyetlere 

ilaveten ülkesi için bildiriler de yayınlamıştır. Yayınladığı bildirilerde o, 

insanların vurdumduymazlığından yakınarak bireysel ve toplumsal sorunlarla 

ciddi olarak ilgilenmelerini istemiş ve özellikle insanların başıboş 

bırakılamayacağını ısrarla söylemiştir. Bu tutumu onun insanları 

bilinçlendirme çabalarına somut bir örnek olmuştur. 

 
 Islahat ve yenileşme konusundaki temel yaklaşımlarıyla Musa Kâzım 

Efendi, Osmanlı Devletinin ilerici ve gelişmeci âlim tipinin bir temsilcisi 

olmuştur. Özellikle, İslâm dinine dayanarak yabancı dil eğitimine karşı 

çıkanlara şiddetle cevap vermesi, yabancı dil eğitiminin günah olmadığını 

ispat etmek için çeşitli deliller getirmesi, onun içinde yaşadığı toplum, kültür 

ve anlayış seviyesi bakımından ne kadar ileri olduğunun bir göstergesidir. 

 



 127 

 Hürriyet, eşitlik, adalet ve medeniyet konusundaki genel 

yaklaşımlarında onun bu kavramları özümsemiş ve bunların kaynağını dine 

dayandırmış İslamcı bir aydın olduğunu anlamaktayız. 

 
 Musa Kâzım Efendi sahip olduğu ilmî dirayetiyle bir taraftan dersler 

verip, idarî görevlerini yerine getirirken, diğer taraftan da pek kıymetli eserler 

te’lif ve tercüme etmiştir. Onun müfessir, fakih, mutasavvıf ve mütekellimlik 

gibi pek çok vasfı olduğundan, bu alanlarla ilgili çok sayıda eser vermiştir. 

Bunlardan biri de tezimizin konusunu oluşturan “Safvetü’l-Beyan Fi Tefsiri’l-

Kur’an” adlı tefsiridir. 

 
 Musa Kâzım Efendi’nin Ahmet Mithat Efendi’ye tefsir dersleri vermesi 

ve Ahmet Mithat Efendi’nin de derslerdeki takrirleri kaydetmesiyle Safvetü’l-

Beyan adlı eser ortaya çıkmıştır. Müellif En’am Sûresine kadar takrir 

verdikten sonra Ahmet Mithat Efendi’ye takrirleri yazdırarak ve onun yardımcı 

olacağını düşünerek öz Türkçe bir tefsir-i şerif hazırlamak istemiş ve buna 

başlamışsa da bu eser günlük sorunların ağır gelmesi ve bazı engellerden 

ötürü tamamlanamamış ve bunun da ancak Bakara Sûresi 73. ayetine kadar 

olan kısmı basılabilmiştir. 

 
 Musa Kâzım Efendi’nin tefsiri genel itibariyle bir dirayet tefsiri özelliği 

taşısa o, tefsirinde rivayet metoduna da büyük ölçüde yer vermiştir. Kur’an 

tefsirinde en sağlam metod olarak kabul edilen Kur’an-ı Kur’an’la ve Kur’an’ı 

Sünnet’le tefsir etme konusuna mümkün mertebe dikkat etmiştir. İlgi 

kurabildiği kadarıyla ayetleri başka ayetlerle tefsir etmeye çalışmıştır. Yeri 

geldiğinde ayetleri Hz. Peygamber’den rivayet edilen hadislerle de tefsir 

etmiştir. Ayrıca bu iki kaynak dışında sahabe ve tabiun görüşlerine de yer 

vermiştir. Ancak, ne var ki, gerek Peygamber (s.a.v)’e gerekse ashab ve 

tabiuna isnat edilen haberlerde, hadis ilminde çok önemli olan “senet 

zinciri”ni zikretmediği gibi bu hadisin geçtiği kaynakları ve hadislerin sıhhat 

derecesini de belirtmemiştir.  

 



 128 

 Müfessir kelamla ilgili ayetleri tefsir ederken çoğu zaman ele aldığı 

konuyu yeterince açıklayan bilgiler vermiş ve Allah’ın varlığı ve birliği, 

Kur’an’ın mahluk olup olmadığı, imanın tanımı, şefaat, rızık, güç 

yetirilemeyecek olanın teklifi, gibi pek çok kelâmi konuyu Ehl-i Sünnet 

çerçevesinde izah etmiştir. Bu meseleler hakkında görüş açıklayanların 

düşüncelerine delilleriyle birlikte yer vermiş, birçok konuda Mutezile ve 

Haricilerin görüşlerine atıfta bulunmuş ve onlara gerekli cevabı vermiştir.  

 
 Musa Kâzım Efendi tefsirinde fıkıh konusuna da yer ayırmış, yeri 

geldikçe ayetlerden fıkhî meselelere dair hükümler çıkarmıştır. Kendisi Hanefi 

mezhebine bağlı olmasına rağmen, bu konuda mezhep taassubu içine 

girilmemesi gerektiğini ihtilafların içtihâdî meselelerde olduğunu ve zannî 

delillere dayandığını bu durumda her iki tarafın delilinin zannî olduğunu 

belirterek bu ihtilafları husumet sûretinde göstermemek gerektiğini ifade 

etmiştir. 

 
 Kıraat farklarına da temas eden müellif, çeşitli kıraat şekillerini ve 

bunlar arasındaki mana farklarını izah etmekle birlikte bazen sadece farklılığı 

zikretmekle yetinmiştir. Ayrıca müfessirin farklı kıraatleri verdikten sonra 

kendi tercihini belirttiği gibi yer yer belirtmeyip yorumsuz bıraktığı da 

olmuştur.  

 
 Müfessir, lûgat, sarf ve nahiv konularına oldukça fazla değinmektedir. 

O, ayetlerde yer alan kelimelerin etimolojilerini, lûgat ve ıstılah manalarını 

ayet, hadis ve şiire dayanarak izah etmiş, kelimelerin Araplar arasında 

kullanılış şekillerine takdim, te’hir, te’kid, hazıf ve ilâl durumlarına sık sık 

temas etmiştir. Eserinin büyük bölümü sarf ve nahve ilişkin delillerle doludur.  

 
 Musa Kâzım Efendi tefsirinde, ayetlerdeki mecaz, kinaye, istiâre, 

teşbih gibi durumlarla, üslûp incelikleri, lafızların manaya uygunluğu gibi 

konulara da işaret etmiştir. O bu izahları yaparken genelde kendi kanaatini 

ortaya koymuştur. 

 



 129 

 Müellif, tefsirinde ayetlerin nuzul sebeplerine az da olsa değinmiştir. 

Kullandığı rivayetleri genelde yorumsuz bir şekilde aktarma yoluna giderek 

onlar hakkında herhangi bir değerlendirmede bulunmamıştır. Müfessirimiz, 

ayetlerin nuzul sebebini belirtirken genellikle “bu ayet-i kerimenin sebeb-i 

nuzulu şu olaydır” demiş, sonra ilgili olayı anlatmış, kimi yerlerde ise nûzul 

sebebini teşkil eden olayı anlatmış, daha sonra “ayet bu olay üzerine nazil 

olmuştur” demiş, bazen de nûzul sebebini bizzat anlatmayıp, bunun yerine 

nûzul sebebini çağrıştıran ifadeler kullanmıştır. 

 
 Nesih konusunda, Kur’an’ın önceki şeriatlardaki bazı hükümleri 

neshettiğini belirten müfessir, Kur’an’da neshin var olup olmadığı konusunda 

herhangi bir tartışmada bulunmamıştır. Ancak tefsiri incelendiğinde onun, 

neshin varlığını kabul ettiği anlaşılmaktadır. 

 
 Müteşabih ayetler hakkında te’villerde bulunan müellif, bu konuda 

halef ulemasının yolunu benimsemiştir. Musa Kâzım Efendi, yeri geldikçe 

ayetlerde müphem bırakılan noktaları açıklayıcı bilgilere de yer vermiş, 

bunlarla nelerin veya kimlerin kasdedildiğini belirtmeye çalışmıştır. O, 

Kur’an’daki müphemleri tayin ederken ayet, hadis ve sahabeden şahit 

getirmeksizin kendi kanaatini ortaya koymuştur. Ancak, bu kanaatlerinin yer 

yer ayet ve hadislerle örtüştüğü dikkatimizi çekmiştir.  

 
 Müşkilü’l-Kur’an konusuna da değinen müellif, görünüşte birbiriyle 

çelişik gibi sanılabilecek ayetlere temas etmiş ve bunların aslında tenakuz 

içermediğini yaptığı yorumlarla açıklamaya çalışmıştır.  

 
 Emsalü’l-Kur’an’a değinen müfessir, emsalle ilgili ayetler üzerinde 

önemle durmuş, neyin neye benzediğini titizlikle belirtmiş ve darb-ı mesellerin 

ne gibi faydaları olduğuna değinmiştir.  

 
 Ayetlerin i’câz yönüne dikkat çeken müfessir, i’câz konusuna daha çok 

meydan okuma ayetleri çerçevesinde yaklaşmış ve bu ayetleri yorumlayarak 

konuyu değerlendirmiştir. Bunun yanı sıra dil ve uslûp özellikleri fesahat ve 



 130 

belagat incelikleri ve gaybi haberleri içermesi gibi pek çok yönden ele alarak 

Kur’an’ın i’câz yönünün çok boyutlu ve kapsamlı oluşuna dikkat çekmiştir. 

 
 Kur’an kıssaları konusunda ise müfessir, ayrıntıdan ziyade asıl maksat 

üzerinde durulması gerektiğini belirterek Kur’an’ın temel hedefi 

doğrultusunda kıssaların ana gayesine ana hatlarıyla değinmiş ve bu gayeler 

doğrultusunda onlardan nasıl ders ve ibret almamız gerektiğini, ne tür 

prensipler çıkarmamız gerektiğini ortaya koymaya çalışmıştır. Müfessirimiz, 

Kur’an’da işaret edilen kıssaları açıklarken, Tevrat’tan ve müfessirlerin 

beyanlarından da nakillerde bulunduğu gibi, bulunmayıp kendi açıklamalarına 

yer verdiği olmuştur.  

 
 Tefsirinde, Hitâbu’l-Kur’an üzerinde önemle duran Musa Kâzım Efendi, 

bazen hitâbın kime olduğunu belirterek, bunun sûbutuna da hadis-i şeriflerle 

delil getirmiş, bazen de bu ayetin kimlere hitap olduğu konusunda farklı 

görüşler vardır diyerek bu görüşleri belirtmiş ve kendisi herhangi bir tercihte 

bulunmamıştır. Müfessirimiz, ayetlerdeki hitabın kimlere yönelik olduğunu 

belirtmekle birlikte, bu hitap şekillerinin hikmetleri üzerinde durmayı da ihmal 

etmemiştir. 

 
 Huruf-ı Mukattaa konusuna da geniş yer veren Musa Kâzım Efendi bu 

konudaki görüşleri, bunların delillerini ve bu görüşlere yapılan itirazları vermiş 

ve en sonunda “fevatih-i sûverin esma-ı huruftan ibaret olması”  şeklindeki 

görüşün daha doğru olduğunu belirtmiştir. 

 
 Sonuç olarak, Musa Kâzım Efendi’nin “Safvetü’l-Beyan Fi Tefsiru’l-

Kur’an” adlı tefsiri, Arapça dil tartışmalarına yoğun bir şekilde yer veren 

Türkçe yazılmış dirayet yönü ağır bir tefsirdir. Tefsirde 18 hadis, 7 sahabî 

sözü, 3 tabiî sözü bulunmaktadır. Bu tefsir Musa Kâzım Efendi’nin Arapçaya 

vukufiyetini gösteren ve İslamî ilimlerle ilgili altyapısının sağlam olduğunu 

yansıtan önemli bir eserdir. Ancak yaşadığı toplumun kültür ve anlayış 

seviyesinden ileri düşünen bir alim olan Musa Kâzım Efendi’nin tefsiri 



 131 

incelendiğinde O’nun tefsir ilmine klasik Osmanlı müfessirlerinin eserlerinde 

yer almayan bir özgünlük katmadığı anlaşılmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 132 

KAYNAKLAR 

 

ACLÛNÎ, İsmail b. Muhammed 

       1988    Keşfu’l-Hafa. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

AHMED b. HANBEL, Ebu Abdullah Ahmed b. Muhammed es-Şeybânî 

                   Müsnet. Beyrut: Daru’s-Sadr. 

AKGÜNDÜZ, Ahmet 

       1990    Osmanlı Kararnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri. İstanbul. 

ALBAYRAK, Halis  

1993    Kur’an’ın Bütünlüğü Üzerine. İstanbul: Şule Yay.   

       1998    Tefsir Usulû. İstanbul: Şule Yay. 

ALBAYRAK, Sadık 

       1973    Türkiye’de Din Kavgası. İstanbul: İleri Sanat Matbaası. 

       1981    Son Devir Osmanlı Uleması. İstanbul. 

ALTUNSU, Abdülkâdir 

       1972    Osmanlı Şeyhülislamları. Ankara. 

ALUSÎ, Ebu’l-Fadl Şihabuddin es- Seyyid Mahmud el-Bağdadî 

                   Ruhu’l-Meanî fi Tefsiri’l-Kur’ani’l-Azim ve’s-Seb’il-Mesanî. 

Beyrut: Daru İhyai’t-Turasi’l-Arabi. 

ASKALÂNÎ, İbn Hacer  

       1972    el-İsabe fi Temyizi’s-Sahabe. thk. Ali Muhammed el-BECÂVÎ, 

Kahire 

ATAY, Hüseyin 

       1998    Kur’an’da İman Esasları. Ankara: Atay Yay. 

ATEŞ, Süleyman 

       1988    Çağdaş Kur’an Tefsiri. İstanbul: Yeni Ufuklar Neşriyat. 

AYDEMİR, Abdullah 

                   Ebu’s-Suud Efendi ve Tefsirdeki Metodu. Ankara. 

AYDIN, Ali Arslan 

       1979     İslam İnançları ve Felsefesi. Ankara. 

BAHŞ, Malik Hasen 



 133 

       1993     Esratu’t-Tenevvû’ fî Teşbihati’l-Kur’ani’l-Kerim. Medine: 

Daru’l-Müctema. 

BEGAVÎ, Hüseyin b. Mes’ud  

       1926     Mealimu’t-Tenzil. Bombay. 

BEYDAVÎ, Nasuriddin Abdullah b. Ömer  

                    Envaru’t-Tenzil ve Esraru’t-Te’vil. İstanbul: Dersaadet Yay. 

BİKA’İ, Burhaneddin İbrahim b. Ömer  

       1992    Nazmu’d-Dürer fî Tenasûbi’l-Ayi ve’s-Suver. Kahire. 

BİLMEN, Ömer Nasuhi 

       1959    Muvazzah İlmi Kelam. İstanbul. 

       1974    Büyük Tefsir Tarihi. İstanbul: Bilmen Yay. 

BOLELLİ, Nureddin  

       1993     Belağat. İstanbul: Marmara Üniv. İlahiyat Fak. Yay. 

BUHARÎ, Ebu Abdullah Muhammed b. İsmail  

       1400    el-Camiu’s-Sahih.  Beyrut: Daru İhyai’t-Turasi’l-Arabî. 

CADÜLMEVLA, Muhammed Ahmed ve başk. 

       1987    Kasasu’l-Kur’an. Beyrut: Dâru’l-Ceyl.  

CERRAHOĞLU, İsmail  

       1997    Tefsir Usulû. Ankara: T.D.V. Yay. 

       1996    Tefsir Tarihi. Ankara: Fecr Yay. 

CERİDE-İ İLMİYYE 

        Cemaziyelûlâ; 1335. III/31. 

        Şaban; 1336. IV/36. 

CEYHAN, Abdullah  

       1991   Sırat-ı Müstekim ve Sebilürreşad Mecmualarının Fihristi. 

Ankara: D.İ.B. Yay.  

CEZERÎ, Şemsuddin Muhammed b. Mahmut  

        1932    Gayetü’n-Nihaye Fi Tabakatü’l-Kurra. Mısır: Mektebü’l-Henici  

CÜRCANÎ, Abdülkadir b. Abdürrahman  

1987 Delaiû’l-İ’caz. thk. Muhammed Rıdvan ed-DAYE. Dımeşk.                  

et-Ta’rifat. İstanbul. 

DANIŞMEND, İsmail Hami  



 134 

        1971    İzahlı Osmanlı Tarihi Kronolojisi. İstanbul: Türkiye Yay. 

DAVUDÎ, Şemsuddin Muhammed b. Ali el-Malikî 

        1972    Tabakatü’l-Müfessirin. Kahire. 

DEMİRCİ, Muhsin  

        1998    Tefsir Usulu ve Kaynakları. İstanbul: İFAV. Yay. 

DERVEZE, İzzet 

        1997    Kur’anü’l-Mecid. Çev. Vahdettin İNCE. İstanbul: Ekin Yay. 

DEVVANÎ, Celâleddin  

        1335   Zervâ ve Havra. Çev. Şeyhülislam Musa Kâzım Efendi. İstanbul: 

Evkâf-ı İslamiye Matbaası.   

DİHLEVÎ, Şah Veliyyullah Ahmed İbn Abdirrahim 

        1980    el-Fevzü’l-Kebir fi Usuli’t-Tefsir. Çev. Mehmet SOFUOĞLU. 

İslanbul: Çağrı Yay. 

EBU HANİFE  

   1992    el-Alim ve’l-Müteallim. İstanbul.  

   1323    el-Fıkhu’l-Ekber. Mısır. 

EBU HAYYAN 

                  el-Bahru’l-Muhit. Riyad: Mektebetü’n ve Matabiu’n-Nasri’l-

Hadisiyye. 

EBUS’S-SUUD, Muhammed b. Muhammed el-İmâdî  

                   İrşâdü’l-Aksi’s-Selim İlâ Mezaye’l-Kur’ani’l-Kerim. Lübnan: 

Daru’l-Mushaf. 

ENGİN, Osman 

       1939    Türkiye Maarif Tarihi. İstanbul. 

ERDOĞAN, Mehmet 

       1995    Akıl-Vahiy Dengesi Açısından Sünnet. İstanbul: M.Ü.İ.F. Yay. 

       

EREN, Şadi 

       2002    Kur’an’da Teşbih ve Temsiller. İstanbul: Işık Yay. 

GÖLCÜK, Şerafeddin ve S.TOPRAK  

       1991    Kelam.  Konya. 

HACIMÜFTÜOĞLU, Nusreddiin  



 135 

       1993    Belagat Sözlüğü. Erzurum. 

HALİFE, Fındıklı Mehmed  

       1928    Silahdar Tarihi. İstanbul. 

HANBELİ, Şakir  

       1948    Usûlü’l-Fıkhi’l-İslâmi. Haleb. 

HAŞİMÎ, Ahmet 

     1984, Cevahiru'l-Belağa fi'l-Meânî ve'l-Beyanî ve'l-Bedî. İstanbul: 

Kahraman Yay.  

HAZİN  

     1326    Lubu’t-Tevi’l fi Meani’t-Tenzil. 

İBN AŞUR, Muhammed et-Tahir  

      1984    et-Tahrir ve’t-Tenvir. Tunus. 

İBN KESİR, Ebu’l-Fida İsmail 

      1969    Tefsiru’l-Kur’ani’l-Azim. Beyrut: Daru İhyai’t-Turasil-Arabî 

İBN KUTEYBE  

      1954    Te’vilu Müşkili’l-Kur’an. Mısır. 

      1970    el-Meârif. Beyrut. 

İBN MACE, Ebu Abdullah Muhammed b. Yezid er-Rebei el-Kazvini  

                   Sünen. Thk. Abdülbâki Muhammed Fuad. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-

İlmiyye 

İBN MANZUR, Cemâluddin b. Mükerrem 

      1995    Lisânü’l-Arab. Beyrut. 

İBN TEYMİYYE, Takuyiddin Ahmed b. Abdülhalîm  

      1988    Mukaddime fî Usuli’t-Tefsir. Beyrut. 

      1991    Mecmeu’l-Fetâvâ Kitabu Mukaddimeti’t-Tefsir. Riyad.    

İBNU’L-ESİR, İzzuddin Ali b. Muhammed el-Cezerî 

      1973 Üsdü’l-Gabe fî Ma’rifeti’s-Sahâbe. Thk. Muhammed İbrahim el-

BENNÂ-Muhammed Ahmed AŞUR-Mahmud Abdulvahab FÂYID. Kahire: 

Daru’ş-Şuûb. 

İBNÜ’L-ARABÎ, Ebu Bekir Muhammed b. Abdullah 

     1974    Ahkâmu’l-Kur’an. Daru İhyai’l-Kütübi’l-Arabiyye. 

İLMİYE SALNAMESİ  



 136 

     1916/1334   İstanbul: Matbaa-i Amire 

İSFEHÂNİ, Ebu’l-Kasım Hüseyin b. Muhammed Rağıb. 

      1997    el-Müfredâtü fi Gâribi’l-Kur’an. İstanbul: Hikmet Yay. 

KADÎ, Abdülfettah 

                   Esbabu’n-Nûzul. Kahire: Daru’l-Mushaf. 

KARA, İsmail  

      1986    Türkiye’de İslamcılık Düşüncesi. İstanbul: Risale Yay. 

KARA, Mustafa  

      1979    “Cumhuriyet Öncesi Tasavvufi Yayın Organları ve Cemiyetler”, 

Fikir ve Sanatta Hareket, VIII, İstanbul.                       

KARAÇAM, İsmail  

      1974  Kıraat İlminin Kur’an Tefsirindeki Yeri ve Mütevatir Kıraatlerin                  

Yorum Farklılılaklarına Etkisi. İstanbul: M.Ü.İ.F. Yay. 

         1982  Sonsuz Mucize Kur'an. İstanbul: Çağ Yay. 

KATTÂN, Mennâ Halil  

       1973    Mehabis fî Ulumi’l-Kur’an. Riyad. 

KÂZIM, Şeyhülislam Musa 

 1324     İslam’da Usûl-i Meşveret ve Hürriyet. İstanbul.  

      1334     Sûre-i İhlas ve Alâk Tefsirleri. Evkâf-ı İslamiyye Matbası.  

      1336a   Safvetü’l-Beyan fi Tefsiru’l-Kur’an. İstanbul: Matbaa-i Amire.  

      1336b   Külliyât-ı Şeyhülislam Musa Kâzım. İstanbul: Evkaf-ı İslamiyye 

Matbası.  

1918 İslam’da Cihat. İstanbul.  

                Tercüme-i Varidat. Süleymaniye Ktp., Yazma Bağışlar, nr.2174; 

İstanbul Belediye Ktp., Belediye, nr. K. 564.  

                 Tahkik-i vahdet-i Vûcûda Dair Bir Risalenin Tercümesi. 

İstanbul Belediye Ktp., Osman Ergin. nr.K. 991. 

                 el-Fetâvâ el-Kâzımiyye fî İslâhi’l-Fetâvâ et-Türkiye. Diyanet İşl. 

Bşk. Ktp., nr. 173, yazma 44 vr.    

KESKİN, Şahin 

      1993    Son Osmanlı Şeyhülislamlarından Musa Kâzım Efendi (Yaşamı, 

Görüşleri, Etkisi). Samsun: O.M.Ü. (Basılmamış Yüksek Lisans Tezi)    



 137 

KESKİOĞLU, Osman 

       1989     Son Çağlarda İslam Dünyasında Fikir Hareketleri. Ankara. 

KOCA, Ferhat  

2002 Şeyhülislam Musa Kâzım Efendi Hayatı ve Fetvaları. İstanbul: 

Rağbet Yay. 

KOCAKAPTAN, İsa 

       1996    Açıklamalı Edebî Sanatlar. İstanbul: M.E.B. Yay. 

KURTUBİ, Ebu Abdillah b. Ahmed 

                   el-Camiu li Ahkâmi’l-Kur’an, Beyrut: Daru İhyai’t-Turasil-Arabi. 

KUTUB, Seyyid 

                   Fi Zilâli’l-Kur’an. Çev. Emin SARAÇ, Hakkı ŞENGÜLER, Bekir 

KARLIĞA. İstanbul: Hikmet Yay. 

LEWİS, Raphacela  

       1973    Osmanlı Türkiyesinde Gündelik Hayat. Çev. Mefkûre PORAY. 

İstanbul. 

MAHALLİ, Celaluddin  

                   Tefsiru’l-Celaleyn. İstanbul: Çağrı Yay. 

MALİK b. ENES, Ebu Abdullah el-Eshabî el-Himyerî 

       1993    el-Muvatta. Beyrut: Müessesetü’r-Risale. 

MATURUDÎ, Ebu Mansur 

        2002    Kitabu’t-Tevhid Tercümesi. Çev. Bekir TOPALOĞLU. Ankara: 

İSAM Yay. 

MONTGOMERY, W. 

        1982    Modern Dünyada İslam Vahyi. Çev. Mehmet AYDIN. Ankara. 

MÜSLİM, el-Haccac 

                   Sahihu’l-Müslim. Beyrut: Daru İhyai’t-Turasi’l-Arabî 

NESAÎ, Ebu Abdurrahman Ahmed b. Ali b. Şuayb. 

                   Sünenü’n-Nesaî. Beyrut: Daru İhyai’t-Turasi’l-Arabî 

NESEFÎ,   

                   Medariku’t-Tenzil 

PAKALIN, Mehmet Zeki 

        1971    Osmanlı Tarih Deyimleri ve Terimleri Sözlüğü. İstanbul. 



 138 

RAFİÎ, Muhammed Sadık 

       1973    İcazu’l-Kur’an ve’l-Belagatü’n-Nebeviyye. Beyrut. 

RAZÎ, Fahruddin  

1308    Mefatihu’l-Gayb. İstanbul: Matbaatü’l-Amire. 

       1996  İslam İnancının Ana Konuları. Çev. Nadim MACİT. Erzurum: 

İhtar Yay. 

REFİK, Ahmet 

      1334    “Osmanlı Şeyhülislamları” İlmiye Salnâmesi. İstanbul. 

RIZA, Reşit  

                  et-Tefsiru’l-Menar. Beyrut: Darû’l-Marife. 

RUMMANİ, Ebu’l-Hasan Ali b. İsa 

                  Kitabu’n-Nüket fi İ’câzi’l-Kur’an. Mısır. 

SABUNÎ, Muhammed Ali. 

                  Revaiu’l-Beyan fi Tefsiri Ayati’l-Ahkam. İstanbul: Dersaadet 

Yay. 

SABUNÎ, Nureddin Ahmed b. Muhammed  

      1991    el-Bidayetü fi Usuli’d-Din.  Ankara. 

SERİNSU, Ahmet Nedim 

       1994    Kur’an’ın Anlaşılmasında Esbab-ı Nûzul’ün Rolü. İstanbul: 

Şule Yay. 

SOFUOĞLU, Mehmet 

       1981    Tefsire Giriş. İstanbul: Çağ Yay. 

SOYSALDI, Mehmet  

       2001    Nûzulûnden Günümüze Kur’an ve Tefsir. Ankara: Fecr Yay.   

SUYUTÎ, Cemaluddin Abdurrahman b. Ebi Bekr 

       1967    el-Itkan fî Ulumi’l-Kur’an. Kahire. 

       1993    ed-Dürru’l-Mensur fi’t-Tefsiri’l-Me’sur. Beyrut: Daru’l-Fikr. 

              Esbabu’n-Nüzul          

ŞAFİ, Muhammed b. İdris 

       1969    er-Risale. thk. Muhammed Seyyid GEYLANÎ. Mısır. 

ŞATIBÎ,  

       1975    el-Muvafakat. Mısır: Daru’l-Fikri’l-Arabî. 



 139 

ŞENGÜL, İdris  

       1994    Kur’an Kıssaları Üzerine. İzmir: Işık Yay. 

ŞEVKÂNÎ, Muhammed b. Ali 

       1971    Neylü’l-Evtar. Kahire. 

ŞİMŞEK, M. Said 

       1991    Kur’an’ın Anlaşılmasında İki Mesele. İstanbul: Yöneliş Yay. 

       1997    Günümüz Tefsir Problemleri. İstanbul: Esra Yay. 

TABATABAÎ, Muhammed Hüseyin  

       1973    el-Mizân fî Tefsiri’l-Kur’an. Beyrut. 

TABERÎ, Ebu Ca’fer Muhammed b. Cerir 

       1968    Camiu’l-Beyan an Te’vili Ayi’l-Kur’an. Matbaatü’l-İstikâme. 

TABRESSİ, Ebu Ali  

       1373 Mecmeu’l-Beyan an Te’vili’l-Kur’an (Tefsiru’t-Tabressi). 

Tahran. 

TAFTAZANÎ, Ebu’l-Vefa 

       2000    Ana Konularıyla Kelâm. Çev. Şerafeddin GÖLCÜK. İstanbul. 

TAFTAZÂNÎ, Saadettin b. Ömer  

      1988   Şerhu’l-Akaidi’n-Nesefiyye. thk. Ahmed Hicazi es-SEKO. Kahire. 

TAVÎLE, Abdülvehhab Abdüsselam 

         Eseru'l-Luga fi İhtilafi'l-Müctehidin. Mısır: Daru's-Selam 

TİRMİZİ, Ebu İsa Muhammed b. İsa b. Sevra es-Sûlemi 

                  Sûnenû’t-Tirmizi. Beyrut: Daru’l-Kütübi’l-İlmiyye. 

TOPKAPI SARAYI ARŞİVİ,  Kayıt No: 132. 

TURGUT, Ali  

      1991    Tefsir Usulû ve Kaynakları. İstanbul: M.Ü.İ.F. Yay. 

TUSÎ,  

      1957    Tefsiru’t-Tıbyân. Necef. 

ULUDAĞ, Süleyman 

       1982    Kelam İlmi ve İslam Akaidi. İstanbul. 

UZUNÇARŞILI, İsmail Hakkı 

       1988    Osmanlı Devletinin İlmiye Teşkilâtı. Ankara. 

VECDİ, Muhammed Ferid  



 140 

       1377    el-Mushafu’l-Müfesser. Mısır. 

VEHBİ, Mehmet 

       1966    Hulasatü’l-Beyan Fî Tefsiri’l-Kur’an. İstanbul: Üç Dal Neşriyat. 

YAKIN TARİHİMİZ 

 15 Mart 1962 İstanbul sy. 3. 

YAZICI, İshak  

       1982   Ebu’l-Leys es-Semerkandî Hayatı, Eserleri ve Tefsirdeki Metodu. 

Erzurum Atatürk Üniversitesi (Basılmamış Doktora Tezi) 

YAZIR, Elmalılı M.Hamdi  

                     Hak Dini Kur’an Dili. İstanbul: Azim Yay. 

YEĞİN, Abdullah  

       1978     Yeni Lügat. İstanbul. 

YILDIRIM, Celâl 

       1986     İlmin Işığında Asrın Kur’an Tefsiri. İstanbul: Anadolu Yay. 

YILDIRIM, Suat 

       1983     Peygamberimizin Kur’an Tefsiri. Kayıhan Yay. 

ZEHEBî, Muhammed Hüseyin 

       1989    et-Tefsir ve’l-Müfessirun. Kahire. 

ZEHEBÎ, Şemsuddin Ebu Abdillah b. Ahmed  

       1958    Tezkiretü’l-Huffaz. Beyrut.  

ZEMAHŞERİ 

                   el-Keşşaf an Hakaiku’t-Tenzil ve Uyunü’l-Akavi’l-fî Vûcuhu’t-

Tevil. Beyrut: Darû’l-Marife. 

ZERKANÎ, Muhammed Abdülazim 

      1980    Menahilû’l-İrfan fî Ulumi’l-Kur’an. Kahire. 

ZERKEŞİ, Bedruddin Muhammed b. Bahadır  

      1957    el-Burhan fî Ulumi’l-Kur’an. thk. Muhammed Ebu’l-Fadl İbrahim. 

Kahire. 

ZİRRİKLİ, Hayreddin 

      1969    el-A’lâm. Beyrut. 

 

 



 141 

ZÜMRÜT, Osman  

1992 İslam Tarihinde Fetva Kurumu ve Fonksiyonu. Samsun: 

Aksiseda  Matbaası. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


