
T.C.
ANKARA ÜN İVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENST İTÜSÜ
KADIN ÇALI ŞMALARI ANAB İLİM DALI

BÖLGESEL VE KÜRESEL D İNAM İKLER BA ĞLAMINDA
ORTADOĞU’DAK İ KADIN HAREKET İ

Yüksek Lisans Tezi

Mehmet Fatih NAS

Ankara-2007



T.C.
ANKARA ÜN İVERSİTESİ

SOSYAL BİLİMLER ENST İTÜSÜ
KADIN ÇALI ŞMALARI ANAB İLİM DALI

BÖLGESEL VE KÜRESEL D İNAM İKLER BA ĞLAMINDA
 ORTADOĞU’DAK İ KADIN HAREKET İ

Yüksek Lisans Tezi

Mehmet Fatih NAS

Tez Danışmanı

Prof. Dr. Serpil SANCAR

Ankara-2007





iv

İÇİNDEKİLER

İÇİNDEKİLER ........................................................................................................... iv

GİRİŞ ........................................................................................................................... 1

BİRİNCİ BÖLÜM

Ortadoğu’da Kadınların Toplumsal Konumu

1.1. Aile, Evlilik ve Cinsellik ...................................................................................... 6

1.2. Akrabalık İlişkileri ve Bu İlişkilerde Yaşanan Değişim..................................... 12

1.3. “Namus” ve Kadınlara Yönelik Şiddet............................................................... 22

1.4. Dini Düşüncede Kadınların Konumu ................................................................. 28

İKİNCİ BÖLÜM

Ortadoğu’daki Kadın Hareketini Etkileyen Temel Dinamikler

Birinci Safha: Kolonyal Dönemdeki Kadın Hareketinin Doğuşu

2.1. Kolonyal Bağıntı................................................................................................. 37

2.2. Kadın Hareketinin Doğuşundaki Koşullar.......................................................... 44

2.3. Kadın Hareketindeki “Uyanış” Tecrübesi .......................................................... 50

2.4. Pan Araplılıktan Arap Feminizmine................................................................... 69

2.5. Kadın Yayıncılığın Kadın Hareketi Üzerinde Etkisi .......................................... 76

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM

İkinci Safha: Devlet Güdümündeki Kadın Hareketinin Oluşumu

3.1. Modern -Ulus Devletinin Doğuşu ve Devlet Feminizmi.................................... 83

3.2. Devlet Güdümündeki Kadın Gruplarının Oluşumu............................................ 88

3.3. Siyasal Partilerin Güdümündeki Kadın Örgütleri............................................... 99

3.4. İslamcılığın Güçlenmesi ve Kadın Hareketi Üzerine Etkisi ............................. 104

3.5. Yeni Kadın Yazını ve Kadın Hareketi Üzerindeki Etkisi................................. 108



v

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM

Üçüncü Safha: Bağımsız Kadın örgütlerinin Doğuşu

4.1. Kadın örgütlerinin Sivil Toplum Kuruluşu Olarak Yapılanması...................... 114

4.2. Pekin Konferansı Sonrası Kritik Alanlardaki Kadın örgütlerinin

Mücadelesi ............................................................................................................... 120

4.3. Bağımsız Kadın Örgütleri Örnekleri................................................................. 125

4.4. Barış Siyaseti .................................................................................................... 130

4.5. Üniversitelerdeki Kadın Çalışmaları ................................................................ 134

SONUÇ.................................................................................................................... 138

ÖZET ....................................................................................................................... 142

SUMMARY............................................................................................................. 143

KAYNAKÇA........................................................................................................... 144



1

GİRİŞ

Ortadoğu’da 20. yüzyılda yaşanan siyasi ve toplumsal değişim, Ortadoğu’daki

kadın hareketinin kadın hakları mücadelesini ve örgütlenme yapısını belirlemiştir.

Ortadoğu’daki kadın hareketinin 20. yüzyılda yaşadığı değişim sürecini hem

bölgesel hem de küresel dinamiklerin etkisi altında üç dönem içinde ele almak müm-

kündür:

- Kolonyal dönemde ulusal mücadele çatısı altında şekillenen kadın hareketi

- 1950 sonrası devlet güdümündeki kadın hareketi

- 1980 sonrası bağımsız kadın örgütlerinin şekillendirdikleri kadın hareketi

Kadın hareketinin Ortadoğu bölgesinde doğuşu, 19. yüzyılda başlayan mo-

dernleşme hareketi ve 20. yüzyılda kolonyal güçlere karşı yürütülen ulusal bağımsız-

lık mücadelesine dayanır.

Modernleşme hareketiyle Batı’da eğitim gören modernist erkeklerin, kadınların

toplumsal yaşamdaki geleneksel rolleri dışında yeni rolleri üstlenmelerini, bölgenin

Batılılaşması yönünde önemli bir aşama olarak görmeleri, kadın haklarının kazanımı

ve kadınların kamusal yaşama katılımlarını öngören yaklaşımları doğurmuştur.

Modernist erkeklerin, kadınların Batılı “yeni rol”lerine modernleşme anlatısı i-

çerisinde büyük anlam yüklemeleri, kendi ailelerindeki kadınlardan başlayarak top-

lumdaki seçkin sınıfa mensup kadınlara, kadın hakları mücadelesinde öncü rolünü

yüklemiştir. Özellikle de bu durumu, bölgedeki kadın hareketinin doğuşunda önemli

rol üstlenen seçkin sınıfa mensup Mısır’dan Malak Hisni Nasif ve Huda Shaarawi,

Lübnan’dan Nazirah Zein Eddin ve Tunus’tan Bechira Mrad adlı kadın aktivistlerin

konumlarında görürüz.

Modernist erkeklerin kadın hakları mücadelesine desteklerine etki eden önemli

bir diğer etken ise, Batılı oryantalist ve kolonyal yöneticiler tarafından devamlı saldı-

rı konusu yapılan Arap toplumundaki kadının gördüğü baskı konusudur. Bu durum



2

modernist erkeklere modern toplum içerisinde kadınlara yeni hakların verilmesi için

dinin yeniden yorumlanması meselesini gündeme getirmelerini zorunlu kılmıştır.1

Dinin yeniden yorumlanması çabalarının ve kadın hakları mücadelesinin

modernist erkekler tarafından desteklenmesinin seçkin sınıfa mensup kadınlar için

kamusal alanda yarattığı olanaklar, 20. yüzyılın ilk çeyreği ile beraber bölgede ulu-

salcı hareket tarafından kolonyal yönetimlere karşı yürütülen bağımsızlık mücadelesi

sonrasında, şehirli orta sınıfa mensup kadınları içine alacak şekilde genişlemiştir.

Bu dönemle beraber ulusalcı hareket çatısı altında kolonyal güçlere karşı ör-

gütlenmeye başlayan kadınların, hem kırsalda hem de şehirde yaşayan yoksul ailelere

yardım ve okuma-yazma bilmeyen kadınlara yönelik okuma-yazma kursları şeklinde

faaliyetler gerçekleştirdikleri görülür.

Ulusal mücadele ile kamusal alanda mobilize olan kadınların 1930’lu yıllara

gelindiğinde, sosyal yardım içerikli faaliyetlerden uzaklaşarak “kadın sorunu” etra-

fında örgütlenmeye başladıkları görülür.

Özellikle 1936-39 yılları arasında gerçekleşen Filistin Ayaklanması’nın İngiliz

Manda Yönetimi tarafından kanlı bir şekilde bastırılması, bölgede Arap milliyetçili-

ğini harekete geçirmiştir. Bu dönemle beraber, Filistin Sorunu etrafında bölgedeki

kadın örgütleri arasında birliktelikler kurulmaya başlanmış; yaşanan çatışmaların

bölge kadını üzerindeki olumsuz etkileri dünyanın farklı bölgelerindeki kadın hare-

ketlerinin gündemine taşınmıştır.

Hem bölgedeki kadın örgütleri ile kurulan birliktelik hem de bölge dışındaki

kadın hareketleriyle kurulan ilişki, Ortadoğu’daki kadın hareketinin feminist günde-

mi üzerine olumlu katkılar yaratmış; “kadın sorunu”nu işleyen dergi, kitap ve bro-

şürlerin bölge kadını arasında yayılmasını sağlamıştır.

1950’ye gelindiğinde, kolonyal dönem sonrasında, bağımsızlıklarını ilan eden

bölgedeki ülkelerden, Mısır, Suriye, Tunus ve Irak’ta modernleşme yanlısı laik kesi-

min; Sudan ve Yemen’de solcu grupların iktidarı ele geçirdikleri görülür.

                                                
1 Lafitah Salim, Al-Mar’at al-Misriyat wa-al Taghyir al-Ijtima’i  (Kahire: al-Hay’ah al-Misriyah al-

Ummah lil-Kitab, 1984), s.73.



3

Bağımsızlık sonrasında iktidarı elinde tutan yöneticiler, toplumun dönüştürül-

mesi ve geleneksel yapıların tasfiyesini hızlandıracak reformlara önem yüklemektey-

diler. Eğitim, hukuk ve ekonomik alanda reformlar düzenleyen yöneticilerin bu re-

formların geleneksel yapılardan kendi yönetimlerine karşı yönelebilecek muhalefeti

güçsüzleştirmesi, toplumda yeni sınıfların oluşumuna uygun zemin hazırlaması gibi

işlevleri olduğuna inanmaktaydılar.

Ortadoğu’daki “yeni devletler”in yapılan reformların geniş kesimlere yayılma-

sı, merkezi otoritenin güçlendirilmesi ve resmi ideolojinin yeni nesillere aktarılma-

sında kadınlara önemli roller yükledikleri görülür.

Yapılan reformlar ilk olarak kadınlara seçme ve seçilme hakkının verilmesi2;

miras, boşanma ve vasilik konularında yasal düzenlemelerin yapılması; kadınların

eğitim3 ve istihdam4 alanlarına katılımlarının desteklenmesi şeklinde yansır.

Bu dönemle beraber yapılan reformlar ile kadınlar belli haklar kazanmanın

yanısıra, kadın hareketi açısından devlet kontrolünün yaşanacağı yıllar olacaktır. Ka-

dın hareketine karşı uygulanan baskıcı politikalar kolonyal dönemde kurulan kadın

örgütlerinin kapatılması, bunların yerine devlet güdümünde kadın örgütlerinin ku-

rulması şeklinde yansıyacaktır.

1970’li yılların sonunda ise bölgede İslamcılığın güçlenmesi bağımsız kadın

örgütlerinin oluşturulmasında orta sınıfa mensup laik ve solcu kadınları örgütlenme-

ye itecektir. Kurulacak olan bağımsız kadın örgütleri, sivil toplum kuruluşlarının

gelişmesine yol açarken kadın haklarını farklı açılardan savunmaya başlayacaklar-

dır.5

                                                
2 Kadınlar seçme ve seçilme hakkını genel seçimler düzeyinde Ürdün’de 1974’te Cezayir’de 1962’de,

Mısır’da 1956’da, Lübnan’da 1952’de, Libya’da 1964’te, Fas’ta 1963’te, Yemen’de 1967’de, Su-
dan’da 1964’te, Suriye’de 1953’te ve Tunus’ta 1959’da kazanmıştır. Bkz. “Countrey Profiles”, Al-
Raida, (vol.XX.no.100 Winter 2003) s. 106-137.

3 1965-75 yılları arasında üniversiteye devam eden kız öğrenci sayısı, Tunus’ta 1020’den 6070’e,
Irak’ta 7626’dan 28267’ye, Lübnan’da 3685’ten 11000’e, Cezayir’de 1642’den 12171’e, Fas’ta
1089’dan 8440’a ulaşmıştır. Bkz. Ayad al Azzat, “Education of Women in the Arab World”,
http://www.library.cornel.edu/colldaw/mideast/owomedic.htm.

4 Ücretli emek olarak istihdam edilen kadınların 1960-80 yılları arasında oranları Suriye’de %3.4’ten
%15.7’ye, Mısır’da %25.9’dan %29.3’e, Lübnan’da %5.6’dan %21.1’e ve Fas’ta %20.6’dan
%23.3’e yükselmiştir. Bkz. World Bank World Development Indicators 2000, (NY: Oxford
University Press, 2000).

5 Nadje S.Al-Ali, “Gender and Society in the Middle East”, International Feminist Journal of
Politics, (5:2 July 2003), s.219.



4

1980’li yıllar önceki yılların baskıcı ortamına karşı tepki olarak ortaya çıkan

kadın hareketinin yeni faaliyetlerine sahne olmuştur. Bu dönemde ortaya çıkan kadın

örgütlerinin küresel trendin kadın statüsünü yükseltmeye ve kadın hareketini geliş-

tirmeye yönelik teşvik edici atmosferin etkisiyle, kadın haklarını insan hakları içinde

mütalaa etmeye başladıkları görülür. Bu yeni trendin etkisiyle en önemli kadın ör-

gütleri 1980’den 1990’a kadar olan dönemde ortaya çıkmışlardır.

1990’lı yıllar sonrasında Pekin Konferansı, Ortadoğu’daki kadın hareketinin

gündemi üzerinde önemli etkiler yaratmıştır. Pekin Konferansı’nı takip eden dönem-

de bağımsız kadın örgütlerinin, kadına karşı şiddet ve ayrımcılık gibi konuları gün-

deme getirdikleri görülür.

Bu dönemde bağımsız kadın örgütlerinin yeni gelişmeler kaydettikleri söylene-

bilir. Fas, Cezayir, Tunus, Sudan, Kuveyt, Filistin, Mısır ve Lübnan’da bu yeni ge-

lişmeler kendini gösterir. Son onyıllarda ihtiyaca binaen yükselen bu örgütler, ve-

rimlilikleriyle de göze çarpmaktadırlar.6

Bağımsız kadın örgütleri tarafından yayımlanan dergi ve incelemelerde kadın

yazınındaki değişim ve yeni yaklaşımları görmek mümkündür. Dergilerin içeriğinde

dünya kadın hareketinin temel tartışma konuları ve bölge kadınının güncel sorunları-

nı ele alan konular yer alırken, bu konuların yanında kadınları yakından etkileyen

yeni politik gelişmeler eleştirel bir perspektifle toplumsal cinsiyet anaakımın çizdiği

genel çerçeveye uygun bir şekilde ele alınmaktadır.

Bu dönemselleştirmenin ışığında, tezimizde herhangi bir ülke incelenmekten

ziyade, Ortadoğu’daki kadın hareketini etkileyen ana objektiflere yoğunlaşılacaktır.

Tezin künyesinde belirtilen Ortadoğu ibaresi coğrafik sınırları aşan kültürel, dinsel,

toplumsal ve tarihsel birlikteliğin bağlamı içerisinde kullanılmaktadır. Bu kullanım

bu coğrafyadaki kadın hareketini tanımlayabilmek için zorunluluk arz etmektedir.

Örnek olarak Suriye’de bağımsız kadın örgütlerinin olmayışı ve genel yapısıyla bu

ülkedeki kadın hareketinin zayıflığı Ortadoğu’daki kadın hareketinin ana objektifini

belirlemede Suriye’nin etkisini azaltırken; Sudan’daki kadın hareketinin yapısı, Or-

tadoğu’daki kadın hareketi tecrübesine önemli katkıda bulunmaktadır. Keza Mı-

                                                
6 P.Julie ve H.Barbara, “Gender and Political Change”, Middle East Report, (November-December,

1991), s.6-7.



5

sır’daki kadın hareketinin yapısı bölgedeki kadın örgütlerini etkileyebilmektedir. Son

dönem bu konu üzerindeki literatüre bakıldığında da bu bağlama uymayan ülkelerin,

bu coğrafik belirlenim içerisinde kullanımı ayrı tutulmaya çalışılır ki; İran ve İsrail

bu ülkelere örnek gösterilebilir.7 Bu hususiyetlere bağlı kalınarak tezimizin ana ob-

jektifleri şöyle belirlenmiştir:

— Ortadoğu’daki kadın hareketini zaman ve mekân içinde farklılaştıran bölge-

sel ve küresel dinamikleri tanımlama

— Ortadoğu’daki kadın örgütlerinin kadın sorununu ele alış tarzlarını tanım-

lama

— Ortadoğu’daki kadın hareketinin yapısını tanımlama

                                                
7 A. Treacher ve H.Shukrallah. “The Realm of the Possible: Middle Eastern Women in Political and

Spaces”, Feminist Review, (No:80, 2005). s. 156.



6

BİRİNCİ BÖLÜM

Ortadoğu’da Kadınların Toplumsal Konumu

1.1. Aile, Evlilik ve Cinsellik

Ortadoğu’daki aile yapısı ataerkil (patriarchal), babasoylu (patrilineal), baba-

yerli (patrilocal), aile içi evlilik  (endogamous) ve kısmi olarak çokeşli (polygnous)

bir temele dayanır. Birçok temele dayalı bu yapı cemaatlerin haneye dair konularını

düzenlemenin yanında, mensup olunan dini ve etnik cemaatin siyasi ve iktisadi ya-

pılanmasını belirler.8

Bu etki, aileyi toplumun merkezine oturturken, aile üyelerine kendilerini ka-

musal ve özel alandaki yaşamlarında statü ve kimliklerini tayinde belli bir dayanak

oluşturur. Bu dayanağın kendisi aile üyelerinin geniş bir grubun üyesi olarak kadın-

dan kocasına, çocuktan anne ve babasına, erkek çocuktan kız kardeşi ve annesine,

aileden diğer akraba üyelerine kadar bir dizi sorumluluk ilişkisini düzenler.

Mutluluğun ve hüznün paylaşıldığı yer olarak ailede, başarı veyahut başarısız-

lık ailenin bir üyesinin sorumluluğuna terkedilmesinden çok, bütün aile üyelerinin

müşterek bir sorumluluğu olarak üstlenilir.9 Üyelerin birbirine yüksek sorumluluk ile

bağlılıkları, özellikle erkek çocukların sosyalleşmesinde bütün aileden sorumlu ola-

rak yetiştirilmesi şeklinde yansır:

“Erkek çocuk kabilenin namusunu korumakla mükellef tutulduğunda [bir an
bile unutulması kabahat sayılacak] aile ve kabilenin “namus muhafızı köpeği” ola-
rak görür kendini. Bunu Kateb Yacine’ın çocukluğunda “kendince” annesi üzerinde
kurduğu tahakkümde görebiliriz: “Köyün öte tarafında bulunan dereye yıkanmaya
gittiğimizde, annemin, peçesini arkaya doğru kaydırdığını gördüğümde narayı pat-
latırdım: “Hey anne, çabuk geçir peçeyi başına!” 10

Erkeğin çocukken sosyalleşmesinde ailenin gösterdiği özen, aile üyelerinin

kendi statülerini tanımlamalarına da yansır. Hem çocukların hem de ebeveynlerin

aileye mensubiyetleri üzerinden toplumsal sınırlılıklar şeklinde ortaya çıkan bu du-

rum, babanın çocuklarının sayısını belirtmesinde erkek çocuklarının sayısını söyle-

                                                
8 Valentine M. Moghadam, Modernizing Women: Gender and Social Change in the Middle

East, 2nd ed., (Boulder CO: Reinner 2003), s. 124.
9 Halim Barakat, “The Arab Family and the Challange of Social Tranformation”,  Women and the

Family in the Middle East, ed., Elizabeth Warnock,  (Austin:University of Texas Press, 1985),
s.28.

10 Abdel Jauowad, “To much in the Sun” Research in African Literatures (No:3 1996), s.27.



7

mesi; babanın isminden çok, toplumda, büyük erkek çocuğunun adına “ebu” (babası)

ifadesinin eklenerek anılması; erkek çocuğuna baba sahip değilse dünyaya gelmesi

umulan erkek çocuğa verilmesi düşünülen isme göre bu ifadenin kullanılması şeklin-

de yansır.11

Kadın çekirdek ailede ev hanımı ya da çalışan olarak eşi ve çocuklarına; geniş

ailede ise kayınvalidesi, kayınbabası, görümcesi ve kaynına karşı sorumluluk taşır.

Kadına her iki aile türünde yüklenen temel ödev kocasına itaat (ta’a) etmesidir. Aile,

aslında itaatin somutlaştığı alanlardan bir tanesi olarak da karşımıza çıkar (İtaat evi

[bayt al-ta’a]).

Ortadoğu’daki aile yapısında kadından talep edilen ödevler, aynı zamanda

mutlu bir ailenin tesisi için temel unsurları imler. Kadının yapması gereken ödevlerin

ihlali, hem erkeğin hem de erkeğin mensup olduğu ailenin, bulunduğu çevrede itibar

kaybına uğramasını doğurur. Kadının kendisinden beklenen ödevlere bağlılığı üze-

rinden itibar ile kurulan illiyet, ailenin mensup olunan cemaat içinde siyasi ve iktisa-

di etkinliğini artırmasını sağlarken, cemaat içinde çıkması muhtemel olacak söylen-

tilerin de (kalam-in nas) önüne geçer.

Eşin kocasına itaati ve çocuklarını dini terbiye ile büyütmesi; kocanın eşi ve

çocuklarının ihtiyaçlarını karşılaması; çocukların anne ve babalarına karşı dinin be-

lirlediği yükümlülükleri yerine getirmesi ideal olana karşı özlemin unsurlarını oluştu-

rur. Bu durumda eşi ve çocuklarına karşı yükümlülüklerini yerine getiren kadın itaat

eden kadın (mara muti’a), bunları ihlal eden kadın itaatsiz kadın (nashiz); eşinin ve

çocuklarının ihtiyaçlarını karşılayan ve onları koruyan erkek sorumlu erkek (rajal

muhafez), ailesine karşı ihtimam göstermeyen erkek ise sorumsuz erkek (la mobali);

anne ve babasına karşı yükümlülerini yerine getiren çocuk terbiyeli (Waled saleh),

yerine getiremeyen çocuk ise asi (âlaq waladeyn) olarak aile çevresinde tanımlanır.

Ortadoğu’da aile, çocukların din ve geleneksel kuralların etrafında sosyalleş-

mesini, toplumsal cinsiyet rollerini benimsemesini ve toplumun iktisadi ve siyasal

yapısının oluşumunu belirleyen temel yapı olmasının yanında, üreme ve cinsel ihti-

yaçların meşru dairede sağlandığı tek alan olma vasfını barındırır.

                                                
11 A.Krenawi ve J.R. Graham, “The Story of Bedoun-Arab Women in a Polygamous Marriage;”

Women’s International Forum (Vol.22 No.5 1999), s.499.



8

Ortadoğu ülkelerinde cinsel ilişkinin ailenin dışında meşru sayılmadığı alanlar

hem İslam hukukunda12 hem de bölgedeki devletlerin mevcut hukuklarında yasak

olarak görülmesi13 çiftlerin cinsel ilişkisini aile içinde yapılandırır. Bu hususiyet,

cinsel ilişkiyi ve üremeyi aile içinde sınırlandırarak devlet ve dinin aile üzerindeki

düzenlemesini dolaysız bir müdahaleye dönüştürür.

Aile içinde yapılandırılan cinsel ilişkinin meşruluğu aynı zamanda kadın ve er-

keğin birbirine karşı konumlandırıldığı sınırları da belirlemiş olur. Bu durumu awra

(mahrem) kelimesinin kullanılmasında görürüz. Awra kelimesinin çoğulu olarak

kullanılan awrat kelimesi kadın ve erkeğin genital bölgelerini kapsar (bu erkek için

göbekten diz kapaklarına kadar olan bölgedir). Awra kelimesinin kadınlar için kulla-

nılmasına baktığımızda ise genital bölgenin awralığı el ve yüz dışında kalan bölgenin

tümüne yaygınlaştırılır.14 Bu durumda kadın aile içinde ve dışında dinin belirlediği

alan dışında mahrem olarak konumlandırılır. Kur’an’da mahrem olarak çizilen sınırın

dışında kalan alan ise dinin haram sayacağı eylemlerin vücudunda kadını bu alan

içinde “fitne” unsuru olarak konumlandırır.15

Kadın mahrem olan halinin evleneceği erkek için kalkmasını ve meşru daire-

deki cinsel yaşamını, dinin izin (cevaz) verdiği erkekler ile yapacağı evlilik akdi olan

nikah ile mümkün kılar.16 Kadın ile erkek arasında kıyılacak nikah için kadın, ev-

                                                
12 “Zina eden (bekâr) erkek ve kadının her birine yüzer değnek vurun. Allah’a ve ahiret gününe inanı-

yorsanız Allah’ın dininde bunlara bir acıyacağınız tutmasın...” 24:8; “Sizden zina edenlerin ikisini
de eza edin. Eğer tövbe edip ıslah olurlarsa cezadan vazgeçin...” Bkz. K.Kerim, 4:16.

13 Günümüzde Ortadoğu ülkelerinde evlilikdışı ili şkiler zina suçu olarak adlandırılarak, bu suça hem
klasik dini hukuk hem de modern hukuk tarafından cezalar uygulanmaktadır. Dinin evli çiftler için
öngördüğü yüz değnek darbe ve evli çiftler için hadd cezası olan recm yoluyla öldürme cezaları
Sudan ve Libya’da uygulanmaktadır. Tunus’da ise 1968’de uygulamaya konulan, zina eden çiftler-
den yalnız kadına uygulanan altı ay (6) hapis cezası günümüzde çiftin her ikisine uygulanacak şe-
kilde değiştirilmi ştir. Mısır’daki Ceza Kanunu’na 274. maddesine baktığımızda ise zina suçu işle-
yen evli kadın iki yıldan (2) az olmamak şartıyla hapis cezasına çarptırılmaktadır. Bkz., Sherifa
Zuhur, Gender, Sexuality and the Criminal Laws in the Middle East and Nourt Africa (İstan-
bul: WWHR, 2004), 20-22.

14 Tove Stang Dahl,The Muslim Family,(Oslo:Scandinavian Univ. Pres,1997),s. 133.
15 “Ziynetlerini açmasınlar. Ancak kendi kocalarına, yahut babalarına, yahut kocalarının babalarına,

yahut kendi oğullarına, yahut kocalarının oğullarına, yahut kendi erkek kardeşlerine, yahut kendi
erkek kardeşlerinin oğullarına, yahut kızkardeşlerinin oğullarına, yahut Müslüman kadınlara, yahut
ellerindeki cariyelere, yahut kadına ihtiyacı kalmamış uyuntu erkeklere, yahut henüz kadınların
gizli yerlerinin farkına varmamış çocuklara açabilir...” bkz. K. Kerim, 24:30.

16 “Size, analarınız, kızlarınız, kız kardeşleriniz, halalarınız, teyzeleriniz, erkek ve kız kardeşlerinizin
kızları, sizi emziren sütanneleriniz, süt kız kardeşleriniz, karılarınızın anneleri, kendileriyle zifafa
girdiğiniz karılarınızdan olup himayenizde bulunan üvey kızlarınız haram kılınmıştır. Eğer anala-
rıyla zifafa girmedinizse o kızlarla evlenmenizde bir günah yoktur. Öz oğullarınız karılarıyla ev-
lenmeniz ve iki kız kardeşi birlikte nikâhlamanız dahi haram kılındı.” Bkz. K. Kerim, 4:23.



9

lenmeden önceki velisi (wali) olan babası ya da erkek kardeşine bir irade beyanında

bulunur.17 Evlilik akdinin yapılabilmesi kadın için dokuz yaşından sonra, yani âdet

görmeye başladığı dönemden sonra mümkündür. Kadınlar için belirlenen bu sınırın

günümüz Ortadoğu coğrafyasında genel itibariyle mümkün olmasa bile bazı bedevi

kabilelerde genç kızların evlilik yaşının on üçe kadar indiği görülür.18

Evlilik akdi, kadına yöneltinen teklife (ijab), kadından gelecek olan onayın

(qabul) erkek şahitler huzurunda beyanından sonra aleniyet kazanır. Evlilik akdinde,

kızın babası tarafından bir miktar paranın veyahut sair malın mehir (mahr) olarak

verilme şartı koşulabilir. Bu şart evlenecek olan erkeğe iki şekilde koşulabilir. İlkin

olarak mehrin kız tarafına hemen verilmesi (mahr muqaddam); ikinci olarak boşan-

ma sırasında kadına verilmesi (mahr mu’akkhar) şeklinde uygulanabilir.19 Bu du-

rumda erken mehirde verilmesi gereken meblağ kızın ailesine verilirken, geciktiril-

miş mehirde ise mehir, boşanacak olan kadın için mali güvenceye dönüşür.20

Kadın, evlilik akdine boşanma nedeni olarak kocasının başka bir kadınla ev-

lenmesini şart olarak düşme hakkına sahiptir. Ne var ki bu hakkın Ortadoğu ülkele-

rinde çok düşük oranda kullanıldığı, Filistin’deki dini mahkeme tutanaklarında bunun

binde bir oranında olduğu görülmektedir. Bu şartın düşülmemesini uzmanlar kadınla-

rın kendilerine evlenecek bir “eş bulamama korkusu”na bağlamaktadırlar. Aynı şekilde

toplumsal baskının önemli bir etkisi söz konusudur. Filistinli kadın yargıç Mana

Rishmavi, Batı Gazze’de bir dini yargıcın bir kadını, kocasını “zaafiyete” uğratacak

olan bu şartı nikâh akdinde koşmaması gerektiği şeklinde tembihlediğini aktarır.21

Evlilik akdinin dini uygulamayla beraber belli gelenekler ile beraber şekil aldı-

ğı görülmektedir. Evlilik öncesi ve sonrası bazı uygulamalar dini temele dayanmasa

bile büyük bir uygulanım alanına sahiptir. Yaygın nikâh uygulamalarına baktığımız-

da, bu durumu evlilik öncesi ve sonrası ritüellerde görmemiz mümkündür.

                                                
17 Kadının velisi konusu sünni mezheplerde farklı yorumları barındırmaktadır. Hanefi mezhebine göre

kadın kendi velisi olarak irade beyanında bulunabilir. Diğer mezheplere mensup insanlar ise bazı
durumlarda bu konuda Hanefi mezhebinin yorumuna bağlı kalarak (taglid) beyan bildirebilmekte-
dirler. Bkz. A. Rahman İbn M., El Cizeyeri, Kitabul Fıkıh âlâ Mezahubul Erbaa, c. 4, (Estel: El-
Mektebetul İslamiyye, 2001), s. 44.

18 Beth Baron, “Women, Honour, and State: Evidience From Egypt”, Middle East Studies, (Vol. 42,
No: 1, January 2006), s. 76.

19 Ş. Ahmet Dayrebi, Gayatul Magsut, (Estel: El Mektebetul İslamiyye, 1996), s. 53.
20 Dahl, op. cit., s. 70.
21 Andrea Barron, “The Palestinian Women’s Movement” Critique: Critical Middle Eastern

Studies 11(1) Spring 2002), s. 75.



10

Nikâh öncesi aileler arası başlayan ziyaretler, erkek tarafının gelin adayının çe-

yizine girecek olan bir hediyeyi (shabka) kız tarafına götürmesiyle kızı ailesinden

istemiş olur. Erkek tarafına verilen olumlu cevap sonrasında, bir veyahut iki hafta

sonrasında, kız evine kalabalık bir erkek topluluğu eşliğinde söz kesmeye (fatiha)

gidilir. Söz kesme esnasında Kur’an’dan okunan Fatiha Süresi eşliğinde kız istenir.

Fatihayla beraber nikâh öncesi evlilik niyeti aleniyet kazanır. Söz kesme aşamasın-

dan sonra nişan merasimiyle gelin ve damat adayları birbirini daha sık görmeye baş-

larlar. Gelin ve damat adayının birbirlerini tanıma safhaları, her iki taraf açısından

sorun olarak görülmez. Nişan sonrası hem dini hem resmi nikâhın kıyılmasıyla (katb

al-kitab) düğün hazırlıklarına başlanır. Son safha olarak düğün merasimi sonrasında

devam eden gerde gecesi (dukhla)22 merasimidir. Bu merasim yerlî (baladi) ve Avru-

paî (Frangi) olarak iki şekilde kutlanır. Yerli merasimde gerde gecesinde yatak oda-

sına alınan çiftlerden damadın gelinin bekâretini gösteren kan lekesini dışarıda bek-

leyen kalabalığa göstermesi sonrasında damadın kalabalığa katılmasıyla geç vakitlere

kadar eğlence düzenlenir. Avrupaî merasimde ise eğlence sonrasında çiftler kendile-

rine ayrılan ayrı evde ya da otelde geceyi geçirirler. Ertesi gün damat gelinin bekâre-

tini gösteren bezi her iki aileye götürerek gösterir.23

Yukarıda çerçevesi çizilen evlilik öncesi ve sonrası ilişkiler genelde ilk evlilik

merasimi için geçerlidir. İkinci eşle evliliklerde benzer merasimler uygulanmadığı

gibi, bu tür evliliklerde aleniyet sonradan kazanılan bir durumdur.

Ortadoğu coğrafyasında yaygın tekeşlili ğin yanında kısmi olarak çokeşlilik

vak’aları da görülmektedir. Dinin dört eşe kadar izin vermesi24 ve bazı ülkelerde bir-

den fazla eşe resmi nikâh yaptırma olanağı olmasına25 rağmen, bu coğrafyada çokeş-

lilik oranları düşüktür. Sıhhatli veriler olmasa bile çokeşlili ğin diğer bölgelerden da-

                                                
22 Dukhla kelimesi Arapça’da bir nesnenin bir nesneye girmesi ya da o nesneye dahil olması anlamına

gelen “girme” fiiline karşılık gelir.
23 Dahl, op. cit., s. 73-78.
24 “Eğer yetimlerin haklarını gözetemeyeceğinizden korkarsanız size helal olan kadınlardan ikişer,

üçer, dörder tane nikah edin ve bu suretle de adalet yapamayacağınızdan korkarsanız bir tane ile
yahut sahip olduğunuz cariyelerle yetinin...”, Bkz. K. Kerim, 4:3.

25 Libya, Fas, Suriye ve Mısır’da birden fazla evlilik akidleri resmi mercilerde tescillenebilmektedir.
Bkz. Hale, op.cit., s. 70.



11

ha yaygın olarak görüldüğü Filistin ve Ürdün bölgesinde bu oranların %3 ile %8 ara-

sında olduğu tahmin edilmektedir.26

Çokeşlilik uygulamasında Ortadoğu ülkelerinde devletin sınırlandırma ya da

yasaklama yönünde açık bir iradeye sahip olduğu söylenemez. İstisna olarak Tu-

nus’ta devletin erkeklerin Kur’an’da bildirilen eşler arasında eşitli ği sağlayamayaca-

ğı gerekçesiyle 1956’da çokeşlilik uygulamasını yasaklaması belirtilebilir.27

Çokeşlilik uygulamasına şehirden uzakta yaşayan bedevi topluluklarda da yay-

gın olduğu söylenemez. Bedeviler üzerine yapılan çalışmalarda28 çokeşlili ğin aile

büyüğü (kabir al-a’ilah) ya da kabile liderleri (sheik) için istisna taşıdığını ortaya

koymaktadır. Bu çalışmalar bedevi ailelerdeki çokeşlilik uygulamasının aileler arası

güç dengesini tesis ettiği, ailelerin finans gücünü pekiştirdiğini ortaya koymaktadır.

Al-Krenawi ve Graham’ın İsrail sınırları içinde bulunan Negew bölgesindeki Arap

bedeviler üzerindeki antropolojik çalışmada ortaya koydukları gibi, bedevi kabilele-

rinin çokeşlilik uygulamalarında dinin tain ettiği dört eşe kadar sınırlandırmaya pek

de uyulmadığı,  çoğu kereler dördün üstüne çıkıldığı görülür. Araştırmacılara göre,

geleneklerini sıkı devam ettiren Müslüman bedevilerde dinin ihlal edilen bu emri,

kabile içinde büyük bir dini gerginlik yaratmamaktadır.29

Çokeşlili ğin bir diğer türü ise mut’a nikâhı altında yürütülen geçici anlaşmaya

dayalı nikâhtır. Genellikle Şii toplumlarında yaygın olan mut’a nikâhı30 belli bir para

veyahut sair mal karşılığındaki anlaşma sonrasında tesis edilir. Mut’a nikâhında kalı-

cı nikâhta olduğu gibi şahit ve irade beyanı gerekmediği gibi, belli bir ev ya da me-

kânda beraber yaşama zorunluluğu yoktur. Mut’a nikâhı, Ortadoğu ülkelerinde örfi

(urfi) evlilik olarak bilinmektedir. Ortadoğu ülkelerinde evlilik dışı cinsel ilişkinin

suç sayılmadığı ve devlet kontrolünde genelevinin olduğu Lübnan dışındaki ülkeler-

                                                
26 Filistin İstatistik Merkezi Bürosu 1998’deki çokeşlilk oranlarının %3.5 olduğunu açıklarken,

Ramallah Dini Mahkeme kayıtlarında ise 2919 kayıtlı nikahın 154’ünün (%5.3) ikinci eş için ya-
pıldığı görülmektedir. Bkz.: Sawt Al-Nissa (no. 72, 20 Mayıs 1999).

27 Baron, op. cit., s. 74.
28 Bedevi ailesi hakkında daha geniş bilgi için bkz: Sami Al-Gandi, The Structure of tribal Society

and Modernization in Saudi Arabia, (Alexandria: Al Maktabh Al Jamaih, 1990); Alean Al-
Krenawi ve John Grahan, “Social Work Practice with Polygamous”, Child and Adolescent Social
Work Journal (No: 14, 1997), s. 445-458; Haj Samira, “Palestinian Women and Patriarchal
Relations”, Signs: Journa of Women in Culture and Society (No. 17, 1992), s. 761-778.

29 Al-Krenawi ve Graham, op. cit., s. 505-506.
30 Mut’a nikahı hakkında daha geniş bilgi için bkz.: Shahla Haeri, Law of Desire: Temporary

Marrige in Shi’a Islam (Syracuse: Syracuse Univ. Press, 1989)



12

de örfi evlilik ceza-i müeyyideye karşı uygulama alanı bulmaktadır. Feminist analiz-

ciler örfi evliliğin kadınları seks işçiliğine sevk ettiğini ve seks işçiliğin bu yolla meş-

ru bir zemine oturtulduğunu belirtirler.31

1.2. Akrabalık İlişkileri ve Bu İlişkilerde Yaşanan Değişim

Ortadoğu’daki aile yapısı bir üst bölümde belirtildiği şekliyle iktisadi ve siyasi

yapılanmasını tesis ettiği akrabalık ilişkileri üzerine inşa eder. Bu akrabalık ilişkileri-

ne baktığımızda aile üyelerinin etrafında ilişkilerini tesis ettikleri, merkezinde “ba-

ba“nın olduğu bir ataerkil yapı söz konusudur.

Akrabalık ilişkilerinin ataerkil yapı etrafında şekilleniyor olması bizlere yekpa-

re bir ilişkiler ağını sunmaz. Aksine bu yapının sürekli bir şekilde siyasi ve iktisadi

yapıdan etkileniyor olması, ataerkil yapının mahiyetini, müzakerelerin sürekli sürdü-

rüldüğü bir uzamda yapılanmasına sebebiyet verir. Ataerkil yapıdaki değişimi lite-

ratürde sürdürülen tartışmada da görmek mümkündür. Slyvia Walloy, premodern aile

ile devlet ve serbest piyasa koşulları etrafında şekillenen aile ilişkilerini tanımlamak

için özel ateerkil ile kamasul ataerkil kavramlarını kullanırken; Deniz Kandiyoti,

John Cadwell’in ataerkil hudut olarak tarıma dayalı aile yapısındaki ilişkileri tanım-

lamak için kullandığı kavramı Ortadoğu’daki tarıma dayalı aile yapısını içine alacak

şekilde klasik ataerkil kavramını kullanır. Hisham Sharab’i ise petrole dayalı bir e-

konomik yapı içinde modern ve geleneksel yapıların şekillendirdiği ailevi ilişkileri

tanımlamak için yeniataerkil kavramını kullanmaktadır.32

Ataerkil yapı “cinsiyet”ve”yaş” üzerinden ailevi mükellefiyetlerini kurarken;

Ortadoğu’da farklı olarak akrabalık ilişkilerinde evin büyük hanımı erkeklerin bu yapı

içinde tesis ettikleri otoriteye iştirak edebilmektedir. Ataerkilliğin eril ve yaşça büyük

olmayı akrabalık ilişkilerinde imtiyazlı kılması, erkeklerin kendi aralarında yaşça bü-

yük olanlara; kadınların ise babalarına, erkek kardeşlerine, dedelerine, amcalarına ve

erkek kuzenlerine karşı sorumluluklarını belirler. Kadınlar hane içindeki erkeklere

karşı mükellefiyetlerini gözetlemek zorunda kalmalarının yanında, Kandiyoti’ye göre

                                                
31 İkran Eum, “Urfi Marriage an Egyptian Verison of Co-habitation?” Al-Raida (Vol. XXI-XXII.

Nos. 106-107, Summer/Fall, 2004-2005), s. 64-69.
32 Moghadam, op. cit., s. 113-122.



13

klasik ataerkillikte yaş üzerinden yapılandırılan hiyerarşi sonucunda, evin büyük

hanımına itaat etmek, hürmet etmek zorunda kalmaktadırlar.33

Ataerkil yapı, toplumsal kurallar gibi geniş bir yaptırım ve gözetlemeyi klasik

yapılandırmanın dışında birçok istisnai ve yeniden anlamlandırmayla sağlayabil-

mektedir. Küçük erkek kardeş ekonomik ve siyasi güce sahipse ağabeyi; kız kardeş

zengin ve nüfuza sahip ise, erkek kardeşi üzerinde otorite kurması mümkündür. Ata-

erkil yapıda amcanın ailenin ekonomik ve siyasi imkânlarından mahrum kalması,

amcanın ailenin diğer üyelerine karşı açıktan muhalefetini doğurabilirken; sağlığı ve

ekonomik gücü sarsılmış babanın, çocukları üzerindeki otoritesinin zayıflaması söz

konusu olabilmektedir.34

Ataerkil yapı akrabalık ilişkilerini babasoylu (patrilineatily), babayerli

(patrilocality) ve aile içi evlilik (ednogami) uygulamalarıyla sürdürür. Bu uygula-

malar ataerkilliğin etkisini artırırken, ataerkil yapıya Ortadoğu coğrafyasında özgü-

lükler katar.

Babasoyluluk, nesebin erkek çocuk üzerinden intikalinin sağlanması anlamına

gelir. Nesebin intikalini sağlayan erkek çocuk, mesuliyet taşımanın yanında kendi

aile üyelerini korumak, ailenin toplumdaki nüfuzunu artırmak ve aile fertleri arasında

ili şkinin sürdürülmesini sağlamakla mükelleftir. Babasoyluluk nesebin erkek çocuk

üzerinden intikalini sağlarken, aynı zamanda hem erkek hem de kız çocuklarının

akrabalık illiyetlerini babanın soyu üzerinden kurmalarını sağlamaktadır.

Babanın akrabalık illiyeti evlenen kadınlar için de geçerliliğini taşır. Bu etkiyi

evlenen kadının, kocasının akrabalık ilişkilerine katılmaktan ziyade, babası ve erkek

kardeşlerinin akrabalık illiyetlerine bağlı olmasında ve evlenmeden önceki ailesinin

ünvanlarıyla anılmasında görürüz. Kadının evlilik sonrasında kendi ailesine, ailenin

de evlilik sonrasında kızlarına karşı sorumlulukları, evlilik sonrasında erkek eşe ve

erkeğin ailesine karşı kadına güvence fırsatını sunar.

Kadın babasoyluluğun kendisine sunduğu imkânı, evlilik sonrasında doğabile-

cek sorunların çözümünde kendi ailesinin erkek üyelerinin tam desteğini alabilmek

                                                
33 Deniz Kandiyoti, “Bargaining with Patriarch”, Gender and Society (Vol. 2, No. 3, September

1988), s. 278.
34 Suad Joseph, “Gender and Family in the Arab World”, Arab Women/Between Defiance and

Restraint,ed., Suha Sabbagh,   (NY: Olive Bronch Press, 1996), s. 106.



14

için babasından kendisine intikal edecek olan mirasa talip olmaz. Babadan intikal

eden mirasın parçalanmaması, aile üyeleri arasında ilişkileri perçinlerken, kadının

erkek kardeşleri tarafından desteklenmesini güncel tutar.35

Babasoyluluk aile ilişkilerini sağlamlaştıracak, ailenin siyasi ve iktisadi yapı-

lanmasını güçlendirecek olan aile içi evliliği kendi içinde yapılandırır. Aile içi evlilik

babasoylu yapıya dayandığından dolayı kuzenler arası evliliği gündeme taşır. Amca

kızı (bint amme) ile amca oğlu (ibn amme) arasında tesis edilen evlilik, kadınların

her iki aileye karşı sorumluluğunu artırırken, çiftler arası ihtilaflar ailenin erkekleri-

nin müdahil olduğu bir tartışma alanı yaratmaktan çok, aileye mensup kadınlar ara-

sında bir tartışmaya dönüşür.

Aile içi evlilik, babayerli içinde konumlandırılıyorsa, bir diğer ifadeyle evli

çiftler erkeğin ailesinin hanesine ya da erkeğin ailesinin yakın bir çevresine yerleşti-

riliyorsa, çiftler arasında cereyan eden ihtilaflar aileye mensup kadınların tartışmaya

katılımlarını artırmaktadır. Kandiyoti, aile içi evliliklerde, çiftlerin erkeğin ailesinin

yanına yerleşmesi sonrasında kaynana ile gelin arasındaki gerilimin arttığını belir-

tir.36 Aynı zamanda babayerlilik, eltiler arası ve yenge görümce arasındaki [erkekle-

rin müdahil olmadığı] gündelik tartışmaları da yaratır.37

                                                
35 Ibid., s. 97.
36 Kandiyoti, op. cit., s. 278.
37 Elizabeth M. Bergman, Fas’da yaygın olarak söylenen ve hane içindeki çatışmaları yansıtan ata-

sözleri üzerinden yaptığı toplumsal cinsiyet ilişkileri okumasında kullandığı atasözlerde görüldüğü
gibi:
lli ghelbu-h r-rzhal fe z-zenka ta-yzhi l- isha fe –d dar.
Erkek, dışarda kıçına geçirilen evde diş geçiren;

r-razhal bla wlad bhal ud bla keyd
Oğlansız baba, kamışsız dana;

mra bla razhel eshjh ble bratel
Kadın erkeği ile kuş yuvasıyla övünür;

ana lli lheft b-izar-i w-zhebt le bla l-dar-i
Dışarda peçesiz dolaşma, içerde sürmesiz yanaşma;

lli dda mrat-u le-zhma'a ta ytellek –ha
Kadıyla avun, talakla övün;

kerri weld-ek fuk le hsir w-kerri mrat-ek fuk le-srir
Çocuk masada, kadın yatakta eğitilir;

le-yalat w-ulad fe-d-dar we-r-rzhal fe-lalla -w-mali
Kadınla çocuklar evde tıkışmalı, erkek meydanlara sıvışmalı;

mro mekfiyo malika mekhfiya
Gizli bir kadın gizlenen bir kraliçedir;

mra fe-d dar khadem ma-end-ha khbar



15

Babayerlilik aile ilişkilerinin ortak hane ve çevrede sürdürülmesini sağlarken,

kadınların hem kırsalda hem de şehirde aile temelli ortak iktisadi faaliyetlerini de

şekillendirir. Kadınların aile üretimine katılımları kırsalda tarım faaliyetlerinin ortak

yürütülmesi, şehirlerde ise kadınların küçük atölyelerde aile ekonomisini güçlendir-

meye dönük ya ücretsiz ya da düzensiz ücretlerle çalıştırılmaları şeklinde gerçekleşir.

Babayerliliğin aile ekonomisini hem kırsalda hem de şehirde yapılandırması akraba-

lık ili şkilerini güçlendirerek ataerkil yapının değişim unsurları karşısında direnç ka-

zanmasını sağlar.38

Akrabalık ilişkileri gerçek akrabalık illiyeti bulunmaması halinde de kullanım

alanına sahiptir. Akraba olmayan kişilerin birbirlerine hitaplarında kullandıkları ak-

rabalık ifadeleri, gündelik yaşamda geçici sorunların çözümü, resmi veyahut gayr-i

resmi taleplerin karşılanmasında “vasıta” olarak iş görür. Erkeğin, kadını bacım

(ikti), kadının, erkeği birader (ahi) olarak kamusal alanda tanımlaması, kadın ve er-

keğin birbirleri karşısında mesafelerini toplumsal cinsiyet algısına göre konumlandı-

rırken, karşı cinsten kişilerin ili şkilerini akrabalık ilişkileri üzerinden “emniyet” hissi

üzerinden kurgusunu sağlar.39

                                                                                                                                         
Ev kadınısın cehaletine toz kondurma, cariyeliğini unutma;

huwa baki fe-r-rham w-hiya seddat-l –u s- selham
Erkek bebek annenin rahminde, annesinin aklı pelerinde;

lli ma-end-ha bent ha tedfen ras-ha fe-hyat-ha
Gençken oğlunla övünürsün, yaşlandığında kızına görünürsün.

llah ye'ti-ni ma bghat-l-i mrat-i lehla ye'ti-ni ma bghat-li mmi
Allah’ım annemin içinden geçeni bana eş, geçmeyeni leş eyle;

hmat-i wzheh d dlu hiya harra w weld- ha hlu
Çirkinsen eltin sever, güzelsen söver;

shrayek ta yhebtu met’ankin we-n nwayet metfarkin
Kumalar kol kola, eltiler düşman başa;

hmat-i lallat-i w-bent-ha mulat-i
Kaynanaya şeker diyen görümceye bal der;

le –guza ila ma-hedrat sh thezz ras-ha
Kaynana konuşmaz kafasını sallar;

rhe l-i a seghr-i bash nnaki rust-i
Vereceksin kaynanaya gençliği, göstersin geline tekmeyi.
Daha geniş bilgi için bkz.: Elizabeth M. Bergman, “Keeping It in the Family: Gender and Conflict
in Moraccan Arabic Proverbs”, Reconstructing Gender in the Middle East, eds., Fatma M.
Göçek ve Shiva Balaghi,  (NY: Colombia Univ. Press, 1994), s. 201-215.

38 Julia Clancy-Smith, “A Woman Without Her Distaff: Gender, Work and Handicraft Production in
Colonial Norh Africa”,  Social History of Women and Gender in the Modern Middle
East,eds.,M.Meriwether ve J.Tucker,(Boulder:Westview Pres,1999), s. 25-23.

39 Joseph,  “Gender and Family”, s. 200-201.



16

Akrabalık ilişkileri aile içinde aile mensuplarını birbirlerine karşı konumlandı-

rırken, aile üyelerinin kamusal alana dair münasebetlerini de düzenler. Kişinin Ba-

tı’da olduğu şekliyle kamusal alana dair vatandaşlık haklarını birey olarak elde etme

şeklini, Ortadoğu’da kişilerin birey olarak haklarını “ilşki” içinde bulundukları akra-

balık ilişkileri ve mensup oldukları cemaat aidiyeti üzerinden gerçekleştirdiklerini

görürüz. Carole Pateman, Batı’daki bu durumun aslında kadın ve erkeğin eşit bir

mukavele ile gerçekleştirdiği bir katılım olmasından çok modern ataerkilliğin liberal

tasavvurunun tezahürü olduğunu;40 S. Joseph ise Ortadoğu’daki “ili şki” etrafında

kamusal alana katılımın bizatihi “ilişki”nin ataerkilliğe eklemlenmesi ve ataerkilliği

yapılandırması olarak iki vecheli olduğunu belirtir.41

Joseph, Ortadoğu’daki aile yapısının, aile ilişkilerinin dışına eklemlenmesini ö-

zel ve kamusal ayrımı içinde ele almanın yeterli olamayacağını, hususen Nira Yuval-

Davis’in alternatif olarak önerdiği devlet, sivil toplum ve akrabalık ilişkileri tanım-

lamasına farklı tanımlamaların eklemlenmesiyle bu ilişkilerin mahiyetini anlayabile-

ceğimizi savunur.42

Joseph bu durumda “ resmi alan” (govermental) ile “dâhili alan” (non-

govermental) kavramlaştırmasını ileri sürer. Joseph’e göre resmi alan, ailenin dâhili

alandaki varlığını diğer aileler karşısında iktisadi ve siyasi ilişkiler üzerinden aktara-

cağı alandır. Bu alan, her ailenin fikrini müzakereye açacağı ve kendini konumlandı-

racağı bir alan olmaktan ziyade, dâhili alanda müzakere edilen bir fikrin nihai olarak

ailenin dışına aktarıldığı bir uzamdır. Dâhili alan ise yalnız kadınları veyahut mah-

rem ilişkilerin içinde vuku bulduğu alanı imlemez. Bu alan, içinde dini cemaatlerin,

etnik grupların, aşiretlerin ve kabilelerin varlık alanlarını tesis ettikleri ve bu birlik-

teliklerin dâhili alanda ilişkilerini müzakere ettikleri ve hiyerarşik olarak düzenle-

dikleri bir alandır. Dâhili alanın “dâhili” olması, bir diğer ifadeyle mahrem olması

geniş bir alanı içine dâhil etmesi ve iktisadi ve siyasi faaliyetleri geniş bir şekilde

düzenlemesiyle özel alan kavramsallaştırmasından farklılaşır.43

                                                
40 Carole Pateman, The Sexual Contract, (Stanford: Standford Univ. Press, 1998), s. 14.
41 Suad Joseph, “The Public/Private – The Imagined Boundary in the Imagined Nations/ State/

Community”, Feminist Review, (No. 57, Autumn 1997), s. 86.
42 Ibid., s. 76.
43 Ibid., s. 75-77; Joe Stark “Gender and Civil Society and Interview with Suad Josep”,  Arab

Women/Between Defiance and Restraint, s. 203-210.



17

Özellikle resmi alana intikal ettirilen aile temelli siyasi ve iktisadi nüfuzun

Joseph’e göre Nancy Chadrow’un kamusal alandaki müzakerelerin akrabalık ilişkile-

rine dayanmadığı [ve de duygusal saike bağlı olmadığı] şeklindeki tezi ile çakışma-

maktadır. Dâhili alanın tasavvurundaki hiyerarşik yapılanmanın resmi alana intikali-

ne baktığımızda, ailenin dâhili alanda karar kıldığı ve aileyi temsil edebileceği üzeri-

ne ortak kanaatin oluştuğu erkeğin, aileyi resmi alanda siyaseten temsil etmesi ve

ailenin resmi alandaki sorunlarını çözmeden sorumlu olmasında görürüz.44

Resmi alanda ailesini temsil etmekle mükellef olan erkek, ailesinin dâhili alan-

daki yönelimlerini resmi alana taşır. Resmi alanda vereceği kararların dâhili alandaki

müzakerelerin hilafına olamayacağı gibi, kendi ailesini resmi alanda devlet ve diğer

ailelerin konumlarına karşı zaafiyete uğratamaz. Erkek siyasetçinin resmi alandaki

vereceği kararları belirleyen resmi alan ile dâhili alan arasındaki karşılıklı bu yapı,

siyasetin Ortadoğu’daki aile temelli oluşmasını doğurduğu gibi, ailenin büyüğü ola-

rak erkek siyasetçiyi siyasi ve iktisadi etkinliğin müdafisi olarak konumlandırır.

Siyasetin dâhili alan üzerinden yapılanması ve bunun ailenin bütün fertlerinin

siyasete ilgilerini canlı tutması, Joseph’e göre Ortadoğu ülkelerinde demokratikleş-

meyi, siyasete aktif katılımı sağlamamaktadır. Siyasetin dâhili alanda babasoylu ya-

pılanması, siyasetin bireylerin belli politikalar etrafında özgür ifadelerine dayalı ör-

gütlenmelerini engellediği gibi, özellikle kadınların siyasete katılımlarını azaltmakta-

dır.45 Resmi alandaki ilişkilerin dâhili alan üzerinden yapılandırılması siyasi ve iktisadi

etkinliği tayin ettiği gibi ulusal uyrukluk konusunun da babasoylu olarak düzenlenme-

sini doğurur. Bu durumda kadın, ulusal uyrukluk aidiyetini dâhili alanda belirlenen

hiyerarşik yapılanmanın dışında belirleyemeyeceği gibi, resmi alana dair bütün katılı-

mını babasoylu olarak yapılandıran dâhili alan üzerinden gerçekleştirir.46

Ataerkil temelli akrabalık ilişkilerinin Ortadoğu’daki toplumların yakın dö-

nemde geçirdiği iktisadi ve siyasi değişim ve kadın hareketinin sürdürdüğü mücadele

sonrası değiştiği; kimilerine göre ataerkil temelli olarak yeniden yapılandığı şeklin-

deki yürütülen akademik tartışmalar, günümüz Ortadoğu dünyasında yaşanan askeri

                                                
44 Ibid., s. 81.
45 Joseph,  “Gender and Family”, s. 198.
46 Suad Joseph, “Women Between Nation and State in Lebanon”, Between Woman and Nation,eds.,

N. Alarcon ve M. Moallem,  (Durham: Duke Univ. Press, 1999), s. 174.



18

çatışmaların bölgedeki “erkeklik”i krize sürüklediği şeklindeki tartışmaları içine ala-

cak şekilde genişletilmektedir.

Bu ilişkilerin kadınların verdiği mücadeleler sonrası büyük değişime uğradığı

şeklindeki yaklaşıma eğildiğimizde Kandiyoti’nin ileri sürdüğü ataerkil pazarlık

kavramı bizlere önemli bir projeksiyon sunmaktadır.

Kandiyoti’ye göre ataerkil pazarlık kadınların içinde bulundukları etnik ve sı-

nıfsal yapı içerisinde stratejilerini uzun mücadele ve müzakere sonucu yapılandır-

dıkları ilişkidir. Kandiyoti, mücadele ve müzakere kavramlarının altını çizerek ka-

dınların ataerkilliğe karşı sürdürdüğü mücadelede “etkin” olarak kadın sorununa ka-

tılımlarının çerçevesini çizerken, ataerkil yapı üzerindeki monolotik genellemelere

karşı ihtilafını ortaya koyar:

“Ataerkil pazarlık bütün zamanları kapsayan, değişmez bir yapı değildir. Aksi-
ne tarihsel değişim içerisinde verilen mücadele ve yapılan müzakereler toplumsal
cinsiyet konumlandırmalarını yeni tartışma alanlarına çekmektedir.”47

Moghadam’a göre ise, ataerkil temelli akrabalık ilişkilerinin zayıflaması ve de-

ğişmesi üç ana temele dayanır:

“(1) Endüstrileşmenin yayılması, şehirleşme, emek piyasasına artan katılım,
devlet destekli eğitim, zayıflayan aile reisi otoritesi; (2) İslam Aile Hukuku’ndaki
erkeğin kadın üstündeki üstünlüğünün tartışmaya açılması; (3) Kadınların elde et-
tikleri vatandaşlık, siyasi ve sosyal haklar...”48

Moghadam, gerçekleşen değişimlerin merkezine siyasi iktidarların Ortadoğu

ülkelerinde gerçekleştirdikleri reformları yerleştirerek ilişkilerde yaşanan değişimleri

açıklamaya çalışır. Moghadam’a göre bu değişimler 70’li yıllarda İslamcılığın yük-

selmesiyle dönem dönem gerilemiş olsa bile, devletin İslamcı hareketlere karşı tutu-

mu ve güçlenen feminist örgütlerin muhalefeti toplumun yeniden muhafazakârlaşma-

sına karşı güçlü bir direnç oluşturmuştur.49

Ataerkil yapıda devlet destekli yaşanan değişimin ataerkilliği zayıflatmadığı,

devlet eliyle ataerkil ilişkilerin yeniataerkil bir yapılanmayla yeniden tesis edildiği

iddiasıyla bu değişimleri farklı bir perspektiften okumaya çalışan Hisham Sharabi

ise, makro yapıdaki (devlet, toplum ve ekonomi) değişim ile mikro yapıdaki (aile ve

                                                
47 Kandiyoti, op. cit., s. 275.
48 Moghadam, op. cit., s. 129.
49 Ibid., s. 127-128.



19

birey yaşamı) değişimin gelenek ve modernleşme üzerinden kapitalizm temelli ataer-

killi ği modernize ettiğini belirtir.50

Sharabi, petrol gelirlerine bağlı olarak artan sanayileşmenin Ortadoğu tarihinde

geleneksel akrabalık ilişkilerini zayıflatmamasını, devletin iktisadi faaliyetlerini ken-

di bünyesi altında tutmasına ve bu faaliyetlerin devlete yakın ailelerin kontrolünde

olmasına bağlar. Aslında Sharabi, mevcut değişim anlatısına devlet kademelerinde

gerçekleşen ve temelleri geleneksel ataerkil ilişkilerin yeniataerkil hüviyette topluma

yansıması olarak anlam yükler.

Sharabi, bu yoğun değişim anlatısı altında modernleşmeye yüklenen anlamın

modernleşmeyi “şizofrenik” kavrayışa çektiğini iddia eder. Bunun için Mısırlı roman

yazarı Najip Mahfouz’un bir romanındaki karakteri aktararak bu kavrayışa dikkat

çeker:

“Kahramanımız modern bir yaşama sahip biri olarak Batı menşei hukuka,
toplumda yaşanan değişime tereddüte mahal bırakmayacak şekilde biat ediyordu.
Ona göre bunlar onun İslami akidesinde gerginlik yaratmıyordu... Kahramanımız
hüzünlendiğinde ise iki dünya arasında kişili ğinin yarıldığına kanaat getiriyordu. Bir
tarafta dini vecibeleri namaz, oruç ve dua; diğer tarafta ise bankada, mahkemede,
caddede hatta sinema ve tiyatroda, kimileyin ailesiyle beraber televizyon karşısında
akidesinin ters-yüz edildiği bir dünya.”51

Sharabi bir taraftan yeni gelişmelerin ataerkilliği revize etmekten başka bir iş-

levi olmadığını belirtirken, diğer taraftan yeniataerkil süreçte ataerkil yapının temel

araçlarının form değiştirdiği kanaatine hak veriyor gözükmektedir. Ona göre ataer-

killi ğin temel dayanağı olan geniş aile, yeniataerkil dönemde kendini çekirdek aileye

bırakmıştır. Çekirdek ailenin şehirleşme ve yeni sınıfsal yapıya eklemlenmesindeki

düşük irade, değişim sürecini ertelemiştir.52

Sharabi’nin Ortadoğu’da doğal olarak yaşanan değişimlerin, devletin müdaha-

lesi sonrasında geleneksel kurumların revize edilerek sürdüğü iddiası ve kadınların

yürüttükleri mücadele sonrasında elde edilen kazanımları indirgemeci bir yaklaşımla

ele alması, feminist araştırmacılar tarafından büyük bir eleştiriye tâbi tutulmaktadır.

                                                
50 Hisham Sharabi, Neopatriarchy: A Theory of Distorted Change in Arab Society (NY: Oxford

Univ. Press, 1988), s. 145.
51 Ibid., s. 144.
52 Ibid., s. 31.



20

Robert Fernea, Sharabi’nin yeniataerkil kavramsallaştırmasıyla Ortadoğu’daki

değişimin öncüsü ve eyleyicisi olarak devletin varolduğu şeklindeki tezinin toplum-

sal cinsiyet rollerinde yaşanan değişimi, zayıflayan ataerkil ilişkileri, kadınların

kazanımlarını görmezden geldiğini belirtir. Fernea, eğer ataerkil ilişkiler yeniataerkil

formlar altında sürdürülegeliyorsa, erkeğin konumunda yaşadığı kaybı nasıl ve ne ile

açıklayacağımızı sorar. Fernea, herhangi bir Ortadoğu ülkesinin caddelerinde gezin-

tiye çıkıldığında bu değişimin hiçbir akademik çabaya gerek kalmadan görülebilece-

ğini ileri sürer. Sharabi’nin kavramsallaştırmasına ağır eleştiriler yönelten Fernea,

yeniataerkil’li ğin ataerkillik gibi “modası geçmiş” bir kavramsallaştırma olduğunu

belirtir.53

Fernea’nın Sharabi’ye yönelttiği eleştirileri akrabalık ilişkilerinde yaşanan de-

ğişim üzerinde okumaya çalıştığımızda, Sharabi’nin zayıflayan akrabalık ilişkilerini

açıklayamadığını görürüz. Bu durum erkek çocuk ebeveyn, gelin kaynana ilişkilerin-

de açık bir şekilde olarak ortaya çıkar.

Kandiyoti’ye göre, ekonomik şartların erkek çocuğun ayrı eve çıkmasını sağ-

laması, kaynananın gelin üzerindeki etkisini zayıflattığı gibi, aileler arası sıkı ilişkiyi

azaltmaktadır. Kaynana gelin, erkek çocuk ebeveynler arası ilişkinin azalması evli

çiftler arasında müzakere ortamını artırırken, genç çiftlerin ebeveynlerine olan ba-

ğımlılıklarını azaltmıştır. Bir diğer faktör ise sağlık şartlarının iyileştirilmesiyle böl-

gede insan ömrünün artması, yaşlı ebeveynler ile çocukları arasındaki sorumluluk

duygusunu değiştirmiştir.54

J. Olmsted, ortalama yaşam oranlarının artması, kadınların emek piyasasına

katılımı ve çocuk bakımının şehir yaşamında gün geçtikçe zorlaşması, Ortadoğu ül-

kelerinde yaşlı ebeveynlerin huzurevlerine yerleştirilmesine neden olduğunu belirtir.

Olmsted’e göre, Ortadoğu toplumlarında bu yeni tecrübenin ebeveynler ile çocukları

arasındaki ilişkiyi büyük ölçüde etkilemiş, klasik ataerkil ilişkileri büyük bir

zaafiyete uğratmıştır.55

                                                
53 Robert Fernea, “Gender, Sexuality and Patriarchy in Modern Egypt”, Critique: Critical Middle

Eastern Studies (12(2) Fall 2003), s. 141-153.
54 Kandiyoti, op. cit., s. 279.
55 Jennifer C. Olmsted, “Gender, Aging, and the Evolving Arab Patriarchal Contract”, Feminist

Economics, (11(2) July 2005), s. 70-73.



21

M. Hatem ise konuya farklı açıdan bakarak Ortadoğu kadınının geçirdiği eko-

nomik değişimin feminist incelemelerde yeterince ele alınmadığını, buna bağlı olarak

ataerkil yapı içerisinde kadınların iktisadi ve sınıfsal kazanımlarının ataerkil yapıyı

dönüştürmede etkisinin ortaya konulamadığını savunur. Hatem, ilk defa olarak emek

piyasasındaki ataerkil yapılanmaya Nawal El-Saadawi’nin vurgu yaptığını ama ata-

erkil yapının sınıfsal yapı üzerindeki etkisini tam olarak ortaya koyamadığını belirtir.

Hatem, Fatıma Mernisi’de de ataerkilliğin sınıfsal ayırımının net ifadesini göremedi-

ğini, Mernisi’nin toplumsal cinsiyet ile iktisadi faaliyetler arasında ayırımı başarıyla

ortaya koyamadığını savunur.56

Ataerkil ve yeniataerkil tartışmalarını günümüze gelindiğinde “erkeklik” konu-

sunu içine alacak şekilde, Ortadoğu ülkelerinde ataerkil yapının “erkeklik”in

zaafiyete uğradığı şeklindeki argümanlara dayandırılarak yeniden tarif edilmesi ça-

balarına tanıklık edilir.

Don Conway-Long, Ortadoğu’daki “erkeklik” oluşumu sürecine eğilerek, gü-

nümüz Ortadoğu dünyasında “erkeklik”in oluşum sürecinin Sharabi’nin 80’lerin so-

nunda çerçevesini çizdiği alanlarda oluşmadığını savunur. Conway-Long, iletişim

teknolojilerinin yaygın olarak kullanılması ve küreselleşmenin artan etkisinin top-

lumsal cinsiyet rollerini dönüştürüp yeniden kurduğunu; bu değişimi muhafazakâr

dinci gruplara mensup gençlerde de görmenin olası olduğunu belirtir. Conway-Long,

“erkeklik”in dönüşmesinin ya da “zaafiyete” uğramasının içerden ve dışarıdan mo-

dernleşme talepleriyle önüne geçilemeyecek bir sürece girdiğini iddia eder.57

Marcia C. Ihorn, Ortadoğu’da “erkeklik”in Yeni Doğum Teknikleri’nin yaygın

olarak kullanılması ve doğum oranlarının düşmesiyle büyük kriz geçirdiğini savunur.

Inhorn, Ortadoğu’da ataerkilliğin en büyük dayanağının çok sayıda [erkek] çocuk

sahibi olmaya dayandığını bunun ekonomik krizler ve şehirleşmeyle zayıfladığını

iddia eder. Bu durumun erkeklerin kendi aralarında güce dayalı ilişkilerinde klasik

                                                
56 Mervat Hatem, “Class and Partiarchy as Competing Paradigms for the Study of Middle Eastern

Women”, Comparative Studies in Society and History (Vol. 29, No. 4, October 1987), s. 811-
818.

57 Don Conway-Long, “Seeking Masculinities in the Middle East”, Al-Raida, (Volume XXI, Nos.
104-105 Winter/Spring 2004), s. 12-21.



22

ataerkil yapıdaki fazla çocuğa sahip olmanın işlevini sürdüremeyeceğinden, erkekle-

rin eşleri karşısındaki üstünlüklerini tartışma konusuna çevireceğini iddia eder.58

Adam Jones ise, Ortadoğu coğrafyasında yaşanan savaşların özelliklede II.

Körfez Savaşı ile beraber yaşanan cezaevi skandalları ve artan işsizliğin “erkeklik”i

krize soktuğunu iddia etmektedir. Jones, Abu Ghraib Cezaevi’ne dikkat çekerek,

cezaevinde erkeklere yapılan işkencenin görüntülerinin medya aracılığıyla bütün

dünyaya yayılmasını, özellikle Müslüman Arap erkeklerin, erkeklik duygusunu in-

cittiğini belirtir. Savaşla beraber Irak’ta artan işsizliğin Iraklı erkekleri aileleri karşı-

sında ataerkil sorumluluklarını yerine getirmelerinde erkekleri sıkıntıya soktuğunu,

bu sıkıntının erkeklerde aile üyelerine karşı konumlarını ifa edememe sıkıntısıyla

“erkeklik” tasavvurlarını muğlâklaştırdığını savunur:

“... gün geçtikçe çocuk ve kadınların yaşadıkları psikolojik travmalar çığ gibi
büyüyor. Katiyetle söylenebilir ki, erkeklerin son Irak işgali sonrası “erkeklik kri-
zi”nde yaşadıkları en büyük travmadır. İşgal güçlerine karşı yükselen direnişe baktı-
ğımızda da erkeklerin geçim sıkıntısı ve işsizlik altında incinen duygularını görebili-
riz... Hiç şüphe yok ki erkekleri inciten şartlar “yüksek” bir erkeklik krizinin fitilini
ateşlemiştir.” 59

1.3. “Namus” ve Kadınlara Yönelik Şiddet

Ortadoğu toplumlarında babasoylu yapı içerisinde namus (sharaf) ve utanma

(ayb) kavramları büyük bir önem barındırır. Bu kavramlar bedevi yiğitlik (hamasa)

ve konukseverlik (diyafa) değerlerine dayandırılır. Namus kavramı hususiyetle ırz

(ırd) kelimesi ile ilintilendirilir. Arapça olan ırz kelimesi, kadınlar için kullanıldığın-

da, namus kelimesini çağrıştırmaktadır. Arap kültüründe ailenin namusu/şerefi, erke-

ğin kendine mensup olanlara cömertliği, yiğitli ği; erkekliğin alameti, kızkardeşi ve

kızının paklığı (bakire olması); annesi ve eşinin sadakatini imler. Namus, ırz ve u-

tanma kavramları Arap kültürü içinde bir değer taşımanın yanında, ailenin anlamını

oluşturacak olan kadınların davranış biçimlerini düzenleyerek, kadınların toplumsal

davranışlarını kontrol mekanizmasına dönüşür.60

                                                
58 Marci C. Inhorn, “Male Infertility, Masculinity and New Reproductive Technologies in the Arab

World”, Al-Raida (Volume XXI, Nos. 104-105 Winter/Spring 2004), 38-41.
59 Adam Jones, “Humilation and Masculine Crisis in Iraq”, Al-Raida (Volume XXI, Nos. 104-105,

Winter/Spring 2004), s. 72-73.
60 Anahid D Kulwicki, “The Practice of Honor Crimes: A Glimpse of Domestic Violence in the

Arab World”, Issues in Mental Health Nursing (No. 23, 2002), s. 84.



23

Babasoylu yapı kadınlar için birçok avantajı barındırmaktadır. En başta gelen

avantajı kadının erkek akrabaları tarafından korunması, özellikle de evlilikle ilgili

meseleler ve ailevi ihtilaflarda (evli kadının üzerine genç kuma getirilmesi gibi so-

runlarda), babasoyluluk koruyucu bir etkene dönüşür. Çünkü erkek, ailevi ilişkilerin

birbirine bağlı olduğunu ve eşine kötü davranıp eşinin babası ve kardeşleriyle ihtilafa

düşmenin anlamını bilir. Buna mukabil ırz konusunda kadın evlilik dışı cinsel ilişki

ya da ırzı “lekeleyecek” bir eylemin içinde bulunursa erkek akrabalarını sıkıntıya

sürükler. Eğer ailenin itibarını (namusunu) tevdi edecek bir umut kalmadıysa (bazı

vakalarda kadın-erkek arkadaşıyla acele bir şekilde evlendirilip sorun çözülebilir),

aile üyeleri kadını ya yalnızlaştırır, ya kadına sözlü hakaretlerde bulunur ya da ölüme

varacak şekilde kendisine fiziki darpta bulunur. Sonuçta kadının akrabaları, aile ü-

yelerinden birinin kadını cezalandırmasını destekler. Hatta bu durum ailenin itibarını

zedeleyen kadının kanının ailenin namusunu “temizlemesi” ya da “yıkaması” şeklin-

de kelimelerde ifade edilerek aile üyesi bir erkeğin kadını öldürmesi sağlanır.61

Ataerkil yapıdaki kadın-erkek arasındaki eşit olmayan iktidar dengesi, benzer

şekilde babasoylu yapıda bu uygulama üzerinden sürdürülür. Ataerkil yapıda erkek

kadın üzerinde toplumsal ve ailevi tasarruflara sahipken, erkek kadına sağladığı ikti-

sadi destek karşılığında kendisine sadakat ve hane içinde hizmet talep eder. Bu yapı

içinde kültürel normlar erkeği cinsiyetler arası üstün konuma, kadını ise erkeğe tâbi

kılarak, erkeğe iktisadi ve sosyal kontrol yetkisini verir. Ataerkil yapıda kadın, baba-

soylu yapının aksine, eşinin soyismini alarak eşinin ailesiyle kendi ailesinden daha

yakın ilişkiye girebilmektedir. Feminist araştırmacılar ataerkil yapıdaki bu durumun,

kocanın kadın üzerinde tasarrufunun ağır geldiği ve bazı olaylarda görüldüğü gibi

kadının sadakatinden şüpheye düşüldüğünde erkek ailesi tarafından sözlü ya da fiziki

saldırıya uğramasında ortaya çıktığını belirtirler. Babasoylu yapıda ise erkeğin eşini

suçlamasından ziyade, şüphe edilen evli kadının cezalandırılması, kendi ailesine

mensup erkekler tarafından üstlenilir.62

Namus kavramı yalnız Ortadoğu toplumlarına ait olmadığı, yapılan araştırma-

lara göre Akdeniz ülkelerinin çoğunda olduğu görülür. T. Koçtürk, kahir ekseriye-

                                                
61 Ibid., s.85.
62 Daha geniş bilgi için bkz: Halim Barakat, The Arab World: Society. Culture and State.,

(University of California Press, 1993); N.Keddie ve N.Beck, Women in the Muslim World
(Cambridge; Cambirdge Univ. Press, 1980).



24

tiyle namus ve namus cinayetlerinin Ortadoğu ülkelerinde görüldüğü şeklindeki ka-

naatin varlığına işaret ederek, namusun bütün Akdeniz ülkelerinde, hatta Batı dünya-

sı içinde bulunan Portekiz ve İspanya’da benzerlik gösterdiğini belirtir.63

J.T.Pit Rivers’a göre ise namusun erkeğin ethosunda kadın iffeti olarak tecellisi,

iffetine halel gelmiş kadının varlığının erkeğin kendi varlığını (onurunu) itibar kaybına

uğratacağından, erkek, onurunun telafisini kadının öldürülmesinde görür:

“Erkek, otoritesinin eşi, kızı ya da kız kardeşi üzerindeki tasarrufu, onlardan
yapılmaması gerekeni ve ahlâki vasıfları (onurunun erkekler nezdinde zedelenmeme-
si) talep etmek şeklindedir; bunların dışında erkek, ailesinden yüksek bir ahlâk çaba-
sı beklemez ve onları bunun için zorlamaz.” 64

Ortadoğu coğrafyasında namus etrafında işlenen namus cinayetlerinin (jara’im

al-ird) değişik coğrafyalarda aile içinde kadınlara karış işlenen şiddet vak’alarıyla

mukayese edilmesi bizlere namus cinayetlerinin Ortadoğu toplumlarında kültürel ve

hukuki olumlanmasındaki izleği ortaya koyması açısından önemli perspektifler sun-

maktadır.

Ortadoğu ülkelerinde namus etrafında işlenen namus cinayetlerine baktığımız-

da, gerekçelerin sıklık derecesine göre evlilik dışı hamilelik, zina, evlilik öncesi cin-

sel ilişki, “hafif kadınlık” söylentileri ve lekelenen itibar şeklinde sıralanabilir. Cina-

yetleri işleyenlerin akrabalık derecesine baktığımızda ise, çoğunlukla erkek kardeş-

ler, sonrasında ise baba ve erkek yeğenlerin cinayeti işledikleri görülür.65

Aile içi işlenen cinayet vak’alarının genelinde gerekçe olarak gösterilen “na-

musun temizlenmesi” ve “hafif kadınlık” söylentileri, namus cinayetlerini o kişilerin

özel tasarrufları (al-haqq al-shakhsi) olarak değerlendirilmesini doğurmaktadır. Buna

bağlı olarak ceza-i müeyyidenin bu yaklaşım etrafında yapılandırılması namus cina-

yetlerinin kültürel ve hukukî meşruluğuna Ortadoğu toplumlarında zemin hazırla-

maktadır.

Namus cinayetlerinin merkezine oturtulan Arapça bir kelime olan zina kelime-

si, kadın veyahut erkeğin evlilik öncesi ya da sonrasında kabahat işlemesini imler.

Ortadoğu ülkelerinde meşru yoldan kurulmayan cinsel ilişki, bu suçun muhatabı olan

                                                
63 T. Koçtürk, A Matter of Honour: Expreinces of Turkish Women Immıgrants (London: Zed

Books, 1992), s.56.
64 J.T. Pitt-Rivers, The Fate of Schechem (Cambridge: Cambridge Univ.Press.1977), .79.
65 Kulwicki, op.cit., s.81.



25

kadın ve erkeği ceza-i müeyyide ile karşı karşıya bırakır. İslam Hukuku’nda zina ya

da evlilik öncesi ilişki büyük suç sayılarak cezaya çarptırılmasına rağmen, İslam Hu-

kuku’nun şehadet (ispat) olgusunun sınırlarını daraltması (zinanın ispatı için dört

kişinin zina eyleminin vuku bulmasına şehadet etmesi) dini hukuk açısından bu ko-

nunun sakıncalarını azaltmaktadır.

İspatı gerçekleşen fiilin cezası için Kur’an’da farklı yorumlara dayandırılarak

zina fiilini gerçekleştirenler, yüz sopa ya da recm cezasına çarptırılabilmektedir. İs-

lam Hukuku’ndaki ispat olgusunun zorluğu, tarihsel süreçte zina cezasının uygulan-

masını sınırlandırmıştır. Namus cinayetleri bağlamında temel tartışma konusu, dini

cezadan çok, devletlerin zina konusu etrafında yapılandırdıkları namus cinayetlerine

uygulanan ceza-i müeyyideler ve ceza-i indirimler konusudur. Günümüzde bu ceza-

ların uygulanım alanı taşımasının yanında, Bath Boron’un yakın dönemdeki çalışma-

sında İngiliz Manda Yönetimi altındaki Mısır’daki namus cinayetleri hakkında aktar-

dığı geniş istatistikler, bizlere günümüzdeki uygulamaların temellerini görmemiz için

büyük olanaklar sunmaktadır.

Boron, Mısır’da 1912’de 193 öldürme ve 168 öldürmeye teşebbüs vak’asının

işlendiğini, öldürme vak’alarında “kadın meselesi” yüzünden 101 kadının öldürüldü-

ğü, 33 kadına öldürmeye teşebbüs edildiğini; 1928 yılının kayıtlarındaki toplam ve-

rilere göre, 1258 öldürme vak’asının işlendiğini, bunların 461’inin husumet,

110’unun kan davası, 244’ünün “aile itibarının zedelenmesi ve gayr-ı meşru ilişki”,

169’unun ise gayr-ı meşru çocuk doğurmak yüzünden gerçekleştirildi ğini aktarır.66

Günümüzdeki oranlara baktığımızda ise bazı kaynaklara göre Batı Şeria ve

Gazze’de 1996’da 20 namus cinayetinin işlendiği67, diğer kaynaklara göre ise 1996-

1998 yılları arasında 234 namus cinayetinin dava konusu edildiğini, bunların 177

tanesinin “takdir-i ilahi” gerekçe gösterilerek davaların kapatıldığını; Mısır’da

1995’te 819 cinayet vak’asından 52’sinin namus cinayeti olduğu; Yemen’de ise

1997’de 400 kadının namus cinayetinden öldürüldüğü görülmektedir.68

Namus cinayetlerinin büyük toplumsal sorun olduğu Ürdün’de ise 1990 ile

1995 yılları arasında 503 öldürme vak’ası kaydedilmiş, bunların 150’sini (%30,3)

                                                
66 Boron, op.cit., s.11.
67 Barron, op.cit., s.77.
68 Roundtable on Strategies to Address “Crimes of Honour”; Summary Report, (London:WLUML

2001), s.10; Zuhur. op.cit, s.17.



26

aile üyeleri tarafından aile namusunun temizlenmesi için öldürülen kadınlar oluştur-

maktadır.69

Namus cinayetinin ceza-i müeyyidesine baktığımızda, diğer gerekçelerden vu-

ku bulmuş cinayetlerden farklı hükümleri doğurmaktadır. Bu durum bütün Ortadoğu

ülkelerinde geçerliliğini sürdürmektedir.

Namus cinayetini ele alan Ürdün Ceza Kanunun 340. maddesine baktığımızda;

1) Kişi eşini herhangi biriyle zina ederken görürse; zinacılardan her ikisini ya

da birini öldürür ya da yaralarsa, o kişiye ceza-i müeyyide uygulanmaz.

2) Kişi eşini ya da zürriyetinden sorumlu olduğu bir ferdi gayr-i meşru bir va-

ziyette yabancı bir erkekle görürse; her ikisini ya da birini öldürür ya da yaralar ise

ceza-i indirimden yararlanır.

340. maddede açıkça görüldüğü gibi eşini zina halinde gören bir kişinin eşini

öldürme fiili ceza-i müeyyide dışında tutulur. Benzer maddeler günümüzde Ortadoğu

ülkeleri dışında özellikle Amerika’da ihtiras yüzünden vuku bulan cinayetlere

(Flagrante Delicto) tatbik edilmektedir.

Bu uygulamalarda temel mantık, eşini bir başka erkekle zina ederken kişinin

kıskançlığa ya da gayr-i iradi fiile sürüklendiği düşüncesi üzerine kurulur. Bu tür

davalarda katil olay esnasında önceden tasarlanmamış bir fiili gerçekleştirmesi veya

cinnet getirmesi katilin müdafasında hafifletici bir neden olarak kullanılır.70

İhtiras cinayetlerinde davada hafifletici unsurların gündeme getirilebilmesi için

bu ihtirasın, eylem anında ortaya çıkması (anlık) gerekmektedir. Ürdün’deki namus

cinayetlerinde benzer koşullar yani kişinin eşini cinsel ilişki anında görmesi koşulu

aranmaz. İhtiras cinayetlerinde bu nedenler katil eşin suçunu hafifleten unsurken,

Ürdün’de eşin ya da kadının akrabalarından birinin kadını cinsel ilişki anında görme-

si sonrasında kadını öldürmesi, katilin affedilmesi için gerekçe oluşturur. Ürdün ya-

salarının ceza-i indirimden yararlanacak kişileri tanımlarken, bu sınırı kadının erkek

çocuğu, babası, erkek kardeşi ve bazı vak’alarda görüldüğü üzere erkek yeğenini

içine alacak şekilde geniş tutması ise namus cinayetlerine karışan kişilere uygulana-

                                                
69 Kulwicki, op. cit.
70 Kulwicki, op.cit, s.83-84.



27

cak ceza-i indirim konusunu babasoylu yapıya göre konumlandırdığını göstermekte-

dir.

Benzer ceza-i müeyyide ve ceza-i indirimleri diğer Ortadoğu ülkelerinde gör-

mek mümkündür. Fas Ceza Kanunun 418. maddesinde, Suriye Ceza Kanunun 548.

maddesinin 1 ve 2. fıkrasında, Mısır Ceza Kanununun 237 ve 277. maddesinde ve

Irak Ceza Kanununun 128 ve 111. maddesinde namus cinayetlerini işleyenler için

ceza-i müeyyide 6 aydan 2 yıla kadar değişen oranlarda belirlenmektedir.71

Görüldüğü gibi namus cinayetlerinde hukuki düzenlemenin babasoylu yapıyı

temel alarak düzenlenmesi namus cinayetlerini kültürel ve hukukî alan dışında er-

keklerin kadınları kontrol etmede büyük bir tasarruf alanını doğurmaktadır.

Kültürel ve hukukî alanda namus cinayetleri ile yaratılan tasarruf alanı, erkek-

lerin kendi ailelerindeki kadınlara karşı şiddet uygulamalarına da zemin hazırladığı

görülür. Özellikle etkisini kadınlara karşı şiddet ve evlilik içi tecavüz konularının

Ortadoğu ülkelerindeki hukuki ve kültürel alandaki oluşum biçiminde göstermektedir.

Kadınlara hane içinde yönelen şiddet olgusu, kadının eşine itiaati (ta’a) ve

mahrem alanda vuku bulan olayların hanenin dışına taşınmaması gerekçeleriyle uzun

süre tanımlanma sıkıntısı çekmiştir.

Hukukî düzenlemedeki eksiklik ve kadınlara hane içinde yönelen şiddetin tam

olarak ceza-i müeyyidesinin tanımlanmamış olması bu belirsizliği günümüze değin

taşımıştır. Yeni olarak bu soruna eğilen ülkelerdeki yeni yasal düzenlemelerde de

idari organlardaki bu sorun üzerine oluşmamış bilinç yüzünden yasalar işlevsiz hale

getirilmektedir.

Ürdün Ceza Kanunun 98. maddesinin hane içinde kadına yönelen şiddeti ta-

nımlayan yeni düzenlemesi, şikâyette bulunan kadının resmi görevlilerce eşiyle ba-

rıştırılması; Mısır’da ise hane içinde kadına yönelen şiddet vak’alarında uygulanan

hapis cezasının 200 ile 300 Mısır Lirası gibi küçük bir meblağa çevrilmesiyle, yasal

düzenleme bu yolla işlevsiz hale getirilmektedir.72

Kadın örgütlerinin kadına karşı şiddet konusuna dikkat çekmeleri, uzun yıllar

Ortadoğu ülkelerinde gündeme getirilemeyen hane içinde kadınlara karşı şiddet olgu-

                                                
71 Zuhur, op.cit. s.22-28.
72 Ibid. 62-63.



28

sunun büyük bir oranda olduğunu ortaya çıkarmıştır. 1989-1990 yılları boyunca Ür-

dün Hükümeti kadınlara karşı 4.694 fiziksel kötü muameleyi tespit etmiştir. 1992’de

vuku bulmuş 4.856 vak’adan 42’si ölüm, 34’ü tecavüzle sonuçlanmıştır. 1996’da

İngiliz Hükümeti’nin mali yardımıyla Ürdün’ün başkenti Amman’da kurulan telefon

hattına birinci yılda, eşinden şidde görmüş 4.000 kadın başvurmuştur. 1998’in ikinci

yarısında ise Ürdün Kadın Birliği’ne hane içinde şiddete uğramış 1.500 kadın mağ-

dur başvurmuştur. Filistin’e baktığımızda ise Filistin Çalışan Kadınlar Toplulu-

ğu’nun yaptığı araştırma Filistin kadınların %34,7’sinin eşi tarafından en az bir defa

olmak üzere fiziki saldırıya uğradığını ortaya koymaktadır.73

Evlilik içi tecavüz konusu ise Lübnan dışında74 Ortadoğu ülkelerinin yasal dü-

zenlemelerinde yer almamaktadır. Evlilik içi tecavüz konusunu yasal düzenlemelerde

yer almadığı gibi evlilik içi tecavüz olgusu Ortadoğu’da tanımlanma sorunu yaşa-

maktadır. Evlilik münasebeti içerisinde cinsel ilişkinin meşruluğunu düzenleyen hu-

kukî, dinî ve kültürel normlar cinsel ilişkinin evlilik içi ve dışı olarak meşruluğunu

konumlandırmaktadırlar. Evlilik üzerinden kurulan meşruluk illiyeti, aynı zamanda

evlilik içi münasebetlerin çiftin her ikisinin iradesine dayalı cinsel ilişkilerini, evlilik

içi yaşanacak olan bütün münasebetlere genel tutulmasına sebebiyet vermektedir.

Evlilik içi tecavüzün geniş tutulan münasebetlerin meşruluğu sonucu olarak bu soru-

nun suç olarak ele alınmasını hem de kadın hareketinin bir mücadele alanı olarak bu

sorunu tayin etmesini zorlaştırmaktadır.

1.4. Dini Düşüncede Kadınların Konumu

Ortadoğu’daki kadın hareketinin ana tartışma konusunu, din olarak İslâm’ın

kadın sorunun oluşumunda etkisi ve kadın haklarının belirlenmesinde çizdiği dini

referans çerçevesi oluşturmaktadır. İslâm’ın Ortadoğu ülkelerinde hukukî yapıdan

gündelik yaşama kadar olan baskın etkisi, kadın hareketinin kadın sorununu ele al-

mada dinin norm ve müdahalelerini tartışma konusuna dönüştürürken, aynı zamanda

                                                
73 Kulwicki, op.cit., s.79; Barron, op.cit., s.77.
74 Lübnan Ceza Kanunu’nun 552. maddesine göre evlilik içi tecavüzde koca 3 yıldan 5 yıla kadar

ceza alırken, bu suç yasada boşanma nedeni olarak gösterilmektedir.



29

kadın hareketinin mücadelesi dinin kadını konumlandıran normlarının yeniden yo-

rumlanması için baskı oluşturmaktadır.75

Dini otantik kaynakların kadın konusu etrafında Ortadoğu’daki değişimini an-

layabilmek için dini prensiplerin ortaya konulduğu kaynaklara ve bu kaynakların

hukukî olgu olarak yeniden ele alma tekniklerine eğilmemiz gerekmektedir.

Dini hukukun fıkhi hükümlerini ele alan usul-i fıkıh’ın (fıkıh usulü) ana temel

kaynağını, 23 yılda Mekke (Mekkî) ve Medine’de (Medeni) nazil olan toplam 114

süre ve 6666 ayetten oluşan Kur’an oluşturmaktadır. Bu ayetlerin 500 tanesinde hu-

kukî unsur bulunurken, bu ayetlerden yalnızca 80 tanesinde kesin hükümler beyan

edilmektedir. Kur’an’ı oluşturan ayetlerin muhtevasına baktığımızda, ibadetler, iti-

kat, muamelât, ukûbat, ahlâk, nasihat, vaatler, kıssalar ve dualardan oluşmaktadır.

Kur’an’ın ortaya koyduğu hükümlerin fıkıh doktrini açısından ortaya konulabilmesi

için Kur’an’dan sonra fıkıh usulünün ikinci temel kaynağı olan sünnete müracaat

edilmesi gerekmektedir.

Sünnet, Peygamberin peygamberlik vasfıyla yaptığı işler ve sözlü ifadelerin

bütünüdür. Sözlü ve fiili amellerin sıhhatli aktarılması ise usul-ü hadis medolojisi

içerisinde mümkündür. Hadislerin aktarımında ana kaynak olarak el-Buhari, el-

Müslim, İbni Mace, el-Sijistani, Ebu Davut ve el-Tirmizi’nin derledikleri hadisler

kabul edilmektedir. Bu muhaddisler arasında el-Müslim ve el-Buhari’nin derledikleri

hadislerin sıhhatleri üzerinde geniş konsensus oluşmuştur. Sahih olduğu üzerine ge-

niş kanaatin oluştuğu 4000 hadisi, el-Buhari 1080 kişiyle görüştükten sonra derlediği

600.000 hadis arasından seçmiştir.

Tarihçi Albert Hourani, usul-ü hadisin ilmi geleneklerinin “sıkı” bir metodolo-

jiye sahip olduğu, el-Buhari ve el-Müslim’in derledikleri hadislerin sıhhatinden hem

Batılı bilim insanlarının hem de teologların şüphe etmediklerini belirtir. Feminist

yazar ve antropolog Fatıma Mernisi ise Hourani ile aynı kanaati paylaşmamaktadır.

Mernisi’ye göre, el-Buhari’nin hadisleri derlerken benimsediği şüpheci tavrın günü-

müzde dini kaynakları ele almada hemen hemen hiç olmadığı, bunun aksine dini me-

tinleri oldukları gibi kabul eden bir anlayışın hâkim olduğunu iddia eder. Mernisi’ye

göre dinin yeniden ele alınmasının, Peygamberin Medine’de yaşadığı dönemin ince-

                                                
75 Ramla Khalidi ve Judith Tucker, “Women’s Rights in the Arab World”, Arab Women/Between

Defiance and Restrait, s. 10.



30

lenmesi ve bu dönemde oluşan dini uygulamaların ortaya çıkarılmasıyla mümkündür.

Abdullahi Ahmed an Na’im ise dini yeniden yapılandırmanın yeni bir hadis tetkikle-

rinin yapılmasıyla mümkün olamayacağını belirtir. An-Naim’e göre gelenek ve ha-

dislerin fıkhın kaynağı olarak alanlarının genişletilmesinin dini reformların yapılma-

sında büyük engel teşkil edeceğini, bunun yerine ilk dönem Mekke’de nazil olan ve

Peygamber ve sahabilerinin geleneklerinden arındırılmış ayetlere bağlı kalınarak

dinin yeniden ele alınması ile mümkün olacağını savunur.76

Hem Mernisi hem de an-Naim’in dinin ilk dönem kaynaklarına dair fikir ayrı-

lıkları bu kaynakların kadını konumlandırma biçiminden kaynaklanmaktadır.

Mernisi’ye göre ilk dönem Mekke sürecinde kadınların aktif olarak yaşama müdahil

olmadıkları, bu dönemin aksine Medine döneminde kadınların aktif olarak yaşama

müdahil oldukları; kadınların statülerini olumlu yönde etkileyen dini düzenlemelerin

bu dönemde ortaya çıktığı, bu yüzden dolayı bu dönemde şekillenen dini kaynakların

günümüzde kadınların yaşamına büyük katkılar sağlayacağını savunur.

An-Naim ise ilk dönem Mekke’de inen ayetlerin cinsiyetler arası hiçbir ayrım-

cılığı ihtiva etmediği; aksine kadın ve erkek arasında eşit haklara vurgu yaptığı, ka-

dın ve erkeğe fark gözetilmeden inanan olarak kendilerine ayetlerde hitap edildiğini

belirtir. En-Naim, Mernisi’nin aksine bu dönemin temel referans kaynağı olarak a-

lınmasının dinin kaynaklar içindeki geleneğin etkisini azaltacağını, bunun ise günü-

müzdeki kadın sorununun çözümüne olumlu katkılar sağlayacağını savunur.77

Fıkhın üçüncü kaynağı icma (fikir birliği) ise, Peygamber’in ölümünden sonra

hukukî bir mesele hakkında müçtehitlerin fikir birliği etmesidir. II. Hicri asrın son-

ralarında oluşan icma metodolojisi, hukukî bir mesele etrafında benzer açıklamalar

yoluyla olabileceği gibi, ortaya konulan yaklaşıma sonraki müçtehitler tarafından

uyulması ya da ihtilaf edilmesi şeklinde de olabilmektedir. Hukuki meselelerdeki

derin fikir ayrılığına baktığımızda icma’nın naslarla düzenlenmemiş konuların dışın-

da yapılması mümkün gözükmemektedir.

Fıkhın dördüncü kaynağı kıyas ise Kur’an ve Sünnet’te hükmü bulunmayan

hukukî bir meseleye dinin otantik kaynakları arasında kurulan anoloji sonrasında

                                                
76 Dahl, op.cit., s. 38.
77 Ibid., s. 39-40.



31

çıkarılan hüküm biçimidir. Kıyas dinin otantik kaynaklarında düzenlenmemiş mese-

leler için geniş bir çözüm olanağı sunmaktadır. Kıyasın fıkıh usulü açısından bakıl-

dığında kullanımının yaygınlığı kıyasın dini hukuk açısından [teknik ve dar kullanı-

mı dışında] hukukî boşluğun doldurulmasında büyük bir eksikliği giderdiği görülür.

Fıkıhın yukarıda belirtilen kaynakların dışında önemli bir diğer usulü ise, rey

ve içtihattır. Rey ve içtihat dinin otantik ve diğer kaynaklarının belli metodlar kulla-

nılması sonucunda hukukî meseleler hakkında hüküm çıkarma etkinliğidir. Hicri IV.

asıra kadar etkin olarak kullanılan rey ve içtihat metodu, sonraki dönemlerde yetkin

müçtehitlerin olmadığı şeklinde görüşler rey ve içtihat kapısının kapandığı kanaatle-

rini güçlendirmiştir. Dini hükümlerin yeni meseleler hakkında çözüm üretememesi,

kurumsal düzeyde rey ve içtihatların yapılmasını gündeme getirmiştir. Günümüz

Ortadoğu ülkelerinde kadın sorunun ele alınmasında en sık başvurulan fıkıh metodu

olan rey ve içtihat, kadınların otantik dini kaynakların dışında istihdam ve eğitim

alanına katılımlarında, Aile Kanunu’ndaki haklarının yeniden düzenlenmesinde te-

mel referans kaynağını oluşturmaktadır.

Dini hukukun ana kaynakları ve hukuki doktrinlerinin oluşumunu aktardıktan

sonra kadının dini kaynaklarda konumlandırılmasına; bu konumlandırmanın yeni

yaklaşımlar etrafında Ortadoğu ülkelerindeki dönüşümüne ve kadının din tarafından

konumlandırma şekline dair feminist ve teologların yaklaşımlarını aktarmaya çalışa-

cağız.

Dini metinlerde kadının konumlandırılması mahiyeti, anne, inanan, eşine itaat

eden, şehadet konusu, giyim kuşam tarzı ve toplumda (ümmette) ifa ettiği görev üze-

rinden tanımlanır. Kadınların bu tanımlanma şekline eğildiğimizde günümüz Ortado-

ğu coğrafyasında kadının toplumsal konumlandırılmasının ve bu konu üzerinde yü-

rütülen feminist tartışmaların izini bulmak mümkündür.

Bu konumlandırma şeklinin en büyük tartışma konusunu oluşturan Kur’an’daki

4:34 ayetindeki78 erkeklerin kadınlar üstündeki üstünlüklerini (qiwamah) içeren ifa-

delerdir. Feministler erkeklere izafe edilen üstünlüğün değişim geçirmesine rağmen

                                                
78 “Erkekler, kadınlar üzerine hâkim dururlar. Çünkü bir kere Allah birini diğerinden üstün yarat-

mıştır. Bir de erkekler mallarından kadınlara nafaka verirler. Onun için kadınlar itaatkârdırlar.
Allah onları muhafaza buyurduğu şekliyle, onlara da (yani kocalarının yokluğu sırasında ırz ve
mallarını) muhafaza ederler...” Bkz., K. Kerim, 4:34.



32

yaşamın her alanına yansıdığını, bunun ise Ortadoğu’da kadın sorunun teşekkülünde

ana etken oluşturduğunu iddia ederler. Jamal Badawi ise üstünlük kavramının yanlış

tefsir edildiğini, Kur’an’da geçen üstünlüğün hayatın her alanına genel tutulan bir

prensibi ihtiva etmediğini, aksine aile yaşamına münhasır çiftlerin rollerini haneiçi ve

hanedışı ayrıştırmak için kabul edilen bir prensip olduğunu iddia eder. Badawi, İslam

tarihindeki Cemel Vak’ası’nı aktararak, Peygamberin eşinin askeri birliklere önderlik

ettiğini; Kadınların yönetici oldukları hiçbir milletin başarılı olamayacağı, şeklinde

isnat edilen hadisin ise, Peygamber ile Pers İmparatorluğu yöneticileri arasında cere-

yan eden ihtilaftan kaynaklanan konjonktürel bir mana barındırdığını, bunun ise ha-

yatın bütün vechelerini içine alacak şekilde anlamlandırılmayacağını savunur.79

Badawi, üstünlük kavramının Kur’an’ın birçok ayetindeki kadın ve erkeğe yö-

nelen hitapların erkeğin kadın üstündeki üstünlüğü kanaatini güçlendirmediğini iddia

eder. Bu iddia için 4:1 ve 7:189’da tek nefisten (nafsin-woahıdan) yaratılan80;

72:9’da o nefse kendi ruhundan üfleyen81; Şeytanın Adem ve Havva’yı [her ikisini]

kandırdığı;82 3:195, 4:124, 33:35 ve 57:12’de dini emirler karşısında kadın ve erkek

eşit birşekilde sorumlu oldukları83 şeklindeki ayetleri öne sürerek, bu tür hitaplarda

insanlar, şeklindeki hitabın her iki cinsi kapsadığı ve qiwaman (üstünlük) kelimesi-

nin Arapça’dan diğer dillere üstünlük olarak çevrilmesinin yanlış olduğu; çünkü hi-

taplarda olduğu şekliyle üstünlüğün cinsiyet farklılığı gözetmeden Allah’a olan bağ-

lılıkla ölçüleceğini savunur.84

Boşanma konusuna baktığımızda ise boşanmanın dini normlara göre erkeğin

tek taraflı irade beyanına dayandırılması önemli bir diğer tartışma konusudur. Femi-

                                                
79 Jamal Badawi, Gender Equity in İslam, (Plainfield: American Trust Publication, s. 38-39.
80 “Ey insanlar! Sizleri tek nefisten, ondan da eşini yaratan, ikisinde birçok erkek ve kadınlar üre-

ten...”, “O sizi bir nefisten yaratan ve bundan da gönlü ona yatsın diye eşini yaratandır...”, Bkz. K.
Kerim 4:1 ve 7:189.

81 “Sonra onu düzeltip tamamlamış ve kendi ruhundan üflemiş...”, Bkz. K. Kerim, 72:9.
82 “Sen ve zevcen(le) birlikte Cennete yerleş(in)... derken şeytan onlara vesvese yerlerini kendilerine

göstermek için onlara vesvese vererek... böylece her ikisini kandırarak... Adem ile Havva biz
kendimize zulmettik... Allah buyurdu ki; birbirinize düşman olarak inin... Ey Ademoğluları! sakın
şeytan ananızla babanıza edep yerlerini kendilerine göstermek için cennetten çıkardığı gibi...”
Bkz., K. Kerim 32:19-27.

83 “... sizden gerek erkek, gerek kadın bir hayır işleyeni ben başa çıkarmam”; “Erkek veya kadında
mü’min olduğu halde, kim yararlı işler yaparsa, işte bunlar cennete girerler...”; “Gerçekten erkek
kadın bütün Müslümanlar, erkek kadın bütün mü’minler, erkek kadın bütün itaatkârlar, erkek ka-
dın bütün doğru söyleyenler... Allah çok zikreden var ya! Onlar için Allah bir mağfiret ve büyük
bir ecir hazırlamıştır.”; “Hatırla o günü ki, erkek ve kadın mü’minleri nurları önlerinde ve sağla-
rında koşarken göreceksiniz...” Bkz., K. Kerim 3:195, 4:12; 33:5, 57:12.

84 Jamal Badawi, “The Status of Women on İslam”, Al-Ittihad  (Vol. 8, No: 2, September 1971), s. 16.



33

nistler boşanmanın (talaq) erkeğin iradesine dayandırılmasının cinsiyetler arası eşit-

lik prensibine aykırı olarak, kadınların iradesini yok saydığını ve kadınları eşlerine

karşı itaat etmeye zorladığını savunurlar. Karşı görüşte olanlar ise tek taraflı iradenin

nikâh akdine düşülecek şart ile bu hakkın kadına devredebileceği ya da bir şarta bağlı

olarak (ta’likli şart) boşanmanın hangi şart ve zamanda gerçekleşeceği şeklindeki

düzenlemeler ile erkeğe bağlı tek taraflı iradenin dinin tanıdığı selahiyet ile aşılabile-

ceğini iddia ederler.

Bu görüşte olanlara göre kazai sebepler; yani hastalık ve kusur, erkeğin eşinin

nafakasını temin edememesi, eşini terk etmesi, geçimsizlik ve kötü muamele, eşine

zina iftirasını ispatlayamama ve eşiyle cinsel ilişkiye belli süre girmeyeceği şeklin-

deki yemin (ilâ) gibi hallerde, kadına erkeğin iradesine bağlı kalınmadan boşanma

hakkının sağlanması, tek taraflı iradenin etkisini azaltmaktadır.

Miras konusunu düzenleyen 4:11-12 ve 176’ncı ayetlere85 baktığımızda ise ka-

dının mirastan erkekten düşük bir oranda mal aldığı görülmektedir. Bu düzenlemeyi

savunanlara göre babanın, erkek çocuğun ve erkek torunun daha fazla hisse alması,

ailenin geçim yükünün, anne ve kız kardeşe karşı sorumluluğun dinen kendilerine

yüklenmesinden dolayı erkeğin mirastan daha fazla oranda hisse alması anlaşılır bir

durumdur. Yukarıdaki bölümlerde de bahsedildiği şekliyle babasoylu yapıda kadının

babasının mirasından hak talep etmemesi bu yaklaşıma uygun düşmektedir.

Bir diğer tartışma konusu ise şahitlik konusudur. Kur’an’da 2:282’de belirtilen

iki kadının şahitliğinin bir erkeğin şahitliğine eşit tutulması86 şeklindeki düzenlemeyi

feministler dinin otantik kaynaklarının genel ruhuna uygun olarak erkeğin kadın üze-

rindeki üstünlüğü olarak ele almaktadırlar. Badawi feministlerin eleştirdiği bu nokta-

nın, yani ayette belirtilen iki kadının şahitliğinin bir erkeğin şehadetine eşit tutulma-

sının, ticari akidler ile ilgili olduğu, bunun diğer hükümleri içine alacak şekilde geniş

bir hükmü barındırmadığını iddia eder. Badawi’ye göre ilgili hükümün mali haklar

ve borçları içine almasının temel nedeni (ayette ifade edilen tadhilla kelimesi karış-

                                                
85 “Allah size, evladınız hakkında şöyle vasiyet ediyor. Erkeğin kadına (mirasta) oranı iki mislidir.

Çocuklar hep kadın olup ikiden fazla iseler onlara ölenin mirasında üçte ikisi vardır... Karılarını-
zın çocuğu yoksa bıraktıkları malın yarısı sizindir. Şayet çocukları varsa bıraktıkları malın dörtte
biri... Eğer ölen bir kadının geride bir çocuğu kalmaz da erkek kardeşi bulunursa, mirasın tama-
mına ortak olurlar.”, Bkz., K. Kerim 4:11-12-176.

86 “... erkeklerinizden iki kişiyi şahit tutun. Eğer iki erkek olmazsa, doğruluğundan emin olduğunuz
şahitlerden bir erkekle iki kadın gerekir ki, biri unutursa diğeri hatırlasın.” Bkz., K. Kerim 2:282.



34

tırma, unutma ya da yolu kaybetme anlamlarını barındırır) ayetin nazil olduğu dö-

nemde iktisadi etkinliğin dışında tutulan kadının, doğabilecek bilgi eksikliğini bir

diğer kadının tamamlaması gerekliliğine olan inançtır. Badawi, günümüzde ise ikti-

sadi etkinliğin içinde bulunan kadınların bilgileri gözönünde tutulduğunda, böyle bir

eksikliğin sözkonusu edilemeyeceğinden dolayı, kadının şahitliğinin sıhhatinden

şüphe edilemeyeceğini belirtir.87

Yukarıda aktarılan dinde kadının konumlandırılması ve bu konumlandırmanın

dini hukuk açısında bağlayıcılığı, Ortadoğu ülkelerinde 19 ve 20.yüzyıldan beri ya-

ratılan tartışma ortamıyla değişmeye başlamıştır. Bu durum, devletlerin modern hu-

kukuna özellikle Aile Kanunun modernize edilmesi sürecine etki etmiştir.88

Dini hukukun, Aile Kanunu etrafında geçirdiği değişimi İslam Ülkelerindeki

Toplumsal Değişim Unsuru Olarak Ki şi Hukukunun Rolü  adlı ünlü çalışmasında

ortaya koyan J.N.D Anderson, Ortadoğu ülkelerindeki dini hukukun değişimini

19.yüzyılın ortalarına kadar götürür. Anderson, dini hukuktaki değişimin, Ahmet

Cevdet Paşa’nın Mecelle’si ile bütün Ortadoğu’ya yayıldığını; ve değişimin etkisini

Mısır’da boşanma ve velayet konularındaki düzenlemeleri içeren 1943’teki Miras

Hukuku ve 1951’deki Aile Kanunu’nda; 1956’da Tunus’ta Özel Hukuk’ta, 1955’te

Fas’ta Aile Kanunu’nda; ve 1963’te Irak’ta yapılan yasal düzenlemelerde görmenin

mümkün olduğunu belirtir.89

Anderson, Ortadoğu’daki uluslaşma süreciyle devletin aktif olarak hukuki ya-

pıyı modernleştirme çabasının, dini ulemanın önderliğinde büyük bir dini yorumlama

hamlesinin başlamasına zemin hazırladığını, bunun ise dinin otantik kaynaklarında

konumlandırılan kadının statüsünden farklı olarak, Müslüman kadına büyük kaza-

nımlar sağladığını iddia etmektedir.90

Anderson’ın aktardığı kadın haklarının dini hukuktaki geçirdiği değişimi gü-

nümüzdeki dini tartışmalara aktardığımızda, üç ana yaklaşımın ortaya çıktığını gör-

                                                
87 Badawi,  Gender Equity in Islam, s. 34-37.
88 Y.Haddad, “Islam Women Revolistion in Twentieth Century Arab Thought”, The Muslim World

(vol. 74, Nas.3/4 1984), s.137-160.
89 J.N.D. Anderson, “The Role of Personal Statutes in Social Development in Islamic Countries”,

Comparative Studies in Society and History (vol.13.No.1, Jan.1971), s.18-19.
90 Ibid., s. 25-29.



35

memiz mümkündür. Bu yaklaşımlar geleneksel, modernist ve feminist olarak ayrıştı-

rılabilir.

Geleneksel yaklaşıma baktığımızda, geleneksel yaklaşımın Ortadoğu ülkele-

rinde yakın döneme kadar ilham kaynağı olan, Suudi Arabistan Baş Müftüsü Abdel-

Aziz Binbaz (1912-1999), yayınladığı kitap ve binlerce fetvayla kadın konusuna ge-

niş bir yer ayırmıştır. Binbaz, kadının fıtratının, erkeğe bağlı olmayı zorunlu kıldığını

ve bu fıtratın kadını kamusal alanda etkin kılmaktan ziyade “evinin efendisi” olması-

nı doğurduğunu iddia eder.

İlk dönem İslam tarihi ile yapılacak anoloji sonrasında kadınların kamusal ala-

na çıkması ve eğitim alması zorunluluk teşkil ediyorsa, Binbaz’a göre kadınların tıp,

hemşirelik ve eğitim alanlarına, karma olmaksızın katılabileceklerini; kadınların ka-

musal alanda çalışmalarının ise kadınlara mahsus alanlarda sınırlı olması şartıyla

mümkün olabileceğini savunur.91

Modernist yaklaşımın önemli temsilcilerinden Muhammet Al-Ghazali ise kadın

devriminin ihtiyacından bahsederek, günümüzde Müslüman kadınının yaşamının

gelenek tarafından belirlendiği ve dinin aslında geleneğe karış bir tutum içinde oldu-

ğunu belirtir.

Al-Ghazali, kadının yüzünü örtmesinin dinin bir vecibesi olmadığı, bunun ge-

leneğin bir uygulaması olduğu, bu durumun ise kadınların eğitim düzeylerini ve e-

mek piyasasına katılımlarını düşürdüğünü iddia eder. Al-Ghazali, kadınların kamusal

yaşama katılımları önündeki bütün engellerin kaldırılması; Müslüman kadının ise

dünya kadın hareketinin toplumsal ve siyasal gelişimi yönündeki taleplerini İslama

uyarlama çabası içinde olması gerektiğini savunur.92

Feminist yaklaşımın temsilcilerinden F.Mernisi, kadınların Ortadoğu’da öz-

gürleşmesinin devlet tarafından bazı dönemlerde desteklendiği, bazı dönemlerde en-

gellendiğini; bu engellemenin İslam tarihinde olduğu gibi günümüzde de Ortadoğu

ülkelerindeki din adamları ve yönetici [seçkin] erkekler tarafından sürdürüldüğünü

iddia etmektedir.

                                                
91 Yusuf Sidani, “Women, Work and Islam in Arab Societies”, Women in Management Review

(Vol. 20, No. 7, 2005), s. 503-504.
92 Ibid., s. 504-505.



36

Mernisi’ye göre, kadın hakları sorunu ne Kur’an ne Peygamber ne de dini ge-

leneğin sorunudur; bu sorunun tek müsebbibi bu hakların önünde “blok” oluşturan

“seçkin erkekler”dir. Mernisi, bu analizi yaparken vahiy (risala) ile siyasal İslam

arasında ayrıştırmaya giderek, siyasal İslam’ın vahiye referans yaparak “İslam’ın

cinsiyetleri kontrol eden bir uzamı”nı yarattığını ve bunun sonucu olarak kamusal

(erkek) ve özel (kadın) alanda namus mefhumuna bağlı yaratılan ayrıştırmanın

[müslümanların ethosunda yabancı erkek ve kadınların aynı ortamda çalışması “hayâ

perdesi”ni kaldıracağı inancı] İslam’ın cinsiyetler üzerindeki “ekonomi-politik”ini

oluşturduğunu iddia eder. Mernisi’ye göre bu yüzden dolayı Müslüman Ortadoğu’da

kadın sorununun temel faktörü, kadınların ekonomik bağımlılıkları konusudur.93

Feminist yaklaşımın bir diğer temsilcisi Heba Ra’uf ise Mernisi’den farklı olarak

“muhafazakâr” söylemi geliştirmektedir. Ra’uf, Ortadoğulu feministlerin toplumun

şartları ve ihtiyaçlarını gözetmeden Batı feminizmini taklit ettiklerini iddia etmektedir.

Ra’uf, tezini, Nawal El Saadawi’nin Başörtüsü ve çıplaklık bir madolyonun iki

yüzüdürler. İkisi kadın bedenini akıldan mahrum konumlandırır, şeklindeki ifadesine

karşı, başörtüsünün Ortadoğu ülkelerinde kadın bedenini metalaştırmadan kadınların

kamusal yaşama katılımını sağladığına dayandırır. Ra’uf’a göre kamusal alan ile özel

alan arasında “keskin” bir dikotomi yaratmanın, ulemanın yaklaşımıyla örtüştüğünü;

bunun aksine dinin kadın ve erkeklere aynı hakları farklı alanlarda kendi kabiliyetine

göre uygun tanıdığından, cinsiyetlerin birbirlerinin muadilleri olmaktan çok, birbirle-

rini tamamlayan görevleri vardır.94

Dinin otantik kaynakları ve bu kaynakların modern devlet yapısı sonucu yeni

yorumlara tâbi tutulması ve günümüz teolog ve din konusuna eğilen feministlerin

dini yapının kadını konumlandırma şekline yoğun bir şekilde eğilmeleri, Ortado-

ğu’da dinin kadın sorunu ve dolayısıyla kadın hareketi üzerindeki etkisini ortaya

koymaktadır. Bu tartışmalar, dinin Ortadoğu’da kadın sorununda merkezi bir konum

işgal ettiğini göstermekte; Ortadoğu’daki ülkelerin Aile Kanunlarını hazırlamalarında

referans alınan dinin bu merkeziliğini ortaya koymaktadır.

                                                
93 Fatima Mernisi, “Arab Women’s Rights and the Muslim State in the Twenty-first Century”, Faith

and Freedom,ed.,Mahnaz Afkhami,   (NY:Syracuse Univ.Press 1995) s.34-45.
94 Heba Ra’uf, “The Silent Ayesha on Egyption Narrative”, Globalization, Gender and

Religion,eds.,J. Bayes ve N. Tahidi, (NY: Palgrave, 2001), s. 237-257.



37

İKİNCİ BÖLÜM

Ortadoğu’daki Kadın Hareketini Etkileyen Temel Dinamikler

Birinci Safha: Kolonyal Dönemdeki Kadın Hareketinin Doğuşu

Ortadoğu’daki kadın hareketinin 1950’li yıllara kadar olan gelişimi,

19.yüzyılın ortalarında başlayan modernleşme hareketiyle yükselen değişim dalgası-

nın, 20.yüzyılın başında kolonyal güçlere karşı yürütülen ulusal mücadeleye dönü-

şümünün yarattığı yeni siyasal ve toplumsal zemin üzerinde şekillenmektedir. Bu

bölümde bu yeni siyasal ve toplumsal hareketlenmeye bağlı olarak kolonyal güçlere

karşı mücadelede kadınların ulusalcı güçlere katılımlarının kadın hareketinin doğu-

şunda temel bir dinamik olduğu ortaya konulacak ve bu dinamiğin Ortadoğu’da

kolonyal yönetimlerin her ülkede izlediği farklı politikalar sonucu kadın hareketinin

doğuşu üzerinde farklı etkiler yarattığı savunulacaktır. Bu farklı kolonyal politikalara

karşı yürütülen ulusalcı mücadelede, özellikle Filistin, Irak ve Mısır’da bu etkene

bağlı olarak kadın hareketinde “uyanış” tecrübesinin yaşandığı aktarılacaktır.

Kadın hareketinin doğuşunda 20.yüzyılın ilk yarısında yürütülen ulusal müca-

delenin öneminin yanında, 19. yüzyılda Ortadoğu’da başlayan toplumsal değişimle-

rin etkisi, kadın hareketinin doğuşunu hazırlayan koşullar olarak karşımıza çıkmak-

tadır. Kadın hareketi açısından bu yeni toplumsal hareketliliği kadınların eğitim ve

yardım faaliyetleri oluşturduğu gibi, benzer şekilde modernist erkeklerin kadın soru-

nuna getirdikleri yeni yaklaşımlar bu hareketliliği belirlemektedir.

Bu bölümde, kadın hareketinin doğuşunda hem kadınların ulusal mücadele ça-

tısı altında yürüttükleri mücadelenin önemi hem de 19.yüzyılda oluşmaya başlayan

yeni toplumsal şartların kadın hareketi üzerindeki etkileri ele alınırken, 1930’lara

doğru kadın hareketinin özerk bir yapıya ve Ortadoğu’daki kadın gruplarının Arap

Feminizmi kavramı altında birliktelikler tesis etmeye doğru bir açılım sağladığı şek-

lindeki tartışmalara değinilecektir. Bu gelişmelere bağlı olarak kadın yayıncılığın

kadın hareketi üzerinde yarattığı etkiler tartışılacaktır.

2.1. Kolonyal Bağıntı

Erken dönem 20.yüzyılda kolonyal güçlere karşı Ortadoğu coğrafyasında baş-

layan ulusal mücadele 19.yüzyılın ortalarında eğitim ve yardım faaliyetleriyle kamu-



38

sal alana çıkmaya başlayan kadınların kollektif olarak mücadele etmelerine ve kadın

hareketinin kurumsallaşmasına zemin hazırlamıştır.

Kadınların ulusal mücadeleye katılımları öncesinde modernleşme yanlısı er-

kekler kadınların yasal haklarını savunduğu, bu yönelimi içeren yayınları yayınla-

dıkları ve kız çocukları için kız mektepleri tesis ettikleri görülür. Bu dönemde ger-

çekleştirilen ilk girişimlerin çağdaşlaşma yolunda atılan reform adımları olarak ele

alınması, kadın hareketinin öncel girişimleri olarak kabul edilse bile, kadın hareketi-

nin bu dönemde doğuşunu belirleyecek temel etkenler olarak görülemezler.

Bu dönemdeki reformist erkeklerin ve yapılan reformlar sonucu kadınların ka-

musal yaşama katılımlarının kadın hareketinin doğuşu üzerindeki etkisine geçmeden,

kadın hareketinin Ortadoğu’da doğuşuna doğrudan etki eden kolonyal yönetim ve

ulusal mücadeleye aşağıda değineceğiz.

Ortadoğu’da kolonyal tarih Osmanlı İmparatorluğu’nun Arap eyaletlerindeki

azalan nüfuzu sonrasında 1830’da Fransızlar’ın Cezayir ve 1881’de Tunus’u;

1882’de ise İngilizler’in Mısır’ı işgal etmesiyle başlar. Sonraki yıllarda İngiliz bir-

liklerin 1917’de Filistin ve Bağdat’ı, Ekim 1918’de Şam’ı işgal etmesiyle bu süreç

devam eder.

Kolonyal tarihin Ortadoğu’da Fransız ve İngilizler’in işgali sonrasında şekille-

niyor olması ve Ürdün, S. Arabistan ve Lübnan’daki gelişmelerin diğer ülkelerden

farklı olarak kolonyal tecrübeye eklenmesi, Ortadoğu’da “standart” bir kolonyal tari-

hin oluşmasını engellemektedir.

Bu parçalanmış durumu Hicaz bölgesinde İngilizler’in öncülüğünde İbni

Suud’un 1924’te Hicaz’a doğru ilerlemesi sonucunda, 1925’te Mekke, Medine ve

Cidde’yi almasıyla kendini Hicaz Kralı ilan etmesi; Osmanlı İmparatorluğu döne-

minde bile diğer ülkelerden farklı konuma sahip olan Lübnan’ın 1861’de özerkliğini

ilan etmesi ve sonraki dönemlerde Fransızlar tarafından Büyük Lübnan’ın kurulması;

ve Ürdün’ün İngilizler tarafından ikiye bölünerek doğu tarafında Kral Hüseyin’in

veliahtı Abdullah’ın başa geçirildiği Trans-Ürdün ve batı bölgesinin İngiliz Manda

Yönetimi denetimi altında tutulmasında görürüz.



39

B.Lewis birçok etken altında belirlenen bu farklılığın Levant devletlerde Man-

da sisteminin daha uzun sürmesine neden olduğu ve Mandater ülkelerin bu ülkelere

[diğer ülkelerden farklı olarak] kısmi özerkliği tanıdıklarını ifade eder.95

Bu üç ülkede yaşanan tecrübenin Ortadoğu’daki kolonyal tecrübenin temel yö-

neliminden kopmadığı ifade edilebilse de, bölgedeki manda sisteminin farklılaşması

sonucu mevcut olduğu ülkelerde toplumsal ve siyasal yaşam üzerinde derin etkiler

yarattığı söylenebilir.

Özellikle ulusal mücadelenin doğuşu üzerinde etki eden bu durum, kadın hare-

ketinin doğuşunu ve ulusal mücadele çatısı altında mobilizasyonunu belirlemektedir.

Manda sisteminin bölgedeki izlediği farklı yönetim konumlandırmasının Mısır, Fi-

listin ve Irak’ta doğan kadın hareketinin kurumsallaşması ve hareket olarak aktiviz-

mindeki etkisinde görmek mümkündür. Kolonyal bağıntının bu üç ülkedeki kadın

hareketi üzerindeki yoğun etkisini ele almadan önce, bu dönemdeki bütün Ortadoğu

coğrafyasında kadın hareketi üzerinde etkiye sahip olan kolonyal bağıntıya eğilmeye

çalışacağız.

Kolonyal güçlere karşı bağımsızlık mücadelesi etrafında şekillenen ilk dönem

ulusalcı hareket, Fransızlar’ın 1881’de Tunus’u, İngilizler’in ise 1882’de Mısır’ı iş-

gal etmesi sonrasında doğmuştur. Bu dönemdeki milliyetçi anlatının dışında Osman-

lılara karşı Arap milliyetçiliğinin proto-milliyetçilik unsurlarından bahsetmek müm-

kündür. Bu eğilimin, ağırlıkta yeni aydın sınıfının hem dinin modernleştirilmesi hem

de Batılılaşma fikirleri etrafında yoğunlaştığı görülür. Proto-milliyetçiliğin bölgede

yarattığı yeni düşünce dünyası, kolonyal güçlere karşı bağımsızlık mücadelesi aşa-

masına gelindiğinde ulusalcı ve yeni devletin kurumsallaşmasına dönük reformist bir

anlatıya dönüşecektir.

Kolonyal dönem öncesi Ortadoğu’da yükselen milliyetçi dalganın kolonyal dö-

neme gelindiğinde ulusal bağımsızlık mücadelesi etrafında örgütlü bir yapıya dö-

nüşmesi, bütün toplumsal katmanları kolonyal güçlere karşı mücadeleye doğru ge-

çirdiği gibi, yeni devletin modernleşme sürecine geçişini hızlandıracak reformist

                                                
95 Bernard Lewis, The Middle East: 2000 Years of History from Rise of Christianity to the

Present Day, (London: Weden Feld / Nicolson, 1995), s. 352-386.



40

eğilimleri güçlendirmiştir. Bu, özellikle yeni toplumun temelini oluşturacak aile ku-

rumuna bağlı olarak kadınlar üzerinden şekillenmekteydi:

“Kadınların kolonyal güçlere karşı “yeni varlıklarıyla” oluşturdukları ivmeye,

T.Mitchells, Mısır’da kadınların yüzyılın dönemecinde modernleşme yolundaki büyük

atılımları şeklinde okur. Mitchells İngiliz kolonyal tahayyüldeki Mısırlılar’ın kadın-

larını ikincileştirmeleri ile Mısırlı erkeklerin harem yaşamında tâbileştirilen kadınla-

rın özgürleştirilmesi eğilimleri üzerinde bir illiyet kurar. Ona göre Mısırlı ulusalcı

erkeklerin yeni toplumun tesisinde kadınların modernleştirilmesini bir zorunluluk

olarak görmeleri, [geleneğe bağlı kalınarak] yaşamın her alanında modern bir eş ve

anne olarak kadınların varlıklarını, ailenin organize edilmesinde, üretim faaliyetle-

rinde, okulda, silahlı mücadelede ya da diğer alanlarda var kılmıştır.”  96

Kolonyal güçlere karşı ulusal bağımsızlık mücadelesini sürdüren erkeklerin

toplumun geri kalmasını ve “ düşman” ın vatan toprağını işgal etmesini benzer şekil-

de toplumdaki atalete ve çağdaş yaşama uzaklığa bağlıyor olması, bağımsızlık müca-

delesini çok yönlü bir mücadele alanına dönüştürmüştür. Aslında “ öncü erkekler” in

geri kalmışlık ve kolonyal güçler ile mücadele arasında kurdukları illiyet, bu dönem-

de ortaya çıkan kadın hareketi için bir dönüm noktası oluşturmuştur:

“Batı dünyası dışındaki feminist mücadelenin büyük bir harekete dönüşmesi

[feminist idealleri gölgelese bile] çoğu kereler ulusalcı ve anti-kolonyalist mücade-

lenin kadınları güçlendirme pratiği ile olur. Ortadoğu coğrafyasından Mısır’a baktı-

ğımızda yabancı güçlere karşı mücadele edimi kadınlara kendi sorunlarını erkeklerin

alanında (kamusal alanda) yüksek sesle ifade olanağını tanıyordu.” 97

Kadın hareketinin kurumsallaşması için bu dönemde ulusalcı hareketin barın-

dırdığı anlamın, benzer şekilde ulusalcı hareketin güçlü bir muhalefete dönüşmesi,

toplumdaki farklı katmanlara siyasal bilincin aktarılması açısından da kadın hareke-

tinin ulusalcı hareket için büyük bir anlam barındırdığı görülür. Özellikle 20.yüzyılın

başında Ortadoğu coğrafyasında ulusalcı ideolojinin manda yönetimlerinin meşruti-

                                                
96 Lila Abu-Lughod, “Feminist Longings and Postcolonial Conditions”, Remaking Women, ed.,

L.A. Lughod, (New Jersey: Princeton Univ. Press, 1998), s. 10.
97 Fadwa El Guindi, “Feminism Comes of Age in Islam”, Arap Women Between Defiance and

Restraint, s. 159.



41

yet sorununu gündeme taşıması, bütün siyasal hareketler açısından ulusalcılığı ortak

bir politik zemine dönüştürmüştür.

Ulusalcılığın Ortadoğu’daki gelişim evreleri buradaki ülkelerin bağımsızlıkla-

rını elde etmek için Osmanlı İmparatorluğu’na karşı yapılanmalarına ve 1882’de

İngilizler’in Mısır’ı işgalinden sonra ortaya çıkan işgal karşıtı hareketlerin ortaya

çıkışına kadar götürülebilir.

E.L. Fleischmann göre ise I. Dünya Savaşı Ortadoğu’da gelişmekte olan ulu-

salcı hareketlerin dönüşümü için bir eşik oluşturur. Savaş sonrası ulusalcı hareketin

gelişimi Osmanlı İmparatorluğu yönetiminden ayrılıp Batılı güçlerin yönetimine gi-

ren Filistin, Irak ve Suriye’de Manda Yönetimi’nin işgalci konumuna karşı konumla-

nırken; Mısır’da ise İngiliz Manda Yönetimi’nin Mısır’ı sömürgeleştirmesine karşı

Wafdist hareketinin98 oluşumu ve gelişmesi sonrasında gerçekleşecektir.99

Bu yeni toplumsal yapılanmada ise kadınların politik hareket tavrı, ulusalcı ha-

reket ile ya beraber ya da ortaklık düzeyinde gerçekleşirken, nadir olarak ulusalcı

harekete dolaysız katılımları söz konusu olmuştur. Bu istisnaya Mısır’da Wafd Parti-

si’nin resmi alt kolu olan Wafdist Merkez Kadın Komitesi ile Filistin’de kasaba ve

şehirlerde 30’lu ve 40’lı yıllarda ulusalcı faaliyetler gerçekleştiren Arap Kadın Birli-

ği’nde karşılaşılır.100

Filistin’deki ulusalcı ve kadın hareketi içinde mücadele yürüten evli çiftler ara-

sındaki muhalefet ve Wafdist Merkez Kadın Komitesi’nin Wafd Partisi ile birlikte

İngiliz karşıtı mücadele yürütmesine rağmen, Mısır’daki kadın sorunu ve bazı ulusal-

cı politikalarda ihtilafa düşmesi, kadınların ulusalcı erkeklere karşı pozisyonunu

gösteren iki önemli tecrübedir.101

Kadınların ilk dönemdeki ulusal mücadele çatısı altındaki ilk faaliyetlerini

kolonyal hükümet ve temsilcilerine karşı gerçekleştirdikleri protesto gösterileri oluştu-

                                                
98 Wafdist hareketi 1919’da Mısır’ın bağımsızlığı için Londra’ya gidip taleplerini İngiliz Hükümeti-

ne aktaran Sa’da Zaghlul, Abd al-Aziz Fahmi ve Ali Sharawi’den oluşan ulusalcı delegasyonun
Paris’te düzenlenen Barış Konferansı’na katılımlarının engellenmesi sonrasında Mısır’da kurulan,
siyasal ve silahlı kanada sahip ulusalcı bir harekettir.

99 Ellen Fleischmann,”The Other Awakening:The Emergence of Women’s Movements in the
Middle East”,Social History of Women and Gender in the Middle East,eds.,M.L.Meriwether
ve J.Tucker,(Boulder:Westview Pres,1999),  s. 107-108.

100 Ibid., s. 110.
101 Ibid.



42

rur. Kadınların ulusal bağımsızlık hareketi bağlamındaki bu gösterileri Suriye’de

Crane Kralı heyetinin 1919’daki Şam ziyareti esnasında düzenledikleri gösterilerle

artar. Mısırlı kadınların harekete geçmesini sağlayan olay ise Paris’te 1919’da dü-

zenlenen Barış Konferansı’nda Mısırlı delegelerin İngiliz hükümeti tarafından kabul

edilmemeleri olayıdır. Filistin’de ise kadınlar 1920’deki anti-Siyonist dalgaya karşı

erkeklerin düzenledikleri gösterilere büyük destek verirlerken, sonraki dönemlerde

(özellikle 1939’dan sonraki dönemde) bağımsız gösteriler düzenleyeceklerdir.102

Kadınların ikinci olarak ulusalcı mücadelesini, daha sonraki dönemlerde ulu-

salcı hareketin en önemli mücadele alanına dönüşecek olan, ekonomik alanda sür-

dürdükleri mücadele oluşturmaktadır. Ulusalcı liderlerin ulusal ekonomi içinde ya-

bancı malların kullanımına karşı olumsuz tutumları, benzer şekilde kadınların bu

süreçte tüketici olarak yabancı malların kullanımını boykot etmede önemli bir müca-

deleye dönüşmüştür.

Bu mücadeleyi özellikle kadın örgütlerinin yerli malların kullanımı ve bu mal-

ların satıldığı mağazaların desteklenmesi için ulusal bankalara ve sermaye kuruluşla-

rına destek sağlamalarında (şahsi birikimlerini ulusal bankaya bağışlayarak ya da

bankadan hisse alarak) veya Filistin’de bir grup kadının yabancı ürün satan dükkân-

ların camlarını kırarak bu ürünlerin satışını engellemelerinde görürüz.

Üçüncü mücadele alanını ise orta ve üst sınıfa mensup eğitimli kadınların

Manda Yönetiminin uygulamalarını dünyanın farklı yerlerine taşımalarıdır.

Özellikle telgraf ve basın aracılığıyla yabancı kadın örgütleriyle kurulan bağ-

lantıda, Arap Kadın Birliği’nin Filistin Sorunu gerçeğinin geniş bir coğrafyaya ya-

yılması için Hindistan, İran ve İngiltere’deki kadın örgütlerine; Mısır, İran, Ürdün,

Kuveyt, S. Arabistan ve İngiltere’deki hükümetlere çektikleri telgraflar büyük etki

yaratmıştır. Fleishmann bu yoğun telgraflar sonucunda İngiliz hükümetinin basın

aracılığıyla bu tepkileri duyurmak zorunda kaldığını belirtmektedir.103

Kadın örgütlerinin bir diğer mücadele alanlarından biri de askeri güç olarak

kadınların ulusal mücadeleye katılımlarının sağlanmasıdır.

                                                
102 Ibid., s. 111.
103 Ibid., s. 112.



43

Kadınların askeri güç olarak ulusal mücadeleye katılımları, askeri güçlere is-

tihbarat bilgisinin aktarılması, erkek askerlerin gizlenilmesi, cepheye tıbbı ve yiyecek

ihtiyacın sağlanması ve bazı dönemlerde erkek askerler ile cephede düşman güçleri-

ne karşı savaşılması şeklinde gerçekleşmektedir.

1925’te Suriye’de Fransız ve 1936-39 yılları arasında Filistin’de İngiliz güçle-

rine karşı yürütülen askeri mücadeleye karşı katılan kadınlara bakıldığında, çoğunlu-

ğunun köylü kadınlar olduğu görülmektedir. Silahlı mücadelede kadınların kırsal

alanda şiddetin dolaysız muhatabı olmaları bu durumu yaratırken; diğer taraftan ise

orta ve üst sınıfa mensup şehirde yaşayan kadınlar yardım faaliyetleri düzenleyerek

milis güçlere para, tıbbî malzeme ve mühimmat aktarımını sağlamışlardır.

Çoğu kere kadınların askeri mücadeleye katılımları cephe gerisi bir güç olarak

konumlandırılır. Aslında bu konumlandırmanın bölgede yaşanan tecrübelere bakıldı-

ğında yerinde bir tespit olmadığı görülür. Bu durumu 1920’de Maysalun’da Suriye

ve Fransız güçleri arasında cereyan eden çatışmaya üzerinde askeri kıyafetler ile Na-

zik Abid adlı kadının katılımında (sonraki yıllarda sağladığı askeri yararlıktan dolayı

Kral Faysal tarafından komutan payesi ile onurlandırılacaktır) ve 1948’de Filistin’de

Yafa bölgesinde süren çatışmalarda kadınların Kırçiçeği Kızları (zahral al-uqhuwan)

adı altında örgütlenerek savaşmalarında görürüz.104

Ulusalcı erkekler, kadınların ulusal talepler dışındaki taleplerini kültürel ve u-

lusalcı normlara muhalefet etmeyen; feminizmi, kadını erkeğin yanında çalışırken,

ulusu dış tehditlerden koruyan bir politik tasavvur olarak geliştiriyorlardı. Nitekim bu

dönemdeki ulusalcı anlatının kadının “ doğuştan yetenekleri” ni (annelik ve fedakâr-

lık) ulusal şartlara empoze ederek geleneksel kadının rollerini yeni ulusal aktör şek-

linde, anne, öğretmen ve hemşire olarak dönüştürmesi kadınlara yüklediği işlevsel

anlama denk düşmekteydi.

Fleischmann, ulusalcı erkeklerin bu dönemde kadınların ulusal mücadele için-

de ifa ettikleri sorumluluklardan hareketle kadınların konumlarının tali bir konum

addedilemeyeceğini savunur. Fleishmann’a göre hakikatte hiçbir hareket gündelik

yardım ve destek faaliyetlerinden izole olmuş bir şekilde sürdürülebilir. Yani yiye-

                                                
104 Ibid., s. 113.



44

cek, tıbbi malzeme ve paranın tedariği ya da enformasyonun propaganda niteliğinde

kullanımı ikincil dereceden bir önem olarak görülemez.105

Kadınların ulusal mücadele içinde tali bir konumları olduğu şeklinde tartışma-

ların yanında, bu dönemde kadınların ulusalcığı bir imkân olarak mütalaa ettikleri

görülür. Ulusalcığın kadınların kamusal yaşama katılımlarında “ şeref kapısı”  göre-

vini görmüş olması ve ulusalcılığın kadınların kendilerini sınırlandıran ataerkil yapı-

ları tartışmaya açma olanağı sunması bu kanaatleri güçlendirmiştir.

Ulusalcılığa kadınlar tarafından bu dönemin başlarında yüklenen bu anlamın,

kadın hareketinin feminist taleplerini sınırladığı söylenebilir. Ulusalcı kadınların ulu-

salcı hareketin kendilerine müsamaha ettiği ölçüde feminist talepleri ulusal ideolo-

jiyle yorumlamaya çalışmaları, kadın hareketi açısından da bir diğer zorluğu berabe-

rinde getirmiştir:

“Ulusalcılığın müsamaha ettiği şey feminist olmaktan çıkıyor; feminizmin

mümkün olarak gördüğü şey ise ulusal olmaktan çıkıyordu.” 106

Ulusalcılığın kadınların kamusal yaşama katılımlarında kolaylık sağlamasına

rağmen, ulusalcı tartışma içinde kadınların konumlandırılması kadınlığın kültürel

tarif ve sınırların yeniden yorumuna dayandırılır. Açıklıkla görülür ki, “ önce ulusun

sonra kadının bağımsızlığı”  stratejisine olan inanç feminizmi bu dönemde görece

olarak “ ulusalcılığın kadın hizmetçisi”  konumuna indirgemiştir. Bu ihtiyatlı yakla-

şımın ipuçlarını Filistin Kadın Birliği’nin başkanı Z.Shihabi’nin 1944’te Kahire’de

düzenlenen Arap Kadın Konferansı’ndaki tebliğinde görmek mümkündür.

“Filistinli kadınlar İslâm yasalarının kendilerine öngördüğü haklardan daha

fazla haklara ihtiyaçları yoktur. Bir diğer ifadeyle kadın haklarını talep etmek vak-

tinden önce bir taleptir.”  107

2.2. Kadın Hareketinin Doğuşundaki Koşullar

Kadın hareketinin ulusal mücadele dönemindeki doğuşundan önceki süreçte

Ortadoğu coğrafyasında yaşanan siyasi ve toplumsal yeni gelişmeler, kadın hareketi-

nin doğuşunu belirleyen koşulların oluşumunu tayin etmiştir. Bu dönemdeki geliş-

                                                
105 Ibid., s. 114
106 Ibid., s. 109.
107 Ibid.



45

meler, Batı’da okuyan ve ülkelerinin Batılılaşma sürecine intibakını hızlandıracak

siyasi ve fikri düşüncenin savunucuları konumunda olan modernist erkeklerin kadın

sorununa getirdikleri radikal yaklaşımlar ve bunlara müteakip seçkin sınıfa mensup

kadınların genellikle şehirlerde yardım ve eğitim faaliyetleri gerçekleştirmeleri, bu

sürecin öncü gelişmeleridir. Benzer şekilde modernist erkeklerin kadın sorunu ile

ilgili yayımladıkları kitaplar Ortadoğu ülkelerinde kadın sorunun tartışılmasına bü-

yük zemin hazırlamıştır.

1876’dan sonra Ortadoğu’da yayıncılığın gelişmesi ve modernist ulusalcı söy-

lemin bu yayınlar ile geniş kitlelere ulaştırılması yeni düşünce ortamının doğuşunu

sağlamıştır. Bu yayınları gerçekleştirenlerin büyük bir kesimini, bu dönemde açılan

Hıristiyan misyoner okullarından, özellikle Lübnan Amerikan Üniversitesi’nden me-

zun olan Hıristiyan ailelerin çocukları oluşturmaktaydı.108 Bu yayınlarda Arap milli-

yetçiliğin etrafında sürdürülen yayın politikası, Müslüman gruplar arasında bu ya-

yınları sürdüren insanların kimliğine karşı olan tepkileri azaltırken, işlenen çağdaş

Batı düşüncesi Ortadoğu’da Arap Rönesans’ı diye adlandırılan dönemi doğurmuştur.

Arap Rönesans’ı (nahda) olarak adlandırılan, toplumsal ve kültürel olarak radi-

kal değişimlerin zorunluluğunun ortaya konulduğu fikri hareketin temel konularının

başında Arap toplumundaki kadının statüsü konusuydu. Genellikle bu dönemde sür-

dürülen tartışmalarda Arap toplumunun çağdaşlaşması, içinde bulunulan olumsuz

koşulların (genellikle milliyetçi söylemin etkisiyle Osmanlı İmparatorluğu’nun A-

rapları uzun yıllar geri bırakmasına ve sonraları kolonyal güçlerin bölgeyi işgal et-

mesine atıfta bulunuluyordu) değiştirilmesine, geleneksel yapıların kaldırılmasına ve

buna bağlı olarak kadınların toplumsal yaşama katılımlarının sağlanmasına bağlanı-

yordu. Bu değişim tartışmalarında hem İslamcı hem laik erkek aydınların (B.Bustani,

R.Tahtawi, C.Afgani, M.Abduh ve K.Amin), kadınların statülerinin toplumsal çağ-

daşlaşma yolunda kadınlara eğitim olanaklarının sağlanması üzerine önemle eğil-

dikleri görülmektedir.

Reformist erkeklerin kadın konusuna ilgilerini sürekli canlı tuttukları da söyle-

nebilir. Batı eğitimi alan reformistler, kadın algısının Batı ülkelerinde değiştiğini ve

kendi toplumlarında bu sorunun geçmişe duyulan bir özlem şeklinde din ve gelenek

                                                
108 El Muktafat Gazetesi, C. Zeydan’ın El-Hilal’i ve B. Bostani’nin Mu’allim Gazetesi bu dönemin

kurucuları Hıristiyan olan ve Arap milliyetçiliğini savunan önemli yayınların başında gelmekteydi.



46

tarafından belirlendiği yönündeki fikri paylaşıyorlardı. Reformistlere karşı sert mu-

halefet ise muhafazakâr kesimden geliyordu. K.Amin bu süreci şöyle özetlemektedir:

“Kadın statüsünün toplumsal alandaki gelişimi ulusal konuma bağlılık arz edi-

yordu. Ulusal konumun istikrarsızlığı (veyahut başarısızlığı), vatandaşlık bilincinin

gelişimini geciktirmesi [sert muhalefetlerle] kadın statüsünün gelişimini erteliyordu.109

Reformist erkeklerin kadın sorunu üzerine yayımladıkları kitaplara baktığımız-

da, 1860’ta Kadınların Eğitimi (Ta’lim al-Mar’ah) adlı eseriyle Butrus al-Bustani,

kadınların eğitimlerinin önemine dikkat çekerek, kadınların eğitiminde izlenecek

yöntem üzerine geniş analizlerde bulunur.110

Al-Bustani’nin aksine Ahmet Faris al-Shidyag ise, reformist erkeklerin kadın so-

rununda en önemli mücadele alanı olarak belirledikleri eğitim alanından ziyade, ka-

dınların özgürleşmesinin kadınların ekonomik olarak güçlendirilmesine bağlı olduğunu

savunur. Al-Shidyag’a göre kadınların Arap toplumunda ikincileştirilmelerinin temel

nedeni erkeklere olan ekonomik bağımlılıklarından kaynaklanmaktadır.111

Bu dönemde kadınların özgürleşmesi üzerine en ciddi katkıyı Kasım Amin

yapmıştır. 1899’da yayımladığı Kadının Özgürlüğü (Tahrir al-Mar’ah) ve 1900’de

Yeni Kadın (Al Mar’ah al-Jadidah) adlı eserleriyle Ortadoğu’da yankı uyandıran

Amin, kadınların ikincileştirilmesine karşı çıkarak, cinsiyetler arası eşitsizliğin doğal

olmadığını, tarihsel nedenlere bağlı olarak belirlendiğini ve bu durumun eşit haklar

etrafında ortadan kaldırılabileceğini savundu. Bazı araştırmacılara göre Amin’in ka-

dın sorunu üzerine net tavrı olmasına rağmen, kadınların karşılaştığı sorunlara karşı

benzer duyarlılığı göstermektedir. Bu araştırmacılara göre Amin’in bu tavrı, çokeşli-

liğe ve peçeye karşı açıktan muhalefet etmesine rağmen, başörtüsü konusunda benzer

tepkiye göstermemesinde ortaya çıkmaktadır.112

“Ya başörtüsüne hayır, ya ölüm!” sloganıyla büyük ses uyandıran Ahmet Sudgi

al-Zahhawi, “Başörtüsünün Zararları” başlıklı makalesiyle dinde kadınlara karşı uy-

gulanan ayrımcılığa dikkat çeker. Al-Zahrawi, kadınların örtünmeleri için getirilen

                                                
109 Kasım Amin, Tahrir al-mar-ah , (Beirut: Arap Institute for Research and Publishing, 1976), s. 10.
110 Fawwaz Traboulsi, “Delil etrajal al zaki ile al Neseviyye Al Arabiya El Hadise” Al Raida, (C.

XX, No. 100, Kış 2003), s. 15.
111 Ibid.
112 Ibid., s. 16.



47

dini zorunluluğun kadın-erkek arasındaki cinsel ayrımcılığı körüklediğini; Kadınların

Korunması, adlı makalesinde ise kadın ve erkeğin ortak yaşam alanlarının genişle-

tilmesiyle güce dayalı ilişkinin izafileşeceğini savunur. Çünkü al-Zahrawi’ye göre

erkeklerin kadınlar üzerindeki “hükümranlığı”nın erkeklerin fiziki gücünden kay-

naklanıyor şeklindeki kanaatler ile kurduğu anolojiden hareketle, hayvanların erkek-

lerden fiziki olarak güçlü olduklarını, bundan dolayı hayvanların erkekler üzerindeki

egemenliğinin sözkonusu edilmesi gerektiğini belirtir.113

Mansur Fahmi ise 1913’te Fransızca olarak hazırladığı Geleneksel ve Modern

İslam’da Kadın’ın Konumu (La Condition de la Femme Dans la Tradition et

L’evolution de I’Islamisme) adlı doktora teziyle başörtüsünün tarihsel olarak gelişi-

mini ve doğasını geniş bir şekilde ortaya koymaktadır.

Fahmi’ye göre başörtüsü ne İslam öncesi ne de İslam dönemi bir uygulamayla

başlar. Fahmi, başörtüsü uygulamasının daha erken dönemlerde, kadının erkek tara-

fından belli bir değer karşılığında alınıp satılmasında kadının yüzünün ve saçlarının

erkeklerden gizlenmesi için tasarlanmış bir giyim tarzı olduğunu, bunun sonraki dö-

nemlerde ise dini bir pratik ve zorunluluğa dönüştüğünü savunur.114

Reformist erkeklerin yayımladıkları eserlerle kadın sorununu yeni düşünce ik-

liminin merkezine taşıdıkları, yönetici ve sermaye seçkinlerinin kadın sorununa

yaklaşımları üzerinde etki yarattıkları söylenebilir. Aslında reformist erkeklerin bu

sınıflara mensubiyetleri, teorik yaklaşımlarla ifade ettikleri kadın sorununa dair çö-

zümleri kendi ailelerine mensup kadınlardan başlayarak, yeni yaşam alanlarını yara-

tacak olan [kendi] kadınlarına öncü konumunu yüklüyordu. Bu durum, seçkin sınıfa

mensup kadınların yeni yaşam alanlarına, bir diğer ifadeyle hanedışındaki faaliyetle-

rini kollektif olarak sürdürebilecekleri, onları kamusal alanda görünür kılabilecek

yeni bir “aktivizm” alanına doğru katılımlarını sağlıyordu.

Kadınların ulusal mücadeleye eklemlenecekleri döneme değin, yardım kuruluş-

ları çatısı altında gerçekleştirecekleri faaliyetler, bireysel ve kurumsal düzeyde kadınla-

rın eğitim kurumlarına katılımı bu yeni aktivizmin bir yansımasını oluşturur.

                                                
113 Ibid.
114 Ibid.



48

Kadınların bu bağlamda gerçekleştirdikleri yardım faaliyetleri 19. yüzyılın or-

talarına kadar götürülebilir. İlk dönemdeki kadın örgütleri, sağlık ihtiyaçlarının gide-

rilmesinin, muhtaç kadınlara yardımın (ki öksüz ve yetimler de bu faaliyetler içinde-

dirler), el becerileri ve okuma-yazma kurslarına yoğunlaşmanın kadınların statüsünü

yükselteceği yönündeki kanaate sahiptiler. Lübnan’da 1849’da kurulan Sevginin

Kızkardeşliği’ne bakıldığında kız mektebi, veremli hastalar için sanatoryum ve evin-

den ayrılan genç kızlar için sığınma evi kurduğu; Filistin’deki 1903’te kurulan Yok-

sullar İçin Ortodoks Yardım Cemiyeti’nin ise yoksul genç kızlar için “evde kalma-

maları” için çeyiz eşyası yardımında bulunduğu görülür.

İslam ve Hıristiyan toplulukların geleneksel dayanışma âdetleri, diğer ifadeyle

varlıklı insanların yoksullara yardımının teşviki, kadın yardım örgütlerinin güçlen-

mesinde itici bir güç oluşturmuştur. İlk dönemde bu örgütlerin Hıristiyan ve İslam

cemaatleri arasındaki farklılıkları üzerine yürüttükleri sözkonusu hizmetlerin sonraki

dönemlerde değiştiği, Fleishmann’ın tespitinde teyit ettiği gibi, sosyal hizmet ifa

eden kadın örgütlerinin dinsel temelli ayrışmadan sonraki dönemlerde uzaklaştığı

görülür. Burada Mısır’da 1909’da kurulan ve yoksul kadın ve çocukların sağlık ihti-

yaçlarını karşılayan laik Mabarat Muhammet Ali Cemiyeti’nin anılması gerekmekte-

dir. 1920’lere gelindiğinde birçok kadın örgütünün faaliyetlerini yürüten kadın

aktivist ve üyelerin farklı din ve cematten oldukları ve dinsel temelli tanımlamanın

bu organizasyonlar içinde uzun süreli kullanılmadığı görülür.115

Kadınların yardım faaliyetlerini gerçekleştirmeleri yeni bir tecrübe olarak ta-

nımlanabilir. Orta ve üst sınıfa mensup kadınların bu dönemde İslami vakıflara hem

yardımda bulunmaları hem de yönetici olarak bulunmaları, kadınlara kamusal alan

içinde yer alma olanağını getirmiştir. B. Boron’un tespit ettiği gibi, şehirli kadınların

toplumsal yardım faaliyetleri içinde bulunmaları, politik alana doğru bir alanı var

kılmıştır. Orta ve üst sınıfa mensup kadınların yardım faaliyetleri tecrübesinde edin-

dikleri tecrübeler, bilinçlenmelerine, sınırlı da olsa etkin bir baskı gücüne ulaşmala-

rına etki etmiştir.116

                                                
115 Fleischmann, op.cit., s. 102.
116 Beth Boran, The Women’s Awakening in Egypt, (NH: Yale Univ. Press, 1994), s. 173.



49

Fleischmann kadınların bu dönemde kadınlar arasındaki kollektif çalışmada

deyim yerindeyse “kendilerini” keşfettikleri ve kendilerine yönelen ayrımcılığa karşı

amaç birlikteliğini ortaya çıkardıklarını belirtir.

“Kadınlar kollektif olmanın kendilerine yönelen tecridi azaltacağına ve bu

kollektifliğin kadınların şahsi düzeyde ihtiyaçları olan ilişki ve rabıtayı sağlayabile-

ceğine yaşadıkları tecrübelerde gördüler. Pek tabii [bu bilinçle] kendi kuruluşlarını

başarılı bir şekilde yönetip kontrol edebilecek ve bu kuruluşların gelişimlerini kadın

olarak sağlayabileceklerdi.”117

Diğer yönden kadınların faaliyetleri siyasal grupların sosyal hizmetler alanın-

daki eksikliklerini gidermeye dönük faaliyetler idi. Bu aşamada ulusal bağımsızlığı

savunan grupların ortaya çıkışıyla bu grupların sosyal alandaki boşlukları doldur-

dukları görülür. Hükümetlerin ve siyasi grupların yerine getirmekle mükellef olduk-

ları sosyal faaliyetlerin kadınlar tarafından yerine getirilmesi, bu gruplar tarafından

kadınların bu faaliyetlerinin desteklenmesini gündeme getirmiştir.

Bu dönemde yardım faaliyetlerini yürüten orta ve üst sınıfa mensup kadınların

dünyanın diğer bölgelerindeki kadın örgütlerine mensup kadınlar gibi eğitimli ol-

dukları görülür. Bazı feminist araştırmacılara göre bu durum, kadınların mensup ol-

dukları sınıfın ilgileri ve siyasalarını “dolaysız” bir şekilde etkilemiştir.

Seçkin sınıfa mensup kadınların faaliyetlerinin yalnızca ihtiyaç sahibi

“kızkardeşler”ine yönelik olmadığı, aynı zamanda bu faaliyetlerin kişisel ve ente-

lektüel gelişim ihtiyacını karşılamaya yönelik entelektüel ve salon toplantıları tertip-

lemeyi kapsadığı da söylenebilir. Bu faaliyetlerde kadınlar bir araya gelip ilmi ve

toplumsal konular üzerine konuşurlarken, bazı konularda uzman kadınlar tebliğler

sunabiliyorlardı. Genel olarak Beyrut, Kahire ve Şam gibi büyük şehirlerdeki okur-

yazar kadınların fazla olduğu yerlerde tertip edilen bu toplantıların 19. yüzyılın son-

larına doğru Halep’te Mariaana Morrash, Kahire’de Kadın Özgürleştirme Birliği ve

Kadın Uyanışı Cemiyeti, Beyrut’ta Arap Kızlarının Uyanışı Cemiyeti ve Şam’da

Nazik Abid Kadın Edebiyatı Topluluğu tarafından gerçekleştirildi ği görülmekte-

dir.118

                                                
117 Fleischmann, op.cit., s. 102.
118 Ibid., s. 105.



50

Kadın hareketinin doğuşu öncesindeki bir diğer önemli öncel koşullardan biri

ise kadınların eğitim kurumlarına katılmaya başlamış olmalarıdır. Bu süreç kız ço-

cukları için kız mektepleriyle başlarken, sonraki dönemlerde ise misyoner kuruluşların

özel statüde bu okulları yaygınlaştırmasıyla devam eder. Kız mektepleriyle kadınla-

rın eğitim kurumlarına katılımları çabalarına kadınların önemli katkıları olmuştur.

Eğitim faaliyetlerine kadınların ilgi ve desteklerinin artmasında siyasal ve top-

lumsal koşulların uygun olanaklar sunduğu söylenebilir. Bu dönemde kadınların faa-

liyetleriyle ulusalcı reformistlerin eğitim konusu üzerindeki hedeflerinin çakışması

kadınların [hemen hemen çoğu faaliyetlerini] eğitim alanına yöneltmesine neden

oldu.

Kadınları eğitim konusunda teşvik eden bir diğer unsur ise bağımsız eğitim ku-

rumlarına karşı olan ilginin yaygınlaşmış olmasıdır. Misyoner ve yabancı eğitim ku-

rumlarının sayısının artması bağımsız eğitim kurumlarına olan ihtiyaç üzerine tartış-

maları doğurmuştur. 1848’de misyoner okullara karşı Lübnan’da kurulan Ulusal Kız

Mektebi, bu misyoner karşıtı desteğin bir yansıması olarak karşımıza çıkar.

2.3. Kadın Hareketindeki “Uyanış” Tecrübesi

Kadın hareketinin doğuşuna müteakip, kadın hareketinin tarihsel bağlam içeri-

sinde ulusal mücadeleye bağlı olarak kurumsalaşmasında “uyanış” kavramsallaştır-

ması önemli bir yer tutmaktadır.”Kadın uyanışı” kavramı, modernleşme yanlısı er-

keklerin, kadın haklarını gündeme getirmesi ve seçkin ailelere mensıp kadınla-

rın,modernleşme taraftarlarının desteğini alarak kadınların kamusal yaşama katılım-

ları yönünde başlattıkları girişimleri tanımlar. Bu başlık altında kadın hareketinin

doğuşuna etki eden Irak, Mısır ve Filistin’deki “uyanış” tecrübesine eğileceğiz.

Bu ülkelerdeki tecrübelere eğildiğimizde özellikle Irak’taki kadın hareketinin

doğuşunda, öncel koşullardan reformist erkeklerin büyük bir etkileri olduğu görül-

mektedir.

Bu etkilere daha yakından baktığımızda Iraklı erkek şair al-Zahawi’nin başör-

tüsü, çokeşlilik, boşanma ve kadınların eğitim gibi meseleleri üzerine yazıları, bütün

Ortadoğu’da olduğu gibi özellikle Irak’taki kadın hareketinin doğuşu üzerinde büyük



51

etki yaratmıştır. Al-Zahawi’nin şair, düşünür yönünün yanında yöneticilik vasfı, ka-

dın sorunu üzerine alınan kararlarda önemli bir faktöre dönüşmüştür.

Al-Zahawi’nin Bağdat’a vali atanmasından sonra, 1899’da kız mektebinin a-

çılmasını ve ailelerin kız çocuklarını okula göndermeleri için kampanyaların düzen-

lenmesini sağladığı görülür. Al-Zahawi’nin yazılarıyla kadın konusunda yarattığı

büyük etki, Irak’ta kadınların sürdürdükleri faaliyetlere uzun yıllar destek vermesiyle

devam eder. 1932’de Bağdat’ta gerçekleştirilen Arap Kadın Konferansı’na katılı-

mıyla büyük ses getiren al-Zahawi (konuşması ve okuduğu şiir konferansa damgasını

vurmuştur), sonraki yıllarda Iraklı kadınların kadın sorununu uluslararası platformla-

ra taşıyabilmeleri ve yurtdışındaki kadın organizasyonlarına katılabilmeleri için mali

ve idari olanaklar sağlamıştır.119

Bir diğer reformist erkek Ma’ruf al-Rusafi ise, kadın sorununa dair radikal

söylemiyle dikkat çekmiştir. Başörtüsü ve evlilik konusunda Irak toplumunda ka-

dınlara baskı uygulandığını ve bu baskıların kadınların ikincileştirilmesinde önemli

etkenler olduğunu savunmuştur. Al-Rusafi, kadınların hem başlarını örtmeme hem de

evlenecekleri erkeği seçme hakkına sahip olabilmeleri gerektiğini, bu konular üze-

rindeki baskının ise kadınları insanın “eyleyebilme iradesi”nden uzaklaştıracağını

belirtmiştir. Al-Rusafi’ye göre, kadınların bu hakları elde edebilmeleri ve toplumsal

baskıdan uzaklaşabilmeleri, kadınların eğitim kurumlarına katılımlarının sağlanma-

sıyla mümkündür. Mart 1922’ye gelindiğinde ise kadın konusu üzerine al-İstiklal

Gazetesi’nde kadın sorununu konu alan şiirin yayınlanması sonrasında al-Rusafi u-

lemanın hedefi haline geldi. Ulemanın al-Rusafi hakkında yayınladıkları fetva sıra-

sında, al-Rusafi’ye Bağdat’ta halk tarafından linç girişiminde bulunulmuştur.120

Irak’taki kadın hareketinin doğuşunda önemli katkıları olan laik ve pozitivist

kimlikleriyle tanınan al-Zahawi ve al-Rusafi’nin aksine dindar bir çevreden gelen

Şeyh Ahmet Davut ismi önemli bir örnek oluşturmaktadır.

Nakşibendî şeyhi bir babanın oğlu olarak 1870’te dünyaya gelen Davut, dini

bir eğitim aldıktan sonra laik eğitim kurumlarında eğitimini tamamladı. Ailesinin

                                                
119 Noga Efrati, “The Other “Awakening” in Iraq: The Women’s Movement in the First Half of

Twentieth Century”, British Journal of Middle Eastern Studies (31(2) November, 2004), s.
155.

120 Ibid., s. 176.



52

güçlü nüfuzu sayesinde 1928’de Irak Meclisi’ne Diyanetten Sorumlu Bakan olarak

atanan Davut, hem bakanlığı sırasında hem yazılarında kadınların eğitim hakkını

savunarak, geleneksel dini yorumlara karşı getirdiği yeni yorumlarla Irak’ta büyük

tartışmaların başlamasına neden oldu.

Davut’u Irak’taki kadın hareketi açısından önemli kılan kadınların eğitim ve

yasal haklarını savunmasının yanında, Irak’taki kadın hareketi içinde bulunan iki

önemli aktivistin birinin eşi, birinin ise babası olmasıydı.

Davut’un bu dönemde büyük dikkat çeken girişimi kızı Sabiha Davut’un oku-

masını sağlamasıdır. 1936’da Irak Hukuk Fakültesi’nin ilk kız öğrencisi olarak kayıt

yaptıran Sabiha Davut, anne ve babasının teşvikiyle öğrencilik yılları ve sonrasında

Iraklı kadınların örgütlenmesini sağlamıştır.

Hilali Ahmet ve Çocukları Koruma Cemiyeti çatısı altında kadınlara yönelik

faaliyetler gerçekleştiren Sabiha Davut, sonraki yıllarda Irak Kadın Birliğinin (al-

İttihad al-Nisa’i al-Iraqi) kurucu üyeleri arasında bulunmuş, 1932’de ise Bağdat’ta

düzenlenen Arap Kadın Konferansı’ndaki tebliğ ve konuşma metinlerini kitaplaştıra-

rak Ortadoğu’daki kadın örgütlerine gönderilmesini sağlamıştır.

Anne Naima Sultan Hamuda ise, 1920’deki Irak Ayaklanması’na kadınların

katılımını sağlamak için kadınları örgütlediği görülür. Irak’taki kadın hareketinin

öncülerinden olan Hamuda, 1919’da İngiliz Manda Yöneticisi Gertrude Bell ile mü-

zakereler yürüterek kız mekteplerinin Irak’ta açılmasını sağladı.121

Bu dönemdeki Davut ailesinin kadın sorunu etrafındaki mücadelesi, Filistin

doğumlu kadın yayıncı Paulina Hassun ve yeğeni Salim Hassun’u Irak’a 1922’de

davet etmeleriyle büyük ivme kazanmıştır. Bu davet sonrasında Irak’a yerleşen

Hassun’lar, Irak’ta ilk kadın dergisi olan Leyla’yı 1923’te yayımlamaya başladılar.

Leyla Dergisi’nin yayımlanmaya başlamasıyla Iraklı kadınların eğitim ve yasal hak-

ları yönünde taleplerini yükseltmeye başladıkları; derginin Kurucu Meclis’in anayasa

hazırlaması sürecinde kadınların eşit haklar etrafında haklarının düzenlenmesi için

gösteri çağrıları yaptığı görülür.

                                                
121 Ibid., s. 157.



53

Davut ailesinin mücadelesi ve Leyla Dergisi’nin Irak’ta kadınlar arasında ya-

rattığı “heyecan” sonrasında, kadınların faaliyetlerinin kurumsal çatı altında sürdü-

rülmesi eğilimini ilk olarak 1923’te tesis edilen Iraklı Kadınların Uyanışı Derne-

ği’nde (Nadi al-Nahda al Nisa’iyya) görürüz.

Dernek, al-Zahrawi’nin kız kardeşi Asmal al-Zahawi başkanlığında kurulur-

ken, başkan yardımcılığına Savunma Bakanı Nuri Said’in eşi Naima Said, sekreterli-

ğe Hıristiyan yazar Abd al-Masih Nazir’in eşi Mari Wazir, üyeliğe Başbakan Cafer

al-Askari’nin eşi Fakhriyya al-Askari, İçişleri Bakanı Ali Cevdet’in eşi Fatima Cev-

det ve Talim ve Terbiye Genel Müdürünün eşi Sati-al-Husri getirilmiştir.

Irak’ın önde gelen ailelerine mensup dernek yöneticileri kendilerini laik ka-

dınlar olarak tanımlarken, hedeflerinin Iraklı kadınların ulusal bilinç etrafında bi-

linçlenmelerinin sağlanması olduğunu belirtiyorlardı. Eğitim seviyesinin yükseltil-

mesi, çocuk bakımı, ekonomik desteğin sağlanması ve el becerilerinin geliştirilmesi

üzerine yönelen derneğin üç mücadele alanı belirlediği görülür: okuma-yazma kurs-

ları, yetim kız çocukların okumalarının sağlanması ve meslek edinme kursları.

Dernek bu faaliyetleri dışında her hafta kadınlara yönelik konferanslar tertip e-

derken, yılda iki kere olmak üzere geniş katılımın olduğu sempozyumlar düzenle-

mekteydi. Dernek kendi binasında sıklıkla düzenlediği gecelerde derneğin faaliyetleri

için yardım topluyordu.122

Bu dönem üzerine eğilen çalışmalarda derneğin üyeleri arasında fikir birliğinin

varlığından bahsedilmese de (ki derneğin üyeleri arasında yardım, eğitim ve başörtü-

sü konusunda politika belirlemesinde hizipleşmenin olduğu görülür) yirmili yıllar

boyunca en etkin kadın oluşumu olduğu üzerinde ortak bir kanaat mevcuttur.

Iraklı Kadınların Uyanışı Derneği dışında bu dönem içinde belli konular etra-

fında örgütlenen kadın örgütlerinin varlıklarından bahsetmek mümkündür. Bu ör-

gütler arasında 1926’da kurulan Staud Hanım Eğitim Elçileri Derneği (SHEED) ve

1927’de kurulan Yahudi Kadınlar Yardımlaşma Derneği (YKYD) gerçekleştirdikleri

faaliyetler ile öne çıkmaktadır.

                                                
122 Ibid., s. 159.



54

SHEED’in faaliyetleri genellikle devlet okullarında kız çocukları için derslikle-

rin açılması, okuma-yazma bilmeyen kadınlara yönelik kurs düzenleme şeklinde ger-

çekleşirken; YKYD’nin faaliyetleri ise görme engellilere yönelik okulların açılması

ve ev kadınlarının istihdamı için küçük atölyelerin kurulması şeklindedir (YKYD’nin

1926’da açtığı bir üretim atölyesinde 450’ye yakın kadına istihdam olanağı sunmuş-

tur).123

Kollektif mücadelenin dışında bireysel düzeyde de kadınların mücadelesine ta-

nıklık edilir. Zahra Khidir’in bu dönemde bağımsız olarak yürüttüğü faaliyetler ö-

nemli bir tecrübe unsuru kabul edilebilir. Çünkü Khidir’in İngilizler’in 1918’de I-

rak’ı işgalinden sonra kadınlara yönelik faaliyetlerini idari baskılara rağmen yürüttü-

ğü görülür.

Khidir, İngiliz işgalinden sonra Bağdat’ta ilk kız mektebini açarak kısa sürede

yüzlerce kız öğrencinin mezun olmasını sağlamıştır. Khidir’in eğitim alanında sür-

dürdüğü faaliyetlerinin kadın hareketi açısından önemi, bu faaliyetlerin eğitim ala-

nında yarattığı ivmenin etkisiyle kadın örgütlerinin örgütlü bir şekilde eğitim alanın-

da yoğunlaşmaya başlamaları üzerindeki etkisidir.

Kadınların ulusal mücadeleye katılımları ve uzun süre sürdürdükleri eğitim ve

yardım faaliyetleri dışındaki siyasal içerikli yapıya geçişleri ise İngilizler’in Irak’ı

işgaline karşı 1920 Ayaklanması’na katılımlarıyla başlar.

Ulusal mücadeleye katılım ile kadın örgütlerinin sürdürdüğü faaliyetlerde ya-

şanan değişimi kadınların ulusal mücadele saflarında bazı dönemde erkekler bazı

dönemde ise kadın örgütleri çatısı altında Manda Yönetimi’ne karşı sürdürdükleri

mücadelenin yapısında görmek mümkündür.

Kırsal ve şehirde ulusal mücadelenin erkek yöneticilerinin eşleri tarafından ör-

gütlenen kadınların kamusal alana katılımlarının bu dönemdeki artışı, bu dönemden

sonra tesis edilen kadın örgütlerinin sayısına da etki edecektir.

Manda Yönetimi’ne karşı Irak’ın büyük kentlerinde tertiplenen gösteriler, milis

güçlerine toplanan yardım, savaş yaralıları için oluşturulan ilk yardım komiteleri,

propaganda niteliğinde hazırlanan kitap ve broşürlerin basımı ve dağıtımı, konferans,

                                                
123 Ibid., s. 160.



55

şiir dinletileri ve ev ziyaretleri şeklinde ulusal mücadeleye katılımın ve desteğin

sağlanması için yapılan faaliyetler, bu dönemde kadın örgütlerinin ulusal mücadele

çatısı altında gerçekleştirdikleri faaliyetlerdir.124

Iraklı kadınların ulusal mücadeleye katılımlarının kadın hareketi açısından yeni

bir aktivizm tecrübesi olması ve kadınların kamusal alana “ulusal mücadele şemsiye-

si” altında çıkmalarına olanak tanımasına rağmen, bazı feminist araştırmacılar ilk

dönemde kadınların gerçekleştirdiği faaliyetlerde gündeme getirdikleri kadınların

eğitim, örtünme ve istihdam gibi mücadele alanlarından bu dönemde uzaklaştıkları

ve kadın konusunda “ulusalcı körlüğe” eğilimlerin arttığını belirtirler.

Ulusal mücadeleye katılım ile kadın sorunundaki feminist yaklaşımların zayıf-

ladığı tezinin ancak 1920’lerin sonuna kadar Irak tecrübesinde yaşandığı söylenebi-

lir. Çünkü N. Efrati’nin ifade ettiği gibi, 1930’lu yıllarda ulusal mücadele etrafında

kadın hareketinin ayrıştığı, kadın sorununu gündemde tutan ve farklı faaliyetler etra-

fında organize olan kadın örgütlerinin ortaya çıktığı görülür.125

Bu yapılanmaları başta Bağdat’ta 1935’te Azize Katherina Kızkardeşliği Ce-

miyeti, Zararlı Alışkanlıklardan Koruma Cemiyeti (Jam’iyyat Mukafahat al-

Muskirat) ve 1937’de Alkolün Zararlarından Koruma Cemiyeti (Jam’iyyat

Mukafahal al-Muskirat) şeklinde saymak mümkündür. Bu üç örgütün de “sağlık ve

huzurlu” toplum ilkesi etrafında yoksulluk, okur-yazarlık, bulaşıcı hastalıklar, kadın

mahkûmların sorunları ve alkolle mücadele üzerinde faaliyetlerini yoğunlaştırdıkları

görülür. Bu örgütlerin mücadele alanlarını zenginleştirmeleriyle Irak’taki kadın hare-

ketinin geniş halk kitlelerinin beğenisini ve bu örgütlere kadın katılımlarını artırmış-

tır. Benzer şeklide bu örgütlerin dünyadaki bu alanda faaliyet gösteren kadın örgütle-

riyle yakınlık kurmaları, sürdürülen faaliyetlerin yapısı ve etkileri üzerinde olumlu

katkıları olmuştur.126

1940’lara gelindiğinde ise Irak’ta kadın örgütlerinin sayısında artış gözlemle-

nir. Fleishmann’a göre, Irak’ta 40’lı yıllarda kadın örgütlerindeki artış, 1940’taki

                                                
124 Ibid., s. 164.
125 Ibid., s. 165.
126 Ibid.



56

İngiliz Manda Yönetimi’ne karşı Raşit Ali’nin darbe girişimi sonrasında yükselen

milliyetçilik dalgasına bağlanabilir.127

Bu dönemde kurulan önemli kadın örgütleri arasında yardım faaliyetleri sürdü-

ren 1944’te kurulan Toplum Çatısı Cemiyeti (Jam’iyyat Buyut al-Umma), 1945’te

Hıristiyan bir grup kadın tarafından kurulan Yoksul Kızkardeşlere Yardım Cemiyeti

(Jam’iyyat Akhwat Rizq bi-l-Faqır), aynı yıl kurulan Çocukları Koruma Cemiyeti;

siyasal faaliyetler sürdüren kadın örgütleri arasında ise 1940’ta Faşist ve Nazi Kar-

şıtlığı Kadın Cemiyeti (Jam’iyyat Mukafat al-Naziyya wa-l-Fashiyya), Kadın Birliği

Cemiyeti (Jam’iyyat al-Rabita al-Nisaiyya) ve Irak Kadın Birliği (al-İttihad al-Nisa’i

al-Iraqi) sayılabilir.128

Özellikle bu gruplar arasında siyasal nitelikli faaliyet yürüten örgütlerin dün-

yadaki faşist dalgaya karşı sürdürdükleri faaliyetlerde Komünist Parti tarafından

desteklendikleri ve Parti’ye mensup kadınların bu örgütlerde yer aldıkları görülür. Bu

örgütlerin bazılarının, özellikle Irak Kadın Birliği’nin sonraki dönemlerde politik

vurgusunu ılımlaştırdığı ve kadınların eğitim kurumlarına katılımları yönünde müca-

dele yürüttüğü görülür (Birliğin 1945-1947 yılları arasında Bağdat’ta kız çocukları

için 20 tane yaz okulu ve yetişkin kadınlar için 8 tane okuma-yazma kursu açtığı

görülür).

Filistin’deki kadın “uyanışı”na eğildiğimizde ise I. Dünya Savaşı sonrasında

Filistin topraklarında artan Yahudi yerleşimciler ile Filistinliler arasında kırsal alanda

yaşanan çatışmalara kadınların katılmalarıyla başlar. Özellikle 1911’de Affula’da

Yahudi yerleşimcilere karşı militer saldırılara kadınların katılmaları kadın “uyanışı”

için bir milat oluşturur.

Kırsal alanda yaşanan çatışmalar sonrasında kadınların erkekler ile yerel ko-

mitelerde teşkilatlanmalarıyla başlayan süreç, 1917’de Balfour Deklorasyonu’nun

ilanı sonrasında şehirli Filistinli kadınların İngiliz Manda Yönetimine karşı başlat-

tıkları protesto gösterileri ile devam eder.129

İngilizler’in Balfour Deklarasyonu’nu Kasım 1917’de ilan etmesi ve Filistin’i

Milletler Cemiyeti mandasına geçirmesi, Filistin’de ulusal mücadelenin başlaması ve

                                                
127 Fleischmann, op.cit., s. 114.
128 Efrati, op.cit., s. 168.
129 Gluck, op.cit., s. 102-103.



57

Filistin topraklarına yayılmasını doğurmuştur. Filistin’de bütün dini ve etnik cema-

atler üzerine etki eden bu durum, Filistinli kadınların ulusal mücadele etrafında

mobilizasyonunu sağlamıştır.

1929 yılına kadar ulusal mücadelenin şehirlerde protesto gösterileri, boykotlar,

dini mekânlarda toplantılar ve Arap İdaresi (Filistinlilerden oluşturulan yerel idare

birimi) temsilcilerinin Manda Yöneticileri ile yürüttükleri müzakereler şeklinde sür-

dürülmesi, bu dönemde kadınların yürüttükleri faaliyetlerin niteliğine de yansımıştır.

Yardım faaliyetleri, protesto gösterilerinin düzenlenmesi ve misyoner okulları-

nın dışında kız mekteplerinin kurulması şeklinde Filistin Kadın Birliği tarafından

kadınlar örgütlenmiştir.130

1929’a gelindiğinde ise Ağlama Duvarı hadisesiyle yükselen şiddet olaylarında

133 Yahudi ve 116 Arap’ın ölmesi ve çoğunluğu Arap 1.300 kişinin gözaltına alın-

ması, 1939 yılına kadar sürecek olan “yüksek şiddetli” ulusalcı dalganın başlamasına

neden olmuştur.

Ulusalcı dalganın bu dönemde kazandığı ivme Filistin’deki bütün toplumsal

katmanları etkilediği gibi kadın hareketinin doğuşu ve mücadele yapısı üzerinde etki

edecektir. Fleishmann’a göre 1929-39 yılları arasındaki ulusalcı mücadeleye artan

ilgi kadın hareketinin doğuşunu ve mücadele yapısı belirlemiştir.131

Önceki dönemlerden farklı olarak 26 Ekim 1929’da, Kudüs’te dünyanın farklı

yerlerinden 200’den fazla kadının katılımıyla Filistin Arap Kadın Kongresi düzen-

lendi. Kongrede kadınların ulusal mücadeleye katılımları, manda yönetimlerine karşı

izlenecek mücadele şekli, kadın örgütlerinin yapısı üzerinde sürdürülen hararetli tar-

tışmalardan sonra, Arap Kadının İdaresi Komitesi (AKİK) tesis edilerek Filistin’deki

kadın hareketinin kurumsallaşması yönünde büyük adım atılmış olundu.

AK İK’in kurulmasında Kongre’nin Filistin’de tertiplenmesindeki büyük etkiye

dikkat çeken Fleischmann, Kongre’nin hem Filistin’den hem de Kongre’ye katılan

                                                
130 Ellen L. Fleischmann, “The Emergence of the Palestinian Women’s Movement, 1929-39”,

Journal of Palestine Studies, (Vol. 29, No. 3, Spring 2000), s. 17.
131 Ibid.



58

diğer ülkelerden kadınların ulusal mücadeleye katılımları yönünde bir hareket tarzı,

bir yol haritası olduğunu belirtir.132

Kongre’nin sonunda kurulan AKİK’in Kongre’de yoğun bir şekilde tartışılan

ulusal mücadele ve kadın örgütlerinin ulusal mücadeleye karşı pozisyonu tartışmala-

rından doğal olarak etkilendiği ve 1939 yılına kadar Filistin’deki kadın hareketinin

oluşumunu bu yönde belirlediği söylenebilir.

AK İK’in bu dönemdeki kadın hareketinin oluşumunu belirleyen faaliyetlerini

ele almadan, AKİK üyelerinin ulusal mücadelede olan konumlarının tanımlanabilme-

si için AKİK üyelerine bakmamız gerekecektir.

AK İK üyeleri Tarab Abd al-Hadi, Katrin Dib, Shahinda Duzdar, Fatima al-

Husayni, Khadija al-Husayni, Na’imati Alemi al-Husayni, Anisa al-Khadra, Wahida

al-Khalidi, Matiel Mogannam, Diya Nashashibi, Zahiyya Nashashibi, Melia

Sakakini, Zlikha Shikabi ve Mary Shihada’dan oluşmaktır.

Bu üyelerin büyük bir bölümünün ulusal mücadeleyi sürdüren erkeklerin yakın

akrabası ve beş üyenin Abd al-Hadi (Avni), Naimati al-Husayni (Cemal), Anisa al-

Khudra (Suphi), Mogonnom (Mughannam) ve Shihada’nın (Bulas) Arap İdaresi’nin

erkek yöneticileri ile evli olmaları AKİK’in ulusalcı politikaları üzerinde büyük etki

edecektir.

AK İK üyelerinin seçkin ve orta sınıf ailelere mensubiyetleri ve Filistin ve Lüb-

nan’daki misyoner okullarından mezun olmaları kişisel kariyerleri ve kadın hareke-

tindeki konumlarına yansımaktadır.133 Çoğunun doktor, hukukçu, yazar ve eğitimci

olması hem bölgedeki hem de uluslararası kadın örgütleri ile ilişkiler kurmalarını

kolaylaştırırken, bazı feminist araştırmacılara göre Filistinli kadınların AKİK’e olan

teveccühünü artırmıştır.134

                                                
132 Ibid., s. 18.
133 Batılı kadınların kendileri hakkındaki cehaletlerinden yakınan Matiel Mogannam’ın ifadeleri

belki de kadın hareketi öncülerinin yaşamları hakkında ipucu verecek mahiyettedir: “Hemen he-
men bütün İngiliz kadınlar Arap kadınları kara cahil ve kof olarak düşünürler. Yalnızca Arapça
konuşan, başında peçe ve kocasını geriden takip eden bir kadın. Nasıl bir şekilde İngiliz kadınlara
içinde yaşadığımız gerçek yaşamı gösterebiliriz? Ama hiç şüphe yok ki, Avrupai kıyafetleri, ipek
çorapları, yüksek topukları, röfleli saçları, manikürlü ellerimizi görseler küçük dillerini yutacak-
lar.” Ibid., s. 21.

134 Ibid., s. 18.



59

Kadınların sosyal, ekonomik ve eğitim düzeyini yükseltmek ve ulusal müca-

deleye yararlılık sağlamak amacıyla kurulan AKİK’in kuruluşuna müteakip yılda,

Komite’ye bağlı olarak Kudüs Kadın Birliği (KKB) kuruldu. Otuzlu yıllar boyunca

iki örgüt olarak faaliyet gösteren kadınların AKİK ve KKB’ye bağlı olarak Gazze,

Hayfa, Yafa ve Nablus gibi Filistin’in farklı şehirlerinde merkezler açtıkları ve iki

örgüt arasında birliktelikler kurdukları görülür:

“Filistin’deki kadın örgütlerin faaliyetleri arasında yakınlığı tesis edecek bir

birliktelikten bahsetmek olası; birçok yerel düzeyde kadın örgütünün doğuşunu 1929

öncesine götürmek de mümkün; lakin örgütler arası birlikteliğin (AKİK öncülüğün-

de) yeni açılan bir safhanın, 1929 Kongresiyle başladığını belirtmeliyiz. Ne oldu bu

yakınlaşmayla? Açıklıkla Kudüslü kadınların, kadınları örgütlemek için Nasıraya

gittikleri, benzer şekilde Hayfa’daki kadınların Nablus, Tulkarem ve Cenin’e gidip

buradaki kadınlarla ortak faaliyet gerçekleştirdikleri söylenebilir.” 135

AK İK öncülüğündeki kadınların bütün Filistin şehirlerinde örgütlenmesinin

temeli, Manda Yönetimi'ne karşı sert muhalefetin yaygınlaştırılması ve ulusal müca-

deleyi sürdüren erkeklere şartsız desteğin sağlanması üzerine kurulmaktaydı. Kadın

hareketinin Filistin’deki ulusal atmosferden yoğun bir şekilde etkilenmesi ve 1939

yılına kadar olan süreçte bütün kadın örgütlerinin ana gündem maddesini ulusal mü-

cadelenin işgal etmesi, bu dönem için kadın hareketinin ulusalcılık etrafında “aşırı

politizasyonu” şeklindeki eleştirileri artırmıştır.

Nitekim bu eleştirilerin öne sürdürdükleri argümanlarda görülebileceği gibi,

AK İK ve diğer kadın örgütlerinin kuruluş yönergelerinde bulunan kadın sorunu etra-

fında kadınların eğitim ve yasal hakları mücadelesinin düşük ilgi gördüğü; ve bazı

kadınlar arasında “mühim olan ile ehem olan” şeklindeki tutumun, sürdürülen müca-

delede bir ölçüye dönüşmesi ve vatan mücadelesinin ehemmiliğinin kadın sorununun

gündeme getirilmesinde sert muhalefete dönüştüğü görülür.136

30’lı yıllar boyunca süren ulusalcı atmosferin etkisiyle kadın örgütleri, şehir-

lerde protesto ve boykot düzenleme, telgraf yoluyla kınama, milis güçleri için para

yardımı toplama, bölgedeki kadın örgütlerini Filistin Sorunu hakkında bilgilendirme

                                                
135 Ibid., s. 22.
136 Ellen L.Fleischmann, “Selective Memory, Gender and Nationalizm; Palestinian Women

Leaders of the Mandate Period,” History Workshop Journal (No.47 1999), s.146.



60

ve Filistin için bu örgütlerden yardım toplanması için çağrılarda bulunma, gazete ve

broşürleri Filistin ve Müslüman ülkelerde dağıtma; kırsal alanda ise milis güçlere

kadınların katılımını sağlama, silahlı saldırılar için istihbarat bilgisini toplanma, milis

güçlere lojistik desteği sağlama ve Filistin’e gelen yardımların dağıtım merkezlerine

ulaştırma gibi ulusal mücadele için stratejik faaliyetleri gerçekleştirdikleri görülür.137

Filistin’deki ulusal mücadelede protesto ve boykotların önemli bir mücadele

yöntemi olduğu görülür. Protesto ve boykotları kadın hareketi için önemli kılan un-

sur ise Filistinli ulusalcı erkeklerin protesto ve boykotlara katılan kadınlara polisin

müdahale etmeyeceğine olan inançlarıydı. Bu durum hem kadınlar hem de erkekler

tarafından Manda Yönetimi’ne karşı bir manevra alanı olarak kullanılmaktaydı.

Bu durum 1933’te Hayfa’da Balfour Günü olarak gerçekleştirilen protesto

gösterilerine kadar devam etmiştir. Çünkü bu protestolar sonucunda (daha sonraları

Yafa, Kudüs ve Nablus’a sıçrayacaktır) polisin tutumunu sertleştirdiği ve kadınlara

karşı sert muamele uyguladığı ve birçok kadını gözaltına aldığı görülür.

Kadın hareketinin bir diğer mücadele alanını ise, ulusal mücadeleyi basın ve

diğer propaganda araçlarıyla Filistin topraklarında ve diğer Ortadoğu ülkelerinde

yaymak oluşturmaktadır.

Başta Filistin, al-Difa ve al-Karmil gazetelerinde ulusal mücadele içinde çağ-

rılarda bulunan kadınların dini merkezlerin çıkışlarında Filistinliler’e bildiri ve bro-

şür dağıttıkları, büyük meydanlara bez afişler astıkları görülür. Diğer taraftan basın

aracılığıyla kadınlar ulusalcı erkeklerin cesurca hareket etmedikleri ve ulusal müca-

delede kadınların sağladığı yararlılığı görmezden geldikleri ve bunu kendi kazançları

olarak gösterdikleri şeklindeki tartışmaları geniş kitlelere yaydıkları görülür.138

Filistin’deki kadın hareketinin bölgedeki diğer kadın hareketlerine öncülük et-

tiği bir diğer propaganda aracı ise dünyadaki kadın örgütlerini Filistin Sorunu hak-

kında bilgilendirmek için kullandıkları telgraf ve mektuplar olmuştur.

Fleischmann, Filistin’deki kadın hareketinin telgraf ve mektupların propaganda

aracı olarak kullanımında “uzmanlaştığı”nı ve dil bilen eğitimli kadınların bunları

önemli bir mücadele aracına dönüştürdüğüne belirtir. Çünkü bu dönemde görüleceği

                                                
137 Ibid.
138 Fleischmann, “The Emergence of the Palestinian Women’s Movement”,s. 26.



61

gibi İngiliz basınının Filistin’deki Manda Yönetimi’nin uygulamalarına yer vermek

zorunda kalması ve dünyadaki diğer kadın örgütlerinin İngiliz hükümetine protesto

telgrafları çekmeleri, Filistinli kadınların bu propaganda araçlarını etkili bir şekilde

kullandıklarını gösterir.139

30’lu yıllar boyunca Filistin’de ulusal mücadele konusu etrafında organize olan

kadın hareketinin yapısının laik, yönetici kadrosunun eğitimli ve Batı yaşam tarzını

benimsemiş kadınlardan oluştuğu; bu durumun ise 1938 yılına kadar kadın hareketi

içinde gerginlik yaratmadığı söylenebilir.

1938 yılına kadar Filistin’deki kadın hareketindeki olan “yekpare” yapı Arap

Kadın Cemiyeti’nin Arap Kadın Cemiyeti ve Arap Kadın Birliği olarak iki ana gruba

ayrılmasıyla bozulmuştur.

Kadın hareketinin bölünmesine neden olan faktörün aslında uzun yıllar Filis-

tin’deki kadın hareketi içinde muhafazakâr ve ilerici eğilimlerin birbirleri hakkında

sürdürdükleri “hoşnutsuz” tutumun bu dönemde muhafazakârların ilerici kadınları

Batıcı olarak itham etmesiyle su yüzüne çıkmıştır.

Muhafazakâr kadınların ilerici kadınların giyim-kuşamlarını, yaşam alışkan-

lıklarını ve erkekler ile salon toplantılarındaki yoğun beraberliklerini, topraklarını

işgal eden Batılı güçlerin yaşam tarzını yansıttığını ve bu Batı özentisinin ulusal mü-

cadeleyi zaafiyete uğratacağı şeklindeki eleştirilerinin uzun yıllar sürmesine rağmen,

kadınlar arasında parçalanma haddesine varmamasını, bazı feminist analizciler, bu

dönemdeki ulusal mücadelenin bütün gruplar arasında ana mücadele alanı olmasına

bağlamaktadırlar.

Filistin’deki kadın hareketi içinde 1938’de yaşanan bölünmeyle ulusal müca-

dele üzerine farklı yaklaşımların ortaya çıkması ve 1939’daki Arap Ayaklanması’nın

(1936-39) Manda Yönetimi tarafından kanlı bir şekilde bastırılması kadın hareketi

üzerinde olumsuz etki yarattığı söylenebilir. Aslında Arap Ayaklanması’nın Filis-

tin’deki bütün grupları nötralize ettiği ve 1948’de İsrail devletinin kuruluşunun ilan

edileceği döneme kadar siyasal mücadeleyi yavaşlattığı görülür.

                                                
139 Ibid.



62

Bu dönem üzerine eğilen feminist analizciler kadın hareketinin 1939’dan sonra

1948’e kadar olan süreçte ulusal mücadeleden uzaklaştığı ve ana mücadele alanını

kültürel, sosyal ve yardım faaliyetleri üzerine kurduğunu belirtirler. Fleishmann, bu

dönemde kadın hareketinin siyasal mücadeleden uzaklaşmasının kadın hareketinin

etkinliğini daraltmasına rağmen, sürdürülen faaliyetlerde feminist vurgunun arttığı,

kadın sorunun kadın hareketinin gündeminde büyük yer tuttuğunu belirtir.140

Mısır’daki kadın hareketine baktığımızda ise kadın hareketinin doğuşu üzerin-

de büyük akademik tartışmalar sürdürülmektedir. Bu tartışmaların ekseriyeti kadın

hareketinin doğuşunu kadınların yardım faaliyetleriyle kamusal yaşama katıldıkları;

reformist erkeklerin öncülüğünde özgürleştikleri ve 1919’daki milliyetçi ayaklan-

mayla kadınların ulusal mücadele çatısı altında örgütlendikleri şeklindeki üç farklı

etkene dayandırılır.

Bu tartışmalarda öncel koşullar olarak kadınların yardım faaliyetlerini belli bir

düzen içinde organize ettiğini savunarak temel dinamik olarak belirleyen M.Hatem

ve I.Khalifa, bu faaliyetlerin dini yardım faaliyetlerinin kapsamını aştığını, o günkü

koşullar içinde kadınların erkekler ile yaptıkları müzakereler sonucu “kendilerini

yarattıkları” bir kamusal uzamda şekillendiği ve kadınlar için yeni yaşam tarzlarına

doğru hareketlenmeyi tetikleyecek potansiyeli barındırdığı için, kadın hareketinin

doğuşunda önemli bir dinamik olduğunu ileri sürürler.141

Hem Hatem hem Khalifa’nın yardım faaliyetlerinin yaygınlaştığı 1882’deki

İngiliz işgali sonrasında İngiliz Manda Yönetimi’ne karşı tepkilerin yükseldiği ve

ekonomik buhranların Mısırlı erkek siyasetçilerin ulusal mücadele için siyaset zemini

oluşturdukları bir dönemde, erkek siyasetçilerin eşleri tarafından bu yardım faaliyet-

lerinin sürdürüldüğü ve İngiliz yönetimine karşı tepkilerin erkek siyasetçiler tarafın-

dan eşleri üzerinden dolaylı bir yolla belirlendiği şeklindeki eleştirilere karşı sür-

dükleri argümanlarda, bu faaliyetlerin İngiliz yönetimine karşı Mısırlı siyasetçilerin

konumlarını halk nezdinde yükseltmesine rağmen, hem İngiliz yöneticilerin hem de

Mısırlı erkek siyasetçilerin yerine getirmekle mükellef oldukları yükümlülükleri ka-

                                                
140 Fleischmann, “Selective Memory, Gender and Nationalizm,”  s.146.
141 Mervat Hatem, “The Enduring Alliance of Nationalism and Patriarchy in Muslim Personal Status.

Laws,” Feminist Issues (No:1, 1986), s.23-32; Ijlal Khalifa, Al Haraka Al-Nissa’iyya Al-
Haditha (Kahire: Dar- el-Kutub, 1973), s.6-15.



63

dınların yerine getirmesinin, kadınlara siyasi güç olma konumunu bahşettiğini savu-

nurlar.

J.Tucker ise Hatem ve Khalifa’dan ayrı olarak Mısırlı kadınların aktivizmini

18. yüzyılın başına kadar götürerek, bu aktivizmin temelini bu dönemde ekonomik

çöküntüye, yönetim krizine ve salgın hastalıklara karşı Mısır’da yaygın hale gelen

protesto ve sokak gösterilerine dayandırır.142

Tucker’e göre 1814’teki M.Ali Paşa’nın ağır iltizam vergilerine karşı şehirlerde

başlayan gösteriler ile 1821’de Osmanlı Hidivi’ne karşı kırkbin köylünün gösteri

yapması, Mısır’daki “toplumsal krizi” tetiklemiştir. Yönetimdeki çözülme ve yaşa-

nan ekonomik krizi salgın hastalıklar ve şehirlerde mala ve cana karşı işlenen suçlar-

da yaşanan artışın takip etmesi, başta kadınlar olmak üzere bütün toplumsal katman-

ları M.Ali Paşa yönetimine ve sonraki dönemlerde İngiliz güçlerine karşı muhalefete

yönlendirmiştir.

Tucker, Mısır’da 19.yüzyıl boyunca yaşanan toplumsal krizin kadınların hem

gösterilerde hem de muhalefet organlarındaki aktivizmini artırması, kadınların ör-

gütlenmelerini ve 20. yüzyıla gelindiğinde kadın hareketi olarak örgütlü mücadelele-

rini tain ettiğini belirtir.143

Mısır’daki kadın hareketinin doğuşunu belirleyen faktörler üzerine en hararetli

tartışmayı, modernist erkeklerin kadınların bağımsızlaşması (tahrir al-mar’a) etrafın-

da oynadıkları rol oluşturur. Bu tartışmalar özellikle modernleşme taraftarı

Cemalettin Afgani, Muhammet Abduh, Rıfal al-Tahtawi ve özellikle Kasim Amin’in

kadın hareketinin doğuşunu belirleyen fikri zemini Mısır’da sağladıkları şeklinde

başta Amal K.’nın yaklaşımına bu dönem üzerine eğilen L.Ahmed ve B.Baron’un

karşı görüşleri üzerine kurulur.144

Boron, bu karşı görüşlerini bu dönem üzerine eğilen çalışmasında ortaya koya-

rak Kasim145 için “feminizmin babası” yakıştırmasının tarihsel verilerle çakışmadığı-

                                                
142 Judith Tucker, “Women and State in 19 th Century Egypt,” Middle East Report (No:138, Jan-

Feb, 1986), s.10.
143 Ibid., s.12-13
144 Nadje al-Ali, Secularism, Gender and the State in the Middle East, (Camberidge: Camb. Univ.

Press, 2000), s.56-57.
145 J.Cole, Mısır kadın hareketi içinde profeminist olarak tanımladığı erkekler arasında Kasim’in

yaşamından ilginç notlar aktararak Kasim’in arastokrat yaşamına dikkat çeker. Osmanlı Yönetici-



64

nı; çünkü Kasim’in hem yayınladığı eserlerde hem Mısır basınında sürdürülen tar-

tışmalarda “kadın özgürleşmesi” mücadelesinde bir öncülüğe soyunmadığı; aksine

kadın hareketini kendi modernleşme tasavvuruna uygun olarak, modernist erkeklere

bağımlı hale getirmeye çalıştığını belirtir. Baron, bu iddialarını daha ileri aşamaya

taşıyarak, Kasim’in “feminizmin babası” olmaktan ziyade “Cromer ve klonyalizmin

oğlu” vazifesini gördüğünü belirtir.146

Ahmet ise, Kasim üzerinden modernist erkeklerin kadın hareketinin doğuşu ü-

zerindeki etkisini ortaya koyarken, Kasim’in Mısır’da kolonyal düşünceyi yeniden

kurmaya angaje olduğu, kadın hakları mücadelesine yalnızca Müslüman bir toplu-

mun Batılılaşma safhasında şekilsel bir önem taşımasından dolayı savunduğunu be-

lirtir. Ahmet, Kasim ve diğer modernist erkeklerin modernleşme sürecinde kadınlara

yüklediği anlamın sembolik bir konumlandırmayı geçemediği ve kadının özgürleş-

mesi mücadelesini kısır mücadeleye çektiğini belirtir.147

M.Badran ise, Mısır’daki kadın hareketinin doğuşunu, 20.yüzyılın başında ulu-

sal eğilimin yükselişinin 1919’daki milliyetçi ayaklanmayla örgütlü bir yapıya ge-

çişle kurduğu illiyette arar.

Badran’a göre 1919 Ayaklanması’nı tetikleyen Wafdist Parti’nin üyelerinin Pa-

ris’deki Barış Konferansı’na katılımlarının İngiliz yetkililerince engellenmesi Mı-

sır’da büyük yankı uyandırırak toplumsal katmanları Wafdist Parti etrafında örgüt-

lenmesini ve İngiliz Manda Yönetimine karşı Parti’nin ulusal mücadelenin tek adre-

sine dönüşmesini sağlamıştır.

Badran, ulusal mücadelenin bu dönemden sonra İngiliz Manda Yönetimine

karşı Wafdist Parti çatısı altında örgütlenmesinin kısmi olarak sürdürülen ve örgütlü

                                                                                                                                         
si Türk bir babadan 1863’te İskenderiye’de, dünyaya gelen Kasim, Fransızca olarak okuduğu hu-
kuk fakültesinden sonra İngiliz işgaliyle beraber uzun yıllar Fransa’da yaşadı. M.Abduh sayesinde
çeviriler yapma fırsatı bulan Kasim 1885’te Mısır’a döndü ve 1894’de aristokrat bir Türk ailesinin
kızıyla evlendi. Cole, Amin’in katı bir Batılaşma taraftarı olduğu, iki kızını Fransız ve İngiliz mü-
rebbiyelere büyüttüğünü, çok kereler evinde ailesiyle ya da dostlarıyla Fransızca konuşmayı yeğ-
lediğini belirtir. Daha geniş bilgi için bkz. J.R.Cole, “Feminzm. Class, and Islam ın Turn-of-the-
Century Egypt,” International of Middle East Studies, (Vol. 13.No.4 1981), s.387-407.

146 Al-Ali, Secularism, Gender and the State,  s.56-57.
147 Ibid.



65

olmayan kadın faaliyetleri için kurumsal bir yapı altında sürdürülmesine güçlü bir

yapılanma olanağı sunduğunu belirtir.148

12 Ocak 1920’e gelindiğinde çoğunluğu Wafdist Partisi’nin erkek yöneticileri-

nin eşleri olan U.Ratih, S.Riyad, E.Fahmi, R.Khayyat, W.Nasif, F.Wissa, L.W.

Ghali, I.al-Qusi ve F.Husni tarafından Huda Sha’rawi başkanlığında Wafdist Partisi

Merkez Kadın Komitesi kuruldu.149

Komitenin kurulmasıyla Mısırlı kadınların Parti’nin ulusalcı faaliyetlerine işti-

rak etmesi ve ulusalcılığın geniş halk kitlelere yayılmasının sağlanması hedefi, kadın

hareketinin kısa süreli kadın sorunundan uzaklaşmasına neden olduysa da, Komi-

te’ye üye kadınlar arasındaki ihtilaflar ve erkek yöneticilerin kadınları Parti’nin karar

organlarından uzak tutma girişimleri, Komite dışındaki kadınların örgütlenmelerini

gündeme getiriyordu.

Komite’de ihtilafların ortaya çıkacağı döneme kadar kadınların hem kırsal a-

landa hem de büyük şehirlerde geniş kadın kitlesine ulaşmaları; ve İngiliz Manda

Yönetimine, İngiliz malları ve işletmelerine karşı etkili propaganda yapmaları, Parti-

nin yöneticileri için büyük önem taşımaktaydı. Çünkü Parti yöneticilerinin seçkin

sınıfa mensubiyetleri ve geleneksel dini yaşama karşı uzun süre sürdükleri modern-

leşme yanlısı söylem, halkla Parti arasındaki mesafeyi açmaktaydı. Bu durum, ka-

dınların konumlarını Parti yönetimindeki erkekler nezdinde güçlendirirken, diğer

taraftan kadınların Komite’ye olan teveccühünü artırıyordu.

Komite’ye mensup kadınlar arasında ihtilaflar, Komite’nin başkanı Huda

Sha’rawi’nin Parti yetkilisi eşinin 1922’de ölmesi sonucu, Sha’rawi’nin Komite’deki

nüfuzunun azalması ve Parti mensubu erkeklerin Komite’deki kadınları fraksiyonlara

bölme çabalarıyla su yüzüne çıkmıştır. Bu tartışmalı ortamın Komite’deki yarattığı

gergin ortam, 1923’e gelindiğinde Sha’rawi ve Komite’ye mensup bazı kadınların

ayrılması ve Mısır Kadın Birliği’ni (al-ittihad al-Nis’i al-Mısri) kurmalarıyla sonuç-

lanmıştır. Bu olaydan sonra Komite, kendini fes ederek Partinin politikalarına bağlı

faaliyet gerçekleştireceğini beyan eden Sa’dist Kadın Komitesi olarak yeni bir yapı-

lanmaya gitmiştir. Parti bünyesinden kadınların ayrılmasındaki bir diğer önemli fak-

                                                
148 Margot Badran, Feminist, Islam and Nation: Gender and the Making of Modern

Egypt,(Princeton University Pres,1995), s.4-27.
149 Ibid., s.90.



66

tör ise, 1923’te kabul edilen Anayasa’daki, kadınlar dışındaki bütün Mısırlılar’ın eşit

hak ve ödevlere sahip olduğu şeklindeki düzenlemeye, Parti’nin taraf olması olayı

olmuştur. Dahl, bu olayla ulusalcı kadınların büyük hayal kırıklığına uğradıklarını ve

bu olaydan sonra kadınlar arasında kadın sorunu üzerine eğilecek oluşumların tesisi

üzerinde tartışmaların başladığını belirtir.150

Bu ayrışma ve Sha’rawi önderliğinde bir grup kadının MKB’yi tesis etmeleri

Mısır’daki kadın hareketi açısından kadın sorunu üzerine eğilen kadın örgütlerinin

doğuşunu ve kadın örgütlerinin belli alanlarda uzmanlaşmasını beraberinde getirmiştir.

Kadınların faaliyetlerinde bu dönemden sonra yaşanan ayrışma benzer şekilde kadınla-

rın yaşamlarına da yansımıştır. Bunu, Sha’rawi’nin MKB’nin kurulmasından hemen

sonra katıldığı Uluslararası Kadın Konferansı dönüşünde yaşananlar da görebiliriz:

“Sha’rawi’nin başı açık katıldığı ilk kamusal etkinlikti. Kahire’deki tren istas-

yonunda tren belirdiğinde Sha’rawi’nin yüzündeki peçeyi sıyırıp kendisini bekleyen

Birli ğin üyelerine doğru havalandırdığında aynı karşılığı onlardan aldı. Bu davranış

hadım edilmiş bir ruhun, garip bir korku ifadesiyle “kulağına suyun kaçtığının” ifa-

desiydi aslında. O günden sonra ne Sha’rawi ne de arkadaşlarının başlarını örtükle-

ri görülür.”  151

Bu olaydan sonra başörtüsüne karşı mücadele, MKB yetkililerinin demeçle-

riyle Mısır’daki kadın hareketinin gündemine oturmuştur. Sha’rawi’nin başörtüsünü

kadınların kamusal yaşama katılımı önündeki en büyük engel olduğunu söylemesi ve

İskenderiye’deki MKB’ye bağlı kadınların başörtüsünü primif bir toplumun alışkan-

lığı ve kadınları tabileştiren bir araç olarak gördüklerini beyan etmeleri bu dönemde-

ki kadınların mücadele eğilimleri gösteren veriler olarak karşımıza çıkar.

Bu eğilimi L’Egytienne dergisi olmak üzere Mısır’da yayımlanan kadın der-

gilerinin başörtüsüne karşı mücadelenin önemi üzerine yaptıkları yayınlarda, Türkiye

ve Lübnan gibi iki Müslüman ülkedeki başı örtülü olmayan kadınların fotoğraflarını

yayınlayarak Mısırlı kadınları başörtüsüne karşı tavır almaya yönlendirmelerinde

görürüz.152

                                                
150 Dahl, op.cit., s.115.
151 Ibid.
152 Badran, op.cit., s.93.



67

Kadınların kamusal alanda kadın sorunu etrafında sürdükleri faaliyetler,

1932’de MKB’nin Kahire’de mülkiyeti kendisine ait çokkatlı bir binaya taşınmasıyla

yeni bir boyut kazanmıştır. (MKB’nin toplantıları uzun yıllar Sha’rawi’nin evinde

gerçekleştiriliyordu).

Kadınların Evi  olarak da adlandırılan Birliğin yeni binasının önemi kadınların

başörtüsü konusu etrafında başlattıkları yeni mücadele sürecinin belli bir adreste

toplanacak olmasından kaynaklanmaktaydı. Nitekim bu durumun yansımaları ulusal

basında, kadınların artık “aleni bir mekâna” sahip oldukları şeklindeki haber ifadele-

rinde görülecektir.

Birli ğin yeni binasının bu dönemde sürdürülecek faaliyetler için tasarlandığı da

görülmektedir. Konferans salonu, kütüphane, misafir ve üyeler için dinlenme odaları,

yaşlı kadınlar için dispanseri ve genç kadınların eğitim faaliyetlerini sürdürecekleri

derslikler şeklinde tasarlanan binanın kısa sürede Mısırlı kadınların toplanma merke-

zine dönüştüğü ve diğer ülkelerden misafir olarak gelen feminist grupların büyük

övgüsünü aldığı görülür.153

Birli ğin, Kahire’de yardım faaliyetleriyle geniş bir kadın kesimine ulaşması

Birli ğe üye olmayan kadınlar üzerinde olumlu etkiler yaratmıştır. Nitekim bu dönem-

den sonra, şehirlerde yoksul mahallelerde ve kırsal alanda yaşayan kadınların sağlık

ihtiyaçlarını karşılamaya yönelik ad hoc kadın oluşumlarının varlıkları görülür.

Salgın hastalıkların yaygınlığı ve halk sağlığı hizmetlerinin yetersizliği bu olu-

şumların kısa sürede yaygınlaşmasını sağlamıştır. Bu oluşumların küçük gruplar

şeklinde Yukarı Mısır bölgesindeki köylere Kızıl Haç çalışanlarını ya da sağlık ala-

nında uzman kadınlardan oluşturdukları ekipleri götürerek burada yaşayan kadınları

ve çocukları sağlık taramasından geçirdikleri ve temel sağlık bilgileri üzerine ko-

nuşmalar yaptıkları görülür. Bu grupların daha dikkat çeken bir diğer faaliyeti ise,

her yıl Dünya Kadınlar Günü’nde kadınları sağlık taramasından geçirmeyi bir gele-

nek haline getirmiş olmasıdır.154

Sağlık alanında ad hoc oluşan bu grupların aksine, bu dönemde kadınlar yasal

düzenlemelere karşı MKB’nin öncülüğünde örgütlü mücadele sürdürmüşlerdir. Başta

                                                
153 Ibid., s.99.
154 Ibid., s.120-123.



68

genç kızların küçük yaşta evlendirilmeleri, çokeşlilik, kadının mirastan aldığı pay

oranları ve boşanma konularında mecliste sürdürülen oturumlara, MKB üyelerinin

katılarak, meclis üyelerini etkilemek için yoğun görüşmeler sürdürdükleri, kadınların

yasal reform taleplerini meclis üyelerine sundukları görülür.

Yasal düzenlemelerdeki kadınların girişimlerinin karşılık bulmamasına rağmen

kadınların bu konuyu Mısır’da gündemde tutma çabalarını Badran, ulusal mücadele

döneminde aşırı politize olduğu iddia edilen Mısır’daki kadın hareketinin, feminist

bilince doğru yönelimini artırdığı, kadınlara ulusalcı erkeklerin kadın konusuna dair

vaatlerini test etme olanağı sunduğunu belirtir.155

Mısır’daki kadın hareketinin eğitim alanındaki mücadelesi ise manda ve yerel

yönetimlerin büyük şehirlerde seçkin ailelerin kız çocukları için tesis ettiği kız mek-

teplerinin Mısır’da yaygınlaştırılması ve her kesimden kız çocukları için eğitim fır-

satının sağlanması için kamuoyu baskısının oluşturulması ve kadın örgütlerinin ön-

cülüğünde özel kız mekteplerinin açılması şeklinde gelişmiştir.

Kız mekteplerinin yaygınlaştırılması şeklindeki yerel yöneticilerinin eşlerinin

çabaları ve Mısır’daki basın organlarında kadın yazarların kaleme aldıkları makale-

lerde bu konuyu gündemde tutmaları, 1930’lara gelindiğinde Kahire ve İskenderi’ye

dışında özellikle Yukarı Mısır bölgesinde kız mekteplerinin açılmasına doğrudan etki

etmiştir. Bu dönemde kız mekteplerinin yaygınlaştırılması ve kız çocukların kız

mekteplerine gönderilmesindeki artış MKB’nin kız öğrenciler için ortaöğretim okul-

larının kurması yönünde itici güç olmuştur.

MKB’nin kız öğrenciler için ortaöğretim kurumlarının kurulması için girişim-

leri, Hilmiyah ve Saniyah adı altında 1932’de Kahire’nin güneyindeki Helwan şeh-

rinde ve 1933’te Tanta Deltası’nda bu okulların kurulmasıyla sonuçlanmıştır.156

Mısır’daki kadın hareketinin ilk dönemdeki eğitim alanına bir diğer müdahale

şeklini ise, eğitimci feminist aktivistlerin girişimiyle tesis edilen özel kız mektepleri

oluşturmaktadır. Başta Nabawiye Musa adlı feminist kadının girişimiyle başlatılan

bu girişim, 1930’da İskenderiye’de Genç Kadınlar Terakki Cemiyeti’ne (Jam’ıyat

Tarqiyat al-Fatah) dönüştü.

                                                
155 Ibid., s.126-141.
156 Ibid., s.143.



69

Cemiyetin kurulmasına müteakip İskenderiye’de Genç Kadınlar Terakki Okulu

ve Abbasiya’da Eşraf Ailelerin Kızları Okulu kurularak şehirli orta sınıfa mensup

ailelerin kızlarının eğitim kurumlarına katılımları sağlanmıştır.157

Yukarıda Ortadoğu’da kolonyal yönetime karşı ulusal mücadelenin doğuşuna

bağlı olarak kadın hareketinin “uyanış”  tecrübesi ele alınmıştır. Irak, Mısır ve Filis-

tin’deki yaşanan tecrübelerde görüldüğü gibi, Ortadoğu’da kolonyal yönetimin her

ülkede izlediği farklı yönetim tarzı ve bu ülkelerdeki ulusal mücadeleye öncülük e-

den eğitimli ve modernleşme yanlısı erkeklerin varlığı, 20.yüzyılın başında ulusal

mücadele çatısı altında kadın hareketinin kurumsallaşmasına zemin hazırlamıştır.

Sonraki dönemlerde ise kadın hareketinin ulusalcı örgütlerden uzaklaşması ve

bu dönem sonrasında geniş kitlelere dönük faaliyetler gerçekleştirmesi kadın hare-

ketini toplumsal sorunlara müdahil olmada baskın bir güce ve benzer şekilde

kolonyal güçlere karşı ulusalcı güçlerin dışında bir birliktelik unsuruna dönüştür-

müştür.

Bu durumu 1930’lu yıllarda Filistin Sorunu’nun bölgesel bir soruna dönüşme-

siyle yükselen Pan Araplılık dalgasının etkisiyle Ortadoğu’daki kadın hareketinin

ulusalcı bir anlatıyı geliştirmesinde görürüz. Kadın hareketinin bu yıllarda Filistin

Sorunu etrafında Ortadoğu ülkelerindeki kadın örgütleri arasında yaratılan birliktelik

sonucu şekillenmesi salt bir mücadele birlikteliği olarak karşımıza çıkmaz. 30’lu ve

40’lı yıllarda bölgedeki kadın örgütlerinin Filistin Sorunu’nu ortak soruna dönüştür-

meleri, Ortadoğu’daki kadın hareketi açısından Arap Feminizmin doğuşunu ve böl-

gedeki farklı kadın örgütlerinin bu birliktelik etrafında kadın sorununu bölgesel bir

arenaya taşımalarını olanaklı kılmıştır.

2.4. Pan Araplılıktan Arap Feminizmine

Pan Araplılık, Filistin’deki İngiliz Manda Yönetimi’nin 1919’da yayınladığı

Balfour Deklarasyonu sonrasında Yahudi yerleşimcilerin kademeli olarak Filistin

topraklarına yerleştirilmesi ve buna bağlı olarak Filistin’deki demografik yapının

değişmesiyle Filistinliler ile Manda Yönetimi ve Yahudi yerleşimciler arasında

başgösteren çatışmaların Filistin Sorunu adı altında bölgesel soruna dönüşmesiyle

                                                
157 Ibid., s.144-48.



70

Ortadoğu bölgesinde Manda Yönetimlerine karşı 30’lu ve 40’lı yıllarda yükselen

Arap miliyetçilik dalgası şeklinde tanımlanabilir.

Pan Araplılığın yükseldiği 30’lu ve 40’lı yıllara eğildiğimizde siyasal arenadan

uzaklaştığı iddia edilen Ortadoğu’daki kadın hareketinin, ulusalcı hareketten bağımsız

olarak yeni bir siyasal alanı hem bölgesel hem de uluslararası arenada genişlettiği

görülür. Çünkü bu yıllarda Mısır, Irak ve Filistin’deki kadın örgütlerinin ulusalcı

hareketten ayrılarak bağımsız faaliyetler gerçekleştirdiği döneme denk gelmesi, bu

süreci hızlandırmış, bölgedeki kadın örgütleri arasındaki birlikteliği artırmıştır.

Arap feminizmi olgusunu doğuracak olan bu birlikteliğin temeli, Filistinli ka-

dın örgütlerinin 1920’li yıllardan sonra örgütlü olarak İngiliz Manda Yönetimine

karşı sürdürdükleri mücadelede uluslararası kadın örgütlerinin desteğini almak için

bu örgütler ile temasa geçmesi ve Filistin Sorunu’nu uluslararası kadın hareketinin

arenasına taşıma çabalarına dayanır.158

İlk olarak bu çabaya İngiliz Manda Yönetimi’nin politikalarının ele alındığı ve

birçok farklı kadın örgütünden ikiyüze yakın kadının katıldığı, 1929’da Kudüs’te

düzenlenen Arap Kadın Kongresi’nde karşılaşılır.

Kongre sonrasında kadın örgütlerinin uluslararası kadın kuruluşlarına artan il-

gileri 1935’e gelindiğinde İstanbul’da düzenlenen Uluslararası Kadın İttifakı Kong-

resi’ne Filistin Kadın Birliği (FKB) ile Suriye Kadın Birliği temsilcilerinin katılarak

Filistin Sorunu’nu kongreye taşımaları şeklinde yansır.159

FKB’nin benzer şekilde Mısır Kadın Birliği’nden (MKB) Sha’rawi ile temasa

geçerek MKB’nin Filistin Konusu’nu Mısır kamuoyuna duyurmasını ve MKB’nin bu

konuyu ilişkide olduğu uluslararası kadın örgütlerinin gündemine taşımasını talep

etmesi ise, birliktelik yolundaki girişimlere ivme kazandırmıştır.

MKB’nin bu çağrıya karşılık başta Milletler Cemiyeti ve İngiltere’deki yöne-

tim organları olmak üzere resmi ve sivil kuruluşlara Yahudiler’in Filistin toprakları-

na yerleştirilme politikalarının durdurulmasını talep eden telgraflar çektiği, Filistinli

kadınların maddi ihtiyaçlarının karşılanması için Mısırlı kadınlara yardım çağrısında

bulunduğu görülür.

                                                
158 Ahmed, op.cit., s.177.
159 Badran, op.cit., s.225.



71

Mısırlı kadınların Filistin Sorunu etrafındaki bu girişimleri MKB’ye bağlı ka-

dın örgütlerini harekete geçirmiştir. 1935’te A.al-Sa’id, S.al-Qalamawi ve

J.Marquesus önderliğinde Barış İçin Uluslarası Kadın Eğitimler Birli ği’nin Mı-

sır’daki şubesinin açılmasıyla hem Kahire’de hem de İskenderiye’deki kadınlar,

kolonyal yönetim altındaki Ortadoğu ülkeleri için bağımsızlık ve barış için çağrılar

yapıp, konferanslar düzenlemeye başladılar.

MKB ve Mısır’daki diğer kadın örgütlerinin Filistin Sorunu etrafında Ortado-

ğu’daki kadın örgütlerine birlikte hareket etmek için bu dönemde yaptıkları çağrıla-

rın artması, kadın örgütleri arasında “Araplılık ve Doğululuk” kavramlarına vurguyu

artırmıştır.160

Bu döneme denk gelen Filistin’deki ulusalcı ailelerin İngiliz Manda Yöneti-

minden kaçıp Suriye’ye sığınmaları, Suriye’deki ulusalcı kadınlar ile Filistin’den

gelen kadınların ortak faaliyet alanlarını artırmıştır. 1937’de düzenlenen Pan-Araplık

Kongresi ise bu mücadelenin ilk yansımasını oluşturur. Aynı şekilde Filistin’den

Suriye’ye gelen kadınların Suriyeli kadın aktivist Bahirah al-Azmah öncülüğündeki

Filistin Müdafaası Kadın Komitesi çatısı altında mücadele olanağı bulmaları, bölge-

deki kadınların ortak mücadele girişimlerini hızlandırmıştır.161

Kadın örgütleri “Araplık ve Doğuluk” etrafında başlattıkları mücadelede, İran ve

Hindistan’daki kadın örgütlerinden İngiliz Manda Yönetimine karşı mücadeleye destek

vermelerini, bu ülkelerde bulunan İngiliz kurumları ile mallarının boykot etmelerini

talep ettiler. Nitekim Hindistan’daki kadınların bu çağrılara yoğun ilgileri sonucu,

Hindistan’da İngiliz Yönetimine karşı yoğun protesto dalgası yükselmiştir.162

Benzer tepkiler Ortadoğu’nun farklı ülkelerinden gelmiş ve Filistin Sorunu’nun

ele alınacağı ve bölgedeki bütün kadın örgütlerinin katılacağı bir kongrenin düzen-

lenmesi için çağrılar yapıldı. Bu çağrılar, Suriye Kadın Komitesi’nden Shahinde

Düzdar ve Zulayhah al-Shihabi, Kudüs Kadınlar Cemiyeti’nden Naziq Jawdat ve

Irak Kadınlar Cemiyeti’nden Nazip Cevdat öncülüğünde yapılarak bu kongrenin Mı-

sır’da düzenlenmesi için kadın örgütleri arasında ortak bir karar alındı.

                                                
160 Fleischmann, “The Other Awakening” , s.113.
161 Badran, op.cit., s.227.
162 Fleishmann, “The Other Awakening” , s.111-112.



72

Mısır’da yapılması kararlaştırılan kongrenin kolonyal yönetimlerce engellen-

mesi ihtimaline karşılık kadın örgütlerinin “Filistin Müdafaası için Arap ve Müslü-

man Parlamentolararası Kongresi” adı altında yerel yöneticilerin de onayını alacak

şekilde kongrenin adını belirlemeleri, aslında manda yönetimlerinin kadınların böl-

gede tertiplenmeye başladıkları faaliyetlere karşı hoşnutsuzluklarının arttığını ve bu

yönetimler tarafından bu faaliyetlerin sıkı bir şekilde denetlendiğini göstermektedir.

Çünkü kongrenin yapılması kararlaştırıldıktan sonra özellikle MKB’nin Batı

ülkelerindeki kadın örgütlerini kongreye davet etmesi ve Milletler Cemiyeti’ne Orta-

doğu’daki kadın örgütlerinin Filistin Sorunu etrafındaki faaliyetlerini düzenli olarak

aktarmaya başlaması, İngiliz yöneticilerin büyük tepkisini çekmiştir. İngiliz yöneti-

cilerinin bölgedeki kolonyal yöneticilerden kongrenin engellenmesi ve yabancı katı-

lımcılarının Mısır’a girişlerinin kısıtlanması için talepte bulunması, kongrenin Orta-

doğu dışındaki, özellikle de İngiliz yöneticilerde büyük kaygı yarattığını gösterir.

İngiliz yöneticilerinin engellemelerine rağmen Eylül 1938’de kongre Huda

Sha’rawi başkanlığında, MKB’nin Kahire’deki merkez binasında düzenlendi. Kongrenin

başkan yardımcılığına, her ülkeden en az bir temsilci olacak şekilde, Filistin’den

W.Husayn ve Z.al-Shihabi, Suriye’den A.Bayham ve M.al-Jaza’iri, Lübnan’dan

J.Bustrus, Irak’tan S.al-Hashimi ve Mısır’dan N.Muhammet ve A.Fu’ad’ın seçildiği gö-

rülür.

Kongre’ye farklı ülkelerden kadın örgütlerinin katılımı kongrenin büyük yankı

uyandırmasını doğurmuş olmasına rağmen, kongrede Filistin Sorunu dışında bir ko-

nunun gündeme getirilmemesi kongreye katılan kadınları hayal kırıklığına uğratmış-

tır. Çünkü bazı kadın örgütleri Filistin Sorunu dışında kendi ülkelerindeki kadın so-

runlarını kongreye taşımaya niyetli olmalarına rağmen, kongreye katılan muhafaza-

kâr kanada mensup kadınların fazlalığı, laik kadınlar ile tartışmalar doğuracağı ge-

rekçesiyle tertip komitesinin engellemesiyle karşılaştılar.

Kongrede izlenen bu yaklaşım, kongrede tek gündem maddesini Filistin Soru-

nu olarak belirlemekle kalmamış, uzun bir aradan sonra bölgedeki kadın örgütlerinin

ulusalcı söyleme dönüşünün ipuçlarını vermiştir. Ulusalcı vurgunun yoğunluğu kadın

sorunundan çok ulusalcılık etrafında “hamasi” temennileri artırıyordu:



73

“Kadınların ulusal mücadeledeki siyasal bilinçleri [hiç şüphesiz] önem arz e-

diyordu. Ulusal mücadelede zaferin sorumluluğu yalnız krala, başkana ve de erkek-

lerin üzerinde olamayacağını, aynı şekilde kadınlara zafer yolunda büyük sorumlu-

luklar düştüğünü söylüyordu, Halep’ten katılan Faykan adındaki katılımcı. Kadınla-

rın geçmişteki politik rollerini canlandıran temenniler üzerine Iraklı eğitimci Marry

Wazir ise Arap kadının geçmiş zaferlerdeki sorumluluklarını hatırlatarak tarihi yeni-

den inşa edeceğini iddia ediyordu.” 163

Aslında kongrede Filistin Sorunu’nu aşan ve bu dönemde ulusalcı erkeklerin

bütün Ortadoğu coğrafyasında gündeme taşıyarak ana tartışma konusu olarak belirle-

dikleri Pan-Araplığın, kadınların söylemine yansımış olması kongreye katılan bütün

kadın örgütlerinin ana eğilimini yansıttığı söylenemez. Çünkü bazı kadın örgütlerinin

kongrenin atmosferinin ulusalcılık propagandasına dönüştüğünü ve Filistin Sorunu

etrafında Ortadoğu’daki kadın örgütleri arasında inşa edilmesi amaçlanan birlikteliğe

gölge düştüğünü iddia etmeleri kongredeki yoğun ulusalcı söylemi kadın hareketi

açısından bu dönem için temel bir eğilime dönüşmesini engellemiştir.

Kongredeki bu genel atmosfere rağmen, Badran, Ortadoğu’daki farklı kadın

örgütlerini büyük bir organizasyonun çatısı altında toplamasını ve kongrenin hem

Batı ülkelerindeki hem de bölgedeki yerel yöneticilerin büyük tepkisini çekmesini

kongreyi Ortadoğu’daki kadın hareketi açısından bir itki olarak görür.164

Kongreyi önemli kılan bir diğer unsur ise bu dönemden sonra bölge ülkelerinde

uluslararası nitelikte kadın kongrelerinin düzenlenmeye başlamış olmasıdır. Başta

Irak, Suriye ve Filistin’de olmak üzere düzenlenen kadın kongrelerini, Kahire’de

düzenlenen ilk kongreden farklı kılan, kadınların kadın sorununu tartışma olanağı

bulduğu ve ülkelerindeki kadınların tecrübelerini birbirlerine aktardığı bir platformu

sunuyor olmasıydı.

Kongrelerin artan sıklıkları ve kadın örgütlerine mensup kadınların eşlerine

bağlı kalmadan bölgedeki diğer ülkelere seyahat etmeleri de Ortadoğu’daki kadın

hareketi açısından önemli bir durumu oluşturuyordu. Kadınlar için yeni bir yaşam

tarzı olan bu durum, benzer şekilde kadınların giyim tarzlarını, yabancı kaynaklardan

                                                
163 Badran, op.cit., s.229.
164 Ibid., s.229-30.



74

feminizm konusunda okudukları kitapları kongreye katılan diğer kadınlarla paylaşma

olanağını sunuyordu. Fleischmann, kongrelere katılan kadınların çekilen fotoğrafla-

rından hareketle yaptığı analizde belirttiği gibi, kadınların geleneksel kıyafetler dı-

şında modern kıyafetlerle kongrelerde boy göstermeleri, bölge kadının değişimini

göstermesi ve değişim dalgasının kongreye katılan kadınlar aracılığıyla kendi ülkele-

rindeki kadınlara aktarılması açısından önemliydi.165

Kadın örgütleri bu dönemde ortaya koydukları birliktelikte, bölge dışındaki ö-

zellikle de Batı’daki kadın örgütleriyle işbirliğinin önemine dikkat çekiyorlardı. Ka-

dınların önemle gündemde tutmalarına rağmen, Batı’daki kadın örgütleriyle yeterli

bir birliktelik ortamı kurdukları söylenemez.

Bu durumu, özellikle Uluslararası Kadın Birliği’nin (Internatıonal Alliance of

Women[UKB]) 1939’da Kopenhag’da düzenlediği konferansa Ortadoğu kadın ör-

gütlerinin katılımında gösterdikleri tutumda görmek mümkündür. MKB’nin sınırlı

bir delegeyle katıldığı ve Ortadoğu’daki diğer kadın örgütlerinin UKB’nin Manda

Yönetimi uygulamalarına karşı kayıtsız kaldığını gerekçe göstererek katılmamasında

görürüz.

 Bu dönem üzerine eğilen feminist analizciler başta UKB olmak üzere Ba-

tı’daki kadın örgütlerinin Manda Yönetiminin hâkim olduğu ülkelerdeki kadın ör-

gütleriyle birliktelik sağlayamamalarını, bu örgütlerin bu konuya “Batımerkezci” bir

yaklaşımla yaklaşmaları ve özellikle Filistin Sorunu’nda bu örgütlerdeki Yahudi ka-

dınların etkin lobi faaliyetleri sürdürmelerine bağlamaktadırlar.166

Kadın örgütlerinin hem kendi ülkelerindeki muhafazakâr kesim tarafından Ba-

tılı yaşam tarzını empoze ettikleri şeklinde eleştiriliyor olmaları hem de Batı’daki

kadın örgütleri ile siyasal konulardan kaynaklanan derin ihtilaf içinde olmaları bir

handikap oluşturmasına rağmen, 1940’lı yıllara gelindiğinde Ortadoğu’daki kadın

hareketinin Filistin Sorunu etrafında başlayan bölgesel birlikteliği yeni aktivizme

dönüşmüştür.

Bu aktivizmin temeli kısmi olarak Ortadoğu’daki kadın örgütlerinin düzenle-

dikleri kongrelerde Kahire’nin kadın örgütleri için haberleşmenin sağlandığı, Orta-

                                                
165 Fleischmann, “Selective Memory Gender and Nationalism,” s.141-155.
166 Badran, op.cit., 232-33.



75

doğu ülkelerindeki kadın sorunu ile ilgili gelişmelerin diğer kadın örgütlerine ulaştı-

rılması için bir merkeze dönüştürülmesiyle şekillendiriliyordu.

Kahire’nin kadın örgütleri için bir merkeze dönüşmesi, Kahire’yi bu dönem i-

çin, kadınların kadın sorununu tartıştıkları, yabancı kadın yayınlarının Arapçaya ter-

cüme edilerek bütün Ortadoğu’ya yayıldığı bir cazibe merkezi haline getiriyordu.

Ortadoğu kadın hareketi açısından Kahire’nin bu dönemdeki konumu 1944’e gelin-

diğinde Mısır’dan H.Sha’rawi başta olmak üzere Irak, Suriye ve Ürdün’deki (Trans-

Ürdün) kadın örgütlerinin ikinci kuşağını temsil eden genç kadınların öncülüğünde

Feminist Arap Birliği’nin kurulması için yapılan girişimlere doğrudan etki etmiş-

tir.167

Bu çabaların ilk neticesi Aralık 1944’te Kahire’de düzenlenen Arap Feminist

Kongresi’ne yansır. Ortadoğu’daki ülkelerdeki hemen hemen bütün kadın örgütleri-

nin katıldığı kongrede daha önce Filistin Sorunu etrafında birlikteliklerin sonucu

olarak düzenlenen kongrelerden farklı olarak, ele alınan konuların mahiyeti, kongreyi

Ortadoğu’daki kadın hareketi açısından önemli kılmaktadır.

İlk olarak geniş katılımlı bir bölgesel kongrede Arap toplumunun ataerkil yapısı,

kadınların üzerindeki erkek baskısı, çokeşlilik, kadınların eğitim ve yasal hakları gibi

doğrudan kadın sorununu ilgilendiren konuların ele alınması ve en önemlisi kadın

örgütlerinin kendilerini feminist olarak tanımlamaktan sakındıkları bir dönemde fe-

minist kavramına sıklıkla vurgu yapılması, kadın hareketi açısından önemli bir tecrü-

be oluşturmaktadır.

Kongrede ele alınan konular ve izlenecek politikaların dinsel farklılığı gözet-

meden Araplılığın ve buna bağlı olarak Arap kadınının öne çıkarılması eğilimlerine

dikkat çeken feminist analizciler, bu dönemle beraber kadın örgütlerinin bölgedeki

kadın sorununa eğilme tutumlarının arttığı ve bu döneme denk gelen “kadının güç-

lendirilmesi” kavramının kullanımının bölge kadının karşılaştığı gündelik sorunlara

gerçekleştirilebilir çözümler sunma etrafında yaygınlaştığını belirtirler.168

Nitekim bu gelişmeler, Kongreyi müteakiben 1945’te kurulan Arap Feminist

Birli ği’nin yayımlamaya başladığı Arap Kadını (al-Mar’ah al-Arabiyah) adlı derginin

                                                
167 Ibid., s.238.
168 Traboulsı. op.cit., s.17.



76

yayınlarında, Ortadoğu kadının sorunlarının öne çıkarılması ve bu yayınlarda Arap

kadını kavramının üzerinde önemle durulması bu dönem için Ortadoğu’daki kadın

hareketinin bölgesel birlikteliklerini Arap Feminizmi etrafında şekilleniyor olmasının

bir yansıması olarak tanımlanabilir.

2.5. Kadın Yayıncılığın Kadın Hareketi Üzerinde Etkisi

Kadın yayıncılığın Ortadoğu ülkelerinde ortaya çıkışı kadın hareketinin doğu-

şunu hazırlayan koşulları hem daha sonraki dönemlerde kadın hareketinin bütün Or-

tadoğu’ya yayılmasını sağlayan temel dinamiklerden bir tanesini oluşturur. Kadın

yayıncılığın bu dönemde kadın sorununu gündeme getirmesi kadın hareketinin Orta-

doğu’da gelişimi ile yakından ilişkisi olduğu gibi, bu yayınlarda izlenen yayın politi-

kalarının bölgede kadın sorunu etrafında yaşanan gelişmeleri sunması, bir diğer ifa-

deyle toplumsal gelişmenin etkisiyle kadın hareketinin tarihsel seyrini yansıtması

açısından önemli bir veri oluşturur.

Kadın sorununu ele alan yayınlara daha önceki bölümlerde değinildiği üzere,

kadın yayıncılığı 19.yüzyıldaki modernist erkeklerin kitaplarında bu konuyu işleme-

lerine kadar götürülebilir. Genellikle Arap toplumunun geri kalmışlığı üzerine eğilen

bu yayınlarda, geri kalmışlığın nedenleri arasında Arap kadınının, Batı’daki çağdaş

ülkelerdeki kadınlar gibi yasal ve sosyal haklara sahip olamaması ve ekonomik ya-

şamın içinde aktif olarak bulunamaması gösteriliyordu. Bu yayınların sayısının art-

ması ve bütün Ortadoğu’da yeni tartışmaları doğurması 19.yüzyılın sonlarına gelin-

diğinde kadın yazarların aktif olarak yayın dünyasına girmelerine etki etmiştir.

1892’den 1940’lara kadar olan dönemde Ortadoğu’da artarak gelişen kadın ya-

yıncılığını kadın yazarların roman, öykü, fikir kitapları; ve ilk dönemlerde magazin

ağırlıklı kadın dergicilikle beraber 1920’lerde kadın örgütlerinin yayımlamaya başla-

dıkları feminist içerikli dergiler olarak ele almak mümkündür.

Kadın yayıncılığı tecrübesi ilk olarak 1892’de İskenderiye’de Hind Nawfal’in

editörlüğünde yayımlanan al-Fatat (Genç Kadınlar) dergiyle başlar. Bu dönemden I.

Dünya Savaşı’nın sürdüğü yıllara kadar yayınını aralıksız sürdüren derginin kadro-

sunda yirmibeşten fazla kadın yazar bulunmaktaydı. Aylık olarak çıkan dergide ede-

biyattan siyasete, kadın sorunlarından kadınların ulusal mücadeleye katılımlarına



77

kadar birçok konunun işlenmesi, derginin kısa sürede trajını artırarak bütün Mısır’da

dağıtımını yaygınlaştırmıştır.

Al-Fatat’ın yaygınlaşmasıyla kadın sorununa getirilen yeni yaklaşımlar ve der-

ginin Mısır’daki entelektüel çevrelerde yarattığı tartışmalar bütün Ortadoğu ülkele-

rinde büyük yankı uyandırdı. Al-Fatat’ın popülaritesi ve Mısır dışındaki diğer kadın

örgütlerince takip edilmesi Ortadoğu’daki diğer kadın dergilerin yayımlanmasını

hızlandırdı.

Bu dönemde İskenderiye’de 1888’de Anis al-Jalis (Oturana Teselli) ve Shajaral

al Durru (Zararlı Ağaç); Kahire’de 1901’de Al Mar’a (Kadın), 1902’de Al-Saada

(Saadet) ve Fatal al-Nil (Nil’in Kızları); Şam’da 1910’da Al-Arus (Gelin); 1912’de

Lübnan’da Al-Kitadir ve 1914’te Fatat Lubnan (Lübnan’ın Kızları) adlı kadın dergi-

lerinin yayınlandıkları görülür.169

Anis-al-Jalis dergisi dışındaki bu dergilerin çoğu yayımlandıkları ülkelerde da-

ğıtıldığı ve ülkede yaşayan kadınların sorunlarını ele aldıkları ve bazı dönemler de

ise ulusalcı bir yayın politikası izledikleri görülür. Anis al-Jalis ise bu dergilerden

farklı olarak bütün Ortadoğu ülkelerinde dağıtımını sağlamış, kadın sorununun ele

alınmasın da ise feminist bir yayın politikası izlemiştir.

Anis al-Jalis’in bu dönemde kadın sorununa farklı açıdan bakması ve kadınla-

rın yasal haklarını gündeme taşıması, aslında derginin editörü olan kadın aktivist

Alexandra Aferno’un kişisel olarak geliştirdiği ili şkilerin yayın politikasını etkileme-

sine bağlanabilir. Çünkü Aferno’nun Batı’daki birçok kadın örgütünü ziyaret ettiği

ve Batı’daki kadın yayınlarını yakından takip ettiği görülür. Aferno’nun kurduğu bu

yakınlık derginin bazı sayılarında Batılı feminist yazarların çevirilerinin yayımlan-

masına etki etmiştir.170

Bu dönemde dikkat çeken bir diğer dergi ise modernist bir erkek olan İbrahim

Remzi editörlüğünde çıkarılan al-Mar’a fi al-İslam (İslam’da Kadın) adlı kadın der-

                                                
169 Bouthaina Shaaban, “Evveil El-ketibet An-nasaviyye al-Arabiyat” Al Raida (C. XX.No.100

Winter 2003), s.12.
170 Ibid.



78

gisidir. 1901’de yayın hayatına başlayan derginin kadrosunda hem kadın hem erkek

(bazı erkekler kadın künyesiyle yazıyordu) yazarlar bulunmaktaydı.171

Al Mar’a fi al-İslam dergisi kadın sorununa eğilmesine rağmen kadınların ba-

ğımsız olarak çıkardığı dergilerden farklı bir yayın politikasına sahip olduğu söyle-

nebilir. Dergideki reform yanlısı İslamcı erkek yazarların varlığı ve derginin editörü

olan Ramzi’nin kadın sorununa İslam dinine bağlı kalarak yaklaşma eğilimi derginin

yayın politikasına yansırken; dergi diğer taraftan çokeşlilik, veraset ve örtünme gibi

konularda dini bir tartışmanın yapılmasına olanak tanıyordu. Marilyn Booth, Al-

Mar’a fi al-İslam dergisini diğer kadın dergilerden ayıran yönünün kadın sorununu

dini yorumu içine alacak şekilde ele alması olduğunu belirtir.172

Kadın dergilerindeki kadın sorununun toplumsal, kültürel ve dini yönden ele

alınmaya başlanması ve kadınların bu dergilere artan ilgileri diğer farklı yazın türle-

rinde de kadın yazarların ürün vermeye başmalarına etki etmiştir. Bunun ilk örneğini

romanda Affieh Karam adlı kadın yazarın 1906’da yayımladığı Bedia ve Fuat (Badia

wa Fouad) adlı romanda görürüz.

Amerika’da Arap göçmenlerin yayımladıkları Al Huda gazetesinin de editörü

olan Karam, romanında Batı ülkelerine göç eden Arap kadınların bu ülkelerde karşı-

laştıkları zorlukları, kendilerine yönelen ön yargıları ve Batılı kadınlarla Doğulu ka-

dınların birbirleri hakkında sahip oldukları kanaatlerini ele alarak, Batılı ve Doğulu

kadınların tarihsel olaylardan kaynaklanan önyargılarına ironik bir anlatımla geniş

olarak yer ayırır. Roman aslında göçmen Arap kadınlarının sorununa değinmesine

rağmen Ortadoğu’daki kadınlar arasında romandaki Batılı-Doğulu karşıtlığından

dolayı büyük yankı uyandırdığı görülür.173

Bu dönemde araştırma-inceleme türünde de kadın yazarların eser vermeye

başladıkları görülür. Lübnanlı kadın yazar Zeynep Fawwaz Al-Amili’nin 1933’te

yayımladığı Arap Kadını adlı biyografik eserde, Ortadoğu’daki 450’ye yakın önemli

kadının yaşamından önemli kesitler aktarmaktadır. Eser biyografik olmasına rağmen

                                                
171 Marilyn Booth, Women in Islam: Men and Women Press ın Turn of The.20 TH.Century Egypt,”

Int. J. Middle East Stud. (No.33, 2001), s.170.
172 Ibid., s.171-176.
173 Shaaban. op.cit., s.12.



79

Al-Amili eserde çokeşlilik üzerine geniş analizler yaparak, inceleme konusu yaptığı

kadınların çokeşlili ğe dair görüşlerine yer ayırmıştır.

Lübnanlı kadın yazar Nazirah Zayn al-Dın’in, Al-Sufur wal-Hijab (Örtünmek

ve Örtünmemek) adlı eseri ise kadın yayıncılığının kadın sorununu baskın toplumsal

muhalefete rağmen net bir tavır içinde ele aldığının göstergesiydi. Al-Sufur, eserinde

kadın-erkek eşitli ğinden kadınların siyasal haklarına, kadınların baskı altında tutul-

masından dindeki kadın tasavvuruna kadar birçok farklı konuyu tartışarak radikal

çözümler sunmaktadır. Eserin temel tartışmasını dini ve toplumsal konuların oluş-

turması ve al Sufur’un bu dönem açısından büyük muhalefet yaratacak konulara

toplumun alışık olmadığı bir söylem ile yaklaşması, al-Sufur’un eserinin önemini

artırıyordu. Eseri önemli kılan bir diğer boyutu ise, eserde kadının örtünmesi ile ör-

tünme hakkındaki dini hükümlerin tarihsel ve toplumsal dayanakları üzerine yapılan

geniş analizlerdir. (al-Sufur’un eserinde o gün için radikal sayılabilecek sözü sonraki

dönemlerde sloganlaşacaktır: Örtünme iffetin garantisi değildir! )174

İlk dönemdeki kadın yayıncılığında en fazla yankıyı ise, 1920’de kadının yeri-

nin evi olduğu ve Arap kadının Batı’da olduğu gibi evin dışında çalışamayacağı şek-

linde görüşler ortaya koyan yazar Fariq Waqdi’ye karşı Nabawiya Musa’nın kaleme

aldığı Al-Mar’a wa al-Amal (Kadın ve Emek) adlı kitap oluşturmaktadır.

Musa, kitabında kadınların ekonomik bağımsızlığa ulaşabilmeleri, aile içinde

alınan kararlara eşit olarak katılabilmeleri ve yeteneklerini kimseye bağımlı kalma-

dan ortaya koyabilmeleri için kadınların istihdam edilmelerinin zorunluluğuna dikkat

çeker. Musa, kadınların aslında ekonomik faaliyetlerde, tarla ve bahçe işlerinde, aile

işletmelerinde çalıştığını ve böylece aile ekonomisine katkı sağladığını, fakat ataerkil

baskıdan dolayı emeğinin karşılığını alamadığını belirtir.

Musa’nın kitabını ele alan incelemelerde ortaya konulduğu gibi, Musa’nın ka-

dın emeğinin önemine 1920’li yıllarda dikkat çekmesi ve eserinin kadın emeği üzeri-

ne bilincin doğmasında öncü metin olması, kadın yayıncılığını, kadın hareketinin

faaliyetlerini kadın sorunu etrafında şekillendirmesinde ve bu faaliyetleri geniş kadın

kitlelerini harekete geçirmesinde büyük bir imkâna dönüştürmüştür.175

                                                
174 Ibid.
175 Shaaban, op.cit., s.13.



80

Nitekim kadın yayıncılığın 1882’den 1920’lere kadar kat ettiği büyük mesafe

ve kadınları bilinçlendirmedeki sunduğu imkânlar 1925’e gelindiğinde kadın örgütle-

ri tarafından kadın yayıncılığın desteklenmesi ve bu faaliyetlerin kadın örgütleri çatı-

sı altında sürdürülmesini gündeme getirmiştir.

Bu yöndeki ilk girişim 1925’te Mısır Kadın Birliği (MKB) öncülüğünde Fran-

sızca olarak yayımlanmaya başlayan L’egyptienne (Mısır Kadını) dergisi oldu. İki

ayda bir olarak yayımlanan L’Egyptienne dergisi 1940’lara kadar yayımlanarak ka-

dın dergileri arasında en uzun soluklu dergi olmuştur.176

Derginin Fransızca olarak yayımlanması ise, bu dönemde Batı’da yaygın olan

Arap kadını stereotiplerinin ortadan kaldırılması olarak görülüyordu.177 1935’te İs-

tanbul’da düzenlenen Uluslararası Kadın Birliği Konferansı’nda ise L’Egyptienne’ın

editörü ise amaçlarının Batı ile Doğu “kızkardeşliği”nin tesis edilmesi ve kadınların

birbirlerini anlayabilecekleri bir zemin yaratmak olduğunu belirtiyordu.178

L.Egyptienne’ının dünyanın farklı yerlerindeki kadın örgütlerine gönderilmesi ve

bütün Ortadoğu’da dağıtımının sağlanmasının yanında, yazar kadrosunda Ortado-

ğu’nun ünlü kadın yazarları barındırması açısından da diğer kadın dergilerinden ayrılı-

yordu. Bu yazarlar arasında Lübnanlı Maryy Ziyadah ve Asmah Zafer, Suriye Hıristi-

yanlarından roman yazarı Nelly Zananiri ve Lübnanlı yazar Amy Kher bulunuyordu.

Derginin farklı yelpazeden geniş bir yazar kadrosuna sahip olması ve yazarla-

rının çoğunun Batı’da yaşamış olması derginin içeriğini Batı’daki kadın yayıncılı-

ğındaki sürdürülen tartışmalara yaklaştırıyordu. M.Badran bu durumun Ortadoğu

kadın hareketinin yeni feminist terminolojiyle tanışmasını sağladığı gibi, kadın soru-

nuna yeni perspektifler kazandırdığını savunur.179

L’Egyptienne’ın Fransızca yayımlanması ve okuyucu kitlesini yalnızca eğitimli

kadınların oluşturması, geniş kitlelere hitap edecek bir kadın dergisinin varlığını

                                                
176 Badran, op.cit., s.102.
177 Bu dönemde Batı’da Ortadoğu kadın üzerine oluşan stereotipleri fotoğraflar üzerinden okuyan

S.G.Brown, Ortadoğu’da kadınının kolonyal dönemdeki bir sömürgeleştirme stereotipleri olarak
aşırı kurgulanmasını ortaya koymaktadır. Daha fazla bilgi için bkz. Sarah Grahom-Brawn,
Images of Woman in Photography of the Middle East 1860-1930, (NY:Colombia Univ. Press,
1988).

178 Badran. op.cit.s.102.
179 Ibid.



81

gündeme getiriyordu. 1937’de MKB’ye bağlı bütün Ortadoğu’da dağıtılmak üzere

Al-Mısrıyah (Mısırlı Kadın) adlı derginin yayımlanmasına karar verildi.

Dergi iki ayda bir ve Arapça olarak yayımlanırken, derginin diğer kadın dergi-

lerden farklı olarak geniş kitlelere hitap edebilmek için geleneksel kadın motiflerini

kullandığı görülür. Bu doğrultuda derginin logosunda tarlada çalışan bir köylü kadı-

nın resmi kullanılırken, yazılarda dini konulara büyük yer ayrılıyordu. Derginin yö-

neticileri izlenen yayın politikasının amacını kadın örgütlerine olan ilgiyi artırmak ve

Ortadoğu’daki kadınlar arasında “duygudaşlık” tesis etmek olduğunu belirtiyorlardı.

Al-Mısrıyah’ın teorik bir üslubu olmaması ve kadın örgütleri tarafından desteklen-

mesi dergiyi kısa dönemde Ortadoğu’nun en popüler kadın dergisi haline getirdi. Bu

durum II. Dünya Savaşı’nın başlayacağı ve derginin yayınına son vereceği 1940 yılı-

na kadar devam edecektir.180

II. Dünya Savaşı’nın başlaması ve savaş sonrası süren olumsuz etkiler bütün

dünyada olduğu gibi Ortadoğu’daki kadın yayıncılığını sekteye uğratmıştır. Kadın

hareketinde savaş yıllarında başlayan gerilemeye bağlı olarak kadın yayıncılığında

başlayan gerileme süreci, Ortadoğu’da kolonyal dönemin bitmesine müteakip bağım-

sızlığını yeni kazanan ülkelerde devlet güdümündeki kadın örgütlerinin doğuşu olan

döneme kadar devam edecektir.

Sonuç olarak söylenebilir ki, kadın yayıncılığının Ortadoğu’daki kadın hareke-

tinin doğuşu ve kurumsallaşması öncesinde bireysel çabalarla gelişmiş ve kadın so-

runu üzerine Ortadoğu kadınının bilincini yükseltmiştir. Kadınların kadın sorunu

etrafında artan bilinçleri ve kadın örgütlerinin doğuşuna bağlı olarak yayıncılığın

örgütlü bir çatı altında sürdürülmeye başlanması ise kadın hareketinin bütün Ortado-

ğu’da yayılmasına ve kadınların birbirleriyle olan iletişimlerini tesise doğru bir hare-

ketlenmeye imkân vermiştir.

                                                
180 Ibid., s.103.



82

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM

İkinci Safha:

Devlet Güdümündeki Kadın Hareketinin Oluşumu

Ortadoğu’daki kadın hareketi ilk dönemde kolonyal güçlere karşı yürütülen u-

lusal mücadele sonrasında 1960’lara gelindiğinde yeni kurulan modern devletlerin

doğuşu etrafında şekillenmeye başlamıştır. Bu durum Ortadoğu’daki devletlerin ka-

dınların bu yeni süreçte desteklenmesi, kamusal yaşama katılımlarının sağlanması

gibi politikalardan 1970’li yılların iknici çeyreğinde vazgeçmeye başlayacağı döne-

me kadar devam eder.

Kolonyal dönemden sonra yeni kurulan devletlerin kadınların hukuk, eğitim,

istihdam, siyasal katılım ve sağlık alanında vatandaşlık haklarını düzenleyen ve ka-

dınlara devletin inşasında yeni ödevler yükleyen bu yönelim kadın hareketi açısından

devlet güdümündeki kadın örgütlerinin varlığını gündeme getirmiştir. Bazı feminist

araştırmacılar bu dönem için İskandinavya ülkelerinde olduğu şekliyle, devletin ka-

dınları destekleyen, kadın haklarının gelişmesi için reformlar düzenleyen politikala-

rını karşılayan devlet feminizmi kavramının kullanılmasını yeğlerler.

Bu bölümde kadın sorunu etrafında bu dönemde kaydedilen ilerlemenin dışın-

da kadın hareketinin devletin etkin konumu etrafında şekillenmesine değinilecektir.

Çünkü devletin kadınları desteklediği ve kadın sorunu etrafında belli ilerlemenin

kaydedildiği, Libya ve S. Arabistan gibi ülkelerde kadın hareketi açısından bir hare-

ketliliğin olmadığı da görülmektedir. Bu durum bu dönem için kadın sorunu etrafın-

daki kazanımların kadın hareketi açısından bir ilerleme olmayabileceği anlamını do-

ğurur.

Kadın hareketinin bu dönem için yapısını ele alırken devletin desteği ile şekil-

lendiği Mısır, Suriye, Ürdün, Kuveyt, Tunus, Bahreyn ve Fas gibi ülkeler ile kadın

hareketinin devrimci partiler ya da ulusal mücadeleyi sürdüren cepheler tarafından

desteklendiği Filistin, Yemen ve Sudan gibi ülkeler arasında iki ayırıma gideceğiz.

Zira bu iki ayrım bizlere devletleşme sürecini tamamlamış ülkelerdeki kadın hareke-

tinin devlete olan bağımlılığı ile rejimi ele geçirmek ya da bağımsızlık için mücadele

sürdüren oluşumların desteği altındaki kadın hareketinin bağımlılığı arasında anlamlı

bir farkın olduğunu göstermektedir.



83

Devlet desteği ile şekillenen bu sürecin 70’li yılların ortasına gelindiğinde iki

radikal gelişmeyle “geriteptiği” görülmektedir. Bu faktörlerin ilkini başta Mısır’da

olmak üzere bölgede İslamcılığın güçlenmesi ve kadın sorununa geleneksel dini ba-

kışın dışında yeni yaklaşımlar getirilmesi oluşturuken; ikincisini ise 60’lı yıllarda

Batı’da ikinci feminist dalga sonrasında ortaya çıkan radikal metinlerin etkisiyle Or-

tadoğu’da kadın yayıncılığında ortaya çıkan gelişmeler oluşturmaktadır.

Bu iki faktör devletin kadın örgütlerine olan desteğini azaltmasına ve kadın so-

runu etrafında korumacı yaklaşımını terketmesine neden olacaktır. Bu dönemde ka-

dın örgütlerine olan desteğin azalması ve İslamcıların mevcut kadın örgütleri için

hem tehdit hem de alternatif oluşturmaya başlaması, bu dönemden sonra kadın hare-

keti açısından yeni safhaları doğuracaktır.

3.1. Modern -Ulus Devletinin Doğuşu ve Devlet Feminizmi

Ortadoğu coğrafyasında kolonyal yönetimlerin 19. yüzyılın ilk yarısına gelin-

diğinde yürütülen mücadelenin etkisiyle nüfuz alanlarını kaybetmesi mandater ülke-

lerin bölgeyi terk etmesini ya hızlandırmış ya da mevcut yönetimlerini yerel güçlere

devretmelerini doğurmuştur. Bu sürecin bölgenin kolonyal tecrübesi içerisinde bu

dönem için benzer özellikler göstermesi, bu dönemde birçok ülkenin bağımsızlığını

ilan etmesini gündeme getirmiştir.

1946’da Trans-Ürdün’ün Ürdün ismini alarak bağımsızlığını ilan etmesi,

1950’li yılların başında Mısır, Lübnan, Suriye ve Irak’ta bağımsızlığın ilan edilmesi

ve yeni devletlerin oluşum sürecini başlatmıştır. Tam bağımsızlık sürecini bölgede

sırasıyla 1951’de Libya, 1956’da Fas, Tunus ve Sudan, 1961’de Kuveyt ve 1962’de

Cezayir izlemiştir.

Kolonyal dönem sonrasında bölgede ortaya çıkan devletlerin, Suudi Arabistan

dışında modern anlatılara sahip oldukları görülür. Bölgedeki birçok ülkede kolonyal

dönem boyunca ulusal mücadeleyi sürdüren yöneticilerin sömürü ve geri kalmışlığı,

Batı dünyasında gerçekleşen teknik ve idari yenilikten uzak kalınmasıyla açıklamaya

çalışıyor olmaları, bağımsızlık döneminde yeni kurulan devletin temel yörüngesinin

oluşturulmasına, hem de yerel güçlerin yeni devletin idari yapılanmasındaki nüfuzunun

azaltılmasına olanak tanıyordu.



84

Yerel yönetici ve zenginlerin manda yönetiminin sona ermesiyle yeni devletin

tesisinde öncü rolü üstlenen askeri ve sivil yöneticilerin sert muhalefetleriyle karşı-

laşmaları, bölgedeki yeni olarak şekillenen yönetimlerin geleneksel yönetim ve ya-

pılar ile temel çatışma alanlarını oluşturmuştur. Asker ve sivil yöneticiler, bu yeni

dönem için eski yöneticilerin ekonomik çıkarları dönüşen eşrafla birlikte hareket

etme ve oluşturulmaya çalışılan yapılar karşısında direnç unsuru ihtimaline karşın

hızlı bir şekilde reform sürecini yürürlüğe geçirmişlerdir.

Bu durum genellikle manda yönetiminin yarattığı boşluk sonrasında ticari iş-

letmelerin devlete devredilmesi, kamu işletmelerinin yeniden düzenlenmesi, idari ve

toprak reformunun gerçekleştirilmesi üzerinde doğrudan baskı oluşturuyordu.

Yeni devletin hem manda yönetimi sonrasında ortaya çıkan idari boşluğu dol-

durmaya çalışması hem de eski yöneticilerin bu kırılgan yapıya tehdit oluşturması,

devleti idari ve toplumsal yapının dönüştürülmesinde başat amil olarak konumlan-

dırmıştır.

Bağımsızlık süreci sonrasında bölgede devletin yeni oluşumuna müteakip askeri

ve sivil elitlerin devlete yönelebilecek hem iç hem dış tehditlere karşı askeri ve polis

teşkilatını sağlamlaştırmaya yönelik çabaları ile toplumda kolonyal dönemde dile

getirilmeye başlayan değişim taleplerini gerçekleştirecek sınıfın yokluğu, yeni dev-

letin devrimci yapısını pekiştiriyordu.

Devletin idari ve toplumsal alanlarda gerçekleştireceği değişimleri hızlandıran

birçok gelişmenin bölgede yaşandığı da görülür. Bu gelişmelerin başında 50’den

sonra kırsal alanda traktörün kullanılmasıyla iş gücüne olan ihtiyacın azalması sonu-

cunda, kente doğru artan göçün Ortadoğu’da büyük kentlerin oluşumunu sağlaması

ve büyük kentlerde yaşamaya başlayan ailelerin devlet tarafından millileştirilmi ş

ticari ve sanayi işletmelerde istihdam edilmeye başlaması sayılabilir.

Bu yeni gelişmeler, Ortadoğu’da yeni sınıfların oluşmasını sağladığı gibi ben-

zer şekilde yeni devletin gerçekleştirmekte olduğu devrimlerin aktarımını ve gele-

neksel yapıların tasfiyesini hızlandırdığı görülür.

50’li ve 60’lı yıllar boyunca izlenen devletçi politikaların etkisi ve uluslaşma

yolunda devlet seçkinlerinin çabaları bölgedeki birçok ülkenin siyasal rejimlerinin

birbirlerini etkileme düzeylerini belirlemiştir. Özellikle Mısır Devlet Başkanı Cemal



85

Abdul Nasır’ın Arap milliyetçiliği ile sosyalist kalkınmacı devlet politikalarını

sentezlediği Nasırizm, bölgedeki birçok rejim için ilham kaynağı olmuştur.

Nasırizmin bölgenin modernleşme ve toplumsal değişim tarihi üzerindeki etki-

sini, Nasırizmin barındırdığı söylem açısından, geleneksel toplumsal yapı ile farklı-

laşma önceliği ile toplumsal yapının değiştirilmesi için öne sürdüğü politik tasavvur-

da bulmak mümkündür.

Nitekim Nasırizmin kolonyal dönem boyunca halk nezdinde yükselen ulusal

tepkileri yeni siyasal söylemine aktarması hem de yeni devletin oluşumunda devlet

seçkinlerine eski yöneticilerin nüfuzunu azaltan ve merkezi devlete yurttaşlık düze-

yinde destek sağlayıcı potansiyeli barındırması, Nasırizmi bağımsızlığını kazanan

ülkelerin idari ve siyasi yapısını oluşturmalarında model olarak tayin edecektir.

Benzer durum başta Suriye, Irak ve Tunus gibi Ortadoğu’nun önemli ülkele-

rindeki iktidarda bulunan siyasal elitlerin, modern laik kimlikleri ile kadın sorunu

etrafında ortaya koymaya çalıştıkları politikalarda ortaya çıkar.

Çünkü kadın sorunu etrafında yürürlüğe konulan reformlar yeni oluşmaya

başlayan devlete geçmiş yönetimler ile geleneksel yapılar arasında konumlanma im-

kanı sunuyordu. Kadın sorununun bu anahtar rolü bağımsızlık sonrasındaki iktidar-

daki hükümetlerin ilerlemeci politikalarına, geri kalmışlık ile mücadelelerine ve

kentlerde yeni oluşmakta olan sınıfların taleplerine karşılık bir katalizör görevini ifa

ediyordu.

İktidardaki seçkinlerin modern laik kimlikleri ve modernleşme çabaları ile ka-

dın sorununa yönelik çözüm üretme düşüncesi arasında kurdukları illiyet, Ortado-

ğu’daki ülkelerin modernleşme anlatılarının bir parçası ya da siyasal ve toplumsal

dönüşümün gerekliliği olarak kadınların toplumdaki yerinin iyileştirilmesi gibi bir

eğilimi doğurdu.181

Bu eğilim, Ortadoğu ülkelerinde bu dönem için kadınların desteklenmesi, va-

tandaşlık haklarının düzenlenmesi ve erkekler karşısındaki eşit olmayan konumları-

nın iyileştirilmesi gibi devletin resmi politikalarını karşılamak için, İskandinavya

                                                
181 Mervat Hatem, “Political Liberalization Gender and the State”, Political Liberalization and

Democratization in the Arab World, eds., R. Brynen, B. Koranay ve P. Nable, (Boulder:
Lynnee Rienner, 1995), s. 187.



86

ülkelerinde devletin sosyal refah ilkeleri bağlamında kadınların desteklenmesi için

kullanılan devlet feminizmi kavramının kullanılmasını gündeme getirmiştir.

Devlet feminizmi kavramının kullanımı ve devletin kadın sorununu ele alma

biçimi, Ortadoğu ülkelerinde devletin kadınların kamusal ve ekonomik yaşama inti-

bakının sağlanması ya da yasal haklarının düzenlenmesi şeklinde ele alınır. Her iki

yaklaşımda da devlet feminizmi kavramının devletin tayin ettiği sınırlar içerisinde

kadınların kazanımlar elde edebileceği ve kadın hareketi açısından bu dönemin kadın

hareketinin devlete bağlı gelişimini tanımlayacak şekilde açıklandığı görülür.182

Ortadoğu ülkelerinde bu dönemde devlet feminizmi kavramının kullanımı bu

kavramın devletin modernleşme politikaları içerisinde ele alınması şekli ve devletin

desteğini alan kadınların siyasi rejimlerin iktidarına sağlayacağı katkıyla diğer ülke-

lerden farklılaşır.

Bu bağlamda devlet feminizmi kavramının Ortadoğu’da ele alındığı yaklaşım-

ları, iki farklı gruba ayırmak mümkündür:

Birinci yaklaşımı Mısır, Suriye, Irak ve Tunus’da devletin bilinçli çabası sonu-

cu yaratılmak istenen modern toplum çabasının bir yansıması olarak kadın sorunun

çözümü ve kadınların geleneksel yapının dışında modern devletin kurumsallaşma-

sında bir unsur olarak mütalaası oluşturur. Bu ülkelerdeki tecrübeye bakıldığında da

devletin kadınların ekonomik, siyasal, eğitim ve hukuk alanlarında desteklenmesini

bir strateji olarak tesis ettiği görülür.

Nitekim 1950’li ve 1960’lı yıllar boyunca bu ülkelerde kadınların seçme ve se-

çilme hakkını elde etmeleri, eğitim ve istihdam alanlarına büyük oranlarda katılmala-

rı ve evlilik, boşanma ve miras ile ilgili kadınların lehine yapılan yasal düzenlemeleri

devlet seçkinlerinin kadın konusunu devrimin dış dünyaya karşı bir kimliği olarak ele

aldıkları şeklinde okunabilir.

Bu ülkelerde devlet seçkinlerinin kadın konusuna ilgilerini canlı tutan diğer

faktörler arasında karşı devrim tehlikesinin varlığı ve uluslaşma projesinin toplumun

bütün katmanlarına yayma isteğini saymak mümkündür. Özellikle de Mısır ve Tu-

nus’ta eski yöneticilerin geleneksel ve dini yapıları yeni devletin yapısına karşı mu-

                                                
182 Moghadam, op. cit., s. 55.



87

halefete dönüştürme tehlikesi, laik devlet yöneticilerini toplumsal yapıyı hızlı bir

şekilde dönüştürecek radikal devrimleri gerçekleştirmelerine neden olacaktır.

Uluslaşma faktörünün kadın sorununa ilginin canlı tutulması ile ilintisini ise bu

dönemde kendilerine yeni rol yüklenen kadınların ulusallaşmayı çocuklarından ve

ailelerinden başlayarak kırsal ve kentte devletin kendilerine ulaşamadığı kesimlere

aktaracağına olan inanç belirlemekteydi.

Bu durum bölge ülkelerinin modern-ulus devlet projeleri bağlamında yeni ne-

sillerin yetiştirilmesi, siyasal tasavvurlarına uygun modern ailenin oluşturulması ve

bu hedeflerin bütün toplumsal katmanlara “yeni kadın” tarafından aktarılması gibi

niyetlerini ortaya koymaktadır.

Devlet feminizmine dair ikinci yaklaşım ise Kuveyt, Bahreyn ve S.Arabistan

gibi körfez ülkelerinde yaşanan tecrübenin karşılanması için kullanılan yaklaşımdır.

Bu ülkelerdeki devletin oluşumu Ortadoğu’nun diğer ülkelerinden farklılaşarak

kolonyal dönemde Mandater Ülkeler ile yapılan anlaşmalar sonucu prenslik ve mo-

narşi temelli oluşturulan rejimlere dayanır. Bu durum geleneksel kabile yapısını

devletin kuruluşunda önemli bir faktöre dönüştürürken, toplumsal değişimi yavaş-

latmıştır.

Devletin toplumsal yapının değiştirilmesi üzerindeki düşük etkisi, 1960’lardaki

petrol üretiminin artmaya başlayacağı döneme kadar devam eder. Bu dönemle bera-

ber devletin artan petrol gelirleri sonrasında izlenen paternalist refah devleti politi-

kaları eğitim, sağlık, istihdam ve alt yapı alanında büyük değişimler yaratmıştır.

Bu ülkelerde devletin izlediği bu politikalar özellikle eğitim, sağlık ve istihdam

alanında kadınları kapsayacak ya da Kuveyt gibi bazı ülkelerle destekleyecek şekilde

gelişti. Bu ülkelerdeki nüfus oranının düşüklüğü ve refah düzeyinin yüksekliği böl-

gedeki diğer ülkelere nazaran bu alandaki gelişmelerde daha fazla mesafe alınmasını

sağladı.183

Her iki yaklaşım da, 1970’li yılların ortasına kadar süren bu politikaların

“devlet feminizminin sönüşü” olarak adlandırılacak döneme kadar, devletin kadınla-

                                                
183 Hatem, “Moderization the State and the Family”, s. 80-81.



88

rın kamusal yaşama katılmalarında, sosyal ve yasal bazı hakları elde etmelerinde

fonksiyenel bir görevi ifa ettiğini savunur.184

Bazı araştırmacılar ise bu dönemde devletin kadın haklarının garantisi olarak

görülmesi ve kadın hareketi adına tasarrufta bulunması kadınları ve dolaylı olarak

kadın hareketini devlet güdümüne sokmuştur.

Feminist araştırmacı M.Hatem ise kadınların devlet desteği ile kazandıkları

hakların devletin bekası için gerekli değişimler olsa bile, devlet feminizminin “karma

bir nimet” olduğunu belirtir. Çünkü Hatem’e göre devletin bu dönemde yapmak zo-

runda olduğu değişikliklerin kadın hareketi açısında olmasa bile farklı toplumsal

kesimleri içine alması ve bu değişimleri kısa bir süre zarfında yürürlüğe koymasında

gösterdiği irade kadın haklarının kazanılmasında büyük imkân yaratmıştır.185

Bağımsızlık sonrası devletin kadın sorununa bakışı ve bu sorun üzerine devle-

tin öncü rolü üzerine geliştirilen bu yaklaşımlar kolonyal dönem boyunca Ortado-

ğu’da gerçekleşen ve bölgede birliktelik kurma düzeyine gelen kadın hareketinin

kolonyal dönem sonrasında devlet düzeyinde yapılanmasına ve devlet güdümünde

yaşadığı farklı gelişim evrelerine eğilmeyi zorunlu kılmaktadır.

3.2. Devlet Güdümündeki Kadın Örgütlerinin Oluşumu

Ortadoğu’da devlet güdümündeki kadın örgütlerinin yapısı ya devletin kendi

oluşturduğu ya da varolan örgütlerin devletin himayesi altına girdiği bir yapıyı arz

eder. Bu örgütlerin temel organizasyon yapısı mevcut olduğu ülkelerde tek ve en

büyük kadın örgütü olarak karşımıza çıkar. Bu merkezileşmiş kadın örgütleri yapısı-

na Mısır, Ürdün, Suriye, Fas, Tunus, Kuveyt ve Bahreyn’deki yaşanan tecrübeler

üzerinden bakmaya çalışacağız.

Mısır’daki kadın hareketi açısından bağımsızlık döneminin kolonyal dönem ile

farklılığını ortaya koyan olay olan Nil’in Kızları (Bint El-Nil) olayı, aslında bu dö-

nemde devletin kadın örgütlerine olan bakışını ortaya koymaktadır.

1948’de Kahire ve İskenderiye’de örgütlenmeye başlayan Nil’in Kızları adlı

kadın örgütü kadın sağlığı, okuma-yazma kursları ve yoksul kadınlara maddi yardım

                                                
184 Mervat Hatem, “Economic and Political Liberation in Egypt and the Demise of State Feminism”,

International Journal of Middle East Studiest, (Vol. 24, No. 2, May, 1992), s. 232-233.
185 Fleischmann, “The Other Awakening”, s. 119.



89

alanında faaliyet göstermiştir. 1952’de Mısır’ın bağımsızlığını kazanması sonrasında

Nil’in Kızları kadınların seçme ve seçilme hakkı üzerine yoğunlaşarak parti kurma

girişiminde bulunmuştur.

Bu durum 1954’te yeni askeri rejimin tepkileriyle karşılaşmış ve aynı yıl içeri-

sinde Mısır’da faaliyet gösteren ve büyük çoğunluğu kolonyal dönemde kurulan ba-

ğımsız kadın örgütlerinin kapatılmasına neden olmuştur.

İktidarda bulunan Nasır’ın bütün sivil örgütlere karşı izlediği baskıcı tutum,

devletin değişimin öncüsü olarak doğabilecek muhalefetin engellenmesi talebine

dayandırılıyordu. Nasır bu tehlikenin ötesinde kadınların özgürleşmesinin (tahrir al-

mar’a) ve eğitim hakkının (haqq al-mar’a bil ta’lim) devletin garantisi altında oldu-

ğunu ve devletin dışındaki örgütlerin taleplerinin devlet tarafından yerine getiriliyor

olmasından dolayı bu örgütlere ihtiyaç olmadığını savunuyordu. Nasır, kadınların bu

örgütlerin varlığını savunmalarından çok, devletin gerçekleştirdiği devrimleri sa-

vunmaları gerektiğini ve bunları propaganda şeklinde geniş kadın kitlelere yayma

çalışmalarının kadın haklarının kazanılmasını hızlandıracağını belirtiyordu.186

1964’te gelindiğinde bütün sivil kuruluşların gönüllü kuruluşlar şeklinde yapı-

lanmasını düzenleyen 32. Madde meclis tarafından kabul edildi. Maddenin kabul

edilmesiyle yalnızca yardım faaliyetleri gerçekleştirebilecek olan bu kuruluşlara,

Sosyal İşlerden Sorumlu Bakanlığı’na bağlı faaliyet gösterme zorunluluğu getiril-

miştir. Bu durum, Mısır’da bulunan kadın örgütlerinin devlete bağlı olarak yalnızca

yardım faaliyetlerine yoğunlaşmasına neden olacaktır.

1970’li yıllar ise Mısır’da yeni siyasal gelişmelerin yaşanacağı yıllar olacaktır.

Nasır sonrası 1972’de iktidara gelen Enver Sedat, Nasır döneminde izlenen devletçi

kalkınma modelini terk ederek liberal politikaları (infitah) yürürlüğe sokmuştur. Se-

dat döneminde Mısır’da izlenen liberal ekonomi politikalarına paralel olarak işsizlik

oranları büyük artış göstermiştir.

İşsizlik oranlarının artışı ve devletin üniversite mezunlarına iş bulma güvence-

sini yavaş yavaş terk etmeye başlaması, toplumsal ve öğrenci hareketlerini

tetiklemiştir. Bu süreçte Nasır döneminde devletin kadınların istihdamını destekleyen

politikalardan vazgeçilmesi ve kadın sorununa yönelik eğitim ve sağlık alanında yü-

                                                
186 Al-Ali, Secularism, Gender and State, s. 67.



90

rütülen projelerin askıya alınması kadınları sol oluşumlar bünyesinde organize olma-

ya yönlendirmiştir.

Bu yöndeki ilk hareketlilik Arap Sosyalist Birliği çatısı altında olmuştur. “Ka-

dın ve erkek eşittir” (imra a rajul) sloganı etrafında Birliğe mensup erkeklerin, Nasır

döneminde örgütsüz kalan kadınların Birliğin çatısı altında örgütlenmelerine olanak

tanıdıkları görülür. Birlik çatısı altında örgütlenen kadınlar bazı dönemlerde Birliğin

politikalarına bağlı, bazı dönemlerde ise kendi gündemlerini oluşturarak kadınların

mobilizasyonlarına dönük faaliyetlere ağırlık verdiler. Hatem’e göre Mısırlı kadınla-

rın bu dönemde Birlik çatısı altında örgütlenmeleri uzun dönem işlevsizleştirilmi ş

kadın hareketine yeni soluk getirmiştir.187

Kadınların diğer bir örgütlenme adresini ise, İş Partisi oluştaracaktır. İşçi Parti-

si’nin Sedat yönetimine karşı toplumsal muhalefeti örgütlenme çabası kadınlara parti

yönetiminde söz hakkı kazandırmıştır. Partiye bağlı kadın kollarının kurulması ve

parti sekreterliğine bir kadın üyenin getirilmesi kadınların Partiye yönelik ilgisini

artırmıştır. Partiye mensup kadın sayısının artması, kadın kollarının Partiye bağımlı-

lığını azaltarak farklı kadın kesimlerine yönelik faaliyetlerini artırmıştır.188

Sedat yönetiminin kadın sorununa karşı izlediği mesafeli politikalarını 1975’te

düzenlenecek olan Kadın On Yılı münasebetiyle yürütülen faaliyetleri organize ede-

rek kısmı olarak değiştirmiştir. Bu yönde ilk girişim Arap Sosyalist Birliğine bağlı

kadınlar ile Ulusal Kadın Komisyonu’na bağlı kadınların işbirliği sonucunda devlet

himayesinde Mısır Kadın Teşkilatının kurulması olmuştur. Devlete bağlı Teşkilatın

Kadın On Yılı münasebetiyle kadın sorunu bağlamında çalışmalar yaptığı ve teşkila-

tın Mexico City’deki konferansta Mısır’ı temsil etmek üzere devlet tarafından yetkili

kılındığı görülür.189

Ürdün ise Mısır’dan farklı olarak Haşimi ailesi önderliğinde devlet yapısını o-

luşturmuştur. Haşimi ailesinin kolonyal dönemde Mandater ülkeyle vardığı anlaş-

malar sonucu yerel yönetim birimlerini yönetmeye başlaması, devletin yapılandırıl-

masını devletin bağımsızlığını ilan edeceği dönem öncesinden başlatır.

                                                
187 Hatem, “Economic and Political Liberation in Egypt and the Demise of the State”, s. 241.
188 Azza M. Karam, Women, Islamism and the State, (NY: St. Martin’s Press, 1998), s. 118.
189 Hatem, “Economic and Political Liberation in Egypt”, s. 241.



91

Bunun yansımasını bağımsızlık öncesinde Prens Talal’ın annesi Prenses

Misbah tarafından 1940’da kurulan Toplumsal Yardımlaşma Kadın Cemiyeti’nde

görmek mümkündür. Prenses tarafından kurulan Cemiyetin çocuk sağlığı ve yoksul

kadınlara yardım üzerine sağladığı başarı, Haşimi ailesinin diğer kadın üyelerinin

kadın örgütleri oluşturma yönündeki eğilimlerini artırmıştır.

Ertesi yıl kadınların eğitim statüsünü yükseltmek amacıyla Prenses Zayn

Sharaf tarafından Ürdün Kadın Federasyonu kuruldu. Federasyon 1949’da hedef

kitlenin benzerliği neden gösterilerek Toplumsal Yardımlaşma Kadın Cemeyeti ile

Ürdün Haşimi Kadın Cemiyeti adı altında birleşmeye gitmiştir. Haşimi ailesine men-

sup kadınların 1940’ların sonunda kadın örgütleri oluşturmada gösterdikleri çaba

kısa sürede devlet güdümündeki kadın örgütlerinin sayısını artırmıştır.190

1951’e gelindiğinde Sosyal İşlerden Sorumlu Bakanlığı’na bağlı olarak faaliyet

göstermeye başlayan gönüllü kuruluşlar arasında büyük oranda kadın örgütü bulun-

maktaydı. Bu oran 1951 ile 1979 arasında Bakanlığa bağlı olarak faaliyet gösteren

340 grup arasında 32’sini kadın örgütü oluşturacak şekilde oluşmaktaydı.191

Bu örgütlerin çoğunun faaliyet alanını kadın sağlığı, okuma-yazma kursları,

yoksullukla mücadele, yoksul çocuklara yardım ve genç kızlara yönelik el beceri

kursları oluşturmaktaydı.

Bu örgütler arasında yaptığı faaliyetler ile ayrılan Arap Kadın Birliği’nden

bahsedilebilir. 1954’te kurulan Birlik devlet güdümündeki diğer kadın örgütlerinden

farklı olarak kadınların eğitim ve seçme ve seçilme hakkını savunuyordu.

Yaptığı faaliyetler ile Ürdün kadınının sosyal ve ekonomik geri kalmışlığı üze-

rine etkili propagandalar yapmaya başlayan Birlik, devlet organlarının tepki ve ka-

patma tehdiyle karşılaşmıştır.

Birlik, Ürdün’de Mülteci kamplarında yaşayan Filistinli kadınların desteğini

“Arap kadının birlikteliği” siyaseti etrafında alarak hem devletin kısıtlamalarını aş-

                                                
190 Haşimi ailesine mensup kadınların kadın sorununa karşı ilgileri Ürdün kadın hareketi açısından

her zaman belirgin olduğu söylenebilir. Nitekim Ürdün’de işlenen “namus cinayetleri”ne karşı
son yıllarda yürütülen mücadelede Haşimi ailesine mensup kadınların öncülüğü söz konusudur.

191 Laurie A.Brand, Women, the State and Political Liberalization,(Colombia University Press
1998) , s. 121.



92

mış hem de bu dönem içinde devlet güdümündeki kadın örgütleri dışında politik ta-

lepleriyle alternatif oluşturmuştur.

Bu durum, 1967 sonrasında Filistinli mültecilerin Ürdün dışına çıkarılmasıyla

zayıflamaya başlamıştır. Filistinli kadınların desteğini alarak Ürdün’de etkin muhale-

fet organına dönüşen Birlik, bu olay sonrasında kamuoyu desteğini kaybetmiş; etkin-

liğini kaybeden Birliğin 1974’e gelindiğinde ise Kadın On Yılı Konferansı münase-

betiyle devletin oluşturduğu Ürdün Ulusal Kadın Örgütleri çatısına katılarak, faali-

yetlerini kadınlara yönelik yardım faaliyeti şeklinde değiştirmiştir.192

Suriye ise kolonyal dönem sonrasında kendisini laik ve sosyalist tanımlayan

Bass Arap Sosyalist Partisi iktidarı boyunca büyük değişime sahne olmuştur.

Alevi azınlığın temsilcisi olarak devlet başkanlığına getirilen Hafız Esat Suri-

ye’nin ulusal program etrafında modernleşmesinin, toplum üzerindeki dini kurumla-

rın etkisinin azaltılmasının ve değişimin sorumlusu olarak merkezi devletin sosyalist

politikalarının önemine vurgu yapmaktaydı. Esad’a göre değişimin sorumlusu olarak

devlet bütün yurttaşlara eşit fırsatları sunmalı ve onları bu fırsatları kullanmada bütün

ayırımcılığa karşı korumalıydı.

Suriye’de devletin yeniden yapılandırılmasında Bass Partisi ve Esat’ın politi-

kalarını sosyalist anlatıya dayandırması ve kadın erkek eşitli ğini devrimin temel un-

suru olduğunu beyan etmesi Suriyeli kadınların ekonomik, eğitim, sağlık ve hukuk

alanında büyük başarılar sağlamasını doğurmuştur.

Bass Partisi’nin kadınların vatandaşlık düzeyinde haklarının kazanılmasında

sunduğu imkânın, benzer şekilde Suriye’deki kadın hareketinin örgütlenebilmesinde

ve özerk yapıya sahip olabilmesinde sunduğu söylenilemez.

Bu durumu 1967’de devlete bağlı olan Suriye Kadını Genel Birliği adlı kadın

örgütünde bulmak mümkündür. Anaokulu ve huzur evi açma yetkisi de bulunan Bir-

liğin, Parti programına bağlı kalarak kadınların eğitim ve kültürel düzeylerini yük-

seltme şeklinde faaliyet sınırını çizmesi, aslında resmi olmayan örgütlenmelere karşı

devletin bakışını yansıtmaktadır.193

                                                
192 Ibid., s. 122-125.
193 Bouthaina Shaaban,”Persisting Contradiction:Muslim Women in Syria”,Women in Muslim

Societies,eds.,H.L.Bodman ve N.Tahidi,(Boulder:Lynne Reinner Publishers 1998),s.108



93

Bir diğer kadın örgütü olan Kadın Eğitimi Cemiyeti’nin benzer şekilde devletin

resmi politikalarına bağlı olarak yalnızca yoksul ve genç kadınlara yardım olarak

faaliyetlerini tanımlaması, mevcut kadın örgütlerinin devlet ile olan ilişkilirini ortaya

koymaktadır.194

Bağımsızlık sonrası dönemde Suriye’de devletin Baas Partisi öncülüğünde iz-

lediği modernleşme politikalarının merkeziliği ve sivil gruplara karşı devletin izledi-

ği sert tutum günümüze değin Suriye’de bağımsız kadın örgütlerinin gelişmesini en-

gellemiş ve devlet güdümündeki kadın örgütlerini Suriye’deki kadın hareketinin tek

adresi kılmıştır.

Tunus’a baktığımızda ise bağımsızlıkla beraber en önemli reform hukuk ala-

nında Kişi Özel Kanunun 1956’da değiştirilmesiyle yapılmıştır. Habib Bourguiba

önderliğindeki devlet seçkinlerinin geniş çaptaki bu icraatı dini hukukun etkisini a-

zaltmayı ve yurttaşlık düzeyinde yeni bir toplumsal yapılanmayı öngörüyordu. Nite-

kim bu beklenti kadın sorunu ile ilgili miras, evlilik, boşanma ve velayet gibi konula-

rın yeniden düzenlenmesini doğurdu.

Bourguiba’nın kadınların modernleşmesini Tunus’ta yapılan devrimler için bir

lokomotif olarak tanımlaması, kadın sorununu ve kadınlara yönelik reformları devle-

tin ana gündem maddesine dönüştürüyordu. Devletin kadın sorununa yüklediği bu

anlam, bu dönem için Tunus’ta devlet güdümünde olmayan kadın örgütlerina karşı

devletin olumsuz yaklaşımını beslemekteydi.

Bu olumsuz tutum özellikle 1958’de devlete bağlı Ulusal Tunus Kadın Birli-

ği’nin (Union Nationale des Femmes de Tunisie [UNFT] ) kurulmasıyla artmaya

başlamıştır. Bu dönem sonrasında baskılar kendini kolonyal dönemde kurulup ba-

ğımsızlık sonrasında faaliyetlerini sürdüren Tunus Kadın Birliği’ne (Union des

Femmes de Tunisie [UFT] ) karşı gösterecektir.

UFT’ye yönelen baskılar açıktan üyelerin gözaltına alınması, takibata uğraması

ve bazı olaylarda görüldüğü gibi UFT’nin yürüttüğü faaliyetlerin durdurulması şekli-

ne dönüşecektir. UFT bu baskılara ve UNFT’nin diğer küçük kadın örgütlerini bün-

yesine alarak tek kadın örgütü olma çabalarına karşı 1960’ların başında kapanmıştır.

                                                
194 Ibid., s. 115.



94

UFT’nin kapanmasıyla Tunus’ta bu dönem içinde faaliyet gösteren tek kadın örgütü

olarak UNFT kalmıştır.

UFT kapanmasıyla UNFT’ye bazı katılımlar olmuş bu katılımlar ile UNFT’nin

üye sayısı 40.000’e ulaşmıştır. Devletin bütün maddi ve idari imkânlarını kullanan

UNFT bu dönemle birlikte genç kadınlara yönelik Genç Tunuslu Kadınlar (al-

shabibah al-Tunisiyyah) adlı alt örgütlenmeyi teşkilatlandırmaya gitmiştir.195

UNFT’nin Bourgiba’nın “tek parti tek modernleşme” söylemi etrafında Tu-

nus’taki kadın hareketinin bütün örgütlenmelerini işlevsizleştirerek kadınlara yönelik

faaliyetlerini devletin gerçekleştirdiği sosyal ve hukuki reformların geniş kitlelere

yayılması ya da tek parti konumunda olan Yeni Düstur Partisi’ne karşı potansiyel

muhalefet kaynaklarının denetlenmesi olarak tanımlanabilir.

Bourgiba’nın “devletin modern kadını” etrafında oluşturduğu politikalar, uzun

süre Tunus’daki kadın hareketini devletin müdahalelerine karşı bağımlı kılmıştır. Bu

durumu Bourgiba’nın UNFT’nin yönetim kurulu toplantılarına katılıp UNFT’nin

gündemini etkilemesinde ve 1970’li yıllarda Bourgiba’nın baskıları sonucu

UNFT’nin başkanlığına kendini feminist ve kadın savunucu olarak tanımlamayan

R.Haddad adlı kadının getirilmesinde görmek mümkündür.

Fas’taki kadın hareketinin yapılanması ise 1970’lerin başına kadar Kraliyet ai-

lesinin öncülüğünde şekillenmiştir. Kolonyal dönemde başlayan bu durum bağımsız-

lık dönemi sonrasında devam ederek devletin 70’li yılların başında devlet güdümün-

de olmayan kadın örgütlerine karşı ılımlı politika izleyeceği döneme kadar gelir.

Bu döneme gelinceye değin 1940’lı yıllar boyunca Fas’ta partilere bağlı ya da

bağımsız olarak etkin bir şekilde faaliyet gösteren kadın örgütlerinin varlıkları söz

konusudur. Başta Pak Kızkardeşliği (Akhwat al-Safa), İstiklal Partisi ve Fas Komü-

nist Partisi kadın kollarına mensup kadınların bağımsızlık mücadelesi başta olmak

üzere eğitim ve siyasal alanda mücadele yürüttükleri ve etkin muhalefet gücüne u-

laştığı söylenebilir.

1956’da bağımsızlık süreci sonrasında kraliyet ailesine mensup kadınlar, Pren-

ses Ayşe öncülüğünde kırsal ve kentte yaşayan kadın ve kimsesiz çocuklara yönelik

                                                
195 Brand,op.cit., s. 205.



95

örgütlü olmayan bir dizi etkinlik gerçekleştirmeye başladılar. Bu süreçle beraber

Faslı Kadınların Terakkisi Birliği (Union Progressiste des Femmes Marocaines) gibi

ticaret odalarına ya da mesleki kuruluşlara bağlı bazı kadın örgütlerinden söz edile-

bilir. Genel anlamıyla 1969’a kadar büyük bir kadın örgütünden söz edilemez.

1969’da ise Rabat’ta Kral II. Hasan öncülüğünde 300’den fazla kadının katıl-

dığı konferansta Ulusal Fas Kadınları Birliği’nin (Union Nationale des Femmes

Marocaines) kurulması kararlaştırıldı.

Yönetim kadrosunu çoğunluğu kraliyet ailesine mensup kadınların oluşturduğu

Birlik, faaliyet alanını kadınlara yönelik kamu hizmeti (utilité publique) olarak ta-

nımlayarak, devletin kadınlara yönelik projelerinin geniş kitlelere aktarılması ve Ö-

zel Kişi Kanunu’nun (Mudawwana) hazırlanmasında yardımcı bir kuvve şeklinde

beyan ediyordu.196

Birlik, Ay şe adlı kadın dergisini çıkarmasına ve üye kadınlar için bazı ekono-

mik ayrıcalık tanımasına rağmen (tüketim vergisi muafiyeti ve bazı kurumlarda is-

tihdam edilme gibi) devlet politikalarına sıkı bağlılığı, bazı dönemlerde kraliyet aile-

sine mensup kadınların kişisel çatışmalarına sahne olması, Birliğin toplum üzerinde-

ki sosyal ve siyasal etkisini azaltmış, sonraki dönemlerde ise Birliğe kadın katılımını

büyük ölçüde engellemiştir.

Birli ğin işlevini yitirmesi ve devletin kendi güdümü dışındaki kadın örgütlen-

melerine karşı ılımlı bir siyaset izlemesi,70’li yılların ortasında küçük ölçekte bazı

kadın örgütlerin kurulmasına neden olmuştur.

Mısır, Suriye, Ürdün, Fas ve Tunus gibi modernleşme anlatısı etrafında devle-

tin yeniden inşasının bir yanısması olarak kadın sorununun devlet tarafından ele alın-

dığı ve bu bağlamda devlet güdümündeki kadın örgütlerinin kurulduğu ülkeler dışın-

da, Ortadoğu’da petrol gelirlerine bağlı olarak devletin rönesans (nahda), reform (ıs-

lah) ve ilerleme (tagaddum) idealleri etrafında şekillendirdiği anlatıya bağlı devlet

tarafından desteklenen kadın örgütlerinin var olduğu Körfez prenslikleriden olan iki

devletten, Kuveyt ve Bahreyn’den söz etmek mümkündür. Aslında bu ülkelerde ka-

dın hareketinin varlığı da Ortadoğu’nun diğer ülkelerinden farklı bir tarihsel süreç

izleyerek, kolonyal dönemdeki ulusal hareketlerin etkisi sonucu ortaya çıkmasından

                                                
196 Ibid., s. 46-48.



96

ziyade devletin yeniden yapılandırıldığı 60 sonrası döneme denk gelir. Diğer bir ifa-

deyle bu ülkelerde kadın hareketinin doğuşu ve kadın hareketini devlet tarafından

desteklendiği aynı döneme denk gelir.

Bu iki ülkeden biri olan Kuveyt’e baktığımızda 60’lı yıllar boyunca devletin e-

konomi, eğitim ve sağlık alanında büyük yatırımlar gerçekleştirdiği görülür. Bu dö-

nemden başlayarak devletin inşasında vatandaşlık haklarının aktarımı, devlet vatan-

daşlık il şkilerinin düzenlenmesi ve vatandaşların devlete olan desteğin sağlanmasın-

da devlet iki faaliyet alanına izin vermiştir. Bu faaliyet alanının ilkini dini kurumlar,

diğer faaliyet alanını ise gönüllü kuruluşlar oluşturmaktadır.

“Divaniyya” adı verilen bu gönüllü kuruluşlar 60’lı yıllar boyunca devletin

Sosyal ve Çalışma Bakanlığı’na bağlı olarak sağladığı izinle büyük sayıya ulaşmıştır.

Bu kuruluşların bu dönemde sayılarının artması ve devlet tarafından desteklenmesin-

de dikkat çeken bir yön vardır. Geniş bir aileye dayalı Kuveyt Prensliğine mensup

üyelerin bu kuruluşların kurulmasında ve yaygınlaştırılmasında etkin bir rol üstlen-

dikleri görülür.

“Divaniyya”ları kadın hareketi açısından 60’lı yıllar boyunca önemli kılan yö-

nü ise bu dönemde sosyal ve siyasi ortamın gönüllü kuruluşların oluşturulmasına

sunduğu uygun zemindir. Aslında Kuveytli kadınların 60’lı yıllara gelinmeden kadın

sorunu etrafında Ortadoğu’daki diğer Arap ülkelerindeki kadın hareketlerinin etki-

siyle bir bilince sahip oldukları söylenebilir. Bunu 1953’te eğitim görmüş bir grup

kadının Kuveyt’te tertip ettikleri “Kadının Başörtüsü Üzerine” adlı konferansta gör-

mek mümkündür.197

1960’lara gelindiğinde ise örgütlü kadın oluşumlarının varlıkları söz konusu-

dur. İlk olarak 1963’te şehirli ve eğitimli tüccar ailelere mensup kadınların girişi-

miyle Kültürel Sosyal Kadın Cemiyeti kuruldu. Yarı resmi olarak kurulan Cemiyetin

devletin politikalarına ters düşmemeye özen gösterdiği görülür. Bu bağlamda Cemi-

yet yardım ve eğitim alanlarına ağırlık verirken, 1967’de çalışan anne kadınlar için

kreşler kurmuş ve aynı yıl Birinci Kuveyt Kadını gününü tertiplemiştir.198

                                                
197 Sabika Muhammad al-Najyar, “Al Haraka an Nisaiyye Fil Halich” Al-Raida (Vol. XX, No. 100,

Win. 2003), s. 32.
198 Haya al-Mughni, “Family, State and Civil Society in Kuwait”, Organizing Women, eds.,D.Chaty

ve A.Rabo,(NY:Berg 1997),  s. 198.



97

Bu dönemde faaliyet sürdüren diğer büyük kadın örgütleri ise Arap Kadın

Rönesassı Cemiyeti (An-Nahda al-Arabiyya al-Nisa’iyya) ve Aile Rönesans Cemi-

yeti (An-Nahda al-Usariyya Society) adlı kuruluşlar olmuştur. 60’lı yılların sonuna

doğru gelindiğinde ise bu gruplara katılan genç kadınların etkisiyle bu grupların

devletin resmi politikalarına ters düştükleri ve Ortadoğu’daki diğer kadın örgütleri ile

siyasal ve özerk örgüt yapısı talepleri etrafında bazı girişimler gerçekleştirdikleri

görülür.199

Kadın örgütlerinin faaliyet yönlerini ve taleplerini değiştirmesi, 70’li yılların

başında devletin kadın örgütlerine karşı baskıcı uygulamalarını doğurmuştur. Bu

uygulamalar 1973’te Ulusal Meclis’in aile yapısının zayıflatıldığı, Kuveyt toplumu-

nun ahlâki değerlerinin yozlaştırıldığı şeklindeki çağrılarıyla artmıştır. Baskıların

artması Kuveyt’teki bütün kadın örgütlerinin kapanmasına neden olacaktır.200

Bahreyn’e baktığımızda ise toplumsal yapı diğer körfez prensliklerinden fark-

lılık arz eder. Hem Şii Arapların hem Sünni Arapların çoğunlukta olduğu Bahreyn’de

yönetimi elinde tutan Kral ailesine diğer prensliklerde olduğu şekliyle büyük bir

desteğin olduğu söylenemez. Geniş aileleri bulunduğu Bahreyn’de mezhepsel

kamplaşmalar güçlü aileler etrafında siyasal ve iktisadi birliktelikler tesis edilmesini

ve devlet organlarının bu birlikteliklerin bir yansıması olarak oluşturulmasını belir-

ler. Bahreyn’deki bu parçalanmışlık 70’li yılların başına kadar sürecek olan merezi

devlet yapılanmasından uzak adem-i merkeziyetçi bir idari yapılanmayı doğuracaktır.

Bu durum 60’lı yılların sonuna gelinceye kadar, Bahreyn’de devlet güdümünde ol-

mayan kadın örgütlerinin varlıkları üzerinde olumlu etki etmiştir.

Bahreyn’de kadın hareketinin doğuşunda Bahreynli zengin ailelerin Mısır ve

Lübnan’a üniversite eğitimi için gönderdikleri kızlarının bu ülkelerdeki kadın hare-

ketlerindeki gelişmeleri Bahreyn’e aktarmaları ve bazı kadın yayınlarını kadınlar

arasında elden ele dolaştırmaları önemli bir etken olmuştur. Bu dönemde

Bahreryn’de yayınlanan “Bahreyn’in Sesi” adlı dergide yazmaya başlayan bazı ka-

dınların kadın sorunu etrafında kaleme aldıkları yazılar benzer etkiler yaratmıştır.201

                                                
199 Al-Najjar, op. cit., s. 33.
200 Al-Mughni, op. cit., s. 34.
201 Al-Najjar, op. cit., s. 30.



98

Bu dönemde ilk kadın örgütü 1953’te kurulan Bahreyn Kadın Cemiyeti ol-

muştur. Genellikle şehirli zengin ailelere mensup kadınların kurduğu Cemiyet, yar-

dım faaliyeti ve okuma-yazma bilmeyen kadınlar için kurslar teptipleme şeklinde

amacını belirtmesine rağmen, kadın-erkek eşitli ği ve savaş karşıtlığı etrafında politik

söylem geliştirmiştir.

Benzer şekilde 1955’te kurulan Bahreyn Genç Kadınlar Hareketi ve 1960’ta

kurulan Çocuklar ve Anneler Yardım Cemiyeti (ÇAYC) bütün Bahreyn’de örgütle-

nerek kadınlara yönelik yardım faaliyetleri gerçekleştirmiştir.

60’lı yılların sonuna doğru ÇAYC’a yurt dışında eğitim gören Bahreynli genç

kadınların katılmasıyla Cemiyet yardım faaliyetlerinden uzaklaşarak kadın sorunu

etrafında yasal ve ekonomik haklar yönünde politikalar geliştirdi. Cemiyetin faaliyet

alanını değiştirmesi bu dönemde kurulan diğer kadın örgütlerinin yürüttükleri faali-

yetler üzerinde etki yaratacaktır.

Bu dönem sonrasında kurulan kadın örgütleri arasında bulunan ve kurucuları-

nın çoğunun orta sınıfa mensup memur ve eğitimcilerden oluşan Al-Rifa Kültür ve

Yardımlaşma Cemiyeti’ne baktığımızda bu sürecin etkisiyle Cemiyet kadın hakları

ve yasal reformlar üzerinde yoğunlaşacaktır.202

1970’li yıllar ise mezhepsel kamplaşmaları ve idari parçalanmışlığı ortadan kal-

dıracak ve yurttaşlık etrafında devleti yeniden yapılandıracak olan politikaların yürür-

lüğe konulacağı yıllar olacaktır. Devletin “Bahreynlilik” etrafında başlattığı yeni yurt-

taşlık söylemi sonrasında 60’lı yıllar boyunca Bahreyn’de görece yaşanan adem-i mer-

kezi yapılanma kendini devletin bütün kurumları denetlediği; eğitim, sağlık ve ekono-

mik alanda tek belirleyici gücün devlet olduğu döneme bırakacaktır.203

Bu dönem sonrasında 60’lı yıllar boyunca gelişen kadın örgütlerine devlet tara-

fından büyük denetimler getirilirken, bazı örgütlerin faaliyet izinleri iptal edilmiştir.

Faaliyet izinleri kabul edilen kadın örgütleri devletin güdümüne girerek yardım ku-

ruluşlarına dönüştürülmüştür. Bahreyn’deki kadın hareketi açısından devlet güdü-

mündeki kadın örgütlerinin varılğı, 60’lı yıllar boyunca kadınların elde ettikleri

kazanımlara karşı 70’li yıllarda yükselen geleneksel aşiretlerin tepkilerini muhafaza-

                                                
202 Ibid., s. 31.
203 May Seikaly, “Bahraini Women in Formal and Informal Groups”, Organizing Women, s. 136.



99

kâr bir söylem geliştirerek meşrulaştırmıştır. Bu durum 70’li yılların son çeyreğine

kadar Bahreyn’de etkisini gösterecektir.

Bağımsızlık süreci sonrasında Ortadoğu ülkelerindeki devletlerin güdümündeki

kadın örgütleri aracılığıyla, kadın hareketinin yapılanması üzerine baktığımızda, bu

dönemde kadın örgütlerinin kolonyal dönemde kazandıkları özerk yapıyı, Ortadoğu

ülkelerindeki diğer kadın örgütleriyle kurdukları birliktelik becerisini ve siyasal ya-

pılanmalara karşı yürüttükleri muhalefeti kaybettiği görülür. Kadın hareketi bu dö-

nemde devletin oluşturduğu ya da denetim altına aldığı örgütlerin yürüttükleri yar-

dım faaliyetlerinin ve bu örgütlerin devletin eğitim, sağlık ve ekonomik alanda sür-

dürdüğü politikaların geniş kitlelere yayılmasında ifa ettikleri fonksiyonun etkisiyle,

kadın sorunu etrafındaki mücadele konumdan uzaklaşmıştır.

3.3. Siyasal Partilerin Güdümündeki Kadın Örgütleri

1950’den sonra Ortadoğu’nun bazı ülkelerinde bağımsızlık sürecine öncülük e-

den bazı devrimci partilere ya da siyasi organizasyonlara bağlı olarak şekillenen bazı

kadın hareketi tecrübelerinden bahsedilebilir. Başta Filistin olmak üzere Yemen ve

Sudan’da ortaya çıkan bu hareketler ya partinin öncülüğünde ya da partiye sonra

eklemlenmeleriyle şekillenir. Özellikle Yemen ve Sudan’daki tecrübe, bu dönemde

bazı III. Dünya ülkelerinde Marksist partilere bağlı mobilize olmuş kadın hareketine

benzerlik gösterir. Filistin’deki tecrübe ise İşgal Altındaki Filistin Toprakları’nda ya

da Filistin toprakları dışında göçmen kamplarında yaşayan kadınların bağımsızlık

mücadelesi veren siyasi örgütlenmeler çatısı altında yürütülen faaliyetler sonucu şe-

killenir.

Filistin’deki tecrübeye baktığımızda 1948’deki İsrail devletinin kurulmasıyla

Filistin’deki milliyetçi hareketin büyük darbe aldığı görülür. Filistin’de başlayan

toprak kaybına karşı Mısırlılar’ın Gazze Şeridini, Ürdünlüler’in Doğu Kudüs’ün

müdafasını üstlenmeleri, bu süreçte Filistinliler’in kendi siyasal gündemlerini belir-

leme kudretinden uzak olduğunu gösterir.

Arap ülkelerinin işgal ile mücadelelerindeki hezimet ve sekizyüz bine varan

topraklarından çıkarılmış Filistinli’nin kendilerine gösterilen yerlerde ikameye zor-

lanmaları, kadınlar için kolonyal dönemde olduğu şekliyle sosyal ve yardım faali-

yetlerine geri dönüş anlamı taşımaktaydı.



100

Sherna B. Gluck’un ifade ettiği şekliyle “evinin, yurdunun ve sahip olunan

bütün varlıkların yitirilmesi” söylemi, mülteci kamplarındaki kadınlara, ailelerin ya-

şam koşullarını dönüştürmelerinde büyük bir ruhsal muharrik oluşturmuştur.204 Ka-

dınların yeni yaşam koşullarına alışmaya çalışmaları ve dönüşen geleneksel rolleri

Batı Şeria ve Gazze’de çatışmalarda yaralanan askeri milislere tıbbi destek verilmesi

gibi açığı gidermiştir. Kadınların bu dönemde sağladıkları sosyal hizmet 1960’ta Batı

Şeria’da kurulacak olan yeni yardım kuruluşlarının habercisi niteliğindeydi. Diğer

taraftan Filistinli seçkin kadınların Ürdün ve Lübnan’daki yardım faaliyetlerinde

yaşanan gerileme, mülteci kamplarında yaşanan orta sınıfa mensup kadınlara yeni

mücadele alanı açmıştır.

1964’e gelindiğinde ise askeri ve siyasi bütün fraksiyonların birleşmesiyle ku-

rulan Filistin Kurtuluş Örgütü’nün (FKÖ) etkisiyle dönüşen milliyetçi mücadele,

kadın faaliyetlerine yeni alan yarattı. 1964’te Doğu Kudüs’te Filistin Ulusal Konse-

yi’nin kurulması için FKÖ önderliğindeki toplantıya kadınları temsilen katılan Filis-

tin Kadın Birliği (FKB), bu dönemde sonra Batı Şeria’da yardım faaliyetleri adı al-

tında kadınlara yönelik dikiş-nakış, okuma-yazma ve ilk yardım kursları düzenledi.

FKB’nin kadınlara yönelik faaliyetlerde sağladığı başarı, kısa sürede FKB’nin hasta-

ne, okul ve kimsesizler yurdu açmasını sağlayacaktır. İsrail’in 1967’deki saldırısı ve

sonrasında Gazze ve Doğu Kudüs’ün ilhakı için Filistin topraklarını işgal etmesiyle

kadınların politik arenaya çıktıkları ve işgal karşıtı miting, protesto düzenleyip broşür

dağıttıkları görülür.205

Bu süreç sonrasında Diaspora’da yaşayan Filistnili kadınların faaliyetlerine ye-

ni dinamiklerin dâhil olduğu söylenebilir. FKÖ’nün Ürdün’deki, ihtilal dalgası olarak

adlandırılabilecek faaliyetlerine kadınların askeri kanadın üyeleri olarak tam kadrolu

katılımlarına tanıklık edilir.

FKÖ’nün kuruluşu sonrasında bütün kadın örgütlerini tek çatı altında toplama

girişimleri, 60’lı yıllarda El-Fetih’e bağlı Umumi Filistin Kadın Birliği’nin (UFKB)

kurulmasıyla sonuçlanmıştır. UFKB’nin Ortadoğu’nun diğer ülkelerinden farklı ola-

rak Filistinli kadın örgütlerini tek çatı altında toplama başarısını göstermiştir. El-

                                                
204 Sherna Berger Gluck, “Shifting Sands: The Feminist-Nationalist Connection in the Palestinion

Movement”, Feminist Nationalism, ed. Lois A. West, (London: Routledge, 1997), s. 105.
205 Ibid.



101

Fetih’e bağlı UFKB’e ile Filistin’deki kadın hareketinin parti politikaları altında şe-

killendiği döneme girdiği söylenebilir.

Kadın hareketinin bağımsızlık mücadelesi etrafında aşırı politizasyonunun ya-

nında, El-Fetih’deki siyasi kamplaşmanın etkisiyle de kadın sorunu mücadelesinde

uzaklaşmıştır. Özellikle El-Fetih’in sol kanadının kısmi olarak “kadın sorunu”nu

kabul etmelerine rağmen, merkez kanadın askeri mücadelenin öneminden hareketle

kadınların taleplerini ertelemeleri ve UFKB yöneticilerinin El-Fetih’in merkez kana-

dına yakın kadınlardan seçilmesi, bu duruma etki etmiştir.

FKÖ’nün 1970’te Ürdün toprakları dışına çıkarılması ve başlayan Lübnan sü-

reci (1972-1982) kadınların büyük ölçüde askeri kanattan uzaklaşmasını doğurur.

Lübnan’daki mülteci kamplarında Filistinli kadınlar büyük bir oranda mobilize ol-

malarına rağmen kadın sorununa eğilmekten ziyade aile sağlığı ve kadın doğumunu

kapsayacak projeleri yürütmeleri yönünde milliyetçi gruplar tarafından sınırlandığı

görülür. Bu durumun ortaya çıkmasında, 1975 ve 1976 yıllarında mülteci kamplarına

yönelik uygulanan katliamların etkisiyle çocuk doğumuna önem yüklenmesi büyük

yönde etkileyecektir.206

70’li yıllar boyunca başta Lübnan’daki mülteci kampları olmak üzere İşgal Al-

tındaki Filistin Toprakları’ndaki kadınların UFKB aracılığıyla El-Fetih tarafından

milliyetçi söylem etrafında sınırlandığı söylenebilir. Filistin kadın hareketinin El-

Fetih’in siyasal söylemine bağımlılığı, El-Fetih yöneticilerinin 80 sonrası Tunus’a

sürgüne gönderilmesiyle sona ermiştir. Bu dönem sonrası El-Fetih’in Filistinli ör-

gütler üzerindeki nüfuzunun azalması, başta UFKB’e çatısı altında faaliyet gösteren

kadın örgütlerinin UFKB’den ayrılmasını gündeme getirecektir. Kadın örgütlerinin

El-Fetih’e bağlı UFKB’den ayrılması sonrasında UFKB’nin kadınlar üzerindeki etki-

sinin azalacağı ve sonraki dönemlerde El-Fetih’in kadın kollarına dönüşeceği görüle-

cektir.207

Sudan’daki kadın hareketi tecrübesi ise bağımsızlık süreci öncesinde 1946’da

Sudan Komünist Partisi (SKP) öncülüğünde kurulan kadın örgütleriyle başlar. İlk

                                                
206 Amal Kawar, “Women’s Participation in the Palestine Liberation Organization”, Women and

Politics Worldwide, eds., B. J. Nelson ve N. Chowdhury, (Michigan: Yale Univ. Press, 1994), s.
548-549.



102

olarak partiye mensup kadınlar tarafından kurulan Sudan Kadın Cemiyeti (Rabitat al-

Nisa al-Sudaniyyat) sonraki dönemlerde kurulacak birçok kadın örgütü için temel

oluşturacaktır. Cemiyet kuruluşundan hemen sonrasında tertiplediği okuma-yazma

ve dikiş-nakış kursları ve daha sonrasında kurduğu anaokulu ile Sudanlı kadınlar

arasında büyük ilgi yaratmıştır.

Cemiyet kısa sürede sağladığı başarı 50’li yılların başında SKP’ye bağlı olma-

yan birçok kadın örgütünün kurulması üzerinde etki etmiştir. Bu gruplar arasında

Sudan’ın kırsal bölgelerinde de teşkilatlanan Kadın Saadeti Cemiyeti dikkat çeker.

Şehirli, eğitimli ve memur kadınların öncülüğünde kurulan Cemiyetin kırsal bölgede

yaşayan kadınların gündelik ihtiyaçlarının temin edilmesine yönelik meslek kursları

ve muhtaç kadınlara yönelik oluşturduğu yardım fonu, Sudanlı kadınların Cemiyete

olan katılımını artırmıştır.208

Kadın Saadeti Cemiyeti’ne olan büyük ilgi SKP’e yetkililerini büyük ve etkin

bir kadın örgütünün kurulmasına itti. Bu yönde Parti yetkililerince 1952’de Kadın

Birli ği (Women’s Union) kurulmuştur.

Partiye mensup 500’e yakın kadın öncülüğünde kurulan Birlik özellikle kadın

emeği, eşit ücret, emek sömürüsü, kadınların emek koşulları ve kadınların sosyal

güvenceleri üzerine yoğunlaştığı görülür. Birliğin bu konular üzerine yoğunlaşması

50’li ve 60’lı yıllarda Sudan kadınının istihdam alanlarına katılması üzerinde büyük

katkı sağlamıştır.

Birlik 1955’te aylık Kadının Sesi (Sawt al-Mar’a) adlı kadın dergisini yayım-

lamaya başlamıştır. Dergide dünyanın farklı ülkelerindeki komünist partilere bağlı

kadın örgütleri üzerine geniş yazılar yer alırken, kadınların komünist örgütlenmeler

içindeki faaliyetlerinin önemi üzerine kadın aktivistlerin değerlendirmelerine yer

verilmekteydi. Dergi Sudan’daki kadın sünnetini sayfalarına taşıyarak kadın sünneti-

ni ilk defa olarak kamuoyunun tartışmasına açmıştır.

S. Hale, SKP’ye bağlı Kadın Birliği’nin 1960’lı yıllar boyunca Ortadoğu ve

Afrika’daki kadın örgütleri arasında en iyi örgütlenen kadın örgütü olmasına rağmen,

                                                                                                                                         
207 Rosemary Sayigh, “Palestinian Women and Politics in Lebanon”, Arab Women / Old

Boundaries, New Frontiers, s. 176-187.
208 Sandra Hale, “Sudanese Women and Revolutionary Parties”, Middle East Report, (Jan.-Feb.

1986), s. 26.



103

faaliyet alanlarını Parti’nin politik programı dışındaki alanlarına taşıyamadığını iddia

eder. Hale’ye göre Birliğin kadın emeği üzerine kampanyalar düzenlemesine rağmen

kadınların hane içindeki emeklerine değinmemesi ve kadınların örfi ve dini hukuk

uygulamaları karşısındaki konumlarını gündeme taşımaması, Komünist Parti’nin

geniş kitlelere açılım hedefinden kaynaklanmaktadır.209

1971’e gelindiğinde ise Birlik gerçekleşen askeri darbe sonucunda tasfiye edi-

len SKP sonrasında faaliyetlerine son vermiştir. Birli ğin kapanması sonrasında Birli-

ğe mensup 10 binden fazla kayıtlı üye iktidardaki Numeiri rejiminin baskıları yüzün-

den uzun yıllar örgütlenememiştir. 80’li yılların başına gelindiğinde ise Birliğe men-

sup aktivist kadınlar bağımsız örgütler şeklinde yeni kadın örgütlerini

teşkilanlandıracaktır.

Yemen’deki kadın hareketi ise 1960’lı yıllarda günümüzdeki birleşik Ye-

men’den farklı olarak, güney ve kuzey şeklindeki iki ayrı devletin, özellikle de gü-

neydeki Yemen Demokratik Halk Cumhuriyeti yönetimi altında şekillenmiştir.

Uzun yıllar İngiliz Kolonyal Yönetimi altındaki Güney Yemen’de, bağımsızlık

mücadelesi sonrasında, Mısır yanlısı sosyalist gruplar hükümeti ele geçirdi. Sosya-

listlerin hükümeti ele geçirmesiyle, 1967’de kuzeyden ayrı olarak güneyde sosyalist

bir devlet kuruldu.

Yeni sosyalist hükümeti Güney Yemen’deki kadın hareketi açısından önemli

kılan durum, hükümetin iktidara geldikten sonra büyük hukuki reformlar gerçekleş-

tirmiş olmasıdır. Genellikle Mısır’daki sosyalist grupların ve bu dönemdeki diğer

sosyalist rejimlerin bütün dünyada yarattığı atmosferin etkisiyle hazırlanan anayasa

ve kanunlarda, kadınların lehine birçok düzenleme yapılmıştır. Başta Medeni Ka-

nun’da yapılan düzenlemelerle kadın ve erkek eşitli ğine büyük vurgu yapılıyordu.

Kadınların kamusal yaşama katılımı, eğitimi, seçme ve seçilme hakkı ve örgütlen-

meleri için sosyalist rejim tarfından desteklenmesi kadın hareketine büyük olanaklar

tanıyordu.210

Bu politikaların sonucu olarak sosyalist iktidar tarafından 1968’de Yemen U-

mumi Kadın Birliği kurulmuştur. Birliğin kurulmasıyla G. Yemen’deki kadınlar ile

                                                
209 Ibid., s. 27.



104

ilgili bütün resmi iş ve politikalar Birliğin yönetim çatısı altında toplanmıştır. Hükü-

metin resmi temsilcilerinin de bulunduğu Birlik sağlıktan eğitime bütün politikaların

tek adresi konumundaydı. Bazı analizcilere göre sosyalist rejimin politik programına

bağlı Birli ğin kadın sorunu etrafında büyük atılımlar gerçekleştirmesine rağmen res-

mi kurum niteliği taşıyordu.211

Güney Yemen’deki kadın hareketinin tek ve hâkim konumundaki grubu olarak

Birlik 1990’daki Güney ve Kuzey Yemen’in birleşeceği döneme değin faaliyetlerini

sürdürecektir.

Yukarıda bakmaya çalıştığımız parti ve bağımsızlık mücadelesi yürüten hare-

ketlere bağlı kadın örgütlerinin Ortadoğu’nun diğer ülkelerindeki devlet güdümün-

deki kadın örgütlerinden farklı olarak, özellikle de Sudan ve Güney Yemen tecrübe-

sinde görüldüğü gibi, modernleşme anlatısına bağlılıktan ziyade Sosyalist ya da ko-

münist partilerin siyasi programları etrafında mobilize oldukları görülmektedir. Bu

dönem açısından III. Dünya’daki bazı komünist rejimlerin kadın sorunu etrafında

oluşturdukları anlatıya bu iki ülkede illiyet kurulması, diğer Ortadoğu ülkelerinden

farklı olarak bu ülkelerdeki kadın hareketlerine farklı tecrübeler kazandırır. Filis-

tin’deki tecrübe ise devletleşme sürecinde olan bir ülkenin ulusal bir parti çatısı al-

tında [hem İşgal Altındaki Filistin Toprakları’nda hem de Filistin dışındaki mülteci

kamplarında] kadın örgütlerinin örgüt yapıları ve mobilizasyonlarının nasıl şekillen-

diği açısından önem kazanır. Filistin’deki bu farklı tecrübe Ortadoğu’daki kadın ha-

reketi tarihine bu dönem içinde farklı özgülükler kattığı gibi sonraki dönemlerde ise

barış siyaseti ve savaş karşıtlığı etrafında oluşturacağı birliktelikler ile yeni bir açılım

kazandıracaktır.

3.4. İslamcılığın Güçlenmesi ve Kadın Hareketi Üzerine Etkisi

1970’li yılların ortasından başlayarak İslamcılığın bütün Ortadoğu’da güçlen-

meye başlaması kadın hareketi tarihi açısından, bağımsızlık süreci sonrasında devle-

tin resmi politikası hale getirilen devlet feminizmi politikasından vazgeçilmesi ve

kamusal yaşamda güçlenen İslamcı kadın örgütlerina tepki olarak uzun yıllar örgüt-

süz kalan solcu ve laik kadınların örgütlenmesi gibi sonuçları doğurmuştur.

                                                                                                                                         
210 Margot Badran, “Unifying Women: Femist Pasts and Presents in Yemen”, Gender and History,

(Vol. 10, No. 3, Nov. 1998), s. 502.



105

İslamcı hareket bu dönemden önce, özellikle de Mısır’da Hasan el-Benna ve

daha sonra S. Kutup öncülüğünde örgütlenmesine rağmen büyük varlık göstereme-

miştir. Başta Nasır olmak üzere bölgedeki diğer laik devlet yöneticilerinin İslamcı

hareketi tehlike olarak görmeleri ve sıkı denetim altında tutmaları uzun yıllar İslamcı

hareketin büyük kitlelere açılımını engellemiştir.

1972’de Mısır’da iktidara gelen E. Sedat’ın liberal politikalar izlemesi, Nasır

yanlısı solcu grupların büyük muhalefetini doğurmuştur. Solcu grupların üniversite

öğrencilerini dâhil ederek gerçekleştirdikleri miting ve protestolar Mısır’da toplum-

sal krizi tetiklemiştir.

Sedat yönetimi artan toplumsal muhalefete karşı İslamcı ve muhafazakâr

grupların desteklenmesi politikasını izleyecektir. Bunun ilk yansımaları, cezaevinde

tutulan İslamcı hareketin yöneticilerinin salıverilmesi ve İslamcı dernek ve vakıfların

örgütlenmesine devlet tarafından izin verilmesi şeklinden olacaktır. İslamcı grupların

devletin politikaları üzerinde baskı kurma çabaları ise Vakıflar Bakanı H. Al-

Dhahabi’nin öldürülmesiyle zirveye tırmanacaktır.212

Mısır’da güçlenen İslamcı gruplar kısa sürede bütün Ortadoğu’da İslamcı dal-

ganın yükselmesine etki edeceklerdir. Bütün Ortadoğu’da İslamcılığın güçlenmesi

bağımsızlık süreci sonrası devlet öncülüğünde başlayan modernleşme çabalarının

yavaşlamasını, devlet feminizmi etrafında devletin kadınların kamusal yaşama katıl-

maları yönündeki politikalarından vazgeçmesini ve yeni yasal düzenlemeler ile hu-

kuk alanında yeni bir muhafazakârlaşma sürecinin başlamasını beraberinde getire-

cektir.

Kadın haklarında ilk gerileme Mısır’da başlamıştır. 1976’da Anayasa’nın 2.

maddesinde yapılan değişiklikle Anayasa’nın ana meşruiyet kaynağı Şeriat olarak

tayin edilmiştir. Bu değişikli ğe bağlı olarak 1979’da hazırlanan Özel Kişi Kanu-

nu’nda yapılan düzenlemeler ile kadın haklarında büyük gerilemeler yaşanmıştır.

Hazırlanan Kanunla büyük tartışma konusu yaratan maddelerden biri olan ikinci

evlilik halinde kadının yasal haklarını düzenleyen madde ise değiştirilerek kadınlar

arasında büyük infaale neden olmuştur. Nasır döneminde madde ikinci evlilik halin-

                                                                                                                                         
211 Ibid., s. 502-503.
212 Al-Ali, Secularism, Gender and the State, s. 73.



106

de birinci eşe boşanma gerekçesi, ikinci eşe ise uğrayacağı mağduriyet karşısında

kocaya yasal sorumluluklar getirmekteydi. Değişiklikler ile yasal haklar iptal edile-

rek hâkime mağrudiyetin oluşup oluşmadığı tespitinde geniş yetkiler getirilmiştir.

Sudan’daki Numairi rejiminin İslamizasyon politikaları ise dini hukuka top-

lumsal ve hukuki yapı üzerinde büyük denetim olanağı getirmiştir. Kadınların giyim-

kuşamını ve özellikle de örtünmelerini kapsayan düzenlemeler kadınların kamusal

alandaki bütün etkinliklerini kapsayacak şekilde dini hukuk açısından yorumlanma-

sını beraberinde getirmiştir. Özellikle bu uygulamaları, herhangi bir kadının kamusal

alandaki dine uymayan bir davranışının tahrik olarak yorumlanması ve bu davranışın

o kadının hapsedilmesine gerekçe olarak gösterilmesi uygulamasında görebiliriz.

Sudan’daki İslamizasyon sürecinin diğer Ortadoğu ülkelerinden farklı olarak, kadın

örgütlerini hedef alması ve birçoğunun kapatılması üzerinde direk olarak etki yapma-

sı ile ayrılır.213

Sudan ve Mısır’daki bu süreç diğer Ortadoğu ülkelerinde özellikle de Ceza-

yir’de kadınlara karşı şiddet ve baskı şekline bürünecektir. Mısır’da 1979’da hazırla-

nan Özel Kişi Kanunu temel alınarak Cezayir’de hazırlanan yeni yasalar, kadınların

çalışma hakkını düzenleyen ilgili yasal düzenlemeyi iptal etmekteydi. Cezayir’de

yasal ve idari alandaki bu gerileme kısa dönem içinde İslamcı hareketin şiddete baş-

vurarak kadınların örtünmesini, çalışan kadınların işinden ayrılmasını ve birçok

aktivist kadının öldürülmesini doğuracaktır.

İslamcı dalganın 70’li yılların ikinci yarısından başlayarak devletin yürüttüğü

modernleşme projelerine etki etmesi ve yeni muhafazakârlaşma sürecini doğurması

dışında kadın hareketi açısından iki önemli gelişmeye etki edecektir. Birinci

gelmişmeyi İslamcı hareketin kadınlara geleneksel kabulün dışında kamusal alanda

yeni roller yüklemesi oluştururken; ikinci gelişmeyi ise İslamcı kadınların öncülü-

ğünde kadınların örgütlenmesine olanak sunmasıdır. Bu iki gelişmeye geçmeden, bu

dönem öncesinde yeni yeni oluşan İslamcı kadın tipine kadın örgütlerine mensup

kadınların bakışını yansıtan bir kadın aktivistin görüşlerinin ortaya koyduğu şekliyle

bu yeni gelişmenin tepki olarak görülmese bile tasvip edilmediğini göstermektedir:

                                                
213 Mervat Hatem, “Toward the Devolopment of Post-Islamist and Post-Nationalist Feminist

Discourses in the Middle East”,Arab Women Old Boundaries/New Frontiers, ed.J.Tucker,
(Indiana University Press,1993),s. 32.



107

“... günümüzden bile modern görüntüye sahipti Mısır. Mini etekler, dekolte el-

biseler hemen hemen hepsi giyilirdi. Bende bunları giyerdim. Kahire Üniversite-

si’nde okurken başörtüsü ve pardüsüleriyle üç genç öğrenci dikkatimizi çekerdi.

Herkesin ağzına pelesenk olmuşlardı aslında; geri kalmış ve kalın kafalı.”214

Aslında üniversitelerde dikkat çeken yeni başörtüsü yalnızca üniversite öğren-

cilerinin dikkatini çekmiyordu. Bağlama ve saçı tamamen kapatmasıyla gelenesel

örtünme stillerinin tamamen dışında olmasıyla cadde ve sokaklarda bazen de ebe-

veynlerin çocuklarını “tuhaf” gördüklerini söyleyecek şekilde dikkat çekmekteydi.

F.E. Gundi’ye göre genç, üniversiteli ve orta sınıf ailelere mensup olan bu ka-

dınlar yeni giyimleriyle İslamcı hareketin kamusal yüzünü temsile aday kişilerdi.

Gundi, “tuhaf” karşılanan bu durumun tam olarak İslamcı hareketin yapmaya çalıştı-

ğı “farklı olma” stratejisine denk geldiğini belirtir. İslamcı hareketin farklı yaşam

alanları üzerinde yürüttüğü söylemsel mücadelede her bireyin yeni rolleri vardı.

Yeni İslami kıyafetleriyle (al-Ziyy al-İslami) kadınlar kendilerini anneleri ya

da nineleri gibi artık giyenmek zorunda hissetmeyecek; bu kıyafetleriyle hem anne

hem memur hem aktivist olarak siyasi organizasyonlara önderlik yapabilecekti.215

İslamcı hareketin dini meşruiyet kaynaklarına dayandırarak kadınlar için ka-

musal alanda açtığı alan, kısa sürede İslamcı kadınları üniversite alanından kamusal

diğer alanlara, resmi dairelere, okullara ve hastanelere taşıdı.

İslamcı erkekler kadınların İslami hareket çatısı altında örgütlenmelerine de

büyük önem vermekteydiler. İslamcı erkeklere göre İslami hareketin genişlemesi ve

geniş halk kitlelerine ulaşması sosyal hizmet açığını kapatması ve devletin yeterli

olamadığı alanlarda gerçekleştireceği faaliyetlere bağlıdır.

İslamcı erkeklerin geniş halk kitlelerine açılma hedefi Mısır’da İslami Cemaat

ve Müslüman Kardeşler’e, Tunus’ta İslami Yöneliş Hareketi’ne, Cezayir’de İslami

Kurtuluş Cephesi’ne, Suriye’de Müslüman Kardeşler’e, Irak ve Kuveyt’te ise Da-

vet’e bağlı kadınların örgütlenmesini doğuracaktır.

Bu yapılara bağlı kadın örgütlerinin genel itibariyle, muhtaç ailelere dönük

yardım kampanyaları; yoksul mahallelerde klinik açma ve ücretsiz sağlık taramaları

                                                
214 Al-Ali, Secularism, Gender and the State, s. 72.



108

yapma; ev ekonomisi, dikiş nakış ve okuma-yazma kurslarının tertip edilmesi; konfe-

rans, protesto ve mitingler düzenlenmesi ve dini içerikli kadın dergilerinin yayım-

lanması gibi faaliyetlerde bulundukları görülür.

İslamcı kadın örgütlerinin kadın sorununu ele alma biçimi ise Ortadoğu’daki

kadın hareketinin bu döneme değin ortaya koyduğu tecrübeden ayrılır. Bu örgütlere

göre feminist kadın örgütleri uzun yıllardan beri Batı değerlerini Ortadoğu’da yaya-

rak ahlâki ve toplumsal çöküşe hizmet etmişlerdir. Başta Zeynep al-Gazali, Safinaz

Kazım ve Heba Rauf’un ideolojik öncülük yaptığı bu örgütlere göre Ortadoğu’da

kadınların özgürleşmesini ancak İslami değerler sunabilmektedir. Batılı feminist de-

ğerler ve kadına öngörülen yeni roller kadınları yeni bağımlılıklara ve kendi kültürle-

riyle çatışmaya itmektedir.216

70’li yılların ikinci yarısından sonra uygun konjonktörün etkisiyle de İslami ha-

reketlere bağlı kadın örgütlerinin kadın sorununu dini temele bağlı kalarak yorumla-

maları ve bu doğrultuda çözümler sunmaları, uzun yıllar devlet feminizmi politikaları-

nın sonucu olarak örgütsüz kalan feminist kadınlara yeni mücadele alanları yaratmıştır.

Hâkim olan bu baskıcı atmosfer solcu ve laik kadın örgütlerinin organize olma-

sında itici bir güç olmuştur. Bu dönemde kurulan kadın örgütleri 80’li yılların başın-

da Sivil Toplum Kuruluşlarının gelişmesine ve kadın sorununu farklı açılardan ele

almaya başlayan bağımsız kadın örgütlerinin doğuşuna öncülük edeceklerdir.

3.5. Yeni Kadın Yazını ve Kadın Hareketi Üzerindeki Etkisi

Kolonyal dönemde Ortadoğu’da büyük gelişme gösteren kadın yayıncılığın II.

Dünya Savaşını müteakip yıllarda büyük bir durgunluk içerisine girdiği görülür. Bu

durgunluk 50’li ve 60’lı yılllarda bazı feminist yazarların kişisel çabaları sonucu a-

şılmaya çalışılsa da kadın yayıncılığında kurumsallaşmaya geçildiği söylenemez.

70’li yıllara gelindiğinde ise yeni kadın yazınına örnek telif eserler yayınlanmaya

başlayacaktır. Bu eserler 80’li yılların başında kadın yayıncılığına büyük soluk ge-

tirmesinin yanında bu dönemde kurulan kadın örgütlerinin gündemleri üzerinde derin

etkiler yaratmıştır.

                                                                                                                                         
215 Fadwa el-Gundi, “Veling Infitah With Muslim Ethic” Social Problems, (No. 28, 1981), s. 470.
216 Moghadam, op. cit., s. 175.



109

Bu kadın yazının temelleri 50’li ve 60’lı yıllarda atılırken benzer şekilde içeri-

ğin geçmişten farklı olarak değiştiği ve yazar olarak seçkin ailelere mensup kadınla-

rın yerini orta sınıfa mensup kadınların aldığı görülür.

“50’li ve 60’lı yılların yazın dünyası birçok feminist kadın yazarını yarattı.

Çoğu şehirli ve orta sınıfa mensup olan bu yazarlar kadınları sınırlayan orta sınıfa

ait kültürel kodları yapısökümüne uğratmaya kendilerini muvazzaf kılmışlardı.” 217

Bu dönemin öne çıkan feminist yazarları ise Alifa Rıfaat ve Andrée Chedid’tir.

Rıfaat öykülerinde alışık olmadık imgeler ve kahramanlar kullanarak, erkekleri top-

lumsal kabullerin dışında resmeder. Rıfaat’ın ironik bir üslupla yazdığı öyküler, cin-

siyet rollerinin o güne dair değişiminin ipuçlarını da içerir.

Chedid ise Hudusuz Uykudan (Le Sommeil délivre) adlı meşhur romanıyla ka-

dınları baskı altında tutan toplumsal yapıyı konu eder. Hane içinde baskıya maruz

kalan evli ve çocuk sahibi kadınlar, namus cinayetine kurban giden kadınlar ve yaşı

geçkin erkekler ile aile zoruyla evlendirilen genç kızların yaşamları romanın merke-

zine oturtulur. Roman aslında toplumsal yapıya bir eleştiri getirirken, kahramanların

iç dünyasını derinlemesine işlemesi ve yer yer kadın kahramanların “kendilerini ça-

resiz hissettikleri anları” melenkolik bir üslupla aktarması romanı psikolojik roman

türüne sokmaktadır.218

Hem Chedid’in hem de Rıfaat’ın roman ve öykülerinde okuyucuyu kadınların

dünyasına sokmaları ve kadınların iç dünyasını yansıtmaları o güne değin politik bir

üslubun hâkim olduğu kadın yayıncılığı açısından yeni bir safhayı temsil etmektedir.

Yeni kadın yazınında en büyük gelişme ise 70’li yıllara gelindiğinde yaşan-

mıştır. 70’li yılların baskıcı atmosferine bir tepki olarak da yükselen bu süreç

yüzbinler tarafından okunan feminist yazarları doğurmuştur. Nawal al-Saadawi ve

Fatıma Mernisi’nin öncülüğünü yaptığı bu dönemin metinleri, özel alanı tartışmaya

açmasıyla büyük yankı uyandırır.

M. Bardan, al-Saadawi’nin eserleriyle Ortadoğu’da ikinci feminist dalganın et-

kilerinin ortaya çıktığını belirtir. Çünkü Badran’a göre bu dönemle beraber kadın

sorununu seçme ve seçilme, eğitim hakkı ya da yasal haklar etrafındaki tarifinin dı-

                                                
217 Leila Ahmed,Women and Gender in Islam,(Michigan:Yale University Pres,1992),s.214.
218 Ibid., s. 215.



110

şında, yeni bir perspektif kazanmıştır. Kadın sorununun genişleyen bu tarifi, kadınla-

rın baskı altında tutulması, kadınların bağımlığı ve kadınların hane içinde ve dışında

uğradıkları ayrımcılık gibi birçok olgunun üzerine dikkatleri çekiyordu.219

Bu metinlerin başında al-Saadawi’nin 1972’de kaleme aldığı Kadın ve Cinsiyet

(al-Mar’a waal-Jins) adlı romanı gelmektedir. Kendisi bir tıp doktoru olan al-

Saadawi, romanında kadınların fiziksel ve ruhsal hastalıklarda uğradığı ayrımcılık

üzerine yoğunlaşır. Kültür ve dinsel kabullerin etkisiyle kadın ve erkeklerin toplum-

sal cinsiyet kimliklerinin oluşumu, cinsiyetler arası ilişkilerde yasak ve meşru alanla-

rın sınırı, cinsiyet üzerine var olan tabular ve kadınların uğradığı fiziksel travmalar

romanda büyük yer alır. Romanın büyük ses getirmesi, aslında roman kahramanları-

nın bildik ve halktan olmasına rağmen, cinselliğin özellikle de kadın cinselliğinin ilk

defa feminist bir açıyla ele alınmasıyla ilgilidir.

1980’de yayımladığı Havva’nın Örtlü Yüzü (The Hidden Face of Eve) adlı ki-

tabında ise al-Saadawi, Arap ataerkillik kavramı etrafında kadın sorununu incelemiş-

tir. Al-Saadawi ilk kitabından farklı olarak bu kitabında kadınların Ortadoğu’da top-

lumsal olarak konumlandırılma biçimlerine eğilir.

Kitapta al-Saadawi ilk dönem İslam’ın, İslam öncesi dönemin izlerini taşıyarak

sonraki dönemlerde oluşmaya başlayacak olan fıkıh doktrinin baskıcı ortamı dışında

kadınlara özgür alanlar sunduğunu belirtir. Peygamber eşi Ayşe’nin sosyal hayatın

içinde aktif olmasını örnek gösteren al-Saadawi, İslam’daki erkeklere sunulan çokeşli-

lik iznini ise Ortadoğu’daki bütün dinlerin ortak mirası ile açıklamaya çalışır (s. 125-

130). Al-Saadawi, Arap erkek ethosunda kadınların hem arzu hem de fitne nesnesi

olarak konumlandırılmasını ise pratik olgularda birbiriyle çelişen davranışların ortaya

çıkmasına ve kadınların bu bölgede trajediler yaşamasına neden olduğunu belirtir.220

M. Cooke, al-Saadawi’nin her iki kitabında da kadınlara farklı perspektifler

sunduğu gibi, onlara özel alan içinden güçlenme pratiklerini gösteren bir izlek sun-

duğunu belirtir.221 Al Saadawi’nin kitaplarının büyük yankı uyandırmasını ve kadın

sorununa getirdiği bakışın etkisini muhafazakâr kesimlerdeki tepkilerden de görmek

mümkündür:

                                                
219 Margot Badran, “Gender Activism: Feminist and Islamist in Egypt”, Identify Politics and

Women, ed., V. Moghadam, (Boulder: Westview Press, 1994), s. 210.
220 Nawal al-Saadawi, The Hidden Face of Eve, (London: Zed, 1980).



111

“Al-Saadawi’nin Doktorlar Sendikası’nda onbeş günde bir düzenlediği konfe-

ranslara ta ki konferans düzenlemesi men edilinceye kadar katılıyordum. Düşünebi-

liyor musunuz kadını men ediyorlar. Neden men etmişler efendim? Çünkü bekâret ve

kadın sünneti üzerine “Kadın ve Cinsiyet” adlı kitabı kaleme almış. Aslında hem

tıbbi hem bilimsel bir kitap. Bugün her tarafta müstehcen kitaplar var. Bilmeniz la-

zım, Amerikan Kafe’nin bulnduğu Imadiddin Caddesi’nde yürüyordum geçen.

Kafenin önünde bir genç resimli müstehcen kitaplar satıyordu. Kimsenin gıkı bile

çıkmıyordu. İslamcıların da aldırış ettikleri yoktu. Ama Nawal’ı tehdit ederler; çünkü

kadınların güçlenmesi için çalışıyor.” 222

Bu dönemin diğer öncü kadın yazarı olan F.Mernisi 1975’te Peçenin Ötesi

(Beyond the Veil) adlı eserini yayımladı. Kitabında Müslüman Arap coğrafyasında

kadınların baskı altında tutulması ve kadınların tehlike olarak görülmesinin kökenleri

üzerine yoğunlaşan Mernisi, toplumsal cinsiyet rollerinin ayrışmasında ve cinsiyet

temelli iş bölümünün belirlenmesinde İslam’ın oynadığı rol üzerine geniş analizler

yapmaktadır.223

Mernisi kitabında günümüzde kadınlara hem kamusal hem de özel alanda

yüklenen görevlerin ya da kadınların uğradığı ayrımcılığın normal olarak telakkisinin

ve bunun kültürel olarak tasdiklenmesinin temellerini klasik dini metinler üzerinden

okumasını geliştirdi. Mernisi günümüzde kadınları baskı altında tutan toplumsal yapı

ile İslam’ın tarihsel oluşum evreleri ve bugün Ortadoğu’da üzerinde etkin olan fıkıh

okullarının etkisi altında olduğu eril taassup arasında bir illiyet kurar.224

Mernisi, bu bakışını İslam dini, ataerkillik ve kadın sorunu üzerine

temellendirmesi, Al-Saadawi’den farklı olarak feminist örgütler dışında diğer ente-

lektüel çevrelerde de büyük yankı uyandırmıştır. Mernisi’nin kadın sorununu, İslam’ı

dönemselleştirerek ele alması (Mekke ve Medine dönemleri olarak ayrıştırmaya git-

mesi) kadın sorununa metodolojik bir temel sunmasının yanında, dini araştırmalarda

özellikle de kadınların toplumsal ve dini ödevleri üzerine olan konularda büyük tar-

tışmaların başlamasına zemin hazırlamıştır.

                                                                                                                                         
221 Mırıam Cooke, “Women in the Middle East”, NWSA Journal, (Vol. 11, No. 1, 1999), s. 184.
222 Al-Ali, Secularism, Gendern and the State, s. 77.
223 Fatma Mernisi, Beyond the Veil, (Indianapolis: Indiana Univ. Press, 1975).
224 Anouar Majid, “The Politics of Feminism in Islam”, Signs, (Winter, 1998), s. 329-333.



112

Hem Mernisi’nin hem al-Saadawi’nin hem de 50’li ve 60’lı yıllarda Rıfaat ve

Chedid öncülüğünde kadın sorunun özel alanı içine alacak şekilde işlenmesi ve ka-

dınların gündelik yaşamlarında uğradıkları ayrımcılığın dinsel ve kültürel kabullerle

onaylanmasının bu metinler ile gündeme taşınması, 70’li yıllarda Ortadoğu’da kadın

yazınına soluk getirmiştir. Kadın yazının özel alanı yazılabilir kılması ve tabu olarak

görülen birçok konuyu işlemesi salt bir yayıncılık başarısı olarak karşımıza çıkmaz.

Badran225 ve Moghadam’ın226 belirttikleri gibi yeni kadın yazının yarattığı et-

kiler bu dönemde genç kadınların öncülüğünde kurulacak olan Arap Kadın Daya-

nışma Birliği (Jami’yat Tadamun Al-Mar’a Al-Arabiya), Yeryüzü Kızı Cemiyeti

(Gam’at Bint Al-Ard), Yeni Kadın (Al-Mar’a Al Gedida) ve Arap Kadın Birliği

(Rabtat Al-Mar’a Al-Arabiyya) adlı bağımsız kadın örgütlerinin gündemlerini ve

mücadele alanlarını belirleyecektir.

                                                
225 Badran, “Gender Activism”, s. 210.
226 Moghadam, op. cit., s. 174.



113

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM

Üçüncü Safha: Bağımsız Kadın Örgütlerinin Doğuşu

1980 sonrası Ortadoğu’daki kadın hareketinin hem yapısında hem faaliyetle-

rinde büyük dönüşümler yaşanmıştır. Bu dönüşümler hem bölgesel hem de küresel

dinamiklerin etkisine açık bir şekilde gerçekleşirken, kadın örgütlerinin bağımsız-

laşmasına, devlet güdümündeki örgütlerden çok Sivil Toplum Kuruluşu (STK) şek-

linde organize olmasına yansıyacaktır.

Bu dönemde yükselen bağımsız kadın örgütlerinin yapısı, Ortadoğu’da siyasal

ve toplumsal arenada sivil toplum alanının gelişmesine bağlı yaşanan gelişmelere

bağlılık arzetmektedir. Sivil toplum üzerine yürütülen tartışmaların yoğunluğu ve

ekonomik alanda mevcut yönetimlerin liberal açılımları, Ortadoğu’da değişim talep-

lerinin dile getirilmesine, muhafelet gruplarının oluşmasına uygun zemin oluşturur-

ken; birçok toplumsal harekette olduğu şekliyle kadın hareketinin devlete olan ba-

ğımlılığının azalmasına, kadın sorunu etrafında etkin bir muhalefet yapısına ulaşma-

sına etki edecektir.

Kadın hareketi açısından bu dönem bölgesel dinamiklerin yanında küresel di-

namiklerin etkin olacağı bir dönem olacaktır. Özellikle dünya kadın hareketinin ka-

dın sorunu etrafında geliştirdiği “anaakım” yaklaşımı ve farklı kadın hareketleri ara-

sında kurulan uluslararası düzeydeki birliktelik Ortadoğu’daki kadın hareketinin

gündemini büyük ölçüde değiştirecektir.

Bu dönem, özellikle Birleşmiş Milletlerin Kadın On Yılı olarak ilan ettiği

1975-1985 yılları arasında önem kazanacaktır. Sonraki dönemlerde ise Pekin Konfe-

ransı ve Pekin Konferansı’nın devamı niteliğinde olan uluslararası organizasyonlar

Ortadoğu’daki kadın hareketinin dönüm noktaları olacaktır.

Çünkü bu dönemden sonra kadın örgütlerinin faaliyet alanlarını, bu konferans-

larda kadın sorunu ile mücadele etrafında belirlenen kritik alanlarda sürdürdükleri

görülür. Bu yeni tecrübe, kadın örgütlerini ulusal hükümetleri kadın sorunu etrafında

mücadeleye zorlayacak bir konuma getirecektir.

Bu dönemde bu gelişmelerin dışında Ortadoğu’daki kadın hareketi açısından i-

ki önemli gelişme daha yaşanmıştır. Bu gelişmelerin ilkini kadın sorununun akade-



114

mik çatı altında tartışılmaya başlanması ve bu doğrultuda Kadın Çalışmaları bölü-

münün kurulması oluştururken; ikinci gelişmeyi ise kadın örgütlerinin şiddet ve sa-

vaşa karşı geliştirdikleri barış siyaseti olmuştur.

Bu gelişmeler, özellikle akademik alanda kadın sorunun ele alınmaya başlan-

ması kadın sorununun akademik alanda tartışılmaya açılmasına, kadın hareketi mü-

cadelesinin tarihinin yazılmasına ve kadın örgütlerinin ihtiyaçları olan bilgi ve tecrü-

benin sağlanmasına zemin hazırlamıştır.

Filistin ve İsrailli kadın örgütlerinin şiddet ve savaş karşıtı olarak geliştirdikleri

barış siyaseti ise Ortadoğu’daki kadın hareketi tarihi açısından kültürler arası diyalo-

gun geliştirilmesi ve savaştan en fazla etkilenen kesim olan kadınların savaşa taraf

olan ülkelerde savaş karşıtı bir muhalefetin oluşturulması açısından önemli bir tecrü-

beyi oluşturur.

4.1. Kadın Örgütlerinin Sivil Toplum Kurulu şu Olarak Yapılanması

1980’den sonra kadın örgütlerinin bağımsız bir organizasyon hüviyetine ka-

vuşması uluslararası arenada gerçekleşen gelişmelere bağlı olmasının yanında en

temelde bölgede bu dönemde yürütülen sivil toplum tartışmaları ve yurttaşlık taleple-

rini merkeze alan oluşumların varlığına dayanır.

80’li yıllarda sivil toplum kavramı üzerine yürütülen tartışmalar, kendisini his-

settirmeye başlayan İslamcı harekete karşı tepki olarak ortaya çıkar. Bu tepkiler ben-

zer şekilde, 70’li yıllarda Sovyet tarzı devletçi kalkınma modelini eleştirmeye başla-

yan solcu grupların devlet karşısında bireyin alanını genişlettirmeyi içeren yakla-

şımlarına dayanır.

80’li yıllarda sivil toplum üzerine başlatılıp 90’lı yıllarda da sürdürülen tartış-

maların yoğunluğunu, bu konu üzerine yayınlanan eserlerin isimlerinde görmek

mümkündür: Münazara Klübündeki Gramsci, Gramsci ve Sivil Toplum Sorunları, vd.

Genellikle İtalyan düşünür Antonia Gramsci’nin hegomonya, sivil toplum ve

kültür kavramı üzerine geliştiridği düşünceden esinlenen bu eserler, Ortadoğu’da

monarşik ve otoriter yapıyı miras alan modern devletlere karşı teorik eleştirel bir

çerçeveyi geliştirirken, bireyin önünü açacak devlet dışı örgütlenmelerin önemine

dikkat çekiyorlardı.



115

Devlet dışı örgütlenme biçimine bu dönemde artan vurgu 70’li yılların ikinci

yarısından sonra devletin kadın örgütlerine olan desteğini azaltması ve Kadın On Yılı

münasebetiyle kadın sorununa yeni yaklaşımların getirilmesi kadınların bağımsız

örgüt çatısı altında örgütlenmelerini sağlamıştır.

BM’nin Kadın On Yılı münasebetiyle gerçekleştirdiği faaliyetlerde genel itiba-

riyle resmi kadın örgütleri ya da resmi bir heyetin kadınları temsil etmesine rağmen,

bu dönemde CEDAW Sözleşmesinin imzaya açılması, Ortadoğu’daki kadın örgütle-

rini Sözleşmeye taraf olunması yönünde devlet üzerinde baskı oluşturma şeklinde

mobilize etmiştir.227

Bu dönemin 90’lı yıllara kadar olan safhasında önemli olarak Fas’ta yoksul

müteşebbis kadınlara yönelik mikro kredi sağlayan Yaşam Sınırı Cephesi; Mısır’da

kadın adayların desteklenmesi yönünde kampanyalar düzenleyen Mısır Kadın Hakları

Merkezi ve Kadın Liderleri Merkezi; Fas, Tunus ve Cezayir’deki kadınlar arasında

birlikteliği sağlamak ve Pekin Konferansı’na hazırlık oluşturmak için Mağrip Eşitlik

Ortaklığı; ve Tunus’da ise Arap kadınların sorunlarına yönelik politika ve proje üre-

tilmesine dönük Arap Araştırmaları ve Uygulama Merkezi’nin kurulduğu görülmek-

tedir.228

1994’te ise BM öncülüğünde Kahire’de düzenlenen “Uluslararası Nüfus ve

Kalkınma Konferansı”nda kadın sorunu ve özellikle de kadın süneti üzerine tartış-

maların kadın örgütleri tarafından Konferans boyunca sürdürülmesi, Ortadoğu’daki

kadın örgütleri arasında büyük ses getirmiştir. Aynı yıl Ürdün’ün başkenti Am-

man’da BM öncülüğünde Pekin Konferansı’na hazırlık çalışmalarını kapsayan ve iki

hafta süren “Arap Coğrafyasındaki STK’ların Çalışma Programları” adlı konferans

düzenlenmiştir. Konferansa katılan farklı kadın örgütlerinin, kadınların yoksullukla

mücadelesi, kadınların vatandaşlık haklarının sağlanması, kadın erkek arasındaki

eşitsizliğin giderilmesi ve kadınlara yönelik şiddetin durdurulması yönünde ortak

                                                
227 Deniz Kandiyoti, “Reflections on the Politics of Gender in Muslim Societies: From Nairobi to

Beijing”, Faith and Freedom, s. 25.
228 Laila al-Hamad, “Al-Munazzamat an-Nisaiyye fil-Alemil Arabi”, Al-Raida, (Vol. XIX, Spring /

Summer, 2002), s. 24.



116

mücadele kararı alması, bu dönemle birlikte Ortadoğu’daki kadın hareketinin yeni

oluşan gündeminin ipuçlarını vermekteydi.229

1995’te düzenlenen Pekin Konferansı’yla Ortadoğu’daki kadın hareketinin

gündemi ve organizasyon yapısı büyük ölçüde değişmiştir. D. Kandiyoti göre Pekin

sonrası kadın hareketinin çeşitlenen mücadele sahasının birey ile devlet arasındaki

Ortadoğu’da mevcut olan vakumun doldurulmasında ve demokratikleşme sürecinin

hızlandırılmasında kadın örgütlerina Sivil Toplum Kuruluşu olarak önemli bir alanı

açmıştır.230

L. Al-Hamad ise Pekin Konferansı’nın hem kadın aktivistlerin hem de kadın

örgütlerinin kadın sorunu ile mücadelede geleneksel bakışları üzerinde bir değişim

etkisi yarattığı ve farklı kadın örgütleri arasında birliktelik tecrübesini tesis ettiğini

savunur.231

Pekin Konferansı’nın Ortadoğu’daki kadın hareketi üzerindeki etkisini farklı a-

çıdan ele alan A. Basarudin ise Pekin Konferansı’yla Batılı kadın örgütleri ile Orta-

doğu’daki kadın örgütleri arasında Doğu-Batı karşıtlığı şeklinde gelişen “kültürel

körlüğün” azaldığını ve farklı feminist tecrübeler arasında verimli paylaşımın ger-

çekleştiğini belirtir.232

Bu döneme daha yakından baktığımızda kadın hareketinin gündeminde top-

lumsal cinsiyet ve yasal haklar, toplumsal cinsiyet temelli şiddet, kadın ve üreme

sağlığı, kadınların siyasal yaşama katılım ve ekonomik bağımsızlık gibi konuların

büyük yer ettiği görülür.

Kadın örgütlerine baktığımızda ise sosyal hizmet faaliyetleri, uzman birlikleri,

insan ve kadın hakları, kadın emekçiler ve kadın emeği, kadın sorunu etrafında faali-

yet gösteren uluslararası kuruluşlar ile birliktelik ve toplumsal ilerleme ve gelişme

hedefini içeren örgütler şeklinde organize oldukları görülür.

Sosyal hizmet faaliyeti sürdüren kadın örgütleri ilk dönem kadın hareketinde

olduğu gibi 80 sonrası kadın hareketinde de ağırlığını sürdürmektedir. Genellikle

                                                
229 Valentine Moghadam, “Al-Muvatiniy, al-Mugtama al-Madeni va Nisa fil Vatanul Arabi”, Al-

Raida, (Vol. XIX, Spring / Summer, 2002), s. 17.
230 Kandiyoti, “Reflections on the Politics”, s. 24.
231 Al-Hamad, op. cit., s. 26.
232 Azza Basarudin, “Reconciling Western and Arab Feminisms”, Al-Raida, (Vol. XIX, Spring /

Summer 2002), s. 64.



117

seçkin ve orta sınıf aileler mensup kadınların yoksul kadınlara yönelik ayni ve nakdi

yardımını kapsayan bu faaliyetler, bu dönemde doğal ve savaş gibi afetlerde mağdur

olan kadın ve çocuklara yönelik zorunlu ihtiyaçların tedarik edilmesi ya da mağdur

kadınlara hukuki danışmanlık desteğinin verilmesi gibi faaliyetleri içine alacak şekil-

de gerçekleştirilmekedir.

Bu alanda faaliyet sürdüren kadın örgütleri Filistin’de Aileleri Destekleme

Cemiyeti; Mısır’da İnsanlara Muavenet Cemiyeti, Ürdün’de Kraliçe Aliye Toplumsal

Hayatı Destekleme Fonu; Lübnan’da Genç Hıristiyan Kadınlar Cemiyeti ve Ceza-

yir’de SOS Kadın Sorunları olarak öne çıkar. N. Lindisfarne, 80 sonrası sosyal hiz-

met tipi örgütlerde İslamcı kadınların öne çıktığı ve bu tür faaliyetleri geniş kitlelere

ulaşmada bir strateji olarak değerlendirdiklerini belirtir.233

Uzman kadın birlikleri ise sosyal hizmetlerden faklı olarak mesleki bir birlik teş-

kilatı yapısına sahiptirler. Meslektaş kadınlar arasında ulusal olarak örgütlendikleri gibi

benzer şekilde uluslararası meslek birlikleriyle birliktelikler kurabilmektedirler.

Ürdün’de İşkadınları Birliği; Mısır’da Kadın Yazarları Birliği, Mısır Kadın Si-

nemacılar Derneği, Kadın Sağlık Çalışanları Birliği ve Mısır Bilim Kadınları Birliği;

Bahreyn’de Kadın Toplumbilimciler Derneği; Irak’ta Kadın Mühendisler Komitesi

ve Tunus’ta Kadın Gazeteciler Birliği bu örgütlenme biçimine örnek gösterilebilir.

Bu kadın örgütleri mesleki dayanışma şeklinde örgütlenseler bile kendi mesleki

grupları açısından kadın sorununu ele alabilmekte; kadın üyelerinin meslek yaşamla-

rında karşılaştıkları ayrımcılığı gündeme getirebilmektedir. Bu bağlamda Ortado-

ğu’nun farklı ülkelerinden kadın üyelere sahip Arap Avukatlar Birliği Kadın Hakları

Komitesi tecrübesinden bahsetmek mümkündür. Komite, Ortadoğu’da kadınların

hukuk alanında karşılaştıkları zorluklar ve kadınlara uygulanan yasal ayrımcılık üze-

rine kapsamlı araştırmalar gerçekleştirerek geniş bir bilgi ağının oluşmasını sağla-

mıştır.234

Kadın ve insan hakları konusu üzerinde faaliyet gösteren örgütlerin ise Pekin

Konferansı’ndan sonra sayılarında büyük artış yaşanmıştır. Demokratik katılım, ka-

dınların statüsü, insan hakları ihlallerine karşı ortak mücadele ve kadınların güçlendi-

                                                
233 Nancy Lindisfarne “Women Organized in Groups”, Organizing Women, s. 224.
234 Valentine M. Moghadam, “Women’s NGOs in the Middle East and North Africa”, Organizing

Women, s. 34.



118

rilmesinde stratejik alanların önemi üzerine yoğunlaşan bu örgütler diğer STK’lar ile

işbirliği kurabilmektedir.

Mısır’da Üreme Hakları Grubu, Yurttaş Forumu ve Mısır İnsan Hakları Kuru-

mu Kadın Komitesi; Tunus’ta Tunus İnsan Hakları Kadın Birliği, Tunus Kadın De-

mokratlar Birliği; Fas’ta Kadın Eylem Birliği ve Faslı Kadınların İnsan Hakları Ör-

gütü ve Filistin’de İnsan Hakları Birliği önde gelen örgütler olarak sayılabilir.

Bu örgütlerin internet ve diğer iletişim araçlarını kullanarak kadın ve çocuk

haklarında yaşanan ihlalleri dünyadaki diğer insan hakları kuruluşlarının gündemine

taşıdıkları ve ulusal hükümetler üzerinde baskı oluşturdukları da görülür.

Kadın emeği ve kadın emekçilere yönelik halk tabanlı kadın örgütleri ise ka-

dınların emek sektöründe karşılaştıkları cinsiyet ayrımcılığını, ücretlerin yetersizliği-

ni ve kadınları olumsuz etkileyen çalışma koşullarını gündemlerine alarak, çalışan

kadınlara yönelik projeler üretmektedir. Ortadoğu ülkelerinde sendikaların yetersiz-

liği bu örgütler için büyük sorun teşkil etmektedir. Mevcut sendikalar ile yürütülen

çalışmalarda çalışan anneler için kreşlerin kurulması, doğum izinlerinin dünya stan-

dartlarına çıkarılması ve çalışma ortamındaki cinsel tacize yönelik yasal müeyyidele-

rin işlevsel hâle getirilmesi yönünde önemli kazanımlar elde edilmiştir.

Mısır’da Tarım Kooperatifi Merkezi Kadın Komitesi; Filistin’de Emekçi Ka-

dınlar Komitesi ve Filistin Emekçi Kadınlar Birliği ve Tunus’ta Emekçi Kadınlar Ulu-

sal Komisyonu bu alanda faaliyet gösteren kadın örgütlerinin başında gelmektedir.

Toplumsal ilerleme ve gelişme temelli kadın örgütleri ise sosyal hizmet alanın-

da faaliyet gösteren kadın örgütleriyle benzerlik taşımasına rağmen aile planlaması-

nın yaygınlaştırılması, müteşebbis ihtiyaç sahibi kadınlara mikro-kredinin sağlanma-

sı, okuma çağındaki kız çocuklarının okula gönderilmesine yönelik kampanyaların

düzenlenmesi ve okuma-yazma kurslarıyla yetişkin kadınlara okuma ve yazmanın

öğretilmesi gibi faaliyetler ile ayrılmaktadır.

Mısır’a baktığımızda bu alanda faaliyet gösteren kadın örgütlerinin Üretici Ai-

lelere Dönük Eğitim Çatısı altında birlikte hareket ederek, Üretici Aileler Projesi

kapsamında hane içinde üretim yapan kadınlara mesleki eğitim ve kredi sağladığı

görülür. Benzer şekilde Lübnan’da Kadın Komitesi ve Lübnan Halkçı Eylem Derne-



119

ği; Tunus’ta Kadın Projelerini Destekleme Cemiyeti ve Tunus Kadın Mesleki Bece-

riler Merkezi bu alanda faaliyet yürütmektedir.

Yukarıda ayrı ayrı ele alınan farklı alanlarda faaliyet gösteren kadın örgütleri-

nin büyük bir çoğunluğunun bu yeni dönemde geliştirdikleri projelere uluslararası

kuruluşlardan finans ve bilgi desteği arayışına girdikleri görülür. Başta İsveç, ABD,

Kanada ve Almanya’daki resmi kuruluş ve STK’lardan destek alan kadın örgütleri-

nin UNICEF, UNESCO ve UNFPA gibi organizasyonların öncülüğünde birçok pro-

jeyi hayata geçirmiştir.

Burada BM’nin öncülüğünde teşkilatlandırılan iki örgütün önemine işaret et-

mek mümkündür. Ürdün’ün başkenti Amman’da UNIFEM’in (Birleşmiş Milletler

Kadını Geliştirme Fonu) açılan bürosu ve ESCWA’nın (Birleşmiş Milletler Batı As-

ya Ekonomik ve Sosyal Bölümü) bağımsız kadın örgütlerinin gelişmesinde büyük

katkısı olmuştur. Özellikle UNIFEM’in Amman’daki bürosu kısa sürede Ortado-

ğu’daki bağımsız kadın örgütlerinin ortak çatısı konumuna gelmiştir. Büronun ha-

zırladığı kitap, dergi ve raporlar ile bölgedeki kadın örgütleri arasında bilgi ağı oluş-

turulurken, büro çatısı altında oluşturulan dokümantasyon merkezi sayesinde kadı

hareketi tarihinin yokolması engellenmiştir.235

Bu dönemde diğer dönemlerden farklı olarak ulusal hükümetlerin bağımsız ka-

dın örgütlerine yakın bir idari mekanizmayı devreye soktukları görülür. Uluslararası

kadın organizasyonlarında devleti temsil edecek komitelerin bağımsız kadın örgütle-

riyle işbirliğini öngören bu mekanizmanın ülke içindeki mevcut kadın örgütleri ara-

sında politika belirlemede, hükümet ile kadın örgütleri arasında bir ortak zeminin

oluşmasında bir işlevi gördüğü söylenebilir.

Resmi kadın örgütlerinden farklı bir yapılanma içeren bu mekanizma Ürdün’de

Ürdün Ulusal Kadın Komitesi; Yemen’de Ulusal Kadın Komitesi; Lübnan’da Lüb-

nan Kadın Komisyonu; Mısır’da Ulusal Kadın Komitesi; Filistin’de Bakanlıklararası

Komite; Cezayir’de Ulusal Yardımlaşma ve Aile Bakanlığı ve Sudan’da Umumi

Kadın Direktörlüğü adı altında yürütülmektedir.

Genel itibariyle bağımsız kadın örgütlerinin hem ulusal hem de uluslararası ku-

ruluşlar ile yürüttükleri ortak faaliyetlerinde verimlilikleriyle dikkat çektikleri; ilk

                                                
235 Ibid., s. 41.



120

dönem kadın hareketinde olduğu şekliyle karizmatik kadın liderlerinin öncülüğünde

örgütlenmelerinden çok, grup çalışmasına ve ortak karar alma mekanizmasına önem

verdikleri görülür. Nitekim bu dönemde genç kadınların bu gruplarda artan sayısı ve

karar organlarına etkin katılımı (orta sınıfa mensup kadınların ağırlığı dikkat çek-

mektedir) lider ve sınıf etkisinin azaldığını göstermektedir.236

4.2. Pekin Konferansı Sonrası Kritik Alanlardaki Kadın Örgütlerinin Mü-

cadelesi

80 sonrası kadın hareketinin bağımsız kadın örgütleri örgütlenmesiyle yapı ve

faaliyetinde yaşanan değişimin Pekin Konferansı’yla beraber toplumsal cinsiyet

anaakımı politikalarına doğru bir açılımı sağladığı belirtilebilir. Bu değişim, kadın

hareketinin sağlık, eğitim, medya, çevre, siyasal katılım, kadınlara yönelik şiddet, kız

çocuklarının uğradıkları ayrımcılık ve kadın hakları gibi belirlenen kritik alanlardaki

mücadelesini ve bu mücadelede sağlanan başarının uluslararası platformlarda özel-

likle de Pekin Konferansı’nın devamı niteliğindeki organizasyonlarda değerlendirile-

bilecek bir niteliğe kavuşmasını sağlamıştır.

Pekin Konferansı sonrası dönemde Ortadoğu’daki kadın hareketinin günde-

minde kritik alanlardan kadınlara yönelik şiddet konusu büyük bir yer edinmeye

başlamıştır. Kadınlara yönelik şiddet konusunun toplumsal cinsiyet temelli şiddet

olarak ele alınmaya başlanması kadın örgütlerine geniş mücadele alanı açmıştır.

Aile içi şiddet, tecavüz, cinsel taciz, namus cinayeti, kadın sünneti ve küçük kız

çocukların cinsel istismarı şeklinde geniş tutulan kadınlara yönelik şiddetin kadın

örgütleri tarafından ele alınması birçok mücadele pratiği üzerinden yürütülmektedir.

Başta yasal düzenlemelerin kadınlara yönelik şiddeti yeniden tanımlamasını sağla-

mak yönünde yürütülen faaliyetler, yazılı ve görsel medya vasıtasıyla geniş kesimle-

rin kadınlara yönelik şiddet konusunda bilgilendirilmesi, şiddet mağduru kadınların

barınabileceği sığınma evlerinin ve şiddete uğramış kadınlara psikolojik destek vere-

cek danışma ve rehabilitasyon merkezlerinin kurulması şeklinde sürdürülmektedir.

Kadın örgütlerinin kadınlara yönelik şiddete karşı mücadelede hükümet or-

ganları ve diğer STK’lar ile işbirliğini önemsedikleri görülür. Özellikle de 90’lı yıllar

                                                
236 “Empowerment of Women”, The Fourth Annual Report of Arab NGOs 2004, (Cairo: Shabaka,

2004), s. 19.



121

sonrasında Cezayir ve Irak’ta kadınlara yönelik artan şiddet olaylarına karşı örgüt-

lenmelerinde ve 1994’te BM öncülüğünde Kahire’de düzenlenen konferansta kadın

örgütlerinin hükümet organları ile beraber kadın sünnetine karşı başlattıkları müca-

delede bu işbirliğinin etkilerinden bahsedilebilir.237

Kadınlara yönelik şiddete karşı mücadelede Ürdün ve Fas tecrübeleri önemli

birer örnek oluşturur. Ürdün’de kadın örgütlerinin hem resmi organlar hem de ulusla-

rarası kuruluşların desteğini alarak gerçekleştirdikleri namus cinayetlerine karşı

kampanyalar, hem Ürdün’de hem de Ortadoğu’nun diğer ülkelerinde büyük yankı

uyandırmıştır. Özellikle The Jordan Times ve Kadınların Sesi adlı gazetelerde sesini

duyuran kadın örgütlerinin başta Amman’da sığınma evleri ve kadın danışma bürola-

rı kurdukları; namus cinayetlerini işleyenlere verilen cezai müeyyidelerin artırılması

için kraliyet ailesine mensup bazı kadınların öncülüğünde Meclis’te lobi faaliyetleri

yürüttükleri görülür.238

Fas’ta ise kadın örgütlerinin 1999-2004 yılları arasında sürdürdükleri yoğun

mücadele sonrasında 2004 Kasım’ında Aile Kanunu’nun yürürlüğe girmesi sağlan-

mıştır. Kanunla beraber genç kızların evlendirilme yaşı minimum 18 olarak belir-

lenmiş, şiddete uğramış kadınlara devletin koruma zorunluluğu getirilmiştir. Kanun

Ortadoğu ülkeleri arasında ilk defa olarak evli çiftler arasındaki şiddet olgusunu bo-

şanma sebebi olarak belirlemiştir.239

Sağlık konusu da benzer şekilde Pekin Konferansı sonrasında kadın örgütleri-

nin önemli mücadele alanlarından bir tanesini oluşturur. Uzun yıllar salgın hastalıklar

ile mücadele, halk sağlığı ve anne sağlığı şeklinde kadın hareketinin gündeminde yer

eden sağlık konusunun bu dönemle beraber kürtaj hakkı, aile planlaması, yardımcı

üreme teknikleri, AIDS’le mücadele ve cinsel eğitim gibi konuları içine alacak şekil-

de alanı genişletilmiştir.

Sağlık alanındaki kadın örgütlerinin mücadelesi kısmen kendi bünyelerinde ba-

zı dönemlerde ise resmi kurumlar ile işbirliği şeklinde gerçekleşmektedir. Devlet

tarafından başlatılan sağlık projelerinin geniş kitlelere ulaştırılması, kadınların sağlık

                                                
237 Al-Hamad, op. cit., s. 25.
238 Moghadam, “Al-Muvatiny, al-Mugtama”, s. 17.
239 “Ten Years After Beijing”, The Role and Contribution of the Arab NGOs, (Amman: UNIFEM,

2005), s. 24.



122

alanında bilinçlendirilmesi ya da kadın örgütlerinin kendi başlattıkları projeler ile

kadınlara ulaşılması şeklinde gerçekleşen mücadelede, kadın örgütlerinin hem dinsel

hem kültürel yapıdan dirençle karşılaştıkları görülür. Sağlık konusunda resmi merci-

lerin etkin mücadelesi hem de bu konuda kadın örgütleri ile işbirliği içinde olması bu

direncin etkisini büyük ölçüde azaltmıştır.

Kadın örgütlerinin faaliyetlerine yakından baktığımızda ise Ürdün’de Nur Al-

Hüseyyin Vakfı öncülüğünde sağlıklı üreme Cezayir’de kürtajın yasal bir güvence

altına alınması ve kürtajın sağlıklı koşullarda yapılması; Yemen’de Ulusal Kadın

Komitesi öncülüğünde Aile Planlaması ve yardımcı üreme tekniklerin kırsal alanlar-

da yaygınlaştırılması; Kuveyt’te AIDS ve salgın hastalıklar ile mücadele; Filistin’de

anne ve halk sağlığı; Tunus’ta kürtaj hakkı ve Mısır’da Aile Planlaması üzerine

kampanya, proje ve eğitim seminerleri düzenledikleri görülür. Bu tecrübeler arasında

Kuveyt’te Sağlık Bakanlığı ile yapılan işbirliği sonucunda kadınlara sağlık desteğinin

özellikle de psikolojik danışmanlık desteğinin verildiği Arkadaşlık Klubü projesinin

başarısından bahsedilebilir.240

Yoksullukla mücadele konusu ise toplumsal cinsiyet anaakımının yoksulluğun

kadınlar üzerindeki etkisini “yoksulluğun feminizasyonu” şeklinde tanımlaması son-

rasında kadın örgütlerinin gündeminde önemli yer etmeye başlamıştır. Yoksulluk ile

mücadelede kadın örgütlerinin ilgisi Ortadoğu’da özellikle de petrole dayalı olmayan

ekonomilerde artmaktadır.

Mesleki kurslar, kooperatifler ve müteşebbis kadınlara yönelik mikro-kredi ve-

rilmesi şeklinde yürütülen mücadelede, kadınların ekonomik bağımlılıklarının azal-

tılması, gündelik yaşamda zorunlu ihtiyaçlarının karşılanmsı ve mesleki beceri elde

etmeleri hedeflenmektedir.

Kadın örgütlerinin yoksullukla mücadele faaliyetlerine savaş öncesi dönemde

Irak’ta Kadın Birliği’nin yoksul kadınlara yönelik meslek edinme kursları ve çok

ortaklı işletmelerin kurulması; Sudan’da kırsal ve kentteki yoksul aile reisi kadınlara

mikro-kredi verilmesi; Filistin’de mülteci kamplarında yaşayan ihtiyaç sahibi kadın-

lara temel ihtiyaç malzemesinin sağlanması ve kadınların işleteceği ekmek ve kon-

serve fabrikalarının kurulması şeklinde gerçekleşmektedir. Ürdün Haşimi Vakfı ön-

                                                
240 Ibid., s. 76.



123

cülüğünde kadın örgütlerinin küçük aile işletmelerine ve müteşebbis kadınlara yöne-

lik kredi programında büyük oranda başarı sağladığı ve kredi alan kadınların borçla-

rını ödedikleri görülür.241

Eğitim alanına bakıldığında bağımsızlık dönemi sonrasında Ortadoğu ülkele-

rinde devletin öncülüğünde büyük mesafenin alındığı görülür. Pekin Konferansı son-

rasında kadın örgütlerinin eğitim alanında gelinen düzeyin yanında mücadelelerini,

okul müfredatındaki cinsel ayrımcılığın kaldırılması, kırsal alanlarda kız çocuklarının

okula gönderilmesinin teşvik edilmesi ve genç kızların karma liselere gönderilmediği

bölgelerde kız liselerinin açılmasının sağlanması şeklinde gerçekleşmektedir.

Kadın örgütlerinin bu alandaki mücadelelerine baktığımızda, Lübnan’da müf-

redat kitaplarında toplumsal cinsiyet ayrımcılığını pekiştiren resim, ifade ve yargının

kaldırılmasında başarı sağlanmıştır. Katar’da ise kadın örgütlerinin öncülüğünde kır-

sal alanda okuyan kız öğrencilere maddi eğitim desteği verilirken; Ürdün’de ise kız

çocukların okula gönderilmesi için ülke çapında büyük kampanyalar düzenledikleri

görülür. Fas’ta ise bütün kadın örgütlerinin oluşturdukları ağ aracılığıyla kırsal alan-

da okulların yapımı ve tamirinin üstlenilmesinde ve büyük kentlerde barınma sıkıntı-

sı çeken kız öğrencilerine yurtların kurulmasında önemli adımlar atılmıştır.242

Kadın sorunu etrafındaki mücadelenin geniş kitlelere yayılması ve yanlış kadın

imajının düzeltilmesindeki medyanın rolü ve konumu ise Pekin Eylem Platformu ile

benimsenen iki kritik alandan bir tanesini oluşturur.

Özellikle son yıllarda Ortadoğu’da kitle iletişim teknolojilerinde yaşanan ge-

lişmeler kadın örgütleri açısından medyanın kadın sorunu etrafında kullanılmasını

önemli kılmıştır. Benzer şekilde medyanın kamuoyu üzerindeki etkisi ve cinsiyet

ayrımcılığını körükleyen ya da pekiştiren yayınları medyayı kadın örgütleri açısından

önemli mücadele alanı olarak tayin etmektedir.

Kadın örgütlerinin medya alanındaki mücadelesine baktığımızda Filistin’de

Umumi Kadın Birliği öncülüğünde kadınlar hakkındaki olumsuz kanaatlerin gideril-

mesi ve cinsiyet ayrımcılığının azaltılması yönünde film, radyo ve tv programları

hazırladıkları; Kuveyt’te medya sektöründe kadın çalışanlarının sayısının artırılması-

                                                
241 Ibid., s. 69.
242 Ibid., s. 72.



124

nı sağladıkları; Mısır’da Ulusal Kadın Komitesi öncülüğünde bütün medya kuruluş-

larıyla işbirliğine gidilerek medya çalışanlarına yönelik kadın sorunu konusunda se-

minerler düzenledikleri ve Ürdün’de resmi radyo istasyonlarında kadın aktivistlerin

program gerçekleştirdikleri görülür.243

Kız çocukların uğradığı ayrımcılığa karşı mücadele ise son dönemde Ortado-

ğu’daki bütün kadın örgütlerinin gündeminde önemli yer etmeye başlamıştır. Bu du-

rum aslında Ortadoğu toplumlarında erkek çocuğa yüklenen kültürel anlam ve kız

çocukların küçük yaşlardan başlayarak edindikleri toplumsal cinsiyet rollerinde

varolagelen ayrımcı kalıplar açısından da büyük önem taşımaktadır.

Benzer şekilde kız çocukların küçük yaşta evlendirilmesi, sünnet şeklinde fiziki

travmaya maruz bırakılması ya da eğitim almasının engellenmesi bu kültürel normla-

rın birer yansımasıdır. Nitekim kadın örgütlerinin bu alandaki mücadelesindeki temel

engellerin toplumda ağırlığını sürdüren ve kız çocuklarını ayrımcılığın muhatapları

olmasına neden olan faktörün geleneksel inançlar olduğu görülmektedir.

Kadın örgütlerinin bu alandaki mücadelelerini hukuki açıdan 1980’de düzenle-

nen Arap Çocuk Konferansı sonrasında 1983’te Ortadoğu ülkelerince imzalanan A-

rap Çocuk Hakları Deklarasyonu’na ve diğer uluslararası anlaşmalara dayandırmak-

tadırlar. Bu Deklarasyonla beraber CEDAW Sözleşmesi ve Pekin Eylem

Deklerasyonu’na taraf olan ülkelerin resmi makamlar düzeyindeki girişimleri bu mü-

cadelede önemli bir dayanağı oluşturmuştur.

Kız çocukların uğradığı ayrımcılık üzerine bilimsel araştırma ve rapor yayınla-

yan ve birçok projeyle bu ayrımcılık ile mücadele eden kadın örgütleri arasında Ür-

dün ve Mısır’daki kadın örgütlerinin öne çıktığı söylenebilir.

Ürdün’de Ürdün Irmak Vakfı çatısı altında sürdürülen mücadelede, Ürdün Ka-

dın Birliği’nin cinsel istismara uğramış çocuklar için sığınma ve rehabilitasyon mer-

kezi kurduğu ve evlenme yaşının 15’ten 18’e çıkarılması için kampanyalar düzenle-

diği; Mısır’da ise kız çocuklarının sünnet edilmesinin yasaklanması için kadın ör-

gütlerinin Ortak Eylem Platfomu çatısı altında mücadele ettikleri görülür.244

                                                
243 Ibid., s. 91.
244 Ibid., s. 95.



125

Kadınların siyasal alana katılımı konusu ise Ortadoğu ülkelerinde bağımsızlık

süreci sonrasında devletin seçme ve seçilme hakkı yönündeki girişim ve teşviklerinin

yetersiz kalmasıyla kadın örgütlerinin gündeminde önem kazanmaktadır.

Ortadoğu ülkelerinde kadınların seçme hakkını büyük ölçüde elde etmesine

rağmen temsildeki kadın oranının düşüklüğü, kadın örgütlerini kota uygulamasının

getirilmesi ve siyasi parti bünyesindeki kadın kolları ile işbirliği tesisi yönünde bir

mücadeleye itmiştir.

Son dönemde Ortadoğu ülkelerinde kadınların siyasal ortama katılımı ve Orta-

doğu’nun demokratikleştirilmesi arasında kurulan ilişki kadın örgütlerinin kota mü-

cadelesine büyük ivme kazandırmıştır. Ürdün ve Fas’ta kadın örgütlerinin büyük

mücadelesi sonrasında uygulunan kota sistemiyle meclisteki kadın siyasetçilerin sa-

yısında büyük artış olmuştur. Benzer başarı son yıllarda Kuveyt’teki kadın örgütleri-

nin kadınların seçme ve seçilme hakkı bağlamında yürüttükleri faaliyetlerde ortaya

çıkmıştır.245

Pekin Konferansı sonrasında kritik alanlarda Ortadoğu’daki kadın örgütlerinin

mücadele kabiliyetlerini geliştidikleri; mücadele alanlarını zenginleştirerek verimli-

liklerini artırdıkları görülür. Bu kazanılan ivme uluslararası kurulan birliktelikler

sayesinde kadın örgütlerinin özerkleşmesine ve yürütülen faaliyetlerin karar organla-

rı üzerinde baskı oluşturmasına etki etmiştir.246

4.3. Bağımsız Kadın Örgütleri Örnekleri

Bu başlık altında 80 sonrası Ortadoğu ülkelerinde organize olmaya başlayan ö-

nemli bağımsız kadın örgütlerinin yapı ve faaliyetleri ele alınacaktır. Bu örgütlerin

bu dönemle beraber ortaya koydukları tecrübe, Ortadoğu’daki kadın örgütleri arasın-

da artan birliktelik sonucu ortaya çıkan ortak eylem stratejisi açısından önem

arzetmektedir. Bu durum bu örgütleri Ortadoğu’daki kadın hareketi açısından model

tecrübelere dönüştürmektedir.

Bu örgütler arasında önemli bir yere sahip olan Arap Kadını Dayanışma Birliği

(Tadamun Al-Mar’a Al-Arabiya [Arap Women’s Solidarity Association, AWSA])

                                                
245 Ibid., s. 36.
246 Mapping Progress: Assessing Implementation of the Beijing Platform 1998, (NY: WEDO,

1998).



126

Nawal El-Saadawi öncülüğünde 120 kadın tarafından 1982’de Kahire’de kurulmuştur.

AWSA’ya üye kadınlara göre Arap insanının kültürel, ekonomik ve siyasal alandaki

özgürleşmesi kadınları kapsamamaktadır. Kadınları içine almayan ya da özgürleşmele-

rini öngörmeyen bir modernleşme hareketi, erkeklere bağımlı kadınları yaratır.

İlk bağımsız kadın örgütü niteliğine sahip AWSA’nın özellikle kolonyal ve ba-

ğımsızlık sonrası kadın hareketini hedef alarak geliştirdikleri bu bağımlılık eleştirisi

yeni dönemdeki kadın hareketinin önceki dönemler ile kopuşunun ipuçlarını verir.

Bunun izlerini el-Saadawi’nin N. Al-Ali’ye verdiği mülakatta görmek mümkündür:

“Ne saçı ağarmış bir tecrübe erbabına ne de [Amerika’yı] yeniden keşfetmeye

ihtiyacımız var. Bir [ortak] tarih olmadığından dolayı [hareketin] bir devamlılığı

yok. Ulusal harekete baktığımızda, bilinmesi ve inşa edilmesi gereken bir tarih var.

Huda Sha’rawi dışında isim telaffuz etmeye korkar hale geldi insanlar. Ki Sharawi

burjuva, muhafazakâr ve rejim taraftarı biriydi. Rejim tarafından el üstünde tutulan

kadınlar. Evet, kadın hareketinin bir resmi tarihi var ve bu resmi tarih dışında hiçbir

kadına rastlayamazsınız...”247

Önceki dönemler ile farklılıkları üzerine vurgu yapan AWSA’nın faaliyetleri

de yeni döneme ait mücadelenin izlerini taşır. Özellikle Saadawi’nin 1982-1991 yıl-

ları arasında başkanlık yaptığı dönemde, kadın sorunu etrafında dört uluslararası kon-

ferans düzenlendi. Bu dönemde AWSA’nın kadın dergisi ve kitaplar yayınlandığı;

kadınların yaşamını konu alan filimler hazırladığı görülür. 1991’in sonlarına gelindi-

ğinde ise AWSA I. Körez Savaşı’na karşı yürüttüğü muhalefet neden gösterilerek

kapatılmıştır. AWSA 1996’da yeniden açılıncaya dek merkez bürosunu Cezayir’e

taşıyacaktır.248

AWSA’nın faaliyetleri yalnızca devletin tepkisini çekmemekteydi. Benzer şe-

kilde İslamcılar olmak üzere muhafazakâr kesimlerin hemen hepsinden büyük tepki-

ler almaktaydı. Çünkü M. Badran’ın belirttiği gibi, AWSA’nın feminizmi “aşırı bir

şekilde kendini hissettirmeye” başlamış ve İslamcıların toplumsal cinsiyet üzerine

kanaatlerini tartışmaya açmıştır.249

                                                
247 Al-Ali, Secularism, Gender and the State, s. 78.
248 www.awsa.net/profil.html
249 Badran, “Gender Activism”, s. 217.



127

El-Saadawi’nin kızı ve AWSA üyesi olan Mona Helmi ise kendilerine karşı

yükselen tepkileri şöyle özetliyordu:

“Kadın ve erkeğin arasına nifak soktuğumuz, ulusal ve sınıfsal sorunlara eğil-

mediğimiz, Batılı güçler tarafından desteklendiğimiz, yalnızca ataerkillikten kay-

naklanan sorunlara eğildiğimiz şeklinde itham ediliyorduk... toplumu Batılılaştırıyor,

ahlâki çöküntüyü hızlandırıyor diye solcu ve İslamcı gruplar suçluyordu bizleri...”250

Mısır’da engellemelere ve idari olarak sıkı denetlenmesine rağmen AWSA

90’lı yıllarda yurt dışında örgütlenmeye başlamıştır. Bu yöndeki ilk girişim Afro-

Amerikalı kadınlar ile Arap kadınlar arasında köprü kurma ve diğer kadın örgütle-

riyle birliktelik oluşturmak amacıyla 1994’te Washington’da AWSA’nın şubesi açıl-

dı.

Bu yöndeki ikinci girişim ise savaş mağduru kadınları organize etmek ve

Diaspora’daki Arap kadınların İsrail işgaline karşı örgütlemek amacıyla ikinci şube

San Francisco’da açıldı. San Francisco’daki şubenin kısa sürede yıllık hazırladığı,

filim festivali düzenlediği ve “Hafızasızlaştırmak: Cinsiyetçilik, Irkçılık ve Siyo-

nizm” adlı bir kitapçık bastığı görülür.251

Günümüzde de benzer şekilde faaliyet gösteren AWSA’nın hem Mısır’daki

hem de Amerika’daki bürolarında kadınlara yönelik bir dizi faaliyet gerçekleştirdiği

ve uluslararası kadın örgütleriyla işbirliği kurduğu görülür. AWSA, üyeleri arasında

kurduğu e-gruplarıyla da hem Ortadoğu’daki hem de Ortadoğu dışındaki kadınların

sorunları etrafında tartışma platformu yaratmıştır.

Lübnan’daki Hıristiyan Genç Kadınlar Birliği’ne (Young Women’s Christian

Association [YWCA]) baktığımızda, Birliğin temeli 1920’li yılların başında Hıristi-

yan cemaatine mensup kadınlar tarafından atılmıştır. Uzun yıllar yalnızca Hıristiyan

kadınlara yönelik faaliyet gösteren YWCA, 80’li yıllardan sonra faaliyet politikasını

değiştirerek Lübnan’daki kadınlara yönelik faaliyet göstermeye başlamıştır.

YWCA, uzun yıllar sürdürdüğü yalnızca Hıristiyan kadınlara yönelik faaliyet

politikası aslında Lübnan’daki kadın örgütlerinin çoğunda sürdürülegelen bir tutum-

dur. S. Joseph Lübnan’daki kadın örgütlerinin etnik ve dinsel cemaatlere hapsolarak

                                                
250 Al-Ali, Secularism, Gender and the State, s. 79.
251 www.awsa.net/profil.html



128

yürüttükleri faaliyetleri, mahalle ahalisine satış yapan bir “dükkân” metaforuyla kar-

şılar. Joseph’e göre YWCA’nın da içinde bulunduğu bu gruplar uzun yıllar bir klik

içinde hapsolarak kadın kitlelerine açılamamıştır.252

YWCA’nın 80’li yıllarda bütün kadın kesimlerine yönelik gerçekleştiridği açı-

lımın temel ayağını, 1988’de kadınlara yönelik şiddete karşı başlattığı büyük kam-

panyalar oluşturur. YWCA, bu kampanyalar dâhilinde kamu çalışanlarına yönelik

eğitim seminerleri, ailelerin kadın sorunu hakkında bilinçlendirilmesi için televizyon

programları ve şiddet mağduru kadınların başvurabileceği danışma bürolarının ku-

rulması gibi bir dizi faaliyetler gerçekleştirmiştir.

YWCA’nın köklü bir tarihe sahip olması günümüzde yürüttüğü faaliyetler açı-

sından da önemli bir dayanak oluşturur. Bu faaliyetlere baktığımızda, genç kadınlara

yönelik meslek edinme kursları (25.000 kadın yararlanmıştır), kız öğrenciler için

yurt, sığıma evleri, dul kadınların gündelik geçimlerin sağlayacakları mesleki beceri

kursları, kreş ve kadın adayların desteklenmesi şeklinde sürdürülmektedir.253

Fas’ta 1983’te kurulan Daimi Kadınlar Birliği’nin ise, kadınlara yönelik şid-

dete karşı ve Aile Kanununun değiştirilmesine yönelik faaliyet gösterdiği görülür.

Birlik Ortadoğu’daki kadın örgütleri arasında kadınlara yönelik şiddet konusnda en

etkin örgüt olarak öne çıkmaktadır.

Birlik şiddet mağduru kadınlar için 1988’de Dar el Beyda kentinde oluşturduğu

komiteyi 1993’te bütün Fas kentlerini kapsayacak şekilde ulusal bir komite niteliğine

kavuşturmuştur. Günümüzde 22 şubeye ulaşan Birlik, 1996 yılında kadınlara yönelik

Yardım Merkezi, 2004 yılında ise Sığınma Evi açmıştır.

Birlik, ses getiren organizasyonlarından biri olan Süren Kadın Davaları adlı

platformu bünyesinde, şiddete uğramış kadınların süren davalarının kamuoyuna du-

yurulması, davaların kadın hukukçular tarafından izlenmesi ve bu davaların

arşivlenmesi faaliyetlerini yürütmüştür.254

1990’da Cezayir’de kurulan Oku Cemiyeti ise okuma-yazma bilmeyen kadınla-

ra yönelik faaliyetleriyle öne çıkmaktadır. Özellikle kırsal alanda düzenlediği oku-

                                                
252 Suad Joseph, “Political Process Among Activist in Lebanon”, Organizing Women, s. 57-78.
253 www.lebanonywca.org/development.html
254 Empowerment of Women, s. 33.



129

ma-yazma kurslarının yanında, kadınlara yönelik bilinç yükseltme toplantıları, kız

çocuklarının okula gönderilmesi için kampanyalar ve üniversitede okuyan genç kız-

lara yönelik öğrenci birlikleri tertiplediği görülmektedir.

Cemiyet, kurulduğu yıldan günümüze değin gerçekleştirdiği okuma-yazma

kurslarında 80 bine yakın kadının okuma-yazma öğrenmesini sağlamıştır. Cemiyetin

okuma-yazma bilmeyen kadınlara yönelik sürdürdüğü mücadeledeki başarısı yalnız-

ca Ortadoğu’da kadın örgütleri arasında yankı uyandırmamıştır. Benzer şekilde Ce-

miyet’in başarısı uluslararası kamuoyunun övgüsünü almış, bu yönde Cemiyet birçok

uluslararası ödüle layık görülmüştür.255

1999’da ise Ortadoğu’daki kadın örgütleri arasında koordinasyonu sağlayacak,

kadın konusu etrafında bölgesel faaliyetler sürdürecek olan Maşrikten Mağribe Top-

lumsal Cinsiyet Halkası ve Bilgi Projesi (Machre / Maghreb Gender Linking /

Information Project [MACMAG-Glip]) adlı oluşum tesis edilmiştir. Merkezi Bey-

rut’ta olan MACMAG-Glip, OXFAM GB ve Avrupa Birilği tarafından finansa edil-

mektedir.

MACMAG-Glip tesis edildikten sonra Ortadoğu’daki kadın örgütleri arasında

80’li yıllardan sonra mecut olan birliktelik eksikliğini giderme noktasında büyük bir

açığı kapatmıştır. Nitekim kendi kuruluş amaçlarında belirtildiği gibi, MACMAG-

Glip Ortadoğu’daki kadın örgütleri arasında tecrübelerin paylaşılması ve bölge dışın-

da kadın örgütleriyle temas kurulmasında öncü bir rol görmüştür.

1999 yılından bu yana, MACMAG-Glip kapsamında önemli araştırmalar ya-

pılmıştır. Bunlardan en önemli olan araştırma ise iki yıl süren ve 2002 yılında biten

“Arap Kadının Uyrukluk Sorunu” adlı araştırma olmuştur. UNDP tarafından da des-

teklenen araştırma, Lübnan, Mısır, Suriye, Fas, Tunus, Yemen ve Ürdün’deki yaban-

cı erkekler ile evlenen kadınların çocuklarına uyrukluklarını aktarmada yaşadıkları

sorunları konu ediniyordu.256

Araştırma ve Konferanslar dışında MACMAG-Glip oluşturduğu bilgi havu-

zuyla kadın örgütlerinin hazırladıkları dergi, broşür, kitap ve araştırma raporlarını bir

merkezde toplanması ve elektronik ortama aktarılmasını sağlamaktadır. Oluştulan

                                                
255 Ibid., s. 41.
256 Lina Abou-Habib”Gender,Citizenship and Nationality in the Arab Region”,Gender and

Development,(Vol.11,No.3,November 2003) , s. 66-75.



130

data-base’in yabancı dillere aktarımını da sağlayan MACMAG-Glip, önemli bazı

yayınların OXFAM tarafından İngilizce olarak basılmasını olanaklı kılmıştır.257

4.4. Barış Siyaseti

Ortadoğu’daki kadın hareketinin barış siyaseti Filistin Sorunu etrafında Filis-

tinli ve İsrailli kadın örgütlerinin askeri çatışmaların sonlandırılması ve bölgeye kalı-

cı barışın getirilmesi talepleriyle geliştirdikleri insiyatife dayanır.

Uzun yıllardan beri sürdürülen bu ortak mücadelede, hem Filistinli hem de İs-

railli kadınlar “annelik”in bir sembol olarak kullanılmasına büyük önem yüklediler.

“Öldürülen her kişinin bir annesi var” sloganıyla savaşa dikkat çeken kadınlar, süren

savaşın kadınları mağdur ettiği, kötü koşullar altında yaşamaya zorladığı ve çatış-

malar ile körüklenen militarizmin savaşın her iki cephesindeki kadınlara yönelik şid-

deti beraberinde getirdiğini iddia ediyorlardı.258

Bu yönde kamuoyunun savaşa karşı harekete geçirilmesi ve savaşın iki cephe-

sinde bulunan kadınlar arasında köprü oluşturması amacıyla oluşturulan insiyatifin

temeli, 80’li yılların öncesine dayanır. İlk dönemde bu yöndeki girişimler Filistin ve

İsrailli kadın örgütlerinin beraber hareket etmelerinden ziyade ayrı ayrı gelişir.

Bu dönemde İsrail’de başlatılan Hemen Şimdi Barış adlı oluşum, önemli bir

tecrübe oluşturur. 1977’de İsrail ve Mısır arasında yapılan anlaşmanın milyonlarca

Filistinliyi mağdur edeceği ve bunun İsrail’in geleceğini tehdit edeceğini ileri süren

oluşum “Konuşulacak Biri Var” sloganıyla İsrail kentlerinde büyük mitingler dü-

zenlemiştir. Batı Şeria’daki Filistinli aktivistlerle buluşma, Faysal Hüseyyin gibi Fi-

listinli liderlerin İsrail’e konferans vermeye davet edilmesi ve Barış Günü’nün dü-

zenlenmesi gibi bir dizi etkinlik gerçekleştiren oluşum, 1987’deki Birinci İntifa-

da’nın başlamasıyla faaliyetlerine ara verecektir.259

Siyahlar İçindeki Kadın adlı örgüt ise küçük bir kadın topluluğu tarafından Tel

Aviv’de kurulmuştur. “İşgale Son” sloganıyla Tel Aviv’de her Cuma düzenlenen

                                                
257 www.macmag-glip.org/abautus.htm
258 Tami Amanda Jacoby, “Gender Nation: A History of the Interface of Women’s Protest and

Jewish Nationalism in Israel”, International Feminist Journal of Politics, (1:3 Autumn, 1999),
s. 397.

259 N. Chazan, “Israeli Women and Peace Activism”, New Outlook, (Jun-July, 1989), s. 13-26.



131

mitinglerde şiddetin kurbanlarını temsilen siyah kıyafet giyen kadınlar, örgütün kısa

sürede İsrail’de tanınmasını sağlamıştır.

Sağ kanat partilerin büyük muhalefetine rağmen örgütün “Kibbutz” adı verilen

kollektif çiftliklerde faaliyetlerine ağırlık verdikleri görülür. Örgütün bu yöndeki ilk

dikkat çeken faaliyeti 1989 yılında Tel Aviv’e yakın bir “Kibbutz”da gerçekleştirdiği

konferanstır. İsrailli bütün kadın örgütlerinin katıldığı konferansta, kadın örgütlerinin

şiddetin sona erdirilmesinde ve Filistinli kadın örgütleriyle kurulacak şiddet karşıtı

cephede rol ve önemleri tartışılmıştır.260

Filistin ve İsrailli kadınların barışın tesis edilmesi yönündeki buluşmaları Bi-

rinci İntifa’da sonrasına denk gelir. Bu buluşma Laik Hümanist Yahudilik Merkezi

tarafından Brüksel’de 1989 yılında düzenlenen “Barışa Bir Şans: Kadın Çağrısı” adlı

konferansla gerçekleşmiştir. Kuzey Amerika ve Avrupa’dan kadın aktivistlerin de

katıldığı konferans, dört gün sürmüştür.

Konferensa katılan kadınlar İntifada ile yükselen şiddetin bitirilmesi; İsrail

devletiyle FKÖ arasında müzakerelerin başlatılması üzerinde konsensus oluşturdular.

Hem Filistinli hem de İsrailli kadın aktivistler bu sürecin başlatılması için kendi ka-

muoylarında muhalefetin harekete geçirilmesi ve şiddet karşısında kadınların pasif

direnişler geliştirmesi şeklinde, prensipleri benimsediklerini deklere ettiler.

Konferensı müteakip aylarda ise Kudüs’te Filistin ve İsrailli kadın örgütlerinin

öncülüğünde büyük bir miting düzenlendi. Yabancı ülkelerden kadın aktivistlerin de

katıldığı mitingte kadınlar, Gazze ve Batı Şeria’daki işgalin sonlandırılması ve siyasi

tutukluların serbest bırakılması taleplerini dile getirdiler. Mitinge katılan kadınlar

Ortadoğu’da kalıcı barışın tesis edilmesinde kadın örgütlerinin feminist perspektifi

pratiğe aktarmalarının önemine dikkat çektiler.261

Filistin ve İsrailli kadın örgütlerinin başlattıkları bu barış insiyatifi 90’lı yıllar

boyunca Filistin ve İsrail tarafları arasında başlatılan müzakerelere bağlı olarak varı-

lan bazı barış antlaşmalar sonunda etkinliğini kaybetmiştir. 2000’de İkinci İntifa-

da’nın başlamasıyla kadın örgütleri arasındaki ilişki tamamen kopmuştur.

                                                
260 Ibid.
261 Ibid.



132

Bu dönemden sonra, özellikle 2002 yılıyla beraber hem Filistin hem İsrail tara-

fında şiddet ve savaş karşıtı yeni kadın örgütlerinin oluşumu görülür.

Bu örgütler arasında Filistinli kadın grubu olan Hukuk Dayanışması Kadın

Merkezi önemli bir yere sahiptir. Bünyesinde 23 tam zamanlı sosyal hizmet görevlisi

ve avukat bulunduran Merkez, savaştan mağdur olan kadınlara yönelik bir dizi faali-

yet gerçekleştirmektedir. Merkeze bağlı kadınlara göre 2000’den sonra başlayan ça-

tışmalar barış umutlarını azalttığı gibi, her iki toplumda militarizmin yükselmesini,

hem de muhafazakâr grupların güçlenmesini doğurmuştur.

Hem militarizmin hem de muhafazakârlığın güçlenmesi kadınlara yönelik şid-

dete zemin hazırladığı gibi kadın örgütlerinin faaliyetlerini engellemektedir. Merkeze

göre kadınlar, siyasi engellemelere rağmen savaş karşıtı toplumsal boykotlar gelişti-

rilmeli ve iki toplum arasında ilişkilerin kurulmasına öncülük etmelidir.262

Diğer bir Filistinli kadın örgütü olan Kudüs Kadın Merkezi ise iki farklı müca-

dele yolu izlemektedir. Bu farklı mücadele izleklerinin birincisini Kudüs’te yaşayan

ve savaştan mağdur olan kadınlara yönelik faaliyetler oluştururken; ikincisini ise

İkinci İntifada sonrasında İsrailli kadın örgütleriyla kopan ilişkilerin yeniden tesis

edilmesi ve kadınlar arasında diyalogun geliştirilmesi oluşturmaktadır.

Merkezin Kudüslü kadınlara yönelik geliştirdiği ve savaşın etkilerini azaltmak

amacını taşıyan “Terapi Projesi” kadınlar arasında büyük yankı uyandırmıştır. Psi-

kolog ve sosyal hizmet görevlileri tarafından gerçekleştirilen terapiye anneler ve

kızları, eşleri cezaevinde bulunan kadınlar, öğrenci kızlar ve ev kadınları katılmakta-

dır.

Merkezin barış yönündeki girişimleri ise Filistin ve İsrailli kadın örgütlerinin

savaş karşıtı olarak tesis ettikleri ve uzun süre işlevsiz kalan “Kudüs Halkası” adlı

girişimin yeniden tesis edilmesi yönündedir. Filistinli kadınlara göre bu girişimin

yeniden işlevsel hale getirilmesiyle iki toplum arasında medya ve siyasi organların

ürettiği düşman ve “öteki” imgelerine karşı mücadele edilebilecek ve kadınların sa-

vaşa taraf olması engellenecektir.263

                                                
262 Janet M. Powers, “Women and Peace Dialogue in the Middle East, Peace Review, (15:1, 2003),

s. 25-26.
263 Ibid., s. 28.



133

İsrail tarafında bulunan Bath Shalam adlı kadın örgütü ise başta Kudüs Kadın

Merkezi olmak üzere Filistinli kadın örgütleriyle yaptığı işbirliği ile öne çıkar. Ken-

dini feminist barış organizasyonu olarak tanımlayan Bath Shalam’a göre, şiddetin

sürmesinde aşırı grupların ısrarı aslında erkek kültürünün bir yansımasıdır.

Bu durum kadınların sorunlarının çözümünü ertelediği gibi, yaşamın her ala-

nında, evde, işte, sokakta ya da okulda kadınları şiddetin nesnesine dönüştürmekte-

dir. Bath Shalam’a göre kadın örgütleri, ideolojik söylemin cazibesine kapılmadan,

toplumun şiddetten arındırılmasında, bölgeye kalıcı barış getirilmesinde hayatı önem

sahiptir.264

Tel Aviv’de yaşayan İsrailli kadınlar tarafından kurulan Yeni Yüz adlı kadın

grubu ise, bölgede barış yanlısı en büyük kadın grubunu oluşturmaktadır. “Militarist

Devlete Feminist Red” sloganıyla örgütlenen örgüt bu yönde birçok projeye imza

atmıştır.

Yeni Yüz’e mensup kadınlara göre İsrail’de kadınların askere alınması kadın

örgütlerinin şiddet karşıtı faaliyetlerinde en büyük handikapı oluşturmaktadır. Bu

yüzden dolayı kadınların şiddete ve militarizme karşı bilinçlendirilmesi ve barış yö-

nünde harekete geçirilmesinde birçok yöntem izlenmelidir.

Örgütün bu yöndeki faaliyetlerine baktığımızda, Hebrew Üniversitesi’ne bağlı

Öğretmen Koleji’nde militarizmin etkileri üzerine derslerin verilmesi; eğitim müfre-

datındaki militarizmi öven yargıların çıkarılması; medya çalışanlarına yönelik semi-

nerler düzenlenmesi ve Filistinli kadınlar ile “Yok Sayılan Kadın” koordinasyonu

çatısı altında şiddet karşıtı işbirliği şeklinde gerçekleşmektedir.265

Kadın örgütlerinin hem İsrail hem de Filistin tarafında yürüttükleri şiddet kar-

şıtı barış siyaseti her iki toplumdaki kadınların birbirlerini anlama ve birlikte hareket

etmelerine zemin hazırladığı gibi; Ortadoğu’daki kadın hareketine militarizm karşı-

sında barış bir perspektifi kazandırmıştır.

                                                
264 Ibid., s. 29.
265 Ibid., s. 30.



134

4.5. Üniversitelerdeki Kadın Çalışmaları

Kadın sorununun akademik alana taşınması ve bilimsel araştırmaların konusu

olarak incelenmesi, son dönemde Ortadoğu’daki kadın hareketi açısından önemli bir

tecrübe alanını oluşturur. Bu tecrübe ya üniversitelerin çatısı altında Kadın Çalışma-

ları bölümünde ya da üniversiteler ile ilişkili araştırma merkezleri bünyesinde yürü-

tülmektedir.

Bu alandaki oluşumlara baktığımızda Mısır’da Yeni Kadın Araştırma Merkezi

(Merkez el-Mar’a el Cedide lil Bahs Vel Direse) ve İbni Haldun Tetkik Merkezi

(Merkez İbni Ghaldun lil Direse vel Telmiye); Ürdün’de Prenses Basma Kadın A-

raştırmalar Merkezi (Merkez el Emira Besmeh lil Meverid en Niseiyye); Fas’ta Ka-

dın Çalışmaları ve Araştırma Merkezi (Markez el-Bahs vel Vasaik el-Ma’lume anin

Nisa) olarak karşımıza çıkmaktadır.

Bu başlık altında bu alanda iki önemli tecrübe olarak kabul edilen Filistin’deki

Birzeit Üniversitesi’ne bağlı olarak faaliyet gösteren Kadın Çalışmaları bölümünü ve

Lübnan Amerikan Üniversitesi’ne bağlı Kadın Çalışmaları Enstitüsü’nü ele alacağız.

Birzeit Üniversitesi’ne bağlı Kadın Çalışmaları Bölümü, Üniversitenin farklı

bölümlerinde çalışan feminist akademisyenler tarafından kadın sorununun akademik

alana taşınması, kadın hareketinin vizyonuna ve eylemlerine katkı sağlanması ama-

cıyla, 1994’te Filistin’de kurulmuştur. Bölümün akademik eğitim dışında, araştırma

ve kadınlara yönelik bir dizi projeler gerçekleştiridiği görülür.

Bölümün eğitim politikasında kadın hareketinin siyasi ve toplumsal politika-

lardaki değişime bağlı olarak yaşadığı değişimin izlenmesi; kadınları etkileyen dinsel

ve toplumsal dinamiklerin belirlenmesi; toplumsla cinsiyet ilişkilerinin Ortadoğu

toplumlarında yapılanma sürecinin analizi önemli bir yer tutar.

Bölümde master programının dışında, yedi farklı sertifikanın verildiği yedi

kurs mevcuttur. Başlangıç adı verilen kursta toplumsal cinsiyet konusu, feminizm ve

kadın hareketi tarihi üzerine genel bilgiler işlenmektedir. Bu kursa kadınların

yanısıra erkekler de rağbet etmektedir. Diğer kurslar ise farklı disiplinlerden gelen

hocalar tarafından verilen ve ders konularının ise uzmanlık alanı gerektiren alanlar-

dan seçildiği kurslardır.



135

İkinci eğitim yılından sonra bu kursların büyük rağbet görmesi, bölüm yöneti-

cilerini idarecilik, planlamacılık ve eğitim konularında yeni kursların hayata geçiril-

mesine teşvik etmiştir. 1997-1998 öğrenim yılında hayata geçirilen bu programlarda

sivil aktivistler, planlamacılar, eğitimciler ve hizmet sektöründe çalışanlara eğitim

verilmesi hedeflenmiştir. Bu dönemden sonra bölümde “Toplumsal Cinsiyet” adıyla

master programı açılmıştır.266

Eğitim faaliyetleri içinde bölümde yabancı feminist metinlerin Arapça’ya çev-

rilmesine büyük önem verildiği görülmektedir. Başlatılan çeviri projesiyle Arapça’ya

birçok metin çevrilmiştir.

Kadın Çalışmaları bölümünün eğitim alanı dışındaki önemli bir diğer faaliyeti

ise, kadın sorunu üzerine hazırlanacak araştırma ve raporların kamuoyuna, özellikle

de karar mercilerine sunularak akademik alandaki tecrübenin yaşama aktarılmasının

sağlanılmasıdır.

Bu yönde, 1994’te bölümün bütün üyelerinin yer aldığı “Filistin Toplumundaki

Kadın” adlı onbeş ay sürecek bir araştırma gerçekleştirilmi ştir. Araştırmada kültür,

eğitim ve ekonominin toplumsal cinsiyet ilişkileri üzerindeki etkilerinin ortaya ko-

nulması hedeflenmiştir. Proje kapsamında Birzeit Üniversitesi’nde “Filistin Toplu-

mundaki Kadın: Araştırmanın Konusu ve Yeni İstikametler” başlıklı uluslararası bir

atölye çalışması düzenlenmiş ve araştımanın sonucu “Filistinli Kadının Statüsü Ra-

poru” başlığıyla İngilizce ve Arapça olarak yayımlanmıştır.

Bu araştırma dışında ise bölüm 1998’de sosyal politikaların hane içinde kadın-

lar üzerindeki etkisinin araştırıldığı “Filistin Toplumundaki Kadın”; adlı araştırmayı

hayata geçirmiştir.267

Bölümün bir diğer faaliyet alanı ise akademik alanın dışındaki kadınlara yöne-

lik gerçekleştirdiği faaliyetlerdir. Özellikle seminer ve atölye çalışması şeklinde ger-

çekleşen bu faaliytlerde kadınların toplumsal cinsiyet konularında bilinçlendirilmesi

hedeflenmektedir. Batı Şeria ve Gazze’de “Yoksulluk ve Filistinli Kadınların Faali-

yetlerinin Geleceği” başlıklı düzenlenen seminerler bu çabanın yansımasıdır. Benzer

şekilde bölüme mensup akademisyenler kadın örgütlerinin uluslararası kadın örgütle-

                                                
266 Eileen Kuttab, “The Women Studies Program in Palestine”, Muslim Women and the Politics of

Particapation, eds., M. Afkhami ve E. Friedl, (USA: Syracuse Univ. Press, 1997), s. 96-97.
267 Ibid., s. 98.



136

riyle işbirliği kurmalarında ya da faaliyet politikalarını belirlemede kadın örgütlerine

katkı sağlayabilmektedirler.268

Akademik alandaki bir diğer tecrübeyi Lübnan’da 1973’te kurulan Arap Dün-

yasındaki Kadın Çalışmaları (The Institute for Women’s Studies in the Arap World

[IWSAW]) oluşturur. 1973’te Beyrut Kadın Kolejine bağlı bir bölüm olarak kurulan

IWSAW, kuruluşundan sonra Beyrut Üniversitesi’ne, 1994’e gelindiğinde ise Lüb-

nan Amerikan Üniversitesi’ne bağlandı.

IWSAW’ın faaliyetleri eğitim, yayıncılık ve akademik alan dışında kadınlara

yönelik gerçekleştiridiği projelere dayanır.

Lübnan’da uzun yıllar süren savaş IWSAW faaliyetlerine uygun zemin yarat-

mıştır. Özellikle 1977-1987 yılları arasında IWSAW’ın akademik alan dışında yü-

rüttüğü faaliyetler “IWSAW’ın altın yılları” olarak anılmasını sağlayacaktır.

Savaş IWSAW’a mensup akademisyenlerin akademik alan dışındaki kadınlara

yaklaşmalarına neden olmuştur. 1980’de kadın akademisyenler özellikle de Anita

Nussar savaş yüzünden evleri bombalanıp evsiz kalan ailelere ve kadınlara barınacak

yerlerin tesisi ve temel ihtiyaçların karşılanması için hizmet seferberliği başlatmıştır.

Bu çalışmalar, IWSAW’ın “Temel Yaşam Becerileri Projesi”ni başlatmasına vesile

olmuştur.

Bu proje kadınların becerilerini gündelik yaşamlarında kullanabilmeleri için

kadınların eğitilmesine önemle eğilmiştir. Bunlar aile planlaması, yurttaşlık bilgileri,

çevre duyarlılığı, mesleki beceriler ve yasal haklardan oluşmaktadır. Proje, IWSAW

çalışanlarını eğitimci, sağlık çalışanı, araştırmacı ve cemaat liderleri ile çalışmaya

zorlamıştır. Projede yoksul ve eğitim almamış kadınlar temel hedef kitlesi alınarak,

onlara yaşamlarını dönüştürebilecekleri asgari becerilerin kazandırılması hedeflen-

miştir. Proje geleneksel yardım kuruluşlarının kadınların yaşamlarındaki temel ihti-

yaçlarını tedarik eden yaklaşımı yerine, toplumsal konumlarının farkına varabile-

cekleri, piyasa koşullarında yaşamlarını sürdürüp yasal hakları üzerine bilinçlene-

cekleri; ve bunlar için strateji geliştirebilecekleri beceri, bilgi ve araçla desteklenme-

                                                
268 Ibid., s. 99.



137

sini öngörüyordu. Bu proje, IWSAW tarihinde en önemli proje olarak bilinmekte-

dir.269

IWSAW’ın yayıncılık alanındaki faaliyetlerine bakıldığında ise Irine Lorging

yönetiminde kadınların savaşa yaklaşım ve müdahalelerini ortaya koyan özellikle de

ekonomi ve istihdam konularındaki temel istatistiksel bilgilerini içeren belgelerinin

arşivlenmesi şeklinde gerçekleşmektedir. Bu çalışmalar sonradan monografi olarak

UNESCO, ILO ve Californiya Üniversitesi Yayınevi tarafından basılmıştır. Sonraki

dönemlerde IWSAW birçok araştırmasını kendi kuracağı yayınevi aracılığıyla ya-

yınlamıştır.270

IWSAW’ın yayıncılık alanındaki en önemli başarısı ise kurulduğu dönemden

günümüze değin yayımladığı üç aylık akademik kadın dergisi Al-Raida’dır. İngilizce

ve Arapça olarak yayımlanan dergi, Ortadoğu’daki kadın hareketinin sorunları ve

tartışma alanlarını işlemektedir. Günümüzde de Ortadoğu coğrafyasında en fazla

okunan kadın akademik dergi özelliğine sahip olan Al-Raida, Ortadoğu’daki kadın

hareketi üzerine temel referans kaynağı olarak kabul edilmektedir.

Savaşın sona ermesiyle, 90’lı yılların başında IWSAW’ın faaliyetlerinde geri-

leme yaşanmıştır. Ekonomik krizin etkisiyle Üniversite’nin IWSAW’a olan finans

desteğini kesmesi ve akademisyenler arasında başgösteren nüfuz çatışmaları bu

gerilemiyi artırmıştır.

Bu süreç 90’lı yılların ikinci yarısına kadar devam edecektir. Savaş yılları bo-

yunca Batı’da yaşayıp eğitim almış Lübnanlı kadınların geri dönüşü, IWSAW’ın

faaliyetlerine canlılık getirmiştir. Uluslararası kuruluşlardan sağlanan finans desteği

ile IWSAW bir dizi projeyi hayata geçirmiştir. Günümüzde çoğu genç olmak üzere

birçok kadın akademisyeni bünyesinden bulunduran IWSAW “Toplumsal Cinsiyet”

adı altında master programı düzenlemektedir.

                                                
269 Laurie E. King-Irani, “An Assesment of Institute for Women’s Studies in the Arab World”,

Muslim Women and the Politics of Participation, , s. 105.
270 Ibid.



138

SONUÇ

Bu tez Ortadoğu’daki kadın hareketinin farklı dönemlerde yerel ve küresel di-

namikler bağlamında etkilenme biçimini, eylem tarzını ve yapısını ortaya koymayı

amaçlamıştır. Bu dinamikler içinde ulusal mücadele, modern devletin kuruluşu ve

sivil toplumun uzamını genişletmeye dönük çabalar önemli bir yer tutar.

Bu dinamiklere eğilirken kadınların faaliyetleri, kadınların mobilizasyonunun

şekillendiği şartlar ve kadın hareketinin devlet ve diğer siyasi gruplar ile ilişkisi öne

çıkarılmıştır. Nitekim izlenen bu yöntem bizlere Ortadoğu’daki kadın hareketinin

kurumsal ve özerk yapısı, özellikle de kadın sorununa müdahil olabilme kabiliyeti

üzerine bir izlek sunmuştur.

Kadın hareketinin ilk dönemde kolonyal güçlere karşı ulusalcı grupların çatısı

altında örgütlenme imkânına ulusalcı hareketin modernleşme yanlısı liderlerin çağ-

daş uygarlık düşüncesi etrafında geliştirdikleri söylemin katkısından bahsedilebilir.

Pro-feminist olarak adlandırılabilecek bu erkek liderlerin kadınların kamusal

yaşama katılımı ve örgütlenmelerini destekledikleri bu söylem ile yalnızca kadınlar

için bir alanı açmayı hedefledikleri söylenemez. Benzer şeklide kadınların destek-

lenmesi ulusalcı liderler için ulusal hareketin güçlenmesi, geleneksel yapı ve yöne-

timlerin zayıflatılması ve kolonyal güçlere karşı “Doğulu-geri kalmışlık” inancının

dönüştürülmesi gibi hedefleri barındırıyordu.

Bir başka ifadeyle kadınların kolonyal döneme denk gelen örgütlenmeleri bir-

çok etken tarafından belirlenmiştir. Bu etkenleri Ortadoğu bölgesinde homojen bir

yapı arzetmeyen kadın hareketinin doğuş dönemlerine bağlı olarak ele aldığımızda,

Manda Yönetimlerine karşı ulusal mücadelenin yoğun yürütüldüğü ülkelerde kadın

hareketinin doğuşu bölgedeki diğer ülkelerden daha erken dönemlere denk gelmek-

tedir; ki Irak, Filistin ve Mısır tecrübesinde görüldüğü gibi Manda Yönetimlerine

karşı yürütülen yoğun ulusal mücadele, kadınların kamusal alana çıkmasına ve ör-

gütlenmesine uygun zemin hazırlamıştır.

Kadın örgütlerinin bu dönem içinde ulusalcı harekete bağımlılığı ve feminist

gündemden uzak olduğu şeklindeki kanaatleri, bu dönemin geneline yaymak müm-



139

kün değildir. Ulusalcı erkek politikacıların bu örgütlere etkisi ve bu örgütlerin yar-

dım üzerine yoğunlaşan faaliyetleri üzerine dayandırılan bu eleştiriler 30’lu yıllara

doğru gelindiğinde kadın örgütlerinin mücadele alanlarını genişletmesiyle geçerlili-

ğini kaybeder.

Çünkü bu dönemle beraber kadın hareketinin ulusalcı hareketin siyasetine ters

düştüğü, bu hareketin yeni oluşumları örgütlediği, kadın sorunu etrafında mücadele

sürdürdüğü ve dünyanın faklı bölgelerindeki kadın hareketleriyle temasa geçtiği gö-

rülür.

Kadın hareketinin bu dönemde kolonyal güçlere karşı ulusalcı hareket çatısı

altında ya da bağımsız olarak yürüttüğü mücadele kadın hareketine muhafazakâr

gruplar tarafından “kültürel otantiklik-Batıcılık karşıtı” şeklinde yöneltilen eleştirile-

rin etkisini azaltıyordu. Ortadoğu’daki kadın hareketinin muhafazakâr gruplarca dile

getirilen Batıcılığı yaydığı, geleneği tehdit ettiği ve kadınları Batılı yaşama alıştırdığı

şeklindeki eleştiriler, anti-kolonyal mücadele sayesinde toplumda büyük bir yankı

uyandıramamaştır.

50’li yıllar ile beraber kadın örgütlerinin devletin güdümüne altına gireceği ve

devletin kadın sorununu kendi modern anlatısı içerisinde ele almaya başlayacağı dö-

neme girilecektir.

Bu dönemle bareber kadınların ekonomik, siyasal, hukuk, sağlık ve eğitim ala-

nındaki haklarının vatandaşlık hakkı olarak devletin güvencesine bağlı olacağı ve

devletin bu hakları sağlayarak toplumsal ve siyasi yapıyı ulusal ölçekte tek merkez-

den şekillendireceğine olan inancın yansımaları yaşanacaktır.

Özellikle Suriye ve Irak’ta iktidardaki Sosyalist Bass Partisi ile Tunus’taki la-

iklik yanlısı Bourgiba hükümetinin kadın haklarına “rejimin dayanağı” olarak bak-

maları bu yönde birçok kazanımın önünü açmıştır. Benzer şekilde Körfez ülkelerinde

petrol gelirlerine bağlı sosyal ve iktisadi yapıda yaşanan değişimler, kadınların ka-

musal yaşama katılımları üzerinde olumlu etkiler yaratmıştır.

Kadınların haklarında Ortadoğu’da devletin politikalarına bağlı yaşanan bu ge-

lişmeler kadın hareketinin gelişmesine benzer şekilde yansımamıştır. Ortadoğu’nun

genelinde resmi olmayan örgütlenmelere karşı izlenen sert politikalar kadın hareketi-

nin uzun bir dönem işlevsiz kalmasına neden olacaktır.



140

Kadın hareketi açısından bu dönemde yaşanan devlete ya da devrimci partilere

bağlı kadın örgütleri tecrübesi ise devletin politikalarının geniş kitlelere yayılması ya

da partinin ideolojik söylemine uygun kadınların örgütlenmesine hizmet etmiştir.

Her iki örgütlenme modelinde görüldüğü gibi erkek siyasetçilerin bu örgütlerin

faaliyetini etkilemeleri, belli alanlarda faaliyetlerine izin vermeleri kadın hareketinin

kolonyal dönemde kazandığı özerk yapıyı zedelemiştir.

70’li yılların ikinci yarısına gelindiğinde ise İslamcılığın bölgede nüfuz ka-

zanması ve devletin izlediği modernleşme sürecini yavaşlatması kadınların örgüt-

lenmesini tetikleyecektir. Aslında bu dönemde bazı ülkelerde devletin kadın hakları-

na dönük stratejisinde yalnızca bir yavaşlamadan söz edilemez. Başta Sudan, Mısır

ve Cezayir olmak üzere bölgenin bazı ülkelerinde yapılan bazı yasal düzenlemeyle

kadın haklarında gerileme yaşanmıştır.

Bu dönemde başta solcu ve laik feminist kadınların örgütlenmesi bölgede ya-

şanan gelişmelerin yanında küresel ölçekte dünya kadın hareketinde yaşanan akti-

vizme bağlılık arz eder.

BM öncülüğünde CEDAW Sözleşmesi’nin imzaya açılması ve bu sürecin de-

vamı niteliğinde olan Pekin Eylem Platformu’nun toplumsal cinsiyet anaakım politi-

kalarını genişletmesi ,  kadın örgütlerinin faaliyetlerine ivme kazandırmıştır.

Bağımsız olarak örgütlenmeye başlayan kadın örgütlerinin hem yapıları hem

de faaliyet alanları bu gelişmelere bağlı büyük değişimler yaşamıştır.

Büyük kadın örgütleri yerine belli alanlarda uzmanlaşmış kadın örgütlerini;

karizmatik kadınların öncülüğünde kadın örgütleri yerine kararların ortak alındığı

kadın örgütlerini öne çıkacaktır. Örgüt yapısında yaşanan değişim, mücadele alanla-

rında da yaşanacaktır.

Diğer dönemlerden farklı olarak, kadınlara yönelik şiddete karşı mücadele,

kürtaj hakkı, kız çocuklarına yönelik ayrımcılık ile mücadele ve kota uygulaması

konusu önem kazanmaya başlamıştır.

İslamcı kadınların mevcut kadın örgütleri dışında örgütlemesi Ortadoğu’daki

kadın hareketi açısından yeni tanımlamaları da beraberinde getirecektir.



141

Bu dönemle beraber İslamcı Feminist, Müslüman Feminist ve Laik Feminist

ayrıştırması kadın örgütleri için bir tanımlama ölçüleri olmuştur.

İkibinli yıllara geldiğimizde ise, İslamcı hareketin siyasal arenada yeniden

güçlenmesi, bölgede şiddet olaylarının artması ve uluslararası arenada bölgenin de-

mokratikleştirilmesi üzerine yürütülen tartışmalarda kadın haklarına büyük önem

yüklenmesi, kadın hareketine yeni mücadele alanları yarattığı görülür.



142

ÖZET

Bu tez Ortadoğu’daki kadın hareketinin bölgesel ve küresel dinamiklerin etkisi

altında gelişimini konu edinir. Tezin temel argümanına göre Ortadoğu’daki kadın

hareketi bu dinamiklerin etkisi altında 20. yüzyılda üç safha içinde gelişir. Kolonyal

güçlere karşı yürütülen ulusal mücadele,  modern-ulus devletin kurulması ve 1980

sonrası yürütülen Sivil Toplum tartışmaları bu üç gelişim safhasının temel ayrışma

dinamiklerini oluşturur.

Kadın hareketi bu safhalar içinde kolonyal güçlere karşı mücadele yürüten ulu-

sal mücadelenin çatısı altında doğup gelişmiş; modern-ulus devletinin kurulmasıyla

devletin güdümüne girmiş; Sivil Toplum taleplerinin artmasıyla bağımsız kadın ör-

gütleri şeklinde gelişimini sürdürmüştür. Bu tezde bu safhalarda yaşanan gelişmele-

rin kadın hareketinin yapısına, kadın hakları mücadelesinde yaşanan kazanımlara ve

dünya kadın hareketi ile olan birlikteliği üzerine olan etkileri ele alınacaktır.

Bu gelişmelerin etkileri ele alınırken Ortadoğu’daki kadın hareketinin “kadın

sorunu” etrafındaki mücadelesine dinin, aile yapısının ve akrabalık ilişkilerinin öne-

mine değinilecektir. Zira Ortadoğu’daki kültürel ve toplumsal yapı kadın hareketinin

mücadele olanlarını ve sınırlarını belirlemektedir.



143

SUMMARY

This thesis is about the development of woman’s movement under regional and

globular dynamics. According to the basic argument of the thesis; woman’s move-

ment in Middle East develops in three phases in 20 th century under these dynamics.

National struggle executed against colonial powers, establishing a modern-nation

state and civil society arguments executed after 1980 form the basic disintegration

dynamics of this thesis.

As woman’s movement occurred and developed in these phases under the

frame of national struggle which executed struggle against colonial powers, with the

establishment the modern – nation state it continued its development as independent

woman organizations by increasing demands of civil societies which had become to

be under the control of government. In this thesis, the effects of these developments

in these phases over the woman’s movement, the acquisitions experienced during

woman rights struggle and the togetherness of world woman’s movement will be

discussed.

While these developments are taking in hand, it will be mentioned about the

importance of woman’s movement in Middle East to the struggle around women’s

issues and the importance of religion, family structure and relationship connections.

Because the cultural and the communal structure in Middle East define the struggle

areas and boundaries of woman’s movement.



144

KAYNAKÇA

Abou-Habib,Lina, “Gender,Citizenship and Nationality in the Arab

Region”,Gender and Development,(Vol.11,No.3,November,2003).

Abu-Lughod, Lila, “Feminist Longings and Postcolonial Conditions”, Remaking

Women, ed., L.A. Lughod, (New Jersey: Princeton Univ. Press, 1998).

Ahmed.Leila,Women and Gender in Islam,(Michigan:Yale University Pres,1992).

Al-Ali, Nadje, “Gender and Society in the Middle East”, International Feminist

Journal of Politics, (5:2 July 2003).

--------------------, Secularism, Gender and the State in the Middle East,

(Camberidge: Camb.Univ.Press, 2000).

Al-Hamad, Laila, “Al-Munazzamat an-Nisaiyye fil-Alemil Arabi”, Al-Raida, (Vol.

XIX, Spring / Summer, 2002).

Al-Myohni, Haya, “Family, State and Civil Society in Kuwait”, Organizing

Women, eds.D.Chaty ve A.Rabo,(NY:Berg,1997).

Al-Najyar, Sabika Muhammad, “Al Haraka an Nisaiyye Fil Halich” Al-Raida (Vol.

XX, No. 100, Win. 2003).

Al-Saadawi, Nawal, The Hidden Face of Eve, (London: Zed, 1980).

Amin, Kasım, Tahrir al-mar-ah , (Beirut: Arap Institute for Research and

Publishing, 1976).

Anderson, J.N.D., “The Role of Personal Statutes in Social Development in Islamic

Countries”, Comparative Studies in Society and History (vol.13.No.1,

Jan.1971).

Azza, Basarudin, “Reconciling Western and Arab Feminisms”, Al-Raida, (Vol. XIX,

Spring / Summer 2002).

Azzat, Ayad, “Education of Women in the Arab World”,

http://www.library.cornel.edu/colldaw/mideast/owomedic.htm.

Badawi, Jamal, “The Status of Women on Islam”, Al-Ittihad  (Vol. 8, No: 2,

September 1971).



145

--------------------, Gender Equity in Islam, (Plainfield: American Trust Publication).

Badran, Margot, “Gender Activism: Feminist and Islamist in Egypt”, Identify

Politics and Women, ed., V. Moghadam, (Boulder: Westview Press, 1994).

--------------------, “Unifying Women: Femist Pasts and Presents in Yemen”, Gender

and History, (Vol. 10, No. 3, Nov. 1998).

--------------------, Feminist, Islam and Nation: Gender and the Making of Mo-

dern Egypt, (Princeton University Press, 1995).

Barakat, Halim, “The Arab Family and the Challange of Social Transformation”,

Women and the Family in the Middle East, ed.,Elizabeth Warnock,   (Aus-

tin:University of Texas Press, 1985).

--------------------, The Arab World: Society, Culture and State, (University of

California Press, 1993).

Baron, Beth, “Women, Honour, and State: Evidience From Egypt”, Middle East

Studies, (Vol. 42, No: 1, January 2006).

Barron, Andrea, “The Palestinian Women’s Movement” Critique: Critical Middle

Eastern Studies 11(1) Spring 2002).

Berger Gluck, Sherna, “Shifting Sands: The Feminist-Nationalist Connection in the

Palestinion Movement”, Feminist Nationalism, ed. Lois A. West, (London:

Routledge, 1997).

Bergman, Elizabeth M., “Keeping It in the Family: Gender and Conflict in Moraccan

Arabic Proverbs”,Reconstructing Gender in the Middle East,eds., Fatma

M. Göçek ve Shiva Balaghi,  (NY: Colombia Univ. Press, 1994).

Booth, Marilyn, Women in Islam: Men and Women Press ın Turn of The 20th

Century Egypt,” Int. J. Middle East Stud. (No.33, 2001).

Boran, Beth, The Women’s Awakening in Egypt, (NH: Yale Univ. Press, 1994).

Brand,Laurie A.,Women,the State and Political Liberalization,(Columbia

University Pres,1994)

Chazan, N., “Israeli Women and Peace Activism”, New Outlook, (Jun-July, 1989).



146

Clancy-Smith, Julia, “A Woman Without Her Distaff: Gender, Work and Handicraft

Production in Colonial Norh Africa”, Social History of Women and Gender

in the Modern Middle East,eds.,M.C. Meriwether ve

J.Tucker,(Boulder:Westview Press,1999).

Cole, J.R., “Feminzm, Class, and Islam ın Turn-of-the-Century Egypt,”

International of Middle East Studies, (Vol. 13.No.4 1981).

Conway-Long, Don, “Seeking Masculinities in the Middle East”, Al-Raida,

(Volume XXI, Nos. 104-105 Winter/Spring 2004).

Cooke, Mırıam, “Women in the Middle East”, NWSA Journal, (Vol. 11, No. 1,

1999).

Countrey Profiles, Al-Raida, (vol.XX.no.100 Winter 2003).

Dahl, Tove Stang, The Muslim Family,( Oslo: Scandinavıon Univ.Press 1997).

Dayrebi, S. Ahmet, Gayatul Magsut, (Estel: El Mektebetul İslamiyye, 1996).

El Guindi, Fadwa, “Feminism Comes of Age in Islam”, Arab Women/Between

Defiance and Restraint, ed.,Suha Sabbagh,(NY:Olive Bronch Pres,1996).

--------------------, “Veling Infitah With Muslim Ethic” Social Problems, (No. 28,

1981).

 Empowerment of Women, The Fourth Annual Report of Arab NGOs 2004,

(Cairo: Shabaka, 2004).

Eum, İkran, “Urfi Marriage an Egyptian Verison of Cahabitation?” Al-Raida (Vol.

XXI-XXII. Nos. 106-107, Summer/Fall, 2004-2005).

Fernea, Robert, “Gender, Sexuality and Patriarchy in Modern Egypt”, Critique:

Critical Middle Eastern Studies (12(2) Fall 2003).

Fleischmann, Ellen L., “Selective Memory, Gender and Nationalizm; Palestinian

Women Leaders of the Mandate Period,” History Workshop Journal

(No.47 1999).

--------------------, “The Emergence of the Palestinian Women’s Movement, 1929-

39”, Journal of Palestine Studies, (Vol. 29, No. 3, Spring 2000).



147

--------------------,”The Other Awakening:The Emergence of Women and Gender in

the Middle East”, Social History of Women and Gender in the Modern

Middle East,eds.,M.C. Meriwether ve J.Tucker,(Boulder:Westview

Press,1999).

Grahom- Brawn, Sarah -, Images of Woman in Photography of the Middle East

1860-1930, (NY:Colombia Univ. Press, 1988).

H.,Shukrallah ve A., Treacher “The Realm of the Possible: Middle Eastern Women

in Political and Spaces”, Feminist Review, (No:80, 2005).

Haddad, Y., “Islam Women Revolution in Twentieth Century Arab Thought”, The

Muslim World (vol. 74, Nas.3/4 1984).

Haeri, Shahla, Law of Desire: Temporary Marrige in Shi’a Islam (Syracuse:

Syracuse Univ. Press, 1989)

Hale, Sandra, “Sudanese Women and Revolutionary Parties”, Middle East Report,

(Jan.-Feb. 1986).

Hatem, Mervat, “Class and Partiarchy as Competing Paradigms for the Study of

Middle Eastern Women”, Comparative Studies in Society and History

(Vol. 29, No. 4, October 1987).

--------------------, “Economic and Political Liberation in Egypt and the Demise of

State Feminism”, International Journal of Middle East Studiest, (Vol. 24,

No. 2, May, 1992).

--------------------, “Political Liberalization Gender and the State”, Political

Liberalization and Democratization in the Arab World , eds., R. Brynen,

B. Koranay ve P. Nable, (Boulder: Lynnee Rienner, 1995).

--------------------, “The Enduring Alliance of Nationalism and Patriarchy in Muslim

Personal Status. Laws,” Feminist Issues (No:1, 1986).

--------------------,”Toward the Development of Islamist and Post-Nationalist Feminist

Discourses in the Middle East”,Arab Women Old Boundaries/  New

Frontiers, ed.,J.Tucker,(Indiana University Pres,1993).



148

Inhorn, Marci C., “Male Infertility, Masculinity and New Reproductive Technologies

in the Arab World”, Al-Raida (Volume XXI, Nos. 104-105 Winter/Spring

2004).

J.R., Graham ve Krenawi A., “The Story of Bedoun-Arab Women ın a Polygamous

Marrıage;” Women’s International Forum (Vol.22 No.5 1999).

Jacoby, Tami Amanda, “Gender Nation: A History of the Interface of Women’s

Protest and Jewish Nationalism in Israel”, International Feminist Journal

of Politics, (1:3 Autumn, 1999).

Jauowad, Abdel, “To much in the Sun” Research in African Literatures (No:3

1996).

Jones, Adam, “Humilation and Masculine Crisis in Iraq”, Al-Raida (Volume XXI,

Nos. 104-105, Winter/Spring 2004).

Josehp, Suad, “Gender and Family in the Arab World”, Arab Women/Between

Defiance and Restraint,ed., Suha Sabbagh,  (NY: Olive Bronch Press,

1996).

--------------------, “Political Process Among Activist in Lebanon”, Organizing

Women, , eds.D.Chaty ve A.Rabo,(NY:Berg,1997).

--------------------, “The Public/Private – The Imagined Boundary in the Imagined

Nations/ State/ Community”, Feminist Review, (No. 57, Autumn 1997).

--------------------, “Women Between Nation and State in Lebanon”, Between

Woman and Nation,eds., N. Alarcon ve M. Moallem,  (Durham: Duke Univ.

Press, 1999),

Julie P. ve Barbara H., “Gender and Political Change”, Middle East Report,

(November-December, 1991).

Kandiyoti, Deniz, “Bargaining with Patriarch”, Gender and Society (Vol. 2, No. 3,

September 1988).

-------------------- “Reflections on the Politics of Gender in Muslim Societies: From

Nairobi to Beijing”, Faith and Freedom, (NY:Syracuse Univ.Press 1995).

Karam, Azza M., Women, Islamism and the State, (NY: St. Martin’s Press, 1998).



149

Kawar, Amal, “Women’s Participation in the Palestine Liberation Organization”,

Women and Politics Worldwide, eds., B. J. Nelson ve N. Chowdhury,

(Michigan: Yale Univ. Press, 1994).

Keddie N. ve Beck, N., Women in the Muslim World (Cambridge; Cambirdge

Univ. Press, 1980).

Khalidi Ramla ve Tucker Judith, “Women’s Rights in the Arab World” Arab

Women/Between Defiance and Restraint, ed., Suha Sabbagh,  (NY: Olive

Bronch Press, 1996).

King-Irani, Laurie E., “An Assesment of Institute for Women’s Studies in the Arab

World”, Muslim Women and the Politics of Participation, eds., M.

Afkhami ve E. Friedl, (USA: Syracuse Univ. Press, 1997).

Koçtürk, T., A Matter of Honour: Expreinces of Turkish Women Immıgrants

(London: Zed Books, 1992).

Kulwicki, Anahid D, “The Practice of Honor Crimes: A Glimpse of Domestic

Violence in the Arab World”, Issues in Mental Health Nursing (No. 23,

2002).

Kuttab, Eileen, “The Women Studies Program in Palestine”, Muslim Women and

the Politics of Participation, eds., M. Afkhami ve E. Friedl, (USA: Syracuse

Univ. Press, 1997).

Lewis, Bernard, The Middle East: 2000 Years of History from Rise of

Christianity to the Present Day, (London: Weden Feld / Nicolson, 1995).

Lindisfarne, Nancy, “Women Organized in Groups”, Organizing Women,

eds.D.Chaty ve A.Rabo,(NY:Berg,1997).

M. Powers, Janet, “Women and Peace Dialogue in the Middle East, Peace Review,

(15:1, 2003).

Majid, Anouar, “The Politics of Feminism in Islam”, Signs, (Winter, 1998).

Mapping Progress: Assessing Implementation of the Beijing Platform 1998,

(NY: WEDO, 1998).



150

Mernisi, Fatima, “Arab Women’s Rights and the Muslim state in the Twenty-first

Century” ,Faith and Freedom,ed., Mahnaz Afkhami, (NY:Syracuse Univ.Press

1995).

--------------------, Beyond the Veil, (Indianapolis: Indiana Univ. Press, 1975).

Moghadam, Valentine M., “Al-Muvatiniy, al-Mugtama al-Madeni va Nisa fil

Vatanul Arabi”, Al-Raida, (Vol. XIX, Spring / Summer, 2002).

--------------------, “Women’s NGOs in the Middle East and North Africa”,

Organizing Women, eds.D.Chaty ve A.Rabo,(NY:Berg,1997).

--------------------, Modernizing Women: Gender and Social Change in the Middle

East, 2nd ed., (Boulder CO: Reinner 2003).

Noga, Efrati, “The Other “Awakening” in Iraq: The Women’s Movement in the First

Half of Twentieth Century”, British Journal of Middle Eastern Studies

(31(2) November, 2004).

Olmsted, Jennifer C., “Gender, Aging, and the Evolving Arab Patriarchal Contract”,

Feminist Economics, (11(2) July 2005).

Pateman, Carole, The Sexual Contract, (Stanford: Standford Univ. Press, 1998).

Pitt-Rivers, J.T., The Fate of Schechem (Cambridge: Cambridge Univ.Press,1977).

Ra’uf, Heba, “The Silent Ayesha on Egyption Narrative”, Globalization, Gender

and Religion, eds.,J. Bayes ve N. Tahidi,  (NY: Palgrave, 2001).

Roundtable on Strategies to Address “Crimes of Honour”; Summary Report,

(London:WLUML 2001)

Salim, Lafitah, Al-Mar’at al-Misriyat wa-al Taghyir al-Ijtima’i  (Kahire: al-

Hay’ah al-Misriyah al-Ummah lil-Kitab, 1984).

Sayigh, Rosemary, “Palestinian Women and Politics in Lebanon”, Arab Women /

Old Boundaries, New Frontiers, ed.,J.Tucker,(Indiana University

Pres,1993).

Seikaly, May, “Bahraini Women in Formal and Informal Groups”, Organizing

Women, eds.D.Chaty ve A.Rabo,(NY:Berg,1997).



151

Shaaban, Bouthaina, “Evveil El-ketibet An-nasaviyye al-Arabiyat” Al Raida (C.

XX.No.100 Winter 2003).

 --------------------,”Persisting Contradictions: Muslims Women in Syria”Women in

Societies,eds.,H.L Bodman ve N.Tahidi,(Boulder:LynneReinner

Publishers,1998).

Sharabi, Hisham, Neopatriarchy: A Theory of Distorted Change in Arab Society

(NY: Oxford Univ. Press, 1988).

Sidani, Yusuf, “Women, Work and Islam in Arab Societies”, Women in

Management Review (Vol. 20, No. 7, 2005).

Stark, Joe, “Gender and Civil Society and Interview with Suad Josep”,  Arap

Women/Between Defiance and Restraint, ed., Suha Sabbagh,  (NY: Olive

Bronch Press, 1996).

TenYears After Beijing, The Role and Contribution of the Arab NGOs, (Amman:

UNIFEM, 2005).

Traboulsi, Fawwaz, “Delil etrajal al zaki ile al Neseviyye Al Arabiya El Hadise” Al

Raida, (C. XX, No. 100, Kış 2003).

Tucker, Judith, “Women and State in 19 th Century Egypt,” Middle East Report

(No:138, Jan-Feb, 1986).

World Bank World Development Indicators 2000, (NY: Oxford University Press,

2000).

Zuhur, Sherifa, Gender, Sexuality and the Criminal Laws in the Middle East and

Nourt Africa (İstanbul: WWHR, 2004).

WEB KAYNAKLARI

www.awsa.net.

www.lebanonywca.org

www.macmag-glip.org


