
TC 
ATATÜRK ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
İNGİLİZ DİLİ ve EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

 
 
 
 
 
 

 
Ayşe Arzu KORUCU 

 
 
 
 
 
 

RIDER HAGGARD’IN ROMANLARINA ARKETİPSEL BİR 

YAKLAŞIM: SHE, AYESHA: THE RETURN OF SHE, WISDOM’S 

DAUGHTER ve SHE AND ALLAN 

 
 
 

 
 

DOKTORA TEZİ 
 
 
 

 
 

Tez Yöneticisi 
Doç. Dr. Mukadder ERKAN 

 
 
 

Erzurum – 2006 



İÇİNDEKİLER 
 
 
ÖZET.........…………………………………………………………………………….III 
ABSTRACT…………………………………………………………………………...IV 
ÖNSÖZ…………………………………………………………………………………V 
 
GİRİŞ…………………………………………………………………………………...1 
 
BİRİNCİ BÖLÜM…………………………………………………………………….19 
1. PSİKANALİZ ve ARKETİP KURAMININ TEMEL UNSURLARI 
 1.1. Psikanalizin Arketip Kuramına Etkileri…………………………………....19 
 1.2. Arketipler…………………………………………………………………..39 
  1.2.1. Belli başlı arketipsel imge ve motifler …………………………...63 
 1.3. Rüyalar……………………………………………………………………..68 
 1.4. Semboller …………………………………………………………………..78 
 1.5. Kompleksler………………………………………………………………..84 
 
İKİNCİ BÖLÜM……………………………………………………………………...90 
2. HAGGARD’IN ROMANLARINDA ARKETİPSEL UNSURLAR 

2.1. Arketipsel Unsurlar ve Haggard’ın Romanlarındaki Tezahürleri…………90 
   2.1.1. Anima……………………………………………………………90 
  2.1.2. Animus………………………………………………………….110 
  2.1.3. Gölge...……...………………………………………………......115 
  2.1.4. Kendilik-Benlik……………...………………………………….119 
  2.1.5. Anne arketipi……………………………………………………120 

2.1.6. Ataerkil düzen ve yalnız kadın arketipi..………….……………127 
  2.1.7. Yaşlı bilge 
adam……………...…………………………………130 
  2.1.8. Yeniden 
doğuş………………..…………………………………136 
  2.1.9. Kahraman arketipi………………………………………………145 

2.1.10. Çocuk yeme arketipi………..............…………………………148 
2.1.11. İlk günah ve ilk cinayet arketipleri …………………………150 
2.1.12. Renk arketipleri  …………………………………152 
2.1.13. Sayı arketipleri  …………………………………156 
2.1.14. Mandala   …………………………………160 

2.2. Haggard’ın Romanlarında Jung’un Kuramları ………...……………….163 
2.2.1. Enantiodromia yasası  …………………………………163 
2.2.2. Senkronisite   …………………………………165 
2.2.3. Arketiplerin geleceğe yönelik yapıları …………………………167 

2.3. Mitolojik İmgeler   …………………………………169 
2.3.1. İsis-Osiris   …………………………………169 
2.3.2. Pandora-Prometheus  …………………………………173 
2.3.3. Afrodit-Adonis   …………………………………174 
2.3.4. Ashtoreth-Baal   …………………………………174 
2.3.5. Apollo (Apollon)  …………………………………175 
2.3.6. Pasht-Sekket (Sekhet/Seker)-Ptah …………………………175 



2.3.7. Sfenks    …………………………………176 
2.3.8. Erinyeler (Erinnyes)  …………………………………177 

2.4. Arketipsel Doğa İmgeleri  …………………………………178 
2.4.1. Güneş    …………………………………178 
2.4.2. Ateş    …………………………………179 
2.4.3. Aslan    …………………………………183 
2.4.4. Leopar    …………………………………183 
2.4.5. Maymun ve domuz  …………………………………184 
2.4.6. Kurt    …………………………………185 
2.4.7. Köpek    …………………………………185 
2.4.8. Yılan    …………………………………186 
2.4.9. At    …………………………………188  
2.4.10. Öküz    …………………………………189 
2.4.11. Fil    …………………………………190 
2.4.12. Gergedan   …………………………………191 
2.4.13. Su aygırı   …………………………………191 
2.4.14. Balık    …………………………………192 
2.4.15. Ağaç    …………………………………192 
2.4.16. Mağara   …………………………………193 
2.4.17. Dağ    …………………………………194 
2.4.18. Rüzgâr    …………………………………195 
2.4.19. Yıldırım   …………………………………196 
2.4.20. Altın    …………………………………197 
2.4.21. Lapis lazuli   …………………………………197 
2.4.22. Kanat    …………………………………198 

 
SONUÇ  …………………………………………………………………200 
 
KAYNAKLAR …………………………………………………………………211 

 
ÖZGEÇMİŞ  …………………………………………………………………220 



ÖZET 
DOKTORA TEZİ 

 
RIDER HAGGARD’IN ROMANLARINA ARKETİPSEL BİR YAKLAŞIM: 

SHE, AYESHA: THE RETURN OF SHE, WISDOM’S DAUGHTER ve 

 SHE AND ALLAN 
 

Ayşe Arzu KORUCU 
 

Danışman: Doç. Dr. Mukadder ERKAN 
 2006 – SAYFA: 218 

 
Jüri:    Doç.Dr. Mukadder ERKAN 

    Doç.Dr. Hasan BOYNUKARA 
   Prof.Dr. Kemalettin YİĞİTER 

      Prof.Dr. İbrahim YEREBAKAN 
           Prof.Dr. Ayten ER 
 

Bir son dönem Viktoryen yazarı olan Rider Haggard’ın dört romanının 
arketipsel yaklaşımla incelendiği bu çalışma giriş, iki ana bölüm ve sonuçtan 
oluşmaktadır. 

Girişte, arketipsel eleştirinin temel görüşlerine ve önemli kuramcılarına, 
psikanalizin kurucusu Sigmund Freud’un, hayal kurma olgusunun ve psikedeki Ben 
unsurunun sanat eseri ve sanatçı üzerindeki etkilerine dair ortaya koyduğu fikirlere ve 
arketip terimine işlerlik kazandıran Carl Gustav Jung’un, psikanaliz çalışmalarının sanat 
eserlerini incelemede ne derece etkin bir yöntem olduğuna dair açıklamalarına yer 
verilmektedir. 

Birinci bölümde, Freud’un travma kuramına, Odipus ve iğdişleştirilme 
komplekslerine, libido kavramına, ölüm ve sevi içgüdülerine, psikenin yapısını 
meydana getiren Es, Ben ve Üstben unsurlarına değinilmektedir. Ayrıca Jung’un, 
Freud’un kuramlarına yaklaşımı; kolektif bilinçdışı ve arketiplerin psike üzerindeki 
etkileri; insan psikesini oluşturan arketipsel yapısal unsurlar; anne, yaşlı bilge adam, 
yalnız kadın, kahraman, renk, sayı ve mandala ve yeniden doğuş arketipleri hakkında 
bilgi verilirken, ilgili alt başlıklar altında semboller, rüyalar ve komplekslerin kolektif 
bilinçdışıyla ilişkileri ele alınmaktadır. 

İkinci bölümde, Rider Haggard’ın She, Ayesha, Wisdom’s Daughter ve She and 
Allan adlı eserlerinde anima, animus, gölge, kendilik ve benlik gibi arketipsel psike 
unsurlarının, anne, yalnız kadın, yaşlı bilge adam, kahraman, renk, sayı ve mandala 
arketiplerinin ve yeniden doğuş, çocuk yeme, ilk günah ve ilk cinayet arketipsel 
motiflerinin tezahür ettiği karakterler ve durumlar irdelenirken, bir yandan da 
Enantiodromia ve senkronisite kuramlarının ve arketiplerin geleceğe yönelik 
düzenlenmiş yapılarının varlığını ispatlayan durumlar göz önüne serilmektedir. Öte 
yandan, çeşitli mitolojilere ait figürlerin ve arketipsel doğa imgelerinin romanın anlam 
bütünlüğüne yaptığı katkılar değerlendirilmektedir. 

Sonuç olarak, Rider Haggard’ın incelenen eserlerinde bulgulanan arketipler ve 
kuramların bir değerlendirmesi yapılarak, arketipsel yaklaşımın edebiyat eserlerini 
inceleme konusundaki etkinliği tartışılır. 

 



 
ABSTRACT 

PH. D. THESIS 
 

AN ARCHETYPAL APPROACH TO RIDER HAGGARD’S NOVELS: SHE, AYESHA: 

THE RETURN OF SHE, WISDOM’S DAUGHTER and 

SHE AND ALLAN 
 

Ayşe Arzu KORUCU 
 

Supervisor: Assoc.Prof. Mukadder ERKAN 
2006 – PAGES: 218 

 
Jury: Assoc.Prof. Mukadder ERKAN 
Assoc.Prof. Hasan BOYNUKARA 

Prof.Dr. Kemalettin YİĞİTER 
Prof.Dr. İbrahim YEREBAKAN 

Prof.Dr. Ayten ER 
 

This study deals with the archetypal analysis of four novels by Rider Haggard, a 
novelist of the late Victorian period. It is composed of an introductory part, two main chapters 
and the conclusion. 

The Introduction is concerned with the basic theories and the significant theoreticians in 
the scope of archetypal criticism, with the ideas of Sigmund Freud, the founder of 
psychoanalysis, about the way the work of art and artist are influenced by the concept of 
imagination and the element of Self in psyche as well as Carl Gustav Jung’s comments and 
explanations on the effectiveness of psychoanalytical studies on analyzing the works of art. 

The First Chapter is concerned with Freud’s theory of trauma, the complexes of 
Oedipus and castration, the concept of libido, the instincts of death and love, and the elements 
of Id, Ego and Superego that form the structure of psyche. In addition, the chapter includes 
information on Jung’s approach to Freud’s theories; on the effects of collective unconscious and 
archetypes on psyche; on the archetypal structural elements that make up the human psyche; on 
the archetypes of mother, wise old man, lonely woman, hero, color, number, mandala and 
rebirth. On the other hand, the relationship of the symbols, dreams and complexes with the 
collective unconscious is also dealt with under the titles in question. 

The Second Chapter is based on the analysis of Rider Haggard’s novels She, Ayesha, 
Wisdom’s Daughter and She and Allan in terms of the characters and situations in which such 
archetypal psyche elements as anima, animus, shadow, self and ego are reflected; the way the 
archetypes of mother, lonely woman, wise old man, hero, colour, number and mandala and the 
archetypal motifs of rebirth, child-eating, original sin and first murder appear in these novels is 
also dealt with in this chapter. On the other hand, the theories of Enantiodromia and 
synchronicity are clearly displayed together with the situations that prove the presence of the 
structures of archetypes arranged for the future. This chapter is also intended to discuss 
contributions of various mythological figures and archetypal natural images to the coherence of 
the novels. 

Along with a critical evaluation of the archetypes found in Haggard’s selected novels in 
the study, it has been discussed that archetypal approach is an efficient and effective way in 
analyzing the works of literature.  
 
 
 
 



 
ÖNSÖZ 

 
Edebiyatın, diğer tüm sanat dalları gibi, insan ruhunun yaratıcılığıyla yakından 

ilişkili bir alan olması, yirminci yüzyıl ortalarında ortaya çıkan arketipsel eleştirinin 
temellenmesinde önemli rol oynayan psikanalizin, insan ruhunun karanlık ve gizemli 
katmanlarını aydınlatma çabaları, arketiplerin yalnızca sanat dallarında değil hayatın her 
alanında kendini gösteren güçlü etkisi ve kişisel olarak mitolojinin büyülü dünyasının 
gizemli tezahürlerini biraz olsun aydınlatabilme tutkusu bu çalışmaya esin kaynağı 
olmuştur.  

Rider Haggard’ın incelenmek üzere seçilen She, Ayesha, Wisdom’s Daughter ve 
She and Allan adlı eserlerinde, Jung öğretisinde yer alan anima, animus, gölge ve 
Kendilik-Benlik gibi psikeyi oluşturan arketipsel unsurlar, anne, yalnız kadın, yaşlı 
bilge adam, kahraman, yeniden doğuş, çocuk yeme, ilk günah ve ilk cinayet, renk, sayı 
ve mandala arketipleri ve Enantiodromia ve senkronisite gibi kuramlar oldukça zengin 
bir imge çeşitliliğiyle tezahür eder. Aynı zamanda bu romanlarda, arketiplerin geleceğe 
yönelik düzenlenmiş yapılarının da rüyalar ve vizyonlarla vurgulandığı da bir gerçektir. 
Öte yandan, yazarın engin mitoloji bilgisinin göstergesi olan çeşitli mitolojik imgeler ve 
arketipsel doğa imgeleri, romanların hem kendi içlerinde hem de aralarındaki anlam 
bütünlüğünü destekler. Sonuçta, Haggard’ın söz konusu romanlarının, arketipsel 
yaklaşımla incelenmeye oldukça elverişli olduğu görülebilir.  

Yöntem seçimi aşamasında arketipsel eleştiri yöntemini uygulamam konusunda 
beni teşvik eden; kendi bilimsel yaşantısı ve disipliniyle, ayaklarımı yere sağlam 
basmam gerektiğini bana öğreten; meslek hayatımın başından itibaren örnek aldığım ve 
bana manevi olarak verdiği güçle “bitti” dediğim yerde yeniden başlamamı sağlayan 
danışmanım Doç.Dr. Mukadder ERKAN’a minnet ve teşekkür borçluyum. Ayrıca, tez 
çalışmam boyunca her başım sıkıştığında imdadıma koşan fedakâr ve sabırlı dostlarım 
Fikret ARARGÜÇ, Yavuz ÇELİK, Yeliz BİBER, Tuncer YILMAZ ve Ali UTKU’ya ve 
kaynak sağlama konusunda benden yardımını esirgemeyen Gülhan ATNUR’a yaptıkları 
maddi ve manevi tüm yardımlardan ötürü teşekkür etmek istiyorum. Son olarak, 
çalışmamı sürdürmem konusunda gösterdikleri eşsiz sabır ve fedakârlıklarından ve 
benim için paha biçilemez değerdeki manevi yardımlarından ötürü eşime, anneme ve 
babama sonsuz teşekkürlerimi sunuyorum. 

 
 
Arzu KORUCU (DEMİR) 

 



GİRİŞ  

 

Arketipsel eleştiri, en genel anlamıyla, edebiyatta tarihsel etki ya da gelenek 

meseleleriyle açıklanamayan kapsamlı, tekrarlanan ve alışılagelmiş unsurlar üzerinde 

odaklanan ve edebi eseri, edebiyat bütününün bir parçası olarak inceleyen eleştiri 

türüdür. Arketipsel eleştirinin açıklayıcı ilkesi, arketiplerin (yani belli başlı imgelerin, 

karakterlerin, anlatı düzenlerinin, temaların ve diğer edebi olguların) tüm edebiyatta var 

olduğu ve bu yüzden metinler arasındaki karşılıklı bağlantılılık olgusu üzerindeki 

çalışmalara zemin sağladığı fikridir.1 Nitekim Kelley Griffith, arketipsel eleştirinin 

metinler arası ilişkileri incelemenin bir diğer yolu olduğunu belirtir. Çünkü arketiplerin 

edebiyattaki tezahürü, geniş anlamda, olay örgüsü, yer ve zaman, tema, karakter ya da 

imgeler bağlamında tekrarlanan modeller olarak ortaya çıkar.2 Üstelik edebi eserin, 

biçimini ya da çeşitli unsurlarını bir başka edebiyata borçlu olabileceği, yani şu ya da bu 

şekilde bir başka edebi eseri taklit edebileceği görüşü, arketipsel eleştirinin ana 

ilkelerinden birini oluşturur. Bazı eleştirmenler, arketiplerin yalnızca edebiyatın yapısal 

unsurları olduğunu iddia eder. Northrop Frye’ın da aralarında bulunduğu bir kısım 

eleştirmenler, bu görüşe katılmakla birlikte, arketiplerin gerçek yaşamda var olduğu ve 

edebiyata bu varoluşun bir parçası olarak dâhil edildikleri fikrini savunurlar. Buna göre 

edebiyatın bünyesindeki unsurlar, insanın yaşantısı, istekleri ve ihtiyaçlarından doğan 

arketipsel bir yapıyla birbirine bağlanır.3 Arketipsel eleştirmenin görevi ise, edebiyatta 

geleneğin, edebi türün ve arketipin düzenleyici modellerini saptayarak, okuduğu şeyin 

yapısını anlamada okura yardımcı olmaktır. Ancak arketiplerin gerçek yaşamla –

evrensel insan yaşantısı, insan psikesi veya kültürle– bağlantılı olduğunu savunan 

birinci grup eleştirmenlere göre, arketipler edebiyat eserlerine, insanların bilinçdışı ya 

da duyguları aracılığıyla algılayabildiği önemli fikirler sağlar.4 Arketipsel eleştiri, 

edebiyat eserlerine yerleştirilmiş bu fikirlerin içerdiği kapsamlı anlamları bulup 

çıkartma görevini üstlenmiştir. 

                                                
1 Ireana R. Makaryk, Encyclopedia of Contemporary Literary Theory, University of Toronto 

Press, Canada, 1993, s. 3. 
2 Kelley Griffith, Writing Essays About Literature, Wadsworth Publishing, USA, 2005, s. 174. 
3 Griffith, a. g. y., s. 175. 
4 Griffith, a. g. y., s. 176. 



Bazen mitsel eleştiri olarak da adlandırılan arketipsel eleştiri, aralarında Maud 

Bodkin, Robert Graves, Joseph Campbell, Northrop Frye, Richard Chase, Francis 

Fergusson, Philip Wheelwright ve Leslie Fiedler gibi ünlü edebiyatçılar ve 

eleştirmenlerin de bulunduğu birçok sanatçının eserlerinde 1930’lu yıllarda ortaya 

çıkmış, 1940 ve 1950’lilere doğru oldukça büyük bir ivme kazanmıştır. Bir Ortadoğu 

uzmanı ve antropolog olan James Frazer, on iki ciltlik The Golden Bough5 (Altın Dal) 

isimli eserinde, mitlerin ve ritüellerin arketipsel modellerinin farklı kültürlerdeki masal 

ve törenlerde temellendiğini gösterir. Dahası Frazer miti, ritüelin bir yan ürünü ya da 

yansıması olarak değerlendirir ve onun ayinsel eylemin eşlikçisi ya da takipçisi olan bir 

anlatı olduğunu savunur. Claude Lévi-Strauss’a göre, ritüelin ya da mitin önce gelmesi 

önem taşımaz; çünkü ikisi birbiriyle yakından ilişkilidir: mitin işlevi kavramsal, 

ritüelinki eylemsel seviyededir. Frye daha da ileri giderek, The Golden Bough’ı insanın 

hayal gücüne ait bir tür dilbilgisi ve toplumsal açıdan bilinçdışı sembolizmin bir 

incelemesi olarak değerlendirir. Buna göre Frazer’ın eseri, edebi eleştirmenin kronolojik 

olmasa bile mantıksal olarak doğal dramanın yapısal ilkelerini çıkartabileceği arketipsel 

bir ritüeli somutlaştırır; çünkü eleştirmen bilir ki ritüel, dramanın kaynağı değil 

içeriğidir. Dramanın yanı sıra, şiirde de arketipsel unsurların etkili olduğu fikrini ilk 

ortaya koyan, bir İngiliz yazar ve eleştirmeni olan Bodkin’dir. Mitoloji araştırmaları da 

yapan Bodkin, eleştiri dünyasında Jung’un kuramlarını edebiyata uygulama noktasında 

bir başyapıt olarak kabul edilen eseri Archetypal Pattterns in Poetry’de6, S. T. 

Coleridge’in The Ancient Mariner ve T. S. Eliot’ın The Waste Land adlı eserlerinde 

yeniden doğuş arketipini inceler. Yine İngiliz yazar ve şairi Graves, The White Goddess 

ve Greek Myths7 adlı eserlerinde, çağdaş dünyada bilinen pek çok mitin ilk mitleri tasvir 

eden resim ve heykellerin yanlış yorumlanması olduğunu iddia eder. Ona göre, 

erkeklerin hizmet ettiği ilksel (primordiyal) bir Toprak Ana arketipsel miti, sonraki tüm 

diğer mitlerin temelini oluşturur. Amerikalı bir profesör, aynı zamanda bir hatip ve 

karşılaştırmalı mitoloji ve karşılaştırmalı din alanlarında eserler veren Campbell, The 

                                                
5 James Frazer, The Golden Bough: A Study in Magic and Religion, 12 volumes, Macmillan, 

London, 1890–1915.  
6 Maud Bodkin, Archetypal Pattterns in Poetry: Psychological Studies of Imagination, Oxford 

UP, London, 1934. 
7 Robert Graves, The White Goddess: A Historical Grammar of Poetic Myths, Vintage Books, 

London, 1961 – Greek Myths, Cassell, London, 1958. 



Hero with a Thousand Faces’da8 arayış içindeki kahraman mitini, geniş kapsamlı bir 

monomit∗ olarak değerlendirir. Amerikalı halkbilimci Chase, The Quest for Myth9 adlı 

eserinde, mitin edebiyat olduğunu ve bu yüzden de hayal gücünün ürünü olan estetik bir 

yaratı olarak kabul edilmesi gerektiğini söyler. The Idea of a Theater’ın10 yazarı 

Amerikalı akademisyen, eleştirmen ve tiyatro kuramcısı Fergusson, eserinde klasik 

Yunanlılardan yirminci yüzyıla kadar tiyatro eserlerinin temelinde yatan ritüellere 

dikkati çeker. Amerikalı bilim adamı Philip Wheelwright, The Burning Fountain’da11 

Aeschylus’un Oresteia’sını12 ve Eliot’un The Waste Land’ini incelerken mitsel 

eleştiriden yararlanır. Mitografi∗∗ üzerine de çalışmalar yapan Amerikalı eleştirmen 

Fiedler, Love and Death in the American Novel’da13 çağdaş edebiyatta yaratıcı bir 

üslupla kullanılan arketipsel modellerin izlerini keşfetmenin mümkün olduğunu 

savunur.  

Kanadalı edebiyat kuramcısı ve eleştirmeni Frye, Fearful Symmetry’de o zamana 

dek tam olarak anlaşılamamış bir şair olan William Blake’ın şiirsel kehanetlerini tutarlı 

mitler olarak adlandırır. Frye, arketipsel eleştiri alanında en önemli eserlerden biri 

sayılan Anatomy of Criticism’i14 yazdığı sırada, arketipsel eleştirinin hem kuramı hem 

de uygulaması sağlam temeller üzerine oturtulmuştu. Bu eser, arketipsel eleştirinin 

diğer eleştiri ekolleri arasında hak ettiği yeri almasında ve edebiyatta çokanlamlılık 

kuramının gelişmesinde önemli rol oynamıştır. Frye, diğer eleştirmenlerden farklı 

olarak, edebi eserlerde kullanılan arketip kavramını başlangıçtaki antropolojik ve 

                                                
8 Joseph Campbell, The Hero with a Thousand Faces, Pantheon Books, New York, 1949.  
∗ Monomit (monomyth), Campbell’in James Joyce’a borçlu olduğu bir terimdir; mitlerde 

vurgulanan kahramanın tekrarlanan yolculuğunu anlatmak için kullanılır; bilgi için bkz., 
Joseph Campbell, Kahramanın Sonsuz Yolculuğu, çev. Sabri Gürses, Kabalcı Yayınevi, 
İstanbul, 2000, s. 41 dpnt.  

9 Richard Chase, The Quest for Myth, Louisiana State UP, Baton Rouge, 1949. 
10 Francis Fergusson, The Idea of a Theater, A Study of Ten Plays: The Art of Drama in Changing 

Perspective, Princeton UP, Princeton, 1949. 
11 Philip Wheelwright, The Burning Fountain: A Study in the Language of Symbolism, Indiana 

UP, Bloomington, 1968. 
12 Aeschylus, Oresteia, trans. Robert Fagles, Penguin Classics, London, 1984. 
∗∗ Mitlerin sanata yansıma biçimlerini araştıran bilim dalı. 
13 Leslie Fiedler, Love and Death in the American Novel, Stein & Day, New York, 1966.  
14 Northrop Frye, Fearful Symmetry: A Study of William Blake, Princeton UP, Princeton, 1957 ve 

Anatomy of Criticism: Four Essays, Penguin Books, London, 1990. 



psikolojik kullanımlarından ayırmıştır. Ona göre, Frazer’ın eseri naif dramanın 

temelinde yatan ritüel olgusunu incelerken, Jung’un kuramı naif romansın temelini 

oluşturan rüya olgusuna yeni bir bakış açısı getirir. Her iki bakış açısında da, eleştirmeni 

ilgilendiren şey, ilkellerdeki ritüel kavramının kaynağı ya da ilksel bir bilinçdışının 

varlığı yahut mevcut kavramların tarih boyunca kuşaktan kuşağa aktarılması ve 

kültürler arasında nakledilmesi sorunu değildir. Eleştirmenin asıl üzerine eğilmek 

zorunda olduğu mesele, nereden gelirlerse gelsinler, arketiplerin edebiyatta var 

oldukları gerçeğidir; böylece arketipsel bakış açısı, kapsamlı bir eleştirel yöntembilimin 

önemli bir parçası olarak kullanılabilir.∗  

Ireana Makaryk’e göre arketipsel eleştiri, metinleri toplumsal gerçekler olarak 

irdeler ve var olan bir topluluğu yaratıcı bakış açısıyla inceleyebilmeyi sağlayan 

teknikler içerir. Öte yandan, bu eleştiri türünün, tüm edebiyatı birkaç basmakalıp modeli 

esas alarak değerlendirmekle ve mit ile sanat ya da sanat ile din veya felsefe arasındaki 

sınırları belirsizleştirmekle suçlandığı da bir gerçektir. Ancak Makaryk, arketipsel 

eleştirinin diğer araştırma türlerinin önemli bir tamamlayıcısı olduğunu savunur.15 Bu 

bağlamda, kaynaklar, etkiler ve toplumsal içerikle ilgilenen tarihsel eleştiriyle ya da bir 

yazarın yaşamındaki gerçekler üzerine odaklanan biyografik eleştiriyle rekabet etmesi 

söz konusu değildir; aksine arketipsel eleştiri de, bunlar gibi, deneyim yoluyla 

kazanılmış çağrışımların edebi yaşantıdaki önemini ortaya koyar.  

Edebi eser ve arketip arasındaki ilişkiye ait kuramsal temellendirmede önemli 

rol oynayan Sigmund Freud, her ne kadar arketiplerin kaynaklandığı kolektif 

bilinçdışını kabul etmese de, psikenin yapısının sanat eserine yansıması bağlamında 

arketipsel eleştiriye önemli ölçüde katkıda bulunmuştur. Arketipsel eleştirinin temel 

taşlarından birini oluşturan psikenin hayal kurma olgusunu açımlayan Freud’a göre, 

sanat eserinin temelinde bu olgu yatar:  

 

Biz, düşlemlerden (fantazya) edindiğimiz bilgilere dayanarak diyebiliriz ki, güçlü 
bir güncel yaşantı daha öncelerde, sıklıkla çocuklukta kalmış bir yaşantının anısını 
sanatçıda uyandırmakta, anımsanan yaşantı ise sanat yaratısında gerçekleşme 
olanağına kavuşan isteği doğurmakta ve yaratının kendisi hem anımsamaya yol 
açan yaşantıyı, hem de eski anıya ilişkin ögeleri içermektedir (…) Giriştiğim bazı 

                                                
∗ Bilgi için bkz., Makaryk, a. g. y., s. 3–4 ve ayrıca bkz., Jeremy Hawthorn, A Glossary of 

Contemporary Literary Theory, Oxford University Press, USA, 2001, s. 18–19.  
15 Makaryk, a. g. y., s. 4. 



deneylerden sonra şunu söyleyebilirim ki, sanat yaratılarını bu yoldan ele alıp 
incelemenin verimli sonuçlar doğuracağı kesindir. Sanatçının yaşamında çocukluk 
anılarının belki aşırı vurgulanışı, sanatın da gündüz düşü gibi gerilerde, yani 
çocukluktan kalan oyunsal etkinliğin varlığını sürdürmesinden ve bu etkinliğin bir 
yerdeş ürünü olmasından kaynaklanmaktadır.16 

 

Buna göre Freud, sanatsal etkinliklerin ortaya çıkışını, çocukluk çağında kurulan 

oyunlarda temellendirir. Çünkü çocuk, kurduğu oyunla kendine özgü bir dünya 

yaratırken sanatçılar gibi hayal gücünü kullanır. Gerçek dünyanın somut nesnelerinden 

yola çıkarak hayalinde yarattığı nesne ve durumları, kendi kurduğu hayali dünyadaki 

düzenin içine yerleştirir; böylelikle, algılanışında arketiplerin de büyük rol oynadığı dış 

dünyanın gerçekliğinden yararlanması çocuğun kurduğu bu hayali düzeni yetişkinlerin 

hayal gücünden ayıran tek şeydir. Bu anlamda sanatçı da, oyun oynayan bir çocuk gibi, 

hayal gücüyle yarattığı dünyayı duygusal unsurlarla zenginleştirerek gerçek dünyadan 

kesin çizgilerle ayrılmasını sağlar. Freud’a göre, sanat eseriyle çocuk oyunu arasındaki 

bu benzerlik dilde de yansımasını bulur:  

 

Sanatsal yaratıyla çocuk oyunu arasındaki akrabalığın izlerini dilde hala 
saptayabilmekteyiz; çünkü dil, somut nesnelere yaslanan ve tekrar tekrar 
sergilenebilme olanağını içeren sanat yapıtlarını oyun sözcüğü içinde toplamakta, 
bunları eğlendirici oyun (güldürü) ve acıklı oyun (ağlatı) diye nitelendirmekte, söz 
konusu yaratıları sahnede canlandıran kişiye ise oyuncu denmektedir.17  

 

Ancak yetişkinlik dönemine geçen kişi, oyun oynamaktan vazgeçmiş gibi görünse de, 

bunun verdiği hazdan vazgeçemediği için düşlemeye başlar; böylece hayal kurma ya da 

gündüz düşleri denen olgu, oyun oynamanın yerini alır. Bu düşlerde arketipsel 

imgelerin varlığı inkar edilemez. Yetişkin, kurduğu düşleri açığa vurmada çocuklar 

kadar dürüst davranmaz; çünkü kendinden beklenen şeyin, gerçek dünyanın 

beklentilerini yerine getirmek olduğunu bilir ve bu beklentinin dışına çıkıp düş kurduğu 

için kendinden utanır. Öte yandan düş kurmasına yol açan isteklerden bazılarının 

kesinlikle saklı tutulması gerekmektedir. Yetişkinlerin bunca gizledikleri gündüz düşleri 

hakkında bu kadar bilginin nasıl sağlandığı sorusunun cevabı ise yine Freud’dan gelir: 

Ruhsal tedavi gören nevroz hastaları, tedavi sürecinde kurdukları hayalleri hekimleriyle 
                                                
16 Sigmund Freud, Sanat ve Sanatçılar Üzerine, çev. Kâmuran Şipal, Yapı Kredi Yayınları, 
İstanbul, 1995, s. 112. 

17 Freud, a. g. y., s. 105. 



paylaşırlar. Böylece Freud, nevroz hastalarının açıkladığı bu gizli gündüz düşlerinin 

sağlıklı kimseler tarafından da kurulabileceği sonucuna varır.18 Buna göre gündüz 

düşleri mutlu insanların değil, doyuma ulaşmamış insanların ürünüdür. Yerine 

getirilmemiş istekler hayal kurmanın çıkış noktasıdır; çünkü hayal kuran kişi, gerçek 

yaşamda içinde gizli kalmış isteğin gerçekleşmesini engelleyen koşulları, hayalinde 

etkisiz hale getirerek doyuma ulaşır. Bu bağlamda, gündüz düşleri denilen hayallerin 

uykuda görülen düşlerden çok büyük bir farkı yoktur. Uykuda görülen düşler de, bilinçli 

durumdayken varlığını kabullenmek istemediğimiz isteklerin bilinçdışına 

bastırılmasından kaynaklanır. Bu istekler, şeklen oldukça önemli bir değişim 

geçirdikten sonra uykuda görülen düşlerde meydana çıkarlar. Bu şekil değişikliği, 

bilimsel çalışmalar ışığında açığa çıkarıldıktan sonra, uykuda görülen düşlerle gündüz 

düşlerinin çıkış noktasının, yerine getirilmemiş istekler olduğu ispatlanmıştır. Ancak 

önemli bir farkı göz ardı etmemek gerekir: Gündüz düşleri, aşırı bir boyuta ulaştığında 

nevroz ve psikoz vakalarını meydana getirir.  

Çocuk oyunu-gündüz düşleri-sanat eseri üçlü ilişkisindeki temel benzerliğin 

hayal kurma olduğu gerçeğinden yola çıkarak, sanatçının yarattığı eserlerde gündüz 

düşlerinin, dolayısıyla bastırılmış isteklerin ve bilinçdışının önemli bir rol oynadığı 

söylenebilir. Sanatçının yarattığı eserlerde, işlediği konu açısından ister özgün bir eser 

yaratsın, isterse eski ve bilindik anlatılar gibi hazır konuları ele alsın, kişisel ya da 

kolektif bilinçdışının izlerini görmek daima mümkündür. Örneğin, birinci grubun içinde 

yer alan romancıların eserlerinde çoğu zaman ortak bir özelliğe rastlanır: Yazar, 

romandaki bir kahramanı her zaman diğerlerinden farklı kılar; sözgelimi okurun ilgi ve 

sempatisinin bu kahraman üzerinde toplanmasını sağlar ve ona bir tür zarar görmezlik 

bahşeder. Başkahraman diye adlandırılabilecek bu karakter, romanda yaşamı tehlikeye 

girse bile hep bir şekilde kurtulmayı ve ölümcül derecede yaralar alsa bile iyileşmeyi 

başarır. Bu durumun görünürdeki nedeni “romanın devam edebilmesi kahramanın 

kurtuluşuna bağlıdır” düşüncesi olsa da, temelde yatan neden tamamen farklıdır. Zarar 

görmezlik özelliği, aslında kahramanın, kişiliği oluşturan unsurlardan biri olan Ben’in 

(Ego) bilinçdışı bir tezahürü olmasından kaynaklanır. Freud bu durumu şöyle açıklar: 

“Ama bana sorarsanız, insanı kuşkulandıran bu yaralanmazlık özelliğidir ki, Ben 

Hazret’leriyle, yani tüm romanlar gibi gündüz düşlerinin bu kahramanıyla karşı karşıya 

                                                
18 Freud, a. g. y., s. 107. 



bulunduğumuzu güçlük çekmeden anlamamızı sağlar.”19 Romanlarda, başkahraman 

dışındaki diğer karakterlerin iyiler ve kötüler olmak üzere keskin hatlarla 

gruplandırılması, iyilerin benliğin temsilcisi olan başkahramana yardım etmeleri, 

kötülerin ise düşmanlık etmeleri ve her iki gruptaki figürlerin de karakter açısından 

gerçekçi özelliklerden yoksun oluşu, gündüz düşleriyle bu sanat eserleri arasındaki 

ilişkiyi daha da kuvvetlendirir. Benliğin tezahürü, yalnızca genel zevke hitap eden 

popüler romanlarda değil, psikolojik roman türünde de söz konusudur. Yazar anlatısını 

adeta başkahramanın zihninden sürdürür, diğer karakterleri ise salt onların davranışları 

ve sözleriyle ya da derinliği olmayan bilgilerle tanıtır okura. Freud bu durumun, çağdaş 

sanatçının benlik bölünmesini yansıttığını belirtir: “Anlaşılan psikolojik roman, ben’ini 

gözlemleyip parça ben’lere ayırmak ve böylece ruhundaki çatışmaları romandaki birden 

çok kahramanda kişileştirerek ortaya koymak gibi çağdaş sanatçıda yaşayan bir eğilime 

borçludur varlığını.”20 Öte yandan, yalnızca diğer karakterlerin maceralarını ve 

yaşantılarını gözlemleyen ve aktif bir rol üstlenmeyen başkahramanların olduğu 

romanlar da vardır; Freud bunlara Emile Zola’nın son romanlarından bazılarını örnek 

verir. Benliğin adeta bir seyirci kimliği üstlendiği bu durum, Freud’un psikanalitik 

tedavi uyguladığı, hiçbir sanatsal etkinliği olmayan sıradan hastaların gündüz düşlerinde 

de tespit edilmiştir.21 

Özgün konular yaratıp işlemek yerine, hazır ve bilindik konular işleyen 

sanatçılar da aslında konu seçiminde kolektif bilinçdışının malzemelerinden –

arketiplerden– yararlanırlar; çünkü bu hazır konuların kaynağı, mitler, efsaneler ve 

masallar gibi farklı kültürlerde benzerlikler sergileyebilen kültürel olgulardır. Freud, 

mitleri bir milletin ortak olarak kurguladığı ve zamanla şekil değiştirmiş düşlerin 

kalıntıları olarak değerlendirirken, bunların insanlığın başlangıcına dair “dünyevi” 

düşleri ifade etme ihtimaline değinir.22 Farklı kültürlerdeki mitlerin, efsanelerin ve 

masalların birbirine paralellik göstermesi ise, Jung’a göre kolektif bilinçdışının ve 

bunların malzemeleri olan arketiplerin varlığına delalet eder. Benzeri bir ispat da akıl 

hastalarının rüya, hayal ve halüsinasyonlarında söz konusudur; Jung, yaptığı bilimsel 

                                                
19 Freud, a. g. y., s. 110. 
20 Freud, a. g. y., s. 111. 
21 Freud, a. g. y., s. 111. 
22 Freud, a. g. y., s. 112. 



araştırmalarda, eğitimsiz birçok akıl hastasının hayal ve halüsinasyonlarında ve ayrıca 

okuma yazması bile olmayan sağlıklı insanların rüyalarında eşine rastlanmadık bir 

mitolojik imge zenginliğinin bulgulandığını belirtir (bkz., I. Bölüm s. 33, 43). Kolektif 

bilinçdışının malzemelerinin, kolektif bilinci etkilemesi sonucu ortaya çıkan mit ve 

masalların, pek çok sanat eserine konu olarak seçilmesi (ya da seçilen konularda mitsel 

ve masalsı hâkim unsurların bulunması) ise, istem dışı bilince yansıyan arketiplerin 

çeşitli ruh durumları yaratarak sanatçıya esin kaynağı oluşturduğu gerçeğinde 

temellendirilebilir. Sözgelimi Freud, sanat eserlerinde, mitlerde ve masallardaki benzer 

tema ya da motiflere örnek verirken, o çok bilindik, aralarında seçim yapılması gereken 

ve genellikle kardeş, üç kadın motifine değinir. Yunan mitolojisinde, Peleus ile 

Thetis’in düğününde yapılan güzellik yarışmasında Paris, üç büyük tanrıça, Hera, 

Athena ve Afrodit arasından en güzeli olarak üçüncüyü seçer;23 Latin yazarı 

Apuleius’un Dönüşümler isimli eserinde yer alan “Eros ile Psykhe” masalında Eros’un 

âşık olduğu Psykhe, Miletos Kralı’nın üç kızından en küçüğü ve en güzelidir;24 

Külkedisi masalında prens, üç kız kardeşin en küçüğü ve en güzeli Cinderella’yı seçer. 

Söz konusu masal ve mitlerde ortak motif olan üç kız kardeş teması, Shakespeare’in 

Kral Lear trajedisinde de ortaya çıkar. Ancak bu kez seçilen en küçük kız kardeş 

Cordelia değildir, üstelik en güzel de değildir. Öte yandan kız kardeşler arasında seçimi 

yapacak olan, genç bir delikanlı yerine yaşlı bir babadır ve motifin klasik çizgisinin 

dışına çıkıp büyük kız kardeşler Goneril ve Regan’ı tercih ederek, ülkeyi onlar arasında 

paylaştırır. Cordelia, hem babası seçim yapabilmek için kardeşlerin kendisine olan 

sevgilerini ölçmek istediğinde, hem de seçim yapıp kendisini evlatlıktan reddettiğinde 

suskun kalır; oysa onun baba sevgisi diğerlerininkinden daha samimi ve daha derindir. 

Cordelia’nın suskunluğu, Cinderella’nın prensten kendini gizlemesiyle ve Psykhe’nin, 

sevgilisi Eros’un annesi Afrodit’in eziyetlerine sessizce katlanışıyla eş değerdedir. En 

güzel tanrıça seçilen Afrodit’in suskun kaldığına dair bir delile mitolojik kaynaklarda 

rastlanmaz; ama Freud, Jacques Offenbach’ın La Belle Helène (Güzel Helena) isimli 

operasında Paris’in, güzellik yarışmasında Afrodit’in tavrı için şu sözleri söylediğini 

belirtir: “Ve üçüncüsü, üçüncüsü ama/ Bir kenarda dikiliyordu suskun/ Ben de verdim 

                                                
23 Azra Erhat, Mitoloji Sözlüğü, Remzi Kitabevi, İstanbul, 1993, s. 238. 
24 Erhat, a. g. y., s. 258. 



elmayı ona.”25 Böylece dört anlatıda da üçüncü kadında suskunluk özelliğinin hâkim 

olduğu söylenebilir. Psikanalizde suskunluğun sembolize ettiği şey genellikle 

ölümdür.26 Freud’a göre, bilinçdışı bir kaydırma işlemine başvurulduğu için, üçüncü 

kadının, ölümü ya da ölüm tanrıçasını sembolize etme ihtimali vardır. Üçüncü kız 

kardeşin ölüm tanrıçası kimliğini üstlenmesiyle diğerlerinin de kimliği ortaya çıkar: 

“Kız kardeşlerden üçüncüsü ölüm tanrıçası ise, tüm kız kardeşlerin kimliğini el geçirdik 

demektir. O zaman bunlar yazgı tanrıçalarıdır, Moira’lar, Parka’lar ya da Norne’ler diye 

anılan yazgı tanrıçası üç kız kardeştir ve en küçük kardeşin adı da aman vermez 

anlamına gelen Atropos’tur.”27 “Pay veren” anlamındaki Moira ismini taşıyan bu kader 

tanrıçaları, Zeus ile Themis’in kızlarıdır; Klotho’nun görevi yaşam ipliğini örmektir, 

Lakhesis insanların kaderlerini belirler ve yaşam ipliğini korur, Atropos ise vakti 

geldiğinde yaşam ipliğini keser. Moira’ların Roma ve Cermen mitolojilerindeki 

karşılıkları Parka’lar ve Norne’lerdir.28  

Genellikle sevgi duygusunun hâkim olduğu böylesi seçimleri konu alan bu 

masal ve mitlerde, seçimi yapan kişinin, tercihini ölüm tanrıçasını temsil eden üçüncü 

kadından yana kullanması paradoksal bir durum teşkil eder. Ancak bu noktada 

psikanalitik çözümlemeler yardıma koşar. Moira’lar mitinin temelinde, insana ölümün 

kaçınılmazlığını hatırlatma düşüncesi yattığı göz önüne alındığında, insan ruhunun bu 

acımasız gerçeğe –kayıtsız şartsız kabullenmenin yanı sıra– baş kaldırabileceği ihtimali 

de söz konusudur. İnsanın gerçek yaşamda tatmin edemediği istekleri hayal gücü 

yardımıyla kurduğu düşlerde tatmin ettiği gerçeği, gündüz düşleri bahsinden 

hatırlanacaktır. Freud’a göre, asla gerçekleşme imkânı olmayan ölüme bu baş kaldırma 

isteği, insanı, başrolünü aman vermez ölüm tanrıçasının yerine güzel ve şefkatli sevgi 

tanrıçasının oynadığı yeni bir mit yaratmaya itmiştir. Böylece insanoğlunun seçeceği 

üçüncü kadın “artık ölümü değil, kadınların en güzelini, en iyisini, arzu edilmeye layık 

olanını ve en sevimlisini” canlandırır;29 üstelik seçim olgusuyla insanın baş eğmek 

zorunda olduğu kader ve zorunluluk da alt edilmiş olur. Jung’un her şeyin karşıtıyla var 

                                                
25 Freud, a. g. y., s. 122. 
26 Gertrude Jobes, Dictionary of Mythology, Folklore and Symbols V. II, The Scarecrow Press 

Inc., New York, 1962, s. 1452. 
27 Freud, a. g. y., s. 124. 
28 Erhat, a. g. y., s. 207. 
29 Freud, a. g. y., s. 126. 



olduğu ve yaşamsal enerjinin (libido) bir kutba varır varmaz diğerine doğru harekete 

geçtiği düşüncesinden yola çıkılarak (bkz., I. Bölüm s. 28), söz konusu durumun aslında 

hiç de paradoksal olmadığı görülebilir. Freud çeşitli mitolojilerde önemli bir konuma 

sahip birçok ana tanrıça figürünün, aynı anda hem can veren hem de can alan bir 

özelliği olduğunu hatırlatır;30 bu durum, arketiplerin çift yönlü doğası gereği anne 

arketipinin hem bakıp büyüten ve besleyen, hem de yutan, baştan çıkaran ve zehirleyen 

özelliklerine aynı anda sahip olmasından kaynaklanır (bkz., I. Bölüm s. 59). Bu 

bağlamda, seçime aday olmuş bu üç kadının, anne arketipinin erkeğin yaşamındaki 

tezahürleri olarak da değerlendirmek mümkündür: arketipin ilk olarak yansıtıldığı 

kişinin gerçek annesi, arketipin yetişkinlik çağında yansıtıldığı sevgili ya da eş ve son 

olarak arketipin evrensel boyuttaki tezahürü olan ve ölümden sonra erkeği bağrına 

basan (tüm mitolojilerde yaşamın başlangıcını temsil eden) toprak ana. Öte yandan 

sanatçının, eserinde vermek istediği toplumsal bir ders niteliği taşıyan, gerçek sevgiye 

tercih edilen dalkavukluğun felaket getireceği mesajını yalnızca bilinçdışının 

sezebileceği mitsel unsurlar aracılığıyla iletmesi Freud’a göre görünürdeki amaçtır. 

Ancak bunun yanı sıra, bu mitsel unsurların eseri böylesine çarpıcı kılan gizli bir işlevi 

daha vardır:  

 

Edindiğimiz izlenime göre, sanki sanatçıda tema başlangıçtaki mitos’a 
indirgenerek mitos’ça içerilen, ama biçim değişikliği sonucu gücünü yitirmiş 
bulunan o çarpıcı anlamı yeniden algılamamız sağlanmakta, mitos’taki biçim 
değişikliğinde başvurulan bu indirgeme ve ilksel’e bu kısmen dönüş sonucu sanatçı 
bizi derinden etkileme gücünü ele geçirmektedir.31  

 

Öte yandan Freud’un bir dönem psikanaliz çalışmalarını birlikte yürüttüğü 

öğrencisi, arketip teriminin isim babası ve psikanalizin kurucularından biri olan İsviçreli 

psikiyatrist Carl Gustav Jung’un, bilimsel çalışmalarıyla arketipsel eleştiriye kuramsal 

düzlemde yaptığı katkılar da göz ardı edilemez boyuttadır. Jung’un, psikanaliz 

çalışmalarından yola çıkarak ileri sürdüğü fikirler ve oluşturduğu kuramların yer aldığı 

eserleri, sonradan The Collected Works of C. G. Jung adlı yirmi ciltlik muazzam bir 

derlemede bir araya getirilmiştir. Özellikle The Archetypes and The Collective 

                                                
30 Freud, a. g. y., s. 127. 
31 Freud, a. g. y., s. 128. 



Unconscious32 adlı eserinde Jung, tarihin değişik dönemlerinde var olmuş pek çok farklı 

kültüre ait mitlerin, vizyonların, dinî fikirlerin ve bazı rüya çeşitlerinin ortaya çıkışında, 

kolektif bilinçdışı denen ve insanlığın başlangıçtan beri süregelen ortak deneyimlerinin 

toplandığı ruh katmanının önemli rol oynadığı fikrini ortaya atarak, arketipsel eleştiri 

için psikanalizin –kültürel antropolojiden sonra– ikincil bir kaynak konumuna 

erişmesini sağlamıştır. Ayrıca insan psikesini bilinç, kişisel bilinçdışı ve kolektif 

bilinçdışı olmak üzere üçe ayıran Jung, kişiliği oluşturan benlik (Ego), kendilik (Self), 

persona (insanın dış dünyaya karşı büründüğü kimlik), gölge (shadow; bilinçdışına 

bastırılmış istenmeyen özellikler bütünü), anima (erkekteki dişil unsur) ve animus 

(kadındaki eril unsur) gibi belli başlı arketipsel unsurların insanın bireyleşme sürecinde 

önemli rol oynadığını ileri sürerek, bu süreci edebiyatta en çok tekrarlanan yaygın 

mitlerden biri olan kahramanın yolculuğu motifiyle özdeşleştirir. Bireyleşme sürecini 

tanımlarken “gece deniz yolculuğu” ifadesini kullanan Jung, bizzat kendi kişisel 

deneyimlerinden hareketle, bu sürecin bilinçdışının karanlık bölgesine geri dönmeyi ve 

psikedeki çeşitli arketipsel unsurlarla yüzleşip onları kabullenerek kişilikle entegre 

etmeyi gerektirdiğini savunur. Öte yandan insan psikesinde yer alan ve gerçek 

ebeveynlere yansıtılan anne ve baba arketiplerinin, ileride ciddi ruhsal bozukluklara yol 

açan anne ve baba komplekslerinin de çıkış noktası olduğunu ileri süren Jung, birlikte 

deneysel çalışmalar yaptığı Freud’dan ayrıldıktan sonra, libido ve Odipus kompleksi 

kavramlarına getirdiği farklı bakış açılarıyla, Freud’un dogmatik görüşleri yüzünden 

neredeyse yalnızca cinsellik çerçevesine sıkışıp kaldığı söylenebilecek olan psikanalizi 

ruhsal alanlarda temellendirmiştir. Dahası arketip, rüya ve mit kavramları arasında sıkı 

bir ilişki olduğunu savunur; buna göre arketiplerin en önemli işlevlerinden biri de, 

mitler ve rüyalar arasındaki bağlantı noktasını oluşturmaktır; bu bağlamda rüya kişiye 

özel bir mit konumundayken, mit de kolektif bir rüya niteliği taşır. Rüya ve mitin bir 

başka ortak noktası ise her ikisinin de sembollerle ifade edilmesidir.  

Arketiplerin gizli dilini anlayıp yorumlamada adeta bir anahtar işlevi gören 

sembolizm Jung için ayrı bir önem taşır; çünkü arketiplerin kolektif bilinçdışına ait 

kompleksler ve sembollerin de arketiplerin ifade biçimi olduğunu ortaya koyarak, bir 

arketipin sonsuz sayıda sembolle rüya ve vizyonlarda tezahür edebileceğini iddia eder. 

                                                
32 Carl Gustav Jung, The Archetypes and The Collective Unconscious, trans. R. F. C. Hull, 

Princeton University Press, Princeton New Jersey, 1989. 



Öte yandan arketiplerin çift yönlü doğası (olumlu ve olumsuz), doğal olarak 

sembollerin tezahür biçimlerini de etkiler. Yorumlanma ya da çözümlenme biçimine 

bağlı olarak bir arketipin aynı anda hem olumlu hem de olumsuz anlam taşıyan birçok 

farklı sembolle tezahür ettiği görülebilir; örneğin kahramanı daima zor durumdan 

kurtaran yaşlı bilge adam arketipinin bazen Şeytan kimliğinde ortaya çıkması ya da 

anne arketipinin hem can veren hem de can alan sembollerle ifade edilmesi gibi. Bu 

durumu J. Eduardo Cirlot şöyle yorumlar: “Anlam çözümlemesi, her sembolün 

içyapısının yeniden oluşturulmasını sağlayan tek şeydir.”33 Sembollerin çözümlenmesi 

meselesinin antik çağlardan gelen bir sorun olduğu gerçeğinden hareket eden Jean 

Seznec, eski zamanlarda insanların tanrıların kökenleri hakkında çeşitli kuramlar 

geliştirirken üç temel tutumdan oluşan bir yorumlama sistemi benimsediklerini söyler: 

(a) mitler, tarihsel gerçeklerin ve tanrı mertebesine yükseltilen insanların az ya da çok 

değiştirilmiş öyküleridir, tıpkı Büyük İskender örneğinde olduğu gibi; (b) mitler, doğal 

dünyadaki mevcut çatışmaları ifade eder, bu durum tanrıların doğaüstü ve kozmik 

semboller olmasını gerektirir; (c) mitler, felsefi ya da ahlaki fikirlerin düşsel 

ifadeleridir.34 

Jung, mitsel motiflerin modern kimliklerle sık sık ortaya çıktığını belirtir, 

örneğin Zeus’un kartalı ya da Anka kuşu uçakla, ejderhayla savaş trenlerin 

çarpışmasıyla, ejderha öldüren kahraman operadaki tenorla, Toprak Ana sebze satan 

tombul kadınla, Persephone’yi kaçıran Pluto pervasız şoförle tezahür edebilir.35 Edebi 

incelemede önemli olan, kolektif bilincin bu göstergelerinin, bilinçli tutumu telafi edici 

nitelikte olmasıdır; ancak bu şekilde bilincin tek taraflı, düzeltilmemiş ya da tehlikeli 

durumu eski dengesine kavuşabilir. Kolektif bilinçdışı, yaşayan bir deneyim haline 

geldiğinde ve bir çağın bilinçli bakış açısını etkilemek amacıyla kullanıldığında, bu olay 

tüm çağa damgasını vuran yaratıcı bir eylem niteliği taşır; Dante bu yüzden ölümsüzdür 

ve Goethe’nin Faust’u bu nedenle her Alman’ın ruhunda bir şeyler uyandırır. Bu 

bağlamda Jung, bir çağı bireyle özdeşleştirir; çağların da bireyler gibi kendilerine has 

bilinçli bakış açısı sınırlamaları olduğundan, telafi edici bir düzeltmeye ihtiyaçları 

                                                
33 Juan Eduardo Cirlot, A Dictionary of Symbols, Dover Publications, New York, 2002, s. xlv. 
34 Jean Seznec, The Survival of the Pagan Gods, Bollingen Foundation Inc., New York, 1953, s. 

4. 
35 Jung, The Spirit in Man, Art and Literature -The Collected Works Vol. 15, Ed. H. Read, M. 

Fordham, G. Adler, Pantheon Boks, New York, 1966, s. 97. 



vardır. Bir sanatçı ya da kahin çıkıp da zamanının dillendirilmemiş isteklerini ve bunları 

yerine getirme yollarını ifade ettiğinde, tamamen kolektif bilinçdışının etkisiyle hareket 

eder. Sanatçı bunu yaparken yaratıcılığını ilksel deneyimlere borçludur; ancak bunlar o 

kadar karanlık ve şekilsizdir ki, şekil verebilmek için ilgili mitolojik imgelere ihtiyaç 

duyar. Sanatçının söz ve imgeden yoksun bu kolektif deneyimleri ifade etmekte çektiği 

güçlük, aynı zamanda tüm yaratıcı verimliliğin kaynağı olan psikenin fenomenolojisinin 

biçim ve anlam açısından çok renkli bir özellik taşımasından kaynaklanır; bu zengin 

çeşitlilik doğal olarak tek bir “ayna”da yansıtılamaz.36  

Psikeyi tüm sanatların ve bilimlerin rahmi olarak nitelendiren Jung, bu yüzden 

psişik süreçler üzerine bir çalışma olan psikanalizin edebiyat incelemelerinde 

kullanılabileceğini savunur.37 Bu anlamda psikenin sorgulanması, bir yandan sanat 

eserinin psikolojik yapısına açıklama getirme imkanı sağlarken, diğer yandan da insanı 

sanatsal yaratıcılığa kavuşturan faktörlere ışık tutar. Jung, psikanalizin edebi 

incelemedeki kullanım şeklini sanat eseri açısından ve sanatçı açısından olmak üzere iki 

yönden ele alır. Sanat eseri açısından ele alındığında, eleştirmen karmaşık psişik 

aktivitelerin sonucu ortaya çıkan, ama görünüşe göre maksatlı ve bilinçli olarak 

şekillendirilmiş bir ürünle karşılaşır. Bu durumda, çözümlemenin ve yorumlamanın 

hedefi somut sanatsal başarıdır. Sanatçı açısından ele alındığındaysa, söz konusu olan, 

psişik vasıtanın kendisidir; ancak bu kez çözümlemenin hedefi, kendine özgü bir kişilik 

olarak yaratıcı insan varlığıdır.38 Her iki durum birbiriyle yakından ilişkili olsa da, biri 

diğerini açıklayamaz; üstelik sanat eserini kullanarak sanatçı hakkında çıkarımlarda 

bulunmak (ya da tam tersi) mümkün olsa da, bu çıkarımların bir kesinlik taşıdığı 

söylenemez. Çünkü sanatçının kişisel psikolojisi, eserinin pek çok özelliğini açıklasa 

bile, eserin kendisini açıklayamaz. Eğer böyle bir açıklamanın başarıyla gerçekleşmesi 

durumu söz konusuysa bu, sanatçının yaratıcılığının basit bir hastalık belirtisi olduğunu 

gösterir.  

Jung’a göre, psikolojik unsurların açıkça kullanıldığı psikolojik romanlar için de 

aynı durum söz konusudur. Bu roman türü, bağımsız bir bütün olarak düşünüldüğünde, 

zaten kendi kendini açıklamaktadır ki, bu da herhangi bir psikolojik incelemenin 

                                                
36 Jung, a. g. y., s. 85. 
37 Jung, a. g. y., s. 86. 
38 Jung, a. g. y., s. 86. 



getireceği yoruma meydan vermez. Bu noktada, genelde psikolojik olmayan romanlar 

psikanalitik açıklamalar için en geniş imkanları sağlar; çünkü yazar karakterlerini, ruh 

durumlarını sunmak amacıyla yaratmaz, böylelikle çözümleme ve yorumlama için geniş 

bir alan doğar. Bu tür romanlara örnek olarak Jung, çalışmamızda incelenen romanların 

yazarı Rider Haggard’ın eserlerini ve onun üslubunda yazılan diğer İngiliz romanlarını, 

Conan Doyle’ın önderliğini yaptığı detektif öykülerini ve Amerikan romanında bir 

başyapıt olarak değerlendirdiği Herman Melville’in Moby Dick’ini gösterir.39 

Psikanalitik inceleme yapan kişi için bu eserlerin ilgi çekici yönü, görünüşte psikolojik 

amaçlardan yoksun ama heyecanlı anlatılar olmalarıdır. Bu özellikteki bir öykü, 

dillendirilmemiş psikolojik varsayımların artalanına karşı kurulur ve yazarın bu 

varsayımlara dair tutumu ne kadar bilinçdışıysa, bu artalan, uzman bir göze en katışıksız 

haliyle o kadar fazla kendini sunar. Öte yandan, psikolojik romanda yazarın kendisi 

eserinin özünü psikolojik tartışmalara açık bir biçimde temellendirmeye çalışır; ancak 

bu anlamda yapabildiği tek şey, psişik artalanı belirsizleştirmektir.  

Söz konusu durumların yalnızca roman için değil şiir için de geçerli olduğunu 

belirten Jung, sanatsal yaratıyı meydana getiren durumları psikolojik ve düşsel olmak 

üzere ikiye ayırır. Psikolojik durumda yaratılan eserlerde, insanın bilinçli yaşamından 

seçilen çok önemli olaylar, güçlü duygular, acılar, tutkular, kaderin cilveleri gibi 

hammaddeler kullanılır. Şairin psikesi, insanın sonsuz kere tekrarlanan sevinç ve 

kederlerinden oluşan tüm bu malzemeyi özümser ve şeklini değiştirip yücelterek 

sıradanlıktan şiirsel deneyim düzlemine çıkarır.40 Bu durumda, psikanalitik çalışmaya 

gerek kalmaz, çünkü bu eserler zaten kendi kendilerini açıklarlar. Aşkı, aile çevresini, 

suç ve toplumu konu alan tüm romanlar, öğretici şiir, lirik eserlerin büyük bir kısmı ve 

trajedi ve komediler bu gruptaki sanat eserlerine örnektir. Ancak, düşsel durumda 

yaratılan sanat eserlerinde, bilinçdışının ilksel deneyimleri, üzerinde düzenli bir 

dünyanın resmini taşıyan perdeyi baştan aşağı yırtar ve doğmamış ve henüz meydana 

gelmemiş şeylerin dipsiz uçurumunu bir an için bile olsa görebilmeyi sağlar. Jung, bu 

uçurumun başka dünyaların bir vizyonu, ruhun karanlığı ya da insan psikesinin ilksel 

başlangıcı olabileceğini belirtirken, bunlardan hiç biri olmayabileceğini de ekleyerek 

anlamı belirsizleştirir. Gerçek olan, bu anlık vizyonların birçok ünlü sanat eserine 

                                                
39 Jung, a. g. y., s. 88. 
40 Jung, a. g. y., s. 89. 



damgasını vurmuş olmasıdır. Bunların arasında, kilisenin kurucularından Aziz 

Hermas’ın yazdığı bir ikinci yüzyıl dinî eseri olan The Shepherd, Dante’nin Divina 

Comedia, Goethe’nin Faust, Richard Wagner’ın The Ring, Tristan, Parsifal gibi eserleri 

ve William Blake’in tüm şiirleri gelir. Jung, Haggard’ın She ve Ayesha, Pierre Benoît’in 

L’Atlantide ve Alfred Kubin’in Die Andere Seite gibi eserlerinde ilksel yaşantının daha 

kısıtlı ve özlü bir biçimde temel içeriği oluşturduğunu söyler.41  

Düşsel durumda yaratılmış bu gibi eserler, günlük yaşamdan ziyade, insan 

zihninin karanlık ve esrarengiz girintilerini, rüyaları ve gece vakti korkularını okura 

hatırlattığı için, açıklama ve yorumlama isteğini de doğurur. Çoğu zaman, eserdeki bu 

ilksel vizyonun temelinde, ahlakla bağdaştırılamayacak mahrem bir kişisel deneyimin 

yattığını tahmin etmek zor değildir; örneğin şairin kendine dair imgesel görüşüyle ya da 

ahlaki veya estetik açıdan kişiliğiyle uyuşmaz gibi görünen bir aşk ilişkisi söz konusu 

olabilir. O zaman benlik harekete geçer ve bu deneyimi (ya da en dikkat çekici 

özelliklerini) tamamen bastırmaya çalışır ve bilinçdışı bir hale getirir; bu amaçla, 

patolojik hayal gücünün tüm silahlarını kullanır. Ancak bu hilenin yarattığı tatminsizlik 

duygusu, söz konusu durumun sonu gelmez kurgusal seriler halinde tekrarlanmasına 

neden olur. Bu kabul edilemez gerçeğin temsilcileri olarak hareket ederken bir yandan 

da bu gerçeği örtmeye çalışan korkunç, şeytani, grotesk ve sapkın figürlerin çok sayıda 

olması da aynı durumdan kaynaklanır. Jung, çok yönlü bir bilim adamı olan adaşı Karl 

Gustav Carus’ın, dehanın ortaya çıkış biçimlerini çok tuhaf bulduğunu belirtir; çünkü 

dahiyi diğerlerinden ayıran şey, yaşamı özgür ve düşünceleri berrak olmasına rağmen, 

bilinçdışının, içindeki o gizemli tanrının, onu her taraftan kuşatması ve teslim almasıdır. 

Böylece nereden geldiğini bilmediği fikirler dahinin zihnine akın eder; nerede biteceğini 

bilmeksizin çalışmaya ve yaratmaya koyulur, adeta nereye kadar gideceğini bilmediği 

sürekli bir büyüme ve gelişmeye onu zorlayan bir dürtü tarafından esir alınır.42 Bu 

yaratıcı çalışmanın bilinçdışının derinliklerinden, Jung’un deyimiyle “Anneler 

âlemi”nden kaynaklandığı besbellidir, bu bağlamda yaratı süreci de dişil bir kimlik 

üstlenir.43 Yaratıcı güç hakimiyeti ele aldığında, yaşamı yöneten ve şekillendiren, 

bilinçli iradeden ziyade bilinçdışıdır; ego ise bir yeraltı akımına kapılmış gibidir bu 

                                                
41 Jung, a. g. y., s. 91. 
42 Jung, a. g. y., s. 101–102. 
43 Jung, a. g. y., s. 103. 



sırada, artık yalnızca olayların çaresiz bir gözlemcisidir. Eserin gelişmesi sanatçının 

kaderi haline gelir ve psikolojisini belirler. 

Düşsel durumda yaratılan sanat eserlerinde, kolektif bilinçdışının malzemeleri 

olan arketiplerin çift yönlü doğalarının önemli etkisi vardır. Arketipler kendi içlerinde 

iyi ya da kötü olarak değerlendirilemez; antik çağ tanrıları gibi ahlaki açıdan 

tarafsızdırlar, ancak bilinçli zihinle ilişkiye geçtiklerinde iyi ya da kötü olurlar. İyiye mi 

yoksa kötüye mi meyilli olacakları, bilerek ya da bilmeden, bilinçli tutumla belirlenir. 

Üstelik herhangi bir orta yoldan sapma sonucu uyarılmadıkları sürece, rüyalarda ya da 

sanat eserlerinde ortaya çıkmazlar. Bilinçli yaşam tek bir tarafa kaydığında ya da yanlış 

bir tutum benimsediğinde, arketipler de bireyin ya da çağın psişik dengesini yeniden 

sağlamak üzere içgüdüsel olarak rüyalarda, sanatçıların ve kahinlerin vizyonlarında 

yüzeye çıkarlar. Böylece sanatçının eseri, içinde yaşadığı toplumun psişik ihtiyaçlarına 

cevap verir; bu durum, farkında olsun ya da olmasın, onun kişisel kaderinden çok daha 

fazla şey ifade eder. Jung, büyük sanat eserinin de tıpkı bir rüya gibi, görünüşteki tüm 

açık seçikliğine rağmen kendini açıklamadığını ve daima anlamca belirsiz olduğunu 

söyler.44 Bir rüya gerçeğin ne olduğunu söylemez, ya da insanın yapması gereken şeyi 

göstermez; yalnızca bir imge sunar ve bu imgenin taşıdığı anlamları çözümlemeyi 

kişiye bırakır. Özündeki anlamı yakalayabilmek için, sanat eserinin sanatçıyı 

şekillendirdiği gibi bizi de şekillendirmesine izin vermemiz gerekir. O zaman sanatçının 

ilksel deneyiminin doğasını anlayabiliriz: Tüm insanların, içinde bireyin duygularını ve 

çabalarını tüm insanlığa ifade edebilmesini sağlayan ortak bir ritme kapıldıkları kolektif 

psikenin iyileştirici ve kurtarıcı derinliklerine dalmıştır. İşte sanatsal yaratının ve gerçek 

sanatın üzerimizde bıraktığı etkinin sırrı, bu participation mystique∗ durumuna yeniden 

dalmamızdır.45  

Sonuç olarak, Jung’a göre, sanat eserinin zorlayıcı gücü ve derinde yatan anlamı, 

kullanılan tarihi ve mitsel malzemede değil, ifade ettiği düşsel deneyimde gizlidir. Bu 

anlamda Jung, genellikle romantik bir öykü anlatıcısı olarak kabul edilen Haggard’ın 

öykülerinin, anlamlı bir içeriği yakalayabilmek için kullanılabilecek bir araç niteliğinde 

                                                
44 Jung, a. g. y., s. 104. 
∗ Fransız düşünür Lucien Lévi-Bruhl’un türettiği bu terim, bir nesneyle bilinçdışı bir özdeşleşme 

anlamına gelir. Bu özdeşlik, ilkel kültürlerin büyüsel inançlarında tespit edilmiştir. 
45 Jung, a. g. y., s. 105. 



olduğunu söyler.46 Çalışmamızda ele aldığımız eserlerin yazarı olan Haggard, Jung’un 

sık sık örnek verdiği bir son dönem Viktoryen yazarıdır. Two Essays on Analytical 

Psychology adlı eserinin anima bahsinde Jung, incelemeye aldığımız eserlerin değişmez 

başkahramanı Ayesha’nın sıfatından bahseder: “En ufak bir psikolojik sezgisi olan biri 

bile, muhtemelen, Rider Haggard’ın ‘İtaat-edilmesi-gereken-Kadın’dan ne kastettiğini 

anlayabilir.”47 Aynı zamanda bir emperyalist olan ve günümüz okurlarınca fazla tercih 

edilmeyen Haggard’ın eserlerinde, yaşamındaki Afrika deneyimlerinin ve Afrikalı bir 

kadınla yaşadığı uzun süren bir aşk ilişkisinin de etkilerini görebilmek mümkündür; 

romanları dönemin İngiliz sömürge kültürüne ait yaygın önyargılarını zengin bir 

çeşitlilikle yansıtır. Bu durumun en göze çarpan örneği, önemli rol oynayan 

kahramanların genellikle tipik çağdaş Avrupalı karakterler olması (Kallikrates, Leo, 

Holly ve Allan gibi) ve Afrikalı ya da Asyalı kahramanların da gizemli, entrikacı, 

mistik, bazen teslimiyetçi (Ayesha, Amenartas, Kou-en, Billali, Noot, Simbri ve Zikali 

gibi), bir taraftan da ilkel ve barbar özellikler (yamyam Amahagger kabilesi ve savaşçı 

Zulu kabilesi gibi) taşımasıdır. Yetmişe yakın eser veren Haggard’ın en bilindik 

romanları arasında King Solomon’s Mines, She, Allan Quatermain, Ayesha, Wisdom’s 

Daughter, She and Allan, Cleopatra, Eric Brighteyes, Pearl Maiden, Queen Sheba's 

Ring ve Belshazzar48 yer alır. Çalışmamızda incelenmek üzere seçilen She, Ayesha: The 

Return of She (iki cilt), Wisdom’s Daughter ve She and Allan∗ arketipsel yaklaşımla 

                                                
46 Jung, a. g. y., s. 92. 
47 Carl Gustav Jung, Two Essays on Analytical Psychology -The Collected Works Vol. 7, Ed. H. 

Read, M. Fordham, G. Adler, Pantheon Boks, New York, 1953, s. 187. 
48 H. Rider Haggard, King Solomon’s Mines, Oxford UP, USA, 1998;  

– Allan Quatermain, Kessinger Publishing, USA, 2004. 
– She: A History of Adventure, Random House Inc., New York, 1957. 
– Ayişe, çev. Nilgün Özcan, İthaki Yayınları, İstanbul, 2003. 
– Ayesha: The Return of She (in two volumes), Bernhard Tauchnitz, Leipzig, 1905. 
– Wisdom’s Daughter: The Life and Love Story of She-who-must-be-obeyed, Bernhard Tauchnitz, 

Leipzig, 1923. 
– She and Allan, Ballantine Books, New York, 1978. 
– Cleopatra, Longmans, Green, London, 1927. 
– Eric Brighteyes, Zebra Books, New York, 1978. 
– Pearl Maiden, P. F. Collier, New York, 1902. 
– Queen Sheba's Ring, Kessinger Publishing, USA, 2005. 
– Belshazzar, Doubleday Doran and Co., New York, 1939. 

∗ Gerekli görüldüğü üzere, incelemeye aldığımız bu eserlerden yapılan alıntılar için verilen 
dipnotlar, metinde parantez içlerinde eserlerin başlık kısaltmaları ve sayfa numaralarıyla 
verilmiştir; buna göre She için S, Ayesha’nın birinci cildi için A1 ve ikinci cildi için A2, 
Wisdom’s Daughter için WD ve She and Allan için SA kısaltmaları kullanılmıştır. 



incelenmeye en yatkın romanlar olarak kabul edilebilir; nitekim ilk üç romanın bir 

üçlemeyi oluşturması ve yukarıda zikredildiği gibi Jung’un, özünü ilksel yaşantının 

oluşturduğu, yani kolektif bilinçdışının etkisini bir hayli hissettirdiği eserlere örnek 

olarak bizzat bu üçlemenin ilk iki romanı She ve Ayesha’yı örnek göstermesi 

incelememize ışık tutmuştur. Dördüncü eser She and Allan’ın üçlemeyle bağlantısı, 

üçlemenin başkahramanı Ayesha’nın bu romanda da önemli bir role sahip olmasından 

kaynaklanır. Ayrıca Ayesha bu eserde, ilk üç esere sıkça göndermede bulunmaktadır. 

Çalışmamızın birinci bölümünde, arketipsel eleştirinin temel ilkelerini 

belirlemede büyük önem taşıyan psikanalizin kurucuları, iki büyük bilim adamı Freud 

ve Jung’un fikir ve kuramlarını geniş bir çerçevede ele almaya çalıştık; örneğin 

Freud’un psikolojiye ve pek çok sanat eserine damgasını vuran Odipus ve kastrasyon 

kompleksleri, libido kavramı, temel içgüdüler, bilinçdışı ve ruhun bölümleri (es, ben, 

üstben) gibi kuramlarına ve Jung’un kolektif bilinçdışı ve arketipler, kompleksler, insan 

yaşamını derinden etkileme gücüne sahip olan ve psikeyi oluşturan arketipsel unsurlar 

ve sembollerle ilgili görüş ve kuramlarına yer verdik. Ayrıca her iki bilim adamının da 

psikanalizle ilgili konularda ayrıldığı noktalar, rüyalar konusundaki görüşleri, bunlarla 

ilgili çalışmaları ve bu çalışmaların tarihsel süreçte ya da günlük yaşamdan alınmış 

deneyimlerle ne kadar ispatlanabildiği de bu bölümde irdelenen bir araştırma 

konusudur. Haggard’ın∗ adı geçen eserlerinde, birinci bölümde sunulan anima, animus, 

gölge, kendilik-benlik gibi arketipsel psike unsurlarının, anne, yaşlı bilge adam, yalnız 

kadın, kahraman, çocuk yeme, yeniden doğuş, ilk günah, mandala, renk ve sayı 

arketiplerinin, Enantiodromia ve senkronisite kuramlarının ve önemli mitoloji ve doğa 

imgelerinin nasıl ve ne derecede tezahür ettiği ikinci bölümün inceleme konusudur. 

Arketipsel eleştirinin, edebi eserleri inceleme konusundaki işlerliği sonuç bölümünde 

tartışılmıştır.  

 

 

 

                                                
∗ Rider Haggard: 1856’da İngiltere’de doğdu. On dokuz yaşında Güney Afrika’ya gönderilen ve burada 
edindiği tecrübeleri zengin hayal gücüyle yoğurarak romanlarında etkileyici bir imge çeşitliliğiyle 
donatılmış bir romans dünyasını romanlarına taşıyan Haggard, emperyalist olmasına karşın, Afrika 
yerlilerinin kültürlerine saygı duyan bir romantiktir. Onun hedefi,  bu insanların iç dünyalarında olup 
biteni keşfedip, eserlerinde yansıtabilmekti. Geçimini çiftçilik yaparak sağlayan ve kaderci bir görüşe 
sahip olan Haggard’ın verimli ve üretken yaşamı 1925’te noktalandı.  



BİRİNCİ BÖLÜM 

 

1. PSİKANALİZ ve ARKETİP KURAMININ TEMEL UNSURLARI 

 

1.1. Psikanalizin Arketip Kuramına Etkileri 

Psikanalizin ortaya çıkması, 1880’lerde Zürih Okulu temsilcilerinden psikiyatrist 

Josef Breuer’in, hastası Anna O.’ya (gerçek ismi Bertha Pappenheim’dir) uyguladığı 

psikolojik tedaviye kadar dayandırılabilir. Aslında bu tedavi biraz gariptir; çünkü 

kültürlü ve yeniliklere açık bir kadın olan hasta başından geçen olayları, rüyalarını ve 

sıkıntılarını Breuer’e aktardıkça konuşma yoluyla sıkıntılarına hâkim olabildiğini, 

kaynağını kestiremediği sıkıntılarından kurtulabildiğini ve rahatladığını görmüş ve 

Breuer ve Freud’un henüz belli bir sistem olmaksızın uyguladıkları bu tedaviye 

“konuşan tedavi” ismini vermiştir. Ancak psikanalizin bu yönü, daha sonra analistin 

hastaya özetlediği değerlendirmeler tarafından gölgelenecek ve geri planda kalmaya 

başlayacaktır. Breuer ise bu tedaviye “arındırıcı yöntem” adını takmıştır. Çünkü 

varsayımına göre, hastasının bilincinde birbirini çağrıştırmak yerine birbirinden 

yalıtılmış duran düşünceler vardır, ayrıca hasta hipnoz durumunda anlattıklarını 

hipnozdan sonra hatırlamamaktadır, bundan her belirtinin artalanında bilinçdışı bir 

anının bulunmakta olduğu sonucuna varılabilir; işte Anna O. vakasında bu anılar bilince 

yükseltilerek belirti yok edilmiştir. Bu yüzden psikanalizin başlangıcına bu arındırma 

yönteminin yerleştirilmesi son derece uygun olacaktır. Nitekim Freud, Psikanaliz 

Üzerine Beş Seminer’de şunları söylemekten çekinmez:  

 

Psikanalizi bulup ortaya koymak yararlı bir hizmetse, söz konusu hizmetin şerefi 
bir başkasına aittir. Bu bilim dalının ilk gelişim evresine benim bir katkım 
olmamıştır. Viyanalı hekim Josef Breuer psikanaliz yöntemini ilk kez isterili bir kız 
üzerinde uyguladığında (1880–1882) ben henüz üniversitede okuyor, son kalan 
bitirme sınavımı vermeye hazırlanıyordum.49 

 

Yine Psikanalizin Kısa Taslağı isimli yapıtında da “Arındırma yöntemi psikanalizin 

doğrudan öncüsüdür ve psikanaliz kuramına ilişkin deneyimlerin tüm gelişmelerine ve 

                                                
49 Sigmund Freud, Beş Konferans ve Psikanalize Toplu Bakış, çev. Kâmuran Şipal, Cem 

Yayınevi, İstanbul, 1996, s. 9–10. 



çeşitliliğine karşın, bu yöntem psikanalizin içinde çekirdek olarak içerilmiştir.”50 

diyerek psikanalizin ortaya çıkışında arındırma yönteminin oynadığı rolün önemine 

dikkat çeker. Arındırma yönteminin tek amacı, hastanın kendisine ait olanı bulmasını ve 

bu şekilde tedaviye katkıda bulunmasını sağlamaktır. Anna O. vakasında Freud ilk kez 

‘bilinçdışı’ terimini kullanır ama bu kullanım, bizim bugün bildiğimiz anlamı içermez. 

Çünkü bu sırada bilinçdışına ilişkin fikirler Freud’da sağlam temellere dayandırılmış 

değildir. Freud’un bu vakadaki yorumlarında yalnızca bilinçdışına ilişkin göndermeler 

ve belirtiler vardır. Histeri Üzerine İncelemeler’de hastanın kendisini rahatsız eden 

düşünceleri bilincinden atmaya çalıştığını, ancak bu şekilde yok etmek yerine bunları 

bilinçdışına sürdüğünü belirtir. Aslında yok etmek istediği rahatsız edici düşünceleri 

yalnızca ruhsal düzeyde yalıtmaktadır.51  

Freud’un cinsellik üzerine temellendirdiği psikanaliz kuramlarını Anna O. 

vakasına dayandırmamız mümkün gibi görünmektedir. Çünkü Anna akşamları, 

Breuer’in ‘kendiliğinden hipnoz’ diye adlandırdığı bir ruh haline giriyor ve bu transı 

andıran durumda gündüz fantezilerini ve deneyimlerini anlatarak rahatlıyordu. 

Sözgelimi su içmeyi reddettiği bir dönemde, bir köpeğin su içtiği kaptan su içen bir 

kadını gördüğünü tiksintiyle anımsar ve bundan sonra artık su içmeyi reddetmez. Ancak 

bilinçdışı gelişen rahatsızlıklarını bilinç seviyesine yükselterek onlardan kurtulmasını 

sağlayan bu hipnotik sayılabilecek seanslarda, Anna kendisiyle konuşanın Breuer 

olduğuna emin olmak için onun ellerini hissetmek istiyordu. Çünkü ancak bu şekilde 

arındırma yöntemi bir sonuç vermekteydi. Dahası Anna karın kramplarıyla ortaya çıkan 

bir dizi kriz yaşadığında, Dr. Breuer’den hamile kaldığını söyler herkese. Bu histerik 

hamilelikten yola çıkarak Freud, Anna’nın doktoruna âşık olduğunu ve Breuer’in de 

Viktorya döneminde yaşayan evli bir erkek olarak bu yüzden terapiye son verdiğini 

iddia eder. Yıllar sonra Freud, hocası Breuer’in asla açıkça kabul etmediği cinsellik 

kuramını ortaya atar: Tüm histerik nevrozların temelinde gizli cinsel arzular yatar.52 

Bundan sonra Freud’un histeri anlayışının belkemiğini oluşturan travma kuramı 

biçimlenir: Nevrotikler, çocukluk yıllarında maruz kaldıkları bir cinsel ilişki girişimi 

sonucunda travma geçirdikten sonra, ergenliğe girip de cinsel dürtüleri harekete 
                                                
50 Octave Mannoni, Sigmund Freud, çev. Veysel Atayman, Turgay Kurultay, Alan Yayıncılık, 
İstanbul, 1992, s. 35.  

51 Mannoni, a.g .y., s. 34.  
52 http://www.ship.edu/%7Ecgboeree/freud.html; 25.02.2005. 



geçtiğinde çocuklukta yaşadıkları bu sarsıcı olayı hatırlayıp nevroz geçirmektedirler. 

Travma kuramını ortaya koyduğu Cinsellik Üzerine Üç Deneme adlı kitabı, 

eleştirmenlere göre Freud’un en çok tepki çeken kitabı olmuştur. Çünkü bu kitap, küçük 

çocukların cinsel dürtülerini inceleyerek, onların masum oldukları inanışını yerle bir 

etmekle kalmaz, yetişkinlerde görülen sapkınlıkların temelini de bu dürtülere 

dayandırır. Ancak daha sonra, Freud’un başlangıçta travma kuramının bir parçası olarak 

ortaya çıkan Odipus kompleksini bulmasıyla birlikte, travma kuramı kendiliğinden 

aşılmış oldu; esasen bu kuramın varlığını sürdürmesi pek de mümkün değildi, çünkü 

Freud o sırada “yetişkin histeri hastalarının çocuklukta yaşadıklarını iddia ettikleri 

baştan çıkarılma olayının fantezi ürünü olduğunu yakalamıştı”.53 Freud, Odipus 

kompleksini babasının ölümünden bir yıl sonra kendisinde bulgulayarak ortaya koyar:  

 

Anneme tutkunluğumu ve babama duyduğum kıskançlığı kendimde yakaladım ve 
histerikleşmiş çocuklarda rastladığımız ölçüde gerilere gitmese de, bunu çocukluk 
döneminin başlangıcına ait genel bir olay sayıyorum. Eğer gerçek buysa… Kral 
Odipus’un gücünün ve daha sonraki alınyazısı dramının neden sefil bir çöküntüyle 
noktalandığını anlamak mümkündür.54  

 

Freud Psikanalizin Başlangıçlarından adlı yapıtında daha da ileri giderek, başka bir 

trajedi kahramanı olan Hamlet’in karakterini de Odipus kompleksinin varlığına bir delil 

olarak gösterir:  

 

Histeri hastası Hamlet (…) adamlarını düşüncesizce ölüme yollayan, Laetres’i 
acele bir kararla öldüren aynı kişi, amcasını öldürerek babasının öcünü alması 
gerektiğini düşündüğünde öylesine kararsız kalışını nasıl açıklıyor? Annesine olan 
tutkusundan ötürü babasına karşı (amcasının yaptığını) yapmaya niyetlenmiş 
olmasından başka türlü nasıl açıklanır bu?55  

 

Freud, Odipus kompleksini tarih öncesi çağlarda temellendirmek amacıyla, ilk-

babanın oğulları tarafından öldürülüp yenildiğine dair bir mitos yarattı. Ancak daha 

sonra bu mitin doğruluğu konusundaki şüphelerini itiraf etmiştir.56 Freud’a göre, Odipus 

                                                
53 Mannoni, a. g. y., s. 45. 
54 Mannoni, a. g. y., s. 48. 
55 Mannoni, a. g. y., s. 48. 
56 Mannoni, a. g. y., s. 124. 



kompleksinin içeriği, çocuğun yenidoğan çağını da kapsar. Buna göre çocuk için ilk 

erotik nesne, kendisini besleyen anne memesidir.57 Kendisini doyurarak yaşamsal 

ihtiyacını karşılayan bu nesneye, çocuk sevgi duyar; anne bakıcı, besleyici ve haz verici 

rolünü taşıyarak çocuğu ilk baştan çıkarandır bu anlamda. Çocuk 2–3 yaşları arasında 

fallus dönemine girdiğinde, annesine erkeklik organını göstererek onu baştan çıkarmaya 

uğraşır. Kendine rakip görerek, bedensel kuvvetini kıskandığı babasının yerini almaya 

çalışır. Anne ise, çocuğun penisiyle oynamasını engellemek amacıyla yasaklar getirir, 

hatta bu durum devam ettiği takdirde babasının onun penisini keseceği tehdidine 

başvurur. Eğer çocuk bu tehdidin ciddiyetine inanırsa, işte bu noktada iğdişleştirilme 

kompleksi başlar ve bu çocukluk döneminin en kuvvetli travmasıdır.58 İğdişleştirilme 

kompleksi, çocuğun ileriki yaşamında kadın-erkek ilişkileri başta olmak üzere her 

şeyini etkileyecek kadar güçlü etkiler bırakır. Çocuk, cinsel organını kurtarmak 

amacıyla, annesini cinsel bir nesne gibi algılamaktan vazgeçer. Ancak bu, içindeki dişi 

eğilimlerin yoğunlaştırılmasına neden olduğu gibi, babaya duyulan korku ve nefreti 

arttırabilir, ayrıca anneye olan erotik saplantı sonucu oluşan bağımlılık, ileride kadınlara 

boyun eğmeye ve onlarla ilişki kurma bozukluklarına yol açabilir. Kız çocuğunda 

iğdişleştirilme kompleksinin yansımaları doğal olarak daha farklıdır, ama oğlan 

çocuğunda olduğu kadar etkilidir. Kız çocuğunda penisi kaybetme korkusunun yerini, 

bir penise sahip olmama tepkisi alır. Oğlan çocuğunu erken dönemlerden itibaren 

kıskanmaya başlar; eğer bu kıskançlık devam ederse, kendisini penisten yoksun doğuran 

annesine düşmanlık beslemeye başlayarak babaya yönelme ihtimali çok kuvvetlidir. 

Başlangıçta bu yönelmeye neden olan, babası gibi bir penis sahibi olma özlemi yerini, 

zamanla babasından bir çocuk sahibi olma isteğine bırakır.59 Kız çocuğunda kimi zaman 

Elektra kompleksi olarak da adlandırılan bu kompleks, çocuğun ileriki yaşamında ya 

babası gibi biriyle evlenip otoritesine boyun eğmesiyle, ya erkek gibi bir yaşam şekli 

sürmesiyle ya da açıktan eşcinsel bir tercih belirlemesiyle sonuçlanır. Erkek çocukta 

iğdişleştirilme kompleksi, Odipus kompleksinin sona ermesiyle sonuçlanır, kız çocukta 

ise penis sahibi olamama, Odipus kompleksinin başlangıcına neden olur.60 Ancak kız 

                                                
57 Freud, Beş Konferans ve Psikanalize Toplu Bakış, s. 134. 
58 Freud, a. g. y., s. 137. 
59 Freud, a. g. y., s. 142. 
60 Freud, a. g. y., s. 142. 



çocukta Odipus kompleksi, erkek çocuktaki kadar ciddi zararlara yol açmaz. Freud’a 

göre iğdişleştirilme kompleksi Odipus trajedisinde de vardır:  

 

Odipus söylencesinde iğdiş motifi de eksik değildir; çünkü işlediği suç ortaya 
çıktıktan sonra Kral Odipus’un gözlerini kör ederek kendini cezalandırması, 
düşlerden öğrendiğimize göre, iğdiş yerini tutan simgesel bir eylemdir. İğdiş 
tehdidindeki olağanüstü etki gücünün nedenlerinden biri, karısının yanında 
kendisine rakip olarak yer alması durumunda babanın oğlunun penisini gerçekten 
kesip aldığı tarih öncesi aile yaşamının ilk dönemlerini soyyaşamsal (filogenetik) 
bir anımsayıştır belki.61 

  

Freud bundan sonra, rüya yorumlamalarının psikanalizin gelişmesi yolunda 

oynadığı önemli rolü ortaya çıkaracak çalışmalarına başlar. Beş Konferans, Psikanalize 

Toplu Bakış ve Rüyaların Yorumu isimli kitaplarında rüya içeriğinin çözümlenmesiyle 

bilinçdışı faktörlerin yaşamımızdaki belirleyiciliğini açığa çıkartacak fikirler öne sürer. 

Buna göre, uyandığımızda rüya olarak hatırladığımız şey, aslında dışlaşmış rüya içeriği 

yani manifest rüyadır. Çoğu zaman saçma gibi görünen bu manifest rüya, gizli (latent) 

rüya düşüncesinin sembolikleşmiş şekilde bilince yansımasından başka bir şey 

değildir.62 Freud, gizli rüya düşüncesinin çözümlenerek manifest rüyaya dönüştürülmesi 

işlemine, rüya çalışması (düş oluşumu) adını verir. Rüya çalışması için günlük 

yaşantımızdan kalıntılar gereklidir, yani günlük yaşamda gerçekleştirilememiş ya da 

bastırılmış, ancak gerçekleştirilebilecek bir isteğin bilinç eşiğine tırmanması söz 

konusudur. İşte bilinçdışına inen bu istek, rüyanın ortaya çıkmasına neden olur. Rüya 

çalışmasında yoğunlaştırma ve kaydırma gibi eylemler de söz konusudur. Rüya 

çalışmasının içeriği ve rüya yorumunun psikanalizdeki önemi üzerine kapsamlı bilgiyi, 

çalışmanın “Rüyalar” başlıklı bölümünde verilecek. 

Psikanaliz çalışmalarının temel noktalarından birini de, Freud’un ruhsal bölgeyi 

Es, Ben ve Üstben olarak bölümlere ayırmasıdır. Es (O) ruhsal bölgelerden en eskisidir 

ve insan vücudundaki içgüdülerin taşıyıcısıdır, yani kişinin kalıtım yoluyla sahip olduğu 

doğuştan gelen “bünyesel özellikler”i içermektedir. Es’in bir kısmı, zaman içinde dış 

dünyanın etkisiyle bir gelişim safhasına girerek kendi başına bir bölüm oluşturur ve 

Es’le dış dünya arasında bir uzlaştırıcı rolü üstlenir. Freud, görevi dış dünyanın 

                                                
61 Freud, a. g. y., s. 137. 
62 Freud, a. g. y., s. 44. 



uyarılarını alıp, bunlarla ilgili yaşantıları belleğe kaydedip “kendini aşırı derecede güçlü 

uyarılardan sakınarak (kaçış yoluyla), orta güçteki uyarıların karşısına çıkarak (uyum 

yoluyla) ve nihayet dış dünyayı kendi çıkarı doğrultusuna uygun biçimde değiştirerek 

(aktiviteyle) yaşamı sürdürmek” olan bu bölüme Ben adını verir.63 Ben, iç dünyada 

içgüdülerden kaynaklanan istekler üzerinde hakimiyet sağlayarak, bunların ya tatmin 

edilmesine ya da bastırılmasına karar verir. Öte yandan Ben’in bir bölümü, bireyin 

gelişmesi sırasında ebeveynlerin hâkim konumda olduğu çocukluk döneminden gelen 

bir kalıntıyla özelleşerek ebeveynlerin yasaklayıcı ve doğru olanı gösterici etkisini 

sürdürür. Ben’den ayrıldıktan sonra Es ve Ben’i denetleyici bir rol üstlenen bu bölüme, 

Üstben adı verilir. Üstben’in gelişiminde iyiyi-kötüyü ayırmada yol gösterici durumdaki 

eğiticilerin, toplumca örnek alınan kişilerin ve hareketlerin de büyük etkisi vardır. Freud 

bu üç ruhsal bölüm arasında şöyle bir kıyaslamaya gider: “Es kalıtım yoluyla geçen, 

Üstben ise en çok başkalarından devralınan etkileri temsil eder; oysa Ben başlıca kendi 

yaşadığı, yani rastlantısal ve güncel olaylar tarafından belirlenir.”64  

Öte yandan Freud, Es’te bulunan kuvvetli ihtiyaçların neden olduğu gerilimleri 

destekleyen güçlere içgüdü adını verir. İnsan yaşamını yönlendiren iki temel içgüdünün 

sevi (Eros) ve yok etme içgüdüsü (Tanathos) olduğunu ileri sürer. Bu iki temel 

içgüdünün amacı birbirine taban tabana karşıttır: Sevi içgüdüsünün amacı yeni 

bağlantılar kurup bunları artırarak yaşamı sürdürmek iken, yok etme içgüdüsü bu 

bağlantıları çözüp nesneleri yok etmeyi amaçlar. “Son amacı, organik’i (canlı) 

anorganik (cansız) duruma geçirmek gibi” göründüğünden dolayı yok etme içgüdüsüne, 

ölüm içgüdüsü adını da verebiliriz.65 Tüm yaşam hareketlerimiz, bu iki içgüdünün 

birbiriyle etkileşimine dayalıdır ve bu etkileşim, tüm ruhsal alanlarda kendini hissettirir. 

Freud, sevi içgüdüsünde var olan enerjiyi libido olarak adlandırır (sonradan Jung libido 

terimini cinsel enerji anlamının sınırları dışına taşıyacaktır) ve libidonun insanda var 

olan yok etme eğilimlerini etkisiz hale getirmek gibi bir görevi olduğunu belirtir. Öte 

yandan yok etme içgüdüsü, insanda ölüm içgüdüsü halindeyken sessizdir, ancak yok 

etme içgüdüsü olarak dışarıya yansımaya başlayınca aktif hale geçer. Freud, libidonun 

                                                
63 Freud, a. g. y., s. 76. 
64 Freud, a. g. y., s. 78. 
65 Freud, a. g. y., s. 80. 



Es ve Üstben’le ilişkilerine bir açıklık getirmez, ama başlangıçta libidoya yataklık eden 

Ben konusunda kesin bir tavır ortaya koyar:  

 

Mutlak primer bensevi (narsizm) adını verdiğimiz bu durum, Ben’in objeleri 
libidoyla donatmasına, bensevisel (narsistik) libidoyu obje libidosuna 
dönüştürmesine kadar sürer. (…) Ancak katıksız bir sevgi durumunda libidonun 
ana parçası obje üzerine aktarılır, dolayısıyla obje Ben’in adeta yerine geçer.66 

 

Freud, bundan sonraki çalışmalarında bilinçdışı kavramını irdelerken oldukça 

tedbirlidir, hatta doğrudan bilinçdışı kavramını kullanmak yerine, bilinçdışının 

bölümleri olarak tanımladığı önbilinçli ya da bilinçsiz terimlerini kullanmayı tercih 

eder. Buna göre, ruhsal olaylarda bilinçli, önbilinçli ve bilinçsiz olmak üzere üç ayrı 

nitelik vardır. Bilinçli kavramına “filozofların ve halk kesiminin bilinç dediği şeyin 

aynısıdır bu” diyerek fazla bir yorum getirmeyen Freud, bilinçsiz ruhsal olayların 

bilinçdışını oluşturduğunu, ancak bilinçdışının da bilinçli özelliklerini kolayca kaybedip 

yeniden zahmetsizce geri kazanma durumunda olan önbilinçli olaylar ve kolay kolay 

bilinç bölgesine giremeyen ve uzun çabalar sonucu bilinçli dışavurumlara çevrilmeleri 

gereken bilinçsiz olaylardan oluştuğunu belirtir. Öte yandan, Es’te bulunan egemen 

nitelik bilinçsizliktir. Ben ve önbilinç çifti gibi, Es ve bilinçdışı çifti de birbiriyle 

yakından ilişkilidir:  

 

Başlangıçta ne varsa hepsi Es’teydi, Ben dış dünyanın süregelen etkimeleri sonucu 
Es’ten gelişip ortaya çıktı. Bu yavaş yavaş gerçekleşen gelişim sürecinde Es’teki 
bazı içerikler önbilinçli nitelik kazanarak Ben kapsamına alındı, bazı içerikler ise, 
Es’in, yanına ulaşılmaz çekirdeği olarak değişmeden kaldı. Ama ilgili gelişim 
sürecinde henüz körpe ve güçsüz Ben, kapsamına aldığı kimi içerikleri gerisin geri 
bilinçsiz duruma soktu, el çekti bunlardan.67  

 

Freud ayrıca, Zürih Okulu’nun (Bleuler, Jung vb.) psikanaliz çalışmalarına katkısı olan 

kompleks kavramına ve hastada var olan kompleksi bulmada etkili olan çağrışım 

tekniğinin yararlarına da değinir. Doktorundan ziyade direnişin etkisi altında olan 

hastanın küçümseyerek kendisinden uzaklaştırdığı çağrışımların oluşturduğu malzeme, 

psikanaliz tedavisini uygulayan doktor için adeta bir maden cevheri kıymetindedir. 

                                                
66 Freud, a. g. y., s. 82. 
67 Freud, a. g. y., s. 98. 



Freud, bir hastadaki kompleksler konusunda önbilgi edinmek isteyen kimsenin, Jung ve 

öğrencilerinin geliştirdiği çağrışım tekniğinden yararlanabileceğini söyler. Bir 

kimyagere nitelik analizi ne ifade ediyorsa, psikanalist için de çağrışım aynı önemi taşır. 

Kompleks kavramı, çalışmanın sonraki alt bölümlerinden birini oluşturan 

“Kompleksler” başlıklı bölümde geniş bir biçimde incelenecektir. Freud’a göre, 

çağrışım tekniğinin yanı sıra, bilinçdışının kapısını aralayabilen iki yol daha vardır: 

rüyaları yorumlamak ve yanılgılar-rastlantısal davranışlar. Freud özellikle rüya 

yorumunu, bilinçdışına giden bir via regia (kral yolu) ve “psikanalizin en sağlam 

temeli” olarak tanımlar.68  

Freud’un Jung’la tanışması, Jung’un asistanlığını yaptığı Dr. Eugen Bleuler 

aracılığıyla olur. Zürih’te bir psikiyatri profesörü ve şizofreninin isim babası olan 

Bleuler, şizofreni tedavisinde Freud’un fikirlerini uygulamaya çalışır. Bleuler, tıptan 

başarıyla mezun olan Jung’un Zürih’te Burghölzli Psikiyatri Hastanesi’nde çalışmaya 

başlamasından sonra, ondaki potansiyeli fark ederek kariyerinde ilerlemesi için her türlü 

desteği sağlamakla kalmaz, Francis Galton’un sözcük çağrışım testi üzerinde 

çalışmasını sağlayarak Freud’la tanışmasına ve kısa sürecek dostluklarının başlangıcına 

neden olur.69 Jung, psikanalize büyük bir ilgi duyup Freud’un düşüncelerini deneysel 

psikiyatri alanında uygulayarak onların sağlamasını yapmıştır ve bu da, fikirlerinin artık 

kimse tarafından benimsenmeyeceğini düşünen Freud için büyük bir mutluluktur. 

Viyana’da ümitsizce kendini kabul ettirme savaşımı verirken birden uluslararası bir 

düzeyde, dahası Hıristiyan bir bilim çevresinde kabul görmesi, bilimsel çabalarının ve 

emek verdiği teorilerinin boşa gitmeyeceği anlamına geliyordu. Octave Mannoni bu 

konuya şöyle bir yorum getirir: “Üstelik İsviçre’deki bu bilim çevresinin Hıristiyan 

olması, Freud’un ise, psikanalize o zaman kadar gösterilegelen direncin, Yahudiliğe 

karşı bir muhalefetten de kaynaklandığına inanması, bu gelişmeyi daha da anlamlı 

kılıyordu.”70 Freud, Jung’un başlangıçtaki teslimiyetinden, kendi fikirlerine olan 

inancından ve bilimsel verimliliğinden etkilenip, ona giderek daha fazla bağlılık ve 

sevgi göstermeye başlar ve onun için “bugüne kadar çalışmalarıma katılmış en yetkin 

yardımcı” tarzında ifadeler kullanır. Bu bağlılığın altında, kendisi öldükten sonra 

                                                
68 Freud, a. g. y., s. 42. 
69 Anthony Stevens, Jung, çev. Ayda Çayır, Kaknüs Yayınları, İstanbul, 1999, s. 21–22. 
70 Mannoni, a. g. y., s. 104. 



fikirlerini ve teorilerini yaşatacak bir halef bırakma arayışının yatmakta olduğunu 

söyleyebiliriz. En can alıcı noktaya Anthony Stevens parmak basar:  

 

Hepsinden önemlisi de Yahudi ve Viyanalı değildir. (…) onun çocuk cinselliği 
içeren fikirlerine yönelik halkın gösterdiği tepkiye paralel olarak Yahudi 
karşıtlığının oluşturduğu tehlike, fikirlerinin toptan reddedilmesine neden olabilir 
veya psikanalizin kabul görmemesine yol açabilirdi. Dolayısıyla muhtemelen 
İsviçreli Hıristiyan Jung’un katılımıyla hareket bu kötü akıbetten korunabilirdi.71  

 

Böylelikle Freud, kendi öğretilerini –geçici bir süreliğine de olsa– Zürih Okulu’yla 

birleştirerek sesini uluslararası bir düzeyde duyurur ve fikirlerinin Hıristiyan âleminde 

de kabul görmesini sağlar. Bu gelişmeleri takip eden dönemde Freud, Jung’u resmen 

oğlu ve veliahdı ilan eder. Ancak iki bilim adamı arasında yaşanacak olan kaçınılmaz 

fikir ayrılığı o zamandan sinyal vermeye başlar. Çünkü Jung her ne kadar Freud’a derin 

bir saygı ve sevgi besleyip, onunla bir baba otoritesinin boşluğunu doldursa da, 

gölgesinde kalıp desteklemediği birtakım fikirlerine körü körüne itaat edecek yapıda biri 

değildir. Freud başlangıçta kendi öğretilerinde Jung’un yaptığı değişiklikleri hoş görür, 

fakat bir süre sonra aralarındaki fikir ayrılığı iyice belirginleşir. Jung özellikle, Freud’un 

insani eylemlerin tümünün kaynağında cinsel bir güdülenim bulunduğu ve bilinçdışı 

aklın bütünüyle kişisel ve bireye özgü bir yeti olduğu teorilerini kabul edemez. 

Libidonun hepten cinsel bir enerji olarak değerlendirilmesine karşı çıkarak, daha ziyade 

ruhsal bir enerji olarak kabul edilmesi gerektiğini savunur. Buna göre cinsellik, 

libidonun ancak bir parçası olabilir. Libido, Freud’un tasarladığından çok daha geniş 

sınırlara sahip bir fenomendir ve mitolojide ve evrensel sembollerde de ortaya çıkabilir; 

sözgelimi Jung, en yaygın kahramanlık mitlerinde tekrarlanan bir motif olan 

kahramanın canavar ya da ejderha ile savaşını, gençlik beninin bireyleşme sürecini 

tamamlamak için anneye olan bağımlılıktan kurtulma mücadelesi olarak yorumlamıştır. 

Jung’a göre libido bir elektrik devresinin artı ve eksi uçları gibi iki karşıt kutup arasında 

akmaktadır. Jung’un karşıtlar olarak adlandırdığı bu karşıt kutuplar arasındaki gerilimin 

artması enerji artışına neden olur, doğal olarak gerilim yoksa enerji de olmaz. Değişik 

seviyelerde birçok karşıt vardır: örneğin temel karşıtlar olan ilerleme (enerjinin ileriye 

hareketi) ve gerileme (enerjinin geriye hareketi), bilinç-bilinçdışı, dışadönüklük-

                                                
71 Stevens, a. g. y., s. 24. 



içedönüklük, düşünmek-duyumsamak gibi. Libido kutuplar arasında akarken, bir kutba 

vardığında hemen vardığı kutbun karşıtına geçer. Jung, karşıtların bu düzenleyici 

işlevini, Heraclitus’un yüzlerce yıl önce ortaya çıkarttığı ve tüm psikoloji yasalarının en 

olağanüstü olanı kabul edilen Enantiodromia (düzenleyici karşıtlar fonksiyonu) 

yasasına dayandırır; Heraclitus’un karşı yönlerden yapılan bir koşuya benzettiği bu 

yasaya göre, her şey er ya da geç kendi karşıtını bulur.72 Libidonun karşıt kutba 

geçmesiyse, sözgelimi öfkenin yerini sakinliğe bırakması, ya da nefretin yerini aşkın 

alması gibi sonuçlar doğurur. Libidonun sürekli tekrarladığı ileriye doğru hareket 

(ilerleme) bilincin isteklerini, geriye doğru hareket (gerileme) ise bilinçdışının 

isteklerini karşılar. İlerleme bireyin dış dünyayla uyumunu, gerileme ise iç dünyasıyla 

uyumunu düzenler. Eğer libido belirli bir istikamete yönlendirilmeye çalışılıyorsa ve bu 

bastırma eğilimi bir engellemeden kaynaklanıyorsa, kısacası bilincin düzeni 

bozulduysa, o zaman libidonun ilerlemesi de engellenir ve bu kez libido geriye, 

bilinçdışına doğru akmaya başlar. İlerleme olmaksızın bu sürekli gerileme hareketi, 

sonunda bilinçdışının aşırı bir enerjiyle dolmasına ve bir çıkış noktası arama çabalarına 

yol açar. Bu durumda bilinçdışı nörotik bir belirtiyle ya da bir fantezi şeklinde bilince 

sızmaya başlar ve kendini çocuksu ya da vahşi davranışlarla belli eder. Eğer bilinçdışı 

tamamen bilince hâkim olursa, o zaman da psikoz ortaya çıkar. Libidonun kendine bir 

çıkış noktası bulamamasının en ileri boyutu, yaşamdan kopmayla sonuçlanır. Jung’un 

Freud’a ait libido kavramını bu kadar genişletmesi ve değişikliklere uğratması, 

aralarındaki ilişkinin kopmasına neden olacak adımlardan yalnızca bir tanesidir. 

Stevens, Freud ve Jung’u kıyaslama yoluna giderek şöyle bir sonuca varır: Freud 

Odipus kompleksine evrensel boyutlu bir önem atfedecek, şüpheci bir ampirist olup 

çıkmıştır. Jung Odipus kompleksinin evrensel geçerliliği olmadığını savunmuş, ruhsal 

boyutlu bir yaşama bağlılık göstermiştir.73 Gerçekten de Jung’a göre çocuğun anneye 

bağlılık nedeni, Freud’un iddia ettiği gibi anneye duyduğu cinsel sevgiden değil, 

annenin kendisine gösterdiği sevgi ve şefkatten dolayıdır. Stevens, bu durumun yaklaşık 

kırk yıl kadar sonra John Bowlby tarafından şekillendirilen kuramsal devrimin çıkış 

                                                
72 Jung, Two Essays on Analytical Psychology, s. 73; ayrıca bkz., Frieda Fordham, Jung 

Psikolojisi, çev. Aslan Yalçıner, Say Yayınları, İstanbul, 1999, s. 19-dipnot ve C. G. Jung, 
Anılar Düşler Düşünceler, çev. İris Kantemir, Can Yayınları, İstanbul, 2001, s. 347. 

73 Stevens, a. g. y., s. 39. 



noktası olduğunu iddia eder.74 Jung Odipus kompleksinin, sanıldığı gibi, oğulun 

annesine duyduğu cinsel arzudan dolayı babanın koyduğu yasaklamadan doğmadığını, 

aksine ensest tabusunun bir uzantısı olduğunu ileri sürer. Öte yandan Erich Fromm, 

Odipus kompleksinin başlangıç noktası olan Kral Odipus trajedisine farklı bir bakış 

açısı getirir:  

 

Eğer Freud’un görüşleri doğru olsaydı, Odipus, Laios ve İokaste’nin onun babası 
ve annesi olduklarını bilmeden, ilk önce İokaste ile tanışmalı, ona âşık olmalı, 
onunla evlenmeli ve daha sonra da babasını öldürmeliydi. Fakat “Kral Odipus”ta, 
Odipus’un İokaste’den hoşlandığı yazmamaktadır. Ayrıca ona âşık bile olmamıştır. 
İokaste ile evlenmesinin tek sebebi, bu kadının taht ile birlikte verilmiş olmasıdır. 
Eğer gerçekten ensest arzuları gündemde olsaydı, eserde anne ve oğlu arasındaki 
bir cinsel arzunun belirtilmiş olması gerekmez miydi?75  

 

Fromm’a göre, bu trajedi oğulun annesine duyduğu ensest arzuları sembolize etmez; 

bundan ziyade oğulun ataerkil aile sistemindeki mutlakıyetçi baba otoritesine karşı 

gerçekleştirdiği başkaldırının sembolüdür. Kral Odipus, babasını –bilmeden de olsa– 

öldürüp annesiyle evlenerek babasının yerini alır, yani baba otoritesini etkisiz hale 

getirerek ona karşı üstünlük kazanır. Fromm araştırmasını yalnızca Kral Odipus 

trajedisiyle sınırlı tutmaz, bir üçlemeyi tamamlayan ve bu yapıtın devamı niteliğindeki 

Odipus Kolonos’ta ve Antigone isimli diğer iki trajediyi de inceler ve tezini 

sağlamlaştırır:  

 

…üç tragedyada da egemen olan konu, baba ve oğul arasındaki çekişmedir. “Kral 
Odipus”ta Odipus babasını öldürmüştür, çünkü Laios, küçük Odipus’u öldürmek 
istemiştir. “Odipus Kolonos’ta” [da] ise Odipus oğullarına, beslediği tüm nefretini 
kusmaktadır. “Antigone”de de aynı nefreti, Kreon ve Haimon arasında 
görmekteyiz. Ensest sorunu, ne Odipus’un annesi ve oğulları ve ne de Haimon ve 
annesi Eurydike arasında vardır. (…) bütün trilojiyi göz önünde tutarak 
yorumlarsak, asıl ve önemli konunun, ensest sorunu değil de, baba ve oğul 
arasındaki çatışma olduğunu görebiliriz.76  

 

                                                
74 Stevens, a. g. y., s. 27. 
75 Erich Fromm, Rüyalar Masallar Mitoslar, çev. Aydın Arıtan, Kaan Ökten, Arıtan Yayınevi, 
İstanbul,1997, s. 257. 

76 Fromm, a. g. y., s. 260–61. 



Fromm, İsviçreli antropolog ve hukukçu Johann Bachofen’in 1861’de yayınladığı Das 

Mutterrecht adlı kitabından da örnekler verir. Bachofen, Odipus’un anaerkil ve ataerkil 

dünyaların arasında kalmış bir kişi olduğunu ileri sürer.77 Babasını tanımadan annesini 

tanıması, başlangıçta anaerkil bir düzenin hâkim olduğunun göstergesidir. Babasını 

sonradan bulması ve tanıması ise anaerkil toplum düzeninden ataerkil toplum düzenine 

geçişin başlangıcını sembolize eder. Dahası Bachofen’in de Freud’un Odipus kompleksi 

teorisini çürütecek iddiaları vardır. Buna göre, insanlık tarihinin başlangıcında cinsel 

ilişkilerde herhangi bir sınır yoktu, bu yüzden de çocuğun aile bağları anne tarafından 

belirlenirdi, yani kan bağının belirlenmesinde baba değil, anne etkindi. Bunun doğal bir 

sonucu olarak da, anne hem aile içinde hem de toplum düzeninde otorite sahibi ve kural 

koyucuydu. Bachofen, çoktanrılı Yunan dininden önce bir ana tanrıça tapımı olduğunu 

ve bu dinde kadın kahramanların da yer aldığını ispatlar.78 Ancak sonraki dönemlerde 

erkekler, kadınları egemenlikleri altına almışlar ve ataerkil toplum düzenini 

kurmuşlardır. Ana tanrıçanın yerini erkek bir tanrı alır. Bu bağlamda, Aeschylus’un 

tanrılarla ana tanrıçalar arasındaki savaşı anlattığı Oreste isimli trajedisiyle anaerkil ve 

ataerkil düzen arasındaki çatışmanın işlendiği Kral Odipus arasında bir benzerlik söz 

konusudur: Oreste’de Klytaimnestra, sevgilisi için kocası Agamemnon’u öldürür. 

Agamemnon’dan olan oğlu Orest de, babasının intikamını almak için annesi 

Klytaimnestra’yı ve sevgilisini öldürür. Ana tanrıçaların ve anaerkil düzenin temsilcileri 

Eriniler, Orest’i cezalandırmak isterler; ancak ataerkil sistemin temsilcileri Apollon ve 

Athena, Orest’i savunmaya geçerler. Yargıç olarak tayin edilen Athena, 

Klytaimnestra’nın kocasını öldürmesinin, Orest’in anne katlinden daha ağır bir suç 

olduğuna karar vererek Orest’i serbest bırakır. Athena bir kadındır, ancak en önemli 

özelliği bir kadın tarafından doğurulmamış olmasıdır, babası Zeus’un kafasından 

çıkmıştır. Kral Odipus trajedisinde olduğu gibi burada da anaerkil ve ataerkil düzenin 

çatışması ve farklılıkları gözlenebilir. Fromm, iki toplum düzeni arasındaki 

karşılaştırmayı şöyle yapar:  

 

Bachofen’in de gösterdiği gibi, ataerkil ve anaerkil düzenler arasındaki farklılık, 
erkek ve kadın arasındaki ayrım ile sınırlı kalmamış, toplumsal ve ahlaki değerlere 

                                                
77 Johann Bachofen, Das Mutterrecht, red. Manfred Schroeter, C.G. Beck’sche 

Verlagsbuchhadlung, München, 1926, s. 166. 
78 Fromm, a. g. y., s. 262. 



dek uzanarak, yaygın bir etki alanı oluşturmuştur. Anaerkil kültürün temelinde ve 
özünde kan bağı, toprak bağı ve doğaya karşı bir teslimiyet vardır. Ataerkil 
kültürlerde ise, kanuna saygı, akılcılık ve doğaya egemen olma eğilimleri daha 
yaygındır.79  

 

Anaerkil düzende tüm insanlar, annelerden doğdukları için eşittirler ve toprak tüm 

annelerin annesidir. İnsan yaşamı, her şeyin üzerinde bir öneme sahiptir. Ataerkil 

düzende ise en önemli şey baba ya da babanın temsilcisine tam itaattir. Anaerkil 

düzende toplumsal yaşamda kendini huzur veren bir insancıllık ve barışçı bir mizaçla 

yansıtan eşitlik ilkesi ataerkil sistemde yerini, özgürlüğe gem vuran, dayatmacı ve 

sınırlayıcı özellikteki hiyerarşik düzene bırakır. Fromm, Freud’un iğdiş kompleksi 

teorisinde sözü edilen kadınlarda doğuştan var olan penis kıskançlığı varsayımına da 

değinir:  

 

Ama bence bu tür bir kıskançlıktan, yani erkeklerin toplumda egemen bir duruma 
gelmelerinden daha da önce, erkeklerde belirgin bir “doğurganlık kıskançlığı” 
hüküm sürmekteydi. (…) Erkek, annesini yenebilmek için, yaratabilme gücüne 
sahip olduğunu göstermek zorundadır. Bedeni ile böyle bir yaratma gücüne sahip 
olmadığı için de, başka bir yönteme başvurması gerekmektedir. Çözüm yolu ise 
ortadadır. Erkek; ağzı, sözü ve düşüncesi ile egemen olacaktır.80  

 

Görüldüğü gibi Freud’un teorilerinin belkemiğini oluşturan Odipus kompleksinin 

geçerliliği Fromm, Bachofen ve Jung gibi bilim adamlarının getirdiği farklı 

yaklaşımlarla sağlamlığını yitirmeye yüz tutar.  

Jung’un, Freud’un çok değer verdiği görüşlerine karşı farklı görüş ve teoriler 

ileri sürerek, bunları Bilinçdışının Psikolojisi adlı yapıtında yayınlaması, 1913 yılı 

başlarında aralarındaki ilişkinin tamamen sona ermesine neden olur. Stevens iki bilim 

adamının arasındaki bir başka önemli farkı da şöyle belirtir: “Freud geçmişe yönelme 

eğilimi içerisinde köken arayışına dönük indirgeyici bir yaklaşım sergilerken, Jung’un 

ileriye dönük tutumu, ona hedeflere yönelik bir açılım sağlıyordu.”81 Jung, psikanaliz 

alanındaki çalışmaları sırasında Freud’un bilinçdışı kavramının çerçevesini de 

genişletme ihtiyacı hissetmiştir. Freud nasıl önce kendi rüyalarını yorumlayarak 

                                                
79 Fromm, a. g. y., s. 264. 
80 Fromm, a. g. y., s. 295. 
81 Stevens, a. g. y., s. 39. 



çalışmalarını sürdürdüyse, Jung da öncelikle kendi bilinçdışıyla yüzleşip bulgularını 

değerlendirmiş ve bunların yardımıyla incelemelerini yürütmüştür. Bu deneyimlerine 

dayanarak bilinçdışının Freud’un çizdiği kadar basit bir çerçevede yer almadığını, onun 

uyanık ve de uykulu geçen her ana eşlik eden canlı ve gizemli bir varlık olduğunu ileri 

sürer.82 Daha küçük bir çocukken kendisinde iyi ayrı kişiliğin hüküm sürdüğünün 

farkına varır, bir çocuk için bu oldukça şaşırtıcı duruma zamanla alışır ve okula gidip 

elinden geldiğince yaşamla mücadele eden kişiliğine No 1 ve daha yaşlı ve olgun, 

insanların dünyasından uzak, içine kapalı, doğaya, ruhsal âleme, rüyalara ve Tanrı’ya 

yakın olan kişiliğine de No 2 adını verir.83 Psikiyatri çalışmalarını sürdürdüğü sırada, bu 

kişilikleri benlik ve kişilik olarak tanımlar. Öte yandan, kendisinden önce sözcük 

çağrışım testi üzerinde çalışan Alman psikolog Theodor Ziehen, uzun süren 

tepkimelerin nedeninin, hastanın zihinsel olarak uyarıcı sözcüğü kendisini rahatsız eden 

ya da kabullenemediği bir fikirle özdeşleştirmesi olduğunu bulgular. Bu türden tüm 

sözcükler birleştirildiğinde, birbiriyle ilişkili bir dizi düşünce ortaya çıkar. Ziehen 

bunları duygusal içerikli karmaşık tasvirler olarak adlandırır. Jung, bu bulgu yoluyla 

Fransız psikiyatrist Pierre Janet’nin ileri sürdüğü bilinçaltı peşin fikirlere benzeyen 

bağlantısız bilinçdışı unsurlardan kaynaklanan kişilik bölünmelerinin varlığını ispatlar 

ve bunların Ziehen’in kompleksler kavramıyla aynı olduğunu düşünür.84 Bu noktadan 

hareketle, Jung’un medyum olan ve translar sırasında oldukça farklı kişilik özellikleri 

sergileyip, normal zamanda kullandığı Basel lehçesi yerine, kusursuz bir Almancayla 

konuşan kuzeni Hélén Preiswerk’in durumu açıklığa kavuşmuş olur: Translar sırasında 

ortaya çıkan ve isminin Ivenes olduğunu söyleyen bu kontrol ruhu, aslında Hélén’in 

bilinçaltında geliştirdiği yetişkin ve son derece olgun bir başka kişiliktir. Bu vakayı 

inceledikten sonra Jung, analitik psikolojinin iki temel düşüncesini ortaya koyar: 

Bilinçdışı ruhta var olan kişilik bölünmeleri ya da kompleksler, translarda, rüyalarda ve 

halüsinasyonlarda başka bir kişi olarak ortaya çıkabilirler ve kişiliğin asıl gelişimi 

bilinçdışı düzeyde gerçekleşir. 

Jung psikozun, kimyasal olarak hastanın kanında var olan biyokimyasal toksinle 

ilişkili olduğu fikrini savunur, öte yandan şizofreniyi, psikanalitik anlamda libidonun 

                                                
82 Jung, Two Essays on Analytical Psychology, s. 175. 
83 Jung, Anılar Düşler Düşünceler, s. 64. 
84 Stevens, a. g. y., s. 22–23. 



geriye akması, yani dış dünyadan geri çekilerek rüya, fantezi ve mit üretimine başlaması 

olarak açıklamaktan da geri durmaz. Ona göre şizofreni hastası, uyanıkken rüya gören 

biridir.85 Çağdaşı birçok psikiyatrist, şizofreni hastalarının davranışlarına delilik belirtisi 

gözüyle bakıp ciddiye almazken, Jung bu kişilerin eylem ve konuşmalarının kökeninde 

yatan psikolojik imalara farklı şekilde yaklaşmış ve bunları hastalığın kaynağına inen 

ipuçları olarak değerlendirmiştir. Örneğin, Burghölzli Psikiyatri Hastanesi’nde yatan ve 

en belirgin özelliği elli yıldır ayakkabı diker tarzda el kol hareketleri yapmak olan bir 

bayan hastasının geçmişiyle ilgili ufak bir araştırma yapar ve hastalanmadan önce 

evlenmek üzere olduğu ayakkabıcı sevgilisi tarafından terk edildiği gerçeğine ulaşır.86 

Jung, bu incelemeler sonucunda şizofreni hastalarının halüsinasyon ve hayallerinde, 

evrensel masallarda ve çok yaygın mitlerde bulunan imge ve sembollerin yer aldığını 

tespit eder. Buna göre kişisel bilinçdışının ötesinde insanlığın tümüne ait dinamik ve 

psişik, kişisel bilinçdışından daha derin ve önemli bir bilinçdışı daha olmalıdır. Jung 

bunu tüm insanlığın ortak mirası olan kolektif bilinçdışı olarak adlandırır. Freud’un 

teorisinde bilinçdışı, çocukluk yıllarının istenmeyen özelliklere sahip, bastırılmış 

eğilimlerinden ibarettir. Bastırma, toplumun ahlaki dayatmasıyla çocukluktan başlayan 

ve ömür boyu devam eden bir süreçtir. Ancak Jung’a göre, bu teorinin mantıksal 

geçerliliği biraz şüphelidir:  

 

Bu teoriye göre, bilinçdışı kişiliğin yalnızca bilinçli de olabilen ve gerçekte 
yalnızca terbiye yoluyla bastırılan kısımlarını kapsar. (…) Bilinçdışının buna bir 
başka uzantısı daha vardır: yalnızca bastırılmış malzemeleri değil, bilinç eşiğinin 
altında bulunan tüm psişik malzemeleri de içerir. Tüm bu malzemeyi bilinçaltı 
doğasını bastırma prensibiyle açıklamak mümkün değildir; aksi takdirde, 
bastırmanın kalkmasıyla birlikte, bir insan o zamandan beri hiçbir şeyi unutmayan 
olgusal bir hafızanın sahibi olur.87  

 

Bunun da ötesinde, bilinç eşiğine ulaşamamış malzemeler de bilinçdışının 

kapsamındadır ve Jung bunlara “gelecekteki bilinçli malzemelerin tohumu” gözüyle 

bakar. Bu bağlamda bilinçdışı, bilinçle dengeleyici bir ilişki içerisinde çalışır. Freud’un 

bilinçdışını önbilinçli ve bilinçsiz olarak ikiye ayırması gibi, Jung da bilinçdışının 

                                                
85 Stevens, a. g. y., s. 23. 
86 C. G. Jung, Analitik Psikoloji, çev. Ender Gürol, Payel Yayınevi, İstanbul, 1997, s. 21. 
87 Jung, Two Essays on Analytical Psychology, s. 124. 



kişisel bilinçdışı ve kolektif bilinçdışı olarak iki kısımda incelenmesi gerektiğini ve bu 

ikisinin arasında kesin bir ayrıma gidilmesinin zorunlu olduğunu iddia eder. Kişisel 

bilinçdışındaki malzemeler, bireyin unuttuğu ya da bilinçdışına ittiği deneyimlerden 

oluşur. Bu kısımda yer alan, bastırılarak bilinçdışı hale gelmiş malzemeler –tıpkı 

Freud’un önbilinçli katmanında olduğu gibi– kolayca bilinçli hale getirilebilir; çünkü 

bunlar kişinin yaşantısının birikimleridir, kaynaklandıkları noktalar ve yaşantıya 

yansıma şekilleri hemen tespit edilebilir. Ancak yine de Jung, bu malzemeleri hafife 

almaz:  

 

Kişiliğin ayrılmaz bileşenleridirler, depolarına aittirler ve bilinç için kayıpları şu 
veya bu bakımdan bir aşağılık duygusu yaratırlar –dahası organik bir sakatlanma 
veya doğuştan gelen bir kusurunkinden ziyade, ahlaki bir kızgınlık duygusuna yol 
açan bir isteğin psikolojik karakterine sahip bir aşağılık duygusudur bu.88 

 

Jung bilinç, bilinçdışı ve Ben arasındaki ilişkiyi şu klasikleşmiş benzetmesiyle açıklar: 

Bu üç unsur bir adayı oluşturur; adanın suyun üstündeki kısmı bilinçtir, suyun altında 

görünen kısmı kişisel bilinçdışı ve yeryüzüne birleştiği kısmı ise kolektif bilinçdışıdır. 

Ben, bilincin ortasında onun öznesi olarak yer almaktadır.89 Bilinç, Ben’in ruhtaki 

malzemelerle bağlantılarını düzenlemek ve bunları devam ettirmekle görevlidir. Dış ve 

iç dünyada yaşanan tüm olaylar, Ben tarafından algılanırlar. Ayrıca Ben, bilinç ve 

bilinçdışının birbirini tamamlayarak oluşturduğu bir bütünlük olduğundan, yani 

bilinçdışı psikeyi de içerdiğinden, bilinçli egodan daha üst bir konumdadır. Jung, 

bilinçdışının yalnızca tepkisel bir katman ya da yansıma olmadığını, aynı zamanda 

üretken, başına buyruk ve kendi gerçekliğine sahip bir dünya olduğunu ileri sürer. 

Ayrıca bilinçaltının bizi etkileme gücü, bizim onu etkileme gücümüzden hiç de aşağı 

kalmaz. Öte yandan, kolektif bilinçdışının Ben’le doğrudan bir ilişkisi yoktur, çünkü 

malzemeleri Ben’in deneyimlerinden oluşmaz:  

 

Kolektif bilinçdışının içeriğini, bireysel BEN’imizin kendinin edindiği şeyler 
oluşturmaz; kalıtımsal bir olgu, soydan gelen bir beyin yapısı sorunudur bu. 

                                                
88 Jung, a. g. y., s. 133. 
89 Jung, Analitik Psikoloji, s. 33; ayrıca bkz., Fordham, Jung Psikolojisi, s. 23. 



Aslında, bütün insanların, belki de hayvanların bile paylaştıkları bir mirastır; 
bireysel ruhun temelidir.90  

 

Kolektif bilinçdışı insanın ırk, din, tarih ve kültür farkı göstermeksizin belli durumlara 

karşı gösterdiği korku, kötü güçlerle savaş, düşmanlık, tutku gibi kolektif duyguları ve 

erkek-kadın, çocuk-ebeveyn, aşk-nefret, doğum-ölüm, aydınlık-karanlık gibi 

karşıtlıkları içerir. Bilincin dış dünyanın etkileri karşısında verdiği tepkileri, bilinçdışı iç 

dünyadaki gerekliliklere uygun şekilde düzenlediği tepkilerle dengeler. Böylece bilinç 

ve bilinçdışı dengeli bir şekilde çalışarak ruhun bütünlüğünü ve uyum içinde yaşamasını 

sağlarlar. Jung’a göre:  

 

Ruh öyle bir bilinç-bilinçdışı bütünüdür ki, birbirine değen sınırları sürekli değişir. 
En dipte yatandan başlayıp yukarı doğru çıkarsak şunları görürüz: 1. Merkezdeki 
güç; 2. Hayvan atalarımız; 3. İlkel insan atalarımız; 4. Irk toplulukları; 5. Ulus; 6. 
Oymak; 7. Aile; 8. Birey. Kolektif bilinçdışı, insanoğlunun, her bireyin beyin 
yapısında yeniden doğan evrenin tüm ruhsal kalıtımını içerir.91  

 

Birey, kendi bilincini ne kadar iyi tanır ve buna göre hareket ederse, kolektif 

bilinçdışının üzerine yerleşmiş kişisel bilinçdışı katmanı da o kadar incelir. Aslında 

kişisel bilinçdışına ait malzemeler, baskının azaldığı zamanlarda, uykuda olduğu gibi, 

ya da olaylarla rastlantısal ilişkileri veya yaşanan şok durumları yüzünden bilinç eşiğine 

gelebilirler. Uykudayken rüyalarda, uyanıkken de fantezilerde şifrelenmiş olarak 

görünürler; nevroz türü hastalıklara neden olduklarında ise, uzun çabalar sonucu ortaya 

çıkarılmaları gerekebilir. Ayrıca bilinçdışının karşıt tutumu da önce rüyalarda ortaya 

çıkar. Bu rüyalara önem vermeyen birey, rüyanın kendisini uyardığı konuyu, dış 

dünyada kaderi gibi yaşamak zorunda kalabilir. Bu rüyalar da dengeleyici işleve 

sahiptir, bireye bilinçaltıyla uyumsuz olduğunu ve bir şekilde normal yoldan saptığını 

ihtar eder, tıpkı bilinçaltının yaklaşan bedensel hastalıkları kişiye haber vermesi gibidir 

bu. Dikkatsizce kenarında yürüdüğü ve bilinçdışının kendisini uyardığı uçurumu 

görmezden gelen birey, sonunda büyüyen bu uçuruma düşmekten kurtulamaz. Jung, 

buna dair Tevrat’ta Danyal kitabının dördüncü bölümünde öyküsü anlatılan Kral 

Nabukadnezar’ı örnek verir bize: Nabukadnezar Mısır ve Mezopotamya’yı fethettikten 

                                                
90 Jung, a. g. y., s. 33. 
91 Jung, a. g. y., s. 44. 



sonra, dünyayı ele geçirmiş olmakla övünüp böbürlenmeye başlar. Sonra rüyasında 

bütün dünyayı gölgeleyen dev bir ağaç görür, derken gökyüzünden kutsal bir kişi, 

ağacın dallarından ve yapraklarından temizlenip yalnızca kök olarak kalmasını emreder, 

Nabukadnezar da kalbi yerinden çıkarılıp yerine hayvan kalbi yerleştirilerek, 

hayvanların arasında yaşamaya mahkum edilir. Bu rüyayı yalnızca Danyal 

yorumlayabilir ve açgözlülüğe ve adaletsizliğe devam ederse, rüyasının bir gerçek 

haline dönüşeceğini bildirir kendisine. Kral bu uyarıya kulak asmadan böbürlenip yanlış 

işler yapmaya devam eder; ancak bir gün gökten gelen bir ses onu lanetler ve rüyasında 

gördüklerini yineler. Bir zaman sonra kralı alıp hayvanların arasına bırakırlar ve 

zamanla Nabukadnezar hem fiziksel hem de ruhsal olarak bir hayvana benzer, tamamen 

ilkel bir insan durumuna gelir, sonunda da bir canavara dönüşür.92  Öte yandan, Jung 

kişisel bilinçdışıyla kişi ötesi bilinçdışı yani kolektif bilinçdışı arasında kesin bir ayrıma 

gitmemizin zorunluluğunu, ikincisinin kişisel olan herhangi bir şeyden ayrı oluşuna, 

evrenselliğine ve malzemelerinin her yerde bulunuşuna dayandırır; bu bağlamda kişisel 

bilinçdışı öznel ruhun, kolektif bilinçdışı da nesnel ruhun yerine geçer. İnsan 

yaşantısının deposu ve aynı zamanda bu yaşantının vazgeçilmez şartı olan kolektif 

bilinçdışı, şekillenmesi yüzyıllar sürmüş bir imgeler dünyasıdır. Bu dünyada yönetici 

güçlere, tanrılara, geçerli yasalara ve prensiplere ait olan ve ruhun yaşam çemberinde 

düzenli olarak tekrarlanan tipik imgeler yer alır:  

 

Bilinçaltımız yoluyla tarihi kolektif psikede bir payımız olması nedeniyle bir kurt 
adamlar, şeytanlar, büyücüler vs dünyasında yaşarız, çünkü bunlar bizden önceki 
tüm çağların olağanüstü hassasiyet kazandırdığı şeylerdir. Aynı şekilde tanrılarda 
ve şeytanlarda, kurtarıcılarda ve suçlularda da payımız vardır; ama bilinçdışının bu 
potansiyellerini kişisel olarak kendimize atfetmek saçma olacaktır. Bu yüzden 
psikenin kişisel ve kişilikdışı özellikleri arasında mümkün olan en keskin ayrımı 
mutlak şekilde yapmak gereklidir.93  

 

Cahil halk asla kolektif bilinçdışının malzemelerini kendi bireysel bilinçlerinden 

ayırmamıştır; çünkü tanrılar ve şeytanlar, psişik yansımalar ya da kolektif bilinçdışının 

malzemeleri olarak değil, apaçık gerçekler olarak kabul edilirler. Ancak bilincin 

aydınlanmasıyla birlikte insanlar, tanrıların gerçekten var olmadığını, yalnızca basit 
                                                
92 Carl Gustav Jung, Analitik Psikolojinin Temel İlkeleri, çev. Kâmuran Şipal, Cem Yayınevi, 
İstanbul, 1996, s. 145–46. 

93 Jung, Two Essays on Analytical Psychology, s. 92. 



yansımalar olduğunu fark ederek tanrılardan kurtulmuşlardır. Öte yandan bunlara 

karşılık gelen psikolojik işlev, hiçbir suretle yok edilemeyip bilinçdışına gömülmüştür 

ve insanlar bundan sonra bir zamanlar ilahî imgeler kültünde saklanmakta olan 

libidonun hala devam eden etkisinden kendilerini kurtarmayı başaramamışlardır. 

Bilinçdışı, libidonun işte bu geri akışıyla olağanüstü biçimde güçlenir ve onun eski 

çağlardan gelen kolektif malzemeleriyle bilinçli zihin üzerinde güçlü bir etki 

uygulamaya başlar. Özetle, kolektif bilinçdışının bilincimizde ortaya çıktığının farkına 

bile varmayız. Kolektif bilinçdışını tüm hatlarıyla tanımlamaya çalışmak olanaksızdır, 

çünkü ne sınırlarını tam olarak çizebiliriz ne de yapısı hakkında kapsamlı bir bilgimiz 

vardır; ancak belirtilerini izleyip bunları tanımaya çalışabiliriz. Jung’a göre kolektif 

bilinçdışının malzemelerini düşüncelerimizle icat etmediğimiz için, onları düşünce 

yoluyla kavramak olanaksızdır. Normal insanların rüyalarında ortaya çıkan mitolojik 

imgeleri, kolektif bilinçdışının var olduğunu kanıtlayan ipuçları olarak kabul edebiliriz. 

Çoğu insanın bu imgeler üzerine önceden bilinçli bir bilgisi yoktur. Kriptomnezi∗ 

ihtimali bu bilginin hiç olmadığını kanıtlamamızı güçleştirse de, Jung bazı akıl 

hastalarında o kadar şaşırtıcı bir mitolojik imge zenginliğine rastlar ki, bunun asla o 

kişinin kişisel bilgisi ya da deneyimleriyle açıklanamayacağını söyler. Örneğin, 1906 

yılında akıl hastanesinde yatan çıldırmış bir şizofreni hastası, sakin zamanlarında 

olağanüstü semboller ve fikirlerle dolu hayaller kurmaktadır. Hasta gözleri yarı kapalı 

bir halde güneşe baktığında, güneşin bir penise sahip olduğunu görmektedir ve bu 

organ, aynı zamanda rüzgarın da kaynağıdır. Bu imgeler, Jung 1910 yılında çözülen ve 

benzer imgeler içeren Yunanca bir metne rastlayana kadar sırrını korumaya devam eder: 

“Ve benzer şekilde sözde tüp esasen rüzgarı kumanda etmektedir. Güneşin diskinden 

aşağı sarkan şeyin tüpe benzediğini göreceksiniz...”94 Hasta az eğitim görmüş biridir ve 

metni anlıyor olsa bile önceden görmesi olanaksızdır, çünkü onun bu fantezisini 1906 

yılında anlatmış olması, 1910 yılında ilk baskısı yapılan bu metinden etkilenmiş olma 

ihtimalini ortadan kaldırır. İnsanlığın kolektif miraslarından biri olan mitler söze 

                                                
∗ Kriptomnezi (cryptomnesia): Okunmuş, görülmüş ya da işitilmiş bir şeyin unutulması ve daha 

sonra bilinçdışı tarafından yeniden ortaya çıkarılmasıdır. Normal yollardan edinilip de kişinin 
kaynağını hatırlamadığı bilgiler. Bu tür anılar kişinin normal ötesi bilgilere sahip olduğu 
yanılgısına kapılmasına yol açabilir. Kriptomnezi bazı durumlarda önceki yaşamlara ilişkin 
anılar gibi sözde normal ötesi yaşantıları açıklamak için kullanılır. (Selçuk Budak, Psikoloji 
Sözlüğü, Bilim ve Sanat Yayınları, Ankara, 2003, s. 469) 

94 Stevens, a. g. y., s. 56; ayrıca bkz., Jung, Analitik Psikolojinin Temel İlkeleri, s. 56. 



döküldüğünde, bu şekillendirmenin bilince ait olduğu mutlaktır; ancak bu mitlerin 

ortaya çıkmasına neden olan dürtüler, sembolize ettikleri ve uyandırdıkları duygular 

tamamıyla bilinçdışı kaynaklıdır. Mitler, güneşin doğuşu ve batışı ya da mevsimlerin 

döngüsü gibi doğaya yön ve şekil veren olayları açıklar gibi görünse de, aslında ifade 

ettikleri şey, insanoğlunun bu olayları nasıl algıladığıdır. Mitler kolektif bilinçdışının bir 

yansıması olduğundan, hemen hemen tüm çağlarda ve tüm toplumlarda benzer 

şekillerde göze çarparlar. Din, folklor, peri masalları ve efsaneler de, merkezi figürlerini 

kolektif bilinçdışına borçludur. İşte mitlerde, rüyalarda, zihnin olağandışı hallerinde ve 

fantezilerde ilkimgeler olarak ortaya çıkan ve sürekli tekrarlanan, tüm insanlığa özgü 

özellikler taşıyan ve edebiyatın ve sanatın da dâhil olduğu insan etkinliklerinin ana 

kaynaklarından olan, kolektif bilinçdışının bu mitolojik karakterli malzemelerine Jung 

arketip adını verir. 

 

1.2. Arketipler 

Jung’a göre arketip, antik çağda bile kullanılan ve Platon’un “eidos”una yani 

“idea”sına eş bir anlam taşıyan bir kavramdır; çünkü Platon da, “idea”nın her tür 

fenomenin öncesinde ve üstünde olduğu fikrini savunur. Arketip (archetype∗) sözcüğü 

köken olarak “başlangıçtaki, ilk” anlamına gelen arche ve “şekil” anlamına gelen typos 

sözcüklerinin birleşiminden oluşur. Sözgelimi Jung’un, muhtemelen üçüncü yüzyılda 

St. Augustin’in yazdığı Corpus Hermeticum adlı eserden verdiği örnekte, Tanrı’nın 

arketipsel ışık olarak tanımlanması, Tanrı’nın tüm ışıkların öncesinde ve üstünde olan 

bir ışık ilkimgesi olduğunu ifade eder.95 Jung, arketip fikrini Platon’a borçlu olduğunu 

özellikle vurgular:  

  

‘İlkimgeler’ fantezi ürünlerinde görünür hale gelir ve arketip kavramı özel 
uygulama alanını burada bulur. Bu gerçeğe ilk işaret eden kişi ben değilim. Bu 
onur Platon’a aittir. (…) Eğer benim bu keşiflerde bir payım varsa, o da, 
arketiplerin yalnızca gelenek, dil ve göçlerle yaygınlaşmadığını, her zaman ve her 
yerde, her hangi bir dış etkenden bağımsız olarak kendiliğinden yeniden ortaya 
çıkabileceklerini göstermiş olmamdır.96  

                                                
∗ Model, prototip anlamına gelen Latince archetypum, Yunanca arkhetupon, sözcük bileşenleri: 

arkhe-, arkhi-, archi- + tupos. 
95 Carl Gustav Jung, Dört Arketip, çev. Zehra A. Yılmazer, Metis Yayınları, İstanbul, 2003, s. 17. 
96 Jung, a. g. y., s. 20. 



Jung’a göre ilk kez Platon’un değindiği bir gerçek de şudur: Psişik olan her şey önceden 

biçimlenmiştir, böylece aklın özellikle bilinçdışı eğilimlerden kaynaklanan işlevleri 

önceden biçimlenmiş olur. Bu işlevlerin en önemlilerinden biri de yaratıcı fantezidir. 

Arketip kavramının özel uygulama alanı, yaratıcı fantezinin ortaya çıkardığı ürünlerdir. 

Fakat Jung felsefi idealizmde olduğundan farklı olarak, kendi arketip kavramını ve 

kullanılışını –ampirik verilerinin çoğu rüyalar olsa da– daha ampirik ve daha az 

metafizik olarak tanımlar. Stevens, Jung’un arketip kavramını Platon’un fikirleriyle 

karşılaştırdığında, şu sonuca varır:  

 

Jung’un arketipleri belli bir yere kadar Platon’un fikirleriyle benzeşmektedir. 
Platon için ‘fikirler’ henüz yeryüzünde hayat başlamadan evvel Tanrıların zihninde 
varolagelen safi zihinsel formatlardır ve bunun sonucu olarak mutat dünyevi 
fenomenlerin ötesinde ve üstündedirler. Eşyanın genel karakteristiğini 
taşımalarından dolayı kolektiftirler fakat özgül görünümleri açısından zımnidirler 
(…) arketipler tüm insanlığa mal olmaları sebebiyle evrensel olanı kişiselle, geneli 
özelle kaynaştırıp, kişiye has bir görünümde ortaya çıkarlar.97  

 

Ancak Jung’un arketiplerinin hedefe yönelik, aktif özellikler taşıyor olması, onları 

Platon’un fikirlerinden ayıran noktadır. Düşünce düzleminde kalmayan arketipler, etkin 

biçimde bireyin kişilik ve davranışlarında belirme eğilimindedirler. Öte yandan kolektif 

bilinçdışının ve arketiplerin varlığı, içgüdüsel davranışlar gözlemlenerek anlaşılabilir; 

çünkü içgüdüsel bir eylem “kalıtımsal ve bilinçdışıdır, tekdüze ve düzenli olarak her 

yerde ortaya çıkmaktadır”.98 Bunu yalnızca insan davranışlarında değil, hayvan 

davranışlarında da gözlemlemek mümkündür. Joseph Campbell, The Masks of God: 

Primitive Mythology (Tanrının Maskeleri: İlkel Mitoloji) isimli kitabında dikkat çekici 

hayvan içgüdülerine değinir. Örneğin, yeni yumurtadan çıkmış bir civciv, başının 

üstünde bir şahin uçmaya başlayınca, daha yumurta kabukları kuyruğuna yapışık 

haldeyken bir sığınak aramak için hamle yapmaya başlar ve bu yalnızca şahin için 

geçerlidir, başka kuşlara bu tepkiyi vermez. Dahası, iple bağlanmış tahtadan bir şahin 

maketi başının üzerinden geçirildiğinde de aynı şekilde kaçışır, ancak maket geri 

çekildiğinde tepkisiz kalır.99 Jung da bu bağlamda, göçmen kuşların zamanı gelince 

                                                
97 Stevens, a. g. y., s. 50. 
98 Fordham, a. g. y., s. 26. 
99 Joseph Campbell, The Masks of God: Primitive Mythology, Viking, New York, 1959, s. 31. 



dünyanın bir ucundaki uzak ülkelere uçuşlarının, yılan balıklarının Bermuda Adaları’na 

gidişlerinin, tırtılların, kelebeklerin veya karıncaların kendine özgü uğraşlarının, 

örümcek ağlarının gizemine dikkatimizi çeker:  

 

Belli arketiplerin hayvanlarda bile olduğunu, yaşayan organizmanın kendisinin 
özelliklerine dayandırıldığını ve bu yüzden doğası daha fazla açıklanamayan 
yaşamın dolaysız ifadeleri olduğunu var saymamamız için hiçbir neden yoktur. 
Arketipler yalnızca tipik deneyimlerin sürekli tekrarlanan etkileri değildir, ayrıca 
bunlar, aynı deneyimlerin tekrarına eğilimi olan etmenler gibi deneysel davranırlar. 
Çünkü arketip ne zaman bir rüyada, bir fantezide veya yaşamda ortaya çıksa, daima 
beraberinde ya esrarlı veya büyüleyici bir etki bırakan ya da eyleme zorlayan bir 
etki veya güç getirir.100  

 

İnsanlarda ise, hayvanlarda olduğundan daha karmaşık zihni eğilimler kalıtsal olarak 

varlığını sürdürür. Kolektif bilinçdışında yer alan, insanlığın derin ve en eski 

deneyimleri düşüncelerimizi etkileyip şekillendirir. Bizim kolektif bilinçdışından gelen 

bu kalıtsal deneyimimiz fizyolojik yollardan oluşsa da, bunlar bilincimize tarih öncesi 

atalarımızın zihinsel etkinlikleri olarak zihinsel süreçler biçiminde ulaşır. Kâmuran 

Şipal, bu durumu Jung’un Çağımızın Ruhsal Sorunları isimli kitabından şöyle bir 

alıntıyla destekler:  

 

Arketiplerin tümünü simgeleyen bilinçdışı, en koyu karanlıklar içinde saklı yatan 
ilk çağlardan bugüne dek insanların yaşadıkları yaşantıların bir çökeltisidir. Ancak 
ölü bir çökelti, terkedilmiş bir yıkıntı alanı değildir; göze gözükmeyen, dolayısıyla 
o kadar daha büyük bir etkileyici güçle bireysel yaşamı belirleyen canlı tepki ve 
alarm sistemleridir. Ama (…) bir tarihsel önyargı değildir kolektif bilinçdışı; bir 
içgüdü kaynağıdır, çünkü arketipler içgüdülerin dışavurum biçimlerinden başka 
şeyler değildir.101  

 

Jung’a göre arketipler, bilincin ortaya çıkmasından da önce var olan kavrayış 

biçimleridir; içgüdüler nasıl insanı kendine özgü belirli bir yaşam sürdürmeye zorlarsa, 

arketipler de aynı şekilde sezgi ve kavrayışı insana özgü biçimlere zorlarlar. Arketipsel 

imgeler çok uzun bir süreden beri insan beynine kazınmışlardır ve her insanın 

bilinçdışında el altında bir yerde yatmalarının nedeni budur. Ortaya çıkmaları için 

yalnızca belirli nedenler gerekir. Jung, insanların kendisine genellikle arketiplerin veya 

                                                
100 Jung, Two Essays on Analytical Psychology, s. 69. 
101 Jung, Analitik Psikolojinin Temel İlkeleri, s. 244. 



ilksel imgelerin nereden geldikleri sorusunu yönelttiklerini belirtir, bunun cevabı ise 

yalnızca bunların insanlığın sürekli tekrarlanan deneyimlerinin deposu olduğu var 

sayılarak verilebilir. Arketipler bilinçdışı oldukları için ve bilinçdışının doğası da kesin 

sınırlara sahip olmadığı için, bunlar yalnızca varsayım olarak kabul edilebilirler. Jacob 

Burckhardt, ruhumuzda tekrarlanarak ortaya çıkan bu ilksel imgeleri ezelden beri 

süregeldiklerinden ötürü insanın hayal gücünün kalıtsal güçleri, bir başka deyişle ilk 

imgeler olarak adlandırır.102 İlksel imgeler insanlığın en eski ve en evrensel “düşünce-

şekilleridir.” Düşünce olduğu kadar duygudurlar; kalıtımla gelen kendi bağımsız 

yaşamlarını daha ziyade ruhun bir parçası olarak sürdürürler. Bu kalıtım gerçeği, 

mitlerdeki ve efsanelerdeki belirli motiflerin dünyanın her yerinde özdeş şekillerde 

kendilerini tekrarladıkları olgusuna işaret eder. Bu durum aynı zamanda, önceden 

sözünü ettiğimiz, akıl hastalarının eski metinlerden tanıdığımız imge ve sembollerin 

aynısını yeniden üretmelerinin nedenini de açıklar. Demek ki arketip olarak 

adlandırdığımız şey, kolektif bilinçdışını oluşturan unsurlar bütünü olarak, birçok farklı 

mitolojinin karşılaştırılmasında bulunabilecek benzer motif veya temalardır; zaman 

içinde dünyanın farklı bölgelerine dağılmış olan insanların mitlerinde tekrarlanan bu 

imgeler ve motifler ortak anlama sahip olma eğilimini gösterirler, başka bir deyişle 

kıyaslanabilir psikolojik tepkileri ortaya çıkarma ve benzer kültürel işlevlere hizmet 

etme eğilimindedirler.  

Jung başlangıçta kolektif bilinçdışının içeriklerini Burckhardt’ın ilkimgeler 

terimiyle ifade etmiş, ancak daha sonra hem bilinç hem de bilinçdışı yönlerini 

kapsaması nedeniyle arketipler kavramını kullanmayı tercih etmiştir: “Augustin’in bir 

deyimine dayanarak, bu ortak temel örneklere arketipler adını verdim. Bir arketip, bir 

model, gerek biçim, gerek anlam bakımından arkaik karakter taşıyıp mitolojik motifler 

içeren, sınırları kesinlikle belli bir düzendir.”103 Bu bağlamda en çok bilinen mitolojik 

motiflerden bir kaçı kurtarıcı kahraman, tehdit edici varlığıyla canavar ejderha, balina 

ya da kahramanı yutan deniz canavarıdır. Kahramanın yeraltına inişini sembolize eden 

nekyia motifi de tüm antik çağda ve dünyanın her yerinde karşılaşılan bir başka motiftir. 

Homeros’un Odyssee adlı yapıtında, Odysseus’un yeraltı ülkesi ve ölüler diyarı Hades’i 

(cehennemi) ziyaretinden sonraki 11. bölümün alt başlığıdır Nekyia; bu motifle 

                                                
102 Jung, Two Essays on Analytical Psychology, s. 64. 
103 Jung, Analitik Psikolojinin Temel İlkeleri, s. 51. 



anlatılmak istenen, bilincin içe dönüşü ve bilinçsiz ruhun derin katmanlarına sızışıdır. 

Jung, 1913–1918 yılları arasında geçirdiği ruhsal bir rahatsızlık sonucu yaşadığı kendi 

bilinçdışına yolculuğu en iyi nekyia motifinin ifade ettiğine inanır. Öte yandan, 

onsekizinci yüzyıl Locke psikolojisinin aksine Jung, dünyaya geldiğinde insan zihninin 

tabula rasa (boş levha) olmadığını iddia eder: Beden gibi zihnin de önceden belirlenmiş 

kişisel kesinlikleri, yani davranış biçimleri vardır.104 Bunlar, zihnin işleyişinde sürekli 

tekrarlanan örneklerde görünür hale gelir. Bu yüzden Jung’un mit-oluşturan yapısal 

elementler olarak adlandırdığı fenomen, bilinçdışı psikede daima vardır; bu elementlerin 

tezahürü arketipler olarak ortaya çıkar. Aynı zamanda arketiplerin kalıtımla gelmiş 

fikirler veya düşünce şekilleri değil, daha ziyade belli uyarıcılara benzer şekillerde tepki 

verme eğilimleri olduğuna dikkati çeker. Sözgelimi insanların, doğum ve ölüm, 

ergenliğe geçiş dönemi, gelecekteki büyük tehlikeler, doğal engeller karşısında 

kazanılmış zaferler, şaşkınlık veren bir deneyim gibi tipik ve hayati önem taşıyan 

durumlarla karşılaştıkları zamanlarda, arketiplerin etkileri özellikle belirgindir. Jung, 

gerçekte bunların, içgüdülerin etkinlikler âlemine dâhil olduğunu ve bu bağlamda zihni 

davranışların kalıtımsal şekillerini temsil ettiklerini savunur. Dahası, mitlerin mevsimler 

veya güneş sistemi gibi dış etkenlerden değil, doğuştan gelen zihni fenomenlerden 

kaynaklandığını ileri sürerek, bunların temelde bilinçdışı şekiller olan arketiplerin bilinç 

üstüne çıkmasını sağladığını vurgular. Ayrıca rüyalar, arketipler ve mitler arasında 

yakın bir ilişki kurarak, arketiplerin kişilerin rüyalarında açığa çıktığını ve böylece 

rüyaların kişileştirilmiş mitler ve mitlerin de kişileştirilmemiş rüyalar olduğunu belirtir. 

Jung sıklıkla miti, etnolojik seviyede, arketiplerin anlatı ifadesi olarak kullanır. Bu 

bağlamda arketipler, kolektif bilinçdışından kaynaklanan ve en normal ve en yaygın 

tezahürlerini rüyalarda bulan psişik enerji modelleridir. Zira arketiplerin varlığı 

ispatlanamaz, biçimsel olarak belirlenmiş olsalar da bu belirlenme çok kısıtlıdır. Jung, 

kristalin eksen sistemiyle karşılaştırarak arketiplerin biçimine açıklık getirmeye çalışır. 

Ana sıvıdaki kristal oluşumunu, kristalin eksen sistemi belirler ama bu eksen sisteminin 

maddi bir varlığı yoktur. Bunun gibi, arketipler de belirleyici özelliğe sahiptir ancak 

kendisi yalnızca biçimsel ve boş bir olgudur. Kalıtımla aktarılanlar ise tasvirler değil, 

                                                
104 Jung, a. g. y., s. 55; ayrıca bkz., Jung, Dört Arketip, s. 19. 



biçimlerdir. Bu bağlamda arketiplerin gücü kendilerinden kaynaklanmaz, imgesi 

oldukları yer ve durumlardan kaynaklanan bir zorlayıcılıkları vardır.105  

Arketipsel imgeler ilk olma özelliklerini muhafaza etseler de, ortaya çıktıkları 

çağa göre evrim geçirmiş ya da hepten değişmişlerdir. Özellikle ruhsal eğilimlerin 

yansıtılmasında önemli rol oynayan arketipler kare, daire (en yaygın şekillerinden biri 

araba tekerleği gibi dilimlenmiş çemberdir) ya da üçgen gibi geometrik biçimlerde 

görünürler. Bu ortak merkezli, bazen da birleşik olarak ortaya çıkan geometrik şekillere 

mandala adı verilir. Mandala, sihirli çember anlamına gelen Sanskritçe bir sözcüktür. 

Tam orta yerinde tanrısal gücün sembolü sayılan elmastan şimşek yer alan mandala 

sembolünün ifade ettiği anlam, merkezdeki noktanın koruma işlevini üstlendiği kutsal 

bir yerdir. Mandala motifi, bilinçdışı imgelerin somutlaştırılmasında kullanılan en 

önemli sembol-motiflerdendir. Kişiliğin merkezini dışarı çekilip alınmaktan ya da dış 

etkilerden koruyacak bir nesnedir. Mandala, dünyanın her yerinde rastlanan ve bütünlük 

özlemini sembolize eden eski dinsel figürlerden birisidir. Doğu’da mandala, Tantrik 

Yoga’da ayinler sırasında derin düşünceye dalmak için kullanılır. Hıristiyan kültüründe 

ise Hz. İsa’yı ortada, dört havarisini ise dört ana yönde yerleştirilmiş olarak ifade eden 

mandala tipleri vardır.106 Bir gün, Jung’un cahil ve pek de zeki olmayan zenci bir 

hastası, rüyasında bir adamın tekerlek üzerinde çarmıha gerildiğini anlatır. Olayın dinsel 

boyutu düşünüldüğünde, zencinin çarmıha gerilen birini görmesi çok da ilginç değildir, 

ancak çarmıha gerilen kişinin tekerlek üzerinde olması düşündürücüdür. Çünkü tekerlek 

üzerinde çarmıha gerilme, Yunan mitolojisinde Ixion motifinin yansımasıdır. Zeus, 

karısı Hera’ya göz koyan, tanrılara ve insanlara sürekli rahatsızlık veren Lapithen Kralı 

Ixion’u yeraltı ülkesi Tartaros’a atarak, burada sürekli dönen ateşten bir çember üzerine 

gerili kalmaya mahkum eder. Bu okuma yazması olmayan zenci hastanın rüyasında 

mandalayı andıran böyle bir mitolojik motif görmesi ise, Jung’a göre düpedüz rüyaya 

yansıyan arketipsel bir tezahürdür.107 Freud’dan ayrıldıktan sonra kendi deyimiyle “bir 

bilinmezliğin içine gömülüp” giden Jung, kendi açısından bir lütuf olarak 

değerlendirdiği bir rüya görür; rüyasında mahalleleri bir dairenin etrafında radyal olarak 

yerleşmiş bir şehir görünümünde olan Liverpool’da (yaşam gölü anlamına gelir) görür 

                                                
105 Jung, Dört Arketip, s. 21.  
106 Fordham, a. g. y., s. 82. 
107 Jung, Analitik Psikolojinin Temel İlkeleri, s. 52–54. 



kendini. Kentin ortasında, merkezinde bir adacık bulunan dairesel bir havuz yer 

almaktadır. Çevresindeki her şey sis içinde ve karanlıktayken, ada güneş ışıklarıyla 

parlamaktadır ve üzerinde kırmızı tomurcuklar açmış bir manolya ağacı göze çarpar.108 

Jung’un tespitine göre, mandalanın en büyük özelliği, hastaların rüyalarında ve 

hayallerinde kendiliğinden ortaya çıkmaları ve her ne kadar hasta için anlaşılmaz özellik 

taşısalar da, ortaya çıkmalarıyla büyük bir uyum ve huzur duygusu getirmeleridir. 

Jung’un bu konudaki son saptaması ise, mandala sembolizminin Tanrı’yı kendileri 

dışında bir yerde bulamayan ve bu nedenle de şişme∗ (inflation) tehlikesiyle yüz yüze 

gelen kişilerin ortak özelliği olmasıdır. Dairesel ve kare şekillerindeki mandalalar, tıpkı 

koruyucu bariyerler gibi, bir patlama sonucu gerçekleşebilecek kişilik dağılmasını 

önlemek ve iç dünyanın güvenliğini korumak için kullanılır. Antik çağlarda tanrıların 

korunağı olan tapınaklarda mandala biçimlerine rastlamak mümkündür. Fordham, halk 

danslarında genellikle bir merkez etrafında dairesel hareketlerle dönüldüğünü, dört 

köşeye doğru çekildikten sonra yine merkeze doğru ilerlendiğini hatırlatır.109 İlkel 

kabilelerin yaptıkları ateş dansında da, benzer geometrik figürler bulmak mümkündür. 

Jung mandalaları kendiliğin (Self) farklı ifadeleri olarak değerlendirmiş ve bazen de 

bunlar için “arketiplerin arketipleri” sıfatını kullanmayı uygun görmüştür.110 Rüyalarda 

görülen araba tekerleği, disk, daire, kare ve eşit boyda kolları olan bir haçtan, köşeleri 

birleştirildiğinde bir kare oluşturabilecek şekilde yerleştirilmiş herhangi dört noktadan 

oluşan bir simgeye kadar her türlü geometrik şekil, kendiliğin sembolü olarak ortaya 

çıkabilir. 

Kendiliğin mandala gibi evrensel sembollerle ifade edilmesi, farklı kültürlerde 

benzer şekilde tanrısallık fikriyle özdeşleştirilmiş olmasından kaynaklanır. Kendilik, 

Jung’a göre insanın asırlardır sahip olduğu yetenekleri içeren bir anlama sahiptir ve 

benliğin (ego) üstünde yer alır. Kendiliğin amacı bireyin bütünleşme hedefini 

gerçekleştirmektir. Kendilik, benliğin aksine, hem bilince hem de bilinçdışına ait olanı 

içerebilir. Benliğin bilincin merkezi olması gibi, kendilik de kişiliğin birbirinden 

                                                
108 Jung, Anılar Düşler Düşünceler, s. 209–10. 
∗ Şişme (inflation): kişinin arketiplerin etkisinde kalarak, bilinçdışının bir parçasıyla aşırı 

özdeşleşmesi sonucu oluşan ve aşağılık duygusu-megalomani, iyilik-kötülük gibi ikili 
karşıtlıklarla tezahür eden benlik bölünmesi. 

109 Fordham, a. g. y., s. 83. 
110 Stevens, a. g. y., s. 35. 



bağımsız unsurlarından ve bilinçdışı süreçlerden oluşmuş bir bütünlüğün merkezidir. 

Çünkü kendilik bilinç-bilinçdışı, eril-dişil, iyi-kötü gibi ikili karşıtlıkları kendisinde 

kaynaştıran bir işleve sahiptir. Yapısındaki tüm bu karşıtlıklardan dolayı kendilik, 

tümüyle bir insanı temsil eder. Rüyalarda ve fantezilerde kendine özgü arketipsel 

imgelerle ortaya çıkar; en sık karşılaşılan kendilik imgesi, çocuktur; bazen ilahî ve 

büyülü bir çocuk olur bu, bazen sıradan zavallı bir çocuk. Ancak kendiliğin şimdiye dek 

rastlanan en farklı ifadeleri, Hz. İsa ve Buda figürleridir. Bazen de rüyalarda çift 

cinsiyetli bir figür ya da ulaşılması zor bir hazine (elmas ya da inci mücevher, bir altın 

yumurta vs) olarak ortaya çıkar. Yolculuğun ve tırmanışın hedefini temsil ettiğinden 

ötürü, rüyada görülen dağ sembolü de kendilik anlamına gelebilir. Jung, kendiliğin 

temsilcisi olarak Hızır figürüne de değinir:  

 

Hızır da Kendilik’i temsil ediyor olabilir. Niteliklerinden öyle anlaşılıyor: bir 
mağarada, yani karanlık bir yerde doğduğu söyleniyor; İlyas gibi daima kendini 
yenileyen bir “Uzun Ömürlü” o. Tıpkı Osiris gibi zamanın sonunda o da 
parçalanıyor, hem de Deccal tarafından. Fakat kendini yeniden diriltebiliyor. 
Yeniden canlanan balık olarak yorumlanan İkinci Âdem gibi, o da bir danışman, 
kutsal ruh, “Hızır Kardeş”tir.111 

 

Kendiliği tehdit eden en önemli psişik olumsuzluk, Ben-bilincinin kendilikle 

özdeşleşmesidir, çünkü bilinci çözülmekle tehdit eden bir şişkinliğe neden olur. Jung, 

kendiliği, küçük bir çocukken ortak düşmanlar tarafından tehdit edilen, kötü ve karanlık 

ilkgüçler tarafından parçalanan tanrı Diyonisos’a benzetir. Ayrıca kolektif bilinçdışının 

otorite ve gücü de, kişilik bütünlüğünü sağlayan kendilikte toplanmıştır. Stevens, 

Jung’un oluşturduğu ruh modelinin şematik bir taslağını verirken, modelin üç katlı bir 

küre gibi düşünülmesi gerektiğini belirtir. Buna göre, merkezde yer alan kendilik tüm 

sistemi etkileyen bir güce sahiptir. Ortak merkezli üç dairenin içinde, arketiplerin 

oluşturduğu kolektif bilinçdışı bulunur. En dıştaki daire bilincin temsilcisidir ve 

odağındaki ego ile sistemin bir uydusu gibidir. Kolektif bilinçdışıyla bilinç arasındaysa 

her biri bir arketipe bağlı olan komplekslerden oluşan kişisel bilinçdışı bulunur; 

kompleksler arketiplerin yansımaları olduğundan, kişisel bilinçdışında arketipleri ifade 

etme gibi bir işlevleri vardır.112  

                                                
111 Jung, Dört Arketip, s. 71. 
112 Stevens, a. g. y., s. 50. 



Kendiliğin dışında, kişinin hem çevreyle uyumunda hem de bireyleşme 

sürecinde önemli rol oynayan benlik, persona, gölge, anima ve animus gibi başka 

arketipsel unsurlar da vardır. Bireyleşme psikolojik bir gelişim sürecidir ve bu süreçte 

birey, kendisini türünün diğer üyelerinden farklı kılan özelliklerini keşfeder. Bu kendini 

tanıma süreci, bir yandan olağanüstü bir cesaret bir yandan da dürüstlük gerektirir; 

çünkü tam dengeli bir birey olabilmek için kişi, benliğinin iyi ve kötü olan tüm 

özelliklerini bilinçli olarak tanımak ve kabullenmek zorundadır. İşte bu noktada Jung, 

bireyin, bilinçdışının bazı arketipsel unsurlarıyla karşılaşmaktaki ve bunları 

kabullenmekteki başarısızlığının sonucunda nevrozların ortaya çıktığını ileri sürer. 

Nevrotik kişiler, özümsemek yerine bu bilinçdışı unsuru diğer insanlara veya nesnelere 

yansıtır. Jung, kendiliğin varoluş nedeni olan bireyleşme süreci sırasında, bu arketipsel 

yapıların kişisel psikede kompleksler olarak ortaya çıktığını iddia eder.113 Buna göre, 

dünyaya doğuştan bir arketiple birlikte geliriz. Bu arketip, önce kendilikte tezahür eder 

ve diğer psişik unsurlar da bu özden ayrılarak ortaya çıkar; ancak kendi başlarına 

hareket etmeksizin kendiliğin yönlendirmesiyle varlıklarını sürdürürler. Kendilikten ilk 

ayrılan kompleks, benliktir ve ayrılması çocukluğun ilk evrelerine dayanır. Kişiliğin 

dengesi, benlikle kendilik arasındaki benlik-kendilik eksenine dayalıdır. Jung, bilinç ve 

onun merkezi olan benlik kavramları arasında çok belirgin bir ayrıma gitmemiş, bazen 

de benlik-bilinci terimini kullanmayı tercih etmiştir. Benlik, kendiliğin belirleyici 

işlevine bağlı üstün konumu yüzünden edilgen bir kimlik kazanırken, onunla ilişkileri 

özne-nesne ya da hareket ettiren-hareket ettirilen ilişkisine dayalıdır. Yaşamın ilk 

yarısında insan, kendi yaşamını kurabilmek, sözgelimi okuyup meslek sahibi olmak, 

yuva kurmak vs için güçlü bir benlik geliştirmek zorundadır. Benliğin kendilikten daha 

alt bir konumda olduğunu fark etmesi, ancak yaşamın ikinci yarısında, yani yaşamsal 

kaygılarının üstesinden geldiğinde, bireyleşmenin kaçınılmaz bir safhası olarak 

gerçekleşir. Bu iki unsurun yüzleşme devresinde, eğer uzlaşma sağlanırsa kişilik 

bütünlüğe kavuşabilir, aksi takdirde kişinin bireyleşme sürecinin tamamlanması söz 

konusu değildir. Jung, başlangıçta sözünü ettiğimiz gibi çocukluğunda farkına vardığı 

ve bir ve iki numara adını verdiği kendilik ve benlik komplekslerini önce kendinde 

bulgulamıştır.  

                                                
113 Stevens, a. g. y., s. 62. 



Kalıtımla kazanılan gölge, persona, anima ve animus psikenin yapısal 

unsurlarıdır. Persona ve gölge Jung’a göre, insanın çocukluk yıllarında aldığı iyi olanı 

geliştirip kötü olanı yok etmeye yönelik eğitimlerin aslında yok edemediği, yalnızca 

arka plana itip unutulmasını sağladığı bastırılmış eğilimlerden kaynaklanır. Bu bastırma 

olayı o kadar güçlüdür ki, insan sonunda göründüğü gibi bir kişiliği olduğuna inanır, 

ancak bastırılmış eğilimler kişisel bilinçdışında yaşamaya devam eder. Kişi toplum 

içinde nasıl görünmesi ve davranması gerektiğine dair (toplumsal dayatmaların ve aldığı 

eğitimin de yardımıyla) kurallar geliştirir. Bu kurallara uygun yaşamak için, bir 

maskenin ardında sürdürür yaşamını. Jung bu maskeye, eskiden aktörlerin rolleri icabı 

taktıkları maskenin adı olan persona adını verir ve şöyle tanımlar:  

 

Persona, bir taraftan diğerlerinin üzerinde belirli bir etki bırakmak için, diğer 
taraftan da bireyin gerçek doğasını saklamak için yaratılmış yeterince uygun bir 
çeşit maske, bireysel bilinç ve toplum arasındaki ilişkilerin karmaşık bir sistemidir. 
İkinci işlevin gereksiz olduğu, ancak kendini artık tanımayacak kadar personasıyla 
özdeşleşmiş kişi tarafından iddia edilebilir.114  

 

Kısacası persona, dünyayla ilişkilerimizi sağlayan bir zorunluluktur. Ancak diğer 

yandan, yapay bir kişiliğin oluşturulması da kaçınılmaz bir gereklilik haline gelir. 

Maskenin ardında devam eden, “özel yaşam” olarak adlandırılır. Bilincin bu sıkıntılı, 

tanıdık, çoğunlukla gülünç ve farklı iki figüre bölünmesi, bilinçdışı üzerinde kötü etkiler 

yaratacak kadar keskin bir psikolojik operasyondur. Kolektif olarak uygun bir 

personanın oluşturulması, dış dünyaya tanınan korkunç bir ayrıcalık ve benliği dosdoğru 

personayla özdeşleşmeye iten gerçek bir fedakarlık anlamına gelir; bu anlamda 

gerçekten göründükleri gibi olduklarına inanan insanlar vardır. Personayla tam bir 

özdeşleşmenin getirdiği tehlike, kişiliğin diğer yönlerinin ve kolektif bilinçdışının tüm 

yönlerinin reddedilmesidir. Tıpkı personası olmayan insanın dış dünyanın 

gerçekliklerini görmediği gibi, personası olan insan da iç gerçekliklerin varlığını 

görmez. Persona gelişimi eksik insanlar kaba, huzursuzluk ve sıkıntı yaratan eğilimler 

sergileyip, toplum içinde kendilerine bir yer bulmada zorluk çekerler. Genellemeye 

gidersek her kişiliğin bir personası olduğunu söyleyebiliriz. Kişinin topluma uyum 

sağlama yeteneği buna bağlı olduğu için, personaya ya uyum arketipi ya da benliğin 

                                                
114 Jung, Two Essays on Analytical Psychology, s. 190. 



görevlendirdiği bir halkla ilişkiler uzmanı gözüyle de bakılabilir. Biraz abartmak 

pahasına da olsa, personanın, insanın gerçekte olduğu şey değil, başkalarının ve 

kendisinin olduğunu düşündüğü şey olduğu söylenebilir.115 Jung’a göre, kendisi için 

fazla iyi bir persona geliştiren kişi, bunun bedelini sinirlilikle ödemek zorundadır. Jung 

bu durumu kendi deneyimlerinden biriyle örnekler: Bir gün çok saygıdeğer bir kişiyle 

karşılaşır, gerçekten insanın aziz diye nitelendirebileceği bir insandır. Üç gün boyunca 

peşinde dolaşır, ama kendisinde ölümlülere ait en ufak bir hata bile bulamaz. Bu durum 

karşısında kendisinde oluşan aşağılık duygusu kaygı verici bir boyuta ulaşır ve ciddi 

ciddi kendini nasıl geliştirebileceğini düşünmeye başlar. Sonra, dördüncü gün, bu 

kişinin karısı Jung’a tedaviye gelir: “Fakat şunu öğrendim ki personasıyla özdeşleşen 

kişi, bütün sıkıntılarının fark ettirmeden karısı aracılığıyla açığa çıkmasına izin 

verebilir, kadın bu fedakarlığın bedelini kötü bir nevrozla ödese bile.”116 Jung, 

psikolojik olgunluğa erişmek için bireyin, psişik yapısının diğer unsurlarıyla uyumlu 

olabilecek esnek ve uygun bir personaya sahip olması gerektiğini açıklar. Ayrıca 

personanın fazla yapay veya esnemez olmasının, sinirlilik ve melankoli gibi nevrotik 

rahatsızlıklara yol açabileceğini de vurgular.  

Personada bir yandan toplumca kabul görür özellikler oluşurken, bir yandan da 

istenmeyen özelliklere sahip eğilimler kişisel bilinçdışına itilir. Bu olumsuz özellikler, 

kişisel bilinçdışında birleşerek Jung’un gölge olarak isimlendirdiği kişiliğin karanlık 

kısmını oluştururlar. Gölge, bilincin engellediği şeyleri gerçekleştirme eğiliminde olan 

ve personadaki olumlu özelliklerin karşıtlarını taşıyan bir komplekstir. Komplekstir, 

çünkü Jung gölgenin şüphe, öfke ya da korku gibi bize zaman zaman kendimizi 

kaybettiren duygulara yol açan düşmanca bir tavra sahip olduğunu ve diğer kompleksler 

gibi arketipsel bir çekirdeği bulunduğunu –örneğin düşman, yırtıcı hayvan veya düşman 

yabancı arketipi gibi– belirtir.117 Bu duygulanımların had safhayı bulduğu noktada, 

gölgemiz, yani kişiliğimizin kontrolsüz, ilkel ve hayvansı yönü ortaya çıkar, tıpkı Dr. 

Jekyll gibi saygın bir kişinin Mr. Hyde gibi canavarımsı bir alt kişiliğe sahip olması ya 

da yakışıklı ve zarif Dorian Gray’in karanlık ve çirkin gölgesinin herkesten gizlediği 

portresine yansıması gibi bir şeydir bu. Bu arketipin en yaygın tezahürü, kişiliğin ortaya 

                                                
115 Jung, Dört Arketip, s. 55. 
116 Jung, Two Essays on Analytical Psychology, s. 192. 
117 Stevens, a. g. y., s. 66. 



çıkmamış karanlık yarısının tehlikeli tarafını temsil eden Şeytan’dır. Edebiyatta 

gölgenin tanınmış temsilcileri Shakespeare’in Iago’su, Milton’ın Şeytan’ı ve Goethe’nin 

Mefistofeles’idir. Rüyalarda gölge, genelde rüya gören kişiyle aynı cinsiyette, tehditkar, 

uğursuz, ilkel ya da olumsuz niteliklere sahip biri olarak ortaya çıkar. Gölge kişisel 

bilinçdışının temsilcisi olarak, bilincin temsilcisi personayı dengeler. Ancak tümüyle 

kişisel bilinçdışına ait olduğunu söylemek yanlış olur, çünkü tüm insanlarda bulunan 

kolektif bir unsurdur. Gölgenin diğer arketipsel imgeleri cadı, büyücü, hilebaz vb 

imgelerle ortaya çıkar. Bunların içinde en yaygın olan şeytan imgesi, Tanrı 

kavramındaki en eski ve en düşük safhalardan birini oluşturur. İlkel kabile büyücüsü 

veya sihirbaz-hekimdir, kendisine büyülü güçler bağışlanmış özel yetenekli bir 

kişiliktir. Bu figür çoğunlukla esmer tenli ve mongol tiplidir ve bu da olumsuz ve 

muhtemelen tehlikeli bir yönü sembolize etmektedir.118 Ancak gölge, Jung için, 

karanlıktan ve belirsizlikten daha geniş sınırlara sahip bir kavramdır; çünkü güneş 

olmadan gölge de olmaz, bu anlamda ışık ve karanlığın temsilcileri olan güneşin ve 

gölgenin gerekliliği, eşyanın doğasında kendiliğinden vardır. Sözü edilen bütünün bir 

parçası durumundaki gölge olmadan, insan da bütünleşemez. Bu noktada halk arasında 

gölgesi olmayan bir insanın şeytan olduğu inancını da hatırlamakta yarar vardır. Gölge, 

bilince en yakın ve en az tehlikeli bir unsur olduğundan, bilinçdışının çözümlenmesinde 

ele alınacak ilk figürdür. Jung gölgeyi bastırmanın ve onu yadsımanın yararsız, hatta 

zararlı etkilere yol açabilecek bir çaba olduğunu belirtir. Stevens’a göre:  

 

Jungcu analizin en can alıcı kısmı, analiz gören kişinin kendi gölgesiyle 
yüzleşmeye başladığı zaman gerçekleşir. Gölge kompleksi bütünüyle suçluluk ve 
değersizlik duygularıyla ve reddedilme korkusuyla kaplı olduğundan gerçek 
yapısının keşfedilmesi veya açığa çıkarılması oldukça zordur. (…) kendilik 
potansiyelinin ve içgüdüsel enerjinin büyük bir kısmı gölgede hapsolmuştur ve 
kişiliğin bütününün emrinde değildir. Böyle özbenlik bölünmesinden mustarip 
kişiler genellikle manasız ve gayretsiz olmaktan ve hayatın anlamsızlığından 
şikayetçidirler. Analitik başarının gölgeyi bilinçlendirip içeriğiyle uzlaştıran ilk 
mücadelesinin ardından kişi daha dinç, yaratıcı ve bütün bir konuma gelir.119  

 

Toplumun ahlaki dayatmalarıyla kendilik üzerinde oluşan baskılar, kişinin gölgeyi 

yadsıyarak kişisel bilinçdışında bastırıp başkalarına yansıtmasına neden olur. Bu 

                                                
118 Jung, Two Essays on Analytical Psychology, s. 94–95. 
119 Stevens, a. g. y., s. 68. 



yansıtma olayı, büyük ölçüde bilincin istemi dışında meydana gelir; böylece insan, 

içindeki kötü eğilimlerin sorumluluğunu başkalarına atfederek benliğini güvenceye alır. 

Bu yansıtma, dönüşüm ve kurtarıcı arketiplerinde bulunan günah keçisi figürünün de 

açıklanmasına yardımcı olur. Öte yandan, paranoyanın belirtilerinden biri olan 

başkalarının kendisine düşmanlık beslediği inancı, kişinin kendi taşıdığı düşmanca 

duyguları yadsıyarak yansıtması sonucu oluşur. Gölgenin daha ileri boyutta 

yansıtılması, toplumsal ve uluslararası barışı tehdit eder, çünkü düşman olarak algılanan 

kişileri canavar ya da şeytana dönüştürerek onlara saldırma hakkı tanıyan bu 

mekanizma katliamlarda, soykırımlarda ve savaşlarda başrolü oynar. Gölgenin 

arketipsel tezahürleri içinde en önemli ve en tehlikeli olanı, düşman arketipidir ve daha 

bebeklikten insanı etkilemeye başlar; tüm bebeklerde doğum yeri ve yetişme ortamına 

bakmaksızın doğuştan gelen bir bağlanma ve yabancı düşmanlığı vardır.120 Gölgenin 

tezahürlerinden biri de, en eski arketipsel yapılardan biri olan hilebaz figürüdür. Tüm 

zamanların mitlerinde, bazen büyülü ve şifa veren ayinlerde, bazen de dinî korku ve 

aydınlanmaların söz konusu olduğu durumlarda açık ya da belirsiz şekillerde ortaya 

çıkabilir. Henüz ayrımlaşmamış bilincin ifadesi olduğu için, hayvansal düzeyde kalmış 

ruhsal durumun temsilcisidir. Hilebaz figürünün yalnızca mitlerde kaldığını söylemek 

yanlış olur, çünkü uygarlaşmış insanda da çocuksu ve düşük karakterli, bilinçdışına ait 

ikinci bir kişilikle tezahür ettiğini görmek mümkündür. Hem tanrısal hem de hayvansal 

bir doğası olduğu için, insandan üstün olduğu kadar aşağıdadır da: Yani tanrısal doğası 

ve şeytani güçleri insandan üstün olmasını sağlarken, hayvansal bilinçsizliği ve 

akılsızlığı aynı anda insandan daha aşağı bir seviyede yer almasına neden olur. Bilinçsiz 

olduğu için, kötü niyetli olmamasına karşın, çok büyük zarar verme potansiyeline 

sahiptir. Hilebaz figürü, tüm insanlığa özgü istenmeyen karakter özelliklerinin bir 

toplamı olduğu için, kolektif gölge figürü olarak değerlendirilir. İnsanın içinde saklayıp 

asla göstermek istemediği ve bir yandan da çoktan alt ettiğine inandığı ilkel yanının bir 

temsilcisidir ve kişisel gölgede kendini sürekli yeniler.121  

Anima ve animus, bireyleşme sürecinde önemli rol oynayan, ama gölge ve 

persona gibi kişisel bilinçdışına değil, kolektif bilinçdışına ait bir arketip çiftidir. Anima 

bir erkeğin sahip olduğu bütünleyici dişil unsura, animus da bir kadının bilinçdışında 

                                                
120 Stevens, a. g. y., s.66. 
121 Jung, Dört Arketip, s. 135. 



bulunan bütünleyici eril unsura verilen isimdir. Jung, gölgeyle anima arasındaki gizli 

ilişkiyi şöyle açıklar:  

 

…gölge, tanım itibarıyla olumsuz bir figür olsa da, farklı yapıdaki bir arka plana 
işaret eden olumlu yönler ve bağlantılar da sergiler bazen. Değersiz bir kabuk 
altında anlamlı içerikler gizliyordur sanki. (…) Çoğu zaman gölgenin hemen 
ardında, muazzam bir büyü ve etki gücüne sahip anima durur. Genellikle fazla genç 
bir figür olan anima’nın içinde de son derece nüfuzlu bir tipleme olan “yaşlı adam” 
(bilge, büyücü, kral, vb.) gizlidir.122  

 

Erkek ve kadındaki bu çift cinsellik, ilk bakışta paradoksal gibi görünebilir, ancak 

Jung’a göre biyolojik bir gerçektir. Erkeğin içinde belirli herhangi bir kadına ait 

olmayan arketipsel bir kadın imgesi vardır, bu imge insanlık tarihinde kadınlığın 

bugüne kadar yaşanmış tüm eski deneyimlerinin ve bu deneyimlerin bıraktığı izlerin 

birikiminden ortaya çıkar. Aynı durum, kadındaki animus imgesi için de geçerlidir. 

Yani bir erkeğin, kendisini özerk bir kompleksle gerçekten özdeşleştiremeyeceğini 

görmeksizin, naif şekilde animasının tepkilerini kendisine aitmiş gibi görmesi olgusu, 

dişinin psikolojisinde de tekrarlanır. Animus daha ziyade tartışılmaz, mantıklı, tam 

yetkili yargılar gibi duran bir tür babalar veya önemli insanlar derlemesi gibidir. Daha 

yakın bir incelemede bu titiz yargılar, çocukluktan bu yana bilinçdışı olarak bir araya 

kazınmış ve ortalama bir doğruluk, yargı ve mantıklılık kuralına, bilinçli ve yeterli bir 

yargının yokluğunda bireyi kalıplaşmış bir fikirle zorlayan bir önyargılar özetine 

sıkıştırılmış sözler ve fikirler haline dönüşür. Bu fikirler bazen sözde sağlam bir 

sağduyu şeklini alırlar, bazen de bir eğitimin gülünç bir öykünmesine benzeyen ilkeler 

olarak ortaya çıkarlar.123 Öte yandan erkekte persona, bir erkeğin olması gerekeni çizen 

ideal resim, iç dünyada kadınsı zayıflık tarafından telafi edilir ve birey dış dünyaya 

güçlü erkeği oynarken, iç dünyada bir kadın, yani anima haline gelir; çünkü personaya 

tepki veren, animadır. Ancak iç dünya, dışadönük bilinç için görünmez ve karanlık 

olduğundan ve bir erkek ne olursa olsun kendi zayıflıklarını anlayabildiğinden, 

personayla özdeşleştikçe, personanın karşılığı olan anima da tamamen karanlıkta kalır 

ve hemen yansıtılır. Persona konusunda, bir erkeğe kendisinin ve işinin iki farklı şey 

olduğunu anlatmak yeterince kolaydır. Ama erkeğin kendisini animadan ayırt etmesi 

                                                
122 Jung, a. g. y., s. 136. 
123 Jung, Two Essays on Analytical Psychology, s. 205–206. 



çok zordur, çünkü anima görünmez bir yapıya sahiptir. Bu bağlamda erkeğin 

kavrayabileceği yalnızca genel olarak kadın imgesi olduğu için, kendinde doğuştan var 

olan, erkeğin kadınla yüzyıllardır devam eden deneyiminin bir ifadesi olan bu arketipin 

farkına varması mümkün değildir zaten. Persona ve genelde diğer tüm özerk 

kompleksler için doğru olan her şey, anima için de geçerlidir. O da benzer şekilde bir 

kişiliktir ve bu yüzden bu kadar kolayca bir kadına yansıtılır. Anima bilinçdışı kaldığı 

sürece daima yansıtılır, çünkü bilinçdışı olan her şey yansıtılır. Ruh-imgesinin ilk 

taşıyıcısı daima annedir; sonra erkeğin duygularını olumlu ya da olumsuz anlamda 

yansıtan kadınlar tarafından taşınır.124 Anne, ruh-imgesinin ilk taşıyıcısıdır, zira anima 

arketipi, erkek psikolojisinde anne imgesiyle başta iç içedir. Öte yandan anima 

arketipiyle aşk fenomeni de, özellikle ilk görüşte aşk, şöyle açıklanabilir: Karşı cinsten 

bizim iç benliğimizin karakteristiklerini yansıtan kişilere âşık oluruz. Açıklanamayan 

birçok aşk ilişkisi ve sonucunda gelen düş kırıklıklarının bu bağlamda iki temel nedeni 

vardır: Birincisi, erkeklerin farkında olmadan animalarını kafalarındaki kadın 

imgesinden çok farklı olan kadınlara yansıtmalarıdır. İkincisi, modern uygar insanın 

animası, anne-imgesi şeklinde karısına aktarılır ve erkek evlenir evlenmez, ya çocuksu, 

duygusal, bağımlı ve itaatkar bir hale gelir ya da saldırgan, zorba, aşırı duyarlı, daima 

kendi üstün erkekliğinin prestijini düşünen bir adama dönüşür. Babanın işlevi, oğlunu 

yalnızca dış dünyanın tehlikelerine karşı korumaktır ve ona bir persona modeli çizer, 

anne ise onu bilinçdışından gelebilecek tehlikelere karşı korur. Çağdaş erkeğin 

eğitiminde, annesinin, kendisini bilinçdışından korumasının yerini alacak herhangi bir 

şey yoktur; bu yüzden evliliği öyle bilinçsizce düzenlenir ki, karısı annesinin o büyülü 

rolünü üstlenmek zorunda kalır. İdeal evlilik kisvesi altında aslında erkek, annesinin 

korumasını aramaktadır ve böylece karısının sahiplenici içgüdülerine hizmet eder. 

Bilinçdışının karanlık ve sonsuz gücünden duyduğu korku, karısının kendi üzerinde 

kurallara aykırı bir otorite kurmasını sağlar. Öte yandan animanın erkeğin yaşantısında 

yaratabileceği tehlikeler daha ciddi boyutlara da ulaşabilir. Sözgelimi, aksilikleri ve 

patlamaya hazır ruh hali karısını ve çocuklarını yıldırmış olan, ancak çaresiz insanların 

yardımına koşan namuslu bir adamı ve animasının onun üzerindeki etkilerini ele alalım. 

Önce karısı ve çocukları ona yabancılaşır; kendisiyle aile bireyleri arasında bir boşluk 

oluşur. Adam ilk başta, ailesinin soğukluğuna hayıflanacak ve belki de daha kötü 

                                                
124 Jung, a. g. y., s. 195. 



davranacaktır. Bu da yabancılaşmayı mutlak hale getirecektir. Bir süre sonra 

yalnızlığının farkına varacak ve bu yalnızlık içinde bu yabancılaşmaya kendisinin neden 

olduğunu anlamaya başlayacaktır. Sonra bunu pişmanlık, uzlaşma, kayıtsızlık, bastırma 

ve çok geçmeden yeni bir patlama izleyecektir. Bu durumda animası artık erkeği bir 

ayrılığa zorlamaya başlar. Ancak kimse bu eğilimin farkına varmaz. Anima onların 

arasına, erkeği ailesinden uzaklaştırmaya çalışan kıskanç bir sevgili gibi girer. Jung bu 

durumu şöyle açıklar:  

 

Animanın ardında yatan eğilimleri araştırsak iyi olacak. İlk adım benim animanın 
nesnelleşmesi diye adlandırdığım şeydir, yani ayrılığa eğilimi insanın kendi 
zayıflığı olarak değerlendirmeyi kesinlikle reddediştir. Ancak bu gerçekleştiğinde 
insan animasıyla yüz yüze gelir. (…) Sorunu bu kişisel şekle sokmak animayı bir 
kişilik olarak algılama avantajına sahiptir.125  

 

Bu noktada, Fordham’ın da belirttiği gibi, hem anne imgesine hem de aileden ayıran 

kıskanç bir sevgili imgesine yansıtılan animanın aynı anda iki görünüme sahip olduğunu 

hatırlatmakta yarar vardır: Bir yandan iyi, temiz ve soylu tanrıçalara özgü kişiliği, bir 

yandan da fahişe, baştan çıkaran ve cadı özellikleriyle kadınlığın hem olumlu hem de 

olumsuz taraflarını ifade eder.126 Edebiyat ve mitolojideki yansımaları, çıkarttıkları 

büyüleyici seslerle denizcileri kayalıklara çekip felaketlerine neden olan sirenler, femme 

fatale (felaket getiren kadın), kötülük tanrıçası, Flying Dutchman (binlerce gemiyi 

yoldan çıkaran yüz), La belle dame sans merci (acımasız güzel kadın), denizkızı, su 

perisi, yarı-tanrıça veya kendisini sonsuza dek sevmeye söz vermeyen erkekleri boğulup 

ölmesi için suyun derinliklerine çeken su tanrıçası gibi figürlerle ortaya çıkar. Sahip 

olduğu zorlayıcı gücü, kolektif bilinçdışının bir arketipi olmasına borçlu olan anima 

aynı zamanda, bir erkeğin hayalleri, ruh durumları, önsezileri ve duygusal patlamaları 

aracılığıyla da kendini gösterir. Animasının gücüne karşı koyamayan erkek, duygularını 

kontrol edemediği bir çıkmaza girer.  

Dişil cinsiyet olarak anima, yalnızca eril bilinci dengeleyen bir figürdür, aynı 

şekilde kadında dengeleyici figür de eril bir karaktere sahiptir. Animayla ne 

kastedildiğini anlatmak hiç kolay olmadığı gibi, animusun psikolojisini tanımlamaya 

                                                
125 Jung, a. g. y., s. 199. 
126 Fordham, a. g. y., s. 67. 



çalıştığımızda da karşılaştığımız zorluklar neredeyse başa çıkılamaz hale gelir. Jung 

anima ve animus kavramlarını şöyle açıklar: 

 

Bir erkek (kolektif) bilinçdışının etkisi altına ne kadar girerse, güdüler dünyası da 
daha dizginsizce açığa çıkmakla kalmaz, “anima” diye nitelenmesini önerdiğim 
belirli bir dişi karakter de ortaya çıkar. Öte yandan, bilinçdışının egemenliğine 
giren bir kadınsa, dişi doğasının karanlık tarafı, son derece erkeksi özelliklerle 
birlikte öne çıkar. Bu özellikler animus kavramı altında toplanmıştır.127  

 

Babaya ait Logos’a∗ karşılık gelen animus, anneye ait Eros’un karşılığı animayla birçok 

yönde paralellikler gösterir, sözgelimi anima gibi birden çok kişi olarak karşımıza çıkar, 

kaynakları da onun gibi birden fazladır: Kadında kalıtımsal olarak var olan, erkekliğin 

kolektif bilinçdışına ait imgesi, yaşamında erkeklerle ilişkilerine dayanan kendi 

deneyimleri ve içinde gizlenen erkeksi köken. Çoğunlukla tıpkı anima gibi yansıtılır. 

Animusu basit bir muhafazakar ya da kolektif vicdan olarak karakterize etmek yetersiz 

olabilir; o aynı zamanda kendi doğru fikirleriyle pervasız bir karşıtlık içinde olan ve zor 

ve yabancı sözcüklere karşı olağanüstü bir zayıflık gösteren bir yenilikçidir.128 Anima 

gibi animus da kıskanç bir âşıktır. Gerçek insanın yerine onun hakkındaki bir fikri ya da 

önyargıyı koymakta ustadır, eleştiriye asla boyun eğmez ve fazlasıyla tartışmaya açık 

alanlarda gezer. Animusun fikirleri her zaman kolektiftir ve anima nasıl kendi duygusal 

yansımalarını erkekle karısı arasına sokuyorsa, bunlar da aynı şekilde bireyleri ve 

bireysel yargıları bastırırlar. Eğer kadın güzelse, ona cömert, babacan, profesyonel bir 

tavır benimseten erkek hakkındaki bu animus fikirleri, daha ziyade çocuksu ve 

dokunaklıdır. Ama eğer kadın erkeğin duygusal yönlerine hitap etmezse ve acizlik ve 

ahmaklıktan hoşlanmayan erkek ondan yetenekli olmasını beklerse, o zaman animus 

fikirleri erkeği ölene kadar rahatsız eder, çünkü bunlar “fikir, fikir içindir” düsturuna 

dayalıdır. Entelektüel kadında animus, temelde bazı gereksiz ve zayıf konular üzerinde 

durmaktan ve saçma bir şekilde bunu esas konu haline getirmekten ibaret olan eleştirel 

tartışmacılığı ve entelektüelliği destekler. Animuslarının etkisi altında kalan böyle 

kadınların –bilinçsizce de olsa– niyeti, yalnızca erkeği çileden çıkarmaktır ve sonuç, 

                                                
127 Jung, Dört Arketip, s. 114. 
∗ Logos: Erkek psikolojisini ve animusu niteleyen kişilikdışı ayırt edici faktör. 
128 Jung, Two Essays on Analytical Psychology, s. 206. 



animusun merhametine kalır. Animus bütün kadınların atalarının, erkeklerle ilgili 

deneyimlerinin deposu olarak yaratıcı ve üretken bir varlıktır. Bu nedenle bir erkek nasıl 

içindeki dişil doğadan kaynaklanan bütün bir yaratıyı kendi eseri olarak meydana 

getirirse, bir kadının içindeki eril taraf da erkeğin dişil tarafını dölleme gücüne sahip 

yaratıcı tohumları oluşturur.129 Jung’a göre, bir alt bilinç kadına kendiliğinden 

atfedilemez; yalnızca eril bilinçten farklıdır. Ancak, kadınlar nasıl ki genelde erkeklerin 

karanlıkta hala el yordamıyla aradığı şeyleri çoktan bulmuş bir durumdadır, erkeklerde 

de doğal olarak, kadınların hala ayrımsayamadığı şeylerin gölgesinde sarılı deneyim 

alanları vardır, bunlar kadının çok az ilgi duyduğu şeylerdir. Ticaret, politika, teknoloji 

ve bilimin geniş alanlarını, uygulamalı eril zihniyetin tüm dünyasını kadın, bilincin yarı-

karanlık bölgesine gönderir; bir yandan da kişisel ilişkilere ait çok detaylı bir bilinç 

geliştirir. İşte anima ve animusun ayrıldıkları nokta da budur: Genel olan şey, erkeğe 

kişisel olandan daha çok şey ifade eder; dünyası koordine olmuş faktörlerden ibarettir, 

bunun yanında kadının dünyası, kocasının dışında, bir tür kozmik bulut içinde son 

bulur. Bu yüzden erkeğin animasında tutkulu bir sınırlılık söz konusuyken, kadının 

animusunda belirsiz bir çeşitlilik hâkimdir. Anima, Circe∗ veya Calipso’nun şekli gibi 

kesin bir çerçeve içinde belirirken, animus bir grup Flying Dutchman∗∗ veya asla kesin 

olarak anlaşılmayan, çok yönlü, ısrarlı ve şiddetli hareketlere eğilimli, deniz aşırı gelen, 

bilinmeyen gezginler olarak ifade edilebilir.130 Bu yüzden kadının bilinçdışının, temelde 

erkeğin bilinçdışından farklı özellikler göstermesi beklenir; sözgelimi anima ruh 

durumlarını yaratırken, animus da fikirleri yaratır ve erkeğin ruh durumlarının gölgeli 

bir artalandan kaynaklandığı gibi, kadının fikirleri de aynı derecede bilinçdışında 

bulunan ilksel varsayımlara dayalıdır. Animus fikirleri, çoğunlukla kolay kolay 

sarsılmayan sağlam inançların veya geçerliliği mutlak ilkelerin özelliğine sahiptir. Jung, 

animus tarafından sahiplenilen bir kadının daima dişiliğini, yani oluşturduğu dişil 

personasını kaybetme tehlikesi içinde olduğunu belirtir, tıpkı benzer durumdaki bir 

                                                
129 Jung, a. g. y., s. 207. 
∗ Circe: Odyssee’yi adasında esir alan ve adamlarını domuza çeviren büyücü. Calipso’nun bir 

versiyonu. 
∗∗ Flying Dutchman: kıyamet gününe kadar denizlerde dolaşmakla lanetlendiği ve fırtınalı 

havalarda Ümit Burnu’nda görüldüğü söylenen, denizcilerce uğursuzluk işareti sayılan hayalet 
gemi. 

130 Jung, a. g. y., s. 208. 



erkeğin kadınsı özellikler gösterme riski taşıdığı gibi. Bu sapkınlığın nedeni, özerk 

olarak dış dünyaya karşı duran ve uyum sağlama kapasitemizden ciddi beklentileri olan 

iç dünyamızı yeterince anlayamamaktır. Kolektif bilinçdışının bu iki alacakaranlık 

figürü –Jung’un deyimiyle “bilinç eşiğinin yarı-grotesk bekçileri”– neredeyse sonsuz 

sayıda şekiller alırlar. Bunların tamamlanmış dönüşümleri dünyanın kendisi kadar 

zengin ve yabancı, kendi bilinçli karşılıkları olan personanın sınırsız çeşitliliği kadar 

çeşitlidir. Alacakaranlık kuşağında yaşarlar ve biz yalnızca, anima ve animusun özerk 

kompleksinin temelde bir kişiliğe el koyan veya kişiliği alıkoyan psikolojik bir işleve 

sahip olduğunu, çünkü bu işlevin kendisinin özerk ve gelişmemiş olduğunu 

anlayabiliriz.131 Anima imgesinin ilk yansıtıldığı kişi anneyken, animus imgesinin ilk 

taşıyıcısı da babadır. Animusun sahip olduğu eleştirel yargı, kadında bazen aşırı bir 

vicdanlılık şeklinde tezahür eder, aşağılık duygusuna kapılmasına neden olarak kendi 

başına karar verme yetisini köreltir, ya da yıkıcı eleştiri oklarıyla kadının en 

yakınındakilere yönelir. Animusu harekete geçirilen kadın, acımasız ve saldırgan bir 

hale gelir ve önyargıları onu hiçbir mantığı kabul etmez duruma getirir. Ancak 

animusun yararlı işlevleri de vardır, sözgelimi ihtiyacı olduğu zamanlarda kadına 

gerekli cesaret ve ataklığı sağlayabilir ya da onu, gerçeği bulmak için araştırma 

yapmaya sevk edebilir. Bilinç ve bilinçdışı arasında uzlaştırıcı rol oynayan anima ve 

animus, rüyalarda ve hayallerde belirdiklerinde, bilinçdışında kalmış herhangi bir 

gerçeğin farkına varılmasında etkin rol oynarlar. Hiç kimsenin, bu arketipleri kendi 

yaşamadığı sürece gerçekten anlayamayacağını ileri süren Jung, bir gün hayallerini 

kağıda geçirirken içinden gelen ve bu uğraşın bilim değil, sanat olduğunu söyleyen bir 

kadın sesi işitir. Bu duruma canı oldukça sıkılır ve ona: “Hayır bu sanat değil, tam 

tersine doğa” diye karşılık verir: “Daha sonraları bu içsel kadın ögesinin bir erkeğin 

bilinçdışında tipik ya da arketipsel bir rol oynadığını anladım ve ona ‘anima’ adını 

verdim. Kadının bilinçdışındaki karşıt ögeye de ‘animus’ dedim.”132  

İnsan yaşamında oldukça önemli bir yere sahip bir başka arketip de, Büyük Ana 

(büyükanne) arketipidir. Bunun arka planını psikolojik açıdan incelediğimizde öncelikle 

çok daha geniş yansımalara sahip anne arketipini anlamamız gerekmektedir. Jung bu 

arketipi şöyle tanımlar:  

                                                
131 Jung, a. g. y., s. 208–209. 
132 Jung, Anılar Düşler Düşünceler, s. 197–98. 



Anne arketipi bir çocuk için en dolaysız olanıdır. Fakat bilincin gelişmesine paralel 
olarak zamanla baba da çocuğun görüş alanına girer ve yapısal anlamda birçok 
yönden anneninkinin karşıtı bir arketipi faaliyete geçirir. Anne arketipi Çin yin’ine 
tekabül ettiği gibi, baba arketipi de yang’a karşılık gelir. Bu bizim erkekle, yasayla 
ve devletle, mantıkla ve ruhla ve doğanın dinamizmiyle olan ilişkimizi belirler.133  

 

Bu arketip, çocuğun bilinçdışında gerçekleşen en öncelikli arketiptir. Davranışları ve 

kişisel özellikleriyle çocukta bulunan anne arketipine yeterince uygunluk gösteren 

bakıcı kadın, bu benzerlik aracılığıyla çocuğun ruhunda anne arketipi olarak gelişebilir 

ve anne olarak kabul edilmesine olanak sağlar. Çocuğun bilinçdışında kurduğu bu ilişki 

geliştikçe, arketip de bilinçdışında anne kompleksi biçiminde etkinleşir. Aynı benzeme 

ve yatkınlık ilkeleriyle bebek de, annedeki çocuk arketipini harekete geçirir. Özetle bu 

ikiliden her biri diğerindeki arketipi uyandırıp onunla etkileşime geçer. Yukarıda 

belirttiğimiz kendi alıntısıyla da bağlantılı olarak Jung, Taocu felsefede (klasik Çin 

felsefesi) yin ve yang’ın etkileşimi olarak ifade edilen eril ve dişili eşit ve birbirini 

tamamlayan unsurlar biçiminde var olan iki büyük arketipsel ilke olarak ele alır: Yang 

(aydınlık, sıcak, kuru ve eril ilke) yin’in (karanlık, soğuk, nemli ve dişi ilke) tohumunu 

içinde barındırır, aynı olgu yin için de geçerlidir. Çünkü Enantiodromia (düzenleyici 

karşıtlar fonksiyonu) kuramı gereği, biri olmadan diğeri de olamaz. Buna göre, madde 

ruhun tohumunu, ruh da maddenin tohumunu içerir. Bu arketipsel ilkeler, eril ve dişil 

modellerin bağlı olduğu esasları yerine getirirken, bireye cinsiyetine dair bir içgörü 

kazandırır. Stevens, mitolojide bilincin aydınlanmasının, Cennet Baba’nın Toprak 

Ana’dan ayrılışıyla ve aydınlığın karanlıktan doğuşuyla sembolize edildiğini ileri sürer. 

Başlangıçta gökyüzü yeryüzünün üzerinde boylu boyunca uzanmaktadır. Bir kahraman 

gelip de aralarına girene kadar bu ebeveyn âlemler bir aradadır. Kahraman, gökyüzünü o 

kadar kuvvetli bir şekilde yukarıya iter ki, o andan sonra gökyüzü yükseldiği yerden 

inip yeryüzüyle birleşemez artık ve hep orada kalır. Bu önemli ayrılığı bilincin ve 

aydınlanmanın sembolü olan ışığın gelişi izler.134 Kanımızca bu olay, çocuğun 

bilincinin aydınlanmasıyla, yani kahramanın gelişiyle babanın anneden ayrılışının, 

çocuğun, baba sevgisini anne sevgisinden ayırt etmeye başlamasının ve bundan sonra 

çocuğun bireyleşme döneminin başlangıcının bir çeşit sembolüdür. Çünkü babanın 

                                                
133 Carl Gustav Jung, Civilization in Transition -The Collected Works Vol. 10, Ed. H. Read, M. 

Fordham, G. Adler, Pantheon Boks, New York, 1970, s. 65. 
134 Stevens, a. g. y., s. 70. 



çocuğa sevgisi koşulludur. Ancak anne sevgisinde hiçbir koşula yer yoktur, çocuğunun 

var olması annenin onu sevmesi için yeterlidir. Bu farklılık dinlerde, peri masallarında 

ve mitlerde anlatılan anne ve baba arketipleri arasındaki temel farklılıklara uygun düşer. 

Baba arketipi Hükümdar, Ata, Kral ve Yasa Koyucu olarak ifade bulurken, anne 

arketipi Doğurganlık Tanrıçası, Tabiat Ana, Yaşam Rahmi gibi evrensel imgelerle 

kendini gösterir. Anne genelde aşk ilkeleriyle, Eros’la, samimiyet ve bağlılıkla 

ilişkilendirilirken, baba mantıksal ilkelerin, yönetme ve akıl yürüterek yargılamanın ve 

Logos’un canlı bir tezahürüdür. Kendi anne ve babasının özellikleri, çocuğun 

gelişiminde çok derin bir etki bırakır. Çünkü bunlar çocuğun bilinçdışındaki ebeveyn 

komplekslerinin özelliklerini ve çerçevesini meydana getirirler:  

 

Nitekim bu kompleksler hiçbir zaman gerçek ebeveynlerin basit video kliplerinden 
ibaret değildir: bunlar ebeveynlere ait imagoslardır. Bu kompleksler çevredeki 
kişisel ebeveynler ile kolektif bilinçdışındaki arketipik ebeveynler arasındaki 
sürekli etkileşimlerin ürünleridir. Can alıcı kriter gerçek ebeveynlerin ebeveyn 
arketiplerini gerçekleştirecek ‘kadar iyi olmalarıdır’.135  

 

Eğer kişisel anne ve baba ile arketipsel ebeveynlerin özellikleri örtüşmezse, o zaman 

arketipsel zincirin bazı halkalarında eksiklikler meydana gelir ve çocuğun bireyleşme 

sürecinde sorun yaşanır. Öte yandan anne arketipinin taşıyıcısı, öncelikle kişinin gerçek 

annesidir, çünkü doğumdan itibaren çocuk annesiyle bilinçdışı bir etkileşim ve 

özdeşleşme sürecine girer. Çocuk için annesi, hem ruhsal hem de fiziksel olarak, 

olmazsa olmaz bir gerekliliktir. Özdeşleşme ben-bilincinin uyanmasıyla son bulur ve 

bundan sonra bilinç ve bilinçdışı karşıt kutuplar haline gelir, bu da, bilincin 

önkoşuludur. Anne arketipi, anne kompleksi denen kompleksin temelini oluşturarak, 

çocuğun içgüdülerinin bozulmasına ve genellikle korkutucu unsurlar olarak çocukla 

annesi arasına giren arketipler ortaya çıkmasına neden olur. Sözgelimi, çocuğun aşırı 

evhamlı bir annesi varsa, bu onun düzenli olarak rüyalarında annesini cadı ya da 

korkutucu bir imge olarak görmesine ve ruhunda bölünmeye, hatta ileriki yaşamında 

nevroza neden olur. Erkekte anne imgesi, çocukluk yıllarında anima arketipiyle 

özdeştir. Efsanedeki pek çok kahramanın iki annesi vardır; bu durum, kahramanların iki 

annesi olması olgusundan kaynaklanmaz; bu, kişisel hatıra kısmına değil insanoğlunun 

                                                
135 Stevens, a. g. y., s. 75. 



zihinsel tarihinin sırlarına aittir.136 Çocuğun ruhundaki o ilk etkilerin yegane kaynağı 

kendi annesi değildir yalnızca, bu noktada anneye yansıtılan arketip de önemli bir rol 

oynar; bu arketip mitsel bir figür kimliği kazandırarak anneye tanrısal bir otorite sağlar. 

Annenin yaşam boyu sürecek etkilerini ikiye ayırabiliriz: 1. Kişinin kendi annesinin 

gerçekten sahip olduğu karakteristik tutumlardan kaynaklananlar, 2. Çocuğun 

bilinçdışının aslında kendi annesine yansıttığı arketipsel özelliklerden kaynaklananlar. 

Jung, anne arketipinin anneliğin kendini gösterebileceği özelliklerle ilişkili olduğunu 

söyleyerek, bunları şöyle sıralar:  

 

Dişinin sihirli otoritesi; aklın çok ötesinde bir bilgelik ve ruhsal yücelik; iyi olan, 
bakıp büyüten, taşıyan, büyüme, bereket ve besin sağlayan; sihirli dönüşüm ve 
yeniden doğuş yeri; yararlı içgüdü ya da itki; gizli, saklı, karanlık olan, uçurum, 
ölüler dünyası, yutan, baştan çıkaran ve zehirleyen, korku uyandıran ve kaçınılmaz 
olan. (…) Bizim için en bildik tarihi örnek, ortaçağ alegorilerinde İsa’nın yalnızca 
annesi değil, çarmıha gerildiği haç da olan Meryem olsa gerek.137  

 

Tüm arketipler gibi anne arketipinin de çok sayıda ve farklı yansımaları vardır. Bunların 

en yaygın olanları şunlardır: kişinin kendi annesi, büyükanne, üvey anne, kayınvalide, 

annelik ilişkisini üstlenmiş herhangi bir kadın, örneğin bakıcı kadın veya sütanne, bilge 

yaşlı kadın, daha üst seviyede tanrıça (özellikle Tanrı’nın anası, örneğin tanrıların 

büyük anası Magna Mater ya da Zeus’un annesi Rhea gibi), Bakire Meryem, gençleşmiş 

anne olarak örneğin Demeter ve Kore, anne-sevgili (Zeus-Rhea gibi), ayrıca Kybele-

Attis tiplemesi, ya da kız-sevgili (Zeus ve kızı Persephone gibi), yardımsever peri; 

kurtuluş arzusunun hedefi (cennet, Tanrı krallığı, kutsal Kudüs); geniş anlamda kilise, 

üniversite, kent, ülke, gök, toprak, orman, deniz ve akarsu; madde, yeraltı dünyası ve 

ay, dar anlamda doğum ve dölleme yeri olarak tarla, bahçe, kaya, mağara, ağaç, kaynak, 

derin kuyu, vaftiz kabı, kap biçiminde çiçek (gül ve lotus); büyülü daire olarak 

(mandala) ya da Cornucopiatypus (Bereket Boynuzu); daha dar anlamda rahim, her 

türden girintili şekil (vida yuvası, fırın, tencere gibi); Yoni∗; inek, tavşan gibi her türlü 

yararlı hayvan; uğursuz imgeler olarak ejderha, balık ve yılan gibi yutan her hayvan 

(özellikle bu hayvanların karnı), cadı, mezar veya tabut, ölüm, derin su, kabus ve 

                                                
136 Jung, Two Essays on Analytical Psychology, s. 64. 
137 Jung, Dört Arketip, s. 22. 
∗ Yoni: Hint mitolojisinde doğadaki dişil gücün kişileştirilme sembolü. 



umacıdır.138 Tüm bu bilgilerin ışığında büyükanne arketipini incelediğimizde, anne 

arketipinin tezahürlerinden olan “büyük ana” imgesinin aslında bu arketipe ait olduğunu 

görürüz, çünkü annenin annesi olarak daha üst bir konumdadır. Onun da aynı anne 

arketipi gibi hem bilge ve ata yaşlı kadın gibi olumlu hem de cadı gibi olumsuz 

tezahürleri vardır. Anne arketipinden büyükanne arketipine geçmek, arketipin 

seviyesinin yükseldiği ve bilinçten daha fazla uzaklaşıldığı anlamına gelir, çünkü 

mitolojik özellik daha fazla vurgulanmaktadır. Büyükanne arketipinin etkisinde kalan 

kadın sonsuz bir şefkat, yardımseverlik ve anlayışla kendini çevresindekilerin, özellikle 

sevdiklerinin hizmet ve himayesine adar. Fordham’a göre böyle tipler büyükanne 

arketipinin etkisiyle şişme (inflation) olayına maruz kalmıştır:  

 

Bu kadın aynı zamanda kendi etki alanına giren herkesin ‘kendi çocukları’ 
olduğunda (her zaman açıkça değilse de) ısrar ederek ve böylece onların zavallı ve 
belirli ölçülerde kendisine bağımlı olduklarını ortaya koyarak çok zararlı olabilir. 
Bu zekice zalimlik, aşırı dereceye vardığında diğerlerini içgücü yitimine uğratır ve 
kişiliklerine zarar verir.139 

  

Yaşlı bilge adam arketipi, insan yaşamını etkileyecek kadar güçlü olmasına 

karşın, görünüşte çok fazla önem taşımayan bir arketiptir. Bu yönüyle arketiplerin, 

kendileri küçüldükçe enerji yoğunlukları artan atomlarla nasıl bir benzerlik 

gösterdiklerini ispatlar. Jung'a göre arketiplerin dünyası ile fizikçilerin parçacık ve 

dalgaları ve biyologların genleri arasında bir benzerlik kurulabilir. Çünkü arketipler de, 

bütün insanlığa ait olan kalıplaşmış davranış biçimlerini ve benzer deneyimleri harekete 

geçirme, kontrol altında tutma ve yönetme gücüne sahip özdeş psişik merkezlerdir.140 

Yaşlı bilge, doktor, kral ya da bir kurtarıcı kılığında da karşımıza çıkabilir. Kişilik için 

önemli bir tehlike potansiyeline sahip bu arketip bir erkekte harekete geçtiğinde, kişi 

kendisinin üstün bir anlama yetisine, derin bir bilgeliğe, mucize yaratma ya da 

hastalıkları iyileştirme gücüne sahip olduğuna inanır. İnsanın bilinçdışının gizemlerine 

hâkim olduğuna ve büyülü bir gücü elinde bulundurduğuna dair bu inanç, onu 

kapasitesini aşan şeyler yapmaya zorlar. Aynı zamanda çevresindeki insanlar bu 

                                                
138 Jung, a. g. y., s. 21–22; ayrıca bkz., Jolande Jacobi, Complex/Archetype/Symbol in the 

Psychology of C. G. Jung, Routledge, London,1999, s. 107. 
139 Fordham, a. g. y., s. 76. 
140 Stevens, a. g. y., s. 49. 



arketipten kaynaklanan itici bir güç algılarlar. Bu arketipin verebileceği nihai zarar ise 

megalomanyaklıktır. Ancak kişi, bilinçdışından gelen fikirlere kendini kaptırmaksızın, 

bu gücün kendisinden değil de, bilinçdışından kaynaklandığını ve onun denetleyicisi 

değil, yalnızca aracısı olduğunu anlarsa, o zaman bireyleşme sürecinde olumlu yönde 

bir mesafe kat edebilir.141 Öte yandan yaşlı bilge adam arketipi, ruhsal ilkenin 

kişileştirilmesidir; bir yandan bilgiyi, düşünceyi, kavrayış gücünü, bilgeliği, zekayı ve 

sezgiyi, diğer yandan da iyi niyet ve yardıma hazırlık gibi ruhsal karakterini yeterince 

sadeleştiren ahlaki özellikleri temsil eder. Zekasından, bilgeliğinden ve kavrayış 

gücünden başka, ahlaki özelliklerinden dolayı da dikkate değerdir; dahası diğer 

insanların ahlaki özelliklerini de sınar ve bu sınamaya bağlı olarak hünerler gösterir. 

Daima kahraman çıkmaza girip umutsuzluğa düştüğünde ortaya çıkar. Bu noktada 

kahramanı ancak sağlıklı düşünme veya işe yarar bir fikir kurtarabilir. Ancak iç ve dış 

nedenlerle kahraman bunu tek başına yapamaz. Bu eksikliği giderecek bilgi ise 

kişileştirilmiş bir düşünce biçimine girmiş olarak, yani anlayışlı ve yardımsever yaşlı 

adam kılığında gelir. Kahramanı doğru yola çıkaracak çözümleri bilir ve bunları ona 

gösterir. Kahramanı, karşılaşacağı muhtemel tehlikeler konusunda ikaz eder ve 

bunlardan nasıl kurtulacağını da anlatır. Jung’un yaşlı bilge adam arketipini 

yorumlaması şu şekildedir:  

 

Yaşlı bilge adam düşlerde büyücü, hekim, rahip, öğretmen, profesör, büyükbaba ya 
da otorite sahibi herhangi bir kişi olarak görünür. İnsan, gulyabani ya da hayvan 
görünümündeki ruh arketipi, insanın idrak, anlayış, iyi bir tavsiye, karar, plan gibi 
şeylere ihtiyaç duyduğu, ama kendi imkanlarıyla bunlara ulaşamadığı durumlarda 
ortaya çıkar. Arketip bu ruhsal yetersizliği, boşluğu dolduran içeriklerle telafi 
eder.142  

 

Demek ki rüyalarda ortaya çıkan yaşlı bilge adam arketipi, ruhun temsilcisidir ve 

yalnızca rüyalarda değil, mit ve masallarda da kendini aynı imgeyle yansıtır. Bu 

arketipin insan yaşamına müdahalesi, yani nesnelleşmesi, kaçınılmaz bir süreçtir; çünkü 

tek başına bilinç, kişiliğin bireyleşme sürecinin tamamlanmasına yetecek kadar güçlü 

değildir. Bu yüzden, yaşlı bilge adam arketipinin yalnızca mit ve masallarda değil, 

gerçek yaşamda da rüyalarda ortaya çıkarak yaptığı müdahaleye ihtiyaç duyulur; çünkü 

                                                
141 Fordham, a. g. y., s. 75–76. 
142 Jung, Dört Arketip, s. 86.  



arketipler, iç dünyada yarattıkları yüzleşme ve anlayışlar yoluyla, insanın çıkmazlar 

karşısında yalnızca duygusal tepkiler vermesini engeller ve sağduyularını kullanarak 

çözüm üretmelerini sağlarlar. Öte yandan tüm arketiplerin hem aydınlık, olumlu, yararlı 

ve göksel bir yanı hem de yeraltına özgü, olumsuz ve düşmanca, bazen de tarafsız bir 

yanı vardır. Böylece arketiplerin, psikolojik olarak canlı her şey gibi, temel 

özelliklerinden birinin de çift kutupluluk olduğunu söyleyebiliriz, tıpkı çift yüzlü 

Janus’un∗ kafası gibi hem öne hem de arkaya bakabilir.143 Bazen şeytan imgesi, yaşlı 

bilge adam gibi olumlu bir arketiple de tezahür edebilir. Bu bağlamda yaşlı bilge adam 

arketipi hem iyilik hem de kötülük potansiyeline sahiptir, ama iyiliğin şeytaniliğe 

dönüşüp dönüşmemesi, insanın bilinçli iradesine kalmıştır. Bazen de yaşlı adam 

arketipi, rüyalarda ya da masallarda cüce, yeraltı dünyasından gelen bir bitki tanrısı ya 

da konuşan hayvanlar olarak karşımıza çıkar. Cüce imgesinin belki küçültücü ya da 

sınırlayıcı bir yanı olabilir, ancak hayvan imgesi kesinlikle böyle bir olumsuz yön 

taşımaz. Çünkü hayvan, onu yöneten güce Ben bilinciyle karşı koymaz, aksine tam bir 

itaatle teslim olur. Masallarda, zor ve içinden çıkılmaz durumlarda, insanların neredeyse 

tüm özelliklerine (konuşma, zeka, bilgi vb) sahip olan ve kahramana ne yapması 

gerektiğini söyleyen yardımcı hayvanlar motifiyle sık sık karşılaşırız. Bu bağlamda, ruh 

imgesinin temsilcisi yaşlı bilge adamın kılık değiştirip bir hayvan imgesiyle tezahür 

ettiği söylenebilir.  

İnsanın ruhsal bütünlüğe ulaşmasında önemli rol oynayan üçlük ve dörtlük gibi 

sayısal arketipler de vardır. Üçlük ve dörtlük, aralarında bir eril-dişil karşıtlığını 

barındırır. Dörtlük bir bütünselliği sembolize ederken, üçlük var olan bir eksikliğin 

ifadesidir. Öte yandan üçlük, simyada hep diğer bir üçlüğe de işaret eder, tıpkı göksel 

olanın yeraltını, aydınlığın karanlığı ve iyiliğin kötülüğü gerektirdiği gibi. 

Enantiodromia yasasını hatırladığımızda, bu karşıtlıkların geriliminden doğabilecek bir 

enerji potansiyelini ve bu potansiyelin neden olacağı bir olaylar akışı ihtimalini de göz 

önünde bulundurmak gerekir; çünkü karşıtların arasındaki gerilim daima denge 

peşindedir. Dörtlüğü bir kare olarak düşünüp, bu kareyi çapraz bir çizgiyle ortadan 

böldüğümüzde, tepeleri farklı yönleri gösteren iki üçgen oluştuğunu görürüz. Bu 

                                                
∗ Janus: Roma mitolojisinde girişlerin ve geçitlerin tanrısı; başında karşıt yönlere bakan iki yüzü 

bulunur. 
143 Jacobi, a. g. y., s. 65–66. 



bağlamda, dörtlüğün temsil ettiği bütünlük iki eşit parçaya bölünürse, ortaya karşıt 

yönde iki üçlük çıkar. Böylece dörtlük, içinde karşıt özelliklere sahip iki üçlük 

barındırır. Jung, bu benzerliğe psikoloji alanında bilincin dört işlevinden yalnızca üç 

tanesinin ayırt edilip bilinç seviyesine çıkarılabileceğini söyleyerek açıklama getirir. 

Bilinçdışında mahsur kalan ve en güçlü bilincin bile zayıf noktası olan bu dördüncü 

işleve düşük işlev adını verir:  

 

Dördüncü işlev olan düşük işlev ise bizim irademize kapalı bir alandır. Kimi zaman 
insana takılıp duran, rahatsız edici küçük bir şeytan, kimi zaman da deus ex 
machina olur. Fakat daima sua sponte [kendisi ne zaman isterse] gider gelir. 
Bundan da anlaşılacağı üzere, ayırt edilen işlevler de bilinçdışının etkisinden ancak 
kısmen kurtulmuşlardır, bir yönleriyle hala bilinçdışındadırlar ve onun isteğine 
göre hareket ederler. Ben’in hizmetinde olan üç ayırt edilmiş işleve, bilinçdışından 
henüz kopmamış üç bilinçdışı unsur tekabül eder. Ve bilinçli ve ayırt edilmiş üç 
işlev unsurunun karşısında, ayırt edilmemiş dördüncü işlevin eziyet eden bir 
rahatsızlık faktörü olması gibi, üst işlev de bilinçdışının en büyük düşmanıdır 
sanki.144  

 

Bilinçdışından bilinç seviyesine asla yükselemeyecek bu dördüncü işlevin temsilcisi, 

animadır. Üçlük ve dörtlük, hem mit incelemelerinde hem de rüya yorumlamaları ve 

çözümlemelerinde önemli bir rol üstlenmiş arketipsel sembollerdir. Asya’daki klasik 

formlarında mandala üçgeni, kareyi ve daireyi rakamsal eşdeğerleri olan üç, dört ve 

arketipsel sayıların en güçlüsü olan yedi sayılarıyla birlikte yan yana koyar. 

Arketipler alegoriler, semboller ve motifler kadar kolaylıkla yorumlanamazlar. 

Bünyelerinde karşıt unsurları barındırdıkları için anlamları da karmaşıktır. Buraya kadar 

incelemeye çalıştığımız, ruhsal bütünlüğümüzde ve yaşamımızda çok önemli rol 

oynayan arketiplerin dışında, ikincil öneme sahip başka arketipler de bulunmaktadır. 

Bulundukları yere göre anlam değiştiren ve bu yüzden çok sayıda anlama sahip olabilen 

bu arketipsel imgelerin bazıları ve işaret ettikleri anlamlar şunlardır: 

  

1.2.1. Belli başlı arketipsel imge ve motifler 

1-Su: Yaratılış gizemi, doğum-ölüm-diriliş, arınma ve kurtarılma, bereket ve büyüme. 

Jung’a göre su, aynı zamanda bilinçdışının en yaygın sembolüdür. 

                                                
144 Jung, Dört Arketip, s. 106. 



a) Deniz: Tüm yaşamın anası, ruhsal gizem ve sonsuzluk, ölüm ve yeniden doğma, 

sonsuzluk, bilinçdışı. 

b) Nehir: Ölüm ve yeniden doğma (vaftiz), zamanın sonsuzluğa akışı, yaşam 

döngüsünün geçiş safhaları, tanrıların vücut bulması. 

2- Güneş (ateş ve gökyüzüyle yakından ilişkilidir): Yaratıcı enerji, doğa kanunu, 

bilinçlilik (düşünme, aydınlanma, bilgelik, ruhsal görüm), baba ilkesi (ay ve dünya dişil 

veya anne ilkesiyle özdeşleştirilir), zamanın ve yaşamın akışı. 

a) Doğan güneş: Doğum, yaratılış, aydınlanma. 

b) Batan güneş: Ölüm. 

3- Renkler:  

a) Siyah (karanlık): Kaos, gizem, bilinmeyen, ölüm, ilk bilgelik, bilinçdışı, kötü, 

melankoli. 

b) Beyaz: Belirleyici, olumlu anlamlarında ışık, safiyet, masumiyet ve sonsuzluk; 

olumsuz anlamlarında ölüm, terör, doğaüstü; anlaşılmaz bir kozmik gizemin kör edici 

doğrusu. 

c) Kırmızı: Kan, kurban etme, şiddetli hırs, düzensizlik, asalet, aşk. 

d) Mavi: Genellikle oldukça olumlu; doğru,dinî duygu, güvenlik ve ruhsal temizlikle 

özdeşleşir (Büyük Ana veya Kutsal Ana’nın rengi). 

e) Yeşil: Büyüme, hassasiyet, ümit, bereket, özgürlük, olumsuz anlamında ölüm ve 

yıkılış. 

4- Daire (küre): Bütünlük, birlik. 

a) Yumurta (oval): Yaşamın gizemi ve üretimin gücü. 

b) Yang-yin: Eril ilkenin, ışığın, hareketin ve bilinçli zihnin temsilcisi yang ile dişil 

ilkenin, karanlığın, hareketsizliğin ve bilinçdışının temsilcisi yin’in karşıt güçlerinin 

birliğini ifade eden bir Çin sembolü. 

c) Ouroboros: Kendi kuyruğunu ısıran eski bir yılan sembolü; yaşamın sonsuz döngüsü, 

ezeli bilinçdışını ve karşıt güçlerin birliği (yang-yin gibi). 

5- Yılan (kurt): Enerji ve saf güç sembolü (libido gibi), kötü, çürüme, şehvet, yok olma, 

gizem, bilgelik, bilinçdışı. 

6- Sayılar: 

a) Üç: Işık, ruhsal bilinçlilik ve birlik (Kutsal Üçleme gibi), eril ilke. 



b) Dört: Daire, yaşam döngüsü, dört mevsim, dişil ilke, yeryüzü, doğa, dört element 

(toprak, su, ateş ve hava). 

c) Yedi: Tüm sembolik sayıların en güçlüsü, üç ve dördün birliğinin sembolü, bir 

dairenin tamamlanması, kusursuz düzen. 

7- Arketipsel kadın (Büyük Ana, yaşamın gizemleri, ölüm, dönüşüm): 

a) İyi anne (Toprak Ana’nın olumlu yönlerini taşır): Yaşam ilkesi, doğum, sıcaklık, 

beslenme, korunma, bereket, büyüme, bolluk (Demeter ve Ceres gibi). 

b) Kötü anne (Toprak Ana’nın olumsuz yönlerini taşır): Cadı, büyücü, siren, fahişe, 

baştan çıkaran kadın (şehvetle özdeş olarak), korku, tehlike, karanlık, vücudun 

organlarını kesip ayırma, iğdiş etme, ölüm, bilinçdışı. 

c) Ruh dostu: Sophia figürü, Kutsal Ana, prenses veya güzel bayan, ilhamın vücut 

bulması ve ruhsal tamamlanma. 

d) Yalnız kadın: Doğadan aldığı güçle ataerkil düzene kafa tutan ve cinsiyetlerüstü bir 

uyuma erişen kadın tipi.  

8- Bahçe: Cennet, masumiyet, el değmemiş güzellik (özellikle dişil), bereket. 

9-Ağaç: En genel anlamıyla kozmostaki yaşam, yani onun uyumu, büyümesi, 

çoğalması, üretkenliği ve yeniden canlanmasıyla ilgili süreçler. 

10- Çöl: Ruhsal verimsizlik, ölüm, nihilizm, umutsuzluk. 

Arketipsel motif veya kalıpların bazıları da şunlardır: 

1- Yaratılış: Bütün arketipsel motiflerin en önemli olanıdır. Hemen hemen her mitoloji 

kozmosun, doğanın ve insanoğlunun bazı doğaüstü varlık veya varlıklar tarafından nasıl 

yaratıldığına dair anlatımlara dayalıdır. 

2- Ölümsüzlük: Genellikle iki temel anlatı tarzına sahiptir: 

a) Zamandan kaçış: cennete dönüş, kadın ve erkeğin günah işledikten sonra, 

ölümlülükle cezalandırılmalarıyla son bulan trajik düşüşlerinden önceki mükemmel ve 

sonsuz mutluluk durumu. 

b) Zamanın döngüsüne mistik dalış: sonsuz ölüm ve yeniden doğma teması. İnsanoğlu 

Doğa’nın sonsuz döngüsünün, özellikle mevsimlerin döngüsünün, engin ve gizemli 

ritmine boyun eğerek bir tür ölümsüzlük kazanır. Yirminci yüzyıl edebiyatında 

muazzam bir etki yaratan Altın Dal’ın yazarı Frazer’ın üzerinde durduğu en önemli 

arketipsel motifler, çarmıha gerilme ve yeniden doğma motifleridir, bu bağlamda 

özellikle “kutsal kralın öldürülüşü”nü tasvir eden mitlere değinir. Pek çok ilkel 



toplumda kralın, yaşamı doğadaki ve insan varlığındaki yaşam döngüsüyle özdeşleşmiş 

kutsal veya yarı kutsal bir varlık olduğuna inanılırdı. Bu özdeşleşme yüzünden 

insanların, hatta dünyanın güvenliğinin tanrı-kralın yaşamına bağlı olduğu düşünülürdü. 

Sağlıklı ve güçlü bir kral, doğanın ve insanların üretkenliğinin garantisiydi; oysa hasta 

veya sakatlanmış bir kral, ülkeye ve ülke insanlarına ancak karmaşa ve hastalık getirirdi. 

Güçten düştüğü anlaşılan tanrı-kralın ise mutlaka öldürülmesi ve ruhunun daha güçlü 

bir halefe geçirilmesi gerekmekteydi. Frazer, birçok ilkel kabilede çocukların 

yenmesinin insan yaşamının devamı için birincil ihtiyaç olarak görüldüğü inancından 

hareketle, tanrıların yiyecek ihtiyaçlarını gidermek için çocukların kurban olarak 

sunulduğu kanlı arınma ritlerinin ilkel toplumlar tarafından yeniden doğmanın büyülü 

bir garantisi olarak algılandığını ileri sürer.145  

3- Kahraman arketipleri (dönüşüm ve kurtarma arketipleri): 

a) Arayış: Kahraman (kurtarıcı) uzun bir yolculuğa çıkar ve bu sırada krallığı korumak 

için olağanüstü görevleri yerine getirir, canavarlarla savaşır, çözülmez gizleri çözer ve 

aşılmaz engellerin üstesinden gelir. 

b) Üyeliğe kabul edilme: Kahraman cahillik ve toyluktan, toplumsal ve ruhsal 

yetişkinliğe geçişte birçok dayanılmaz acıya katlanmak zorunda kalır, olgunlaşır ve ait 

olduğu toplumsal grubun her yönüyle yetişmiş bir üyesi olur. Bu durum üç farklı 

evreden oluşur: ayrılma, dönüşüm ve geri dönüş. Arayış arketipi gibi bu da, ölüm ve 

yeniden doğma arketipinin bir türevidir. 

c) Kurbanlık günah keçisi: Kabilesinin veya devletinin refahıyla özdeşleşen kahraman, 

insanların günahlarının kefareti için ölmeli ve böylece ülkesini tekrar berekete 

kavuşturmalıdır.  

Arketipler ve arketipsel eleştiri alanında Frye, yirminci yüzyıl ortalarında farklı 

yaklaşımlar ortaya koyar. Temel kavramlar konusunda olmasa da, pek çok noktada 

Jung’la fikir ayrılığı içinde olan Frye, Jung Okulu’nun yaklaşımını sistematik bulmaz. 

Buna göre, Jung daha çok arketiplerin kökeni üzerinde dururken, Frye için önemli olan 

bunların çözümlemesidir. Dahası Frye, edebiyat bağlamında tanımlama yoluna giderek 

arketipi, insanın edebi deneyiminin bir parçası olarak, edebiyatta hemen tanınabilecek 

                                                
145 James Frazer, Altın Dal: Dinin ve Folklorun Kökleri Cilt I, çev. Mehmet H. Doğan, Payel 

Yayınevi, İstanbul, 1991, s. 212, 229.  



kadar sık tekrarlanan bir sembol veya genellikle bir imge olarak açıklar.146 Frye, 

edebiyatla özdeşleştirdiği mitin de edebi biçimin yapısal düzenleyici ilkesi olduğunu 

savunur.147 Böylece arketipler konusunda ortaya koydukları kuramlarda, Jung analitik 

psikolojiden ve Frye da mitolojiden yana bir tutum sergilerler. Jung Okulu’nda James 

Hillman, Henri Corbin, Gilbert Durand, Rafael Lopez-Pedraza ve Evangelos Christou 

gibi isimler bulunurken, Frye Okulu’nda James Frazer, Joseph Campbell, Jessie 

Weston, Leslie Fiedler, Ernst Cassirer, Claude Lévi-Strauss, Richard Chase, Philip 

Wheelwright ve Francis Ferguson yer alır.  

Frye’a göre mit, ritüele arketipsel önem ve anlaşılması güç olana arketipsel 

anlatı kazandıran en önemli bilgilendirici güçtür. Bu yüzden mit arketiptir, ancak anlatı 

söz konusuysa “mit” ve anlam söz konusuysa “arketip” denmesi daha uygundur. Günün 

güneşle ilgili dönümünde, yılın mevsim dönümünde ve insan yaşamının organik 

dönümünde anlamın tek bir modeli vardır. Mit bu modelden, merkezi kısmen güneş, 

kısmen bitkisel bereket ve kısmen de bir tanrı veya arketipsel bir insan figürü olan bir 

anlatı oluşturur. Frye’ın edebiyat eleştirisi alanında pek de benimsenmeyen mit (mythoi) 

sistematiği ise edebi türlere göre düzenlenmiştir:  

1- Komedi miti: İlkbahar, şafak ve doğum evresi; kahramanın doğumunun, 

yenilenmenin ve yeniden doğuşun, yaratılışın ve karanlığın güçlerinin yenilgisinin 

mitleri; kış ve ölüm; yan karakterler olarak anne ve baba. 

2- Romans miti: Yaz, doruk ve evlilik veya başarı evresi; ilahlaştırmanın, kutsal 

evliliğin ve cennete girişin mitleri; yan karakterler olarak dost ve gelin. 

3- Trajedi miti: Sonbahar, günbatımı ve ölüm evresi; düşüşün, ölen tanrının, ıstıraplı 

ölümün ve kurban olmanın ve kahramanın yalnızlığının mitleri; yan karakterler olarak 

hain ve siren. 

4- Taşlama miti: Kış, karanlık ve dağılma (ölüm) evresi; bu güçlerin zaferinin, sellerin 

ve kaosun geri dönüşünün ve kahramanın yenilgisinin mitleri; yan karakterler olarak 

gulyabani ve cadı.∗ 

                                                
146 Frye, a. g. y., s. 99, 365. 
147 Frye, a. g.y., s. 34. 
∗ Bilgi için bkz., Wilfred L. Guerin, Jeanne C. Reesman, Earle G. Labor, John R. Willingham, 

Lee Morgan, A Handbook of Critical Approaches to Literature, Oxford University Press, USA, 
2006, s. 161–166; Tom Chetwynd, Dictionary of Symbols, The Aquarian Press, London, 1983, 
s. 93, 125–26, 198, 269–70, 286, 387, 422; ayrıca bkz., Frye, a. g. y., s. 163–239. 



1.3. Rüyalar 

Rüyanın, istem dışı olarak uykuda görülen, bilinçaltında yer etmiş olay ve 

kişilerden oluşan bir hayal olduğu bilinir. Rüyalar, bünyesinde geçmişin, şu anın ve 

geleceğin malzemelerinin eşsiz bir görüntü ve anlam zenginliğiyle şekillenebildiği 

zihinsel sürecin göstergeleridirler. Bu yüzden rüyalar âlemi, arketipsel temalarla en çok 

karşılaşılan psişik bölgedir. Olaylar genellikle rüyalarda, uyanık halin aksine, pek fazla 

mantıksal bir çerçeve içinde değildir. Zaman ve mekanın maddesel varlığa koyduğu 

sınırlamalardan kurtuluş yeridir rüyalar. Bilinçdışının yaratıcılığıyla meydana gelen 

rüyalar ve mitler arasında dikkate değer bir benzerlik vardır: İkisi de sembollerle ifade 

edilir. Geçmişte hem Doğu’da hem de Batı’da önemli medeniyetler kurmuş toplumların 

inançlarına bakıldığında, bu insanların rüyalara çok önem verdiği, bunların ruhta olup 

biten olaylarla ya da gelecekle ilgili çok önemli mesajlar taşıdığını düşündükleri ve 

Tanrı’nın gönderdiğine inandıkları bu mesajlara göre yaşamlarını düzenledikleri 

görülür. Örneğin, Kitabı Mukaddes’te rüyanın insanlara Tanrı tarafından iletilen ve 

açıklanan bir durumu temsil etmekte olduğu, Tevrat’ın Genesis bölümünde 41. bapta 

Firavun’un rüyası örnek verilerek anlatılır. Firavun, rüyasında nehirden çıkan yedi besili 

ineğin sonradan gelen yedi sıska inek tarafından yendiğini görür. Daha sonra bu rüyaya 

benzer bir başka rüyada da, doğu rüzgarının savurduğu yedi cılız mısır tanesinin yedi 

dolgun ve iri mısır tanesini yediğini görür. Hiçbir kahinin yorumlayamadığı bu 

rüyalarını Yusuf’a yorumlatır. Yusuf, bu rüyaların ikisinin de aynı anlama geldiğini, 

bolluk içinde geçecek yedi yıldan sonra, yedi yıl da kıtlığın ve açlığın hüküm süreceğini 

söyler. Bu durum Tanrı tarafından belirlendiği ve kısa sürede gerçekleşeceği için de, 

aynı anlama gelen rüyaların peş peşe görüldüğünü belirtir. Firavun, Yusuf’un 

tavsiyesini dinleyip önlemini alır ve bolluk yıllarında alınan tedbirlerle kıtlık yılları 

rahatça atlatılır. Aslında sürekli görülen aynı rüyanın gerçekleşme nedeni, bilinçdışının 

bu türden rüyalar yoluyla ya kişiyi gelecekteki bazı önemli olaylar konusunda uyarmaya 

ya da kendisinde bulunan ciddi bir soruna dikkat çekmeye çalışmasıdır. Fromm’a göre, 

Firavun’un rüyasını psikolojik bir yaklaşımla incelediğimizde, onun gelecekteki on dört 

yıl içerisinde ortaya çıkacak bolluğu ve kıtlığı hazırlayacak unsurları hissedebildiği 

varsayımıyla karşılaşırız. Ama Firavun bu gerçeği ancak uykusunda 

sezinleyebilmiştir.148 

                                                
148 Fromm, a. g. y., s. 155. 



Rüya yorumlamanın tarihi, rüyanın psikolojik bir olgu olarak ele alınmasıyla 

başlamaz. Antik çağa kadar dayandırabileceğimiz bu tarih, ruhun bedenden ayrılarak 

dolaştığı zaman, başından geçenlerin rüyayı oluşturması inancıyla başlar. Örneğin bazı 

ilkel kabilelerde bir erkek, rüyasında başka bir adamın karısıyla cinsel bir ilişkiye 

girerse, zina suçuyla yargılanır. Çünkü bu erkeğin, kadının ruhuyla cinsel ilişkiye 

girdiği düşünülür. Britanya Yeni Ginesi inançlarına göre bir büyücü, bir insanın ruhunu 

rüya halindeyken yakalayabilirse, o insan artık hiçbir zaman uyanamaz.149 Eski 

Hindistan ve Yunanistan’da rüyaların, hastalıkların öncesinde bilinmesinde 

kullanılabileceği inancı vardı. Çünkü o dönemlerde, rüyada görülen bazı işaretler, 

hastalık belirtileri olarak kabul edilirdi. Fromm, bu olaya psikolojik açıdan bakıldığında, 

uykudayken uyanık halimizden daha iyi bir algılama gücüne sahip olduğumuzu var 

sayar. Sözgelimi, bedenimizde meydana gelen hastalık belirtilerini daha kuvvetli 

hissedebilir ve bunları daha sonra rüyamızda çeşitli semboller aracılığıyla görebiliriz.150 

Bu çağlarda, psikolojik durumumuzdan kaynaklanmadığı bilinen rüyaların 

yorumlarında rüya, gelecekte ortaya çıkacak bir olayın önceden sezinlenmesi veya 

olağanüstü bir gücün gönderdiği bir uyarı olarak kabul edilirdi. Psikolojik rüya 

yorumunda ise rüyalara, insan ruhunun oluşturduğu bir görüntü olarak bakılmaktadır. 

Birçok kahin, Ortaçağ’a kadar her iki yöntemi karışık olarak kullanmaktaydı. Platon, 

kitabı Phaidon’da, Sokrates’in rüya hakkındaki fikirlerine yer verir. Sokrates rüyaları 

vicdanın sesi olarak değerlendirir ve insanların bu sese kulak verip, ona göre hareket 

etmelerini söyler.151 Platon’a göre ise rüya, insanın içinde gizli, vahşi yanının ortaya 

çıkmasıdır, bu yüzden de akıldışı arzu ve dürtülerin yansımasıdır. Aristoteles de 

uyanıkken fark edemeyeceğimiz küçük bedensel değişikliklerin, rüyalarımıza 

yansıyabileceğini doğrular, ancak bunun ötesinde rüyaların geleceği haber verme gibi 

bir özelliği yoktur ve yalnızca rastlantısal olarak meydana gelirler.152 Öte yandan 

Romalılar, rüya yorumlarına Yunanistan’daki rüya kuramları kadar kesin sınırlar 

getirememişlerdir. İkinci yüzyılda yaşayan Romalı bilgin Daldisli Artemidor Das 

Traumbuch (Rüya Kitabı) adlı eserinde rüyayı beş ana unsura ayırır: rüya, rüyanın yüzü, 

                                                
149 Frazer, a. g. y., s. 124. 
150 Fromm, a. g. y., s. 156. 
151 Fromm, a. g.y., s. 159. 
152 Fromm, a. g.y., s. 163. 



kehanet, fantasma ve hayal. Buna göre birinci unsur rüya, gün içinde yaşanan olayları 

dile getirir. İkinci unsur rüyanın yüzü ise, kişinin dikkatini gelecekte gerçekleşecek 

olaylara çeker. Kehanet unsuru, Tanrı’nın isteklerinin melekler ya da bazı kutsal kişiler 

tarafından insanlara rüyada bildirilmesidir. Fantasma, gün içinde yoğun olarak 

yaşadığımız duyguların rüyada yeniden yaşanmasıdır, aç bir insanın rüyasında yiyip 

içtiğini görmesi gibi. Son unsur hayal, yaşlıların ya da çocukların rüyada gördüğü ve 

amaçları korkutup acı çektirmek olan hayalet ya da korkunç yaratıklar olarak tezahür 

eder.153 Öte yandan, rüyaları yaşamımızı etkileyecek kadar anlamlı bulmayan Romalı 

şüpheci düşünür Cicero, bunların Tanrı tarafından gönderilmeme ve bilimsel olarak 

kesin bir yorumlama sistematiğine sahip olmama ihtimali üzerinde durmuştur. Buna 

göre, rüyalara gereğinden fazla anlam yükleyen toplumlar, boş yere bu saçmalıklara 

göre yaşamlarını düzenlemişlerdir.154 Ancak rüyaların anlam ve önemlerine dair yapılan 

bu tür karşı çıkışlar yok denecek kadar azdır. Nitekim Yahudilerin kutsal kitaplarından 

biri olan Babil Talmudu’nda Berachot 55a kısmında Haham Chisda’nın şu sözleri yer 

alır: “Ayrıca Haham Chisda dedi ki: Yorumlanmamış bir rüya, okunmamış bir mektuba 

benzer.” Rüya bahsinin devamında ise Haham Jochanan, bizim kültürümüzde de şu an 

var olan bir inancı dile getirir ve üç türlü rüyanın gerçekleşebileceğini söyler. Bunlar 

sabah vakti görülen rüyalar, uykumuzdayken yorumladığımız rüyalar ve arkadaşımızın 

bizim hakkımızda gördüğü rüyalardır. Ayrıca, tekrarlanan rüyaların, gerçekleşme 

ihtimali fazla olan rüyalardan olduğunu da doğrular. Talmud’daki rüya yorumu 

sistematiği, rüyaların genellikle tersine çıkacağı düşüncesi üzerine kuruludur. 

Ortaçağ’da da Eski Çağ’dan gelen rüyayla ilgili görüşler etkisini sürdürmüştür. Dahası, 

insanların rüya yoluyla Tanrı’nın gönderdiği bilgilerle aydınlatıldığı, rüyanın içerdiği 

kolay anlaşılır bilgilerden dolayı, bu aydınlanmanın herkese açık olduğu ve rüyaların 

içimizde gizlenen kahini açığa çıkarttığı inancıyla karşılaşırız. Aquinolu Thomas 

rüyaların kaynağını, kendi içlerinde de ikiye bölünen içsel ve dışsal nedenler olarak 

ikiye ayırır; buna göre içsel nedenlere dayanan rüyaların ruhsal özellik taşıyan birinci 

kısmı, uyanıkken ilgilendiğimiz olayların etkisiyle oluşur, diğer kısım rüyalarsa 

bedensel faaliyetlerimizden kaynaklanır. Dışsal nedenlere dayanan rüyalar da yine 

                                                
153 Artemidor von Daldis, Das Traumbuch, übers. Karl Brackertz, Deutscher Taschenbuch Verlag, 

München, 1979, s. 9–10, 12. 
154 Fromm, a. g. y., s. 167. 



bedensel ve ruhsal niteliklidir, sözgelimi uyuyan kişinin bulunduğu ortamın şartları ya 

da uyuduğu sırada gök cisimlerinin konumları gibi.155 Aydınlanma Çağı’nın Voltaire ve 

Kant gibi bazı düşünürleri, tıpkı Cicero gibi, rüyaların Tanrısal bir mesaj taşıdığı ya da 

gelecekle ilgili birtakım bilgiler verdiği inancını saçma bulurlar; ancak zihnimizin 

uykudayken uyanık halimizden daha iyi işleyip, daha mantıklı ve düzenli düşünceler 

üretebildiğini kabul ederler. Ancak R. W. Emerson, bunlardan farklı olarak, rüyada 

gördüğümüz abartılı ve saçma şeylerin içinde bile daima gizli bir gerçeğin yattığını ve 

bu gerçeğin insanın benliğinde kendiliğinden var olduğunu, ayrıca karakterimizin 

uyanıkken farkına varamadığımız özelliklerinin de rüyalara yansıdığını ileri sürer.156  

Çağımız insanının çoğu zaman boş inanç olarak bir tarafa attığı rüyalar ve 

yorumlamaları, Freud, Jung ve Fromm gibi insan ruhunu çözümlemeye uğraşan bilim 

adamları için hazine değerindeki malzemelerdir. Çalışmamızın başlarında Freud’un, 

rüya yorumunu bilinçdışının derinliklerine götüren bir via regia (kral yolu) olarak 

tanımladığını söylemiştik. Fromm da, günümüzde rüyalara ilişkin görüşleri iki kısma 

ayırır. Birinci kısımda, Freud’un savunduğu gibi, rüyaların kaynağı içimizdeki akıldışı 

ve hayvani arzulardır; ikinci kısımda ise, Jung’un iddia ettiği gibi, rüyaların zihnin 

üstün yeteneklerinin meyvesi olduğu görüşü yer alır.157 Fromm ise rüyaları niteliksel 

değil de, niceliksel olarak çözümlemek gerektiğini, çünkü bunların içimizde gizlenen 

arzu ve korkuların yalnızca niceliği hakkında bizi bilgilendirdiğini öne sürer. Ayrıca 

rüyaların çoğu, uyanıkken önemini fark etmediğimiz şeylere dikkatimizi çekerler. 

Fromm kendini Freud ve Jung’tan şu şekilde ayırır:  

 

Rüya, Jung’un tanımladığı gibi bir “mitoloji imparatorluğu” değildir. (Jung’a göre 
bu, kalıtımla kazanılan tecrübelerin oluşturduğu bir imparatorluktur.) Ama aynı 
zamanda rüya, Freud’un savunduğu akıldışı kökenli ve libido destekli arzuların 
tatmini de değildir. Rüyayı daha çok (…) “düşüncelerimiz ve duygularımız 
yaptıklarımız tarafından etkilenir” ilkesi açısından ele almak gerekir.158  

Bu bağlamda, rüyanın kökeninde akıldışı bastırılmış arzuların ya da zihinsel 

yeteneklerin daha düzenli işlemesinin yattığını söyleyebilmek için, rüyayı gören kişinin 

                                                
155 Fromm, a. g.y., s. 177–78. 
156 R. W. Emerson, Lectures and Biographical Sketches, Riverside Press-Houghton Hifflin 

Comp., Cambridge/Boston, New York, 1904, s. 7. 
157 Fromm, a. g. y., s. 190. 
158 Fromm, a. g.y., s. 56.  



karakterini ve yaşantısını göz önünde bulundurmak gerekir. Örneğin Kekulé, uzun 

süredir benzolün kimyasal formülünü araştırmaktayken, bir gece rüyasında doğru 

formülü görür. Bu, rüyalarda yalnızca günlük olayların, karakterin ya da gelecekle ilgili 

sezgilerin değil, zihinsel yeteneklerin de kendini daha güçlü bir şekilde ifade ettiğinin 

mükemmel bir örneğidir. Fromm bunun açıklamasını, uyanıkken bir konu üzerinde 

yeterince yoğunlaşma sağlayamazken, uykumuzda yeterli yoğunluğa ulaştığımız fikrine 

dayandırır. Öte yandan Freud, bazı rüyalarımızda toplumca kabul görmeyecek –hatta 

ilkel ve vahşi denilebilecek– arzular tatmin edildiği için, bilincin utanma duygusuyla 

hareket ederek bu rüyaları hemen unutma yoluna gittiğini savunur. Bu, bilinen en eski 

rüya kuramlarından biridir. Bilinç nefret, hırs, kıskançlık ve özellikle çarpık cinsel 

arzular gibi farkında bile olmadığımız akıldışı duyguları uyanıkken bastırmayı başarır; 

ancak bilincin denetleme gücünün azaldığı uyku sırasında, bastırma yoluyla tam olarak 

yok edemediğimiz bu duygular, rüyalarda su yüzüne çıkar. Freud, kökenini çocukluk 

yıllarına dayandırdığı bu arzuların rüyada tatmin edilerek bilinç için rahatsız edici bir 

unsur olmaktan çıktığını ve kendimizle uzlaşarak rahat bir uyku sürdüğümüzü belirtir. 

Böylece rüyalar uykuya süreklilik kazandırır. Bu iddiaya karşı Fromm, rüyaların bu 

kadar basit açıklanamayacak kadar sır dolu ve karmaşık bir yapıda olduğunu ileri sürer. 

Rüyalarımızda genellikle cinayet işlediğimizi, ensest ilişkiye girdiğimizi ya da 

kabullenilmeyecek bir suç işlediğimizi görmeyiz, görsek bile bu, bize herhangi bir 

uzlaşım rahatlığından ziyade aşırı bir rahatsızlık verir. Ancak Freud’un bununla ilgili bir 

açıklaması vardır, bilincin görevlendirdiği bir sansür mekanizması, bu tür yasak 

fikirlerin rüyalarda açık ve seçik bir biçimde ortaya çıkmalarını engeller. Akıldışı 

arzuların tatmin edildiği rüyalarda olaylar, tamamen ilişkisizmiş gibi görünen birtakım 

semboller aracılığıyla gelişir; böylece bastırılmış duygularla sansürcü arasında bir 

uzlaşma sağlanmış olur ve uykumuz kesilmeden devam eder. Freud, uyandıktan sonra 

hatırladığımız karmaşık ve bazen de saçma olan rüyaya açık (manifest) rüya adını verir 

ve bunun, rüyanın asıl anlamını taşıyan kısmı olan gizli (latent) rüya’yı saklayan bir 

paravan olduğunu söyler.159 Gizli rüyaları açık rüyaya dönüştürme olayını da rüya 

çalışması (düş oluşumu) diye adlandırır. Rüya çalışması sırasında gizli rüyanın bazı 

parçalarının atıldığı yoğunlaştırma işlemi uygulanır, daha sonra farklı unsurların 

parçaları birleştirilir ve bunlar açık rüyanın yeni bir unsuru haline getirilir. Böylelikle 

                                                
159 Freud, Beş Konferans ve Psikanalize Toplu Bakış, s. 102. 



açık rüyanın bir tek unsuru, birçok gizli rüya unsuru içerir. Yoğunlaştırma işlemine 

bağlı bir diğer özellik de, kaydırma işlemidir. Kaydırma mekanizmasında, gizli rüyada 

ikincil öneme sahip bir unsur, açık rüyada en belirgin ve en önemli ifade olarak ortaya 

çıkar; bunun tam tersine gizli rüya için büyük önem taşıyan bir mesaj, açık rüyada silik 

ve anlamsız bir unsurla temsil edilebilir. Rüya çalışmasının, rüyanın yorumlanmasını 

zorlaştıran değiştirici işlevlerinden biri de, rüyada görülen şeylerin çoğu zaman günlük 

yaşamımızdaki gerçeklerin tam tersini ifade etmeleridir; sözgelimi rüyadaki nefret 

sevgiyi, sevinç üzüntüyü ya da zenginlik fakirliği sembolize edebilir. Bazen açık rüyada 

görülen şeyler, bir mantık silsilesi halinde değil de, birbiriyle ilişkisiz sembollerin yan 

yana geldiği bir tablo gibi karşımıza çıkar ve bu da, açık rüyadan gizli rüya düşüncesini 

çıkartmamızı zorlaştırır. Örneğin, rüyasında kendini çıplak gören insan, çoğu zaman bu 

rüyalarda çevresindekiler tarafından eleştirilmediği gibi, bir utanç duygusuna da 

kapılmaz. Aslında bu çelişkinin ardında, rüya çalışmasının değiştirerek gizlediği 

oldukça mantıklı bir anlam yatar. Freud’a göre, bu tür çıplaklık rüyalarının temelinde, 

çocukluktan kalma bastırılmış teşhircilik duygularının açığa vurulma isteği yatar. 

Ayrıca insanoğlu böyle rüyalarla, yaradılışın başlangıcında kovulduğu cennete geri 

döner; çünkü ilk insan yasak meyveyi yemeden önce çıplaklığının farkında olmadığı 

için utanç duygusundan yoksundur. İlk günahın işlenmesinden sonra çıplaklığının 

farkına vardığında, utanç ve korku duygusu doğar ve cennetten kovulur. Ancak 

Fromm’a göre, bu tür rüyaların tek nedeni, gizli kalmış cinsel teşhircilik duyguları 

değildir. Rüyadaki çıplaklık insanın dürüstlüğünü ya da gerçek benliğini, aksine giyinik 

olmak da insanın benimsemediği duygu ve düşünceleri veya toplumun dayatmalarını 

sembolize edebilir.160 Freud, rüyada ortaya çıkan ve ifade ettikleri anlamdan çok farklı 

bir görüntüye sahip sembollerin, kökeni çocukluk yıllarına dayanan bastırılmış ensest 

arzusu, cinsel merak ve iğdişleştirilme kompleksi gibi cinsel duyguların ifadesi 

olduğunu savunur.  

Freud’la bir süre birlikte çalışan Jung, onun rüya yorum sistematiğini yetersiz 

bularak birtakım düzeltme ve eklemeler yapma yoluna gitmiştir. Jung rüyaların, 

kökenlerinin geçmiş yıllara dayanan arzular olduğunu kabul etmekle birlikte, geleceğe 

de yöneldiklerini ve rüya görenin düşüncelerine yön verdiğini ileri sürer:  

 
                                                
160 Fromm, a. g. y., s. 128. 



Bilincimiz bir geçiş yeridir. Bu nedenle iki yöne doğru da açıktır. Bir yandan bize 
geçmişteki olayları göstermekte, ama öte yandan da, geleceğimiz hakkında 
oluşturduğumuz bilinci ve bilgimizi vurgulamaktadır. Bu sonuca varabilmek için 
bilincimizin, geleceği kendi başına yarattığına inanmamız gerekmektedir.161  

 

Ayrıca Jung, rüyaların bilinçdışında gizlenen yüce bir bilgeliğin ifadesi olduğu fikrini 

savunur ve Freud’un çok sık kullandığı serbest çağrışım yönteminin rüya 

çözümlemesinde pek fazla işe yaramayacağını iddia eder. Çünkü rüyaların, nesneleri ya 

da duyguları çarpıtarak ifade ettiğinden hiçbir zaman emin olamayız, aksine rüyanın 

anlaşılmasını zorlaştıran bu çarpıklık rüyadan değil, insanın kendi aklından 

kaynaklanır.162 Bir rüyayı yargılarken, figürlerin nasıl tanıtıldığına çok dikkat etmeliyiz. 

Jung’a göre, Freud’un ürettiği yoğunlaştırma, kaydırma vs gibi sözde rüya 

mekanizmalarınca yanlış yönlendirilmiş insanlar, gerçek rüya düşüncelerinin bunun 

arkasında yattığını var sayarak, rüyanın maskeli yüzünden kurtulabildiklerini sanırlar. 

Buna karşı olarak Jung rüyayı, aldatmak üzere planlanmış kasıtlı bir manevradan dolayı 

suçlamaya hakkımız olmadığını iddia eder. Çünkü doğa çoğu zaman anlaşılması güç ve 

çözülmesi zor olmasına rağmen, insan gibi hilekar değildir. Bu yüzden de rüya nasıl 

görünüyorsa öyle ele alınmalıdır. Eğer bir şeyi olumsuz bir şekilde gösteriyorsa, bunun 

olumlu anlama geldiğini iddia etmekte bir mantık yoktur. Öte yandan Jung, 

rüyalarımızda duyduğumuz ve bize birtakım görüşleri açıklayan sesin bizim sesimiz 

olmadığını, başka bir kaynaktan geldiğini iddia eder. Bu sesin açıkladığı düşüncelerin 

bize ait olduğu yolundaki iddialara ise şöyle karşılık verir:  

 

Fakat bir düşüncenin, kendi düşüncem olabilmesi için, onu benim düşünmüş 
olmam gerekmektedir. (…) Rüyamdaki ses, sanki bana fikirlerini açıklayan 
arkadaşımın sesi gibidir. Fakat buna rağmen, arkadaşımın söylediklerinin, benim 
fikirlerim olduğunu iddia edersem, bu ne dürüst bir davranış olur ve ne de 
gerçekleri yansıtır.163  

 

Jung bu sesin kaynağını tanrısal ve ulu bir bilgeliğe dayandırırken, Fromm 

rüyalarımızdaki düşüncelerin tamamen bize ait olduğunu savunur. Buna göre, 

                                                
161 C. G. Jung, Psychogenesis in Mental Disease–The Collected Works Vol. 3, Ed. H. Read, M. 

Fordham, G. Adler, Pantheon Boks, New York, 1960, s. 205. 
162 Jung, Analitik Psikolojinin Temel İlkeleri, s. 112. 
163 C. G. Jung, Western Religion–The Collected Works Vol. 11, Ed. H. Read, M. Fordham, G. 

Adler, Pantheon Boks, New York, 1963, s. 39. 



uyanıkken etkisinde kaldığımız baskıların körelttiği zihinsel yeteneklerimiz, rüyalarda 

tüm baskılardan özgür bir biçimde ortaya çıkar. Jung’un ortaya attığı yeniliklerden biri 

de, rüya çözümlemelerini “insandaki o karanlık bölgeye”, yani bilinçdışına, 

ulaştırabilecek üç çözümleyici yöntemden biri olarak kabul etmesidir.164 Çünkü ruhun 

kendini düzenleyen sisteminde, her türlü uyumsuzluk, tek taraflılık, tuhaflık, engelleme, 

sapkınlık ve bilinçli yaşamın düzensizliği rüyalarla telafi edilir. Çoğunlukla rüya, 

imgelerin diliyle ruhla iletişime geçmek için yapılan ustaca teşebbüsleri temsil eder. Bu, 

ruhun nesnel ve kolektif bölgesinden kaynaklanan “büyük rüyalar” için olduğu kadar, 

öznel ve kişisel bölgeden doğan “küçük rüyalar” için de geçerlidir. İlkeller, kişisel ve 

kolektif rüyalar arasındaki farkı içgüdüleriyle sezinleyip kişisel olana “küçük rüya”, 

kolektif bilinçdışından kaynaklanan arketipsel rüyalara da “büyük rüya” adını verir. 

Jung’a göre, bu arketipsel rüyalar çoğunlukla ergenlik çağı, ilk gençlik ve orta yaşın 

başlangıcı (36–40 yaş arası) gibi hayati önemi olan dönemlerde ve ölümün 

sezilmesinde, yani tüm insanların başına gelebilecek evrensel durumlarda ortaya çıkar. 

Günlük sorunlarla ilgili olan ve pek önem taşımayan küçük rüyaların tersine, büyük 

rüyalar bazen tamamen arketipsel temalar içerir; çok ender görülen bu durumda rüya 

insana, bazen geleceğe yönelik, evrensel ve hatta kozmik birtakım olgularla ilgili sırlar 

bahşeder. Buna Osmanlı Devleti’nin kuruluş aşamasında Osman Gazi’nin gördüğü 

rüyayı örnek verebiliriz: Osman Gazi, rüyasında göbeğinden bir ağacın filizlenip 

gittikçe büyüdüğünü ve en sonunda gölgesinin neredeyse tüm dünyayı kapladığını 

görür.165 Ağaç, semboller tarihinde sonsuza dek var olana ve değişmeyene doğru 

büyümenin ve yaşam yolunun ifadesidir, karşıtların birliğinden doğmuştur ve bu 

birleşmenin gerçekleşmesi onun ebedi varlığından kaynaklanır. Ayşe Lahur Kırtunç, bu 

bağlamda ağacın önemini şöyle açıklar:  

 

Jung’un da belirttiği gibi pek çok söylence insanın ağaçlardan doğduğunu anlatır. 
Anadolu kilimlerinde de görülen yaşam ağacı figürü bu inanışın uzantısıdır. Pek 
çok eski inanç ve dinde ağaç kutsaldır. Ölü Osiris sedir ağacından çıkıp canlanır. 

                                                
164 Jung, Analitik Psikolojinin Temel İlkeleri, s. 63. 
165 Mustafa Cezar, Mithat Sertoğlu, Mufassal Osmanlı Tarihi Cilt I, İskit Yayınevi, İstanbul, 1957, 

s. 55–56; ayrıca bkz., Joseph von Hammer, Hammer’in Osmanlı Devleti Tarihi Cilt I, çev. 
Mehmed Ata, bugünkü dille özetleyen Prof. Dr. Abdülkadir Karahan, Milliyet Yayınları 6, 
(yayın tarihi verilmemiştir) s. 4. 



Adonis ise mersin ağacından. Yunan mitolojisinde de pek çok tanrıçanın kutsal bir 
ağacı vardır. Örneğin zeytin ağacı Atina’nın kutsal ağacıdır.166  

 

Görüldüğü üzere, Osman Gazi’ye, kendisinden gelecek soyun dünya üzerinde üç kıtaya 

hükmedecek Osmanlı İmparatorluğu’nun mimarı olacağı mesajı, tamamen bu arketipsel 

rüyada verilmiştir. Arketipsel rüyaların yorumlanmasında, genellikle vurgulanması 

gereken zorluklar vardır. Arketipsel imgeler, rüyayı göreni sarsıntıya uğratır, şaşırtır 

veya kafasını karıştırır, ancak bunlar ona yine de bir şey ifade etmezler veya gereksiz 

şeyler anlatırlar. Rüyayı gören, çoğunlukla bu imgelerin ne dillerini ne de anlamlarını 

kavrayabilir. Anlaşılamaz olduğu için tüm rüya onu sarsar; hatta bilinçdışının diline 

aşina olanlar bile, çoğunlukla rüyalarına anlamlı bir yorum getiremezler. Çünkü rüya 

kendini tuhaf, genellikle mitolojik imgelerle ifade eder. Jung’a göre, bu tür rüyaları 

anlamanın en iyi yolu, efsane ve peri masallarındaki, mitlerdeki ve insanlık tarihinin 

kültürel ve dinî sembollerindeki kolektif imgeler dünyasına geri dönmektir. Ejderhalar 

ve yılanlar, hazineler ve mağaralar, ağaç-ruhlar, tanrılar ve şeytanlar yuvalandıkları bu 

dünyadan ölümsüz sembollerle bize seslenirler.167 Böyle rüyaların yorumu için Jung, 

kendine özgü genişletme (amplifikasyon) yöntemini geliştirmiştir. Bu yöntemde çeşitli 

rüya unsurları, gerçek anlamı bulmayı sağlayan ilgili imge ve sembollerle genişletilir. 

Kullanılan benzerlikler, kültürel çevre veya çağdan bağımsız olarak seçilir; kökende 

bireysel veya kolektif olabilirler. Bu benzerliklerin ışığında, rüyadaki her unsur 

kendisine çok yakın diğer unsurlarla ilişkileri içerisinde incelenir. Sonunda tüm rüya bir 

bütün olarak düşünülür. Eğer rüyada görülüp de fark edilmeyen arketip gerçekten 

kendisini, bilince rüyada tanıtan belirli bir imgede somutlaşıyorsa, o zaman genişletme 

metodu varsayılan anlamı doğrulayacak kolektif bir faktöre işaret edebilir. Yalnızca 

birkaç arketipsel motif içeren veya hiç içermeyen rüyalarda ise, nesnel seviyede yorum 

yetmeyecek ve öznel seviyede yorum gerekecektir. Öznel seviyede, rüyayı görenin 

kendi yaşantısından kişisel çağrışımlar kullanılır:  

 

Rüya nesnelerini gerçek nesnelerle eşit sayan her yoruma nesnel seviyede yorum 
adını veriyorum. Bunun karşıtı da, rüyanın her parçasının ve rüyadaki tüm 
aktörlerin rüyayı görenin kendisini ilgilendirdiğini savunan yorumdur. Bunu da, 

                                                
166 Ayşe Lahur Kırtunç, Sözcükler Meleği: Marge Piercy ve İlkörneksel Eleştiri, İleri Kitabevi 

Yayınları, İzmir, (yayın tarihi verilmemiştir) s. 94. 
167 Jacobi, a. g. y., s. 130. 



öznel seviyede yorum diye adlandırıyorum. Nesnel seviyede yorum analitiktir, 
çünkü rüyanın içeriğini dış durumlarla ilgili olan anı komplekslerine parçalar. 
Öznel seviyede yorum sentetiktir, çünkü temelde yatan anı komplekslerini dış 
nedenlerinden ayırır, onları öznenin eğilimleri veya bileşenleri gibi kabul eder ve 
yeniden bu özneyle birleştirir.168  

 

Kolektif bilinçdışının imgeleri, kendilerine özgü değerlerini ancak sentetik bir tedavi 

şekline maruz kaldıklarında ortaya çıkarırlar. Çözümleme, sembolik fantezi materyalini 

bileşenlerine nasıl parçalarsa, sentetik yöntem de bunu evrensel ve anlaşılır bir ifadede 

öyle birleştirir. Rüyaların doğru yorumu çok büyük önem taşır. Jung, yanlış veya eksik 

bir yorum yaptığımızda, bunu bir sonraki rüyadan anlayabileceğimizi ileri sürer. 

Böylece, ya önceki motif daha belirgin bir şekilde tekrarlanır ya da yorumumuz bazı 

ironik açıklamalarla çürütülür veya tam karşıtı bir durumla karşılaşabiliriz. Jung 

özellikle nevrotiklerin rüyalarını çözümlerken, çok dikkatli davranılması gerektiği 

üzerinde durur: “İnsan, rüyaları çözümlemeye başladığında neyi serbest bıraktığını asla 

bilemez. (…) Bu bir volkanın üstünde sendeleme riskini almak veya bir artezyen 

kuyusu kazmak gibi bir şeydir.”169 Çözümleme sırasında rüyalar, bilinçdışının 

içeriklerini ardı ardına gün ışığına çıkarırlar ve bu şekilde değerli olup da kaybolduğuna 

inanılan pek çok şey tekrar bulunur. Dahası, çocukların rüyaları, arketiplerin doğası ve 

işleyişini anlayabilmek için biçilmiş kaftandır. Çünkü Jung’a göre, çocuk psikesi hala 

kendi ilkel kaynağıyla tamamen iç içedir ve ilkellerde olduğu gibi, beklenmedik 

olağanüstü arketipsel imgeler kendi derinliklerinden çıkıp gelir. Ayrıca çocukluk hem 

çeşitli içgüdü çarpıklıklarının başlangıç noktasıdır, hem de geleceği gören, korku veya 

cesaret veren rüyaların ve imgelerin kendisini kişiye belli ettiği zamandır. Genellikle 

dört-altı yaş arasında bu çarpıcı mitolojik imgelerle dolu rüyalar unutulur; çünkü bu 

imgelerin gereğinden uzun süre algılanması, kişinin uyum yeteneğini yitirmesi ve 

gördüğü o vizyonlara saplanıp kalma tehlikesini de beraberinde getirir. Jung, rüyaların 

geleceğe yönelik birtakım mesajlar içermesini de arketiplerin iki yönlü doğasına bağlar. 

Arketipler yalnızca önceden meydana gelmiş olayları değil, meydana gelmek üzere olan 

olayları da temsil ettiği için, şimdiki zamana olduğu kadar, gelecek zamana yönelik 

olarak da düzenlenmişlerdir. Nasıl çok önceden bilinç eşiğinin altına düşmüş anılar hala 

bilinçdışına açıksa, gelecekte yaşanacak anıların izleri de bilinçdışına düşer ve bunlar 
                                                
168 Jung, Two Essays, s. 83.  
169 Jung, a. g. y., s. 112. 



rüyalarda bilinç eşiğine gelirler. Böylece rüyalar, çoğunlukla bilincin gelecek zaman 

değişikliklerinin habercileri rolünü üstlenirler.170  

 

1.4. Semboller 

Aslında hem Freud hem de Jung, rüyaların dili konusunda temelde ortak bir 

noktada buluşurlar. Freud, rüyalarda bastırılmış arzuların tezahür edişini saklamak 

amacıyla cinsel kökenli sembolik bir dil kullanıldığı savıyla hareket ederken; Jung, 

bilinçdışında olup bitenlerin ve ulvi bir bilgeliğin arketipsel sembollerle ifade 

bulduğunu ileri sürer. Yani ikisi de rüyaların sembolik bir dili olduğu konusunda 

hemfikirdir. Sembol bir nesneyi, duyguyu ya da olguyu temsil eden bir işaret ya da 

imgedir. Fromm, sembolün genellikle “başka bir şeyin yerinde duran, onun yerini alan, 

onu temsil eden” olarak tanımlandığını söyler.171 Sembol (symbol) sözcüğü, çok farklı 

tanım ve yorumları olan Yunanca symballo∗ fiilinden türemiştir. Ancak tüm bu 

tanımların buluştuğu nokta sembollerin, ardında daha derin ve görünmez bir anlam 

gizleyen nesnel ve görünür bir anlam arz ettikleridir. Almanca’daki karşılığı sinnbild 

sözcüğü ise, sembolün bünyesinde birleştirdiği iki olguyu vurgularcasına 

düzenlenmiştir: Sinn (anlam) kavramsal ve biçimlendirici bilincin tümleyici unsurunu 

ifade ederken, bild (imge) bu unsurla birleşerek anlam ve biçim kazanan kolektif 

bilinçdışının yaratıcı ilksel rahmine ait ham maddenin temsilcisidir. Bu bağlamda, eril 

(biçim) ve dişil (ham madde) unsurların birleşimini fark eden tüm simyacılar, sembole 

bir conjunctio (evlilik) gözüyle bakmakta haklıdırlar.172 Bu iki unsur arasındaki 

uyumsuzluk, bilinçdışının içeriğinin bilincin biçimlendirici gücünden mahrum 

kalmasına ve imgelerin besleyici kaynağından yararlanamayan bilincin susmasına yol 

açar. Bu durumda bilinç ve bilinçdışı arasında uzlaşmayı sağlayan sembol ölür; ancak 

ölümsüz olan anlam çekirdeği, ruhsal bölgeden kolektif bilinçdışına çekilerek varlığını 

sürdürür. Fromm, sembolleri geleneksel, rastlantısal ve evrensel olmak üzere üç gruba 

                                                
170 Carl Jung, Symbols of Transformation-The Collected Works Vol. 5., trans. R.F.C. Hull, Ed. H. 

Read, M. Fordham, G. Adler, Pantheon Boks, New York, 1956, s. 51 dpnt; ayrıca bkz., Jacobi, 
a. g. y., s. 135. 

171 Fromm, a. g. y., s. 30. 

∗ Yunanca sumbolon, Latince symbolum. “birlikte” anlamına gelen sym- ve "bir araya getirmek, 
ilişkilendirmek" anlamına gelen ballein. 

172 Jacobi, a. g. y., s. 95–96.  



ayırır.173 Kullanılan en yaygın sembol çeşidi geleneksel sembollerdir. Sözcükler ve 

bazen de resimler, bunların en rastlanan örneklerindendir. Örneğin, “masa” sözcüğünü 

oluşturan harfler, her gün kullandığımız masa cismini sembolize eder. Rastlantısal 

sembollerse, kişinin kendine özgü sembolleridir ve açıklanmazsa onu kullanan kişiden 

başka kimse anlayamaz. En çok rüyalarda ortaya çıkarlar. Evrensel sembollerde, ilk iki 

grubun aksine sembol ve sembolize edilen şey arasında belirli bir ilişki vardır ve 

insanların kişisel deneyimlerine dayanırlar: Ateşin gücü, enerjiyi ve hareketliliği, ya da 

suyun durgunluğu, yavaşlığı ve düzeni sembolize etmesi gibi. Fromm bunları şöyle 

kıyaslar:  

 

Geleneksel semboller kişiye ya da belirli toplumlara özgüdürler. Rastlantısal 
semboller çok dar bir çevreye seslenmektedirler ve onu yalnızca sembolün 
anlamını bilenler anlayabileceklerdir. Evrensel semboller ise, bedenimizin, 
duygularımızın ve ruhumuzun özellikleriyle ilgilidirler. Bu tür semboller tüm 
insanlar için geçerlidir, belirli bir kişiyle ya da kişiler topluluğuyla 
sınırlanamazlar.174 

 

Bu tanımlardan yola çıkarak, Freud’un rüya yorumculuğunda evrensel sembollerden 

çok, rastlantısal sembollerin görüldüğü söylenebilir. Çünkü ona göre, rüyayı küçük 

parçalara ayırıp, yarı mantıksal düzenin ortadan kaldırılması gerekmektedir. Bundan 

sonra, bölünen her bir küçük rüya parçası için ayrı bir çağrışım gerçekleştirilir. Son 

olarak da, çağrışım sonucu elde edilen veriler, rüyadaki yerlerine yerleştirilir. Bu şekilde 

birleştirilen veriler, rüyanın gerçek anlamını ortaya çıkarır. Öte yandan sembol dilini bir 

tür şifre olarak gören Freud, sembollerin gizli ve bastırılmış cinsel arzuları değiştirerek 

gözlerden saklamak amacında olduğunu söyler. Buna göre, örneğin, sopa, şemsiye, 

kalem, ağaç vb cisimler erkeğin cinsel organını sembolize ederken, mağara, kutu, bahçe, 

çiçek, şişe vb sembollerle de kadının cinsel organı ifade edilir. Dans etme, dağa 

tırmanma ya da ata binme gibi eylemler de cinsel arzu sembolleridirler. Arketip 

kavramını asla kabul etmeyen ve sembollerin tek taraflı olduğunu savunan Freud’un 

aksine Jung, sembollerin de arketipler gibi iki kutuplu olduğunu söyler. Örneğin, yılan 

sembolünü şehvet bağlamında yorumlarsak yalnızca fallik bir işarettir; ama Jung’a göre 

yılan, libidonun bir sembolüdür ve ruhsal enerjiyi, gücü, dinamizmi ve içgüdüsel 

                                                
173 Fromm, a. g. y., s. 31. 
174 Fromm, a. g. y., s. 38. 



dürtüleri ifade eder. Benzer şekilde, mağara imgesi hem rahmin hem de gizemin 

temsilcisidir ve bunun gibi sayısız örnek sıralanabilir. Jean Piaget sembolleri, herhangi 

bir sansürü atlatmak amacıyla düzenlenmiş bilinçli semboller ve içeriği, rüyalardaki 

gibi, onu kullanan özne tarafından da bilinmeyen bilinçdışı semboller olarak ikiye 

ayırır.175 Piaget de Jung gibi sembollerin çift yönlü olduğuna inanır, yani bir yönleriyle 

bilinçli diğer yönleriyle de bilinçdışıdırlar; her fikir, en mantıklı olanı bile, içinde 

bilinçdışı unsurlar barındırır ve her ruhsal süreç, bilinçdışından bilince ve oradan tekrar 

geriye kesintisiz bir akış içinde hareket eder. Semboller, alegorilerden ve işaretlerden 

farklı olarak, büyük çoğunluğu bilinci aşan içeriklerin imgeleridir. Bir şeyin sembol 

olup olmadığı, onu değerlendiren bilincin tutumuna bağlıdır; aynı nesne birisi için 

sembolken diğeri için yalnızca bir işarettir. Sembol, yalnızca anlam yüklü olduğu zaman 

canlıdır. Onun temsil etiği anlamı ondan daha iyi ifade edebilen başka bir sembol 

bulunduğu anda, sembol ölür ve basit bir işaret haline gelir. Sözgelimi, haç birisi için 

yalnızca bir Hıristiyanlık işareti iken, bir diğeri için Hz İsa’nın çarmıha geriliş öyküsünü 

tüm zenginliğiyle canlandıran bir semboldür. Jung birinci durumda sembolün öldüğünü, 

ikinci durumda ise canlı bir sembolün söz konusu olduğunu söyler. Ayrıca ruhsal 

âlemde ortaya çıkan kolektif bilinçdışının içerikleri, yani arketipler, gerçek semboller 

olarak kabul edilmelidir; çünkü bunlar, bireyin değil evrenin yaşam tarihinden 

kaynaklanırlar. Bilinçdışını anlayabilmek için ipucu vazifesi gören bilinçli içerikleri 

Freud’un yanlış bir şekilde sembol olarak tanımladığını söyleyen Jung, gerçek 

sembolün başka bir yolla ya da daha iyi bir şekilde anlatılamayan sezgisel bir fikrin 

ifadesi olduğunu belirtir. Jung’un sembol anlayışının tersine, Freud’un sembolleri 

belirgin ve tek yönlüdür. Jung’a göre semboller asla bilinçli olarak yaratılmazlar, 

kendiliklerinden doğarlar. Bir sembol ruhun karanlıklarından çıkagelirse, mutlaka 

aydınlatıcı bir karakteri vardır. Bireysel ve kolektif semboller oldukça farklı yollardan 

biçimlenirler, ama temelde her ikisi de özdeş bir yapısal model olan arketiplere dayanır. 

Tek bir arketip sayısız sembolle tezahür edebilir, ancak bunların kaynaklandığı tabaka 

bizim tanıdık nesnel ve somut dünyamıza ne kadar yakınlaşırsa, bu semboller de o 

ölçüde sembolik özelliklerini kaybederler. Temel motifleri pek çok toplumda 

tekrarlanan mitler, peri masalları ve fabllarda yer alan sembollerin de kökeni arketiplere 

dayanır. Dünyanın yaradılışının canlı bir yansıması olarak mitoloji, sembolleşme 

                                                
175 Jacobi, a. g. y., s. 81. 



sürecinde arketiplerin büründüğü ilksel bir dış görünüştür. Arketiplerin temel şekilleri 

tüm uluslarda ve zamanlarda ortak olduğundan, dünyanın her köşesinde kendiliğinden 

oluşan mitlerde çarpıcı benzerlikler bulmak bizi şaşırtmamalıdır. Büyük geleneksel 

mitolojilerin mitleri ve arketiplerin sembolleri arasında ilksel bir benzerlik vardır. 

Çünkü büyük mitolojilerin kutsal imgeleri, kişileştirilmiş arketipsel güçlerden başka bir 

şey değildir. Arketiplerin sembollerinin şekillenmesinde, bireysel zihin durumları 

önemli rol oynar. Anlayışımız ve deneyimlerimiz değiştikçe, sembolün anlamı da her 

daim değişen bir ışığın altında görünür; öyle ki bu anlam ve hatta sembolün kendi şekli, 

sürekli yeni bağlamlara yerleştirilir ve buna göre şekil değiştirir. Bilinç tarafından 

algılanması açısından sembol için üç ihtimal söz konusudur: Birinci ihtimalde sembol, 

bilinçli zihne yakınlaştırılabilir ve tamamen değilse bile bir dereceye kadar egoya ait 

olarak anlaşılabilir, çünkü canlı ve etkili kalması tamamen anlaşılmamasına bağlıdır. 

İkinci ihtimalde ise, sembolün tamamen anlaşılması ve keşfedilmesi söz konusudur. Bu 

durumda sembol, egoyla tamamen bütünleşmiş ve bilinçli zihin tarafından özümsenmiş 

görünür; ama canlılığını ve etkisini kaybeder ve basit bir alegori, bir işaret veya 

kavramsal olarak belirsiz bir bilinç malzemesi haline gelir. Son olarak, sembol hiç 

anlaşılmayabilir ve gizli bir kompleksin ifadesi olarak ego bilinciyle düşmanca 

karşılaşır, ondan ayrılır ve ruhta parçalanmaya yol açar. Kendini halüsinasyonlar başta 

olmak üzere tüm nevrotik ve psikotik belirti şekillerinde gösterir.  

Çok eskiden beri madde ve ruh, gece ve gündüz, eril ve dişil vb karşıtlıklar, 

insanları semboller aracılığıyla hiç ara vermeden etkilemeye devam etmiştir. Örneğin, 

Mısır mitolojisinde Nun, en orijinal madde, “üretici ilkel madde”, yaradılıştan hem eril 

hem dişil olan, aynı zamanda “Amon, başlangıçta var olan ilkel su” ve “babaların 

babası, anaların anası” olarak adlandırılır. Pek çok canavarın dişil ve eril özellikleri 

birleştirdiği söylenir. Muhtemelen Behemoth ve Leviathan tek bir canavar olarak 

görülebilir; çünkü Leviathan suların hâkimi olarak adlandırılır ve dişidir, oysa 

Behemoth çöllerin hâkimi diye adlandırılır ve erildir; belki de bu, daha eski bir 

gelenekte ikisinin bir zamanlar çift cinsiyetli bir varlık olduğunun ve daha sonraki bir 

mitte ayrıldıklarının bir göstergesidir. Tiamat, Babilli ilksel ana, çoğunlukla simya 

sembolizmindeki hala bölünmemiş şekilde duran “başlangıçta var olan erdişi” gibi çift 

cinsiyetli olarak tanımlanır.176 Kendi sembolik dillerinde, bu ilksel yaşama ait olan 

                                                
176 Jacobi, a. g. y., s. 144–145. 



hayvanlar, aynı zamanda “matriks”in, alıcı dişil ilkenin, simyada “kap”ın, “yanardağ 

ağzı”nın, “tas”ın sembolüdür. Böylece eril ilkenin henüz etkin olmadığı zamanlarda, 

henüz ayrılmamış bilinçdışının en derin bölgesinin sembolü olarak Büyük Ana’nın ve 

onun bitmez tükenmez çeşitliliğinin, barındırdığı karşıtlıkların, eril ve dişilin 

temsilcileridir. Hiç şüphesiz öncelikle bahsedilmesi gereken efsanevi ilksel canavar, 

ejderhadır. En eski geleneklerde, suyun yaşam verici olduğu kadar, yok edici gücünün 

de kişileştirmesi olarak kabul edilirdi. İnsanın öyküsü, kendini ejderhanın gücünden 

kurtarma çabalarının öyküsüdür. Psikolojide ejderha ilksel bilinçdışını sembolize eder, 

çünkü bu hayvan büyük mağaralarda ve karanlık yerlerde dolaşmayı sever. Babil 

kozmogonisinde, başlangıcın karanlığını sembolize eden ejder Tiamat, güneş kahramanı 

Marduk tarafından yenilen, çoğunlukla öfkeli bir yılan olarak temsil edilir. Böylece 

ilksel dişil anaerkil dünya, aydınlık eril ataerkil dünya tarafından yenilir ve bilinçdışının 

karanlığı, ayırt edici bilincin ışınlarıyla aydınlatılır. En ünlü ejder figürlerinin arasında, 

Yunus peygamberi yutan balinayla alev püskürten bir canavar, pullu bir deniz yılanı 

olarak tasvir edilen ve İncil’de adı geçen Leviathan gelir. Ejderler daima güçlü ve 

korkulan hayvanlardı, ama çoğunlukla, Çin’de olduğu gibi, kutsal sayılır ve hatta su ve 

yağmur getirme güçleri yüzünden tapınılırlardı. Bazı bölgelerde ejder, köken olarak 

yağmur getiren bir hava tanrısı olarak kabul edilen timsahla özdeşleştirilirdi. Pek çok 

insan, ejderin fırtınaların yaratıcısı, sellerin ve diğer kargaşaların nedeni olduğuna 

inanırdı. Hemen her yerde ejder geceyle, karanlıkla, rahimle ve evrensel suyla 

ilişkilendirilir. Ejder gibi, yılan da suyun cehennemî, soğuk, nemli yönünün bir 

temsilcisidir ve maddesel-dişil bölgeye aittir. Mitsel zamanlarda okyanusun ve hareket 

eden suyun sembolü olarak görülürdü. Genellikle kolektif, kişilikdışı, insan öncesi 

çağlara ait ve korkunç yönleriyle içgüdüsel olanın bir kişileştirilmesi olarak kabul edilir. 

İçinde bulunduğu şekil ve içeriğe bağlı olarak bir ışık düşmanı sembolü, insandaki 

karanlık ruhun somut hali veya karanlık cinsel güdünün bir sembolü olarak da 

görülebilir.177 Bu bağlamda Freud, bunu fallik bir sembol olarak değerlendirirken, Jung 

buna cehennemî, dişil bir anlam yükler ve yaratıcı ilkeyle ilişkilendirir. Yılan ve ejder 

sembolizmi neredeyse sayısız özellikler taşır. Bilinçdışının malzemeleri içinde ortaya 

çıkan en yaygın semboller arasındadırlar ve içinde bulundukları ortama bağlı olarak 

geniş bir anlam yelpazesi sunarlar. Yılanlar gibi fallik anlam taşıyan bir diğer sembol de 

                                                
177 Jacobi, a. g. y., s. 148–149. 



boynuzdur. Ancak nemli ve cehennemî yılanın tam karşıtını temsil eder. Mitolojik 

zamanlarda ve ilkel toplumlarda boynuz, güneş ışınlarının, dolayısıyla aktif, eril, ateşli 

ilkenin somut hali olarak düşünülürdü. Bu aktif, güneşle ilgili ilke hem yaratıcı hem de 

yok edicidir. Toprağın içine işleyen güneş ışığı, tohumun filizlenmesini sağlayabilir, 

yani bereketlendirir ama ateşiyle de kavurup yok edebilir. Boynuz daima dayanıklılığı 

ve gücü anlatır. Sonuç olarak sayısız tanrısal varlık boynuz taşır; örneğin Michelangelo, 

Musa’yı ruhsal gücünü sembolize etmek üzere boynuzlarla süslemiştir. Büyük İskender 

çift boynuzlu olarak bilinirdi ve olağanüstü gücünün sembolü olarak kafasındaki koç 

boynuzlarıyla temsil edilirdi. Karanlıklar prensi Şeytan, hep boynuzlu olarak tasvir 

edilmiştir. Zaten birçok kültürde şeytan, yılan ve ejder bir tutulur. Fallik sembollerden 

bir diğeri olan yıldırım, yok edici gücünden ötürü, çoğunlukla kurbanı insan olan, ani ve 

çok büyük bir aşkın sembolü olarak kullanılır. Zeus şimşek ışığı şeklinde aşkıyla 

Semele’ye nüfuz eder ve bu birliktelikten Diyonisos doğar. Yıldırımın sahip olduğu 

fallik anlam, dölleme eylemiyle, libidonun nüfuz edici yoğunluğuyla, denetimsiz 

içgüdü, ölçüsüz arzu ve benzer olgularla ilişkili sayısız diğer özellikleri de vurgular.178 

Pek çok kültürde rastlanan yaygın sembollerden biri de, parçalanıp yenmek ya 

da yutulmaktır. En bilinen örneği de, balinanın yuttuğu Yunus peygamberin öyküsüdür. 

Benzer anlam taşıyan tipik peri masalı figürleri arasında çocuk yiyen cadı, her şeyi 

yiyen dev, yavru yiyen kurt gelir. Sembolik dilde parçalanıp yutulmak, bir tür yeraltına 

inişi, rahme geri dönüşü, bilincin yok oluşunu, egonun ölümünü temsil eder. Bilinç, 

bilinçaltının karanlığı tarafından yutulur. Psikolojik anlamda bu, libidonun bilinçdışına 

geri çekilmesidir. Bireyin onun ölümcül tuzağından kurtulabilmesi için, kahramanların 

sayısız öykülerinde anlatıldığı gibi, bir kurtuluş gereklidir. Buna bağlı olarak akla gelen 

yeniden doğma, yenilenme, ölümü yenme fikirleri, yalnızca bir Hıristiyan mirası 

olmaktan çok uzaktır. Tüm toplumlar ve tüm kültürler arasında yaygındır. Her yeniden 

doğuştan önce bir ölüm gelir. Bu ölüm, yaşamın tüm düzeylerinde ve alanlarında ortaya 

çıkabilir ve sembollerle ifade edilebilir. Tarihin başlangıcında güneşin “deniz 

ejderinden” her gün yeniden ortaya çıkması ve diğer benzeri doğal süreçler şüphesiz 

yeniden doğuş sembolizminin temelini oluşturur; fakat zamanla bu sembolizmde, 

yeniden diriliş fikrinin yanı sıra dönüşüm fikri de büyük önem kazanmaya başlar. Das 

Zeitalter des Sonnengottes’te (Güneş Tanrısının Çağı), dünyanın her yerinden “balina-

                                                
178 Jacobi, a. g. y., s. 154. 



ejderi miti” olarak isimlendirdiği bu tiple ilgili pek çok mit toplayan Frobenius’a göre, 

sayısız çeşitlemelerle ortaya çıkmalarına rağmen bu tür mitlerin hepsi, aşağıdaki gibi 

karakteristik bir yol izler: Batıda bir kahraman bir su canavarı tarafından yutulur 

(yutma). Hayvan onunla birlikte doğuya seyahat eder (deniz yolculuğu). Bu arada, 

kahraman canavarın karnında bir ateş yakar (ateş-yakma) ve acıkır, kendine [hayvanın] 

kalbinden bir parça keser (kalbi kesme). Çok geçmeden hayvanın kurak bölgeye doğru 

kaydığını fark eder (karaya çıkma); hemen hayvanı içinden kesip açar (açma); sonra da 

sıvışır (sıvışma). Balığın karnı o kadar sıcaktır ki, tüm saçları dökülür (sıcak ve saç). 

Kahraman aynı zamanda balığın önceden yuttuklarının hepsini serbest bırakır.179  

Bireysel ruh açısından, canavarın karnına giriş, bilincin bilinçaltına dalmasıyla, 

rahme geri dönüşle eştir. Bu geri dönüş, tamamen olumlu anlam taşıyan bir geri çekilme 

değildir. Bu Jung’a göre, olumlu şekilde değerlendirilmesi gereken bir olaydır. Çünkü 

bilinçaltı yalnızca ölümün kapısı değildir; aynı zamanda yaşamın kökeninde bulunan 

tüm besleyici ve yaratıcı enerjileri de içerir. Bunlarla ilişkiye geçildiğinde 

canlandırılırlar, bilincin kullanımına geçirilirler ve yeniden doğarlar. Rahme, sandığa, 

denize, ağaca giren ve sonra da parçalanan, yeniden şekillenen ve yeniden doğan, 

oğlunun bedeninde yeniden ortaya çıkan Osiris gibi, bilincimizin malzemeleri de 

denizde bir gece yolculuğuna çıkarlar. Jung bireyleşme süreciyle, kahramanın yaptığı 

gece deniz yolculuğunun arketipsel imgesi arasında bir benzerlik kurar. Ruh yaşamın 

orta noktasına ulaştığında, Enantiodromia kuramı gereği gelişme süreci başlangıca 

dönmeyi, bilinçdışının karanlık ve sıcak derinliklerine inmeyi ister. Bu derinliklerde 

kalmak, bunun tehlikelerine katlanmak, cehenneme ve ölüme bir yolculuktur. Bundan 

güvenli ve sağlam olarak kurtulan ve yeniden doğan kişi, bilgelik dolu ve yaşamın iç ve 

dış gereklerine karşı donanımlı, sınırlarını zorlamış ve kaderini kendisi üstlenmiş olarak 

geri dönecektir.  

 

1.5. Kompleksler 

Jung’a göre bilinçdışına giden kral yolu, Freud’un iddia ettiği gibi rüyalar değil, 

komplekslerdir. Komplekslerin kökenini, Psyche adlı yapıtında Aristoteles’in 

tanımladığı “ruh-bölümleri” kavramına dayandırabiliriz. Bu ruh-bölümleri kısmen 

bilinçle birleşmiş ve bilinçdışı bir hayal sistemi olan küçük birer kişilikmiş gibi 

                                                
179 Leo Frobenius, Das Zeitalter des Sonnengottes, G. Reimer, Berlin, 1904, s. 421. 



davranırlar.180 Kompleks terimini ilk olarak Jung’un hocası Bleuler bazı ruhsal 

durumları açıklamakta kullanmıştır. Sözcük çağrışım testi üzerinde çalışan Theodor 

Ziehen –çalışmanın ilk sayfalarından hatırlanacağı üzere– hastanın, zihninde kendisini 

rahatsız eden ya da kabullenemediği bir fikirle uyarıcı sözcüğü özdeşleştirdiğini 

bulgulayıp, böyle sözcükler birleştirildiğinde ortaya çıkan birbiriyle ilişkili bir dizi 

düşünceye duygusal içerikli karmaşık (kompleks) tasvirler adını verir. Ama terimi, 

bugün kullanılan “kişilik bölünmesi” anlamıyla ilk tanımlayan Jung olmuştur. 

Diagnostische Assoziations-studien (Tanısal Çağrışım Çalışmaları) isimli kitabında ilk 

defa, bilinçdışındaki “duyguların yönlendirdiği temsil grupları” olgusu için “duygulara 

bağlı kompleks” terimini kullanmış, sonradan bu terimi yalnızca “kompleks” sözcüğüne 

indirgemiştir. Jung’un tanımına göre kompleks, bilinçdışında arketipsel bir çekirdeğin 

etrafında toplanmış ve duygularla yüklenmiş çağrışımlar bütünüdür: “Bir kompleks 

çağrışımlardan bir karmaşadır, az ya da çok çapraşık ruhsal bir oluşumdur; bazen 

travmatik, bazen salt ağrısal nitelik taşır ve enikonu gerilimli bir durum gösterir.”181 Her 

kompleks, öncelikle çekirdek bir unsurdan oluşur. Bir anlam aracı olan bu unsur, 

bilinçli iradenin alanı dışında kaldığı için bilinçdışıdır ve kontrolsüzdür. Kompleksin 

oluşumunda ikincil öneme sahip unsurlarsa, kısmen doğuştan var olan kişisel 

özelliklerden, kısmen de çevrenin koşullandırdığı bireysel yaşantılardan kaynaklanan ve 

çekirdek unsurla da bağlantısı olan sayısız çağrışımlardır. Kompleks ortaya çıktığında, 

artık bilinçli Ben’in isteklerine açıkça karşı çıkmaya başlar, sonra bütünlüğüne zarar 

vererek ondan ayrılır ve bilincin bünyesinde canlanmış yabancı bir vücut gibi hareket 

etmeye başlar. İçerdikleri enerji yükünden dolayı kompleksler, özerk küçük kişilikler 

olarak hareket etme eğilimindedirler. Bu durumda insan fizyolojisinde çeşitli 

bozukluklardan, olmasını kesinlikle istemediğimiz nahoş dil sürçmelerine kadar bir sürü 

sıkıntıya neden olabilirler. Jung, insanların kompleks sahibi olduklarına dair yanlış bir 

görüşün var olduğunu, aslında komplekslerin bize sahip olduğunu belirtir.182 

Kompleksler her türden özgürlüğe sahiptir. Bazıları bilinçdışının genel dokusuna 

gömülmüş, kendilerini pek de belli etmeden sessiz sedasız yaşarken, bazıları da ruhsal 

düzeni gerçekten tehdit eder tarzda can sıkıcıdırlar. Bir başka grup kompleks de, bilinç 

                                                
180 http://www.coloringtherapy.com/jungian_terms_bcd.htm; 09.02.2005. 
181 Jung, Analitik Psikolojinin Temel İlkeleri, s. 94. 
182 Jacobi, a. g. y., s. 9. 



seviyesinde kalırken, bilincin isteklerine direnip bağımsızlığını sürdürmeye devam eder. 

En önemli komplekslerin başında gelen Ben kompleksi, ruhumuzun genel 

karakteristiğini biçimlendirir. Varlığının farkına varmamız hiçbir işe yaramaz, duygusal 

olarak özümseyip ondan kurtulana kadar zararlı etkisi devam eder. Ben kompleksi o 

kadar genişlemiş ve bağımsızdır ki, Ben bilinciyle çatışma içindeki ikinci bir Ben gibi 

hareket eder. Böylece, bireyi iki istem arasında bırakarak çok bilinen bir vaka olan çift 

kişilik fenomenine neden olur. Jung’a göre, bilinçdışı kaldıkları sürece komplekslerin 

çağrışımlarla zenginleşip genişleme ihtimalleri çok kuvvetlidir, ama asla 

düzeltilemezler.183 Bilince uzaklıkları oranında bilinçdışında, şizofreni vakalarında 

olduğu gibi, arkaik-mitolojik bir karakter kazanırlar. Bu durum, kişiyi iradesiz bir emir 

kulu haline getirir. Şizofrenik durumlarda kompleksler, bilinç denetiminden tamamen 

kurtulup gözle görülür, hatta işitilebilir hale gelirler; söz gelimi çeşitli vizyonlarla 

görünüp birtakım insanların sesleriyle konuşabilirler. Kompleksler, rüyalarda da 

kişiselleşmiş olarak ortaya çıkabilirler. Jung, komplekslerin ne denli bağımsız 

davranabileceğini şöyle açıklar:  

 

Kompleksler kendi başına buyruk davranmaya, bizim amaçlarımızı 
umursamaksızın yaşamlarını sürdürmeye eğilim gösteren bağımsız (otonom) 
çağrışım gruplarıdır. Kanımca, gerek kişisel, gerek kolektif bilinçdışımız sayısı 
kestirilemeyen, çünkü bilinip tanınamayan komplekslerden ve parça kişiliklerden 
oluşur.184  

 

Ancak Jung’un asıl ilgilendiği, kompleksler değil, bilinçdışının komplekslere karşı 

takındığı tutumdur; kendisini yalnızca kompleksleri bulup ortaya çıkarma peşinde olan 

Freud’dan ayıran nokta da budur. Diğer yandan bilinçli kompleksler, bastırılmış 

bilinçdışı içerikleri bilinçli hale getirilerek, düzeltilip dönüştürülebilirler. Eğer 

kompleks, Ben’i içine çekip üstesinden gelecek kadar enerjiyle dolup güçlendiyse, o 

zaman Ben ve kompleks arasında kısmi ya da tamamen bir özdeşleşme ortaya çıkar. Bu 

durum en çok anne kompleksi olan erkekte ve baba kompleksi olan kadında görülür. 

Ben’in komplekse karşı takınabileceği dört tutum söz konusudur: kompleksin varlığının 

                                                
183 Jacobi, a. g. y., s. 11. 
184 Jung, Analitik Psikolojinin Temel İlkeleri, s. 96. 



bilincinde olma, özdeşleşme, yansıtma ve yüzleşme. Bunlardan yalnızca yüzleşme, 

Ben’i kompleksin istilasından kurtarabilir.  

Jung, kompleksleri, yokluklarında ruhsal etkinliğin durma noktasına yaklaşacağı 

merkezi noktalar olarak tanımlar.185 İnsanlara sıkıntı vermeleri, hastalık derecesinde bir 

rahatsızlık olduklarını kanıtlamaz. Herkeste bulunan kompleksler, ruhun bilinçdışı 

yapısını oluştururlar. Ancak Freud aynı görüşte değildir, olumsuz özellikler yüklediği 

ve hastalık belirtisi olarak kabul ettiği komplekslerin, ruhsal bastırma mekanizmasının 

ürünleri olduğunu ileri sürer. Ona göre, hastalıklı bir ruhun ve rahatsız bir içgüdüsel 

yaşamın belirtileri olan kompleksler, insanın ilkel cinsel dürtüleriyle kendisine dayatılan 

toplumsal kısıtlamaların yarattığı çatışmadan bir tür kaçıştır. Freud, her kompleksin 

bireyin özel yaşantısıyla yakından ilişkili olduğunu ve kökenlerinin, çocukluk yıllarının 

duygusal deneyimlerine dayandığını savunur. Öte yandan Jung için, komplekslerin 

yalnızca olumsuz değil, olumlu yanları da vardır. Karanlık aydınlığın, kötü iyinin ve 

hastalık sağlık için daha çok çaba göstermenin çıkış noktası olduğu için, kompleksler de 

semboller ve arketipler gibi çift yönlüdür. Kişisel bilinçdışının içerikleri, ruhsal yaşamın 

özel ya da kişisel kısmını oluşturan komplekslerdir; kolektif bilinçdışının içerikleri ise, 

arketiplerdir. Aynı şekilde ilkece kompleks ve sembol, arketipsel anlam çekirdeğinden 

ve kolektif bilinçdışından kaynaklandıkları sürece, pek çok yönden eşittir. Semboller ve 

kompleksler gelir ve giderler; sonsuz olarak ortaya çıkıp, hareket edip değişerek, 

yalnızca bilinçdışının ilksel rahmine geri gömülmek ve sonra yeniden ortaya çıkmak 

için olgunlaşacakları zamana kadar, görünmez arketipsel varlık şekillerine geri dönerek 

ruhsal yaşama damgalarını vururlar. Birbirlerinden ayrılmamış halleriyle, kurtuluşu ve 

kötü sonu, iyiyi ve kötüyü, sağlığı ve hastalığı, akla yatkın her türlü karşıt ikiliyi de 

beraberlerinde taşırlar.186 Freud’un aksine Jung, bilinçli hale getirerek ruhu 

komplekslerden tamamen kurtarmanın olanaksız olduğunu, bu şekilde bunların ancak 

bir kısmından kurtulabileceğimizi, diğerlerinin bilinçdışının çekirdek unsurları olarak 

yaşamlarını sürdüreceklerini iddia eder. Aşağılık kompleksi, güç kompleksi, 

huzursuzluk kompleksi gibi bilinen komplekslerin başlangıç noktası, anne kompleksi ve 

baba kompleksidir. Anne arketipi üzerine temellendirilen anne kompleksinin etkileri, 

kız ve erkek çocukta farklı tezahürlerle ortaya çıkar. Söz gelimi, erkek çocuktaki tipik 

                                                
185 Jacobi, a. g. y., s. 20. 
186 Jacobi, a. g. y., s. 123. 



tezahürleri annenin bilinçdışı olarak her kadında arandığı Don Juanizm, heteroseksüel 

unsurun bilinçdışında anneye bağlandığı eşcinsellik ya da iktidarsızlıktır. Anne 

kompleksi erkekte katışıksız olmayıp, anima arketipiyle iç içe geçmiştir ve doğal 

olmayan bir cinsel süreçle eril içgüdülerin zarar görmesine neden olur.187 Ancak kız 

çocuk için böyle bir durum söz konusu değildir, ondaki anne kompleksi saftır ve 

yalnızca dişil içgüdülerin aşırı güçlenmesine ya da tamamen yok olana kadar 

zayıflamasına yola açar. Ancak komplekslerin çift yönlü doğaları gereği, anne 

kompleksinin de olumlu yönleri vardır ve Jung bunları şöyle sıralar:  

 

Oğulda eşcinselliğin yanı sıra ya da yerine, Eros’un farklılaşması görülür, örneğin 
(Platon’un Şölen’inde bu tür imalar vardır); ayrıca feminen bir unsurun kesinlikle 
zarar vermediği gelişmiş bir estetik ve zevk, dişi eşduyum yeteneğiyle genellikle 
mükemmel bir düzeye çıkan öğretici kapasitesi, son derece olumlu anlamda 
muhafazakâr olup geçmişin tüm değerlerini sadakatle koruyan bir tarih bilinci, 
erkek ruhları arasında şaşırtıcı zariflikte bağlar kurulmasını sağlayan, hatta 
cinsiyetler arasındaki dostluğu imkânsızlığın lanetinden kurtaran bir dostluk 
anlayışı, ecclesia spiritualis’i (ruhsal birlik) gerçekliğin ta kendisi yapan zengin bir 
din duygusu ve nihayet, vahiy için son derece elverişli bir kap olan ruhsal bir 
açıklık biçiminde tezahür edebilir.188  

 

Erkekte anne kompleksinden kaynaklanan ve anneye aşırı düşkünlükle tezahür eden 

komplekse, puer∗ kompleksi adı verilir. Ruh arketipinin genç tarafının temsilcisi olan bu 

kompleksin egemen olduğu erkek, ergenlik çağından kurtulmayı bir türlü başaramaz ve 

yaşamı boyunca annesinin kararlarına bağımlı bir şekilde yaşar. Olumlu özellikleri 

kendiliğindenlik ve değişime açık olmasıdır. Puer kompleksinin kadındaki tezahürü 

puella olarak adlandırılır. Puer kompleksinin karşıt kutbunu oluşturan kompleks ise, 

ilerleyen yaşla birlikte ortaya çıkan senex’tir.∗∗ Senex kompleksi ruh arketipinin yaşlı 

tarafının temsilcisidir; olumsuz özellikleri sinizm, hoşgörüsüzlük ve tutuculuk iken, 

olumlu özellikleri sorumluluk sahibi olma, düzenlilik ve öz-disiplindir. Bu iki kompleks 

ruhta denge halindeyken zarar verici olmaktan çıkarlar. Baba kompleksi ise, anne 

kompleksinden farklı olarak, pek de olumsuz tezahürlerle çıkmaz karşımıza. Genellikle 

                                                
187 Jung, Dört Arketip, s. 23, 25. 
188 Jung, a. g. y., s. 26. 
∗ Puer: Latincede oğlan çocuğu anlamına gelir. 
∗∗ Senex: yaşlı adam 



gençlerin babayla özdeşleşip aşırı korumacı ve düzen ve adaleti sağlayıcı bir tutum 

benimsemelerini sağlar. Ancak olumsuz tarafı, gencin –kendi babası da dâhil olmak 

üzere– kendinden yaşça büyük erkeklere güvensizlik göstermesi ve toplumdaki 

hiyerarşik düzene baş kaldırmasıdır. Kız çocuğunda baba kompleksinin yansımalarını, 

çalışmanın başlarında Freud’un Odipus kompleksi teorisi bahsinde incelenmişti. 

Aşağılık kompleksinin ise fiziksel, sosyo-ekonomik ve göçlere bağlı olmak üzere üç tür 

kaynağı vardır. Kişi sahip olduğu –özellikle kısa boylu veya aşırı kilolu olma gibi– 

fiziksel özelliklerden ötürü, içinde bulunduğu ekonomik şartların elverişsizliği 

yüzünden, ya da göç ettiği yerde yaşayan insanların daha iyi şartlarda yaşayıp, 

kendisinin ise her bakımdan daha alt bir konumda olduğu düşüncesiyle aşağılık 

kompleksinin egemenliğine girer. Kompleksin neden olduğu eksiklik duygusunu 

fazlasıyla telafi etmeye çalışırken, bir dizi davranış bozuklukları sergilemeye başlar, ya 

toplum içinde çok başarılı bir konum elde eder, ya da had safhada toplum dışı 

davranışlar gösterir.189  

İzleyen bölümde, insan psikesinin oluşumunda ve şekillenmesinde önemli rolü 

olan arketiplerin, rüyaların, sembollerin ve komplekslerin Haggard’ın romanlarında 

yansımaları incelenecektir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
189 http://www.absoluteastronomy.com/encyclopedia/i/in/inferiority_complex.htm; 17.07.2005. 



İKİNCİ BÖLÜM 

 

2. HAGGARD’IN ROMANLARINDA ARKETİPSEL UNSURLAR 

 

2.1. Arketipsel Unsurlar ve Haggard’ın Romanlarındaki Tezahürleri 

2.1.1. Anima 

Anima imgesi, serinin ilk romanı She: A History of Adventure’dan itibaren tüm 

romanlarda en baskın arketipsel unsurdur ve Kôr Ülkesi’nin gizemli kraliçesi Ayesha 

karakteriyle temsil edilir. She’de Leo ve Holly’nin eline geçen paketten çıkan çömlek 

parçasının üzerinde yazanların çevirisinde, Leo’nun atası Kallikrates ve karısı 

Amenartas’ın, Ayesha ile yaşadıkları macera anlatılır. Bu ilk roman boyunca, olayın 

geçtiği yere nasıl geldiği ve kim olduğu anlatılmayan Ayesha, karısını öldürüp kendini 

ona vermesi şartıyla Kallikrates’e ölümsüzlük vaat eder. Ancak bunun karşılığında 

Kallikrates gözlerini kapatıp Ayesha’nın güzelliğini görmemeye çalıştığında, 

öfkelenerek onu büyüsüyle çarpar ve öldürür (S 41). Yirmi üçüncü bölümde, yine 

Ayesha’nın Yaşam Ateşi'nde yıkanıp ölümsüzleşerek, ateşten inanılmaz bir güzellikte 

çıktığında Kallikrates’ten kendisini kollarına almasını istediği, ama Kallikrates’in 

güzelliğini görmemek için ona sırtını dönüp karısına sarıldığı ve bunun üzerine Ayesha 

tarafından öldürüldüğü ifade edilir (S 311–12). Aynı olay Ayesha tarafından, Wisdom’s 

Daughter’ın on üçüncü bölümünde detaylı şekilde anlatılır. Bu bölümün sonunda 

Kallikrates, aşkını reddettiği Ayesha’nın ölüm getiren sözleriyle ölür: “Ölümü, üzerine 

çağırıyorum Yunanlı Kallikrates. Ölüm senin kaderin olsun ve mezar da evin (…) 

Ölmeni istiyorum (…) Öl o zaman Kallikrates, ki gözlerin bana daha fazla işkence 

edemesin ve senin hatıranla alay etmeyi öğrenebileyim.” (WD 312–13). Kallikrates’in 

acı sonu, animasını kabullenmeyen ya da animasıyla yüzleştiği halde onunla uzlaşma 

yolu bulamayan erkeğin uğrayacağı felaketin temsilcisidir. Çünkü anima, doğası gereği 

erkeğin karısıyla arasına kıskanç bir sevgili gibi girmeye çalışmış ve bunu 

başaramayınca da onu yok etme yoluna gitmiştir. Buradaki yok oluş, yani ölüm, bir 

anlamda erkeği yine karısından ayırdığı için ayrılığı da sembolize etmektedir; çünkü 

anima, gücünü ortak bilinçdışından alan bir zorlayıcılıkla erkeği karısından ya da 

sevgilisinden ayrılmaya zorlar. Kallikrates’in ölümü, aynı zamanda erkekte meydana 

gelen kişilik parçalanmasını da temsil eder. Buna benzer bir ölüm sahnesi, Wisdom’s 



Daughter’ın onuncu bölümünde yaşanır; bu bölümde karısı Beltis’in Fenike Kralı 

Tenes’i öldürdüğü görülür (WD 137); bu ölüm bir anlamda, karısına yansıttığı 

animasıyla yüzleşme ve uzlaşmada başarısız olan erkeğin yaşadığı kişilik bölünmesini 

sembolize eder. Burada erkek, animasını karısına yansıtmıştır, çünkü Beltis’le Ayesha 

arasında bir düşmanlık ve mücadeleden ziyade bir işbirliği söz konusudur. Böylece 

erkeği animanın hâkimiyetinden kurtarabilecek bir varlık, animanın tezahür ve etkileme 

araçlarından biri olmuş ve bu da Tenes’in sonunu hazırlamıştır. 

Anima, kolektif bilinçdışının bir unsuru olarak binlerce yıllık bir geçmişe 

sahiptir. She’de Billali’nin, büyükannesinin zamanında Ayesha’nın ülkeye gelen 

yabancıları ölümle cezalandırdığını söylemesi, animanın insanlığın en eski çağlarında 

bile var olan ve kolektif bilinçdışına ait bir arketip olduğunun işaretidir (S 99, 100). Bu 

durumu ima edercesine, on üçüncü bölümde anima imgesinin temsilcisi Ayesha, 

anlattıklarıyla ne kadar uzun zamandır (yaklaşık iki bin yıldır) yaşadığının ipuçlarını 

verir. Söz gelimi Hz. İsa’nın gelişinden öncesi için şu sözleri sarf eder:  

 

Ne halleri varsa görsünler o zaman – o Yahudiler benim kalbimi kırmış, dünyaya 
nefretle bakmama neden olmuşlardı, evet, sonra da benim bu yazıya yabana, 
onlardan da eski bir halka ait olan bu yere gelmeme neden oldular. Kudüs’te onlara 
bilgilerimi öğretecekken, beni taşa tuttular, Tapınağın Büyük Kapısı’nda o 
aksakallı ikiyüzlülerle hahamlar beni taşlasınlar diye kışkırttılar insanları! Bak, izi 
hala duruyor! (S 169) 

 

Yine Ayesha’nın ikinci cildinin altıncı bölümünde Ayesha, kişileştirilmiş animanın 

bakış açısıyla, insanlık tarihinin başından beri sonsuz sayıda erkeğin psikesinde var 

olmanın neye benzediğini şu sözleriyle açıklar:  

 

Düşünün şimdi, burada sonsuz olarak ve hala insan kalarak yaşamak nasıl bir şey; 
ruhen yaşlanmak ve sevgilinizin öldüğünü ve izleme ümidinizin olmadığı yerlere 
gittiğini görmek; yok edilemeyen varlığınızın üstüne yüzyılların laneti damla 
damla düşerken beklemek, tıpkı suyun aşındıramadığı elmasın üzerine damlaması 
gibi; ta ki sevgiliniz yeniden ve sizi unutmuş olarak doğup, çaresiz kollarınızdan 
bilinmeyen ıssızlığa tekrar göçene kadar (A II 141). 

 

Animanın olumsuz –hatta ölümcül– özellikleri, edebiyat ve mitolojide femme 

fatale (felaket getiren kadın) tipinde figürlerle tezahür eder. Ayesha’nın, aşkını 

reddetmesinin sonucunda Kallikrates’i öldürmesi, kendisini sonsuza dek sevmeye söz 



vermeyen erkekleri boğulup ölmesi için suyun derinliklerine çeken su tanrıçasını 

hatırlatır. She’nin on dördüncü bölümünde Holly, Ayesha’nın animaya özgü femme 

fatale özelliği taşıdığını şu ifadeyle belirtir: “…orta yaşlarını geçmiş ve saygın biri olan 

ben, tamamen ve ümitsizce bu beyaz büyücüye âşık olmuştum. (…) Ben bu yaşımda, bu 

modern Kirke’ye kurban olmuştum! Aslında modern de değildi, en azından olmadığını 

söylemişti. Neredeyse gerçek Kirke kadar yaşlıydı” (S 181). Kirke (Circe) hatırlanacağı 

üzere animanın en kuvvetli tezahürlerinden biridir (bkz., I. Bölüm s. 55). Aynı şekilde, 

Ayesha’nın birinci cildinin beşinci bölümünde, dağın eteklerinden ölümcül derecede 

tehlikeli bir inişe geçmeden önce, Holly zaten ölecek kadar yaşlı olduğunu ama 

yaşamını masum bir şekilde geçirdiğini düşünür: “Yaşlıydım, ölüm vaktim gelmişti. 

Günahsız bir şekilde yaşamıştım, eğer bu sevgili imgeyi, mağaraların bizi korkunç sona 

sürükleyen bu Siren’ini izlemek günahsızlıksa” (AI 115). Siren imgesi de animanın 

tezahürlerinden biridir. Böylelikle Ayesha’nın, animanın temsilcisi olduğu bir kez daha 

açık bir şekilde doğrulanmış olur. 

Anima kolektif bilinçdışının en güçlü arketiplerinden biridir ve erkeği zaman 

zaman bilinçdışının karanlık dünyasına çekerek etkisi altına almaya çalışır. She’nin on 

dördüncü bölümünde Holly, Ayesha’nın yüzünü gördükten sonra değişik bir ruh haline 

kapılır ve alt üst olmuş psikolojisini şu sözlerle anlatır:  

 

Düşünceler, görüntüler, neredeyse esinler, gözümün önünde şaşırtıcı bir canlılıkla 
uçuşuyordu. Bunların çoğu oldukça groteskti, kimileri korkunçtu, kimileri de 
önceki yaşamımın enkazında yıllardır gömülü kalmış düşünce ve duyguları 
yeniden su yüzüne çıkarıyordu. Ancak bunların hepsinin arkasında ve üzerinde o 
muhteşem kadının silueti havada asılı duruyor, onların arasından büyüleyici 
güzelliği parıldıyordu. (S 183–84)  

 

Böylece animanın kolektif bilinçdışına ait unsurları uyandırışına şahit oluruz. O zamana 

dek önceki yaşam, yeniden doğuş gibi konuları irdelemek bir kenara dursun, bunları 

saçma bulan Holly, artık bilinçdışındaki olguların farkına varmasıyla ve animanın da 

yardımıyla kolektif bilinçdışının unsurlarıyla yüzleşmeye başlar. Bunun hemen 

akabinde, odasında keşfettiği bir yarıktan bir geçide girmesi ve bulduğu 

merdivenlerden, elindeki mum söndüğü için zifiri karanlıkta aşağı inerek Ayesha’nın, 

sevgilisi Kallikrates’in cesedini sakladığı odayı bulması da erkeğin, bilinçdışının 

karanlık dünyasıyla karşılaşmasının hem destekleyicisi hem de temsilcisidir.  



Animanın bir diğer özelliği, kolektif bilinçdışına ait bir arketip olarak hem 

geçmişe hem de geleceğe yönelik düzenlenmiş yapısıdır; bu yapısı sayesinde anima, 

erkeğe, geleceğe dair güçlü önseziler kazandırma özelliğine sahiptir. She’nin on 

dokuzuncu bölümünde, Ayesha’nın başkalarının aklından geçenleri bilme ve başka bir 

mekânda olup bitenleri görebilme gücünün kısıtlı olduğu ifade edilir. Bildiği bir mekânı 

ve o anda orada bulunan bir şeyi suya yansıtabilir, ancak bu güç başkalarının zihnine 

uzanacak kadar öteye gitmez. Ya da karşısındakinin aklından geçenleri ancak o kişinin 

izin verdiği ölçüde görebilir. “Çünkü başka insanlar işin içine girdiği anda gücü, o anda 

o kişilerin bilincindeki gerçekler veya anılarla sınırlı kalıyordu.” (S 243) cümlesi bize 

animanın gücünün, bilinç ve bilinçte yer alanlarla olan ilişkisini anlatır. Hatırlanacağı 

üzere, anima bilinçdışı kaldığı sürece yansıtılır, çünkü bilinçdışı olan her şey yansıtılır. 

İşte Ayesha’nın, zihindeki bazı şeyleri suya yansıtma gücü, animanın yansıtılma 

gücünün de temsilcisidir. Çünkü anima, erkeğin bilinçli davranışlarına ancak onun 

hayalleri, önsezileri ve ruh durumları gibi psişik özellikleri sayesinde yansıtılır. 

Benzer şekilde, Wisdom’s Daughter’ın altıncı bölümünde, çıkacak savaşta 

Mısır’ın üstün gelip gelmeyeceğini öğrenmek isteyen firavun, saraya çağırdığı bilge 

Noot, rahip Kallikrates ve Ayesha’ya bir ziyafet düzenler. Bu ziyafette savaşın sonunu 

su dolu bir kabın içinde görme görevi Ayesha’ya verilir (WD 74); yine She and Allan’ın 

yirmi ikinci bölümünde Ayesha, Zikali’nin gelecekle ilgili öğrenmek istediği şeyin ne 

olduğunu göstermek için Allan’a, köşede duran su dolu kâsenin içine bakmasını ve 

gördüklerini söylemesini ister (SA 274). Gelecekteki ya da bilinmeyen olayları bir kâse 

içerisindeki suya yansıtma imgesi, hem suyun hem de kâsenin taşıdığı sembolik 

anlamları doğru bir şekilde yorumlamayı gerektirir. Evrensel olarak kâse Büyük 

Ana’nın (ya da Toprak Ana’nın) sembolüyken, Mısır hiyerogliflerinde su kâsesi dişil 

ilkenin temsilcisidir.190 Öte yandan Jung’a göre su, bilinçdışının en yaygın 

sembolüyken, Chetwynd suyun bir imge veya benzetmeden ziyade yaşamın bizzat 

kendisinin sembolü olduğunu söyler, çünkü susuz yaşam olmaz. Su, sağlam fakat cansız 

öz ile yaşamın uçucu ruhu arasında bir arabulucudur; yaşamdan önce gelen ve yaşamın 

sürekliliğini sağlayan varlık modelinin en eski şeklidir, tıpkı Mısır mitolojisinde 

yaradılışın ilksel sularda başladığı gibi. Psike açısından bakıldığında ise, dişil 

bilinçdışının eril Ego’nun kuru, sert ve bilinçli âlemini nemlendirmesini ve ona yaşam 

                                                
190 Jobes, a. g. y., V. I, s. 238. 



vermesini sembolize eder. Ayrıca yaşam suyu imgesinde, libidonun artışı ve 

bilinçdışından gelen ve yine ona dönen yaşamsal ilgilerin sürekli akışı temsil edilir.191 

Gertrude Jobes’a göre su, tüm bu anlamların yanı sıra büyü, yansıtma ve bilgeliğin de 

temsilcisidir ve kâseyle sembolize edilir.192 Buna göre erkek psikesinin bilinçdışı dişil 

unsuru olan animayı temsil eden Ayesha’nın, yine dişil ilkenin sembolü olan kâsenin 

içinde, yaşamın bizzat kendisini ve bilinçdışını sembolize eden suyun içinde geleceği 

görebilmesi ya da gösterebilmesi, gelecekteki olayların izdüşümlerini de taşıyan 

bilinçdışının, bilincin farkında olmadığı gerçekleri arketipler aracılığıyla bilinç eşiğine 

getirebilme özelliğini ifade eder. 

Serinin tüm romanlarında, kolektif bilinçdışının bir unsuru olarak animanın 

erkek psikesindeki zorlayıcı gücünün evrensel boyutta olduğu görülebilir. Wisdom’s 

Daughter’ın başlık açılımında İtaat-edilmesi-gereken-Kadın’ın Yaşam ve Aşk Öyküsü∗ 

alt başlığı yer almaktadır. Ayesha’nın isimlerinden biri olan “İtaat-edilmesi-gereken-

Kadın”, animanın karşı konulmaz gücünü simgeler. She’nin yirmi birinci bölümünde, 

Leo’nun, atası Kallikrates’in ölü vücuduyla karşılaşması ve biri ölü, biri canlı olan bu 

iki erkeğin birbirine ikiz gibi benzemesi (S 266), insanlığın karanlık çağlarından beri 

animanın, erkeklerin psikesinde nesiller boyu hep aynı şekilde süren güçlü etkisinin 

temsilcisidir. Yine aynı bölümde, Holly’nin Leo’dan bahsederken “Ayesha’ya lanet 

okumaya cesaret edemiyordu –bilinciyle belki o anda bile bizi izlemekte olan bir kadın 

hakkında kötü konuşmaya kim cesaret edebilirdi ki?” (S 270) demesi, animanın erkek 

psikesi üzerindeki sürekli etkisinin ve her an takipte oluşunun bir simgesidir. Çünkü 

animasıyla yüzleşen bir insan, varlığını kabullenip onunla uzlaşma yolunu buluncaya 

kadar animasının tehdidi altındadır. Yirmi ikinci bölümün sonunda, Ayesha’nın 

İngiltere’ye gitmeye karar verdiğini açıklaması, Holly’yi dehşete düşürür:  

 

Güçlerini biliyordum ve onları sonuna kadar kullanacağından hiç şüphem yoktu. 
Onu bir süre kontrol etmek mümkün olurdu belki, ama gururlu ve hırslı ruhu 
önünde sonunda bağlarını koparıp serbest kalacak ve yüzlerce yıllık yalnızlığın 
intikamını alacaktı. Gerekli görürse ve güzelliğinin üstün gücü yeterli gelmezse, 
belirlediği hedefe ulaşmak için zor kullanacaktı, ölmeyecekti ve bildiğim kadarıyla 
öldürülemeyecekti de, ee nasıl durdurulacaktı o halde? (S 286)  

                                                
191 Chetwynd, a. g. y., s. 422–23. 
192 Jobes, a. g. y., V. II, s. 1667 
∗ The Life and Love Story of She-who-must-be-obeyed. 



Bu cümleler animanın, kolektif bilinci etkileyerek bireyler yoluyla toplumu ve 

toplumlar yoluyla dünya düzenini nasıl tehdit edebileceğine işaret etmektedir. Roman, 

Yaşam Ateşi’ne ikinci kez giren Ayesha’nın ölümüyle son bulur. Leo ise Ayesha’ya 

olan aşkını kabullenerek, bir anlamda animasıyla yüzleşip onunla uzlaşmıştır. Ayesha 

bundan sonraki yeniden doğuşuna kadar artık yoktur (bkz., yeniden doğuş arketipsel 

motifi), çünkü bu uzlaşma sonucu anima gücünü kaybetmiştir, artık erkeği hükmü altına 

alamaz. Ancak erkeğin animayla bu uzlaşması çok ender gerçekleşen bir olgudur ve 

animanın gücü alt edilemez.  

Ayesha’nın birinci cildinin ilk bölümünde animanın gücü, Ayesha’nın bıraktığı 

etkiyi anlatan Holly’ye ait şu cümlelerle tanımlanır: “Onda aynı zamanda, bedenle 

değil, çünkü benden giden gitti artık, ama bir adamı varlığının sayısız çağları boyunca 

canlandıran bir istek ve ruhla, daha da acısı budur, çünkü yükü ebedi bir yüktür, uzaktan 

tapmaya mahkûm edildiğim tanrısallığı buldum” (AI 27). İkinci bölümde Rahip Kou-en, 

manastıra ordusuyla ve bir rahibeyle birlikte gelen Yunan generalinden bahseder. Ama 

en iyi hatırladığı, rahibedir, çünkü rahibe, Ayesha olduğunu açıklamıştır. Üstelik onun 

gittiği yolun bir feragat ve Nirvana’nın da en mükemmel bir hiçlik olduğunu, ona daha 

zevkli olan Aşk ve Yaşam yolunu ve onun ibadetine daha layık olan Doğa tanrıçasını 

göstereceğini söyleyerek, Kou-en’den kendisine tapmasını ya da biat etmesini istemiştir. 

Kou-en bunu yaptıktan sonra kaçarken, Ayesha arkasından şöyle bağırır: “Devachan’a 

(mutluluk ülkesi) vardığında beni hatırla ey Aziz Buda’nın hizmetkârı, çünkü ben 

değişsem de ölmeyeceğim ve orda bile bir zamanlar bana tapmış olan seninle olacağım” 

(AI 67). Bu olay, animanın kişilik ve sosyal konum farkı gözetmeksizin tüm erkeklerde, 

hatta inancı ve iradesi çok kuvvetli olan rahip Kou-en gibi erkeklerde bile ne kadar 

güçlü etkiler bırakabildiğinin bir göstergesidir. Kou-en kendini inancına adamış bir din 

adamıdır, öte yandan Leo ve Holly aşkın peşine düşmüş eski akademisyenler ve 

şimdinin seyyahlarıdır; ama anima, gücünü tüm erkeklerde hissettirebilen ve hepsine 

boyun eğdirebilen bir olgudur. Animanın bu etkisi, belki başka biçimlerde yaşam boyu 

erkeğin karşısına çıkacak, ama asla son bulmayacaktır; çünkü anima, ortak bilinçdışının 

bu güçlü ve ölümsüz arketipi, erkek cinsi var olduğu sürece varlığını sürdürmeye devam 

edecektir. Seksen yaşlarındaki bu adamın, iki bin yıldan fazla bir zaman önce 

gördüğünü var saydığı bir düşteki güzel kadının anısıyla böyle ağlaması, okura komik 



gelebilir, ancak Holly ve Leo derin bir acıma duygusu hissederler rahibe, çünkü onlar da 

aynı acıları çekmektedirler (AI 68).  

Animanın tüm erkekler üzerinde etkili olan yıkıcı ve olumsuz gücünün bir diğer 

göstergesi, Wisdom’s Daughter’ın beşinci bölümünde Ayesha’nın ondan büyüleri 

öğrenmek isteyen firavun Nectabenes’e, kullandığında kendi üzerine uğursuzluk ve 

felaket getirecek büyüleri öğretmesidir (WD 67); yedinci bölümde Tenes’in sözleri, 

Ayesha’nın temsilcisi olduğu animanın onu da çekiciliğiyle etkilediğini ve hâkimiyeti 

altına aldığını gösterir: “Gerçeği söylemek gerekirse, yeryüzünde senden daha fazla 

hiçbir şeyi arzulamıyorum ve bu elimde değil, benim için çok güçlü olduğunu fark 

ettiğim için de seni hak ettiğin bedelle alacağım. Evet, yıllarca beklemem gerekse de 

seni alacağım” (WD 87). On ikinci bölümde, animanın erkekler üzerindeki evrensel 

yaptırım gücü ve hâkimiyetine Amenartas’ın şu sözleriyle gönderme yapılır: 

“…[Kallikrates] ilk defa ricamı dinlemiyor ve arzumun hilafına hareket ediyor. 

Geçmişte diğerlerine yaptığın gibi onu da büyüledin ve şimdi sen nereye götürürsen 

oraya gidiyor” (WD 295). She and Allan’ın yirmi birinci bölümünde, kendi isteği 

üzerine Ayesha’nın Ölüler Ülkesi’ne gönderdiği Allan, bir tür baygınlık haline geçerken 

Ayesha’nın, etrafındaki yılanları söylediği şarkıyla dans ettirdiğini görür (SA 255). 

Yılanın aynı zamanda fallik bir imge olduğu da göz önünde tutulursa, bu yılanların 

animanın çağlar boyu hâkimiyeti altına alıp, istediği gibi yönlendirdiği erkekleri 

sembolize ettiği söylenebilir. Yirmi ikinci bölümde, Allan gibi güçlü ve bilinçli bir 

erkeğin bile animasının gücüne daha fazla karşı koyamayışını ifade eden bir sahne 

yaşanır. Ayesha ağlamak başta olmak üzere, kadınlığın tüm hünerlerini sergileyerek, bir 

anlığına da olsa Allan’ı baştan çıkarmayı başarır ve sonunda ona kendisini sevdiğini 

söyletir (SA 272). 

Yine de, animanın bu sınırsız hâkimiyetine izin vermeyen tek karakter, 

Allan’dır. On üçüncü bölümde Allan’ın, Ayesha’nın muhteşem güzelliğinden diğer 

erkekler gibi körü körüne etkilenmediği görülür; aksine zekâsını ve mantığını 

kullanarak akıllıca davranır ve Ayesha’nın bir an için kaldırdığı peçesinin altından 

gördüğü muhteşem güzelliğin kendisini büyülemesine izin vermez:  

 

Burada her şeyden önce şunu söylemeliyim. Eğer bu nefis yaratık ihtişamını açığa 
vurarak beni kölesi yapmayı umduysa ya da diğer bir deyişle beni kendine âşık 
etmeye çalıştıysa, çok büyük hayal kırıklığına uğramış olmalıydı, çünkü hiç de 



böyle bir etki bırakmadı. Korkuttu ve bir anlamda da aşağıladı, hepsi bu, çünkü 
kendimi insan olmayan bir şeyin huzurunda hissettim; bu, korkabileceğim ve hatta 
insanlığın ilahî olana duyduğu gibi bir hayranlık da duyabileceğim, ama asla 
kaynaşmak istemediğim ve bir erkek olarak bana yabancı gelen bir şeydi (SA 151).  

 

Bu bağlamda Allan, animasıyla yüzleşip, onun hem çekiciliğinin, hem de bilinçdışı 

yapısından kaynaklanan karanlığının, belirsizliğinin ve ürkütücülüğünün farkına varan, 

ama tüm bunlara karşı koyabilme gücünü kendinde bulan erkeğin temsilcidir.  

Buradan da anlaşılacağı üzere anima, mücadele edilmesi imkânsız bir kompleks 

değildir; erkek yüzleşme, kabullenme ve uzlaşma yoluyla animasının ona verebileceği 

zararları en aza indirgeyebilir. Söz gelimi, Ayesha’nın birinci cildinin üçüncü 

bölümünde, Rahip Kou-en ölümsüzlük fikrine karşı çıkarak Ayesha’nın ölümsüz 

olmadığını söyler:  

 

…o ölümsüz değil; hiçbir şey ölümsüz değildir. O, Nirvana’ya giden yolun 
üzerinde kendi gururu, siz isterseniz kendi büyüklüğüyle, duran bir varlıktan başka 
bir şey değil. Bu gurur kırılacaktır, daha önce kırıldığı gibi; o görkemli çehreye 
değişimin ve ölümün tozları serpilecektir, o günahkâr ruh acılar ve ayrılıklarla 
temizlenmelidir. Leo kardeş, eğer onu kazanırsan, bu kaybetmek olacaktır ve sonra 
basamaklara yeniden tırmanman gerekecek (AI 82–83).  

 

Bu sözler aynı zamanda, animanın gücüne karşı konulabileceğini ve bunun insanın 

iradesine bağlı olduğunu anlatır. Öte yandan animanın gücüne teslim olup, kontrolü ona 

bırakmak demek, bir kısır döngünün içinde kalmak demektir; bu teslimiyet hiçbir 

zaman mutluluk getirmeyecektir, ancak erkek çekilecek acıları göze alıp mücadele 

edebilirse ruhu kurtuluşa erecektir. Jung, animanın gücüyle mücadele etme konusunda 

aynı yolu tavsiye eder; animayı bastırmak da, ona teslim olmak kadar tehlikelidir, önü 

alınamaz duygusal patlamalara yol açabilir. Bunun yerine onu kabullenmek ve onunla 

uzlaşmak gerekmektedir.  

Bunun yanı sıra, animanın yalnızca olumsuz özellikler taşıdığını söylemek 

yanlış olur. Diğer tüm arketipler gibi onun da yukarıyı gösteren aydınlık ve olumlu 

yönleri vardır. Arketiplerin çift yönlü doğaları gereği, anima da hem iyi, soylu ve temiz 

tanrıçalara özgü kişiliği, hem de cadı, baştan çıkaran ve fahişe özellikleriyle kadınlığın 

olumlu ve olumsuz yönlerini aynı anda yansıtır. Aynı bölümün sonunda Holly, rahibin 

verdiği bilgiler ışığında, Ayesha’nın Kallikrates’in rahiplik yemini ettiği ve karısı 



Amenartas uğruna yeminini bozduğu Tanrıça İsis’in yeniden doğmuş şekli ve intikam 

aracı olduğunu keşfeder. Holly’ye göre İsis, Ayesha’da yeniden doğarak yeminini bozan 

Kallikrates’i öldürmüş ve böylece intikamını almıştır. Öte yandan, “Ayesha’nın kendisi 

gerçek bir tanrısallık taşımaz, bir rahibenin, bir habercinin iradesini gerçekleştirmek 

üzere, ödüllendirmek ya da cezalandırmak adına, görevlendirilmiş, ama tatmin edilmesi 

gereken umutları ve hırsları olan bir insanın ruhuna sahip” bir varlık ve “gerçekleşecek 

bir kaderdir” (AI 86–87). Ancak bunun yanı sıra, bir keresinde Ayesha “başlangıçta 

cennetin kızı olduğunu” belirtmiştir ve yaşlı şaman Simbri’nin de onun doğaüstü bir 

yaradılışının olduğunu tasdik ettiği ifade edilir (AI 87). Wisdom’s Daughter’ın yedinci 

bölümünde, animanın temsilcisi Ayesha’nın hem ölümlü insana ait olumsuz özellikleri, 

hem de insanüstü ilahî ve olumlu bir özelliği olduğu vurgulanır. Bu bölümde 

Yahudilerin kitabı Tevrat’ta belirtilen Bekçiler’in babası olan düşmüş melekler ve 

annesi olan insan kadınlardan bahseden Ayesha, kendisinin de insan olan bir erkeğe âşık 

olan düşmüş bir melek, Cennet’in kızı olduğunu ima ederek (WD 149) semavî bir yönü 

olduğunu vurgular. Animanın temsilcisi Ayesha’nın, olumlu özellikleri She and 

Allan’da da belirtilir. On dokuzuncu bölümde Allan ve arkadaşlarının yamyamların 

elinden kurtardıkları Inez, bir tür şoka girer. Ayesha onu iyileştirmek için dudaklarından 

içeri nefes üfler (SA 233). Nefes imgesi, tanrısal nefes imgesinden yola çıkarak, ruh 

kavramını çağrıştırır; böylece ruh imgesi animanın temsilcisi Ayesha, bir tür tanrısal 

kimlik üstlenir.  

Ancak bu bölümde masum bir genç kıza can veren Ayesha, bir sonraki bölümde 

can alan intikam tanrıçası kimliğiyle çıkar ortaya. Yirminci bölümde, Ayesha kendi 

ordusunda yer alıp da Rezu’ya casusluk yapan adamlarını cezalandırmak amacıyla bir 

meydana toplar, yaptığı konuşmaya soğuk bir rüzgâr, kızıl bir ışık, ateş ve son olarak 

yıldırım eşlik eder (SA 245–46). Bu dört imge, Ayesha’nın öfkeli ve intikam güden bir 

ruh hali içinde olduğunu, yani animanın olumsuz ve aşağıyı gösteren karanlık yönlerini 

sembolize eder. Animanın rüzgârla ilişkili ama olumlu yönü yirmi dördüncü bölümde 

tezahür eder. Dönüş yolculuğunda Ayesha’nın, üzerine çıkılması imkânsız bir kayanın 

üzerinden onları seyretmesi üzerine Umslopogaas onun gerçekten o kayanın üzerinde 

olduğundan şüphe duyduğunu belirtir, ancak Allan, ikisi de onu görürken, bunun gerçek 

dışı bir şey olamayacağını söyler. Umslopogaas ise: “Rüzgârlar gibi istedikleri an gelip 

istediklerinde gidebilen cadıların yöntemlerini biliyorum.” (SA 294) diye cevaplar. 



Animanın rüzgâr ve düşük işlevin (bkz., üç arketipi) temsilcisi olduğunu savunan 

Jung’a göre: “Dördüncü işlev olan düşük işlev ise bizim irademize kapalı bir alandır. 

Kimi zaman insana takılıp duran, rahatsız edici küçük bir şeytan, kimi zaman da deus ex 

machina olur. Fakat daima sua sponte [kendisi ne zaman isterse] gider gelir.”193 Dahası 

animanın deus ex machina özelliği bir müddet sonra ispatlanır. Sonunda insanı aniden 

içine çekiveren bir bataklık olan sağ taraftaki yola sapmak üzerelerken, Ayesha ortaya 

çıkar ve rehber Amahaggerlar’a sol taraftan giden yolu işaret ederek kaybolur (SA 241). 

Benzer şekilde, on yedinci bölümde Allan, Rezu’nun halkıyla yaptıkları savaşın en 

ümitsiz anında, nereden ve nasıl geldiği belli olmayan Ayesha’nın savaşa katıldığını ve 

dövüştüğünü görür (SA 211). Düşman üzerinde yıldırım etkisi bırakan bu olay, rakip 

tarafın kaçışıyla sonuçlanır ve Ayesha, geldiği gibi sessizce ortadan kaybolur. Onun 

ansızın ve çok kritik bir durumda savaşa müdahalesi, dördüncü ve düşük işlev olan 

animanın, bilincin imdadına yetişmesini sembolize eder; çünkü tüm arketipsel unsurlar 

gibi animanın da zararlı özelliklerinin yanı sıra olumlu bir yönü vardır: Kişiye ihtiyacı 

olan cesaret ve gücü sağlar, tıpkı animus gibi. 

Bu özellikleriyle birlikte anima ruh imgesidir, ruh durumlarını yaratır. 

Ayesha’nın birinci cildinin yedinci bölümünde Atene, Leo’nun Hes’in, yani Ayesha’nın, 

bulunduğu dağa gitmesine izin vermeyeceğini söylediğinde Simbri’nin verdiği karşılık, 

bir ruh imgesi olarak animanın erkek üzerindeki zorlayıcı gücünü vurgular:  

 

Hes güçlüdür kuzenim, ve onun bu yumuşak sözlerinin altında korkunç bir tehdit 
yatıyor. Sana onun eskiden beri güçlü olduğunu ve yeryüzünde ve gökyüzünde bu 
adamların gelişini ve başlarına ne geldiğini ona haber verecek hizmetkârları 
olduğunu söylüyorum. … Bu yüzden başımıza bir felaket gelmemesi için onu 
engelleme, çünkü o bir ruhtur ve korkunçtur. Onların gelmesini emretti (AI 162).  

 

Bu sözlerle animanın, bir kadının güçlerinden çok daha ötesine sahip olduğu ve onunla 

savaşmanın çok tehlikeli sonuçlar doğurabileceği ifade edilir. Çünkü ‘o bir ruhtur’, yani 

gücünü ruhun bilinçdışına ait bölgesinden alır. Eskiden beri güçlüdür, çünkü animanın 

ait olduğu yer olan kolektif bilinçdışı, insanlığın tarihiyle yaşıttır ve anima, çağlar boyu 

yaşanmış deneyimler yardımıyla gücüne güç katarak erkekleri etkilemeye devam 

etmiştir. Sekizinci bölümde Simbri, “Dağın Ruhu”nun, kızdığı zaman yolcuların üstüne 

                                                
193 Jung, Dört Arketip, s. 106. 



sıcak küller savurduğunu, bu yüzden de onu kızdırmaktan korktuklarını söyler. Dağın 

Ruhu, tahmin edileceği üzere Ayesha’dır. Bu ifade, Ayesha’nın temsil ettiği anima ile 

yakından ilişkilidir, nitekim Jung animadan “bizzat yaşamın arketipidir” diye 

bahseder.194 Jung’a göre anima, ruh bağlamında insanda kendini yaşayan ve yaşama 

neden olan canlıdır, yani insanın yaşama gücüdür. Üstelik Ayesha, tıpkı animanın 

sürekli uyanık ve tetikte olması gibi, her şeyin farkındadır ve bunu çeşitli belirtilerle 

belli eder, örneğin Simbri, yanardağın uzun zamandır faaliyette olmadığını, ama üç ay 

önce, ki bu tarih kahramanların Ayesha’yı bulmak üzere yola çıktıkları zamana denk 

gelir, bir de Khania Atene’nin yanına gitmek için Kaloon’a doğru yola çıktıklarında 

faaliyete geçtiğini söyler (AI 184). 

Ayesha’nın ikinci cildinin dokuzuncu bölümünde animanın ruh imgesi olduğu 

bir kez daha vurgulanır. Ayesha, yapılan uğursuz bir kehanetten rahatsız olan Leo’yu 

teskin etmeye çalışır: “Yaşadığımız ve bildiğimiz yaşamlar, yalnızca bizi huzurumuzun 

sığınağına güvenli şekilde sürükleyecek olan altın bir zincirin halkalarıdır” (AII 206). 

Altın zincir, ruhun sembolüdür. Halk arasında, cennete gidecek insanın ruhunun altın 

bir zincirle cennete çekildiğine inanılır ve bu altın zincir, yeryüzünü cennete bağlar.195 

Cennetin kızı olduğunu iddia eden Ayesha altın zincir imgesiyle, çektikleri sıkıntılardan 

sonra kurtuluşa ereceklerini ima ederken, yine temsilcisi olduğu ruh imgesi animaya 

yakışır bir sembol kullanır. Aynı şekilde Wisdom’s Daughter’da birinci bölümün 

sonunda, ruhun bedenden daha kutsal ve yüce olduğu vurgulanır (WD 22), çünkü 

Ayesha da, kadın olması öngörülen bir ruhtur ve temsilcisi olduğu anima, bir ruh 

imgesidir. Nitekim She and Allan’ın on ikinci bölümünde Ayesha’yı tarif ederken 

Allan’ın kurduğu: “Bu gözler içlerinden ışığın, bir ruh ışığının fışkırdığı pencereler 

gibiydi.” (SA 138) cümlesiyle de, animanın ruh imgesi olduğu gerçeğine gönderme 

yapılır.  

Ruh durumlarını yaratan animanın, erkeğin yaşamında kendisinden başka bir 

kadının yer almasına tahammülü yoktur, bu yüzden karısıyla arasına kıskanç bir sevgili 

gibi girer ve bu anlamda kadının ezeli rakibesi konumundadır. She’nin on dördüncü 

bölümünün sonunda, karanlık yeraltı odasında Ayesha, sevgilisinin cesedi başında ağıt 

yakarken:  

                                                
194 Stevens, a. g. y., s. 77. 
195 Jobes, a. g. y., V. I, s. 671. 



Aşkım! Aşkım! Aşkım! … Ne zaman döneceksin her şeye sahip olan, ama sensiz 
hiçbir şeyi olmayan bana? Ne yapabilirim? Ne? Ne? Ne? Belki de o kadın – belki 
de o Mısırlı senin yanında durup hatıramla alay ediyordur. Ah, neden seni öldüren 
ben, seninle birlikte ölemedim? Ah maalesef ölemiyorum! Ölemiyorum, ah! (S 
188)  

 

diyerek animanın, insanlık tarihi boyunca erkeği sahiplenme ve karısıyla arasına girme 

çabasını dile getirir. Yine Wisdom’s Daughter’ın sekizinci bölümünde, Sidon’a 

götürülen Ayesha’ya, kalması için Tenes’in karısı Beltis’in sarayı verilir; Beltis bu 

sırada Kudüs’e babasının yanına gitmiştir. Ayesha içinden, döndüğünde sarayında bir 

yabancının ve bir rakibin kaldığını öğrendiğinde Kraliçe Beltis’in ne tepki vereceğini 

merak eder (WD 104). Animanın temsilcisi Ayesha’ya, erkeğin karısının temsilcisi 

Beltis’in sarayının verilmesi, animanın erkeğin bilinçdışında karısının yerini almasının 

sembolüdür ve ona rakip olduğunu açıkça belirtmesi de üstlendiği anima kimliğini 

doğrular. Aynı romanın dokuzuncu bölümünün sonunda, Kudüs’ten geri dönen Beltis, 

Tenes’in Moloch’a kurban verdiği oğlunun nerede olduğunu kocasına sorarken, Ayesha 

müdahale eder ve oğlunun başına gelenleri anlatır: “O zaman ruhum beni harekete 

geçirdi ve bu tarifsiz trajedide bir rol oynadım” (WD 119). Bu sahnede yine, animanın 

erkekle karısının arasına girişi ve onları nasıl birbirinden uzaklaştırıp düşman ettiği 

görülür. Bir sonraki bölümde ise Ayesha, kapana kısılan Tenes’i daha da güç bir 

durumda bırakmak için halkına karşı kışkırtır ve onu öldürmeye hazırlandıklarını söyler 

(WD 130). Bu şekilde anima, erkekle karısının arasına girdiği gibi, bilinçdışında uyuyan 

düşman arketipini harekete geçirerek, erkekle çevresinin arasının açılmasına da neden 

olur. Ancak Tenes, animasının kendisine verdiği zararları anlamaya başlamıştır: “‘Yine 

de’ diye ekledi [Tenes], ‘bazıları senin bu bilgelik yıldızının, beni karanlık ve şeytani 

yerlere çektiğini düşünebilir’ ve bana şüpheyle baktı” (WD 132).  

Kadının, erkeğini animasının hâkimiyetinden kurtarma çabası Ayesha’nın birinci 

cildinin altıncı bölümünde Atene karakterinin mücadelesiyle sembolize edilir. Bu 

bölümde, Leo ve Holly düştükleri nehirde akıntıya kapılmak üzereyken Atene suya 

girip bir eliyle şamandan destek alırken, bir eliyle Leo’yu saçlarından kavrayıp kıyıya 

çekmeyi başarır. Böylece erkeğin temsilcisi Leo, karısını temsil eden Atene’ye yaşamını 

borçlanır (AI 126–27). Bu bağlamda Atene’nin Leo’yu boğulmaktan kurtarması, 

karısının erkeği anne kompleksinden ve animanın egemenliğinden kurtarmak için 

müdahalesini temsil eder. Çünkü derin su, anne arketipinin olumsuz tezahürlerindendir; 



ayrıca anne arketipi uçurum, yutan, korku uyandıran ve kaçınılmaz olan gibi özelliklere 

sahiptir (bkz., anne arketipi) ve animanın tezahürlerinden biri de, hatırlanacağı üzere, 

kendisini sonsuza dek sevmeye söz vermeyen erkeği, suyun derinliklerine çekip 

boğmakla tehdit eden su tanrıçasıdır. 

Benzer şekilde, on ikinci bölümde Leo’nun peşini bırakmayan Atene, sınırı 

geçip onları bulduğunda, Ateş Dağı’na gitmemesi için Leo’yu ikna etmeye çalışır: 

“‘Sana yemin ediyorum’, diye söze karıştı, ‘rüyalarının kadını orada değil. O kadın 

benim, evet ta kendisiyim; tıpkı senin, benim erkeğim olduğun gibi.’” (AI 263). İnsanlık 

tarihinin başından beri kadının erkeği için animayla ve yüzyıllar önce Amenartas’ın 

kocası Kallikrates için Ayesha ile giriştiği savaşın arketipsel güdülerle tekrarlanmak 

üzere olduğu, Atene’nin meydan okuyan sözleriyle vurgulanır:  

 

Kibar sözlerin için teşekkürler, ama Leo Vincey, ayrılmamız bu kadar kolay 
olmayacak. Beni bu şekilde Dağ’a çağırmış oldunuz ve sizi Dağ’a kadar 
izleyeceğim. Evet, ve orada Dağ’ın Ruhu’yla [Ayesha] karşılaşacağım, daima 
yapmam gerektiğini bildiğim gibi ve buradaki şamanın da daima yapmam 
gerektiğini bildiği gibi. Evet, gücümü ve sihrimi onunkilerle karşılaştıracağım, 
tıpkı yapacağım bildirildiği şekilde. Zaferimiz, çağlar boyu uğruna savaştığımız o 
taç olsun (AI 265).  

 

Romanın ikinci cildinin birinci bölümünde, kahramanlar dağa tırmanırken, 

vadiden inişe geçtiklerinde, dağdaki büyük ateş çukuruna gerektiği şekilde gömülmesi 

için (çünkü bölgenin adetlerine göre, kraliyet mensupları öldüklerinde yeniden 

doğabilmeleri için bu büyük ateş çukuruna atılmaktadır) kocasının cenazesini getiren 

Atene ve beraberindekilerle karşılaşırlar. Atının Haberci’den ürküp şaha kalkması 

Atene’nin sabrını taşırır:  

 

Khania Atene ve ölü kocasının yolunu kesen Dağ’ın bu tükenmiş büyücü 
kocakarısı da kim oluyor? Misafirlerim, sizi yanlış bir yoldaşlıkta gördüm, çünkü 
öyle görünüyor ki, kötü bir kaderle karşılaşmak üzere kötü bir ruhun 
rehberliğindesiniz. Şu sizin rehberiniz kesinlikle nefret dolu ve korkunç olsa gerek, 
çünkü eğer gerçek bir kadın olsaydı size yüzünü göstermekten korkmazdı (AII 20).  

 

Bu cümleler, erkeğin karısının animanın yaşlı, çirkin ve fark edilmeyen varlığıyla alay 

ederek onunla mücadeleye girişmesini ifade eder. Kadının animaya karşı içgüdüsel 

nefreti ise şu cümleyle dile getirilir: “Ama Atene’nin içinde içgüdüsel bir nefret 



kaynıyordu ve sessiz kalamadı” (AII 21). İkinci bölümde ise, Ayesha olduğu kuvvetle 

tahmin edilen Hes: “Söyleyin bana, hizmetkârım Atene kendisine emrettiğim gibi sizi 

misafirperver bir şekilde ağırlayabildi mi?” (AII 41) diye sorarak, Atene’den hizmetkârı 

olarak bahseder; çünkü Atene de, erkeğin karısının temsilcisi olarak, animayı oluşturan 

kadınlar bütününün bir parçasıdır. Öte yandan Atene, bir hizmetkâr olabilmek için fazla 

asidir: “Sana itaat etmeyeceğim çünkü bu adam ne sana ne de bir başka kadına ait, 

yalnızca bana ait; çünkü onu seviyorum ve eskiden beri hep sevdim. Evet, ruhlarımız 

yeryüzüne yayıldığından beri onu sevmiştim, tıpkı onun beni sevdiği gibi” (AII 49). 

Çünkü Atene aynı zamanda, animaya meydan okuyan erkeğin karısının da temsilcisidir. 

Onuncu bölümde, anima ve erkeğin karısı arasındaki ezeli mücadele, Ayesha’nın ve 

Atene’nin orduları arasında yapılan savaşla temsil edilir. Ayesha bütün doğaüstü 

güçlerini kullanarak kıyamete benzeyen bir atmosfer yaratır. Fırtınalar, alev selleri ve 

yıldırımlar birbirini takip eder. Holly’nin tabiriyle, Kaloon ülkesinin üzerine güneş 

tutulmasına benzer bir karanlık çöker (AII 237). Güneş (ya da ay) tutulması, felaketi ve 

dünyanın sonunu sembolize eder; eski inanışlarda, güneşin ya da ayın bir canavar 

tarafından yutulmasıdır. Çin mitolojisinde, bir imparator ya da yönetici erdemden 

yoksun olduğunda ortaya çıkan bir ejder, güneşi veya ayı yutar.196 Atene de, Kaloon’un 

hükümdarı olarak, Ayesha’ya kişisel nedenlerden dolayı savaş açıp, halkının harap 

olmasına yol açar ve böylece erdemden yoksun bir tavır sergiler. Bu yüzden de Ayesha, 

ülkesinin başına böyle bir felaket getirir; anne arketipinden dolayı animayla bağlantısı 

olan ejderi, Ayesha’yla ilişkilendirmek pek zor değildir (bkz., anne arketipi). Kadının 

erkeğini kazanma yolunda animayla yaptığı savaş, böylece ülkenin sembolize ettiği 

erkekle beraberliğinin sonunu hazırlar. Aynı cildin son bölümünde, erkeğin temsilcisi 

Leo’nun, ölürken karısını temsil eden Atene’nin göğsüne düşmesi ise, animanın 

olumsuz ve yıkıcı etkilerine maruz kalan erkeğin ve karısının birlikteliklerinin 

bilinçsizce devam ettiğini gösterir; nitekim Chetwynd’e göre ölüm, bilinçsizliğin 

sembolüdür.197 

Animanın ilk yansıtıldığı yer anne imgesi olduğu için, kadın animaya karşı 

verdiği bu mücadelede oldukça zorlanır ve çoğu kez yenilgiye uğrar. Erkek, animasının 

bilinçdışında uyanışına karşı farklı ruh durumlarına girer. Ayesha’nın ikinci cildinin 

                                                
196 Jobes, a. g. y., s. 490. 
197 Chetwynd, a. g. y., s. 116. 



üçüncü bölümünün devamında, kendisinin muhalefetine rağmen Hes’in sargılarının 

açılmasını herkes ister, çünkü Ayesha olup olmadığının anlaşılması gerekmektedir. 

Açıldığında ortaya çıkan manzara ise gerçekten şok edicidir (AII 86–87). Ayesha, 

Yaşam Ateşi’nde ikinci kez yıkandıktan sonra dönüştüğü biçimde karşılarında durur. Bu 

sahnede, Ayesha’nın temsilcisi olduğu animanın gerçek yaşını gösteren dile getirilemez 

biçimde yaşlı görüntüsü, ortak bilinçdışıyla yaşıt olan animanın asıl halini anlatmak için 

kullanılır. Bu noktada bir seçim yapması gereken Leo, içgüdüsel olarak karısını temsil 

eden Atene’yi değil, animasını temsil eden yaşlı ve çirkin Ayesha’yı seçer ve önünde 

diz çökerek onu alnından öper (AII 92). Çünkü: “Erkekte anne kompleksi asla ‘saf’ 

değildir, daima anima arketipi ile karışmıştır, dolayısıyla, erkeğin anneyle ilgili 

görüşleri genellikle duygusal, yani ‘anima’ lehine önyargılıdır.”198 İşte bu öpücükten 

sonra masallardakine benzer bir mucize gerçekleşir ve bir sonraki bölümde, Ayesha’nın 

kıyısında durduğu ateş çukurundan iki kanat şeklinde bir alev dalgası yükselir ve 

Ayesha’nın cüce figürünün üzerine kapandıktan sonra yok olur. Bir müddet sonra 

Ayesha, eski büyüleyici güzelliği ve tüm ihtişamıyla ateş çukurunun kıyısında belirir 

(AII 99–100). Stevens’a göre bu, erkeğin animasını uyandırışıdır: “…bu yeni kadınlık 

bilincini açığa çıkarmak, erkekliğe adım atmış bir kişiye düşer. Bu sebeple, mit ve peri 

masallarında kadın kahraman, bir prens gelip onu öpücükle uyandırana kadar derin bir 

uykudadır (erkek, bu süreç içinde kendi animasını uyandırır).”199  

Benzer şekilde, erkeğin kendi içinde animasını uyandırışını sembolize eden bir 

diğer örnek de, Wisdom’s Daughter’ın dördüncü bölümünde Kallikrates’in İsis rahibi 

olma ayininde yaşanır. Normalde ayin, üyeliğe kabul edilen kişinin, İsis’in temsilcisi 

kutsal rahibe tarafından alnından öpülmesiyle sonlanır; ancak tek ya da iki taraflı bir 

hata sonucu Ayesha’nın dudakları Kallikrates’in alnına değil, dudaklarına değer (WD 

56). Beşinci bölümde ise, uzun bir ayrılıktan sonra Ayesha ve Kallikrates bir kez daha 

karşılaşırlar: “[Kallikrates] şaşkınlıkla bana baktı, sonra rüyasında gördüğünü sandığı 

bir yüzle karşılaşan biri gibi başını sarstı, yine de şüpheliydi” (WD 63). Kallikrates’in 

Ayesha’yı gördüğünde verdiği bu tepki, erkeğin animasının farkına varmaya 

başlamasını ifade eder. Benzeri bir sahne de She and Allan’ın on ikinci bölümünde 

yaşanır. Yüzündeki peçesi ve uzun giysileri içinde Ayesha ile ilk karşılaştıklarında 

                                                
198 Jung, Dört Arketip, s. 32. 
199 Stevens, a. g. y., s. 77. 



Allan ve Umslopogaas çok etkilenirler: “Baştan beri yumuşak ve mükemmel kadın 

bedenine bürünmüş, biraz da yabancı ve bizim insan ırkından farklı, doğaüstü bir 

varlığın huzurunda olduğumun farkındaydım.” (SA 138) der Allan. Bu sözlerle, 

animasıyla ilk kez yüzleştiğinde, bilinçdışının bu güçlü unsuruna karşı erkeğin duyduğu 

korku ve yabancılık duygusu ifade edilir.  

Animanın bu büyüleyici etkisi, bünyesinde yaşamı boyu erkeğin dünyasında rol 

oynamış kadınları da barındırmasından kaynaklanır. She’nin yirmi üçüncü bölümünde 

Kallikrates’in kurtuluşu karısında araması fayda etmez, çünkü animanın birçok 

kadından oluşan ve insanlık tarihinin başlangıcıyla yaşıt olan varlığı, tek bir kadın olan 

karısından çok daha güçlüdür. She and Allan’ın on ikinci bölümünde, kahramanlar 

Ayesha ile ilk karşılaştıklarında Umslopogaas’ın sözleri animanın bünyesinde birden 

fazla kadın bulunduğu ve bunların içinde erkeğin yaşamına girmiş kadınların da olduğu 

gerçeğini dile getirir: “Gecenin Bekçisi, bu dişi şef tek bir kadın değil, bütün kadınlar 

onda.” (SA 139) ve  

 

Eğer o bir cadı olmasaydı, onun bu beyaz giysisinin altında gençliğimdeki karım 
Zambak Nada’nın şeklini görür müydüm ve konuştuğu dil bana yabancı gelse de 
Nada’nın dudaklarından çıkan sesin mırıltısını duyar mıydım, şu yıldızlardan daha 
da uzağa giden Nada’nın? (SA 144)  

 

Bunu Allan’ın düşüncelerinden de anlayabiliriz:  

 

Bu örtülü şekle baktım ve çok iyi gördüm, kimi gördüğüm çok önemli değil; 
yalnızca bir tane değildi, bir seri halinde birkaç taneydi; aynı zamanda o sırada 
henüz tanımadığım ve sonradan tanıyacağım bir kadındı… Tuhaf olan, bu 
halüsinasyon içinde bu kadınların kişilikleri örtüştü ve kaynaştı, öyle ki sonunda, 
kaynaklarından çıkarken değişen, ama aynı kristalden fışkıran değişik renklerdeki 
ışınlar gibi kendini çeşitli şekillerde gösteren, ama tek bir kaynaktan çıkan bu 
şekillerin aynı varlığın parçaları olup olmadığını merak etmeye başladım (SA 139).  

 

Ayrıca yirmi birinci bölümde Ölüler Ülkesi’ne çıktığı yolculukta, Allan’ın yaşamı 

boyunca sevdiği kadınları görmesi (SA 259), bu yolculuk Ayesha’nın yardımıyla olduğu 

için, yine animanın bünyesinde erkeğin yaşamına girmiş kadınların bulunduğu olgusuna 

bir göndermedir. Bir sonraki bölümde, animanın bünyesinde birden çok kadını 

barındırdığını, her erkeğin bir animası olduğunu ve ruh imgesi olarak nefesle sembolize 

edildiğini Ayesha’nın şu sözleri ifade eder: “Sana diyorum ki, bir tane değilim, birden 



fazlayım ve bu yüzden hem burada hem her yerdeyim. (…) akşamın ılık rüzgârı 

estiğinde nefesim yüzünde olacaktır” (SA 278). Bu sözlerle aynı zamanda birlik ve 

çokluk imgeleri de çağrıştırılır (bkz., sayı arketipleri). 

Bu bağlamda birden çok kadını temsil eden animayla erkeğin birlikte olduğu 

kadın arasında bir güç dengesizliği ortaya çıkar. Ayesha’nın ikinci cildinin dördüncü 

bölümünde Atene ile Ayesha arasında bir kıyaslamaya giden Holly, Atene’den daha 

sevimli bir kadın görmemiş olmasına rağmen, bu sevimliliğin Ayesha’nın vahşi ve 

semavî güzelliğinin yanında çok sönük ve zavallı kaldığını ifade eder (AII 105). Aynı 

şekilde Wisdom’s Daughter’ın on beşinci bölümünde Ayesha, Amenartas’ın güzelliğini 

kendisininkiyle kıyaslayarak, güzel ve cesur olmasına rağmen, kendisinin yanında onu, 

“güneşin ihtişamıyla karşılaştırıldığında sönük kalan ayın yaydığı soluk ışığa” (WD 

200) benzetir. Erkeğin karısıyla animasının karşılaştırıldığı böyle bir durumda, 

kadınlığın kolektif bilinçdışına ait imgesiyle birlikte pek çok kadın imgesini de 

bünyesinde barındıran animanın güzelliği ve çekiciliğinin, erkeğin karısının 

sevimliliğini gölgede bırakması son derece doğal bir sonuçtur. Nitekim Ayesha’nın 

ikinci cildinin dördüncü bölümünde Atene de bu durumun farkındadır:  

 

Ben yalnızca bir kadınım. Senin ne olduğunu en iyi sen bilirsin. İncecik bir mum 
oradaki ateşlerin içinde parlayamaz, ya da bir ateş böceği yıldızların karşısında; 
senin kötülüklerin efendisine verdiğin hediyeler ve ettiğin biat karşılığında 
cehennemden kazandığın ihtişamla da benim fani bedenim yarışamaz. Yine de bir 
kadın olarak senin denginim ve terk edip meydan okuduğun yüce Yargı’nın önünde 
tüm bu ödünç alınmış güzelliklerinden sıyrılıp utanç içinde çırılçıplak durduğunda 
ruhen senin efendin olacağım; evet, yitirdiğin aşkın için feryat ederek dolaşacağın 
ateş çukurunun kenarında tıpkı bundan evvel durduğun zamandaki gibi. Çünkü, ey 
düşmanım, biliyorum ki insanla ruh asla birbirine eş olamaz (AII 106).  

 

Erkeğin karısı, çekicilik anlamında animanın üstünlüğünün farkındadır, ancak taşıdığı 

insani özellikleriyle kendi üstünlüğünün de bilincindedir. Fakat her anlamda eşit 

değildirler, çünkü animaya eşsiz güzelliğini ve çekiciliğini kazandıran unsurlardan biri 

de, erkeğin ona bilinçsizce teslimiyetidir. Ancak bilinçdışı bir ruh kompleksi olan 

animayla bir insanın birbirine eş olması, yani birbiriyle özdeşleşmesi mümkün değildir.  

Anima bilinçdışı bir unsur olduğu için görünmez bir yapıya sahiptir, bu yüzden 

de onunla baş edebilmek ya da ona zarar vermek imkânsızdır. Ayesha’nın ikinci cildinin 

dördüncü bölümünün sonunda, kıskançlıktan deliye dönen Atene, Ayesha’yı önce 



bıçaklamaya, sonra da ateş çukuruna itmeye kalkar. Ancak her iki girişimi de 

yararsızdır, Ayesha’nın gövdesine sapına kadar gömülen bıçak yere düşer ve itmeye 

kalkıştığında da Ayesha hareket etmemesine rağmen, Atene onu geçerek uçuruma 

sendeler. Bileğinden yakalayarak düşmesini engelleyense, yine Ayesha’dır (AII 108). 

Benzeri bir örnek de, Wisdom’s Daughter’ın altıncı bölümünde firavunun verdiği 

ziyafette görülür. Fenike kralı Tenes, Ayesha’nın kendisine verilmesini ister ve firavuna 

savurduğu tehditlerle isteğinin yerine gelmesini sağlar. Ustası Noot’un rahat tavırlarını 

gören Ayesha korkulacak bir şey olmadığını anlar: “…çünkü şimdi emindim ki ne 

Tenes’ten, ne de yeryüzündeki herhangi bir erkekten korkacak bir şeyim yoktu” (WD 

81). Ayesha’nın dünyadaki hiçbir erkekten korkması mümkün değildir; çünkü anima 

görünmez bir yapıya sahiptir ve ona zarar vermek zaten imkânsızdır; anima, somut bir 

güç harcanarak yok edilemeyecek kadar güçlü bir yapıdadır. Onu yok etmek 

imkânsızdır, çünkü bilinçdışına ait arketipsel bir komplekstir. Ancak varlığı kabul edilip 

ona teslim olunmaksızın uzlaşma yoluna gidilirse, zararsız hale getirilebilir. Animanın 

bu görünmez yapısı, She and Allan’ın yirmi ikinci bölümünde Ayesha’nın kendi 

ağzından dile getirilir; yaptığı veda konuşmasında kendini, asıl büyük kısmı denizin 

altında yayılan bir buz dağına benzetir (SA 277). Bu benzetme, animanın bilinçdışı 

arketipsel yapısından ötürü görünmeyen ve çok derinlerde varlığını sürdüren, yalnızca 

erkeğin davranışlarında kendini belli eden özelliğine işaret eder. Ayesha’nın ikinci 

cildinin beşinci bölümünün başında, erkeğin, animanın sözü edilen bu özelliklerini 

kavramaya başladığını, Leo’nun şu sözlerinden anlarız:  

 

İsterdim ki Horace, Ayesha biraz daha insan olsaydı, hiç olmazsa Kôr 
mağaralarında olduğu kadar. Onun etten ve kemikten olduğunu hiç sanmıyorum, 
beni öptüğünde hissettim bunu –tabii buna öpmek denirse– yalnızca saçlarıma 
dokundu. Gerçekten de bir saat içinde nasıl böyle değişebilir? Et ve kemik ateşten 
doğmaz, Horace (AII 111–12). 

 

Anima psikenin ayrılmaz bir parçası olduğundan ve görünmez yapısından dolayı 

varlığının bilincine varılması mümkün olmadığı için, erkek çoğu zaman farkına bile 

varmadan ve kendini sorgulama gereği duymadan animasının gücüne teslim olur; hatta 

bazen animasıyla özdeşleşme çabası içine girer. On birinci bölümde Leo, henüz Kaloon 

sarayındayken Yaşam Ateşi’nde yıkanacağı günü beklemek istemediğini söyleyerek, 



Ayesha’dan hemen o gece karısı olmasını ister. Ayesha ise hayal kırıklığını şu 

cümlelerle dile getirir:  

 

Sanmıştım ki benden hiçbir kadının bugüne dek anlatmadığı acı, çıplak gerçeği 
ortaya çıkarmamı isteyeceksin –tüm günahlarımı ve acılarımı, benim değişken 
aklımın tüm gelip giden hayallerini; hatta bilmediğin ve belki de asla 
öğrenemeyeceğin benim kim olduğumu ve nereden geldiğimi ve senin büyülenmiş 
gözlerinde iğrenç bir varlıktan nasıl bir periye dönüştüğümü ve sana olan aşkımın 
amacını ve rüyalardan başka bir yerde asla var olmamış öfkeli tanrıçanın 
öyküsünün anlamını (AII 254).  

 

Bu sözler bir yandan animayı ve erkekle arasındaki ilişkiyi tanımlarken, bir yandan da 

bu ilişkiyi sorgular. Animasının etkisi altında kalan erkeğin, kendini ve bu güçlü etkiyi 

sorgulamadan teslim oluşunu ve animasının hâkimiyetini bilinçsizce kabullenişini ifade 

eder. Hatırlanacağı üzere, erkek özerk bir kompleksle kendisini özdeşleştiremeyeceğini 

kabullenmeksizin, animasının tepkilerini kendi tepkileriymiş gibi algılar. Leo, 

Ayesha’nın karısı olmasını isterken, aslında bu özerk kompleksle özdeşleşme 

isteğindedir, ancak bu, başına neler geleceğinden habersiz erkeğin tamamen bilinçsizce 

dile getirdiği bir istektir. Çünkü erkeğin kendini animadan ayırt etmesi ve bu konuda 

bilinçli davranması, animanın görünmez yapısından ötürü çok zor bir olaydır (bkz., I. 

Bölüm s. 52). Fakat Leo kaderini ve imkânsızı zorlamakta kararlıdır: “Keşke kısacık bir 

gece için bile olsa, ruhunu sürekli kemiren hırsını bir kenara bırakabilseydin; sana 

büyüklüğünü unutmanı ve bir kadın olmanı −benim karım olmanı söylüyorum” (AII 

256). Leo, Ayesha’dan karısı olmasını isteyerek, ruhsal bir varlığı insani bir boyuta 

indirgemeye girişir; ondan gerçek bir kadının özelliklerini taşımasını bekleyerek, belki 

de animasını gerçek bir kadına yansıtmaya çalışır. Ancak bunlar sonuçsuz kalacak 

çabalardır, çünkü animanın kendinden başka bir kadına tahammülü yoktur. Atene’nin 

romanın başlarında söylediği gibi, bir ruh ve bir insan asla birbirine eş olamaz. Bu 

bağlamda Leo’nun çabaları ya sonuçsuz kalacaktır ya da büyük bir ihtimalle felaketle 

sonuçlanacaktır. Bu ihtimalin gerçekleşme gücünü, Ayesha’nın Leo’ya birlikte olurlarsa 

ölebileceğini söylediği cümlede buluruz: “Bu kadar mı? Riski göze alıyor musun? Sana 

hiçbir şey vaat edemem. Evet, şu ya da bu şekilde ölebilirsin” (AII 257). Ancak Leo 

dediğini yaptırır ve Holly ellerini birleştirip kutsayarak onları evlendirir. Ayesha ve Leo 

birbirlerine sımsıkı sarıldıktan sonra, Ayesha tam animaya yaraşır bir konuşma yapar:  



Şunu bil ki, ne olursa olsun, bir olarak yaratılan biz asla, asla bir daha 
ayrılmayacağız. Yaşarken yanında olacağım ve öldüğünde de, eğer ölmen 
gerekiyorsa, seni tüm âlemlerde ve gök kubbede izleyeceğim, cennetin ve 
cehennemin tüm kapıları aşkıma karşı çıksa da. Nereye gidersen git, geleceğim. 
Uyuduğunda, ben de seninle uyuyacağım ve yaşam ve ölüm rüyalarında mırıltısını 
duyacağın ses, benim sesimdir (AII 264).  

 

Bu cümleler animanın, erkek psikesinin ayrılmaz ve ölümsüz bilinçdışı bir unsuru 

olduğu ve erkeğin tüm yaşamı boyunca animayla birlikte yaşayacağı gerçeğini dile 

getirir. On birinci bölümün sonunda Leo, tam Ayesha ona kendileriyle ilgili tüm gerçeği 

anlatacakken ölür (AII 266). Erkeğin anima denen bilinçdışına ait bu kompleksle 

özdeşleşmesinin gerçekleşmesini sembolize eden sarılma ve öpüşme olayından sonra 

Leo’nun ölmesi, animanın gücüne karşı koyamayan ve onunla yüzleşip bireyleşme 

yolunda kişilik bütünleşmesini tamamlayamayan erkeğin hazin sonunu ve parçalanmış 

kişiliğini temsil eder. Görülmemesi ya da kavuşulmaması gereken biriyle evlilik, 

Jobes’a göre pek az rastlanan ve güneş imgesiyle ilgili mitolojik bir temadır. Gelin 

genellikle şafaktır ve kocası olan güneşe bakmaması emredilmiştir. Merakı ya da 

kıskançlığı, emirlere karşı gelmesine neden olur, ama güneşin ortaya çıkan ihtişamı 

şafak için yakıcı niteliktedir ve ışığının ateşi gelini öldürür. Bu motif, Eros ve Psike’nin 

öyküsünde görülebilir.200 Ancak romanda güneşin temsilcisi Leo olmasına rağmen 

(bkz., güneş arketipi), evlendiği kişinin ihtişamına dayanamayarak ölen de yine 

Leo’dur, tersine kavuşulması yasaklanansa Ayesha’dır; bu durumun animanın eril 

ilkenin dişil unsuru olmasından kaynaklandığı söylenebilir. On ikinci bölümde Ayesha, 

Holly ile vedalaşırken yine animanın erkek psikesinin ayrılmaz bir parçası olduğunu 

vurgulayan şu sözleri sarf eder: “Şunu bil ki, başlangıçta olduğu gibi bir kez daha şimdi 

de o ve ben tek bir ruha sahibiz” (AII 281). Benzeri sözler, Wisdom’s Daughter’ın on 

ikinci bölümünde de görülür. Ruh imgesi animanın, erkeğin ruhunu sahiplenişi, 

Ayesha’nın şu sözleriyle ifade edilir: “Kallikrates’in ruhu daima benimdi, ta başlangıçta 

bana verilmişti, ama bedenine gelince durum farklıydı ve belki bu bedende yaşadığı 

sürece de böyle kalacaktı” (WD 163). 

Görüldüğü üzere, animanın olumlu ve olumsuz bütün özellikleri, erkek psikesi 

ve bu suretle erkeğin çevresiyle ilişkileri üzerinde yarattığı etkiler, Haggard’ın inceleme 

                                                
200 Jobes, a. g. y., V. II, s. 1069. 



konusu olan romanlarının tümünde birbirleriyle sıkı bağıntılı bölümlerdeki sembolik 

göndermelerle yüklü karakterler ve olaylar aracılığıyla okura sunulur.  

 
2.1.2. Animus 

Animus imgesi, serinin romanlarından yalnızca Ayesha’da ve She and Allan’da 

ortaya çıkar. Animanın ruh durumlarını yaratması gibi, animus da fikirleri yaratır. Bu 

fikirler, genelde sarsılmaz inançların veya geçerliliği şüphe götürmez kuralların 

özelliğine sahiptir; bu yüzden de kadının özgürce fikir yürütmesini ve bireysel 

yargılarını bastırır. Çünkü animus, bünyesinde, kadını gelenekselleşmiş fikir kalıplarına 

zorlayan, otoritesi tartışılmaz, mantıklı ve tam yetkili bir babalar ya da önemli insanlar 

meclisini barındırır (bkz., I. Bölüm s. 51); bu bağlamda animus, bilinçdışından kadına 

geleneksel ve toplumsal açıdan yapması ve yapmaması gereken şeyleri dayatan eril 

komplekstir. Nitekim Ayesha’nın birinci cildinin on ikinci bölümünde şaman Simbri, 

Atene’yi her zaman yaptığı gibi uyarır: “Yasak nehre girdin ve şimdi, Atene, karar günü 

kapımıza dayandı –bizim kapımıza ve O’nun kapısına– savaşı ve harap olmayı getirecek 

kaçınılmaz kaderin bildirdiği o gün” (AI 266). Anima bahsinden hatırlanacağı üzere, 

Simbri bu cildin yedinci bölümünde de Atene’yi Ayesha’nın, yani animanın gücüne 

karşı uyarır (bkz., anima).  

Simbri’nin sürekli yaptığı bu uyarılar, tıpkı animusun müdahaleleri gibi, 

Atene’nin ne yapması ve ne yapmaması gerektiğini bildirir niteliktedir. Örneğin, 

Rassen’la evlenirse ülkedeki iç savaşın biteceğini söyleyerek Atene’yi bu evliliğe ikna 

etmiştir (AI 214). Roman boyunca da, mantığın ve aklın bedenleşmiş temsilcisi gibi 

davranışlarına sürekli müdahale ederek Atene’yi yönlendirmeye çalışır. Simbri bu 

tutumuyla Atene’nin animusunun temsilcisi olduğunu düşündürtür; çünkü animus, 

kadında bir yasaklar ve buyruklar dizisi halinde ortaya çıkar.  

Animusun bu müdahaleleri, kadının erkeğiyle birlikteliğinin sınırlarını da zorlar. 

Animusun kadınla kocasının arasına girdiği gibi, Simbri de Atene’yle kocası Rassen’ın 

arasına girer, evlendikleri gece Rassen’a içirdiği büyülü içkiyle Atene’den uzak 

durmasını sağlar (AI 220). Rassen, onları şamanın odasında yakaladığı gece Atene’yle 

kocasının arasına girerek ona acılar ve kan içinde öleceği kehanetinde bulunur; böylece 

tıpkı animusun erkeği sindirdiği gibi, Khan’ı korkuyla sindirir (AI 221). Ancak, yararlı 

yönleri de yok değildir, sözgelimi gerekli durumlarda kadının ihtiyacı olan cesareti ve 

ataklığı sağlar. Atene de, bu bağlamda Simbri’ye ve onun bilicilik yeteneklerine çok 



güvenir, kararlarının çoğunu onun kehanetlerine dayanarak verir; bir anlamda cesaretini 

ve ataklığını Simbri’ye borçludur.  

Kadının erkeğiyle arasına giren ve yaşamına müdahale eden animus, kadın 

psikesinin ayrılmaz bir parçasıdır. Bu durum, ikinci cildin onuncu bölümünde 

örneklenir. Bu bölümde Atene’nin ordusuyla yaptıkları savaş bittikten sonra, Ayesha ve 

Holly sarayın kapılarını kırıp içeri girdiklerinde Atene’yi ölü bulurlar, Simbri ise 

Leo’yu boğazına dayadığı bir bıçakla öldürmek üzeredir. Ayesha’nın bir hareketiyle 

bıçak yere düşer ve Simbri taş kesilir (AII 242). Erkeğin animasını temsil eden Ayesha, 

kadının animusunun temsilcisi Simbri’den daha güçlüdür ve onu etkisiz hale getirmeyi 

başarır. Animası, erkeği ayrılığa zorlamıştır ve Atene’nin ölümü, erkeğin birlikte olduğu 

kadından ayrılışını sembolize eder. Öte yandan, Atene’nin ölümü, yani erkeğin karısının 

devreden çıkması, doğal olarak animusunun da etkisiz hale gelmesini gerektirir. Bu 

yüzden Simbri ölmez, ama taş kesilir, yani etkisiz hale gelir. Zaten ölmemesi gerekir, 

çünkü anima nasıl ölümsüzse, animus da dünyada kadın soyundan tek bir üye kalsa bile 

varlığını sürdürecek bilinçdışı bir unsurdur. Aynı cildin on ikinci bölümünde Ayesha, 

Leo’ya kendisini Ölüm Kapısı’nda beklemesini ve Atene’ye de onu affettiğini ve 

Kapılar’da hesaplaşacaklarını söyletmek üzere, şaman Simbri’yi taş kesilmiş halinden 

eski haline geri döndürür ve onu Ölüler Ülkesi’ne gönderir:  

 

Sözleri Ayesha’nın ağzından çıkar çıkmaz, Simbri yerden sıçradı, sanki vücudunu 
terk eden ruhunu yakalamak istercesine havada bir şeyler kapmaya çalıştı, Leo’yla 
yemek yediğimiz masaya doğru sendeledi, onu devirerek bir sürü altın ve gümüş 
eşya kalıntısının içine düştü ve öldü (AII 272).  

 

Simbri, şaman olması nedeniyle ölülerin dünyasına gönderilir. İleride görüleceği üzere, 

şamanlar yeraltı dünyasına inip ölülerin ruhlarını arayabilme gücüne sahiptir (bkz., yaşlı 

bilge adam arketipi). Ayrıca Simbri’nin, animusu olması nedeniyle Atene’nin peşinden 

gitmesi doğal bir sonuçtur. 

Kadın psikesinin ayrılmaz bir unsuru olan animus, hâkimiyetini geleneksel kadın 

tiplerinde daha fazla hissettirir. Chetwynd’e göre bu durum, iyi dengelenmiş duygu 

dünyasına rağmen, geleneksel kadının kendi iç dünyasını çözümlemeyi reddetmesinden 

kaynaklanır; çünkü böyle bir girişimin dişil güçlerini engelleyeceğinden korkar. Ama 

tam aksine pek çok modern kadında animus, kadının toplum tarafından sorgulanan ve 



yeniden tanımlanan rollerinin bir sonucu olarak, psikeye egemen olacak ve kendiliğin 

doğru şekilde ifade edilmesini engelleyecek kadar dikkatleri üzerinde toplamıştır.201 

Animusu tarafından sahiplenilen geleneksel kadın örneklerinden birisi de, She and 

Allan’daki Inez karakteridir. Ölen annesinin yokluğunun alkolik babası Robertson’da 

yarattığı dengesizliği gidermek için, çok genç yaşında sorumluluk sahibi dindar kadın 

kimliği üstlenmek zorunda kalan Inez, bir yandan da babasını bölgenin bazı yerli 

kadınları ve bu kadınlardan edindiği melez çocuklarla paylaşmak zorundadır. Kendisini 

dünyanın en mutsuz kadını olarak değerlendirir, ama yine de babasını bırakıp gitmeyi 

istemez; çünkü kalıp onunla ilgilenmeyi görevi olarak görür: “Çünkü kalmak benim 

görevim. Dinimin bana öğrettiği budur (…) Hayır, gidemem, daima Tanrı’nın ve 

azizlerin babamı nasıl kurtarmam gerektiğini göstereceklerini ümit ediyorum, bu 

kanımla bile olsa” (SA 61). Ancak sorumluluk bilinciyle iç dünyasına uyguladığı bu 

bastırma hareketi, pek de iyi sonuç vermez. Nitekim Inez, Rezu tarafından kaçırıldıktan 

bir müddet sonra şoka girer ve bilincini kaybeder, gözleri açıktır ama hiçbir şeyi 

görmez, duymaz ve anlamaz (SA 225). Bu durum, Inez’in ilerlemesi engellenmiş 

libidosunun geriye, bilinçdışına doğru akmasından kaynaklanır. Sürekli gerileyen 

libidosunun çıkış noktası bulamaması, Inez’in yaşamdan kopmasına yol açar (bkz., I. 

Bölüm s. 28); böylece bir tür şoka girerek bilincini kaybeder. Bilincin kaybolduğu 

böylesi bir durumda, animus gibi bilinçdışı bir unsurun psike üzerindeki hâkimiyeti ise 

kaçınılmazdır; Inez’in, animusunun temsilcisi Rezu tarafından kaçırılıp alıkonması bu 

hâkimiyetin göstergesidir.  

Öte yandan Rezu, taşıdığı diğer özelliklerden ötürü Inez’in animusunun olumsuz 

yönü olduğunu düşündürtür. Çünkü devasa ve çok gür bir sakalı vardır ve Allan’a göre 

belki de bu yüzden savaşta önden aldığı hiçbir darbeden etkilenmez (SA 219). On 

dokuzuncu bölümde Allan, bu yaşlı görünüşlü dev Rezu’nun gücünü uzun saçlarından 

ve sakalından alma ihtimalini dile getirir: “Her şeye rağmen Samson efsanesinde gerçek 

payı var mıydı ve bu güç, onun şu devasa sakalında ve uzun buklelerinde mi gizliydi?” 

(SA 227). Chetwynd’e göre sakal, pubik kılları çağrıştırmasından ötürü animusun 

temsilcisidir, çünkü kadının erotik bölgeleri sembolik olarak animusla ilgilidir.202 

Chetwynd benzer şekilde Mavisakal mitini, kendi dişilliğini yok eden kadının olumsuz 

                                                
201 Chetwynd, a. g. y., s. 20. 
202 Chetwynd, a. g. y., s. 186. 



animusunun göstergesi olarak kabul eder; bu görüşe göre sakal, kadının içinde yer alan 

gizli eril özelliğe sahip zekânın sembolüdür.203 

Chetwynd’e göre animusun tezahürleri bu kadarla da kalmaz, söz gelimi devler 

gibi ilkel eril figürler, özellikle yeraltıyla bağlantılıysa, bilinçli dişil benlik için animusu 

temsil eder. Devdeki şekil bozukluğu veya yarı hayvani görüntü, animusun gelişiminin 

başlangıç seviyesinde olduğunu ve dönüşüm ihtiyacını sembolize eder.204 Böylece dev, 

acıma ve mantıktan yoksun bir şekilde hepten zalim olabilen animusu temsil edebilir; 

çünkü hala ilkel, bilinçdışı ve mantıksızdır ve bilincin kontrolü altında değildir. Dev ile 

savaş motifi ise bilinçdışıyla olan ilişkide, bilinçli benliğin bilinçdışıyla eşit şartlarda 

karşılaşmaya yetecek zihinsel donanımı kazandığı (çünkü bu savaşta değişik silahlar 

gereklidir) orta seviyenin göstergesidir.205 Böylece Rezu’nun animus olduğu yolundaki 

düşünce biraz daha destek kazanır, çünkü Allan onu Davut peygamberin öldürdüğü dev 

Goliath’a benzetir (SA 215), ayrıca Rezu için sık sık “dev” (SA 215, 216) sıfatını 

kullanır.  

Bu dev karakter Rezu’nun silahının balta olması ve ölümsüzlüğüne yine bir 

baltayla son verilmesi, ayrıca romanda balta imgesinin sık sık ortaya çıkması, akla 

Yunan mitolojisinde demircilerin tanrısı ve demirden silahların yaratıcısı Hephaistos’u 

getirir. Chetwynd’e göre Hephaistos da animusun temsilcisidir. Çünkü Hephaistos 

çirkin ve vücudunun şekli bozuk olduğu için, annesi Hera tarafından reddedilir. Ancak 

deniz tanrıçası tarafından kurtarılır ve demircilik zanaatı ona denizin altında öğretilir; 

böylece reddedilmiş ve ihmal edilmiş bilinçdışı unsuru, yani animusu sembolize eder.206 

Bu şekilde Rezu, Inez’in animusunun olumsuz yönünü temsil ettiği gibi, baltayı çok iyi 

kullanan bir diğer karakter Umslopogaas da animusun sembolüdür. Çünkü metin içinde 

Umslopogaas’ın Hephaistos’a yaptığı dolaylı bir gönderme söz konusudur: “Evet, 

Zikali’nin dediğine göre balta, yüzyıllarca önce savaşçı bir büyücü, demircilerin babası 

olan, yeraltında yaşayan ve baltasının güneşin altındaki işi bitince kendisine dönmesini 

bekleyen büyük bir savaşçı tarafından yapılmış değişik ve eski bir silahtır” (SA 48). Öte 

yandan Umslopogaas animusun olumlu yönünün temsilcisidir, çünkü Inez’i kurtarmak 

                                                
203 Chetwynd, a. g. y., s. 53. 
204 Chetwynd, a. g. y., s. 21. 
205 Chetwynd, a. g. y., s. 169. 
206 Chetwynd, a. g. y., s. 195; ayrıca bkz., s. 430. 



için Rezu’yla savaşır ve onu öldürür. Chetwynd, Mavisakal mitinde olduğu gibi, olumlu 

animusun ortaya çıkabilmesi ve yararlı yönde işlerlik kazanabilmesi için, kadının önce 

animusunun olumsuz yönünün yaşattığı dehşetle karşılaşması gerektiğini iddia eder.207 

Bu bağlamda, Inez de önce olumsuz animusun temsilcisi Rezu tarafından tutsak alınır, 

sonra da olumlu animusun sembolü Umslopogaas tarafından kurtarılır; böylece Rezu ve 

Umslopogaas aynı olgunun birbiriyle karşıt iki yönü olarak ortaya çıkar (bkz., gölge 

arketipi).  

Ancak Inez, girdiği bu bilinçsiz durumdan hemen kurtulamaz. Ayesha 

dudaklarından içeri nefes üfleyerek bir anlamda Inez’in dişil benliğini uyandırdıktan 

sonra, bir müddet geçmişini tam olarak hatırlayamaz ve çocuk gibi davranmaya başlar. 

Bu durum, Inez’in animusuyla yüzleştikten sonra uğradığı dönüşümü ve bunun sonucu 

olarak girdiği yeniden doğuş sürecinin başlangıç safhasını sembolize eder. Nitekim 

Chetwynd’e göre, çocuksu davranışlar, bilinçdışından gelip bilincin ışıklı alanında 

ortaya çıkan potansiyel yeni bir gelişmenin sembolüdür. İç dünyadaki çocuk, yaratıcı 

hayal gücü ve kendiliğindenlik özelliklerine sahiptir ve yaşamın şakacı tarafının 

kişileştirilmiş halidir; ancak bağımsız bir figür olmayıp psikenin diğer unsurlarıyla, 

özellikle animusla ya da animayla yakından ilişkilidir. Bu ilişkide animusun/animanın 

rolü, psike içinde söz konusu çocuk figürüne dadılık etmektir.208 Böylece olumsuz 

animusunun harekete geçmesiyle bir süreliğine bilincin kontrolünden çıkan Inez’in 

psikesindeki çocuk figürü, olumlu animusun olumsuz animusu nötrleştirmesi sonucunda 

bu bilinçdışı dadının baskısından da kurtulur ve Inez bilincine tekrar kavuşana kadar 

psikede hüküm sürer. Bundan sonra Inez, animusuyla yüzleşip onun sahip olduğu 

potansiyel gücü olumlu yönde kullanabilen her kadın gibi yaşamına eskisinden daha 

dengeli ve olgun bir şekilde devam eder, çünkü bu şekilde bireyleşme sürecini 

tamamlamış ve psikesindeki gizil güçlerin farkına varmıştır. Nitekim yirmi dördüncü 

bölümde Allan, sonraki yıllarda Inez’in o bölgede yer alan bir kadınlar manastırında 

başrahibe olduğunu ve çok mutlu bir şekilde yaşamını sürdürdüğünü belirtir (SA 298).  

Anlaşılacağı üzere, Ayesha’da şaman Simbri ve She and Allan’da Rezu ve 

Umslopogaas karakterleriyle yansımasını bulan animus, serinin bu iki romanında farklı 

özellikleriyle ortaya çıkar. Bu farklılığın nedeni, animus imgesinin etkilediği kadın 

                                                
207 Chetwynd, a. g. y., s. 53. 
208 Chetwynd, a. g. y., s. 77. 



karakterlerin söz konusu romanların ilkinde evli, ikincisinde ise bekâr olmasıdır. 

Böylelikle, ilk örnekte animusun, bir erkekle birlikteliği olan bir kadının yaşamını ve 

ilişkilerini nasıl etkilediği gözlemlenirken, diğer örnekte bir birlikteliği olmayan 

kadında olumsuz ve olumlu olmak üzere ikiye ayrılan bu bilinçdışı unsurun her iki 

yönünün de, bireyleşme sürecinde psike üzerinde farklı etkilere yol açtığı görülebilir.  

 

2.1.3. Gölge 

Gölge arketipi, serinin romanlarından Ayesha’da Rassen karakteri, Wisdom’s 

Daughter’da firavunun Daemon’u ve She and Allan’da savaşçı Rezu karakteri ve tanrı 

Rezu figürüyle görülür. Hatırlanacağı üzere, insanın istenmeyen, saklamak istediği ve 

ilkel yönleri bilinçdışına bastırılır; bu özellikler daha sonra psikenin karanlık yanı olan 

gölgede toplanır. Nitekim She and Allan’ın on ikinci bölümünde Ayesha, Umslopogaas 

hakkında konuşurken bunu şöyle ima eder: “İnan bana Allan, vahşiler çoğunlukla en 

iyisidir. Dahası, hepimiz aslında vahşiyiz, hatta sen ve ben bile” (SA 141). Böylece 

Ayesha’nın kullandığı “vahşi” sıfatıyla, insanın bilinçdışının karanlığında gizlenen ve 

büyük bir kısmı asla kabullenmek istemediği gölgesinde toplanan ilkel ve vahşi yönlere 

gönderme yapılır. 

İnsanın arzulanmayan, karanlıkta kalmış bu özellikleri, Ayesha’nın birinci 

cildinin on birinci bölümünde Khan Rassen’la örneklenir. Bu bölümde Rassen, Leo ve 

Holly’ye bir oyun oynar: Onları Ateş Dağı’nın sınırlarına götürmek için yardım edermiş 

gibi görünerek, ölüm köpekleriyle peşlerine düşer. Kaçınılmaz son gelmiştir ve şaman 

Simbri’nin kehaneti gerçekleşir; Leo, Khan Rassen’ı öldürür. Bu sırada Holly’nin 

Rassen’ı tasviri ilgi çekicidir: “Şimdi Khan çıkıp atına oturmuş, ters ters bize bakıyordu 

ve yüzü bir şeytanın yüzüne benziyordu” (AI 251). Şeytan, gölgenin tezahürlerinden 

biridir, hatta bazen gölgeden zorlukla ayırt edilir. Atene’yle ortak ilişkileri de göz 

önünde tutulduğunda, bu Şeytan benzetmesi Rassen’ın, Leo’nun gölgesi olduğunu 

düşündürtür. Bu bağlamda, Bilgin Saydam’ın gölge hakkındaki açıklamasına değinmek 

yerinde olacaktır:  

 

Kişinin kendi merkezine doğru büyük yolculuğunu tarif ederken Jung’un 
başvurduğu referanslar arketipsel sembollerdir. Uzun ve zorlu, bezemelerinde 
zengin alternatifli, ancak aşamalarında zorunlu geçiş ve dönüşümleri telkin eden 



bir-leşme süreci kapsamında, bireyin öncelikle tanışması ve entegre etmesi gereken 
arketipsel öge, “gölge”sidir.209  

 

Leo da böylece Rassen’da kişileşen gölgesiyle karşılaşır ve onu yener, yani bir anlamda 

gölgesini entegre eder ve özgür kalır. Hatırlanacağı üzere, gölgenin en yaygın tezahürü, 

kişiliğin gözlerden uzak kalmış karanlık kısmının tehlikeli boyutunu temsil eden 

Şeytan’dır. Gölgenin rüya ve fantezilerde kişileşen hali, genellikle ait olduğu insanla 

aynı cinsiyette, tehditkâr ve uğursuz bir figürdür, ilkel ve olumsuz niteliklere sahiptir. 

Leo’nun güneşin temsilcisi olduğu fikrinin (bkz., güneş arketipi), Enantiodromia 

yasasının ve ikili karşıtlıklar ilkesinin göz önünde bulundurulması, Khan Rassen’ın 

Leo’nun gölgesi olduğu savını güçlendirir. Çünkü güneş olmadan gölge de olamaz ve 

gölgesiyle yüzleşmeyen insan bütünleşemez. Leo, gölgesi Khan Rassen’dan kaçmak, 

yani onu bilinçdışında bastırmak yerine onunla mücadele etmeyi, yani gölgesiyle 

yüzleşip onu entegre etmeyi tercih etmiştir; çünkü bireyleşme yolculuğundaki asıl 

başarı bu sayede kazanılır.  

Ancak insan gölgesini entegre etmekte her zaman bu kadar başarılı olamaz. 

Wisdom’s Daughter’ın on ikinci bölümünün sonunda firavun, büyüleri kullanarak bir 

Daemon edindiğini ve onu bilinmeyen şeyleri öğrenmekte kullandığını söyler (WD 

166). Ancak aynı Daemon, en ihtiyacı olduğu savaş zamanında firavunu yanlış 

yönlendirip sonra da onu terk ederek mahvına neden olur (WD 169). Daemonlar, eski 

Yunanistan’da Altın Çağ’da yaşamış adil bir ırkın ruhlarıdır ve insanlığı gözlerler, 

tanrılara insanların dua ve hediyelerini ulaştırırlar.210 Yaratılış zincirinde tanrılarla 

insanlar arasında yer alan ve bir tür elçi kimliği üstlenmiş yaratıklardır. Eski Mısır’da 

firavunlar da tanrıların elçileri olarak kabul edilirdi. Şeytan imgesi ise Tanrı 

kavramındaki en eski ve en düşük safhalardan birini oluşturur.211 Bu bağlamda romanda 

sözü edilen Daemon, aynı zamanda kötü bir ruh olması nedeniyle firavunun gölgesi 

olarak kabul edilebilir. Nitekim felsefi anlamda, insana eşlik eden ve biri iyiliğe diğeri 

de kötülüğe sevk eden iki Daemon olduğu inanışı vardır.212 Üstelik bir sonraki bölümde 

Ayesha’nın firavuna hitaben söylediği: “Gizlice, karanlık Daemon’ına uyarak 

                                                
209 Jung, Dört Arketip, s. 13. 
210 Jobes, a. g. y., V. I, s. 405. 
211 Jung, Two Essays on Analytical Psychology, s. 94–95. 
212 http://www.theosociety.org/pasadena/etgloss/daa-der.htm; 17.03.2006. 



şeytanlara, Baal’e, Ashtoreth’e ve Yunanlıların Afrodit’ine kanlı kurbanlar sundun.” 

(WD 172) cümlesinde kullanılan “karanlık” sıfatı, Daemon’un firavunun gölgesi olduğu 

düşüncesini destekler. Ancak firavun, gölgesiyle uzlaşıp onu kontrol altına alamadığı 

gibi, bir de onun kontrolüne giren ve bunun sonucunda kişilik bölünmesine uğrayan 

bireyin temsilcisidir.  

Daemon örneğinde olduğu gibi, gölge arketipinin olumsuz özelliklerinin bir 

karakterle değil de, tasvir edilen bir figür aracılığıyla tezahür etmesi She and Allan’da 

da devam eder. On dördüncü bölümde Ayesha, Kôr ülkesinde tapınılan tanrıları 

anlatırken tanrı Rezu hakkında bilgi verir: 

 

Evet, Rezu da Gün Tanrısı’nın ateşinin içindeki tahtından insanlara yaşam veren 
veya isterse onları kuraklığın, salgın hastalıkların ve fırtınanın yıldırımıyla katleden 
bir güneş tanrısıdır. Hiç de şefkatli bir tanrı değildi, aksine inananlarından genç 
kızların ve çocukların bile katledildiği kanlı kurbanlar isterdi. (SA 169).  

 

Daha sonra genç kız ve çocuklarını kurban vermek istemeyen bir kısım Amahagger, 

Lulala isimli ay tanrısına tapınmaya başlarlar, çünkü o daha şefkatli ve insancıldır. 

Rezu’nun özellikleriyle, güneşin hem yaşam veren, hem de yakıcılığıyla ölüm getiren 

özelliklerine gönderme yapılırken, bir yandan da Fenikeliler’in çocuklarını kurban 

ettikleri kötülük ve güneş tanrısı Moloch (Baal) çağrıştırılır. Bu noktada Rezu’nun, 

Mısır’ın güneş tanrısı Ra’nın gölgesi olduğu düşünülebilir, çünkü arzu edilmeyen hatta 

şeytani özelliklere sahiptir. 

Tanrı Rezu’nun ismini taşıyan ve onun tapımını canlı tutmaya çalışan, yamyam 

Amahaggerlar’ın şefi Rezu da, en az tanrısı kadar kötülük dolu ve acımasızdır. On 

sekizinci bölümde, Rezu’yu yakından görme fırsatı yakalayan Allan, onu Goliath’a 

benzetir (SA 215). Goliath, İncil’de Davut peygamberin bir sapanla taş atarak öldürdüğü 

Filistinli devdir; bu yüzden kendinden daha güçsüz biri tarafından alt edilen güçlü bir 

insan için kullanılan bir ifadedir. Aynı zamanda hayvani gücün, tehlikeli bir düşmanın 

ya da bir inançsızın temsilcisidir.213 Tüm bu olumsuz özelliklerin temsilcisi olan 

Goliath’a benzetilen Rezu, bir yandan da sahip olduğu şeytani özelliklerden ötürü, 

Umslopogaas’ın çıktığı bireyleşme yolculuğunda üstesinden gelmek zorunda olduğu 

gölgesinin sembolüdür. Bu savaş, aslında bir bireyleşme mücadelesidir, çünkü verilen 

                                                
213 Jobes, a. g. y., s. 674. 



savaş gece başlamıştır ve bireyleşme sürecinin ifadesi olan gece deniz yolculuğunu 

çağrıştırır. Rezu’nun Umslopogaas’a hitaben yaptığı konuşma ise, onun gölgesi olduğu 

düşüncesini destekler niteliktedir:  

 

Kim Rezu’yla yüz yüze gelmeye cüret edebilir? Kara köpek, bilmez misin ki, 
yaşadığın her hafta için bir yıl yaşamış olan ve binlerce yıldır insanların boynunda 
gezen beni öldürmek imkânsızdır? (...) Arkamı dönmediğim sürece ve çok zaman 
önce tozun içinde çürümüş olan o malum balta kullanılmadığı sürece öldürülemez 
olan ben, yenilmem (SA 216).  

 

Rezu Umslopogaas’ın gölgesidir, çünkü çoğu insan gölgesiyle yüzleşmekten kaçınır. 

Ona hiçbir şeyin zarar verememesi, ölümsüzlüğü ve yüzyıllardır yaşıyor olması, 

gölgenin hem kişisel hem de ortak bilinçdışının bir unsuru olarak sahip olduğu 

özelliklere göndermedir. Çünkü gölge, diğer tüm arketipsel kişilik unsurları gibi yok 

edilemez ya da bastırılamaz özelliktedir. Onu yok edecek balta ise, fallik bir imge oluşu 

da göz önünde bulundurularak, kişinin bireyleşme sürecinde gerçek bir erkek olarak 

gölgesiyle yüzleşmesi ve onu kabullenerek kontrol altına almasıdır. Üstelik bu 

yenilmesi imkânsız varlığın da bir Aşil topuğunun olması, diğer bir deyişle yalnızca çok 

önceden kaybettiği kendi baltasıyla ve arkadan gelecek darbelere karşı savunmasız 

oluşu da gölgenin temsilcisi olduğu düşüncesini destekler. Çünkü Chetwynd’e göre her 

kahramanın bir zayıf noktası olduğu gibi, gölge figürünün de bir yumuşak noktası 

vardır. Bu durum, gölgenin ve benliğin bünyelerinde birbirlerinden bir şeyler, yani 

Enantiodromia yasası gereği, karşıt unsura dönüşüm tohumlarını barındırmasıdır.214 

Rezu’yla yaptığı savaşı kazanabilmek için Umslopogaas aniden dönüp kaçmaya başlar 

(SA 220). Savaş hilesi bile olsa, onun bu kaçışı kişinin başlangıçta gölgesiyle 

yüzleşmekten kaçınmasını temsil eder; ancak daha sonra Rezu’yu öldürerek kazandığı 

zafer, gölgesini kontrol altına aldığının göstergesidir. Güneşin doğuşuyla birlikte 

başlayan mücadelenin Rezu’nun ölümüyle sonuçlanması, bireyleşme yolculuğunu 

başarıyla tamamlayan kişinin, bir anlamda yeniden doğuşunu ifade eder; çünkü 

gölgesinde toplanmış olan istenmeyen ve ilkel yönlerini kabullenip kontrol altına alan 

birey, kişilik bütünlüğüne kavuşmuştur, öte yandan doğan güneş, birçok yeniden doğuş 

                                                
214 Chetwynd, a. g. y., s. 133.  



sahnesinde olduğu gibi burada da yeniden doğuş arketipinin sembolü olarak tezahür 

eder (bkz., yeniden doğuş arketipi).  

Serinin, adı geçen bu romanlarında gölgenin değişik karakter ve figürlerle 

tezahür eden özelliklerinin ortak noktası, hepsinin de olumsuz anlamlarla yüklü 

olmasıdır. Ancak görülen odur ki, tamamıyla olumsuz özelliklere sahip olduğu 

söylenebilecek bu bilinçdışı unsurla başa çıkmanın tek yolu, onu inkâr edip bastırmaya 

çalışmak yerine kabullenip, benlikle entegre ederek kontrol altına almaktır.  

 

2.1.4. Kendilik-Benlik 

Psikede, ortak bilinçdışına ait unsurların bünyesinde toplandığı kendilik, serinin 

romanlarından Ayesha’nın ikinci cildinin sekizinci bölümünde Leo karakteriyle temsil 

edilir. Ayesha Holly’ye, yapılan şeylerin faili değil, eleştirmeni olarak doğduğunu 

söyler (AII 195). Bu bağlamda Leo ve Holly arasında hareket-hareketsizlik karşıtlığı 

vardır. Bu noktadan hareketle, Holly’nin Leo’nun benliği olduğu düşüncesi akla gelir. 

Çünkü kendilik-benlik ilişkisinde nasıl özne-nesne ya da hareket ettiren-hareket ettirilen 

ilişkisi varsa ve kendiliğin belirleyici işlevi benliğin edilgen bir kimlik kazanmasına 

neden oluyorsa (bkz., I. Bölüm s. 46), Leo-Holly ilişkisinde de böyle bir etkileşim söz 

konusudur. İlk roman She’de ve bu romanda eylemlerin faili daima Leo’dur. Holly ise 

Leo’yu hiçbir zaman yalnız bırakmamak için yalnızca onun eylemlerine uyar, ancak 

zaman zaman bu eylemlere mantıksal yaklaşımlarla eleştiriler getirmekten de geri 

durmaz. Bununla birlikte, yaşanan olaylarda belirleyici unsur ve fail daima Leo’dur. 

Benliğin kendilikten ayrılması çocukluğun ilk evrelerine dayanır; Leo da küçük bir 

çocukken emanet edilir Holly’ye, yani ilişkileri Leo’nun çocukluğuna dayanır. Benlik, 

kendilikten daha alt bir konumda olduğunu, ancak yaşamın ikinci yarısında fark eder. 

Leo ile Holly arasındaki güzellik-çirkinlik bağlamında vurgulanan fiziksel fark da, Leo 

büyüyüp Holly yaşamının ikinci yarısına girdiğinde ortaya çıkar. Üstelik benliğin 

varlığını kendilikten ayırt etmesi gibi, Holly de Leo’dan ne kadar farklı ve fiziksel 

olarak alt konumda olduğunun farkındadır. Tüm bu şartlar göz önünde tutulduğunda, 

Leo’nun kendiliğin sembolü olduğu söylenebilir. Ancak Leo ve Holly arasında 

çatışmadan ziyade uzlaşma söz konusu olduğu için, kişilik bütünlüğünden söz etmek 

mümkündür.  

 



2.1.5. Anne Arketipi 

Animayla iç içe geçmiş anne arketipinin olumlu ve olumsuz özellikleri, serinin 

tüm romanlarında çeşitli sembollerle tezahür eder. She’nin yirmi altıncı bölümünde, 

Yaşam Ateşi’nde yıkanmak üzere hazırlanırlarken Ayesha, Leo’yu alnından öper ve 

Yaşam Ateşi’nin yoluna durur: “Sözlerinde ve Leo’nun alnını öpüşünde son derece 

dokunaklı bir şeyler vardı. Bir annenin öpücüğüne benziyordu ve Leo’yu kutsar 

gibiydi” (S 324). Holly’nin bu sözleri, bize animanın oluşumunda ilk olarak anne 

imgesinin etkili olduğunu hatırlatır. Çünkü anima arketipi, erkek psikolojisinde 

başlangıçta anne imgesiyle iç içedir. Ayesha’nın birinci cildinin on ikinci bölümünün 

sonunda, Ayesha için “Hes Ana” (AI 287) ifadesinin kullanılması, akla tezahürlerinden 

biri Büyük Ana (Magna Mater) olan anne arketipini getirir. İkinci cildin birinci 

bölümünde, Hes’in başrahibi Oros, Ateş Dağı’ndaki tapınakta hüküm süren rahibelik 

sisteminin “Hes”, “Hesea” veya “Anne” ismiyle nesilden nesile geçtiğini belirtir (AII 

25). Anne arketipiyle sıkı ilişki içinde olan animanın temsilcisi Ayesha’nın, “anne” 

sıfatı taşıyan bir Hes rahibesinde yeniden doğması ise bir tesadüf değildir. Hes 

rahibeliğinin kuşaktan kuşağa geçmesi bağlamında, animanın sürekli var oluşu da 

benzer şekilde, başta kendi annesi olmak üzere erkeğin yaşamına giren kadınlarla 

birlikte animanın artan gücüne yapılan bir göndermedir (bkz., anima arketipi).  

Bu düşünceyi güçlendiren bir başka örnek de, aynı romanın ikinci cildinin 

birinci bölümünde Hes’in tapınağının tam ortasında kanatlı, masum görünüşlü, zarif ve 

olgun bir kadın heykelinin yer almasıdır. Bu heykelin öne doğru eğilmiş kanatlarının 

arasından da, göğsüne yaslanmış bir erkek çocuğu imgesi görünmektedir (AII 32). 

Animanın temsilcisi Ayesha’nın hâkim olduğu bu tapınakta, animanın ilk yansıtıldığı 

varlık olan anneyi temsil eden bir heykelin bulunması son derece doğaldır, üstelik 

beraberindeki erkek çocuk tasviri de bu ilişkiyi destekler niteliktedir. Annenin kanatlı 

olarak tasvir edilmesi bir kutsiyet sembolüdür (bkz., kanat imgesi). Erkek çocuğunun 

tasviri ise, daha ilgi çekicidir: “Uyuyor olsa da, uykusunda ölümün ve kötülüğün 

karanlık gölgeleriyle bir korku gölgelemişti yüzünü. Sevimli ağzının çizgilerinde, 

titriyor gibi görünen dudaklarında ve çenesinde korku vardı” (AII 32). Eğer 

bilinçdışındaki anne-çocuk ilişkisi bağlamında ele alınacak olursa, çocuğun yüzündeki 

bu korku ifadesi, çocuğun bilinçdışındaki bazen korkunç bir boyut alabilen anne 

kompleksinin bir sonucu olarak da ortaya çıkmış olabilir. Nitekim birinci bölümün son 



cümlesinde geçen “Anne’nin gölgeleyen kanatları” (AII 36) ifadesinde, hem koruma ve 

şefkat duygularının barındığı olumlu bir anlam, hem de “karanlık”, “belirsiz” ve “korku 

verici” sıfatlarına gönderme yapan olumsuz bir anlam gizlidir, tıpkı anne arketipinin 

olumlu ve olumsuz tezahürleri gibi. Ayrıca “ruh gerek kadınlarda gerekse erkeklerde 

oğlan çocuğu (…) görünümünü alabilir.”215 Holly’nin anlamlandırdığı biçimde heykelin 

ifade ettiği Tanrı’nın koruduğu insanlık sembolizmi, yalnızca görünürdeki ifade 

biçimidir. Aslında anneliğin temsilcisi olan bu heykelde, kanatlar altında korunmaya 

alınmış olarak tasvir edilen erkek çocuğu aynı zamanda bir ruh temsilcisidir. Öte 

yandan Chetwynd’e göre anne-çocuk imgesi, kalıcı-geçici, olgun-genç ve dişil-eril 

(anne-erkek çocuk bağlamında) karşıtlıklarının birliğini sembolize eder. Ana-oğul 

imgesi içinde, yalnızca durmadan birbirine dönüşebilen olgunluk-gençlik değil, aynı 

zamanda dişil-eril de yan yana getirilerek dörtlü bir karşıtlık oluşturulur. Ensest ise bu 

dörtlü çelişkinin uzlaşma noktasıdır; ancak bu yalnızca, yaşamın çekirdeğinde yer alan 

ve fiziksel eylemden daha gerçek olan bir iç ensest olarak anlaşılabilir. Bu iç vizyon 

tamamen, fiziksel enseste bir yasaklama olarak getirilen ensest tabusuna bağlıdır; zaten 

sembolü böylesine güçlü yapan da, bu durumdur. Fiziksel eylem yasak olduğu için, 

buna duyulan arzu bilinçdışına itilir ve buradan tüm evrenin derin iç uyumu ve 

birliğinin bir imgesi olarak kendiliğinden fışkırır. Öte yandan anne, çocuğun arkasında 

yatan engin potansiyelin de sembolüdür; bu potansiyel, olumlu anlamda doğanın tuhaf 

gizemleri ve olumsuz anlamda kaderin acımasızlığıdır. İşte bu güç, genellikle çocuğun 

bir kahraman ya da isyankâr, bir prenses ya da fahişe haline gelmesinde doğrudan 

sorumlu olan güçtür. Anne, yaşamın ve ölümün daha büyük boyutlarını, çocuğun 

ayrıntılı kaderinin sınırları olarak belirler. Kaderin gelecekte gizlenmiş ihtimallerine 

gerçek şekil, çocuğun iç dünyasında verilir. Bu, kişisel ilişkileri arketipsel içeriklerle 

fazla yüklemek ile aynı anlama da gelebilir, o yüzden bunun ait olduğu yere, Doğa 

Ana’nın geniş omuzlarına geri yüklenmesi gerekebilir.216 Nitekim anne arketipinin daha 

üst seviyede tezahürü olan Doğa Ana’nın anima ile ilişkisi, sekizinci bölümde 

Ayesha’nın şu cümleleriyle ifade edilir: “Hatırla Leo, tüm o bezdirici çağlar boyunca 

Kôr mağaralarında kendime bulduğum tek zevk, Doğa Ana’mı en mükemmel sırlarını 

                                                
215 Jung, Dört Arketip, s. 85. 
216 Chetwynd, a. g. y., s. 270. 



bir bir bana açıklaması için zorlamaktı; ben var olan her şeyin ve onların var olmalarına 

neden olan güçlerin öğrencisiyim” (AII 181). 

Ayesha’nın söyleminde anne imgesi bazen Doğa Ana, bazen de tanrıça İsis 

kimliğinde dile getirilir; bunun kökeninde anima imgesinin ilk taşıyıcısının anne olduğu 

gerçeği yatar. Beşinci bölümde Ayesha’nın tanrıçasının başlangıçta, yani ruhunu 

kötülük tanrısına satmadan önce, evrensel anneliğin sembolü İsis olduğu belirtilir (AII 

131). Wisdom’s Daughter’ın ilk bölümünde Ayesha, daha beden bulmamış bir ruh 

halindeyken tüm yeryüzünün hâkimi olan büyük tanrıça ve Gizemlerin Annesi’nin, 

Mısır’daki ismiyle İsis’in sarayında yaşadığını ve İsis’in onu “çocuk” diye çağırdığını 

belirtir (WD 17). Bu bilgilerle, animanın ruhsal bir kompleks olarak kimliği ve anne 

imgesiyle arasındaki ilişki vurgulanır. Bu bağlamda, Ayesha ile İsis arasında bir anne-

kız ilişkisinin varlığından söz etmek mümkün olduğu için, her ikisinde de anne 

kompleksinin olumsuz tezahürleri görülebilir. İsis’in şefkatli anneliği temsil ederken, 

bir yandan da intikam hırsıyla mahvettiği yaşamların açıklaması, belki de bu 

kompleksin tezahüründe yatar:  

 

Bilinçdışı bir Eros ise kendini daima iktidar hırsıyla ifade eder; bu nedenle de bu 
tip kadınlar, güya kendilerini feda etmelerine rağmen, gerçek bir fedakârlıkta 
bulunacak durumda değildirler, tam tersine annelik içgüdüsünü (…) gözü dönmüş 
bir iktidar hırsıyla dayatırlar. Böyle bir anne kendi kişiliğinin ne kadar az 
bilincindeyse, bilinçdışı iktidar hırsı da o kadar şiddetlidir. Akıl, kendisi için 
geliştirilmemiştir, genellikle (…) ilk halini korumuştur, başıboştur, vicdandan 
yoksundur, ama bir yandan da dosdoğru, zaman zaman da doğa kadar derindir. 
Ama kadın bunun farkında değildir.217  

 

Ayesha’nın sürekli Doğa Ana diye bahsettiği ve bir tür anne imgesi olan varlık, 

aslında doğuştan getirdiğimiz bir olgudur: “…doğuştan içimizde olan mater natura ve 

mater spiritualis (doğa ana ve tinsel ana) imgesinin, çocukken emanet ve teslim 

edildiğimiz yaşamın tamamının taşıyıcısı annedir.”218 Ayesha’nın, İsis’in emirlerine 

uymayarak Kallikrates’e âşık olması ve onunla yaşamını birleştirmek istemesi ve bu 

uğurda ruhunu kötülük tanrısı Set’e satmış olması ise, kız çocuğundaki anne 

kompleksinin, annelik içgüdüsünü yok edip babayla bilinçdışı bir ensest ilişkisi 

yaşamasına neden oluşunu ifade eder. Anneyi kıskanan ve ondan üstün olmak isteyen 

                                                
217 Jung, Dört Arketip, s. 27. 
218 Jung, a. g. y., s. 31. 



kız çocuğu, bu duyguyla genellikle yaşam boyu felaketle sonuçlanan bir dizi girişimde 

bulunur.219 Bu bağlamda Ayesha, Eros’un aşırı geliştiği kadın tipinin ve olumsuz anne 

kompleksinin mükemmel bir örneğidir aslında: “…eğer [kadın] annesiyle mücadele 

içindeyse, içgüdülerinin zedelenmesi riskine karşın, yüksek bir bilince erişebilir, çünkü 

anneyi yadsırken, kendi benliğindeki karanlığı, güdüselliği, muğlaklığı ve bilinçsizliği 

de yadsımaktadır.”220 Benzer şekilde, Ayesha da annesi olarak isimlendirdiği İsis’le 

gizli bir tür mücadeleye girişerek, kendi ruhsal karanlığının, belirsizliğinin ve 

bilinçsizliğinin farkına varır; söz gelimi sık sık fikir değiştirir, kendi değişkenliğini 

vurgular (AII 254), söylediklerinde kesin bir gerçeklik payı olmadığını ve her şeyin bir 

yanılgıdan ibaret olabileceğini belirtir. Jung ayrıca bu tipin, pasif bir Eros’u olan 

erkeklere anima yansıtmaları için mükemmel bir zemin sunduğunu da belirtir221, 

böylece Ayesha ve anima arasında kurulan ilişki bir kez daha sağlamlaşır.  

Benzeri bir anne kompleksi, aynı romanda ruhun temsilcisi İsis ve bedenin 

temsilcisi Afrodit arasındaki çekişmeli ilişkide de gözlemlenebilir: “‘Nereye gideyim o 

zaman Anne?’ diye cevapladı Afrodit berrak gülüşüyle, ‘sen Doğa’nın kendisi olduğuna 

ve ben de senin çocuğun olduğuma göre, aslında içinden doğduğum göğsünden başka 

nereye gideyim?’”(WD 20) cümleleriyle Afrodit’le İsis arasında da bir anne-kız ilişkisi 

vurgulanır. Bu bağlamda Ayesha gibi, Afrodit için de bir anne kompleksi söz 

konusudur. Afrodit, anne kompleksinin etkisiyle dişilik içgüdüleri aşırı güçlenmiş, 

özelikle annelik içgüdüsü son derece gelişmiş kız çocuk modeline uygun bir örnektir. 

Bu tipin olumsuz tezahürü, tek amacı doğurmak olan ve kendisi için erkeğin, hatta 

bazen kendi kişiliğinin de, belirgin şekilde geri planda kaldığı kadındır. Kendi 

kişiliğinin de bilincine varamadığı için, yaşamını başkalarının yaşamı üzerinden devam 

ettirir.222 Nitekim Yunan mitolojisinde, Afrodit’in değişik tanrısal ve insani figürlerden 

birçok çocuğu olduğu belirtilir. Ayrıca Afrodit’te, Jung’un “orta tip” olarak adlandırdığı 

bir anne kompleksi de söz konusudur; bu tipin özelliği, yaşamındaki en önemli şeyin 

annenin üstünlüğüne karşı direnmek olmasıdır ve olumsuz anne kompleksinin en güzel 

örneğidir. Bu tipte de Eros aşırı gelişmiştir, ancak bunun nedeni anneyi büyük bir 

                                                
219 Jung, a. g. y., s. 28. 
220 Jung, a. g. y., s. 36–37. 
221 Jung, a. g. y., s. 28 
222 Jung, a. g. y., s. 26–27. 



kıskançlıkla reddetmektir.223 Bu orta tip anne kompleksinin varlığını, İsis öfkeyle 

sarayını terk edip gittiğinde Afrodit’in kurduğu şu cümlelerden anlarız: “İsis’in 

bıraktığını ben aldım, bu yüzden koltuğu da, gücü de benim. Görün işte ey 

temsilcilerim, buranın kraliçesi benim, akbaba başlığı veya ayın sembollerini takmasam 

da…”(WD 21). 

İnsan yaşamını etkin biçimde yönlendirebilme gücüne sahip anne kompleksini, 

bilinçdışında uyandıran anne arketipinin anima ile ilişkisi She and Allan’da da 

gözlenebilir. Dokuzuncu bölümde, kahramanlar uçsuz bucaksız bir bataklığın gerisinde 

yer alan olağanüstü büyük bir dağın şeklini seçmeye başlarlar. Akşam karanlığından 

önce bataklığın kıyısına varırlar: “Gerçekten de öyleydi, çünkü akşam karanlığı 

bastırmadan tüm yaşamımda bir benzerini görmediğim ya da duymadığım kadar 

muazzam büyüklükte bir bataklığın içine daldık” (SA 110). Bataklık tehditkâr, yutan ve 

yok eden özelliklerine uygun olarak anne arketipinin olumsuz tezahürlerindendir; sıcak 

ve nemli olmasından ötürü, rahme benzeyen bir merkeze odaklanmış karmaşık bir 

labirentin, yani anima imgesinin de temsilcisidir. Aynı zamanda bilinçdışının yutucu ve 

bilinmeyen karanlığına da bir göndermedir. Animanın temsilcisi Ayesha’nın yaşadığı 

yerden önce böyle uçsuz bucaksız bir bataklığın gelmesi, bataklık imgesinin taşıdığı 

anlamlardan ötürü doğal bir sonuçtur. Öte yandan Robertson’ın dikkatsizce davranıp 

bataklığa gömülmesi, erkeğin anne kompleksinin bilinçdışındaki hâkimiyetinden 

kurtulmaktaki başarısızlığının sembolüdür. Bataklık imgesi, aynı romanın altıncı 

bölümünde de ortaya çıkar. Kaptan Robertson, Allan, Umslopogaas ve bazı adamları bir 

nehrin kenarında yer alan bataklık bir bölgede su aygırı avına çıkarlar (SA 68). Burada 

su aygırı avına çıkmaları, söz konusu hayvanın anne arketipiyle ilişkisi de göz önüne 

alındığında,224 erkeğin anne kompleksinden ve animanın ilk taşıyıcısı olan anne 

imgesinin bilinçdışındaki hâkimiyetinden kurtulma çabasını sembolize eder (bkz., su 

aygırı imgesi). 

Bataklık imgesi gibi, nehir ve derin su da anne arketipinin uğursuz 

tezahürlerinden biridir. Ayesha’nın birinci cildinin altıncı bölümünde düştükleri nehir 

için Holly, “derin nehir”(AI 124) ifadesini kullanır. Ancak, Holly’nin dipnotla yaptığı 

açıklamanın yardımıyla anne arketipinin yalnızca olumsuz anlamıyla değil olumlu 

                                                
223 Jung, a. g. y., s. 30. 
224 Cirlot, a. g. y., s. 149. 



anlamıyla da tezahür ettiği görülür; çünkü nehir normalde düştükleri noktada oldukça 

sığdır, ancak düşen çığın etkisiyle sular hayli yükselmiş ve kahramanları kayalara çarpıp 

parçalanarak ölmekten kurtarmıştır. Böylece anne arketipinin kurtarıcı ve yaşam veren 

özelliği de tezahür etmiş olur. Aynı bölümde, içinde boğulmaktan kurtuldukları nehir 

için Holly, “Styx” benzetmesini yapar (AI 130). Styx, Yunan mitolojisinde hem 

yeraltındaki ölüm nehrinin hem de bu nehrin tanrıçasının ismidir.225 Yeraltının 

bilinçdışıyla, anne arketipinin ölümle ve animanın ölümcül su tanrıçasıyla ilişkili 

tezahürü göz önünde bulundurulduğunda, bu benzetme romandaki nehrin hem anne 

arketipinin hem de animanın temsilcisi olduğunu doğrular.  

İnsanı içine çeken ve boğulmakla tehdit eden bataklık ve nehir imgeleri gibi, 

uçurum da anne arketipinin olumsuz tezahürlerindendir. Ayesha’nın birinci cildinin 

dördüncü bölümünde, çığdan önce kahramanların önüne aşılmaz bir uçurum çıkar (AI 

98). Jung’a göre uçurum, anne arketipi bünyesindeki anneliğin kendini gösterebileceği 

özelliklerden biridir. Beraberinde taşıdığı özelliklerse, korku uyandıran ve kaçınılmaz 

olandır: “…dişinin büyük sırrıdır boşluk. Erkeğe en başından beri yabancıdır, yarıktır, 

uçurumun derinliğindeki öteki, Yin’dir. Erkekte merhamet uyandıran bu boşluk ve 

yokluk (…) dişiliğin maalesef –diyesim geliyor– tüm gizemini oluşturur.”226 Anne 

arketipinin bilinçdışında uyandırdığı anne kompleksinden, yani uçurumun derinliklerine 

düşmekten kurtulabilmek için bireyleşme sürecinin tamamlanması ve kahramanın 

karşılaştığı çeşitli tehlikeleri atlatarak çıktığı yaşam yolculuğunu başarıyla tamamlaması 

gereklidir. Ancak beşinci bölümde, kahramanlar bu uçuruma düşmekten kurtulamazlar; 

Leo, bir ipin ucunda uçurumun üstünde asılı kalır. Yapılabilecek hiçbir şey yoktur, Leo 

bu sallanmanın sinir bozucu sürekliliğine bir son verebilmek için ipi keser ve uçurumun 

dibindeki derin ve akıntılı suya düşer. Holly de, uçuruma düşen Leo’nun parçalanıp 

öldüğünü sanarak kendini boşluğa bırakır. Böylece bilinçdışı bir güdülenmeyle anne 

kompleksine teslim olurlar; ancak bu teslimiyet aslında söz konusu kompleksi bilince 

çıkartma yolunda yeni bir mücadelenin de başlangıcıdır, çünkü düştükleri nehirde bu 

kez hayatta kalmak için savaşırlar.  

Yukarıda bahsedilen doğa unsurlarının aksine, mağara imgesi anne arketipinin 

olumlu göstergelerindendir ve anne arketipinin yaşam veren ve koruyucu özelliğini 

                                                
225 Jobes, a. g. y., V. II, s. 1503. 
226 Jung, Dört Arketip, s. 35. 



temsil eder. Mağara, doğadaki dişil ilkenin, sığınağın ve rahmin temsilcisidir.227 

Ayesha’nın birinci cildinin üçüncü bölümünde, kahramanlar manastırdan ayrılırken, 

tırmanmak istedikleri dağın eteğinde sığınabilecekleri büyük bir mağara olduğunu 

öğrenirler. Bireyleşme sürecini sembolize eden bu yolculukta, mağara şeklinde bir 

sığınak bulabilme imkânı, mağara imgesinin çağrışımlarını ortaya çıkarır. Mağara 

imgesi hem rahmin hem de gizemin temsilcisidir, aynı zamanda anne arketipinin dar 

anlamda doğum ve döllenme yeri olarak tezahürlerinden birisidir (bkz., mağara 

arketipi). 

Mağara imgesi gibi, kap biçimindeki her türlü imge de rahmi andırmasından 

ötürü anne arketipinin tezahürlerindendir. Kap, içinde dönüşüm ayininin gerçekleştiği 

rahmin temsilcisidir. Çocuğun doğru ya da yanlış değerleri burada şekillenir. Eğer bu 

değerler yanlışsa, yalnızca karanlık, gizli anne arketipi bunları parçalayıp yeniden 

şekillendirecek kadar güçlüdür.228 Bu imgeler özellikle She’de sık sık görülür. Üçüncü 

bölümde “yabancıların başlarının üstüne çömlekler koyan ve her şeyi, ölümsüz yaşamı 

ve ölümsüz aşkı bilen bir büyücü olan” (S 40) kraliçeden bahsedilir. Çömlek imgesi, 

dişil ilkenin ve anne arketipinin temsilcisidir; bu çömleğin yabancıları öldürmek 

amacıyla canlı canlı insanın kafasına geçirilen kızgın bir çömlek olması ve her şeyi, 

özellikle ölümsüz yaşamı bilmesi hem cadı hem de büyük anne arketipi ve bilge (ata) 

yaşlı kadın gibi karşıt anlamları barındıran büyük ana imgesinin göstergesidir. Roman 

boyunca çeşitli bölümlerde tekrarlanan çanak imgesi, anne arketipinin taşıyıcısı 

konumundaki klasik bir kap imgesi olarak, onuncu bölümde de ortaya çıkar: “Çanak 

şeklindeki volkanik ovayı geçmek bir saatten biraz fazla (…) sürdü” (S 132). Aynı 

şekilde, sekizinci bölümde “Boğazını kesmek için mızrak lazım, kanını dökmek için 

kap.” (S 121) cümlesinde kap imgesinin ve on birinci bölümde “Kayayla çevrili dev bir 

çanağın içindeydik, konakladığımız o ilk yerden pek de farklı sayılmazdı…” (S 149) 

cümlesinde çanak imgesinin tekrarlandığı görülür. Benzer şekilde kâse imgesi She and 

Allan’da da tekrarlanır. On birinci bölümün bitiminde, Billali’nin önderliğinde çıktıkları 

yolculuğun sonunda, gün batımında Ayesha’nın yaşadığı şehrin kayadan duvarlarla 

çevrili bir ovanın içinde yer aldığı görülür. Bu ova aslında sönmüş bir yanardağın 

krateridir: “İlk önce bu engin krater, içinde ateş olan bir kâse gibi ışıkla doluydu” (SA 

                                                
227 Jobes, a. g. y., V. I, s. 300. 
228 Chetwynd, a. g. y., s. 272. 



135). Krater ve kâse imgeleri de anne arketipinin ve dişil ilkenin sembolleridir. 

Ayesha’nın ikinci cildinin ikinci bölümünün sonunda, Leo ateş çukurunu cehennemin 

ağzına benzeyen bir kazana (cauldron) benzetir (AII 60). Kazan anlamına gelen 

cauldron, hem tanrıçanın dişil sembolüdür, hem de kap veya kâse türevi bir cisim 

olduğundan, anne arketipinin tezahürlerinden biridir. 

Tüm bu örneklerin ışığında, serinin tüm romanlarında anne arketipinin ve 

bilinçdışında uyandırdığı anne kompleksinin insan psikesinde yarattığı ruh 

durumlarının, ayrıca başlangıçta animanın ilk taşıyıcısı olarak anne arketipinin 

işlevlerinin gözlemlenmesinin mümkün olduğu görülebilir.  

 

2.1.6. Ataerkil Düzen ve Yalnız Kadın Arketipi 

Yalnız kadın arketipinin en büyük özelliği, ataerkil toplum düzeninde ortaya 

çıkmasıdır. Herhangi bir erkeğin güdümünde olmadan, yalnız yaşayıp kendine yetebilen 

kadın, ataerkil düzen için potansiyel bir tehlikedir; çünkü bu şekilde mevcut düzene 

başkaldırma yürekliliği göstermiş ve yaşamın merkezine kendisini koymuştur. Bu 

durum, insanlık tarihinin başlarında kendi dayatmalarını uygulayarak, anaerkil toplum 

düzenine baş eğdirmiş ataerkil düzen için, bastırılıp zararsız hale getirilmesi gereken bir 

tehdit niteliğindedir. Nitekim bunun çarpıcı bir örneği, Wisdom’s Daughter’ın yedinci 

bölümünde gözlenebilir. Çeşitli tehditlerle Ayesha’nın barbar Fenikelilerin kralı 

Tenes’in elinde tutsak olarak bırakılması, ataerkil düzenin anaerkil düzene hâkim olup, 

kendi dayatmalarını uygulama çabasının bir sembolüdür. Çünkü Ayesha’nın tanrıçası 

İsis, bilinen en eski inanç biçimi olan ana tanrıça tapımının temsilcisidir. Fromm’a göre, 

Bachofen’in Des Mutterrecht isimli kitabında buna dair kanıtlar bulmak mümkündür: 

“Olimpik Tanrı dininden (yani, bildiğimiz Zeus bağlantılı ve Olimpos kökenli Yunan 

dininden) önce, bir ana Tanrıça’nın var olduğunu ve kadın kahramanlara dayanan bir 

dinin bulunduğunu ispatlayan da yine Bachofen olmuştur.”229 Ayesha bu bağlamda, 

ataerkil düzende yalnız kadın arketipinin temsilcisidir. Kırtunç’a göre:  

 

Yalnız kadın ilkörneklerinde sıkça rastlanan bir başka özellik de, bu kişilerin tipik 
kadın yaftalarının ve tiplemelerinin ötesine geçmiş ve cinsellik üstü bir insanlık 
aşamasına erişmiş olmalarıdır. Bu onların cinsellikle hiç ilgisi olmadığı anlamına 

                                                
229 Fromm, a. g. y., s. 262. 



gelmez. Ancak onların kişilikleri toplumun onayladığı dişi kalıplarının üstüne 
çıkmış, insan olmaları birinci planda, kadın olmaları ikinci planda kalmıştır.230 

  

Ayesha bedenini ve cinsiyetini ikinci planda bırakan bir ruh ve inanç gücüyle 

sorunların üstesinden gelir, öte yandan Kallikrates’e hissettiği duygularla asla 

kadınlığından vazgeçmediğini de gösterir. Yalnız kadın arketipinde olduğu gibi, 

ruhunun derinliklerinde yatan gücü kullanıp, bir erkeğin sevgilisi, karısı, kızı ya da 

annesi olmanın dışında geliştirdiği ruhsal bir güç ve dengeyle tek başına ayaklarının 

üstünde durmayı başarır. Duygu ve duygusallığı yadsımaz, ancak insan ilişkilerini 

sorguladığı çerçeveyi duygusallıkla daraltmaz. Ruhundaki gizil güçle cinsiyetler üstü 

bir uyuma ulaşır. Üstelik Ayesha, tanrısal güzelliği, kendine güveni ve cesaretiyle de 

sıra dışı bir kadın görüntüsü sergilediğinden, çevresindeki kadın ve erkeklerde gizliden 

gizliye bir çekinme duygusu uyandırır. Çevresindeki krallara, firavuna ve üst düzey 

yöneticilere, yani ataerkil düzenin temsilcilerine karşı çıkma cesareti gösteren Ayesha, 

yalnız kadın arketipinin tam bir tezahürü olarak, sıra dışı varlığıyla çoğu zaman bir 

tehdit unsuru olarak algılanır. Ayrıca doğaya yakın oluşu ve İsis’i Doğa Ana olarak 

adlandırışı da onu yalnız kadın arketipinin temsilcisi haline getirir: “Bu insanların 

doğayla yakın ilişkide ve uyum içinde oldukları (…) gözlemlenmektedir. Bu kadın 

tipinin en eski örnekleri kuşkusuz tarih öncesi çağlarda çok güçlü bir kültü olan Ana 

Tanrıça figürüdür.”231  

Yalnız kadın arketipinin ortaya çıkışında ana etmen olan ataerkil düzenin 

erkekler üzerindeki etkisini, She and Allan’da görmek mümkündür. Sekizinci bölümün 

sonunda bir gece Allan, Amahaggerlar’ın kamp ateşinden çıkan dumanı görür ve 

yardımcısı Hans’la birlikte bir keşif gezisine çıkar. Ancak gece karanlığı onu 

ürkütmektedir: “Zannederim ki yaradılışımda sinsice gizlenen ve yüz ya da bin kuşak 

önceki atalarımızı da sürekli korkutmuş olması gereken şu ilkel karanlık korkusu, hala 

pek çoğumuzun damarlarında dolaşıyor” (SA 100). Taşıdıkları normalden daha uzun ve 

büyük mızraklarından ötürü ataerkil düzenin ve baba arketipinin temsilcisi 

Amahaggerlar’dan Inez’i, yani anne arketipinin olumlu tezahürünün sembolünü 

kurtarmak, bireyleşme yolculuğuna çıkmış kahramanların temsil ettiği çocuğun, 

bilincinin aydınlanmaya başlayıp, anneyi babadan ayırt etmeye başlamasının bir 
                                                
230 Kırtunç, a. g. y., s. 48. 
231 Kırtunç, a. g. y., s. 48. 



ifadesidir. Bu bağlamda Allan’ın ürktüğü gece karanlığı, bilinçdışının bilinmeyen 

karanlığının sembolüdür. Ayrıca, Allan’ın güvenlik tedbiri olarak yanına aldığı Zulu 

baltası ve Hans’ın bıçağı da, fallik imgeler olması nedeniyle çocuğun cinsiyetine dair 

bir içgörü kazanma safhasını temsil eder.  

On dördüncü bölümde Ayesha, Kôr ülkesinde hâkim olan tanrıları anlatıp tanrı 

Rezu hakkında bilgi verirken, onun kanlı kurbanlar isteyen ve inananlarına şiddet 

uygulayan merhametsiz bir tanrı olduğunu ifade eder. Bu yüzden Amahaggerlar’ın bir 

kısmı, daha şefkatli ve insancıl olan Lulala isimli ay tanrıçasına tapınmaya başlarlar. 

Lulala ise dişil ilkenin temsilcisi İsis’ten başkası değildir. Üstelik Lulala’ya tapınan 

Amahhagerlar’ın toplumsal düzenleri, tamamen anaerkil düzenin özelliklerine sahiptir. 

She’nin altıncı bölümünde Ayesha’nın tebaası olan Amahagger halkının toplumsal 

düzeni şöyle anlatılır:  

 

Dünyadaki hemen tüm yabanıl ırkların geleneklerinin tam aksine, Amahagger 
kadınları erkeklerle yalnızca tam bir eşitlik içinde olmakla kalmayıp, onlarla 
herhangi bir bağlayıcı ilişki içinde de bulunmuyorlardı. Soy sadece anne tarafından 
temsil ediliyordu ve insanlar (…) gerçek babalarının kim olduğunu gayet iyi 
bilseler de, hiçbir erkeği babaları olarak farklı bir konumda görmüyor, hatta baba 
olarak kabul etmiyorlardı. Bir kabilenin, daha doğrusu onların deyişiyle bir 
‘hane’nin tek bir babası oluyordu, o da bizzat ‘Baba’ unvanıyla oranın seçilmiş ve 
o andaki yöneticisiydi (S 96).  

 

Bu bağlamda baba arketipinin ve dolayısıyla ataerkil düzenin sembolü Rezu’ya isyan 

edip, anne arketipinin ve anaerkil düzenin temsilcisi Lulala’ya sığınan Kôr halkı, 

Odipus kompleksinin etkisi altındaki çocuğun sembolüdür, kurban isteme yoluyla Rezu 

tarafından yok edilmeleri ise, bir tür iğdişleştirilme girişimidir.  

Ataerkil düzenin temsilcilerinden biri de, yine She and Allan’ın on dördüncü 

bölümünde Ayesha’nın hakkında bilgi verdiği, güneşe tapan Amahaggerlar’ın şefidir. 

Onun ismi de Rezu’dur ve Ayesha gibi Yaşam Ateşi’ne girip ölümsüzlük kazanmıştır. 

Şef Rezu’yu yok edebilecek tek şey, birlikte Yaşam Ateşi’ne girdiği kendi baltasıdır: 

“Aşil’in topuğu gibi, diyeyim, bu balta da onun incitilemez bedenine ölümün 

girebileceği tek kapıdır ya da bu kapıyı oluşturabilecek tek şeydir” (SA 173–74). 

Rezu’nun zayıf noktasının kendisiyle birlikte Yaşam Ateşi’ne giren baltası olması ile 

Aşil’in topuğu arketipsel imgesi arasında yakın bir ilişki vardır. Yunan mitolojisinde bir 

deniz tanrıçası olan Thetis ile ölümlü bir insan olan Phthia kralı Peleus’un oğlu Aşil 



(Akhilleus), annesi tarafından bir söylenceye göre ateşe batırılarak ölümsüz kılınır, ama 

tam bu sırada Peleus’un müdahalesiyle bu ölümsüzlük işlemi yarım kalır. Tethis’in bir 

topuğundan tutup ateşe batırdığı Aşil’in, ölümcül yarasını aldığı yer, işte bu topuktur.232 

Rezu’yla aralarındaki benzerlik ise, her ikisinin de ölümsüzlüğü ateşten kazanmış 

olması ve ölümsüzlük işlemlerinin tamamlanmamış olmasıdır; Şef Rezu hem baltasıyla 

Yaşam Ateşi’ne girmiştir, hem de korktuğu için kafasının yalnızca ön kısmını ateşe 

sokarak arka kısmını ölümlü bırakmıştır. Üstelik baltasının zayıf noktası olması, Şef 

Rezu’nun ataerkil düzenin temsilcisi olduğunun açık bir göstergesidir; çünkü tapındığı 

Güneş Tanrısı baba arketipinin ve ataerkil düzenin sembolüyken, balta da fallik bir 

semboldür. Öte yandan ona yalnızca kendi baltasından zarar geleceğine inanması da, 

muhtemel bir iğdişleştirilme kompleksinin ifadesidir. Çünkü zayıf noktası olan bu balta, 

terk ettiği bir kadın tarafından çalınmıştır ve yeri belli değildir (SA 174). Bu durum da, 

Rezu’da iğdişleştirilme kompleksi ihtimalini desteklemektedir; çünkü iğdişleştirilmenin 

erkeği en çok korkutan yanı, cinsel iktidarıyla birlikte kadın üzerindeki güç ve 

hâkimiyetini de kaybedeceği inancıdır. 

Görüldüğü üzere, yalnız kadın arketipi Ayesha karakteri ile Wisdom’s 

Daughter’da ifade edilirken, bu arketipin kendini gösterme imkânı bulduğu ataerkil 

düzen ve temsilcileri, yine aynı romanda Fenike kralı Tenes ve She and Allan’da tanrı 

Rezu figürü, şef Rezu karakteri ve tebaası Amahaggerlar ile temsil edilir. Bu bağlamda 

Tenes ve Rezu karakterlerinin ortak noktası, her ikisinin de kötülük ve şiddet saçan ateş 

ve güneş tanrılarına tapınmasıdır. Tenes’in tanrısı Moloch (Baal) çocuklardan, 

Rezu’nun tanrısı Rezu ise kadın ve çocuklardan kurban alır (bkz., çocuk yeme arketipi). 

Böylece ataerkil düzenin kadınlar ve çocuklar üzerindeki hâkimiyeti ve dayatmalarına 

da göndermede bulunulur.  

 

2.1.7. Yaşlı Bilge Adam 

Bu arketip, serinin tüm romanlarında üç karakterde gözlenir: She ve She and 

Allan’da Billali, Ayesha’da Simbri ve yine She ve Wisdom’s Daughter’da Noot. Yaşlı 

bilge adam arketipinin, kahraman zor durumda kaldığında ortaya çıkıp ona yol gösterme 

ve çözümler sunma işlevi, tüm romanlardaki ortak tezahür biçimidir. Serinin ilk romanı 

She’de ortaya çıkan Billali karakteri, Amahaggerlar’ın “baba” diye hitap ettikleri ve 

                                                
232 Erhat, a. g. y., s. 24–25. 



kahramanların yaşamını bir anlamda garantiye alan, “beyazımsı rahat bir giysi içindeki” 

uzun beyaz sakallı, bir yandan insanda saygı uyandırırken, bir yandan da “yılan gibi 

parlayan gözleri ve çengel burnuyla” tarif edilmesi imkânsız alaycı bir mizah ve bilge 

havasına sahip yaşlı bir adamdır (S 92). Roman boyunca kahramanların başları belaya 

girdiği anda ortaya çıkarak onları bir şekilde kurtarmayı başarır. Örneğin altıncı 

bölümde kahramanlar, bataklıkta verdikleri yaşam mücadelesinden artık vazgeçmek 

üzerelerken, Billali ve emrindeki Amahaggerlar tarafından kurtarılırlar; üstelik Billali 

Amahaggerlar’ın onlara zarar vermesini de engeller (S 89–90). Benzer şekilde sekizinci 

bölümün sonunda Amahaggerlar Leo, Holly ve Job’a saldırdıkları zaman, tam artık 

yaşamak için şansları kalmadığı anda Billali yetişir ve yine yaşamlarını kurtarır (S 121). 

Uzun beyaz sakalı, beyaz giysisi ve zamanında müdahalesiyle Billali She and Allan’da 

da görülür. Onuncu bölümde, sayıca kendilerinden oldukça fazla olan Amahaggerlar’la 

kıyasıya bir savaşa giren kahramanlar, bir hayli kayıp veren düşman kaçtığı sırada 

Billali’yle karşılaşırlar. Allan, bu yaşlı adamı şöyle tarif eder: “…bize doğru yürüyen ve 

iyilik saçan, bana uzun beyaz sakalı ve dalgalanan beyaz giysisiyle bir çocuk partisine 

gelmiş Noel Baba’yı hatırlatan saygıdeğer yaşlı bir adam fark ettim” (SA 125).  

Tüm bu özellikleriyle Billali, yaşlı bilge adam arketipinin tipik bir tezahürüdür. 

Ancak Ayesha’nın karşısında ayakta bile duramayıp yerlerde sürünerek onunla 

konuşması, animayla yaşlı bilge adam arasında var olması mümkün değişik bir ilişkiye 

dikkatleri çeker; bu noktadan hareketle animanın gücü karşısında yaşlı bilge adam 

arketipinin pek güçlü olmadığı sonucuna varılabilir. Ayrıca bu arketip, Jung’a göre aynı 

zamanda ruhun da temsilcisidir, çünkü insanın yalnızca bilincini kullanarak içinden 

çıkamadığı durumlarda ortaya çıkar ve sağduyulu çözümler sunar. Jung, genellikle fazla 

genç bir figür olan animanın içinde son derece nüfuzlu bir tipleme olan yaşlı bilge 

adamın gizli olduğunu söyler.233 Yaşlı bilge adamın animayla ilişkisi Billali örneğiyle 

sınırlı kalmayıp, She’de Ayesha tarafından hakkında bilgi verilen, Wisdom’s 

Daughter’da ise bir karakter olarak yer alan bilge Noot figürüyle de örneklenir. She’nin 

yirmi beşinci bölümünde, Yaşam Ateşi’nin olduğu yere geldiklerinde, Ayesha bu ateşi 

nasıl keşfettiğini ve yaşamın sırrını öğrenip bu uzun yaşama nasıl kavuştuğunu anlatır. 

Orada yaşayan Noot isimli aksakallı bilge bir filozof, ilk defa bu ateşi keşfetmiş ve 

Doğa’nın sırlarına ermiştir, ancak “insan ölmek için doğmuştur” felsefesine inandığı 

                                                
233 Jung, Dört Arketip, s. 136. 



için ölümü seçmiştir. Ayesha, onu ikna edip Yaşam Ateşi’nin sırrını ve ateşin olduğu 

yeri öğrenmiş, ama ihtiyar filozof onun ateşe girmesine izin vermemiştir. Kısa bir süre 

içinde Ayesha, Kallikrates’le tanışıp onu ve –istemeden de olsa– Amenartas’ı Yaşam 

Ateşi’nde yıkanmak üzere buraya getirdiğinde, Noot’u yeni ölmüş bir halde bulur. 

Sahip olduğu özelliklerden ötürü, yaşlı bilge adam arketipinin romandaki bir başka 

tezahürü olan Noot:  

 

çok bilge ve çok yaşlıydı. Saflığı, dünyanın zevklerinden elini eteğini çekmesi ve 
masum zihninin derin düşünceleri sayesinde, bizim gözlerimizle gördüklerimiz ile, 
dünyanın semalarında süzülürken kimi zaman kanatlarının fısıltısını duyduğumuz o 
büyük görünmez gerçeklerin arasındaki perdeyi aşındırıp inceltmişti (S 311–12).  

 

Ayrıca Ayesha’ya “Dünya’nın harikulade ruhu” hakkında bildiği ne varsa öğretmesi ve 

bu şekilde istemeden de olsa onun sahip olduğu kudreti, güzelliği ve uzun ömrü 

kazanmasına yardımcı olması da Noot’un, yaşlı bilge adam arketipinin temsilcisi olduğu 

düşüncesini kuvvetlendirir. Ayesha Yaşam Ateşi’nde yıkanmak üzere geldiği sırada 

Noot’un ölmüş olması ise, yaşlı bilge adamın temsil ettiği sağduyunun yok olduğunu ve 

ruhun kontrolünün animanın eline geçmek üzere olduğunu sembolize etmektedir.  

Wisdom’s Daughter’ın on dokuzuncu bölümünde Ayesha, bu olayı biraz daha 

farklı çizgilerde anlatır. Noot, Ayesha’ya Yaşam Ateşi’nden bahsederken, kendisi 

öldükten sonra bu ateşin bekçiliğini onun yapması gerektiğini söyler. Ancak ölümsüzlük 

ve sonsuz güzellik ve güç bahşeden bu ateşe girmesi kesinlikle yasaktır. Ayesha’ya 

defalarca bu ateşe girmemesi gerektiğini söyler ve onu, bunun getireceği felakete dair 

ikna etmeye çalışır (WD 252). Bu bağlamda ölümsüzlük veren Yaşam Ateşi’ne girmeyi 

Ayesha’ya yasaklayan Noot, yaşlı bilge adam arketipiyle birlikte tanrısal bir kimlik de 

üstlenir, felaketlere ve Ayesha’nın yüzyıllarca acı çekmesine neden olacak bu girişimini 

engellemeye çalışır. Üstelik Ayesha ne zaman sıkıntıya düşse ve yardıma ihtiyacı olsa, 

bu yaşlı bilgeyi veya onun gönderdiği yardımı karşısında bulur, onunla dertleşir ve ona 

danışır. On birinci bölümde alevler içinde kalan Sidon’dan gemiyle kaçan Ayesha 

kamarasında uyandığında, karşısında yardıma gelen, ancak denizin ortasında onları nasıl 

bulduğu karanlıkta kalan Noot’u görür: “Habercin bize ulaştı kızım, ama yolda ölseydi 

de çok sorun olmayacaktı, çünkü o Mısır’a ulaşmadan çok önce ruhum ruhunu duydu ve 

her şeyi hazır etti” (WD 150). On sekizinci bölümde Ayesha, bilge Noot tarafından Kôr 



mağaralarına çağrılır. Burada Kallikrates’in İsis’e ettiği yemini bozduğunu ve 

Amenartas’la birlikte kaçtıklarını öğrenir. Tanımadığı bu tuhaf yerde kendini çok yalnız 

ve çaresiz hisseden Ayesha’nın, ruhuyla çağırdığı Noot beklenmedik bir şekilde 

çıkagelir (WD 247). Böylece Noot’un, yaşlı bilge adam arketipinin temsilcisi olduğu bir 

kez daha doğrulanır, çünkü Ayesha’nın zor durumda kaldığı bir anda yine aniden ortaya 

çıkar ve ona rehberlik eder. Beyaz sakalıyla tipik bir yaşlı bilge adam tezahürü olarak 

Noot, roman boyunca Ayesha’yı sürekli yanlış hareket etmekten korumaya çalışır, 

örneğin on ikinci bölümde Ayesha’yı Kallikrates’ten uzak durması konusunda uyarır 

(WD 160–61). Noot’un Ayesha’ya yaptığı bu mantıklı ve sağduyulu uyarılar, akıllara 

animusun özelliklerini getirse de, bu durum yalnızca iki unsur arasındaki birtakım 

işlevsel benzerliklerden kaynaklanır. Çünkü Ayesha animanın temsilcisidir, böyle bir 

durumda bilinçdışı bir kompleksin başka bir komplekse sahip olması söz konusu 

değildir, yani animanın animusu olamaz sonucu çıkarılabilir.  

Bununla birlikte, serinin içinde aynı anda hem animus hem de yaşlı bilge adam 

kimliğini yüklenen bir karakter de yok değildir. Ayesha’da ortaya çıkan bu çift işlevli 

karakter, şaman Simbri’dir. Klasik tiplemeye uygun olarak o da, beyaz saçlı ve beyaz 

sakallıdır. Romanda ilk olarak birinci cildin altıncı bölümünde ortaya çıkar. Kıyıya 

ulaşmaya çalışırlarken Holly, nehrin kıyısında kendilerini seyreden yaşlı bir adam ve bir 

kadın görür: “Çok yaşlı bir adamdı, çünkü gözleri perdeliydi, kar beyazı saçları ve 

sakalı eğri göğsüne ve omuzlarına dökülmüştü ve alaycı buruşuk yüzü balmumu gibi 

sarıydı. (…) Orada, keşiş cübbesine benzer bol bir giysiyle asasına dayanmış bir heykel 

gibi hareketsiz bizi izliyordu” (AI 125). Bu adam, sonradan Kaloon ülkesinin şamanı 

olduğunu öğrendikleri Simbri’dir, verilen bu ilk fiziksel özellikleriyle yaşlı bilge adam 

arketipini anımsatır. Kahramanları boğulmaktan, önce yaşlı şaman kurtarmaya çalışır, 

yaşından umulmayacak bir çeviklikle atılarak onlara asasını uzatır (AI 126). Bu durum 

her ne kadar asa kırıldığı için başarısız bir girişim olsa da, yaşlı bilge adam arketipinin, 

yani ruh imgesinin zamanında müdahalesinin ve hayati yardımının tezahürüdür. Bu 

bölümde Şaman Simbri, kendini “Kapının Bekçisi” diye tanıtır ve Roma mitolojisinde 

kapıların, girişlerin ve geçitlerin bekçisi, her iki karşıt yöne bakan iki yüzü olan tanrı 

Janus’u ve bunun akabinde de arketiplerin aynı anda taşıyabildikleri olumlu ve olumsuz 

tezahürleri akla getirir. Jung’a göre, “Şeytan’ın imgesi Tanrı kavramındaki en eski ve en 

düşük safhalardan birini oluşturur (…) Şeytan’ın aynı zamanda ‘yaşlı bilge adam’ gibi 



çok olumlu bir yönü de bulunabilir.”234 Bu bağlamda, arketiplerin doğası gereği, yaşlı 

bilge adamın da hem iyilik hem kötülük potansiyeli vardır ve bu iyiliğin şeytaniliğe 

dönüşüp dönüşmemesi tamamen insanın iradesine bağlı bir ihtimaldir. Nitekim şaman 

Simbri’nin de tamamıyla iyilik dolu ve nurani bir doğası olduğu söylenemez, çünkü 

Atene’nin emirleri doğrultusunda şamanlığını ve biliciliğini kötüye kullandığı 

durumların olduğu roman boyunca vurgulanır; örneğin Rassen’a, Atene’yle evlendikleri 

gece, ondan nefret edip uzak durması için büyülü bir içki verir ve delirmesine yol açar 

(AI 220); Leo’yla Holly’yi kontrol altında tutmak için hiç yalnız bırakmaz ve sürekli 

onları yönlendirmeye çalışır (AI 179). 

Bununla birlikte doğasının tamamen kötü olduğu da söylenemez. Eliade’nin 

belirttiği gibi şaman,  

 

aslında bir sihirbaz ve bir otacıdır; bütün hekimler gibi onun da hastalıkları 
sağalttığına, ilkel ve çağdaş bütün sihirbazlar gibi ‘fakirsel’ mucizeler gösterdiğine 
inanılır. Ama o, bunlardan başka, ruhgüderdir de (psychopompe); ayrıca rahip, 
mistik ve ozan da olabilir.235 

 

Şaman Simbri de, kahramanları boğulmaktan kurtarma girişiminin yanı sıra, onların 

yaralarını temizleyip ilaç sürerek sarar, onları eliyle besler ve rahat etmelerini sağlar, 

yani bir şamanın yapması gereken sağaltım işlemlerini yerine getirir (AI 131). Ayrıca 

“şaman, ruhunun bedeninden ayrılarak göğe tırmanmaya ya da yeraltına inmeye 

giriştiğini varsayan özel bir esrimenin uzmanıdır.”236 ve “Bilicilik, falcılık, öngörü 

şamanın gizemsel teknikleri arasındadır.”237 Şamanizm genellikle en güçlü şeklini Orta 

ve Kuzey Asya’da bulur. Şaman üç dünya, yani insanların dünyası, göksel dünya ve 

yeraltı dünyası arasında arabulucudur ve bu âlemler arasında yolculuk yapabilir. Yeraltı 

dünyasına ise genellikle bir hastanın ruhunu sahiplenen diğer ruhları ikna edip hastanın 

rahatsızlığına son vermek, bir ölünün ya da kaybolmuş birinin ruhunu bulup getirmek 

için iner. Çoğunlukla yeraltı dünyasına inebilmek için, iki dünyayı birbirinden ayıran bir 

ya da birkaç nehri veya günahkârların altındaki denize düştükleri “saç teli kalınlığında”, 

                                                
234 Jung, Two Essays on Analytical Psychology, s. 94–95 
235 Mircea Eliade, Mitlerin Özellikleri, çev. Sema Rıfat, Om Yayınevi, İstanbul, 2001, s. 22. 
236 Eliade, a. g. y., s. 24. 
237 Eliade, a. g. y., s. 216. 



geçilmesi zor bir köprüden geçmek zorundadır.238 Bu bağlamda, romanda şaman 

Simbri’nin kahramanları nehirden kurtarmak için girişimi, gerçekte onların bireyleşme 

yolculuğuna çıkmış, yaralı ya da kaybolmak üzere olan ruhlarını sağaltma çabasından 

başka bir şey değildir. Üstelik Simbri de, yaptığı işi, benzer özelliklerle tanımlar: 

“Benim hekimlik mesleğim gelecek olaylar üzerinde çalışmayı da gerektirir, çünkü bu 

ülkenin Şamanlarının ve kâhinlerinin de başıyım…” (AI 147). Daha sonra sekizinci 

bölümde bütün gece kapıları gözlediğini belirtir ve açıklar: “Geçmişin ve Geleceğin 

Kapıları” (AI 166).  

Bu benzer özellik, arketiplerin de hem geçmiş hem de gelecek izdüşümleri 

olduğunu hatırlatır. Jolande Jacobi’ye göre: “Sembollerde vücut bulan her arketip “iki 

cepheli” olduğu için, yani, yalnızca önceden meydana gelmiş olayları değil, meydana 

gelme sürecindeki olayları da temsil ettiği için, şimdiki zamana olduğu kadar gelecek 

zamana yönelik de düzenlenmiştir.”239 ve “Nasıl çok önceden eşiğin altına düşmüş olan 

anılar hala bilinçdışına açıksa, ileriyi gösteren bazı çok mükemmel bilinçaltı 

kombinasyonları da öyledir ve bunlar, sonuncusu psikolojimiz tarafından etkilendiği 

derecede, gelecek olaylar için çok büyük önem taşır.”240  

Bu bağlamda yaşlı bilge adam arketipinin gelecekte gerçekleşecek ya da 

bilinmeyen olaylarla ilişkisi, She and Allan’daki tezahürünü Zikali karakteriyle bulur. 

Allan’ın Zulu ülkesindeki dostu yaşlı büyücü Zikali, oldukça çirkin görünüşlü ve uzun 

saçlı bir cücedir, bir diğer ismi de “Yolların Açıcısı”dır, zihin okuma ve gizli şeyleri 

bilme yeteneğine sahip, oldukça etkili bir kişidir (SA 3). Ancak fark edileceği üzere, 

diğer romanlardaki yaşlı bilge adam tiplemelerinden değişik bir fiziksel görüntüsü 

vardır. Cüce imgesi, hatırlanacağı gibi yaşlı bilge adam arketipinin tezahürlerinden 

biridir. Her ne kadar cüce görünümünde olması sınırlayıcı bir küçültme anlamına gelse 

de (bkz., I. bölüm s. 62), bu durum ruh arketipinin temsilcisi olmasını engellemez, uzun 

saçları da düşünce gücünün temsilcisidir. Öte yandan Chetwynd’e göre cüce imgesi, 

şekillenmesi yarım kalmış ve ilkel bilinçdışı dürtülerin temsilcisidir. Yardımsever cüce 

figürü, küçük yaratıcı dürtüleri ve pek çok sorunu savuşturmaya yarayan iyi fikirleri 

sembolize eder. Günlük yaşamdaki bu değerli yaratıcılık, eğer geçici fikirlere ve iç 

                                                
238 Eliade, a. g. y., s. 233–34. 
239 Jacobi, a. g. y., s. 134. 
240 Jacobi, a. g. y., s. 135. 



fısıltılara kulak verilmezse anında kaybolur.241 Yaşlı bilge adam arketipinin bir tezahürü 

olarak Zikali de, işte bu yardımsever cüce imgesinin özelliklerine sahiptir. Söz gelimi 

verdiği tılsımla Allan’ı roman boyunca ölümcül tehlikelerden ve sıkıntılardan korur, 

Umslopogaas’a gönderdiği mesajla onu, karısının ve kardeşinin ihanetine karşı uyarır. 

Ancak yol gösterici özelliği yalnızca ilk bölümde belirgindir; romanın son bölümüne 

kadar bir daha ortaya çıkmasa da, kendi gücünü temsil eden tılsım sayesinde 

yardımlarına devam eder.  

Görüldüğü üzere, yaşlı bilge adam arketipinin yol gösteren ve çözümler üretip 

kahramanı sıkıntılardan kurtaran özelliği, serinin tüm romanlarında yansımasını bulur; 

ancak son roman She and Allan’da fiziksel boyutta klasik beyaz saçlı ve beyaz sakallı 

yaşlı adam görüntüsünün sınırlarını aşıp, her şeyi bilen cüce imgesiyle temsil edilir. 

Afrika’da yaşayan cüce görünümlü gizemli pigmelerin varlığı göz önünde 

bulundurulacak olursa, yaşlı bilge adam arketipinin fiziksel görüntüsündeki söz konusu 

farklılığın, yazarın bir Afrika ülkesinde kurguladığı bu romanın uzamına gerçekçi bir 

atmosfer kazandırma isteğinden kaynaklandığı söylenebilir.  

 

2.1.8. Yeniden doğuş 

Yeniden doğuş arketipi serinin tüm romanlarında başta doğan güneş olmak üzere 

değişik doğa imgeleriyle sembolize edilir. Sözgelimi She’de, çıktıkları deniz 

yolculuğunda yaşadıkları fırtına felaketinden sonra Holly’nin kurduğu “Ardından güneş, 

okyanus-yatağından görkemle kalkarak dünyayı sıcaklığa ve ışığa boğdu.” (S 71) 

cümlesinde, denizden doğan güneş, dünyayı dolaşan ve okyanustan çıkarak ejderhayla 

savaşan kahramanın sembolüdür. Nitekim Jacobi’ye göre, tarihin başlangıcında güneşin 

“deniz ejderinden” her gün yeniden ortaya çıkması ve diğer benzeri doğal süreçler, 

şüphesiz yeniden doğuş sembolizminin temelini oluşturur; fakat zamanla dönüşüm fikri, 

yeniden diriliş fikriyle eşit öneme sahip olmaya başladı.242 Doğanın sonsuz döngüsüyle 

yeniden doğuş olgusu arasında kurulan ve yalnızca denizden doğan güneş imgesiyle 

sınırlı kalmayan bu paralellik, mitolojide de yansımasını bulur. Yunan mitolojisinde üç 

kez doğan şarap tanrısı Diyonisos’un baharda yeniden doğuşunun kutlanması ayinleri, 

kızı Persephone’nin Hades’ten yeryüzüne çıkışıyla baharı getiren ve doğayı yeniden 

                                                
241 Chetwynd, a. g. y., s. 128. 
242 Jacobi, a. g. y., s. 176–177. 



uyandıran Demeter miti, Afrodit’in (Isthar) sevgilisi Adonis’in (Tammuz) yılın yarısını 

yeraltında, kalan yarısını ise yeryüzünde geçirdiği söylencesi, Mısır mitolojisinde 

tanrıça İsis’in kocası Osiris’in vücudunun parçalarını bir araya getirerek yaşama 

döndürmesi bu konuda verilebilecek en dikkate değer örneklerdir. Frazer bu benzerliğe 

şöyle değinir:  

 

Ama bitkinin ölümü ve dirilmesinin çağdaş Avrupa’dakilere benzer törenlerle en 
yaygın şekilde kutlandığı yer Mısır ve Batı Asya’dır. Mısırlılar, Suriyeliler, 
Babilliler, Frigyalılar ve Yunanlılar, Osiris, Adonis, Tammuz, Attis ve Dionysos 
adları altında, bitki dünyasının çöküşünü ve canlanışını dinsel törenlerle temsil 
ederlerdi.243  

 

Nitekim romanların hemen hepsinde bahsi geçen tanrıça İsis’ten Ayesha’nın giriş 

bölümünde söz edilerek, roman boyunca yinelenecek yeniden doğuş arketipine 

göndermede bulunulur. 

On üçüncü bölümde Ayesha da, doğayla yeniden doğuş olgusu arasındaki 

bağlantıyı dile getirir; ölüme değil değişime inandığını belirtir ve halen yaşadığı yerde 

bir zamanlar var olan o eski medeniyetin insanlarının ölmediğini, dünyaya yeniden 

geleceklerini, kendisinin de sevdiğinin yeniden doğmasını beklediğini söyler Holly’ye 

(S 170). Ayesha ayrıca: 

 

Kendi çocuğu olan insanoğlu gibi Doğa’nın da can veren bir ruhu vardır ve bu ruhu 
bulan ve içine çeken kişi, Doğa’nın yaşamıyla yaşar. Sonsuza kadar yaşamaz, 
çünkü Doğa sonsuz değildir, gökteki ay ne zaman ölürse, o da onunla birlikte 
ölmek zorunda kalacaktır. Doğa da ölmelidir, evet, veya değişmeli ve tekrar 
yaşama vakti gelinceye kadar uyumalıdır. (…) Ve Doğa yaşadıkça, sırrını paylaşan 
kişi de onunla birlikte yaşayacaktır. (S 172)  

 

sözleriyle insan yaşamıyla doğa arasında bir paralellik kurar ve doğadaki dönüşüme 

benzer bir yeniden doğuşla insanın kazanabileceği ölümsüzlüğe işaret eder. Yine on 

altıncı bölümde, Kôr halkının mezar olarak kullandıkları mağaralardan birinin duvarına 

kazınmış bir yazıtın çevirisinde görülen “uyanış günü” ifadesi akıllara yeniden doğuş 

arketipini getirir. Nitekim sayfa altında verilmiş olan “Bu cümle, gelecekteki bir 

varoluşa inancı işaret etmesi bakımından dikkat çekici.” dipnotunu da göz önüne 

                                                
243 Frazer, a. g. y., s. 268. 



aldığımızda, bu varsayım daha da güçlenir (S 203). Aynı bölümün sonunda Ayesha da 

bu durumu destekler nitelikte konuşur:  

 

İşte insanın kaderi mutlaka bizi ele geçirecek ve uyuyacağız. Ve mutlaka uyanacak 
ve tekrar yaşayacak ve tekrar uyuyacağız; bu böyle tekrarlanıp duracak, dönemler, 
mekânlar ve zamanlar boyunca, sonsuzluktan sonsuzluğa, ta ki dünya ölünceye, 
dünyanın ötesindeki dünyalar ölünceye ve Yaşam’ın kendisi olan Ruh’tan başka 
hiçbir şey hayatta kalmayıncaya dek. Ama ikimiz ve bu ölüler için, sonların sonu 
Yaşam mı olacak yoksa Ölüm mü? Çünkü Ölüm, Yaşamın Gecesi’nden başka bir 
şey değildir, ama gecenin içinden yine Yarın doğar ve o da yine Gece’yi doğurur. 
(S 211) 

 

Bu cümleler yeniden doğma, yenilenme, ölümü yenme fikirlerinin hâkim olduğu 

yeniden doğuş arketipinin ve ölümsüzlük arketipsel motifinde yer alan zamanın 

döngüsüne mistik dalış bölümünün varlığına işaret etmektedir (bkz., I. Bölüm s. 65). Bu 

motifteki inanca göre insanoğlu, Doğa’nın sonsuz döngüsünün, özellikle mevsimlerin 

döngüsünün engin ve gizemli ritmine boyun eğerek bir tür ölümsüzlük kazanır. 

Ancak doğada olduğu gibi, yeniden doğuşun gerçekleşebilmesi için ölüm 

birincil zorunluluktur. Frazer’a göre bu durum, ilkellerin inancında da mevcuttur:  

 

Çünkü kışın bitkisel yaşamın zayıflaması ilkel insan tarafından bitki ruhunun 
zayıflaması olarak kolayca yorumlanmaktadır; (onun düşündüğüne göre) ruh 
yaşlanır ve zayıflar, bu yüzden de öldürülmek ve daha genç, daha taze bir biçimde 
yeniden yaşama döndürülmek yoluyla yenilenmesi gerekir. Yani ağaç-ruhun 
baharda öldürülmesine, bitkilerin büyümesini artırmanın ve hızlandırmanın bir 
yolu olarak bakılmaktadır.244  

 

Bu gerçeği doğrularcasına She’nin yirmi altıncı bölümünde, Ayesha ateşe girdiğinde 

akıllara durgunluk verecek bir olay meydana gelir: Önce hiçbir zarar görmeksizin 

Yaşam Ateşi’nde yıkanır, ancak birden yüzü değişmeye başlar, vücudu kusursuz şeklini 

ve dikliğini kaybeder, kolları zayıflayıp kemikleri çıkmaya ve yüzü yaşlanmaya başlar, 

sesi de tiz ve çatlak çıkmaktadır. Sonra saçları yere dökülür ve kuruyup büzülerek adeta 

bir maymuna dönüşür. Gözleri beyaza çalan sert bir tabakayla örtülmüştür ve derisi de 

eski bir parşömen gibi kahverengi ve kirli sarı bir renk alıp büzüşmüştür. Son olarak 

sevgilisi Kallikrates’i öldürdüğü yerde ölürken Leo’ya hitaben: “Utancıma merhamet et; 

                                                
244 Frazer, a. g. y., s. 243. 



ama ölmüyorum. Yeniden gelecek, yeniden güzel olacağım, yemin ederim – gerçek 

bu!” (S 326) diyerek yeniden doğuş arketipini romanda son kez tekrarlar. Jacobi’ye 

göre, her yeniden doğuştan önce bir “ölüm” gelir. Bu ölüm yaşamın tüm düzeylerinde 

ve alanlarında ortaya çıkabilir ve sembollerle ifade edilebilir. Ölümün acısı ve zulmü 

sembolik olarak, yeniden dünyaya gelmeden önce daima yapılması gereken kurban 

etme olayını temsil eder;245 bu bağlamda Ayesha, yeniden dünyaya gelmek için –

istemeden de olsa– kendini kurban etmiştir. Holly’nin Yaşam Ateşi’nin bu ters tepen 

etkisi üzerine yaptığı yorumsa, Heraclitus’un Enantiodromia yasasını çağrıştırır:  

 

Bu şok edici değişime neden olan neydi acaba? Yaşam veren ateşin yapısı mı 
değişmişti? Yoksa zaman zaman Yaşam’ın özünü vereceği yerde Ölüm’ün özünü 
mü veriyordu? Yoksa bir zamanlar onun fevkalade etkisiyle dolan vücut artık daha 
fazlasını taşıyamıyor, böylece işlem kendini tekrar mı ediyordu –ne kadar arayla 
olduğu önemli değildi– iki yıkanma birbirini nötrleştiriyor ve üzerinde etki 
gösterdikleri vücudu, Yaşam’ın özüyle karşılaşmadan önceki halinde mi 
bırakıyorlardı? (S 327)  

 

Hatırlanacağı üzere Enantiodromia yasası (düzenleyici karşıtlar fonksiyonu) gereği her 

şey er ya da geç kendi karşıtını bulur, karşıtlıklar arasındaki gerilimden doğan enerji 

(libido) iki karşıt kutup arasında sürekli gidip gelir, yani bir kutba ulaştığında, hemen 

diğer kutba doğru harekete geçer (bkz., I. Bölüm s. 28). Yaşam ve ölüm karşıtlığının 

arasındaki enerji de aynı şekilde hareket ederek Ayesha’nın sonunu hazırlar; Yaşam 

Ateşi’nde ilk yıkanışından elde ettiği güç, eşsiz güzellik ve ölümsüzlük ikinci 

yıkanışında artık yerini acınası bir acizliğe, çirkinliğe ve ölüme bırakır; çünkü enerji, 

ulaştığı yaşam kutbundan ölüm kutbuna doğru hareket etmiştir. Böylece Holly’nin 

dediği gibi “ebedi yasaya karşı gelmiş ve tüm kuvvetine rağmen hiçliğe geri 

gönderilmişti –utançla ve iğrenç bir aşağılamayla!” (S 327). Öte yandan kahramanların 

yolculuğu da bu şekilde sona ermek üzeredir. Yaptıkları yolculuğun bu son kısmının 

yeraltına doğru bir hayli ilerleyerek gerçekleştirilmesi ise, yeniden doğuşla yakından 

ilişkili olan kahramanın yolculuğu arketipini akla getirir. İnsan bireyleşme sürecini 

tamamlarken, yine Enantiodromia yasası gereği, ruh başlangıca dönerek bilinçdışının 

sıcak ve karanlık derinliklerine inmeyi ister. Bu derinliklerde kalarak tehlikelerine 

katlanmak, cehenneme ve ölüme yapılan bir yolculuktur. Jung, bundan güvenli ve 

                                                
245 Jacobi, a. g. y., s. 176–177. 



sağlam olarak kurtulan ve yeniden doğan kişinin, bilgelik dolarak, yaşamın iç ve dış 

tehlikelerine karşı donanımlı, sınırlarını zorlamış ve kaderini kendisi üstlenmiş olarak 

geri döneceğini ifade eder. Bu tipik kahramanın yolculuğu arketipinde, son olarak 

Leo’nun parlak altın sarısı saçları önce griye, sonra da beyaza döner ve Frobenius’un 

belirlediği kahramanın yolculuğu evrensel motifinde, canavarın karnından kurtulan 

kahramanın saçlarının sıcaktan dökülmesini çağrıştırır. Frobenius’un derlediği balina-

ejderi mitindeki kahraman, canavarın bedenindeki ateşten ötürü saçlarını döker; bir 

kurban verir, yani acı çekmekle kalmaz, düşünce gücünün sembolü olan saçlarını da 

kaybeder ve değişmiş, olgunlaşmış olarak çıkar dışarı.246 Leo da bu şekilde bireyleşme 

sürecini tamamlamak, bir anlamda yeniden doğmak üzere olan olgun bir bireydir artık.  

She’nin devamı niteliğindeki Ayesha: The Return of She, başlığından da 

anlaşılacağı üzere Ayesha’nın yeniden doğuşu üzerine kurulmuştur. Üstelik her iki cilt 

boyunca en çok vurgulanan imgelerin başında yeniden doğuş olgusu gelir. İkinci cildin 

üçüncü bölümünde Ayesha, uzun bir sessizlikten sonra, tüm yeniden doğuş anlarında 

olduğu gibi doğan güneşin ilk ışıklarıyla eski büyüleyici güzelliği ve tüm ihtişamıyla 

ateş çukurunun kıyısında belirir (AII 99–100). Ayesha’nın eski biçimine kavuşması, 

güneşin doğduğu anda gerçekleşir. Frobenius’un evrensel balina ejderi mitindeki 

kahraman motifinde olduğu gibi düşünce gücünü temsil eden saçlarını da kaybetmiş 

olan Ayesha, dördüncü bölümde yeniden doğuş sembollerinden biri olan gün 

doğumuyla birlikte, ışıltılı saçlarıyla eski fiziksel görüntüsüne kavuşmuş olarak yeniden 

doğar. Öte yandan Jung, yeniden doğuş kavramına şöyle bir açıklama getirir:  

 

“Yeniden doğuş” ifadesi, insanlığın ilkifadelerinden biridir. Bu ilkifadelerin 
temelinde, benim “arketip” diye tanımladığım şeyler yer alır. Duyuötesiyle ilgili 
tüm ifadeler mutlaka arketipler tarafından belirlenmiştir, bu nedenle de, çok farklı 
halkların yeniden doğuş hakkında aynı ifadeleri kullanmalarına şaşmamak 
gerekir.247  

 

Ayesha’nın ilk kez Yaşam Ateşi’nde yıkandıktan sonraki dönüşümü, Jung’a göre gerçek 

dönüşümdür:  

 

                                                
246 Jacobi, a. g. y., s. 176–177. 
247 Jung, Dört Arketip, s. 49. 



Yeniden doğuşun bir başka biçimi ise gerçek dönüşümdür, yani bireyin tümüyle 
yeniden doğuşudur. Buradaki yenilenme[de] (…) ölümlü varlığın ölümsüz varlığa, 
bedensel varlığın ruhsal varlığa, insanın tanrısal varlığa dönüşmesi söz konusudur. 
Bu dönüşümün en bilinen örneği İsa’nın transfigürasyonu ve yücelmesi ya da Tanrı 
Anası’nın ölümünden sonra bedeniyle birlikte göğe yükselişidir.248  

 

Ayesha’nın Hes rahibesinde yeniden doğuşu ise yeniden doğuşun bir türü olan insanın 

kişiliğinin ve anılarının korunduğu ve “kişiliğin eo ipso (kendiliğinden) sürdüğü 

reenkarnasyon”dur.249 Diğer bir yeniden doğuş türü olan “sensu strictiori (tam 

anlamıyla) yeniden doğuş”250 ise, onun son olarak ateş çukurunun kenarında güneşin ilk 

ışıklarıyla birlikte gerçekleşen yeniden doğuşuna uygun düşer. Bu yeniden doğuş 

biçimi, bireysel yaşam süreci içinde yeniden doğmak anlamına gelir. Yenilenen kişiliğin 

özü değişmeden yalnızca işlevleri ve bazı kısımları iyileşerek düzelmiş ya da 

güçlenmişse, bu yeniden doğuş türünde, varlık değişmeden de kalabilir, önemli 

değişimler de geçirebilir. 

Romanlar boyunca yeniden doğuşun en dikkat çekici örnekleri, psike var 

oldukça varlığını sürdürecek olan animanın temsilcisi Ayesha ile gerçekleşir. Bu durum 

Ayesha’nın ikinci cildinin yedinci bölümünün başında Holly’nin Ayesha’yı Anka 

kuşuna (Phoenix) benzetişiyle desteklenir: “Gerçekte veya hayalimizde, korkunç 

yaşının küllerinden doğarak sonsuz yaşamın ve anlaşılmaz bir güzelliğin çiçeklerini 

açtı” (AII 145). Çin’de güneş Anka kuşuyla sembolize edilir. Anka kuşu Mısır ve Yunan 

mitolojilerindeki güneş tanrıları Ra ve Apollon ile özdeşleştirilen, ölümsüzlüğü, yeniden 

doğuşu ve ölümden sonraki yaşamı sembolize eden mitolojik bir kuştur. Yunanlılara 

göre Arabistan’da yaşar. Ölümünün yaklaştığını hissettiğinde, yaptığı yuvanın içinde 

kendini ateşe verir ve küllerin arasından daha genç bir Anka olarak çıkar.251 Bu 

bağlamda, Yaşam Ateşi’nde yıkanıp daha genç ve daha güzel, üstelik ölümsüzleşmiş 

olarak alevlerin arasından çıkan Ayesha’yla Anka kuşu arasında yakın bir ilişki vardır. 

Ayrıca ikisi de Arabistan kökenlidir. Öte yandan Anka kuşuna yapılan bu göndermeyle 

Ayesha’nın yeniden doğuşu ve animanın bilinçdışında erkeği yeniden egemenliği altına 

alması temsil edilmektedir. Nitekim yeniden doğuş inancı, Ayesha’yı ayakta tutan 

                                                
248 Jung, a. g. y., s. 48. 
249 Jung, a. g. y., s. 47. 
250 Jung, a. g. y., s. 48. 
251 http://www.pantheon.org/articles/p/phoenix.html; 17.03.2006. 



olgudur. Bu durum She’nin on dördüncü bölümünde, Ayesha sevgilisinin cesedi başında 

ağıtlar yakıp, Kallikrates’in Mısırlı karısına lanetler yağdırırken görülebilir: “Tekrar 

doğduğunda lanet olsun ona. Lanetiyle doğsun. … Evet, o zaman lanet olsun ona; çünkü 

onu intikamımla yakalayıp tamamen yok edeceğim” (S 187). 

Tüm romanlarda vurgulanan yeniden doğuş arketipinin, Budistlerin inancında 

reenkarnasyon olgusu şeklinde tezahür ettiği Ayesha’da belirtilir. Birinci cildin ikinci 

bölümünde, kahramanların sığındıkları manastırın rahibi Kou-en’in, o manastırın 

eskiden yaşamış gene Kou-en adlı bir rahibinin reenkarnasyonu olduğu ortaya çıkar. 

Böylece yeniden doğuş arketipi bir kez daha vurgulanır (AI 55). Bu manastırda yaşayan 

rahiplerin yeniden doğuş serüvenleri ise şu cümlelerle anlatılır: “Böylece, bu lekesiz 

yaşamlarını sonunda yaşlılıktan ölene kadar tüketiyorlardı ve inandıkları şekilde –hem 

yanıldıklarını kim söyleyebilir ki– sonsuz döngü kendini başka yerlerde tekrar 

ediyordu” (AI 56). Manastırdaki rahiplerin inançlarına göre yeniden doğuş, yani 

reenkarnasyon çok doğal bir olaydır. Leo ve Holly onlara dünyada olup bitenleri 

anlattıkça, ilgiyle dinlemelerinin nedenini ise aynı gerekçeyle açıklarlar: “Tüm bunları 

öğrenmemiz bizim için doğru bir şey (…) çünkü kim bilir, belki de gelecekteki 

reenkarnasyonlarda bu yerlerde yaşayan insanlar olabiliriz” (AI 58). Kou-en, 

İskender’in ordusunun geldiği zamandan bahsederken “şimdiki Döngüde ellinci 

dünyaya gelişimdeydi” der, daha sonra da “hayır, aklım diğer orduya gitti, yetmiş 

üçüncü dünyaya gelişimdeydi” diye düzeltir (AI 63). Holly, kesinlikle reenkarnasyon 

kuramını hafife alacak insanlar olmadıklarını, çünkü insan ırkının yaklaşık %25’inin bu 

kuramı inancın birincil şartı olarak gördüğünü ve bunun da hiç hafife alınacak bir rakam 

olmadığını belirtir. (AI 64) Üstelik onları yaşama bağlayan şey, Ayesha’nın yeniden 

doğduğu ve bir yerlerde onları beklediği inancıdır. Kou-en’in yeniden doğuş inancı 

dördüncü bölümde bir kez daha dile getirilir. Kahramanlar manastırdan ayrılırken, Kou-

en gelecekteki yeniden doğuşlarda yine görüşeceklerine inandığını söyler (AI 88). 

Holly’nin yeniden doğuş inancı ise, altıncı bölümün sonunda kendi cümleleriyle dile 

getirilir:  

 

Eğer insan denen varlıkların ruhları gerçekten de sayıca oldukça azsa ve tıpkı bizim 
eskiyen giysilerimizi değiştirdiğimiz gibi zaman zaman, fiziksel bedenlerin sonsuz 
döngüsünün kiracıları haline geldilerse, niye diğerleri onu tanıyamasın ki? Örneğin 
‘ettiği yeminleri aşk yoluyla bozmasını sağlayan’ şu firavunların kızı, büyünün 



efendisi Amenartas bile Kallikrates olduğu kesin birisini, ‘tanrıların aziz tutup 
şeytanların itaat ettiği İsis’in’ rahibini tanımıştı işte. (AI 144)  

 

Yeniden doğuş inancı bu kadar kuvvetli olan Holly’nin Wisdom’s Daughter’ın hemen 

başında, bir zamanlar Ayesha’ya Yaşam Ateşi’nin sırrını öğreten bilge filozof Noot’un 

yeniden doğmuş hali olduğu belirtilir (WD 13). 

Yeniden doğuş arketipsel imgesinin Budizm ile ilişkisi reenkarnasyon 

kavramına karşılık gelmesiyle sınırlı kalmaz; ayrıca Budistlerin inancındaki Avitchi 

olgusunun bir parçasıdır. Ayesha’nın ikinci cildinin son bölümünde Holly, Ayesha’nın 

rahipleri tarafından güvenlikli bir şekilde yolculuğun ilk başında Leo ile sığındıkları 

Lama manastırına ulaştırılır ve kendisini karşılayan Kou-en’e her şeyi anlatır. Kou-en 

ise Ayesha’nın yeryüzündeki isminin She, Hes ve Ayesha ve Avitchi’deki isminin ise 

Sönmüş Yıldız olduğunu belirtir. Ancak okur için bu, bir tahminden öteye gitmez, 

çünkü bu cümle tamamlanamadan roman biter ve gerekçe olarak da, Holly 

elyazmalarını ateşe attığında bu kısımların yandığı öne sürülür. Avitchi veya Avichi 

kelimesi, mutluluktan ve huzurdan yoksun, hareketsiz anlamına gelir. Yapılan 

kötülüklerden dolayı bulunulan durumdur, ancak dinsel anlamda bir cezalandırma yeri 

değildir. Kötülüğe duyulan isteğin ve saf bencillikten kaynaklanan tatmin olmamış kötü 

arzuların gelişmesine fırsat tanıyan bir durumdur; buraya mahkûm olan varlık, sonunda 

kendi kendine yok olur. Avichi’nin pek çok dereceleri vardır. Doğa iyi ve doğru 

insanlara mutluluk, huzur ve barışa kavuşacakları cennetler sunarken, kötülük ve hırsla 

yanıp tutuşan insanların bir çıkış noktası bulacağı yer ve durumları da sağlar. Avichi bir 

yer değil, bir durumdur; insanlar avichi’lerinin sonunda parçalara ayrılıp, gittikçe 

alçalarak güneş ışığında kaybolan gölgeler gibi yok olurlar. Ne olursa olsun bir varlığın 

belli bir yer işgal etmesi gerektiği için, avichi’ye bir yer atfedilmesi gerekir ve bu yer, 

en düşük özellikleriyle dünyadır. Her ne kadar avichi yaşamın hareketsizliği olarak 

algılansa da, bu, evrim basamaklarını çıkmada yalnızca geçici bir güçsüzlüğe işaret 

eder. Tamamen avichi durumundaki varlıklar kesintisiz olarak yeniden doğarlar, bu 

yeniden doğuşlar arasında nadiren zaman aralıkları bulunur. Avichi durumunda güçlü, 

olumlu ama zararlı bir enerji bazı şartlarla güçlenir ve gelişir, bu şartlardan bazıları 

gerçekten varlığın kontrolü dışındadır. Avichi, Devachan inancının mükemmel bir anti-

tezidir; Batı toplumlarında bu karmaşık ikili karşıtlık, Cennet-Cehennem ikili 

karşıtlığıyla basite indirgenmiştir. Ölüler âlemine çekilip orada kaybolmadığı sürece 



varlığın, evrim basamaklarını tırmanıp yeniden yükselme şansı vardır, ancak bu nadir 

görülen bir durumdur. Avichi yalnızca ölümden sonra gerçekleşmez, yeryüzündeki 

yaşam sırasında da ortaya çıkabilir.252 Ayesha da avichi’sinde sonsuz yaşama ve 

güzelliğe, en üstün güce ve bilgeliğe ve Leo’ya duyduğu tutkuların kurbanı olmuş ve en 

sonunda da kaybolup gitmiştir; ancak tamamen avichi durumunda olduğu için bu, onun 

ölümünden ziyade yeniden doğacağını vurgulayan bir durumdur. Avichi olgusuna 

Wisdom’s Daughter’da da gönderme yapılır. İsis rahibi olma töreninde, Kallikrates’e 

çok ağır bir yemin ettirilir. Bu öyle bir yemindir ki “…eğer sadık kalınmazsa, ihanet 

eden kimse bu dünyada yüzyıllar boyu sürecek bir ölüm lanetine ve öbür dünyada acı 

çekmeye mahkûm olur, ta ki parçalanmış bir kalp, kanayan ayaklar ve yavaş adımlarla 

düştüğü yüksekliğe tekrar tırmanana kadar” (WD 55). Bu cümlelerle Avichi durumu ve 

aynı zamanda bozulan yemin yüzünden Kallikrates’le başlayıp Leo’yla devam eden 

lanetin getirdiği uzun, zorlu ve acı veren süreçler ima edilir. Kallikrates’in geçtiği bu 

kutsanma ve kabul edilme töreni, bir tür yeniden doğuşu sembolize eder. İsis’in sıfatı 

Anne olduğu ve anne arketipinin özellikleri arasında “yeniden doğuş yeri” gibi bir 

özellik bulunduğu için, İsis’e ait bu arınma ve yemin töreniyle, yeniden doğuş arketipsel 

imgesi arasında doğrudan bir ilişki söz konusudur. Bu, aynı zamanda bir üyeliğe kabul 

edilme ayinidir ve üyeliğe kabul edilme de, yeniden doğuş arketipinin bir türevidir 

(bkz., I. Bölüm s. 66). 

Üyeliğe kabul edilme ayininin yanı sıra, yeniden doğuş arketipinin 

tezahürlerinden biri de, Ölüler Ülkesi’ne gidip geri dönme motifidir. Bu arketipsel 

motif, She and Allan’da Allan ve Umslopogaas’ın Ölüler Ülkesi’ne yaptıkları 

yolculukla örneklenir. Yirmi üçüncü bölümün sonunda Allan, Hades’e yaptığı 

yolculuğu değerlendirir: “Görünüşe göre Hades’e inmiştim, ya da çıkmıştım ve orada 

yalnızca beni biraz sevindiren ama eski yaraların açılmasına neden olan şeyler gördüm” 

(SA 289). Yaşayan bir insanın Ölüler Ülkesi Hades’i ziyaret etmesi ve yeryüzüne geri 

dönüşün mümkün olmadığı bu yerden geri dönebilme motifi, Hades’e inip de geri 

dönebilen Odysseus, Herkül ve Orpheus gibi ölümlü/yarı ölümlü mitolojik figürleri 

çağrıştırır. Bu figürlerin Ölüler Dünyası’ndan geri dönebilmeleri, yeniden doğuş 

arketipinin temsilcisidir. Nitekim Annis Pratt’e göre, yeniden doğuş yolculukları 

genellikle erkeklerde mitolojik ve dinî unsurlarla benzerlik gösteren imge ve 

                                                
252 http://www.theosociety.org/pasadena/etgloss/ato-az.htm; 17.02.2006. 



sembollerle tezahür eder.253 Bu bağlamda, bireyleşme yolculuğuna çıkmış olan Allan ve 

Umslopogaas, bu yolculuğun sonunda kişilik bütünleşmelerini tamamlayarak yeniden 

doğmuş ve yaşamlarının bundan sonraki kısmını artık daha güçlü ve kendi güçlerinin 

farkında olarak sürdürmeye hazır bireylerdir. Nitekim Kırtunç, bu bağlamda farklı 

kuramcıların yeniden doğuş arketipine ortak yaklaşımlarına dikkati çeker:  

 

Northrop Frye’ın “romans yolculuğu”, Joseph Campbell’in “roman başkişisinin 
maceraları”, Carl G. Jung’un “kişilik arayışı”, Annis Pratt’ın “yeniden doğuş 
yolculuğu” olarak adlandırdıkları ve birbirine benzer evrelerini tanıttıkları bu 
olgunun dört kuramcıda ortak çizgileri şöyledir: Önce roman başkişisi toplumsal 
bağlardan kopar veya kaçar. (…) daha sonra doğadan uzanan bir el, bir öge 
başkişinin yardımına koşmakta ve yolculuğunda kılavuzluk etmektedir. Bu öge 
gerçek olduğu gibi düş ögesi de olabilmektedir. Bir sonraki evrede roman başkişisi 
geçmişinden birtakım kişilerle yüz yüze gelmekte ve hesaplaşmaktadır. Bunlar 
büyük sıklıkla ana-baba figürleri veya ataerkil düzeni temsil eden figürler 
olabilmektedir. Yolculuğun son evresi derine dalma aşamasıdır ki, burada 
kuramcılar birbirlerinden çok farklı süreçler saptamaktadırlar. Ancak ortak öge, bu 
son evrede roman başkişisinin kendini ve toplumu tanıması ve gizil güçlerinin 
bilincine erişmesidir.254  

 

Yaptıkları yolculuk büyük ölçüde bu ortak yeniden doğuş kalıbına uyan Allan ve 

Umslopogaas da, Ölüler Ülkesi’nde anne ve babaları da dâhil geçmişten tanıdıkları 

herkesi görürler; ancak Allan yalnızca vahşi sevgilisiyle, Umslopogaas da yalnızca 

annesiyle iletişim sağlayabilir.  

Anlaşılacağı üzere, serideki romanların hepsinde yansımasını bulan yeniden 

doğuş arketipi, doğa imgelerinden animaya ve Budist rahiplerine kadar uzanan renkli bir 

sembol yelpazesiyle temsil edilmiş ve yeniden doğuşun bireyin bütünleşme 

yolculuğuyla ortak yönleri hemen her romanda vurgulanmıştır. 

 

2.1.9. Kahraman arketipi 

Kahraman arketipinin serinin romanlarındaki tezahürü, arayış arketipi ve üyeliğe 

kabul edilme arketipiyle belirir. She’de kahramanlar arayış arketipinde olduğu gibi, ait 

oldukları akademik çevreden koparak uzun ve zorlu bir yolculuğa çıkarlar. Vasiyeti ve 

el yazmalarının çevirilerini okuduktan sonra Leo’nun Holly ve uşakları Job ile birlikte 

                                                
253 Annis Pratt, Archetypal Patterns in Women’s Fiction, The Harvester Press Ltd., Sussex, 1982, 

s. 142. 
254 Kırtunç, a. g. y., s. 80. 



yolculuğa çıkışı, kahramanın birey olma sürecine girebilmek için ait olduğu yerden 

koparak yolculuğa çıkışının simgesidir. Arayış arketipinde kahraman, çıktığı uzun 

yolculukta krallığı koruma uğruna imkânsız denebilecek görevleri yerine getirir, 

canavarlarla savaşır, esrarlı düğümleri çözer ve olağanüstü engelleri aşar. Ayrılma, 

dönüşüm (bireyleşme) ve geri dönüş olmak üzere üç farklı evreden oluşan üyeliğe kabul 

edilme arketipinde ise kahraman, acemilikten ruhsal olgunluğa geçerken çok acı çeker, 

sonunda olgunlaşır ve toplumsal yeterliğe sahip bir birey haline gelir. Bu durumu 

Stevens şöyle açıklar:  

 

Erkeklerin çocukluk ve gençlik dönemlerine ait arketipik görevleri, dünyanın her 
yerinde mevcut olan kahramanlık mitlerinde sembolleşmiştir. Bunlarda kahramanın 
evini terk edişi ve başından geçen pek çok deneme ve girişim konu edilir. … 
Nitekim gerçekte; bir erkek çocuk hayat macerasına atılmak için yuvasına, 
ebeveynlerine ve soyuna ait bağlardan kopmalıdır. O, ilk adımı atmanın (…) 
getirdiği zorlu deneyimler karşısında hayatta kalabilmeli ve dünyada kendine bir 
yer edinebilmelidir (krallık). Tüm bunları başarabilmek ve gelini hak edebilmek 
için halen bilinçdışında etkin olan anne kompleksinin gücünü alt etmelidir 
(ejderhayla savaş).255  

 

Nitekim deniz yolculuğu sırasında yaşadıkları fırtına felaketi ve bataklıkta verdikleri 

yaşam mücadelesi, Leo’nun yolculuğu boyunca göreceği sıkıntı ve acıların yalnızca 

başlangıcıdır, bu sırada sıtma hastalığına da tutulmuştur. (S 59)  

She’nin dördüncü bölümünde, okyanusta dev dalgalar ve fırtınayla mücadele 

ederek yapılan deniz yolculuğu, Jung öğretisinde gece deniz yolculuğunu, yani insanın 

kendi bilinçdışına yolculuğunu (bkz., Nekyia motifi, I. Bölüm s. 41) –ki Jung bizzat 

kendi deneyimlerinden hareketle bu benzetmede bulunmuştur– ve kahramanın deniz 

yolculuğunu çağrıştırır. Jung, bireyleşme sürecinde psikenin, başlangıca dönerek 

bilinçdışının nemli ve sıcak karanlığına dönmek istediği savından yola çıkarak, bu 

süreçle gece deniz yolculuğu arketipsel motifi arasında bir benzerlik kurar (bkz., 

yeniden doğuş arketipi). Dünyanın hemen her yerinde bilinen bu yaygın deniz 

yolculuğu motifinde, kahraman bir balık tarafından yutulur, balığın karnında deniz 

yolculuğu yaparak ve çeşitli sıkıntılardan geçerek dünyayı dolaşır, en sonunda da 

balığın karnından kurtulmayı başarır. Bu da, bireyleşme sürecinin sembollerinden 

biridir. Leo yaptığı yolculuk boyunca balığın karnına girmez, ama adamlarından pek 

                                                
255 Stevens, a. g. y., s. 76. 



çok kayıp verir ve defalarca boğulma tehlikesiyle yüz yüze gelir. Bilinçdışının yutan 

karanlığını sembolize eden bu koca okyanusta sağ kalmayı başararak, bireyleşme 

sürecinde ne denli güçlü olabildiğini ispatlar. Romanın sonunda ise, Ayesha’nın 

uğradığı trajik değişimden sonra, tıpkı balığın karnında saçlarını kaybeden kahramanı 

hatırlatırcasına saçları beyazlar; yani üyeliğe kabul edilme arketipinin gerçekleşmesiyle 

olgunlaşmış bir birey olma yolundadır. Ancak serinin bir sonraki romanı Ayesha’da 

saçlarının eski haline döndüğü belirtilir.  

Kahramanın kendi bilinçdışına yaptığı bu yolculuğun belirtileri Ayesha’nın 

birinci cildinin son bölümünde de ifade edilir. Leo ve Holly Ateş Dağı’na gitmek üzere 

yola çıktıklarında, yeraltına doğru inmeleri gerekir. İnişe geçtikleri bu yer karanlık ve 

engebelidir, üstelik olağanüstü bir kasvetle örtülüdür (AI 267). Bu şekilde bilinçdışına 

yaptıkları yolculuk “karanlık”, “engebeli” ve “kasvetli” sıfatlarıyla ifade edilir. Bunun 

yanı sıra, önceki bölümlerde de arayış arketipinin varlığı gözlemlenebilir. Kahramanlar 

yol boyunca inanılmaz tehlikelere maruz kalıp olağanüstü bir zorlukla yola devam 

ederler. Manastırdan çıkıp Ayesha’yı aramaya koyulduklarında, yolculuk boyunca 

birçok sıkıntı, tehlike ve eziyete katlanmak zorunda kalırlar; örneğin yakacakları 

kalmadığından donma tehlikesiyle yüz yüze gelirler; susuzluklarını donmuş kar yiyerek 

giderirler; Holly çığ altında kalır ve donmak üzereyken Leo tarafından kurtarılır; 

yiyecekleri giderek azalır ve çığ altında kalıp ölen öküzlerini keserek çiğ etini yemek 

zorunda kalırlar ve son olarak uçurumdan aşağı düşerler. İnsan psikesinin bu kadar zor 

şartlara dayanmasını sağlayan görünmeyen nedeni Jung şöyle açıklar: “Psişik güçlerin 

yoğunlaşması ve gerilimi, büyüyü andıran bir özelliğe sahiptir: İradenin bilinçli 

çabasından kat kat üstün olan, hiç beklenmedik bir tahammül gücü geliştirirler.”256 

Buna göre, bilinçli düşünmenin mümkün olmadığı ya da işe yaramadığı durumlarda, 

ahlaki ve fiziksel güçler bilinçdışı ruhsal alanda kendiliğinden yoğunlaşır. Ruhsal 

alanda gerçekleşen bu yoğunlaşma sırasında ise, bireyde fiziksel olarak inanılmaz bir 

tahammül gücü ortaya çıkar. Jung bununla ilgili olarak, yapay bir tür yoğunlaşma olan 

hipnoz seansları sırasında bedenen zayıf bir kadın hastasını yaklaşık bir dakika boyunca 

yalnızca başı ve ayakları birer sandalyeye dayanmış halde uyutabildiğini örnek verir.257 

                                                
256 Jung, a. g. y., s. 88. 
257 Jung, a. g. y., s. 88. 



Görüldüğü üzere, Jung öğretisinde belirlenmiş olan arketipsel kahraman 

motifinin çerçevesine uygun gelişen arayış ve üyeliğe kabul edilme arketipleri, She ve 

Ayesha’da, kahramanın bireyleşme sürecini tanımlamakta ustaca kullanılmıştır. 

 

2.1.10. Çocuk yeme arketipi 

Çocuk yeme arketipinin kökeni, ilkel kabilelerde gerçekleştirilen ve tanrılara ve 

krallara kurban olarak çocukların sunulduğu kanlı ayinlere ve Yunan mitolojisinde 

Titanlar tarafından parçalanan çocuk tanrı Diyonisos mitine dayanır. Bu arketip ilk 

olarak Wisdom’s Daughter’ın dokuzuncu bölümünde ortaya çıkar. Ayesha, Fenikelilerin 

ilk doğan çocuklarını Moloch isimli bir tanrıya kurban verdiklerini ve savaşı 

kazanabilmek için Tenes’in de kendi oğlunu kurban edeceğini öğrenir (WD 112). 

Çocukların kurban edildiği Moloch isimli bir tanrı, başta Fenike kültürü olmak üzere 

birçok eski kültürde gerçekten vardır, bazen de bu kurban ayinlerinin ismidir. On ikinci 

yüzyılda Rabbi Rashi isimli Yahudi âlimi, İncil’in Jeremiah 7:31 kısmı üzerine şu 

yorumu yapar:  

 

Tophet [çocukların kurban edildiği yer] Moloch’tur, pirinçten yapılmıştır; ve onlar 
onu alt taraftan ısıtırlar; ve açılmış elleri kızdırılmıştır; çocukları bu ellerin arasına 
koyarlar ve çocuk yanar; çocuk acıyla bağırdığında ise oğlunun çığlığını duyup da 
babası etkilenmesin diye rahipler davul çalarlar.258  

 

Frazer da Altın Dal’da bu konuya değinir:  

 

Hiç kimse, kutsal özelliği içinde kralı, babasının kutsal esinini paylaştığı varsayılan 
oğlu kadar iyi temsil edemezdi. Bu yüzden, kral için, onun aracılığıyla da tüm halk 
için ölmeye kralın oğlundan daha uygunu bulunamazdı. (…) Örneğin Byblus’lu 
Philo, Yahudiler üzerine yapıtında şunları söylüyor: “büyük bir tehlike anında bir 
kentin ya da ulusun yöneticisinin öç alıcı meleklere bir fidye olarak bütün halk 
adına kendi sevgili oğlunu kurban vermesi eski bir töreydi; bu şekilde sunulan 
çocuklar gizemli dinsel törenlerle öldürülürdü. (…) Fakat Samiler arasında 
çocuklarını kurban etme işi yalnızca krallara ait bir şey değildi. Salgın hastalık, 
kuraklık ya da savaşta yenilme gibi büyük felaket günlerinde, Fenikeliler en 
sevdikleri çocuklarından birini Baal’e kurban ederlerdi.”259  

                                                
258 http://en.wikipedia.org/wiki/Moloch; 19.05.2006. 
259 Frazer, a. g. y., s. 229. 



Masumiyetin ve günahsızlığın sembolü olan çocukların kurban edildiği bu trajik ayin, 

aynı zamanda Fenikelilerin günahkârlıklarının ve yok olup giden değerlerinin de 

sembolüdür.  

Frazer’a göre, çocukların kurban edilmesi, birçok eski kültürde ve ilkel 

kabilelerde sık rastlanan bir ayindi. Bu ayinin temelinde, çocuk yemenin insan 

yaşamının sürdürülmesinde birincil ihtiyaç olarak görüldüğü gerçeği yatar; bu yüzden 

de tanrıları doyurmak için çocuklar kurban edilir. Ayrıca bu, ayini yapan toplum 

tarafından bir çeşit yeniden doğuş garantisi olarak kabul edilir (bkz., I. Bölüm s. 66). 

Çocuk yeme imgesi She and Allan’ın yedinci bölümünde tekrarlanır. Allan ve 

arkadaşları, yokluklarını fırsat bilen yamyam Amahaggerlar’ın Strathmuir kasabasına 

baskın verip genç kadın ve çocukları –ki bu çocukların bir kısmı kaptanın melez 

çocuklarıdır– yediklerini, kaptanın kızı Inez’i de kaçırdıklarını öğrenirler (SA 78). 

Çocuk yemenin yanı sıra, yamyamlığın kökeninde de, eti yenilen kişinin sahip olduğu 

iyi özelliklerin, yiyen kişiye geçeceği inancı vardır.260 Çocuk, her türlü yaşamsal 

özelliğin daha başlangıcında olmasından kaynaklanan bir tazelik ve enerjiye sahip 

olduğu için, onu yiyen kişi de bu tazelik ve enerjiye sahip olacaktır. Yenen kurbanların 

arasında genç kadınların da olması ise, hepsi erkek olan bu yamyamlardaki bastırılmış 

bir tür cinsel iktidar özleminin temsilcisidir. Nitekim sonradan Allan’ın kasabada 

yaptığı incelemeler sonucu, yamyamların mızraklarının diğer kabilelerde olduğundan 

daha uzun, büyük ve değişik tipte olduğunun belirtilmesi de (SA 85) bu düşünceyi 

destekler, çünkü mızrak da, balta gibi fallik bir semboldür. Çocuk yeme imgesinin 

arketipsel uzantısı, çocuk tanrı Diyonisos mitidir. Yunan mitolojisinde Zeus’un 

Semele’den olan oğlu Diyonisos, henüz küçük bir çocukken Hera’nın kışkırtmaları 

sonucu Titanlar tarafından parçalanır. Bir söylenceye göre Titanlar, kalbi hariç 

Diyonisos’u tamamen yedikten sonra, bir diğerine göre de yemeden önce, oğlunun pişen 

etinin kokusunu alan Zeus gelir ve yıldırımıyla bu yamyam Titanları –yamyamdırlar 

çünkü kendileri gibi ilahî bir varlığın etini yemeye çalışırlar ya da yerler– yakarak 

katleder. Olympodoros’a göre, yanan Titanların çıkardığı dumandan is, bu isten de bir 

madde meydana gelir. İşte insan, bu maddeden doğmuştur. Ayrıca insan vücudunda 

Diyonisos’tan da bir şeyler olduğunu ekler Olympodoros; çünkü insan, çocuk 

Diyonisos’un etini yiyen Titanların isinden meydana gelmiştir. Böylece yamyamlık ve 

                                                
260 Jobes, a. g. y., s. 286. 



özellikle çocuk yeme imgesi, kökeni çocuk tanrı Diyonisos’un Titanlar tarafından 

katline ve yenmesine dayandırılabilecek arketipsel bir motiftir.261  

Sonuç olarak, serinin romanlarından Wisdom’s Daughter’da ve She and Allan’da 

tezahür eden çocuk yeme arketipsel imgesinin (hatta yamyamlık olgusunun) yeniden 

doğuş ve tazelenmenin bir garantisi olarak kabul edildiği ve kökeninin Diyonisos mitine 

dayandığı savının, metnin içinde göndermede bulunulan tarihsel örneklerle 

desteklendiği gözlenebilir. 

 

2.1.11. İlk günah ve ilk cinayet arketipleri 

Yeryüzünde ilk defa kan dökülmesine yol açan ilk cinayete ve masumiyetin 

kaybolmasına ve İnsan’ın Düşüşü’ne neden olan ilk günaha ilişkin arketipler 

romanlarda dikkat çeker. İlk cinayet arketipi, serinin ilk romanı She’nin hemen birinci 

bölümünde ifade edilen sembollerden biridir. “Kabil gibi damgalanmıştım ben de” (S 

15) cümlesiyle ilk insanın işlediği ilk cinayet olgusuna gönderme yapılır. Âdem 

peygamberin oğullarından Kabil’in, kardeşi Habil’i öldürmesi, ilk cinayet arketipinin 

temelini oluşturur; nitekim aynı imge Mısır mitolojisinde kardeş tanrılar Osiris-Set 

mitinde kendini tekrarlar. Chetwynd’e göre iki erkek kardeşten biri bilinçli eril benliği 

temsil ederken, diğeri onun bilinçdışı gölgesini sembolize eder; böylece insanın içindeki 

bölünme ya da çatışma, sembolik olarak ikiyle ifade edilir. İnsanın daha hayvani ve 

fiziksel olan ilkel yönü, daha kırılgan olmasına karşın daha bilinçli ve düşünceli olan 

uygarlaşmış yanından ayırt edilmeye başlanır. Fakat psikedeki bu bölünmenin ve 

çatışmanın varlığı sürekli değildir, çünkü bölünmenin son safhasında benlik, kendini 

yabancılaşmış ve zayıflamış hisseder ve bölündüğü diğer yarısını özlemeye başlar. 

Böylece bu karşıt yönlerin yeniden birleşmesi, bilinçliliğin temsilcisidir.262 Bu anlamda 

Holly, Kabil’in temsilcisi olarak, insanın ilkel (gölge) yönünü saf dışı etmeye çalışan 

uygarlaşmış yönünü sembolize eder. “Kabil gibi damgalanma” olgusu aynı romanın on 

sekizinci bölümünde de görülür. Ayesha’nın, Leo’nun sevgilisi Ustane’nin kafasına 

takip edilemeyecek bir hızla vurduğu tokat, genç kadının saçlarında beyaz renkte üç 

parmak izi bırakır. Holly bunun için “Kabil gibi işaretlenmiş” (S 235) ifadesini kullanır. 

                                                
261 Carl Kerényi, Dionysos: Archetypal Image of Indestructible Life, Princeton University Press, 

Princeton New Jersey, 1976, s. 242, 245. 
262 Chetwynd, a. g. y., s. 60–62. 



Bilindiği üzere, Kabil işlediği günahtan ötürü bedeni morararak damgalanmıştır. Bu 

bağlamda Ayesha, Ustane’nin bilinçdışı ve ilkel tamamlayıcısı kimliğini üstlenir. İlk 

cinayet imgesi, Wisdom’s Daughter’ın dördüncü bölümünde de tezahür eder. 

Kallikrates, onunla aynı kadını sevdiği için erkek kardeşini öldürdüğünü itiraf eder (WD 

52). İlk cinayet imgesinin kökeninde, Kabil’in, evlenmek istediği kız Habil’e verildiği 

için cinayet işlediği teması yatar. Böylece Kallikrates de, gölgesini ortadan kaldırmaya 

çalışan bilinçli eril benliğin temsilcisi konumundadır.  

İlk günah arketipi ise, Wisdom’s Daughter’ın on dokuzuncu bölümünde ortaya 

çıkar. Noot, Ayesha’ya Yaşam Ateşi’nden bahseder ve kendisi öldükten sonra bu ateşin 

bekçiliğini onun yapması gerektiğini söyler. Ancak ölümsüzlük, sonsuz güzellik ve güç 

bahşeden bu ateşe girmesi kesinlikle yasaktır. Bu ateşe girmemesi gerektiğini defalarca 

söyler Ayesha’ya ve onu, bunun getireceği felakete dair ikna etmeye çalışır: “Çünkü 

Ayesha, burada, herkesin ölümlü olduğu yeryüzünde ırklarına yasaklanan meyveden 

yemeye cüret eden erkek ya da kadın, cehenneme girmeyi göze almış erkek ya da 

kadındır” (WD 252). Bu sözlerle ilk günah, yasak meyve ve bu meyveden yedikleri için 

cennetten kovulan ilk insan imgelerine gönderme yapılır. Şeytan, yasak meyvenin 

sonsuz yaşam vaat ettiği fikrini Havva’ya ve onun aracılığıyla Hz. Âdem’e aşılayarak 

onları Tanrı’nın yasaklamasına karşı gelmeye ikna eder: “Sizi Rabbiniz başka bir şey 

için değil, sırf melek olacağınız veya yahut ebediyen (hayatta) kalanlardan olacağınız 

için bu ağaçtan nehyetti [menetti].”263 Tanrı’nın bu ağacın meyvesini yasaklaması ise 

İncil’de şöyle geçer: “Fakat iyilik ve kötülüğü bilme ağacından yemeyeceksin; çünkü 

ondan yediğin günde mutlaka ölürsün.”264 Bu bağlamda, ölümsüzlük veren Yaşam 

Ateşi’ne girmeyi Ayesha’ya yasaklayan Noot, yaşlı bilge adam arketipiyle birlikte 

tanrısal bir kimlik de üstlenir, felaketlere ve Ayesha’nın yüzyıllarca acı çekmesine 

neden olacak bu girişimini engellemeye çalışır. Jung’a göre, “İlk günah efsanesinde 

derin bir öğreti vardır, çünkü Ben bilincinin bağımsızlığını kazanmasının şeytani 

olduğuna dair muğlak bir duygunun ifadesidir.”265 Bu yasağa karşı gelecek olan Ayesha 

da, ilk insan gibi cennetten kovulacak ve ilk günah arketipinin tekrarlanmasıyla birlikte 

                                                
263 Elmalılı M. Hamdi Yazır, Kur’an-ı Kerim’in Türkçe Meali, sadeleş. Prof. Dr. M. Sadi Çöğenli, 

Huzur Yayınevi, İstanbul, 2005, Araf Suresi, 20. ayet, s. 154. 
264 Kitabı Mukaddes Eski ve Yeni Ahit Tevrat, Zebur (Mezmurlar) ve İncil, Kitabı Mukaddes 
Şirketi, İstanbul, 1997, Tekvin 2:17, s. 6.  

265 Jung, a. g. y., s. 99. 



uyanacak olan ben bilinci, aslında bir anlamda bilinçdışındaki animanın da uyanıp aktif 

hale geçişi olacaktır.  

İlk günah imgesi, yine Ayesha ile ilişkili olarak She and Allan’da on üçüncü 

bölümde gözlenebilir. Ayesha peçesini kaldırması için Allan’ın söylediği kurnazca 

sözler karşısında şöyle tepki verir: “Beni, yapmamaya karar verdiğim bir şeyi yapmak 

için kandırıyorsun ve sen de içinde hızla büyüyen merak ağacının meyvelerini 

toplayacaksın” (SA 150–51). Böylece ilk günah arketipsel imgesine gönderme yapılır ve 

“merak ağacının meyveleri” ifadesiyle, yenildiğinde insana felaket ve cezalandırmadan 

başka bir şey getirmeyecek olan “yaşam ağacının yasak meyvesi” imgesi de çağrıştırılır. 

Görüldüğü üzere, insanlık tarihinde bilinen en eski motiflerden ilk günah ve ilk 

cinayet arketipsel imgeleri, adı geçen romanlarda insanda Ben bilincinin uyanışının ve 

bilinçli benlik ile bilinçdışı gölgenin birbiriyle hem çatışma hem de birlik arzusunda 

oluşunun temsilcileri olarak kullanılmıştır. 

 

2.1.12. Renk arketipleri 

Serinin üç romanında gözlemlenebilen renk arketipleri siyah, beyaz, kırmızı ve 

mavi gibi ana renklerin yanı sıra yeşil ve mor gibi birleşim renklerinden oluşur. She’de 

en çok vurgulanan renkler, Ayesha’nın pelerininin rengi olan siyah ve pelerinin 

altındaki giysisinin rengi olan beyazdır. Yirmi dördüncü bölümde Yaşam Ateşi’ne 

ilerlerken esen kuvvetli rüzgarla uçup giden “kara pelerin” yüzünden, Ayesha beyaz 

giysisiyle kalır ve havada süzülüyormuş hissi veren şekliyle beyaz bir hayalete 

benzetilir (S 303). Bilinçdışının karanlığını çağrıştıran siyah, Chetwynd’e göre aynı 

zamanda yeni bir anlayış kazanıp esrimenin beyaz ışığını görmeden önce, bilinçdışında 

meydana gelen bir parçalanma ve büyüme sürecini sembolize eder. Bu bağlamda, siyah 

ve beyaz, Ayesha’nın giysi ve pelerininde olduğu gibi, doğadakine eş bir şekilde 

birbirine dönüşebilir; siyah bulutlardan beyaz yağmurlar dökülür ya da parlak alevler, 

kararan külleri terk eder.266 Beyaz renk Ayesha’nın birinci cildinin ilk bölümünde de 

ortaya çıkar. Bu bölümde tasvir edilen, Ayesha’ya ait sistrumun üzerinde parlak 

elmaslar, deniz mavisi safirler ve kan kırmızısı yakutlar dizilidir (AI 23–24). Bu noktada 

kan, kurban etme, şiddetli hırs ve düzensizliğin sembolü olan kırmızı; doğru,dinî duygu, 

güvenlik ve ruhsal temizlikle özdeşleşen mavi ve belirleyicilik, ışık, safiyet, masumiyet 

                                                
266 Chetwynd, a. g. y., s. 92. 



ve sonsuzluğu temsil eden beyaz arketiplerinin tezahürü söz konusudur. Ayrıca beyaz, 

büyüyen ayın rengiyle bağlantılı olduğundan ay tanrıçalarının, dişil âlemin ve erkek 

psikesindeki dişil unsur animanın temsilcisidir.267 Böylece Ayesha’nın hırslı ve tutkulu 

yapısı, yarı tanrısal özelliği, sahip olduğu sonsuz yaşam ve üstlendiği anima kimliği 

kırmızı, mavi ve beyaz arketipleriyle dile getirilir. Aynı renk arketipleri, Wisdom’s 

Daughter’ın altıncı bölümünde Ayesha’nın giydiği akbaba şapkasını süsleyen safir, 

yakut ve elmaslarla (WD 77) bir kez daha vurgulanır. Dişil âlemin sembolü olan beyaz 

renk, Ayesha’nın birinci cildinin dokuzuncu bölümünde, Atene’nin kahramanlara tahsis 

ettiği iki beyaz atla vurgulanır (bkz., at imgesi). Bu bağlamda, erkeğin karısını temsil 

eden Atene’nin gönderdiği beyaz atlar da, beyaz arketipinin olumlu anlamları göz 

önünde tutularak, masumiyetin, kutsiyetin ve dişil âlemin eril âlemle bağlantısının 

temsilcisidir.  

Benzer şekilde Ayesha’nın birinci cildinin sekizinci bölümünde manzara tasvir 

edilirken, siyah, mavi ve beyaz renk arketipleri bir arada kullanılır: “Evet, ve orada 

kraterinin alt kenarında, kendinden daha büyük el değmemiş bir kayanın döngüsüyle 

çevrelenmiş, siyahlığı üstteki göğün maviliği ve alttaki göz kamaştıran [beyaz] karın 

karşısında vahşice göze çarpan devasa sütun duruyordu” (AI 169). Ayesha’nın bir 

temsilcisi gibi duran bu sütunun taşıdığı siyah renk, arketipsel açılımıyla adeta animanın 

özelliklerini temsil eder: kaos, gizem, bilinmeyen, ölüm, ilk bilgelik, bilinçdışı, kötü, 

melankoli. Göğün mavi rengi ise, bunun tam tersi anlamlar taşır: doğruluk, 

olumluluk,dinî duygu, güvenlik ve ruhsal temizlik. Ayrıca mavi, Büyük Ana veya 

Kutsal Ana’nın rengidir. Mavi daima ruhun, cennetin, semavî dünyanın rengi olarak 

kabul edilmiştir. Bazı bölgelerde ölümden sonra yukarı yükselen ruh “küçük mavi bir 

duman” olarak adlandırılır. Mavi pek çok semavî kutsal figürün rengidir. Örneğin 

Tyrol’de, İsa Paskalya’dan önceki pazar günü alaylarında mavi bir harmani içinde tasvir 

edilir ve cennetin bakire kraliçesi olarak Meryem, genellikle mavi bir pelerinle 

gösterilir. Bu tür ruhani çağrışımlarından ötürü mavi, eski zamanlarda genellikle kötü 

ruhlara karşı bir korunma olarak kabul edilirdi; büyüyle ilgili işlerde su şeytanlarını 

defetmek için kullanılırdı. “Romantizmin mavi çiçeği”, mavinin sembolik değerinin bir 

diğer göstergesidir; insanın tüm hayvani dürtülerden arınmış bir yüceliğe duyduğu 

özlemi dile getirir. Mavi renk, çoğunlukla ilahî ve sonsuz olanın bir özelliği olarak 

                                                
267 Chetwynd, a. g. y., s. 92. 



kabul edildiği için Hindistan’da çok saygı görür. Mavi, bulutlar ve yağmurla, 

dolayısıyla bereket, büyüme ve yenilenmeyle ilişkilendirilir. Mavi renk gece 

gökyüzünün serinliği, gündüz parlayan gökyüzünün saflığı ve berraklığı, hava gibi 

sislilik ve su gibi şeffaflık hislerini verir. Mavi, taşıdığı arketipsel anlam itibariyle, hem 

yukarıdaki gökyüzü gibi yüksekliktir, hem de aşağıdaki suyun temsilcisi olarak 

derinliktir. Sis gibi aynı anda ilahî üst dünyayı ve cehennemî alt dünyayı temsil eder. 

Hindistan’da yağmur tanrısı Indra’ya bazı törenlerde mavi, bulutlu pelerinini sallayıp 

yağmur getirmesi için yalvarılır. Çin’de, “gök mavisi ejdere” en cömert yağmur 

yağdırıcısı ve tüm ejderlerin içinde en üst sırada yer alan gözüyle bakılır.268 Öte yandan, 

göz kamaştıran karın beyazlığı arketipsel açılımıyla bünyesinde hem olumlu hem de 

olumsuz anlamlar barındırır: olumlu anlamlarında belirleyicilik, ışık, safiyet, masumiyet 

ve sonsuzluk; olumsuz anlamlarında ölüm, terör, doğaüstü, anlaşılmaz bir kozmik 

gizemin kör edici doğrusu. Bu bağlamda kullanılan ve animanın da sembolü olan beyaz 

renk arketipi, içerdiği olumlu ve olumsuz anlamlarla, tasvir edilen manzarada 

kullanılan, sırasıyla biri tamamıyla olumlu diğeri ise tamamıyla olumsuz mavi ve siyah 

renk arketiplerinin arasında adeta bir geçiş ya da arabuluculuk noktası teşkil eder. 

İlk bölümde beyaz ve mavi arketipleriyle birlikte ortaya çıkan kan kırmızısı, 

üçüncü bölümde Kou-en’in sözlerinde bu kez tek başına tezahür eder: “…eminim ki, 

arzu bağının hasadından elde ettiğiniz şarap kan kırmızısı akacaktır ve bunu içince ne 

unutabileceksiniz ne de huzura kavuşacaksınız” (AI 84). Şarap, aşk ve coşkunun hâkim 

olduğu Diyonisos ayinlerinin başlıca temsilcisidir. Chetwynd’e göre kan ve şarap 

benzeri sıvılar, libidonun yükselişini ve bilinçdışına gidip gelen yaşamsal enerjinin 

sürekli akışını sembolize eder.269 Öte yandan tutkunun ve hırsın da sembolü olan 

kırmızı, kan ve şafak gibi, dış dünyaya ait aktiviteleri ve varlığı temsil eder.270 Böylece 

Kou-en’in sözleri, insanın dünyevi hırs ve tutkularına kendini fazla kaptırmasının nasıl 

bir felaketle sonuçlanacağını anlatır.  

Ana renk olan kırmızı, bir karışım rengi olan yeşille birlikte Wisdom’s 

Daughter’ın yirminci bölümünde Yaşam Ateşi’nin tasvirinde kullanılır. Bilge Noot, 

Ayesha’ya Yaşam Ateşi’ni gösterir. Ayesha döne döne gelen ve eşsiz bir coşkunluk 

                                                
268 Jacobi, a. g. y., s. 164–65. 
269 Chetwynd, a. g. y., s. 423. 
270 Chetwynd, a. g. y., s. 93. 



duygusu veren büyüleyici güzellikte ve rengarenk olan bu ateşi, zümrüt yeşili gözleri ve 

kan kırmızısı kolları olan güçlü bir erkeğe benzetir (WD 266–67). Yeşilin vurguladığı 

olumlu ve kırmızının taşıdığı olumsuz anlamlar, Yaşam Ateşi’nin sonsuz yaşamı ve 

güzelliği verdiği gibi alabileceği gerçeğine de göndermedir. Ayrıca ölümsüzlük veren 

bu ateşin Ayesha’nın gözünde bir erkek biçimini alması doğaldır, çünkü animanın 

ölümsüzlük kazandığı yer, erkek psikesidir.  

Yeşil, aynı zamanda Wisdom’s Daughter’da özgürlüğün sembolü olarak ortaya 

çıkar. Onuncu bölümde, Ayesha sadık bir İsis hizmetkarı olan kaptan Philo’ya, 

kendisini kurtarmak üzere gemisiyle gelip açıklarda beklemesi ve her gün güneş 

battıktan sonra ve güneş doğmadan önce, kırk beş dakika yeşil ışık yakarak kendisine 

işaret vermesi için haber gönderir (WD 124). Yeşil arketipi sonsuz yaşam, bereket, 

sadakat, rehberlik, sağlık, ümit, başlangıç, masumiyet, bilgi, özgürlük, yaşam, anı, barış, 

yeniden doğuş ve birliğin sembolüdür. Mavi ve sarının karışımı olduğu için itaati ve iki 

rengin birleşiminden meydana geldiğinden birliği sembolize eder. Baharda topraktan 

çıktığı için, zincirleri kırmaya ve esaretten kurtulmaya işaret eder; ayrıca dişil bir 

renktir. Dahası Mısır’da İsis, Zümrüdün Tanrıçası olarak bilinirdi.271 Böylece 

Ayesha’nın din birliği içinde olduğu ve kendisine sadık bir şekilde itaat eden birinden 

yardım alarak özgürlüğüne kavuşması, yerinde bir sembol kullanılarak yeşil arketipiyle 

sembolize edilir.  

Yeşil gibi bir karışım rengi olan ve kırmızının maviyle karışımından meydana 

gelen mor, Ayesha’nın ikinci cildinin beşinci bölümünde Leo ve Ayesha’nın nişanlanma 

törenindeki en göze çarpan renktir. Leo’ya tören için göz alıcı altın ve mor işlemeli 

beyaz bir cüppe giydirilir (AII 114). Bundan önce de, yeniden doğduktan sonra 

Ayesha’nın sırtına verilen mantonun rengi olan mor (AII 102), otorite, onur, zeka, bilgi, 

sadakat, matem, sabır, azim, kraliyet, fedakarlık, ihtişam, trajedi, güven ve bilgeliğin 

sembolüdür. Kırmızı ve mavinin karışımından ortaya çıktığından, aşkın ve gerçeğin 

birleşimini de temsil eder. Mor renk, eski zamanların gizemli ayinlerinde giyilen 

cüppelerde kullanılırdı, çünkü titreşim gücüne sahip olduğu varsayılırdı; bu güç, insanın 

yüksek doğasını açıklamaya yardım ederdi. Mor ayrıca görkem ve iktidarın sembolüdür. 

İran’da kırmızı ve mavinin, eril ve dişil güçlerin, ruh ve bedenin özelliklerini taşır.272 

                                                
271 Jobes, a. g. y., s. 687–88. 
272 Jobes, a. g. y., V. II, s. 1303–04. 



Aynı zamanda içteki ruhsal değerlerin, çekilen acıyla beraber, dıştaki somut olaylara 

zorlukla dönüştürülmesidir, ancak bu zihin ve madde sentezi, aynı zamanda gücün 

kaynağıdır.273 Böylece soyut ve somutun, zihin ve maddenin, dişil ve erilin, aynı 

zamanda da ruh ve bedenin birleşme töreni olan bu nişan töreninde kullanılan mor renk, 

ifade edilmek istenen anlamı tam olarak vurgular. Yine mor bir pelerin giyen 

Ayesha’nın başında, altın bir bandın üzerine yerleştirilmiş ve tek bir kızıl mücevherden 

kesilmiş, başlıklı bir engerek kafası yükselir. Kızıl renk, Jobes’a göre aşkın da 

sembolüdür, asaletin rengi ve kutsal bir kralın işaretidir. Eski Yunanistan’da kan rengi 

olduğundan, tanrıları yatıştırmak için ölülerin törenlerinde kullanılırdı.274 Engerek ise, 

güneşin sembollerindendir, onun çarptığı anda öldürebilme gücünü sembolize eder. 

Hıristiyanlıkta inancın temsilcisidir. Mısır mitolojisinde güç ve kraliyeti ifade eder. 

Tıslayan ve kaynatan güneş ısısını sembolize ederek güneş tanrılarının sembolü 

olmuştur. Güneşin ve aynı zamanda ayın gözü olarak tasvir edilir. Eski Yunan’da 

koruyucu veya yardımsever güç olarak saygıdeğer bir konumdadır. Engereğin kafası ise, 

saldırıya hazır olmayı ve savunmayı sembolize eder.275 Ayesha, başındaki engerek 

kafası şeklindeki bu kızıl mücevherle aşkını, asaletini, gücünü, koruyuculuğunu, her an 

savunmada ve saldırıya hazır olduğunu ve güneş tanrısına bağlılığını ifade eder. Mor, 

Wisdom’s Daughter’ın on birinci bölümünde de görülür. Bu bölümde Sidon’dan 

kaçarlarken Ayesha geriye dönüp bakar ve Beltis’i son kez fener kulesinden kendilerini 

izlerken görür, üzerinde mevkisinin sembolü olan mor renkli bir pelerin vardır (WD 

144), böylece mor arketipinin sembolize ettiği anlamlar bir kez daha vurgulanmış olur.  

Sonuç olarak; ustalıkla kullanılan renk arketiplerinin She, Ayesha ve Wisdom’s 

Daughter’da aynı sembollere farklı anlamlar yükleyerek anlam katmanlarını 

zenginleştirdiği göze çarpar. 

 

2.1.13. Sayı arketipleri 

Romanlarda en çok vurgulanan sayı arketipleri üç ve dörttür, bunun yanı sıra bir, 

beş, yedi ve çokluk gibi sayı arketiplerinin varlığı da söz konusudur. Bu sayıların içinde 

üç sayısını farklı kılan şey animayla ilişkisidir. Bu ilişkinin en belirgin örneğini 

                                                
273 Chetwynd, a. g. y., s. 93. 
274 Jobes, a. g. y., V. I, s. 382. 
275 Jobes, a. g. y., s. 141. 



Ayesha’nın birinci cildinin yedinci bölümünde görmek mümkündür. Bu bölümün 

sonunda Atene’nin sözlerinde animayı vurgulayan üç sayısal arketipi kullanılır. Atene, 

Simbri’ye Ateş Dağı’na bir haberci göndermesini ve gelen yolcuların yaşlı olduklarını 

ve nehirde sakatlandıklarından ötürü onları üç gök ayı süresi sonra dağa göndereceğini 

söyletmesini ister (AI 164–65). Üç arketipinin vurgulandığı bu noktada üçlük, var olan 

bir eksikliğin ifadesidir. Psikolojide düşük işlev adı verilen dördüncü işlevin sembolü 

animanın temsilcisi olan Hes’e, yani Ayesha’ya istediği yolcuların gönderilmesi için 

belirlenen sürenin üç arketipiyle vurgulanması tesadüf olmasa gerek.  

Yine Ayesha’nın ikinci cildinde animayla üçlüğün ilişkisi örneklenmeye devam 

eder. Leo, Ayesha’yı bulmak için çıktığı yolculukta atlattığı fiziksel üç tehlikenin, yani 

ölüm köpekleri, dağlar ve uçurumun Ayesha’yı bulduktan sonra tabi tutulduğu ruhsal üç 

testin habercisi olduğunu öğrenir (AII 136). Bu durum, simyada üçlüğün, hep diğer bir 

üçlüğe işaret ettiğini hatırlatır. Tüm arketiplerde olduğu gibi yukarıyı gösteren bir üçlük 

kadar aşağıyı gösteren bir üçlüğün de varlığı söz konusudur, tıpkı dörtlüğü sembolize 

eden kare ortadan bölündüğünde ortaya çıkan ve karşıt yönleri gösteren iki üçgen 

(üçlük) gibi. Jung’un düşük işlev kuramında, bilinç seviyesine çıkarılmış ve Ben’in 

hizmetindeki üç işleve, henüz bilinçdışından kopmamış üç bilinçdışı unsurun karşılık 

geldiği hatırlanacaktır (bkz., I. Bölüm s. 63). Bilince çıkarılmış bu üçlüğün devamı olan 

dördüncü işlev, asla bilinçdışından bilince çıkarılamayacak olan düşük işlevdir ve 

temsilcisi romanda Ayesha’yla vücut bulan animadır. Erkeğin, yani Leo’nun bilinçdışı 

unsuru olan animasıyla uzlaşabilmek için katlanmak zorunda kaldığı ölüm köpekleri, 

kendiliğin hedefi olan dağa tırmanışı, son olarak bilinçdışında kaybolma ve anne 

kompleksinin etkisinden kurtulamamayı temsil eden uçurumdan düşüşü, bilinçdışına ait 

ve aşağıyı gösteren üç işlevin temsilcisidir. Atene’nin, yani erkeğin karısının çekiciliği 

ve erkeğini animasından kurtarmaya çalışması, Leo’nun animasının çirkinliğini görüp 

bir an için vazgeçmesi ve Ayesha’nın karanlık ruhların tapındığı bir varlık olduğunu 

öğrenip tereddüde düşmesi ise bilince çıkarılmış üç işlevin temsilcisidir. Tüm bunlara 

karşın yine de Ayesha’yı kabul etmesi ise, ne kendinden ayırt edebildiği ne de gücüne 

karşı koyabildiği animasına boyun eğişinin bir ifadesidir. Benzer şekilde Wisdom’s 

Daughter’da on üçüncü bölümün hemen başında, Ayesha’ya ölümsüzlük kazandıran 

Yaşam Ateşi’nin üçüncü mağarada bulunduğu belirtilir (WD 302). Bu durum bir 

tesadüften değil, animayla üç arketipi arasındaki ilişkiden kaynaklanır. Çünkü üçlük 



aynı zamanda eril ilkenin de sembolüdür. Ayesha’nın temsil ettiği anima da düşük 

işlevin temsilcisi bir ruh imgesidir ve eril ilkenin dişil bir parçasıdır. 

Eksikliğin ve çoğu zaman olumsuzluğun ifadesi olan üçlüğün tersine dörtlük, 

bütünleşmeyi, olumluluğu ve dişil ilkeyi sembolize eder. Örneğin She’de, kahramanlar 

bataklıkta ölmek üzereyken Ayesha’nın adamları tarafından bulunduklarında, bir ses 

“Bana ‘İtaat-edilmesi-gereken-Kadın’ın emrinin gelmesinin üzerinden dört güneş geçti” 

(S 87, 89) diye konuşur. Ayesha’nın birinci cildinin dördüncü bölümünde yolculuğun 

dördüncü ve yedinci günlerinde neler olduğu vurgulanır (AI 90). Yolculuğun dördüncü 

gününde, tırmanmaları gereken karşıdaki dağın eteklerine herhangi bir aksilik veya kaza 

olmadan ulaşırlar. Dört arketipi bütünleşmenin, yaşam döngüsünün, dairenin, dört temel 

elementin, dişil ilkenin ve doğanın sembolüdür. Yedinci günde ise dağın içine doğru 

giden ve izlenecek tek yol olan bir yarık bulurlar. Yedi arketipi tüm sembolik sayıların 

en güçlüsü, üç ve dördün (yani eril ve dişilin) birliğinin sembolü, bir dairenin 

tamamlanması ve kusursuz düzenin temsilcisidir. Kendiliğin sembolü olan bu dağı 

tırmanırken, kahramanlar kendiliğin amacı olan bireyin bütünleşme hedefini 

gerçekleştirmeye çalışmaktadır aslında. Kendilik hem bilince hem de bilinçdışına ait 

olanı içerir, hatta bilinç-bilinçdışı, eril-dişil gibi karşıtlıkları da bünyesinde birleştirir. 

Böylece erilin temsilcisi üç ve dişilin temsilcisi dördün birliğinin ifadesi olan yedi 

sayısının vurgulandığı bir zamanda dağa tırmanışın başlaması, kendiliğin hedefinin 

gerçekleşmek üzere olduğunu anlatır.  

Dört arketipinin olumlu yönü Wisdom’s Daughter’ın onuncu bölümünde 

kurtuluş işareti olarak tezahür eder. Bu bölümde Ayesha, sadık bir İsis hizmetkârı 

kaptan Philo’ya kendisini kurtarmak üzere gemisiyle gelip açıklarda beklemesi ve her 

gün güneş battıktan sonra ve güneş doğmadan önce, geminin direğinde bir saatin 

dördüncü çeyreğine kadar, yani kırk beş dakika yeşil ışık yakarak kendisine işaret 

vermesi için haber gönderir (WD 124). Yeşil arketipinin sahip olduğu anlamların yanı 

sıra, “bir saatin dördüncü kısmına kadar” ifadesi kullanılarak, dört sayısal arketipine de 

başvurulmakta, böylece dört imgesinin ifade ettiği bütünleşme ve kurtuluş arzusuna da 

gönderme yapılmaktadır. Bu bağlamda, Ayesha’nın esaretten kurtulmak için seçtiği 

sembolün rastlantısal olmadığı görülür. Dörtlüğün bütünleştirici özelliği She and 

Allan’da da vurgulanır. Ayesha, insanın kişiliğinin kendini çeşitli parçalara böldüğünü, 

bu parçaların yeryüzünde değişik şekillerde göründüğünü ve bunun yaşam döngüsünün 



asla çözülemeyecek ve sonunda tekrar birleşmesi gereken bir parçası olduğunu söyler. 

Allan’ın yaşamına girmiş üç kadını kastederek: “Senin durumunda bu üç kadın bu 

döngüyü tamamlamıyor. Sanırım sana bu yaşamında henüz yabancı olan, ama diğer 

yaşamlarından çok iyi tanıdığın bir dördüncü daha var” (SA 153). Üçlük eksiklik ve 

dörtlük de bütünleşmeyi ifade eden dairenin temsilcisidir. Ayrıca Allan’ın 

bilinçdışındaki kadın arketipinin tamamlanabilmesi için, âşık olduğu kadınların 

sayısının dişil ilkenin temsilcisi olan dörde tamamlanması gerekir ve anima, bilince 

çıkmamış dördüncü işlev olan düşük işlevin temsilcisidir.  

Dört ve üçün birleşiminden tamamlanmanın ve kusursuzluğun sembolü yedi 

arketipi meydana geldiği gibi, yine dört ve birin birleşiminden de özde birleşen 

dörtlüğün sembolü olan beş arketipi doğar. She’de Billali’nin Ayesha ile konuşmak için 

gidip dönmesi beş gün sürer. “Beş gün boyunca onu bir daha görmedik.” (S 100) 

ifadesini kullanır Holly. Burada da karşımıza beş arketipi çıkar. Jacobi’nin de belirttiği 

gibi:  

 

Beş, dört ve birin birleşmesinden doğar. Temel olarak bütün karelik hali bir orta 
noktaya doğru çabalar. Çünkü Dört nihai tamamlanmasına Bir’in meydana 
çıkmasında ulaşır. Bu “Bir,” dörtlüğün bir özeti olarak, birikimini sayısız imge ve 
konuşma figürüne bırakır… Yaygın bir arketipsel motiftir. Aynı zamanda dörtte 
temsil edilen bütün güçlerin özü veya bir tür sentezini ifade eden quinta essentia 
olarak bilinir. Plutarch gibi bir erken dönem yazarı bile şöyle demiştir: “çünkü 
bütün sayıların başlangıcı birdir ve ilk kare dörttür ve bunlardan, mükemmel şekil 
ve maddedenmiş gibi, beş doğar.”276  

 

Beş, ya da diğer deyişle özde birleşen dörtlük, türetilmiş değil, parçalarının toplamından 

daha fazla olan bağımsız bir bütündür. Bütün diğerlerini aşan özün üstünde bir olgudur. 

Ezekiel’in hayalinde Tanrı’nın tahtını taşıyan dört yüzlü dört melek, Evangelistler’in 

dört sembolik figürünün ortasında duran muzaffer Kurtarıcı, her yerde var olan ve 

daima mandalanın merkezinde yer alan ana-baba birliği Tibetli tanrı Vairochana bunun 

etkileyici örnekleridir.277  

Öte yandan birbirinin hem karşıtı hem de tamamlayıcısı olan birlik ve çokluk 

kavramları da, bünyesinde birden çok kadın barındırdığından ötürü, animayla doğrudan 

bağlantılı olarak ele alınabilir. She and Allan’da animanın bünyesinde birden çok kadını 
                                                
276 Jacobi, a. g. y., s. 170–171. 
277 Jacobi, a. g. y., s. 171. 



barındırdığını, her erkeğin bir animası olduğunu ve ruh imgesi olarak nefesle sembolize 

edildiğini Ayesha’nın şu sözleri ifade eder: “Sana diyorum ki, bir tane değilim, birden 

fazlayım ve bu yüzden hem burada hem her yerdeyim. (…) akşamın ılık rüzgarı 

estiğinde nefesim yüzünde olacaktır” (SA 278). Chetwynd’e göre, “bir” ve “çok” 

imgeleri öz-varlık ve kalıcı-geçici arasındaki karşıtlığı, ayrıca farklılıktaki birliği 

sembolize eder. Bu karşıtlık, sembolizmin özünü ve anahtarını oluşturur, çünkü 

sembollerin temelde doğası aynıdır, hepsi de birliğin sembolüdür. Yaşamın tüm modeli 

bir birim olarak görülecek olursa, tüm parçaların kaçınılmaz şekilde bağlantılı olması da 

doğal bir sonuçtur; bu yüzden ikili karşıtlıkların temelinde karşılıklı olarak birbirine 

bağlı ve kendiliğinden var olan bir uyum yatar. Enantiodromia yasasında olduğu gibi, 

karşıtların birinin varlığı olmaksızın diğerinin varlığı anlamını yitireceğinden, “çok” 

kavramı “bir”in doğası olmadan anlaşılamaz; “bir” kavramı ise, “çok” kavramı olmazsa 

temel anlamını yitirir. Bu ikili karşıtlığın bilinç ve bilinçdışı açısından önemini ise 

Chetwynd şöyle yorumlar: “Kişisel seviyede bu, her şeyi farklılıklar, yani parçalar 

halinde yaşayan bilinçli egoyla, bünyesinde hepsi birbirine kaynaştığı için hiçbir 

farklılığın olmadığı bilinçdışı arasındaki karşıtlıktır.”278 ve ayrıca “Jung’un değindiği 

gibi Her şey (Çok), bireyin tek taşıyıcısı olduğu Yaşam (Bir) ile ilişkilidir. Bunun 

fiziksel imgesi tek bir çiftin tüm dünyanın popülasyonunu yeniden oluşturabilmesiyle 

açıklanır – belki de orijinalinde bir çiftin dünyadaki popülasyonu sağladığı gibi.”279 

Böylece Allan-Ayesha ikilisinin ilişkisindeki bilinç–bilinçdışı, beden-ruh ve eril-dişil 

karşıtlıkları da aydınlığa kavuşmuş olur.  

Görüldüğü üzere, romanların hepsinde animayla doğrudan ya da dolaylı ilişkisi 

olan üç, dört, beş ve yedi gibi sayı arketipleri ve birlik-çokluk ikili karşıtlığı oldukça 

ustalıklı ve içinde kullanıldıkları olayların sembolik anlamlarını vurgulayacak bir 

şekilde metin içine yerleştirilmiş ve böylece her birinin taşıdığı sembolik anlam, seri 

boyunca bir anlam bütünlüğü sağlayacak şekilde kullanılmıştır.  

 

2.1.14. Mandala  

Ruh güvenliğini sağlayan ve kişilik merkezini koruyan mandala sembolizminin 

She, Ayesha ve She and Allan’da kare ve çember şekilleriyle tezahür ettiği görülür. 

                                                
278 Chetwynd, a. g. y., s. 284. 
279 Chetwynd, a. g. y., s. 285. 



She’nin yirmi ikinci bölümünde, Ayesha aslında iyilikle kötülüğün nasıl iç içe geçmiş 

kavramlar olduğuna bir örnek verirken “işte sana iyiyle kötünün çemberine sığdırmak 

için tuhaf bir kare, Holly!” der. (S 283) Çemberin (daire) içine kare sığdırmak ifadesi, 

akla mandalayı getirmektedir. Mandalaların en yaygın şekillerinden biri daire içine 

çizilmiş karedir ve diğer mandala türleri gibi bütünlük özlemini sembolize eder. 

Hatırlanacağı üzere, Jung mandala sembolizminin Tanrı’yı yalnızca kendilerinde 

bulabilen ve bu nedenle de şişme tehlikesiyle yüz yüze gelen kişilerin ortak özelliği 

olduğu saptamasında bulunmuştur. Daire ve kare şekillerindeki mandalalar, aşırı kişilik 

şişmesi sonucu meydana gelebilecek kişilik parçalanmasını önlemek ve iç dünyanın 

bütünlüğünü sağlamak için koruyucu olarak kullanılır (bkz., I. Bölüm s. 44). Sahip 

olduğu yarı-tanrısal güçten ötürü Ayesha’nın iç dünyasında da böyle bir şişkinlik söz 

konusu olduğu için, mandala sembolizminin getireceği huzura duyduğu özlemi kare ve 

çember imgeleriyle dillendirir.  

Ayesha’nın iç dünyasındaki huzur özlemi, Ayesha’da sürekli kullandığı ve şekli 

çember ve kare ağırlıklı, sistrum isimli çubukla ifade edilir. Birinci cildin ilk bölümünde 

sistrumun Eski Mısır’da İsis tapımında kullanıldığı belirtilir; bu, kulplu metalik bir 

çember ve metal çubuklardan oluşan ve manyetik dalgalar meydana getirmek için 

kullanılan bir alettir (AI 23); aynı zamanda Ayesha’nın gücünün sembolüdür (AI 14). 

Sistrum, eski Mısır’daki yaşam sembolüne benzeyen kristal bir crux-ansata şeklindedir. 

Crux-ansata, Hıristiyanlık öncesi kulplu bir haçtır, haçın kulpu dört temel elementin 

yakalandığını ve kontrol altında olduğunu sembolize eder. Haçı çevreleyen daire, 

yaşamı ve ölümsüzlüğü ifade eder, tıpkı eski Mısır yaşam sembolünde olduğu gibi. 

Daire sonsuzluğu ve haç da belirli ve sınırlı evreni temsil eder. Bir diğer yorumda, crux-

ansata evreni ve onu taşıyan kişi de embriyo halindeki evreni sembolize eder.280 Bu 

durumda, daire ve kare şekilleriyle (çünkü haçın uçları birleştirilince kare oluşur) 

mandala sembolü ortaya çıkar. Stevens, kendiliğin mandala sembolizmiyle ifade 

edildiğini iddia eder:  

 

Jung kendiliğe (Self) türlerin asırlardır sahip olduğu yetenekleri doğal olarak içeren 
ve benliğin üzerinde konumlanan bir anlam yükler. (…) Bireyleşme kendiliğin 
varoluş sebebidir. Kendilik, belirgin biyolojik hedeflerinin yanı sıra, ruhun manevi 
yaşamında ve dinin ve sanatın ruhsal başarılarında tahakkuk etme arzusundadır. Bu 

                                                
280 http://www.theosociety.org/pasadena/etgloss/ci-cz.htm; 07.03.2006. 



sebepten, bizler kendiliği çok gizli bir sır, gizemli bir kaynak veya tanrısal bir 
tezahür olarak görebiliriz. Bu yüzden, o çok farklı kültürlerde ulûhiyet fikriyle 
özdeşleştirilmiş ve mandala gibi evrensel konfigürasyonlarda sembolik bir anlam 
kazanmıştır.281  

 

Böylece Ayesha, iç dünyasındaki şişkinliğini, sistrum olarak adlandırılan ve mandalanın 

sembolü olan bu aletle telafi etmeye çalışır.  

Mandala sembolizminin güven ve huzur verme işlevi, She and Allan’da da 

ortaya çıkar. Altıncı bölümde, İskoçyalı eski bir kaptan olan Robertson’ın kurduğu 

Strathmuir isimli küçük bir kasabaya uğrayan Allan’ın yol arkadaşları Umslopogaas ve 

adamları, yediklerinden zehirlenirler ve bunun kötü bir büyünün sonucu olduğunu 

düşünerek ilkel bir ayin düzenlerler. Bir çember kurulur ve Umslopogaas’ın büyücü-

doktor kılığına giren ve gerçekten de büyücü olduğunu iddia eden Goroko isimli bir 

adamı bu çemberin ortasında yer alır (SA 62–63). Bir tür şaman kimliği üstlenen 

Goroko’nun kurduğu bu çember, dünyanın pek çok yerinde görülebilen ve bütünlük 

sembolü olan mandala arketipinin temsilcisidir. Böylece mandalanın kişiliğin merkezini 

dış etkenlerden koruyan özelliği, toplumsal olarak da tezahür eder. Bu anlamda, 

kendilerine büyü yapıldığını düşünen bu ilkel insanların, bilinmeyen bir tehlikeye karşı 

çember kurarak önlem almaya ve ruhlarının güvenliğini sağlamaya çalışmaları, 

tamamen arketipsel bir güdülenme sonucudur.  

Aynı güdülenmeyi, on yedinci bölümde, Ayesha’nın halkı, Rezu’nun ordusuyla 

savaşa girdiğinde gözlemlemek mümkündür. Umslopogaas sayıca kendilerinden hayli 

üstün düşman kuvvetlerine karşı Allan’a, Amahaggerlar’a çember ya da kare şeklinde 

savaş düzeni vermesini söyler (SA 208). Bu şekilde bilinçdışı bir güdüyle, dıştan 

gelecek bir tehdit ya da saldırıya karşı daire ya da kare şeklindeki mandala arketipine 

başvurulur. Üstelik kurdukları kare savaş düzeni dört katmanlıdır, böylece kişiliğin 

merkezinin ve bütünlüğünün korunmasının sembolü olarak mandala ve dört arketipsel 

sembolleri kullanılır; nitekim Allan, Hans, Umslopogaas ve adamları çok sıkıştıkları bir 

anda yaşamlarını korumak için karenin içine çekilirler (SA 210). Ancak bir süre sonra 

mandala koruyuculuk işlevini kaybeder, çünkü karenin batı tarafı kırılır ve düşman bu 

açıktan “şeytanlar gibi bağırarak” (SA 211) içeri dolar; böylece kişiliği şişkinlik ve 

                                                
281 Stevens, a. g. y., s. 63. 



patlamayla ya da parçalanmakla tehdit eden bilinçdışı unsurların bilince hâkim olmaya 

başladığı sembolize edilir.  

Görüldüğü üzere, kendiliği ifade eden ve kişilik parçalanmalarına karşı kişiliğin 

merkezini koruyan bir bariyer görevi gören mandala sembolizmi, serinin adı geçen üç 

romanında hem bireysel hem de toplumsal boyutta iç güvenliği sağlama işleviyle 

tezahür eder. 

 

2.2. Haggard’ın Romanlarında Jung’un Kuramları 

2.2.1. Enantiodromia yasası  

Heraclitus’un düzenleyici karşıtlar fonksiyonu olarak adlandırılan 

Enantiodromia yasası, hatırlanacağı üzere her şeyin er ya da geç karşıtını bulacağı 

ilkesine dayalıdır. Jung’a göre karşıtların varlığı, anlamını birbirlerinin varlığı 

olmaksızın yitirir; üstelik yaşam enerjisi bu karşıtlar arasındaki gerilimden doğar. Temel 

karşıtlıklardan biri olan iyilik-kötülük ikilisi, ilk olarak She’nin on üçüncü bölümünde. 

Ayesha’nın: “Yaşamım belki de kötülüklerle geçti, bilemiyorum – hem zaten iyiyle 

kötünün ne olduğunu kim söyleyebilir?” (S 170) cümlesiyle dile getirilir. Aynı karşıtlık, 

on yedinci bölümde bu kez bir genelleştirmede ifade edilir. Ayesha’nın: “Orada, insanın 

içinde yaşamın nefesi ve kendince iyiyle kötünün bilgisi var” (S 218) sözleriyle ruh 

arketipine (kutsal nefes) ve Enantiodromia yasası gereği iyilik-kötülük ikili karşıtlığının 

birliğine gönderme yapılır. Benzeri bir ifadeye on sekizinci bölümde yine Ayesha’nın 

cümlelerinde rastlanır:  

 

…çünkü suçlardan pek çok iyilik, iyilikten de birçok kötülük doğar. Zorbanın 
zalim öfkesi, onun peşinden giden binlerce kişi için bir lütuf olabilir; uğruna can 
verilecek kadar sevilen bir kralın yumuşaklık ve iyi kalpliliğiyse bir milleti köle 
edebilir. (…) İyi ve kötü, sevgi ve nefret, gece ve gündüz, tatlı ve acı, erkek ve 
kadın, üzerimizdeki gökyüzü ve altımızdaki yeryüzü – bunların hepsi gereklidir, 
biri diğerine gerekir, ama bunların sonunun nereye vardığını kim bilebilir? (…) 
çünkü bizimkinden başka gözler için kötülük iyilik olabilir, karanlıksa gün 
ışığından daha güzel olabilir, ya da hepsi aynı derecede güzel olabilir. (S 230)  

 

Bu sözler en çok bilinen ikili karşıtlıkların aslında varlıklarını birbirlerinde 

gerçekleştirdiklerinin göstergesidir.  

She’nin yirmi ikinci bölümünde, iyilik-kötülük ve sevgi-nefret karşıtlıkları başka 

bir olayla örneklenir. Ayesha, Mısırlı Amenartas’ın, atası Kallikrates’in intikamının 



alınması için bıraktığı yazıtlar yüzünden Leo’nun kendisini aramaya geldiğini öğrenir. 

Bu durum, romanın başından beri Holly’ye anlattığı iyilik ve kötülüğün iç içe 

geçmişliği fikrini desteklemektedir:  

 

Bak işte: Nil’in kraliyet ailesinin çocuğu, benden nefret eden, benimse yenik 
düştüğüm için hala nefret ettiğim bu Mısırlı Amenartas – bak, sevgilisini benim 
kollarıma kendi elleriyle getirmiş! Kallikrates’i onun yüzünden öldürmüştüm ve 
şimdi onun sayesinde Kallikrates geri geldi! Bana kötülük yapmaya çalıştı ve ben 
gözyaşı biçeyim diye tohumlarını ekti, ama bana tüm dünyanın verebileceğinden 
daha fazlasını verdi; işte sana iyiyle kötünün çemberine sığdırmak için tuhaf bir 
kare, Holly! (S 283).  

 

Böylece, yüzyıllar sonrasına uzanan intikam amaçlı ve nefret kokan bu eski yazıtlar, 

Ayesha’nın binlerce yıldır beklediği sevgilisine kavuşmasına neden olarak, 

Enantiodromia yasasını doğrular. 

İyilik-kötülük karşıtlığı Wisdom’s Daughter’ın beşinci bölümünde İsis-Set 

ikilisiyle ifade edilir. İsis rahipliğine kabul töreninde, Kallikrates’le kaza eseri 

öpüşmekten vicdanen rahatsız olan Ayesha’yı teselli eden bilge Noot’un sözleri oldukça 

ilginçtir: “İnan bana kızım, insan kalbi, asil ve adi taraflarımızın, ikisinden biri zafer 

kazanıp iyinin ya da kötünün, İsis’in ya da Set’in bayrağını dikene kadar ruhsal mızrak 

ve oklarla dövüştüğü büyük bir savaş alanıdır. Mücadele olmazsa mükemmellik de 

olmaz” (WD 58). Bu sözlerde, İsis-Set ikilisinin temsil ettiği bilinçli benliğin bilinçdışı 

animus ile mücadelesinde, iyilik-kötülük ikili karşıtlığı olmadan bireysel bütünleşmenin 

mümkün olmadığı gerçeği dile getirilir; çünkü karşıtlar birbirini aynı zamanda 

tamamlar. Karşıtların çatışmasının aslında bir birlik oluşturduğu fikri, Wisdom’s 

Daughter’ın on birinci bölümünde yine Ayesha’nın sözlerinde ifadesini bulur. Ayesha, 

insanların taptığı binlerce tanrının aslında birçok yüzü olan tek bir tanrı olduğunu, ya da 

Horus ve Typhon (Set) gibi iyilik tanrısı ve kötülük tanrısı olarak iki tanrının var 

olduğunu söyler (WD 285). Böylece iyilikle kötülüğün, dünyanın başlangıcından beri 

birbirinin tamamlayıcısı ya da yaratıcısı olduğu ve tüm diğer ikili karşıtlıklar gibi 

Enantiodromia yasası gereği biri olmadan diğerinin de olamayacağı vurgulanır.  

Sonuç olarak, adı geçen romanlarda Enantiodromia yasası ve karşıtların birliği 

ilkesinin, toplumsal boyutta iyilik-kötülük karşıtlığıyla, kişisel boyutta ise bireyleşme 

yolculuğunun hedefi olan kişilik bütünleşmesinde rol oynayan bilinçli benlik ve 

bilinçdışı unsurlar arasındaki çatışmayla tezahür ettiği görülür. 



2.2.2. Senkronisite 

Jung öğretisinde anlamlı tesadüf ya da nedensiz zamansallık olarak adlandırılan 

senkronisite fenomeni, Ayesha’nın birinci cildinin ilk bölümünde ortaya çıkar. Leo, 

rüyasında Ayesha’nın bulunduğu yeri görür. Üstelik de buraya onu Ayesha getirir. 

Burası Orta Asya’da, üzerinde bir tapınağın bulunduğu ve kutsal ateşin yandığı 

volkanik bir dağdır. Dağ yuvarlak bir zirveyle noktalanır, tıpkı crux-ansata gibi (AI 33–

36). Leo’nun gördüğü bu rüyanın gerçekliği, romanın sonlarına doğru 

kahramanlarımızın bu dağı ve bulunduğu yeri bulmasıyla doğrulanır. Leo’nun rüyası, 

Jung’un senkronisite kuramının da doğrulanmasıdır. Jung senkronisite olarak 

adlandırdığı anlamlı tesadüf fenomenini şöyle açıklar:  

 

Bu yüzden, genel olarak senkronisite kavramını aynı veya benzer anlama sahip, 
nedensel olarak birbiriyle bağlantısı olmayan iki ya da daha fazla olayın aynı 
zamana rast gelmesini ifade etmek için kullanıyorum… Böylece senkronisite, belli 
bir psişik durumun, anlık zihinsel durumla anlamlı benzerlikler göstererek 
meydana gelen bir ya da birden fazla olayla aynı zamanda ortaya çıkması anlamına 
gelir –bazı durumlarda da tam tersi şekilde gelişir.282  

 

Örneğin, Jung’un Avrupa’da yaşayan bir tanıdığı, Amerika’da yaşayan bir arkadaşının 

ölümünü tüm detaylarıyla rüyasında görür. Ertesi sabah aldığı telgrafla ve daha sonra 

aldığı bir mektupla rüyasında gördüğü ölüm ve detayları doğrulanır; iki kıta arasındaki 

zaman farkı hesaplandığında rüyayı görenin, arkadaşının ölümünden bir saat sonra bu 

rüyayı gördüğü anlaşılır. Jung senkronisite fenomeninin temelinde tesadüfi olmayan 

arketipsel bir düzenin bulunduğuna işaret eder.283 Bilinçten daha çok şey bilen 

bilinçdışı, kritik olayların öncesinde ya da sonrasında, harekete geçen arketipler 

aracılığıyla bilince sembolik sinyaller gönderir ve bu şekilde bilinci uyarmaya çalışır. 

Bu şekilde senkronisite iki aşamadan oluşur: İlk olarak, bilinçdışı bir imge dolaysız 

olarak gerçek şekliyle veya bir rüya, fikir veya önsezide sembolize edilmiş biçimde 

dolaylı olarak bilince çıkar; ikinci aşamada ise nesnel bir durum bu arketipsel içeriğin 

anlamına uyar.284  

                                                
282 Carl G. Jung, The Structure and Dynamics of The Psyche-The Collected Works Vol. 8, trans. 

by R.F.C. Hull, Ed. H. Read, M. Fordham, G. Adler, Pantheon Boks, New York, 1960, s. 441. 
283 Jung, a. g. y., s. 440. 
284 Jung, a. g. y., s. 447. 



Senkronisite olgusu Ayesha’nın ikinci cildinin dokuzuncu bölümünde gözlenir. 

Ayesha, Leo ve Holly’ye Kallikrates’in ölümünün Ayesha’nın kendi elinden olacağına 

dair Amenartas’ın yaptığı uğursuz kehaneti anlatırken, Atene’den kendi sonlarıyla ilgili 

diğer bir uğursuz kehaneti bildiren bir mektup gelir (AII 203–205). Bu durum, Jung’un 

kuramına göre, tam anlamıyla bir senkronisitedir. Bu iki olay, gerçekleştikleri zaman 

açısından birbiriyle ilişkisiz görünür, ancak Jung’un senkronisite kuramına göre, her iki 

olay da benzer anlam içerdiğinden ve bu içerme aynı zamana rastladığından ötürü, 

birbiriyle sıkı ilişki içindedir. Yüzyıllar önce gerçekleşen bir kehanetten bahsedilirken, 

sözü geçen kehaneti yapan kişinin yeniden doğmuş biçimi olan bir kişiden yine ölümle 

ilgili bir kehanet gelmiştir, üstelik her iki olayda da aynı kişiler yani Kallikrates (Leo), 

Amenartas (Atene) ve Ayesha yer alır. Bunu Ayesha da şu cümleleriyle doğrular: 

“Benim çok uzun zaman önceki hikayem de tam bu saate denk geldi, Amenartas 

uğursuz bir kehanette bulunduğu için Atene de uğursuz bir kehanette bulundu ve 

Amenartas ve Atene aynı kişidir” (AII 205). 

Wisdom’s Daughter’ın on ikinci bölümünde Ayesha Yaşam Ateşi’ne girmeden 

hemen önce, Kallikrates’le aralarında bir tür senkronisite oluşturabilecek diyaloglar 

başlar, örneğin Kallikrates: “Neden bilmiyorum, ama bu benim son yolculuğummuş 

gibi geliyor bana.” (WD 297) der Ayesha’ya. Noot’un öldüğünü gördükten sonra, oraya 

yaşlı bilgeye danışmaya ve af dilemeye gelen Kallikrates’e Ayesha: “Artık [Noot’un] 

tavsiyesini ve affını başka bir masadan, Osiris’in masasından alırsın.” (WD 299) der. 

Biraz sonra ise ölümün yoldaşlığında bu karanlık yerde kalmak istemediğini söyleyen 

Kallikrates’e hitaben, kendi deyimiyle “yine ağzından çıkıveren şu uğursuz ve korkunç 

sözleri” eder: “…senin bahsettiğin ölümün yoldaşlığından kim kaçabilmiş ki?” (WD 

300). Tüm bu diyaloglar senkronisite özelliği taşır ve az sonra yaşanacak felakete, yani 

Kallikrates’in ölüm sahnesine gönderme niteliğindedir. 

Sonuç olarak, her ne kadar anlamlı tesadüf olarak açıklansa da, senkronisite 

fenomeninin tesadüfi olmayan arketipsel kökeni, söz konusu romanlarda geleceğe 

yönelik önemli olaylarla ilgili imalar ve göndermeleri dile getirmede kullanılan etkili bir 

teknik olarak ortaya çıkar.  

 

 

 



2.2.3. Arketiplerin geleceğe yönelik yapıları 

Arketiplerin, geleceğe yönelik düzenlenmiş yapıları sayesinde, gelecekle ilgili 

çok önemli sinyalleri, bilinçdışından rüyalar ve vizyonlar aracılığıyla bilince gönderme 

özellikleri (bkz., I. Bölüm s. 78), She dışında serinin tüm romanlarında görülebilir. 

Ayesha’nın ikinci cildinin dokuzuncu bölümünün sonunda Atene’nin kötü bir oyun 

oynayarak Leo’yu kaçırdığı görülür (AII 222). Onuncu bölümün hemen başında ise 

Atene’nin adamları tarafından bayıltılan Holly, Oros ve Ayesha tarafından 

ayıltıldığında, çığ altında kaldığı zaman gördüğü tuhaf vizyonun gerçekleştiğine şahit 

olur. Başucunda duran Ayesha, tıpkı vizyonundaki gibi şöyle konuşur:  

 

“Konuş adam, konuş,” dedi berbat bir sesle. “Neler oldu burada? Sen yaşıyorsun, o 
zaman benim efendim nerede? Efendimi nereye sakladın? Söyle bana, ya da öl.” 
Bu, çığın altında kaldığım zaman şuurum beni terk ettiğinde gördüğüm vizyondu 
ve en ince detayına kadar aynıydı! (AII 223)  

 

Holly’nin çığ altında kalıp ölmek üzereyken gördüğü vizyonun, tüm detaylarıyla bu 

şekilde gerçekleşmesi, arketiplerin bilincin kaybolup bilinçdışının hakimiyetinin söz 

konusu olduğu bir durumda (tıpkı uykuda olduğu gibi), gelecekteki kritik olayların 

izdüşümünü bilinçsiz zihne yansıtmasından başka bir şey değildir. Hatırlanacağı üzere, 

çok önceden bilinç eşiğinin altına düşen anıların bilinçdışına hala açık olması gibi, 

gelecekte yaşanacak anıların izleri de bilinçdışına düşer; herhangi tehlikeli bir durum 

veya önemli bir olay gerçekleşmek üzereyken arketipler, gelecek zamana da yönelik 

düzenlenen yapıları gereği, bu durumu rüyalar veya vizyonlar aracılığıyla bilince haber 

verir. 

Arketiplerin rüyalar aracılığıyla geleceğe dair olaylar hakkında bilinci uyarması 

Wisdom’s Daughter’ın üçüncü bölümünde örneklenir. Ayesha Noot’la birlikte Nil 

nehrini geçip Fil (Elephantine) adasındaki Philae’ye gelir; burada İsis rahibesi 

olabilmek için gerekli aşamalardan geçerek bilincini kaybeder ve bir rüya görür. Bu 

rüyada tanrıçanın ona söylediklerinden, uyandığında yalnızca şu sözler aklında kalır:  

 

Libya ülkesinin güneyinde uzakta, Mısır’ın bir halkı olmadan önce, insanların bana 
taptıkları eski bir yer var. İsis’in kızı, oraya benim dinimi geri götüreceksin ve 
nefesinle yayacaksın ve henüz hiçbir güneylinin adım atmadığı o karlar içindeki 
ülkede sonunda sönmeye mahkum olan kutsal ışığı yaşatacaksın. Orada kızım, o 
günahkar ve terkedilmiş ülkede, kahinim Noot seni karşılayacak. Orada ölümlü 



kadın, senin tek başına geçeceğin Yaşam Kapısı’nı [Noot] koruyacak. Orada elini 
kana bulayacaksın ve orada mezarların arasında yalnızlık içinde, pişman 
gözlerinden akan yaşlarla günahını temizleyeceksin. Dünyanın rahminde ateşin 
içine ektiğin tohumun hasadını, karlar altındaki dağın zirvesinde toplayacaksın 
(WD 44).  

 

Ayesha’nın gördüğü bu rüya, gelecekte başından geçecek çok önemli olayları haber 

verir; bunlar, She ve Ayesha’da anlatılan Ayesha’nın Yaşam Ateşi’ne girerek 

ölümsüzlük ve sonsuzluk kazanması, aynı yerde Kallikrates’i öldürmesi ve sonunda 

Kallikrates’in yeniden doğmuş hali olan Leo’ya Orta Asya’daki Ateş Dağı’nda 

kavuşmasıdır. Tam anlamıyla arketipsel olan bu rüya, arketiplerin bilinçdışında harekete 

geçerek bilince gönderdiği önemli işaretlerden biridir.  

Bu durumun açıklamasını, Wisdom’s Daughter’ın on yedinci bölümünde 

Ayesha’nın kendisi yapar. Anlamını çözemediği sfenks rüyası (bkz., mitolojik imgeler) 

üzerine Ayesha “yalnızca ruh kendi sorunlarını yorumlayabilir” (WD 227) diye düşünür. 

Ayesha işte bu yüzden çözümsüz bir bilmece gibi görünen bu rüyayı görmüştür, çünkü 

normal yaşamda farkına varılamayan sorunlar ya da gerçekler, bilinçdışının dikkatinden 

kaçmaz ve bunlar uykudayken rüyalarda tezahür eden çeşitli sembollerle bilinçdışı 

tarafından insan bilincine çıkarılır. Bunun devamı niteliği taşıyan bir başka açıklama, 

She and Allan’ın on beşinci bölümünde yine Ayesha’dan gelir. Robertson, rüyasında 

kızı Inez’i ve onu tuttukları yeri gördüğünü ve bulmak üzere yola çıktığını belirten bir 

not bırakarak ortadan kaybolur, zaten kızı kaybolduğundan beri delirmenin eşiğine 

gelmiştir (SA 180). Ayesha ise bu olay karşısında şu yorumu yapar:  

 

Zihin, çok az şey biliyor ya da hiçbir şey bilmiyor gibi görünmesine rağmen, gizli 
yerlerinde her şeyi bilir, Allan ve vizyonun nefesi ya da bir ruh çılgınlığının gazabı 
perdeleri havalandırdığında ya da uzak kapılarda yandığında, o zaman kısa bir 
süreliğine görür ve öğrenir; bu yüzden ahmaklar ne düşünürse düşünsün, 
çoğunlukla delilik gerçek bilgeliktir (SA 183).  

 

Ayesha’nın zihnin her şeyi bilmesinden kastı, bilincin farkına varamadığı gerçeklerin 

bilinçdışı tarafından algılanmasıdır; bu gerçekler bilinçdışının hakimiyet bölgesine giren 

rüyalar ve vizyonlarda ortaya çıkar. Bu yüzden psikolojik rahatsızlığı olan insanların 

rüya ve vizyonlarında belki de kendilerinin, hatta çok bilgili insanların bile bilmediği 

arketipsel ve mitolojik semboller tezahür eder.  



Görüldüğü üzere, arketiplerin gelecekle ilgili olayları, bilince sembollerle 

bildirme özelliği, çoğunlukla adı geçen romanlarda bir ruh imgesi ve animanın 

temsilcisi olan Ayesha tarafından ifade edilir. Hatırlanacağı üzere, Ayesha’nın 

gelecekten haber verme olgusu ile ilişkisi ilk kez ortaya çıkan bir durum değildir (bkz., 

anima arketipi). Onun böyle bir görev üstlenmesi, temsilcisi olduğu animanın da 

arketipsel bir unsur olarak geleceğe yönelik düzenlenmiş bir yapıya sahip olduğunu 

göstermesi açısından önemlidir. 

 

2.3. Mitolojik İmgeler 

2.3.1. İsis-Osiris 

Ayesha’nın birinci cildinin hemen başında vurgulanan ve roman boyunca 

ağırlıklı olarak etkisi hissedilen Mısır tanrıçası İsis’in ay ile, kocası Osiris’in ise güneş 

ile özdeşleştirildiği ve gerçeklik payı kuşkulu söylenceler vardır. Frazer, Altın Dal’da 

Mısır dini üzerine araştırmalar yapan Jablonski’nin Osiris’in güneş olduğu konusunda 

kanıtlara sahip olduğunu ve hatta alıntıladığı yazarlardan Diodoros ile Macrobius’un 

Osiris’i güneşle açıkça özdeşleştirdiğini belirtir:  

 

Diodoros’taki pasaj şöyle: “Mısır’ın ilk halkı gökyüzüne bakarken evrenin 
yapısından korku ve şaşkınlığa düşüp, güneş ve ay diye sonsuz ve kadim iki tanrı 
olduğunu düşündüler ve bunlardan güneşe Osiris, ayaysa İsis adını verdiler.” 
Jablonski’nin ikinci yetkesi Macrobius bundan daha iyi değil, hatta daha kötü. 
Çünkü Makrobius, bütün tanrıları ya da çoğunu güneşe bağlayan büyük söylence 
bilimci ailesinin babasıydı. Ona göre Merkür güneşti, Janus güneşti, Satürn güneşti, 
Jüpiter de öyle, Nemesis de, Pan, vb. de öyle. Bu nedenle onun Osiris’i güneşle 
özdeşleştirmesi doğal bir şeydi.285  

 

Öte yandan Frazer, çağdaşı Mısırbilimcilerden Lepsius’un da Osiris’i güneşle 

özdeşleştirirken şunu eklediğini belirtir:  

 

Anıtlar da gösteriyor ki, Osiris çok eskiden Ra olarak anlaşılırdı bazen. Bu 
niteliğinden dolayı “ölülerin kitabı”nda bile Osiris-Ra diye çağrılırdı, İsis ise çoğu 
kez “Ra’nın krallık eşi” diye adlandırılırdı. Ra’nın hem fiziksel güneş hem de 
güneş-tanrısı olduğu elbette tartışmasız; ama Lepsius gibi büyük bir bilim adamının 

                                                
285 Frazer, a. g. y., s. 301. 



yetkesine ne kadar saygı duyarsak duyalım, böyle bir özdeşleştirmenin, Osiris’in 
ilk başlangıçtaki karakteri için kanıt olarak alınıp alınamayacağı kuşkuludur.286  

 

Frazer, Le Page Renoulf’un da Osiris’in güneş olduğunu kabul ettiğini belirtir, ancak 

bunu yaparken hiçbir nedene dayanmaz. Frazer, bazı yeni yazarların da Osiris’in 

ölümünü ve yeniden dirilişini, güneşin her gün yeniden doğuşu ve batışına benzeterek 

Osiris’i güneşle özdeşleştirdikleri belirtir.287 Dahası She’de, Ayesha’da ve Wisdom’s 

Daughter’da Leo, fiziksel özelliklerinden dolayı güneşin Yunan mitolojisindeki 

temsilcisi Apollon’la özdeşleştirilir (bkz., Apollon). Onun gibi atletik yapılı, güçlü ve 

yakışıklıdır; üstelik Apollon gibi başını çevreleyen altın sarısı saçları vardır. Bu 

bağlamda, tanrıça İsis’in önce Leo’nun tamamen benzediği atası Kallikrates’in, sonra da 

Leo’nun peşine düşmesi son derece mantıklıdır.  

Kallikrates-Leo ve Amenartas-Atene çiftlerinin mitolojik kökenleri ve bu 

anlamda birbirleriyle ve güneş tanrısıyla ilişkileri, Ayesha’nın birinci cildinin yedinci 

bölümünde Atene isminin açılımıyla vurgulanır. Şaman Simbri, Khania Atene’nin 

soyunun eski Mısır’a dayandığını belirtir. Büyük İskender çıktığı fetih yolculuğunda 

ülkenin güneyine kadar gelmiş, ancak daha sonra ilerleyemeden geri dönmek zorunda 

kalmıştır. Ama Mısırlı komutanı ilerleyerek dağları aşmış ve kralının dili olan 

Yunanca’yı ve kendi inancını da getirdiği bu ülkede kendi hanedanlığını kurmuştur. 

Onun soyundan gelenler krallığı devam ettirmiştir ve Atene de bu soydandır (AI 148–

49). Holly, Atene ismini açıklar: “Atene? (...) Eski Mısır diline ait bir isim olan Atene, 

güneş diski anlamına gelir ve binlerce yıl önce bu ismi taşıyan kadın, güzelliğiyle 

meşhurdu” (AI 151). Gerçekten de eski Mısır’da Aten isimli varlık, güneşin ruhunu 

veya tanrısını temsil eder ve gerçek güneş diskine verilen isimdir. Aten, ışınları dünyaya 

ulaşan bir disk olarak tasvir edilir; bu ışınlar, firavuna ankh denilen cismi uzatan insan 

elleriyle son bulur; aynı zamanda kanatlı bir disktir, koruma sembolü olan uğurlu ya da 

tılsımlı kobra Uraeus, güneş diskinin altında ya da iki yanında yer alır. Ankh adı verilen 

cisim ise, ölümden sonraki yaşamı sembolize eder; yuvarlak tepesiyle rahmi temsil eder, 

anlamı ölüm ve yaşamla ya da sonsuz yaşamla ilgilidir. Crux-ansata gibi, ankh’ın da 

ölümün kapısını ölümsüzlüğe açan anahtar olduğuna inanılırdı. Ayrıca, İsis’le Osiris’in 

                                                
286 Frazer, a. g. y., s. 302. 
287 Frazer, a. g. y., s. 307–08. 



birliğinin de sembolüdür. Aten, insanın yaratıcısı ve dünyayı besleyen ruh olarak 

görülürdü. Aten tapımını yaygınlaştıran, Akhenaten ismiyle de anılan firavun IV. 

Amenhotep’ti. Doğruluğu şüphe götürür bazı bilgilere göre Akhenaten, Aten tapımıyla 

ilk tektanrılı din biçimini ortaya çıkarmıştır. Ancak ölümünden sonra Mısır halkı tekrar 

çoktanrıcılığa geri döner, hatta Akhenaten’i inançsızlıkla suçlar. Gerçekte Atenizm, 

tamamen tektanrıcı değildir.288  

Böylece, romanlarda sıkça ifade edilen güneş imgesi ve karakterlerin bu imgeyle 

ilişkisi biraz daha aydınlığa kavuşur. Atene, ismi itibarıyla güneşin sembolü olarak ele 

alındığında, Leo’yla ilişkisi açıklık kazanır. Çünkü Leo da yine isminden ve fiziksel 

özelliklerinden dolayı güneşin sembolüdür. Leo aslan anlamına gelen lion kelimesinin 

türevidir, altın sarısı saçları vardır ve seyyahtır; Jobes aslanın, altının ve seyyahın 

güneşin sembolleri olduğunu belirtir, ayrıca güneş doğadaki aktif veya eril ilkedir.289 

She’nin hemen başında Leo Apollon’a benzetilir, hatta onu kıskandıracak yakışıklılıkta 

olduğu vurgulanır (S 8). Cirlot ise Apollon’un anlamına şöyle değinir:  

 

Mitolojide ve simyada, ruhsal ve sembolik önemi güneşinkine eş tutulur. Tanrı’nın 
başını çevreleyen dağınık altın saçları, ok ve yayla aynı anlama gelir (güneş 
ışınları). Apollo Yunanca’da, şüphesiz Apollon’la aynı anlamda, ‘aslanın 
derinliklerinden gelen’ anlamındadır ve güneşin, Zodyak’ın beşinci burcu Aslan’la 
olan anlamlı ilişkisini ifade eder.290  

 

Leo’nun, güneşin temsilcisi ve bazen de güneş tanrısı olarak kabul edilen Apollon’a 

benzerliği bu kadarla da kalmaz. Leo’nun atası Kallikrates’in karısı Amenartas’ın 

yeniden doğmuş biçimi olduğu artık kesinleşen Atene, ismi, güzelliği ve cesaretiyle 

savaşın, bilgeliğin, stratejinin ve zanaatın tanrıçası Athena’yı (Athénē) çağrıştırır. Khan 

Rassen, Atene, Leo ve Holly’yi şamanın odasında yakaladığında, Atene hiçbir korku 

belirtisi göstermez:  

 

Atene, karısı, baktı ve onu gördü, bu hırslı kadının cesaretine hiç bu kadar hayran 
olmamıştım, böyle bir durumda güzelliğini koruması bile bu kadar hayranlık verici 
değildi, çünkü yüzünde ne korku ne de öfke, yalnızca küçümseme vardı. Oysa 
korkması için, onun da iyi bildiği, geçerli nedenleri vardı (AI 218–19).  

                                                
288 http://www.egyptianculture.net/Gods/Aten.aspx; 02.04.2006. 
289 Jobes, a. g. y., V. II, s. 1507. 
290 Cirlot, a. g. y., s. 14. 



Athena savaş tanrıçası olmasına ve savaş tanrısı Ares’i bile yenmesine karşın savaş 

yanlısı değildir ve her zaman barışın sağlanmasına çalışır. Atene de korkusuz bir kadın 

olmasına rağmen iç savaşın sona ermesi için, ülkenin diğer yarısının sahibi olan Khan 

Rassen’la evlenmek zorunda kalır. Graves, Apollon ile Athena arasındaki ilişkiye şu 

şekilde değinir: “Apollon’un oğlu Asklepios’un annesi Koronis (“karga”), muhtemelen 

Athena’nın unvanlarından biriydi. Ne var ki, Atinalılar, tanrıçanın çocukları olduğunu 

hiçbir zaman kabul etmemiş ve efsaneyi saklı tutmuşlardır.”291. Özetle, Leo ve Atene 

karakteri pek çok yönden birbiriyle sıkı ilişki içindedir: Kallikrates-Amenartas çiftinin 

yeniden doğmuş biçimleri olan, güneşin sembolü (hatta tanrısı) Apollon-savaş tanrıçası 

Athena çiftinin temsilcisi olan ve son olarak güneşin temsilcisi aslan-güneş diski Aten 

çiftinin temsilcisi olan Leo-Amenartas ikilisi. Tüm bunların ötesinde, Leo animasının 

etkisinde kalan ve bireyleşme yolculuğuna çıkmış erkeği ve Atene de bu erkeğin 

karısını sembolize etmektedir. Leo’nun Kallikrates’in ve Atene’nin de Amenartas’ın 

yeniden doğmuş biçimleri olduğu, romanda Simbri’nin Atene’ye söylediği şu 

cümlelerle kesinleşir: “Haklısın, şuradaki adamın kaderi seninkiyle iç içe, ama seninle 

onun arasında ne benim görüşümün delebileceği, ne de meslektaşlarımın aşabileceği 

güçlü bir duvar yükselmekte. Ama ölümde senin ve onun– muhakkak ki, ve benim de, 

hep birlikte çok yakın olduğumuzu görebiliyorum” (AI 164). Leo ve Atene’nin 

kaderlerinin iç içe olması ve ölümde birlikte olmaları da, Enantiodromia kuramına ve 

karşıtların birliği ilkesine işaret eder (bkz., Enantiodromia yasası).  

Güneş tanrısı olduğu varsayılan Osiris ölülerin tanrısı özelliğiyle, uğursuz bir 

imge olarak Wisdom’s Daughter’ın on altıncı bölümünde tezahür eder. Verdiği ziyafette 

tanrılarla ve Ayesha ile dalga geçmek için Pers kralı Ochus’un Osiris kılığına girmesi 

(WD 214), aslında kendisini bekleyen korkunç sonu haber veren uğursuz ve ölümcül bir 

işarettir. Çünkü Osiris ölüm tanrısıdır ve onun kılığına girip onunla özdeşleşmeye 

çalışmak ancak ölüm getirir, nitekim eski Mısır’ın halkı, ölüler için “Osiris’e kavuştu” 

deyimini kullanır. 

Osiris gibi, tanrıça İsis hakkında en kapsamlı bilgiyi yine Ayesha’da bulmak 

mümkündür. İkinci cildin üçüncü bölümünde Hes ya da Ayesha, geçmişte Kallikrates 

ve Amenartas ile aralarında olup bitenleri vizyon şeklinde Leo, Holly ve Atene’ye 

gösterir. Bu sahnede artık herkesin kim olduğu kesinleşir. Atene’nin atası Amenartas’ın 

                                                
291 Robert Graves, Yunan Mitleri, çev. Uğur Akpur, Say Yayınları, İstanbul, 2004, s. 89. 



saçlarında güneş diskini koruyan ve güneş tapımında sıkça bahsi geçen tılsımlı yılan 

Uraeus’un altından bir şekli olan bir takı vardır ve bunun kraliyet işareti olduğu belirtilir 

(AII 72). Atene’nin ve Amenartas’ın güneş tapımıyla ilişkisi, bu şekilde bir kez daha 

vurgulanır. Bu vizyonda aynı zamanda yeminini bozan Kallikrates’ten intikam almak 

isteyen tanrıça İsis, bu iş için Ayesha’yı seçip akbaba başlığı takmış bir gölge figürü 

olarak ona uykusunda bir şeyler fısıldarken gösterilir; aynı anda bir başka görüntüde 

Kallikrates ve Amenartas’ın fırtınalı bir denizde bir botun içinde birbirlerine sarıldıkları 

ve başlarının üzerinde bir akbabanın dolaştığı görülür (AII 73). İsis genellikle akbaba 

şeklinde başlık giyen bir kadın olarak tasvir edilir. Ölüler Kitabı’nda ondan, ölülere 

yaşam ve yiyecek veren olarak bahsedilir. Aynı zamanda muhtemelen ölülerin 

yargıçlarından biridir. Sevgisi tüm canlıları saran yararlı bir tanrıça ve anne, sevgi dolu 

bir eşin ve annenin en saf örneğidir. İsis tapımı Mısır sınırlarını aşmış ve hatta 

İngiltere’ye kadar ulaşmıştır. Klasik yazarlar, onu Persephone ya da Athena gibi 

tanrıçalarla özdeşleştirmiştir. Mısır’ın en önemli tanrıçasıdır.292 Akbabanın çağrıştırdığı 

temel özellikler ise çift gezme, bağlılık, koruma ve sevgidir. Kocaman vücudundan, 

gücünden ve gökyüzünde yükseklerde süzülebilme yeteneğinden ötürü, gökte 

oturduğuna inanılan Tanrı’ya daha yakın olduğu kabul edilirdi. Bu yüzden akbabanın 

özellikleri kutsallığı çağrıştırırdı.293 Öte yandan akbaba, eski Mısır’da dişilliğin 

sembolüydü, tıpkı skarabın eril ilkenin temsilcisi olduğu gibi.294  

 

2.3.2. Pandora-Prometheus 

Pandora imgesi, Prometheus imgesine dolaylı bir gönderme olarak Ayesha’nın 

ikinci cildinde ortaya çıkar. Yedinci bölümün sonunda Holly, Ayesha’yı Pandora’ya 

benzetir: “Bu yüzden öyle görünüyor ki Ayesha, yaşamı ve sonsuz aşkı kazanmayı ve 

en muhteşem varlık olmayı düşleyerek büyük acılar çeken bu ruh, gerçekte diğer bir kör 

Pandora’dan başka biri değildir” (AII 168). Pandora kelimesi, Yunanca’da “bütün 

tanrıların armağanı olan” anlamını taşır. Yunan mitolojisinde Pandora, tanrılardan ateşi 

çalan Prometheus’un kardeşi Epimetheus’a ve yarattıkları tür olan insanoğluna bir ceza 

olarak Zeus tarafından gönderilmiştir. Bütün tanrılar Pandora’ya birer yetenek verir, 

                                                
292 http://www.egyptianmyths.net/isis.htm; 02.04.2006. 
293 http://www.touregypt.net/featurestories/mut.htm; 03.04.2006. 
294 http://www.egyptianmyths.net/vulture.htm; 03.04.2006. 



sözgelimi Afrodit güzellik, Apollon iyileştirme yetisi, Hera merak, Hermes kurnazlık, 

cesaret ve çekicilik, Zeus aylaklık, yaramazlık ve ahmaklık vs. Pandora’nın meşhur 

kötülük dolu sandığı da çeyiz olarak verilir. Epimetheus asla sandığı açmamasını 

tembihlemesine rağmen, Pandora merakına yenik düşüp sandığı açar.295 O nasıl 

öğrenme tutkusuyla tüm kötülüklerin yeryüzüne yayılmasına neden olduysa, Ayesha da 

kendi tutkularının esiri olup sonsuz güzellik, bilgelik ve aşkı Leo için şeytani bir 

anlaşma yapmış ve sonsuz sabır gerektiren acılara mahkum olmuştur. Ancak 

benzerlikler bu kadarla kalmaz, Prometheus’un sürekli yeniden iyileşen ciğerini her gün 

kemirmekle görevlendirilen hayvan akbabadır; öte yandan Leo’nun atası Kallikrates’ten 

intikam almak isteyen İsis’in sembolü de akbabadır. Bu bağlamda Leo da bir tür 

Prometheus kimliği üstlenir.  

 

2.3.3. Afrodit-Adonis 

Afrodit ve yarı-ölümlü sevgilisi Adonis, Wisdom’s Daughter’ın altıncı 

bölümünde olumsuz bir tezahürle belirir. Çıkacak savaşta Mısır’ın üstün gelip 

gelmeyeceğini öğrenmek isteyen firavun, saraya çağırdığı bilge Noot, rahip Kallikrates 

ve Ayesha’ya bir ziyafet düzenler. Bu törende firavun, cinayet işlemiş eski bir Yunan 

subayı olan Kallikrates’e affedildiğinin göstergesi olarak kıymetli bir vazo hediye eder 

(WD 72). Üstünde Afrodit ve Adonis’in aşkını tasvir eden bir resim bulunan, kenar 

süslemelerinde ise Adonis’in kanından yetiştiği varsayılan anemon çiçeklerinden bir 

çelenk kullanılan bu vazo, gelecekte Afrodit gibi tanrısal bir varlık olan Ayesha ile 

Adonis gibi insan olan Kallikrates-Leo arasında doğacak aşkın, bu ilişkinin sonunda 

Kallikrates’in dökülecek kanının ve Adonis gibi yeniden doğacak olmasının uğursuz bir 

habercisi gibidir.  

 

2.3.4. Ashtoreth-Baal 

Fenike mitolojisinde Ashtoreth-Baal tanrı ikilisi ay-güneş ve dişil-eril 

karşıtlıklarının temsilcisi olarak Wisdom’s Daughter’da ortaya çıkar. Yedinci bölümde, 

Tenes kendisinin bir kral olarak Baal ve Ashtoreth’in de yüksek rütbeli bir rahibi 

olduğunu belirtir (WD 86). Ashtoreth (Astarte), Fenikelilerin doğadaki pasif ilkeyi 

temsil eden ay tanrıçasıdır ve aynı zamanda baş tanrıçadır. Genellikle ismi baş tanrı ve 

                                                
295 Erhat, a. g. y., s. 237. 



güneş tanrısı Baal ile birlikte anılır.296 Böylece bu tanrı ikilisinin, Mısır mitolojisindeki 

İsis-Osiris çiftini çağrıştırdığı söylenebilir. Ancak İsis gibi baskın bir tanrıçanın aksine, 

Ashtoreth’in pasif ilkeyi temsil etmesi, Fenikelilerin ataerkil düzenine işaret eder. 

 

2.3.5. Apollo (Apollon) 

Yunan mitolojisinde güneşin sembolü –bazen de tanrısı– Apollon, She’nin önsöz 

bölümünde Leo Vincey karakteriyle yansıtılır: “‘Aman Tanrım!’ dedim, birlikte 

yürüdüğüm arkadaşıma. ‘Bu adam Apollo’nun canlanmış bir heykeli gibi. Nasıl da 

muhteşem biri!’” (S 7–8). Aynı benzetme Wisdom’s Daughter’da devam eder. Altıncı 

bölümde: “Rahip Kallikrates’e göz attım, ama o taş kesilmiş Apollo’nun vücudu gibi 

hareketsiz duruyordu.” (WD 77) ve on ikinci bölümde: “Yunanlıların güneş 

tanrısınınkine benzeyen ışıltılı ve muhteşem yüzünü seyrederek onu dinledim.” (WD 

293) sözleriyle Ayesha, Leo’nun atası olan Kallikrates’i Apollo’ya benzetir. Benzer 

şekilde on üçüncü bölümde firavun da, Kallikrates’i Apollo’ya benzetir: “Aynı, tanrıları 

Apollo gibi çok güzel bir adam” (WD 177). Böylece Apollo benzetmesiyle Kallikrates-

Leo ikilisinin güneş tapımıyla ilişkisi vurgulanırken, Mısır mitolojisindeki güneş tanrısı 

Osiris imgesine de gönderme yapılır (bkz., Osiris-İsis). 

 

2.3.6. Pasht-Sekket (Sekhet/Seker)-Ptah 

Mısır mitolojisindeki bu tanrı üçlemesi, Ayesha’nın ikinci cildinde yeniden 

doğuş olgusuna dolaylı bir göndermede bulunmak için kullanılır. Dokuzuncu bölümde 

Ayesha, bölgedeki ilkel kabilelerin dini olan kedi tapımı hakkında bilgi verirken, bu 

inancı buraya Büyük İskender’in ordusuyla gelen Mısır tanrısı Pasht veya kedi kafalı 

Sekket’in rahiplerinin getirip gizlice yaydıklarını belirtir (AII 209). Pasht, Pekhit’in 

tanrıçasıydı, genellikle suçların cezalandırıcısı ve bozulmayı defeden bir tanrıça 

olduğuna inanılırdı. Ptah’ın (entelektüel olarak yaratıcı ilke) dişil özelliği olarak 

görülürdü. Kedi kafalı ya da aslan kafalı olarak tasvir edilirdi. İsis, Hathor ve Sekket’in 

biçimleriyle özdeşleştirilmişti.297 Sekket, eski Mısır mitolojisinde evreni yaratan 

tanrılardan biri olan Ptah’ın bir özelliği ve aynı zamanda Osiris’in Memphis’teki 

ismidir, özellikle onun yeraltı tanrısı karakterinde belirginleşir. Sekket, Ptah ve Asar’la 

                                                
296 http://www.christiananswers.net/dictionary/ashtoreth.htm; 25.04.2006. 
297 http://www.theosociety.org/pasadena/etgloss/pa-peq.htm; 18.03.2006. 



birlikte yeniden doğuşun tanrı üçlemesini oluşturur.298 Böylece yeniden doğuş ve İsis-

Osiris miti bağlamında, sözü geçen bu tanrıların da Ayesha ile yakından ilişkisi vardır, 

çünkü bu tanrıların tapımını sürdüren kabileler, Ayesha’nın tebaasıdır.  

Öte yandan tanrı Ptah, ait olduğu üçlemenin dışında, She and Allan’da sıkça 

vurgulanan balta imgesiyle tek başına tezahür eder. Üçüncü bölümde, Allan kendisiyle 

birlikte yola çıkacak olan Balta Kabilesi’nin şefi Umslopogaas isimli savaşçıyı ziyaret 

eder. Umslopogaas’ın en önemli özelliği baltayı çok iyi kullanan gözü pek bir savaşçı 

olmasıdır. Balta imgesi cezalandırma, infaz, acı çekme, ilahî bir silah olarak şimşek ve 

yıldırım, yol gösterici olarak yolların baltası ve güneşin sembolüdür, ayrıca güç 

tılsımıdır ve fallik bir imgedir. Savaş baltası ise ilahî özelliği, kutsal silahı, bereketi, 

vasiliği, gücü, korumayı ve savaşı temsil eder. Budist tantrik sembolü olarak, tanrıların 

inanmayanlara saldırdığı silahtır. Mısır mitolojisinde baltayla temsil edilen tanrı Ptah’ın 

sıfatı “yolların baltası”dır ve gücü, mevkiyi ve savaşı sembolize eder.299 Ateş tanrısı 

Ptah, eski Mısır’da yeniden doğuşun tanrı üçlemesini oluşturan unsurlardan ve evreni 

yaratan tanrılardan biridir. Sözü edilen yerin Balta Ülkesi ve burada yaşayanların da 

Balta Kabilesi olarak adlandırılması ise, hem hâkim unsur olan savaşçılık, ataerkil 

düzende güç ve iktidar düşkünlüğü olgularına, hem de güneş ve yeniden doğuş 

arketipsel imgelerine bir göndermedir. Öte yandan, Ayesha’nın aya tapan halkının 

inanmayanlar olarak kabul ettiği, güneşe tapan diğer halkın şefi ölümsüz Rezu’nun 

sonunun, Umslopogaas’ın baltasıyla geleceği gerçeğine bir gönderme söz konusudur.  

 

2.3.7. Sfenks 

Mısır mitolojisinin temel unsurlarından biri olan Sfenks, Wisdom’s Daughter’ın 

on yedinci bölümünde Ayesha’nın rüyasında tezahür eder. Ayesha İsis Adası’na 

geldikten sonra, rüyasında Mısır’ın insan başlı hayvan vücutlu, ya da tam tersi durumda 

olan veya tamamen hayvandan ibaret tüm tanrılarının gelip “Mısır Ana” diye hitap 

ettikleri Sfenks’e veda ettiğini görür. Sfenks onlara “benim başlangıçtaki ruhum 

nerede?”(WD 225) diye sorar, ama cevap olarak tanrılardan “bizi yaratan rahiplere sor” 

cümlesi gelir. Daha sonra İsis çıkar ortaya ve onun kayıp ruhunun kendisi olduğunu 

ama Mısır’ın onu değil, onun Mısır’ı yarattığını söyler (WD 226). Bunun üzerine 

                                                
298 http://www.theosociety.org/pasadena/etgloss/sed-sez.htm; 18.03.2006. 
299 Jobes, a. g. y., V. I, s. 163. 



Sfenks, kayasından atlayıp İsis’e baş eğdikten sonra ortadan kaybolur ve Ayesha birden 

İsis’in kendisinin şeklinde olduğunu görür. Sfenks (sphinx), Yunanca’da boğmak 

anlamına gelen sphingo sözcüğünden türemiştir. Sahip olduğu insani ve hayvani 

özelliklerden ötürü muamma, bereket, yücelik, uyum, zeka, kötülük, gizem, varoluş 

bilmecesi, kraliyet gücü, sessizlik, ruh ve madde, güç, kurnazlık, bilinmeyen, akli ve 

fiziksel güçlerin birleşimi ve bilgeliğin sembolüdür. Aslan vücudunun üzerinde taşıdığı 

insan yüzü ile Zodyak’ın Aslan ve Başak burçlarını, yaratıcıyı ve yaratılanı, eril ve dişili 

sembolize ettiği söylenir. Yüzü doğan güneşe ve arkası batan güneşe dönük olduğu için 

mükemmelliğe erişmiş insanı temsil eder. Odipus, bilmecesini cevapladığında –tıpkı 

rüyada İsis’e yaptığı gibi– oturduğu kayadan atlar ve yok olur.300 Romanda yaratılış ya 

da varoluş bilmecesini cevaplayan, bu kez İsis’tir, yani Doğa’nın kendisidir. Hem 

yaratanı hem yaratılanı temsil ettiği için İsis, “beni sen yaratmadın, ben seni ilahî bir 

emirle yarattım, ey Mısır” diyerek bu ikili karşıtlığı dile getirir. Aslında kadın başlı ve 

göğüslü, aslan vücutlu ve kartal kanatlı Sfenks, İsis ve Ayesha hepsi aynı ruhta 

toplanmış ve hepsi Doğa denen kaynaktan çıkmıştır. Sfenks’in İsis’in önünde baş eğip 

kaybolması ve Ayesha’nın İsis’le aynı görünüme sahip olduğunu görmesi, bu gerçeğin 

ifadesidir.  

 

2.3.8. Erinyeler (Erinnyes) 

Wisdom’s Daughter’ın on yedinci bölümünde, Ayesha, tıpkı Tenes’i 

Fenikelilerin felaketini ve Fenikelileri de Mısır’ın sonunu getirmek için kullandığı gibi, 

Bagoas’ı da Perslerin ve kralları Ochus’un sonunu hazırlamak için kullandığını 

söyleyerek kendini Erinyeler’e benzetir (WD 224). Erinyeler, Yunan mitolojisinde 

Zeus’un bile çekindiği haşin mizaçlı ve acımasız tanrıçalardı. Daha genç kuşaktan 

tanrıların otoritelerini kabul etmeyen ilksel güçlerdi. Mekanları, Ölüler Diyarı’nın 

karanlığı olan Erebos’tu. Asıl görevleri, işlenen suçları cezalandırıp yeryüzündeki 

dengeyi korumaktı. Ancak bu cezalandırma dolaysız şekilde Erinyeler’in elinden 

çıkmazdı, çünkü cezalandırma aracı olarak başka bir ölümlüyü kullanırlardı.301 Ayrıca 

                                                
300 Jobes, a. g. y., V. II, s. 1482. 
301 Pierre Grimal, Mitoloji Sözlüğü Yunan ve Roma, çev. Sevgi Tamgüç, Sosyal Yayınlar, İstanbul, 

1997, s. 180–81. 



Jobes’a göre lanetin temsilcisidirler.302 Ayesha da, Erinyeler gibi sonsuz bir nefret ve 

gazapla Bagoas’ı kullanarak Persler’in ve kralları Ochus’un cezasını vermiştir.  

Sonuç olarak, farklı mitolojilerde birbirlerinin dengi bağlantılı figürlerle birlikte 

birbirinden bağımsız mitsel unsurların da romanlarda ifade edilmek istenen değişik 

olguları temsil etmede kullanıldığı ve bu şekilde dile gelen sembollerin, arketiplerle 

yüklü anlatıya eşsiz bir anlam zenginliği kattığı gözlenebilir.  

 

2.4. Arketipsel Doğa İmgeleri 

2.4.1. Güneş 

Doğanın sonsuz döngüsüne temel teşkil eden güneş imgesi, serinin ilk üç 

romanında sıkça vurgulanan arketipsel imgelerin başında gelir. She’nin dördüncü 

bölümünde “Doğan güneş, batan güneş! İşte insanlığın ve insanlıkla ilgili ne varsa 

hepsinin sembolleri ve türleri. Sembol ve tür, evet, dünyevi başlangıç ve son.” (S 69) 

cümlelerinde doğum, yaratılış ve aydınlanmanın sembolü olan doğan güneş ve ölümün 

temsilcisi olan batan güneş arketipleri ifade edilir. “Bugün bizim üzerimize doğan 

güneş, dün gece yol arkadaşlarımızdan on sekiz tanesiyle birlikte batmıştı!” (S 69) 

cümlesiyle anlatımın sürmesi de bu savı destekler niteliktedir. Bir sonraki bölümde 

“Ardından güneş, okyanus-yatağından görkemle kalkarak dünyayı sıcaklığa ve ışığa 

boğdu.” (S 71) cümlesinde doğan güneş arketipi, ışığın (bilincin) gelişiyle karanlığın 

(bilinçdışının) kaybolmasını simgeler. Ayrıca, denizden doğan güneş, dünyayı dolaşan 

ve okyanustan çıkarak ejderhayla savaşan kahramanın da simgesidir. 

Doğanın döngüsüyle özdeşleştirilen güneş, insanlığın bilinen en eski dinlerinden 

biri olarak kabul edilen güneş tapımında çeşitli tanrı figürleriyle kişileştirilmiştir (bkz., 

arketipsel mitolojik figürler). Güneş tapımının romanlardaki karakterlerle ilişkisi, ilk 

olarak Ayesha’nın ikinci cildinin üçüncü bölümünde ortaya çıkar. Ayesha olduğu 

tahmin edilen Hes, geçmişte Kallikrates ve Amenartas ile aralarında olup bitenleri 

vizyon şeklinde Leo, Holly ve Atene’ye gösterir. Bu sahnede artık Leo’nun atasının 

Kallikrates ve Atene’nin atasının ise Amenartas olduğu kesinleşir. Vizyonda 

Amenartas’ın saçlarında güneş diskini koruyan ve güneş tapımında sıkça bahsi geçen 

tılsımlı yılan Uraeus’un altından bir şekli olan bir takı vardır ve bunun kraliyet işareti 

olduğu belirtilir (AII 72). Amenartas’ın ve Atene’nin güneş tapımıyla ilişkisi bu şekilde 

                                                
302 Jobes, a. g. y., V. I, s. 520. 



vurgulanır. Wisdom’s Daughter’ın on ikinci bölümünde Ayesha, gemide Fenikelilerle 

yapılan savaşta yaralanan Kallikrates’e iyileşmesi için tılsımlı bir yüzük takar, yüzüğün 

üzerinde “Güneşin Kraliyet Oğlu” anlamına gelen bir hiyeroglif oyulmuştur (WD 157). 

Bu yüzük yüzyıllar sonra Leo’nun eline geçer ve o takmaya başlar. Böylece Kallikrates-

Leo ikilisinin de güneş tapımıyla ilişkisi olduğu belirtilir.  

Ayesha’nın güneşle bağlantısı ise Ayesha’nın ikinci cildinin dokuzuncu 

bölümünde ifade edilir. Kendisine savaş açan Atene’yle savaşmak üzere Leo ve 

Holly’yi de alarak sefere çıkan Ayesha, uzun zamandır ilk defa açık havaya çıkmış 

olmanın verdiği coşkuyla konuşur: “Güneş ne kadar muhteşem, benim gibi ölümsüz; 

gökyüzünün yoğun havası ne kadar tatlı” (AII 208). Ayesha güneşi kendisiyle 

özdeşleştirmekte haksız değildir; çünkü güneş çekicilik merkezi, fetheden, enerji veren, 

aydınlanma, ateş, özgür irade, iyileştiren, ısı, cennet, ışık, yaşam, Tanrı’nın sözü ve 

sonsuzluğun sembolüdür.303 Yaşam veren ve yaşam alan anlamlarına da sahiptir. 

Aslında Ayesha’nın güneşle ilişkisi bu kadarla da kalmaz. Çünkü Chetwynd’e göre 

güneş, bilinçli eril benliğin sembolüdür. Güneş nasıl gökyüzünün en güçlü ışığı ise, 

benlik de psikeye egemen olan unsurdur.304 Bu bağlamda Ayesha’nın temsilcisi olduğu 

anima da, bilinçli eril benliğin bilinçdışı dişil unsuru olarak güneşle doğrudan ilişkilidir. 

 

2.4.2. Ateş 

She, Ayesha ve Wisdom’s Daughter’daki hâkim doğa arketiplerinden biri de ateş 

imgesidir; her şeyden önce adı geçen romanların başkahramanı Ayesha’ya efsanevi 

ölümsüzlüğünü, gücünü ve güzelliğini kazandıran ateştir. She’de yirmi ikinci bölümde 

Ayesha, Leo’nun da kendisi kadar güçlü ve uzun ömürlü olabilmesi için Yaşam Evi 

dediği yerde ateşte yıkanması gerektiğini söyler: “…yarın hava karardığında Yaşam 

Evi’nde olacağız. Sen ateşte yıkanıp, senden önce hiçbir erkeğin olmadığı kadar 

muhteşem bir halde çıkacaksın ve sonra da Kallikrates, sana kocam diyeceğim” (S 279). 

Çünkü ateş gücü ve hareketliliği, dört temel elementten biri olması nedeniyle yaratıcı 

enerjiyi ve arınmayı, yaydığı ışıktan ötürü düşünmeyi, aydınlanmayı, bilinçliliği ve 

bilgeliği sembolize eder.  

                                                
303 Jobes, a. g. y., V. II, s. 1507. 
304 Chetwynd, a. g. y., s. 387. 



Ateş de, güneş gibi, insanlığın en eski din biçimlerinden birinin tanrısı olarak 

kişileştirilmiş ve birçok mitolojinin temel mitlerinden birini oluşturmuştur. Ayesha’nın 

birinci cildinin dokuzuncu bölümünde, bu bölgedeki insanların dinî inançlarına göre 

ikiye ayrıldığı belirtilir: Ateş Dağı’nın Ruhu’na tapanlar ve büyüye, hayaletlere ve 

kehanete inanan hükümdarların inancını taşıyanlar. Ancak bu sonuncunun gücü gittikçe 

azalmaktadır, çünkü beyaz asillerin soyu gittikçe zayıflamakta veya yerli halkla 

kaynaşarak kaybolmaktadır. Örneğin, Khania Atene beyaz hanedanın son gerçek 

üyesidir; kuzeni ve kocası Rassen saf kan bir hanedan üyesi değildir. Ateş Dağı’nın 

Ruhu, Hes adlı tanrıçadır. Dünyevi ateş, tarih boyunca ateşe tapanlar tarafından semavî 

ateşin bir sembolü olarak kabul edilir. Aynı zamanda ateş, yaşayan bir gücün 

kişileştirilmiş hali olarak kabul edilir: Şiddetli bir şekilde yayılır, yutar ve daha da 

acıkır; hızla dev bir alev haline gelir, insan kanı gibi kırmızı ve insan bedeni gibi 

sıcaktır.305 Pek çok eski medeniyet ve mitolojide ateş yaşam veren, arındırıcı ve ışık 

sağlayan özelliklerinden dolayı tanrısallığın ve semavî ışığın sembolü olarak kabul 

edilir. Yunan mitolojisindeki ocak tanrıçası Hestia ve ateş tanrısı Hephaestus (Roma 

mitolojisindeki karşılıklarıyla Vesta ve Vulcan), klasik zamanlardaki ateş tapımının 

ayrılmaz parçalarıdır. Hestia, Zeus ile Hera’nın kız kardeşidir ve ocağı sembolize eder. 

Ocak tanrıçası olarak bilinir ve evin, yuvanın koruyucusudur. Hestia’nın tapınağındaki 

ateşin hiç sönmemesine özen gösterilir, sönerse ateşin sürekliliğini korumakla 

görevlendirilen kişi cezalandırılırdı. Eski Yunanistan’da her şehirde bir ocak bulunur ve 

bu ocaktaki ateş hiç söndürülmezdi; yeni bir şehir kurulduğu zaman, yakındaki şehrin 

ocağından getirilen ateşle bu şehirdeki ocakta bir ateş yakılırdı. Kişiliği olmayan soyut 

bir kavram olarak kabul edilen Hestia, bu ocakların da tanrıçasıdır.306 Yine Yunan 

mitolojisinde Prometheus, ateşi tanrılardan çalıp insanlığa armağan ettiği için 

dayanılmaz acılara maruz bırakılmıştır. Prometheus ve kardeşi Epimetheus, insanı 

yaratma ve onu ve diğer hayvanları gerekli yetilerle donatma görevini üstlendiklerinde, 

insana verecek bir üstünlük bulamayan Epimetheus, Prometheus’a gökten ateşi çalıp 

insana vermesini ister. Prometheus, Minerva’nın (Athena) yardımıyla Apollon’un savaş 

                                                
305 http://www.britannica.com/eb/article; 28.05.2006. 
306 Edith Hamilton, Mitologya, çev. Ülkü Tamer, Varlık Yayınları, İstanbul, 1997, s. 19; ayrıca 

bkz., Erhat, a. g. y., s. 144–45. 



arabasından ateşi çalar ve insana verir. Artık insan hayvandan üstündür, ısınmak, 

korunmak, beslenmek, geçinmek ve zanaat icra edebilmek için ateşe sahiptir.307  

Yaşam Ateşi’ne girmesi bilge Noot tarafından yasaklandığı halde, bu ateşe 

girerek ölümsüzlük kazanmaya karar veren Ayesha, Prometheus ile aralarındaki 

benzerliğe Wisdom’s Daughter’ın on birinci bölümünde dolaylı bir göndermede 

bulunur: “Bu yüzden, öyle görünüyor ki, Yaşam Ağacı veya Yaşam Ateşi de sırf 

tanrıların dengi olamasınlar diye insanoğluna yasaklanmıştır ve onlar tarafından 

kıskançlıkla korunmuştur” (WD 289). Bu cümle, Prometheus’un tanrılardan ateşi 

çalmasının da benzeri bir olay olduğunu hatırlatır; çünkü ateşi elde eden insan, hayvan 

seviyesinden biraz daha yukarı tırmanırken, bir yandan da Yaşam Ateşi’nde yıkanan 

Ayesha gibi tanrısal seviyeye bir adım daha yaklaşır. İçine giren ölümlüye sonsuz 

yaşam, güzellik ve güç gibi tanrısal özellikler bahşeden bu yaşam deposunun temsil 

edilmesi için, yaşam veren ve yaşam alan ateş imgesi bu yüzden seçilmiştir. Ancak 

Ayesha da Prometheus gibi –bir anlamda çaldığı– ateşin bedelini binlerce yıllık bir çile 

ve ölümsüzlüğünden ötürü sonu gelmez bir eziyet ve bekleyişle ödemek zorunda 

kalırken, yasaklamasına karşı gelerek ilahî güce baş kaldırdığı için de bir tür 

Prometheus kimliği üstlenir.  

Öte yandan Ayesha’nın ikinci yaşamında Ateş Dağı’nda hüküm süren tanrıça 

Hes olarak ortaya çıkması, ateşi hiç söndürülmeyen ocak tanrıçası Hestia’yla ilişkisini 

açıkça vurgular. Ancak bu bağlamda kurulması gereken bir diğer ilişki de ateş 

tapımının, Ayesha’nın temsilcisi olduğu ruh imgesi animayla bağlantısıdır. Jung’un 

ilkeller arasında kabul gören ruh ve ruhsal enerji kavramlarına ilişkin açıklamaları, bu 

konuda yol gösterici niteliktedir. İlkellerdeki güç-kavramı, ruh ya da can anlamlarını 

içermez, Lovejoy’un adlandırdığı gibi aslında bununla “ilkel enerji bilim”ini 

kastederler. Bu kavram, ruh, can, Tanrı, beden gücü, verimlilik, büyü, etki, güç, 

saygınlık ve derman fikirlerine eş olduğu gibi, heyecan boşalmasının yol açtığı birtakım 

duygu durumlarının da karşılığıdır. Bazı Polinezya yerlileri arasında mulungu (güç) 

kelimesi can, ruh, demonizm, büyü ve itibar anlamlarının ifadesidir; sözgelimi ne 

zaman şaşırtıcı bir şey olsa, bu insanlar “Mulungu!” diye haykırırlar. İlkeller arasında 

aynı zamanda bu güç kavramı, Tanrı kavramının ilksel şeklidir ve tarih boyunca sayısız 

                                                
307 Thomas Bulfınch, Bulfinch’s Mythology, Thomas Y. Crowell Company, New York, 1863, s. 

13. 



değişimler geçirmiş bir imgedir. Bu güç ya da ruh kavramının ateşle ilişkisini ise Jung 

şöyle açıklar:  

 

Eski Ahit’te büyülü güç yanan çalıda ve Musa’nın çehresinde parlar, İncil’de ise 
Kutsal Ruh’la birlikte gökyüzünden ateşten diller halinde iner. Heraclitus’ta dünya 
enerjisi, “hep-yanacak ateş” olarak ortaya çıkar; Persler arasında “hayat ağacı”nın 
ateşten parıltısı, ilahî inayettir; Stoacılar arasında orijinal sıcaklık, kaderin gücüdür. 
Yine, ortaçağ efsanesinde gizemli ortam veya hale olarak ortaya çıkar ve azizlerin 
esrime halinde, yaşadığı kulübelerin damından çıkan alev gibi aniden alevlenir. 
Azizler hayallerinde bu gücün güneşini, bunun ışığının bolluğunu görürler. Eski 
görüşe göre ruhun kendisi bu güçtür.308  

 

Böylece ateş ve Ayesha, yani ruh temsilcisi anima arasındaki yakın ilişki de 

aydınlanmış olur. Hatırlanacağı üzere, ilk roman She’de Ayesha, Yaşam Ateşi’nde 

yıkanarak ölümsüzlük kazanmış ve yine aynı ateşte yıkanarak yaşamına bilmeden son 

vermiştir. İkinci roman Ayesha’da ise, karşımıza ateş tanrıçası olarak çıkması, bu 

bağlamda doğal bir sonuç olarak görülmelidir.  

Ateşin bu yaşam alıcı olumsuz tezahürü Wisdom’s Daughter’da on altıncı 

bölümün sonunda da ortaya çıkar. Pers kralı Ochus ve maiyetindekilerin ziyafet 

düzenledikleri tapınağı ateşe verdikten sonra Ayesha ilginç bir yorum yapar: “Evet, 

ateşe tapanlar kendi tanrıları tarafından yok edildi” (WD 222). Böylece ateşe tapanların 

sonu yine ateşle gelir ve bu şekilde ateş imgesinin olumsuz tezahürü olan “yaşam alan” 

özelliği vurgulanır. Devamında gelen:  

 

Böylece, ben, Ayesha, Bilgeliğin Kızı, ölümlü kimliğiyle Yarab’ın kızı, Perslerden 
ve kralların kralı olan onların kralından, Tanrı’nın intikamını aldım. Bunu ateşle 
gerçekleştirdim, ben, yolu hep ateşle belirlenmiş ve belirlenecek olan; ben, ateşin 
nefesiyle ölümsüzleşen ve Kôr mağaralarında ateşi bağrına basıp onun gizli 
ruhuyla birleşen Ayesha. (WD 222–23)  

 

ifadesinde ise ateşin, animayla yakından ilişkili olarak, hem olumlu hem de olumsuz 

tezahürleriyle Ayesha’nın yaşamının dönüm noktalarında çok önemli rol oynadığı ifade 

edilir. 

 

 

                                                
308 Jung, Two Essays on Analytical Psychology, s. 67–68. 



2.4.3. Aslan 

Güneşin sayısız sembollerinin en önemlileri arasında yer alan aslan imgesi, 

She’de Leo’ya takılan sıfat olarak ortaya çıkar. Sekizinci bölümde Amahaggerlar 

kahramanlara saldırdığında, aynı anda birçok adamla dövüşmek zorunda kalan Leo için 

Holly şu sözleri söyler: “Ve sonra yavaş yavaş, sonu gelmez gibi görünen bin bir 

çabayla, kurtlar aslanı yere serdi” (S 120). Aynı şekilde bir sonraki bölümde Billali’nin 

kurduğu: “O genç olan, o Aslan da iyi dayanmış –tek başına onca kişiye karşı– üç kişiyi 

anında öldürmüş…” (S 124) ve on ikinci bölümde: “Ama sonra Maymun ile Aslan 

onların amacını anladı ve kadını öldürdüler (…) Sonra o kötü olanların (…) gözlerini 

kan bürüdü ve Aslan’ın [Leo], Maymun’un [Holly] ve Domuz’un [Job] boğazına 

sarıldılar. Ama onlar yiğitçe savaştı.” (S 164) cümlelerinde yinelenen “aslan” sıfatı, 

güneşin ve aydınlığın temel sembolü aslana işaret etmektedir. Aynı zamanda güneş, 

aslan burcunun yöneticisidir. Zaten “Leo” ismi de aslan anlamına gelen “lion” (ya da 

leon) kelimesinin türevidir. Öte yandan Jobes’a göre güneş, doğadaki aktif veya eril 

ilkedir, seyyahtır, aslandır ve altındır.309 Böylece aslan sıfatının yardımıyla güneşle 

aralarında bir paralellik kurulan Leo’nun, eril ilkenin temsilcisi olduğu vurgulanır.  

Aslan imgesi She and Allan’da Ayesha için de kullanılır. İlk bölümde Zikali, 

isim vermeden Ayesha’dan bahseder: “Bu aslan, ya da dişi aslan, çok uzaktaki dağların 

ardındaki mağaralarda gizlenir ve ben onu bedenleşmiş haliyle hiç görmedim” (SA 6). 

“Dişi aslan” sıfatıyla Ayesha’dan bahsedildiği kesindir. Aslan benzetmesiyle 

Ayesha’nın güneş ve ateş tapımıyla ilişkisi vurgulanır. Ruh imgesi animanın temsilcisi 

olduğundan, Zikali onu bedenen göremez.  

 

2.4.4. Leopar  

Leopar, aslan imgesinin türevlerinden biridir ve aslanın temsilcisi Leo ile ilişkili 

olarak Ayesha’da ortaya çıkar. İkinci cildin yedinci bölümünde ava çıkan Leo, bir 

leoparın saldırısına uğrar ve onu öldürür (AII 156–57). Leo’nun leoparla mücadelesi, 

aslında bir anlamda kendi dünyevi istekleriyle mücadelesini temsil eder. Çünkü leopar 

cesaret, ataklık ve zaferin sembolü olduğu kadar, vahşet, hile, şehvet, günah ve 

gizliliğin de sembolüdür. Üzerindeki göze benzeyen lekelerden ötürü üstün tanrısal 

varlığın veya Bekçi’nin (bkz., anima arketipi) sembolüdür. Bazı mitolojilerde, 

                                                
309 Jobes, a. g. y., s. 1507. 



kahramanın yeniden doğmuş olarak içinden çıktığı açgözlü canavardır. İlk sembolistler 

aslanla leoparı karıştırırlardı ve isimler, yalnızca hayvanın davranışlarına göre değişirdi; 

öfkeli ve vahşi olduğunda aslan veya leopar-aslan, diğer şekillerde leopar veya aslan-

leopar olurdu. Zaten leopar (leopard) kelimesi leo (aslan) ve pard (panter) kelimelerinin 

birleşiminden oluşur. Leopar, Hıristiyanlıkta Hz İsa’nın düşmanını ve günahı sembolize 

eder.310 Romanın kahramanı Leo, leoparla savaşıp onu öldürerek kendi Hıristiyan 

inançlarını gizliden gizliye tehdit eden Ayesha’nın dinsel ayinlerini ve bu yüzden onu 

rahatsız eden inanç bocalamalarını yener aslında.  

 

2.4.5. Maymun ve domuz 

Maymun, She’de olumlu bir imge olarak tezahür ederken, domuz imgesinin 

olumsuz bir anlamla kullanıldığı görülür. Billali, Amahaggerlar’ın saldırısını Ayesha’ya 

anlatırken Leo için aslan, Holly için maymun ve Job için de domuz sıfatlarını kullanır (S 

164). Maymun, ilkel hayvani içgüdüler ve bilinçdışı aracılığıyla sağlanabilecek 

potansiyel bir yenilenme kaynağının sembolüdür. İnsanın içindeki hem tanrısal hem de 

hayvani güçleri sembolize eder.311 Öte yandan Orta Amerika yerlileri arasında maymun, 

engeller ve zorluklarla başarılı bir şekilde mücadele etmeyi temsil eden uğurlu bir 

hayvandır. Genellikle maymunun kötü ruhları defettiğine inanılır.312 Çirkin 

görüntüsünden ötürü maymun lakabı takılan Holly, gerçekten de zorluklar karşısında 

olağanüstü bir mücadele gücü gösterir ve roman boyunca Leo’nun sağduyusu gibi 

davranarak onu muhtemel zarar ve kötülüklerden korumaya çalışır (bkz., Kendilik-

Benlik). 

Job için kullanılan domuz imgesi, Chetwynd’e göre değişim ya da dönüşüme 

gösterilen hayvani direnişin ve uyum sağlamayı reddedişin sembolüdür.313 Ayrıca 

Budistlerde cehaletin sembolüyken, Çin’de eril ilke yang’ın temsilcisidir.314 

Hantallığından ötürü domuza benzetilen Job, gerçekten de yenilik ve değişimlerden 

hoşlanmayan cahil bir karakterdir; roman boyunca yalnızca efendilerine hizmet etme 

                                                
310 Jobes, a. g. y., s. 984. 
311 Chetwynd, , a. g. y., s. 265. 
312 Jobes, a. g. y., s. 1117. 
313 Chetwynd, , a. g. y., s. 334. 
314 Jobes, a. g. y., s. 1270. 



gayesindedir. İçgüdüleri ve sezgileriyle hareket eder. Bu haliyle eril ilkenin, 

bilinçdışının karanlığında kalmış uzantısının temsilcisi olduğunu düşündürtür. 

 

2.4.6. Kurt 

Kurt imgesi, genellikle birçok masalda uğursuz bir sembol olarak tezahür eder. 

Bu genelleme romanlarda da devam eder. Kurt imgesi She’nin sekizinci bölümünde 

kahramanlara saldıran Amahaggerlar için kullanılırken (bkz., aslan imgesi), Wisdom’s 

Daughter’ın sekizinci bölümünde Fenikeliler’in ülkesinde tek başına kalan ve etrafı 

düşman insanlarla dolu olan Ayesha’nın sözlerinde ortaya çıkar: “Ama burada kurtların 

arasında kalmış bir kuzu gibiydim. Dahası, kurtların yanı sıra bir de aslan vardı, beni 

tuzağa düşürmenin yolunu arayan, yalancı olduğunu bildiğim ve ne üzerine yemin 

ederse etsin güvenilmemesi gereken hayvan-kral Tenes” (WD 104). Kurt, olumsuz 

yönleriyle kurnazlık, kana susamışlık, bozulma, hırs, korkaklık, zulüm, karanlık, yok 

edicilik, kıtlık, korku, ikiyüzlülük, melankoli, açgözlülük, tecavüz eden, acımasızlık, 

yabanıl vahşet, hile, vahşi doğa ve inatçılığın sembolüdür. Kurtların arasında kalmış 

kuzu ya da koyun imgesi ise, hilekarların arasında kalmış kurbanın temsilcisidir.315 Öte 

yandan aslan imgesi olumsuz anlamlarında hayvanilik, vahşet, hararet, ateş, kibirlilik ve 

gizliliği sembolize eder. Ayrıca ilk dönem Hıristiyan inancında Şeytan’ın 

temsilcisidir.316 Olumsuz anlamlarıyla kullanılan bu iki imge, Ayesha’nın o anki çaresiz 

ve tehlike içindeki durumunu tasvir etmektedir. 

 

2.4.7. Köpek  

Köpek imgesi, Ayesha’da olumsuz anlamıyla Hades’in temsilcisi olan ölüm 

köpekleri sembolüyle ifade edilir. Birinci cildin sekizinci bölümünün sonunda, Khan 

Rassen’ın suçluları cezalandırmak için kullandığı “ölüm köpekleri” ortaya çıkar (AI 

185). Bu köpeklerin ifade ettiği olumsuz anlam fiziksel özelliklerinden de bellidir; 

bunlar siyah kulaklı, kırmızı renkli, devasa yaratıklardır ve çan sesine benzeyen korkunç 

bir sesle havlarlar. Kırmızı ve siyah renk arketiplerinin olumsuz anlamları, bu dehşet 

saçan yaratıklarda tam yerini bulmuş gibidir. Ölüm köpekleri, Yunan mitolojisinde 

yeraltı dünyası Hades’in kapılarını koruyan çok başlı Cerberus isimli köpek figürünü 

                                                
315 Jobes, a. g. y., s. 1688–89. 
316 Jobes, a. g. y., s. 999. 



hatırlatır. Cerberus’un bazen üç başlı bazen de elli başlı olduğu söylenir. Kuyruğu yılan 

şeklindedir. Canlı olanın içeri girmesini, ölülerin ruhlarının da yeryüzüne dönmesini 

engeller. Cerberus’un ifade ettiği ölüm köpekleri imgesi, Mısır kökenli bir figürdür, tüm 

mitolojilerde yeraltının, onun korkunç canavarlarının ve ölümlülerin ruhları tarafından 

terkedilmiş bedenlerinin sembolüdür. Tıpkı romandaki ölüm köpeklerinin çan sesini 

andıran havlaması gibi, Cerberus’un da pirinç madeninin çıkarttığı sesi andıran bir 

havlaması vardır.317 Buna benzer mitolojik köpek başlı figürler de, benzer olumsuz 

anlamlar taşır; örneğin köpek başlı bir iskelet olarak tasvir edilen Xolotl, Aztek 

mitolojisinde yeraltı dünyasının tanrısıdır ve ölülerin öbür dünyaya yolculuklarına eşlik 

eder. Aynı zamanda ateşin ve kötü şansın da tanrısıdır, güneş yeraltına indiğinde, yani 

geceleri, onu korumakla görevlidir. Yunan mitolojisinde Scylla, Messina Boğazı’ndan 

geçen denizcileri yakalayıp yiyen köpek başlı bir yaratıktır. Ayrıca köpek burcunun en 

parlak yıldızı olan Sirius, romanda sık sık bahsi geçen tanrıça İsis’le yakından ilişkilidir. 

Yeraltı dünyasının koruyucuları niteliğini taşıyan bu ölüm köpekleri, sahipleri olan 

Khan Rassen’a yeraltı tanrısı Hades kimliğini yükler. Atene’nin Khan Rassen’la zorla 

evlendiği gerçeği ve kahramanların bu ülkeye varmak için geçtikleri nehir için yapılan 

Styx (yeraltına inmek için geçilmesi gereken beş nehirden biri) benzetmesi de göz 

önünde tutulduğunda, Kaloon ülkesi yeraltı dünyasını, Khan Rassen Hades’i ve Khania 

Atene de Hades’in kaçırarak evlendiği Persephone’yi sembolize etmektedir. 

 

2.4.8. Yılan 

Yılan imgesi, ejderhaya benzerliğinden ötürü dişil âlemin ve bilinçdışının 

temsilcisidir. She’nin on ikinci bölümünde Holly, Ayesha ile ilk karşılaşmasında onu 

yılana benzetir:  

 

Ama karşımdaki bu sargılı ve mumyamsı şeyin aslında her parçasıyla çok güzel, 
uzun boylu, daha önce görmediğim derecede yılana benzer bir zarafeti olan bir 
kadın olduğunu açıkça görebiliyordum. Elini veya ayağını hareket ettirdiğinde 
bütün vücudu dalgalanıyor gibiydi, sanki boynu da eğilmiyor, kıvrılıyordu. (S 162).  

 

Bu yılan benzetmesi, sürüngen ya da ejderha arketipine işaret etmektedir. Ayrıca Jung’a 

göre yılan, libidonun sembolüdür ve psişik enerjiyi, gücü, dinamizmi, içgüdüsel 

                                                
317 http://www.theosociety.org/pasadena/etgloss/ca-ce.htm; 16.05.2006.  



dürtüleri ve son olarak psişik transformasyonun tüm sürecini ifade eder.318 Eski 

Mısır’da ejder muhtemelen verimli ve yok edici sonuçlarıyla Nil sellerini sembolize 

ederdi ve bu yüzden hem tanrı Osiris hem de tanrı Hathor ile veya yararlı yönde 

Osiris’le, yıkıcı yönde de düşmanı Set ile tanımlanmıştı. Aynısı İncil’de, Eyyüb’ün 

Kitabı’nda yalnızca Yehova’nın yatıştırabildiği “kükreyen denizlerin canavarı” Rahab 

için geçerlidir. En eski Sümer ana tanrıçası da bir ejderdir. Kızı Persephone’yi 

yeraltında ararken ana tanrıça Demeter’in arabası da bir ejder tarafından çekilir. 

Apollo’nun büyük düşmanı, tanrı küçük bir çocukken Delphi’ye geldiğinde katlettiği, 

“rahme benzeyen dev yılan” Delphine aynı şekilde bir ejderdi; bu noktada, Jung 

öğretisinde kahramanın ejderle savaşının, bireyleşme sürecinde anneye bağımlılıktan 

kurtulma mücadelesi olarak yorumlandığı akla gelir (bkz., I. Bölüm s. 27). Eski Yunan 

mitolojisinde yunusa, denizin doğum özelliğinin bir sembolü olarak bakılırdı. Hemen 

her yerde ejder geceyle, karanlıkla, rahimle ve evrensel suyla ilişkilendirilir. Ejder gibi, 

yılan da dişil âlemin soğuk ve nemli elementlerinden biridir. Mitsel zamanlarda 

okyanusun veya Ürdün’ün, yani hareket eden suyun sembolü olarak görülürdü. Çeşitli 

mitolojilerde yılanlar genellikle büyük toprak ananın arkadaşları veya özellikleri olarak 

ortaya çıkar. Yılanın, Yunan ay tanrısı Hecate ve ana tanrıça Demeter ile bağlantıları 

vardır. Suyla da yakından alakalıdır ve pek çok gelenekte şifalı kaynaklarla 

ilişkilendirilir. Asclepius’un (yeraltının şifa tanrısı) bir sembolüdür; aslında tanrının 

kendisidir. Cennet efsanesinde çoğunlukla bir kadın başıyla temsil edilir. Ejder gibi, 

yılan da dönüşüm ihtiyacında olan “başlangıç maddesi”ni belirtir ve ilkel soğukkanlı bir 

havyan olarak genellikle içgüdüsel bilinçdışını temsil eder.319 Sayısız özelliklere sahip 

yılan ve ejder sembolleri, bilinçdışının en sık tezahür eden arketipsel imgelerindendir. 

Yılanlar ve ejderler, kötülüğün ve karanlığın bu kudretli sembolleri, aynı zamanda altın 

ve saklı hazinelerin ve mucizevi kaynakların bekçisidirler. Daima saklı değerleri, “altın 

tohumlarını” barındıran başlangıç durumunu simgelerler. Hesperides’in altın elmalarını 

ve Altın Post’un tüylerini koruyan ejder,320 Nibelungs’un hazinesini koruyan dev ejder 

bu işlevin örnekleridir. Böylece yılan yalnızca içgüdüyü simgelemez, aynı zamanda 

büyülü, mistik-dinî bir başka anlamı daha vardır. Özel bir durumun, bir “libido 
                                                
318 Jacobi, a. g. y., s. 101. 
319 Jacobi, a. g. y., s. 146–149. 
320 Joseph Campbell, Kahramanın Sonsuz Yolculuğu, çev. Sabri Gürses, Kabalcı Yayınevi, 
İstanbul, 2000, s. 68.  



benzeri”nin ifadesidir veya psişik sürecin kesintisiz akışını temsil eden psike 

dinamizminin yansımasıdır.321 Dünyanın birçok yerinde şeytan, yılan ve ejder imgeleri 

benzer çağrışımlar uyandırırlar. On altıncı yüzyıl simyacılarından Gerard Dorn, 

Şeytan’ın kendisinin “serpens quadricornutus”ta yani dört boynuzlu yılanda olduğunu 

fark eder. Manichaean doktrininde Şeytan, tarih öncesi sularda hüküm sürmüştür: “Her 

şeyi yuttu ve tüketti, sağa ve sola zarar saçtı ve derinlere daldı, tüm bunları yaparken de 

yukardan yıkım ve ölüm getirdi.”322 Yılana benzetilen Ayesha’nın, animanın temsilcisi 

olarak bilinçdışı, dişil ilke ve anne arketipiyle ilişkisinden ötürü, romanda yılan (ejder) 

imgesinin birincil taşıyıcısı olması doğal bir sonuçtur. On üçüncü bölümde, Ayesha’nın 

yüzünü gördüğünde Holly’nin: “tek fark onun güzelliğinin, tüm hoşluk ve saflığına 

rağmen, şeytani olmasıydı” demesi, Ayesha ile yılan-şeytan ikili imgesi arasındaki 

ilişkiye yapılan dolaylı bir göndermedir (S 176). 

 

2.4.9. At 

At imgesi, güneş ışığının sembollerinden biridir ve genellikle olumlu anlamlarla 

tezahür eder. Ayesha’nın birinci cildinde at imgesi, beyaz arketipiyle birlikte ortaya 

çıkar. Dokuzuncu bölümde Atene, kahramanlara safkan iki beyaz at tahsis eder. At, 

çeşitli mitolojilerde önemli yer tutan bir figürdür. Tek boynuzlu beyaz at bunların içinde 

en nüfuzlu olanıdır; örneğin Jacobi, Hermetik filozofların, efsanevi tek boynuzun suyu 

boynuzuyla kutsama ve onu günahtan arındırma gücünün olduğuna inandıklarını ifade 

eder. Hıristiyan efsanesinde tek boynuz, Meryem’in rahmine nüfuz edip onu dölleyen 

Kutsal Ruh’la özdeşleştirilir. Bazı ilkel kabileler arasında tek boynuza güneşin sembolü 

olarak tapılır.323 Norveç mitolojisinde “erken kalkan” sıfatlı Arvak ve “çok hızlı” sıfatlı 

Alsvid’le birlikte güneş tanrısı Sol’un arabasını çekerler; güneş tanrısı sıcaklık 

yayarken, onlar da yelelerinden ışık saçarlar. Böylece güneşin gökyüzündeki seyri ve 

ışık verme işlevi, bu atlar tarafından sağlanır. Kanatlı at Pegasus, denizin ve atların 

tanrısı Poseidon’un tayıdır. Yunan mitolojisinde Pegasus’un, Poseidon’la Medusa’nın 

çocuğu olduğu söylenir. Roma mitolojisinde Poseidon, atların tanrısıdır ve at 

                                                
321 Jacobi, s. 156–157. 
322 Jacobi, a. g. y., s. 153. 
323 Jacobi, a. g. y., s. 151. 



biniciliğinin hamisidir.324 Tüm bu mitolojik at figürlerinin ortak yanı, genelde olumsuz 

anlam taşımamalarının yanı sıra, kutsal bir yanlarının olmasıdır. Bu bağlamda, 

Atene’nin gönderdiği beyaz atlar da, beyaz arketipinin olumlu anlamları göz önünde 

tutularak, masumiyetin, kutsiyetin ve olumluluğun temsilcisidir. Nitekim Jobes’a göre, 

beyaz at zekanın, safiyetin, aklın, lekesiz masumiyetin ve güneşin arabasını çeken 

atların temsilcisidir ve yeryüzüne mutluluk, sevinç ve masumiyetin yeni krallığını 

getirir. Japonlar kendilerini günahtan arındırdığına inandıkları beyaz bir ata taparlardı. 

Uzun ve iyi işiten kulakları olduğundan dolayı bu ata itiraf ederlerdi günahlarını, çünkü 

onun bu itirafları tanrılara ilettiğine inanırlardı.325 Öte yandan güneşin sembollerinden 

biri de beyaz attır ve beyaz, dişil âlemin ve animanın temsilcisidir (bkz., renk arketipi), 

bu anlamda Ayesha’nın ikinci cildinin dokuzuncu bölümünde Ayesha’nın savaşa 

giderken bindiği atın beyaz olması tesadüf değildir.  

 

2.4.10. Öküz 

Öküz imgesi, hem güneşin sembollerinden biridir hem de ay ile ilişkilidir. 

Wisdom’s Daughter’da on dördüncü bölümde, güneşin temsilcisi Osiris’in kutsal 

hayvanı olarak ortaya çıkar. Pers kralı Ochus Mısır’ı işgal eder ve tüm tapınakları yerle 

bir edip her türlü saygısızlığı yapar. Söz gelimi, tanrı Ptah’ın tapınağına ait ahırdan 

kutsal boğa Apis’i çıkarırlar ve kesip tapınağın içinde kurdukları ziyafet sofrasında 

yerler (WD 189). Apis, Mısır mitolojisinde hem Memphis’in boğa tanrısının, hem de 

bedeninde Osiris’in yeniden doğduğuna inanılan kutsal boğanın ismidir. Genel olarak 

ele alındığında boğa, dünyevi ve fiziksel üretimin sembolüdür ve tıpkı Apis gibi ay ile 

bağlantılıdır; öte yandan güneşle de ilişkisi vardır.326 Perslerin bu kutsal hayvanı 

katletmeleri ise, doğadaki üretici gücün sembolü olması nedeniyle, bir anlamda 

Mısırlıların hadım edilerek güç ve iktidarlarının ellerinden alınmasını sembolize eder.  

Öküz imgesinin güneşle de ilişkisi vardır. She and Allan’ın dördüncü 

bölümünde, bu ilişkiye dolaylı bir gönderme yapılır. Allan’ın öküzlerinden birini bir 

aslan öldürür. Mermisi biten Allan’ın imdadına Umslopogaas yetişir ve baltasıyla aslanı 

öldürür (SA 45). Öküz, güneşin büyük ısısının ve ışığının, hatta güneşin kendisinin 

                                                
324 http://fixedreference.org/en/20040424/wikipedia/List_of_fictional_horses#Horses; 27.05.2006. 
325 Jobes, a. g. y., V. I, s. 791. 
326 http://www.theosociety.org/pasadena/etgloss/anj-arc.htm; 17.05.2006. 



sembolüdür.327 Öte yandan aslanın da güneşin temsilcilerinden biri olması, bu imgelerin 

yorumlanması açısından ilk bakışta paradoksal bir durum yaratıyormuş gibi görünür. 

Ancak aslan imgesinin, olumsuz tezahürlerinde yakıp kavuran güneşin tanrısı Nergal’in 

binek hayvanı olarak savaşı ve Hıristiyanlığın ilk dönemlerinde Şeytan’ı temsil ettiği328 

düşünülecek olursa, bu iki hayvanın güneşin olumlu ve olumsuz yönlerini temsil ettiği 

ortaya çıkar. Ayrıca bu noktada aslan, güneşe tapanların şefi Rezu’nun da sembolüdür, 

çünkü Rezu’nun da şeytani bir doğası vardır ve o da aslan gibi romanın sonlarına doğru 

Umslopogaas’ın baltasıyla öldürülür. 

 

2.4.11. Fil 

Fil imgesi, fallik bir semboldür ve dayanıklılığın temsilcisidir. She and Allan’da 

Zikali’nin Allan’a koruyucu tılsım olarak verdiği nesneyle tezahür eder; bu nesne, 

fildişinden yapılma, ortasındaki delikten fil kuyruğu kılından örülmüş bir kordonun 

geçtiği büyük bir satranç taşıdır. Fildişi sağlamlığın, saflığın, gücün ve zenginliğin 

sembolüdür.329 Öte yandan fil imgesi, dikkat, dayanıklılık, uzun ömürlülük, eril fallik 

ilke, sabır, düşüncelilik, zeka, kendini sınırlama, insanüstü güç, ölçülü olma ve 

bilgeliğin sembolüdür, ayrıca hırs ve cesareti de sembolize eder.330 Satranç taşının da 

düşünce gücünü ve akıllıca hareket etmeyi sembolize ettiği düşünülecek olursa, Allan’ın 

çıkacağı bireyleşme yolculuğunda sahip olması gereken özelliklerin bu tılsımla temsil 

edildiği söylenebilir. Zikali’nin Allan’a verdiği bu tılsım, kendisinin tıpatıp benzeridir; 

üstelik Zikali bu tılsım ateşe atıldığı takdirde kendisinin de yanacağını ve tılsımın kendi 

gücüne sahip olduğunu belirtir (SA 11). Bu durum, Frazer’ın da değindiği ilkel kabileler 

arasında çok yaygın olan bir tür duygusal büyü arketipidir:  

 

İlkel insanda tinsel güçlerle dolu bir dünya görüşüyle yan yana bir başka kavram 
daha vardır: (…) duygusal büyünün ilkelerinden biri, herhangi bir etki onu taklit 
ederek elde edilebilir ilkesidir. (…) eğer birini öldürmek istiyorsanız onun bir 
imgesini yaratır ve yok edersiniz; insanın, kişiyle onun imgesi arasındaki yakınlık 

                                                
327 Jobes, a. g. y., V. II, s. 1222. 
328 Jobes, a. g. y., s. 999. 
329 Jobes, a. g. y., V. I, s. 851. 
330 Jobes, a. g. y., s. 501. 



yoluyla, imgeye yapılan zararı sanki kendi bedenine yapılmış gibi hissettiğine ve 
imge yok edilirse kendisinin de aynı zamanda yok olması gerektiğine inanılır.331  

 

Daha sonraki bölümde bu imgenin Zikali’yle aynı olduğunu, hatta Zikali’nin kendisi 

olduğunu Allan’ın yardımcısı Hans söyler (SA 18). Bu şekilde ilkel inançtaki duygusal 

büyü olgusu ima edilir. 

 

2.4.12. Gergedan 

Gergedan imgesi ruhsal bencilliğin sembolüdür. She and Allan’ın üçüncü 

bölümünde fallik bir sembol olan boynuz imgesiyle birlikte tezahür eder. Bu bölümde, 

şef Umslopogaas’ın gergedan boynuzundan yapılmış bir sapı olan ve bir sırımla sağ 

bileğine bağlanmış bir baltası olduğu belirtilir (SA 31). Boynuz, fallik bir imgedir; 

gergedan ise hacimli olmanın, tehlikenin, gücün, dayanıklılığın ve alınganlığın 

sembolüdür. Aynı zamanda gergedan tek başına yaşayıp, kendi amaçları doğrultusunda 

hareket eden bir hayvan olduğu için, ruhsal açıdan hem yalnızlığın hem de bencilliğin 

temsilcisidir.332 Yine fallik bir imge olan baltanın sapının cesaret, mutluluk ve zaferin 

sembolü gergedan boynuzundan yapılmış olması bir yandan Umslopogaas’ın sahip 

olduğu ruhsal yalnızlık, güçlülük, dayanıklılık, sürekli tehlike içinde yaşamak ve cesaret 

gibi kişisel özelliklere, bir yandan da kabilede hâkim olan ataerkil sisteme yapılan 

göndermeyi daha kuvvetli vurgular. 

 

2.4.13. Su aygırı 

Su aygırı, Mısır mitolojisindeki kötülük tanrısı Set’le bağlantısından ötürü 

genellikle olumsuz bir anlama sahiptir. Bu imge, Wisdom’s Daughter’ın altıncı 

bölümünde bir av macerasında ortaya çıkar. Kaptan Robertson, Allan, Umslopogaas ve 

bazı adamları bir nehrin kenarında yer alan bataklık bir bölgede su aygırı avına çıkarlar 

(WD 68). Su aygırı belirsizlik, hantallık, duygusuzluk, materyalizm, sıkıcılık, ahmaklık 

ve ruhsal gelişim eksikliğinin sembolüdür. Mısır mitolojisindeki yok edici veya şeytani 

ilkenin temsilcisi tanrı Set’in kutsal hayvanıdır.333 Cirlot’a göre, bereket ve su ile 

ilişkisinden ötürü anne arketipiyle de bağlantılıdır (bkz., anne arketipi). Bireyleşme 
                                                
331 Frazer, a. g. y., s. 10. 
332 Jobes, a. g. y., V. II, s. 1336. 
333 Jobes, a. g. y., V. I, s. 774. 



yolculuğuna çıkmış kahramanların su aygırlarını avlaması, hissettikleri ruhsal gelişim 

eksikliğinin ve bilinçdışındaki anne kompleksinin üstesinden gelme çabasının 

temsilcisidir. Ayrıca su aygırının tanrı Set’in kutsal hayvanı olması nedeniyle, 

bilinçdışında kötülüğe karşı verilen gizli bir savaş da ima edilir.  

 

2.4.14. Balık 

Balık imgesi, fallik bir semboldür ve Osiris-Set ikilisiyle bağlantılıdır. Wisdom’s 

Daughter’ın yedinci bölümünde Ayesha’nın Tenes için yaptığı bir benzetmede ortaya 

çıkar. Ayesha, Tenes’i yakalanması kolay, ama denizin derinlerine çekebilecek kadar 

büyük ve güçlü bir balık olarak değerlendirir (WD 88). Balık, olumsuz anlamlarıyla 

ahmaklık, açgözlülük, kaba-sabalık ve sersemlik, cinsellik ve budalalığın sembolüdür. 

Aynı zamanda olağanüstü bereketli oluşundan ötürü fallik bir imgedir. Yunus 

peygamberi yutan büyük balık, karanlıklar veya ölüler âlemini sembolize eder. Osiris’in 

üreme organını kesip denize atan tanrı Set’le bu organı yutan balık özdeşleştirildiğinde, 

balık imgesi uğursuz bir işaret, suç planlama, saklama ve karanlığı temsil eder.334 

Böylece Ayesha’nın, Tenes’i tüm özellikleriyle yansıtan bir sembol kullandığı görülür.  

 

2.4.15. Ağaç 

Ağaç doğrudan, yaşamın ve sonsuz varlığında karşıtları toplayan birliğin 

sembolüdür (bkz., I. Bölüm s. 75). Ağaç imgesi ilk olarak She’de Holly’nin ismiyle dile 

getirilir; dipnotta Holly isminin, çobanpüskülü denen bir ağaç anlamına geldiği 

belirtilir. Yirmi ikinci bölümde Ayesha, Holly’ye de ölümsüzlük nimetini 

bağışlayacağını söyler: “Ondan sonra gerçekten de, adını aldığın ağaç gibi hep yeşil 

kalacaksın” (S 279). Chetwynd’e göre yaprak dökmeyen ağaç, yaşamın sonsuz yönünün 

ve değişen şeylerle karşıtlık oluşturan kalıcı şeylerin temsilcisidir. Ayrıca fallik 

şeklinden ötürü maddi dünyanın özündeki kalıcı birliği de ifade eder; çünkü insan da 

fallusunun yaratıcı gücü sayesinde soyunu sürdürür.335 Böylece Holly’nin kazanacağı 

sonsuz yaşam, ismini taşıdığı çobanpüskülü ağacı gibi hep yeşil kalan bir ağaçla temsil 

edilir.  

                                                
334 Jobes, a. g. y., s. 574–75. 
335 Chetwynd, a. g. y., s. 405. 



Ağaç imgesi, Wisdom’s Daughter’ın on ikinci bölümünde “yaşam ağacı” 

imgesiyle tezahür eder. Bilge Noot, Ayesha’yı Kallikrates’ten uzak durması konusunda 

uyarırken şu sözleri söyler: “Göğsünden yaşam ağacının fışkırdığı senin gibi birine, o 

ağacı söküp yerine bir kadının sıradan yeteneklerinin tohumunu dikmek ve bunların 

yardımıyla sevgilisini bir rakibin elinden kapmak yakışır mı?” (WD 60–61). Yaşam 

Ağacı mutluluk, ölümsüzlük, beslenme, sevinç ve fallusun sembolüdür. Bir tür yaşam 

ağacı olan Eden Cenneti Bahçesi’ndeki ağaç, sonsuz yaşam sağlayan bir meyve verir. 

Yaşam Ağacı, Bilgi Ağacı’nın ikizidir ve ikisi de Dünya Ağacı’ndan türemiştir.336 O 

güne dek ilahî gücün emrinden dışarı çıkmayan Ayesha gibi yarı tanrısal bir varlığın, 

yüreğindeki inancı temsil eden bu kutsal ağacı söküp de yerine insani hırslara gebe 

tohumlar ekmesi, bahşedilen bu kutsallığı ve seçilmişliği insani bir tutku uğruna 

reddedip, kendini sıradan ve dünyevi bir seviyeye indirmek istemesinin sembolüdür. 

Ayesha Yaşam Ateşi’ne girip ölümsüzlük kazanmayı düşlerken, aslında gerçek 

ölümsüzlüğün, onu sıradan kadınlardan farklı kılan kendi içindeki değerlerde gizli 

olduğunu göremez.  

Ağacın bir diğer türevi olan “kuru ağaç” imgesi, Wisdom’s Daughter’ın on 

dördüncü bölümünde ortaya çıkar. Ayesha, Ochus’u öldürmek için, Perslerin hadım 

ettiği ve bu yüzden onlara karşı nefret dolu olan Ochus’un başdanışmanı Bagoas’ı 

kullanmaya karar verir (WD 197). Hadım edilmiş kişi, eski kültürlerde hem kötülüğün 

hem de verimsizliğin sembolüydü.337 Nitekim Bagoas kötü ve güvenilmez bir 

karakterdir, pek çok cinayetin failidir; “beni kuru bir ağaca çevirdiler” (WD 203) 

diyerek kuru ağacın sembolize ettiği verimsizliğini vurgular. Ancak verimsizliği ifade 

eden “sterility” kelimesi, zararlı organizmalardan arınmışlık anlamına da gelir; bu ikinci 

anlam ise, Ochus gibi oldukça zararlı bir insanı yok etmede Bagoas’ın kullanılmasıyla 

oldukça uyumludur. 

 

2.4.16. Mağara 

Mağara imgesi anne arketipinin ve bilinçdışının sembollerinden biridir. 

Ayesha’nın birinci cildinin üçüncü bölümünde, manastırdan ayrıldıktan sonra 

kahramanların tırmandıkları dağın eteğinde sığındıkları yer olarak tezahür eder. 

                                                
336 Jobes, a. g. y., V. II, s. 1595. 
337 Jobes, a. g. y., V. I, s. 531. 



Bireyleşme yolculuğunun sembolize edildiği bu yolculukta sığınaklarının mağara 

olması, bu imgenin rahmin, gizemin ve dar anlamda doğum ve dölleme yeri olarak anne 

arketipinin temsilcisi olduğunu gösterir (bkz., anne arketipi). Mağaranın derinliği ve 

karanlığı ise bilinçdışının sembolüdür. Mağaranın bir sığınak şeklinde tezahürü, bilincin 

içe dönüşünün ve bilinçdışının derin katmanlarına sızışının ifadesidir. Jung’a göre 

bilinçaltı yalnızca ölümün ağzı değildir, aynı zamanda yaşamın kökeninde bulunan tüm 

besleyici ve yaratıcı enerjileri de içerir. Bunlarla ilişkiye geçildiğinde, canlandırılırlar ve 

bilincin kullanımına geçirilirler; yeniden doğarlar.338 Kişilik gelişiminin çocukluk ve 

gençlik çağının ötesinde yaşlılık dönemini de kapsadığını ileri süren Jung’a göre kişi, 

çıktığı bireyleşme yolculuğunda nekyia’sı istikametinde keşfettikleriyle yüzleşir ve 

bunlar üzerinde çalışırsa, elde ettiği semere de o denli büyük olacaktır.339 Bu anlamda, 

romandaki kahramanların çıktıkları yolculukta bir mağaraya sığınmaları, bireyleşme 

sürecini gerçekleştirebilmek için bilinçdışında gizlenen potansiyel güce duydukları 

ihtiyacın sembolüdür. 

 

2.4.17. Dağ 

Dağ, Jung öğretisinde kendiliğin sembolüdür. Ayesha’da en çok vurgulanan 

imgelerden biri de dağ imgesidir. Bu imge, birinci ciltte kahramanların güçlükle 

tırmandıkları ve birçok yaşamsal tehlikeyle burun buruna geldikleri yer olarak 

belirirken, ikinci cildin birinci bölümünün hemen başında bir kez daha ortaya çıkar. 

Holly ve Leo’yu ilkel kabilenin elinden kurtaran rahip, isminin Oros olduğunu söyler 

(AII 8). Yunanca’da dağ anlamına gelen Oros, aynı zamanda “dağ ruhu” veya “dağ 

tanrısı” anlamına da gelir.340 Jung’a göre dağ, yolculuğun ve tırmanışın hedefini temsil 

eder, bu nedenle psikolojide genellikle kendilik anlamına gelir.341 Romanda kendiliğin 

sembolü olan bu dağa tırmanmak, kahramanların çıktıkları bireyleşme yolculuğunda 

kişilik bütünleşmelerini gerçekleştirerek kendiliğin amacına varma çabasını sembolize 

eder. Öte yandan animanın temsilcisi Ayesha’nın Ateş Dağı’nda yaşaması da, 

                                                
338 Jacobi, a. g. y., s. 183.  
339 Stevens, a. g. y., s. 39. 
340 http://www.theoi.com/Protogenos/Ourea.htm; 19.05.2006. 
341 Jung, Dört Arketip, s. 89 dpnt. 



bireyleşme sürecinde ilk yüzleşilmesi gereken bilinçdışı unsurlardan birinin anima 

olduğu gerçeğine bir göndermedir. 

Dağ, She and Allan’da ürkütücü bir imge olarak belirir. On ikinci bölümde 

dağdaki geçitlerden geçip, girişinde mızraklı muhafızların beklediği bir binadan içeri 

girmek üzerelerken, Hans Allan’a bu girişin bir tuzağın ağzı olduğunu söyler. Allan ise, 

“Sessiz ol. Bütün dağ bir tuzak, o yüzden korkacak bir şey yok, üstelik silahlarımız da 

var.” (SA 137) diye cevaplar. Kendiliğin sembolü olan dağ imgesinin bütünüyle bir 

tuzak olarak algılanması ve bu tuzağa karşı fallik bir sembol olan silaha güvenilmesi, 

bireyleşme sürecinin zorluklarına karşı erkeğin, cinsiyetine dair bilincinden güç 

aldığının göstergesidir. 

 

2.4.18. Rüzgâr 

Rüzgâr imgesi, animanın en yaygın sembollerinden biridir. İlk olarak Ayesha’nın 

ikinci cildinin ikinci bölümünde tezahür eder. Ateş Dağı’nın doruğundaki ateş 

çukurunun kenarında dururlarken, Holly güneyden kuzeye esen ve volkan gölünden 

çıkan zehirli gazları dağıtıp orayı yaşanır hale getiren, aynı zamanda da ortamdaki 

dayanılmaz sıcaklığı hafifleten bir rüzgârın varlığını fark eder. Jung’a göre rüzgâr, 

daima anima ve animusla ilgilidir.342 Üstelik “Tanrı rüzgârdır, insandan daha güçlü ve 

kudretli olan, görünmez bir nefes-ruhtur. İbranice’deki ruah’ta olduğu gibi, Arapça’daki 

ruh da nefes ve ruh anlamına gelir.”343 Öte yandan rüzgar nefes, semavî öfke, değişim, 

tehlike, ilahî güç, yenilenmiş yaşam, ruh ve savaşın sembolüdür. Bazen yaşam verici, 

bazen de ruh-hırsızı veya ölüm meleği olarak tasvir edilir.344 Ruh temsilcisi anima, yine 

ruh sembolü olan rüzgarla hakimiyetini hissettirir, ancak volkanın yaydığı zehirli gazları 

dağıtması ve öldürücü sıcağı etkisiz hale getirmesinden dolayı, bu kez animanın ve 

rüzgarın sembolize ettiği anlamların olumlu ve yaşam veren yönü vurgulanmaktadır. 

Üstelik rüzgarın taşıdığı değişim ve yenilenmiş yaşam anlamları, bir sonraki bölümde 

tezahür eder, bu bağlamda rüzgar sembolü Ayesha’nın çirkin, yaşlı ve iğrenç fiziksel 

görüntüsünden kurtulup eski büyüleyici güzelliğine kavuşacağının adeta bir 

habercisidir. 

                                                
342 Jobes, a. g. y., s. 80. 
343 Jung, Two Essays on Analytical Psychology, s. 132. 
344 Jobes, a. g. y., V. II, s. 1682. 



Rüzgârın animayla ilişkisi Ayesha’nın ikinci cildinin son bölümünde de gözlenir. 

Oros’un Ayesha hakkındaki sözleri, rüzgâra benzetilen Ayesha’nın, temsilcisi olduğu 

animanın ölümsüzlüğünü ve ne zaman ve nerede ortaya çıkıp psikeyi etkisi altına 

alacağının bilinmediğini ifade eder: “Hes’in asla ölmeyeceğini söylemek istiyorum. 

Yalnızca değişir, hepsi bu. Rüzgarın bir oradan bir buradan estiği gibi, O da gelir gider 

ve rüzgarın yeryüzünün hangi köşesinde veya yeryüzünün ötesinde nerede bir süreliğine 

uyuduğunu kim söyleyebilir ki?” (AII 285) 

Ruh imgesi animanın rüzgârla bağlantısı, Wisdom’s Daughter’ın on beşinci 

bölümünün sonunda ilahî bir işaret şeklinde ortaya çıkar. Bu bölümde Ayesha, 

Bagoas’ın Ochus’u zehirleyememe ihtimaline karşı, tapınağı ateşe vermeye karar verir; 

ancak bunun için rahipler ilahî bir onay gerektiğini belirtirler, bunun üzerine gerekli 

ayin yapılır ve gelecek olan tanrısal işaret beklenir. Gelen ilahî işaret, varlığını önce bir 

kanat vuruşu hissi ve soğuk bir rüzgârla belli eder (WD 211). Böylece ruhun nefes 

olduğu gerçeği, rüzgârın tanrısal özelliği ve animayla ilişkisinin yanı sıra, kanat 

imgesinin sembolize ettiği ilahî mesaj ve haberci anlamları bir kez daha vurgulanır.  

 

2.4.19. Yıldırım 

Yıldırım, çeşitli mitolojilerde tanrıların intikam ve cezalandırma aracıdır. 

Wisdom’s Daughter’ın sekizinci bölümünde, yıldırım imgesi Ayesha ile ilişkili olarak 

tezahür eder. Sidon ülkesinin başına gelecek felaketin sorumlusu olmaktan ötürü 

rahatsızlık duyan Ayesha, kendini yıldırıma benzetir: “Ama ben kaderin ellerindeki 

yıldırımdan başka neyim ki ve yıldırım nereye düşeceğini seçebilir mi? Nereye çekilirse 

yıldırımın oraya düşmesi gerekmez mi?” (WD 106). Yıldırım imgesi, olumsuz 

anlamlarında tehlike, yok edici güç, intikam ve gazabın sembolüdür. Deliliğe yol 

açtığına inanılır. Baal, Jüpiter ve Zeus’un silahıdır. Çin’de ejderin dili ya da göklerin 

ateşidir. Kırmızı renginden ötürü iyileştirici özelliği olduğuna da inanılırdı.345 Öte 

yandan Chetwynd’e göre yıldırım, bilinçdışının gece karanlığını bir anlığına gündüz 

gibi aydınlatabilen önsezinin ve derin içgörünün ani parlamasıdır. Şekil itibarıyla parlak 

bir yılana veya ejderin ateşten diline benzediğinden, hem dişil ilkeyle hem de yaratıcı 

enerjiyle bağlantılıdır.346 Verilen intikam alma görevinden dolayı kendini 

                                                
345 Jobes, a. g. y., s. 993. 
346 Chetwynd, a. g. y., s. 243. 



özdeşleştirdiği yıldırım, Ayesha’nın sahip olduğu güçlü önsezilerin temsilcisidir; bunun 

yanı sıra, temsilcisi olduğu animanın bilinçdışının karanlığından gelip erkeğin önsezileri 

aracılığıyla bilinçte tezahür etmesine yapılan bir göndermedir.  

 

2.4.20. Altın 

Altın imgesi, güneşin en önemli sembolleri arasındadır. Ayesha’nın ikinci 

cildinin sekizinci bölümünde, Ayesha’nın mükemmel bir simyacı olduğu gerçeğiyle 

birlikte ortaya çıkar. Kurduğu laboratuarda tüm metalleri altına dönüştürebilmektedir. 

Altın, güneşin sembollerinden biridir. Aynı zamanda şafak, güneş enerjisi ve ışık, 

sadakat, asalet, aşk, mükemmellik, güç, canlılık, bilgelik, kıskançlık, baştan çıkarma, 

ihanet ve dünyevi zenginliğin de temsilcisidir. Hindistan’da ölümsüz ateşin, yaşamın ve 

ışığın sembolüdür ve tanrıların bir şeklidir. Çin inanışında eril yang ilkesinin veya 

cennetin kutsal âleminin enerjisiyle doludur.347 Altının sembolize ettiği bu özellikler, 

Ayesha’nın sahip olduğu özelliklerdir. Özellikle güneş, ölümsüz ateş, yaşam ve 

cennetin kutsal âleminin enerjisi Ayesha’yla yakından ilişkilidir; çünkü bu Cennet’in 

kızı, güneş tapımına ait İsis-Osiris ayinlerini yönetir; tapınağında ışığı, yeraltından 

gelen ölümsüz ateşin sütunları sağlar ve altını ateşe tabi tutarak elde eder. 

 

2.4.21. Lapis lazuli 

Kötülüklerden koruyucu özelliği olduğuna inanılan lapis lazuli, Osiris’le 

bağlantılı bir imgedir. Wisdom’s Daughter’ın sekizinci bölümünde, Ayesha ile 

yaptıkları anlaşmayı Tenes, lapis lazuli denen lacivert taştan yapılmış bir mühürle 

mühürler (WD 99). Lapis lazuli, lacivert ve göklerin taşı anlamlarına gelir; yetenek, 

asalet ve gerçeğin sembolüdür. Taşıyan kişiyi kötü etkilerden koruduğuna ve eğer 

kişinin tenine değiyorsa havaya yayılmış kötülükleri defettiğine inanılır. Lapis, 

Latince’de taş ve lazuli, Arapça’da gökyüzü demektir. Eski Mısır’da Osiris’ten Lapis 

lazuli’nin Tanrısı olarak bahsedilir. İbrani geleneğinde, kanunların bu taşın üzerine 

yazıldığı söylenir.348 İri kıyım cüssesine rağmen, Tenes’in aslında ne kadar korkak ve 

güvenlik arayışı içinde bir insan olduğu, kullandığı mührün lapis lazuliden yapılmış 

                                                
347 Jobes, a. g. y., V. I, s. 671. 
348 Jobes, a. g. y., V. II, s. 973. 



olmasından bellidir. Ayrıca bu taşın Osiris’le bağlantısı, İsis rahibesi Ayesha ile de 

ilişkilendirilmesine yol açar.  

 

2.4.22. Kanat 

Kanat imgesi, uçmayla çağrışımsal ilişkisinden ötürü genellikle semavî ve ruhsal 

varlıkların temsilcisidir. Ayesha’nın ikinci cildinde roman boyunca önemli sahnelerde 

tekrarlanan imgelerden biridir. Dördüncü bölümde Ayesha dönüşüm geçirip eski 

güzelliğine kavuşmadan hemen önce ateş çukurundan çıkan iki büyük siyah kanat, 

üzerine kapanır (AII 97); onuncu bölümde Kaloon ülkesine savaşarak girdiklerinde 

alevden büyük kanatlar ortalığı yakıp yıkar ve Holly, büyük alevden kanatların 

başlarının üzerindeki karanlığı silip süpürdüğünü görür (AII 239); yine romanın son 

bölümünde Ayesha ateş çukurunun başında Leo’nun cesediyle birlikte beklerken, 

çukurdan yükselen iki kanat, günün ilk ışıklarına dek Ayesha’nın başının üstünde uçar 

ve sonunda hepsi birlikte kaybolurlar (AII 281). Kanat, sembolik olarak bildiğimiz 

anlamlarına ek olarak, Hıristiyanlarda meleklerin ve Yahudi inanışında Cherub olarak 

adlandırılan, meleğe benzer, semavî, kutsal ve büyülü varlıkların sembolüdür. Eski 

Ahit’te bu yaratıkların kanatlı ve dört tane yüzleri olduğu belirtilir; bu yüzler insan, 

aslan, kartal ve öküze benzer. Genesis’te cennetin bekçileri olarak geçerler. Ezekiel ve 

Kabala inançlarında bunlardan dört kutsal ve canlı yaratık olarak bahsedilir. Bu dört 

canlı, gerçekte dört elementin sembolüdür ve aynı zamanda insandaki dört düşük 

ilkenin de sembolüdür. Bunlar, Güneş Tanrısı’na eşlik eden dört takımyıldıza da tekabül 

eder.349 Kabala’da bu yaratıklar bir melek sınıfı veya yarı ruhsal varlıklardır, tıpkı 

Ayesha gibi. Cherub kelimesi aynı zamanda yılan anlamına gelir; bazen de kartal başlı, 

aslan vücutlu ve yılan kuyruklu kanatlı mitolojik ejderhayla özdeşleştirilir. Böylece 

görülür ki, animanın temsilcisi Ayesha’nın pek çok özelliği, kanat imgesinde de 

sembolik anlamlarını bulmuştur. Öte yandan Jobes’a göre çift kanat, ikiz semavî ateşin 

veya şafağın ve akşam karanlığının sembolüdür.350 Ateşin tanrıçası Ayesha, Ölüler 

Ülkesi’ne geçmek üzeredir; böylece akşam karanlığı canlılar dünyasındaki yaşamının 

sonunu temsil ederken, şafak da Leo’ya kavuşacağı ölülerin dünyasındaki yaşamının 

başlangıcını sembolize eder. 

                                                
349 http://www.theosociety.org/pasadena/etgloss/cha-chy.htm; 06.06.2006. 
350 Jobes, a. g. y., s. 1685. 



Sonuç olarak, serinin tüm romanlarında, farklı mitoloji ve kültürlerde yaygın 

olarak kullanılan arketipsel doğa imgelerine başvurularak geniş bir anlam yelpazesi 

oluşturulduğu görülür. Bu sayede, hem arketiplerin içeriklerinin yardımcı doğa 

imgeleriyle desteklendiği, hem vurgulanan anlamların birbirleriyle ilişkisinin aydınlığa 

kavuşturulduğu hem de romanlar arası bir anlam bütünlüğünün sağlandığı söylenebilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SONUÇ 

En ilkelinden en gelişmişine neredeyse tüm uygarlıklarda birbirine benzer 

özellikler gösteren mitlerde, kültürlerin aynası olarak kabul edilen masallarda ve 

insanların düşüncelerini ve yaşamlarını çoğu zaman derinden etkileyen mistik bir dünya 

olan rüyalarda tezahür eden aynı motif ve imgelerin dikkat çekici varlığı, mitoloji ve 

mitografi uzmanlarının olduğu kadar, psikanalistlerin de inceleme ve araştırmaları için 

bir çıkış noktası teşkil eder. Sözgelimi, anaerkil ilksel toplumlardaki biricik tapım olan 

Ana Tanrıça kültünün, ataerkil toplum sistemine geçen sonraki uygarlıklarda yaşam 

veren ve alan Toprak Ana olgusuna dönüşmesi, kültürel yayılma faktörünü etkisiz 

kılacak kadar coğrafi açıdan birbiriyle ilgisiz farklı mitolojilerde güneş, ay ve ateş 

tanrıları başta olmak üzere birçok tanrının dikkat çekici paralellikler sergilemesi, 

değişik kültürlere ait masallardaki kahramanların dünyayı dolaşarak yaptıkları 

yolculuğun seyrinin, ejderha ya da canavarla savaş başta olmak üzere üstlendikleri 

görevlerin ve aldıkları ödülün benzerliği ya da aynılığı, yaşlı bilge adam arketipinin 

hemen her kültürde farklı isimler fakat benzer tipleme ve işlevlerle (bizim 

kültürümüzdeki “aksakallı dede”nin, Hıristiyan kültüründe “Noel Baba” tiplemesine 

dönüştüğü gibi) ortaya çıkışı bu konuda verilebilecek çarpıcı örneklerden bir kaçıdır. 

Jung’un kuramına göre, insan psikesinin karanlık katmanlarından biri olan ve kişisel 

bilinçdışından da alt seviyede yer alan kolektif bilinçdışının, başlangıçtan itibaren 

insanlığın tüm ortak mirasını oluşturan atalarımızın deneyimlerini barındırması ve bu 

yaşanmışlıkları gerek kolektif bilince gerekse kişisel bilince mitler, masallar, rüyalar ve 

vizyonlarda ortaya çıkan arketipsel imgeler vasıtasıyla yansıtması, bu gizemli benzerliği 

aydınlığa kavuşturur. Aynı bakış açısı, Jung’a göre, akıl hastalarının vizyon ve 

halüsinasyonlarında tezahür eden mitolojik imge zenginliğinin kaynağına da açıklık 

getirir.  

Psikanalizin kurucularından Freud, psikanaliz çalışmalarını bir süre birlikte 

yürüttüğü meslektaşı Jung’tan farklı olarak, bu benzerlikleri genellikle insanın kişisel 

bilinçdışına bastırdığı istekler ve duygularda temellendirir; çünkü ona göre kolektif 

bilinçdışı –ve doğal olarak arketip– diye bir olgu yoktur ve histeri, psikoz ve nevroz 

başta olmak üzere çeşitli akıl hastalıklarının kökeninde, çocukluk gibi erken bir 

dönemde yaşanmış (ya da yaşandığı varsayılan) acı veren cinsel deneyimler ve 

yetişkinlik döneminde bastırılmış cinsel dürtüler bulunmaktadır. Hocası Breuer’in Anna 



O. vakasıyla başlattığı ve kişisel nedenlerden ötürü yarım bırakmak zorunda kaldığı 

çalışmalarını devam ettirerek, çok fazla tepki çeken Cinsellik Üzerine Üç Deneme adlı 

eserinde nevrozun temelini cinselliğe dayandıran travma kuramını ortaya atar. 

Psikanalizin başlangıç safhasında Freud’un travma kuramını izleyen bir başka kuramı 

da, psikanalizin belkemiğini oluşturan Odipus kompleksidir. Üstelik daha da ileri giden 

Freud, Odipus kompleksinin sınırlarının çocuğun yenidoğan çağına kadar dayandığını 

ileri sürer; hatta bu görüşe göre Shakespeare’in trajedi kahramanı Hamlet, Odipus 

kompleksinin var olduğuna dair sağlam bir ispattır. Odipus kompleksinin doğal bir 

sonucu olarak ortaya çıkan iğdişleştirilme kompleksinin ileriki yaşam üzerindeki etkileri 

ise, çocuğun cinsiyetine göre değişir; örneğin erkek çocukta cinsel kimlik sıkıntısı, 

babadan nefret ve kadınlarla kurulan başarısız ilişkiler şeklinde yetişkinlik dönemine 

yansırken, kız çocuğunda anneden nefretle, ileride babasına benzeyen biriyle evlenip 

tam bir itaatle ona teslim olmasıyla, bir erkeğin sürdürdüğü şekilde yaşamını 

sürdürmesiyle ya da eşcinsel tercihlerde bulunmasıyla sonuçlanan Elektra kompleksi ile 

belirir.  

Freud’un, bilinçdışının kapısını aralayabilen araçlardan biri ve psikanalizin en 

sağlam temeli olarak değerlendirdiği rüya yorumlamaları üzerine çalışmalarının da 

psikanalizin gelişimine önemli katkıları olduğu bir gerçektir; çünkü hastaların rüya 

yorumlamaları ve çözümlemeleri üzerinde yapılan psikanalitik çalışmalar sayesinde, 

genellikle bilinçdışında yatan ve hastalığa neden olan sorunu bulup tedaviye geçmek 

kolaylaşmıştır. Freud’un rüya kuramının temelinde, yine bilinçdışına bastırılmış istekler 

önemli bir rol oynar; buna göre bastırılan istekler, bilinçsiz kaldığımız uyku durumunda 

bilince yansır, ancak bilincin hizmetinde olan “rüya sansürcüsü” mekanizmasıyla, “gizli 

rüya düşüncesi” sembolikleşip biçim değiştirerek neredeyse tanınmaz hale gelir ve 

“manifest rüya”nın içeriğini oluşturur. Yoğunlaştırma ve kaydırma gibi işlemlerin 

uygulandığı manifest rüyanın çözümlenmesi ve bilinçdışı isteklerin yüzeye çıkarılması 

eylemine Freud “rüya çalışması” adını verir. Öte yandan Freud, son dönem 

çalışmalarında doğrudan bilinçdışı kavramını kullanmaktan özenle kaçınarak, gerektiği 

yerlerde bilinçdışının bölümleri olarak açıkladığı “önbilinçli” ya da “bilinçsiz” 

terimlerine başvurur. Kullandığı bu terimlerin en çarpıcı özelliği, Jung’un kuramındaki 

“kişisel bilinçdışı” ve “kolektif bilinçdışı” terimlerine anlamca büyük bir yakınlık 

göstermeleridir; çünkü önbilinçli bir olay, bilinçli özelliğini kaybettikten sonra kolayca 



geri kazanılabilme özelliğine (kişisel bilinçdışına bastırılan olaylarda olduğu gibi) 

sahipken, bilinçsiz sıfatının kullanıldığı durumlar zorlu uğraşlar sonucu bilinçli hale 

getirilebilme (kolektif bilinçdışının sembolleri gibi) özelliği taşır. Psikeyi Es, Ben ve 

Üstben olarak üç yapısal unsura ayıran Freud, sevi ve yok etme gibi temel içgüdüleri 

barındıran Es’ten koparak dış dünyayla uzlaşmayı ve yaşamı sürdürmeyi sağlayan 

Ben’in oluştuğunu ve Ben’den koparak gelişen Üstben’in toplumsal olarak kabul 

edilmiş kalıplara uygun biçimde iyi ve doğru davranmada denetleyici rolünü 

üstlendiğini savunur. Buna göre Üstben, hem Es’in hem de Ben’in denetimini elinde 

tutar. Bu bağlamda Freud, Es ve bilinçdışı kavramlarını eşleştirirken, Ben ve önbilincin 

de uyumlu bir ikili olduğunu ileri sürer. Es’in barındırdığı sevi içgüdüsünün içerdiği 

enerjiye ise libido adını verir; amacı insanda var olan yok etme eğilimlerini engellemek 

olan libidonun, yok etme içgüdüsüyle karşıtlık oluşturan etkileşimi, insan yaşamını 

yönlendirebilecek ölçüde güçlüdür.  

Birçok kuramını cinsellik üzerine temellendiren Freud’un dogmatik görüşleri, 

Jung’la dostluğunun ve işbirliğinin bitmesine neden olmuştur; Jung kendi bilimsel fikir 

ve bulgularını özgürce dile getiremediği bu dogmatizme daha fazla dayanamaz ve 

Freud’un öğretilerinde yaptığı değişiklikleri ve bunlara karşı ileri sürdüğü farklı fikirleri 

Bilinçdışının Psikolojisi adlı kitabında yayınlayarak yollarını ayırır. Jung’un ilk ele 

aldığı libido kavramıdır, varlığını inkar etmez ama tamamen cinsel bir enerji değil, daha 

ziyade karşıt kutuplar (yaşam-ölüm, iyi-kötü, ilerleme-gerileme, bilinç-bilinçdışı gibi 

ikili karşıtlıklar) arasında sürekli gidip gelen bir yaşam enerjisi olduğunu savunur. 

Libido kavramının sınırlarını genişletmede Jung’un çıkış noktası, Heraclitus’un 

düzenleyici karşıtlar fonksiyonu anlamına gelen Enantiodromia yasası gereği, her şeyin 

er geç kendi karşıtını bulacağı düşüncesidir. Üstelik nevroz ve psikoz gibi akıl 

hastalıklarının temelinde, Freud’un ileri sürdüğü cinsel nedenlerden çok, birtakım 

bastırmalardan ötürü libidonun sürekli geriye, bilinçdışına doğru akması ve enerjiyle 

dolan ve bir çıkış noktası bulamayarak bilince sızan bilinçdışının, hakimiyeti ele aldığı 

gerçeği yatar. Jung, daha da ileri giderek Odipus kompleksinin evrensel bir geçerliliği 

olmadığını da iddia eder; çünkü çocuğu anneye bağlayan şey, anneye duyulan cinsel 

sevgi değil, annenin koruyan, seven ve şefkat gösteren özelliğidir. Dayanak noktaları 

farklı olmasına karşın Jung, bu fikrinde yalnız değildir; Fromm ve Bachofen de, Odipus 

kompleksi kuramına karşı çıkar; onlara göre Kral Odipus trajedisi, anaerkil ve ataerkil 



dünyaların arasında kalmış bireyin dramını sembolize eder. Odipus’un babasını 

tanımadan annesini tanıması ise, başlangıçta hâkim olan anaerkil düzeni temsil eder; bu 

bağlamda Odipus’un gerçekleştirdiği baba katli, oğlan çocuğunun ataerkil düzenin 

baskıcı tavrına başkaldırısını ifade eder.  

Jung son olarak, psikanaliz çalışmalarının kişisel bilinçdışına sığdırılamayacak 

kadar geniş bir alanı kapsadığını ileri sürerek Freud’un bilinçdışı kavramını da genişletir 

ve bilinçdışının kişisel ve kolektif bilinçdışı olmak üzere ikiye ayrıldığını savunur. 

Freud’un kendi rüyalarının yorumundan yola çıktığı gibi, Jung da çocukluğundan 

itibaren yaşadığı kendi deneyimlerine dayanarak çalışmalarına devam eder; örneğin 

çocukluğunda fark ettiği ve yaşantısına hâkim olan No 1 ve No 2 adını verdiği iki ayrı 

kişiliği, psikanaliz çalışmaları sırasında benlik ve kişilik olarak tanımlar. Benzer şekilde, 

orta yaşlarında geçirdiği bir tür psikolojik dönüşüm sürecinden sonra nekyia motifiyle 

sembolleştirdiği ve “kahramanın gece deniz yolculuğu”na benzettiği, kişinin bireyleşme 

yolculuğu kuramını ortaya koyar; buna göre kişinin bireyleşme yolculuğunu başarıyla 

tamamlayabilmesi için psikenin, bilinçdışının karanlık bölgesine inip orada türlü 

tehlikelerle karşılaştıktan sonra, bilinçdışında barınan arketip çekirdekleri olan 

komplekslerle yüzleşerek onları kişilikle entegre etmesi gerekmektedir, çünkü ancak bu 

şekilde kişilik bütünlüğü sağlanabilir. Geçirdiği şizofreni benzeri bu dönüşüm 

sürecinden sonra Jung, şizofreninin temelinde kimyasal etmenlerin yanı sıra, libidonun 

dış dünyadan çekilerek, bilinçdışına doğru akıp rüya ve fantezi üretmeye başlaması 

olayının yattığını ileri sürer. Akıl hastalarının rüya ve fantezilerinde sık sık görülen 

masalsı ve mitolojik imgelerin zenginliği ise kolektif bilinçdışının varlığına işaret eder. 

Bu bağlamda kolektif bilinçdışı, kişinin unuttuğu ya da bastırdığı deneyimlerin deposu 

olan kişisel bilinçdışından daha ötede ve derinde yer alan, başlangıçtan beri tüm 

insanlığın ortak deneyimlerini içeren psişik ve dinamik ikinci bir bilinçdışıdır. Böylece, 

Jung’un modeline göre psikenin yapısı bir adaya benzer: Adanın suyun üstündeki kısmı 

bilinç, suyun altından görünen kısmı kişisel bilinçdışı ve yeryüzüne birleştiği kısmı da 

kolektif bilinçdışıdır; bilincin öznesi Ben, bilinç ve bilinçdışından oluşan bir bütündür, 

ama kolektif bilinçdışıyla bir ilgisi yoktur. Kolektif bilinçdışının malzemeleri Ben’in 

deneyimlerinden değil, insanlığın, coğrafi ve kültürel fark gözetmeksizin belli 

durumlara karşı verdiği korku, düşmanlık ve tutku gibi ortak tepkileri ve erkek-kadın, 

iyilik-kötülük, aydınlık-karanlık ve aşk-nefret gibi yaygın karşıtlıkları içeren, bilinen en 



eski ortak deneyimlerinden oluşur. Arketipler de, kolektif bilinçdışının malzemeleri 

olarak bu deneyimlerin şifreleri gibidir, yaşamın kritik dönemlerinde çeşitli uyarıcılarla 

harekete geçip rüya, vizyon ve halüsinasyonlarda ortaya çıkarak bilinci uyarmaya 

çalışır. Düşünce yoluyla icat edilmeyen kolektif bilinçdışını düşünerek anlamak 

mümkün olmadığından, sınırlarını belirlemeye ve yapısını kavramaya çalışmak da 

yararsız bir girişim olacaktır. Varlığı Jung’a göre, ancak mit, rüya ve vizyonlarda 

tekrarlanarak tezahür eden, edebiyat ve sanatın da içinde olduğu etkinliklerin ortaya 

çıkışında insanın yaratıcı gücünü derinden etkileyen ve arketip olarak adlandırılan 

kolektif imge ve motiflerle anlaşılabilir. En bilindik ve insan yaşamında en etkili 

arketiplerin başında, kişiliğin oluşmasında rol oynayan anima, animus, persona, gölge, 

kendilik ve benlik gibi yapısal unsurlar ve anne, yaşlı bilge adam, yalnız kadın, 

kahraman, yeniden doğuş, çocuk yeme, mandala, renk ve sayı arketipleri gelir. 

Jung’a göre, bilincin merkezi olan benlik, erkek psikesindeki dişil unsur olan 

anima, kadın psikesindeki eril unsur olan animus, kişinin topluma uyum sağlamasını 

sağlayan persona ve kişiliğin istenmeyen ve ilkel yönlerinin toplandığı gölge, dünyaya 

doğuştan getirdiğimiz ve önce varoluş nedeni bireyleşme olan kendilikte tezahür eden 

bir arketipten koparak oluşur. Bireyleşme sürecinde, bu arketipsel unsurlar psikede 

kompleksler olarak ortaya çıkar. Eğer kişi, bireyleşme sürecinde bu komplekslerle 

yüzleşme ve uzlaşmada, yani bunları kişilikle entegre etmede başarısızlığa uğrarsa, bu 

sürecin tamamlanması ve kişilik bütünlüğünün sağlanması söz konusu değildir. Öte 

yandan, kişiliğin anne ve yaşlı bilge adam gibi diğer arketiplerle özdeşleşmesi sonucu 

şişme tehlikesi belirir ve eğer önlem alınmazsa birey, kişilik dağılması tehdidiyle karşı 

karşıya kalır. Zaten Jung’un ruh hastalıklarıyla ilgili kuramının özünü de, bu durum 

oluşturur; çünkü özellikle nevrozun temelinde, kişinin, bilinçdışının bazı arketipleriyle 

karşılaşmaktaki ve bunları özümsemekteki başarısızlığı yatar. Kabullenemediği bu 

arketipsel unsurları, kişi çevresindeki insanlara ve nesnelere yansıtır ve böylece nevroz 

ortaya çıkar. Ancak kişi uzlaşmayı öğrenebilirse, kişilik bütünleşmesini sağlamakla 

kalmayıp, bilinçdışındaki bu arketipsel unsurlardan pek çok yönde yararlanabilir, 

örneğin yaratıcı ve zengin bir hayal gücüyle birçok sanat dalında başarılı olabilir ya da 

güçlü bir sezgi yetisi kazanabilir. Bu durum arketiplerin çift yönlü doğaları gereği, hem 

geçmişe hem de geleceğe yönelik düzenlenmiş yapılarından kaynaklanır. Yaşanmış 

anıların hala bilinçdışına açık olduğu gibi, yaşanacak anıların izleri de bilinçdışına düşer 



ve bunlar arketipler aracılığıyla rüyalarda, bilince bildirilir; rüyaların, gelecekte 

yaşanacak olaylarla ilgili bildirimleri bu şekilde gerçekleşir. Rüyalar, aynı zamanda 

Jung’un senkronisite kuramının da önemli bir parçasıdır. Anlamlı tesadüf ya da 

nedensiz zamansallık anlamına gelen senkronisite olgusunun temelinde, arketiplerin, 

geleceğe yönelik düzenlenmiş yapıları gereği, çok önemli olayların hemen öncesinde ya 

da sonrasında harekete geçip rüya, vizyon ya da sezgisel durumlarda çeşitli sembollerle 

bilinci uyarma işlevi yatar. Bu bağlamda sembollerin, rüyalar ve arketipler arasında 

adeta bir köprü işlevi gördüğü söylenebilir; çünkü arketipler rüyalarda –hatta 

vizyonlarda– ilgili sembollerle tezahür eder. Üstelik semboller de arketipler gibi çift 

yönlüdür, yani hem bilinçli hem de bilinçdışı olabilir; arketipler gibi bilinçli olarak 

yaratılmayıp kendiliğinden çıkagelir. Öte yandan Jung’a göre, arketipler, semboller ve 

kompleksler arasında üçlü bir bağlantı vardır: Kompleksler ve semboller kolektif 

bilinçdışından kaynaklanıp arketipsel bir çekirdeğe sahip oldukları sürece birçok 

yönden eşittir; bu bağlamda kompleksler kişisel bilinçdışının ve arketipler de kolektif 

bilinçdışının içerikleridir. Dahası, kompleksler arketiplerin kişisel bilinçdışını 

uyarmasıyla harekete geçerler; örneğin anne arketipinin gerçek yaşamdaki anneyle 

uyumsuzluk göstermesi halinde, bilinçdışında kişinin yaşamını ömür boyu olumsuz 

yönde etkileyebilecek olan anne kompleksi ortaya çıkar.  

İnsan psikesini bu kadar kuvvetli bir şekilde etkileme gücüne sahip olduğu 

görülen arketiplerin, yaratıcı hayal gücünü tetikleyerek edebiyat başta olmak üzere 

sanatın hemen her dalında etkili olması da kaçınılmaz bir sonuçtur. Nitekim edebiyat 

eleştirisi alanında yirminci yüzyılın başlarında ortaya çıkıp, ortalarına doğru gelişmesi 

için gerekli ivmeyi kazanarak diğer eleştiri türlerinin arasında hak ettiği yeri alan 

arketipsel eleştirinin temelleri Frye, Bodkin, Campbell, Graves, Chase, Fiedler, 

Fergusson ve Wheelwright gibi eleştirmen ve yazarlar tarafından atılmıştır. Birbirinden 

farklı fikir ve kuramların ileri sürüldüğü arketipsel eleştiride temel ve ortak ilke, edebi 

eserin biçim ve içerik olarak başka bir esere benzeyebileceği ya da başka bir eseri taklit 

edebileceği görüşüne dayanır. Buna göre arketiplerin, tekrarlanan imgeler, karakterler, 

motifler, anlatı düzenleri ve temalar şeklinde tüm edebiyatta var oluşu, metinler arası 

karşılıklı bağlantılılık olgusu üzerinde çalışmaya elverişli bir zemin sağlar. Üstelik 

arketipler, evrensel insan yaşantısı ve psike ile doğrudan bağlantılı olduğu için, edebiyat 



eserlerinde, insanların bilinçdışı bir biçimde algılayabildikleri fikirler ve duygular 

yaratırlar.  

Arketipsel eleştirinin bu temel görüşlerinden yola çıkarak ele aldığımız 

Haggard’ın She, Ayesha, Wisdom’s Daughter ve She and Allan adlı eserlerinde, Jung’un 

kuramlarının ve belli başlı arketiplerin tezahür ettiği rahatlıkla söylenebilir. Jung, her ne 

kadar psikanalitik incelemelerin edebiyata uygulanmasında birtakım tereddütleri 

olduğunu ve bu konuda kesinlikle iddialı olmadığını belirtse de, psişik süreçlerin bir 

çalışması olarak psikolojinin edebi incelemelerde etkin bir şekilde kullanılabileceğini, 

“çünkü insan psikesinin tüm sanat ve bilimlerin rahmi” olduğunu eklemeyi ihmal 

etmez.351 Çok gelişmiş olan hayal gücünün yaratıcılığını, Afrika kıtasında edindiği 

deneyimler ve Afrikalı bir kadınla yaşadığı uzun süreli bir aşk ilişkisinin kazandırdığı 

fikir ve duygularla birleştiren Haggard’ın, bu durumun doğal bir sonucu olarak, 

incelediğimiz romanlarında zengin anlamlarla yüklü ve çoğu zaman iç içe geçmiş 

arketipsel sembol ve motiflerle donatılmış bir dünya yarattığını görürüz. Bir üçlemeyi 

oluşturan She, Ayesha ve Wisdom’s Daughter’da yaşanan olayların merkezinde, 

başkahramanlardan biri olan ve hakimiyeti daha ilk romanın başında hissedilebilen 

İtaat-edilmesi-gereken-Kadın, Ayesha yer alır. Jung’un bizzat işaret ettiği üzere, Ayesha 

animanın ta kendisidir. Binlerce yıllık yaşı, her kadından bir şeyler taşıyan ama hiçbir 

kadına benzemeyen güzelliği ve karşı konulamaz çekiciliği, tüm insani güçlerin 

ötesindeki gücü, erkeği ölümcül bir tutkuyla sahiplenişi ve kıskanç bir sevgili gibi 

daima erkeğin başka kadınlarla birlikteliğine müdahalesi, ölümsüzlüğü –ya da sürekli 

yeniden doğuş süreçleriyle hayata dönüşü– ve femme fatale özellikleriyle Ayesha, ruh 

imgesi animanın canlı bir tezahürü olduğunu ispatlar. Dahası Ayesha kendi ayakları 

üzerinde durarak kendine yetebilen, ataerkil toplum düzenine kafa tutabilen, doğayla 

özdeşleşip cinsiyetlerüstü bir uyuma erişmiş ve tüm bu nedenlerden ötürü toplum 

tarafından potansiyel bir tehlike olarak algılanan yalnız kadın arketipinin de 

temsilcisidir. Öte yandan uğruna yüzyıllara meydan okuduğu aşkı Kallikrates ve ezeli 

rakibesi Amenartas ve onların yeniden doğmuş biçimleri olan Leo ve Atene karakterleri, 

bir yandan animanın yıkıma uğrattığı erkek ve kadını sembolize ederken, bir yandan da 

yeniden doğuş arketipsel motifinin vurgulanmasında etkin rol oynarlar. Ayesha’nın ilk 

cildinde yer alan Budist başrahibi Kou-en karakteri de hem animanın yıkıcı etkilerine 

                                                
351 Jung, The Spirit in Man, Art and Literature, s. 85–86. 



maruz kalmış bir erkek hem de yüzlerce kez yeniden doğmuş biri olarak benzeri bir 

durum sergiler. Romanlarda genellikle doğan güneş ve döküldükten ya da beyazladıktan 

sonra eski halini alan saç imgelerinin eşlik ettiği yeniden doğuş arketipsel motifine, 

Kou-en, Leo, Atene ve Umslopogaas karakterlerinin yanı sıra, en canlı vurgu Ayesha ile 

yapılır; bu anlamda Ayesha, Hes rahibesinde yeniden dünyaya gelişiyle “kişiliğin 

kendiliğinden sürdüğü” yeniden doğuş biçimini ve ateş çukurunun yanında sabaha karşı 

geçirdiği ve eski muhteşem güzelliğine kavuştuğu dönüşümle “tam anlamıyla yeniden 

doğuş” biçimini örneklendirir.  

Yeniden doğuş özelliği, Wisdom’s Daughter’ın başlangıcında Ayesha’nın, ustası 

Noot’un yeniden doğmuş biçimi olduğunu bildiren sözleriyle Holly karakterine de 

atfedilir. Kendisi gibi yeniden doğmuş biri olan manevi oğlu Leo’yu ölene dek hiç 

yalnız bırakmayan ve ilk iki romanda olayların anlatıcısı konumunda olan Holly 

karakterinin Leo ile ilişkisinin, tam bir kendilik-benlik ilişkisi olduğu kolaylıkla 

gözlemlenebilir; çünkü yaşanan olayların faili, daima belirleyici unsur olan ve etken bir 

kimlik taşıyan Leo’dur. Holly yalnızca Leo’yu yalnız bırakmamak ve korumak adına 

ona uyar, ancak bu şekilde tıpkı benlik gibi edilgen bir kimlik kazanır. Bu yüzden, Leo 

ve Holly arasında kendilik-benlik ilişkisinde olduğu gibi bir özne-nesne ya da hareket 

ettiren-hareket ettirilen ilişkisi söz konusudur. Öte yandan Holly’nin yeniden doğmuş 

hali olduğu bilge Noot’un Wisdom’s Daughter’da, diğer yardımcı karakterler olan 

Billali’nin She ve She and Allan’da, şaman Simbri’nin Ayesha’nın her iki cildinde ve 

Zikali’nin She and Allan’da tipik yaşlı bilge adam özellikleri taşıdığı görülür; örneğin 

kahramanlar zor durumda kaldıklarında mucizevi biçimde ansızın ortaya çıkıp hayati 

yardımlarda bulunurlar, fiziksel özellikleri de klasik beyaz sakallı ve saçlı, beyaz giysili 

ve görmüş geçirmiş gizemli tavırları olan yaşlı bilge adam tiplemesine uygundur. Ancak 

şaman Simbri’nin özellikleri bu kadarla kalmaz, aynı zamanda Atene karakterinin 

animusudur: Tıpkı animus gibi o da Atene’nin davranışlarına ve hayati kararlarına 

müdahale ederek sürekli neyin doğru neyin yanlış olduğu konusunda onu uyarır, 

kocasıyla arasına girer ve ilişkilerini yöneterek onları birbirinden uzaklaştırır, en 

sonunda da Atene ile birlikte ölür. She and Allan’da ise, animusun iki çeşit tezahürü söz 

konusudur: Olumsuz tezahürü Inez’i kaçıran ve yamyam Amahagger Kabilesi’nin şefi 

olan Rezu karakterinde görülürken, olumlu tezahürü Inez’i kurtaran ve Balta 

Kabilesi’nin şefi olan Umslopogaas’da ifadesini bulur. Aynı romanda, animusunun önce 



olumsuz yönüyle karşılaşıp bilincini kaybeden, sonra da olumlu yönünün müdahalesiyle 

bireyleşme sürecini tamamlayıp kendini keşfeden kadının sembolü, Inez karakteridir.  

Umslopogaas ve şef Rezu karakterlerini bağlayan, yalnızca aynı animusun 

olumlu ve olumsuz yönlerini sembolize etmeleri değildir. Çok işlevli karakterlerin söz 

konusu olduğu bu romanlarda, şef Rezu karakteri de Umslopogaas’ın gölgesi kimliğiyle 

ikinci bir işleve sahip olduğunu gösterir. O da animanın temsilcisi Ayesha gibi binlerce 

yıllık yaşı, ölümsüzlüğü, zarar görmezliği ve vahşi ve ilkel yönleriyle tam bir gölge 

tezahürüdür. Ancak Umslopogaas onu kendi baltasıyla ve arkasından saldırarak öldürür, 

böylece gölgesiyle yüzleşir ve ondan kaçmayıp kişiliğiyle entegre ederek etkisiz hale 

getirir. Kişinin gölgesini entegre etme yolunda verdiği mücadele, Ayesha’nın birinci 

cildinde Leo’nun Khan Rassen ile yaptığı ölümcül dövüşle de örneklenir. Rassen 

hilebaz ve kalleş tavırları, çirkin fiziksel görüntüsü, saldırganlığı ve diğer tüm 

istenmeyen özellikleriyle Leo’nun gölgesi olduğunu ispatlar; Atene’nin kocası olması 

da (Leo-Kallikrates ve Atene-Amenartas ikilisinin ilişkileri göz önünde tutulduğunda) 

bu durumu destekler. Leo da, kısa bir süre tereddüt ettikten sonra, gölgesinden kaçmak 

yerine onunla mücadele etmeyi seçer ve Rassen’ı öldürerek gölgesini kişiliğiyle entegre 

eder.  

Tüm romanlardaki en etkili arketip olan anima ile yakın ilişki içerisindeki anne 

arketipi farklı imgeler ve figürlerle tezahür eder, örneğin animanın temsilcisi Ayesha, 

Ayesha adlı romanda “Anne” sıfatı taşıyan bir Hes rahibesinde yeniden doğmuş olarak 

okurun karşısına çıkar; dahası tapınağının tam ortasında kanatlı bir anne ve kucağındaki 

çocuğunu tasvir eden bir heykel vardır. Ayesha, anne imgesini kimi zaman Doğa Ana, 

kimi zaman da Mısır mitolojisindeki evrensel anneliğin sembolü tanrıça İsis ile dile 

getirir. Wisdom’s Daughter’da tanrıça Afrodit’in İsis’e “anne” diye hitap etmesi ve 

İsis’in Ayesha’ya “çocuk” diye seslenmesi bu durumu pekiştirirken, aralarında geçen 

diyaloglar ve Ayesha’nın İsis’in emirlerine karşı gelmesi, bu üç dişide muhtemel anne 

komplekslerinin varlığına dikkati çeker. Anne arketipi ayrıca, bataklık, nehir, uçurum, 

mağara, kase ve kap gibi ikincil derecedeki arketipsel imgelerle tezahür eder.  

Leo karakterinin ilk iki romanda üstlendiği diğer bir işlev de, arketipsel 

kahraman motifinin çerçevesinde yer alan arayış ve üyeliğe kabul edilme arketiplerinin 

gerçekleşmesini sağlamaktır. Romanlar boyunca, Ayesha’yı bulmak için Holly ile 

birlikte ait olduğu çevreden kopup uzak diyarlarda yolculuk eden Leo, bu yolculuklar 



sırasında yaşadığı ölümcül tehlikelere rağmen mücadeleyi elden bırakmaz ve azimle 

arayışına devam eder. Özellikle ilk yolculuğun fırtına ve pek çok kayıpla sonlanan bir 

deniz yolculuğu olması, Jung öğretisinde bireyleşme yolculuğu için kullanılan “gece 

deniz yolculuğu” motifini hatırlatır. Balığın karnında dünyayı dolaştıktan sonra düşünce 

gücünün sembolü olan saçlarını kaybeden kahraman motifinde olduğu gibi, yaşadığı 

inanılmaz olaylar sonucu Leo’nun saçları beyazlar. Böylece Leo, arayış ve üyeliğe 

kabul edilme arketiplerinin etkisinde kalarak kendi bilinçdışına doğru yolculuğa çıkan 

ve bireyleşme sürecini tamamlamak üzere olan kişinin temsilcisi olduğunu gösterir.  

Romanlarda, kahramanın yolculuğu motifinden sonra en çok vurgulanan, çocuk 

yeme, ilk günah ve ilk cinayet arketipsel motifleridir. Wisdom’s Daughter’da 

Fenikeliler’in ateş tanrısı Moloch’a çocukların kurban edilmesi ve She and Allan’da 

yamyam Amahagger kabilesinin çocuk ve genç kadınları ziyafetlerine malzeme 

yapmaları, akıllara ilkel kabilelerde çocuk yeme olayının yeniden doğuşun bir garantisi 

olarak görüldüğü ve bu yüzden tanrılara çocuk kurbanlar sunulduğu gerçeğini getirir. 

Yamyamlık olgusunun temelinde, Yunan mitolojisinde çocuk tanrı Diyonisos’u 

parçalayarak pişirip yiyen Titanlar’ın küllerinden insanoğlunun meydana geldiği 

söylencesinin yattığı da göz ardı edilmemelidir. Öte yandan ilk günah arketipsel motifi, 

Wisdom’s Daughter ve She and Allan’da sık sık başvurulan “yasak meyve” ve “merak 

ağacının meyveleri” gibi ifadelerle vurgulanırken, ilk cinayet motifine yapılan 

göndermelerde She’de genellikle “Kabil gibi damgalanma ya da işaretlenme” 

deyiminden yararlanılır. Wisdom’s Daughter’da Kallikrates’in, erkek kardeşini aynı 

kadını sevdikleri için öldürdüğünü itiraf etmesi ilk cinayet motifine işaret ederken, bir 

yandan da bilinçli eril benlik ile bilinçdışı gölgenin çatışmasını ve psikenin bu şekilde 

ikiye bölünmüşlüğünü sembolize eder.  

Romanlarda çoğunlukla anima arketipiyle bağlantılı olarak kullanılan siyah, 

beyaz, kırmızı, mavi, yeşil ve mor renk arketipleri ve birlik-çokluk, üç, dört ve yedi gibi 

sayı arketipleri, ikincil derecede önem taşıyan fikirleri ifade etmede bağlantı noktası 

oluşturma görevine sahipken; She, Ayesha ve She and Allan’da ortaya çıkan mandala 

sembolizmi, kişiliğin merkezini çekilip alınmaktan koruma ve ruh güvenliğini sağlama 

işlevini yüklenmiş kare ve daire şekilleriyle Ayesha’nın çeşitli söylemlerinde, sistrum 

adlı çubuğunda ve Allan’ın orduya verdiği savaş düzeninde tezahür eder. Birincil önem 

taşıyan bu arketiplerin yanı sıra, güneş, ateş, aslan, leopar, yılan ve çeşitli hayvanlar, 



ağaç, dağ, mağara, rüzgar, yıldırım, altın ve kanat gibi ikincil derecedeki arketipsel doğa 

imgeleri; İsis-Osiris, Pandora-Prometheus, Afrodit-Adonis, Ashtoreth-Baal, Pasht-

Sekhet-Ptah, Apollo, Sfenks ve Erinyeler gibi çeşitli mitolojilere ait tanrısal ya da yarı-

tanrısal figürler; Jung öğretisinde önemli bir yere sahip olan Enantiodromia ve 

senkronisite kuramları ve ayrıca She dışında kalan bütün romanlarda arketiplerin 

geleceğe yönelik düzenlenmiş yapılarını ifade eden rüyalar, vizyonlar ve önseziler bir 

yandan romanlar arası anlam bütünlüğüne katkıda bulunurken, diğer yandan da zengin 

arketipsel sembollerle yüklü anlam katmanlarının arasında gizlenen bağlantıları 

aydınlığa kavuşturur.  

Sonuç olarak, çalışma konusu olan Haggard’ın She, Ayesha, Wisdom’s Daughter 

ve She and Allan adlı eserlerini incelemede kullandığımız arketipsel eleştiri yönteminin, 

gerek Freudcu düşünceye göre yazarın zengin hayal gücü ve güncel yaşantısının 

deneyimlerini birleştirerek ortaya koyduğu sanatsal yaratıcılığının, evrensel mitlerden 

bilinçdışı bir biçimde büyük ölçüde etkilendiğini göstermek açısından, gerekse kolektif 

bilinçdışının arketipsel imgelerinin güçlü tezahürlerini açığa çıkarmak ve Jung 

öğretisindeki belli başlı kuramların işlerliğini ispatlamak açısından son derece yararlı ve 

aydınlatıcı bir eleştiri yöntemi olduğu bulgulanmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



KAYNAKÇA 

 

BACHOFEN, Jonathan. Das Mutterrecht. red. Manfred Schroeter, C.G. 

Beck’sche Verlagsbuchhadlung, München: 1926. 

BAYAT, Fuzuli. Mitolojiye Giriş. Karam Yayınları, Çorum: 2005. 

BENNET, E. Armstrong. Jung Aslında Ne Dedi? çev. Işıl Çobanlı, Say 

Yayınları, İstanbul: 2006. 

BULFINCH, Thomas. Bulfinch’s Mythology. Thomas Y. Crowell 

Company, New York: 1863. 

BYRNES, Alice. The Child: An Archetypal Symbol in Literature for 

Children and Adults. Peter Lang, New York: 1995. 

CAMPBELL, Joseph. The Masks of God: Primitive Mythology. Viking, 

New York: 1959. 

________________ The Power of Myth. ed. Betty Sue Flowers, 

Doubleday, New York: 1988. 

________________ The Hero with a Thousand Faces. Grafton Books, 

Paladin: London:1988. 

________________ İlkel Mitoloji: Tanrının Maskeleri. çev. K. 

Emiroğlu, İmge Kitabevi, Ankara: 1992. 

________________  Batı Mitolojisi: Tanrının Maskeleri. çev. K. 

Emiroğlu, İmge Kitabevi, Ankara: 1992. 

________________  Doğu Mitolojisi: Tanrının Maskeleri. çev. K. 

Emiroğlu, İmge Kitabevi, Ankara: 1993 

________________  Yaratıcı Mitoloji: Tanrının Maskeleri. çev. K. 

Emiroğlu, İmge Kitabevi, Ankara: 1994.  

________________  Kahramanın Sonsuz Yolculuğu. çev. Sabri Gürses, 

Kabalcı Yayınevi, İstanbul: 1999. 

 



CEZAR, Mustafa,  

SERTOĞLU, Mithat.  Mufassal Osmanlı Tarihi Cilt I, İskit Yayınevi, 

İstanbul: 1957. 

CHETWYND, Tom. Language of The Unconscious Volume 2: 

Dictionary of Symbols. The Aquarian Press, 

London: 1993. 

CIRLOT, J. Eduardo. A Dictionary of Symbols. Dover Publications, New 

York: 2002. 

COBB, Noel. Archetypal Imagination: Glimpses of The Gods in 

Life and Art. Lindisfarne Press, Hudson, NY: 1992. 

EDINGER, F. Edward. Ego and Archetype. G. P. Putnam’s Sons, New 

York: 1972. 

ELIADE, Mircea. Mitlerin Özellikleri. çev. Sema Rifat, Om Yayınevi, 

İstanbul: 2001. 

ELIOT, Alexander. The Universal Myths: Heroes, Gods, Tricksters and 

Others. New American Library, New York: 1990. 

EMERSON, R. W. Lectures and Biographical Sketches, Riverside 

Press-Houghton Hifflin Comp., Cambridge:Boston: 

New York: 1904 

FIEDLER, Leslie A.. Love and Death in the American Novel. Dalkey 

Archive Press, Normal, IL: 1997. 

FORDHAM, Frieda. Jung Psikolojisi. çev. Aslan Yalçıner, Say Yayınları, 

İstanbul: 1999. 

FRASER, Robert (ed.). Sir James Frazer and the Literary Imagination: 

Essays in Affinity and Influence. Macmillan, 

Basingstoke: 1990. 

FRAZER, James. Altın Dal: Dinin ve Folklorun Kökleri (Cilt I). çev. 

Mehmet H. Doğan, Payel Yayınevi, İstanbul: 1991. 



________________ Altın Dal: Dinin ve Folklorun Kökleri (Cilt II). çev. 

Mehmet H. Doğan, Payel Yayınevi, İstanbul: 1992. 

FREUD, Sigmund. Sanat ve Sanatçılar Üzerine. çev. Kâmuran Şipal, 

Yapı Kredi Yayınları, İstanbul:1995.  

________________ Beş Konferans ve Psikanalize Toplu Bakış. çev. 

Kâmuran Şipal, Cem Yayınevi, İstanbul: 1996. 

________________ Psikanaliz Üzerine. çev. Kâmuran Şipal, Cem 

Yayınevi, İstanbul: 1998. 

________________ Yaşamım ve Psikanaliz. çev. Kâmuran Şipal, Say 

Yayınevi, İstanbul: 1998. 

________________ Psikanaliz ve Uygulama. çev. Muammer Sencer, 

Say Yayınevi, İstanbul: 1999. 

________________ Psikanaliz Üzerine. çev. A. Avni Öneş, Say 

Yayınları, İstanbul: 2000. 

________________  Psikanalize Yeni Giriş Dersleri. çev. Selçuk Budak, 

Öteki Yayınevi, Ankara: 2000. 

FROBENIUS, Leo.  Das Zeitalter des Sonnengottes, G. Reimer, Berlin: 

1904. 

FROMM, Erich. Rüyalar Masallar Mitoslar. çev. Aydın Arıtan & 

Kaan Ökten, Arıtan Yayınevi, İstanbul: 1997. 

________________ Sevgi ve Şiddetin Kaynağı. çev. Selçuk Budak, Öteki 

Yayınevi, Ankara: 2000. 

FRYE, Northrop. Anatomy of Criticism: Four Essays. Penguin Books, 

London: 1990. 

GRAY, Richard M. Archetypal Explorations: An Integrative Approach 

to Human Behavior. Routledge, London: New York: 

1996. 

GRAVES, Robert. Yunan Mitleri. çev. Uğur Akpur, Say Yayınları, 

İstanbul: 2004. 



GRIFFITH, Kelley. Writing Essays About Literature. Wadsworth 

Publishing, USA: 2005. 

GRIMAL, Pierre. Mitoloji Sözlüğü: Yunan ve Roma. çev. Sevgi 

Tamgüç, Sosyal Yayınlar, İstanbul: 1997.  

GUERIN, W. L. et al A Handbook of Critical Approaches to Literature, 

Oxford University Press, USA: 2006. 

HAGGARD, Henry Rider. Ayesha: The Return of She (in two volumes). 

Bernhard Tauchnitz, Leipzig: 1905. 

________________ Wisdom’s Daughter: The Life and Love Story of 

She-who-must-be-obeyed. Bernhard Tauchnitz, 

Leipzig: 1923. 

________________ She: A History of Adventure. Random House Inc., 

New York: 1957. 

________________ She and Allan. Ballantine Books, New York: 1978. 

________________ Ayişe. çev. Nilgün Özcan, İthaki Yayınları, İstanbul: 

2003. 

HAGGARD, Lilias Rider. The Cloak That I Left. Hodder and Stoughton Ltd., 

London: 1951. 

HAMILTON, Edith. Mitologya. çev. U. Tamer, Varlık, İstanbul: 1983. 

________________  Mythology: Timeless Tales of Gods and Heroes. 

Meridian Book, New York: 1989. 

HARDING, Anthony John. The Reception of Myth in English Romanticism. 

University of Missouri Press, Columbia: 1995. 

HAROIAN-GUERIN, Gil. The Fatal Hero: Diana, Deity of The Moon, As An 

Archetype of The Modern Hero in English 

Literature. Peter Lang, New York: 1996. 

HAWTHORN, Jeremy.  A Glossary of Contemporary Literary Theory. 

Oxford University Press, USA: 2001. 



HILLMAN, James. Archetypal Psychology: A Brief Account. Spring 

Publications Inc., Dallas-Texas: 1983. 

JACOBI, Jolande. Complex/Archetype/Symbol in the Psychology of C. 

G. Jung. Routledge, London: 1999. 

________________ C. G. Jung Psikolojisi. çev. Mehmet Arap, İlhan 

Yayınevi, İstanbul: 2002. 

JOBES, Gertrude. Dictionary of Mythology Folklore and Symbols (in 

two volumes). The Scarecrow Press, Inc., New 

York: 1962 

JUNG, Carl Gustav. Contributions to Analytical Psychology. Baynes, H. 

G. & Baynes, C. F. Routledge & Kegan Paul, 

London: 1928. 

________________ Two Essays on Analytical Psychology-The Collected 

Works Vol. 7. trans. by R.F.C. Hull, ed. H. Read, M. 

Fordham, G. Adler, Pantheon Books, New York: 

1953.  

________________ The Development of Personality-The Collected 

Works Vol. 17. trans. by R.F.C. Hull, ed. H. Read, 

M. Fordham, G. Adler, Pantheon Books, New York: 

1954. 

________________ Symbols of Transformation-The Collected Works 

Vol. 5. trans. by R.F.C. Hull, ed. H. Read, M. 

Fordham, G. Adler, Pantheon Books, New York: 

1956. 

________________ Psychology and Religion-The Collected Works Vol. 

11. trans. by R.F.C. Hull, ed. H. Read, M. Fordham, 

G. Adler, Pantheon Books, New York: 1958. 

________________ The Structure and Dynamics of The Psyche-The 

Collected Works Vol. 8. trans. by R.F.C. Hull, ed. H. 



Read, M. Fordham, G. Adler, Pantheon Books, New 

York: 1960. 

 ________________ Freud and Psychoanalysis-The Collected Works 

Vol. 4. trans. by R.F.C. Hull, ed. H. Read, M. 

Fordham, G. Adler, Pantheon Books, New York: 

1961. 

 ________________ Civilization in Transition-The Collected Works Vol. 

10. trans. by R.F.C. Hull, ed. H. Read, M. Fordham, 

G. Adler, Pantheon Books, New York: 1964. 

________________ The Spirit in Man, Art and Literature -The Collected 

Works Vol. 15. trans. by R.F.C. Hull, ed. H. Read, 

M. Fordham, G. Adler, Pantheon Books, New York: 

1966 

________________ The Symbolic Life (Miscellaneous Writings). trans. 

by R.F.C. Hull, Pantheon Books, New York: 1968.  

________________ The Archetypes and The Collective Unconscious. 

trans. by R. F. C. Hull, Princeton University Press, 

Princeton: New Jersey: 1989. 

________________ Analitik Psikolojinin Temel İlkeleri. çev. Kâmuran 

Şipal, Cem Yayınevi, İstanbul: 1996. 

________________ Din ve Psikoloji. çev. Cengiz Şişman, İnsan 

Yayınları, İstanbul: 1997. 

________________ Analitik Psikoloji. çev. Ender Gürol, Payel 

Yayınevi, İstanbul: 1997.  

________________ Bilinç ve Bilinçaltının İşlevi. çev. Engin Büyükinal, 

Say Yayınevi, İstanbul: 1999.  

________________ Anılar, Düşler, Düşünceler. çev. İris Kantemir, Can 

Yayınları, İstanbul: 2001.  



________________ İnsan Ruhuna Yöneliş. çev. Engin Büyükinal, Say 

Yayınları, İstanbul: 2001. 

________________ Dört Arketip. çev. Zehra A. Yılmazer, Metis 

Yayınları, İstanbul: 2003. 

KERÉNYI, Carl. Dionysos: Archetypal Image of Indestructible Life. 

Princeton University Press, Princeton: New Jersey: 

1976. 

________________ Prometheus: Archetypal Image of Human Existence. 

trans. Ralph Manheim, Princeton University Press, 

Princeton: New Jersey: 1991. 

KIRTUNÇ, Ayşe Lahur. Sözcükler Meleği: Marge Piercy ve İlkörneksel 

Eleştiri. İleri Kitabevi Yayınları, İzmir: basım tarihi 

verilmemiş. 

LAUTER, Estella. Feminist Archetypal Theory: Interdisciplinary Re-

Visions of Jungian Theory. University of Tennessee, 

Knoxville: 1985. 

LICHTMAN, Susan A. Life Stages of Woman’s Heroic Journey: A Study of 

The Origins of The Great Goddess Archetype. E. 

Mellen Press, Lewiston: 1991. 

MAKARYK, Ireana R.. Encyclopedia of Contemporary Literary Theory. 

University of Toronto Press, Canada: 1993. 

MANGANARO, Marc. Myth, Rhetoric, and The Voice of Authority: A 

Critique of Frazer, Eliot, Frye and Campbell. Yale 

University Press, New Haven: 1992. 

MANNONI, Octave. Sigmund Freud. çev. Veysel Atayman & Turgay 

Kurultay, Alan Yayıncılık, İstanbul: 1992.  

MCNEELY, Deldon Anne. Mercury Rising: Women, Evil and The Trickster 

Gods. Spring Publications, Woodstock, Conn.: 

1996. 



NEUMANN, Erich. The Great Mother: An Analysis of The Archetype. 

trans. Ralph Manheim, Routledge & Kegan Paul, 

London: 1970. 

ÖZTÜRK, M. Orhan. Psikanaliz ve Psikoterapi, Bilimsel Tıp Yayınevi, 

Ankara: 1998. 

PETERSON, Jordan B. Maps of Meaning: The Architecture of Belief. 

Routledge, New York: 1999. 

PRATT, Annis. The Archetypal Patterns of Women. The Harvester 

Press, Sussex: 1982. 

________________  Dancing With Goddesses: Archetypes, Poetry and 

Empowerment. Indiana University Press, 

Bloomington: 1994. 

RUTHVEN, K. K. Myth: The Critical Idiom. Methuen&Co Ltd, 

London: 1979. 

SEGAL, Robert A. (ed.). The Myth and Ritual Theory. Blackwell Publishers 

Ltd., Oxford: 1998. 

STEVENS, Anthony. The Two Million-Year-Old Self. A&M University 

Press, College Station: Texas 1993. 

________________  Jung. çev. Ayda Çayır, Kaknüs Yayınları, İstanbul: 

1999. 

TATHAM, Peter. The Makings of Maleness: Men, Women and The 

Flight of Daedalus. New York University Press, 

New York: 1992. 

TIGUE, John W. The Transformation of Consciousness in Myth. P. 

Lang, New York: 1994. 

TURA, Saffet Murat. Freud’dan Lacan’a Psikanaliz. Kanat Kitap, 

İstanbul: 2005. 

VON HAMMER, Joseph. Hammer’in Osmanlı Devleti Tarihi Cilt I, çev. 

Mehmed Ata, bugünkü dille özetleyen Prof. Dr. 



Abdülkadir Karahan, Milliyet Yayınları 6, İstanbul 

(yayın tarihi verilmemiştir). 

VON DALDIS, Artemidor. Das Traumbuch, übers. Karl Brackertz, Deutscher 

Taschenbuch Verlag, München: 1979. 

YAZIR, Elmalılı M. Hamdi. Kur’an-ı Kerim’in Türkçe Meali. sadeleş. M. Sadi 

Çöğenli, Huzur Yayınevi, İstanbul: 2005. 

 Kitabı Mukaddes Eski ve Yeni Ahit. Kitabı 

Mukaddes Şirketi, İstanbul: 1997.  

 

 

İNTERNET KAYNAKLARI 

 

http://www.ship.edu/%7Ecgboeree. 

http://www.coloringtherapy.com. 

http://www.absoluteastronomy.com/encyclopedia. 

http://www.theosociety.org/pasadena/etgloss. 

http://www. pantheon.org/articles. 

http://www.egyptianculture.net.  

http://www.egyptianmyths.net.  

http://www.touregypt.net/featurestories. 

http://www.christiananswers.net/dictionary.  

http://www.britannica.com/eb/article. 

http://www.theoi.com/Protogenos.  

en.wikipedia.org/wiki. 

http://fixedreference.org/en/20040424/wikipedia/List_of_fictional_horses. 

 



ÖZGEÇMİŞ 

 

1973’te Manisa’da doğdu. İlk ve orta öğrenimini burada tamamlayıp, 1990–91 

öğretim yılında Atatürk Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi, İngiliz Dili ve Edebiyatı 

Bölümü’ne kayıt olarak, bir sene hazırlık sınıfı olmak üzere beş yıllık yüksek 

öğrenimden sonra, 1995 yılında bu bölümden mezun oldu. Aynı yılın Eylül ayında, 

mezun olduğu bölümün İngiliz Kültür ve Edebiyatı Bilim Dalı’nda Yrd.Doç.Dr. 

Mukadder ERKAN’ın danışmanlığında yüksek lisans programına girdi; Aralık ayında 

Sosyal Bilimler Enstitüsü’nün kadrosuyla araştırma görevlisi olarak bölümünde 

görevlendirildi ve 1998’in Ocak ayında yapılan sınavla bölüm bünyesinde araştırma 

görevlisi olarak çalışmaya devam etti. Aynı yılın Ağustos ayında, “Bir Viktorya 

Dönemi Romanı: The Warden” başlıklı tez çalışmasını bitirerek yüksek lisans eğitimini 

tamamladı. Eylül 2000’de Yrd.Doç.Dr. Mukadder ERKAN’ın danışmanlığında doktora 

çalışmalarına başladı. Halen Atatürk Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi, İngiliz Dili 

ve Edebiyatı Bölümü’nde araştırma görevlisi olarak çalışmaktadır.  


