
 

T.C. 

BEYKENT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

ULUSLARARASI İLİŞKİLER ANABİLİM DALI 

ULUSLARARASI İLİŞKİLER BİLİM DALI 

 

 
 
 
 
 

TÜRK KİMLİĞİNİN İNŞASINDA TÜRK SİNEMASININ 

ROLÜ-TARİHİ FİLMLER VE CÜNEYT ARKIN ÖRNEĞİ 

Yüksek Lisans Tezi 

 
 
 
 
 
 
 

Tezi Hazırlayan 

Mehmet Ali ÇELİK 
 
 
 
 

 

 

 

 

İSTANBUL, 2015 

 
 



 

T.C. 

BEYKENT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

ULUSLARARASI İLİŞKİLER ANABİLİM DALI 

ULUSLARARASI İLİŞKİLER BİLİM DALI 

 

 

 

 

 

TÜRK KİMLİĞİNİN İNŞASINDA TÜRK SİNEMASININ 

ROLÜ-TARİHİ FİLMLER VE CÜNEYT ARKIN ÖRNEĞİ 

Yüksek Lisans Tezi 

 

 

 

 

Tezi Hazırlayan: 

Mehmet Ali ÇELİK 

 

Öğrenci No: 

100771041 

 

 

 

Danışman 

Prof. Dr. Levent ÜRER 

 

 

 

 

İSTANBUL, 2015 

 



 

YEMİN METNİ 

 

Yüksek Lisans Tezi olarak sunduğum “Türk Kimliğinin İnşasında Türk 

Sinemasının Rolü - Tarihi Filmler ve Cüneyt Arkın Örneği” başlıklı bu çalışmanın, 

bilimsel ahlak ve geleneklere uygun şekilde tarafımdan yazıldığını, yararlandığım eserlerin 

tamamının kaynaklarda gösterildiğini ve çalışmamın içinde kullanıldıkları her yerde bunlara 

atıf yapıldığını belirtir ve bunu onurumla doğrularım. 10/09/2015 

 

 

 

 

 





 
 

 

Adı ve Soyadı  : Mehmet Ali ÇELİK 

Danışmanı  : Prof. Dr. Levent ÜRER 

Türü ve Tarihi  : Yüksek Lisans, 2015 

Alanı   : Uluslararası İlişkiler 

Anahtar Kelimeler     : Türk Kimliği, Türk Sineması, 1960-1980 Arası Dönem, Yeşilçam, 

Tarihi Filmler, Cüneyt Arkın. 

ÖZ 

TÜRK KİMLİĞİNİN İNŞASINDA TÜRK SİNEMASININ ROLÜ –  

TARİHİ FİLMLER VE CÜNEYT ARKIN ÖRNEĞİ  

            

Türkiye Cumhuriyeti’nin kurulmasından sonra, oluşan Türk kimliğinin inşasına, Türk 

sinemasının ve onun özellikle 1960 ve 1980 arasındaki dönemi olarak adlandırılan Yeşilçam 

dönemindeki tarihi filmlerinin yine tarihsel bir bakış açısı ışığında etkisi ve katkısı önemlidir.  

19. yüzyılda milliyetçiliğin keşfi sinemayı da etkilemiş, sinemacılar filmler aracılığıyla 

toplumsal gerçeklik öğelerini yansıtmaya başlamış ve ‘millilik’ de yine çekilen bu filmlerde 

görülmeye başlanmıştır. Ayrıca 19. yüzyılda sinemanın doğuşu ve Osmanlı’ya girişi ile 

belgegeçer filmlerin çekilmesiyle başlayan sinemacılık faaliyeti Türk sinemasının dönemlere 

ayrılması ve bu dönemlerde yapılan filmlerle devam etmiştir. Bu dönemler arasında ise 

özellikle 1960 ve 1980 arası yılları kapsayan popüler ve genel geçer adıyla Yeşilçam 

Sineması tarihi filmler furyası millilik açısından bize bir prototip sunar. Dolayısıyla bu 

çalışmada Türk milliliği ve kimliği yönünden önemli bir durum arz eden Yeşilçam dönemi 

tarihi filmleri, milliyetçi filmleri ve örnek olarak da bu filmlerde en çok rol alan başrol 

oyuncusu Cüneyt Arkın’ın oynadığı bu dönem tarihi filmleri incelenerek ve yine örnekler 

aracılığıyla konuya aydınlık getirilmiştir. 

Yine canlı tanıklar olarak Yeşilçam sineması döneminde yapımcı, senarist ve 

yönetmen olarak görev yapan ve bu filmlerin çevrilmesinde rol almış sinemacılardan, yapımcı 

ve yönetmen Yılmaz ATADENİZ, Senarist ve Yönetmen Safa ÖNAL, Yapımcı ve Yönetmen 

Erdal TUŞUNEL ve yine Yapımcı ve Yönetmen İsmail GÜNEŞ ile yapılan mülakatlara ve 

araştırma konusu gereği çeşitli makalelerle birlikte görselliğe de yer verilmiştir.  

 



 

Name and Surname : Mehmet Ali ÇELİK 

Supervisor  : Prof. Dr. Levent ÜRER 

Kind and Date  : Master, 2015 

Major   : International Relations 

Key Words : Turkish identity, Turkish cinema, The period between the 1960 and 

1980, Yesilcam, movies in the historic, Cuneyt Arkin. 

          

ABSTRACT 

 

EFFECTIVE OF TURKISH CINEMA OF THE TURKISH IDENTITY – 

TURKISH HISTORICAL MOVIES AND POPULARITY OF CUNEYT ARKIN 

 

After the establishment of the Republic of Turkey, consisting the construction of the 

Turkish identity of Turkish cinema especially between 1960-1980 has an effect of a historical 

perspective and the light of the movies in the historic period called Yesilcam. 

The nationalism in the 19
th

 century has affected to discover cinema. Filmmakers have 

begun to reflect elements of social reality trough movies and nationality was also taken in 

these films and began to be seen again. Also in the 19
th

 century and the beginning of the birth 

of cinema activitities there are movies seperated between Ottoman and Turkish cinema and 

this continued with films made in this period. 

 

The period between the 1960 and 1980 are the most popular cinema called Yesilcam 

covering years from cinema. Glut of films gives us a prototype in terms of nationality. In this 

work, Turkish people are national, identity is an important condition of supply that Yesilcam 

era historical films in terms of national films and the example is played by the most involved 

leading players named by Cuneyt Arkin. Again Yesilcam during making live witness, 

screenwriter and served as director and movies are translated in part. Producer and director 

Yilmaz Atadeniz, writer and Director Safa Onal, producer and director Erdal Tusunel and also 

producer and director Ismail Gunes which made interviews and research about various 

articles. 

 



  iii 
 

 

İÇİNDEKİLER 

Sayfa No: 

ÖZ 

ABSTRACT 

GİRİŞ ......................................................................................................................................... 1 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KİMLİK 

1. KİMLİK NE DEMEKTİR? ................................................................................................ 8 

2. ETNİK KİMLİK KONUSU .............................................................................................. 11 

3. MİLLET, DEVLET VE MİLLİYETÇİLİK KAVRAMLARI ...................................... 12 

4. MİLLİ KİMLİK ................................................................................................................. 18 

5. TÜRK KİMLİĞİ ................................................................................................................ 23 

6. KİMLİĞİN GÖRSEL, İŞİTSEL VE YAZINSAL İLE ETKİLEŞİMİ ......................... 28 

7. MİLLİYETÇİLİK VE KÜLTÜR ..................................................................................... 31 

İKİNCİ BÖLÜM 

SİNEMA 

1. SİNEMA SANATI .............................................................................................................. 35 

3. SİNEMA VE MODERNİTE ............................................................................................. 46 

4. SİNEMA VE MEDYA ....................................................................................................... 56 

5. SİNEMA, TOPLUM VE İDEOLOJİ ............................................................................... 58 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

TÜRK SİNEMASI 

1. TÜRKİYE’DE SİNEMANIN BAŞLANGICI .................................................................. 67 

2. TÜRK SİNEMASININ TARİHSEL GEÇMİŞİ .............................................................. 68 

3. TÜRK SİNEMASINDA AKIM MESELESİ ................................................................... 94 

3.1. Toplumsal Gerçekçilik Kavramı ................................................................................... 98 

3.2. Halk Sineması Tanımlaması ........................................................................................ 100 

3.3. Ulusal Sinema Düşüncesi ............................................................................................ 102 

3.3.1. Asya Üretim Biçimi .............................................................................................. 102 



iv 
 

3.3.2. Ulusal Sinema Düşüncesinin Ortaya Çıkışı .......................................................... 103 

3.3.3. Milli Sinema Anlayışı ........................................................................................... 110 

3.3.4. Genç-Devrimci Sinema Hareketi .......................................................................... 111 

4. TÜRK SİNEMASI VE MİLLİ FİGÜRLER .................................................................. 114 

5. TÜRK SİNEMASI VE TARİHİ FİLMLER .................................................................. 117 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

CÜNEYT ARKIN ÖRNEĞİ 

1. CÜNEYT ARKIN ............................................................................................................. 137 

2. MÜLAKATLAR ............................................................................................................... 151 

       2.1. Erdal Tuşunel Mülakatı ............................................................................................ 152 

       2.2. Yılmaz Atadeniz Mülakatı .................................................................. .....................154  

      2.3. İsmail Güneş Mülakatı .............................................................................................. 156 

      2.4. Safa Önal Mülakatı .................................................................................................... 159 

 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

HOLLYWOOD VE TÜRK SİNEMASINDA MİLLİYETÇİLİK ÖRNEĞİ 

1. HOLLYWOOD SİNEMASINDA MİLLİYETÇİLİK .................................................. 168 

2. TÜRK SİNEMASINDA MİLLİYETÇİLİK .................................................................. 170 

ALTINCI BÖLÜM 

DEĞERLENDİRME VE SONUÇ 

1. DEĞERLENDİRME........................................................................................................175 

2. SONUÇ …………….........................................................................................................175 

GÖRSELLER.......................................................................................................................188 

KAYNAKÇA........................................................................................................................188 

ÖZGEÇMİŞ 

 

 

  



1 
 

GİRİŞ 

 

Beykent Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Uluslararası İlişkiler Ana Bilim Dalı, 

Uluslararası İlişkiler Bölümü için hazırlamış olduğum ‘Türk Kimliğinin İnşasında Türk 

Kimliğinin Rolü – Tarihi Filmler ve Cüneyt Arkın Örneği’ konulu tez çalışmasının; 

  

Giriş Bölümünde; araştırma yöntem ve teknikleri saptanmış ve bu plan üzere hareket 

edilmiştir. Öncelikle konunun önsözü ve özeti çıkarılmıştır. 

  

1. Bölümde; kimlik konusuna bir giriş yapılmış, kimliğin farklı şekillerde tanımı 

yapılarak kimliğin ne anlama geldiği noktası anlaşılmaya çalışılmıştır. Yine bu bölümde etnik 

kimlik konusu açıklanmaya çalışılmış ve yine kimlikle ilintili olarak millet, devlet ve 

milliyetçilik tanımları yapılmıştır. Bu bölümde yine yapılan tanımlama ve açıklamalardan 

sonra milli kimliğe geçiş yapılmış ve milli kimlik kavramı üzerinde durulmuştur. Burada milli 

kimliğin nasıl oluştuğu, hangi bileşenlerle etkileştiği detaylandırılarak çağlara göre değişen 

milli kimliğin çeşitli versiyonları ele alınarak bu doğrultuda dini kimlik, cinsel kimlik, ailevi 

kimlik, ülkesel kimlik modelleri üzerinde durulmuştur. Bu konuda çeşitli akademik literatür 

irdelenmiş ve akademisyenlerle, yazarların görüşlerine bolca değinilmiştir. Milli kimlik 

kavramının evrensel boyutu üzerinden Türk kimliğine geçilerek asırlar boyunca gelişen ve 

değişen koşullarla çeşitli devletler temelinde günümüze ulaşan Türk kimliğinin Türkiyeli 

olanına Osmanlı’dan hareketle ulaşılmıştır. Ayrıca kimliğin yine birçok bileşeninden 

hareketle onun görsel, yazınsal ve işitsel formasyonları ele alınarak bunlarla bağı ortaya 

konmuştur. Yine bu doğrultuda kimliğin edebiyattan, yazıdan, romandan ayrı tutulamayacağı 

ve görsel sanatlarla ilgisinin bulunduğu ve diğer sanat dallarıyla da değişik şekillerde 

etkileşime girdiği için bu konu tartışılmıştır. Bu minvalde milliyetçiliğin kültürel boyutuyla 

hatta kültürle olan ilişkisinin bizi görsel sanatlarla birlikte birtakım belirlemelere götürdüğü 

anlaşılmıştır ve buradan hareketle onun sinema ile ilişkisine ulaşılmıştır. Bu sebeple sinema 

konusuna artık bir giriş yapılmıştır. 

 

2. Bölümde; Sinema sanatına yapılan girişten itibaren onun olağanüstü bir sanat dalı 

olduğu anlatılmaya çalışılmış ve bu doğrultuda onun bir sanat dalı olması dolayısıyla kültür 

ve estetikle olan bağı anlaşılmaya çalışılmış ve sinema sanatının modernleşme yolunda ortaya 

çıktığı yüzyıl olan 19. yüzyıldaki doğum sancıları ve modernitesi konusunda bir ışık 



2 
 

yakılmaya çalışılmıştır. Bunlar ele alınırken onun aynı zamanda ilk doğum zamanında dahi 

nasıl siyasal bir nüfuz alanına sahip olduğu ve politik sinemaya nasıl kaydığı tartışma 

konularını oluşturmuş ve sinemanın milliliği üzerinden milliyetçilikle bir ilişki kurulmaya 

çalışılmış ve bu konuda ise zorluk çekilmediği görülmüştür. Yine sinemanın 19. yüzyılda 

doğumuyla sonraki büyüme yüzyılı olan 20. yüzyıldaki medya ile olan ilişkisi verilmeye 

çalışılmış ve yine onun toplumla ve toplumsalla olan diyaloğu gözler önüne serilmeye 

çalışılmış, sinemanın sosyolojik bir olgu olmasından ve insan unsurundan dolayı ideolojiden 

bağımsız olamayacağı görülerek bu konuda bir yol çizilmiş ve ideolojik, siyasal alanla 

münasebeti yine kimlik üzerinden ve milliyetçilik üzerinden sunulmuştur. Böylece evrensel 

düzeyde sunulan bu dille milli olana ulaşılmış ve Türk sinemasına geçiş yapılmıştır. 

  

3. Bölümde; Türk sinemasının detaylı bir şekilde incelendiği bu bölümde, Türk 

sinemasının başlangıcından günümüze bir portresi çizilmiş, bu portre içerisinde ise tarihsel-

milli sinema ve milliyetçilik öğelerinin dünya sineması örnekleri ile Türk sinemasına 

yansıması karşılaştırmalı bir şekilde incelenmeye çalışılmıştır. Yine Türk sinemasının tarihsel 

geçmişi verilerek geçirmiş olduğu deneyimler irdelenmiştir. Türk sinemasının tarihi 

incelenirken onun devlet eliyle yapılmasından özelleşmesine kadar ve özelleşmeden 

günümüze kadar yaşadığı ve yaşattığı milli duygular, tarihi sinema ve ulusal boyutuna 

filmlerden hareketle ayrı bir pencere açılmıştır. Bu sırada ise, tüm dünyada mevcut sinemasal 

akımlardan karşılaştırma yapılarak Türk sinemasının akım geçmişi ele alınmış ve bir inceleme 

konusu yapılmıştır. Buna neden olan ise dünyanın akımlarla sinemasal sanatı gerçekleştirmiş 

olmasından Türk sinemasının da sanatsal boyutunun akımcılar tarafından ele alınmasını 

gözler önüne sermek gerçeği olduğundan bu akımsal geçmiş başlıklar halinde sunulmuştur. 

Daha sonra Türk sinemasının milli-tarihi boyutunun akımsal geçmişten soyutlanamayacak bir 

şekilde incelenmesi sonucunda milli figürlere geçiş yapılmış ve Türk sinemasında milli 

figürlerin yer aldığı bir dizi tarihi-savaş filmleri ve bunlardaki millilik incelenme konusu 

yapılmıştır. Başından beri tarihi ve milli filmler üzerinden çizilen profile bu bölümde bir 

başlıkla kalın bir çerçeve getirilmiş, tarihi filmler yine furya filmlerinden hareketle yoğun ve 

detaylı bir biçimde incelenmiştir. Bu filmlerdeki milli öğeler ve milliyetçilik sunulmaya 

çalışılmıştır. Film konuları, senaryosu ve repliği verilerek satır aralarındaki duygular 

sunulmaya çalışılmıştır. Bu filmler incelenirken geçmişte Yeşilçam adını verdiğimiz 

sinemasal yapının kahramanlarına ulaşılarak mülakat tekniği yapılmak istenmiş böylelikle de 

mülakat aşamasına geçilmiştir. 

  



3 
 

4. Bölümde; Türk sinemasında tarihi film denilince ilk akla gelen isim olan Cüneyt 

Arkın’a yer verilerek onun düşünce yapısı, söylemleri ve bu filmlerdeki rolü ve gerçek 

hayattaki yaşayışı arasındaki köprüde düşünsel yapısı verilmeye çalışılmış, onun milliyetçi 

filmlerdeki rolü konusu irdelenmeye çalışılmıştır. Yine bu bölümde Türk sinemasına emek 

vermiş olan ve günümüzde de çeşitli yapımlarla çalışmaları devam eden ve önemli 

konumlarda olan yapımcı-yönetmen ve senaristlerle yapılan mülakatlarla konu 

detaylandırılmak istenmiş, ayrıca konumuz itibariyle incelediğimiz dönemin tarihi-milli 

filmlerine yapımcılık, senaristlik ve yönetmenlik yapmış bu insanların bilgilerinden 

yararlanılmış, mülakat sorularıyla ve alınan cevaplarla tarihi-milli filmler irdelenmiştir. Bu 

filmlerin amacı sorulmuş, filmlerin vermek istediği mesajın ve ideolojinin ne olduğu topluma 

yansımasının ise ne şekilde olduğu anlamaya çalışılmıştır. Yine Yeşilçam sinemasını ve tarihi 

filmleri bir de bu filmlerde en çok rol alan başrol oyuncusu Cüneyt Arkın’ı yakından 

tanımaları vesilesiyle verilen cevaplar daha açıklayıcı olmuştur. 

  

5. Bölümde; Sinemada milliyetçilik örneğinden hareketle evrensel alandan Türk 

sinemasına bakış açısıyla karşılaştırmalı olarak inceleme yapmak maksadıyla Hollywood 

sinemasındaki milliyetçilik örneği ile bu sinemadaki milli-milliyetçi-devletçi filmler ile Türk 

sinemasının özellikle de Yeşilçam döneminden bugüne yansıyan ve Yeni döneme arta kalan 

Türk sinemasındaki milliyetçi filmler karşılaştırmalı bir şekilde iki makale verilerek ayrı ayrı 

incelenmiş ve dünya sinemasındaki yükselen milliyetçiliğin örnekleri olarak sunulmuştur.    

    

6. Bölümde; Son olarak değerlendirme ve sonuç başlıkları altında ulaşılan nokta 

incelenmiş ve elde edilen bilgi-belge ve bulgular değerlendirilerek bir sonuca ulaşılmaya 

çalışılmıştır. Sonuç kısmıyla da bitirilmiştir. 

 

Kimlik, ait olma duygusu, belirleyici unsur-öğe. Kimlik kavramının, birçok tanımı 

yapılabilir, ancak kısa ve net olarak bir tanımlama yapmak gerekirse bir şeyin kendisi olma 

sadece ona has özellikler gösterme, onun özelinde bir durum arz etmedir.   

 “Kendimden başkası olmak istemiyorum, 

Nasıl doğmuşsam öyle 

Kim olduğumu bulacağım.”
1
 

 

                                                           
1
  Antony D. Smith, Milli Kimlik, çev. Bahadır Sina Şener(İletişim Yayınları: İstanbul, 2014), s.15. 



4 
 

Smith, bu konuşmanın İ.Ö 429 tarihinde Sophocles tarafından sahneye konan Kral 

Oedipus adlı oyun’da geçtiğini belirterek bir noktaya işaret etmektedir. Bu işaret, bir aitlik 

arama hissinin varlığına, kim olduğunu bulmaya, sadece kendine ait olmaya ve kök 

ihtiyacınadır. Nasıl bitkiler köksüz bir yaşam süremezler ise diğer canlıların da köklerinden 

bağımsız bir hayatı fizyolojik olarak sürmeleri imkânsızdır. Bu canlıların en önemlisi olan 

insanın da aynı şekilde ruhsal ve sosyal manada böyle bir kök bağlantısını hayatında her 

zaman kurmak isteyeceği de aşikârdır. İnsan, doğar, yaşar ve ölür. Bu döngüde insanoğlu 

doğduğu toplumda hazır bir kültür, gelenek, görenek ve yaşantı bulur. Kimi zaman bu yaşayış 

kültürüne katkıda bulunurken kimi zaman da ondan istifade eder ve kimi zaman da Sophocles 

de olduğu gibi o kültürü sorgular. Bu sorgulama sonucunda da farklı kimlikler ortaya çıkar. 

Bireysel sorgulamalardan toplumsal sorgulamaya geçildiği an ise milli kimlik kavramı ile 

karşılaşırız. 

 

Türk kimliği bir milli kimliktir. Yüzyıllar boyunca tarihsel, kültürel, sosyolojik ve 

siyasal açıdan doğduğu toplumda gelişerek kendine has belirleyici özellikler göstererek 

günümüze ulaşmış milli bir kimliktir. Peki, bu esnada etkileşen öğeler nelerdir? Bunlar çok 

çeşitli olmakla birlikte, Türk topluluklarının kültüründe etkisi olan göçebe hayat, savaşçı 

topluluk hayatı, silah sanatı, kamp hayatı vb.dir. Bunlar özellikle Türk toplumu denildiği 

zaman eskiye dair ilk akla gelenlerdir. Peki ya tümevarım ve tümdengelim yöntemleriyle 

hareket edersek diğer toplumları etkilerken Türk kimliği ile etkileşim haline giren başka 

unsurlar da yok mudur?  

 

Sinema, yani sanal olan gerçek olmayan gerçeklik... Peki, gerçek olmayan bir şey nasıl 

olur da gerçeği etkiler. Bu sığ yoruma bakarak hareket edersek gerçeği de tam olarak 

algılayamayız ve anlayamayız. Çünkü Sophocles ne demişti, kim olduğumu bulacağım. Daha 

İ.Ö 429 yılında ortaya konan bir oyun da bu cümlelerin yer alma amacı ne idi. Bu cümleleri 

söylerken o oyunu izleyenlerde ne etki bıraktı. Bu oyun gerçek olmamasına rağmen gerçeğe 

ne katkısı oldu. Evet, o tarihlerde bu oyunda toplumsal mesaj verilirken 19. yüzyılda ortaya 

çıkan sinema ile toplumların dönüştürülmesi ve sinemadan etkilenmesi de bu vesileyle 

kaçınılmaz olacaktır.  

 

Toplumsal gerçekliğin kurmaca olanda gösterimi de belirli bir amaca hizmet edecektir. 

Yani bu gerçek olanda yapılamayanın sanal olanda insanların düşünseline hitap ederek 

gerçekleştirilmesidir. Mustafa Kemal Atatürk’ün bir deyişinde’’düşünceler güçle, topla, 



5 
 

tüfekle öldürülemez’’sözü tam olarak buraya nüfuz etmektedir. İşte sinemada bu işlevi 

görmektedir. Gerçekliği gerçek olmayan da anlatarak ona nüfuz etmek onu dönüştürmek, 

pekiştirmek veyahut değiştirmek. 

Sinema, bu kadar önemli işlevlere gerçekten sahip olabilir mi, kendisine atfedilen bu 

değeri gerçekten hak ediyor mu, toplumla ve topluma ait olanla ilgisi nedir ve ne ölçüdedir? 

Türden sorular bu bağlamda akla ilk gelen sorulardır. Bu noktada sinemanın büyüsü bu 

sorulara cevap verebilir ancak cevabı verdiği anda bu büyü de bozulabilir bu sebepten 

sinemayı anlama çabaları henüz tam anlamıyla bitmemiştir. Çünkü sinema toplumdur, 

toplumsa bir değil birden fazla değişkene sahip bir olgudur. Sinema yine devlettir, devletse 

birden fazla olgudan teşekkül ve durağan olmayan bir olgular üstü gerçeklik öğesidir. Sinema 

insandır insan ise dünyanın en ilginç varlığı olup onu açıklamaya çalışmak günler, haftalar, 

aylar, yıllar, değil asırlara bile sığmayan bir çaba olacağından herhalde dünyanın en zor işi 

olacaktır. Evet, görüldüğü üzere örnekleri ve bağlantısallığı çoğaltılabilecek bir olgu 

bütünlüğü olan sinemanın açıklanması sanılanın aksine hiç de kolay olmayacaktır.  

 

  Sinema ve kimlik arasında bu birbirinden farklı, alakasız gibi görünen iki kavram 

arasında nasıl bir bağ vardır, birbiri ile ilgisi nedir? Türk kimliğinin inşası sürecinde bu sürece 

Türk sineması bir katkıda bulunmuş mudur, bulunmuşsa nasıl bir katkı sunmuştur? Türk 

sinemasının milliyetçilikle ilgisi nedir? Türk kimliğine tarihsel filmlerin etkisi ne olmuştur,  

tarihsel filmler dışında Türk kimliğine etki eden filmler var mıdır? Sorularına aradığım 

cevaplar ve son olarak Cüneyt Arkın’ın ve özellikle tarihi filmlerinin milliyetçilik 

konusundaki yeri tez çalışmamın amacını oluşturmaktadır. 

 

 

 

 

 

 

       

 

 

 

 

  



6 
 

ARAŞTIRMA YÖNTEMLERİ 

Araştırma Grubu 

Sosyal bilimlerde araştırma yaparken araştırma grubu belirlemek önemli bir iş 

sayılmaktadır. Çünkü araştırmaya yardımcı olacak öğeleri, kavramları, belgeleri ve kişileri iyi 

seçersek çalışmamız da o kadar kolaylaşır. Ben de bu düsturdan hareketle milliyetçilik 

konusunda yapılan bir dizi çalışmayı inceledim ve literatürü tarayarak çalışmama faydası 

olması için araştırmalarımı bu yönde sürdürdüm. Yine bunun yanında görsel ve yazılı medya, 

yayın konusunda araştırmalarımı sürdürdüm. 

Sinema yani sanal, kurmaca, simge olan sadece izleyicinin gördüğü bir izlence ve 

eğlence değildir. Onun bir de arka planı vardır bu sebepten sinemaya ikiyüzlü bir iletişim 

aracıdır diyebiliriz. Buradan kastım, sinemanın görünenin arkasındaki gerçeklik olduğu gibi 

iki perdelik bir yapısından dolayı perde gerisinin de olmasıdır. Bir, izleyiciye sunulan kısım 

bir de onun mutfağı yani kamera arkasıdır. İşte buradan hareketle sinema konusu irdelenirken 

tez konumla ilgili literatür taramasının yanında alanında yetkin ve etkili yönetmenler, 

yapımcılar ve senaristlerden de yararlanılmıştır. 

Yöntem 

Çalışmamda niteliksel yöntem kullanılmıştır. Birincil ve ikincil veri kaynaklardan 

faydalanılarak tez hazırlanmıştır. Birincil kaynaklardan oluşturulmuş veri kaynaklar olan 

akademisyen ve araştırmacıların tez konusuna kaynakça teşkil edecek araştırmacı yazarların 

yayınlarından elde edilen veriler analiz edilmiştir. Ayrıca nitel araştırma türlerinden 

mülakat/bireysel görüşme tekniği de kullanılmıştır.  

Yine sinema ile olan ilgim ve daha önce bu konuda yapmış olduğum oyunculuk 

çalışmamı da kullanarak bu alanda söz sahibi insanlarla görüşmelerimin faydalı olduğu 

kanaatindeyim. Kullandığım ses kayıt tekniği ve görseller de buna yardımcı olur niteliktedir. 

Etik 

Bilimsel araştırma yöntemlerinde ahlaki olan araştırmacının önce kendine saygı 

duymasıdır. Yapılacak çalışmada kendi öz saygısını yitiren insan her şeyden önce bilimi ve 

bilim adamlarını değil kendini kandırır. Yani işlediğim kimlik konusuna atıfta bulunursak 

kendisi olamayan insan bir başkası olur ki bu çok tehlikelidir ki buna asimilasyon 

denmektedir. Bunun adına da bilimsel araştırma tekniklerinde kültür asimilasyonu 

denmektedir. 



7 
 

Bu minvalde kendim olabilmek ve bana ait olan bir çalışma yapabilmek için kendi 

tezimi oluşturmaya çalışırken literatürü tarayarak, bu literatürden kendi çalışmam ile ilgili 

istifade ettim. Ayrıca daha önce de belirttiğim gibi sinema sanatına emek vermiş kişilerle 

mülakatlar yaparak bu yolla da yapanın yaptığına saygı göstererek kendi öz tezimi 

oluşturmaya çalıştım ve bunu etik bir temele oturtmaya çalıştım.  

Amaç 

Tez çalışmamı hazırlarken tarafsız olmaya özen göstermeye çalıştım. Bilimsel bir 

çalışma olmasına gayret ettim. Yaptığım literatür taramalarından sonra mülakat çalışması 

esnasında sinemacıların görüşlerini aynen aktarmaya çalışmamın sebebi de yine tarafsızlığa 

hizmet etmektedir. 

Simgesel alanda ifade edilen görüngü olarak sinema sadece sanal, kurmaca olarak 

algılanırsa eksik kalır. Nitekim dünya sineması örnekleri bu tespiti yaptığı çalışmalarla 

doğrular niteliktedir. Sinema salt bir eğlence aracı değildir. İçerisinde meydana geldiği 

toplumun duygu, düşünce, kültür, siyasetini barındırmaktadır.  

İmgeye ait olan yani toplumsalın bir tezahürü olan kimlik konusu ise milletlerin 

hafızasında hep var olagelmiştir. Zira millet kavramı milli olandır milli olan ise kimliğe ait 

olandır kimlik ise kim sorusunun cevabıdır.  

Araştırmamda bu iki kavram kimlik ve sinema üzerinde durarak bu ikisi arasında ne 

gibi bir ilişki olduğunu, genelde bunu sorgularken özelde ise asıl konuya yönelerek Türk 

kimliğinin inşası sürecinde Türk sinemasının tarihi filmlerinin milliyetçiliğe ve milli kimliğe 

etkisini inceledim. Amacım bilimsel olarak ortaya konulabilecek böyle bir ilişkinin olup 

olmadığı eğer varsa ne gibi bir etkileşim olduğu ve bunun örneklerinin neler olduğu ve nasıl 

meydana geldiği idi. Bu konuda literatürü amacıma uygun olarak taradım ve mülakat/bireysel 

görüşme tekniğine de başvurarak özgün bir çalışma yapmayı amaçladım.  

 

 

 

      

  



8 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

KİMLİK 

 

1. KİMLİK NE DEMEKTİR? 

Smith kimlik konusunda açıklamalar yaparken İ.Ö 429 tarihinde Sophocles tarafından 

sahneye konan Kral Oedipus adlı oyununa atıfta bulunur ve bir perdesinde geçen şu 

konuşmayı aktarır; 

“Kendimden başkası olmak istemiyorum, 

Nasıl doğmuşsam öyle 

Kim olduğumu bulacağım.”
2
 

 

Kimlik konusu asırlarca insanlar tarafından sorgulanmıştır. Adı belki kimlik olarak 

adlandırılmamış ama sonuçta kelime kökünde yer alan ‘kim’ sözcüğü ile insanlar sürekli 

uğraşmışlardır. Ben kimim sorusu düşün dünyasını meşgul ederken bunu özellikle filozoflar 

gerçekleştirmişlerdir. Ben kimim, nereden geldim, nereye gidiyorum? Gibi sorular hep aynı 

şeyi sorgulamaktadır. Bu sorular ait olma duygusuna hizmet etmektedir. Ait olmak, kim 

olduğunu bilmek ve kendine has özellikler göstermek gibi benliğe ait olanların anlamı aslında 

bir tek sözcükte birleşiyor. Bunun adına ise kimlik diyoruz.  

 

Kimlik kavramını açmak gerekirse bünyesinde birçok anlamı barındırdığı görülecektir. 

Yani kimlik sözcüğü kavram olarak bazı sınıflandırmalara tabidir. Öyle ki; Smith, 

Sophocles’in Kral Oedipus’unu yorumlarken, Kendi’nin nasıl çoklu –ailevi, ülkesel, sınıfsal, 

etnik ve cinsel- kimlik ve rollerden oluştuğunu belirtir. Yine burada kimlik sorununun bütün 

keskinliği ile ortaya konduğunu bununla birlikte bu kimliklerden her birinin değiştirilebilir 

veya hatta ilga edilebilir toplumsal sınıflamalara nasıl dayandığını da ortaya serildiğini 

belirtir.
3
  

  Smith, kimliksel sınıflandırmaları şu şekilde açmaktadır; 

 “En keskin ve temel olanı cinsiyet kategorisidir. Cinsiyete dair sınıflamalar, değişmez 

olmamakla birlikte, evrensel ve bütüne şamildir. Aynı zamanda öteki farklılık ve tabiiyetlerin 

                                                           
2
  Antony D. Smith, Milli Kimlik, çev. Bahadır Sina Şener(İletişim Yayınları: İstanbul, 2014), s.15. 

3
 A.g.e. s.17. 



9 
 

kökeninde de bu tür cinsel sınıflamalar bulunmaktadır. Yaşamdaki fırsat ve 

ödüllendirmelerden pek çoğunda olduğu gibi gizli ya da açık pek çoğunda olduğu gibi gizli ya 

da açık pek çok biçimlerde cinsiyetimizle tanımlanırız. Cinsiyet farklılaşmasını, kolektif 

ayniyet ve hareketlilik bakımından düşük tutunumlu ve nispeten zayıf kılan tam da bu 

evrenselliği ve bütüne şamil doğasıdır. Belli bazı ülkelerde feminizmin yükselişine rağmen 

modern dünyada cinsel kimlik yeryüzünün her köşesinde diğer kolektif kimlik türleri 

karşısında kaçınılmaz olarak daha zayıf kalmakta ve zaten olağan bir durum olarak kabul 

görmektedir.” 
4
 

Ülkesel kimlik türünü mekân ya da ülke/toprak kategorisi adı altında açıklayan Smith, 

bu konuda şöyle der;  

“Yerel ve bölgesel kimlik de özellikle modern öncesi devirlerde aynı ölçüde yaygınlık 

gösterir. Yine yerelcilik ve bölgecilik genelde cinsel farklılaşmanın yoksun olduğu tutunum 

sağlama niteliğine sahip gibi görünür. Ama görüntü çok zaman yanıltıcıdır. Bölgeler 

kolaylıkla yerel birimler halinde parçalanabilir, yerel birimlerde farklı yerleşimlere ayrışabilir. 

Fransız Devrimi döneminin Vendee’sinde olduğu gibi güçlü ve asabiyesi yüksek bir bölgesel 

hareketle karşılaşılması nadir görülen bir durumdur; bu olayda bile hareketin birliğini, 

ideolojiden ziyade ekolojiden temin etmiş olması daha mümkündür. Başka pek çok olayda da 

bölgecilik kendi sorun ve dertleri yüzünden halkın hareketliliğini taşımaktan acizdir. Ayrıca 

bölgeleri coğrafi olarak tanımlamakta güçtür; çoğu durumda tek bir merkezden ve düzenli 

sınırlardan yoksundurlar.”
5
 

 Kolektif kimlik türü olarak sosyo-ekonomik toplumsal sınıf kategorisini de ele alan 

Smith, bu konuda toplumsal sınıf kimliğine değinerek yine kimliği çeşitli sınıflandırmalarla 

açıklamaya çalışır ama bu sefer dinsel ve üretim ilişkilerinden kaynaklanan ve buna ekonomik 

kimlik de diyebileceğimiz kimlikleri kıyaslarken kimlik tanımlamalarına devam eder.  

 “Marx’ın sosyolojisinde sınıf yüce, ya da aslında yegâne önemli kolektif kimlik ve 

tarihin tek motorudur. Belli toplumsal sınıf türleri –muhtelif aristokrasiler, burjuvaziler, 

proletaryalar- zaman zaman belirleyici mahiyette siyasi ve askeri bir hareketin temelini 

oluşturmuşlardır; ama her zaman değil, hatta sık sık da değil, olsa olsa zaman zaman. Dinsel 

kimlik, toplumsal sınıf kimliklerinden oldukça farklı bir ölçüte dayanır ve son derece farklı 

beşeri ihtiyaç ve eylem alanlarından doğar. Sınıf kimlikleri üretim ve mübadele alanlarından 

doğarken dinsel kimlikler iletişim ve toplumsallaşma alanlarından doğar, kültür ile kültürü 

oluşturan unsurlar –gelenek ve ritüeller içinde kodlanmış değerler, semboller, mitler ve 

                                                           
4
 A.g.e. s.17. 

5
 A.g.e. s.18. 



10 
 

görenekler- arasında bir hizalanışa dayanırlar. Bu nedenle, gayrişahsi olmanın yanında 

ampirik olanın daha üstündeki bir gerçekliğe ve seyrek olsa bile özelleşmiş kurumların 

nişanlarına atıflar da yaparak, belli sembolik kodları, değer sistemlerini, inanç geleneklerini 

ve ritüelleri müştereken paylaştıklarını düşünenleri, tek bir inananlar topluluğuna katma 

eğiliminde olmuşlardır.”
6
  

Kimlik tanımlaması ve açıklaması yaparken sınıflandırma yoluyla çeşitli kimlik 

başlıkları arasında karşılaştırma yaparak kimlik türlerini açıklayan ve konunun anlaşılırlığını 

sağlayan Smith’e göre etnik kimlik ve dinsel kimlik arasında aslında sıkı bir bağ olmakla 

birlikte; “Her ikisi de benzer bir kültürel sınıflama ölçütünden gelirler; çoğu zaman çakışır ve 

birbirini güçlendirirler; tek tek ya da birlikte güçlü cemaatleri harekete geçirebilir ve 

besleyebilirler.”
7
 Diyerek dinsel kimlik ile etnik kimlik arasında bir yakınlık kurar. Ayrıca 

yine açıklayıcı olması bakımından etnik kimlik kavramını da şu şekilde tanımlar; “Bir etnik 

gruba aidiyet, öznenin özgül durumuna göre değişiklik gösteren, zorunlu olarak gelip geçici 

ve kararsız tutum, algı ve duygularla ilgili bir meseledir.”
8
 

 

 Kimlik konusu buradan hareketle görüldüğü üzere kısaca tanımlanabilecek bir kavram 

değildir. İçerisinde birtakım sınıflandırmalar ve tanımlar barındırmakla birlikte çeşitlilik arz 

etmektedir. Bunlar, cinsel kimlik, toplumsal sınıf kimliği, ailevi kimlik, dinsel kimlik, etnik 

kimlik gibi olmaktadır. Smith’e göre cinsel kimlik, diğer kimlik türlerine göre evrensel bir 

özellik arz ettiğinden baskın karakter olmamakla birlikte zayıf bir kimlik tarzı göstermektedir. 

Toplumsal sınıf kimliği yine tüm çağlara hitap eden bir kimlik türü değildir. Nitekim orta 

çağ’daki sınıfsal bölünme günümüzde yoktur. Yani kendi zamanına hitap etmektedir. Dinsel 

kimliğe bakıldığında ise toplumsal kimliğe benzemediği sınıf kimliğinin üretim ilişkilerinden 

doğan yapısından farklı olup toplumdaki gelenek, görenek, ritüellerden ve mistik olandan 

kaynaklandığı tek bir inananlar kümesinden oluştuğu, etnik kimlik ile benzer ilişkiler kurduğu 

kitleleri harekete geçirdiği görülür. Ancak bunlar arasında etnik kimliğin ayrı apayrı bir yeri 

vardır ki bu yadsınamaz bir gerçekliktir. Etnik kimlik hepsinden farklı bir özellik gösterir. 

Diğer kimliklere benzeyen özellikleri mutlaka vardır ve olacaktır. Örneğin, yukarıda 

belirtildiği gibi dinsel kimlikle benzerlikleri yadsınamaz ancak buna rağmen dinsel kimlikten 

de ayrılan farklılıkları vardır. Bu sebeple etnik kimlik konusu ayrı bir inceleme konusudur. 

 

                                                           
6
 A.g.e. s.18-21. 

7
 A.g.e. s.23. 

8
 A.g.e. s.40-41. 



11 
 

2. ETNİK KİMLİK KONUSU 

  

 “Kelime kökü itibariyle Fransızca adıyla etni’den türeyen etnik kelimesi genellikle 

ırksal bir temele dayanır. Yani; siyah tenli ve beyaz tenli ayrımı gibi. 

 

   Etni’nin altı ana niteliğini şöyle sıralayabiliriz; 

 1.Kolektif bir özel ad 

 2.Ortak bir soy miti 

 3.Paylaşılan tarihi anılar 

 4.Ortak kültürü farklı kılan bir ya da daha fazla unsur 

 5.Özel bir yurtla bağ 

 6.Nüfusun önemli kesimleri arasında dayanışma duygusu.”
9
  

  

 Smith’in sınıflandırmasında etnik kimliğin tanımı yapılırken bir tek tanımla 

yetinilmediği bununla beraber maddeler halinde etnik kimliğin özelliklerine vurgu yapıldığı 

görülmektedir. Bunlar ortak bir özel adın bulunmasından bir soy bağına, ortak tarihsel 

maziden tarihi kültür birliğine, bir toprak birliğinden tarihi dayanışma duygusuna kadar 

varmaktadır. Etnik kimlik konusu neden bu kadar önemlidir veya bunu ayrı başlık altında 

almanın nedeni nedir etnik kimliği diğerlerinden ayıran unsur nedir? Fransızca etni olan bu 

sözcük kimliksel manada milletlerin oluşmasında çok önemli ayırıcı yani belirgin bir öneme 

sahiptir. Bu konuda Smith, bu duruma vurgu yaparak şöyle demektedir; “O halde neden bir 

milletin kökenlerini, her modern milletin gerisinde etnik bir temel bulamayacağı modern 

öncesi bağlarda aramak durumundayız? Sanıyorum bunun üç nedeni var. Birincisi şu; tarihsel 

bakımdan ilk milletler, göreceğimiz gibi, modern öncesi etnik çekirdekler temelinde 

oluşmuştur ve kültürel açıdan etkili ve güçlü olan bu milletler, sonraları dünyanın başka pek 

çok yerinde millet kurma/oluşturma süreçlerine örnek teşkil etmişlerdir. İkinci neden, etnik 

millet modelinin, yalnızca birinci nedenden ötürü değil, aynı zamanda bunu dünyanın pek çok 

yerinde modern çağa dek varlığını korumuş olan topluluğun modern öncesi demotik* topluluk 

biçimine oturtmak çok daha kolay olduğu için de giderek popüler ve yaygın bir nitelik 

kazanmış olmasıdır. Başka bir deyişle etnik model sosyolojik bakımdan bereketlidir. Ve 

üçüncüsü bir millet-olmakla övünç duyabilecek önemde bir etnik evveliyatın olmadığı ve 

                                                           
9
 A.g.e. s.42. 

(*) Demotik: Halka ait, avami. 

 



12 
 

etnik bağların bulanık veya uydurma olduğu yerlerde bile eldeki malzemeden tarihi ve kültürü 

olan bir toplulukla ilgili tutarlı bir mitoloji ve sembolizm yaratma ihtiyacı her yerde milli beka 

ve birliğin koşulu olarak yüce bir iş haline gelmiştir. Etnik bir köken olmadan millet-olma 

süreci yarım kalırdı.”
10

 

 

Etnisite, mistik olan gibi dogmatik bir sürece tabidir. Ancak ikisi arasında belirgin bir 

ayrım da söz konusudur. Dini kimlik, doğuştan kazanılıp daha sonradan değişebilmesine 

rağmen etnik kimlik, doğuştan gelip sonradan değişen bir olgu değildir. Değişen olsa olsa tabi 

olunan devletin kimliğidir. Etnisite, mistik olan da olduğu gibi kitleleri harekete geçirerek 

onların duygu ve düşün dünyasını açığa vurup harekete geçme noktasında etkide bulunur. 

Etnik kimlik daha önce belirtildiği gibi muhtevasında bir organize kültür barındırır bu 

sebepten tek başına ele alınamayacağı gibi millet, devlet ve milliyetçilik kavramlarından da 

soyutlanamaz.   

 

3. MİLLET, DEVLET VE MİLLİYETÇİLİK KAVRAMLARI 

 

Millet, ulus kavramı bir toplumsal, tarihsel, kültürel, mekânsal, duygusal, isimsel bir 

ortaklık ile bu ortak duyguları ve kavramları paylaşarak bir araya gelen ve bunu kendine özgü 

aidiyeti ile kabul eden topluluklara verilen ad olarak tanımlanabilir. Toplulukların millet adını 

alabilmesi için çeşitli argümanları içermesi gerekmektedir. Aksi takdirde millet adını alması 

mümkün değildir. Nitekim toplulukların çeşitli adları olmakla birlikte onun siyasal bir hale 

gelmesi yani siyasallaşması ile millet adını alması mümkündür. 

 

“Toplumsal nitelikteki topluluklar, başlıca üç bölüme ayrılır: Aile toplulukları, siyasal 

topluluklar, meslek toplulukları. Bunlar arasında en önemli olanı, siyasal topluluklardır; 

çünkü, siyasal bir topluluk, kendi başına yaşayan bağımsız bir kuruluştur. Aile topluluklarıyla 

meslek topluluklarıysa, bu kuruluşların (bütünleyici) parçaları, bölümleri niteliğindedir. Yani 

siyasal topluluklar birer toplumsal organizmadır, aile toplulukları bu organizmanın hücreleri; 

meslek toplulukları da, organları niteliğindedir.”
11

 

 

Smith, milleti tanımlarken; “Tarihi bir toprağı/ülkeyi, ortak mitleri ve tarihi belleği, 

kitlevi bir kamu kültürünü, ortak bir ekonomiyi, ortak yasal hak ve görevleri paylaşan bir 

                                                           
10

 A.g.e. s.72-73. 
11

 Ziya Gökalp, Türkçülüğün Esasları, Alter Yayıncılık, Ankara, 2014, s.87. 



13 
 

insan topluluğunun adı olarak belirtir.
12

 Gellner ise, devlet konusunda; “Düzenin 

sağlanmasına yönelik yaptırımlar arasında en nihaisi olan güç kullanımı, toplumda ancak tek 

bir özel, açıkça tanımlanmış ve tümüyle merkezileşmiş, disiplinli bir kurum tarafından 

kullanılabilir. Bu kurum ya da kurumlar grubu da devlettir.”
13

 Şeklinde görüşlerini belirtir ve 

devleti tanımlar.  

 

Devlet ve ulus(millet) kavramı iki yönlü bir süreçtir. Bu yüzden birbiriyle bu kadar 

ilişkili iki kavram birbirinden ayrı düşünülemez. Gellner, “Her toplum devleti haiz değildir. 

Öyleyse, ulusçuluk sorunu da devletsiz toplumlarda ortaya çıkmaz. Eğer ortada devlet yoksa 

açıktır ki sınırlarının ulusun sınırlarıyla çakışıp çakışmaması diye bir sorun da olamaz. Devlet 

olmayınca, yöneticiler de olmayacağından, yöneticilerin yönetilenlerle aynı ulustan olup 

olmadıkları da sorulamaz.”
14

 Diyerek bu etkileşime ışık tutmaktadır.  

 

Devlet ve ulus kavramları birbiriyle etkileşim halinde olan iki gerçeklik öğesidir. Peki, 

bu iki öğe bir arada olmadan olmaz mı? Bu soruya kolaylıkla ‘hayır olur’ denilebilir. Çünkü 

dünya sahnesinde birçok devletsiz ulus var olagelmiştir. Peki, ulussuz devlet var mıdır? Bu 

soruya ise hem evet hem hayır cevabı verilebilir. Federatif yapıda olan Amerika birleşik 

devletlerinin bir tek milletten oluştuğu söylenemez bu haliyle evet bu devletin bir tek ulusu 

yoktur diyebiliriz. Burada asıl olan Amerikalılıktır. Gellner, bu konuda şöyle der; “Bir insanın 

bir burnu ve iki gözü olduğu gibi bir de milliyeti olmalıdır; ancak bunların herhangi birinin 

eksik olması anlaşılmaz değildir ve zaman zaman da öyle olur; ne var ki bu durum ancak bir 

felaket sonucunda ortaya çıkar, zaten durumun kendisi de bir tür felakettir. Bu düşünce, 

malumun ilanı gibi gözükse de aslında doğru değildir. Ancak bu kadar açıkça doğru 

görünüyor olmasının nedeni de aslında ulusçuluk sorununun bir yönüyle, belki de en temel 

yönüyle ilgilidir. Bir ulusun üyesi olmak insanın doğuştan sahip olduğu bir özellik değildir 

fakat zamanımızda öyle bir görünüme bürünmüştür.”
15

  

 

Etnik kimlik kavramı doğuştan gelen bir kimlik iken bir ulusa tabi olmak ise her ne 

kadar modern çağda doğuştan gelen bir olgu gibi görülse de Gellner’in de bahsettiği gibi 

aslında doğuştan olmayıp sonradan gerçekleşebilen bir kavram olabilmektedir. Öyle ki 

                                                           
12

 Antony D. Smith, Milli Kimlik, çev. Bahadır Sina Şener(İletişim Yayınları: İstanbul, 2014), s.75. 
13

 Ernest Gellner, Uluslar ve Ulusçuluk, çev. Büşra Ersanlı - Günay Göksu Özdoğan (Hil Yayınları: İstanbul, 

2013), s.73. 
14

 A.g.e. s.74-75. 
15

 A.g.e. s.77. 



14 
 

insanın insan olma özelliğinden ötürü seçim hakkı sınırlıdır. Bu sebepten ötürü insanın 

seçemeyecekleri olduğu kadar seçim hakkına sahip olduğu gerçeklikler de bulunmaktadır. 

Etnisite ile bir ulusal tabiiyet ve millet olma kültürü arasındaki ayrım da işte tam bu nokta da 

devreye girmektedir. İnsan siyah veya beyaz olup olmamayı seçemez ancak tarihsel süreçte 

tabi olduğu ulusal kültür ve haliyle devlet bir seçim sonucu oluşabilir. Örneğin, Amerikalılık, 

Fransızlık gibi. Devlet ve ulus kavramı arasındaki bağ da bu nokta da önemlidir. 

  

Yukarıda belirtildiği gibi birinin yokluğu halinde bir felaket senaryosu hazırlanması 

modern çağın ürünüdür. Öyle ki, geçmiş çağlarda da etnik kimlik kavramıyla birlikte diğer 

kimlikler bulunmaktaydı ancak o dönemlerde modern çağlara uygun tartışmalar yoktu. Bu 

sebeple etnik kimlik, millet, devlet ve bunlar arasındaki ideolojik ilişki ile milliyetçilik 

ideolojisi modernite sonrası tartışmalardır diyebiliriz. 

 

“Bütün ideolojiler yaşadıkları çağın olaylarından ve gelişmelerinden etkilenerek 

oluşurlar. Milliyetçilik de modernliğin bir ideolojisi olarak modern çağın tarihsel ve toplumsal 

koşulları ve olayların etkisinde ortaya çıkmıştı. Yani, modernliğin nesnel toplumsal koşulları 

ve değerler dünyası milliyetçilik söylemini üretmiştir.”
16

 

 

 Milletlerin doğuşu Fransız İhtilali’nden sonraki özgürlükçü ortama denk gelir. 

Aslında milletler hep mevcut idi. Sadece milletler ile ilgili toplumsal düşünde ve bireysel 

akılda ön planda değildi. Çünkü sınıf sisteminin üretim ilişkilerine dayandığı, zenginliğin ve 

güçlülüğün belirleyici olduğu bir dünyada Etnisite ve milliyetçilik ön planda değildi. Fransız 

İhtilali’nin getirmiş olduğu düşünceler milliyetçiliğin doğmasında etkili oldu. İşte Gellner’in 

anlatmaya çalıştığı insanın milliyetinin olmamasının felakete sebep olacağı düşüncesi aslında 

bunun farkında olmadan kendini bilmeden yaşamanın felaket olacağı fikri olmakla birlikte 

aslında felaket gibi görülenin de modern çağda ortaya çıkmış bir düşünce olduğudur yoksa 

geçmiş çağlarda da insanlar milliyetçiliğin farkında olmamakla birlikte yaşamlarını 

sürdürebiliyorlardı. 

 

“Bir etnik gruba ait aidiyet bilinci, çok eski zamanlardan beri mitsel ilgilere duyulan 

kolektif inanca kök salmış görünmektedir. Bu ilgiler, dinsel yan anlamları yüzünden kutsallık 

kazanırlar. Söz gelimi tanrı tarafından ‘seçilmiş halk’ olma hissiyatı, eşsiz derecede kadim ve 

saf bir dile sahip olma, göçebe bir altın çağa duyulan ortak özlem vb. Her medeniyet böylece, 

                                                           
16

 Şenol Durgun, Ulus İnşası ve Milliyetçilik, Binyıl Yayınevi, Ankara, 2014, s.123. 



15 
 

önce etnik sonra milliyetçi bir şuuru az çok yükseltebilecek bu mitleri harekete geçirir. Uzun 

dönem içinde mitsel yapıları meşrulaştıran iktidar, başka mitlerle bağlantı kurarak konumunu 

sağlamlaştırmakta ve böylece belirli bir siyasal toplumla bütünleşecek kimliği tanımlayan 

mitsel bir merakı biçimlendirir. Bu mitsel meraklar yabancı güçlere karşı toplumun 

dayanışmasını arttırarak, farklılık duygusunun önemini güçlendirerek yoğun etkiler üretir. 

(Özkırımlı,2008;81). Buradan görüldüğü üzere etnik kimlik veya kökenle ilgili duygu ve 

düşünceler modern öncesi dönemlerde var olmakla beraber, bunların ideolojik bir siyasal 

hareket ve siyasal bir araç haline gelmesinde modernleşmenin önemli etkisi vardır. Çünkü 

modern öncesi devletler için günümüzde olduğu üzere milliyetçilik anlayışı söz konusu 

değildir. Bu dönemde ülkeler genelde kültürel düzlemde ayrışmış grupları farklı yönetim 

birimleri alanında bir araya getiren imparatorluklardı. Böyle bir yönetim sistemi ise 

milliyetçilik anlayışına aykırıdır. Milliyetçilik öncesi çağın imparatorluklarında, krallıklarında 

ve prensliklerinde kültürel heterojenlik bir kural olarak karşımıza çıkmaktadır. Kişilerin 

kimlik referansları, toplumsal statüleri, dinlerini şekillendiren yerel bir cemaate aidiyetti. 

Ulusal kimliklerin şekillenmesi, bu referanslar sisteminin tümüyle altüst olmasıyla 

mümkündü. Nitekim bu altüst oluşlarla birlikte uyuşmazlığın olduğu yerlerde birlik sağlandı 

ve sınırlar, kimliklerin üst üste yığıldığı veya süreklilik arz eden mekânlara göre yeniden 

çizilmiş oldu. Ancak milliyetçilikler öncesi dönemde var olan kimlikler, bu dönüşüm 

esnasında bütünüyle yok olmadılar, fakat ulusal kimliğe tabi ikincil özellikler olarak yeniden 

tanımlanarak, biçimlendirildiler (Durgun,2000;112). Oluşan bu yeni toplumsal yapıyla ulus, 

siyasal ve toplumsal hiyerarşilerden özgürleşmede önemli bir rol oynamıştır. Bu bakımdan 

demokrasiler de ancak böyle bir toplumsal yapıyla ve ulusal aidiyet hissiyle beraber 

doğmuştur. Halkın egemenliği Fransız devrimi ile beraber devlette somutlaşmış olurken, aynı 

anda devletin idari aygıtı da, sınırları dâhilinde ki nüfusu homojenleştirme, halkın ‘milli’ 

duygularını kuvvetlendirmekte kullanılıyordu. Bu açıdan ulus, devlet ile halkı arasındaki 

ilişkileri kapsar duruma gelmiştir. Nitekim ulus-devlet kavramı da buradan doğmuştur. Ancak 

ulus-devlet ile milliyetçiliğe duyulan sadakat birbirine karıştırılmamalıdır. Her ne kadar böyle 

bir yakınlık olsa da, bu ikisi her zaman birbiriyle örtüşmez. Yani milliyetçilik illa da devlete 

sadakatle uyuşan bir durum değildir. Diğer bir ifadeyle milliyetçilik devletçilik değildir 

(Durgun,2006;11). Bu açıdan ulus kuramı, aynı zamanda bir milliyetçilik kuramı değildir. 

Ulus yüzü devlete dönük kurumsal bir boyuta sahiptir. Milliyetçilik ise çoğu kez kendine bir 

millet arayan fakat kimi kez bir milletten- hiç değilse bir ulus-devlet biçiminde örgütlenmiş 



16 
 

bir milletten- yoksun olan ve kendi grubunu diğer gruplara üstün kılmaya çalışan bir 

ideolojidir.”
17

 

 

“Aslında ulus da devlet gibi evrensel bir zorunluluk değil, bir olumsallıktır. Ne uluslar 

ne de devletler her çağda ve her türlü koşulda var olurlar. Dahası uluslarla devletlerin 

olumsallığı aynı değildir. Ulusçuluk, ulusla devletin birbirinin nasibi olduğunu, biri olmadan 

diğerinin eksik kalacağını ve bunun da bir trajedi olduğunu savunur. Ancak birbirine 

yönelmeden önce, her birinin ortaya çıkması gerekmiştir ve ortaya çıkışları da birbirinden 

bağımsız ve olumsaldır; yani devlet kesinlikle ulusun yardımı olmadan ortaya çıkmıştır. Bazı 

uluslar da kesinlikle kendi devletlerinin inayeti olmadan oluşmuştur.”
18

 

 

 Gellner, ulus ile devletin beraber ortaklaşa meydana gelmediğini anlatırken ulusu da 

şu şekilde açar; “İki insan, ancak ve ancak aynı kültürü paylaşıyorlarsa aynı ulustan sayılırlar. 

Burada kültür, bir düşünceler, işaretler ve çağrışımlar, davranış ve iletişim biçimleri sistemi 

anlamına gelmektedir. İki insan, ancak ve ancak birbirlerini aynı ulusun üyesi olarak kabul 

ediyorlarsa aynı ulusa mensup demektirler. Bir başka deyişle, ulusları insanlar yaratır; uluslar 

insanların kendi inanç, sadakat ve dayanışmalarının ürünüdür. Bir grup insan, diyelim ki, bir 

ülkenin sakinleri ya da belli bir dili konuşan insanlar, ancak aynı gruba mensup olmalarından 

dolayı birbirlerine karşı bazı ortak hak ve görevleri olduğunu kesinlikle kabul ettikleri 

takdirde bir ulus olabilirler. Onları ulus yapan birbirlerini bu şekilde aynı grubun üyeleri 

olarak kabul etmiş olmalarıdır, yoksa kendilerini grubun dışında kalanlardan ayıran bazı ortak 

özellikler değil.”
19

  

 

Ulus (millet), tanımlamalarına baktığımız zaman ortak bir duygu, kültür ve toplumsalı 

paylaşan değerler etrafında toplanan insanlar grubu olduğu görülecektir. Gellner de ulus 

açıklamalarında değerler etrafında toplanan insanların bir ulus olduğunu belirtmiş ve bunu 

bizatihi insanların oluşturduğunu ulusların insanı değil de insanların ulusları meydana 

getirdiğini açıklamış olup bu insanların ulus inşasında birbirlerine bağlı ve birbirlerine karşı 

bir takım görevleri olduğunu ve bunun bir zorunluluk olduğunu belirtmiştir.  

 

                                                           
17

 A.g.e.  s.44-46.  
18

 Ernest Gellner, Uluslar ve Ulusçuluk, çev. Büşra Ersanlı - Günay Göksu Özdoğan (Hil Yayınları: İstanbul, 

2013), s.77-78. 
19

 A.g.e. s.78. 



17 
 

Fransız İhtilali’nden sonra ortaya çıkan ‘milliyetçilik’ akımının dolayısıyla, millet 

fikrinin neden bu tarihlere kadar tartışılmadığı ve 19. yüzyıldan itibaren devletlerin 

oluşumunda başrol oynadığı konusunda Anderson’un; “Temelde, bir ulusu hayal etmenin, 

ancak ve ancak her üçü de son derece eski ve insanların zihinleri üzerindeki hükmü aksiyom 

mertebesinde olan üç kültürel tasarımın etkilerini yitirmeye başladıkları yer ve zamanlarda 

mümkün olduğunu savundum. Bunlardan birincisi, kendileri de hakikatin ayrılmaz bir parçası 

olduklarından kutsal yazı dillerinin, ontolojik hakikate ulaşmakta ayrıcalıklı bir konuma sahip 

oldukları fikriydi. Hıristiyanlığın, İslam ümmetinin ve diğerlerinin büyük kıtalar üstü 

dayanışmalarını var eden bu kutsal yazı anlayışıydı. İkincisi, toplumların yüksek merkezlerin 

–başka insanlardan ayrı ve farklı olan, kozmolojik (ilahi) bir bağış/buyruktan ötürü hükmeden 

kralların- altında ve etrafında örgütlendiği inancıydı. Bu inanca göre insani sadakatler zorunlu 

olarak hiyerarşik ve merkeziyetçiydi. Çünkü tıpkı kutsal yazı gibi yönetici de hem varlığa 

içkindi, hem de ona ulaşmanın duraklarından biriydi. Üçüncüsü ise, kozmoloji ile tarihin ayırt 

edilmez, dünyanın ve insanların kökenlerini ise özdeş kılan zaman tasarımıydı. Bir araya 

geldiklerinde bu inançlar, insanların hayatlarını eşyanın tabiatına sıkı sıkıya bağlamış, 

varoluşun gündelik dertlerine (her şeyden önce de, ölmek, yitirmek ve köleleşmek) belli bir 

anlam vermiş ve çeşitli biçimlerde bunlardan bir kurtuluş yolu sunmuş oluyorlardı.”
20

 İfadesi 

ile aslında açıklamaya çalıştığı insanların bir nevi bir bağlantıya duydukları istek yani ilk önce 

dini bir ritüel, sonra başka bir inanç dizisi, sonra bir kral bunlara duyulan istek ve ihtiyaç 

aslında insanların hayatı zorlanmadan yaşayabilmek konusundaki arayışları bir birlikte olma 

çabalarıdır. Ancak bu çaba çoğu zaman boşuna bir uğraştan öteye gidememiştir. Çünkü 

insanlar arasındaki ayrımlar çoğu zaman sınıf farklılıklarına sebebiyet vermiş ve bu çoğu 

zaman hüsranla sonuçlanmıştır. Cinsiyet, köle-sahip ayrımı, zengin-fakir ayrımı gibi faktörler 

bu bağlantıyı aksine bağlantısızlıkla sonuçlandırmıştır. Modern çağlar gerisinde yine ayrımlar, 

işkenceler, savaşlar meydana gelmiştir. Ve sonrasında yepyeni bir farkındalık oluşmuş bunun 

adı ise milliyetçiliktir. İnsan yaşamında ve fikriyatındaki bu değişim zaten var olan fakat 

insanların geç sayılabilecek bir tarihte farkına vardıkları milliyetçilik ile milletlerin oluşması 

ve dolayısıyla milliyetçi devletlerin oluşmasına vesile olmuştur. Milliyetçiliği oluşturan 

aslında bu farkındalık da değildi. Bu farkındalık sadece modern milletleri ve modern 

milliyetçi devletleri meydana getiren anlayışın farkındalığı idi. Nitekim Gellner; 

“Sanayileşmeye geçiş çağı beraberinde ulusçuluk çağını da getirmiştir. Bu çağ, artık kendini 

ilk kez hissettiren yeni ulusçu zorunluluğu yerine getirmek için siyasal ya da kültürel 

                                                           
20

 Benedict Anderson, Hayali Cemaatler, çev. İskender Savaşır (Metis Yayınları: İstanbul, 2014), s.51. 



18 
 

sınırların ya da her ikisinin değişikliğe uğradığı çalkantılı bir yeniden uyarlanma çağıdır.”
21

 

Diyerek modern milliyetçiliğin doğuşuna ilişkin görüşlerine ek olarak yine şunları belirtir; 

“Ulusçuluk hammadde olarak açıkça ulusçuluk öncesi dünyanın kültürel, tarihsel ve öteki 

miraslarını kullanmakla birlikte, aslında yeni koşullara uygun yeni birimlerin 

kristalleşmesidir. Yeni iş bölümünün ilkelerine göre inşa edilmiş yeni birimlere doğru yöneliş, 

gerçekten de çok zorlu olmasına karşın modern dünyanın ne tek ne de tamamen dayanılmaz 

bir gücüdür. Bu güç, çoğu durumda hâkim olmakta ve daha önemlisi modern dünyada siyasal 

birimlere meşruiyet kazandıran kuralı belirlemektedir.”
22

 Aslında yine aynı konuya değinen 

Gellner, milliyetçiliğin yeni bir olgu olmadığını yeni olanın modernite olduğunu yeni dünya 

milliyetçiliğinin eski dünyanın kökeninde bulunan kültürel, tarihsel ve sosyolojik miraslarının 

üzerinde yükseldiğini ifade eder. 

 

“1960’ların ortasında ulusçuluğa başlıca iki yaklaşım vardı: Birincisinde ulusçuluk, 

ulusal tarihin bir özelliği, ulusla ilintili bir duygu idi. Bu duygu iyi ya da kötü biçimlere 

bürünebilirdi. Ulusçuluğu anlamanın en iyi yolu tek tek ulusların geniş tarih anlatıları yoluyla, 

belki de Batı ve Doğu ulusçuluklarında olduğu gibi bir türlemeye bağlı olarak ele alınmasıydı. 

İkinci yaklaşımda ulusçuluk, ulusçu duyguları ve hatta ulus-devletleri ortaya çıkaracak kadar 

yeterli kuvvet edinebilen modern ve akıldışı bir öğretiydi. Ulusçuluğu anlamak fikirlerle ve bu 

fikirleri dile getiren entelektüellerle başladı, bunların dünyayı nasıl değiştirdikleri ele alınarak 

sürdürüldü.”
23

  

Anlatılanlardan hareketle ulusal bir bilinç ve ulusçu kavrayış, tarihsel bir alt yapı ile 

bu süzgeçten geçerek tek tek milletlerin nevi şahsına münhasır bir şekilde oluşmuştur 

denilebilir. Yani her milletin kendi tarihinde ve özelinde farklı şekillerde ancak bir tek isim 

altında tezahür etmiştir. Buna milli kimlik kavramı diyebiliriz. 

 

4. MİLLİ KİMLİK 

Ben kimim sorusundan hareketle bir insanın, grubun, topluluğun ve bir cemaatin 

tarihsel, kültürel, sosyolojik, sınıfsal ve siyasal açıdan kendini ifade etme tarzına milli kimlik 

adı verilmektedir. Aslında bu sorgulama ilk insanlardan ve insan gruplarından veyahut 

                                                           
21

 Ernest Gellner, Uluslar ve Ulusçuluk, çev. Büşra Ersanlı - Günay Göksu Özdoğan (Hil Yayınları: İstanbul, 

2013), s.118. 
22

 A.g.e. s.129. 
23

 A.g.e. s.25-26. 



19 
 

topluluk ve cemaatlerden günümüze değin süregelmiştir. Eski tip milletler ya da devletler bu 

şekilde oluşmuştur. 18. Yüzyıla gelindiğinde sanayi devriminin de etkisi ile Fransız 

İhtilali’nin getirmiş olduğu düşünceler yeni devletlerin ve milletlerin oluşmasına sebep 

olmuştur. Bu, doktrinsel olarak tarih sahnesine bir kavramı daha sokmuştur. Modern anlamda 

millet, milliyetçilik ve milli kimlik. 

“İmparatorlukların içinde, dil ve kültür bakımından ortak bulunan ‘soplar’ toplumsal 

olarak birleşip ortak bilinç, ortak ülküye sahip olan bir ulus durumunu alır. Bu ulus, ulusal 

bilince sahip olduktan sonra, artık uzun süre bağımlı bir durumda kalamaz. Er geç siyasal 

bağımsızlığını elde ederek bağımsızlığına sahip siyasal bir kuruluş durumuna girer. İşte ancak 

bu türdeş, birleşmiş ve bağımsız kuruluşa, toplum adı verilebilir. Bu toplumlara, aynı 

zamanda ulus adı da verilir. Demek ki gerçek toplumlar ancak uluslardır. Bununla birlikte, 

kavimler birdenbire ulus durumuna giremezler. Önce soplar halinde toplumsal hayatın sanki 

çocukluk dönemini geçirirler. Sonunda imparatorluğun tanımına katlanamayarak, bağımsız 

hayatlar yaşamak üzere topluluktan ayrılırlar.”
24

  

Anderson, milliyetçilik hakkında görüşlerini dile getirirken bu konuda şunları söyler; 

“18. yüzyılın sonlarına doğru milliyetçiliği üreten şeyin dinsel kesinliklerin aşınması 

olduğunu ya da bu aşınmanın kendisinin karmaşık bir açıklama gerektirmediğini iddia 

etmiyorum. Ne de milliyetçiliğin tarihsel olarak dini, bir şekilde aştığını iddia ediyorum. 

İddiam, milliyetçiliğin bilinçli olarak benimsenmiş siyasal ideolojilerle ilişkilendirilerek değil, 

kendisini önceleyen ve onlardan kaynaklanmış olduğu büyük kültürel sistemlerle 

ilişkilendirilerek incelenmesi gerektiğidir.”
25

 Anderson’un temas ettiği konu milliyetçiliğin ya 

da modern anlamda milliyetçiliğin dinsel veyahut başka bir kimliği aşarak onun üstünde 

yükseldiği değil de tamamen onun ve diğer kimliklerin etkisi ve faydası ile meydana 

geldiğidir. Daha önce de belirtildiği gibi dinsel, toplumsal kimlikler belli çağlarda devletleri 

oluşturmuşlardır. Ancak modern milliyetçilikle birlikte devletleri oluşturma görevi artık tek 

bir güç tarafından yerine getirilememiştir. Çünkü devlet ve haliyle millet veya milletleri bir 

arada tutmaya modern çağda ne sadece bir Kral’ın, ne sadece bir dini ritüelin, ne de sadece bir 

toprak parçasının gücü yetecektir. Bunları söylerken bir gerçeklik öğesi olarak sayılan olgular 

hafife alınmamalı fakat kozmopolit hale gelen ve modernleşen dünyada insanları bir arada 

tutmaya yarayan şeyin yalnızca bir tek güç olmadığını da bilmeliyiz. İşte tam burada milli bir 

kimlik oluşuyor ve devletler bunun etrafında şekilleniyor denilebilir. Milli kimlik ne salt 

                                                           
24

 Ziya Gökalp, Türkçülüğün Esasları, Alter Yayıncılık, Ankara, 2014, s.87-88. 
25

 Benedict Anderson, Hayali Cemaatler, çev. İskender Savaşır (Metis Yayınları: İstanbul, 2014), s.26.  



20 
 

olarak bir dindir, ne bir etnisitedir ne de bir sınıf ayrımıdır. Milli kimlik milli olandır, milli 

değerlerdir, geçmiş ve gelecek arasında bir köprü bir motif ve Anderson’un düşüncelerinden 

de çıkarımla tüm bunlar bir hayali cemaattir. “Milli yurtseverlik gibi çoğu insanın gerçek 

deneyiminden çok uzak olan bir kavram nasıl ve niçin bu kadar çabuk biçimde böylesine 

etkili bir politik güç haline gelebilmiştir? Bu konuda, kendilerini bir kolektif ya da topluluk 

olarak tanımlayan, dolayısıyla başkalarını yabancı sayan gruplara ait olan insanların evrensel 

deneyimine başvurmak fazla yarar sağlamaz. Önümüzde duran sorunun kaynağı, ya bir devlet 

olarak ya da bir devlet oluşturma özlemi içindeki insanlar topluluğu olarak modern milletin, 

insanların tarihin çoğu bölümünde özdeşleştikleri ve değişik taleplerde bulundukları fiili 

topluluklardan büyüklük, ölçek ve nitelik bakımından farklı olmasıdır. Bu, Benedict 

Anderson’ın kullanışlı deyişiyle, bir ‘hayali cemaat’tir ve kuşkusuz gerçek insan toplulukları 

ve ilişkiler ağının gevşemesi, çözülüşü ya da ortadan kalkışının doğurduğu duygusal boşluğu 

doldurabilir. Ama gene de gerçek topluluklarını kaybetmiş olan insanların niçin millet gibi 

özgül tipte bir ikame varlığı tahayyül ettikleri sorusu gündemden çıkmaz. Bunun 

nedenlerinden birisi, dünyanın pek çok köşesinde yer alan devletler ile milli hareketlerin, 

zaten var olan ve sanki potansiyel olarak da modern devletler ve milletlere uygun düşebilecek 

makro-politik ölçekte etkili olabilen kolektif aidiyet duygularının bazı biçimlerini harekete 

geçirebilmesi olabilir.”
26

  

Smith, “Milletin modernist imgesine göre, milli kimliği oluşturan milliyetçiliktir.”
27

 

Der ve bu bağlamda şunları ekler; “Bir ideoloji ve bir dil olarak 18. yüzyılın sonlarına doğru 

siyasi arenada ortaya çıkan milliyetçilik görece moderndir. Ama milletler ve milliyetçilik 

başka bir kültür, toplumsal örgütlenme ya da ideoloji türünden daha fazla icat edilmiş 

değildir. Milliyetçilik çağın ruhunun bir parçası olduğu kadar aynı ölçüde daha eski motif, 

tahayyül ve fikirlere de bağlıdır. Zira milliyetçilik dediğimiz şey pek çok düzeyde faaliyet 

gösterir ve bir siyasi ideoloji ve toplumsal hareket türü olduğu kadar bir kültür biçimi olarak 

da görülebilir. Ve milliyetçiliğin avdetiyle yeni bir çağ açılırken onun milli kimliğin oluşumu 

üzerindeki etkisini, modern öncesi etnilerin mevcudiyetine ve batıda milli devletlerin tedrici 

doğumuna çok fazla şey borçlu olan toplumsal ve kültürel matrisini incelemeden kavramak 

olanaksızdır.”
28

 Milliyetçilik bir bileşimdir. Bu bileşimi oluşturan kavramlar olmadan eksik 

bir tanım bizi yanlış açıklamalara sevk eder. Şöyle ki; milliyetçiliğin birkaç biçimde 

                                                           
26

 E. J. Hobsbawm, 1780’den Günümüze Milletler ve Milliyetçilik- Program, Mit, Gerçeklik, çev. Osman 

Akınhay(Ayrıntı Yayınları: İstanbul, 2014), s.64-65. 
27

 Antony D. Smith, Milli Kimlik, çev. Bahadır Sina Şener(İletişim Yayınları: İstanbul, 2014), s.117. 
28

 A.g.e. s.118. 



21 
 

kullanıldığını iddia eden Smith, bu başlıkları şöyle sıralamaktadır; “Milliyetçilik ifadesi şu 

anlamlara gelecek şekilde birkaç biçimde kullanılmaktadır; 

1. Bütün olarak millet ve milli-devletlerin bütün bir kurulma ve kendini idame 

ettirme süreci, 

2. Bir millete ait olma bilinci ve milletin güvenliği ve refahıyla ilgili özlem ve 

hissiyata sahip olmak, 

3. Millet ve rolüne ilişkin bir dil ve sembolizm, 

4. Milletler ve milli irade hakkında bir kültürel doktrin ile milli emellerin ve milli 

iradenin gerçekleşmesine dair reçeteleri de içeren bir ideoloji, 

5. Milletin amaçlarına ulaşacak ve milli iradeyi gerçekleştirecek bir toplumsal ve 

siyasi hareket.”
29

  

Elisabeth Özdalga’da bu konuya ışık tutup, birtakım eklemeler yaparak, ‘Milliyetçilik’ 

kuramlarının tarihsel dönüşümlerle bütünleştirilmesi gerektiğini aksi takdirde girişimlerin 

boşa gidebileceğini söylemekte ve devamında “Eğer milliyetçilik, dilsel/etnik/kültürel 

kimliklerle ve/veya millet ile sınırlandırılırsa yerli yerince anlaşılmaz. Aksine (milliyetçilik) 

modern toplumda devlet gücünün nasıl bir organizasyona sahip olduğu ile ilgili bir konudur. 

Modern milliyetçiliğin incelenebileceği bağlam, bir uygarlık anlamında modernitedir. Bir 

uygarlık olarak modernitenin ayırt edici özellikleri yüksek düzeyde bir işbölümü, sürekli 

uzayan karşılıklı bağımlılıklar zinciri (yaşamsal kararlar giderek artan ölçüde bireyin 

uzağında alınıyor), giderek tüm toplumları kuşatan küresel pazar, daha derinlere uzanan ve 

bürokratik olarak örgütlenen devlet yapısı (ulus-devlet), son derece disiplinli iş rutinleri. 

Modern toplumda devletin rolü, insanlık tarihindeki önceki devirlere ve/veya uygarlıklara 

göre farklılık gösterir. Şimdi artık başlıca yaşamsal birim olmuştur. Artık birey için temel 

yaşamsal birimi oluşturan aile, kabile, ya da köy değil; devlettir. Bireyi bu yaşamsal birime 

bağlayan ideoloji milliyetçiliktir.”
30

 İfadesiyle düşüncelerine bu şekilde açıklık getirmektedir. 

Özdalga’nın açıklamaya çalıştığı milliyetçilik olgusunun satır aralarında karşımıza dikkat 

çekici bir kelime çıkıyor. ’Küresel Pazar’, dolayısıyla ‘Küreselleşme’.  

Milletlerin, milliyetçiliklerinin modernite ile birlikte eski görünümünde olmadığı 

bunun da birçok sebebi olduğu açıktır. Bunların en önemlilerinden biri de küreselleşme 

olgusudur. Bu konuda Hobsbawm; “Küreselleşme hemen her bakımdan, ekonomik, teknolojik 

                                                           
29

 A.g.e.s.119. 
30

 Elisabeth Özdalga, Kimlik Denklemleri, çev. Sevgi Tuncel (İletişim Yayınları: İstanbul, 2014), s.34. 



22 
 

kültürel, hatta dilsel düzeylerde büyük ilerlemeler kaydetmiştir.”
31

 Derken bu konuda 

Birleşmiş Milletler, Uluslar arası Para Fonu, Dünya Bankası ve Dünya Ticaret örgütü gibi 

çeşitli teknik ve finansal kurumlar ve bazı uluslararası mahkemeleri küresel aktörler olarak 

saymaktadır.
32

 Küreselleşmeyi bu şekilde açıklayan Hobsbawm, küreselleşmeye rağmen 

siyasal ve askeri bakımdan biricik etkili otoritelerin hala teritoryal devletler olduğunu, dünya 

yüzünde resmi olarak 200 civarında devlet bulunduğunu da belirtmektedir.
33

 Hobsbawm’ın bu 

düşüncesi bize ulusların ve devletlerin küreselleşmeye rağmen yine de başat aktör olmaya 

devam edeceğini açıklar niteliktedir. Nitekim Kazgan küreselleşme konusunda fikirlerini 

açıklarken Hobsbawm’ı doğrular biçimde; ”Küreselleşme, kimilerine göre, 21. yüzyılda 

bölgesel bloklar arası artan ticaret ve sermaye akımları biçiminde gelişecektir. Kimilerine 

göre sermaye, özellikle finansal fonlar, biçimindeki sermaye, küreselleşmesini sürdürürken 

mal ve hizmet ticareti daha çok bölgesel bloklarda yoğunlaşacaktır. Her iki durumda da ulus-

devlet, ülke-içi ve ülkelerarası ilişkilerde ana birim olmayı sürdürecektir.”
34

 Şeklinde görüş 

belirtir.  

“Milliyetçiliğin oluşumunu modernliğin bir ürünü olarak düşünüyorsak, yaşadığımız 

tarihsel dönem milliyetçiliğini de küreselleşmenin varlığıyla açıklamak durumundayız. 

Küreselleşmeyle beraber, ulus-devletlerin krizleri ortaya çıkmaya başlamıştır. Çünkü ulus-

devletlerin örgütlendiği modern siyasi koşullar büyük ölçüde değişmektedir. İktisadi üretim, 

nükleer enerji, çevre gibi sorunlar artık ulusal sınırlar içinde kalınarak çözülemeyecek duruma 

gelmiştir. Haliyle günümüzde çok sayıda küresel sivil toplum örgütünün ortaya çıkması ve 

AB, NATO, AGİK, gibi birçok ulus üstü örgütün oluşması, ulus devlet ile çözülmesi mümkün 

olamayacak sorunların ortaya çıkmasından dolayıdır.”
35

  

“Günümüzde iletişim ağları, standartlaşmış ürünlerin dünya çapında dağıtımını yapsa 

da bunun söz konusu yapının ulusal kimlikleri de eritebileceğini söylemek zordur. Şayet 

‘dünya kültürü’ ifadesinin bir anlamı varsa, bu ifade, tam da bu anlam sebebiyle tarihsel 

derinlikten yoksundur. Zira ulusal kültürlerden farklı olarak ‘dünya kültürü’ ‘hatırasız’dır.”
36

 

                                                           
31

 Erıc Hobsbawm, Küreselleşme, Demokrasi ve Terörizm, çev. Osman Akınhay (Agora Yayınları: İstanbul, 

2008),  s.11. 
32

 A.g.e.s.11. 
33A.g.e. s.11. 
34

 Gülten Kazgan, Küreselleşme ve Ulus Devlet, Yeni Ekonomik Düzen, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 

İstanbul, 2009, s.193. 
35

 Şenol Durgun, Ulus İnşası ve Milliyetçilik, Binyıl Yayınevi, Ankara, 2014, s.140. 
36

 A.g.e. s.52. 



23 
 

“Küreselleşme çağında, iletişimin ulusal sınırları aşması ve bilhassa elektronik 

medyanın bu sınırları bütünüyle yok sayması dolayısıyla, ulusun kaderinin ne olacağı sorusu 

gündeme gelse de; dünya çapında ekonomik ve siyasal bütünleşmenin somut örnekleri, 

küreselleşme ile ne ulus devlet ne de ona eşlik eden milliyetçilikler yok olmaktadır. Ulus-

devlet, egemenliğini her geçen gün biraz daha aşındıran küreselleşme ve yerelleşmeden 

etkilenmekle birlikte, milliyetçilik bunlardan aynı oranda etkilenmiş değildir. Her şeyden 

önce milli kültürler küreselleşmeye direnmektedirler. Dünya çapında iletişim şebekeleri, 

hemen her yerde standartlaşmış tüketim modelleri ve göstergeleri yayadursun, bütün bunlar 

en nihayetinde çoğunlukla gene yerel düzeyde, yerelleştirilerek benimsenmektedirler. Dahası 

göçler sayesinde siyasal bağlılığı gayet gevşek olan diasporalar ortaya çıkmakla birlikte, 

bunlardan bazıları melez kültürel biçimleri benimsemiş olsalar da her milliyetçilik gibi öteki 

ile etkileşimden beslenen yeni bir uzaktan milliyetçilik biçimin icat etmektedirler.”
37

 

Küreselleşme modern çağda önemli bir olgudur. Bu ekonomik, teknolojik, dilsel, 

kültürel ve sermaye anlamında büyük ilerlemeler kat etmiştir. Çok uluslu şirketler ve aktörler 

küresel bir pazar meydana getirmiştir. Ancak bu ulusların sonunun gelmesi demek değildir. 

Yani ulus-devlet anlayışı devam etmektedir. Nitekim bu konuda yine entelektüel camia 

milliyetçi siyasal ve askeri üstünlüğün hala devletlerde olduğunu belirtmektedir. Milli kimlik, 

salt bir etnik kimlik değildir veya dinsel kimlik, sınıfsal kimlik, ailevi kimlik, cinsel kimlik 

bunların tek tek tarifi olmayıp bunların hepsini bünyesinde barındıran ve böyle olduğu gibi 

küreselleşme yoluyla etkileşen, tarih boyunca şekillenen ancak oluşumu farklılaşarak 

günümüze ulaşan ve tüm topluluklarda nevi şahsına münhasır bir özellik arz eden kapsayıcı 

ve bütünleştirici bir kimliktir. Buraya kadar literatürde yer alan ve entelektüellerin çeşitli 

tanımlamalarıyla millet, milliyetçilik, devlet, küreselleşme ve milli kimlik kavramlarının ne 

olduğuna yer vermeye ve milli kimliğin oluşma sürecinde nasıl bir etkileşim sürecine dâhil 

olduğunu açıklamaya çalıştık. Bu minvalde tümdengelim yöntemiyle artık ‘Türk Kimliği’ne 

giriş yapabiliriz. 

5. TÜRK KİMLİĞİ 

Aslında bu kimliğe Türkiye kimliği başlığı atmak daha belirleyici olacaktır. Zira tez 

çalışmam konu itibariyle Osmanlı İmparatorluğunun sona ermesi dolayısıyla Türkiye 

Cumhuriyetinin kurulmasıyla Osmanlılıktan Türklüğe geçişte kapsayıcı ve belirleyici olması 

açısından yeni sayılabilecek ‘Türkiye Türklüğü ve Türk Kimliği’ ve inşası sürecinde 

                                                           
37

 A.g.e. s.54-55. 



24 
 

‘Yeşilçam Sineması’nın milli kimlik öğelerinin işlendiği tarihi filmlerinin etkisinin bir 

incelemesidir. Kısacası ‘Türk kimliğinin inşası sürecinde Türk sinemasının tarihi filmlerinin 

rolü’ başlığı tez konum olduğundan Türk kimliğinin Türkiyeli olanı bu konu açısından kimlik 

incelemesinde başlık olarak daha açıklayıcı olacaktır.  

“Bugünün bir gerçekliği olan Türk milliyetçiliğinin geçmişi çok gerilere gitmez. 

Ortaya çıkışı 19. yüzyıl ile 20. yüzyıl arasındadır. 19. yüzyılın başından itibaren, Osmanlı 

Devleti’nin de Doğu Avrupa’nın diğer büyük devletleri gibi, ‘milliyetler’ sorunuyla karşı 

karşıya kalması, Türk milliyetçiliğinin ortaya çıkış sürecini başlatmıştır. Bu süreç hem Türk 

ulusal kimliğinin keşfiyle hem de Avrupa hegemonyası ve sömürgeleştirme tehlikesine karşı 

verdiği tepkiyle kendini şekillendirmiştir.”
38

    

Bilindiği üzere tarihte kurulan birçok Türk devleti bulunmaktadır. Ancak çalışma 

konum itibariyle Türkiye’de cumhuriyetin kurulmasından günümüze değin Türklüğün inşasını 

ele almak gerekirse yeni bir kimlik olarak Türkiye Türklüğü kavramını ve bunu etkileyen 

kavramları görmek için biraz oluşum tarihine göz atmak gerekecektir. 

“Osmanlı Devletinin hukuki ve idari düzeni millet sistemine dayanmaktaydı. 

Milletlerin belirleyici unsuru yalnızca dini bağlanmaydı. Bir millet içerisinde, imparatorluğun 

farklı yerlerine dağılmış, çeşitli etnik kökenlerden insanlar bulunmaktaydı. Mesela, Yunanlar, 

Sırplar, Bulgarlar ve Ortodoks Araplar aynı millete mensuptu. Din ve şeriat temelinde ana 

milletler ise İslam, Rum-Ortodoks, Ermeni ve Yahudi genel ayrımına göre tasnif edilmişti. 

Millet terimi Tanzimat’la birlikte önce kısmen, sonra da bütünüyle kavim (ethnie)’yi 

belirtmek amacıyla kullanılmıştır. Ancak, terim geleneksel anlamında da kullanılmaya devam 

etmiştir. 1826’da imzalanan Akkerman Konvansiyonu’na yapılan bir ekte Sırp Milleti’nden 

bahsedilmektedir. Bu tarih Fransız devriminin estirdiği ulusçu düşüncelerin Osmanlı 

devletinde etkilerini göstermeye başladığı ve dine dayalı millet sisteminden milliyete dayalı 

ulus sistemine geçişin ivme kazandığı bir zamana rastlar. Ulus anlamında kullanılan milletin 

tanımından, din ve şeriat kalkar ve süreç içinde millet kavramı sayısal insan topluluğunu ifade 

eder hale gelir. Ancak kavramın dini kökleri öylesine güçlüdür ki, ortak bir inancı paylaşan ve 

birbirlerine kardeşlik duygularıyla bağlı bir topluluk anlamını seküler bağlam içinde muhteva 

değiştirerek de olsa devam ettirir. Zaten, milleti ısrarla ulus anlamında kullanmak isteyenler 

de kavramın bu anlam yükünden yararlanmak istemişlerdir. Ümmet, unsur, cinsiyet, 

kavmiyet, hatta ırk kelimeleri, 19. yüzyıl sonu ile 20. yüzyıl başlarında ulusu karşılamak için 

                                                           
38

 A.g.e. s.58. 



25 
 

kullanılmış diğer bazı kavramlardır. Mehmed Akif’in İstiklal Marşı’nda kullandığı ırk 

kelimesi, o dönemde ırkın ulus anlamında kullanılmasının bir yansıması olup, genetik 

anlamda ırki bir topluluğa gönderme yapmamaktadır. Türk kelimesini ilk kullanan şairlerden 

Mehmed Emin Yurdakul’da, ‘Ben bir Türküm, dinim, cinsim uludur.’mısraında, cins 

kelimesini ulus anlamında kullanmıştır. Üç Tarz-ı Siyaset’inde ırka dayalı Türkçülükten 

bahseden Yusuf Akçura da ırkı ulus anlamında kullanır.”
39

  

Cumhuriyet sonrası Türk kimliğinin inşası sürecine odaklanmak için onun özgeçmişini 

bilmek gerekmektedir. Bu noktada yukarıda belirtildiği gibi Türk ulusunun oluşması sırasında 

son dönem Osmanlı Devleti’ndeki gelişmeler referans alınarak Osmanlı devletin de ulus 

kavramının dini temele dayalı bir kimlikten kaynaklandığı, tebaanın farklı milletlerden 

oluştuğu, kimlik belirlemesinin din referans alınarak açığa çıktığı, ırki anlamda bir 

milliyetçiliğin olmadığı görülmektedir. Hatta ‘Kurtuluş Savaşı’ yıllarında Mehmed Akif 

Ersoy tarafından yazılan İstiklal Marşı’nda kullanılan ırk kelimesinin genetik olarak 

kullanılmadığı da görülmektedir. Osmanlı devletinde dini temelli kimlikten ‘ulus’ temelli 

kimliğe geçiş bağımsızlık hareketleri sonrası yaşanan kopmalar ve aynı zamanda da dünya 

savaşı ve işgallerle birlikte meydana gelen kurtuluş mücadelesi sonrası meydana gelen 

milliyetçilik hareketleri ile olmuştur. Tabi bu arayışın sonucunda da Osmanlı Devleti yıkılmış 

yerine Türkiye Cumhuriyeti kurulmuştur.  

“Cumhuriyetin oluşumunda 19. yüzyıl Osmanlı ekonomik ve sosyal gelişmeleri 

olduğu kadar, dinsel alandaki tartışmalar da etkili olmuştur. 19. yüzyıl boyunca Osmanlı 

İmparatorluğu’nda gözlenen Müslüman Türk nüfusun göç hareketlerinde çekim gücünü İslam 

değil Türklük oluşturuyordu. Başka bir deyişle eski cemaat millileşmiş ve Türkleşmiş, ama bu 

ırk yolu ile değil somut siyasi gelişmeler sonunda ortaya çıkmıştı.”
40

 

“Osmanlı 19. yüzyılda geleneksel millet anlayışını bir yana bırakarak, onun yerine 

Batı’dan gelen ve daha çok toplumun dilini, tarihini, kültürünü esas alan bir millet tanımı 

kabul etme anlayışını seçmişti. Bu anlayış doğrultusunda 19. yüzyıl ortasına doğru, hem 

Avrupa’nın hem de İmparatorlukta oluşan kamuoyunun tesiriyle, atalardan miras kalmış veya 

uğruna kan dökülmüş topraklar vb. türünden bir vatan fikri gelişti. Osmanlıcılığın kullanıma 

soktuğu vatan, Fransız yurtseverliğinden mülhemdi ve bu yönüyle Osmanlı-İslam geleneği 

için bütünüyle yeniydi. Çünkü çağdaş ulus, varlığının devamı için ülke toprağına ihtiyaç 

                                                           
39

 Ahmet Yıldız, Ulus Devletin Bunalımı, Etkileşim Yayınları, İstanbul, 2010, s.16-17. 
40

 Şenol Durgun, Ulus İnşası ve Milliyetçilik, Binyıl Yayınevi, Ankara, 2014, s.70.  



26 
 

duymaktadır. Haliyle bir Osmanlı milleti oluşturmaya karar vermiş olan Osmanlı yönetici 

seçkinleri, millete şimdi vatan olarak adlandırılan toprağa karşı sevgi yaratarak, ona bağımlı 

kılmayı istediler. Bu nedenle klasik Müslüman fikriyatında vatan hakkında ve belli bir toprak 

parçasıyla tanımlanmış Müslüman ulusla ilgili herhangi bir anlatı yok iken, 1870’lerden 

itibaren bu düşünce gelişmeye başlamış ve 19. yüzyılın ortalarına kadar vatan kelimesi yaygın 

bir şekilde kullanıma kavuşmuş oldu. Osmanlı siyasetine denk düşen Osmanlı vatanseverliği 

başlangıçta Müslümanların ya da Türklerin tekelinde değildi, ama gayr-i Müslim seçkinler 

farklı kimlik ve iktidar kutuplarına yöneldikçe giderek sadece Müslümanlarla Türklere has bir 

akım olarak güçlendi.(Karpat, 2011: 188).”
41

 

“Hâkim politika haline gelen Türk milliyetçiliğini, gayr-i Müslimlerin ayrılması, 

akabinde Balkan Savaşları’nın üzüntü veren deneyimleri ile birlikte, 19. yüzyıl boyunca 

iletişim araçlarındaki gelişmeyle beraber yükselen Türklük vurgusunu şekillendirmiştir. Bu 

şekillendirme de özellikle intelijensiya anahtar bir role sahip olmuştur. Bir ulus oluşturma 

misyonuyla yüzleşince Avrupa’daki benzerlerinin oynadığı role benzer bir rol oynayarak, 

‘keşif’ ve ‘inşa’ yollarına başvurdular. Osmanlı memleketini Türklere ait bir yer yapmaya 

odaklandılar ve Türklüğü sadece Anadolu ve Trakya’daki Türk ve Müslümanları kapsayacak 

şekilde tanımladılar.”
42

     

Ulusçuluğun sanayi öncesi bir olgu olmadığını sanayi toplumunun getirmiş olduğu bir 

hareket olduğunu belirten Gellner de; “Ulusçuluk, önceden var olan ulusların dile getirdiği bir 

duygu değildir; daha çok, önceden var olmayan ulusları yaratır.” 
43

 Kuramını savunur. 

Türk milli kimliğinin oluşumu da sanayi devriminin getirmiş olduğu ve Gellner’in 

deyimiyle türdeşleştirici ve standartlaştırıcı dinamiklerin kültürel düzeyde bir yansıması ile 

ulusçuluk fikrinin oluşması ile olmuştur. Osmanlı Devletinde yaşanan bağımsızlık ve ayrılık 

hareketleri sonrası dünya savaşının çıkması ve hemen sonrasında kurtuluş mücadelesi ve 

sonrasında Osmanlı devletinin yıkılması, yerine Türkiye Devleti’nin kurulması ve 

cumhuriyetin ilanı gibi olaylar Türk milli kimliğinin oluşmasını sağlayan ana sebepler 

olmuştur. Ulusların da oluşmasını sağlayan yani meydana gelmesini sağlayan bazı araçlar 

vardır.  

 

                                                           
41

 A.g.e. s.63. 
42

 A.g.e. s.66-67. 
43

 Ernest Gellner, Uluslar ve Ulusçuluk, çev. Büşra Ersanlı - Günay Göksu Özdoğan (Hil Yayınları: İstanbul, 

2013), s.32. 



27 
 

“Ulus inşa araçları: 

a- Bayrak, ulusal marş gibi ulusal kimlik sembollerinin oluşturulması. 

Uluslararası rekabette üstünlük kazanan spor takımları, modernliği ve bağımsızlığı 

simgeleyen ulusal havayolları, il ve ilçelere yeni isimler verilmesi, hatta yeni başkentler bu 

amacı sağlamaya dönük araçlardır.    

b- Eğitim sistemi aracılığıyla bireylerin sosyalleştirilmesi. 

Bütün ulusal eğitim sistemleri öğrencilere mensup oldukları ulusun yücelik ve 

faziletlerini aşılamaya çalışır.  

c- Bütün toplum kesimlerini temsil eden siyasi kurumların tesisi. 

Rekabete dayalı seçimler, liberal demokrasilerde böyle bir fonksiyon görür.  

d- Merkezi hükümetin takip ettiği politikalarla azınlıkları mali açıdan gözetmeye 

çalışmaları. 

Teşvik politikaları, ulusal gelire olan katkılarından çok daha fazlasının azınlık 

topluluklara sunulması, bütünleşmeyi sağlama açısından pozitif etkilere sahiptir. Türkiye 

Cumhuriyeti’nin bir devlet-ulus olarak kuruluşu sürecinde yukarıda belirtilen bütün 

inisiyatifler uygulanmıştır.”
44

 

Kimliğin inşasında bazı siyasal, tarihsel, kültürel ve toplumsal araçlara ihtiyaç 

duyulmaktadır bu araçlar yukarıda kısmen belirtilse de çoğaltılabilir. Buradan hareketle yeni 

bir cumhuriyet olan Türkiye Cumhuriyeti, kurulma aşamasında ve sonrasında hatta günümüze 

gelene kadar bir takım araçları kullanarak kendi milli kimliğini oluşturmaya çalışmıştır 

diyebiliriz.  

Türk kimliği yeni savaştan çıkmış, işgalden kurtulmuş, bünyesinden toprak kopmuş ve 

yıkılan bir devlet sonrasında kurulan ki egemenliğin millete dayandığı bir coğrafya da 

oluşmaya başlamıştır. Bu kimlik bir üst kimlik görevi görürken bünyesinde farklı milletleri de 

barındırmaya devam etmiştir. Zira Lozan’da azınlıkların durumu görüşülmüş olup, ülke 

içerisinde farklı aidiyetlerden insanlar yaşamaya devam etmiştir. Yeni kurulan devlette milli 

bir kimlik olarak Türk kimliği adı altında birleştirici ve kapsayıcı bir millilik söz konusu 

olmuştur.  

                                                           
44

 Ahmet Yıldız, Ulus Devletin Bunalımı, Etkileşim Yayınları, İstanbul, 2010, s.35-36 



28 
 

“Türkiye Cumhuriyeti yeni kurulmuş bir devlet olarak, milliyetçi bir anlayış 

çerçevesinde milli kimliğin oluşturulması ve yerleştirilmesini gerekli görüyordu.”
45

 

“Yüzyılın başında Türk olarak nitelenmeyi reddeden Anadolu köylüleri, bugün 

Türklüğü, ferdi kimliklerinin ana belirleyicisi kabul etmişlerdir.”
46

 Türk kimliğinin inşası 

süreci yoğun geçen tarihsel bir geçmişe sahiptir. Bu geçmiş Türkiye Cumhuriyeti ile farklı bir 

hal almıştır. Öyle ki Türk kimliği oluşturulurken kapsayıcı-bütünleştirici-türdeşleştirici bir üst 

kimlik olarak milli kimlik halini almıştır. Milli kimlik sadece siyasi kimlikten ibaret de 

değildir tabii ki. Milli kimlik salt bir siyasal kimlik olsa idi bugün kimlik inşası sürecinin 

araçlarından bahsedemezdik ki bunlar birkaç tane öğeyle de sınırlı değildir. Şöyle ki milli 

kimlik siyasal, sosyal, kültürel, tarihsel birçok kavram, araçtan etkilenmiş ve onlarla 

etkileşime girmiştir. Dolayısıyla bu etkileşim ve araçlar olmadan milli kimlik eksik kalacaktır. 

 

6. KİMLİĞİN GÖRSEL, İŞİTSEL VE YAZINSAL İLE ETKİLEŞİMİ 

 Kimliğin inşasında aracı olan öğelerin varlığı yadsınamaz. Türk kimliğinin 

oluşumunda dil öğesine bir örnek vermek gerekirse, Benedict Anderson,  Hans Kohn’dan 

aktarımla, “Bugünkü Türkiye, İran, Irak ve SSCB sınırlarına dahil edilmiş olan ve Türk dilleri 

ailelerine mensup dilleri konuşanların durumu özellikle ibret verici. Bir zamanlar Arapça yazı 

sistemine sahip, derlenebilir ve dolayısıyla karşılıklı olarak anlaşılabilir bir konuşulan diller 

ailesi oluşturan bu diller, bugün söz konusu birliklerini bilinçli manipülasyonlar sonucu 

yitirmiş durumdalar. Türk-Türkiye’nin milli bilincini, daha geniş bir İslami kimlik aleyhine 

yükseltmek için Atatürk, zorunlu Latin alfabesini dayattı.”
47

 Diyen Anderson, Hans Kohn’un 

hakkını yememek için Kemal’in aynı zamanda bu yolla Türk milliyetçiliğini Batı Avrupa’nın 

modern, Latin alfabesini benimsemiş medeniyetiyle ilişkilendirmeyi de umduğunu ekliyor.
48

 

Şüphesiz Anderson, buradaki yorumunu aktarırken milli kimliğin inşası sürecinde inşa 

araçlarından dil’in önemini bizlere sunmakta ve Avrupa da yayın dillerinin sabitlik 

kazanmasından sonra Türkiye’de de bir modernleşme çabalarının olduğunu ifade etmektedir. 

Daha önce Osmanlı devletinde farklı milletlerden insanların olduğunu ve kimliğin dinsel 

kimliğe dayandığını belirtmiştik. Yine yazın hayatında matbaa dünyasının etkili olmasından 

önce milliyetçiliğin ifade şeklini hayali dinsel cemaatlere bağlayan Anderson, böyle bir 
                                                           
45

 Şenol Durgun, Ulus İnşası ve Milliyetçilik, Binyıl Yayınevi, Ankara, 2014, s.91.  
46

 Ahmet Yıldız, Ulus Devletin Bunalımı, Etkileşim Yayınları, İstanbul, 2010, s. 43. 
47

 Benedict Anderson, Hayali Cemaatler, çev. İskender Savaşır (Metis Yayınları: İstanbul, 2014), s.61. 
48

 A.g.e. s.61. 



29 
 

görüşü açıklarken; “Matbaa öncesi çağda hayali dinsel cemaat, gerçekliğini çok köklü bir 

şekilde, bitmek tükenmek bilmeyen sayısız yolculuklara borçluydu. Batı Hıristiyanlığının 

altın çağının en çarpıcı görüntüsü, inanan ve arayanların herhangi bir zorlama olmaksızın, 

manastır hikmetinin ünlü bölgesel merkezlerinden geçerek Roma’ya akmasıdır. Bu kurumlar 

bugün bizim İrlandalı, Danimarkalı, Portekizli, Alman vesaire diye adlandıracağımız çok 

sayıda insanı kendilerine çekiyordu ve kutsal anlamları üyelerinin manastır yemekhanesinde 

böylesi bir kurumun yokluğunda anlamsız gelecek buluşmalarıyla oluşan cemaat sayesinde 

çözülüyordu.”
49

 Derken, burada da matbaa öncesi çağın dinsel cemaatine dikkat çeker ve 

milliyetçiliğin bu çağlarda dinsel milliyetçilik şeklinde tezahür ettiğini farklı milletlerden 

insanların aynı din etrafında toplanarak bu şekilde milli bir dinsel kimlik oluşturduklarını 

ifade eder. Ayrıca matbaa sonrası çağı bir devrim olarak nitelerken, sanayi toplumunun da 

etkisiyle milliyetçiliğin de şeklinin değiştiğini ifade ederken yine matbaanın yaygınlaşması ile 

ilgili olarak şunları söylemektedir; “Matbaa da 18. yüzyıl sırasında bir devrim yaşandı. 1691 

ile 1820 arasında en az 2120 gazete yayımlandı ve bunlardan 461’inin ömrü 10 yıldan uzun 

oldu.”
50

  

Modernleşme yolunda dünya sahnesine çeşitli cemaatler hâkim olurken bu cemaatler 

belli bir zaman sonra etkinliğini yitirerek yerini bir başkasına bırakmıştır. Bir çağda dinsel 

kimlik etkili olurken onun önemini yitirmesiyle sınıfsal kimlik yerini almış daha sonra bir 

diğeri kendi öncelinin koltuğuna oturmuştur.  

Kimlik konusunda veya kimliğe etki eden yayın dillerinin sabitlik kazanması, matbaa, 

gazete dışında daha etkili bir silah olarak neyi gösterebiliriz veyahut yazılı basının etki 

edemediği kitlelere daha kolay nasıl ulaşabiliriz? Şeklinde sorduğumuzda Anderson, şöyle 

cevap verir; “1895’te icat edilen radyo, basını atlayarak, basılı sayfanın nüfuz edemediği 

bölgelerde bile hayali topluluğun işitsel bir tasarımının oluşmasını sağladı.”
51

 Yine aynı 

konuya atıfta bulunarak, “Bir kere iletişim teknolojisindeki gelişmeler, özellikle de radyo ve 

televizyon, yayıncılığa, yüzyıl önce sahip olmadığı müttefikler sağlıyor. Çok dilli radyo-TV 

yayını, okuryazar olmayanların ve anadili farklı olan halkların gözünde de hayali bir cemaat 

yaratabilir.”
52

 

                                                           
49

 A.g.e. s.71. 
50

 A.g.e.s.78. 
51

 A.g.e. s.71. 
52

 A.g.e. s.152. 



30 
 

“1918 sonrası milliyetçilik hakkında başka bir gözlemde daha bulunulmalıdır. Bu 

çağdaki milli kimlik, kendini modern, şehirleşmiş ve yüksek teknolojili toplumlarda ifade 

etmek için yeni araçlara başvuruyordu. Değinilmesi gereken iki can alıcı nokta var. Birincisi 

çok az yorum yapmaya gerek olanı, modern kitlesel medyanın (basın, sinema ve radyo) 

yükselişiydi. Popüler ideolojiler bu araçlarla hem standartlaşabilir, homojenleşebilir ve 

dönüştürülebilir, hem de açıkça özel çıkar sahipleri ve devletler tarafından maksatlı 

propaganda amacına yönelik olarak kullanılabilirdi. (İlk Propaganda ve ‘Halkı Aydınlatma’ 

Bakanlığı 1933’te Almanya’da yeni Adolf Hitler hükümetince kurulmuştu). Oysa maksatlı 

propaganda, kitlesel medyanın, milli sembolleri her bireyin yaşamının bir parçasına 

dönüştürme ve böylece, çoğu yurttaşın yaşamının olağan bir boyutunu oluşturan özel ve yerel 

alanlar ile kamusal ve milli alanlar arasındaki ayrımları yıkma becerisine kıyasla, neredeyse 

kesinlikle daha az etkiliydi. Modern kitlesel medya olmasaydı, Britanya kraliyet ailesinin, 

milli kimliğin hem ev içindeki hem de kamusal alandaki bir ikonuna dönüşmesi imkânsız 

olurdu. Bunun en incelikli ritüel ifadesi gerçekte özellikle radyo için tasarlanmıştı.(Daha 

sonra televizyona da uyarlanmıştır): 1932’de başlatılan kraliyet Yılbaşı yayınları.”
53

 

Okuryazar olan-olmayan, anadili aynı veya farklı olan kısaca herkesin, her kesimin 

etkileneceği ve yayımcılıktan bu yönüyle farklı olan yayıncılığın ortaya çıkması milli kimliğe 

doğal olarak milliyetçiliğe etki eden bir araçlar kümesi olup, bu haliyle de hayali araçsal bir 

cemaat haline gelir Radyo-TV. Radyo-TV, bir kısaltmanın tezahürü olmakla birlikte bunun 

açılımında medya faktörünü ve kitle iletişimini görürüz. Nitekim bu konu modern dünyanın 

bir konusudur. Öyle ki 17. ve 18. yüzyıldan sonraki yeni dünya eskisine hiç 

benzememektedir. Avrupa topraklarında meydana gelen Reform ve Rönesans hareketleri, 

Fransız İhtilali’ nin getirmiş olduğu düşünceler, Sanayi Devrimi ve bunun getirmiş olduğu 

Aydınlanma Çağı dünyada büyük bir değişikliğe sebep olmuştur. Peki, ama bu yeni dünyada 

kitle iletişimi ve medya neden bu kadar önem arz etmektedir? Özellikle Orta Çağ 

Avrupa’sında ve sonraki çağlarda dünyanın diğer bölgelerinde yaşanan aydınlanma eksikliği 

bunun bir numaralı nedeni sayılabilir diyebiliriz. Çünkü üretim ilişkilerinin sınıfsal bir yapıya 

dayandığı, demokrasi ve özgürlük düşüncelerinin olmayışı insanın kendini ifade şeklinde 

büyük yaralara sebep olduğundan insanların sadece insan olma özelliğinin dahi yeteri kadar 

işe yaramayışı ve özellikle o zamanlar karanlık olan Avrupa topraklarında insanların kitle 

iletişimine ve insanın sosyal ifade tarzlarına izin vermemekteydi. Avrupa da durum böyle iken 

                                                           
53

 E. J. Hobsbawm, 1780’den Günümüze Milletler ve Milliyetçilik- Program, Mit, Gerçeklik, çev. Osman 

Akınhay(Ayrıntı Yayınları: İstanbul, 2014), s.170. 



31 
 

dünyanın diğer yerlerinde de pek bir farklılık göze çarpmamaktadır. Osmanlı topraklarında bu 

durum nasıldı? Diye bir soru sorulduğunda burada da bilhassa duraklama ve gerileme 

dönemlerine girmiş bir devletin karşımıza çıktığını görürüz. Hal böyle olunca 

modernleşememiş dünyada herhangi bir özgür ortama da rastlayamıyoruz. Nitekim Osmanlı 

Devleti’nin zirvede olduğu zamanlarda dahi bilimsel çalışmalar yapılmasına rağmen, düşünsel 

olarak ve iletişim konusunda yönetimin etkisini ve baskın karakterini görebiliriz. 

 İnsan ilişkilerinin, Avrupa’dan başlayan devrimlerin ve yeniliklerin etkisiyle tüm 

dünyada özgürlükçü bir ortam oluşturmasına, bağımsızlık hareketlerine ve yeni milletlerin 

ortaya çıkmasına kadar varan değişimi yeni bir olguyu meydana getirmiştir. ‘Kitle İletişimi’. 

Siyasal, sosyal, ekonomik alanda gelişmekte olan yeni dünya, artık insanı merkeze alarak 

onun onurunu, haysiyetini, milliyetini önemsemeye başlamıştır. Bu sebeple böyle bir dünya 

şüphesiz artık kendini daha farklı ifade şekillerine açacaktır. Kitle iletişimi ve medya unsuru 

da belirtildiği üzere insan öğesini başrole almadan bir başarı gösteremez. Bu sebepten 

dünyanın varoluş kanununda da insanın rolünün önemli yeri bu kültürün yadsınamaz bir 

gerçekliğidir. 

 

7. MİLLİYETÇİLİK VE KÜLTÜR 

Milliyetçiliğin doğasında kültür vardır. Milliyetçiliğin salt bir siyasetten ibaret 

olmadığını biliyoruz. Milletlerin doğuşunda etkili olan tarihsel, sosyal, siyasal ve kültürel 

etkenler milliyetçiliğin de doğuşunda etkilidir. Dolayısıyla Smith’den yararlanarak şunu 

diyebiliriz; “Önce tamamıyla siyasi bir düzey söz konusudur. Bir ideoloji olarak milliyetçilik, 

siyasi iktidar birimleri hakkında bir doktrin ve iktidarı elinde bulunduranların doğası hakkında 

bir hükümler dizisidir. Aynı zamanda da bu birimlerin meşru küresel ilişkilerine dair bir 

doktrindir. Milliyetçi faaliyetin ekonomik bir düzeyi de vardır. Milliyetçilik ideal olarak 

kaynaklarda kendine yeterlilik, yaşam tarzında özerklik ve otantiklik taahhüdüne uygun bir 

saflık buyurur; bu olmadığı takdirde milliyetçiler kendi yurt ve kaynakları üzerinde azami 

denetimi ele geçirme mücadelesi verirler. Bunun dışında milliyetçilik, halkın seferberliğini, 

yurttaşlar olarak yasal eşitliklerini ve milli fayda bakımından kamu yaşamına katılımlarını 

tanzim ederek toplumsal düzeyde etkinlik gösterir. Milleti geniş bir aile ilamı olarak gören 



32 
 

milliyetçilik, milletin fertleri arasında milli bir dayanışma ve kardeşlik ruhu aşılamaya çalışır; 

bu sayede her bir milletin toplumsal birliğini vaaz eder.”
54

  

Smith de diğer teorisyenler gibi milliyetçiliğin tek bir düzeyle açıklanamayacağını 

belirtirken onun aslında karmaşık yapısını da ortaya koymaktadır. Çünkü milliyetçiliğin 

tanımını yaparken de hep tarihsel, siyasal, sosyal ve kültürel öğelerden bahsederiz. Tabi ki 

devlet kuran bir ideolojiden bahsetmek kolay olmayacaktır. Öyleyse tek düze bir tanım bu 

kavramı tanımlamaya yetmeyecektir. Kültürel düzey, milliyetçiliği açıklamamıza yarayacak 

bir diğer tanımlama alanıdır. Bir toplumun kültürü aslında onun sanatı, tarihi, toplumsallığı, 

arkeolojik bulguları hatta siyasetidir. Milliyetçilik filizlenirken onu inşa edecek malzemeler 

gerekecektir. Bu sebeple milliyetçiler bu malzemeleri nereden bulacaktır diye bir soru soracak 

olursak bu noktada akla gelenler, onun tarihsel geçmişinde yatan siyasi, sanatsal, sosyolojik, 

kültürel zenginliği olacaktır. Bu zenginlik ne kadar derin ve çok olursa milliyetçiler o kadar 

mutlu olmaktadır. Çünkü kitleleri, kitlelerle birlikte uluslararası camiayı tatmin etmek bu 

zenginliğe bağlı olmaktadır. Yani bir toplumun milliyetçilik ideolojisini ifade etmesi onun 

kökündeki zenginliğe bağlıdır. Bu bağlamda Smith, bize şunları aktarmaktadır; ”En genel 

düzeyde milliyetçilik, eski dini kültür tarzlarını ve ailevi eğitimi örten ya da onları yerinden 

eden tarihselci bir kültür ve eğitim biçimi olarak görülmelidir. Milliyetçilik, bir siyasi doktrin 

ve siyaset üslubu olmaktan ziyade tınısını yer küreye yaymış bir kültür -bir ideoloji, bir dil, 

mitoloji, sembolizm ve bilinç- biçimi ve millet de anlam ve önceliği bu kültür biçimi 

tarafından önvarsayılan bir kimlik tipidir. Bu anlamda millet ve milli kimlik milliyetçiliğin ve 

taraftarlarının bir yaratısı olarak görülmelidir. Anlamı ve kutsallığı da milliyetçilerin el 

emeğidir. Bu, sanatların milliyetçilik içindeki rolünü açıklamak için bir yol sunar. Milleti 

övmek ya da anmak arzusundaki milliyetçiler, zanaatların yanı sıra, resim, heykel, mimari, 

müzik, opera, bale ve sinema gibi sanatsal araç ve ortamların sunduğu dramatik ve yaratıcı 

olanakların cezbine kapılırlar. Bu aracı ortamlar eliyle, milletin görüşünü, sesini bütün somut 

belirliliği içinde ve arkeolojik andırımı yoluyla, doğrudan ya da hatırlamak suretiyle yeniden 

inşa etme olanağını bulurlar. O nedenle milliyetçiliğin filiz vermekte olduğu 18. yüzyıl 

sonlarında, Batılı sanatçıların, antik Roma ve Sparta’nın ya da Ortaçağ Fransa’sı, İngiltere’si 

ve Almanya’sının yeni yaratılmış imgeleriyle ilgili arkeolojik dramalarına ve yeni kuşakların 

hayranlık duygularını celbedebilmek için geçmişin kamusal meziyetlere sahip simaların 

tasvirine, bunların ahlaki tarihselci siyasi mesajlarına eğilim duymalarına şaşmamak gerek. 

Kahraman ve bilge kişilerin idealize edildikleri bu altın çağlar sayesinde, o milletin hem 

                                                           
54

 Antony D. Smith, Milli Kimlik, çev. Bahadır Sina Şener(İletişim Yayınları; İstanbul, 2014), s.147. 



33 
 

eskiliğini hem de sürekliliğini, soylu mirası ile antik görkemi ve yenilenme kudreti gösteren 

yaşamın, wie es eigentlich war canlı bir panoramasını yeniden yaratmaları mümkün olabildi. 

Şairlerden, müzisyenlerden, ressamlardan ve heykeltıraşlardan başka kim, milli ideale hayat 

verebilir ve onu halkın gönlüne kazıyabilirdi ki? Bu bakımdan bir David, bir Mickiewitz ve 

bir Sibelius, Peder Jan’ın Turnerschaften’ındaki (beden eğitimi birlikleri) askerlerinden çok 

daha değerlidir ve yine bir Yeats en az, Gal Birliği’ni oluşturan topluluklar kadar önem 

taşımaktadır.”
55

       

Milliyetçiliğin doğasında bulunan kültürün bir milleti oluşturma yolundaki gücü 

tartışmasız bir gerçekliktir. Milliyetçilik, ortaya çıktığı yüzyılda yine tarihsel alt yapıda yer 

alan kültürü kullandı. Bunlardan göze çarpanlar; sanatsal argümanlar, sanatçılar, ressamlar ve 

bilim insanlarıdır. Milliyetçiler tarihi kültürlerine duydukları güven ile bu ideolojiye 

sarılmışlar ve bir nevi tarihlerinden yardım alarak ideolojilerini şekillendirmişlerdir. 

Milliyetçilik ideasına hayat veren ressamlar, müzisyenler, filozoflar genç neslin yol göstericisi 

konumuna da yükselerek sanatlarının gücünü göstermişlerdir. Bu sanatkârlar kendinden 

sonraki nesle mürşit olduğu gibi milliyetçi nesil içinde de sanatkârlar milliyetçilik 

ideolojisinden nasibini almışlardır ve hatta ona yol göstericilik yapmışlardır. Bu konuda 

Smith’den şunları paylaşalım: 

“Madalyonun bir de tersi vardır. Avrupa ve Avrupa dışındaki pek çok sanatçı da 

milliyetçiliğin dünyasına, dil ve sembolizmine kapıldılar. Bunların arasında besteci olarak 

Listz, Chopin, Dvorak ve Smetana, Borodin ile Moussorgsky, Kodaly ile Bartok, Elgar ve 

Vaughan- Wiliams, Verdi ve Wagner, de Falla, Grieg ve Sibelius’u sayabiliriz; ressam olarak 

ise, amaçlanmış olmaktan ziyade hatırlatıcı bir üslupla, farkında olmadan manzara resmi 

yaparak popüler milliyetçiliğe katkıda bulunmuş yığınla ressamın yanında, David ve Ingres, 

Fuseli ve West, Gros, Hayez, Maclise, Delaroche, Gallen-Kallela, Vasnetsov ve Surikov 

kendilerini göstermektedir. Milliyetçi dil ve semboller sanatçılara, senfonik şiirler, tarihsel 

operalar, etnik danslar, tarihsel romanlar, yerel peyzajlar, baladlar, dramatik şiirler, korolar ve 

benzerlerinde var olan geleneksel ve klasik kalıplardan farklı motif, tema ve biçim 

arayışlarına yardımcı olmuştur. Noktürnler, şiirsel fanteziler, rapsodiler, baladlar, prelüdler ve 

danslarla birlikte bu biçimlere; etnik milliyetçiliğin kavramsal dil ve üslubuna, etnik 

                                                           
55

 A.g.e. s.148. 



34 
 

tarihselciliğin ana amaçlarından birini oluşturan ‘iç kendi’nin yeniden keşfine son derece 

uygun düşen anlatım gücü yüksek bir öznellik damgasını vurur.”
56

   

Burada iki yönlü bir süreç işlemektedir. Kültürel milliyetçilik ya da milliyetçi kültür 

şeklinde bir sınıflandırma bu süreci açıklamak için gereklidir. Bu bağlamda kültürel öğeler 

milli kimliği etkilerken milli kimlik de kültürü etkilemiştir diyebiliriz. Milliyetçi neslin 

kültürel öğelerden etkilenerek milli kimliklerini oluşturması karşısında kültürel faaliyetlerde 

milliyetçilikten esinlenerek farkında olarak veya olmayarak eserler ortaya koymuştur. Yani 

çift yönlü bir süreç işlemiştir. Tüm dünyayı saran milliyetçi akım özellikle Avrupa da etkili 

olmuş, ancak Avrupa dışında da aynı şekilde dünyaca etkilenilmiştir ve dolayısıyla 

kaçınılmaz bir şekilde Osmanlı toprakları da bu akımdan etkilenmiştir.  

Kültürel öğelerden bahsederken kültürün karmaşık bir yapı arz ettiğini belirttik. 

Kültürel öğeler veya değerler bir milletin veya topluluğun veyahut bir grubun ve de tek bir 

insanın dili, dini, bilimi, sanatı vesaire daha birçok sayılabilecek örneklem bütünüdür. Kültür, 

kısacası yaşam tarzı olarak adlandırılabilecek ve onun içerisine, resim, tiyatro, opera, sinema, 

bale, konuşma sanatı, göçebe veya yerleşik olma gibi örnekleri yerleştirebileceğimiz bir 

olgudur. Tam da bu sebepten milliyetçiliğin kültürle bağlantısı görmezden gelinemez hatta 

görmezden gelindiği takdirde milliyetçilik açıklanamaz. Milliyetçilik, içerisinde kültürün ve 

kültür içerisinde milliyetçiliğin açıklanma çabaları noktasında yine kültürel bir değer olarak 

sahnede yerini almış olan ve yaşı milliyetçilik ile aynı olan yani yaşıt olan bir kültür örneği 

olarak sinema sanatının yeri ve önemi nedir? Diye sorduğumuzda bunu açıklamakta tabii ki 

kolay olmayacaktır. Çünkü sinema sanatı da milliyetçilik gibi büyülü bir olgudur. Ve doğal 

olarak bu büyünün de çözülmesi kolay bir iş olmayacaktır.   

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
56

 A.g.e. s. 149. 



35 
 

İKİNCİ BÖLÜM 

SİNEMA 

1. SİNEMA SANATI 

“Sinema, gözdeki bir parçayla, retinayla, ışığın retinada yarattığı bir yanılsama ile 

ilgilidir. Bu yanılsamayı örneklerle inceleyelim. Ucu yanan bir kibriti karanlıkta sallarsak, 

ışık, gözümüze bir çizgi halinde görünür. Kibrit, artık başlangıç noktasında olmamakla 

birlikte görüntü, retina tabakasında belli bir süreyle muhafaza edilmiştir. Sinemanın çalışma 

prensibi buna dayanır. Saniyede 24 kare fotoğraf çeken bir fotoğraf makinesi olan film 

kamerasının çektiği ve bize gösterilen durağan fotoğraflar, retinada bir süre beklediğinden 

cisimler kesintisiz olarak hareket ediyormuş gibi bir izlenim yaratmaktadırlar.”
57

 

Sinema, görsel bir anlatım aracıdır. İmgelemin bir simge olarak ekranda gösterilmesi 

ve bir yaşamın aletlerle kurgulanmasıdır. Kurgulanmak diyoruz çünkü sanal bir alanda kurgu 

tekniği ile yapanın yapmakta karar kıldığı bir simgelemeden bahsediyoruz. Yapanın yapmakta 

karar kılması diyoruz peki ama yapan kimdir? Diye sorduğumuzda bu soruya cevap olarak 

sinemanın yapımcısı, senaristi, yönetmeni, teknik ekibi, oyuncuları ve hatta ileriye giderek 

sinemanın içinden çıktığı toplum ve o toplumu yöneten siyaset diyebiliriz. 

 Salt bir simgesel projeden bahsetmek sinemayı basite indirgemek anlamına geleceği 

gibi ondan bir şey de elde edemeyiz. Sinema salt bir sanallık ve hayali olan değildir. Sinema 

yeri gelir toplum olur yeri gelir kurgu olur yeri gelir bir siyaseti anlatan gerçeklik öğesi olur. 

Ama ne olursa olsun içinde hep insanı barındırır ve içinde hep karşılıklı bir etkileşim olur. 

Sinema sadece bir eğlence ve oyun aracı da değildir. İçerisinde yepyeni bir hayatı barındırır. 

Peki, yepyeni bir hayat nedir? İzleyenin kendi hayatından sıyrılarak o hayatın içerisine 

girmesi ve onunla bütünleşmesidir. Sinema aslında toplumların aynasıdır. Toplumların ne 

olduğu aslında sinemasında gösterilmeye çalışılır. Onun tarihi, siyaseti, kültürü ve daha 

birçok şeyi sinema vasıtasıyla o topluma tekrar sunulur ve insanlar da orada kendini görerek 

kimi zaman mutlu olur, kimi zaman üzülür, kimi zaman da gerilir. 

Toplum yaşamı olağan şartlarda normal seyrinde sürüp giderken sinemasal gerçeklik 

içerisinde zaman zaman barındırdığı olağanüstülük ve aşırılıkla toplumların minimize 

duygularını maksimize eder. Peki, sinema toplumdaki her türlü duyguyu, ideolojiyi işleyebilir 

mi? Buna kısmen evet diyebiliriz. Çünkü doğduğu ilk günden beri sinema insan, toplum ve 

                                                           
57

 Ufuk Güral, Sinema Tarihi, Detay Yayıncılık, Ankara, 2013, s.2. 



36 
 

siyaset ile etkileşim halinde olduğundan ne bunlardan tamamen bağımsız olmuştur ne de 

tamamen bunlara bağımlı olmuştur. Sinema dediğimiz simge zaman zaman istediğini değil de 

istenileni yapar bir sanat olagelmiştir.  

“Kayıt sanatları var olanlara koşut olan tamamen yeni bir söylem tarzını içerir. Hayatta 

olan, duyulabilen ve görüntülenebilen herhangi bir şey filme, diske ya da banda 

kaydedilebilir. O zaman ‘sinema sanatı’ önceden var olan tayfa rahat bir biçimde uygun 

gelmekten çok, kendisinden daha eski sanatlar arasında köprü kurar. Başından itibaren sinema 

ve fotoğraf tarafsız (neutral) olmuştur. Araç, sanatlardan önce var olmuştur. Sık sık Louis 

Lumiere’in ‘sinema geleceği olmayan bir keşiftir’ dediği söylenir. Ve gerçekten de onun 

döneminde böyle olabilirdi. Ama bu devrimci söylem tarzı daha eski sanatlara uygulanırken, 

kendisi de hayat kazandı. İlk sinemacılar sinemada resim yaptılar, roman yazdılar, drama 

gerçekleştirdiler ve bu sanat dallarına ait öğelerin filmsel durum içinde işlemeleri ya da 

işlememeleri giderek açıklığa kavuştu. Kısaca sinema sanatı bir tür kopya süreci içinde gelişti. 

Sinemanın tarafsız kalıbı roman, resim, drama ve müziğin karmaşık sistemlerini, bu sanatların 

belirli öğeleri hakkında yeni doğruları açıklığa kavuşturmak için kapladı. Gerçekten de, ilk 

kayıt süreçlerinin kabalığını bir an için önemsemezsek, sanatların öğelerinin çoğunluğu 

sinemada çok iyi işlemiştir. Aslında son yüz yıldır sanatların tarihi sinemanın meydan 

okuyuşuyla yakından ilişkilidir. Kayıt sanatları öncellerinden özgürce yararlandığı için resim, 

müzik, roman sahne draması ve hatta mimari yeni sanatsal dile dayanarak kendilerini yeniden 

tanımlamak zorunda kalmıştır.”
58

  

Sinema bir sanat dalı olarak her ne kadar nevi şahsına münhasır bir hal arz etse de 

kendi başına bağımsız bir sanat dalı değildir. Zaten bağımsız bir sanat dalı olarak kendini 

ifade etmesi de düşünülemez. Sinema evrensel bütüne şamil olarak dünya sinemasında kendi 

iç canlılığını sürdürürken dünyadaki diğer sanat dallarıyla da etkileşim halindedir. Dünya 

müzik sanatı, dünya roman sanatı, dünya drama sanatı ve dünya mimarisi ile iç içedir. Hatta 

şöyle ki bu sanatlar içerisine medyayı dahi yerleştirebiliriz. Sinema, diğer sanat dalları ile 

etkileşirken aynı zamanda içinde bulunduğu toplumun folklorunu da ihtiva etmek zorundadır. 

Çünkü o toplumun romanı, müziği, mimarisi ve draması, sinemasının içerisinde yer almaz ve 

ayrık bir hal teşkil ederse sinema eksik ve yarım kalır. Hal böyle olunca yukarıda James 

Monaco’nun da belirttiği gibi sinemanın bu sanatlardan bağımsız ama bu sanatlarla birleşik, 

bütünleşik bir durumda aslında bu öğeleri bir araç olarak kullanması kaçınılmaz bir gelecektir.  

                                                           
58

 James Monaco, Bir Film Nasıl Okunur? Sinema Dili, Tarihi ve Kuramı Sinema, Medya ve Mültimedya 

Dünyası, Çev. Ertan Yılmaz, (Oğlak Yayıncılık: İstanbul, 2013), s.42. 



37 
 

“Bazin’in o ünlü ‘Sinema nedir?’sorusuna ‘Sinemada önemli olan nedir?’ve 

‘Sinemasal yaratıcılığı belirleyen öğeler nelerdir?’gibi daha gelişmiş ancak aynı ölçüde 

önemli yeni sorular eklenmiştir. Bu soruların cevaplanabilmesi için sinema ve diğer 

disiplinler arası ilişkiyi sorgulamak gereklidir. Sinema, bir bütün olarak düşünce imgesinin 

dönüşümüne katkı sağlamasından dolayı, sinema imgelerinden (hareket ve zaman imgesi) 

yoksun bir düşünce imgesi düşünülemez. Sinema, düşünceyi yansıtan ve harekete geçiren bir 

sistemdir. Bir disiplin olarak ortaya çıkışı, teknolojik bir yenilikten çok düşünceyi farklı bir 

yöntemle sunabilme becerisine dayanır. Sinema, kökenini düşüncenin dönüşümüne, içkinlik 

düzleminin tarihsel olarak kendisini farklı tarzda sunumunda bulmuştur. Tarkovski, bunu şu 

şekilde açıklar: ‘’Bütün diğer sanatlar gibi sinemanın da kendine özgü bir şiirsel anlamı, 

kendine özgü bir önceden belirlenmişliği, kendine özgü bir yapısı vardır. Sinema, hayatın 

özgül bir parçasını dünyanın henüz kavranamamış bir boyutunu, diğer sanatlar tarafından da 

ifade edilememiş bir tarzını yansıtmak üzere doğmuştur.’’Sinema, tekniğin olanaklarıyla 

ortaya çıkan bir sanatsal yaratım ve bu yaratıma ulaşıncaya kadar insanın bilinçsel 

dönüşümüyle biçimlenen bir algısal değişim sonucu ortaya çıkmıştır. İlki fotoğrafın gelişimi, 

projektörün ortaya çıkması ve kameranın bu imgenin yaratımına olanak sağlaması, ikincisi ise 

sinemanın görsel işitsel bir yaratım olarak ortaya çıkışında insanın zihinsel olarak uğradığı 

dönüşümdür.”
59

  

“Hareketli görüntüler (moving pictures) yüzeyde resimsel sanatlarla yakın bir 

paralellik içindedir. Çok yakın zamanlara kadar sinema, resimle yalnızca sınırlı ölçüde 

doğrudan rekabet edebildi. Renkli film bir araç olarak marjinal açıdan yararlı olmaktan daha 

fazlası olarak düşünüldüğü bir gelişmişlik düzeyine 1960’ların sonuna dek gelmedi. Bu ciddi 

sınırlamaya rağmen fotoğrafın ve sinemanın etkisi hemen hissedildi, çünkü teknolojik iletişim 

araçlarının sınırlı ama hayati bir yönden resme ve çizime üstün olduğu açıkça görüldü; bu 

araçlar dünyanın görüntülerini doğrudan kaydedebiliyordu.  Kübizm, sinemanın gelişimiyle 

paralel hareket ediyordu. Tuval üzerindeki perspektifin çok yönlü düzlemlerini ele geçirme 

çabasındaki Picasso, Braque ve diğerleri, sinemanın karmaşık, sürekli-değişen perspektiflere 

olanak sağlaması  (hatta cesaretlendirmesi) nedeniyle, sinemanın meydan okuyuşuna 

doğrudan yanıt veriyorlardı. Bu anlamda Merdivenden İnen Çıplak sinemanın çok yönlü 

perspektifini tuval üzerinde dondurma girişimidir. Geleneksel sanat tarihi, kübizmi en çok 

Afrika heykelleri olduğunu iddia eder ve Kübistler muhtemelen bu heykelleri, Edwin S. 

Porter ve Georges Melies’nin filmlerinden daha çok tanıyorlardı ama yapısal olarak sinema 

                                                           
59

 Meral Özçınar Eşli, Türk Sinemasının Felsefi Arka Planı, Doruk Yayımcılık, İstanbul, 2012, s.25-27. 



38 
 

ile olan ilişki şaşırtıcı düzeydeydi. Resim ile sinema arasındaki kuramsal ilişkiler bugüne dek 

sürmüştür. İtalyan Fütürist hareketi sinemanın açık parodilerini üretti. Çağdaş fotografik 

hiper-gerçekçilik, kamera estetiğinin sonuçları üzerine yorum yapmayı sürdürüyor. Ama iki 

sanat dalı arasındaki ilişki asla Kübist dönemdeki kadar açık ve keskin olmamıştır. Sinemanın 

anlatı potansiyeli öylesinedir ki, en güçlü bağını resim, hatta tiyatroyla değil romanla 

kurmuştur. Hem filmler hem de romanlar çok ayrıntılı uzun öyküler anlatırlar ve bunu 

çoğunlukla öyküyle gözleyici arasına bir ironi düzeyi sokan bir anlatıcının perspektifinden 

yaparlar. Bir romanda basılı olarak anlatılabilenlerin tümü sinemada da aşağı yukarı 

anlatılabilir ya da görüntülenebilir. Görüntülü anlatımla dilsel anlatım arasındaki farkın yanı 

sıra iki sanat arasındaki ayrımlar hemen ortaya çıkar. İlk olarak film gerçek zamanda işlendiği 

için çok sınırlanmıştır. Romanlar yalnızca canları istediğinde biterler. Film genelde 

Shakespeare’in ‘sahnemizin kısa, iki saatlik trafiği’ dediği olguyla kısıtlanmıştır. Popüler 

romanlar yıllardır ticari sinema için büyük bir malzeme deposu olmuştur. Film daha kısa 

süreli bir anlatımla sınırlı olmasına rağmen, yine de doğasında romanın sahip olmadığı 

resimsel olanaklara sahiptir. Yazıya aktarılamayan şeyler görüntüyle verilebilir. Ve burada iki 

farklı anlatım tarzı arasındaki en özlü ayrıma geliyoruz. Romanlar yazarları tarafından 

anlatılır. Yalnızca onun bizden duymamızı ve görmemizi istediğini görür ve duyarız. Filmler 

de bir anlamda yaratıcılarınca anlatılır ama yönetmenin tasarladığından daha fazlasını görür 

ve duyarız.”
60

   

“Anlatı ve öykü, iletişimin en eski biçimlerinden birisidir. İlk dönemlerde dünyayı 

mitler, masallar, ritüeller aracılığıyla tanımlayan insanoğlu, günümüzde bilimsel kavramlar 

yaratarak dünyayı algılama ve anlatma çabası içindedir. Ancak değişmeyen tek şey, dün 

olduğu gibi bugün de anlamanın ve anlatmanın en etkili yolu olan ‘anlatı’nın kullanılmasıdır. 

Mağara duvarlarındaki resim, giyim biçimimiz, sessizlik, beden dilimiz birer anlatıdır. 

Söylemde, söylencede, fablda, masalda, uzun öyküde, trajedide, dramda, güldürüde, 

pandomimde, tabloda, vitrayda, sinemada, çizgi resimlerde, sıradan bir gazete haberinde, 

konuşmada hep anlatı vardır.”
61

 

“Yüzeyde sinema filmi, sahne dramasına çok yakın görünür. Bu yüzyılın ilk 

yıllarındaki ticari sinemanın kökleri kesinlikle burada yatar. Ama sinema birkaç önemli 

yönden sahne dramasından ayrılır. Sinema resimsel sanatların canlı, kesin görsel 

                                                           
60

 James Monaco, Bir Film Nasıl Okunur? Sinema Dili, Tarihi ve Kuramı Sinema, Medya ve Mültimedya 

Dünyası, Çev. Ertan Yılmaz, ( Oğlak Yayıncılık: İstanbul, 2013), s.42-49. 
61

 Meral Özçınar Eşli, Türk Sinemasının Felsefi Arka Planı, Doruk Yayımcılık, İstanbul, 2012, s.70. 



39 
 

potansiyeline sahiptir ve büyük bir anlatı kapasitesi mevcuttur. Sahne dramasıyla filme alınan 

drama arasındaki en göze çarpan ayrım, düzyazı anlatıyla film anlatısı arasındaki ayrım gibi, 

bakış açısındadır. Bir oyunu istediğimiz kadarıyla izleriz, bir filmi ise yönetmenin bizden 

görmemizi istediği kadarıyla izleriz. Hatta filmde daha da fazlasını görme potansiyelimiz 

vardır. Bir sinema oyuncusu yüzünü kullanırken, tiyatro oyuncusunun sesiyle oynadığı herkes 

tarafından bilinir. Yapısal benzerlikleri nedeniyle tiyatro ve sinema, birbirlerini diğer 

sanatlardan daha fazla etkilerler. Fransa’daki başarılı romancıların çoğunun sinemacı olduğu 

(Alain Robbe-Grillet, Marguerite Duras) doğruysa da, İngiltere, İtalya, Almanya ve (daha az 

ölçüde) ABD’de sinemada çalışan insanların kariyerleri çoğunlukla sinemayla tiyatro arasında 

bölünmüştür. Bu iki sanat dalı arasındaki karşılıklı etkileşim, 20. yüzyılın ortasında yaratıcı 

enerjinin başlıca kaynaklarından biri olmuştur.”
62

  

“Sinemanın müzikle ilişkisi çok daha karmaşıktır. Soyut olarak film müzik gibi ritim, 

ezgi ve armoninin aynı olanaklarını sunar. Filmin mekanik doğası, zaman hattının tam 

denetimine olanak sağlar. Anlatı ezgileri artık kesin olarak denetlenebilir. Çerçeve içinde, 

olaylar ve imgeler armonik olarak karşıtlık oluşturabilir. Sinemacılar daha en başından 

itibaren bu yeni sanatın müzikal potansiyeliyle denemeler yapmaya başladılar. Rene Clair’in 

Perde Arası (Entr’acte, 1924) ve Fernand Leger’in Mekanik Bale’sinden (Ballet Mecanique, 

1924-25) bu yana, soyut ve avant-garde sinema, etkilerinin çoğu bakımından müzik kuramına 

dayandı. Sesin devreye girmesinden önce bile sinemacılar, müzisyenlerle sıkı bir ilişki içinde 

çalışmaya başladılar. Hans Richter’in Sabah Hayaletleri (Vormittagsspuk, 1928) adlı filminin 

müziği Hindemith tarafından bestelenmiş ve canlı çalınmıştı. Müzik hemen sinemanın 

ayrılmaz bir parçası haline gelmişti. Sessiz film normal olarak canlı müzik eşliğinde 

gösterildi. Dahası, sessiz sinema döneminin yenilikçi yönetmenleri görüntünün müzikal 

potansiyelini daha o zaman keşfediyorlardı. 1930’ların sonunda Sergei Eisenstein, Alexander 

Nevsky için, notalarını Prokofiev’in yazdığı müzik ile görüntülerin ilişkisini kuran ayrıntılı 

bir şema yapmıştı. Film normal olarak perdeye saniyede yirmi dört kare oranıyla 

yansıtıldığından, yönetmen, ritim üzerinde müzisyenden çok daha fazla denetim sahibidir. 

Batılı nota sistemi içinde yazılabilen en küçük birim olan otuz ikilik nota saniyenin otuz ikide 

biri kadar sürer ama bu oran içinde nota çalmak imkânsızdır. Sinemanın ortak paydası olan 

saniyenin 1/24 birimi, Batılı müziğin en hızlı ritmini geçer. Sinema bu nedenle görsel 

terimlerle tanımlanan müzikal kavramlar dizisinden yararlanır: Ezgi, armoni ve ritim uzun 

                                                           
62

 James Monaco, Bir Film Nasıl Okunur? Sinema Dili, Tarihi ve Kuramı Sinema, Medya ve Mültimedya 

Dünyası, Çev. Ertan Yılmaz, (Oğlak Yayıncılık: İstanbul, 2013), s.50-56. 



40 
 

süredir sinema sanatı içinde yer alan değerlerdir. Sinemanın kendisi, daha eski sanat olan 

müzik üzerinde özel olarak güçlü bir etkide bulunup müzisyenler için büyük bir Pazar 

sağladıysa da, müzik üzerinde özel olarak güçlü bir estetik etkisi olmamıştır. Sinemanın 

ayrılmaz bir öğesi olan ses kaydının aynı zamanda bu yıllarda zayıflamış olması ve eski 

önemine yeni kavuşmaya başlaması önemlidir. İdeal olarak, ses sinemasal denklemde 

görüntünün eşiti olmalıdır, yoksa şimdi olduğu gibi ikincil öğe değil. Kısacası sinema, müzik 

sanatının etkisine yanıt vermeye daha yeni başlamıştır.”
63

    

Sinemanın bir sanat olması sebebiyle diğer sanatlarla olan bağı öylesine güçlüdür ki 

incelendiği zaman bu bağın öyle görmezden gelinecek bir olay olmadığı tespit edilecektir. 

Nitekim yukarıda da James Monaco’nun anlatmaya çalıştığı sinemanın bir kayıt sanatı olarak 

az ya da çok diğer sanat dallarıyla girmiş olduğu etkileşimin önemli olduğu ve özellikle 

roman, resim, müzik, tiyatro gibi sanat dallarıyla şu veya bu şekilde iletişimin sinemanın 

özünde yattığıdır. Sinema bir anlatı sanatı olduğundan bu anlatı özelliğini diğer sanat 

dallarıyla girmiş olduğu etkileşim vasıtasıyla sunmaya çalışır. Bu sanat dalları roman, öykü, 

tiyatro, resim, müzik olurken aralarındaki münasebet zengin bir anlatıyla sinemanın 24 

karesinden geçerek karşıya sunulur. Sinemayı kısa bir şekilde özetlemek mümkün değildir. 

Ne kadar anlatılırsa anlatılsın sinemayı anlatmak hep yarım kalacaktır çünkü sinema hayattır. 

 

2. SİNEMA- KÜLTÜR VE ESTETİK 

 “Lumiere Kardeşler, film kamerasını teknik ve eksiksiz olarak gerçekliğin aynen 

yeniden canlandırılmasının bir aracı olarak kullanırlarken, Melies, kameranın ilk kullanım 

amacından saparak, realiteyi yeniden kaydetmeye değil, fantastik olanı yaratmaya girişti. 

Siegfried Kracauer de, Lumiere Kardeşler ile Melies’i karşılaştırarak, birinin katı gerçekçi 

olduğunu, ötekinin ise sanatsal fantezisine sınır tanımadığını ve Hegelci anlamda tez ile anti 

tezi oluşturduklarını dile getirmişti. Albersmeier de, Melies’in fantastik filmleri ile gerçekliği 

filme aynen kaydeden Lumiere’ler arasındaki ‘fantastik’ ve ‘realizm’ ayrımlarının sinema 

tarihindeki ilk estetik tartışmasını başlattığını öne sürmüştür.”
64

 

 Güzel üstünde düşünme sanatının adı olan ‘estetik’ ve bu çabayı yerine getirenler tabii 

ki estetik çabanın sanatla olan diyalogunda sinemayı unutmamış ve bunun üzerine de 

düşünerek güzeli aramaya koyulmuşlardır. Sinema ve estetik konusu yakından ilişkilidir. 

                                                           
63

 A.g.e. 56-61. 
64

 Mehmet Öztürk, SİNE-MASAL KENTLER, Doğu Kitabevi, İstanbul, 2014, s.83. 



41 
 

Nitekim sinema bir sanat dalı olarak ortaya çıktığı ilk gün estetik ile tanışmış, belki bu 

tanışıklık bilerek ve isteyerek olmamıştır. Ancak sinemanın estetik ile ilişkisi sinemanın 

doğumuyla birlikte yukarıda da belirtildiği gibi fantastik ve realist bir ayrımla meydana 

gelmiştir. 

“Bir filmi yapmak için birlikte işlemek zorunda olan değişik faktörleri, hepsi de 

talepkar olan ekonomik, politik ve teknolojik (tek tek şairlerin, ressamların ya da 

müzisyenlerin çok azının göz önünde tutmaları gereken) faktörleri düşündüğümüzde, zorlu 

film yapım sürecinden geriye ‘sanatın’ kalması mucizedir. Sinema 20. yüzyılda politikamızın 

ifade edilmesinin öncelikli kanalı olmuş, bu nedenle de estetiğimizin ifadesi için ana alanı 

sağlamıştır. Böylesine genel bir araç olduğu için sinema bilerek ya da bilmeyerek birlikte 

nasıl yaşadığımız üzerinedir. Böylesine yaygın, sarmalayıcı olması nedeniyle estetik 

düşüncelerimiz ve duygularımız için güçlü ve eşsiz olanaklar sunar. Sinema tarihinin 

biçimlenişini anlamanın bir yolu, gelişiminin her dönemini biçimlediği görülen estetik 

diyalektiği teşhis etmektir. Bu zarif ikili karşıtlıklar, böylesine zengin ve karmaşık bir 

dışavurum aracına uygulandığında basit görünebilir ama bunlar uygun araçlar sunar. Bu 

düşüncelerle kişisel mücadelelerinden ortaya çıkan 20. yüzyılın en tanınmış sanatçıları zengin 

bir miras yarattılar. Sinema estetiğinin ilk ikiye bölünüşü Lumiere Kardeşler ile George 

Melies’nin yapıtları arasında olmuştur. Lumiere Kardeşler sinemaya fotoğraftan gelmişlerdi, 

Sinemayı gerçekliği yeniden üretmenin büyülü bir fırsatı olarak gördüler ve en etkili filmleri, 

yalnızca olayları saptadı. Ciotat’taki tren istasyonundan ayrılan bir tren, Lumiere’lerin 

fotoğraf malzemeleri fabrikasından çıkan işçiler bunlar yalın ama çarpıcı ilk filmlerdi. Öykü 

anlatmıyorlardı ama yeniden ürettikleri zaman, mekân ve atmosfer öylesine etkiliydi ki, 

izleyiciler olayı görmek için istekle para ödüyorlardı. Diğer yandan sahne büyücüsü Melies, 

filmin gerçekliği değiştirme -çarpıcı fanteziler üretme- yeteneğini hemen fark etmişti. Aya 

Seyahat (La Voyage dans la lune, 1902), Melies’nin sinemasal yanılsama biçiminin en iyi 

bilinen örneği ve ilk dönemin en özenli filmlerinden biriydi. Melies’nin filmlerinin adlarında 

‘kâbus’ ya da ‘düş’ sözcüklerinin olması anlamlıdır. Lumiere’ler ile Melies’nin karşıt 

yaklaşımlarının ortaya çıkardığı ikiye ayrılma sinema için merkezdir ve farklı görünümler 

içinde yıllardır tekrarlanmaktadır. Aynı dönemde Birleşik Amerika’da Thomas Edison’un 

şirketi, Fransız çağdaşlarının kökleşmiş sinemasal duyumunu nadiren sergileyen daha basit 



42 
 

filmler yapıyordu. Fred Ott’s Sneeze ve John Rice –May Irwin Öpüşmesi Edison’un farklı 

yaklaşımının iki tipik ilk örneğidir.”
65

 

Sinemasal çabanın onun doğuşuyla birlikte sanatsal olarak ele alınmaya başlanması 

onun ideolojik olarak yerellikten ve milliyetçilikten kurtularak evrensel bir çaba şekline 

bürünmesini sağlamıştır. Nitekim sanat evrenseldir. Evrensel alanda yürütülen çaba da yerel 

kalıplara dökülemeyeceği gibi bunun estetik bir şekil alması da düşünülemez.  

“Sinemanın önemli özelliklerinden biri de ayrımcı toplumsal ve kültürel 

tabakalanmaları aşması ve bütün toplumsal –kültürel kesimler tarafından meşruiyetinin kabul 

edilmesidir. Böylece ‘estetik tat’, belirli kentlerin, belirli sosyal tabakaların çevresinde sıkışıp 

kalmayıp evrensel bir düzeye varmıştır.”
66

 

“1920’li yıllar boyunca sinema Amerika’da hızla endüstrileşirken, Avrupa’da sinema, 

aynı zamanda sanat olarak da görülen bir işti (business). Yönetmenler genellikle Amerikalı 

meslektaşlarının tersine, yalnızca aynı mekânlarda yaşadıkları için değil, sinema o dönemde 

kendini yerleştirmiş olan avant garde harekete cazip geldiği için de tanınmış ressamlar, 

müzisyenler ve oyun yazarlarıyla yakın bir işbirliği içinde çalışıyordu. Londra’da sinema 

sanatını geliştirmek için 1925 yılında Film Society kuruldu. Fransa’da Louis Delluc, ilk 

önemli sinema estetiği kuramcısı oldu ve Abel Gance, Jean Epstein, Germain Dulac, Rene 

Clair, Louis Bunuel gibi sinemacılar ile Salvador Dali, Man Ray ile Marcel Duchamp, ticari 

sinemanın küçük bir değer ürettiği dönemde, sanat olarak sinemanın örneklerini verdiler. 

Almanya’da UFA bilinçli olarak Alman sinemasının estetik standartlarını yükseltmeye girişti. 

Sonuç, sinema tarihindeki önemli yetenek patlamalarından biriydi: Alman Dışavurumculuğu. 

Alman Dışavurumculuğu dünya çapında bir etki yaratırken, İsveç’le ve Danimarka’da da 

1910’lu yıllar ile 20’lerin başlarında ilginç, üretken bir gelenek geliştiriyordu. 1920’li yıllar 

Sovyet sinemasının da altın çağıdır. Lev Kuleshov ve Vsevolod Meyerhold ayrı ama koşut 

kuramlar geliştirdiler. Almanlar yapay dekor ve mizansenin dışavurumcu etkilerini 

araştırırlarken, Sovyet devrimci sinemacıları da kurgunun güçlü dışavurumcu doğasını 

keşfediyorlardı.”
67

  Bu dönemde ortaya çıkan akım tartışması sinemanın ileriki yıllarına da 

damga vurmuştur. Özellikle sinemanın endüstriyel bir çabadan ziyade onun bir sanat dalı 

olduğunun kısa sürede anlaşılması ve sanatçıların da bu sanat dalı ile uğraşarak ona bir estetik 

                                                           
65

 James Monaco, Bir Film Nasıl Okunur? Sinema Dili, Tarihi ve Kuramı Sinema, Medya ve Mültimedya 

Dünyası, Çev. Ertan Yılmaz, ( Oğlak Yayıncılık: İstanbul, 2013), s.270-272. 
66

 Mehmet Öztürk, SİNE-MASAL KENTLER, Doğu Kitabevi, İstanbul, 2014, s.17-18. 
67

 James Monaco, Bir Film Nasıl Okunur? Sinema Dili, Tarihi ve Kuramı Sinema, Medya ve Mültimedya 

Dünyası, Çev. Ertan Yılmaz, (Oğlak Yayıncılık: İstanbul, 2013), s.277-279. 



43 
 

kazandırdıkları düşünülürse Batı sinemacılığının gelişimi daha rahat anlaşılacaktır. 

Amerika’nın ilk etapta bunu endüstriyel bir iş olarak ele alması karşısında o dönemde 

Almanya, İngiltere, Fransa ve Sovyet sinemasının ise sanatsal bir çaba olarak yaklaşmasıyla 

Amerika’nın aksine bu ülke sinemalarına başarı kazandırmıştır.   

 “1940’ların sonu ve 1950’li yıllar boyunca Hollywood’un egemenliğine karşı koyan 

tek güç televizyon değildi. Diğer ülke sinemaları, faşizm ve savaşın yarattığı felcin sonrasında 

yeniden organize oluyor, olgunlaşıyor ve daha güçlü bir konuma geliyordu. Savaş boyunca 

kullanımı mükemmelleşen 16 mm teçhizatı, alternatif dağıtım sistemine olanak sağladı. Bu 

sistem yavaş yavaş gelişti ve 1960’larda iyice yerleşti. Film festivalleri ve sinema toplulukları 

ortaya çıkarak, arkasında büyük Hollywood iş gruplarının desteği olmayan yönetmenler için 

etkili promosyon araçları sağladı. Örneğin filmi bir ihraç malı olarak gören Fransa büyük 

uluslararası pazar içinde Cannes Film Festivali’ni organize etti ve Unifrance promosyon 

örgütünü kurdu. Hollywood üretiminin akışı içindeki ilginç gelişmelere ve anaforlara rağmen 

Amerikan sineması 1950’li yıllarda yavaş ama ciddi bir geri çekiliş yaşadı. Sinemadaki 

gerçek yenilikler başka yerlerde yaşanıyordu. Sanat popüler ve seçkin biçimindeki hiziplere 

bölünüyor, sayısı giderek artan ‘sanat’ evleri seçkinlere hizmet veriyordu. Dünyadaki 

izleyiciler ilk kez Asya sinemasını keşfediyordu. Japon sinemasının, Kabuki tiyatrosundan 

ödünç aldığı bir aygıt olan ‘anlatıcılar’ın aksiyonu açıklamak ve tanımlamak için kullandıkları 

sessiz sinemanın çok ilginç stillerinden biri de dâhil olmak üzere, uzun bir geleneği vardı. 

Japonya gibi Hindistan da uzun yıllar boyunca verimli bir sinema endüstrisine sahip olmuştur. 

Hindistan sinemasının başlıca ürünü, dünya pazarında da hala kabul gören fazlasıyla uzun ve 

aşırı stilize müzikallerdir. 1950’li yıllarda İngiltere dünya sinemasına çok değerli Alec 

Guinness komedilerini kazandırdı. Alman sineması Nazizm’in ve savaşın neden olduğu 

yıkımdan 1970’e kadar kendine gelemedi. 1950’lerde Fransız sinemasına genç eleştirmen 

François Truffaut’nun aptallaştırıcı bir stile sahip olduğunu düşündüğü ve kendi 

tanımlamasıyla aşırı derecede edebi olan ‘cinema du papa’(babanın sineması) egemen 

olmuştur. Kişisel sanat yönünde ilerleyen ve kolektif olarak üretilen türlerden uzaklaşan 

sinema estetiği, 1950’lerin ortalarında iki çok özel yönetmenin Ingmar Bergman ve Federico 

Fellini olgunlaşmasıyla zirveye ulaştı. 1950’li yıllarda kariyerinin zirvesinde bulunan Alfred 

Hitchcock’la birlikte bu iki yönetmen o dönemin sinema estetiğine egemen oldu ve 

1960’larda bir istisnadan çok kural haline gelen cinema d’auteur’ün (auteur sineması) yolunu 

açtı. İlginç bir biçimde bu üç yönetmen şu ya da bu yönden, dönemin popüler türlerini motive 

eden ve şair W. H. Auden’in çağın başlıca duygusu olduğunu ilan ettiği anksiyeteyle 



44 
 

ilgilidir.”
68

  “Sovyetler Birliği’ne gelince, Stalinist dönemin başından itibaren kurumsal hale 

gelen sanatın devletçe sıkı kontrolü, bir zamanlar dünyanın öncü politik sinemalarından biri 

olan bu sinemayı tamamen boğmuştur.  1960’lar ve 70’lerde film kültürü ABD, Japonya ve 

Avrupa’nın sınırlarının ötesine geçerek, yaygın olarak ‘Üçüncü Dünya’ olarak bilinen 

gelişmekte olan ülkelere yayıldı. Çoğunlukla kaba ve kızgın olan Üçüncü Dünya sineması 

aynı zamanda renkli ve yaşamın içinde bir sinemadır. Batının kurmaca olmayan film yapan 

yönetmenleri gibi Üçüncü Dünya yönetmenleri de genel olarak filmi tutkuyla kullandıkları bir 

araç, güçlü bir iletişim aracı olarak görürler. En üretici Üçüncü Dünya hareketi, 1960’ların 

başında ortaya çıkmış, Brezilya’daki Yeni Sinema (Cinema Novo) olmuştur ve her ne kadar 

bu hareket sağcı askeri cuntanın 1964’te iktidara gelmesiyle hızını kaybetmişse de filmlerinin 

çoğunun simgesel stilizasyonlar kullanması sayesinde kısmen ayakta kalabilmiştir. Brezilya 

gibi Meksika’da da yılda 50 uzun metrajlı filmden daha fazlası üretilir.  1970’lerin başında, 

yeni Şili sineması dünya sinemasına kısa süreli de olsa etkide bulundu ama bu sinema 1973 

yılında faşist askeri darbe sonucu imha edildi. Küba’da Küba Sinema Sanatı ve Endüstrisi 

Kurumu, aktif ve ilgi çekici bir sinemayı ortaya çıkardı. İngilizce’ye dayalı Kanada sineması 

her zaman Birleşik Amerika’ya yakın olmanın sıkıntısını çekmiştir. Fransızca’ya dayalı 

sinema, 1960’lar ve 1970’lerin başında ancak kısmi başarılar sağladı. Kanada’da film işi (ille 

sanat olması gerekmese de), vergi yasalarının Kanada yapımlarına yatırım yapmayı karlı hale 

getirdiği 1978 ve 1979’da bir patlama yaşadı. Kamunun ham film satışlarını desteklemesiyle 

(sanki film yeni bir üretim riskiymiş gibi) Kanadalı yapımcılar 1980’lerde giderek standart 

işleyiş haline gelen finansman biçiminin öncülüğünü yaptılar. Bu sistem içinde yapılan 

filmlerin çoğu beklenmedik uluslararası üne sahip oldu. Avustralya sineması 1970’lerin 

sonunda ortaya çıktı. Avustralya sinemasının onurlu bir geleneği olsa da filmler nadiren 

Okyanus’u aşabiliyordu (ara sıra da Amerikalılar ve Avrupalılar bu kıtanın doğal harikalarını 

sömürmek için Avustralya’ya seyahat ediyorlardı). Ancak 1970’lerde kabul edilen etkin bir 

hükümet programı kısa süre içinde çok sayıda ilgi çekici Avustralyalı yeteneğin önce 

festivallerde, sonra da ticari dağıtım sisteminde uluslararası çapta dikkat çekmesini sağladı. 

Afrika sineması şimdiye kadar uluslararası üne sahip en azından bir yönetmen ortaya 

çıkarmıştır. O da Ousmane Sembene’dir. Onun filmleri düzenli olarak ABD’de ve Avrupa’da 

gösteriliyor. Japon sineması, 1960’lı ve 70’li yıllar boyunca gelişimini sürdürdü. Güneydoğu 

Asya sineması 1960’lar ve 1970’lerde gelişti. Amerika’ya ve Avrupa’ya düzenli olarak Kanlı 

Filipin epik anlatıları ithal edildi. En dikkat çekici olanı, 1960’lı yılların sonu ile 1970’lerde 

                                                           
68

 A.g.e. s.286-295. 



45 
 

dünya çapında başarı kazanan ve ağırlıklı olarak dövüş sanatları türünü (Karate filmleri) 

işleyen Hong Kong Sineması olmuştur. Yeni Dalga’nın Fransız sinemasına estetik olduğu 

kadar pratik bir etkisi de vardı. Godard, Truffaut, Chabrol ve diğerleri ister ticari açıdan geniş 

bir izleyici topluluğuna, ister bir azınlık grubuna yönelsin, düşük bütçeli filmlerin 

yapılabileceğini göstermişlerdi.”
69

  

Sinemanın bir sanayi gibi görülmesinden ziyade bir sanat alanı olarak görülmesi onun 

anlatım özelliğini de estetik hale getirmiş ve sinemasal akımların oluşmasını sağlamıştır. Öyle 

ki sinemanın tüm dünya da aynı çizgide gelişmediği gerçeğinden hareketle yukarıda belirtilen 

örneklerin de sinemanın endüstriyelliğinden ziyade sanatsal bir çaba olduğundan meydana 

geldiği aşikârdır. Yine de sinemanın endüstriyelliği ile sanatsallığı tamamen birbirinden 

ayrılamaz çünkü bir sanat yapıtının dahi gösterime ihtiyacı olduğundan, hele de bu bir görsel 

kayıt sanatı olan sinema ise bunun endüstriyel bir çabayı da içermesi gerekmektedir. 

 “1980’li ve 90’lı yıllarla ilgili gerçek, 1970’lerin sinemasına meydan okuyan yeni bir 

dinamik sinemacılar kuşağının ortaya çıkmamış olmasıdır. 1980’ler ve 90’ların aksiyonu ve 

özel efektlerinin, paranoyasının ve geçmişe özleminin, sanatsal tutuculuğunun ve kurnaz 

profesyonel parlaklığının ortasında iki ilişkili eğilim birbirlerine karşıtlık oluşturdular. 

Hollywood çemberinin dışındaki bağımsız film yapımının süren olanakları ve siyah 

sinemanın rönesansı. İlginç bir biçimde Cannes Film Festivali 1980’ler boyunca Amerikalı 

bağımsız yönetmenler için çok önemli bir vitrin işlevi gördü. 1990’larda Sundance festivali 

çok sayıdaki yeni Amerikalı bağımsız yönetmen için benzer bir kariyer oluşturma işlevi 

gördü. 1960’lı ve 70’li yıllar boyunca film üretimi, teknolojik gelişmeler sayesinde fiyatlar 

düşerken önemli ölçüde demokratikleşti. 1990’larda yeniden darboğaza giren dağıtım süreci 

aynı türden demokratikleşmeyi yaşadı. Bu planlanmamıştı. Gerçekte bu, doyma noktasına 

varan bir pazarda yeni silahın sömürülmesinin (çok hoş) bir yan etkisinden başka bir şey 

değildir. Yine de bu olgu, yalnız ABD’de değil, dünyada da sinema tarihindeki önemli bir 

dönüm noktasına işaret eder. Ekonomik olarak, yönelim daha fazla erişim yönünde 

ilerlemiştir ve ilerlemeye devam ediyor. Amerikan stüdyoları uluslararası film pazarına hala 

hâkim durumdadır ama en azından diğer ülkelerin mücadeleye katılmaları için potansiyel 

vardı. Ama bu Amerikan filmlerini yasaklayarak olmaz, çünkü teknoloji dağıtım sürecini 

demokratikleştirdiğinden bunu yapmak giderek daha da zorlaşıyor. Amerikan stüdyolarına 

kendi zeminlerinde meydan okunmalı, kültür ihracının çok yönlü ekonomik etkileri 

                                                           
69

 A.g.e. s.314-319. 



46 
 

anlaşılmalı, gelişmeye hırsla katılarak ve kendi kültürlerinin gelişimi ve ihracını ilgilendiren 

kararlar alınarak mücadele edilmelidir. Teknolojik olarak görsel iletişim araçları kendi 

güçlerini geliştirmeyi sürdürüyor ve yeni sanatçılar grubuna gizemli teknolojik ilerleme 

yolunu açıyor. Bir zamanlar muazzam olan, büyük sermaye yatırımı gerektiren bir girişim, 

bugün Alexander Astruc’un ‘kamera-kalem’ dediği kişisel, esnek iletişim aracı olmaya 

yakınlaşıyor. Aynı zamanda yeni dağıtım teknolojileri daha geniş ve oldukça farklılıklar 

gösteren bir kamuya giderek artan oranda erişim olanağı veriyor. Estetik olarak bu güçler 

kalabalığı, sinemasal üretimin çok farklı bir alanını ortaya çıkarıyor. ‘Seçkin’ kültür ile ‘kitle’ 

kültürü arasındaki açıklık kapanmaya devam ediyor. Ve 19. yüzyıl avant garde anlayışı her 

geçen yıl daha önemsiz bir hale geliyor.”
70

 

Sinemanın dünyadaki gelişim çizgisi sanat ve kültürle yakından ilişkilidir. Hatta bu 

ikisi olmadan sinemanın da içi tam olarak doldurulmaz ki zaten sinemanın içini dolduran iki 

ana öğe de bu olmalıdır. Sinemanın sanat ve kültürle bağı güçlü olursa onunla ilgili estetik 

tartışmalar da kolaylıkla kendine yer bulabilir. Çünkü ‘estetik’ çaba bir kere sanat ve kültür 

üzerine eleştirel düşünme çabasıdır ve bunu ifade eder. Yukarıda belirtildiği gibi dünya 

sineması gelişim tarzları ve yapıları itibariyle ülkeler arası farklılıklar göstermektedir. Bu 

farklılıklar üzerine düşünmek ve eleştiri getirmek de ‘estetik’ çabanın ilgi alanına girmektedir. 

 

3. SİNEMA VE MODERNİTE 

 “Kamera hareketleri, ışık, renk, müzik ve film tiplemeleri gibi, kentsel dekor da 

‘sinema dili’nin bir parçasıdır. Bu konuda özellikle 1920’lerin Alman, Fransız, Amerikan ve 

Sovyet sinemaları, kentsel portreleri neredeyse etnografik detaylarla ve kurmaca-belgesel 

tarzlarıyla ifade ederek, film kompozisyonuna dair yeni biçimler keşfettiler. Bu kentsel 

sinematografik keşif neredeyse sinema tarihi boyunca süregelmiştir. Özellikle 1920’lerin 

kentsel filmleri ile modern sanat biçimleri ve düşünceleri arasında güçlü bir etkileşim vardı. 

Kentsel konuların sinematografik sunumunun en ilginç ve deneysel örnekleri de yine 

1920’lerde gerçekleştirilmişti. İnsanlık, kentle birlikte yeni bir yaşam tarzına ulaşmıştı. 

Sinemanın da kentsel yaşama katılması, kentsel yaşam tarzına yeni bir hayat anlayışı ekledi. 

Böylece kente ‘okuma-yazma’ kültürü yanında, görsel spektaküler (temsili) bir kültür de 

katıldı. Sinema, kitle kültürü toplumunda, kitlesel üretim çağında, kitlesel örgütlenme 

                                                           
70

 A.g.e. s.338-364. 



47 
 

döneminde ve toplumların kentsel bir hayata hızlı bir biçimde geçtikleri evreye uyan kültürel 

bir edim olduğu gibi, kentsel gündelik hayatta ihtiyaç duyulan estetik bir araçtır da. Tiyatro, 

opera, roman vb. kültürel biçimlerin belirli bir yaşam stilinin alışkanlıkları olması gibi, 

sinemada gündelik yaşam dünyasına dair bir deneyimdir, hem de bütün toplumsal ve kültürel 

tabakalara ait popüler bir özelliğe sahiptir. Sinema, sadece salonlarla sınırlı olmayıp, sokak ve 

meydanlara taşan kamusal alanlara da yayılabilmiş bir olgudur. Başka bir deyişle 20. yüzyılın 

en popüler sanat ve medya forum (biçimi) olarak sinema, modern bir toplumsal ve kültürel 

aktördür.”
71

 

“Sinema seyircisi 1910’lara kadar henüz toplumsal kesimlerin tümünü içermiyordu. 

Bu tarihlere kadar ‘üst tabak’ sinemaya karşı ilgisizdi. Entelektüel seçkinler, kültür 

bürokrasisi, memurlar, yüksek rütbeli askerler, aristokratlar ve onun peşinden giden büyük 

burjuvazi, öğretmenler ve hatta sanatçılar kendilerini sinemadan uzak tutuyordu. Küçük 

burjuvazi ise, mesafeli bir tutum takınmış, sinemanın ‘moda’ olmasını bekliyordu. Ama bir 

yandan da Paris’teki Comedie Française ile Theatre de la Renaissance oyuncularıyla 

gerçekleştirilen ‘Film d’art’ türündeki uyarlama yaptılar, ‘sinematografik piyes’ler olarak 

entelektüel ve sanat çevrelerine takdim edilmekteydi.”
72

 

“Mussolini rejimi, sinemayı ‘en güçlü silah’ olarak tanımlayıp 1937 yılında Roma’da 

Cinecitta’yı kurduğunda, diktatörün Roma ve sinemaya olan ilgisine rağmen Ettora Scola, 

‘Özel Bir Gün’ filminde Mussolini ve onun peşinden giden kent halkına tepki gösterip rejimi 

protesto eder. Cinecitta’nın kuruluşundan itibaren Mussolini rejimi aktüel filmlerle 

(‘Cinegiornali Luce’) sinemaya yansımıştı. Buna rağmen Cinecitta neorealizmin en büyük 

İtalyan film sanatçılarına bir kulvar açacaktı. Cinecitta, aynı zamanda kentler yaratan bir 

‘sine-kent’tir. Fellini’ye ‘Hangi kentte yaşamayı seviyorsunuz?’sorusu yöneltildiğinde, 

‘Cinecitta’ cevabını vermişti. ‘Çünkü Cinecitta her şeyi içine alabilir. Cinecitta’da Roma, 

Londra, New York veya Paris’i kurabilirim.’1937 tarihinde yapılan Cinecitta’dan önce 

1905’te Roma’da ilk film stüdyosu kurulmuştu; Lumiere’lerden birkaç yıl sonra ise İtalya’da 

Lumiere’lerin kamerası biraz daha geliştirilerek gündelik hayat, daha sonra da gezici müzik 

ve gösteri kumpanyalarının gösterileri filme çekilmişti. Roma’dan başka 1900’lerin başında 

Torino, Milano ve Napoli gibi büyük kentlerde film stüdyoları kurulurken, sinema salonu 

                                                           
71

 Mehmet Öztürk, SİNE-MASAL KENTLER, Doğu Kitabevi, İstanbul, 2014, s.11-13. 
72

 A.g.e. s.81. 



48 
 

sayısı da yüzü bulmuştu. Bu verilerden anlaşılabileceği gibi Yeni Gerçekçilik sinema 

akımının doğması için büyük kentlerde teknik olanaklar mevcuttu.”
73

 

“Sinema Çağı, New York ve Amerika’ya hücum çağıdır. Bu olgu sinemanın muazzam 

derecede ilgi görmesi, endüstrisinin kurulması ve bütün dünyaya yayılıp kültürel bir 

hegemonyaya dönüşmesiyle devam etmektedir. 20. yüzyılın başında bütün büyük ve orta 

büyüklükteki Amerikan kentlerinde sinema salonları açılmıştı. Sinemaya gitmek de kısa bir 

süre içinde alışkanlık olmuştu. Viyana gibi bir kentte bütün sahne sanatları 

popülerleşebilmişken, Amerikan kent halkı için özellikle sinema, bir kültürel faaliyet işlevini 

görüyordu. Avrupa’da seçkinci kültür adamlarının hor gördüğü sinema, Amerika’da öyle 

karşılanmadı. Böylece sinema, ‘seçkin’ kültür ile ‘düşük’ kültür arasındaki ayrımı kısa sürede 

kırdı ve zamanla bu kültürler arasındaki mesafeyi de azalttı. Amerikan sinema endüstrisi, aynı 

zamanda film sanatı ve genel olarak kültürel üretim ve yaratılarda bütün dünyaya değişik 

ölçülerde bir etkide bulunmuştur. Sinema Çağı’na girişte bütün dünyadan New York 

üzerinden ‘Vahşi Batı’ya, Hollywood ve Amerika’ya hücum olurken, Korku, işsizlik, ırkçılık 

ve diğer sosyal ayrımcılık yüzünden New York’tan kaçış senaryoları da yapılmıştır. Ne var ki 

dünyanın başka metropolleri New York’tan daha çekici olabilmiş değildir. Modern bir ‘Faust’ 

yorumu olan ‘Şeytanın Avukatı’ filminde ise ‘New York artık eski Babil değildir’ dense de, 

bu şehir çağımızın devasa mitosudur. Hollywood sineması ve Amerikan politikasının 

paranoyası, 11 Eylül 2001 tarihinde New York’a yapılan terör saldırısıyla gerçeğe dönüştü. 

ABD’nin ‘sine-gerçek’ politikasındaki Arap, İslam, Siyah, Komünist ve Asyalılarla dolu olan 

düşmancı film kareleri, ‘televisuel’ olarak kendine döndü. Goethe, çılgınlığa varacak böylesi 

bir politikanın sonucunu tek bir cümleyle ifade etmişti: ‘Cin’leri çağıran kişi onlardan bir 

daha kolay kurtulamaz!’, ‘Cin’ler yaratan –kendisine ayaklanan teröristleri Amerika’nın 

kendisi üretti- Amerikan ‘sine-politika’sını cin çarptı. Artık Afganistan, Irak ve diğer 

topraklarda İslamiyet, Hıristiyanlık ve Musevilik iddialarıyla ‘cin’ler hesaplaşıyor. Ama asıl 

‘cin’ler, bir ‘cinlik’ yapıp kendilerini kurtarabiliyor. Tanrı ve dinlerin bu denli aktif 

göründüğü ‘Ortadoğu savaşlarında iblislerin zulmünün süreğenliği ya bir yanlışlık –veya 

günah- ya da Franz Kafka’nın dünyasındaki gibi tanrı ve dinselliğin yokluğundan olmalı!”
74

 

Dünya sinemasının modernleşme yolundaki seyri ülkeler arasındaki sanatsal, politik 

farklılıklara ve bu sinemaların endüstriyel bakış açıları ve yetkinliklerine göre farklılık 

gösterebilmektedir. Dünya sinemasında başrol oynayan ülkelerin sinemasal modernleşmesi bu 

                                                           
73

 A.g.e. s.199-205. 
74

 A.g.e. s.229-241. 



49 
 

yönde ilerlerken kentlerin modernleşmede çok önemli bir rol oynadığı görülmektedir. Bu 

kentler, ülkelerine göre, New York, Roma, Paris, Londra gibi ülkeler olurken Türk 

sinemasının modernleşmesinde ve hatta ilk sinemasal örneklerin doğduğu kent olan 

kimilerine göre zorunlu olarak Osmanlı’nın başkenti olması sebebiyle, kimilerine göre ise 

tarihi ve sanatsal bir kültür şehri olması sebebiyle İstanbul’un başrolde olduğunu 

görmekteyiz. Türk sinemasının modernite ile olan bağlantısı böylece bir metropol kent olan 

İstanbul ile başlayıp sürdüğünden sinema içinde İstanbul’u, İstanbul içinde sinemayı ve tabi 

sinemanın ülkeye giriş yaptığı dönemi ele almadan geçmemek gerekir. 

“Daha başından itibaren sinema da, çelişkili bir siyasi-kültürel seyir izleyen Osmanlı 

devlet erkinin yörüngesindeydi. Sinemanın yeni bir sanat biçimi olduğu, yani sadece 

Frenklerin bulduğu komik bir eğlence olmadığı ancak Cumhuriyet rejimiyle birlikte 

kavranıldı. Aynı tarihlerde ise pek çok ülkede sinemanın alt yapısı kurulmuş, Amerika, 

Fransa, Almanya, Sovyetler Birliği gibi ülkelerde de film sanatı için belli başlı estetik 

kompozisyonlar bile geliştirilmişti. Bilim ve teknoloji de, ekonomik ve demokratikleşmede, 

akıl kullanma ve özgürleşmede olduğu gibi sinema alanında da Osmanlı, bir devri 

‘ıskalamıştı.’ Her demokratikleşme, yeni kültürel davranış biçimini ve bunun tüketimini var 

eder ve yayar. Osmanlı’da modern demokratikleşme ya da özgürleşmeden söz edilemeyeceği 

için yeni bir kültürel değer olan sinema da, ancak o ölçülerde değer kazanmıştı. Sinema, her 

şeyden önce zengin olan ‘azınlık’ların mekânlarında, Pera’da gelişti. Başka sözlerle, sinema 

yerel bir alanla sınırlıydı. Paris’teki ilk film gösterilerini hatırlarsak zenginlerin, entelektüel ve 

sanatçıların sinemaya akın edeceği sanılmış, oysa sinemaya akın edenler Paris bulvar ve 

sokaklarının ‘müdavim’leri olan avareler, aylaklar ayrıca işsizler, işçiler, Paris ‘sokak 

çocukları’ gibi toplumun yoksul kesimleri olmuştu. Oysa Paris’te de, beklentiler 

doğrultusunda sinema salonunun yeri olarak ekonomik ve kültürel yönden şık bir burjuva 

mahallesi seçilmişti. 19. yüzyılın sonunda önce saray, daha sonra birahane ve kıraathanelerde 

gösterilen sinema, İstanbul’da 1950’lerin sonlarına kadar yalnızca zengin ve orta sınıfların, 

‘Frenklerin buluşu olan bir eğlence aracı’ olarak takip edildiği gibi, şimdiki adıyla İstiklal 

Caddesi olan Cadde’i Kebir’de Batılılar gibi giyinmeyenler bazı sinema salonlarına 

sokulmazlardı. Cumhuriyet’in ilk yıllarında da sinemaya rastgele seçilmiş kıyafetlerle gitmek 

adaba aykırı görülmüştü. Kadınlar ise en şık giysileriyle yarı Osmanlı, yarı Avrupai bir tarz ve 

tavırla sinemaya giderlerdi. Osmanlı İmparatorluğu’nun modernlikten anladığı, Batı 

şekilciliğiydi ve bu yüzden gündelik hayat zaman zaman gülünçleşebiliyordu. Ayrıca 1950 ve 

60’lı yıllardaki filmlerin İstanbullu kahramanları da ‘Batı Sinema’ perdelerinden çıkmış 



50 
 

gibidir. Örneğin Ayhan Işık, Clarke Gable gibidir, İstanbullu burjuva karakterler de ‘Batılı’ 

bir yüze, giyim, yeme, içme, dans etme, oturma şekline göre biçimlendirilmiştir. Kadınlarsa 

sarışın, beyaz tenlidir ki, bu da Türk erkeklerinin özlem duyduğu bir tiptir. Gerçekte Türk 

sinemasının estetik başarısı bu filmlerde değil, Türkiye’ye özgü figürleri stilize edebilen 

yapıtlarda görülebilir. ‘Susuz Yaz’(Metin Erksan), ‘Vesikalı Yârim’(Lütfü Akad), 

‘Gelin’(Lütfü Akad), ‘Seyyit Han’(Yılmaz Güney), ‘Sürü’(Yılmaz Güney/Zeki Ökten), 

‘Yol’(Yılmaz Güney/Şerif Gören), ‘Umut’(Yılmaz Güney), ‘At’(Ali Özgentürk), ‘Hazal’(Ali 

Özgentürk), ‘Hakkâri’de Bir Mevsim’(Erden Kıral) gibi filmler. Türkiye’den bir ‘İnsanlık 

Komedyası’ sunan bu filmlere sadece Türkiye hakkında öğrenilecek sosyolojik belgeler 

olarak değil, aynı zamanda kendilerine özgü estetik ifade biçimlerine sahip sanat yapıtları 

gözüyle bakılabilir. İstanbul’da sinemanın tam anlamıyla popülerleşme süreci ve Yeşilçam 

diye adlandırılan –ki, Yeşilçam da Pera’lıdır- olgunun bütün Türkiye’de etkili olması ise 

1950’lere rastlar. 1920’lerin sonunda İstanbul’daki sinema salonu sayısı otuz beş iken, 

1940’ların sonunda bu rakam sadece kırka ulaşabilmişti. Fakat İstanbul’da sinemaya 

gidenlerin sayısı, örneğin 1933 tarihinde üç milyona yaklaşmıştı. Sinemaya giden kesimi de 

özellikle okumuş kimseler oluşturmuştu. Sinemanın ilk çeyrek yüzyılı, İstanbul’un çalkantılı 

dönemlerinden birine rastlar. Bu yıllar, Osmanlı İmparatorluğu’nun bir yandan 

Batılılaşmasına, diğer yandan yavaş yavaş ya da hızlı hızlı çöküşüne, beri yandan 

sömürgeciliğin onu parçalamasına, fakat diğer yandan Batıyı kendisine model alan modern bir 

ulusal devlet kurma girişimlerine denk düşer. Ama modern ulus-devlet anlayışı, kozmopolit 

kenti zamanla tarihe gömecekti. Oysa romantik şair Gerard de Nerval, İstanbul’da farklı 

halkların birbirinden nefret etmeden birlikte yaşamalarına tanık olduğunda şaşkına dönmüştü. 

Leonardo Benevolo ise Konstantinopolis’in, ortaçağ boyunca Caesar’ların ardıllarının yeri ve 

Akdeniz havzasında en arı sanat ve el sanatı yapıtlarının kaynağı olarak hem Doğu’nun hem 

de Batı’nın ortak imgelemine egemen olduğunu belirtmektedir. Nerval’den bir asır sonra ise 

milliyetçilik ve savaşın yol açtığı nefret ve düşmanlık, Osmanlı kentini darmadağın edecekti. 

İstanbul’daki Levantenler, Rumlar, Yahudiler, Ermeniler gibi gayrimüslimlerin ve Batıya 

yönelme eğilimindeki Osmanlı aydınlarının varlığı, bu kentteki kültür-sanat hayatının 

şekillenmesinde oldukça etkili olmuştur. Söz konusu sosyal, ulusal ve dinsel toplulukların 

Galata-Pera arasındaki etkinlikleri bu bölgeyi, İstanbul’un diğer semtlerinden açık bir biçimde 

ayırmıştı. Haliç, İstanbul’u Galata ve Pera’dan sadece coğrafi olarak değil, aynı zamanda 

bütün bir yaşam deneyimi olarak da böler. Üstelik bu ayrım iki alanı kültürel çatışma 

noktasına vardırmıştır ki, bu özellik günümüze değin farklı eğilimlerle devam etmektedir. 

Muhafazakâr bir yazar olan Peyami Safa’nın ‘Fatih Harbiye’ romanı da bu derin ayrımı ifade 



51 
 

ederken, yazarın gönlü ‘Doğu’yu, Müslümanlığı’ ifade eden Fatih’tedir. Peyami Safa, sinema 

karşısında da beklenebileceği gibi muhafazakâr kalarak, sinemayı, ‘zekânızın merkezini 

uyutarak sathını oyalama’ şeklinde tanımlamıştı. Sinemaya bir sanat dalı olarak bakan 

Cumhuriyet kuşağından N.Yoncaova ise sinemayı şairane bir ‘göz musikisi’ gibi zarif bir 

biçimde görmüştü. Benzer bir nitelemeyi Thomas Mann da yapmıştı. Film görüntüleri henüz 

masum ve naif olanlar bile Peyami Safa’nın ufkunun çok ötesindeydi. Safa ve onun 

Osmanlıcı, modernleşme karşıtı bütün kültürel geleneği, Melies’in kadın güzelliğini gösteren 

düşsel filmlerini, 1920’lerin Greta Garbol’lu filmlerini ya da Cahide Sonku’nun ve Türkan 

Şoray’ın filmlerini ‘günah’ sayıp yasaklardı.”
75

 

Modernleşme yolunda Türk Sinemasının başrolünde İstanbul vardır. Doğup büyüdüğü, 

geliştiği ve en güzel eserlerini verdiği kent olan İstanbul’un Türk sinemasındaki yeri çok 

önemlidir. Daha ilk eserini bu kentte vermiş, ilk oyuncularını bu kentte bulmuş, ilk 

yönetmenleri bu kentten olmuş daha birçok ilk sayabileceğimiz bir kenttir İstanbul. Gerek 

tarihi, gerek kültürü, gerek ekonomisi, gerek yaşantısı ve tabi ki bu konuda da daha birçok 

ekleyebileceğimiz özelliğinden dolayı İstanbul, Türk sinemasına da ev sahipliği yapmıştır ve 

hala da yapmaktadır. 

“Yıllık film üretim sayısının 200-300 arasında olduğu 1960-1980 arasındaki dönemde 

tamamen İstanbul’a kilitlenen sinemanın gördüğü olağanüstü ilgiye karşın, İstanbul ile sinema 

arasındaki ilişkiyi tanımlayan literatürün çok cılız olduğu öne sürülebilir. Oysa ne sinema ne 

de İstanbul bu denli arkaik olmadığı gibi, ‘nostaljik’ boyutlu ‘hatıralar’la da gerektiğince 

tanımlanamaz. Sürekli büyüyen İstanbul gibi kültürel bir üretim alanının sosyolojik, estetik, 

sosyal antropolojik, psikolojik, psikanalitik, tarihsel ve politik boyutlarıyla incelenip 

tanımlanmasına ihtiyaç vardır. Türk sineması, gücünü, güzelliği ve çirkinliğini her zaman 

çeşitli sinematografik materyallerle dolu olan İstanbul’dan almıştır. Orhan Veli’nin dediği 

gibi sahiden de, ‘İstanbul’un orta yeri sinema’dır. Eminönü gibi bir alanın ‘havası’ ise sanki 

Hollandalı Rönesans ressamları Pieter Brueghel ile Hyronymus Bosch’un traji-komik 

tablolarının sinematografik halidir ve oradaki binlerce ‘lanetli göçmen’, ‘Milano’da 

Mucize’de katedralin önünde gerçekleştirilen illüzyondaki gibi bu kez camilerin önünden 

göğe, mutluluğa, ‘cennet’e doğru yükselmeyi bekliyor. Altlarında ise olumsuzlanmayı 

bekleyen -zira yarının olumlu dünyası bugünün olumsuzlanmasında saklıdır- ‘Büyük 

sultanlar’ın ihtişamlı ve kudretli tarihi, gündelik hayatın vahşi ticari ilişkileri ve gürültülü 

                                                           
75

 A.g.e. s.256-261. 



52 
 

patırtılı ‘ıstırap çığlıklı’ endüstriyelleşmiş sözde folklorik-arabesk müziği serilidir. Osmanlı 

saray ve konaklarında başlayan ilk film gösterimlerinden, Cumhuriyet rejiminin 1920 ve 30’lu 

yıllarına, Türk sinemasının ‘Altın Çağı’ndaki, önce orta sınıfa, sonra daha alt katmanlara 

yaslanan popüler dönemine, ‘kahramancı’, ‘otoriter’, sado-mazoşist filmlerine ve günümüzün 

sinemasına kadar İstanbul, stüdyosuz bir ‘Hollywood’ konumundadır. Efsanevi bir şehir olan 

ve ‘şehirleştikçe köylüleşen’ İstanbul, inşaatçılar gibi, sinemacılar için de büyük bir 

pazardır.”
76

 

“20. yüzyılın ilk çeyreğinde Cadde’i Kebir’de Fransızca adlarla sinema salonları 

açılmıştı: Pathe (1908), Eclair (1909), Cine Palace (1914), Cine Magique (1914), Electra 

(1920), Opera (1924) gibi. Fatih yakasındaki sinema isimleri ise ‘Doğu’luydu: ‘Milli Sinema’, 

‘Şark Sineması’, ‘Alemdar Sineması’, ‘Ali Efendi Sineması’, ‘Ertuğrul Sineması’ gibi. Türk 

sinemasından pek çok film, İstanbul’un Batı’ya özlem duyan zengin kesiminin gösterişli 

hayatından kesitler sunarak seyircileri, ‘Batılı İstanbul Hayatı’na doğru yönlendirir ve 

seyirciler özellikle Türk sinemasının popüler olduğu 1960 ve 70’li yıllarda bu ‘hayallerle 

avutulurdu. Böylece ‘Doğulu’ ve köylü yaşayanlar, ‘Batılı’ ve kentli hikâyeleri izlediler. Bu 

tür filmleri izleyenler, ‘Keşke ben de orada, İstanbul’da olsam!’duygusuna kolayca 

kapılabilir. Genel olanak bir yanda ‘Batılılık’ ve ‘dünyanın zenginliği’, diğer yanda feodal 

Anadolu’nun cehalet ve yoksulluğu tipik ‘İstanbul manzaraları’ olarak tasvir edilecektir. Hatta 

bu ikili çatışma pek çok filmin dramaturjisine şekil verecektir. Sinema, John Berger’in öne 

sürdüğü gibi, ekonomik ve siyasal zorluklardan dolayı ‘Dayatılmış Yolculuklar’ çağı olan 20. 

yüzyıla uyan bir biçimdir. Sinema, İstanbul’da karşılaşılan güçlüklere karşı bir çare gibidir. 

‘Sinemasal’ sözde bir çare! Ayrıca Hint ve Latin Amerikan kentlerinde olduğu gibi 

İstanbul’un sinemasal sunumu da devasa bir açık ‘hapishane’yi andırmaktadır. Örneğin ‘Los 

Olvidados’, ‘Neşe Şehri’, ‘Merkez İstasyonu’, ‘At’ gibi filmler. Ayrıca Yılmaz Güney ve 

Zeki Ökten’in ‘Sürü’de gösterdiği Ankara ile Güney’in gösterdiği ‘Umut’taki Adana 

katlanılamaz derecede zordur ve kırsal alandaki hayat gibi çetindir. Yılmaz Güney de, 

kentlerdeki kapitalizm ile kırsal alanlardaki feodalizm arasında ezilen insanları ‘Sürü’ ve 

‘Umut’ filmlerinde bir ‘sine-şair’ gibi tasvir etmiştir. İstanbul’a göç eden insanların 

modernleşme sürecine katılmalarını mükemmel bir şekilde gösteren ‘Gelin’(1973) filmi ise, 

Anadolu’dan İstanbul’a taşınan geleneksel hayatı belgelemişti. Eğilimi modernist olan bu 

film, feodal alanlardan edinilen kültürel değerlerin, kentteki hayatta değişime 

                                                           
76

 A.g.e. s.24-26. 



53 
 

uğrayabileceğini ve bazı değerlerin değiştirilmemesi durumunda bunun acı sonuçlara yol 

açabileceğini söyler.”
77

 

Sinemacılar arasındaki Batılı ve Şarkiyatçı ayrım tabii ki onların filmlerine de 

yansımıştır. Gösterim yapılan sinemasal mekânların adlarından sonra filmlerdeki konulara ve 

tasvirlere kadar varan bu ayrım bu sinemacıların ortaya koydukları çeşitli filmlerle 

taçlanmıştır. Bu filmlerin bir kısmı milli değerleri savunurken, bir kısmı da batılı anlamda 

moderniteyi savunarak bu yönde eserler ortaya koymuştur. Bir kısım sinemacılar ise sınıfsal 

çatışmaları konu edinerek devrimci sinemacılığı tercih etmişlerdir. 

“Ertem Göreç’in 1965 yılında gerçekleştirdiği ‘Karanlıkta Uyananlar’da, ekonomik 

değerlerden hakça pay talep eden işçi kesiminin İstanbul’daki sendikalaşma ve sınıf 

politikasını dile getiren ilk filmdi.”
78

  

1970’li yıllardan sonra toplumsal ve siyasal olaylardan yoğun bir şekilde etkilenen 

Türk sinemasında sinemasal çabanın değişik bir hal alması ve sinemanın bunalıma girmesi ile 

karşıtlıklar sineması dediğimiz bir yanda toplumsal filmler bir yanda da seks filmleri 

furyasından sonra bir de arabesk kültürü ortaya çıkmıştır. Bunalımlı toplum bu kültürle 

bunalımını atmaya sevk edilmiş fakat bu bunalımın atılması yerine toplumun bunalımı 

manipüle edilerek buradan da ticari bir çıkış sağlanmıştır. Zaten bir problem olan göçün 

etkisi, ekonomik ve sosyal problemlerin etkisi yüzünden bir de uyum problemi yaşayan ancak 

bir dizi problemle karşılaşan insanlara ilaç olarak sunulan ‘arabesk kültür’ yaraya basılan tuz 

olmuş ve ağlayan insanı daha da ağlatmıştır. Ancak bu olay ilginç bir şekilde de tutmuştur. 

“İstanbul’da ‘köy-kent’i bir arada yaşayan toplumsal kesimin müzik ve film biçimi 

olarak ortaya çıkan arabesk’in, sado-mazoşist psikolojiyle açıklanabilen bir yanı 

bulunmaktadır. Orhan Gencebay bu düşünceleri bir beyanında doğrulamıştır: ‘Bizim 

kültürümüz mazoşist bir kültürdür, ben de onun için böyle müzik yapıyorum.’Bir zamanların 

Thomas Mann hayranı olduğunu öne süren gazeteci Ertuğrul Özkök de bu müzikten ‘zevk’ 

aldığını belirterek Adnan Şenses, Muazzez Abacı gibi şarkıcılardan, televizyon şovmeni Cem 

Özer’e kadar ‘sanatsal zevk’inin geniş olduğunu ‘itiraf’ edebilmektedir; Sosyolog Meral 

Özbek de ‘devrimci’ düşünürlerin argümanlarıyla arabeski ‘ideolojik’ saflar içinde estetize 

etmeye girişmişti. Materyalist estetik uzmanı Murat Belge bile arabeskin öncüsü Orhan 

Gencebay’ın yenilikçi olduğunu iddia ediyordu: ‘Gencebay gibi arabeskçiler daha genel bir 

                                                           
77

 A.g.e. s.267-275. 
78

 A.g.e. s.277. 



54 
 

duyarlığa hitap etmeye çalışıyorlar. Bunda başarılı da oluyorlar. Her yaştan olduğu gibi çeşitli 

sınıflardan insanlarca dinleniyorlar. Gencebay şüphesiz bir yenilikçidir. Ama gelenekle bağını 

da koparmamıştır. Kendini yepyeni bir hayat içinde bulan, bunun sarsıntısını yaşayan, kişilik 

arayan insanlara geleneksel kültürden süzdüğü değerleri sunmaya çalışıyor. Mertlik, 

fedakârlık, vefakârlık gibi değerleri dile getiriyor. ‘Hor görme garibi’ derken, kendi yurdunda 

bir çeşit gurbet yaşayan insanlara tutunacak bir dal uzatıyor. Yeniyle eskinin kendine göre bir 

bileşimi. Arabesk, seyirciyi ve dinleyiciyi avlayan tipik bir politik-kültürel ve psikolojik 

manevradır. Bu ‘sanat’, daha doğrusu, ticaret biçimi, ‘hükümdarın her şey, kulların ise hiçbir 

şey olduğu’ fikriyle kuşatılmıştır. Bir yandan ‘hiç’, bir yandan ‘kahraman’, bir yandan ‘sado-

mazoşist’ duygularla yüklü olan arabeskin Türkiye’de kitlesel bir beğeni kazanması ve kentsel 

gündelik yaşama hükmetmesi, bu toplumun travmatik, sosyal, cinsel ve siyasal psikolojisiyle 

ilgilidir.”
79

  

Arabesk kültüre aslında ‘Türk Milli Kültürü’ dersek yanılmayız. Çünkü dünyanın 

hiçbir yerinde toplumsal, siyasal, ekonomik problemlerin üstüne böyle bir kültür 

oluşmamıştır. Üstelik içerisinde bir gelenekçilik de barındırdığından bu haliyle özgün bir 

kültürdür. Ve yine dünyanın hiçbir yerinde belki ağlamak bu kadar hoş, bu kadar güzel ve 

zevkle karşılanmaz. Garip ama sonuçta arabesk, bir milli kültür oluşturmuştur.  

“İstanbul’a özgü ve genel olarak kentsel bir olgu gibi görünen arabesk gerçekte 

modern kentsel bir öze sahip değildir, tersine feodal’dir ve taşralılaşan İstanbul’un Unkapanı 

pazarından çıkan ticari bir metadır. ‘Yenilikçi’de değil, aksine modern kentsel yaşamdaki 

bütün taşralılık nostaljisi gibi gericidir. Arabesk sineması, acı çekenlerin feryatlarını ve 

kahırlarını canlandırırken romantik ve modern sanattaki Weltschmerz (dünyanın gidişatından 

duyulan sızı, acı) duygusundan haberdar olmadığı gibi, protest de değildir. ‘Zalim Felek’ten 

bahsederken arabesk filmleri de, müziği de zulmetmektedir. Hayat karşısında aciz ve kendini 

belli bir iktidar biçimine teslim eden arabesk, mutluluğa karşı düşmanlık ve çilecilik 

gevelemektedir. Bu çilecilik, ‘kemer sıkma’ politikacılarıyla –Özal’dan Demirel, Erbakan, 

Çiller ve Ecevit’e kadar vs. – uyum halindedir. Bu noktada Leo Löwenthal, üzüntü ve keder 

konularının, yani sado-mazoşizmin, burjuva edebiyatına ait özsel öğeler olduğunu 

belirtmektedir. Arabesk de Türkiye’deki ‘yeni zengin’ ve burjuvazinin ‘kültür’ü oldu. Bağıran 

ve çığırtkan bir özelliğe sahip olan arabesk, hem müzik hem sinemada milliyetçi ve İslamcı 

ekonomik, zihinsel ve ideolojik çevrelerle uyum içindedir. Modern yapıtlar, modernliği 

                                                           
79

 A.g.e. s.278-280. 



55 
 

anlayabilir, onu ifade edebilir ve onun aşılabilir bir olgu olduğunu kavrarken, -bu konuda 

‘Gelin’, ‘At’, ‘Masumiyet’, ‘Uzak’, ‘Duvara Karşı’ ve ‘Sürü’ gibi filmler örnek verilebilir- 

arabesk müzik ve sinema, özgürleşimci ve mutluluk vaat eden kentsel formasyonun renkli 

toplumsal kültürel hayatına da katılabilmiş değildir.”
80

 

Sinemanın günümüzdeki durumu hiç şüphesiz geçmişe nazaran farklılaşmış ve Türk 

sinemasının modernleşme yolunda sanatsal ve politik durumunda değişiklikler olmuştur. Türk 

sinemasının durumu ve modernite serüveni dünyadan farklı olmuş ve toplumların bunalımlı 

durumlarında yetişip onu kurtaran süper kahramanlar önemini yitirmiş belki de toplumların 

onların hayali kurtarıcılığından beklentisi kalmamıştır. Ancak yine de bilinçaltında yatan bir 

kurtarıcı arama içgüdüsü tam olarak sona ermemiş milenyumda da dizi ve filmlerde yer 

almıştır. Ayrıca sinemanın, medya ve televizyon kültürüyle eskiye nazaran yine teknolojinin 

de etkisiyle kültürel bir erozyona uğradığı söylenebilir. Televizyon ve video dünyası Türk 

sinemasının farklı arayışlara girmesine ve çağdaşlarına uymaya, ona adapte olmaya 

çalışmasına sebep olmuştur. 

“Gündelik yaşamın estetize edilmesinde ve sokaklara kamusal bir nitelik katmasında 

sinemanın gücü oldukça zayıflamıştır. Artık gecekondu semtlerinde yaşayanların çoğunluğu 

(% 76) sinemaya ya hiç gitmemekte ya da pek seyrek gitmektedir. Korsan satılan VCD ve 

DVD’ler ise sinemayı evlere taşırken bir yandan sinemanın toplumsal rolünü daha da 

zayıflatıyor ama diğer yandan yoksul kesimin film izleme şansını arttırıyor. Günümüzde 

Kültür Endüstrisinin onayından geçmeyen bir ürünün kitlelere ulaşması ve kamusal bir özellik 

kazanması oldukça zor görünmektedir. Kitlesel medya, politik tercihlerde olduğu gibi, 

kültürel beğenilerde de dayatmacı ve totaliter bir politika izliyor. Bu yüzden de ‘renksiz’ ve 

tek ‘ses’lidir; o tek ‘ses’ de, gürültülü ve çığırtkan tonludur. Bir başka nokta da Türk 

sinemasının, ister arabesk filmleri, ister müzikal melodramları, isterse Cüneyt Arkın ya da 

Yılmaz Güney’in vurdulu kırdılı, kabadayı, silahlı filmleri olsun bir ‘kahraman’ ideolojisi 

etrafında örülmüş olmasıdır. ‘Kahramanlık’a dayalı eğilimler ise bir yandan toplumsal bir 

güçsüzlük ve mutsuzluğu ifade ederken, bir yandan da özgürleşmeden feragat etmeyi ve bunu 

başkasına devretmeyi dile getirir. Türk sinemasının bu tür filmleri üzerinden 1970 ve 80’li 

yılların politik karakteri ve kitle psikolojisi de deşifre edilebilir. Çağdaş düşünceler 

öğretmiştir ki, ne demokrasi ne devrimin bir kahramana ihtiyacı vardır. Modern kentsel 

hayatın estetik bir gündeliği olarak sinema, kentlilerin hayatına canlı, renkli bir boyut, hem de 

                                                           
80

 A.g.e. s.281. 



56 
 

gerçekçi ve düşsel boyutlar katmıştır. Sinema, geceleyin yağmurlu ve ışıklı bir kentte dolaşan 

insanın melankolisi ve rüyasına –aradığı veya yitirdiği rüyasına- uyan bir sanat ve toplumsal 

bir alandır. Mühendisliğe dayalı bir kentsel alan ve mekanikleşen modern toplumsal hayatta 

film sanatı, bizi bir süreliğine de olsa bu dünyadan uzaklaştırır ve gördüğümüz manzaralar 

sayesinde bilinç ve duygularımız renklenebilir. Sinema seyirciyi, ‘Bütün insanların 

rüyalarından oluşmuş bir dünyanın hayali ne olur?’ütopyasını düşlemeye yöneltebilir. Charlie 

Chaplin ve Rene Clair, Vertov ve Dovjenko, Win Wenders ve Jim Jarmusch, De Sica ve 

Fellini, Marcel Carne ve Godard, Tarkovski ve Antonioni, Visconti ve Ophüls ve şüphesiz 

Homeros ve onun sitelerinden zuhreden Angelopoulos’un manzaraları bu hayalleri hissettirdi. 

Popüler ve evrensel bir sanat biçimi olarak sinema, kentsel kriz, toplumsal kırılma, 

yabancılaşma ve nasyonalist durumları sunmakla kalmaz aynı zamanda bu koşulları aşıp 

insancıl, kozmopolit ve büyüleyici kentsel manzara ve hayat tarzlarını oluşturmada bir ‘rol’ 

üstlenebilir.”
81

 

 

4. SİNEMA VE MEDYA 

Modern ve çağdaş dünya serüveninde hiç kuşkusuz yaşanan teknolojik, bilimsel ve 

sanatsal gelişmelerden sinema da etkilenmiştir. Sinemanın diğer alanlarla ilgisi anlatılırken 

modernleşmeden bahsetmek ve onu sinema ile ilişkilendirmemek olamayacağı gibi 

modernleşmeden bahsederken de onun medya ayağından söz etmemek mümkün değildir. 

Sinema ve medya iki uçlu bir süreç olup ikisinin de sürekli bir şekilde modern anlamda ilişki 

halinde bulunması ve etkileşimi bu sürecin bir anahtarıdır. 

“Mekanik yeniden üretim çağında kurmacanın daha önce asla görülmemiş bir gücü 

vardır. Çok yaygın oluşu nedeniyle televizyon, sinemanın halk hikâyesi işlevinin büyük bir 

bölümünü üzerine almıştır. Medyayla politika arasındaki ilişkinin etkili, hatta göz alıcı bir 

analizi olan Haskell Wexler’in Medium Cool’unda (1969) bir grup siyah militan bir TV 

muhabirine ve aralarından biri için şunu isterler: ‘onu 6, 10 ve 12 haberlerinde haber yapın, o 

zaman o gerçek olur.’Bir eylemin, kişinin ya da düşüncenin geçerliliğini belirlemede iletişim 

araçlarının işlevi altmışlardaki radikal politikaların merkezi gerçekliklerinden biriydi ve flaş 

haber çağında böyle kalmıştır. Sinemanın gerçekliği ‘geçerli kılmadaki’ alışılmamış yeteneği, 

onun en önemli mimetik politik işlevidir. Örneğin, 1960’ların Black Power (Kara Güç) 

                                                           
81

 A.g.e. s.286-294. 



57 
 

hareketinin getirdiği en etkili toplumsal eleştirilerinden biri, sinema ve televizyonun tüm 

tarihi boyunca, siyahların maruz kaldığı ırkçı tanımlamaların tarihsel analiziydi. Bu açıdan 

medya da toplumun değerlerini yansıttı. Ancak onlar da gerçek durumu abarttılar. Genel de 

sinema siyahları aşağılık rollerde gösterdi. (Bazı istisnalar vardı.) Siyahlar ırkın önemli bir 

öğe olduğu rollerde yalnızca siyahları oynaması için kullanıldılar. 1960’ların siyah 

hareketinin en büyük başarılarından biri bu engeli parçalamasıydı.  Siyah avukatlar, doktorlar, 

işadamları hatta kahramanlar (yalnızca ara sıra olsa da) artık medya tarafından onaylanıyor. 

Oyuncu yönetmeninin (casting director) özellikle ‘Siyah’ diye belirtilmeyen bir rolü oynaması 

için bir Afro-Amerikalıyla anlaşması hala ender görülen bir durumdur. Irkçılık, Amerikan 

tarihinin temel özelliklerinden biri olduğu için Amerikan sinemasına yayılmış durumdadır. 

Sinema tarihinin çirkin olaylarından biri, gerçekten ırkçı olmasına rağmen Bir Milletin 

Doğuşu’nun genellikle bir klasik olarak selamlanabilmesidir.  Ne gösterilen teknik ustalığın 

ne yatırılan paranın ne de sanatsal sonucun, Bir Milletin Doğuşu’nun militanca siyah-karşıtı 

politik tutumuna ağır basmasına izin verilmemelidir.”
82

 

 Sinemanın politik olana karşı duruşu çoğu zaman sinemanın politikleşmesi ile 

sonuçlanmaktadır. Bunun en bariz sebebi ise oluşan kültür endüstrisidir. Kültür endüstrisi 

sinemayı kendi istediği ve arzu ettiği amaçlar için kolaylıkla kullanabilmektedir. Bu amaçlar 

çoğu zaman politik duruşun bir tezahürü olmakla birlikte sinemanın bir sanatsal faaliyet 

olmasından öte siyasi bir işe dönüşmesini tetiklemektedir. Amerikan milliyetçiliğinin ‘Siyah’ 

politikası da modernleşme yolunda teknolojik yenilikler ve medya faktörünün de etkisiyle 

farklılık arz ederken yine buna sebep olan ise takınılan politik tavır ve unutulmaması gereken 

ticari isteklerdir. 

“Sinema, iş (business) ve teknoloji birleşiminin sıcak merkezinde yer alır. Açık bir 

biçimde kolektif olarak ‘medya’ adıyla bilinen daha geniş iletişim ve eğlence endüstrisinin 

bağlamı içinde görülmelidir. Video teknolojisi, sinema sanatı üzerinde kesintisiz ve sürekli 

artan bir etkide bulunduğu için önemlidir. Televizyon ve diğer elektronik iletişim araçlarının 

tarihi, sinemanın süre giden öyküsü için bir arka plan sağlıyor ve onu karşı konulmaz biçimde 

geleceğine götürüyor. Hepimiz için baskıyı okumayı öğrenmek,  filmi okumayı öğrenmekten 

daha uzun zaman aldı. 20. yüzyılda elektronik iletişim araçlarının ortaya çıkışının çok daha 

hızlı olması önemlidir, Çünkü onları anlamak için özel bir yetenek gerekmiyordu. Basılı 

iletişim araçları 19. yüzyılın ikinci yarısındaki teknolojik ilerlemelerden de yararlandı. 

                                                           
82

 James Monaco, Bir Film Nasıl Okunur? Sinema Dili, Tarihi ve Kuramı Sinema, Medya ve Mültimedya 

Dünyası, Çev. Ertan Yılmaz, ( Oğlak Yayıncılık: İstanbul, 2013), s.253-254. 



58 
 

Elektronik devrimin toplumsal ve göstergebilimsel etkilerinin birçoğu 19. yüzyıldaki 

gazetelerin ve dergilerin altın çağında önceden haber verildi. Büyük bir hızla iletişim 

araçlarının gerçekliğin yeni versiyonlarını, tarihin bir kaydını ve bazen de alternatif bir 

gerçekliği sağlayacağı ve bu aracılık işlevinin yaşamın örgütlenmesine köklü bir etkide 

bulunacağı açık bir hale geldi. Ekonomik kuruluşlar olarak gazeteler ve dergiler 

okuyucularına önce enformasyon ve eğlence satmaya başladılar, daha sonra giderek daha 

karmaşık bir tarza yönelerek, okuyucularla iletişim kurmak isteyen diğer ekonomik 

kuruluşlara reklam yeri sattılar. Başka bir deyişle, gazetelerin ve dergilerin yayımcıları bir 

nesne satmaktan bir hizmet satmaya yöneldiler. Kontrol ettikleri bu iletişim aracı reklamcılara 

genel kamuya ulaşmanın bir aracını sağladı. Günümüzde herkes bir kitap, film kayıt, bant, 

dergi ya da gazete üretebilir ve bunu damlatan musluğu tamir için gerekenden daha az 

eğitimle yapabilir. Ancak bu yeni medya yapımcılarının ürünlerini çok sayıda insan 

okuyabilir, izleyebilir ya da dinleyebilir mi? Bu ürün özel bir amaçla kullanıldığı ve net 

biçimde odaklanmış okura/izleyene/dinleyene yöneldiği sürece bir sorun yoktur. Ancak çok 

sayıda insanla iletişim kurmak isteyen yazar, yönetmen, ‘bant üreticisi’ ya da ‘disk üreticisi’ 

için önemli bir zorluk vardır. Her ne kadar internet, karmaşık medya dağıtımının nasıl telefon 

etmeye benzer bir rahatlıkla başarılabildiğini göstermeye başlıyorsa da, dağıtımın 

demokratikleşmesi uzun sürüyor.”
83

  

“En önemlisi, gerçekliğin hala sinemanın ötesinde, medyanın ötesinde, mültimedyanın 

ötesinde kalan parçalarının olduğunu anımsamamız gerekiyor.”
84

 

 

5. SİNEMA, TOPLUM VE İDEOLOJİ 

Sinemanın toplumdan ayrı bir sanat dalı olamayacağı apaçık ortadadır. Zira sinema 

doğuşundan itibaren toplumu topluma anlatan bir araç olmakla birlikte ona kimi zaman şekil 

veren, onu dizayn eden, onu yönlendiren aynı zamanda bir bilim dalı olmuştur. Dünya 

sinemasında da Türk sinemasında da bu böyledir. Politika toplumları yöneten bir idea olmakla 

birlikte bu yönetimi sağlarken çeşitli araçları da kullandığından salt bağımsız bir olgu 

değildir. Sinema, 19. yüzyılda ortaya çıktığında doğum sancısı çekerken bile devletlerin etkili 

bir propaganda aracı olmuş ve toplumları etkileme yönünde kullanılmıştır. Osmanlı 

Devleti’nde ilk filmler belge-haber niteliği taşıyan gösterimler olurken savaş yıllarında bazı 

                                                           
83

 A.g.e. s.405-416. 
84

 A.g.e. s.531. 



59 
 

filmler toplumu etkileyen ve yönlendiren bir propaganda aracı olmuştur. Fransız işgali 

zamanında kurtuluş mücadelesi verilirken çekilen ve bir Fransız mürebbiye’nin yaşantısını 

anlatan ‘Mürebbiye’ adlı film bunun delilidir. Zira Mürebbiye’nin Fransız olması, erkekleri 

baştan çıkarması daha sonra çalıştığı konaktan kovulması, bir gün Fransızların da ülkeden 

kovulabileceği, vatanın işgalden kurtulabileceği fikrini aşılamış ve halkta propaganda etkisi 

yapmıştır. Hatta Fransızlar işgal altında tuttuğu Anadolu topraklarında filmin gösterimini 

yasaklamışlardır. Nitekim sinema asla tek başına salt bir hayal dünyası ve sanallık değildir. 

Sinema toplumdur, sinema politikadır, sinema hayattır.       

 ‘‘Hem sihirli hem de gerçekçi bir tarafı olan, tüm büyüleyici-etkileyici gelişmeleri 

bünyesinde barındıran sinema, embriyo genetik potansiyelinde dünyanın tüm imgelerini 

barındıran muazzam bir arketipik rahmi andırıyor. (Morin 2005: 169). Sinema, insanın 

kendisinden ayrılıp bir başkası olmasını mümkün kılar. Olduğu yerde göçebeye dönüşmesine 

olanak sağlar. Toplumsal tahayyülü derinleştirir, hatta kimi durumlarda toplumsal gerçekliğin 

bir adım ilerisinde olmayı, henüz atılmamış adımların sonuçlarını tasavvur etmeyi mümkün 

kılar. Diğer bir deyişle sinema sanal olanın, gelecek bir toplumun göstergesi olabilir. Bu 

nedenle de toplumsal gerçeklik kimi zaman sinemanın sanallığının bir ürünü gibi görünebilir, 

sinemanın gerçekliği değil de gerçekliğin sinemayı yansıttığına dair tekinsiz bir izlenim 

yaratır. Platon’un insanlığı bir mağarada zincirlenmiş, kendi cehaleti yüzünden kapana 

kısılmış ve bunun ötesinde bir âleme ulaşma olanağından bihaber olarak tasvir ettiği mağara 

alegorisiydi. Burada mağara, gerçekler âlemi ve simulakranın ardındaki biçimler karşısında 

bir imgeler dünyasını, simulakrum ya da gerçek dışılık dünyasını temsil eder. Platon’a göre 

özneler bu biçimlerin bilgisine sahip olmadıkları sürece, bir ateşin gölgelerinin üzerine 

düştüğü mağara duvarından başka hiçbir şey göremeyen zincirli esirler gibidirler. Esir/özne, 

gerçek nesneleri gölgelerden ayırt edemediği için yalnızca yansımaları görmeye ve yankıları 

duymaya mahkûmdur. Brians’ın (1998), Baudry’nin klasik makalesinin (1974) izinden 

giderek belirttiği gibi, ‘Platon günümüzde yaşasaydı, ateşin yerine projektörü, gölgesi duvara 

yansıyan nesnelerin yerine film şeridini, mağara duvarındaki gölgelerin yerine perdede 

gösterilen filmi, yansıma ve yankının yerine de perdenin ardındaki hoparlörleri koyarak hantal 

diyebileceğimiz mağara metaforunu bir sinema salonu metaforuyla değiştirirdi belki 

de.’Önünde sonunda sinema gerçekliğin kendisinden ziyade yalnızca belli belirsiz bir temsili 

değil midir? Asıl mesele, bu sorunun iki tür varlık –edimsel (gerçeklik, toplum) ve sanal 

(kopya, sinematografik imge)- olduğunu varsayması ve ilkine, yani edimsel olana asli bir 

nitelik isnat etmesidir. Önce gerçeklik ve ardından da kopyası/temsili. Toplumsalla ilişkisi 



60 
 

bağlamında sinema sanal, gelecek bir topluma işaret eder, bu toplum mevcut değildir. Ama 

fiili toplumla el ele gider. Sinema ile toplumsallığın ilişkisini sanallaştırmaya (toplumsala dair 

imgeler üretmeye) ya da edimselleştirmeye (imgenin ‘toplumsallaştırılmasına’, simgesel 

unsurun ya da imgenin ‘gerçekliğe’ dâhil edilmesine) dayalı çift yönlü bir ilişki olarak 

görmek gerekir. Bu anlamda sinema bize toplumsalın aşkın bir çözümlemesini sunar. 

Yalnızca edimsel ‘toplumsal olgularla’ değil, ampirik alanı aşan sanal kendiliklerle de 

ilgilenen bir çözümlemedir bu. Bu bakımdan sinema, toplumsal teşhise değerli bir katkıda 

bulunur, bulunabilir. Buna bağlı olarak toplumsal teori de (toplumsal) dünyayı farklı, daha 

duygulanımsal ve daha yoğun bir şekilde kaydetmenin bir yolu olarak sinema aracılığıyla 

sanal ile ilişki kurma olanağına sahiptir. Bir bakıma sinema, bir tür toplumsal bilinçdışı işlevi 

görür. Toplumsal incelemenin nesnesini yorumlar, türetir, yerinden eder ve eğip büker. 

Sinema yalnızca toplum üzerine bir fikir sunmaz, resmettiği toplumun ayrılmaz bir parçasıdır. 

Gelgelelim sinema yalnızca bir dış gerçekliği yansıtmaz/eğip bükmez, aynı zamanda 

toplumsal yaşamın önüne muazzam bir olanaklar evreni serer. Bu bakımdan sinema çoğu 

zaman, değişen toplumsal biçimlerle yapılan bir deney niteliği taşır.”
85

  

  “Yaşadığımız toplum göstergeler, imgeler ve gösterge sistemleriyle daha da ilgilenir 

hale gelen, gitgide ‘sinemalaştırılan’ bir toplum. Dolayısıyla gerçeklik gitgide daha çok 

sahneleniyor, toplumsal üretim ve gündelik deneyimler de sahnelenen sinemasal emsallerine 

göre değerlendiriliyor.(Denzin 1995:32). Morin’in iddia ettiği üzere, ‘İnsan bir ‘homo 

sinematografikus’ haline geliyor.’(2005:3). ‘Toplumsallaşmak, bugün büyük ölçüde imgeler 

oluşturmak ve tüketmek demek. Bugün yapılan filmler, her şeyi –toplumsal ve siyasi yaşam, 

genel manzara, savaş v.b. –ele geçiren sinema biçiminin gözle görülür alegorilerinden başka 

bir şey değil, sadece sinema perdesi için senaryolaştırılan koca bir yaşam biçimi. Sinemanın 

yok olması da şüphesiz bu: gerçekliğin içine girmiş durumda. Gerçeklik sinemanın, sinema da 

gerçekliğin avuçlarında kayboluyor. Her ikisinin de kendi özgüllüğünü yitirdiği ölümcül bir 

aktarım bu.’(Baudrillard 2005: 124-5). Sanat/sinema ile toplumsal arasındaki ilişki bir 

katışıklaşma ve indirgenemezlik ilişkisidir. Sinemasal ile toplumsal, birlikteliklerinde ayrılan 

ve ayrılıklarında birleşen ikizlere benzer. Sinemanın ayrıcalıklı bir araştırma konusu 

olmasının bir nedeni daha var: Bugün toplumsal gerçekliğin kendisinin sinemasal olduğu, 

yani bir kurmacaya, zorunsuz ve düşünümsel bir şeye dayalı olduğu (her şey başka türlü 

olabilir) şeklinde yaygın bir anlayış var. Toplum hiçbir zaman olduğu gibi mevcut değildir. 

                                                           
85

 Bülent Diken, Carsten B. Laustsen, Filmlerle Sosyoloji, çev. Sona Ertekin (Metis Yayınları: İstanbul, 2014), 

s.19-24. 



61 
 

Sadece bir bakış aracılığıyla çarpıtıldığı şekliyle ‘görülür’. Dolayısıyla gerçeklik ile kurmaca 

arasındaki ayrımı ters yüz etmek mümkündür. ‘Film sanatının en büyük başarısı, gerçekliği 

kurmaca anlatı içinde yeniden yaratması, aklımızı çelerek kurmacayı gerçek gibi algılamamızı 

sağlaması değil; aksine gerçekliğin kendisinin kurmaca yanını fark etmemizi, gerçekliğin 

kendisini bir kurmaca gibi deneyimlememizi sağlamasıdır.’(Zizek 2001a: 77). ‘Sinema hem 

temsil eder hem de gösterir.’Gerçeği, gerçek dışı olanı, bugünü, gerçek yaşamı, hafızayı ve 

rüyayı aynı müşterek zihinsel düzeyde’ yeniden birleştirir.’(Morin 2005:202).”
86

  

 “Kendimizi yansıttığımız kendilik, büyük Öteki (Millet, İsa, Tanrı, vs.) ancak bir ayna 

yansıması olarak var olabilir, yalnızca imgesel bir bütünlüğe sahip olabilir. Lacan’ın sinema 

araştırmaları alanında son derece etkili olan ayna evresi çalışmaları, sinema ile onu çevreleyen 

toplum arasındaki ilişkiyi çözümlemek için bir yöntem sunması açısından bu noktada bizim 

de ilgimizi çekiyor. Lacan ve Althusser’den faydalanan film teorisi, zihnin/ruhun işleyişi ile 

sinemasal aygıtlar arasındaki benzerlikleri araştırmaya başlamıştır. Lacan ‘Özne-Ben’in 

İşlevini Oluşturan Ayna Evresi’ başlıklı çalışmasında, çocuğun ilk 6 aydan 18 aya kadar 

kendini özerk ve kendine yeten bir varlık olarak gördüğünü savunur. Aynadaki imgesiyle 

karşılaştığında şu varsayıma dayanarak tepki verir: ‘Aynadaki imge tıpkı benim gibi 

görünüyor, özerk bir varlık. Çocuk daha sonra kendini anne ve babasının ilgisinde, dil, toplum 

vb.de yansıtır. Bu nedenle ‘ayna’ aynı zamanda toplumsalı metaforu olarak da 

kullanılabilir.’Lacan ayna imgesinin evrilmesinin, öznenin olgunlaşması için bir önkoşul 

olduğunu öne sürer. Henüz olgunlaşmamış olan çocuk anneye/babaya/topluma/dile bağımlı 

durumdadır. Althusser bu özneleşme modelini ideolojiye bağlar. ‘İdeolojiler içerik açısından 

farklıdır, ama biçim olarak (genel anlamda ideoloji) daima toplumsal gerçekliğin ayrılmaz bir 

parçasıdır.’(Althusser 1984:33 vd.), ‘Çünkü ideolojiler ‘bireylerin gerçek varoluş koşullarıyla 

kurdukları imgesel ilişkinin temsilleridir’(a.g.y 36). Tıpkı çocuğun annenin bakımına 

bağımlılığını yanlış algılamasında olduğu gibi, topluma yönelik bu imgesel bakış da öznenin 

gözlerini toplumsal faktörlerin oynadığı şekillendirici role karşı körleştirir. Lacan’ın izinden 

giden Althusser, özerklik fikrinin öznenin ideolojik mesajlarla yükümlü hissetmesini sağlayan 

gerekli bir yanılsama olduğunu öne sürer. Demek ki imgesel ile simgesel arasında daima bir 

diyalektik söz konusudur. ‘Bütün ideolojileri teşkil eden özne kategorisidir; fakat derhal 

eklemek isterim ki bütün ideolojilerin özne kategorisinden müteşekkil olmasını sağlayan, 

bütün ideolojilerin somut bireyleri özneler olarak ‘teşkil etme’ işlevine sahip olmasıdır’(a.g.y. 

45). Athusser’in ‘celbetme’ kavramı bu ikili teşekkülü açıklar. ‘Önceden teşkil edilen ‘Ben’ 

                                                           
86

 A.g.e. s.24-28. 



62 
 

yanılsaması, kişinin kendini bir çağrının, örneğin birine hitap eden bir otoritenin muhatabı 

olarak görmesiyle ortaya çıkar. Özne bu çağrıya özerk bir varlık olarak cevap verdiğini 

düşünür, oysa bu öznellik aslında çağrı yoluyla üretilir. İdeolojik içeriğin daima gerekli ve 

doğal görünmesinin de sebebi budur’(a.g.y. 48-9). Celbetme edimi özneyi kör ederek 

ideolojik mesajın bir sözceleyeni olduğunu görmesini engeller.”
87

    

Simgesel ve imgesel olanın diyalektiği aslında bizi sanal ile gerçek arasında bir 

alışveriş haline sokar. Bu alışveriş toplumsal alanda hayatımıza bir nevi yön veren bir işlev 

görür. Sinemanın bir ayna görevi görmesi tam olarak bu diyalektiğin sonucudur. Toplumun 

bir ayna ile kendini görmesi ve hayatında bir takım değişikliklere kadar giden bir propaganda 

yaşaması sinemanın toplumsalla ilişkisini ortaya koyar. Bu ilişkinin benlik yani ben ve öteki 

yani öznesel olan ile nesnesel olan ikilemiyle kurgusal bağlantısında da bir propaganda 

unsuru görülebilir çünkü toplumsalın aynası olan görselimsi kurgu ideolojik bir çağrıyla bu 

benliğe ve hatta ötekine de bilerek veyahut bilmeyerek hizmet eder. Kişi kurgusala özne 

olarak muhatap olur ve sinemasal kurguya soru-cevap şeklinde eşlik eder. Sinema kişiyi 

kendine çağırarak onu kendinde yaşatır ve onun kendini ideolojik bir kurguyla kendisinde 

görmesine hizmet eder. Sinema kurmaca olma yönü itibariyle sadece bir kurgudan da ibaret 

değildir. Aslında onun bu kurgusallığı gerçekliğin bir yansıması olmakla birlikte bahsedildiği 

üzere ayna görevi görmesi onun bünyesindeki gerçekliğin kurmaca olabileceğidir. Yani 

gerçekliğin kurmaca yönünü sinema ile görürüz. Sinemanın ideolojiler ile olan bağı da 

yadsınamaz çünkü bu ideolojiler sinemanın içerisinde yer alarak kendine faaliyet alanı 

bulurlar ya da daha doğru bir tabirle faaliyet alanını genişletirler. Bu ideolojiler kimi zaman 

devrimci kimi zaman dinsel kimi zaman da milliyetçi ideolojiler olabilmektedir. Belki de 

sinemasal gerçeklik içerisinde bu kaçınılmazdır. 

 “Fanteziden çıkış yoktur, başka bir mekân yoktur, zira fantezinin ötesindeki her şey bir 

boşluktan ibarettir. Kimlik dediğimiz şey de aslında fantezi aracılığıyla bu boşluğu örtmek, 

gizlemektir. Bu nedenle fantezinin çözülmesi, fantezinin sürdürdüğü simgesel yapının 

(dolayısıyla kimliğin) çözülmesini de beraberinde getirir.”
88

  

Fantezi ya da fantazyanın kimlikle ilişkisi dolaylı bir ilişki olmakla birlikte farklı 

şekillerde görünürlük kazanmaktadır. Simgeselin imgeselle olan diyalektiği fantezi 

aracılığıyla sağlanır çünkü ideolojiler içerisinde bir fantazya barındırır bu fantazya da 

                                                           
87

 A.g.e. s. 29-30. 
88

 A.g.e. s. 41. 



63 
 

kendisini dolduracak bir alanla etkinlik kazanır. Yani milliyetçilik, kimlik konuları bir 

fantazya olarak imgelerin simgeye dönüştürülmesi ile yani simgeselde doğal olarak sinemada 

rahatlıkla tezahür edebilir kendini gerçekleştirebilir. Tam da bu sebepten fantazyadan kaçış 

yoktur. Yani ideolojilerden kaçılamaz bu ideolojiler de kendisine bir yer ararlar bu arayış yine 

bir fantazya olan sinemada kendine kolaylıkla yer bulabilir. 

“Gerçekliği kurmacayla karıştırmamak gerekiyor. Kurmaca olarak deneyimlediğimiz 

şeyin içinde, Gerçeğin ancak kurgu haline getirerek sürdürebildiğimiz sert çekirdeğini ayırt 

edebilmeliyiz. Uzun lafın kısası, gerçekliğin hangi parçasının fantezi aracılığıyla ‘işlev 

ötesi’(transfunctional) hale getirildiğini ve böylelikle gerçekliğin bir parçası olduğu halde 

kurmaca gibi algılandığını görebilmemiz gerekir. Gerçekliğin (ya da gerçeklik gibi görünen 

şeyin) kurmaca olduğunu gözler önüne sermekten çok daha güç bir şey varsa, o da ‘gerçek’ 

gerçekliğin kurmaca tarafını fark etmektir (Zizek 2002:19).  Davıd Fıncher’ın hasılat rekorları 

kıran filmi Dövüş Kulübü, ‘mikro faşizme’ dair önemli soruları gündeme getirir. Siyaset bilim 

ve toplumsal teorinin –toplum tarafından inkar edilse de- cinsiyetçilik, ırkçılık, holiganlık, 

terörizm, fundamentalizm ve benzeri ‘tutkulu bağlılıklar’ biçiminde varlığını sürdüren 

heterojen, yeraltındaki ‘öteki’siyle ilgili soruları.”
89

  

Dövüş Kulübü filmi, aslında şizofreni olan filmin başrol oyuncusunun hayatındaki 

olağanüstü, aşırı ve saçma değişimi anlatır. Aslında bu değişim onun beyninde başlar 

hastalığa yakalanır ve sonrasında hastalıktan kurtulmaya çalışırken bu fayda vermez ve 

farkında olmadan çift karaktere bürünür ve aslında kendisi tarafından hayatındaki değişikliği 

başka araçlar veya kişiler tarafından yapılıyor sanır ve kısa sürede çift ruh hali ve ‘gerçekliği’ 

ile yaşamaya başlar tabi bu değişimler olağanüstü değişikliklerdir. Tam da bu noktada 

gerçeklik ile kurmacanın birbirine karıştığını görürüz. Film kahramanının hayatında ve 

içerisine girdiğimiz ayna da izleyen de bu gerçeklik ile kurmacayı filmin sonuna dek zor 

ayırır. İşte gerçekliğin kurmaca yönü dediğimiz olay aslında burada görünmektedir. Aslında 

film bir fantazyadan ibarettir. Ve içerisinde barındırdığı fantazya da ideolojilerden oluşmakla 

simge-imge ikilisinin ortak bir tezahürüdür. Bu filmin hâsılat rekorları kırması da aslında elde 

edilen ideolojik bir başarıdır. Yani bir nevi sinemanın büyülü dünyasının başarısıdır.  

Sinemanın gerçeklikle ilişkisi bitmeyeceği gibi bir tek filmle de sınırlı değildir o 

siyasetin hep içindedir. “11 Eylül’ün hemen ardından Hollywood ve Pentagon arasında 

kurulan stratejik ittifak bu bakımdan anlamlıdır. Böylece Hollywood yapımcıları gelecekteki 

                                                           
89

 A.g.e. s.119-123. 



64 
 

terör senaryoları konusunda kafa patlatmaya ve vatanperver filmler yapmaya teşvik 

edilmiştir.’(Zizek 2002:16). Post politik durumda, estetik olan ile siyasi olanın ortak özelliği, 

insanların dünyayı nasıl algıladıklarını etkileme merakları, eleştiri yoluyla mümkün olan 

dönüştürücü bir kapasiteye sahip olmalarıdır. Bu bakımdan sinemasal aygıt önemli bir 

ideolojik mücadele alanıdır. Bugün avangart sanat eleştirel niteliğini ve şok etme özelliğini 

büyük ölçüde yitirmiştir, çoğunluk tarafından tüketilen ana akım filmler ise giderek bir eleştiri 

alanına dönüşmektedir. Sinema bir gerçekliğin yansımalarından çok daha fazlasıdır. Bu 

dünyada var olmanın, toplumsalı değişime açmanın, dönüşümlerinin koşullarını ve hızını 

değiştirmenin alternatif yollarını sunar. Sinema bir Olay’dır. Daha doğrusu eleştirel 

potansiyelini serbest bırakan eleştirel bir okumayla bu hale gelebilir.”
90

 

 “Godard ve Gorin açıkça sinemacıların pratiği ve çalışmasının yalnızca bir film 

üretmek değil, aynı zamanda gerçeklik üzerine anlamlar üretmek olduğunu kabul etmişlerdir. 

Dahası ‘gerçekliğin’ kendisini erkekler, kadınlar ve şeylerle olan toplumsal pratiğimiz 

ürettiğimiz anlamlardan ayrı olarak hiçbir anlam taşımayan bir şey olarak anlamışlardır. 

Dolayısıyla bir film yapmak –ve benzer bir şekilde bir film izlemek- anlam üretme yollarıdır. 

Bunlar anlamlandırma pratikleridir. Ve ‘hakikat’in kendisi artık şeylere ve varlıklara içkin 

olarak, sanki orada (Tanrı’nın inayeti gibi) ‘ifşa edilmeyi’ bekleyerek yatıyor biçiminde 

anlaşılamaz, ‘hakikat’ nihayetinde toplumsal pratik içinde ürettiğimiz anlamlar ve maddi 

dönüşümlerden başka bir şey değildir. Elbette bu yalnızca ilgi alanımız sinema olduğunda 

doğrudur. Epistemolojik bir kopuş, izleyici bilmenin tadını gerçekten anlamaya başladığında 

gerçekleşir.”
91

 

 “Sanatçı kesin olarak ‘iki cephede birden mücadele’ etmekten söz edebilir, çünkü 

onun için zaten iki cephe vardır: sanat ve toplum. Ama sıradan insanlar için adil olmayan bir 

dünyaya, özünde çürümüşlüğün olduğu bir dünyaya, şu ya da bu biçimde parçalanması ve 

daha iyi bir biçimde yeniden düzenlenmesi gereken bir dünyaya karşı açılabilecek tek bir 

cephe vardır. Sanatçı kâğıt, tuval ya da film üzerinde yeni ve mükemmel bir dünya 

yaratabilirken (ve belki de başkalarını gerçek yaşamda yeni bir dünya yaratma girişimi 

yönünde cesaretlendirebilirken), dışarı çıkıp bu yeni dünyayı yaratmaya yönelik çaba 

gerektiren görev kaçınılmaz olarak sanatın aracılığı olmaksızın yaşamla doğrudan yüzleşen 

sıradan bireye düşmektedir. Sıradan birey, ‘kendini adamış sanat’ın örneği tarafından ne kadar 

cesaretlendirilirse cesaretlendirilsin, bir filmde atılan mermi sanat olabilirken, gerçekte atılan 

                                                           
90

 A.g.e. s.207-208. 
91

 James Roy MacBean, Sinema ve Devrim, Çev. Ertan Yılmaz (Kabalcı Yayınevi: İstanbul, 2006), s.15. 



65 
 

merminin bir insan yaşamına son verebilmesinin yükünü taşımak zorundadır. Godard 

Amerikan Malı ve Öngörü (Öngörü ya da 2000 Yılında Aşk, 1967) adlı kısa filmi hakkında 

konuşurken, ‘İstediğim, imgenin içine girmekti… Bazı resimlerin insana onlarla birlikte olma, 

içinde olma ya da izleyiciye dışında kaldığı sürece anlayamayacağı izlenimi vermesi gibi’ 

diye belirtti. Ancak Godard sıradan izleyicinin Olay Örgüsü’nün anekdotal yapısına 

yoğunlaşma alışkanlığının bu filmin içine girmesi ve renk, kompozisyon ve ışığın dilini daha 

iyi anlaması önünde büyük bir engel oluşturduğunun farkındadır. İzleyicinin bu engeli 

aşmasına yardım etmek her zaman zor bir görevdir.”
92

  

 Çoğu zaman sinemada yer alan görüntülerin yerine kendimizi koyarız bu ayna işlevi 

olmasının yanında büyülü bir dünyası olmasından ötürüdür. Çoğu zaman sinemada 

vatanperver, kahraman, cesaretli bir savaşçı oluruz. Hatta çoğu zaman bir katil oluruz bir 

insanı öldürürüz o insan ne kadar karşıt, öteki ve kötü olursa olsun yine de onu öldürmekle 

katil oluruz ancak ışıklar yandığında büyülü dünyadan çıkar gerçekliğin kurmaca halinden 

sıyrılırız ve kendi kendiliğimize döneriz sanki bir rüyadan uyanmış oluruz. Çünkü o büyülü 

dünyada ve rüya âleminde her ne kadar gerçekliğin kurmaca yönünü görürsek görelim ve her 

kadar bir ayna gibi olsa da bu gördüğümüz gerçeklik farklıdır. Gerçekte kötü gördüklerimiz 

ile aynadaki kötülerin sadece cismi değişmiş olup ruhu bir olsa da biz gerçek dünyada ona 

karşı yapmış olduklarımızdan sorumlu oluruz. Yani filmde yapmış olduklarımızdan hesaba 

çekilmezken gerçekte onun kılına dahi dokunamayız. Dokunduğumuz anda ise bundan 

sorumlu olabiliriz. Film âleminde kahramanlaşırız ancak gerçek hayatta kahramanlık biter 

belki de bu yönüyle sinema dünyası tatlı gelir ve gerçek hayatın gerçekçi yönü bize acı 

gelirken o acılı hayatta değil gerçekliğin kurmaca yönünde mutlu oluruz. 

 Sinemanın siyasetle ve dolayısıyla ideoloji ile bağlantısına değinmiştik. Sinemanın 

siyaset yönü tamamen onu elinde bulunduranların ideolojisiyle şekillenmiştir. Bu siyaseten bir 

güçlülük gerektirir. Yani iktidarı elinde bulunduranların gücüyle ilintili bir olgudur. Peki, 

siyaseten güçlü olan iktidarın bu konuda etkisi söz konusu iken sinemaya etki eden diğer 

elitler yok mudur? Tabii ki vardır hatta yoğun bir şekilde sinema burjuva ve siyasete hizmet 

etmiştir diyebiliriz. Onların yönlendirmesi, telkini ve gücüyle sinema kimi zaman istediğini 

değil istenileni yapmıştır. 

 

                                                           
92

 A.g.e. s.32-36. 



66 
 

“Diğer herhangi bir din gibi sanat dini de toplumda var olan gerçek baskının 

görmezden gelinmesini sağlayan, onu gizleyen bir mistifikasyon aracı ve ‘kitlelerin 

afyonudur.’Ve yine sanat dini, diğer herhangi bir din gibi, müesses nizamın elindeki güçlü bir 

silahtır ve bu nedenle iktidar elitleri dinin bu biçimine yalnızca hoşgörü göstermekle kalmaz, 

aynı zamanda onu besler.”
93

  

 “Sinema ve televizyon, özellikle de geçen birkaç on yıl içinde gerek geniş bir izleyici 

topluluğuna ulaşmaları gerekse de fotografik iletişim araçları olarak hâkim sınıfın statükoyu 

gerçekliğin kendisiymiş gibi sunma ihtiyacına hizmet etmek için çok uygun olduklarından son 

derece yararlı ideolojik silahlar olmuşlardır. Zaten fotoğrafın gerçekliği yansıttığı söylenir. 

‘Kamera yalan söylemez’ şeklinde eski bir vecize vardır ve fotografik imgeyle bize 

gösterilenler –açıkça değiştirilip bozulmadığı takdirde- kendiliğinden ‘gerçeklik’ kademesine 

yükseltilir.”
94

  

 Sinemanın toplumla olan ilişkisinde onun toplumsalla bütünleşik, birleşik bir hal arz 

ettiği görülür. Çünkü sinema sanat için de yapılsa toplum için de yapılsa yine toplumla bir 

şekilde etkileşim halindedir. Sinemanın aynasal görevi kimi zaman da hâkim kitlenin toplumu 

yönlendirme kapasitesine göre aynı topluma kendisini farklı bir şekilde göstererek onu 

istenilen seviyeye taşıma görevi görebilmiştir. Bu yönüyle sinema gerçekliği yansıtmasından 

öte bir anlam ve misyonla geçmişi veya şimdiki zamanı değil de gelecekte bir günü hayal 

etmenin bir aracı haline dönüşmüştür. Şöyle ki elitler, siyasiler vb. gruplar kitleleri istedikleri 

yönde geliştirme görevini sinemaya yüklemişlerdir. Bu minvalde sinema kimi zaman 

yüklenen ideolojik ve propagandasal misyonla toplumsalın benliğinde dönüşümler 

oluşturmuştur. Sinema, toplumla bu kadar iç içe geçmiş bir kavramken onun ideoloji ve 

propaganda yüklü mesajları topluma bu kadar nüfuz ederken kimlik ve milliyetçilik 

kavramlarının ondan bağımsız olması haliyle düşünülemez bir hal alıyor. Çünkü özne ve 

öteki, benlik kavramı, aynadaki gerçeklik, hâkim elitler ve siyaset, ideoloji ve propaganda 

gibi anahtar sözcükler dolayısıyla bize sinemanın kimliğini ve kimlikle olan münasebetinin de 

sinyallerini veriyor.  

                                                           
93

 A.g.e. s.71. 
94

 A.g.e. s.96. 



67 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

TÜRK SİNEMASI 

1. TÜRKİYE’DE SİNEMANIN BAŞLANGICI 

 Türk sineması da dünya sinemasına paralel olarak sinematografın keşfi ile başlamıştır. 

Sinematograf cihazının icadı aynı zamanda sinemanın da icadı anlamına gelmektedir. Öyle ki 

bu cihaz sayesinde kısa metrajlı da olsa ilk film denemeleri yapılmıştır. Birkaç dakikadan 

ibaret olan bu filmler sinemanın tohumları da sayılabilir. Avrupa’da olduğu gibi Asya’da ve 

Amerika’da da sinematograf cihazı kullanılmaya başlanmış ve film denemeleri yapılmıştır. 

Osmanlı topraklarında da bunun denemeleri dünya çizgisine paralel bir şekilde yapılmaya 

başlanmıştır. Tabi bu ilk denemelerin takdimi de biraz farklı şekillerde meydana gelmiştir.  

“1895 yılından aşağı yukarı 1910’lara kadar sinema, Avrupa kentlerinde ‘küçük 

insanlar’ın eğlencesi olarak karşılanırken, ‘padişahlar kenti’ İstanbul’da ilkin saray ve 

konaklarda gösterime girerek ‘büyük adamlar’a takdim edildi. İslamiyet’te resim yasak 

olmasına rağmen, Osmanlı İmparatorluğunda hareketli bir görüntünün saray ve çevrelerinde 

hemen kabul edilmesi, çökmekte olan bir imparatorluğun girdiği Batılılaşma (‘Tanzimatçılık’) 

hareket ve hayalleri karşısındaki çelişkili bir ruh halini gösteren işaretlerden biriydi. Aksi 

halde ‘küçük sokak insanları’nın bir eğlencesi nasıl oluyordu da ‘büyük adamlar’ın da 

eğlencesi olabiliyordu? Böylece ‘sokak serserileri’nin, Şarlo’ların hikâyeleri bilinçli olsa da, 

olmasa da ironik bir biçimde padişah ve ‘padişahçılara’, ayrıca Osmanlı rejiminden ekonomik 

pay sağlayan ‘Ayrıcalıklı Batılılara’ sunuldu. Osmanlı ve Türkiye’nin siyasi tarihi de 

demokratik ve ekonomik değerlerin paylaşılmasına, genişlemesine sert bir devlet gücüyle 

müdahalelerde bulunulması ve kültürel olguların tutarsız, zaman zaman da gülünç bir tarzda 

yaşanması tarihidir. Sınıfsal ayrım çizgisi, hayatın her alanında olduğu gibi, sinema alanında 

da hemen konmuştu. Aynı zamanda ‘Batılı’ bir olgu, ‘zengin’ ve ‘kibar’ olanla neredeyse 

özdeşleşmişti.”
95

  

 “Türkiye’de sinemanın keşfi, ilk film gösterimi ve yapılan ilk yerli filmler üzerine 

düşünmek Türk sineması üzerine yapılacak bütünsel bir yorum için oldukça önemlidir. Türk 

sineması tarihi üzerine yapılan çalışmalar, Giovanni Scognamillo, Nijat Özön, Alim Şerif 

Onaran, Agah Özgüç gibi sinema tarihçilerinin çalışmaları sayesinde kronolojik bir dizgeye 

kavuşmuştur. Sistemli bir arşivleme alışkanlığı kazanamayan Türk sinemasında, ilk 

                                                           
95

 Mehmet Öztürk, SİNE-MASAL KENTLER, Doğu Kitabevi, İstanbul, 2014, s.255. 



68 
 

yapımlarla ilgili bilgimiz sinema tarihi kitaplarıyla sınırlı olmak zorunda kalmıştır. Öyle ki ilk 

yapımın ne olduğu ile ilgili tartışmalar günümüzde dahi sürmektedir.  İlk bakışta önemsiz gibi 

görünen bir tarihsel bilgi aslında Türk sinemasının önemli handikaplarını yansıtmaktadır. 

Düzenli arşiv sisteminin oluşturulamaması, sinematografın keşfinin yeteri kadar 

önemsenmemesi ve sinemanın önemli bir anlatı biçimi olmasının keşfedilememesi gibi 

sorunlar, o yıllardan günümüze dek devam etmiştir. Söz konusu yıllarda Türk sineması ile 

ilgili yapılan çalışmalardaki hatalar, bilgi yanlışlıkları, bunları referans olarak kabul eden 

günümüz araştırmacılarına kadar geniş bir kitleyi etkilemiştir. İlk yerli yapımın hangisi 

olduğu tartışmaları, bugün filmlere ulaşılamadığı için bir muammadır. Oysa onları bugün 

izlemek, sinemanın Türkiye’de yaşadığı serüveni aydınlatmak açısından olduğu kadar, Türk 

sinemasının anlatısal evrimini incelemek açısından da oldukça önemlidir.”
96

 

 

2. TÜRK SİNEMASININ TARİHSEL GEÇMİŞİ  

 “Movies/film/cinema’nın tarihi, yalnızca yüzyıllık bir zaman dilimini kapsasa da, 

karmaşık ve zengindir. Sinema tarihi beş ve on yıllık dönemlerle değerlendirilir. Bu kısmen 

sinemanın hızla yayılmasını sağlayan yapısından kaynaklanır, çünkü bir iletişim aracı olarak 

geniş kitlelerce kolayca anlaşılmıştı.”
97

  

Sinema, büyülü bir sanat, bir yanı gerçeklik öteki yanı hayal olan ve bu ikisinin 

birleşiminden oluşan bu simgelemin tarihi anlatılırken evrensel bütüne şamil olma özelliği 

yadsınamayacağından ilk önce dünya sahnesine nasıl çıkmış olduğu bir kere gözden 

geçirilmelidir. Yani Türk Sineması’nın tarihi, sinemanın dünya tarih sahnesine çıkışından 

bağımsız değildir. Bu sebeple ilk önce sinemanın geçmişine kısa bir yolculuk yapmak 

gerekmektedir.  

 “Sinemanın tarih-öncesi dönemi filme uygulandığında önemli bir etkisi olan diğer 

sanatların belirli yönlerinin (örneğin Viktorya Dönemi melodramının nitelikleri ya da 

fotoğrafik portrenin değerleri) evrimi kadar cinematographe’ın bütün habercilerinin de 

gelişimini içerir. 1896 ile 1912 yılları arasında sinema tam anlamıyla ekonomik değere sahip 

bir sanat olma yönünde evrim geçirdi. Bu dönemin sonu, uzun metrajlı filmin ortaya çıkışıdır. 

1913’ten 1927’ye kadar olan dönem sessiz sinema dönemini içerir. 1928-1932 arasında dünya 

                                                           
96

 Meral Özçınar Eşli, Türk Sinemasının Felsefi Arka Planı, Doruk Yayımcılık, İstanbul, 2012, s.110. 
97

 James Monaco, Bir Film Nasıl Okunur? Sinema Dili, Tarihi ve Kuramı Sinema, Medya ve Mültimedya 

Dünyası, Çev. Ertan Yılmaz, (Oğlak Yayıncılık: İstanbul, 2013), s.219. 



69 
 

sineması geçiş dönemindeydi. Bu dönem bizim için estetik açıdan ilginç değilse de, sinema bu 

dönemde ekonomik ve teknolojik açıdan önemli bir aşama olarak ortaya çıkar. 1932’den 

1946’ya kadar ki dönem Hollywood’un ‘Altın Çağ’ıydı. Bu süre zarfında filmler çok büyük 

ekonomik başarılar elde etti. 2. Dünya Savaşı’nın hemen sonrasında sinema, televizyonun 

meydan okumasıyla karşı karşıya gelmeye başladı. 1947 ile 1959 arasındaki yıllar, artan bir 

enternasyonalizme tekabül eden bu yanıtla karakterize olur. Ekonomik açıdan değilse de, 

estetik açıdan Hollywood artık hâkim güç değildi. 1960’lı yılların hemen başında Fransa’da 

Yeni Dalga’nın ortaya çıkışı, sinema tarihinin yedinci döneminin (1960-1980) başlangıcına 

işaret eder. Teknolojik yenilikler, filmin ekonomisine yeni yaklaşım ve sinemanın politik ve 

toplumsal değerinin yeni anlamı Doğu Avrupa, Latin Amerika, Afrika, Asya ve hatta Birleşik 

Amerika ve Batı Avrupa’da birçok ‘Yeni Dalgacılık’ın ortaya çıkmasına yol açtı. 1980, dünya 

sinema tarihinde ‘Yeni Dalga’ döneminin sonunu ve postmodern sinema diyebileceğimiz bir 

diğerinin başlangıcını belirtmek için yerinde bir tarihtir. Şimdi içinde yaşadığımız dönemde 

filmler, televizyonun bütün biçimlerine egemen olduğu farklı eğlence ve iletişim araçlarının 

parçası olarak görülür. Radyo, uydu ve kablolu televizyon kadar farklı baskı tiplerini, diskleri, 

videobantları ve işitsel kayıtları içeren grubun üyesi olarak sinema, artık ekonomik piston 

görevini eskiden olduğu gibi günümüzde de yapamaz. Filmler hala diğer iletişim biçimleri 

için prestijli modeller olarak iş görüyorlar ama sinema bu genel bağlam içinde anlaşılmalıdır. 

Sinema salonlarına yönelik uzun metraj film yapımı, bu iletişim sisteminin birçok yönünden 

sadece biridir.”
98

 

‘Dünya Sinema Tarihi’ tabii ki kısa bir şekilde açıklanamaz. Ancak James 

Monaco’nun da belirttiği üzere dünya sinema tarihine bakıldığında sinemanın, ‘yüzyıllık koca 

bir tarihi’nin olduğu görülecektir ve nitekim bu kısa fakat koca tarihi açıklamak kısa 

cümlelerle mümkün olamayacağından dönemsel olarak incelenmelidir. Bu inceleme 

yapılırken bazı akımlarla da karşı karşıya kalmak kaçınılmaz olacaktır. Belge-haber filmlerin 

yapılması, savaş filmlerin yapılması ve daha birçok filmlerin konu edilmesi sırasında kimi 

zaman bu konuların filmlere yeni bir akım getirmesi veya akımın konuları şekillendirmesi 

şeklinde iki yönlü bir süreç oluşmuştur. ‘Yeni Dalgacılık’, ‘Postmodern Sinema’ akımları gibi 

akımların dönemlere ismini vermesi sinemayı açıklarken yadsıyamayacağımız akımlardır. 

Ayrıca sinemanın açıklanması sırasında onun öncelleri, etkileşenleri de görmezden gelinemez. 

Bilindiği üzere, fotoğraf olayı sinemanın tarihinden daha eski bir tarihe dayanır tabi resim 

sanatının tarihi de fotoğraf sanatından daha eskiye gider. 

                                                           
98

 A.g.e. s.220-221. 



70 
 

 “Fotoğrafı hareketlendirme yolundaki çalışmalarda, ipi ilk göğüsleyen kişi Eadweard 

Muybridge oldu. Muybridge bir bilim adamıydı ve hayvan hareketlerini (ki insanlar da 

bunlara dâhildi) gözlemleyebilmek için 1878 tarihinde ‘Zoetrope’u (Fotoğraf Tüfeği) 

mükemmelleştirdi. Zoetrope, aynı zamanda yarışlarda hangi koşu atının kazandığının 

belirlenmesine de yarıyor, zamanın Photo-Finish’i olarak görev yapıyordu. Zoetrope, birkaç 

yıl içerisinde mükemmelleşerek saniyede 12 kare fotoğraf çeker hale geldi. Bugünkü sinema 

makinelerine en benzeyen cihazın, tarihteki Zoetrope olduğu düşünülüyor. Thomas Edison, 

19. yüzyıl’ın son günlerinde sinema için gereken cihazların icadına yoğunlaşmış kişiler 

arasındaydı. Edison, 1892 yılında, icadı Kinetoskop’u piyasaya sürdüğünde, cihazın 

dezavantajı yalnızca tek bir kişi tarafından izlenebilmesiydi. Bununla birlikte, tarihçiler, 

sinemanın başlangıcı olarak Louis ve Auguste Lumiere kardeşlerin 21 Mart 1895’te küçük bir 

kitleye yaptığı deneme gösterisini, ya da halka açık ilk gösteri olan 28 Aralık 1895 tarihli, 

Paris’de Capucines Bulvarı’ndaki Grand Cafe’de yaptıkları gösteriyi işaret ederler. Lumiere 

kardeşlerin icat ettiği ‘Cinematograph’ cihazının en önemli özelliği, görüntüyü duvara 

yansıtabilmesiydi.”
99

     

 “Bugünkü sinema sanatını ortaya çıkaran, sinema teknolojisinin en ilkel aygıtı, 1895 

yılında Fransız Lumiere kardeşler tarafından yaratılan sinematograftır. Sinematograftan önce 

hareketli görüntüyü saptayabilmek için çok çeşitli çalışmalar yapılmış, çok çeşitli aygıtlar 

geliştirilmiştir. Hatta hareketsiz görüntünün kaydedilip saklanabilmesi için bile asırlar 

öncesinden başlayan ve çok sayıda düşünen insanın çalışmasıyla ortaya çıkan bir birikim ve 

süreç gerekmiştir. M.Ö. 4. yüzyıldan başlayarak, M.S. 19. yüzyıl sonuna kadar süren 

çalışmaların sonucunda, adım adım günümüz sinemasının başlangıcı sayılan sinematografa 

ulaşılmıştır.”
100

 

“Sinemanın doğuş dönemine ilişkin önemli bir nokta da, Paris’in aynı zamanda 

tiyatroyla yaşayan bir kent olması ve kültürel yaşamın teatralleştirilmesi idi. Paris’in sağ 

yakası tiyatro, opera gibi temsili sanatların zengin alanıydı ki, sinema da bu bölgede 

doğmuştur. Öte yandan bu dönemin tiyatro anlayışı metinsel olmaktan ziyade oyunculuğa 

dayalıydı. 1895 yılının son günlerinde hareketli resmin, yani sinematografın icadı, Paris’te bir 

sansasyon yarattı. Lumiere’lerin filmleri, gerçekliğin yanılsaması değil, ta kendisiydi. İnsanlar 

ilk kez evlerinin, aile yaşamlarının, yüz ifadelerinin, el kol hareketlerinin, yürümelerinin, bir 

cafede oturmalarının, kahve içmelerinin vb. şekillerini görme şansı buldular. Paris 

                                                           
99

 Ufuk Güral, Sinema Tarihi, Detay Yayıncılık, Ankara, 2013, s.2-3. 
100

 Şükran Kuyucak Esen, Türk Sinemasının Kilometre Taşları, Agora Yayınları, İstanbul, 2010, s.3. 



71 
 

bulvarlarının Flaneur’leri, berduşları, rüzgârda titreyen yapraklar, sigaranın dumanı gibi 

şeyler, film anlatım dalgalarının mükemmel örnekleriydi. Bu ilk film görüntüleri, kameranın 

gerçeğin bir parçası olduğunu kanıtlamaktaydı.”
101

  

“Bu dönemde, Lumiere’den çıkan filmler, kısa metrajlı filmlerdi. ‘Bahçıvanı Sulamak’ 

filminde olduğu gibi kısa bir öykü de içeriyorlardı. Ancak bugünkü anlamda, ilk konulu film 

Georges Melies’in 1902 yılında gerçekleştirdiği ‘Ay’a Seyahat/Voyage dans la Lune’ filmidir. 

Paris’deki Houdini Tiyatro’sunun da kurucusu olan Melies, Cinematograph isimli yeni cihaz 

tarafından büyülenmiş ve kendisi de filmler yapmak için Lumiere’den bir cihaz istemiştir. 

Lumiere kardeşlerin babaları Antoine Lumiere, ‘Sinemada gelecek olmadığını, oğullarının 

icadının yalnızca geçici bir atraksiyon olarak görülmesi gerektiğini’ söyleyerek, kendisini 

reddeder. Bunun üzerine Melies, başka bir kaynaktan kaydedici cihazı bulur, Kodak 

firmasından da film temin ederek filmlerini çekmeye başlar. 1897’de kendi stüdyosunu kurar. 

Bu dönemde, George Melies’in yanı sıra, 1900 yılında kurulan Pathe Firması’nın da konulu 

filmler çevirdiğini görmekteyiz. ABD’de henüz sinema çocuksu iken Pathe, Comedie 

Française’e (Fransız Devlet Tiyatrosu) ait eserleri filme alıyor, yanı sıra ‘Faust’, ‘Seville 

Berberi’ gibi üst düzey yapıtları kaydederek halkın beğenisine sunuyordu. Avrupa’da 

sinemanın yaygınlaştığı ve olumlu eserler verdiği bir başka ülke de İtalya idi. Sessiz 

Sinemanın bu döneminde İtalya’da gösterişli dekorlarla, kalabalık figüran ordusunu 

barındıran tarihi filmler yapıldı. Figüranlar ucuz, Roma İmparatorluğu’nun çekildiği mekânlar 

gerçek ve bedavaydı, kostüm söz konusu olduğunda ise, ülkenin en iyi tasarımcılara sahip 

oluşu, bu filmlerin gerçekleştirilmesini olanaklı kıldı. İtalyan yapımı epik filmlerin öncüsü 

olarak nitelenebilecek ve I. Dünya Savaşı’na kadarki dönemde çekilen filmlerin en 

başarılılarından ilki, Albeni’nin 1905 tarihinde Cines Firması’na yaptığı ‘Roma’nın 

Düşüşü’dür. Thomas Edison, 1896’da icadı ‘Vitoskop’ ile filmi perdeye yansıtmayı 

başardığından itibaren, Sinema’yı ABD’de bir sanayi haline getirmiş ve kendisi de bu 

sanayinin önemli bir figürü olmuştur. Günümüz Amerikan Sineması’nın prestijli firmalarını 

kuranlar; Warner Kardeşler veya William Fox gibi isimler, o dönemde küçük şehirleri 

dolaşarak film gösteren seyyar işletmecilerdi. Edison, film üretimiyle gösteriminin (yani 

dağıtım işinin) tek elden yapılmasını, bir düzene konulmasını istemektedir. Bu nedenle, 

kendisi gibi önde gelen firmalarla birlikte Motion Picture Parents Company’yi kurar. Bu bir 

anlamda bağımsızları devre dışı bırakmak için kurulmuş trösttür. Film sanayi, ABD’de, 

1910’lara kadar New York merkezli bir sektördür. Charlie Chaplin gibi bağımsızlar, 

                                                           
101

 Mehmet Öztürk, SİNE-MASAL KENTLER, Doğu Kitabevi, İstanbul, 2014, s.82-83. 



72 
 

büyüklerin oluşturduğu tröstten kurtularak daha rahat çalışabilmek için, ülkenin bir ucuna, 

Kaliforniya’nın Los Angeles kentine taşınırlar. Sanayi,  günümüze kadar sürecek yuvasını 

bulmuştur. ‘Fox Şirketi’nin sahibi William Fox, Paramount’un sahibi Adolp Zulcar, MGM’in 

kurucuları, büyüyebilmek için henüz bakir olan ve yıl boyu güneşli havasıyla rahat çalışma 

olanağı veren Hollywood’a yerleşirler.”
102

 

 Muybridge’in, hayvan ve insan hareketlerini gözlemleyebilmek için 1878 tarihinde 

‘Zoetrope’u (Fotoğraf Tüfeği), Edison’un 1892 yılında, icadı Kinetoskop’u, yine Thomas 

Edison’un 1896’da icadı ‘Vitoskop’ve en önemlisi Lumiere kardeşlerin 1895 tarihinde icadı 

Sinematograf, dünyada sinema perdesini açmış olup, özellikle sinematografın tüm dünyada 

yaygınlaşması önce Fransa daha sonra ABD ve İtalya’da sinema denen devrimi insan hayatına 

sokmuştur. Belki de şöyle denilebilir; Zoetrope, Kinetoskop ve Vitoskop sine-masal aygıt 

sinematografın bir prototipidir. Ayrıca ‘Sinema Devrimi’ ortaya çıkar çıkmaz bir sanayileşme, 

endüstrileşme havasına girmeye başlarken, yeni ve sihirli bir ticaret kapısı olduğu ve bir 

icatlar kümesinden oluşması sebebiyle de bilimsel çalışmalar yapan kişilerce de incelenen bir 

sanat dalı olmuştur. Sihirlidir, çünkü daha ilk doğum sancısını çekerken baş döndüren bir 

çabaya dönüşmüştür. Önce Fransa’da sonra Amerika ve İtalya’da daha sonra diğer yerlerde 

kısa metrajlı da olsa örneklerini vermeye başlamıştır. İtalya’nın tarihsel konumu ve kültürü 

daha ilk yapıtların Roma kültürü ve tarihi filmleriyle tezahür etmiştir. Evet, sinematografın 

icadı ile dünya sinema piyasası oluşmaya başlamış ve kısa metrajlı da olsa filmler çekilmeye 

başlanmıştır. Avrupa ve Amerika topraklarında başlayan bu devrim haliyle Osmanlı 

topraklarını da etkilemiştir.  

“Türkiye’de ilk sinema gösterisi 1896 yılında (ya da Özön’ün ve Scognamillo’nun 

olasılığına işaret ettiği gibi 1897 yılı başlarında), Yıldız Sarayı’nda, Bertrand adında bir 

Fransız tarafından, dönemin padişahı İkinci Abdülhamit’e yapılmıştır. Abdülhamit’in kızı 

Ayşe Osmanoğlu’nun, ‘Babam Abdülhamit’ adlı kitabından öğrenilen bu ‘ilk’, hakikaten çok 

ilginçtir. Sinemada tıpkı diğer bütün yenilikler gibi ilk kez saraya girerek adeta bir devlet 

geleneğine uymuş gözükmektedir.”
103

  

Osmanlı Devleti’nin sinemaya ilk bakışı onun bir ilim ve bir bilim dalı gibi 

görülmesiyle açıklanır. “Osmanlı Devleti’nin sinemaya olumlu baktığının bir diğer delili, 

1896 Eylül’ünde hazırlanan sinematografla ilgili resmi rapordur. Bu rapora göre 

                                                           
102

 Ufuk Güral, Sinema Tarihi, Detay Yayıncılık, Ankara, 2013, s.3-5. 
103

 Ertan Tunç, Türk Sinemasının Ekonomik Yapısı- (1896-2005), Doruk Yayımcılık, İstanbul, 2012, s.20.  



73 
 

sinematograf, ‘ilmin yayılmasında insanlık için önemli bir araç’ olarak değerlendirilmektedir. 

Böylelikle, din âlimlerinin olumlu görüşleri sayesinde, (aynı zamanda halife de olan) 

padişahın öncülüğünde sinema, ‘ilk’leriyle ve ‘yenilik’leriyle günden güne kendine taraftar 

buluyor, perdeye yansıyan görüntülerle adeta büyülenen insanların ilgisine mazhar oluyordu. 

İlk gösterimin yapılması, ilk sinema salonunun açılması, gittikçe ağırlaşan sosyal şartların 

içinde iyice bunalmış olan halk için yeni heyecanlardı.”
104

  

“Kamuya açık ilk film gösteriminin ilanı Osmanlıca ve Fransızca olarak hazırlanmış 

ve sinema, reklamda ‘PHOTOGRAPHIE VIVANTE’(CANLI FOTOĞRAF) sözleriyle 

tanıtılmıştı.”
105

 

 1897’de sinematografın hemen hemen tüm dünya ülkeleriyle aynı zamanda 

Osmanlı’ya girişiyle birlikte dünyanın birçok yerinde ve Osmanlı topraklarında çekilen belge 

filmlerin gösterimleri başlamış, önceleri birkaç yerde yapılan bu gösterimler yaygınlaşmış, 

daha sonra sinema salonları açılarak çeşitli ülkelerin filmleri gösterilmeye başlanmıştır. Bu 

sırada dünya sineması belge filmlerden sinema anlatımının oluşmaya başladığı kurmaca 

filmlere geçmiş, hatta 1915 yılına gelindiğinde gerek Amerika gerekse Avrupa’da sinema 

anlatımının öne çıktığı uzun metrajlı yetkin film örnekleri verilmiştir. Ancak Türk 

sinemasının gelişimi dünya sinemasıyla aynı çizgide olmamıştır. Türk sineması Osmanlı 

topraklarında bazı şehirlerde daha yoğun bir şekilde gelişme göstermiş olup hatta denilebilir 

ki diğer şehirlere ağabeylik yapmıştır. Bu şehirlerin başında ise İstanbul gelmektedir. Bunun 

sebebi noktasında İstanbul’un geçmişten gelen tarihi ve kültürel hatta sanatsal özelliğini 

sürekli bünyesinde barındırarak gelecek nesillere aktarması etkili olmuştur denilebilir. Bu 

özelliği gereği başka hiçbir şehre benzemeyen İstanbul sanatsal faaliyetlerde de başrol 

oynamıştır. 

“Birinci Dünya Savaşı öncesinde imparatorluğun, İstanbul, İzmir, Selanik gibi 

şehirlerinde sinema gösterileri yoğun ilgi görmeye başlar. ‘İstanbul halkının sinemayı hemen 

benimsemesinde, sinemanın kaynakları arasında yer alan ‘gölge oyununun’ ülke kültüründe 

önemli bir ağırlığa sahip olması etkili olmuştur.”
106

 

                                                           
104

 Gülşah N. Maraşlı, Türk Sinemasının Dine Bakışı-Günahıyla Sevabıyla Yeşilçam, Ufuk Yayınları, İstanbul, 

2011, s. 9-10. 
105

 Mehmet Öztürk, SİNE-MASAL KENTLER, Doğu Kitabevi, İstanbul, 2014, s.267. 
106

 Meral Özçınar Eşli, Türk Sinemasının Felsefi Arka Planı, Doruk Yayımcılık, İstanbul, 2012, s.111. 



74 
 

“1915 yılında Merkez Ordu Sinema Dairesi’nin kurulmasına kadar çekilen belge 

filmler dışında Türk sinemasında yerli yapım gerçekleştirilmemiş, ancak bu tarihten sonra 

resmi kuruluşlar eliyle ilk yerli yapımlar gerçekleştirilmeye başlanmıştır.”
107

   

Sinema, en büyük icadı sayılan sinematograf ile Lumiere kardeşler tarafından 19. 

yüzyılda dünya kültür piyasasına sunulduğunda belki de o dönem icatlarından en önemlisiydi. 

Çünkü bir nevi hayat makinesi işlevi görecekti. Yazılı ve sözlü eserler dünya kamuoyunda 

önemli bir yere sahipti şimdi bu eserlerin yanına bir kültür yeniliği olarak sinematograf 

gelmişti. 

“Sinematograf aygıtıyla, dünyadaki ilk halka açık gösterimin yapıldığı 22 Aralık 1895 

tarihinin hemen ertesinde, 1896 yılında karşılaşmıştır Türk toprakları. Çeşitli sinema tarihi 

kitaplarından ve Lumiere’lerin operatörlerinden Aleksandre Promio’nun anılarından 

öğrendiğimize göre İstanbul, Kudüs, Yafa ve İzmir gibi çeşitli Türk kentlerinde kameralarla 

çekimler yapılmış, görüntüler kaydedilip dünyanın çeşitli yerlerinde gösterilmiştir. Türk 

Sinema Tarihi kitaplarında ilk film gösterisinin Saray’da yapıldığı, II. Abdülhamid’in 

kızlarından Ayşe Osmanoğlu’nun anılarında yer alan kısa bir bölüme dayandırılarak 

açıklanmaktadır. Yine, 1995 yılından önce basılan Türk Sinema Tarihi kitaplarında, 

Türkiye’de halka açık ilk film gösteriminin 1897 yılı başlarında, İstanbul’da,  Galatasaray 

semtindeki Sponeck Birahane’sinde, Sigmund Weinberg adlı bir Polonya yahudisi tarafından 

yapıldığı yazılmaktaydı. Sözü geçen Sigmund Weinberg, Beyoğlu’nda fotoğraf ve film 

malzemeleri satmakta, Fransız Pathe firmasının temsilciliğini yapmaktadır. Pathe şirketi, 

Lumiere’lerden sonra, kendi aygıtlarını üreterek, sinema piyasasını ticari anlamda ele geçiren, 

sinemanın gelecek vadettiğini görerek dünyaya yayılan şirkettir. İşte bu şirketin temsilciliğini 

yapan Weinberg’in Sponeck’de düzenlenen ilk film gösterisini yapması düşüncesi, Türk 

Sinema tarihçilerine uygun gelmiş, bazı anılarda da bu tarzda yanıltıcı bilgilere rastlanınca, bu 

görüş kabul edilmiştir. İlk gösterimle ilgili gazete ilanlarında ad belirtilmemesine karşın, bu 

olay Weinberg’e mal edilmiştir. Sinema yazarı ve eleştirmeni Burçak Evren’in, belgeleri daha 

dikkatli incelemesiyle başka bir ilandan yola çıkarak, Sponeck’deki ilk gösteriyi yapan kişinin 

D.Hanri adlı bir kişi olduğunu ileri sürmesi daha akla yakındır. Bu ilanda, Sponeck’de yapılan 

film gösterilerine ilginin büyüklüğünden cesaret alınarak, Ramazan ayı dolayısıyla 

Şehzadebaşı’ndaki Fevziye Kıraathanesi’nde de film gösterimine başlanacağı 

duyurulmaktadır. D.Hanri imzasıyla, yine bu ilandan anlaşıldığına göre, film gösterim aygıtı, 

                                                           
107

 Esin Coşkun, Türk Sinemasında Akım Araştırması, Phoenix Yayınları, Ankara, 2009, s.17. 



75 
 

Amerikan Edision şirketi patentlidir. Pathe firması temsilcisi Weinberg’in Edison aygıtıyla 

gösterim yapması da pek mantıklı olmasa gerektir. Türkiye’de ilk film gösterimiyle ilgili yeni 

bir belge ve değişik bir iddia da 1996 yılında ortaya atılmıştır. Prof. Dr. Rauf Beyru ilk film 

gösteriminin İstanbul’da değil, 1896 yılında İzmir’de gerçekleştirildiğini öne sürmekte ve o 

yıllarda yayınlanan Ahenk gazetesindeki haberleri kanıt olarak göstermektedir.”
108

   

Sinematografın tüm dünya ile beraber 19. yüzyılda Osmanlı’ya girmesiyle film 

gösterimi yapma çabaları görüldüğü üzere Osmanlı topraklarında da meydana gelmiştir. 

Çeşitli kaynaklara ve alıntılara göre bu Osmanlı tebaası olan fakat Türk olmayan birkaç 

yabancı kişi tarafından denenmiştir. Kaynakların çeşitliliği sinema tarihinin net bir şekilde 

anlaşılması açısından önemlidir. Sinemasal örneklerin nerede ve kim tarafından 

gerçekleştirildiği önemli olmakla birlikte elde edilen kaynaklarla sınırlıdır. Elde edilen 

kaynaklar da çoğu zaman gerçekçi bilgileri verme konusunda eksik kalabilmektedir. Hâlbuki 

sinemanın yüz yıllık bir tarihi vardır ancak bu tarih bir kayıt sanatına ait olduğundan her şey 

kayıtlarla sınırlıdır bu sebepten eldeki kaynakların açıklama çabası da kimi zaman elde 

edilemeyen kayıtlardan ötürü eksik kalabilmektedir. 

“İstanbul’da 1914’e kadar, sinema Beyoğlu’nda merkezileşmiştir, kentin öbür 

yakasında ise gösteriler azınlıktadır. Sinemalar ve gösteriler çoğalınca programlarda, daha 

önceki tarihlerde bile, ‘ulusal’ olmaya çalışmıştır. Henüz bir Türk sineması yoktur, sinema 

işletmeciliğinin büyük bir kısmı azınlıkların veya yabancı uyrukluların elindedir (ilginçtir ki 

‘sinematograf’ ile ilgilenen, Lumiere’den bilgi isteyen ve sonradan tasarısından vazgeçen 

İstanbullu Rum fotoğrafçısı Vafiadis oluyor, 1895-1896 yıllarında). Weinberg Türkiye’de tek 

uzman sinemacıdır, Pathe’den sonra Fransız Gaumont şirketi de temsilcisi Rum Telemakos 

Spiridis ile Türkiye’ye girmiştir, bir dağıtım şirketi ise (Cine Theatrale d’Orient) Alman ve 

Danimarka filmlerini işletmektedir. O tarihlerde film gösterilen salonlar çoğalmakta, aygıt ve 

film yapan her yabancı şirket- Fransız, İngiliz, Amerikan- temsil edilmektedir. 

(Scognamillo)”
109

 

 

“Türk sinemasının gelişimi dünya sineması ile aynı çizgide olmamıştır. 1915 yılında 

Merkez Ordu Sinema Dairesi’nin kurulmasına kadar çekilen belge filmler dışında Türk 

                                                           
108

 Şükran Kuyucak Esen, Türk Sinemasının Kilometre Taşları, Agora Yayınları, İstanbul, 2010, s.4-6. 
109

 Ertan Tunç, Türk Sinemasının Ekonomik Yapısı- (1896-2005), Doruk Yayımcılık, İstanbul, 2012, s.24. 



76 
 

sinemasında yerli yapım gerçekleştirilmemiş, ancak bu tarihten sonra resmi kuruluşlar eliyle 

ilk yerli yapımlar gerçekleştirilmeye başlanmıştır.”
110

 

  

 “İlk Türk filmi 1914 yılında Osmanlı Ordusunda yedek subay olarak görev yapan Fuat 

Uzkınay tarafından çekilen Ayastefanos’daki Rus Abidesinin Yıkılışı filmidir. Bununla ilgili 

tartışmalar olsa da bu konu ile ilgili olarak, filmin çekilme hikâyesi ve bu filmin ilk Türk filmi 

olarak gösterilme sebebi şöyledir; 29 Ekim 1914’de Alman amirali Souchon komutasındaki 

Osmanlı Donanması, Rus kıyılarını ve gemilerini topa tutunca, Osmanlı devleti de savaşa 

karışmış oldu. Savaşın resmen ilanı için on gün daha geçti, ama bu on gün içinde savaş karada 

ve denizde başlamıştı bile. Bu sırada yönetimi ellerinde bulunduranların başlıca kaygısı, 

birden başlayan bu savaşa halkı alıştırmak, ısındırmaktı. Bunun için bazı gösterişli 

davranışlara başvuruldu. Bunlardan biri, savaşın resmen ilanından (11 Kasım 1914) üç gün 

sonra ‘cihad-ı ekber’ ilanıydı. İkinci olay, yine aynı gün, Ayastefanos, yani bugünkü adıyla 

Yeşilköy’deki Bir Rus anıtının yıkılmasıydı. Bu anıtın Osmanlı devleti için çok acı bir anısı 

vardı: 1876-1877 Osmanlı-Rus Savaşı’nın (93 Harbi) yenilgiyle sonuçlanması üzerine Ruslar, 

vardıkları en ileri nokta olan Ayastefanos’ta bu anıtı dikmişlerdi. 14 Kasım 1914 Cumartesi 

günü yıkılan anıt buydu. Bu olayın, sinema tarihimiz yönünden büyük önemi vardı; çünkü bu 

anıt yıkılırken, ilk kez bir Türk sinemacısı, alıcısını çalıştırarak ilk Türk filmini çevirmişti. Bu 

sinemacı, yurdumuzda ilk kez sinemayı okula soktuğunu daha önce gördüğümüz Fuat 

Uzkınay’dı. Uzkınay, 1914 yazında da Şakir ve Kemal Seden kardeşleri Sirkeci’de Ali Efendi 

Sineması ile Kemal Bey Sinema’sını açmaya yüreklendirmişti. Ayastefanos’daki anıtın 

yıkılması kararlaştırıldığında, bu iş önce bir Avusturya yapımevi olan Sacha’ya verildi. Ancak 

son anda, bu filmi mutlaka bir Türk’ün çevirmesi istendi. 2 Ağustos 1914 günü genel 

seferberlik ilanı sırasında, yedek subay olarak silah altına alınan Uzkınay bu işle 

görevlendirildi. Ama Uzkınay, göstericiyi çalıştırmasını bildiği halde, alıcıyı çalıştırmasını 

bilmiyordu. Sacha yapımevinin görevlileri, Uzkınay’a alıcının nasıl çalıştırılacağını 

gösterdiler. Uzkınay, alıcısını anıtın biraz ötesine yerleştirdi ve ilk Türk filmi olan, 150 metre 

uzunluğundaki Ayastefanos’daki Rus Abidesi’nin Hedmi’ni çevirdi.”
111

 

İlk Türk filmi bu şartlarda gerçekleştirildi. Ordu’da görevli bir subay olan Fuat 

Uzkınay bu filmi çekerken birtakım destek görmüş ve sonucunda bu filmi çekmiştir. Bu film 

bir savaş sonrası dikilen anıtın daha sonra yıkılmasını konu alıyordu peki ama bunu konu 

                                                           
110

 Esin Coşkun, Türk Sinemasında Akım Araştırması, Phoenix Yayınları, Ankara, 2009, s.17. 
111

 Şükran Kuyucak Esen, Türk Sinemasının Kilometre Taşları, Agora Yayınları, İstanbul, 2010, s.9-10. 



77 
 

almasının sebebi ne idi, neden Avusturyalı yapımevi destek verdi? Çünkü bu film daha ilk 

filmimiz olmasına rağmen bünyesinde toplumsal siyaseti barındırıyordu. Kitleleri etkilemek, 

savaş döneminde onların algılarına nüfuz edip, onları harekete geçirmekti belki de amacı. 

Zaten Ayastefanos’daki Rus Abidesi’nin Yıkılışı filminin mutlaka bir Türk tarafından 

çevrilmesi isteği de manidar olmakla birlikte sinemanın belki de bu özelliğine işaret 

etmektedir. Bu onun bünyesinde barındırdığı siyaset olgusudur.  

Ayastefanos’daki Rus Abidesi’nin Yıkılışı filminin ilk Türk filmi olup olmadığı 

konusu tartışmalı bir konu demiştik. Çünkü bu filmin hiçbir kopyası arşivlerde olmayıp 

günümüze yetişememiş olduğundan bu konuda somut bir delil bulunamamıştır. Ancak somut 

sayılabilecek bir delili şu açıklamalar daha sağlam ve dayanaklı hale getirerek bizlere ilk Türk 

filminin Ayastefanos’daki Rus Abidesi’nin Yıkılışı olduğunu göstermektedir: 

“Fuat Uzkınay üzerine ilk ayrıntılı çalışmayı Sayın Nijat Özön yapmıştı. Özön, Türk 

Sinematek Derneği tarafından 1970 tarihinde yayınlanan 51 sayfalık Fuat Uzkınay kitabında 

benzer bir kuşkuyu dile getirmişti. Bu kitap o yıllarda K.K Muh. Dairesi Foto Film 

Merkezi’nin kurucuları arasında bulunan ve Fuat Uzkınay’la aynı kurumda, birlikte uzun 

yıllar yan yana çalışan Gafuri Akçakın’ın da dikkatini çekmiş ve satır satır okumasını 

sağlamıştı. Fuat Uzkınay’ın çok yakın dostu Akçakın kitabı okurken, eksik ya da yanlış 

bulduğu birçok bilgiyi de kitabın sayfalarına el yazısıyla eklemiş. Bu el yazısı eklemelerinden 

biri de İlk Türk filmi olarak iddia edilen Ayastefanos Abidesi’nin Yıkılışıyla ilgili. Akçakın’ın 

bu filmle ilgili notu aynen şöyle: ‘Yeşilköy’de ilk çekilen Rus Abidesi filmi, Film Çekme 

Merkezi’ne girdiğim 1930’da 150 metre kadar civarında idi. Birkaç defa kumandanlara 

gösterdim. Bu film 1941’de Ankara’ya nakil edilirken ambalaj yapılırken üst üste 

sarılmasından ötürü diğer arşivdeki filmlere karışmıştır.’Bu satırlar bu filme ilişkin şimdiye 

dek bulabildiğimiz ilk ve tek somut belge. En azından bu filmin çekildiğini ve kurumun 

arşivine girdiğini, ancak bu kurum İstanbul-Ankara’ya nakil edilirken filmin de başka 

kutuların –filmlerin içine karıştığını ortaya koyuyor. Demek ki bu film çekilmiş ve sonra da 

kaybolmuştur. (Evren, 2003, s.12-13). Bu belgenin yayınlanmasından sonra biz, ilk Türk filmi 

olarak, 14 Kasım 1914’te Fuat Uzkınay tarafından çekilmiş olan Ayastefanos’daki Rus 

Abidesi’nin Yıkılışı adlı belge filmini kabul ediyoruz.”
112

 

 

                                                           
112

 A.g.e. s. 13. 



78 
 

1915 yılında Merkez Ordu Sinema Dairesi’nin kurulması ile birinci dünya savaşı 

yıllarında belge filmler çekilmeye ve gösterilmeye başlanmıştır. Birinci Dünya Savaşı’nın 

etkili olduğu bu çekimler ve gösterimler devlet-ordu eliyle yapılmış olduğundan dolayısıyla o 

günkü şartları yansıtmaktadır. Çünkü bu filmler direkt olarak savaşın getirmiş olduğu bir 

görüş ufku ile belge ve haber niteliği taşıyacaktır diyebiliriz. Nitekim araştırmalar ve arşivler 

de bunu göstermektedir. 

“Türkiye savaşa girip de Almanların yanında yer alınca, askeri ilişkiler artmıştır iki 

ülke arasında. Harbiye Nazırı ve başkumandan Vekili, İttihat Terakki’nin liderlerinden Enver 

Paşa’nın Almanya gezisi, yurdumuzda sinema yapımının sürekliliğini sağlamıştır. Enver Paşa, 

Alman ordusundaki sinema çalışmalarını görerek sinemanın halk üzerindeki etkisini anlamış 

ve dönüşünde, Osmanlı ordusunda da bir Sinema Dairesi kurulmasını emretmiştir. Böylece 

Weinberg’in yönetiminde, Fuat Uzkınay’ın yardımcılığında Merkez Ordu Sinema Dairesi 

kurulmuştur (1915).”
113

 “Merkez Ordusu Sinema Dairesi’nin başında bulunan Romanya 

uyruklu Sigmund Weinberg, 1916 yılında önce Leblebici Horhor Ağa adlı bir filmin çekimine 

başlamış, ancak Türk Sinemasının bu ilk öykülü film denemesi filmin oyuncularından birinin 

ölümüyle yarım kalmış, yine aynı yıl Moliere’den bir uyarlama olan Himmet Ağa’nın İzdivacı 

adlı tiyatro oyununun çekimine başlanmış, fakat bu filmin bitirilmesi de savaştan sonraya 

kalmıştır.”
114

  “Himmet Ağa’nın İzdivacı adlı, bir tiyatro uyarlaması olan bu filmi, daha sonra 

1918’de Fuat Uzkınay tamamlamıştır.”
115

 

“1918 yılında savaşın Osmanlı’nın yenilgisiyle bitmesi üzerine, resmi bir kuruluş olan 

Merkez Ordu Sinema Dairesi feshedilmiş, fakat sinema ile ilgili çalışmalar durmamıştır. Film 

yapımı ve belge film çekimleri yarı resmi kuruluşlar olan Müdafaa-i Milliye Cemiyeti (1915) 

ve Malul Gaziler Cemiyeti (1918) bünyesinde devam etmiştir. Müdafaa-i Milliye 

Cemiyeti’nin sinema alanındaki ilk faaliyeti belge filmleri çekimidir. Kenan Erginsoy bu 

cemiyet adına 1915-16 yıllarında belge filmler çekmiştir. Öykülü film çekimleri ise sonradan 

Sedat Simavi tarafından gerçekleştirilmiştir. Simavi, cemiyet adına, daha önceki öykülü film 

denemeleri yarım kaldığı için Türk sinemasının ilk öykülü filmleri sayılan Pençe ve Casus 

(1917) filmlerini çekmiştir.”
116

 

                                                           
113

 A.g.e. s.14. 
114

 Esin Coşkun, Türk Sinemasında Akım Araştırması, Phoenix Yayınları, Ankara, 2009, s.18. 
115

 Şükran Kuyucak Esen, Türk Sinemasının Kilometre Taşları, Agora Yayınları, İstanbul, 2010, s.14. 
116

 Esin Coşkun, Türk Sinemasında Akım Araştırması, Phoenix Yayınları, Ankara, 2009, s.18. 



79 
 

Osmanlı devletinde film faaliyetleri hep bir belge ve haber niteliği ile işlenmiş olup, 

bunun sebebi ise o yıllarda devam eden Kurtuluş Savaşı’nın mücadele şevkini canlı tutmaktır. 

Çekilen filmlerde bir karakter kötü gösterilir ve kötü gösterilen karakterin milliyeti ise işgal 

kuvvetleri olur bu yolla filmi izleyenlerde milli bir bilinç oluşturulması amaçlanır. Çünkü film 

sektörü önce tamamen sonra yarı-resmi bir şekilde devlet eliyle yapılmaktadır. Bu sebeple 

filmler bir propaganda içermektedir. 

“1918 yılında, Osmanlı İmparatorluğu savaştan yenik çıkınca, Merkez Ordu Sinema 

Dairesi’nin ve Müdafaa-i Milliye Cemiyeti’nin elindeki bütün sinema araç ve gereçleri, işgal 

kuvvetlerinin eline geçmemesi için Malül Gaziler Cemiyeti’ne devredilmiştir. Bu cemiyet 

adına tanınmış tiyatro oyuncusu ve yönetmen Ahmet Fehim Efendi, 1919 yılında Mürebbiye 

ve Binnaz adlı filmleri çekmiştir. Hüseyin rahmi Gürpınar’ın romanından, tiyatroya da 

uyarlanmış olan Mürebbiye, bir Fransız yosmasının İstanbul’a gelerek, varlıklı evlerde 

mürebbiyelik yapmasını, bu arada da çalıştığı evlerdeki erkeklerin tümünü baştan çıkarmasını 

anlatmaktadır. Halk, Fransızları kötülediği ve küçük düşürdüğü biçiminde yorumlayarak filmi 

büyük bir coşkuyla izlemiştir. Bu coşkuyu, filmdeki Fransız mürebbiyenin foyasının ortaya 

çıkması üzerine evden kovulmasına, bunun da, işgalci Fransızların da böyle, bir gün ülke 

topraklarından kovulacağı metaforunu yaratmasına bağlayabiliriz. İzleyicinin bu tepkisi 

üzerine işgalci kuvvetler Mürebbiye’nin Anadolu’da gösterimini yasaklamıştır. Yine Kurtuluş 

Savaşı’nın sonunda, Yunanlılar bozguna uğrayıp, Ege kıyılarına doğru kaçmaya başlayınca 

sinema aygıtları, TBMM Orduları’nın yeni kurulan Ordu Film Alma Dairesi’ne aktarılmıştır 

(1922). Bu dönemde, çekilen savaş belgeselleri ile 1922’de kurulan ilk özel film şirketi Kemal 

Film’in çektiği savaş haber filmleri kurgulanarak, İstiklal adlı büyük Kurtuluş Savaşı 

Belgeseli ortaya çıkarılmıştır.”
117

 

 Sinema, 19. yüzyılda doğuşundan itibaren daha ilk günlerinde toplumsalı ve siyasalı 

işlemiştir. Bilhassa sinemanın devlet eliyle işlenmesi ise bunu propaganda aracı haline 

getirmiştir. Bu Osmanlı’da da aynen bu şekilde olmuştur. Bunda etkili olan faktörlerin en 

başında Osmanlı Devleti’nin Avrupa tarafından hasta adam olarak nitelenmesinin getirdiği bir 

bunalım halinin olduğu son zamanlarda dünya savaşının patlak vermesi ve bu hastalığın 

ölümcül bir hastalığa dönüşmesi ve kurtuluş mücadelesinin başlamasıyla ‘Bir Millet 

Uyanıyor’ fikrinin canlanması ve sinemanın daha o ilk döneminde mesaj, propaganda aracı 

olarak kullanılması gelmektedir. 

                                                           
117

 Şükran Kuyucak Esen, Türk Sinemasının Kilometre Taşları, Agora Yayınları, İstanbul, 2010, s.15-16. 



80 
 

‘Türk Sinemasının Ekonomik Yapısı’ adlı eserinde, Ertan Tunç’un temas ettiği nokta 

itibariyle, Türklerin sinema sanatına geç başlamasının ve dolayısıyla Türk Sineması’nın daha 

doğum günlerinde sancılanması yaşamış olduğu travmalara bağlıdır. Osmanlı Devleti’nin 

nüfusu 20. yüzyılın başında yaklaşık 25 milyon iken yaşanan savaşlar sebebiyle yaklaşık 15 

milyon’a kadar inmiş ve Osmanlı halkı büyük oranda bu savaşlarda zayiat vermiş ve 

dolayısıyla en ağır hasarı görmüştür. Sinemanın yabancılar eliyle yapılması da bu savaşların 

bir getirisidir. Bu sebepledir ki sanatsal olarak pahalı bir dal olan sinemada gelişme dünyanın 

gerisinde kalmıştır. Bu durumun bir göstergesi de Weinberg’in, 1916’da çekmeye çalıştığı 

Leblebici Horhor Ağa adlı filmi oyunculardan birinin ölümüyle, bir başka çalışması ‘Himmet 

Ağa’nın İzdivacı’(1916) filmi ise oyuncuların askere alınması nedeniyle yarım kalmıştır. 

Himmet Ağa’nın İzdivacı filmi ise iki yıl sonra Fuat Uzkınay tarafından tamamlanmıştır.
118

  

 1922’de kurulan ilk özel film şirketi Kemal Film sinemanın farklı bir yapıya 

kavuşmasına vesile olmuştur. Öyle ki bunun en basit göstergesi, sinemanın dönüşümlerle 

özelleşme haline gelmiş olmasıdır. Öyle ki başlangıcında resmi bir şekilde işleyen sinemasal 

aygıtlar daha sonra yarı-resmi bir hal almışken şimdi 1922 yılında özelleşme aşamasının ilk 

fitilini Kemal Film ile ateşlemiştir. Ayrıca bu dönemin yapısından dolayı Türk Sinemasının 

ilk dönemine sinemacılar tarafından farklı isimler verilmiştir. Kimileri bu döneme ‘İlk 

Dönem’, kimileri ‘Özel Yapımevleri Dönemi’ kimileri ise ‘Tiyatrocular Dönemi’ demiştir.  

 “Türk Sineması’nda 1922 yılından 1949 yılına kadar sivil yapımevleri bazında 

yapılandırılan döneme ‘Özel Yapımevleri Dönemi’ adı verilmektedir.”
119

  “Türk sinemasında 

1922 yılından 1940 yılına kadar süren dönem ‘Tiyatrocular Dönemi’ olarak adlandırılır. 

Bunun nedeni, bu dönemdeki sinema çalışmalarının İstanbul Şehir Tiyatrolarının başında 

bulunan Muhsin Ertuğrul ve onun kadrosunun tekelinde bulunmasıdır.”
120

 “Tiyatrocular 

dönemi, 1923 ile 1939 yılları arasına rastlar ve bu dönem Türkiye tarihi açısından son derece 

önemli değişimlerin (hukuk, eğitim, din vb) yaşandığı bir dönemdir. Dünya sinemasında bu 

tarz dönemler önemli sanatsal yaratımların, akımların ve kuramların üretilmesine sebep 

olmuştur ancak Türk sineması söz konusu dönemde toplumsal değişimlerin uzağında 

hikâyeler anlatmaya devam etmektedir.”
121

 

                                                           
118

 Ertan Tunç, Türk Sinemasının Ekonomik Yapısı- (1896-2005), Doruk Yayımcılık, İstanbul, 2012, s.25. 
119

 A.g.e. s.44. 
120

 Esin Coşkun, Türk Sinemasında Akım Araştırması, Phoenix Yayınları, Ankara, 2009, s.21-23. 
121

 Meral Özçınar Eşli, Türk Sinemasının Felsefi Arka Planı, Doruk Yayımcılık, İstanbul, 2012, s.113. 



81 
 

“1922 yılı, sinema tarihimizin önemli dönüm noktalarından biridir. Çünkü o tarihe dek 

resmi ya da yarı resmi kurumlarca yürütülen sinema çalışmaları, 1922’de Kemal Film’le ilk 

özel yapımevine kavuşmuştur. Bu yapımevini, 1914’ten beri İstanbul’un bazı semtlerinde 

sinema salonları açan Kemal ve Şakir Seden kardeşler kurmuşlardır. Ama onları yapıma 

yönlendiren ünlü tiyatro oyuncusu Muhsin Ertuğrul olmuştur. Daha önce Almanya’da sinema 

çalışmalarına katılan Ertuğrul, İstanbul’a dönünce Seden kardeşleri yapımcılığa 

yüreklendirmiştir. Ertuğrul’un çabasıyla ilk işlik (stüdyo)  kurulmuştur. Bu işlik, Birinci 

Dünya Savaşı’nda orduya giyim eşyası hazırlamak üzere Defterdar Mensucat Fabrikası’ndaki 

dikimevi pavyonlarından biri kiralanarak sağlanmıştır.(Özön, 1985, s. 344)”
122

 

 “Türk sineması devlet eliyle kurulmuş ve ilk özel yapımevi olan Kemal Film 1921 

yılında faaliyete geçene kadar sinemanın sürekliliği devlet eliyle sağlanmıştır. Kemal Film, 

Muhsin Ertuğrul ile anlaşarak konulu film yapımına başlamış ve onun yönetmenliğinde 1922 

yılında İstanbul’da bir Facia-i Aşk adlı film gerçekleştirilmiştir. Ertuğrul, Kemal Film adına, 

tiyatro oyuncularından oluşan ekibi ve görüntü yönetmeni Cezmi Ar ile birlikte Ateşten 

Gömlek, Boğaziçi Esrarı, Sözde Kızlar, Leblebici Horhor, Kız Kulesinde Bir Facia adlı beş 

film daha çeker. 1924 yılında Kemal Film’in yerli film yapımını bırakmasından İpekçi 

ailesinin yerli film yapımına girişine, yani 1929 yılına kadar Türkiye’de film çekimi durur, 

sadece ithal filmlerin gösterimi devam eder. 1923 yılında Elhamra sinemasını alarak sinema 

işletmeciliğine başlayan İpekçiler, giderek dönemin en güçlü işletmecisi ve film ithalatçısı 

durumuna gelmiş ve 1920’lerin sonunda da Muhsin Ertuğrul ile bağlantı kurarak yerli film 

yapımına girmişlerdir.”
123

 

Türk sinemasında tiyatronun etkisi uzun bir süre devam etmiş olup Osmanlı 

topraklarına girdiği ilk dönemde dünya’da da haliyle bu böyle bir görünüm sergilemiştir ki 

zaten tiyatronun eski bir gösterim olması sebebiyle tarihi çok eski çağlara dayanır. Haliyle bu 

oyun şekli ilk başlarda sinemada etkili olmuş ancak dünya bunun etkisini üzerinden belli bir 

süre sonra atmış olmasına rağmen Türkiye’de bu biraz daha uzun zaman almıştır. Türkiye’de 

yıl 1930’ları göstermesine rağmen hala sinemasal bir çalışma özgün olarak yer almamış yer 

alan çalışmalar hep bir tiyatro kurgusu ile yer almıştır. Tabi bunda ünlü tiyatrocu Muhsin 

Ertuğrul’un etkisi çok büyüktür hatta başat bir rol oynamıştır. Çünkü Muhsin Ertuğrul bir 

tiyatrocu olmakla birlikte daha ülkeye girer girmez bu sektörde başrol oynayan Ertuğrul, 

sinemasal çalışmaları kendi tiyatro bilgisi, araçları ve kahramanları ile sinemaya aktarmıştır. 

                                                           
122

 Şükran Kuyucak Esen, Türk Sinemasının Kilometre Taşları, Agora Yayınları, İstanbul, 2010, s.16. 
123

 Esin Coşkun, Türk Sinemasında Akım Araştırması, Phoenix Yayınları, Ankara, 2009, s.20. 



82 
 

Bu haliyle o özel film şirketlerinin kurulmasına öncülük etmiş, onları teşvik etmiş ve özel 

yapımevleri ile çalışan yegâne yönetmen olduğundan ötürü de bunu hep bir tiyatro kurgusuyla 

gerçekleştirmiştir. 

“1922-1950 döneminde en etkili yönetmen Muhsin Ertuğrul’dur. 17 yıl Türk 

Sineması’nı tekelinde bulunduran Muhsin Ertuğrul, 1953 yılına dek, tam 29 film yönetir. 

Alim Şerif Onaran; Muhsin Ertuğrul Sineması’nı ‘Kemal Film Dönemindeki Filmler’, ‘İpek 

Film Dönemindeki Filmler’, ‘Diğer Kurumlara Yaptığı Filmler’ olarak 3 ana kategoriye 

ayırarak incelemektedir.”
124

 

“1930’lu yılların başında bu arada sinemaya ses girmiş ve diğer ülkelerdeki film 

seyircisiyle birlikte, İpekçilerin sesli film gösterimi için gerekli aletleri getirmesi sayesinde 

Türk izleyicisi de sesli filmle tanışmış ve bu filmlere büyük ilgi göstermiştir. Bu ilgiyi dikkate 

alan İpekçiler de bir sonraki filmlerini sesli olarak çekmeye karar vermişler, ancak sesli film 

için gereken stüdyo Türkiye’de olmadığından Türk sinemasının ilk sesli filmi olan ‘İstanbul 

Sokaklarında’nın (1931) çekimi için ekip yurtdışına gitmiştir. Bu filmin başarılı olması 

üzerine İpekçiler,  Nişantaşı’nda sesli bir film stüdyosu kurmuşlar ve Muhsin Ertuğrul, 1932 

yılından itibaren filmlerini sesli olarak bu stüdyoda çekmeye başlamıştır. Bir Millet Uyanıyor 

(1932) bunlardan biridir. İpekçilerin Muhsin Ertuğrul’la kurduğu işbirliği, sinema alanında 

onlardan ve Ertuğrul’dan başka kimsenin çalışmasına imkân vermeyecek şekilde, İpek 

Film’in yerli film yapımını durdurduğu 1940 yılına kadar devam etmiştir. Türk Sinema Tarihi 

içinde Ertuğrul’un tek adamlığının sona erdiği, yeni yönetmenlerin devreye girdiği ve 

bunların ilki olan Faruk Kenç’in ilk filmi Taş Parçası’nı çektiği 1939 yılından 1950 yılına 

kadar geçen süreye, Nijat Özön’ün de adlandırdığı gibi biz de  ‘Geçiş Dönemi’ diyeceğiz. 

Çünkü bu dönem, sinemamızda Ertuğrul’un tiyatro etkilerinin silinip, sinemasal etkilerin 

yerini almaya başladığı dönemdir. Bir anlamda, Türk Sineması’nın tiyatronun gölgesinden 

sıyrılıp, sinemasal özellikler kazandığı, kişiliğinin oluştuğu ergenlik dönemidir.”
125

 

“Geçiş Dönemi Türk sinemasını etkileyen en önemli unsur İkinci Dünya Savaşı’dır. 

Savaş öncesi yıllarda Avrupa’ya çeşitli dallarda öğrenim görmeye gitmiş olan gençler, savaşın 

patlamasıyla Türkiye’ye geri dönmüşlerdir. Fotoğraf, grafik ya da sanat eğitimi için giden 

gençlerin dönüşü sinemayı etkilemiştir. İlk hamleyi yapan da Taş Parçası filmiyle Faruk Kenç 

olmuştur. Avrupa kıtasını saran savaşın yolları kapatmasıyla salonlarda gösterilecek yabancı 

                                                           
124

 Ertan Tunç, Türk Sinemasının Ekonomik Yapısı- (1896-2005), Doruk Yayımcılık, İstanbul, 2012, s.72. 
125

 Şükran Kuyucak Esen, Türk Sinemasının Kilometre Taşları, Agora Yayınları, İstanbul, 2010, s.34. 



83 
 

filmlerin azalması, yerli film gereksinimini doğurmuştur. Ayrıca, 1938 yılında yapılan vergi 

düzenlemesi de yapım stüdyolarının artışına yardımcı olmuştur. Böylece, savaş nedeniyle 

yurda dönen gençlere sinemanın kapıları açılmıştır. Sayısı artmaya başlayan film şirketlerinde 

Avrupa sinemasını tanıyan, tiyatro dışında eğitim görmüş gençler daha özgür ve daha 

sinemasal filmler yönetmişlerdir. Tiyatro oyuncularıyla birlikte amatör oyuncuları da devreye 

sokarak, dış çekim, hareketli kamera ve hızlı kurguyla acemice de olsa, sinemasal anlatıyı 

yakalamışlardır. Geçiş Dönemi’nin sinemasal öncülüğünü yapmış olan Faruk Kenç, diğer 

genç yönetmenlere olumsuz yönde de bir öncülük yapmıştır: filmlerin sessiz olarak çekilip, 

sonradan seslendirilmesi. Yani, Türk filmlerine de dublaj. Savaş nedeniyle sinema araç-

gerecinin ve ham filmin azlığı, bu yüzden doğal olarak da pahalı olması, yapımcı şirket 

sayısının yetersizliği, İpek Film gibi köklü şirketlerin rekabetten duyduğu rahatsızlık, genç 

yönetmenlerin yoluna engeller oluşturunca, onlar da çözümlerini üretmişlerdir. Filmlerin 

sessiz çekilerek, sonradan dublaj yoluyla seslendirilmesi, dönemin koşullarına çok uygun 

gelince herkes tarafından kullanılmaya başlanmıştır. Böylece görüntüsü uygun, ama sesi veya 

diksiyonu kötü olan amatör oyuncuların filmlerde rol alabilmesi mümkün hale gelmiştir. 

Ayrıca sesli çekimin prova çekimi sayıları azaltılabilmiş, film ve zaman, dolayısıyla para 

tasarrufu sağlanmıştır. Oyuncuların diyalogları ezberleme zorunluluğu bitmiştir. Bütün bu 

avantajlar nedeniyle, Kenç’in buluşu olan sessiz çekim-sonra dublaj olayını Türk sineması 

çok sevmiştir. Yalnız İkinci Dünya Savaşı yıllarında değil, 1980’lerin sonlarına kadar yıllarca 

kullanmıştır.”
126

  

Geçiş dönemi bir bakıma çok önemlidir. Çünkü bu döneme sinemanın yürümeye 

başladığı dönemde denilebilir. Özel yapım şirketlerinin kurulmasından sonra Muhsin 

Ertuğrul’un Türk sinemasındaki tekelinin kırıldığı ve Avrupa’da eğitim gören gençlerin yurda 

dönüp sinemaya girmesi ve bir bakıma sinemaya Avrupai bir tarz katması yine sinemanın bu 

kısa tarihinde dünyanın ve ülkenin yaşamış olduğu savaşlar, mücadeleler sinemayı da 

etkilemiş ve aslında yoğun siyasal gündemden kurtulma aracı olarak da sinema insan hayatına 

giriş yapmıştır. 

 “Dünya Savaşı, Kurtuluş Savaşı, II. Dünya Savaşı gibi önemli tarihsel gelişmeler 

gerçekleşirken Türk sinemasının başat konuları, operetler ve güldürüler ya da roman 

uyarlamaları olmuştur. Muhsin Ertuğrul’un Selma Lögerlof’dan uyarladığı Aysel Bataklı 

Damın Kızı filmi Anadolu köy gerçekliği ile bağdaşmayan yapısı ve abartılı anlatımıyla 

                                                           
126

 A.g.e. s.37-42. 



84 
 

dönemin filmsel bakış açısına uygun bir yapı sergiler. Geçiş dönemi, sinemada tekelin 

kalktığı, yurtdışından gelen yönetmenlerin de film yapmaya başladığı, yeni film şirketlerinin 

ve sinema salonlarının açıldığı bir dönem olur. Geçiş dönemi filmleri, içerik açısından olmasa 

bile biçimsel açıdan teknik denemelerin yapılması ve yeni anlatım yöntemlerinin uygulanması 

bakımından dikkat çekicidir. Bu dönem, anlatısal açıdan bir gelişimden söz edemesek de 

sinemacılar dönemini hazırlaması bakımından önemlidir.”
127

  

“Film şirketi ve çekilen film sayısının eskiye oranla çoğalması, bunların sahipliğinin 

şahıslara ait olması, üstelik İkinci Dünya Savaşı çevremizdeki pek çok ülkede bütün şiddetiyle 

sürerken, Türkiye’de de siyasal ve ideolojik baskıların artması ülke yönetimini ister istemez 

bazı kısıtlamalara, denetleme ve yasaklara yöneltmiştir. İşte bu ortamda içeride çekilen 

filmlerin de, dışarıdan getirilen filmlerin de denetlenmesini amaçlayan bir nizamname 

yayınlanmıştır. Polis Vazife ve Selahiyetleri Kanunu’nun 6. Maddesine bağlı olarak 

yayınlanan ve 19 Temmuz 1939 tarihinde yürürlüğe giren Filimlerin ve Filim Senaryolarının 

Kontrolüne Dair Nizamname, genellikle sinema yazarlarınca faşist Mussolini İtalyası’nın 

sansür tüzüğünün çevirisi olarak yazılsa da, bu alanda doktora tezi yazmış olan Prof. Dr. Alim 

Şerif Onaran, doğrudan çevirisi olmamakla birlikte aynı anlayışı taşıdığını belirtmektedir. 

Nitekim ‘Sinematografik Hürriyet’ adlı çalışmasında şöyle yazmıştır: ‘Öncelikle şurasını iyice 

belirtelim ki, bizdeki Filimlerin ve Filim Senaryolarının Kontrolüne Dair mevzuat, tam bir 

Devlet Sistemi, hem de Polis Devleti sisteminin bir icabıdır. Bu Nizamname, filmlerin ve film 

senaryolarının kontrolü safhasında olduğu kadar, filmlerin çekim safhasında da, laboratuar 

işlemleri safhasında da; hatta bütün bu safhalar tamamlandıktan sonra gösterim safhasında 

bile (m. 28) tamamen polisin nezaret, murakabe, izin ve gerekince bu iznin her safhada geri 

alınması tasarruflarından oluşmuş bir polis sistemidir’(Onaran, 1968, s.149). Alim Şerif 

Onaran Türk Sineması adlı kitabında da bu nizamnamenin iki küçük değişiklikle, 1986 yılına 

kadar aynen uygulandığını ve özellikle 28. maddesinin sinemacıların başında sallanan 

‘Demokles’in kılıcı’ işlevi gördüğünü yazmaktadır.”
128

 

Buraya kadar Türk sinemasının başlangıcından sinema dilinin öğrenilmesine ve 

sinemacılar dönemine kadar geçen evreye tarihsel bir bakış açısıyla eğilmiş olduk. Bu evrede 

sinemanın doğuşu ve ilk zamanları, daha sonra tiyatrocular dönemi dediğimiz ilk dönemi ele 

aldık. İkinci döneme geçmeden önce bir ara dönem olan ‘Geçiş Dönemi’ne eğildik. Şimdi ise, 

Türk sinemasının ikinci dönemi, yani sinema dilinin öğrenilmesi ve bir dizi yenilik ile oluşan 

                                                           
127

 Meral Özçınar Eşli, Türk Sinemasının Felsefi Arka Planı, Doruk Yayımcılık, İstanbul, 2012, s.113-116. 
128

 Şükran Kuyucak Esen, Türk Sinemasının Kilometre Taşları, Agora Yayınları, İstanbul, 2010, s.42-43. 



85 
 

ve adına da genellikle ‘Sinemacılar Dönemi’ denilen Türk Sinemasının tiyatrocuların 

etkisinden kurtulduğu ‘Sinemacılar Dönemi’ni ele alıp tarihsel bir bakış açısıyla inceleyelim. 

Bu dönem belirtildiği üzere tiyatrocular ve dolayısıyla Muhsin Ertuğrul’un etkisinin 

sinemada sona erdiği dönemdir. Tiyatrocu bakış açısı ve sinemasının geçiş dönemi boyunca 

eserlerini verdiğini biliyoruz ancak bu geçiş döneminin etkisiyle Türk sinemasında yeni bir 

sinemasal perde açılmış ve sinema yapılmaya başlanmıştır. 

 “Türk Sinemasının Sinemacılar Dönemi olarak adlandırılan ikinci dönemi, yerli film 

lehine Belediye Eğlence Resminde 1948 yılında yapılan indirimle başlar. Bu indirim, 

yapımevlerinin ve film yapımının birdenbire çoğalmasına yol açmıştır. Bu dönemin en önemli 

özelliği ise, 1950’lerde sinema alanına giren yönetmenlerin, tiyatrocular ve geçiş dönemi 

sinemacılarının etkisinden, dolayısıyla tiyatrodan arınmış, doğrudan doğruya sinema dilini 

kullanan filmlerin ilk örneklerini vermeleri, sinema anlatımını Türk sinemasına getirmeleridir. 

Bu yeni sinemacıların başında Lütfi Ömer Akad gelmektedir. Akad’ın 1952 yılında yaptığı 

Kanun Namına filmi de, sinema dilinin kullanıldığı ilk örnek olarak kabul edilir.”
129

 “Kanun 

Namına filmi, dönemin film eleştirmenleri tarafından, içerik olarak Fransız şiirsel 

gerçekliğine, teknik olarak Amerikan filmlerine benzetilir. Ancak Akad, Fransız şiirsel 

gerçekliğinden habersiz olduğundan ancak Amerikan sinemasından etkilenmesininse 

kaçınılmaz olduğundan bahseder. ‘Zaten ne olacak, başka bir şey olamaz ki, En ilerlemiş 

sinema, Amerikan sineması. Gördüğümüz filmler onlardı. Sonra yıllar sonra kendimize has 

bir üslup arama endişesi olduğu zaman yeni bir şey getirmeye çalıştık. O da 60’larda 

başlıyor.’(Lütfi Ö. Akad). Amerikan sineması, o günlerde film yapan yönetmenlerin çoğunu 

etkiler. Akad’ın farkı, hikâyenin sinematografik anlatımına önem vermesidir. Akad’ın 

filmleriyle birlikte kamera, tiyatro oyun düzeninin dışına çıkarak aksiyonun bir parçası olur, 

bu nedenle Akad’ın filmlerinde mekân, sinemasal anlatımın organik bir parçasına dönüşür. 

Aksiyonun ve gerilimin paralel kurgu aracılığıyla aktarımı gibi anlatım yöntemleri, zamanın 

sürekliliğinin aktarımına yardımcı olur. Söz konusu sinematografik yöntemleri başarılı bir 

şekilde kullanması nedeniyle Akad’ın sineması dönemin diğer yönetmenlerini de etkiler. Bu 

dönemde Akad’ın etkisiyle film yapmaya başlayan Metin Erksan, Atıf Yılmaz, Halit Refiğ ve 

Memduh Ün gibi yönetmenler ‘yeni bir sinema dili’ arayışı içine girerler.”
130

 

 

                                                           
129

 Esin Coşkun, Türk Sinemasında Akım Araştırması, Phoenix Yayınları, Ankara, 2009, s.26. 
130

 Meral Özçınar Eşli, Türk Sinemasının Felsefi Arka Planı, Doruk Yayımcılık, İstanbul, 2012, s.118-119. 



86 
 

“Sinema yazarı ve tarihçisi Nijat Özön de bu dönemi şöyle açıklamaktadır: 

 Ancak 1950-1960 dönemindedir ki, sinema terimleriyle düşünmek, sinema diliyle 

anlatmak çabalarına girişildi. Bunun ilk örnekleri verildi. Bu çabalar sonunda elde edilenlerin 

az ve yetersiz olduğu söz götürmezdi. Uluslararası ölçülere vurulduğunda da gecikme ve geri 

kalmanın büyük ölçüde sürüp gittiği yine görülmekteydi. Ama 1950-1960 döneminde, hele 

asıl girişimlerin son beş yılı içinde yer aldığı düşünülürse, bu son beş yıl içinde yapılanlar, 

daha önceki otuz yedi yılda yapılanları kat kat aşmaktaydı. Yine bu dönemde ilk kez bir 

sinema eleştirmesi çabasının, ciddi sinema yayınlarının başladığını, sinemacı-eleştirmen-

izleyici arasında zaman zaman yararlı bağlar kurulduğunu belirtmek gerekir.’(1985, s.361). 

Nijat Özön, sinema dilinin gelişimiyle ilgili bu olumlu yaklaşımından sonra, bu dönemdeki 

çalkantıların sinemaya yansıyan olumsuzluklarına da değinmektedir: ‘Türkiye’nin tek partili 

dönemden çok partili döneme geçtiği bu bunalımlı yıllarda sinemayı en çok etkileyenler, 

ekonomik sıkıntılar, demokrasi eksikliği ile gericilik akımlarıydı. İç ve dış piyasada olduğu 

gibi ekonomik alanda da kendini gösteren serüvencilik, gelişmiş gibi görünen oysa çürük 

temellere dayanan bir sinema endüstrisine yol açtı. Ekonomideki enflasyoncu tutum, 

sinema’da da ‘Film Enflasyonu’yla kendini gösterdi. Sinemacı yetiştirme konusu hiç ele 

alınmadı. Sinemacılar usta-çırak ilişkisi içinde yetiştiler. Tüm güçlerini, sinema dilini 

kurmaya verdiler. Sinema dili kuruldu ama bu dil gereğince yararlı bir biçimde kullanılamadı. 

Çok partili düzene geçişin, 1960 devrimine dek uzanan ‘yalancı’, ‘sahte’ ya da ‘göstermelik’ 

demokrasi döneminde de sürüp giden denetleme, buna olanak vermiyordu. Kaldı ki bu 

dönemde en iyi filmler, film enflasyonu içinde azınlıkta kalıyordu. Buna karşılık, siyasal 

güçlerin kollamakta kendi çıkarları için yarar gördükleri gerici akımlar, sinemaya da sıçradı; 

din duygularını sömüren filmler büyük bir artış gösterdi.’(1995, s. 33)”
131

  

 “Toplumun her katmanını etkileyen düşünce özgürlüğü kısıtlaması, sinemanın kaçış 

öykülerine yönelmesine neden olur. Memduh Ün’ün Üç Arkadaş (1958), Orhan M. Arıburnu 

Beklenen Şarkı (1953), Atıf Yılmaz Hıçkırık (1953) filmleri, popüler piyasa romanı 

uyarlamaları, şarkıcı oyuncu ve 60’larda çok karşımıza çıkacak olan, ‘kör kız’, ‘kör erkek’ 

metaforlarının ön planda olduğu hastalık filmlerinin habercisi olurlar. Memduh Ün’ün filmi, 

Beklenen Şarkı ve Hıçkırık gibi melodram olmasa da, melodramatik öğeleri ağır basan bir 

film olur. Parklarda iğne satarken ünlü olan fakir bir kör kızla, kötü günlerinde ona yardım 

eden temiz yürekli üç arkadaşın öyküsünün anlatıldığı filmde, diyaloglarda melodramatik etki 

göze çarpar. ‘Karanlık dünyam benim, her an bir ışık arar. Görmeyen gözlerimde ümitsiz 

                                                           
131

 Şükran Kuyucak Esen, Türk Sinemasının Kilometre Taşları, Agora Yayınları, İstanbul, 2010, s.57. 



87 
 

yaşlar akar.’Çaresizlik Gül’ün şarkılarında söze dönüşür. İtalyan yeni gerçekçilik akımından 

etkilenen filmde, Memduh Ün özgün bir sinema dili yaratma çabası içine girer.”
132

 

 Sinema toplum yaşamından ayrı bir şey olarak tasavvur edilemez, sinemacılar 

dönemine bakıldığında tarihsel geçmiş perspektifinde siyasal ve sosyal yaşantıların yani insan 

yaşamının sinema’da da haliyle tezahür ettiği görülmektedir. 1950-1960’lar sinemasında 

toplum yaşamının ve siyasi hayatın başrolde olduğu görülmektedir. Tek partili hayattan çok 

partili hayata geçiş ve bu geçiş sırasında yaşanan sancılar yadsınamayacak bir biçimde 

sinemasal simgede görüntü halinde kendini açığa vurmuştur. Düşün dünyası sinemayı 

şekillendiren ana olgulardan olduğu için politikada düşün dünyasını dolayısıyla sinemayı 

etkilemektedir. 1950-1960 Demokrat Parti iktidarının yani Türk siyasal hayatının çok partili 

halinin ilkinin 1960’da sona ermesi ile tabii ki sosyal ve içtimai hayat da siyasetten etkilenmiş 

olup sinema da bu etkileşimden nasibini almıştır. Dolayısıyla 1960 sonrası sinemanın 

tarihseline göz atmak gerekirse;  

“1950’lerde başlayan ‘Halk-Sinema Aşkı’nın 1960’larda da sürdüğü gözlenmektedir. 

Halkın sevdiği konular, halkın sevdiği yıldız oyuncularla, halkın alıştığı kalıplarla çekilmekte, 

bu filmler genci, yaşlısı, çocuğuyla, erkeği, kadını, ailesiyle bütün halk tarafından coşkuyla 

izlenmektedir. 1960’ları 1950’lerden ayıran en belirgin fark, 1961 Anayasası’nın getirdiği 

özgürlük ortamı ve eleştirel bakan ürünler yaratabilme serbestliğidir. Gerçi 1939 sansür 

nizamnamesi kalkmamıştır. Türkiye İşçi Partisi’nin, sansürün 1961 Anayasası’na aykırı 

olduğunu, dolayısıyla kaldırılması gerektiğini belirterek, Anayasa Mahkemesi’ne açtığı dava 

reddedilmiştir. Yine de Prof. Dr. Alim Şerif Onaran’ın deyişiyle: Bu özgürlükçü Anayasa’nın 

ışığında sinema sanatının gelişmesi için gerekli manevi iklim de yaratılmıştır. (1994, s. 103). 

Nijat Özön de bu ortamın sinemaya etkilerini şöyle dile getirmektedir: 1961 Anayasası’yla 

toplumda büyük bir umut kapısı aralandı. İlk bölümün sinema çalışmaları da bu yeni bölümde 

sinema için parlak bir gelecek vaat ediyordu. Devrim ve yeni anayasa, o zamana dek zorla, 

baskıyla polis devleti, yöntemleriyle önlenmeye çalışılan ne denli önemli sorun varsa hepsini 

su yüzüne çıkarmıştı. Bunlar sinemacılar için tükenmez bir hazineydi. 1950-1960 arasında 

sinema dilini öğrenen, ama bunu yüzeysel konularda harcamak zorunda kalan sinemacılar, 

şimdi bu sorunlara yönelebilirlerdi. Sinemacılar için nasıl anlatmak sorunu çözülmüş, şimdi 

neyi anlatmak gerektiği sorunu ortaya çıkmıştı. Denetleme de, hiçbir değişikliğe 

uğramamakla birlikte, uygulamada kendini yeni havaya uydurmuş görünüyordu. Böylelikle 

                                                           
132

 Meral Özçınar Eşli, Türk Sinemasının Felsefi Arka Planı, Doruk Yayımcılık, İstanbul, 2012, s.119-120. 

 



88 
 

1960 öncesi, yönetmenleri ile 1960’ta işe başlayan yönetmenlerden çoğu, iyi niyetle bir şeyler 

yapmak isteyen sinemacılar, işe hevesle sarıldılar, toplumsal sorunlara el atmaya başladılar. 

Böylelikle 1960-1965 arasında Türk sinemasında ilk kez toplumun sorunlarını perdeye 

yansıtmaya çalışan bir dizi film çevrildi. (1995, s. 32). Toplumsal gerçekçi diyebileceğimiz bu 

filmler, her ne kadar sayısal olarak akım oluşturacak denli çok olmasa da ve Yeşilçam’ın 

anlatım dilinden farklı, ayrıksı bir derinlik yakalayamasa da, sinemanın eğlence dışında, 

gerçek sorunlar üzerine düşünce paylaşımını gerçekleştirebilen bir araç olduğunu göstermesi 

bakımından önemlidir. ‘Metin Erksan’ın 1963’te çektiği ve 1964’te Berlin Film Festivali’nde 

büyük ödülü alan Susuz Yaz,  Ertem Göreç’in filmi ilk kez grev-sendika-sömürü konusuna 

eğilen Karanlıkta Uyananlar (1964), petrolün millileştirilmesi konusunu işleyen Atıf 

Yılmaz’ın Toprağın Kanı (1966) bu tür filmlere örnek olarak verilebilir.’(Esen, 2000, 

s.166).”
133

  

 “1950-1960 döneminde sinemada popüler olan bir diğer olgu, tarihsel ve savaş 

filmlerinin çoğalmasıdır. Kurtuluş Savaşı, Kore Savaşı filmleri, kahramanlık hikâyelerinin 

anlatıldığı, seyirci reaksiyonunu temel alan yöntemlerle anlatılır. Sinema dilinin 

oluşturulmaya çalışıldığı bu yıllarda, dünya sinemasına koşut olarak, ‘sinema üzerine düşünce 

üretme pratiği’ gelişir ve Nijat Özön, Atilla İlhan, Burhan Arpad, Metin Erksan, Tunca 

Yalman, Halit Refiğ, Salah Birsel, Tarık Dursun Kakınç gibi isimler Türk sineması üzerine 

sanatsal ve estetik tartışmaların yaratılmasına katkı sunarlar.”
134

 

 “Çağdaş sinema bir anlamda, bir dönem birinin, başka bir dönem diğerinin sinemasal 

üsluba egemen olduğu görülen güçlerin bir sentezi olarak görülebilir. Sinema tarihini 

anlamada en önemli olgu, bu toplumsal, politik, ekonomik, kültürel, psikolojik ve estetik 

faktörlerin birbiriyle nasıl bir dinamik ilişki içinde olduklarını görmektir. Sinema tarihi en iyi 

biçimde geniş bir karşıtlıklar dizisinin ürünü olarak anlaşılır. Bu en özgül olandan en genel 

olana kadar her düzeyde görülebilir.”
135

   

Bu dönemde özellikle ele alınması gereken kuramlar ön plana çıkmaktadır. Bu 

kuramlar siyasal düşünce yapısından yola çıkılarak oluşmuş olup bu düşünceye sahip olan 

yönetmen-yapımcı-senaristler tarafından bu doğrultuda eserler ortaya konarak 

sahiplenilmiştir. Çünkü sinemanın öğrenilmesi ve sinema yapmaya başlanması ile sinemanın 

                                                           
133

 Şükran Kuyucak Esen, Türk Sinemasının Kilometre Taşları, Agora Yayınları, İstanbul, 2010, s.71-73. 
134

 Meral Özçınar Eşli, Türk Sinemasının Felsefi Arka Planı, Doruk Yayımcılık, İstanbul, 2012, s.120. 
135

 James Monaco, Bir Film Nasıl Okunur? Sinema Dili, Tarihi ve Kuramı Sinema, Medya ve Mültimedya 

Dünyası, Çev. Ertan Yılmaz, (Oğlak Yayıncılık: İstanbul, 2013), s.221. 



89 
 

ruhunda olan politika bu düşün dünyasından haliyle etkilenmiştir. Türk sinemasının tarih 

öyküsünü ele alırken özellikle 1960 sonrası dönemde bu kuramlardan söz etmeden geçmemek 

gerekir. 

“Ulusal Sinemacılar: Öncüsü, daha sonra düşüncelerine uygun bazı filmlere yönetmen 

olarak da imza atacak olan o dönemin film eleştirmeni Halit Refiğ’dir. Refiğ, Kemal Tahir’in 

Osmanlı’nın gelişim yapısı ve üretim tarzının Batı’nınkinden farklı olduğunu savunan 

toplumsal tezlerinden etkilenmiştir. Sinemaya ilişkin tezlerini daha sonra Ulusal Sinema 

Kavgası adlı kitabında kaleme alacak olan Refiğ, Türk sinemasının Türk toplumunun 

değerlerine, köklü geçmişine ve geleneksel sanatlarına dayanması gerektiğini savunmuştur. 

Haremde Dört Kadın (1965) onun tezine uygun olan en önemli filmidir. Milli Sinemacılar: 

Türkçe kökenli olan ‘ulusal’ sözcüğünün Arapça söylenişi olan ‘milli’ sözcüğüyle kuramlarını 

açıklayan Milli Sinemacılar’ın öncüsü yönetmen Yücel Çakmaklı’dır. Türk toplumunun 

dinsel yapısının göz önüne alınarak film yapılması gereğini savunmaktadırlar. Müslüman 

kimlik öne çıkarılarak, Müslüman anlayışın yaşamın her alanına sinema aracılığıyla da 

yerleşmesi öngörülmektedir. Devrimci Sinemacılar: 1965 yılında kurulan Sinematek Derneği 

çevresinde toplanan, ticari gösterim şansı olmayan dünya ve Avrupa sanat sinemasının özgün 

örneklerinin gösterimini yapan, sinema ve kapitalist sistem üzerine eleştirel yaklaşımlı 

toplantılar ve konuşmalar düzenleyen grup, Devrimci Sinema tezini savunmuştur. Yeşilçam 

ve Hollywood’un uyuşturucu sineması yerine, toplumdaki sınıfsal çatışmaları sergileyen, 

ezilen sınıfların haklarını savunan, geri kalmışlığın ve yoksulluğun sorgulandığı, gelişmiş bir 

dil kullanan sinema önermişlerdir. Devrimci Sinemacılar’ın görüşlerine uygun filmler, Seyyit 

Han (1968) ve Umut filmleriyle başlayan, Yılmaz Güney filmleridir. Ayrıca Devrimci 

Sinemacılar, belgesel ve kısa filmler çekerek, belgesellerin ve kısa filmlerin toplumsal ve 

sinemasal işlevleri üzerinde de düşünmüşlerdir.”
136

 

1950-1960’lı yıllar sineması tarihsel arka plan ışığında bu düşüncelerle kendini ifade 

etmiştir. Tek partili hayattan çok partili hayata geçiş sonrasında Demokrat Parti iktidarının 

politikaları sinemayı etkilerken sonrasında Ordu’nun yönetime el koyması ile yapılan 1961 

Anayasası ve bu anayasanın getirmiş olduğu özgürlükçü anlayış, yaşanan toplumsal olaylar 

Demirel hükümetinin toplumsal olaylara karşı tavrı ve sonrasında yine Ordu tarafından 

verilen 1971 muhtırası sinemada da farklı bir dönemi meydana getirmiştir.  

                                                           
136

 Şükran Kuyucak Esen, Türk Sinemasının Kilometre Taşları, Agora Yayınları, İstanbul, 2010, s.73-74 



90 
 

 “1970’li yıllar Türk Sineması için ilginç bir dönemdir. Bir yandan Yılmaz Güney’in ve 

onun izindeki Genç Sinemacılar’ın ortaya çıkardıkları, gerçekçi olmayı amaçlayan, o güne 

kadar yapılmamış sertlikte siyasal eleştiri içeren filmler çekilmeye başlanmıştır. Bu filmler 

yapımcılar tarafından finanse edilmek istenmedikleri için, daha doğrusu yapımcı 

müdahalesiyle karşılaşmak istemedikleri için, yönetmenlerin kendi bulup buluşturdukları 

paralarla gerçekleştirdikleri, söyleyecek sözü olan filmlerdir. Diğer yandan, sinemanın klasik 

Yeşilçam seyircisi, yani popüler filmlerin izleyicisi sinemadan uzaklaştığı için, ticari 

sinemacıların, yapımcıların çözüm yolu olarak buldukları seks filmleri salonları kaplamıştır. 

Ucuza mal edilen, 16 mm.’lik, kalitesiz seks güldürüleridir bunlar.”
137

 

 Türk sineması 1970’lere kadar yaşamış olduğu siyasi ve sosyal olaylardan etkilenerek 

bunlardan bağımsız olamayacağını bu döneme kadar göstermiş ve 70’li yıllara gelindiğinde 

hem yaşadığı toplumun siyaseti ve toplumsal yaşamı karşısında kendi yerini sağlamlaştırma 

yolunda çaba sarf etmiştir. Bu çaba sonucunda kimi zaman gülünç durumlara düşmüştür. Bir 

yandan siyasi ve toplumsal kültüre eleştiri getirmeye çalışmış, bir yandan ona malzeme 

sağlarken bir yandan da kendi mekaniğini korumak için bambaşka bir yapıya bürünerek 24 

karelik saltanatına bir kare daha ekleyerek kendini seks filmleri furyasına kurban etmiştir. 

 “1970’ler sinemasını ‘Karşıtlıklar Dönemi Sineması’ olarak adlandırmamızın nedeni, 

hem toplumsal yaşamda hem de sinemasal yapıda karşıtlıkları içeren bir dönem 

olmasındandır. Sinemaya baktığımızda, dönemi, iki zıt anlayışla ortaya çıkan iki zıt sinemasal 

yapının ağırlığı belirlemektedir: Bir yanda toplumsal sorumluluklar sonucu üretilen eleştirel 

siyasal filmler; tam karşı yanda, kişisel bencilliklerle sömürü çarkına alet olmayı 

kabullenmenin sonucu üretilen seks filmleri. Ekonomik sorunlar, dış ilişkilerdeki çıkmazlar, 

ülke yönetimindeki istikrarsızlıklar, ikiyüzlü ahlak anlayışı, hak ve özgürlük kavramlarının 

kavranamayışı, sansürün yapısı, televizyon yayınlarının başlaması, hızlı göç ve 

kentlileşememe.”
138

 Böylelikle topluma ait olan ve bir ülkede yaşamı etkileyen olaylar ve 

olgular sinemayı da etkilemiştir. Sinema toplumdan ve siyasetten ayrı tutulamayacağı gibi 

ondan ayrı da anlatılamaz bir gerçekliktir. Nitekim siyasi olaylar da böylelikle sinema da bir 

şekilde işlenerek toplum hafızasını etkilemiştir. 

 “1970’lerin ilk yıllarından başlayarak, salonları dolduran en sevilen güldürü oyuncusu 

Kemal Sunal’dır. Dönemin sıkıntılı ortamında filmlerde çizdiği saf görünen kurnaz, sakar ama 

                                                           
137

 A.g.e. s.133-134.  
138

 A.g.e. s.160. 



91 
 

şanslı tiplemeler, kötü ama varlıklı kişilerin paralarını yoksullara dağıtarak sosyal adaleti 

kişisel yollarla sağlayarak insanları rahatlatmaktadır. Sinema salonlarını terk etmiş olan klasik 

izleyiciyi, kadınları olmasa da klasik erkek izleyiciyi salonlara döndürme gücünü taşıyan 

diğer tür, ‘tarihi kostüme avantür’ filmleridir. Bu türün de yıldız oyuncusu Cüneyt Arkın’dır. 

Ardından ise Kartal Tibet gelmektedir. Kostüme avantür denen tür, Türk popüler sinemasının 

1970’li yıllarına özgü, tarihsel fantazya filmleridir. Konularını Türk tarihinde yaşandığı 

varsayılan olaylara, yaşadığı varsayılan kişilere dayandıran, bazen gerçek olay ya da kişilere 

dayansa bile işleniş biçiminin gerçekle ilişkisi olmayan macera filmleridir. ‘Battal Gazi’ 

dizileri, ‘Kara Murat’, ‘Malkoçoğlu’, ‘Tarkan’ dizileri, bu tiplemelerin başlarından geçen 

maceraların versiyonlarıyla onlarca filmin çekilmesi ve izlenmesini sağlamıştır. Bu filmlerin 

temel esprisi, Türklük ve Müslümanlık mitolojisine dayanmasıdır. Filmlerin kahramanları 

yiğit, savaşçı, dürüst, koruyucu, güçlü erkeklerdir. ‘Tarkan’ tipi dışındakiler Müslümanlığın, 

Tarkan da dâhil tümü Türklüğün temsilcisidirler. Müslümanlığın ve Türklüğün düşmanlarını 

yok etmekle görevlendirilmiş gibidirler. Güzel ama Hıristiyan düşman prenseslerini 

kendilerine âşık ederek Müslümanlaştırırlar. Yaşanan zaman ve mekânlar belirsiz ama 

geçmişi temsil eden tarihsel zaman ve mekânlardır. Türklerin Hıristiyan düşmanlarına karşı, 

en çok da Bizans’a karşı masalımsı, tarihsel zaferlerini anlatmaktadırlar. Neden kahramanlık? 

Neden Türklük, Müslümanlık? Neden tarihsellik? Neden 1970’li yıllarda? Bu soruların 

yanıtlarını bulduğumuzda, bu filmlerin 1970’li yıllar sinemasındaki işlevleri de anlaşılacaktır. 

1970’li yılların koşullarına ve televizyona rağmen, izleyiciyi salonlara çekebilme gücünün 

nedenleri de ortaya çıkacaktır. Kıbrıs sorununun, kıta sahanlığı ve karasularının genişliğine 

ilişkin çatışmaların yaşandığı komşumuz Yunanistan, ‘dost ve müttefik’ olduğunu söyleyen 

ABD ve NATO ülkelerinin silah ambargoları ve ardından ekonomik ambargoları, ülkenin 

içinde yaşanan sorunlarla birleşince Türk vatandaşlarının kendilerini çaresiz, çözümsüz 

hissetmelerine yol açmaktadır. Gerçeklerle başa çıkamayacağını düşünen kitlelerin sığınma 

mekânları rüyalar, ya da benzeri olan düşsel filmlerin sağladığı rahatlama ortamlarıdır. 

Gerçekten de, popüler ‘tarihi kostüme avantür’ filmlerinin içerikleri, bizi geçmişe, Türk ve 

Yunanlıların atalarının dönemine, Bizans-Osmanlı döneminin fantezisine götürmekte, 

arındırarak rahatlatmaktadır. 1970’ler, Türk sinemasının ‘kriz’ sözcüğüyle tanıştığı dönemdir. 

1950’lerin ve 1960’ların, izleyicisine film yetiştirme sorunu yaşadığı anımsandığında, izleyici 

bulamama yüzünden seks filmlerine yönelmeyi göze alacak konuma düşmesi, Türk 

sinemasının krizinin derinliğini göstermektedir. Televizyon yayınlarının başlaması bütün ülke 

sinemalarında sorunlar yaratmış olsa da, oralarda, sinema endüstrisi televizyonla ilişkilerini 



92 
 

düzenleyerek sorunu en aza indirmiştir. Türk sineması ise bir endüstri oluşturamaması, hatta 

bir özel yasasının bile olmayışı yüzünden sorunlarla başa çıkmakta zorlanmaktadır.”
139

 

 1970’lerdeki Türk sinema anlayışı çoğunlukla içerisinde bulunduğu siyasi, kültürel ve 

toplumsal olaylardan ayrı duramamış ve aslında aradığı çıkış yolunu yine soyutlanmış ve arı 

bir biçimde değil de sanki bataklıktan kurtarılmayı bekleyen ancak çıkmaya çalışırken de 

daha da batan bir yapıya dönmüştür. Böyle olunca da siyasetten bağımsızlaşamayan sinema 

daha da siyasallaşarak sine-politik bir hal almıştır. Kıbrıs Harekâtı, ekonomik ve siyasi 

ambargolar, toplumsal ve siyasi bunalımlar, sokak hareketleri bu yılların sinemasına etki 

etmiştir. Nitekim bu dönemde çevrilen filmlerin karakteristik yapısı da bu dönemi açıklamaya 

yetecektir. Tarihi ve milli filmler, devrimci filmler, dönem ve savaş filmleri (Kıbrıs 

Harekâtını anlatan filmler) ile bunun tam karşısında ne yapacağını şaşırmış bir sinemasal 

anlayışla ve tam da bu sebepten gerçek sinemacıların sinemadan uzaklaşmasına sebep olan 

seks filmleri bu dönemin meşhur filmleridir. 

 “1980’ler sonrası yaşamın da sinemanın da belirleyicisi, biçimlendiricisi 12 Eylül 

askeri darbesidir. Darbeyle ‘Kültür Emperyalizmi’ne kapılar ardına kadar açılmıştır. Bu 

darbenin koşullarında yaşarken, film üretme ve izleme koşulları da paralel biçimde 

oluşmaktadır. 1980’lerde, 1970’li yılların ikinci yarısını kaplayan seks filmleri tamamen 

ortadan kalkmış, ticari sürekliliği sağlayacak yeni tür olarak, onların yerini ‘arabesk filmler’ 

almıştır. 1970’lerin Yılmaz Güney’in Umut filmi geleneğinden gelen, toplumcu eleştirel-

siyasal filmleri yasaklanmış; yerine, bireysel sorunlara ağırlık veren, özellikle kadının kimlik 

arayışını ve cinsel özgürlük sorunlarını ya da sanatçının yaratamama bunalımlarını ele alan 

filmler yapılmıştır. Sinemaya ticari yaklaşmayan yönetmenlerin bireye yönelmesi, 

karakterlerin daha ayrıntılı çizilebilmesini sağlamıştır. Türk sinemasının tip kalıplarının 

kırılması, özellikle kadın filmlerinde, kalıp-tiplerin yerine, olumlu ve olumsuz özellikleri aynı 

insanda toplayarak karakterler yaratılabilmesi başarılmıştır. Siyasal eleştiri yapamamaktan, 

geleceğe ilişkin düşlerini özgürce paylaşamamaktan, askeri darbenin baskıcı ortamından 

bunalan aydın ve sanatçıların, bu sıkışmışlıklarının dışavurumu olan bunalım filmleri 

yaygınlaşmıştır 1980’ler sinemasında. 1980’lerde özgürlük sorunu yaşayan sinemanın, 

1970’lerde televizyon ve seks filmleri, vs. yüzünden salonlardan uzaklaşan izleyicisini 

yeniden salonlara toplayabilmesi pek mümkün olamamaktadır. Bu dönemde izleyicinin 

salonlara dönüşünü engelleyen başka bir gelişme daha yaşanmıştır: video olayı. Her köşe 

                                                           
139

 A.g.e. s.160-162. 



93 
 

başına açılan video market ve video kulüpler, ağırlıklı olarak yabancı filmlerin, bu arada 

video kayıt tekniği kullanılarak ucuza ve özenilmeden çekilmiş Türk arabesk ve güldürü 

filmlerinin videokasetlerle evlere girmesi, salonların boşluğunun sürmesini sağlamıştır. 

1980’lerde sinema adına en büyük başarı, 23 Ocak 1986 tarihli ilk sinema yasası olan, 3257 

sayılı Sinema Video ve Müzik Eserleri Kanunu’dur. Bu yasa Polis Vazife ve Selahiyetleri 

Kanunu’nun 6. maddesi uyarınca çıkarılmış olan ve 1939 yılından bu yana uygulanan ‘Sansür 

Nizamnamesi’ni yürürlükten kaldırmıştır. Böylece iki aşamalı sansür, isteğe bağlı hale 

gelmiştir. Ve yeni yasanın Denetleme Kurulu’nda sektör temsilcilerine de yer verilmiştir. 

Yasanın içeriği ve uygulamasının getireceği ilerideki sorunlar ne olursa olsun, sinemaya ait 

bir yasa çıkmış olması en azından psikolojik etki yapmıştır. Sinema yasasının çıkarıldığı yıl 

olan 1986’dan başlayarak, çok keskin eleştirileri olmasa da ’12 Eylül filmleri’ çekilebilmiştir. 

Bu olumlu hava sürerken, Türk sinema sektörüne ve Türk kültür dünyasına halkın, sinemayla 

doğrudan ilgisi olmayan aydınların ve öyle ki sinemanın içinde olan yapımcı, yönetmen ve 

eleştirmenlerin bile farkına varamadığı bir darbe yapılmıştır. Yabancı sermaye mevzuatında 

yapılan bir değişiklikle, sanayi kuruluşları gibi ülkeye girişi desteklenecek yabancı şirketler 

arasına İngiliz ve Amerikan sinema şirketleri de dâhil edilerek, Türk sinemasına yapılan,  

‘1987 Hollywood darbesi’ dediğimiz darbe, bizzat Özal hükümeti eliyle gerçekleştirilmiştir. 

Onat Kutlar gibi az sayıda sinemacının ve aydının muhalefetine rağmen engel olamadıkları bu 

olayın etki gücü, ancak 1990’lı yıllarda Türk filmleri çekilemez, dağıtılamaz ve salon 

bulamaz olunca anlaşılabilmiştir. 1990’lar boyunca ölmemek, izleyicisiyle buluşabilmek için 

türlü yollar deneyen Türk sineması, Avrupa ülkeleri tarafından Hollywood’a karşı 

oluşturulmuş Eurimage’a üye olarak ayakta kalabilmiştir. 2000’lerde sinemanın sorunlarına, 

yine günü kurtarma biçiminde, yine bireysel çıkışlarla çözümler üretilmektedir. Nuri Bilge 

Ceylan, Zeki Demirkubuz, Derviş Zaim, Yeşim Ustaoğlu ve Reha Erdem gibi ‘bağımsız 

sinemacılar’ Uluslararası Film Festivalleri’ndeki ödül paraları, Kültür Bakanlığı desteği, 

Eurimage katkısı, kendilerinin reklam ve dizilerden kazandıkları birikimleri, sponsorluklardan 

elde edilen katkılarla filmlerini çekmekte, dağıtım ve gösterim konusunda çeşitli yöntemler 

geliştirmektedirler. Uluslararası tekellerle ve onlarla ortaklığı olan dağıtımcılarla anlaşmakta, 

ya da kıyı köşedeki salonlara razı olmaktadırlar. Bazen festivallerde izleyiciyle buluşup, sonra 

televizyona ve DVD şirketlerine yönelmektedirler. 2008 ve 2009 yıllarında çekilen Türk filmi 

sayısında bir yükseliş olması, Türk filmi izleyici sayısının yabancı film izleyici sayısını 

geçmiş olması, sinemacıları yeniden umutlandırmaktadır. Türkiye’de şu anda 2’si yabancı 

olmak üzere, 18 dağıtımcı şirket bulunuyor. Toplam seyirci sayısının yüzde 75’i UIP, Warner 

Bros ve Özen Film tarafından karşılanıyor. SE-SAM raporundan öğrenmiş olduğumuza göre, 



94 
 

yabancı dağıtım şirketleri dağıtımını yaptıkları her filmden yüzde 7,5 yüzde 10 komisyon 

almaktadırlar. Bu paraları kesintisiz olarak ülkelerine göndermektedirler. Bu durumda Türk 

filmi izlense de yapıma hiçbir maddi katkısı olmayan yabancı dağıtımcı şirketlere, Türk 

sineması gelirinden yüzde 10’unu dağıtım komisyonu olarak vermektedir. Dağıtımın yüzde 

75’ini ikisi yabancı üç şirket üstlendiğine göre, dağıtımdaki aslan payı da yabancılara 

gitmektedir.”
140

 

 

3. TÜRK SİNEMASINDA AKIM MESELESİ 

 “Sinemanın ekonomisi, onun temel yapılarını –temellerini- ve bundan dolayı da 

potansiyelini de belirler. Sinemanın politikası, onun yapısını, yani onun dünya ile ilişki kurma 

tarzını belirler. Filmi anlar, onu yaşar ve iki farklı perspektiften tüketiriz. Sinemanın 

‘sosyopolitik’i filmin genelde insan deneyimiyle nasıl bütünleştiği ve onu nasıl yansıttığını 

tanımlar. Sinemanın ‘psikopolitik’i bizlerin film ile kişisel ve özgül (spesific) olarak nasıl 

ilişki kurduğumuzu açıklamaya çalışır. Böylesine yaygın popüler bir olgu olması nedeniyle 

sinema sosyopolitik olarak modern kültürde çok önemli bir rol oynamıştır. Gerçekliği 

böylesine güçlü ve inandırıcı biçimde sunması nedeniyle, psikopolitik olarak izleyiciler 

üzerinde büyük bir etkisi olmuştur. Kuşkusuz bu iki görünüm birbiriyle yakından ilişkilidir 

ama yine de ayrıma gitme yararlıdır, çünkü dikkati, filmin genel etkisi ile onun özgül kişisel 

etkisi arasındaki ayrıma odaklar. Hangi yönden bakarsak bakalım, sinema açıkça politik bir 

fenomendir. Gerçekten, onun varlığı tamamen devrimcidir.”
141

  

 “Sinema sanatı ilk yıllarında toplumlardaki siyasal, sosyal, ekonomik gelişmelerin 

yanı sıra en çok diğer sanat dallarında meydana gelen gelişmelerden etkilenmiştir. 1910’lu 

yıllarda sinemanın bir sanat olarak kabul edilmeye başlamasıyla birlikte İtalya’da Fütürizm, 

Almanya’da Ekspresyonizm, Rusya’da Konstrüktivizm gibi akımlar sinema sanatını doğrudan 

etkilemiştir. Daha sonraları ise, sinema alanında tüm dünya sinemalarını etkileyen Toplumsal 

Gerçekçilik, Yeni Gerçekçilik, Yeni Dalga, Özgür Sinema, çeşitli ülkelerin deneysel 

sinemaları gibi birçok akım ortaya çıkmıştır. Bu akımları tek tek veya bir bütün olarak 

                                                           
140

 A.g.e. s.185-189. 
141

 James Monaco, Bir Film Nasıl Okunur? Sinema Dili, Tarihi ve Kuramı Sinema, Medya ve Mültimedya 

Dünyası, Çev. Ertan Yılmaz, (Oğlak Yayıncılık: İstanbul, 2013), s.249. 



95 
 

incelediğimizde, doğrudan veya dolaylı olarak ortaya çıktıkları toplumun koşullarıyla sıkı bir 

bağ içinde olduklarını ve ondan etkilenerek veya onu etkileyerek oluştuklarını fark ederiz.”
142

 

 “1930’ların başında Amerikan sineması, dünya sinemalarına egemen olma konumuna 

geldi. 1932 ile 1946 yılları arasındaki sinema tarihi, iki istisna hariç Hollywood’un tarihidir. 

Bu dönemin istisnaları, ‘Şiirsel Gerçekçilik’ adı altında bir dönem için birbirine bağlanan 

Fransa’daki yönetmenler grubu ile John Grierson ve İngiltere’deki grubuyla birlikte İngiliz 

belgesel geleneğinin başlamasıdır.”
143

 Amerikan sinemasının egemenlik konumu onun 

oluşturduğu akım sebebiyledir. Oluşturduğu sinemasal akımdan dolayı dünya sinemalarında 

söz sahibi olarak filmlerini evrensel anlamda dünya piyasasına sunarak başarı yakalamıştır. 

Bu başarının sekteye uğraması başka bir akım olan Fransa ve İngiltere’deki ‘Şiirsel 

Gerçekçilik’ akımıdır. Yani akımlar üzerinden bir hâkimiyet söz konusu olurken bu hakimiyet  

yine akımın kendi içinde açıklanmasıyla mümkündür. 

 “Ekspresyonist sanat, otoritenin yoğun baskısında, kapitalizmin geçerli ve önemli 

kıldığı ilişkilerin etkisi altında yabancılaşmış; kendisine, doğasına, dünyasına yabancılaşmış 

insana; baktığını, ama göremediğini; ancak, görmesi gerekeni göstermeye çalışıyordu. Sanatın 

da işlevi çirkinlikleri, kötülükleri de göstererek olsa, yaşamı, gerçekleri görünür kılmak değil 

midir? Önce resimde başlayan sonra öteki sanat dallarına yansıyan ekspresyonizm, tüm 

sanatları içinde barındıran, görüntüler yardımıyla mesajları ulaştırabilen sinemada da kendini 

göstermiştir. Ekspresyonist sinema ben’in derinliklerine inerek, görüneni görünür kılmıştır. 

Karabasanı, kompleksleri, kötülükleri gösterebilmiştir. Bu alanda yapılmış filmlerin sayısı 

çok olmasa bile dünya kötülükleri ve kötüleri öğrenmiştir.”
144

 Alman dışa vurumculuğunun 

sinemasal tezahürü yine akım olarak ekspresyonizmin sinemaya ayna görevini hatırlatmasıyla 

açığa çıkmıştır. Bir başka akım olan Yeni Gerçekçilik’ de ise İtalyan sinemasının içinde 

bulunduğu durum etkili olurken onun endüstriyel özelliği bu akımın doğuş sebebidir.  

 “1945’te İtalyan film endüstrisi sıkıntıya düştü. Bu kaosun dışında etkili film hareketi, 

Yeni Gerçekçilik doğdu. Sadece gerçeği yeniden incelemeyi vurgulayan bir film yapımı türü 

mümkündü, çünkü geleneksel yapım sallantıdaydı. Fakat bu aynı zamanda bir politik ve 

sosyal heyecan dönemiydi. Yeni Gerçekçiliğin radikal hamlesi, İtalyan yeraltında çarpışan ve 

savaştan sonra İtalyan milli devletinin yeniden doğuşunu görmek isteyenlerce kucaklandı. 

                                                           
142

 Esin Coşkun, Türk Sinemasında Akım Araştırması, Phoenix Yayınları, Ankara, 2009, s.7-8. 
143

 James Monaco, Bir Film Nasıl Okunur? Sinema Dili, Tarihi ve Kuramı Sinema, Medya ve Mültimedya 

Dünyası, Çev. Ertan Yılmaz, (Oğlak Yayıncılık: İstanbul, 2013), s.279. 
144

 Esra Biryıldız, Sinemada Akımlar, Beta Yayıncılık, İstanbul, 2012, s.55.   



96 
 

Yeni Gerçekçi filmler her zaman sadece İtalyan sektörünün küçük bir bölümünü temsil 

ediyorlardı. Eleştiriler keskin biçimde Yeni Gerçekçilerin ulus için konuşuyoruz lafını geri 

çevirdiler. Fakat film dünyasında Yeni Gerçekçilik, film yapımında heyecanlı yeni bir yol ve 

İtalyan sinemasının yeniden doğuşunu sembolize etti.”
145

 

Fransız Yeni Dalga’sı 2. Dünya Savaşından sonra oluşan atmosferde sinemacıların 

Fransız sinemasına yeni bir perspektifle bakmaları sonucu oluşmuştur. 

“Fransız Yeni Dalga Akımı, II. Dünya Savaşı sonrası varolan Fransız film yapımı 

kurumuna karşı bir tepki olarak başlamıştır. Klasik Hollywood sineması, seyircinin bir film 

seyrettiğini unutması için anlamlı ve cilalı bir görünümü vurgulamıştır. Fransız Yeni Dalga’sı, 

doğaçlama ve kaygan bir görünümü vurgulayarak bundan kaçınmıştır. Yeni Dalga 

yönetmenleri Hollywood yüzeyselliği dediklerinden kaçınmışlardır. Yeni Dalga, Klasik 

Hollywood Öykülemesi’nden farklı bir stilde hikâyeler yaratır. Öyküleyici sahneler birbirini 

anlamlı biçimde izlemez, seyirci hiçbir zaman sonra ne olacağını bilemez. Örneğin komik bir 

sahne bir cinayetle tamamlanabilir. Kurgulama, can alıcıdır. Yeni Dalga filmleri çok az net 

kapanışa ererler; sadece biterler. Klasik Hollywood sinemasında hikayenin tüm öğeleri 

sonuçta beraber çözülmelidir.”
146

 

“Aynı şekilde, Türkiye’de de sinema anlatımının 1950’li yıllardan itibaren gelişmesi 

ve o zamana kadarki sinema örneklerinin aksine olgun örneklerin verilmesiyle birlikte, 

özellikle 1960’lı yıllardaki siyasal ve toplumsal durumun yarattığı hareketlerle birlikte sinema 

alanında da bazı oluşumlar ortaya çıkmıştır. Ancak bu hareketlerin sinema alanını etkilemesi 

söz konusuysa da, bu etki ne yazık ki diğer ülkelerde gördüğümüz ve ‘akım’ olarak 

adlandırılan oluşumların ortaya çıkmasını sağlayamamıştır. Bu dönem ve daha sonraki 

dönemlerde Türkiye’de yapılan filmleri tanımlamak için ‘Toplumsal Gerçekçilik’, ‘Halk 

Sineması’, ‘Ulusal Sinema’, ‘Milli Sinema’, ‘Devrimci Sinema’ gibi birtakım kavramlar öne 

sürülerek, adlandırmalar yapılmıştır. Ama yapılan filmleri incelediğimizde bu kavramların 

daha çok filmlerin konularına dayanılarak ortaya atıldığını, diğer ülkelerde ortaya çıkan ve 

çıktığı her alanda biçim ve öz olarak bir yenilik getiren, eskinin reddedilmesini ve başka 

arayışlara yönelimi ifade eden, çoğunlukla düşünsel anlamda bir ideoloji taşıyan ve diğer 

sanat dallarını etkilediği gibi toplumun gidişatında da söz sahibi olan akımlar gibi olmadığını 

fark ederiz. Alman Ekspresyonizmi, Rus Toplumsal Gerçekliği, Fransız Yeni Dalgası ya da 

                                                           
145

 A.g.e. s.69. 
146

 A.g.e. s.89-97. 



97 
 

İngiliz Özgür Sineması, dünya sanatında ve sinema tarihinde bir akım olarak kabul ediliyorsa 

bunun nedeni biçim ve özü birbirinden ayırmadan yeni bir anlayış ve anlatım biçimi 

geliştirmiş olmalarıdır. Dünya sanatında ortaya çıkan ve gerek üslup gerekse akım olarak 

nitelenen oluşumların hepsinin de ortak bir özelliği vardır: Hepsi de geçmişin geleneklerini, 

anlayışını, tekniğini reddederek yeni bir anlayış geliştirmiştir. Bu hemen hemen tüm üslup ve 

akımlar için söz konusudur. Empresyonizm, kendinden öncekilerin doğayı betimleme 

biçimlerini reddederek resimlerin yapıldığı yerde bitirilmesini, anlık izlenimlerin tuvale 

geçirilmesini savunur. Bunun için parlak renkler ve savruk, gelişigüzel izlenimi uyandıran 

fırça darbeleri kullanır. Kübistler bir nesnenin insan beyninde bir bütün olarak değil, parçalar 

halinde hatırlandığını öne sürerek nesneyi geometrik biçimler kullanarak betimler. Sinema 

sanatında da durum aynıdır. Ortaya atılan düşünce yeni bir anlatım biçimiyle birlikte verilir. 

Türk sineması bazı açılardan Amerikan sinemasıyla benzerlikler gösterir. Türk sinemasında 

da genelde yönetmenlerin kişisel tavırları ön plana çıkar. Yönetmenler arasında ortak bir 

davranış pek yoktur. Türkiye’de uzun bir dönem Yeşilçam dışında film yapmak mümkün 

olmamıştır. Yapıldığında ise sinemacılar dağıtım ve salon sorunu yaşamışlar, ayrıca da 

Yeşilçam’dan dışlanmak gibi bir durumla karşı karşıya kalmışlardır. Bu durum özellikle 1960 

ortalarından itibaren söz konusu olmuştur. Ayrıca, bu yönetmenlerin yaptığı bazı filmler halk 

tarafından büyük bir tepkiyle karşılanmış, hatta sinemaların yakılması gibi olaylar meydana 

gelmiştir. Yani Yeşilçam da Amerikan sinema endüstrisi gibi kendi içinde farklı yaklaşımların 

oluşmasına izin vermemiştir. Türk sinemasında bir akım oluşamamasının bir başka nedeni de, 

Türkiye’nin kültürel yapısıdır. Gerçi Amerika’nın tersine Türk kültürü uzun bir tarihe dayanır, 

ama cumhuriyetin kuruluşundan itibaren ülke kültürel alanda tam bir karmaşa yaşamıştır. 

Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşuyla birlikte, Osmanlının özellikle İslamiyet ve Doğu 

kültürünün bir harmanlaması olan kültürel mirası reddedilerek, Türklerin eski gelenek ve 

göreneklerine dayanan bir kültürel yapıya dayanılmaya çalışılmış, bu o zaman için Türkiye 

toplumunu birleştirici bir unsur olarak düşünülmüştür. Ancak bir yandan da, daha 1800’lerde 

Batı kültürünün kimi özellikleri Osmanlıya girmiş, öykü, roman, tiyatro gibi sanat dallarında 

ilk örnekler verilmeye başlanmıştır. Türkiye Cumhuriyeti kurulduktan sonra da Atatürk harf 

ve dil devrimleri, şapka devrimi, kılık kıyafet devrimi gibi büyük toplumsal değişiklikler 

getiren devrimlerin yanında, Batı müziğinin, resminin, operasının, tiyatrosunun Türkiye’de 

yerleşmesi ve gelişmesi için her türlü imkânı yaratmaya çalışmıştır. Bu dönemde bu sanatların 

gelişmesi için imkânlar yaratılırken sinemanın gelişmesinin teşvik edilmemesinin nedeni 

olarak genelde Türk sinemasının o dönemde henüz oluşmamış olduğu ileri sürülebilir. Yani 

bir yandan birleştirici unsur olarak Türklerin eski gelenek ve görenekleri ön plana 



98 
 

çıkarılırken, bir yandan da Batı kültürünün gelişmesi teşvik edilmiştir. 1950’lerden itibaren 

Türk sinemasının sinema dilini oturtması ve 1960’lardan itibaren de dönemin siyasal ve 

toplumsal gelişmelerinden etkilenerek birtakım oluşumlar içine girmesi üzerine ortaya atılan 

kavramların bir akım yaratamaması, bir anlamda Türk kültüründeki bu karmaşadan 

kaynaklanır.”
147

  

Türk sinemasının bir akım oluşturamamasının yukarıda belirtildiği üzere sebepleri 

birden fazladır. Bunlar biçim ve özü birbirinden ayırarak film yapılması, geçmişin 

geleneklerinden kurtulamama, kendi özgün sinema dilini oturtamama, Türk sinemasının 

oluşmaya başladığı dönemde kompleks kültürel bir kimlik arayışı yani Osmanlı gelenekleri 

reddedilirken, eski çağlardaki Türk geleneklerine dönüş ve bununla birlikte yapılan inkılaplar 

ile çağdaşlaşma yolunda batı adet ve geleneklerinin olduğu gibi kabul edilerek bir kültürel 

karmaşa oluşturmasıdır. Hal böyle olunca Türk sinemasında özgün bir sinema dili ve akımı 

oluşturulamamış olup bu konudaki uğraşlar da evrensel bir anlam ifade edememiş ve Türk 

sinemasının dünya sahnesinde etkinliğe ve söz sahibi olamamasına sebep olmuştur. Tabi bu 

konuda yani özgün, evrensel bir sinemasal akıma sahip olamayışın birçok nedeni vardır ama 

en önemli sebepleri yukarıda sayılanlardır. Akım konusunda dünya sinemasını örnek almaya 

çalışan Türk sineması özellikle sinemacılar dönemi ile başlamış olup bu akımlar ise 

Toplumsal Gerçekçilik, Halk Sineması, Ulusal Sinemacılık gibi akımlardır.    

3.1. Toplumsal Gerçekçilik Kavramı 

Sinemadaki sansür nizamnamesi yüzünden ve dönemsel olarak sinemanın ve 

düşüncenin önündeki siyasi engeller, sinemasal örneklerin kendi içerisinde belli kalıplarda, 

amacı sadece film çekmek ve onu izletmek yönünde ticari bir kaygı halinde gerçekleşen ve 

herhangi bir düşünsel akım oluşturamayan ve sinemanın gelişmesi adına da herhangi bir 

çabadan söz edilemeyen bir hal almasına sebebiyet vermiştir. Bilindiği üzere Türkiye 

Cumhuriyeti’nin en özgürlükçü ‘Anayasası’, ‘1961 Anayasası’dır. Bu anayasanın getirmiş 

olduğu özgürlükçü tavır sinemaya da yansımış ve bir önceki dönemde yansıtılamayan toplum 

gerçekliği bu dönemden sonra yansıtılmaya çalışılmıştır. Ancak bu dönemde kısa sürmüş ve 

‘Toplumsal Gerçeklik’ diye adlandırılan akım uzun soluklu hayat bulamamıştır.   

“Sinemamızda 27 Mayıs usulü toplumsal gerçekçilik akımının ilk habercisi Metin 

Erksan’ın ‘Gecelerin Ötesi’ adlı filmiyse, akımın yolunu açan gene Erksan’ın ‘Yılanların 

                                                           
147

 Esin Coşkun, Türk Sinemasında Akım Araştırması, Phoenix Yayınları, Ankara, 2009, s.8-15. 



99 
 

Öcü’ olmuştur. Bu beş yıllık tarihimizin düşünce ve duyuş atmosferini en iyi yansıtan filmler 

arasında ayrıca Ertem Göreç’in ‘Kızgın Delikanlı’sı, Atıf Yılmaz’ın ‘Yarın Bizimdir’i 

sayılabilir. Benim filmlerimden özellikle ‘Şafak Bekçileri’ ve ‘Şehirdeki Yabancı’ politik 

tutumları ve toplumsal gerçeklere yaklaşma açılarıyla bu akımın tipik örnekleridir.”
148

  

“1960 yılında DP’nin askeri bir darbeyle iktidardan indirilmesi üzerine başlayan yeni 

dönemin ilk zamanlarında toplumun her kesiminde görülen özgürlükçü havanın sinemaya da 

yansıması üzerine, daha önce Türkiye’nin birtakım sorunlarına eğilmeye değindiğimiz 

nedenler yüzünden olanak bulamayan yönetmenler, bu sorunları filmleri yoluyla dile 

getirmeye çalışmışlardır. 1960’lı yılların ortalarına kadar devam eden sinemadaki bu ilk 

gerçekçi çabalar bazı kişilerce ‘Toplumsal Gerçekçilik Akımı’ olarak nitelenmiş ve bu 

tanımlamada ne yazık ki yaygın olarak kabul görmüştür. 1960’lı yıllarda yapılan filmlerde 

ağırlıklı olarak görülmeye başlayan gerçekçilik çabalarının kökleri aslında bir önceki 

dönemde mevcuttur. Metin Erksan daha ilk filmi ‘Aşık Veysel’in Hayatı’nda gerçekçi bir 

yaklaşım sergiler. Atıf Yılmaz’ın kasaba çevresini anlattığı filmlerinde, Akad’ın Amerikan 

polisiye filmlerinden izler taşıyan filmlerinde de böyle bir yaklaşımdan söz etmek 

mümkündür. Ama bu filmlerdeki gerçekçilik, 1960’tan sonra ülkede oluşan siyasal ve 

ekonomik olaylarla birlikte düşünüldüğünde bir değer kazanır. Bir önceki dönemin siyasi ve 

toplumsal ortamı nasıl gerçeklerden kaçış diyebileceğimiz iyimser bir hava yansıtan filmler 

yapılmasına neden olmuşsa 1960’tan sonraki umut havası da, bazı yönetmenlere toplumsal 

gerçeklere yönelme konusunda güç vermiştir. Sinemacılar için nasıl anlatmak sorunu 

çözülmüş, şimdi neyi anlatmak gerektiği sorunu ortaya çıkmıştı. Denetleme de hiçbir 

değişikliğe uğramamakla birlikte, uygulamada kendini yeni havaya uydurmuş görünüyordu. 

Böylelikle 1960 öncesi yönetmenleri ile 1960’larda işe başlayan yönetmenlerin çoğu, iyi 

niyetle bir şeyler yapmak isteyen sinemacılar, işe hevesle sarıldılar, toplumsal sorunlara el 

atmaya başladılar. Böylelikle 1960-1965 arasında Türk sinemasında ilk kez toplumun 

sorunlarını perdeye yansıtmaya çalışan bir dizi film çevrildi. (Nijat Özön) Toplumsal 

gerçekçilik kapsamında olduğu düşünülen filmler arasında Metin Eksan’ın Gecelerin Ötesi 

(1960), Yılanların Öcü (1962), Acı Hayat (1963), Susuz Yaz (1963); Atıf Yılmaz’ın 

Dolandırıcılar Şahı (1961), Yarın Bizimdir (1963), Murat’ın Türküsü (1965); Halit Refiğ’in 

Şehirdeki Yabancı (1963), Şafak Bekçileri (1963), Gurbet Kuşları (1964); Ertem Göreç’in 

Otobüs yolcuları (1961), Karanlıkta Uyananlar (1964) ve Duygu Sağıroğlu’nun Bitmeyen Yol 

(1965) filmleri yer alır. Ayrıca Refiğ’in Haremde Dört Kadın (1965) filmi de önce bu 

                                                           
148

 Halit Refiğ, Ulusal Sinema Kavgası, Dergah Yayınları, İstanbul, 2013, s.52-53. 



100 
 

kategoride değerlendirilmiş sonra ise kendi tarafından bir Ulusal Sinema örneği sayılmıştır. 

Bu filmler her kesimi etkisi altına alan ve 1965 yıllarına kadar devam eden dönemin 

özgürlükçü havasında yapılmış, birtakım gerçekleri göstermeye çalışan iyi niyetli çabalar, 

‘moda’lardır. Ama kesinlikle bir ‘akım’ değildir. Hiçbir kuramsal temele dayanmadığı gibi, 

anlatım biçimi olarak da bir yenilik getirmemiş, çoğu Yeşilçam sineması kalıplarında 

yapılmış filmlerdir. Nitekim ilk yapılan filmlerden bazıları ticari başarı kazanmamış olsalardı 

belki de bir iki örnekten ileri hiç gidemeyeceklerdi. Ayrıca o yıllarda dünya sinemasında 

görülen hareketlenmenin Türk sinemasını etkilediği de bir gerçektir. Fransa’da Yeni Dalga, 

İngiltere’de Özgür Sinema akımı ortaya çıkmıştır. Amerika da deneysel sinema çalışmalarının 

yanı sıra Amerikan Gerçekçi Sineması ya da Hollywood Rönesansı olarak adlandırılan 

akımların doğması söz konusudur.”
149

  

“Türk sinemasının 1960-1965 arasındaki beş yıllık macerası da aslında sosyoloji 

araştırmacıları için çok ilgi çekici ipuçları vermektedir. Gerçek burjuvazinin en belirli 

vasıflarından biri milliyetçi karakteridir. Türkiye’de burjuva davranışı gösterme gayretinde 

şehirlerde birikmiş, Batı etkisindeki küçük zümre, sinemada burjuva sanatı yapmaya çalışan 

kendi vatandaşları yerine Batı’nın gerçek burjuva sanatlarını tercih etmiş, sinema alanında 

bile komprador tabiatını göstermeden duramamıştır. 1960-65 arasında sinemamızdaki 27 

Mayıs usulü toplumsal gerçekçi akımın sonunda uğradığı başarısızlığın sınıfsal sebebi 

budur.”
150

 

3.2. Halk Sineması Tanımlaması 

 Türk sinemasında akım oluşturmak bir yana bunu akım olarak adlandırmak dahi 

uluslararası anlamda mümkün olmamıştır. Nitekim tam olarak bu sebepten ya akım yerine 

‘tanımlama’ denilmiş ya da ‘hareket’ olarak adlandırılmıştır. Bu konuda tanımlamayı veya 

hareketi de yönetmenler ve senaristler oluşturmuş olup çekilen filmlerle bir furya haline 

gelerek daha sonra bu yönde oluşturulan görüş ve düşünceler Türk sinemasının kendi 

içerisinde ‘akım’ı olmuştur. 

“Halit Refiğ, 1965 yılında önce ‘Halk Sineması’ kavramını, daha sonra da onu 

geliştirerek ‘Ulusal Sinema’ kavramını ortaya atmıştır. Bu kavramlara kuramsal açıdan bir 

destek sağlamak için de Prof. Sencer Divitçioğlu ve Kemal Tahir’in ‘Asya Üretim Biçimi’ 

kuramından yararlanır. ‘Halk Sineması’ kavramının ilk dayanağı, Türk sinemasının ekonomik 

                                                           
149

 Esin Coşkun, Türk Sinemasında Akım Araştırması, Phoenix Yayınları, Ankara, 2009, s.34-48. 
150

 Halit Refiğ, Ulusal Sinema Kavgası, Dergah Yayınları, İstanbul, 2013, s.55. 



101 
 

yapısıdır. Refiğ’e göre, ‘Türk sineması doğrudan halkın parasıyla finanse edildiği için bir 

‘Halk Sineması’dır. Türk sineması yabancı sermaye tarafından kurulmadığı için 

emperyalizmin sineması, milli kapitalizm tarafından kurulmadığı için burjuva sineması, devlet 

tarafından kurulmadığı için devlet sineması değildir. Türk sineması doğrudan doğruya Türk 

halkının film seyretme ihtiyacından doğan ve sermayeye değil emeğe dayanan bir sinema 

olduğu için bir ‘Halk Sineması’dır. Bugün Türk sinemasında bir filmin yapımına yetecek 

kadar sermayesi olan prodüktörler bile filmlerinde çalıştıracağı kimselerin isimleriyle 

işletmelerden, filmin tamamlanmasında kendi kendisinin ödeyeceği uzun vadeli bonolar 

alarak iş yapmakta, yani halkın açık kredisine, emekçilerin kanaat ve sabrına 

dayanmaktadırlar. Halk bu kredisini kestiği anda (Türk filmlerine gitmekten vazgeçtiğinde), 

Türkiye’de film yapımı kesesine güvenen birkaç babayiğidin yılda yapabileceği iki üç filme 

iner.’ Halk sineması kavramının ilk dayanağı, Türk sinemasının ekonomik yapısıdır. İkinci 

dayanağı ise, Refiğ’in söylediğine göre, onun Türk halk sanatlarını yaratan Anadolu 

toplumunun sanat alanındaki duyuş ve deyişlerini yansıtmasıdır. ‘Türk sinemasının bu kapalı 

ekonomik yapısı, onun ister istemez gene kökü kendi kendine yeterli kapalı köy ekonomisine 

dayanan (Anadolu halk resimleri, Türk halk hikâyeleri, meddah, orta oyunu ve karagöz gibi) 

Türk halk sanatlarıyla benzer bir duyuş ve deyişte olmasına yol açmaktadır. Bu bakımdan, 

Türk sinemasını yok saymanın öbür Türk halk sanatlarını yok saymaktan farkı yoktur’(Halit 

Refiğ). ‘Yeşilçam sinemasını en iyi temsil edenler, başta Fuat Rutkay’ın Halk Filmi olmak 

üzere bu sokakta toplanmış derme çatma film yazıhaneleri, Vedat Örfi Bengü, Seyfi Havaeri, 

Memduh Ün, Hüseyin Peyda, Şinasi Özonuk, Nuri Akıncı gibi rejisörlerdi. Yeşilçam 

sinemasının en tipik örneklerini ise hiç şüphesiz Muharrem Gürses meydana getirmekteydi. 

Muharrem Gürses en kaba ve en ilkel biçimde de olsa Türk insanının duyuş ve davranışlarını, 

geleneksel Türk temaşa sanatlarına uygun bir biçimde ortaya koyan bir sinemacı, Türk sinema 

sanatının ilk primitiflerinden en dikkati çekeniydi’(Halit Refiğ). Halit Refiğ daha da ileri 

giderek, 1950’li yıllarda sinemayı Ertuğrul’un etkisinden kurtarmaya, sinema dilini 

oluşturmaya çalışan yönetmenlerin, batılı tiyatro etkilerinin yerine batılı sinema etkilerini 

geçirdiklerini, Türk sinemasının asıl yaratıcılarının Yeşilçam sinemacıları olduğunu ileri 

sürer. Muhsin Ertuğrul sinemasına asıl tepki, Beyoğlu’nda Yeşilçam Sokağı’nda 

yuvarlanmaya başlayan, ne tiyatro ile ne de Batı sineması ile ilgilenen, sermayeleri ve teknik 

imkânları çok kıt birtakım film yapımcılarından geldi. ‘Bunların ortaya koydukları hiçbir 

sanat iddiası olmayan, sadece ticari amaçlarla çevrilen filmler, teknik ve estetik açıdan son 

derece ilkel olmalarına rağmen, geleneksel Türk temaşa sanatlarına dayanan kökleriyle çok 

daha fazla ulusal özellik taşımaktaydılar. Tek parti devrinin karakterini çizen Muhsin Ertuğrul 



102 
 

sinemasına karşılık, Demokrat Parti’nin iktidara geliş yıllarında başlayan Yeşilçam sineması, 

aynı yıllarda tıpkı siyasetin halka açılışı gibi, sinemanın halka açılışı ve ulusal özellikler 

taşımaya başlaması bakımından sinema tarihimizdeki ileri ve olumlu bir adımdır’(Halit 

Refiğ). ‘Yeşilçam’da yapılan yerli filmler sinemayı Türk seyircisine sevdirmiş, halkın 

çoğunlukla yerli yapımlara gitmesini sağlamış, bu durum sinemacılığın bir meslek haline 

gelmesini sağladığı gibi, ileride ortaya çıkacak Halk sinemasına ve Ulusal sinemaya da bir 

temel teşkil etmiştir’(Halit Refiğ). Türkiye’deki sinema izleyicisinin yerli filmleri sevdiği, bu 

yüzden onları para vererek izlediği düşüncesine Nijat Özön, bunun yalnız Türkiye’ye özgü bir 

durum olmadığı, dünyanın her tarafındaki sinema seyircisinin genelde kendi ülkesinin 

filmlerini daha çok izlediği cevabını verir ve bu durumdan bir Halk Sineması kuramı 

çıkarmanın doğru olmayacağını ifade eder. ‘Sinema tarihi göstermiştir ki, belli bir dili 

konuşan kalabalık yığınlar varsa, bunların gereksinmesini karşılayacak film yapımı da er geç 

doğar. Hatta film sayısı yönünden, çok gelişmiş, aşırı endüstrileşmiş, daha köklü sinema 

geleneği olan ülkeleri bile aşar. Büyük dil topluluklarına yönelen Japonya, Hindistan, Hong 

Kong, Filipin, Kore, Mısır gibi ülkelerin, dünyanın en çok film çeviren ülkeleri arasında yer 

alması, içlerinden çoğunun Amerika’yı, Sovyetler Birliği’ni, Fransa’yı, İtalya’yı sayıca geride 

bırakması bundandır. Ama yine bu sinemaların ürünlerinin ezici çoğunluğu, hala Hollywood 

özentisi ürünlerdir, kimsenin bir halk sinemasından, ulusal sinemadan söz açmaya dili 

varmaz’(Nijat Özön).   Halk sineması kavramını Halit Refiğ ortaya atmış, ona kuramsal bir 

temel bulmaya çalışmıştır. Ondan başka Metin Erksan, Duygu Sağıroğlu gibi yönetmenler de 

bu düşünce içinde yer alırlar. Ama Yeşilçam sineması örnekleri dışında Halk Sineması 

ürünleri olarak sayabileceğimiz örnekler yoktur. Ayrıca bu yönetmenler kısa bir zaman sonra 

bu düşünceden vazgeçerek ‘Ulusal Sinema’ kavramını ortaya atmış ve onu, Kemal Tahir’in de 

desteğini alarak, Sencer Divitçioğlu’nun Osmanlı toplum yapısının ‘Asya Üretim Tarzı’na 

girdiği düşüncesine dayandırmaya çalışmışlardır.”
151

 

3.3. Ulusal Sinema Düşüncesi 

3.3.1. Asya Üretim Biçimi 

“1965’li yıllarda Kemal Tahir ve Sencer Divitçioğlu, Marx’ın Doğu toplumlarındaki 

üretim ilişkilerinin Batıdakinden farklı olduğu yolundaki savına dayanarak, Osmanlı 

toplumundaki üretim tarzının ‘Asya Üretim Biçimi’ne girdiği yönünde bir tez ileri 

sürmüşlerdi. Kemal Tahir’in de desteğiyle Ulusal Sinemacılar, önce ‘Halk Sineması’ daha 

                                                           
151

 Esin Coşkun, Türk Sinemasında Akım Araştırması, Phoenix Yayınları, Ankara, 2009, s.50-56. 



103 
 

sonra da ‘Ulusal Sinema’ düşüncelerine kuramsal bir dayanak sağlamak amacıyla bu tezleri 

kullandılar. ‘Asya Tipi’nin temelini, coğrafi nedenlerden dolayı toprak mülkiyetinin devlete 

ait olması oluşturmaktadır. Bu sistem içinde birey topluluktan bağımsız olamıyor, tarım ile 

zanaatkârlık bütünleşiyor, üretim topluluğun kendi içinde devrediyor. Sonuç olarak da ticaret, 

sanayi ve sermaye birikimi gelişemiyor, sistem ancak dışarıdan, Batı kapitalizminin 

zorlamasıyla yıkılabiliyor. Kemal Tahir’in ve Ulusal Sinemacıların savı ise, bu üretim 

ilişkilerinden dolayı Osmanlı toplumunun sınıfsız bir yapıya sahip olduğudur. Onlara göre, 

Osmanlıda sınıflar olmadığı için Türk halk sanatları Batı sanatlarından farklıdır. Batıdaki 

feodal düzen, özel mülkiyetin kişilere ait olmasından dolayı sınıflı bir toplum ve bireye dayalı 

bir sanat yaratmıştır. Oysa Osmanlının sınıfsız toplumu, kamusal bilincin ön planda olduğu, 

kişilerin ancak toplumun temsilci tipleri olarak yer aldığı bir sanat yaratmıştır. Türk sineması 

da, Ulusal bir sinema olabilmek için, kamusal bilincin ön planda olduğu bu Türk halk 

sanatlarına dayanmak zorundadır.”
152

 

3.3.2. Ulusal Sinema Düşüncesinin Ortaya Çıkışı 

 “Ulusal Sinema kavramı Halit Refiğ tarafından ortaya atılmış, Metin Erksan, Duygu 

Sağıroğlu, Atıf Yılmaz ve Lütfi Akad gibi yönetmenlerce de desteklenmiş bir kavramdır. 

Ulusal Sinema kavramı, öncelikle aynı yönetmenler tarafından daha önce ortaya atılan Halk 

Sineması kavramının yanlışlarının temelinden yola çıkılarak oluşturulur. Batı sineması 

hayranlığına karşı oluş, bu sinema düşüncesinin diğer ayağıdır. Kaynağı ise, Türk temaşa 

sanatlarıdır. Türk temaşa sanatlarının Batı sanatının özündeki bireysellikten farklı olarak bir 

kamu bilinci taşıdığı söylenerek, bu sanatın aslında, Avrupa’daki özel mülkiyete dayalı 

feodaliteden ayrı olarak Osmanlı toplum yapısının üretim ilişkilerinin sınıfsız yapısından 

kaynaklandığı vurgulanır. Halk sinemasının en büyük özelliklerinden biri yıldız kişilikleri 

yüzünden hikâyelerde bir kalıplaşmaya varılması ve dış tesirlere fazlaca açılarak ulusal 

özelliklerini (tamamen değilse bile) büyük ölçüde kaybetmesi oldu. Yabancı filmlerden 

adapte, kopya konuların ortalığı sarması bu devrenin özelliklerindedir.  Ulusal Sinema ise, 

1966-67 yıllarından itibaren bilinçli bir şekilde kullanılmaya başlayan bir kavramdır. Bu, Halk 

Sinemasında olduğu gibi tabandan gelen bir hareket değil, Metin Erksan, Halit Refiğ gibi 

rejisörler, Türk Film Arşivi gibi kurumlar tarafından teorisi yapılan bir sinema biçimidir. 

‘Ulusal Sinema kavramı bir yandan ‘Halk Sinema’sına bir yandan da Batı Sineması 

hayranlığına karşı bir tepkiden doğmuştur’(Halit Refiğ). Halit Refiğ bu kavramı ortaya 

                                                           
152

 A.g.e. s.56-58. 



104 
 

atarken, ‘Bizim insanımızı meydana getiren, milli karakterimizi teşekkül ettiren özellikler 

nelerdir? Bizim insanımızdaki özellikleri meydana getiren, gerek tarihsel şartlar, gerek sosyal 

şartlar nelerdir? Bu, bizim insanımızın kendine mahsus düşünme şeklini, hissiyat şeklini, 

davranış şeklini meydana getiren sosyal ve tarihsel şartların, diğer memleketlerin sosyal ve 

tarihsel şartlarından farkları nelerdir? Bu farklar hangi farklardır ki, Türk insanını, belli 

noktalarda diğer toplumların insanlarından farklı şekilde düşünmeye, farklı şekilde 

hissetmeye ve davranmaya götürür. Ulusal sinemadan amacının, ‘Bizim, cemiyet olarak diğer 

cemiyetlerden ayrı özelliklerimizi tespit etmek, bizi yarına hazırlamak, toplumumuzun 

varlığını yarın da devam ettirmek için, bu özellikleri araştırmak, insanımızın bu özelliklere 

göre ayrı davranışlarını ortaya koymak’ olduğunu ifade eder.”
153

 

 "Türkiye’nin bugünkü tarihsel koşulları içinde, ulusal düşünce ve sanat akımlarına 

sarılmamız tek varolma yolumuzdur. Bu dün böyle değildi, yarın da böyle olmayabilir, ama 

bugün böyledir. Bu gerçeği görmemekte ısrar etmek, evrensellik savunucularını süper 

devletlerin ajanları durumuna düşürür. Ulusal Türk sineması bu tarihsel çabada ulusal Türk 

düşüncesi ve sanatlarının bir parçası olarak üzerine düşeni yapmakla yükümlüdür. Ulusal 

akımlar Türk düşünce ve sanatlarında ne kadar gelişip güçlenirse Türk sinemasını da bu yolda 

o kadar olumlu bir biçimde etkileyip besler. Türkiye’nin bugünkü tarihsel koşullarında, ulusal 

sanatların gerekliliği konusunda Türk sinemacılarının bilinçlenenleri, öbür sanat kollarından 

ve düşünce akımlarından yardım görsünler veya görmesinler, ‘çağdaş’, ‘yeni’, ‘özgür’ gibi 

yaftalar altında süper devletlerin sızma ve yayılma stratejisi olan ‘evrensel sanat’ akımlarına 

yetenekleri ve olanakları oranınca karşı koyan ‘ulusal Türk sineması’ için çalışacaklardır.”
154

 

 Halk sineması anlatısının yabancı kapıların tesirine açılması ile ulusal özelliklerini 

yitirmesini ve batı hayranlığını gerekçe göstererek ortaya atılan ulusal sinema düşüncesini; 

yukarıdaki ifade tarzıyla, bizim insanımız, milli karakterimiz, bize ait olanı meydana getiren 

tarihi ve sosyal şartlar, bize özel hususiyet, hissiyat ve bunların diğerlerinden farkı şeklinde 

kodlayan ve buradan amacın bizi diğerlerinden farklı kılan özelliklerin tespit edilerek buna 

uygun, özgün davranışlar ortaya koymak olarak adlandırılan ulusal sinemacılık, Halit Refiğ, 

Metin Erksan gibi sinemacılar tarafından dillendirilmiştir. Burada dikkat çeken nokta ulusal 

sinemacıların biz ve diğerleri söylemi ile sinemadaki milli düşünceye dem vurması hatta 

milliyetçi söylemi savunmasıdır. 

                                                           
153

 A.g.e. s.59-60. 
154

 Halit Refiğ, Ulusal Sinema Kavgası, Dergah Yayınları, İstanbul, 2013, s.96. 



105 
 

 “Batı sinemasının en büyük kaynağı hiç şüphesiz Batı tiyatrosu, edebiyatı ve plastik 

sanatlarıdır. Batı sanatlarını Türk sanatlarından topyekûn ayıran en önemli temel mesele 

ferdiyet meselesidir. Geleneksel ve klasik Türk sanatlarında (yani ister halk, ister saray sanatı 

olsun) fert önemli bir rol oynamaz. Önemli olan toplumun içinden temsilci tiplerin tasviri ve 

kamusal bir bilinçtir. Türk filmleri geleneksel temaşa sanatları dâhil bütün klasik Türk 

sanatlarının bu ortak özelliğini içerdiği sürece ulusal olmak değerini kazanabilir. Yoksa bu 

temel üzerine oturmadan geleneksel temaşa sanatlarını taklit, müzik, raks gibi özelliklerinden 

gelişigüzel sinemada yararlanmaya kalkmak sahte bir ulusallıktan öteye geçemez.’(Halit 

Refiğ). Aslında Refiğ’e göre asıl mesele, filmin özünde, genel yapı ve karakterinde ulusal 

olabilmektir. ‘Bugün Türk halkı yerli üretimden çok yabancı üretim kaynaklarına bel 

bağladığından; Türk ekonomisi büyük ölçüde Almanya’ya çalışmaya giden işçilere, Amerikan 

yardımına ve yabancı sermaye yatırımlarına dayandığından, ulusal bir sinema için ne halktan 

böyle bir destek, ne de devletten resmi bir teşvik yoktur. Bu bakımdan Ulusal Sinema 

örnekleri Haremde Dört Kadın, Sevmek Zamanı, Kuyu ve Bir Türk’e Gönül Verdim gibi 

birkaç filmi pek aşmamaktadır.’(Halit Refiğ). Halit Refiğ, kendi yaptığı filmler arasında 

Ulusal Sinema düşüncesine en yakın bulduğu filmlerin Haremde Dört Kadın (1965) ve Bir 

Türk’e Gönül Verdim (1969) olduğunu söyler. Bunlardan başka Fatma Bacı da Ulusal Sinema 

örneği sayılmaktadır. Metin Erksan’ın Sevmek Zamanı (1966) ve Kuyu (1969); Duygu 

Sağıroğlu’nun Bitmeyen Yol (1965), Ben Öldükçe Yaşarım, Vatan ve Namık Kemal; Atıf 

Yılmaz’ın Yedi Kocalı Hürmüz, Kozanoğlu, Köroğlu; Lütfi Akad’ın Kızılırmak-Karakoyun 

(1967), Irmak (1972), Gökçe Çiçek (1973) gibi filmleri Ulusal Sinema düşüncesi içerisinde 

yer alan filmler olarak gösterilir. Haremde Dört Kadın filmi önce toplumsal Gerçekçi bir film 

olarak sunulmuş, fakat daha sonra Halit Refiğ tarafından bir Ulusal Sinema örneği olarak 

gösterilmiştir. Filmin gerçekçi bir yapıya sahip bir çağ filmi olduğunu söylemek daha doğru 

bir yaklaşım olacaktır. Ulusal Sinema olduğunu öne sürmek ise, tartışma götürür bir 

çıkarımdır. Nitekim daha sonra Kemal Tahir’in kendisi bu filmin teorilerine uymadığını 

söylemiş ve onu reddetmiştir. ‘Çünkü orada Abdülhamit düzenini yerme, Jön Türkleri övme 

vardı. Tabi bu da Kemal Tahir’in ve Osmanlıcının işine gelmeyen bir şey’(Nijat Özön). Nijat 

Özön, Haremde Dört Kadın filminin aslında Ulusal Sinema örneği olmadığını, Refiğ’in iddia 

ettiği savlara ters düştüğünü söyler. Ama Halit kendi kuramına saygı göstermek istiyorsa 

yadsıması gerekirken, başarılı filmlerinden biri olduğundan, ona toz kondurmaz Refiğ’in Bir 

Türk’e Gönül Verdim filmi basit bir sinema yapısı içinde Türk toplumunun yapısını, bu 

yapının Türk insanında meydana getirdiği ahlak anlayışını, insanlık anlayışını ve yabancı 

insanın cemiyete girdiği zaman kendi toplumundan getirdiği farkları, bu toplum ile arasındaki 



106 
 

tezatları ve toplumun kendi şartlarına uymak şartlarıyla yabancı unsurları kendi bünyesi 

içinde nasıl mesyedebileceğini, hangi şartlar içinde mesyedebileceğini (eriteceğini) anlatmaya 

çalışan bir filmdi. Film, bazı eleştirmenlerce çağdışı bulunmuş, yabancıların ancak 

benliklerini kaybetmek şartıyla Türkler tarafından kabul edilecekleri yolunda mesajlar 

vermesi eleştirilmiştir.”
155

   

“Ulusal Sinema anlayışı içinde yer alan ikinci yönetmen Metin Erksan’dır. Erksan’a 

göre, ‘Türk toplumunu oluşturan ekonomik, politik, sosyal ve dini etkenler var. Bu etkenleri 

iyice bilerek, Türk toplumu içinde oluşan Türk insanının yapısını iyice bilerek, bu oluşumun 

içinde’ Ulusal Sinemaya ulaşılacaktır. Onun Ulusal Sinema düşüncesi içinde özellikle 

üzerinde durduğu konu, sınıfsız bir toplum meselesidir. Ona göre Türk toplumu sınıfsız bir 

toplumdur ve bu yüzden de Türk sineması sınıfsız bir toplumu anlatmalıdır. Oysa Refiğ 

tarafından tam bir Ulusal Sinema örneği olarak gösterilen Sevmek Zamanı’nda, ‘surete aşık 

olma’ meselesinin yanında bir ‘sınıf çatışması’ da vardır. Refiğ, Sevmek Zamanı’nın dış 

yapısında hiç fark edilmese bile özünde tam bir Ulusal Sinema örneği olduğunu söyler. 

‘Sevmek Zamanı bence, milli bir sanat eserinin en iyi örneklerinden biri. Sevmek Zamanı 

öyle bir film ki, Sevmek Zamanı’nın içinde ilk bakışta katiyen bir toplumsal dram yok. Fakat 

Sevmek Zamanı’nda çok başka bir şey var. Onu diğer filmlerin çok üstünde tutuşumuzun 

sebebi, ondaki duyuşun, düşünüşün, kısaca Sevmek Zamanı’nın ruhunun milli olması. Bizi 

Ulusal Sinema konusunda aldatan en büyük yanlışlardan birisi de, dış görünüşteki milli 

unsurlarla, dibinde yatan yabancılığın çatışmasını gözden kaçırmak. Öyle filmler var ki, dış 

yüzlerinde müthiş milliler. Yerlerinde çekilmiş, yerlerinde insanlar kullanılmıştır. Kılıklar, 

kıyafetler son derece gerçek gibi gözükür. Bazı örf ve adetler izlenilmiş, o örf ve adetler 

doğruya yakın biçimde sinemaya yansıtılmaya çalışılmıştır. Dış yüzünden baktığımız zaman 

her şey tamammış gibi gözükür. Fakat filmin derinine girince, biraz dışından görünen şeyleri 

aşıp içine doğru girmeye çalışınca, bu sefer oradaki insan münasebetlerinin, oradaki dünyaya 

bakış açısının katiyen bize uygun olmadığını bir müddet sonra fark ediyorsunuz. Böylelikle 

bazı filmler var ki, dış yüzünde son derece yerli gözükürken, iç yapısıyla korkunç yabancı 

filmler oluyor. Sevmek Zamanı’nı benim birinci derecede örnek alışımın sebebi, dış yüzünde 

belli bir gerçekçilik, yerlilik olup da, iç yüzünde katiyen milli ve yerli olmayan sinema 

eserlerinin tam aksi kutupta bir film olması, dışından bakıldığı zaman hiçbir milli unsur 

yokmuş gibi görünmesi. Çünkü insanları özel milli kıyafetler giymiş değil. İnsanların kılık 

kıyafetleri son derece olağan kıyafetler. Olay katiyen milli özellikler gösteren yerlerde 

                                                           
155

 Esin Coşkun, Türk Sinemasında Akım Araştırması, Phoenix Yayınları, Ankara, 2009, s.61-66. 



107 
 

çekilmemiş. Tabiat, sokaklar, herhangi bir yerde, herhangi bir memlekette geçebilecek gibi. 

Fakat filmdeki duyuş, filmdeki insan münasebetine bakış, yaşayış ve ölüm konularında 

rejisörün davranışı; bunlar başka bir milletin sanatçısının bakamayacağı, getiremeyeceği belli 

bir duyuş ve heyecanı getirmiş oluyor.’ Film hakkında yapılan eleştiriler ise, onun tamamıyla 

Batı sineması özentisi olduğu yönündedir. Fransız sinemasından Resnais ve İtalyan 

sinemasından Antonioni, Viskoni, Fellini gibi yönetmenlerden izler taşımakta olduğu, Batıdan 

biçim aktarmaları yaptığı ifade edilmiştir. Bu tür eleştiriler yüzünden de Refiğ’in, biçim ve 

içeriği ayırarak, ‘Biçimde Batılı, içerikte Ulusal olunabilir’ ifadesini kullandığı ileri 

sürülmüştür. Bunun nedeni, Ulusal Sinema örneği olarak gösterilen filmlerin bir tek film 

dışında (Atıf Yılmaz’ın Yedi Kocalı Hürmüz filmi) hepsinin Batılı anlatım teknikleri 

kullanılarak yapılmış olmasıdır. Zaten Ulusal Sinemanın ve Ulusal Sinema örneği olarak 

gösterilen filmlerin en zayıf noktası budur. Bu yüzden de dayandıkları teoriye ters 

düşerler.”
156

   

Bu noktadan hareket edilirse biçim ve öz’ün birbirinden ayrıldığı sinemasal 

örneklerden sonra herhangi bir akımdan bahsetmek anlamsız hale geldiğinden geleceğe dönük 

olarak Türk sinemasında bir akımdan söz etmek de mümkün gözükmemektedir.    

“Ulusal Sinema düşüncesi içinde yer alan üçüncü yönetmen Duygu Sağıroğlu’dur. 

Ona göre, Ulusal Sinemanın ‘çağımızdaki Türk insanının dünya görüşünü yansıtan bir sinema 

olması gerekiyor’dur ve bu dünya görüşü elbette tarihimizden, elbette geleneklerimizden, 

elbette bu tarih sırası içinde insanımızın durmadan yaşadığı çeşitli olayların birikimi 

sonucunda oluşmuş bir dünya görüşü olacaktır. Bugün, bu görüşe kapı aralamak için 

başvuracağımız sonsuz olanaklar var. Önce elbette sanatımız ve kült ürümüz var. Duygu 

Sağıroğlu, Bitmeyen Yol ve Ben Öldükçe Yaşarım filmlerini, 1973 yılında yapılan Milli 

Sinema konulu bir açık oturumda Ulusal Sinema örnekleri olarak gösterir. Bitmeyen Yol filmi 

önce Toplumsal Gerçekçi film örneği olmuş, sonra Yeni Dalga tarzında olduğu söylenmiş, 

daha sonra da Ulusal Sinema örneği olarak gösterilmiştir. Bu yönetmenlerden başka Lütfi 

Akad ve Atıf Yılmaz da Ulusal Sinema düşüncesi içinde yer alan yönetmenlerdir. Ancak 

onlar bazı bakımlardan diğerlerinden ayrılır. Bunun nedeni, diğerleri filmin içeriğini ön 

planda tutarken, onların biçime ağırlık vermesidir. Lütfi Akad, ‘Batı özentisi filmler yapıyor, 

kendimiz seyredip kendimiz beğeniyorduk. Batıcılık yanlışında sinema yazarları suç 

ortağımızdı.’diyerek, Ulusal Sinema düşüncesine nasıl vardığını açıklar ve bundan sonra ‘Biz 

                                                           
156

 A.g.e. s.66-71. 



108 
 

milli kültür kaynaklarımıza dönmek, kendi halkımızın dokusundan davranarak filmler 

yapmak istiyoruz’ der.(Halit Refiğ). Ama yaptığı Kızılırmak-Karakoyun, Irmak, Gökçe Çiçek 

gibi filmler, Ulusal Sinema örnekleri olmaktan çok Türk sinemasında yeni bir gerçekçi 

yönelimin başlangıcı olarak kabul edilir. Atıf Yılmaz, Ulusal Sinemayı, ‘Bence öncelikle yerli 

bir temanın işlendiği, bize has bir hikâyeyi gene bize has özgün bir biçimle ve ritimle 

anlatabilmek, bize özgü bir sinema dili oluşturmak’ olarak tanımlar ve ulusal bir üslup 

arayışlarının sebebinin ‘geçmiş kültürümüzle bağlarımızın koparılmış olmasından, ulusal bir 

kimliğimiz olmamasından’ kaynaklandığını söyler. Bu düşüncenin başarılı olamamasının, 

tutmamasının ona göre en büyük sebebi de, eski kültürümüzle bağlarımızın koparılması, 

ancak çok yeni bir cumhuriyet kültürüne sahip olmamızdır. ‘Türkiyeli sanatçılar, 70 yıllık 

yapay bir cumhuriyet kültürüyle sanat yapmaya uğraşıyorlar. Batı sanatlarını ne kadar iyi 

taklit edersek o kadar başarılı olacağımızı söyleyen bir kültür anlayışıyla. Kültür alınıp 

satılabilen bir şeymiş, bir ülkenin binlerce yıllık kültürü elli altmış yılda özümsenebilirmiş 

gibi. İşte, benim ve arkadaşlarımın ulusal bir sinema dili arayışımız bu eksikliği fark 

etmemizden doğdu. Ama biz de, öteki Türkiyeli sanatçılar gibi, bu fikri gerçekleştirebilecek, 

hayata geçirebilecek kültür birikimine sahip değildik. Biz de öteki sanatçı arkadaşlarımız gibi, 

Batı kültürüyle yetişmiş birer cumhuriyet çocuğuyduk.’(Atıf Yılmaz).”
157

  

Atıf Yılmaz, Ulusal Sinema konusunda yukarıdaki şekilde görüşlerini dile getirirken, 

kültürden dem vurarak kültürümüzün batıdan kaynaklı bir kültür olduğunu ve cumhuriyet 

kültürüne dönüşerek aslında kendi kültürümüzü ve bize ait değerleri unuttuğumuzu ve aslında 

kültürün alınıp satılan bir şey olmadığını, binlerce yıllık kültürü unutup son 70 yılın 

kültürüyle kültürlendiğimizi ve bu eksiklikten dolayı da Ulusal Sinema düşüncesine 

meyledildiğini ifade eder.  

“Türk sineması halktan gelen ve halka dayanan bir sinema olduğu için, en kaba, en 

salaş, en ilkel filmlerde bile, devletin kendi bindiği dalı kesen yöneticilerine rağmen halkın 

daha devletçi düşünüş ve davranışını yansıtmaktadır. Halkı günün maddi gerçekleri ile karşı 

karşıya getirmek ‘ulusal Türk sineması’nın ödevidir. Bu sinemayı desteklemek ve geliştirmek, 

mülklerini kaybetme tehlikesi karşısında bulunan sınıflar teşekkül etmediği sürece devlete 

düşer. Bu da ancak devletin, daha doğrusu devlet yöneticilerinin, belli bir ulusal bilince sahip 

olmasıyla mümkündür. Yoksa Türkiye’yi Avrupa’nın bir taşra eyaleti haline getirmekle işin 

içinden sıyrılıp, cebindeki yüzde ile savuşacağını hesaplayan idarecilerle olacak iş değildir. 

                                                           
157

 A.g.e. s.72-76. 



109 
 

Zaman zaman bazı Türk sinemacılarının türlü müşküller içinde, şahsi çabalarıyla elde ettikleri 

küçücük imkânları bu yolda kullanmaya gayret ederek ulusal sinema örnekleri ortaya 

koymaya çalıştıkları bozkırda gelişemeden kavrulup kalan çekirdekler olmaktan öte bir sonuç 

veremez. Metin Erksan’ın adeta iğne ile kazdığı ‘Kuyu’ filmi gibi, benim yaptığım ‘Bir Türke 

Gönül Verdim’ de arkası gelmeyen bu çeşit ulusal sinema çabalarından biridir.”
158

 

Sinemada akım konusu da sinemanın kendisi gibi siyasi ve sosyal konjonktürden 

etkilenmiştir. Söylemler, düşünceler, siyasal durumlar ve sosyolojik durumlar değiştikçe 

sinemadaki bakış açısı da değişmekte ve kendine şekil vermektedir. Sinemacılar dönemi ile 

başlayan akım meselesi daha önce bahsedildiği gibi çeşitli anlatı ve hareketlerle kendine yer 

bulmuş ancak batı sinemacılığında olduğu şekliyle bir akım halini almamıştır. 

 “Kısacası, Ulusal Sinema düşüncesi bir akım haline gelememiştir. Bunun birçok 

sebebi vardır. Yönetmenlerin aralarında tam bir görüş birliğine varamamış olmaları, biçim ve 

öz birlikteliğine sahip yeni bir anlatım tarzı geliştirememiş olmaları, yapılan filmlerin 

hiçbirinin, bir tanesi hariç ( Yedi Kocalı Hürmüz), ortaya attıkları görüşlere uygun olmaması, 

filmlerin sayılarının az olması gibi nedenler Ulusal Sinema düşüncesinin bir akım olmadığını 

kanıtlamak için yeterlidir. Daha da önemlisi, böyle bir düşüncenin yapay olarak ortaya çıkmış 

olması, bazı yönetmenler tarafından günün ‘moda’ düşüncesine ayak uydurmak amacıyla 

ortaya atılmış olmasıdır. O yıllarda 1960’ların başlarındaki özgürlük havası yerini anarşiye 

bırakmaya ve Türkiye’ye genel olarak bir kaos ortamı hakim olmaya başlamıştı. Bu dönemde 

radikal değişim isteklerinin karşısına ülkücü düşünceler çıkarılacak ve 70’lere doğru ülkedeki 

gerilim son haddine ulaşacaktı. Türkiye’ye hâkim olan bu havadan elbette sinema da 

etkilenecek ve 60’larla birlikte başlayan gerçekçi yönelimlerden uzaklaşılarak milliyetçi 

söylemler ağırlık kazanmaya başlayacaktı. Hatta 70’lerle birlikte sinema alanında dinsel 

temalı filmler ağırlık kazandı ve bu tür filmleri tanımlamak için Milli Sinema olarak 

adlandırılan bir kavram ortaya atıldı. 70’lerde Türkiye’nin içinde bulunduğu sosyal ve siyasal 

durumun bir ayağı radikal sağ düşüncelerin hız kazanması ise, diğer ayağı sol düşüncelerin 

gittikçe radikalleşerek eylemci bir nitelik almasıdır. Bunun sinemadaki yansıması ise, yine 

70’lere doğru ortaya çıkan Genç Sinema hareketidir.”
159

  

                                                           
158

 Halit Refiğ, Ulusal Sinema Kavgası, Dergah Yayınları, İstanbul, 2013, s.139-140. 
159

 Esin Coşkun, Türk Sinemasında Akım Araştırması, Phoenix Yayınları, Ankara, 2009, s.76-77. 



110 
 

3.3.3. Milli Sinema Anlayışı 

 “Milli Sinema kavramı, 1960’lı yılların sonunda Yücel Çakmaklı tarafından ortaya 

atılmış, kavrama Necip Fazıl Kısakürek, Ahmet Güner, Üstün İnanç gibi isimlerden yola 

çıkılarak kuramsal bir temel kazandırılmaya çalışılmıştır. Ancak esas olarak bu düşünceyi 

ortaya atan ve yaptığı filmlerle desteklemeye çalışan kişi Yücel Çakmaklı’dır. Çakmaklı’nın 

tanımıyla, ‘Milli Sinema, milli kültürün sinema diliyle anlatılmasıdır. Burada kastettiği milli 

kültür ise, bir toplumun tarihi birikiminden aldığı duyuş, düşünce ve yaşama biçimi ile 

oluşturduğu değer hükümleridir. Ona göre bu değer hükümleri ilim, sanat ve dindir. Ve aynı 

zamanda bu değer hükümleri Selçuklu ve Osmanlı toplumlarında oluşan değer hükümleridir. 

Tanımı bu şekilde yapılan Milli Sinemanın bir başka ayağı ise, yabancı kültür ile 

şartlanmadan, yabancı kültürün emperyalist siyasetine mağlup olmadan kendi öz kültürümüzü 

müdafaa edebilmektir.’ Yani Çakmaklı’nın açıkladığı Milli Sinema anlayışının temelini 

Selçuklu ve Osmanlı toplumlarında görülen İslamiyet’le bütünleşmiş bir yaşama şekli 

oluşturur ve bu anlayışın bir diğer uzantısı da Batı karşıtlığıdır. Çakmaklı bu düşüncelerini 

yaptığı filmlerle desteklemeye çalışır. 1970 yılında yaptığı Birleşen Yollar filmi, Milli Sinema 

anlayışının ilk örneği olarak kabul edilir. Daha sonra Çile (1972), Zehra (1972), Ben 

Doğarken Ölmüşüm (1973), Oğlum Osman (1973), Diriliş (1974), Garip Kuş (1974), Kızım 

Ayşe (1974), Memleketim (1974) gibi filmler yapan Çakmaklı, her filminde Milli Sinema 

anlayışını yansıtmaya çalışır. Ancak onun kendi milli görüşünü en çok yansıtan filmleri 

Oğlum Osman, Diriliş, Kızım Ayşe, Memleketim filmleridir. İlk filmi Birleşen Yollar ve 

sonraki filmlerinde ticari sinemanın kalıplarına ve öykü anlayışına bağlı kalan Çakmaklı’yı 

Yeşilçam sinemasından ayıran tek şey, filmlerinde yansıtmaya çalıştığı milli değerlerdir. 

İnsanın başkası yoluyla milli değerlere dönmesi, İslami yaşam tarzını benimsemesi Çakmaklı 

’nın filmlerinin özüdür. Ancak, bu öz Yeşilçam kalıplarında verilir. Bu durum hitap ettiği 

çevre tarafından dahi eleştirilmesine neden olmuştur. Ticari sinemanın anlatım kalıplarını 

benimsemesi yanında, Çakmaklı’nın yaptığı filmlerin Milli Sinemayı ne kadar yansıttığı 

sorusu da yine aynı çevrelerde tartışma yaratmıştır. Çakmaklı dışında Mesut Uçakan ve Salih 

Diriklik de Milli Sinema anlayışı doğrultusunda ürünler vermişse de, yine bunlar da dinsel 

yanı ağır basan, Yeşilçam kalıpları içinde kalan ürünler olmaktan öteye gidememişlerdir.”
160

 

“Atilla Dorsay, bu akım için şöyle demektedir: Kendisine İslamcı adını takan bu tür 

sinemadan kendi adıma hiçbir zaman rahatsızlık duymadım. 1973-1974’ten başlayarak çeşitli 

yazı, eleştiri ve konuşmalarımın (gerek benimle yapılan konuşmalar, gerekse benim örneğin 

                                                           
160

 A.g.e. s.78-80. 



111 
 

Yücel Çakmaklı ile yaptığım konuşmalar) tanıklık edeceği gibi, bu tür sinemayı hep 

hoşgörüyle karşıladım. Hollywood Tevrat’a da, İncil’e de az yatırım yapmamıştı. Onca yıl 

izleyip durduğumuz haçlı seferleri, Evamir-i Aşere (sonradan on Emir), Ben Hur, Zincirli 

Köle, Peygamber Tarihi, The Bible vb. filmlerde, dinlerin kutsal kitapları, inançları ve 

propagandaları, bu parlak üstün yapımların dokusuna ustalıkla yerleştirilmişti. İslam niçin 

aynı şeyi yapmasın ki?“
161

 

 Milli Sinemacılık hareketinin öncüsü Yücel Çakmaklı yukarıda da bahsedildiği üzere, 

Osmanlı ve Selçuklu değerlerinden hareket ederek, Batı karşıtı ve milli olanın sinemasal dille 

anlatılması gerektiğini savunur. Şule Yüksel Şenler’in ‘Huzur Sokağı’ adlı romanından 

uyarlama ‘Birleşen Yollar’ filmi bu konunun ilk örneğidir. Filmde batılı, çağdaş olarak 

görülen ancak Türk milli değerlerine aykırı ve İslami anlayıştan uzak olan kültür ve değerler 

ile mücadele edilir ve milli kültür, sinema dili ile aktarılırken bu yine Yeşilçam film 

kalıbından kurtulamaz. Ancak yine de Milli Sinemacılar, milli kültür, değer ve Türk, Osmanlı, 

Selçuklu motiflerinden iyi yararlanarak, milli kimliğe ve dini kimliğe yeteri kadar yer ayırarak 

hatta onu başrolde oynatarak milliyetçi bir şekilde davranırlar. 

 

3.3.4. Genç-Devrimci Sinema Hareketi 

“Devrimci sinemacılar toplumsal gerçekçi akıma göre daha uç bir noktada 

duruyorlar.”
162

 “Kendilerini ‘Genç Sinemacılar’ olarak adlandıran bir grup dünyadaki, 

özellikle de Güney Amerika’daki devrimci hareketlerden etkilenerek kuramlar oluşturup 

filmler yapmaya, devrimci bir düşünceyi sinema alanına taşımaya çalışır. Genç Sinemacıların 

özellikle Güney Amerika ülkelerindeki Yeni Sinema akımından etkilenmeleri söz konusudur 

ve Yılmaz Güney devrimci sinemanın temsilcisi olarak kabul edilir. Onun 1970 yılında 

yaptığı Umut filmi devrimci sinemanın başlangıç filmi sayılsa da, Türkiye’de devrimci 

sinema tartışmaları aslında 1960’lı yılların ortalarında başlamıştır. 1965 yılında Onat 

Kutlar’ın başkanlığında Sinematek Derneği’nin kurulmasıyla başlayan bu hareketin özünde 

Türkiye’de Yeşilçam dışında ulusal ve devrimci bir sinema oluşturma isteği yatar. Bu istek 

Sinematek Derneği’nin yayın organı Yeni Sinema dergisinde 70’lere kadar dillendirilir ve bu 

yönelimin başlangıcı olarak kısa film yapımı özendirilmeye çalışılır. Ancak Sinematek’in bu 

                                                           
161

 Gülşah N. Maraşlı, Türk Sinemasının Dine Bakışı-Günahıyla Sevabıyla Yeşilçam, Ufuk Yayınları, İstanbul, 

2011, s. 24. 
162

 A.g.e. s.23. 



112 
 

çabası kuramsal düzeyde kalmış ve çekilen kısa filmlerin sayısının az olması, bunun halka 

gösteriminin yapılamaması gibi durumlar bu düşüncenin ileri gitmesine engel olmuştur. Diğer 

bir etken de, Sinematek Derneği’ni kuran kimseler arasında ortaya çıkan fikir ayrılıklarıdır. 

1968 yılına gelindiğinde Sinematek’ten ayrılan bir grup kendi devrimci sinema anlayışını 

daha rahat ifade edebilmek için Genç Sinema dergisini çıkarmaya başlar. Genç Sinemacılar, 

Ekim 1968 yılında çıkardıkları Genç Sinema dergisinin ilk sayısında bir bildiri yayımlayarak 

yeni, devrimci bir sinema anlayışını hedef aldıklarını açıklarlar. Genç Sinemacıların amacı, 

halk olarak tanımını yaptıkları emekçi sınıfları bilinçlendirmeyi, onların sorunlarını 

yansıtmayı amaçlayan halka dönük, devrimci ve bağımsız bir sinemanın sözcülüğünü 

yapmaktır. Bu yeni sinema, yeryüzündeki bütün Yeşilçamlara karşıdır. Ona göre yeryüzünün 

neresinde olursa olsun bir tek düşman vardır. Ve bu açıdan bakıldığında evrensellik düşüncesi 

ulusallıkla iç içedir. Bu sinema, sağlam, yerine oturmuş ve gerçek sanat değerleri taşıyan bir 

ulusal yapıtın kendiliğinden evrensel boyutlar kazanacağına inanır. Bu sinemaya göre, 

sinemacı kendi ülkesinin gerçeklerine eğilmekle yükümlüdür. Ama bu gerçekler sanat eserine 

her türlü bağnazlık ve dogmatizmden uzak biçimde yansıtılmalıdır. Sanatçı eserini özgür 

biçimde yaratır. Güçlü kuramsal temellerle yola çıkan Genç Sinemacıların yaptığı birkaç kısa 

film onların devrimci söylemlerini destekleyecek güçte değildir. Filmlerin çoğunluğu, 

özellikle de Yılmaz Güney’in filmleri, Yeşilçam kalıpları içinde yapılmış ve çoğu kez 

iletisinin ne olduğu anlaşılamayan filmler olarak kalır. Nitekim filmlere yöneltilen eleştirilerin 

odak noktası da budur. Yılmaz Güney demagoji yapmakla suçlanmış ve filmlerinin daha önce 

çektiği ağır melodram öğeleri taşıyan filmlerden ancak konu açısından ayrıldığı 

vurgulanmıştır. Güney’in filmlerinde toplumsal adaletsizliklere ve rahatsızlıklara dair güçlü 

vurgular varsa da, Güney bu toplumsal adaletsizliğin neyle, hangi yöntemlerle giderileceğine 

dair bir göndermede bulunmaz. Sosyalizme doğrudan bir gönderme yoktur filmlerinde. 

Yılmaz Güney’in yaptığı ve devrimci sinema örneği olduğu oldukça tartışılır birkaç film 

dışında Genç Sinema örneği olarak gösterebileceğimiz filmler yoktur ve bu yüzden de 

Türkiye’de devrimci sinema oluşumu daha çok kuramsal düzeyde kalmış, 70’lerde yapılan 

birkaç filmin böyle bir söylemi desteklemesi mümkün olmamıştır. Bu yüzden Türkiye’de 

devrimci bir sinemadan söz edemeyeceğimiz gibi, ‘Genç Sinema Akımı’ olarak 

adlandırabileceğimiz bir akım da söz konusu değildir. 60’lar ve 70’lerde yaşanan siyasal ve 

toplumsal olaylar Türkiye toplumunu son derece enerjik ve çalkantılı bir sürece sokmuştur. 

Ama ne yazık ki sinemamız bu dönemlerde gelişimini tam olarak tamamlayamadığı, diğer 

ülke sinemalarına göre oldukça geride kaldığı için bu toplumsal gelişmeler Türk sinemasında 

tam olarak yankısını bulamamıştır. Ve bu nedenlerle de tüm çabalara karşın Türkiye’de 



113 
 

devrimci bir sinema akımının yeşermesi mümkün olmamıştır. Diğer yandan, sinemamızın 

sonraki yıllarına baktığımızda apolitik filmlerin yanında politik bir sinema anlayışının 

yeşermeye başladığını, bazı yönetmenlerin Türkiye’nin içinde bulunduğu olumsuz şartlara, 

baskıcı ortama karşın toplumsal ve siyasal gerçeklere eğilmeye çalıştığını görürüz. Ömer 

Kavur, Şerif Gören, Yılmaz Güney, Zeki Ökten, Erden Kıral, gibi yönetmenlerin yaptığı 

filmleri politik sinema kalıpları içinde değerlendirmek mümkündür.”
163

  

Devrimci Sinema Hareketi olarak görülen ancak devrimci de sayılamayan Genç 

Sinema Hareketi temsilcileri de klasik Yeşilçam kalıbından kendilerini soyutlayamamış ve 

haliyle filmlerde de özellikle Yılmaz Güney demagoji yapmakla suçlanmış ve bir çözüm yolu 

da sunamadığından devrimci sinemacılar olarak görülememişlerdir. Hâlbuki “Sinema, en 

azından çok etkili olduğu ülkelerde, kültürel olarak neyin hoş görülebilir/izin verilebilir 

olduğunun tanımlanmasına büyük ölçüde yardım eder. Sinema toplumun ortak deneyimidir. 

Sinemanın rol modelleri psikolojik olarak öylesine güçlüdür ki, model yaratmayan rolleri 

toplumun tek tek üyelerinin anlaması bile çok zordur. Halk hikâyeleri gibi filmler de tabuları 

ifade eder ve bunların ortadan kalkmasına yardım eder. Neden-sonuç ilişkisi, daha önce 

belirttiğimiz gibi net değildir ama Amerika’daki 1960’ların sözde devrimci davranış 

modellerinin, ikisi de dikkate değer ölçüde isyankar olan 1950’lerin iki ana star kişiliği- 

Marlon Brando ve James Dean- tarafından beş yıldan fazla süre önceden haber verildiğini 

belirtmek ilginçtir. Daha özel bir örnek olarak Nanterre Üniversitesi’nde bir grup devrimci 

öğrenciyi anlatan Jean-Luc Godard’ın Çinli Kız filmi tam bir yıl önceden Mayıs-Haziran 

1968’i haber verdi ve gerçekten de tıpkı Çinli Kız’daki kurmaca isyandaki gibi, Nanterreli 

öğrenciler gerçek devrimin başarısızlığa uğraması sırasında ön saflarda yer aldılar.”
164

 

Devrimci filmler olarak yapmaya çalışılan ile dünya sineması kıyaslandığında işte yapılmaya 

çalışılan ve yapılan arasındaki fark gözler önüne serilmiş oluyor. Biri demagoji ile suçlanırken 

diğeri devrimi haber vermekle ödüllendiriliyor. Her ne kadar Genç Sinema Hareketi’de bir 

akım oluşturamamış olsa da burada dikkat çeken bir detay vardır. Ve burada da ‘sinemacı 

kendi ülkesinin gerçeklerine eğilmekle yükümlüdür.’ Fikri bir ulusallıkla beraber içerisinde 

kendi tabirleriyle ifade edildiği gibi dogmatizmden ve bağnazlıktan uzak olarak bir milliliği 

barındırmaktadır.  

                                                           
163

 Esin Coşkun, Türk Sinemasında Akım Araştırması, Phoenix Yayınları, Ankara, 2009, s.80-86. 
164

 James Monaco, Bir Film Nasıl Okunur? Sinema Dili, Tarihi ve Kuramı Sinema, Medya ve Mültimedya 

Dünyası, Çev. Ertan Yılmaz, (Oğlak Yayıncılık: İstanbul, 2013), s.253. 



114 
 

“Elbette bu akımlar bugün devam etmemektedir. Tıpkı Yeşilçam müessesesinin devam 

edemediği gibi. Özellikle 2000’lerden sonra verilen örneklerde gerek Milli Sinema gerek 

Ulusal Sinema kaygısı bulunmamakta, yapımcılar, yönetmenler, senaristler, kendilerini bu 

akımların içinde değerlendirmemektedirler.”
165

 “Sonuç olarak, Türk sineması sinema dilini 

oturtmaya başladığı 1960’lardan günümüze gelene kadar ne yazık ki bir akım yaratacak denli 

güçlü bir endüstriye, sanatsal tavra ve söyleme sahip olamamıştır.”
166

 

4. TÜRK SİNEMASI VE MİLLİ FİGÜRLER 

 Türk sinemasında milli figür dediğimiz zaman ilk akla gelen şey malum olduğu üzere 

asker-millet olgusudur. Türk milletinin yapısından kaynaklanan bu kavram yeni bir şey 

olmadığı gibi asırlar boyunca da değişmemiştir. Bu tarihsel kimlik Türkiye Cumhuriyeti’nin 

kuruluşunda da etkin rol oynayarak ona şekil vermiştir.  

Türkiye Cumhuriyeti’nin kuruluşu da çoğu devletin kuruluşu gibi sancılı geçen bir 

sürecin sonucudur. Bu sürecin sancıları Osmanlı Devleti’nin yıkılış emareleri göstermesi, tam 

bu sırada dünya savaşının patlak vermesi ve kurtuluş mücadelesinin başlaması ile doruğa 

ulaşmış ve büyük bir patlama olarak Osmanlı Devleti’nin yıkılması ve Türkiye 

Cumhuriyeti’nin kurulması ile sona ermiştir. Aslında bu sona eriş bilindik bir sona eriş değil 

bir sonun başlangıcıdır. Yani Türk Milli Devleti’nin başlangıcıdır. Ve aslında yaşanan 

sancılar bitmemiş bununla birlikte farklı şekillerde tezahür etmeye başlamıştır. Toplumsal ve 

siyasal alanda yeni kurulan devlet yeni bir devlet olmasının yanında eski tarihi ve kültürel 

bağlarından da kopmuş değildir. Bu yeni devlet şekillenme aşamasında bu kez modernliğin 

sıkıntısını çekmekte ve modern dünyaya ayak uydurmaya çalışmaktadır. Bu dönemde modern 

anlamda devletleşme çabaları ile yenilik çalışmaları yapılıyor ve cumhuriyetçi, batılı 

inkılâplar meydana getiriliyordu. İşte bu noktada devletin savaşlar ve mücadeleler sonucu 

kurulmuş olması, tarihsel kültürün devam etmesi ve bir vatan ve asker kültürünün devletin 

temel taşı olması ona bir kimlik kazandırıyordu. Türk milli kimliğinin inşası ki bu kimlik 

inşası hiç şüphesiz milli olmak zorundaydı fakat bu millilik içerisinde de moderniteyi 

barındırmak zorundaydı. Çünkü çağdaş dünya bunu gerektiriyordu. Zira çağdaş 

medeniyetlerin gerisinde kalmamak gerekliydi bu sebepten bütün inşa malzemeleri eksiksiz 

kullanılmaktaydı. Bu malzemeler yazıdan resime, kanundan adetlere, kurumlardan mimariye 

kadar modernleşme yolunda kullanılıyordu. Peki, sanatsal faaliyetler bunun neresindeydi yani 

                                                           
165

 Gülşah N. Maraşlı, Türk Sinemasının Dine Bakışı-Günahıyla Sevabıyla Yeşilçam, Ufuk Yayınları, İstanbul, 

2011, s. 24. 
166

 Esin Coşkun, Türk Sinemasında Akım Araştırması, Phoenix Yayınları, Ankara, 2009, s.87. 



115 
 

milli kimlik inşasında sanatın yeri ne idi? Aslında soruyu şu şekilde sormak gerekli sinema 

bunun neresinde? Şimdiye kadar sinemanın siyasi, toplumsal, sanatsal boyutunu incelemeye 

çalıştık ve sinemanın modernite konusunda ne işlev gördüğünü ve onun büyülü dünyasının ne 

anlatmaya çalıştığını irdeledik. Şimdi ise Türk milli kimliği ve inşasında sinemanın aslında 

daha önce konular içerisinde satır aralarında vermeye çalıştığımız sinemanın milli figür 

olabilme özelliği ve özelinde ise Türk sinemasının milli figür olabilme özelliğini irdeleyelim.  

Türkiye Cumhuriyeti’ne doğru giden yolda daha önce belirttiğimiz gibi Osmanlı 

topraklarına tüm dünya ile birlikte giren sinematograf cihazının etkisiyle sinema faaliyeti 

belge ve haber şeklinde kısa metrajlı filmler şeklinde başlayarak ilk önce resmi daha sonra 

yarı resmi bir halde devam etmiştir. Daha sonra ise 1922 yılında ilk özel film şirketi kurularak 

çalışmalarını sürdürmüştür. 1919 yılında Mürebbiye isimli romandan uyarlanarak çekilen film 

milli bir propaganda filmi haline dönüşerek o zamanlar Fransız işgalinde bulunan yerlerin de 

bir gün kurtarılabileceği fikrini aşılamış ve hatta Fransız işgali altında bulunan bazı Anadolu 

topraklarında Fransızlar tarafından yasaklanmıştır. Daha ilk zamanlarda bile yani sinemanın 

doğum sancısı çektiği bu topraklarda bir yıkılışın, savaşın ve kuruluşun vuku bulduğu bir 

ülkede sinema da bundan nasibini alarak bu süreçleri yaşamıştır. Kimi zaman bu süreçten 

etkilenmiş kimi zaman da bu sürece aktif olarak katılarak onu etkileyenleri de etkileyerek 

topluma propaganda sunmuştur. Mürebbiye’de olduğu gibi. 

Türk sinemasının ilk filmini 1914 yılında bir Osmanlı zabiti Fuat Uzkınay’ın 

Ayastefanos’ta Bir Rus Abidesinin Yıkılışı ile meydana getirmesi ve Osmanlı Devleti’nin 

birinci dünya savaşına girmesi sürecinde bu özelliği itibariyle propaganda mahiyeti taşıması 

ve daha sonra sinemanın bu propagandasını keşfeden Enver Paşa tarafından verilen talimatla 

1915 yılında Merkez Ordu Sinema Dairesi’nin kurulması sinemanın devlet eliyle ya da daha 

sağlıklı ifadesiyle ordu eliyle yürütülmesine vesile olmuş ve dolayısıyla savaş ve mücadele 

çağında belge-haber filmlerin ve de askeri filmlerin çekilmesini sağlamıştır. Bu tarz ulusal 

propaganda filmleri Cumhuriyet’in kurulmasıyla da devam etmiş olup yine bu dönemde özel 

film şirketleri kurulmaya başlanmış ve film çalışmaları yoğun bir şekilde gerçekleştirilmiştir. 

Osmanlı Devleti’nden Türkiye Cumhuriyeti’ne girilirken milli bir devlet olma ve milli, 

kapsayıcı bir Türk Kimliği oluşturma yolunda bir dizi inkılâp gerçekleşirken sinema da boş 

durmamış bu milli figür ve karaktere yer vermiştir. Cumhuriyet dönemi ve ilk sinemacılık 

dönemi böyle devam ederken özel şirketlerin çoğalması ile sinemadaki milli figür ve 

karakterler de ilerleyen yıllarda filmlerde devam etmiştir. 1950’li yıllarda Kore Savaşı’na 

giden Türk askerinin etkisiyle Kore filmleri, 1960’lı yıllarda Kıbrıs meselesinin açtığı yaradan 



116 
 

ve sonrasında Kıbrıs Barış Harekâtı’ndan ötürü Kıbrıs Meselesi’ni ve Kıbrıs Savaşı’nı konu 

alan filmler çevrilmiştir. Bu filmler o döneme damga vurmuş ve çoğu insan tarafından da 

izlenmiştir. Bu filmler incelendiği zaman konu itibariyle hep Türklüğe ve Türk askerine 

vurguda bulunularak milli kimliğin ön plana çıkarıldığı görülecektir. Türk kimliğinin öne 

çıkarıldığı bu savaş ve askerlik filmlerinin sorgulamasını yaptığımızda bu filmlerin 

toplumumuza Osmanlı topraklarının işgal edildiği kurtuluş mücadelesi yıllarında oluşan 

atmosfer ve yeni kimlik inşa sürecinin etkisiyle dâhil olduğu görülecektir. Bu inşa süreci 

devam ederken sinema da bu şekilde bir nevi üzerine düşeni propaganda unsuru olarak bilinçli 

veya bilinçsiz yerine getiriyordu. Dünya sinemasında olduğu gibi. 

Dünyanın çeşitli yerlerinde sinematografın kullanılmaya başlanmasıyla meydana 

getirilen filmlerin milli bir görünüm arz etmesi ve bu filmlerin milletlerin oluşması ve 

milliyetçilik olgusunun canlanmasına tekabül etmesiyle tarihsel manada bir paralellik taşıdığı 

söz konusu edilebilir. Öyle ki sinematografın ortaya çıkması 1895 yılında olmuştur. 

Milliyetçilik olgusunun yattığı uykudan uyanması ve canlılık kazanmasıyla yeni, bağımsız, 

milli devletlerin ortaya çıkması da 19. yüzyılda meydana gelen bir devrimdir bu tesadüften 

ibaret tarihsel bir gerçeklik olabilir fakat bu ikisi arasında bir bağ kurma noktasında 

milliyetçiliğin sinemada işlenen bir konu olması ve sinemanın milli bir kimliğe kolaylıkla 

bürünebilmesi akla bu ikisi yani Milliyetçilik ve Sinema birbirini etkileyebilir mi? Sorusunu 

getiriyor. Buna ilk bakışta evet demek kolaycılık olacağından ve araştıranın araştırdığına veya 

araştırma konusuna basit bir gözle bakmak anlamına geleceğinden dünya sinemasını 

incelemeden karar vermemek gerekmektedir. Bu sebepten sinema ve milliyetçilik konusu 

açıklanırken dikkat edilirse bu konuya uluslararası manada bakılmış ve sinemanın ve 

milliyetçiliğin dünya ile bağı ve tümdengelim yöntemiyle yerel bir versiyonu sayılan Türk 

sineması incelenmiştir. Zira şunu da biliyoruz ki sinematografın icadı ile dünya sinemasında 

başlayan hareketlilik ile kısa metrajlı filmler çekilmeye başlanmış ve bu sırada İtalya’da 

tarihsel, mekânsal, kültürel durumundan kaynaklı kolaylıkla rahat bir şekilde daha sinemanın 

keşfinin ilk günlerinde Roma İmparatorluğu’nu anlatan tarihi-kostüme avantür tarzda filmler 

yapılmıştır. Bu filmlerdeki amacın ne olduğunu söylemek kolay olmamakla birlikte yoğun bir 

şekilde ‘milli’ figürlerin işlendiği gözden kaçırılmayacak bir gerçekliktir. Nitekim literatürden 

buna ulaşabiliyoruz. Örneğin; 1910’lı yıllarda balkanlardaki hareketlilik ve ayrılıkçı 

bağımsızlık hareketleri ve devletleşme, millileşme çabaları ve bunun o ülke sinemasındaki 

tezahürü de bunun örnekleridir. Türk sinemasında da savaş ve asker filmleri ile ‘milli’olan 



117 
 

işlenerek örnekler sunmuş olup, tarihi-kostüme avantür film kuşağı ile de Türklük, 

Müslümanlık ve milli değerler övülerek bu konuda eserler ortaya konmuştur. 

5. TÜRK SİNEMASI VE TARİHİ FİLMLER 

“Tarihi filmler’in ‘sessiz dönemde’ bir tür olarak İtalya dışında, Amerika ve Fransa 

örneğinde olduğu gibi endüstri, izleyici ve sinema yazarlarının uzlaşımla kabul ettiği 

‘destanlar’ arasında yer aldığı saptanır. Diğer türler ise, komedi, dedektif, fantezi-serüven, 

gangster, dehşet, melodram, müzikal, gerilim, western, bilim kurgudur. Belki, Fransız 

sinemacı Jean Renoir’ın westernler için söylediği gibi tarihi filmlerin de hep aynı film 

olmadığı gerçeğinden hareket edilirse, bu filmleri bir tür olarak göstermek yerine, sinemada 

tarihin görüntüsü kavramını tercih etmek daha doğru olacaktır. Ve ilk kez sinema sayesinde 

‘tarih ve geçmiş bu denli kökten ve bütüncül bir biçimde’ ve yaygın olarak gösteride iç içe 

geçecektir. Tarihsel filmlerim çoğu kez beklenmedik işlevler gördükleri bir gerçektir. Örneğin 

resmi tarihin bir parçası-efsane haline gelmiş, Çarlık Rusya’sında 1905 yılında bir savaş 

gemisinde yaşama koşullarından bezmiş mürettebatın başlattığı bir ayaklanma ve gemiyi ele 

geçirme olayını yansıtan Potemkin Zırhlısı filminin yapılması gibi (1925). Kaldı ki, tarihle 

ilgilenen bir sinemanın İdeoloji/bir temsil (represantation) sistemi; gerçekliğin bir temsili 

olmayıp tam tersine bireylerin gerçek varoluş koşullarıyla ilişkilerinin hayali (imgesel) bir 

temsili ideolojiyle/birey ile bireyin dünyası arasındaki ilişkinin ifadesiyle (Althusser, 1970: 

51) ilgisi olduğu, hatta bazen beklenenden çok etki yarattığı bilinir.”
167

   

 

Türk sinemasının tarihle bağlantısı önemli bir argümandır. İlk filmin çevrilmesinden 

günümüze kadar geçen sürede Türk sinemasında tarihi olaylar hep işlene gelmiştir. İlk filmin 

de tarihi bir savaşa ait olan Ayastefanos’daki Rus Abidesi’nin Yıkılışı ile hayata geçirilmesi 

sinemanın tarihle bağlantısının kopmaz bir gerçeklik unsuru olduğunu gösteriyor. Bu ilk 

filmin de tarihsel bir savaşa yani Osmanlı-Rus savaşına ait bir olayı sinemada işlemesi ve 

sonrasında savaşın ve kurtuluş mücadelesinin etkisiyle yeni bir milli kimlik ve milli devlet 

inşası sürecinde tarihi filmler ve olaylar ile günün koşullarına uygun, özellikle milli mücadele 

dönemine ait filmler milli bir uyanış ve bilinci oluşturma yolunda tarihi olaylardan dem vura 

gelmiştir. Zaman içerisinde tarihsel olaylar sinemada daha çok işlenen bir olay haline gelmeye 

başlayınca bunu işleyen sinemacılar diğer sinemacılara örnek olmuş ve tarihi olaylar 

sinemada daha çok kullanılmaya başlanmıştır. İşte bu sebepten 1960’lı yıllara gelindiğinde 

                                                           
167

 Oğuz Makal, Sinemada Tarihin Görüntüsü, Kalkedon Yayıncılık, İstanbul, 2014, s.18-20. 



118 
 

Türk sinemasında tarihi-fantastik filmler kuşağı doğmuştur. Bu dönemde yapılan çizgi 

romanlar bu tarihsel fantazyaya malzeme sağlamış ve bu filmlerin çekilmesini sağlamıştır. 

 

“Sinema izleyicisinin tarihsel filmlerle ilişkisi sinemanın başlangıç tarihine ‘bir 

görüntüyü perdeye yansıtma yeteneğine sahip Büyülü Fener’in (laterna magica) tarihi 18. 

yüzyıla kadar’ gider. (Monaco, 2002: 74). Amerika’da Edison’un, Fransa’daki Auguste ve 

Louis Lumiere Kardeşler’in ilgi çeken teknik bir buluş olmaktan başka özelliği olmadığını 

düşündükleri, kısa filmlerle görüntüyü yansıtma merakını giderdikleri coşkulu günler hızla 

geride kalacaktır. Ve sinema gerçeğin değil, teatral görüntüyü sunan Melies’in kurmacalarının 

yolunu seçecek, öykü anlatmanın, mit, fantazya, düşler yaratmanın bir aracı olacaktır.”
168

 

“Tarih elbette bir ‘fantazya’ değil, belgelere ve bilgilere dayanan bir bilimdir, ama bazen 

sanat söz konusu olduğunda, edebiyat, resim, tiyatro ya da sinema da ‘fantazya’ haline 

gelebiliyordu. İster Abdullah Ziya Kozanoğlu ya da Alexandre Dumas’nın romanlarında, ister 

bir zamanların popüler Anne ve Serge Golon ikilisinin Angelique (Anjelik) dizisinde, isterse 

özellikle İtalyan sessiz sinemasının ve daha sonra Hollywood sinemasının görkemli 

‘kostümlü’ yapımlarında olsun. Yeşilçam sineması da bu yaklaşımdan uzak kalmayarak, 

1960’ların filmlerinden başlayıp İstanbul Kanatlarımın Altında’ya (Mustafa Altıoklar, 1995) 

kadar açılan bir yelpaze içinde tarihi olayları, dönemleri ve bunların içine yerleştirdiği- büyük 

bölümü çizgi romanlardan gelip diziler oluşturan- kahramanları (Karaoğlan, Kara Murat, 

Malkoçoğlu, Tarkan vb) tecimsel sinemanın kalıplarını kullanarak ve daima bir ‘gösteri’ 

anlayışı içinde değerlendirmeye çalışmıştır. Türk ve dünya sinemalarında tarihi filmler 

genellikle, ele aldığı dönem hangisi olursa olsun her şeyden önce milliyetçidir. 

Kahramanımızın mücadele ettiği ‘düşman’ ister Viking olsun ister Çin’den gelmiş, isterse 

‘kahpe’ Bizans’tan çıkmış olsun her defasında kapkaradır, barbardır, gözü dönmüştür ve 

kesinlikle, nedenli ya da nedensiz bir şekilde ‘Türk Düşmanı’dır. Böyle bir çerçevenin içinde 

gerçekler veya gerçeklere dayanan yorumlar aramak tümden boş bir uğraştır. Amaç tarih ya 

da seçilen düşmanın neden ‘düşman’ olduğu değildir. Bu filmlerde temellendirme aranmaz, 

gerekli olan şey kahramanın mücadele edebileceği kesin şablonlar ve imgelerdir. Bu fantastik 

tarihi filmlerin büyük bölümünde kahraman çizgi romanlardan gelmedir. Bir kişiliği ve ünü 

vardır, geniş bir izleyiciye ve bir meraklılar kitlesine sahiptir. Fazla derine inmek gerekmez 

basında veya albümlerde onları izlemiş olan hayranları için benzerlik yeterlidir, gerisi zaten 

bilinmektedir. Ayrıntılı tarihi veya coğrafi bilgilerde gerekmemektedir, çünkü karşımızda 

                                                           
168

 A.g.e. s.17. 



119 
 

canlanan olay en nihayetinde iyiliğin ve kötülüğün mücadelesidir. Kötünün neden kötü 

olduğu sorulmaz, sorulursa da yanıt bulunmaz. Yeşilçam sinemasında 1950’lerden 70’lere 

dek Bizans, bazen kesintisiz, bazen de kesintili olarak ‘kahramanlık’ ve ‘Milli Duygularla’ 

dolup taşan, ‘macera’ anlayışını Hollywood sinemasından esinlenen bir dizi filmle 

beyazperdeye aktarılmıştır. Açılış 1950’lerde yapılırken asıl ağırlık 1960’lı ve 70’li yıllarda 

kendini belli edecekti. Daha sonra tarihi filmler furyası dindiğindeyse diğer ‘popüler’ 

aksesuarla birlikte ‘Bizans’ da rafa kaldırılıyordu. 1997 yılına gelindiğinde Ersin Pertan’ın 

Kuşatma Altında Aşk filminde sergilenen farklı yaklaşım ve değerlendirmeyle gerçekliği 

yüzünden şaşırtan bir Bizans ile karşılaşırız. Yeşilçam dönemi Türk sinemasındaki Bizans 

(kahpe Bizans) her şeyden önce bir hedef, bir dekordur, destansal ve kurgusal kahramanların 

at koşturduğu bir ‘platform’dur. Yazılan senaryoların, çekilen filmlerin, canlandırılan 

kahramanların (Battal Gazi, Karaoğlan, Kara Murat vb) gerçek bir tarihsel değerlendirmeyle 

hiçbir ilişkileri yoktur. Bir simge (kahraman), başka bir simgeyle (düşman) karşılaşır ve 

kahramanlığa yakışır bir şekilde olumlu olan olumsuz olanı ortadan kaldırır. Tarihle bağlantılı 

tek unsur Osmanlının Bizans’ı fethetmesidir; geri kalan her şey bu gerçek üzerine çoğaltılan 

çeşitlemeler ve ona uyarlanan kalıplardır.”
169

 

 

Türk sineması konusunda kitapları bulunan ve Türk filmlerinde oyunculuk da yapmış 

olan (bu filmlerden biri olan ve tarihi bir film olan ‘İstanbul Kanatlarımın Altında’ filmidir.) 

sinema tarihçisi ve yazarı Giovanni Scognamillo, yukarıda bahsedildiği gibi tarihsel film 

kuşağı hakkında bu filmlerin milliyetçi olduğunu ve milli duyguları yansıttığını söylerken 

aynı zamanda bu filmlerin tarihsel bir fantazya olduğunu belirterek tarihsel olaylarla gerçeklik 

bağlamında bir ilgisinin olmadığını birkaç tarihi nokta dışında tarihi bağlantının kurgudan 

ibaret olduğunu ifade eder. Ve Scognamillo’dan anladığımız kadarıyla bu filmlerde önemli 

olanın karşıt ve öteki bir düşman oluşturmak ve onunla savaşmaktır. Bu ötekinin kim olduğu 

önemli olmamakla birlikte bu Çinli, Vikingli, Bizanslı olabilirdi bu öteki ise filmlerde kötü, 

ayyaş, barbar gösterilmekle onunla savaşılır ve zafer kazanılırdı. Yani onun milliyeti önemli 

değildi zaten herhangi bir milliyete de savaş açılmıyordu savaş açılan ‘düşman’, ‘öteki’ydi ve 

bu filmlerde önemli olan biz ve karşı taraftaki düşman olmaktaydı. Bu haliyle de olsa yine de 

bu filmler milliyetçi idi, çünkü milli değerleri işleyerek onu savunmuş ve milli olan 

yüceltilerek milliyetçilik ortaya konmuştu. 

 

                                                           
169

 Giovanni Scognamillo-Metin Demirhan, Fantastik Türk Sineması, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2005, s. 139-

141. 



120 
 

Türk sineması her ülke sineması gibi millidir. Milli olmak da zorundadır çünkü her 

ülke yaygın bir şekilde önce kendi topraklarında ve kendi insanına hitap etmekte ve onun 

milli değerlerine, milli duygularına nüfuz etmektedir. Sinema milli olanı işlerken asıl amacı 

milliyetçilik de olmayabilir, hatta milliyetçiliği işlerken bile basit bir şekilde amaç eğlence, 

ticaret olabilir. Yani sinemadaki amacımızı filmleri katı milliyetçilik sınırları içerisinde 

görmeye çalışmak olarak belirlersek hataya düşebiliriz. Ama amacımız çok doğal bir şekilde 

şu olabilir; Türk sineması milli değerleri savunmuş mudur, bu filmler hangileridir, en fazla 

hangi tür filmlerde bu unsurlar kullanılmıştır? Şüphesiz bu tür sorulara cevap vermek daha 

kolay olacaktır. Evet, tarihi fantastik filmler bu tür filmler olarak ilk başta karşımıza çıkıp 

milli film örneklerini vermiştir diyebiliriz. Bu türden Türk filmleri tarihsel bir bakış açısı 

ışığında Yeşilçam sinemasında milli olan filmlere örnek teşkil ederken bizi bu araştırma 

konusuna sevk eden konudur. Sinemanın bir eğlence ve ticaret unsuru olması onun mesaj 

kabiliyetini engelleyen bir şey değildir. Sinema çok doğal bir şekilde bünyesinde milliyetçilik 

de dâhil diğer ideolojik tüm mesajları barındırarak onları işleyebilir hatta bütün amaç bu dahi 

olabilir. Türk sineması da millidir ve bu milliliği içerisinde ve de filmlerinde işlemiştir. Belki 

amaç milliyetçilik değildir ama öyle ya da böyle işlenmiştir. Bu filmlerden filmlere bile 

farklılık göstermektedir. Yani bir film salt milliyetçilik için yapılabilirken diğer bir film 

milliyetçiliği ticaretine alet edebilmiştir. Bunu nereden biliyoruz peki? Film örneklerine 

baktığımızda film de işlenen öğe ile onu yapan, meydana getiren ve onun yapılmasına neden 

olan amaçsal bağ arasındaki tezatlıklar bize bunun ipucunu vermektedir. 

 

“İstanbul’un Fethi (Aydın Arakon, 1951) o dönem için çok geniş sayılan olanakları 

kullanarak çöken Bizans’ın iç yüzüne, saray entrikalarına ve fetih öncesi çatışmalara mesafeli 

bir yaklaşım sergiler. Hamasilik sonradan gelmedir ve bu hamasilik, aslında tecimsel bir 

reçeteye dayanmaktadır: Bizans, Türk’ün düşmanı, Hıristiyanlık da İslam’ın düşmanıdır. 

Filmlerin ağırlığı dinsel çatışmalara verilmiyor olsa bile tüm filmlerde önemli bir yer işgal 

eden papaz karakteri, dönen dolapların başlıca icraatçısıdır. Bizans konulu filmlerdeki 

konuşmalara dikkat edildiğinde Bizanslı ‘kefere’dir ve başka bir şey de olamaz, bütün 

koşuşmalar, kaçıp kovalamalar, vuruşmalar, atlayıp zıplamalar arasında bu ‘kefere’nin tüm 

küstahlığına rağmen aslında ne denli gaddar ve çaresiz olduğu meydana çıkmaktadır. 

Yeşilçam dönemi ‘popüler’ Türk filmlerinde tarihsel süreçleri ve gerçekleri aramak hiç 

kuşkusuz boşunadır. Aranılan ve izleyiciye sunulmak istenen şey bunlar değildir. Yapılan şey 

aslında tarihe dayalı bir sinema bile değildir, kabaca çizile bir dönem içine yerleştirilmiş 

‘maceralar’dır yalnızca. Yılmaz Güney’in senaryolarını yazıp başrollerinde oynadığı, Yedi 



121 
 

Dağın Aslanı (Yılmaz Atadeniz, 1966) ve Aslanların Dönüşü (Yılmaz Atadeniz, 1966) aynı 

teknik ekip ve aynı oyuncu kadrosuyla çevrilen ve bir tür Bizans’ta geçen ‘kostümlü’ 

westernlerdir. Buradaki beş kahramanımız Vahşi Batı’nın toprak ağalarına karşı değil de Türk 

köylerinden haraç alan, onları haksızca vergilendiren Bizanslılara karşı mücadele etmektedir. 

Bunlar formülleşmiş örneklerdir.”
170

  “Bizans bir dekordur, üstelik oldukça kısıtlı gösterilir, 

çünkü olası yapım olanakları içinde Bizans, genellikle surlar ve kaleler, saraylar, zindanlar ve 

kavgaların yer aldığı meyhaneler demektir. Fetih Rumeli Hisarında gerçekleşir. Kara Murat 

Fatih’in Fedaisi’nde (1972) Ulubatlı Hasan onarımdan geçirilmiş bir sancağı diker. Saraylar 

hep görkemli olur, ama Bizans havasını asla vermezler, vermek niyetinde de değillerdir; amaç 

‘kitch’ olmaktır sanki. Bizans dekoru içinde her şey olasıdır: Karaoğlan Bizans’a gelip babası 

Baybora’yı arar (Baybora’nın oğlu, Suat Yalaz, 1966); Sancakbeyi Kara Murat gizli görevle 

Bizans’a gönderilir (Kara Murat Fatih’in Fedaisi, Natuk Baytan, 1972); Battal Gazi Bizanslı 

bir komutan tarafından öldürülen babasının intikamını almak üzere Bizans yolunu tutar 

(Battal Gazi’nin Oğlu, Natuk Baytan, 1974); Karaoğlan Bizans’a yeniden döner ve zevk 

düşkünü, gladyatör tutkunu Manuel Vasileas ile mücadele eder (Bizanslı Zorba, Suat Yalaz, 

1967); cengâver kılıklı Atilla Gürses de başka bir maceranın peşinden Bizans’a gelir (Bizans’ı 

Titreten Yiğit, Muharrem Gürses, 1967); Hun cengâveri Baybars Bizans’a ulaşamazsa bile 

Bizanslıları rahatça kırıp geçer (Baybars, Asyanın Tek Atlısı, Kemal Kan, 1971). Acaba nedir 

bu Bizans, kimdir bu Bizanslılar, neler oluyor Bizans’ın hükmettiği topraklarda? Tecimsel – 

ve bir kısım dar bütçeli – sinema bu sorulara yanıt vermez, çünkü bu sorular zaten sorulmaz 

ve sorulmasının da gereği yoktur. Beyazperdede dizi dizi görüntüler akar: Bizanslılar Kılıç 

Aslan’ın ellerini asitle yakar. (Kılıç Aslan, Natuk Baytan, 1975); Battal Gazi’nin eşini öldürüp 

oğlunu kaçırırlar. (Battal Gazi’nin İntikamı, Natuk Baytan, 1972); haraç alır, köy basar, 

yaşlıları kılıçtan geçirir, kızlara, kadınlara tecavüz eder, zindandaki tutsak Türklere işkence 

yaparlar. Bizans askerleriyse meyhanelerde sarhoş olup olay çıkartır, ta ki kahramanımız 

tarafından bertaraf edilene kadar. Bizans=kefere=Türk düşmanı. Tüm bu Yeşilçam damgalı 

filmlerde çökmüş, çürümüş, zorba, gaddar bir Bizans ile karşılaşıyoruz. Hatlar kesindir, 

alternatif sunulmaz, ama bu, başka ‘düşmanlar’ için de geçerlidir. Alternatif yok mu? 

Alternatifi muhakkak vardır, ama o alternatif, ne hikmetse kalıplara uymadığı için 

‘fantazya’ya kaçmadığı için geçerli görülmez. Kuşatma Altında Aşk (Ersin Pertan, 1997). 

Geniş bir yaklaşım içinde Türk sinemasındaki tarihi fantazyanın başlangıcını Aydın 

Arakon’un 1952’de yönettiği Kızıl Tuğ’a bağlayabiliriz. Tam bir prototip değilse bile ileriki 

                                                           
170

 A.g.e. s.141-143. 



122 
 

dönemlerde çoğalıp dizilere dönüşecek olan tarihi kahramanlık filmlerinde karşımıza çıkacak 

unsurların bir prototipidir. Bir giriş olan Kızıl Tuğ’dan sonra aynı dönemin örneklerinden olan 

ve ‘tiyatrocular’dan –yani tiyatro kökenli sinemacılardan- Sami Ayanoğlu’nun yönettiği 

Battal Gazi Geliyor (1955) ise atraksiyonlara pek yer vermeden daha ‘ciddi’ ve dramatik olma 

amacını taşımaktadır. Atraksiyonlar ve akrobatik gösteriler Cüneyt Arkın ve izleyicilerinin 

dönemine aittir. Filmden filme geçecek ve zamanla kalıp haline gelecek olan bir yapı 

oluşmaktadır: Bir kahraman, sevgilisi, arkadaşı, düşman soylu, kötüler, girip çıkılan bir kale, 

kadın ya da kız kaçırmalar, dövüşler, hesaplaşmalar, alınan intikamlar. Kısaca söylemek 

gerekirse Kızıl Tuğ bir giriş, Battal Gazi Geliyor ve benzerleri birer alternatiftir. Ama 

senaryosunu Abdullah Ziya Kozanoğlu’nun aynı adlı romanından yola çıkarak Suat Yalaz’ın 

yazdığı ve Atıf Yılmaz’ın yönettiği Cengiz Han’ın Hazineleri (1962) ise tarihsel fantazyaya 

bir prototip olarak yerleşecektir. Sonraki yıllarda bir film dizisi yaratacak olan Karaoğlan 

karakteri Cengiz Han’ın Hazineleri’yle beyazperdede ilk kez görülür. Cengiz Han’ın 

Hazineleri bir tür başlangıçtır; üç yıl sonra Suat Yalaz’ın yapımcı, yönetmen ve senaryo 

yazarı olarak gerçekleştireceği Karaoğlan dizisinin habercisidir.”
171

 

 

 Karaoğlan, Tarkan, Kara Murat, Malkoçoğlu bu seri filmler hep bir çizgi romandan 

kaynaklanan ve uyarlanan filmlerdir. Tarihi fantazya türünün örnekleri olan bu filmlerde 

gerçekliğin bir yansıması değil de yansımanın gerçekliği işlenmektedir. Daha açık bir ifadeyle 

tarihsel gerçeklik işlenmez bu filmlerde sadece bir simgesel sanat dalı olan sinemada bir özne 

ve öteki gösterilir. Yani bunlar Türk ve düşmanlarıdır. Yansımanın gerçekliğinden kasıt 

gerçek hayattan sinemaya yansıyan bazı duyguların gerçekmiş gibi gösterimidir. Bu filmlerde 

Türk kimliği hep ön plana çıkarılır ve hep bir düşman türetilir, düşmanlar hep barbar, 

işkenceci, kural tanımaz olarak gösterilir. Aslında Batı’nın Türk tasviri ile paralel yürür bu 

kavrayışlar, öyle ki Batı’nın hafızasında gerçek hayatta yer alan Barbar Türk terimi, bu 

filmlerde ters yüz edilerek aslında bu tabir aynı şekilde Türk karşısındaki ötekine yöneltilir, 

düşman hep tecavüzcü, gasp eden, talan eden, insanlıktan uzak olarak gösterilir. Bu düşman 

kimi zaman Bizans olur, kimi zaman Viking olur, kimi zaman ise Çinli olur ama hep bir Türk 

ve ötekisi yani düşmanları türetilir. 

“1960’lı yılların ikinci yarısından 70’li yılların ortasına kadar Yeşilçam, süper 

kahramanlar furyasına paralel olarak bir tarihi kahraman furyası da yaşamıştır ki, aslında bu 

kahramanlar da çağa uygun giysileri içinde birer süper kahraman sayılmalıdır. 1965 yılında 

                                                           
171

 A.g.e. s.143-152. 



123 
 

Natuk Baytan, yapımcı Recep Ekicigil’in bir senaryosundan Horasan’dan Gelen Bahadır’ı 

çeker. Adından da belli olduğu gibi film Horasan’da Emeviler döneminde geçiyor. Üç yıl 

sonra bu filmin seçilmiş bölümleriyle yine Natuk Baytan imzasını taşıyan, ama temelde 

başarısız bir kurgu filmi olan Gökbayrak (1968) çekilir. Tarihi fantazya çeşitlemelere kavuşup 

çağdan çağa gezinir, ama şaşmaz formüllere dayanıp sürekli olarak hep aynı şeyleri anlatmaya 

çalışmaktadır. Hakanların Savaşı’nda (Mehmet Aslan, 1968); Oğuz Han (Tamer Yiğit), 

Kubilay (Erol Taş) ile cenk eder, Timuçin’in (Kadir Savun) hayatını kurtarır. Bir meyhanede 

kımız içmekteyken kavgaya tutuşan Toygar (Yılmaz Köksal) ile tanışır. İkisi yola çıkıp bir 

mağara da kurt başlı sancağı bulurlar, tutsak düşen Timuçin’i kafesinden kurtarırlar. Oğuz 

Han bir obanın başında olan Aybanu’ya âşık olur, Türkler ve Moğollar Çinlilere karşı birleşir, 

Timuçin Cengiz Han olur, savaşlar birbirini izler. Ve Köroğlu, yine Cüneyt Arkın’ın 

yorumuyla Bolu Beyi’yle mücadelesini sürdürecektir: Köroğlu (Atıf Yılmaz, 1968). Artık 

tarihten ve destandan ne denli söz edilebileceği belirsiz olsa da ‘fantazya’ başını alıp 

gitmektedir. Bu tür çağ kahramanlarının bir kısmı Orta Asya’dan ve Türk mitolojisinden 

çıkmıştır. Genelde bu filmlerin çoğu –dizi haline getirilenler hariç- dar olanaklı, kısa sürede 

çevrilen, dekor ve giysileri en kolay şekilde çözümlenen (kostümcü ve sanat yönetmeni 

Niyazi Er’in gardrobu bu vesileyle aksesuarlarla birlikte setten sete dolaşır) yapımlardır. Bu 

yüzden fazla eleştirel davranmak bizi hiçbir yere götürmez. Üstelik bunlar ister geniş ister dar 

bütçeli olsun, belirli bir izleyici kitlesine seslenen ve belirli gösterim bölgelerinde kar getiren, 

ama her şeye rağmen ilgi gören filmlerdir. Bir kez daha vurgulayalım: Bu tür yapımlarda 

önemli olan ne inandırıcılık ne de gerçekliktir. Önemli olan izleyicinin tuttuğu bir oyuncunun 

kahraman kılığına girip bize ‘düşman’ olan kötüleri tepelemesidir. Bu filmlerde başka bir şey 

aranılmamıştır. Örneğin, Bülent Oran’ın senaryosundan Süreyya Duru’nun çektiği Selahattin 

Eyyubi’nin (1970) başında Haçlıların gaddarlığını anlatarak Haçlı seferlerinin Kudüs’ü 

kurtarmak için değil de ortalığı talan etmek için yapıldığını açıklıyordu. Ancak ‘Arkın’ 

Eyyubi olmuyor, Eyyubi ‘Arkın’laşıyor; zaten formül de bunu gerektiriyordu. Eğer konu şu 

ya da bu şekilde tarihiyse (kesin tarihler her defasında belirtilmez) ve özellikle de 

uyarlamalarda her şey meşrudur. Cengiz Han’ın Fedaisi (Yücel Uçanoğlu, 1973) bizi yeniden 

Orta Asya’ya götürecektir. Aynı yıl beyazperdeye aktarılan Kara Pençe adlı kahramansa 17. 

Yüzyılda Tuna boylarında derebeyleri ve voyvodalara karşı savaşıp intikamını alır. Kara 

Pençe, Yücel Uçanoğlu, 1973; Kara Pençe’nin İntikamı, Yücel Uçanoğlu, 1973). Behçet 

Nacar’ın tarihe soyunmasıysa bizi 15. yüzyıla götürür. (Kara Şeytan, Yavuz Figenli, 1973), ya 

da Kazıklı Voyvoda’nın kanlı vahşetleriyle karşı karşıya bırakır. (Kara Boğa, Yavuz Figenli, 

1974), ya da altın bir eyer peşinde geçen bir macerayı anlatır. (Kara Şahin, Yavuz Figenli, 



124 
 

1975). Bülent Oran’ın senaryosu sayesinde Kara Şahin’de dar bütçeli bir yapımın 

çerçevesinde aksiyonu, saray entrikalarını, aşk maceralarını ve milli duyguları bir arada 

bulmak mümkündür. Osmanlı İmparatorluğu’na bağlı prensliklerden biri padişaha 

gönderilmek üzere yüklü miktarda altın, zümrüt ve yakuttan oluşan bir hazine hazırlamıştır. 

Hazineyi çapulculardan korumak üzere altınlar eritilerek bir eyer haline getirilmiş, zümrüt ve 

yakutlar da işlenerek üzerine kakılmıştır. Eyeri padişaha götürmek görevi Kara Şahin (Behçet 

Nacar) adlı bir Türk akıncısına verilir.”
172

  

“Tarihi filmlerin büyük bölümünde yaşanılan çağ yaklaşık olarak bellidir. Belirsiz, çok 

eski ve vahşi bir çağda geçen tek filmimiz Remzi Jöntürk’ün ‘Altar’ıdır (1985). ‘Altar’ 

kendine örnek olarak ‘Conan’ filmlerini seçmiştir. Filmin öyküsü, çok çok eski zamanlarda 

belirsiz bir ülkede geçer (bir iki kez Urartu adı geçiyorsa da bağlantı yoktur). Altar, karanlık 

çağların kahramanıdır, daha önce karşılaştığımız Battal Gazi ise destanlara dayanır ve oldukça 

uzun bir diziyi oluşturur: Battal Gazi, Muharrem Gürses, 1966; Battal Gazi Destanı, Atıf 

Yılmaz, 1971; Battal Gazi’nin İntikamı, Natuk Baytan, 1972; Savulun Battal Gazi Geliyor, 

Natuk Baytan, 1973; Battal Gazi’nin Oğlu, Natuk Baytan, 1974. Savulun Battal Gazi 

Geliyor’da Malatya serdarı Battal Gazi (Cüneyt Arkın) yaşlandığı için serdarlığını ve kılıcını 

oğlu Seyyit Battal’a (Cüneyt Arkın) teslim etmek istemektedir. Bununla birlikte törelere göre 

ok atmada ve kılıç kullanmada en yetenekli olan kişi serdar olabilmektedir. Bütün yiğitler 

yarışa katılır, ama Seyyit Battal hepsini yener, kılıcı alır ve serdar olur. Hıristiyanlığın sadık 

bir hizmetçisi olan Kara Şövalye (Kazım Kartal), Malatya Serdarlığı’nın tecrübesiz bir gence 

geçtiğini duyunca ümitlenir ve haince planlar yapmaya koyulur. Hıristiyanlığın en güçlü 

şövalyelerini kutsal Haçlı bayrağı altında toplamak için Azize Maria’dan (Birsen Ayda) 

yardım ister. Azize Maria, Kara Şövalye’ye tek bir şartla yardım edebileceğini söyler: Kuzeni 

Alfonso, Kara Şövalye’nin kız kardeşi İsabella (Zuhal Aktan) ile evlenmeli ve kurulacak olan 

Anadolu Krallığı onlara düğün hediyesi olarak verilmelidir. Kara Şövalye önce buna karşı 

çıksa da Azize Maria tarafından ikna edilir. İkisi bir araya gelip acımasız bir şövalye ordusu 

kurarlar. Bu şövalyelerin hepsi kanlı birer katildir. Türk köylerini basıp masum insanları 

öldürür ve bir terör havası estirirler. Şövalyeler yaşlı Battal Gazi’nin de köyünü yakıp yıkar ve 

onu esir almayı başarır, Seyyit Battal’ın kız kardeşine tecavüz edip Çarmıha gererler. 

Şövalyelerden sonra köye gelen Seyyit karşılaştığı manzara karşısında çılgına döner ve 

intikam yemini eder. Kız kardeşi Senem ölmeden önce onu Kızıl Kale’de beklediklerini 

söyler. Bu arada Kara Şövalye ve adamları yaşlı Battal’ı zincire vurup köy köy dolaştırıp haç 

                                                           
172

 A.g.e. s.153-163. 



125 
 

öptürerek küçük düşürmeye çalışırlar, ama Battal Gazi haçı öpmez. Köylüleri Hıristiyan 

olmaya zorlayan Kara Şövalye bunu başaramayınca hepsini öldürür. Prens Alfonso (Kayhan 

Yıldızoğlu) Müslümanlığı seçmiş olan Hıristiyan köylüler tarafından öldürülünce yerini 

Seyyit alır ve Kızıl Kale’ye girer. Battal Gazi’nin oğlu da Duygu Sağıroğlu’nun başka bir 

senaryosundan, benzer bir formül üzerine kurulmuştur ve olaylar zinciri pek bir farklılık 

göstermeden uzayıp gider. ‘Düşmanlar’, yani Bizanslılar Battal Gazi’yi (Cüneyt Arkın) 

yaralayıp arkadaşlarını şehit ederler. Battal Gazi Malatya kalesine gelip herkesi uyarır, 

kadınları ve çocukları kaleden çıkartır, kendisini elinde kılıcıyla kale kapısına bağlatır, oğlunu 

eşine emanet eder. Düşman Malatya kapılarına dayanır. Komutan Antuan (Bilal İnci) 

Battal’ın öldürülmesini kale kapısının açılmasını ister. Battal direnince mızraklanır, ama 

gökyüzüne fırlattığı kılıç kalenin girişinde bir taşa saplanır ve onu kimse oradan çıkartamaz. 

Bir kehanete göre sadece Battal’ın oğlu o kılıcı yerinden çıkaracak ve Komutan Antuan’ı 

öldürecektir. Bu arada Antuan’ın eşi Maria biri kız diğeri erkek ikiz doğurur. Antuan kıza 

aldırmaz, erkek çocuğuyla böbürlenir. Malatya civarlarında Haçlı askerleri Battal’ın karısını 

ararken bütün Müslümanların erkek çocuklarını da katlederler. Battal’ın kaçan karısı bebeğini 

nehir kenarında bulduğu bir çamaşır sepetine koyup salar. Hz. Musa’nın öyküsü burada bir 

kez daha tekrarlanır: Nehir kenarında bulunan Maria ikizlerden erkek olanının sepetinde 

olmadığını görür ve paniğe kapılır. Birden nehir yönünden bir bebek sesi duyar ve Battal’ın 

oğlunu bulur. Çocuklar böylece yer değiştirir. Küçük Battal bir Hıristiyan olarak 

yetiştirilirken Antuan’ın oğluysa köyde Müslüman olur. Battal’ın karısı da süt anne olarak 

seçilir. Yıllar geçer, çocuklar büyür, Antuan kendi oğlu sandığı Battal’ı (Cüneyt Arkın) 

şövalye ilan eder, bir Türk gibi yetiştirilen gerçek oğluysa (Yavuz Selekman) diğer Türk 

esirlerle birlikte zincire vurulur”
173

         

Kımız, kurt başlı sancak, tutsaklık, oba hayatı, Türkler ve Moğolların Çinlilere karşı 

birleşmesi ve savaşların birbirini izlemesi, tarihsel ve destansı olaylar ve figürler, çağ 

kahramanlarının bir kısmının Orta Asya’dan ve Türk mitolojisinden çıkması, Haçlıların 

gaddarlığını anlatarak Haçlı seferlerinin Kudüs’ü kurtarmak için değil de ortalığı talan etmek 

için yapıldığını açıklamak, Tuna boylarında derebeyleri ve voyvodalara karşı savaşmak, saray 

entrikalarını, aşk maceralarını ve milli duyguları bir arada bulmak, Türk akıncıların 

kahramanlıkları, törelere göre ok atmada ve kılıç kullanmada en yetenekli olan kişinin serdar 

olabilmesi, kutsal Haçlı bayrağı altında toplama senaryoları, Türk köylerinin basılıp masum 

insanların öldürülmesi, Köylülerin Hıristiyan olmaya zorlanması, Müslümanlığı seçmiş olan 

                                                           
173

 A.g.e. s.165-172. 



126 
 

Hıristiyan köylüler, Müslüman erkek çocuklarının katledilmesi, Hz. Musa’nın öyküsünün 

canlandırılması, Türk esirlerin zincire vurulması gibi konular ve olaylar tarihi Türk 

filmlerinde geniş bir şekilde işlenmiş olmakla birlikte görüldüğü üzere bu konuların 

çağrıştırdığı bir tek olgu ortaya çıkmaktadır. Türk kimliği ve Türk milliyetçiliği. 

 ‘Milli Kimlik’ ve ‘Milliyetçilik’ konusu bu tarihi filmlerde yer alırken bilinçli veya 

bilinçsiz bir şekilde olsun milli olanı işlemiştir. Aslına bakılırsa bu konuların ve değerlerin 

bilinçsiz bir şekilde işlenmesi de mümkün gözükmemektedir. Daha önce de belirtildiği üzere 

her ülke sineması gibi Türk sineması da millidir ve belki de milli olmak zorundadır hele 

yukarıda belirtmiş olduğumuz değerleri bir arada toplayan ve onları işleyen bir sinemanın 

millilikten uzak olması ve milliyetçi olmaması düşünülemez. Bu minvalde Türk sineması 

millidir ve milliyetçiliği de asıl amaç olarak gütmese de filmlerinde işlemiştir diyebiliriz. 

“Yeşilçam’ın tarihi kahramanları uzun bir liste oluştursa da yaşadıkları maceralar pek 

değişmeyen şablonlara dayanır. Bu kahramanlardan kimi bir dizi yaratırken kimi de tek bir 

filmden sonra ortadan kaybolmaktadır. 1970’li yıllardan sonra başka türlerle birlikte tarihi 

fantazya da Türk sinemasındaki devrini kapatmış görünmektedir. 1980’lerdeki tek bir örnek 

(Altar) dışında, ama 1990’ların ortasında amacı çok daha farklı olan bir çalışmayla ( İstanbul 

Kanatlarımın Altında, Mustafa Altıoklar, 1995) birlikte yeniden gündeme gelecektir. İstanbul 

Kanatlarımın Altında’nın çıkış noktası kendiliğinden bir hayli fantastiktir. Filmin tarihsel 

yaklaşımı Alexandre Dumas’ın Üç Silahşörler’ini anımsatır. Eskinin referansları üzerine 

kurulu güncel göndermeler (saray, sultan, yasaklar, dinsel baskı) filme kostümlü fantazyanın 

ötesinde mizahi bir eleştirel boyut da kazandırmıştır.”
174

  

“Yabancı çizgi romanlardan süper kahramanlar ve cesur kovboylar çıkmıştır, ama 

tarihi fantazyaya maceralarıyla renk katan isimler tamamen yerli ürünlerdir. Karaoğlan’ın 

Yeşilçam’a bir gelenek getirdiği kuşkusuzdur ve belki de her şey Karaoğlan’la başlamıştır. 

Suat Yalaz’ın Karaoğlan isimli çizgi romanı önce Akşam gazetesinde tefrika edilir (1962); bir 

yıl sonraysa haftalık dergi olarak yayımlanmaya başlanmıştır. Beyazperdeye geçmesiyse 1965 

yılında Akşam’da ilan edilen bir oyuncu yarışmasıyla gerçekleşecektir. Yarışmayı Kartal 

Tibet kazanır, ama Tibet zaten Suat Yalaz’ın düşündüğü oyuncudur. Yalaz’ın senaryosunu 

yazıp yönettiği ve yapımcılığını (Olcay Prodüksiyon) üstlendiği ilk Karaoğlan filmi 

Karaoğlan Altaydan Gelen Yiğit’tir. (1965) Film çizgi romanın okurlarını harekete getirerek 

gişede büyük bir hâsılat elde edince, bu ilk başarının ardından bir yıl sonra Suat Yalaz iki 

                                                           
174

 A.g.e. s.173. 



127 
 

macera daha ekler: Baybora’nın Oğlu (1966) ve Camoka’nın İntikamı (1966). Karaoğlan 

1972 yılında Karaoğlan Geliyor ile beyazperdeye bu kez renkli olarak geri dönecekti.”
175

 

 “1965 yılında Ayhan Başoğlu, Malkoçoğlu adlı çizgi romanı Cumhuriyet gazetesinde 

yayımlamaya başlamıştı ve bir yıl sonra senaryosunu Ayhan Başoğlu’nun yazıp 

yönetmenliğini Süreyya Duru’nun üstlendiği, başrolünüyse Cüneyt Arkın’ın oynadığı 

Malkoçoğlu (1966) filmi çekiliyordu. Böylece Karaoğlan’ın dışında beyazperdede at koşturan 

en önemli kahraman Malkoçoğlu oluyor ve zamanla rakipsiz hale gelirken Tarkan ve Kara 

Murat sırada bekliyordu. Karaoğlan dizisinin fazla geniş olmayan yapım olanaklarına karşılık 

Malkoçoğlu dizisi daha görkemli gözükür. İlk Malkoçoğlu filmini kahramanımızı Kazıklı 

Voyvoda ile karşı karşıya getiren Malkoçoğlu Krallara Karşı (Süreyya Duru, 1967) izler. 

Malkoçoğlu Kara Korsan’da (Süreyya Duru, 1968) yalnızca korsan kılığına girmekle 

yetinmeyip Engizisyon’a da savaş açar. Engizisyon Avrupa’nın birçok kentinde baskı ve 

zulmünü sürdürmektedir. Osmanlı himayesindeki Enez kenti de bunlardan biridir. Burada 

Engizisyon temsilcisi Demir Bilek Lucio olarak bilinen bir prenstir (Tanju Gürsu), adamlarını 

Osmanlı padişahı II. Beyazıt’a karşı koz olarak kullanmak için kardeşi Cem Sultan’ın 

şehzadesi Osman’ı kaçırmakla görevlendirir. Lucio’nun adamları gelmeden önce, bir grup 

Türk tarafından Avalonya’da Selami Dede adlı birinin yanına götürülen Şehzade Osman 

güvenlik altına alınmıştır. Demir Bilek’in adamları ‘1500 Müslüman, 2000 Hıristiyan’ esir 

alarak her yeri yakıp yıkar. Olaya çok üzülen Sultan II. Beyazıt Malkoçoğlu’nu (Cüneyt 

Arkın) çağırtarak ona Şehzade Osman’ı kurtarma ve Lucio’dan olanların hesabını sorma 

görevi verir. Bir sonraki yıl Malkoçoğlu Akıncılar Geliyor’da (Süreyya Duru, 1969) bir 

Macar Prensesine gönül veren kahramanımız bir sonraki macerası olan Malkoçoğlu Cem 

Sultan’da (Remzi Jöntürk, 1969) yeniden Osmanlı hanedanını kurtarır. Malkoçoğlu Cem 

Sultan Beyazıt’ın döneminde geçerken onu izleyen Malkoçoğlu Ölüm Fedaileri (Süreyya 

Duru, 1971) Fatih Sultan Mehmet dönemine geri döner. Bir Türk-İran ortak yapımı olan bu 

filmde Sırp Kralı Mirkoviç, Papa’ya verdiği sözü tutarak kızı Elza’yı (Leyla Selimi) drahoma 

olarak ayırdığı altınlarla birlikte Prens Arnold’a vermeye hazırlanmaktadır. Ne var ki Fatih 

Sultan Mehmet de elçilerini krala gönderip böyle bir evliliğin Osmanlı-Sırp ilişkilerini 

bozacağını bildirir. Arnold,  prensesle birlikte drahoma olarak alacağı bir araba dolusu altınla 

daha da güçlenerek Osmanlı’ya karşı yürüttüğü hain planlarını kolayca gerçekleştirebilecektir. 

Osmanlı elçisinin sözleri orada bulunan Arnold’un adamı Kastillas (Aydın Tezel) tarafından 

tepkiyle karşılansa da Kral Mirkoviç elçilerin sözlerine önem verir. Duruma Prenses Elza’da 

                                                           
175

 A.g.e. s.252-257. 



128 
 

çok kızar. Zira o da Arnold ile evlenmek istemekte ve Osmanlılardan pek hoşlanmamaktadır. 

Gece vakti Kastillas ve adamları namaz kılmakta olan Osmanlı elçilerini katleder, bununla da 

yetinmeyip Sırp nöbetçilerini öldürür, odasına girdikleri Kralı da öldürmelerinden sonra 

Prenses Elza’ya sarayı Osmanlıların bastığını ve babasını öldürdüklerini söylerler. Ardından 

Prensesi, küçük kardeşi Enrico’yu ve nedimesini (Oya Peri) alıp bir arabaya bindirerek 

Arnold’un sarayına doğru yola çıkarlar. Olayları öğrenen Fatih Sultan Mehmet durumu 

aydınlatıp Prensesi kurtarması için Malkoçoğlu’nu (Cüneyt Arkın) görevlendirir. Bu filmin 

bir yerinde Prenses Elza Malkoçoğlu ve Fedailerini görünce paniğe kapılır ve bütün Türkleri 

kötü bildiği için intihara teşebbüs eder, ama Malkoçoğlu onu engeller, filmin sonuna doğru ise 

Elza artık Türkler hakkındaki fikrini değiştirmiştir. Cüneyt Arkın’ın canlandırdığı 

Malkoçoğlu dizisi bu son bölümle noktalanmış olsa da bir yıl sonra Süreyya Duru, bu kez 

başrolü Serdar Gökhan’a vererek Malkoçoğlu Kurt Bey’i (1972) çekmiştir. Ama bu film 

1361’de Sazlıdere Savaşında şehit düşen serhat beyi Kurt Bey’in öyküsüdür.”
176

 

 Tarihi filmlere maceralarıyla renk katan isimlerin tamamen yerli ürünler olması, 

Osmanlı himayesinde bulunan kentlerin de dâhil olduğu Avrupa’nın birçok kentinde baskı ve 

zulmünü sürdürmekte olan Engizisyon’a savaş açılması, Osmanlı padişahlarının, özellikle de 

Fatih Sultan Mehmet’in konu edilmesi ve bu padişahların akıncılara ve kahramana 

yapılanların hesabını sorma görevi vermesi, Osmanlı hanedanının kurtarılması, Osmanlı-Batı 

ve Osmanlı-Doğu ilişkileri, Osmanlı’ya karşı yürütülen hain planlar, Osmanlı elçilerinin her 

defasında esir edilmesi ve katledilmesi, bütün Türklerin kötü ve barbar bilinmesi, Türklerin 

kahramanlıkları ve insanlıkları sonucunda Türkler hakkındaki fikirlerin değişmesi, tarihi 

savaşlar ve bu savaşlarda şehit düşenlerin hayatı gibi olaylar bu tarz filmlerin konularını 

oluşturmakla birlikte, bu filmlerin kimliğini bize rahatça sunmaktadır. Bu kimliğin Türk 

kimliği olmadığını iddia etmek ve tarihle olan bağlantısını görmezden gelmek gerçekçi bir 

yaklaşım değildir. Bu tarz filmler dönemin fantazyasıdır ve sadece uyarlamadan ibaret olup 

bir kurgu çalışmalarıdır tarihi olayların gerçekliğini de sunmaz fakat bu filmlerin sunmuş 

olduğu gerçeklik başka bir gerçeklik olup bu ise ancak ve ancak tarihle olan övüncün, gururun 

ve milli değerlerin gerçekliğidir. Hollywood filmlerinde olduğu gibi bu filmlerde saf bir 

milliyetçilik yoktur ve yapılmaz da aslında amaç da bu değildir. Sinema da birinci amaç para 

kazanmak, eğlenmek olabilir ama sinemanın ideolojik amaçlarla kullanılması bu amaca engel 

değildir. Yani sinemasal karenin asıl amacı verilmek istenen mesaj olabilmektedir. Türk 

sinemasının tarihsel fantazyasının Türk tarihi ve kimliğinden dem vurması, savaşları konu 

                                                           
176

 A.g.e. s. 257-271. 



129 
 

edinmesi, kahramanların hayatını işlemesi ve bunu yaparken de Osmanlı soyundan geldiğini 

unutmayıp filmlerde işlemesi her ne kadar kesin tarihi gerçeklikten uzak bir şekilde de yapılsa 

bir milli Türk kimliğine atıftır ve kendi içerisinde milliyetçidir. Bu filmlerde işlenen bir Türk 

dünyaya bedeldir fikri olmakla beraber karşıdakinin ise kim olduğu önemli olmamakla 

birlikte o düşmandır. Türk ve düşman, biz ve öteki-karşıtlık fikri ve dolayısıyla  

‘Milliyetçiliği’. 

“Günlük gazetelerde tefrika edilen tarihi kahramanların her biri, bütün bu dönem 

boyunca kendilerine has özelliklerini sergileyerek kendilerini gazete sayfalarından izleyenleri 

sinema salonlarına çekmiş ve bazen çizgi romanlardaki maceraları aynen yaşayıp bazen de 

özgün öykülerde boy göstererek teker teker beyazperdeye geçmiştir. Sezgin Burak’ın yarattığı 

Hun İmparatoru Atilla’nın yiğit akıncısı Tarkan, ilk kez 1967’de Hürriyet gazetesinde ortaya 

çıkmıştı ve iki yıl sonra, cinselliğe de yer veren renkli ve bol hareketli maceralarını 

Karaoğlan’dan transfer edilen Kartal Tibet’in varlığıyla birlikte beyazperdede yaşamaya 

başlarken ardı sıra taklitlerini de getirecekti. Senaryosunu Sezgin Burak’ın yazdığı, Tunç 

Başaran’ın yönettiği Tarkan’da (1969) herkesin peşinden koştuğu şey Mars’ın kılıcıdır. Atilla 

kılıcı bulma görevini Tarkan’a verir. İlk filmle birlikte temelini çizgi romanlarda bulan bir 

formül ortaya konmuş ve sonraki filmlerde de az çok değişikliklerle uygulanmıştır. Tarkan bir 

şey bulmakla görevlendirilir, bu görevi yerine getirirken bir dizi düşmanla karşılaşır, 

tuzaklardan kurtulup karşısına çıkan kadınlarla sevişir, konakladığı hanlarda dövüşür, esir 

düşer, ama kurtulur, en sonunda görevini yerine getirir. Tarkan filminin eriştiği hasılat 

başarısı taklitlerinin bir anda ortaya çıkmasına yol açmıştır: Tarkan Camoka’ya Karşı 

(T.Fikret Uçak, 1969) ve Tarkan Canavarlı Kule (Cavit Yörüklü, 1969). Bir yıl sonra geri 

dönen gerçek Tarkan’ın ise Tarkan Gümüş Eyer (Mehmet Aslan, 1970) filmiyle yer yer daha 

belirgin bir fantastiğe kaydığı görülüyordu. Tarkan’ın babası Altar bir Hun kalesinin beyi ve 

Atilla’nın ona hediye ettiği gümüş bir eyerin sahibidir. Amacı hem Hunlardan kurtulmak hem 

de değerli eyeri ele geçirmek olan Kostok, Akadya prensesi büyücü Gosha ile birlikte Altar’ın 

kalesine gelir ve Gosha bir madalyon yardımıyla Altar’ın oğlu Tan’ı büyüleyip kendine 

bağlar. Tarkan dizisinin belki de en renklisi, Hunları, Vikingleri ve Çinlileri bir araya getiren, 

Mehmet Aslan’ın yönettiği, senaryosunu Sadık Şendil’in yazdığı Tarkan Viking Kanı’dır 

(1971). Tarkan Altın Madalyon (Mehmet Aslan, 1972) yine Sadık Şendil’in bir 

senaryosundan yararlanarak aynı formüle başvurur. Dizinin son bölümü olan Tarkan Güçlü 

Kahraman Kolsuz Kahramana Karşı’daysa (Mehmet Aslan, 1973) cengâverimiz daha 

güncelleşip gösterilerine bu kez Uzakdoğu’dan esintiler de katar. Çizgi roman bir mitos 



130 
 

yaratma sanatıysa -ki öyledir- sinema da onunla birleştiğinde mitosları katlayarak kendi 

katkısını ekler. Bir mitos yaşlanınca yenilenir veya karşısına başka ve daha güncel bir mitos 

konulur. Bu karşılaştırma bazen bir yüceltme işlemine bile dönüşebilir ve ‘bizim’ mitos 

‘onların’ mitosunu döver. Tarkan Güçlü Kahraman Kolsuz Kahramana Karşı filminde Hun 

İmparatoru Atilla, toprakları için stratejik önem taşıyan ‘Altın Kılıç’a sahip olmak 

istemektedir. Hun İmparatorluğu’nun doğusunda bulunan ve önemli bir sorun teşkil eden Çin 

ülkesinin denetimi bu kılıca sahip olmaya bağlıdır, ama Altın Kılıcı Atilla’dan başka 

isteyenler de vardır. Çin ülkesinin yönetiminde söz sahibi olmak isteyen Wang Yu (Hakkı 

Koşar) da bunlardan biridir. Atilla’nın Altın Kılıcı bulması için görevlendirdiği Tarkan 

(Kartal Tibet) sadık dostu Kurt ile birlikte kılıcın peşinde Çin yolunu tutar. Filmin sonunda 

Tarkan mitosu (yerli mitos) Wang yu mitosunu (yabancı mitosu) yener, ama yenebilmesi için 

Wang Yu’nun kişilik değiştirmesi gerekmiştir. Jimmy Wang Yu’nun Hong Kong sinemasında 

canlandırdığı Kolsuz Kahraman (One Armed Boxer) karakteri, bu filmde tüm 

kahramanlıklarından vazgeçerek yöneldiği ‘kötü’lüğü yüzünden yenilmeyi hak edecektir.”
177

 

 

Tarihi filmler furyasının önemli karakterlerinden ‘Tarkan’ serisinde, Müslümanlık 

simgelenmez belki ama Müslümanlık öncesi kültürel Türk kimliği ortaya konarak ona ait 

değerler hiç kuşkusuz verilmeye çalışılır. Tarkan, yiğit, savaşçı, aman dileyene kılıcı 

kalkmayan, mazlumun yanında yer alan bir kurtarıcı olarak Türklüğe ait değerleri işlemeye 

çalışır. Müslüman bir kimlik yoktur belki Tarkan’da ama bir Türk kimliği ve öteki kimlik 

kavramı vardır. Tarkan Hun İmparatoru Atilla’nın yiğit bir akıncısı, Tarkan’ın babası Altar 

ise, bir Hun kalesinin beyidir. Amacı Hunlardan kurtulmak olan bir düşman daima vardır, 

çünkü bu filmlerde dünya Türkler ve düşmandan ibarettir sanki ve Hunların karşısında kimi 

zaman Vikingler ve Çinliler de sanki tek bir düşman olup bir araya gelirler, Çizgi romanlarla 

bir mitos meydana gelir ve bu mitos sinema da tezahür ederek bir yüce iş haline gelir daha 

sonra biz ve karşıt olan savaşır ve bu savaşı tabii ki Türkler kazanır. Bu filmlerde Hun 

İmparatoru Atilla, toprakları için stratejik önem taşıyan ‘Altın Kılıç’a sahip olmak istemekte; 

Hun İmparatorluğu’nun doğusunda bulunan ve önemli bir sorun teşkil eden Çin ülkesinin 

denetimi bu kılıca sahip olmaya bağlı olabilmekte, ama Altın Kılıcı Atilla’dan başka 

isteyenler de olabilmekteyken; Çin ülkesinin yönetiminde söz sahibi olmak isteyenlerle 

Atilla’nın Altın Kılıcı bulması için görevlendirdiği Tarkan arasında bir savaş başlar ve Çin’e 

doğru sefer yapılır. Filmin sonunda Tarkan, yani yerli kahraman, Türk mitosu, düşmanı yener, 

ancak filmde düşman tüm kahramanlıklarından vazgeçerek yöneldiği ‘kötü’lüğü yüzünden 

                                                           
177

 A.g.e. s.271-282. 



131 
 

yenilmeyi de zaten hak edecektir. Çünkü Türkler iyi, düşman kötü olmak zorundadır. Aslında 

Türk kimliği altında iyi ile kötünün bir savaşıdır bu. Böylelikle filmlerde verilmek istenen bir 

başka mesajı da alırız ‘iyi olan kazanır’. Zaten izlediğimiz tüm filmlerde de böyle değil midir 

gerçek hayatta ideolojik ve stratejik düşmanımız yapılan filmlerde gözümüzden silinir onun 

yabancı, düşman olduğunu unuturuz ve filmde iyi olan o olduğundan, kahraman olarak 

başrolde o yer aldığından biz onun safını tutarız. Bu Türk filmlerinde olunca daha da zevk 

alırız iyi olanın iki kere kazanmasını isteriz çünkü o Türk’tür yani bizdir. Mutluluğumuz ikiye 

katlanmakla kalmaz aynı zamanda göğsümüz ve ‘kimliğimiz’ kabarır. 

 “Tarkan bunca renkli maceranın ardından sahneden çekilerek yerini başka bir ‘Cüneyt 

Arkın Klasiği’ne bırakır: Rahmi Turan’ın (Muratoğlu takma soyadıyla) yazdığı ve Abdullah 

Turhan’ın çizgileriyle ilk kez Günaydın gazetesinde 1971’de yayımlanan Kara Murat. Fatih 

Sultan Mehmet döneminde yaşayan bir akıncı olan Kara Murat’ın ilk beyazperde macerası 

Kara Murat Fatih’in Fedaisi, Natuk Baytan’ın yönetmenliği altında 1972’de çekilir. Filmin 

gişelerde çok büyük bir ilgiyle karşılanması üzerine bir yıl sonra başka bir macerada ve yine 

Natuk Baytan’ın yönetmenliğiyle kahramanlıklarını sürdürecektir: Kara Murat Fatih’in 

Fermanı, 1973. Yeni dizinin tek ve konusunda uzman yönetmeni olan Natuk Baytan’ın çektiği 

Kara Murat Ölüm Emri’ndeyse (1974) Bizanslılara büyük sempati duyan Osmanlı şehzadesi 

Orhan hasta olan II. Murat’ın ölümünden sonra tahta geçmek istemektedir, oysa II. Murat’ın 

veliahtı Manisa’da bulunan II. Mehmet’tir. Bu yüzden Şehzade Orhan, Bizanslılarla işbirliği 

yapmak için Konstantin’in sarayına gelip planlarına yardım etmelerini istemiştir. Orhan Bey 

tahta geçtiğinde Osmanlı tahtına Bizanslılar da ortak olacaklardır. Kosta Kanelli- Kara Murat, 

Barbayanu-Türk Akıncı Beyi Sinan ve iki yeniçeri II. Mehmet’e yapılacak suikasti önlemek 

için Bizans’tan kaçarlar. Yolda önce Cafer, sonra da Ömer ve Sinan şehit düşer. Tek kalan 

Kara Murat son anda yetişip II. Mehmet’i kurtarır, hainler cezalarını bulur ve II. Mehmet 

tahta geçer. Kara Murat Kara Şövalye’ye Karşı (Natuk Baytan, 1975) filmindeki Akıncı Ömer 

Bey, Osmanlı ordusunun ön saflarında kahramanca savaşıp zaferler kazanmış biridir. Bir 

savaş sırasında tek kolunu kestiği Prens Carlos’u (Turgut Özatay) aman dilediği için sağ 

bırakır; ama Carlos intikam almak için adamlarıyla birlikte Ömer Bey’in köyünü basıp onu 

acımasızca oklatacak ve Ömer Bey’in iki çocuğundan biri olan Mehmet’i (Cüneyt Arkın) 

kaçırıp bir Hıristiyan şövalyesi gibi yetiştirecektir. Ömer Bey’in ikinci oğlu Kara Murat 

(Cüneyt Arkın) ise annesi tarafından yetiştirilir, babasının intikamını almak ve kardeşini 

kurtarmak için kılıç kullanmayı, ok atmayı, ata binmeyi öğrenir. Bir süre sonra Mark adını 

alan Mehmet Türk köylerine baskınlar, acımasız katliamlar yapmaya başlar. Filmin sonuna 



132 
 

doğru Carlos ve adamları Kara Murat’ın köyünü basıp annesine işkence yapar. Buna tanık 

olan Mark birden geçmişini hatırlayıp müdahale eder. Ama Carlos’un adamları tarafından 

yaralanırken annesi de öldürülür. Mehmet adını alan Mark, kelime-i şahadet getirerek kardeşi 

Kara Murat’ın kollarında can verir. Kara Murat bir mızrak darbesiyle Carlos’u öldürüp 

intikamını alır. Natuk Baytan’ın yönetiminde 1976 yılında İtalyanlarla çekilen bir ortak yapım 

olan Kara Murat Denizler Hâkimi’nde kahramanımız bir korsanlık macerasına atılmaktadır. 

Filmin başındaki bir yazı, anlatılan öykünün tarihi gerçeklerle herhangi bir bağlantısının, bir 

ilişkisinin olmadığını belirtir. Yapılan bu açıklama bu film için doğru olduğu gibi, dizinin 

diğer bölümleri ve genelde burada sözü edilen çoğu film için de geçerlidir aslında. Kara 

Murat dizisi izleyici tarafından çok tutulmasına rağmen bir süre sonra ömrünü 

doldurmaktadır. Türün kendisi de, en azından artık daha büyük bütçeler söz konusu olduğu 

için eskisi kadar tatmin edici olmamaya başlar. Bu yüzden de kostümlü film esprisi içinde 

konuları ve kişileri değiştirmekte yarar görülür. Böylece Kara Murat bu kez macera/tarihsel 

sinemanın bir zamanlar çok tutulan bir türü olan korsan filminde boy göstermektedir. Bu sefer 

ki düşmanı sessiz sinemadan beri birçok filme konu olan ünlü Kara Korsan (Peter Fabian), 

sağ kolu Vargas (Hüseyin Baradan) ve kadın korsan Maria’dır (Sevda Karaca). Bu üçlü, doğal 

olarak acımasız ve kana susamış birer Türk düşmanıdır (Maria’nın ailesini Türkler 

öldürmüştür); sahil köylerini basıp katliamlar yaparlar. Vergi toplamakta olan Kaptan-ı Derya 

(Turgut Özatay) Kara Korsan’ın eline düşünce Fatih Sultan Mehmet (Bora Ayanoğlu) onu 

kurtarma görevini Kara Murat’a verir. Kara Murat Şeyh Gaffar’a Karşı’dan (1976) sonra 

gelen Kara Murat dizisinin son filmi, yine Natuk Baytan’ın yönetiminde çekilen ve Kara 

Murat’ın Mora’daki maceralarını anlatan Kara Murat Devler Savaşıyor (1978) olur. Filmin 

sonuna doğru Mora Kumandanı Davut Türkleri haksız bir şekilde yargılayıp kırbaç cezasına 

mahkûm eder. Tam o sırada yüzü maskeli Kara Murat yetişir ve Türk esirlerini kurtarır. Kara 

Murat Türkleri eğiterek savaşa hazırlarken Davut bir grup Türk’ü esir aldırıp saraya getirtir. 

Onlara Kara Murat’ın kim olduğunu itiraf etmelerini yoksa hepsini kazığa oturtacağını söyler. 

Türk esirler bir ağızdan ‘Kara Murat benim!’diye bağırarak öne çıkarlar. Davut bütün 

erkeklerin kazığa oturtulmasını emrederken ortaya Kara Murat çıkar, yakalanır ve işkence 

görür. Yetişen Zeynep ve iki Türk kılık değiştirip Kara Murat’ı kurtarır. Kara Murat damlarda 

geçen bir kılıç düellosunun sonunda Davut’u öldürür ve Mora özgürlüğüne kavuşur!”
178

  

  

                                                           
178

 A.g.e. s.282-292. 



133 
 

Osmanlı ordusunun kahramanlıklarını ve özellikle de Fatih Sultan Mehmet dönemini 

anlatan ‘Kara Murat’ serisinde kahraman Kara Murat, Osmanlı ordusunun ön saflarında 

kahramanca savaşıp zaferler kazanmış ve özellikle casusluk yaparak Bizans’ın içine girip 

Bizans’ı dize getirmiş biridir. Bu seride de aman dilenene kılıç kalkmaz ve sağ bırakılan 

düşman buna rağmen hainlik yapar ve kaçırdığı çocuğu Müslüman-Türk kimliğinden 

uzaklaştırarak, Hıristiyan-Bizanslı olarak yetiştirir ve Türklerin üzerine yollayarak onlara 

karşı kullanır, Müslüman Türklere işkence yaptırtır, onu kurtarmak için film kahramanı kılıç 

kullanmayı, ok atmayı, ata binmeyi öğrenir. Daha sonra Müslüman Türk kimliği elinden 

alından ve Hıristiyan olan şövalye gerçeğin farkına varır ve bu duygusal sahneler de sanki 

içten gelen bir duygu devinimi ile olur, birinin söylemesine gerek yoktur o zaten Müslüman 

ve Türk’tür ve sonunda kelime-i şahadet getirir. Bu filmlerde de Türkler esir hayatı yaşarlar, 

elçiler tutsak edilir, daha sonra Kara Murat Türkleri eğitir, savaşa hazırlar ve esir halkı 

kurtarmak isterken Bizans tarafından yakalanmaya çalışılır bu sırada ise esir Türkler ‘Kara 

Murat’ benim diyerek kendilerini feda ederler Bizanslı komutan ise hepsini kazığa oturtma 

talimatı verir ve Kara Murat gelip hepsini kurtarır. Yine bu filmlerde Kara Murat’ın rakipleri 

hep bir Türk düşmanıdır ve acımasızdır da çünkü karşıdaki düşmanın ailesini savaşta Türkler 

öldürmüştür bu sebepten tüm Türkler kötüdür ve düşmandır bu yüzden Türk köyleri basılır, 

yakılır ve taş üstünde taş konmaz. Kara Murat ise Türklerin aslında barbar, kötü olmadığını, 

aman dileyene kılıç kaldırmadığını ve Türklerin üstün bir ırk olduğunu sanki benimsetmeye 

çalışırcasına kahramanca, yiğitçe ve insanca savaşır ve bunu da başarır. 

“Yeşilçam’da tarihi fantazya, değişik çeşitlemelerin dâhilinde temelini Karaoğlan, 

Tarkan, Malkoçoğlu ve Kara Murat gibi kahramanların hareketli maceralarında bulmuştur ki 

bu dört karakter başkalarını da etkileyerek çeşitli kopyalara ya da esinlemelere yol açmıştır. 

Şahap Ayhan’ın yarattığı Kara Orkun da 1973 yılında Yücel Uçanoğlu’nun yönetimi, Safa 

Önal - Duygu Sağıroğlu – Memduh Ün – Yücel Uçanoğlu dörtlüsünün senaryosu ve Serdar 

Gökhan’ın yorumuyla beyazperdeye geçecektir. Kara Orkun. Öte yandan, gazeteci-yazar 

Yener Çakmak’a göre Tarkan’ın başlangıcını Mehmet Aslan’ın Bozkırlar Şahini Targan/Tark-

Han (1968) filminde bulmak mümkündür. Abdullah Turhan’ın çizgilerinden çıkma Tolga 

karakteri de bir kez bile olsa Mehmet Aslan’ın yönetmenliği, İrfan Atasoy ve Aytekin 

Akkaya’nın oyunculuğuyla hayat bulur: Tolga (1975). Tarihi fantazyanın çizgi romanlardan 

aktarılan kahramanları ve kahramanlıkları beyazperdede dönemlerini kapatmalarının ardından 

doğal olarak televizyona geçeceklerdir en azından bir süre için. Böylece Cem Ertürk’ün 



134 
 

Kurtoğlu’su ilkin Yücel Çakmaklı sonradan Cem Ertürk tarafından yönetilir; Gürbüz Azak’ın 

Deli Balta’sınıysa Tolgay Ziyal çeker.”
179

    

  “Karaoğlan’da bütün bu karakterler belki de Orta Asya Türklerinin göçer olması 

yüzünden bir yere bağlı yaşayamazlar, günlük işler yaparak ya da kervanlarda kılavuz 

görevini üstlenerek hayatlarını sürdürürler. Cengiz Han’ın ordusunda iyi yerde 

bulunabilecekken onlar halktan birileri olmayı seçer. Baybora zaman zaman toprağa bağlı bir 

hayat kurmaya çalışsa da bir türlü beceremez. Suat Yalaz, Karaoğlan’daki bütün kişileri 

aslında şu anda içimizde yaşayan birileri ya da yaşaması gereken karakterler olarak 

tasarlamıştır.(Arslan Eroğlu)”
180

   

 Karaoğlan serisinin mucidi Suat Yalaz, Orta Asya Türklerini anlattığı ‘Kaan’ 

hikâyesinden sonra ‘Karaoğlan’ serisini filme çekme macerasını anlatırken; Kartal Tibet 

ismini, tam bir Asya kokuyordu şeklinde tarif ederek, çekeceği ilk Karaoğlan filminin 

Altaydan Gelen Yiğit olacağını ve bunun heyecanıyla adını sanki kendisi uydurmuş gibi 

olduğunu, ‘Karaoğlan’ın kendi folklorumuzdan çıkmış simgesel bir kahraman olduğunu ve bir 

moda olamayacağını, kültürümüzün de bir parçası olduğunu, Türk halkının bu tür konulara aç 

olduğunu keşfettiğini ve Karaoğlan’ı yazıp çizdiği dönemde ilginin müthiş olduğunu ve 

sonunda haftalık bir dergiye dönüşerek haftalık 25 bin adet sattığını o zamanlarda Hürriyet 

gazetesinin bile 75 bin satmakta olduğunu ve Karaoğlan’ın filme çekilme zamanının kendince 

bu şekilde gelmiş olduğunu hatta birçok yapımcının tarihi filmlerin tutmayacağını kendisine 

söylediğini ancak yine de bu işe giriştiğini ve Karaoğlan filmlerinin meydana geldiğini ifade 

ettiği röportajında bu konuyu ayrıntılı olarak şu şekilde dile getirmiştir: 

“Sinemaya başka bir yerden de giriş yapabilmek için Yıldız dergisinin açtığı Artist 

Yarışması’na girdim. Ekrem Bora ile beraber finale kaldık. Aynı dönemde İkizler çiftliği adlı 

çizgi romanımı yaptım. Nedim Otyam filme çekecekti, olmadı. 1959’da Akşam gazetesinde 

çizmeye başladım. Orta Asya Türklerini anlatan ve hikâyesini Abdullah Ziya Kozanoğlu’nun 

yazdığı, benim de resimlediğim Kaan ortaya çıktı. Resimlerim karikatürden gelmiş olmalarına 

rağmen çok tuttu. Türk halkı bu tür konulara açtı. Bu arada bunu keşfettim. Bir yıl sonra 

Kaan’a göre ayakları yere basan ve mantıklı bir tip olan Karaoğlan’ı yazıp çizmeye başladım. 

Karaoğlan’a ilgi müthiş oldu. Sonunda haftalık bir dergiye dönüştü. Haftalık 25 bin adet 

satıyordu ki o zamanlar Hürriyet gazetesi bile 75 bin satıyordu. Karaoğlan’ı kendi elimle 

                                                           
179

 A.g.e. s.292-294. 
180

 A.g.e. s.300. 



135 
 

filme çekmenin zamanı gelmişti. Birçok yapımcı ‘Tarihi filmler tutmaz’ dediler. Kötü komşu 

insanı ev sahibi yapar, derler. Yeşilçam da beni yapımcı yaptı. ‘Karaoğlan Jürisi’ oluşturuldu. 

Ayhan Işık oynamak istedi ‘Suatcığım, Ayhan kardeşini unutmazsın değil mi?’dedi. 

Akademiden, Babıâli’den arkadaşımdı. ‘Ayhancığım sen bıyığını kesmezsin yahu Karaoğlan 

için’ dedim. ‘Ne demek Suatçığım ben koşan ata biniyorum, dört nala giden ata atlıyorum’ 

dedi. Ayhan çok dil döktü. Yılmaz Güney de ‘Benden daha iyi Karaoğlan mı bulacaksın’ 

diyerek oynamak istedi. Cüneyt Arkın ise Tarık Dursun Kakınç’ı gönderdi: ‘Cüneyt tam sizin 

aradığınız adam, gür saçları var, atletik vücutlu, akrobat gibi, kanlı canlı bir adam.’ Ben de 

ona ‘Olmaz kardeşim, tanınmış bir oyuncu istemiyorum, isimsiz birini bulacağım’ dedim. 

Eğer aradığım yüzü bulursam bomba gibi patlayacak. Karaoğlan’ın şöhreti zaten var. Filmin 

ne ‘star’a ne Ayhan’a ne Cüneyt’e ihtiyacı var. Yeşilçam da o sıralarda ‘star sistemi’ önemli. 

Benim işletmelerden avans alabilmem için tanınmış oyuncularla film yapmam lazım. Ayhan, 

Cüneyt, Yılmaz Güney tanınmış, aranan adamlar. Ama dedim, Karaoğlan’ı oynayacak oyuncu 

birden star olacak. Yeşilçam’da her firmanın bir starı vardı: Türkan Şoray falancanın, Cüneyt 

Arkın Türker İnanoğlu’nun, bir başkası Memduh Ün’ün. Bu starlar müesseselerin 

sigortalarıydı. Eğer ben Cüneyt’i oynatsaydım ‘Suat, Cüneyt’le bir film yaptı iyi para topladı. 

Cüneyt, Suat Yalaz’ı ihya etti’ denecekti. Karaoğlan’ın başarısı görünmeyecekti. ‘Karaoğlan 

Aranıyor’ kampanyasından gelen resimlerden jüriye sunabileceğimiz ve Karaoğlan olabilecek 

denli iyi resim çıkmadı. Sanatçı çevremden Tijen Par, Ankara Meydan Sahnesi’nde tiyatrocu 

bir gençten bahsetti. Tanıyan başka kişiler de ‘Evet, olur. Tam aradığın tipte’ dediler. Adı 

Kartal Tibet’ti. Öncelikle ismiyle tam Asya kokuyordu. Bizim de çekeceğimiz ilk Karaoğlan 

filmi Altaydan Gelen Yiğit olacaktı. Adını sanki ben uydurmuşum gibi. Karaoğlan kendi 

folklorumuzdan çıkmış simgesel bir kahramandır. Şimdi Karaoğlan bir moda olamaz, 

kültürümüzün bir parçasıdır. Kartal, Karaoğlan okuyucusu değil, macera filmleri meraklısı 

değil. Mesela Cüneyt Arkın bunun tam tersidir, Cüneyt’te o nosyon var. Cüneyt’e ‘Şöyle 

dayıca gir, şöyle etrafına bakacaksın’ demene gerek yok. Cüneyt içeri girer, bakar. Biraz da 

abartır, o ayrı. Ben Cüneyt’le çalışsaydım devamlı işim gücüm Cüneyt’i denetlemek olacaktı, 

tıraşlamak olacaktı. O kadar da değil, o kadar da değil diye. Kartal Tibet’e gelince, onu ‘Hadi 

Kartal, hadi Kartal’cığım biraz daha dayıca’ falan gibi sözlerle oynattım. Karaoğlan o kadar 

geniş haritada at koşturuyor ki. İlk filmde Orta Asya’da, ikincisinde Bizans’a geliyor, 

dördüncüsünde tekrar Orta Asya’ya dönüyor, beşincisinde Çin’e gidiyor, sonunda 

Arabistan’da dolaşıyor. Dünyanın yarısı. Şimdi şöyle ele alırsak dönemi itibariyle bu o kadar 

olanaklı ki. Türkler, Selçuklular, Bizans, Arabistan; ortada Harzemler, doğuda Cengiz 

İmparatorluğu. Maceracı bir Uygur genci bu alanda rahatlıkla at koşturabilir. Şimdi film 



136 
 

yapacak olsam kesinlikle Bozkaşi oyunlarının içinde bir Karaoğlan filmi yapardım. 

Kazakistan’da, Afganistan’da, Orta Asya’da. Şimdi bu olanaklar fazlasıyla var. Mor Kahküllü 

Şehzade adlı Karaoğlan macerası bu iş için ilk düşündüğümdür(Suat Yalaz).”
181

  

Tarihsel filmler bir fantazya olarak görülebilir. Buna rağmen bu fantazyanın içerisini 

doldurmak gerektiğinden bunu ne ile yapmak gerekir diye sorduğumuzda karşımıza Türk 

kültürü, gelenekleri, adetleri ve doğal olarak tarihi gelmektedir. Karaoğlan’ın Orta Asya’dan 

başlayıp dünyayı dolaşması ve diğer Türk kahramanlarının da onun peşinden gitmesi bu 

filmlerde Türk insanına kendi kültüründen bir şeyler sunmuştur. Göçebe hayat, oba kültürü, 

savaşçı topluluk, kahramanlık destanları ile başlayan Orta Asya’dan Osmanlı’ya ve haliyle 

diğer Türk coğrafyaları ile beraber Türkiye Cumhuriyeti topraklarında bir kimliğin inşası tabi 

ki kolay olmamıştır ve bu şekillenme de sürmeye devam edecektir. Türk kimliğinin inşası 

sürerken Yeşilçam’ın tarihi filmlerinin nosyonu da bu kültüre az ya da çok bir şekilde katkı 

sunmuştur. Belki bu katkı somut olarak tezahür etmemiş olabilir ama sinemanın büyülü 

dünyasında ve onun sihirli değneğiyle gerçekliğin bir yansıması veya kurmacanın gerçekliği 

şeklinde sunulmuştur diyebiliriz. Tarihi filmlerin popüler olduğu zaman sorgulandığında ise 

bunun bir modaya dönüştüğü de görülecek olup seyircinin bu filmleri sevmesi ve izlemek 

istemesi de sinema da bu filmlerin farklı bir havaya girmesine yol açmıştır. Nitekim Çetin 

İnanç, “Furya filmleri moda idi birçok insan ekmek yedi bu furyalardan. Sinema ve televizyon 

modaya uymazsa yok olur gider.”
182

 Diyerek bu konunun modaya dönüşmüş olduğunu ve yok 

olmamak adına popüler filmlerin yapılmaya devam ettiğini ve seyircinin istemesinin de bu 

konuda etkili olduğunu ifade ederken bu gerçekliği doğrular. Yine, “Tarihin akışında rol alan 

ya da izleyicilerin gerçeklerle ilgili düşüncelerini yönlendirebilecek filmler var mıdır? James 

Monaco’nun da altını çizdiği gibi ‘bir yandan filmin biçimi devrimcidir, diğer yandan içerik, 

çok sık olarak geleneksel değerlerin tutuculuğuna sahiptir. İkincisi, sinemanın politikası ile 

reel yaşamın politikası öylesine birbirine geçmiştir ki genel olarak neyin neden, neyin sonuç 

olduğunu ayırt etmek olanaksızdır’(Monaco, 2002: 223). Monaco’nun açıklaması yukarıdaki 

sorunun yanıtını saptamayı zorlaştırsa da, tarihsel olayları konu edinen birçok filmin izleyiciyi 

etkilediğine pek çok örnek gösterilebilir.”
183

 Burada da tarihi filmlerin devrimci olmakla 

birlikte gelenekçi yönünden bahsedilerek aslında dünya sinemasında örnekleri olduğu 

söylenmiştir. Türk sinemasındaki tarihi filmleri devrimci olarak belki gösteremeyiz ancak 

gelenekçi bir tavırdan söz edebiliriz.   

                                                           
181

 A.g.e. s.321-333. 
182

 A.g.e. s.368-369. 
183

 Oğuz Makal, Sinemada Tarihin Görüntüsü, Kalkedon Yayıncılık, İstanbul, 2014, s.30. 



137 
 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

           CÜNEYT ARKIN ÖRNEĞİ 

‘Türk kimliğinin inşasında Türk sinemasının rolü-tarihi filmler ve Cüneyt Arkın 

örneği’ konulu tez çalışmam da Cüneyt Arkın ismine ayrı bir yer açılmasının sebebi; Türk 

kimliğinin inşası ile ilgili olarak Türk sineması ve tarihi filmler üzerinden yapılacak bir 

çalışma söz konusu olduğunda ilk akla gelen kişinin Cüneyt Arkın olmasıdır. Çünkü Cüneyt 

Arkın, özellikle 1960 ve 1980 arası dönemde yoğun bir şekilde yer alan tarihi film furyasına 

en çok başrol oyunculuğu yaparak bu konuda hemen her yerde tek isim olarak anılmaktadır. 

Onun milli olarak adlandırılan tarihi filmlerinden başka yine milli olarak gösterilebilecek 

filmleri de mevcuttur. ‘Güneş Ne Zaman Doğacak’ filmi de bunlara bir örnek teşkil 

etmektedir. Aslında Cüneyt Arkın’ın çoğu filminde bu millilik az çok göze çarpar. Millilikten 

kasıt salt bir etnik milliyetçilik olarak adlandırılmamakla birlikte, bir milletin kültürü, yaşayışı 

kısacası kendisini diğerlerinden ayıran ve kendine has olan özellikleridir. Bu yüzden Arkın’ın 

filmlerinde milli bir duruştan söz edilebilir. Nitekim Arkın’ın kimi söylemlerinde de 

kullanmış olduğu ifadelere bakıldığında filmlerin etkisi rahatlıkla görülmektedir. Örneğin; 

benim ülkem, benim insanım, Anadolu insanı ile başlayan cümlelerden sonraki yüceltmeler 

bunun delilidir. 

Cüneyt Arkın’ın, Malkoçoğlu ile başlayıp, Battal Gazi ve Kara Murat ile devam eden 

tarihi film serileri ve bu filmler arasında yer alan tarihi filmlerde yer alan sahneler ve 

replikleri daha önce vermiştik. Bu sahnelerde Türk ve Müslüman öğelerin ön plana 

çıkarılması, bir kahraman modelinin sunulması ve bunun ise Türkiye siyasetinin çalkantılı 

dönemlerde sinemada gösterimi elbette Türk halkı üzerinde büyük bir etki yapmıştır. Öyle ki 

ekonomik bunalım halleri ve siyasi istikrarsızlıklar halk üzerinde bir kahraman ihtiyacı 

doğmasına sebep olmuş ve bir kurtarıcının ülkeyi kötü durumdan kurtarması beklenilmiştir. 

Kurtarıcıya olan hasret bu filmler yoluyla bir kahraman furyasına dönüşerek halk üzerinde 

önemli bir etkide bulunmuştur. Öyle ki bu filmler o dönemde yoğun bir şekilde izlenmiş ve bu 

filmlerle büyüyen nesillerin hafızası bu filmlerdeki kahramanları unutamamıştır. Bu 

filmlerdeki tarihi kahramanların özellikle tarihte önemli bir yeri olması da bu filmlerin 

inandırıcılığını arttırmıştır. Örneğin bir Fatih Sultan Mehmet, Akıncılar figürü halkın duyduğu 

kurtarıcıya olan isteği karşılamıştır. Bu filmlerin etkilerinden biri de yine çocukların çocuk 

hafızasıyla, bu filmlerden etkilenip kılıç, kalkan oyunu oynayarak belirli bir dışavurumu 

sağlamalarıdır. 



138 
 

Cüneyt Arkın’ın tarihi film furyasında öne çıkmasının sebepleri noktasında Yeşilçam 

camiasının hemfikir olduğu başlıca özellikleri; onun güçlü ve dayanıklı bir fizik yapısına 

sahip olması, spora yatkın bir kişiliğinin olması, bu filmlerde hakkıyla oynayabilmek adına 

sirkte eğitim almış olması, Ata binmeyi öğrenmesi ve sevmesi, dövüş sanatlarını öğrenmesi 

ve her şeyden evvel iyi bir oyuncu olmasıdır.   

 Cüneyt Arkın ya da gerçek adıyla Fahrettin Cüreklibatur, 1937 yılında Eskişehir’de 

doğarak, çocukluk yıllarında çiftçilikle uğraştıktan sonra, tıp fakültesini bitirerek kısa bir süre 

doktorluk yapan ve sonrasında askerlik yaptığı sırada sinema dünyası ile tanışan ve 

oyunculuğa adım atan bir aktördür. Cüneyt Arkın hakkında bu kısa bilgiler tabi yeterli 

olmayacaktır. Çünkü Türk sinemasında en çok film yapan ve özellikle tarihi film furyasıyla 

Türk halkının kahramanı olan bu aktörü kısa bir şekilde anlatmak mümkün değildir. 

 “Bir yerlerde Steve Arkın, diğer yerde George Arkın, başka bir yerde Fahrettin, çok 

uzaklarda Lee Arkın, yakında Cüneyt Arkın.”
184

 İsim değişikliğini bu şekilde ifade eden 

Cüneyt Arkın, filmlerinin gösteriminin yapıldığı ülkelerde anıldığı isimleri sıralayarak 

kendisine bu isimlerin takıldığını ve o ülkelerde bu şekilde tanındığını ifade etmektedir. 

 Cüneyt Arkın’ı, yine bir Cüneyt Arkın eseri olan ‘Adını Unutan Adam’ kitabında 

Cemal Süreya şöyle anlatıyor: “Cüneyt Arkın’ı adı henüz Fahrettin Cüreklibatur’ken 

tanımıştım 1957’de. Eskişehir’de Vergi Dairesi’ni teftiş ediyordum. Edebiyat ve şiir meraklısı 

arkadaşlarıyla gelip beni bulmuşlardı. Dostluğumuz daha sonra İstanbul’da sürdü. 1937 

doğumlu, Hekim, öyküler yazan ve tiyatroyla ilgilenmek isteyen bir delikanlı. Ama yazgısı 

sinemaya götürdü onu. Tıptan da kopardı onu. Hava Kuvvetleri’nde yedek subaylığını 

yaparken Halit Refiğ’in dikkatini çekti. Halit Refiğ Şafak Bekçileri adlı filmini 

gerçekleştirirken bu yakışıklı Asteğmen’den de yararlanmak istedi. Ancak yönetmelikler izin 

vermiyordu buna. Bir süre sonra, yani Fahrettin terhis olduktan sonra gidip Halit Refiğ’i 

bulacak ve onun Gurbet Kuşları adlı yapıtında rol alacak. Fahrettin adının Cüneyt’e nasıl 

dönüştüğünü de dostu Halit Refiğ’den öğrendim. Gazeteci Vecdi Benderli bulmuş bu adı. 

‘Cüneyt’, Cüneyt Gökçer’in adından, ‘Arkın’ da Ramazan Arkın’ınkinden alınmış. Böylece 

genç Fahrettin’deki, tiyatro ve edebiyat tutkusu sinemada bir araya getirilmek istenmiş. Önce 

duygusal filmlerde boy gösterdi. Tango duygusu... 60’lı yılların sonlarında vurdulu kırdılı 

kurdelelerde, serüven filmlerinde görünmeye başladı. Malkoçoğlu dizisi, söz gelimi. Tango 

duygusallığı içinde yetiştirilmek istenen gençteki bu değişimi nasıl tanımlayabiliriz? Önce 

                                                           
184

 Cüneyt Arkın, Adını Unutan Adam, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2001, s.18. 



139 
 

tam anlayamamıştım. Sonra öğrendim, Cüneyt Arkın bir ara Medrano Sirki’ne girmiş. Bedava 

çalışmış bir süre orada. Ağları, ipleri kaldırma işini üstlenmiş. Bu arada parende atmayı, 

hareket olayını öğrenmiş ve geliştirmiş. Ben Jean Marais’in Fantoma dizisindeki ortada 

görünüşüne benzetiyorum. Hali ise başka şey diyor: ‘İlk filmlerinde Alain Delon’a 

benziyordu; ama vurdulu kırdılılardan sonra onu Avrupalılar Burt Lancester’a benzettiler.’ 

Galiba bunların hepsi doğru. İşaret dile yöneldi. İpek Yolundaki Süpermen, böyle diyorum. 

Jean Marais dedim, ne var ki öykünmeci bir sanatçı değil Arkın. Benzer, ama taklit etmez. 

Yineleme kötü. Ama zorunluysa yinelemede iyi yanlar da vardır. Yineliyorum: Ulysseus’un 

Doğudaki karşılığı Denizci Sinbad’dır. Ya da Denizci Sinbad’ın Akdeniz’deki karşılığı 

Ulysseus. Sinbad’ın daha çok akrobasi planında var olduğunu belirlemek istemiştim. Bir çeşit 

karacı Sinbad oldu Cüneyt Arkın. Evet, Medrano Sirki’nde bir yaz bedava çalıştı. Ata da en 

iyi binen, binmesini bilen sinema oyuncusu. O karateyi, hareket niteliğini öyle kolay bulmadı. 

Öz olmadan o iş olmaz. Sağ’a kaymış göründü. Biraz öyle. Ama tam da öyle değil. 

A.Dorsay’ın da belirttiği gibi Maden gibi filmlerde toplumsal eleştiriye de girdi. Son yıllarda 

yönetmenliği de denedi. Reklam filmlerinde göründüğü için eleştiriliyor. Bence bir sinema 

sanatçısı için büyük bir kusur değil bu. Gök Bayrak adlı romanda bir Can Bey vardı. Bence o 

kitabın bir ikinci cildi yazılmış olsaydı Cüneyt, Can Bey’i kim bilir nerelere götürürdü!”
185

  

 Cemal Süreya, işte bu şekilde anlatıyor Cüneyt Arkın’ı. Onun önce bir tıp öğrencisi, 

sonra bir hekim, sonra askerlik hizmetini ifa eden Asteğmen iken Halit Refiğ ile tanışması 

sonucunda oyunculuğa adım attığını söylerken, daha sonra Arkın’ın, isim hikayesini anlatıyor. 

Cüneyt Arkın isminin Gazeteci Vecdi Benderli tarafından verildiğini, bu ismin kurulmasının 

ise, o dönem Yeşilçam oyuncusu olan Cüneyt Gökçer’in ismi, ve edebiyatçı, aynı zamanda 

Arkın Kitabevi’nin sahibi olan Ramazan Arkın’ın soyadının, birleştirilmesi yoluyla 

oluştuğunu belirtir. Ve Cemal Süreya, böylelikle edebiyata ve sanata tutkun olan Cüneyt 

Arkın’ın, bu ismi almasının isabet olduğunu ifade eder.      

 Yine Süreya, Cüneyt Arkın’ın, 60’lı yılların sonunda vurdulu, kırdılı ve serüven 

filmlerine geçiş yaptığını, önceki duygusal filmlerinin aksine bu filmlerde oynarken Sirk’te 

eğitim gördüğü, ata binmeyi iyi bildiği, karateyi çalıştığı ve uzun uğraşlar verdiğini ifade 

eder. Yani Cüneyt Arkın’ın, bu filmler uğruna çeşitli zahmetlere katlandığını ifade eder. 

Süreya, Cüneyt Arkın’ı, birçok yabancı ünlü oyuncuya benzetirken, onun bir Süpermen, bir 

Sinbad gibi süper kahraman olduğunu da benzetme yoluyla belirtir. Bunları söylerken de yine 

                                                           
185

 A.g.e. s.237-239. 



140 
 

Cüneyt Arkın’ın, iyi bir sinema oyuncusu olduğunu ve tüm bu başarıları sağlarken onun, 

özünde bir yeteneğin bulunduğunu ifade eder. 

 Cemal Süreya, Arkın’ın, görüş ve düşünce olarak biraz Sağ’a kaydığını ancak tam 

olarak Sağcı olmadığını, nitekim sol görünümlü filmler aracılığıyla da görüş belirttiğini ifade 

eder.   

 Cüneyt Arkın’ın düşünce yapısı, oyunculuk yeteneği, isim hikâyesi, Cemal Süreya 

tarafından bu şekilde belirtilirken, onun tarihi-serüven filmleri uğruna sarfettiği çaba ve 

yetenekleri ile oyunculuk karizması onun bu filmlerdeki başarısının bir anahtarı olarak 

gösterilmiştir. 

 Cüneyt Arkın’ın düşünce yapısı konusunda Cemal Süreya fikrini belirtirken, yine bir 

Cüneyt Arkın eseri olan Fakir Gencin Hikâyesi kitabında Arkın, şunları söylemektedir; 

“1975’ten sonra, başta Yıkılmayan Adam ve diğer iki filmim yüzünden meşhur 141-142 ceza 

maddeleriyle 15 yıl ağır mahkûmiyetle Devlet Güvenlik Mahkemesi’nde yargılanırken aklıma 

gelmişti: savunduğum, inandığım düşüncelerimde ne kadar samimim ve dürüsttüm? Bu 

düşünceleri neler uğruna savunabilirdim? Mesela hapse girmeyi göze alabilir miydim? Varımı 

yoğumu kaybetmeyi, sürgünlere gitmeyi, hatta ölmeyi... Bu can yakıcı son, bende sabit bir 

kaygı haline geldi. Filmlerimde ezen zalimin karşısında ezilen yoksulun, hakkı yenenin 

yanındaydım. Güçlü, yiğit, cesurdum. Emeğin, alın terinin yanındaydım. İnsanı, insan şerefini 

savunuyordum. Polis Cemil’de olduğu gibi baskı, tehdit, zorbalıklara karşı yiğitçe 

direniyordum. Başıma gelecek belaları umursamadan, bahtsız, kaderine terk edilmiş, 

durmadan horlanan, ezilen, hakkı yenen, hakkını arayamayan halkımın acılarını paylaşıyor, 

yenilmez görünen zalim büyük güçlerle, ölümü göze alarak savaşıyordum. Yılmaz, cesur bir 

savaşçıydım. Ordular bozuyor, kaleler fethediyordum. Peki, filmlerimde böyleydim de özel 

hayatımda aynı doğrucu, halkını, yurdunu seven insan mıydım? Halkıma ne kadar dürüst 

davrandım? Hayatım boyunca kendime hep bunları sorarak, kendimle hesaplaştım durdum. 

Mesleğimin, en zor, en kahırlı, hatta en çok incindiğim, kırıldığım o uzun dönemlerinde 

sizlere bir tek yalan söylemedim.”
186

 

 Cüneyt Arkın’ın, kitabında anlatmış olduklarına göre onun gerçekleştirdiği filmlerden 

etkilendiği ve filmlerini de etkilediği görülmektedir. Arkın, filmlerinde gerçekleştirdiği 

kahraman karakteri sorgulayarak, gerçek hayatta da filmlerinde ki karakteristik özelliğin 

                                                           
186

 Cüneyt Arkın, Fakir Gencin Hikâyesi, Epsilon Yayıncılık, İstanbul, 2014, s.7-8. 



141 
 

devam ettiğini yukarıda da belirtildiği gibi şu cümleyle teyit etmektedir. ‘Mesleğimin, en zor, 

en kahırlı, hatta en çok incindiğim, kırıldığım o uzun dönemlerinde sizlere bir tek yalan 

söylemedim.’ 

 “1980’lere doğru Türkiye bir cehenneme dönmüştü. Gençler sokaklarda acımasızca 

birbirlerini öldürüyorlardı. Korku, baskı her yanı kaplamıştı. Bazı partilerin faşist çeteleri 

vardı. Türkiye karanlık bir yok oluşa sürükleniyordu. Eşkıyalar hükümdar olmuştu. Her yerde 

gözyaşı, kan vardı. İşte o günlerde hain bakışlı, karanlık, silahlı gruplar evime gelerek beni 

ziyaret etmeye başladılar. Bunlar ziyaret değil, korkutucu tehditlerdi. Baskıydı. Manevi 

kuşatmaydı, zulümdü. Kendi ideolojileri doğrultusunda filmler yapmamı istiyorlardı. Bu iş 

onlar için çok önemliydi. Çünkü onlar için yapacağım bir film Cüneyt Arkın dâhil, Cüneyt 

Arkın sevdalısı, hayranı milyonlarca gencin onların eylemlerini onaylaması anlamına geleceği 

gibi bu gençlerin çoğu da onların saflarına katılacaktı. Aşırı sağ, sol gruplar ve diğer gruplar 

için bu film yapma işi hayati önem taşıyordu. Beni ikna etmek için kanlı, kansız her şeyi göze 

almışlardı. Gereği gibi hepsine hayır dedim. Bir akşam Topağacı’nda oturan bir film 

yapımcısı çok önemli gerekçesiyle beni çağırdı. Gittim. İçeri girdim. Salon, o karanlık, soğuk 

yüzlü gençlerle doluydu. Ağır, otomatik silahlarını ölümcül bir tehdit gibi masa üzerlerine 

görünecek yerlere bırakmışlardı. Kamplarda eğitim gördükleri belli olan komando tavırlı 

gençlerin lideri önce çok nazik teklifi yineledi. ‘Bize film yap.’, ‘Hayır, imkânsız’ dedim. 

Yüzü, sesi birden değişti. Gürledi. ‘O zaman buradan sağ çıkamazsın.’ Her gün sokaklarda 

onlarca gencin öldürüldüğü, sorgusuz sualsiz cinayetlerin işlendiği bu yıllarda Cüneyt 

Arkın’ın bir kaza kurşununa kurban gitmesi sorun bile olmazdı. Korkmuştum. Belli etmedim. 

Ama gencin ses tonu, el hareketleri beni daha çok öfkelendirmişti. Ev sahibine baktım. Sessiz 

duruyordu. ‘Bu evden çıkıncaya kadar hayatımdan sen sorumlusun. Bu bir Türk geleneğidir. 

Türkçü olduğunuza göre bunu çok iyi bilirsiniz.’ Dedim. ‘Evden çıktıktan sonra kaderimizde 

ne yazılmışsa o olur.’ Sakin başını salladı. Diğerleri tetikte bekliyorlardı. Çok sakin yürüdüm. 

Kapıyı açtım. Çıktım. Sonraki günler, eve çocuklarıma hediyeler gelmeye başladı. İlkini 

karım açtı. Gözyaşlarına boğuldu. Paketin içinde 9 mm’lik bir kurşun vardı. Karımın ailesi 

Avrupa’ya gidip, izimizi kaybettirmemiz için çok yalvardı. Kabul etmedim. Ancak çocuklar 

dedelerinin yanına taşındılar. Ailece çok zor günler geçirdik. Zaman geçti. 1980’li yılların 

çetelerinin döküntüleri mafyalar olarak ortaya çıkmaya başladı. Biri benimle film yapmak 

istedi. ‘Hayır’ dedim. Atıf Yılmaz’ın yönettiği ‘Deli Yusuf’ setinde ayağımdan kurşunlandım. 

Tetiği çeken yakalandı. Garibanın tekiydi. Azmettiren döküntü mafya lideriydi. Polis onu 

arıyordu. Ama asıl patron, Eskişehir’de tanıştığım eski Savcı Kemal Beyefendi. Bir gün 



142 
 

Hilton Oteli’nin en üst katında lüks dairede karşı karşıya geldik. Hesaplaştık. Yarım saat 

sonra ikimiz de kanlar içinde otelin lobisine düştük. Savcı şikâyetçi olmadı. Mekânı basma 

suçu işlemiştim. Baştan bu yana faşist baskılara boyun eğmemiştim. Kendi hayatımın önemi 

yoktu. Ama çocuklarımın hayatını tehlikeye atmıştım. Onları her an öldürebilirlerdi. Bu 

dayanılmaz, çok ağır sorumluluğu nasıl yüklenmiştim? Çok cesur bir insan mıydım? Yoksa 

her iyi insanda var olan hain, alçak zorbalığa karşı normal bir karşı koyma mıydı? Karar 

sizin.”
187

      

 Cüneyt Arkın, 1980’li yıllara doğru Türkiye’deki siyasi durumdan bahsederken o 

dönem aldığı tehditlerden hatta vurulmasından bahsediyor. Yine bu tehditlerin sağ-sol 

çatışmasının olduğu dönemde kendisine bu tarz ideolojik filmlerde oynaması ve propaganda 

yapması için yapıldığını ifade ediyor. Tarihi filmlerin başrolünde en çok yer alan oyuncu 

olarak Cüneyt Arkın yine kitabında bu filmleriyle ilgili birçok kaza geçirdiğini ifade ederken 

bu kazalara yapımcıların önlem almak isteyen yapımcıların dublör kararı aldıklarını ifade eder 

ancak dublörlerin daha sonra rolü beceremediğini belirtir. “Özellikle tarihi filmlerde öyle çok 

kaza geçirdim ki, sonunda oturup patronlar bir karar aldılar. Cüneyt Arkın her kaza 

geçirdiğinde işler aksıyor, çekimler duruyor. Bu yüzden maddi kayıplarımız çok yüksek 

oluyor. Bundan sonra yüksekten atlama, düşme gibi fazla beceri gerektirmeyen tehlikeli 

sahnelerde dublör kullanılacaktır.”
188

 

 “Yıllar önce bir reklam filmi teklifi gelmişti. Malkoçoğlu o beyaz yiğit atıyla cenk 

kıyafetlerini giymiş, tarihin içinden çıkıp gelecek bir ürünle dövüşecek ve onu yenemeyecekti. 

Hayal bile edilemez çok büyük paralar teklif ettiler. Hayatımın sonuna kadar krallar gibi 

yaşardım. Bir an bile düşünmeden ‘hayır’ dedim. Çünkü Malkoçoğlu, Türk gençliğinin 

tarihiydi. Onun kahramanıydı. Ona aitti. Ben de bir savaşçıydım. Şimdi akla gelen soru şu: 

İnandıkları uğruna faşist kurşunlarla ölümü göze alan, seks filmi çekmemek için ebediyen 

sakat kalıp, yatakta çürüyüp yok olma ihtimalini bile düşünmeden ‘hayır’ diyen 

Malkoçoğlu’na kıyamayıp tonlarca paraya kıyan Cüneyt Arkın, Coca Cola ve ilaç reklamına 

neden ‘evet’ dedi? Cevap, sonraki yıllarda yaşanan büyük Cüneyt Arkın trajedisinde saklıydı. 

Yaş yetmişe vurmuştu. Ama çalışmak zorundaydım. Asıl şimdi Cüneyt Arkın’ın o büyük, 

yakıcı, acıklı trajedisini yaşıyordum. Baştan aşağı perişan, lime lime dökülen ruhu, ölmüş, 

yüreği bezgin, yaşlı, bitip tükenen, ölürcesine yorgun, eskimiş, yıpranmış, sararıp solmuş, 

artık bakılma gereği duyulmayan, bu yüzden buruşturulup çöp tenekesine atılan eski bir resim 

                                                           
187

 A.g.e. s.13-16. 
188

 A.g.e. s.25. 



143 
 

gibiydim. Nasıl yeniden ayağa kalkacak, yeni savaşlara korkusuzca atılacaktım? O cesareti 

nereden bulacaktım? Parmağımı kıpırdatacak halim kalmamıştı. Öylesine bitmiştim. Gelecek 

kaygısıyla ölüp ölüp diriliyordum. Çocukluğumun, gençliğimin perişan, yoksul, aç günleri 

rüyalarıma giriyordu. Benim kuşağım şöhret ve parayı bilememişti. Bu yüzden hiçbirimizin 

gelecek için birikmiş parası yoktu. Benim tehlikeli filmleri yüz elli bin liraya çektiğim 

dönemlerde Arabeskçiler milyonlar alıyordu. Cüneyt Arkın’ın enkazını yaşarken, bir ilçe 

belediyesinin İstanbul’un fethi dolayısıyla düzenleyeceği şenlikte beyaz atın üstünde şehre 

giren Fatih’i canlandırmam istendi. At küçük de olsa bir umut, bir gayretti. Beyaz ata binip 

kalabalığın önünde şehre girdim. İşte o gün yeniden savaşçı ruhumu kazandım. Çoluk çocuk, 

kucağında bebeleri, anneler, genç kızlar, yaşlılar, dedeler, nineler, herkes Cüneyt Arkın’a 

öylesine eşsiz, insanı ağlatacak derecede duygu dolu, sevgi saygı, vefa, samimi bağlılık, 

sımsıcak ilgi gösterdiler ki, solmuş eski resimlerde kalmadığımı, halkın o cömert yüreklerinde 

hala yenilmez bir savaşçı olarak yaşadığımı gördüm. Tarifsiz bahtiyar oldum. Sonra gençliğe 

alkol, uyuşturucu konusunda bilgiler vermek, yenik, çaresiz, haksızlığa uğrayan kişilerin 

yanında olmak adına ülkeyi karış karış dolaşmaya başladım. Genç, yaşlı, işte bu halkla 

yeniden yiğit. Cesur, korkusuz birer savaşçı gibi haksızlığa, adaletsizliğe, açlığa, işsizliğe, 

zorluklara karşı çıktık. Mutlu, güzel günlere at koşturuyorduk. Türk halkından bilgeliği, 

yaşama inadını, zora yenilmeme gayretini, minnet, şükran, merhameti ve yaşama sevincini 

öğrendim. Artık insandım.”
189

  

 Tarihi filmlerin Cüneyt Arkın’a, onun yaşayışına, ruh dünyasına, kimliğine etkisi yine 

kendisi tarafından bu sözlerle ifade edilirken, yine onun filmleriyle vermek istediği mesajı 

gerçek hayatta da korumaya çalıştığı ve bu mesaj uğruna katlandığı zorluklar görülmektedir. 

Yine bu filmlerin, Cüneyt Arkın’ın, özellikle tarihi-serüven filmlerinin kendisinde ve Türk 

halkı üzerindeki etkisi de kendisi tarafından açıklanırken, Türk halkına olan samimiyetini de 

yine kendi ağzından ifade etmektedir. Özellikle tarihi filmlere konu olan ve Türk kimliğine 

sıkı sıkıya bağlı olan bazı değerler onun filmlerinde yoğun olarak yer alırken Cüneyt Arkın’ın 

ve Türk halkının da bundan hem filmlerde hem de gerçek hayatta etkilendiği Arkın’ın 

ifadeleriyle görülmektedir.  

Yine bu etkiye örnek olarak Cüneyt Arkın’dan şu ifadelere yer verebiliriz: “Dikkat 

ettiniz mi bilmem yazılarımda ‘Anadolu’ kelimesini çok kullanırım. ‘Anadolu’ bir kelimedir 

ama uçsuz bucaksız büyük manalar ifade eder. ‘Anadolu’ topraktır. Berekettir. Tarlalar, 

                                                           
189

 A.g.e. s.58-65. 



144 
 

buğdaylar, arpalar verir. İnsanları, her türlü meyve ve sebzeleriyle bütün memlekete tat, koku, 

lezzet dağıtır. Çiçekleriyle süsler. ‘Anadolu’ masallar, destanlar, menkıbeler, ninniler, türküler 

üretmiştir. Bunlarla insanlar arasında değerler yaratıp bir ulusun temelleri olmuştur. Anadolu 

bir tarih bilincidir. Anadolu nice felaketler, acılar, kıyımlar, afetler, istilalar yaşamış ama 

yenilmemiştir. Anadolu insanı başka bir türlüdür. Anadolu’nun tarihidir. Vefalı, merhametli, 

dayanıklı, yenilmeyen, inatçı, misafirperver, çalışkandır. Anadolu’yu sevmek toprağı sevmek, 

toprağı sevmek vatanı sevmektir. Son zamanlarda kötü şeyler yaşamaktır. Topraktan, 

vatandan haberi olmayanların, aymazlıkları, onu topraksız, tohumsuz, yardımsız bırakmıştır. 

Ama yenilmeyecektir. Anadolu yenilmez. Anadolu muazzam devletleri, onların markası 

Yunanlıları, aç, çıplak, silahsız, ekmeksiz, yurt, yurttaş, tarih bilinciyle yenmiş, darmadağın 

etmiş, sürüp denize dökmüştür. Anadolu bir destandır. Anadolu’yu sevmeyen vatanını 

sevemez.”
190

  

Görüldüğü üzere, mertlik, yiğitlik, tarih, savaş, toprak, ulus, Anadolu gibi sözcükleri 

sıkça kullanan Cüneyt Arkın, gerçek hayatta ve filmlerinde bu değerler üzerinden hareket 

etmiş, özellikle tarihi filmlerinde ortaya koyduğu Türklüğe ait değerler onun söylemlerinde de 

etkili olmuştur. Yine düşmanların yurttan kovulması, denize dökülmesi, ulus bilinci ve vatan 

sevgisi onun için filmlerinde verdiği bir duygu olmakla birlikte kendisi ve Anadolu insanı için 

önemli bir yer tutmaktadır.   

 Cüneyt Arkın, yine kitapta vatan konulu yazısında şöyle diyor; “Türkiye’de bir aydın 

ve dahi bir büyük özel üniversitede hoca, hafif sakallı, kafası küçük, gözleri kısık ve saklı, 

parmakları incecik, avuçlarında nasır yok, koltuğuna yayılmış, ‘Türkiye’de bir şey olursa 

Rodos’a kaçarım’ diyor. Giderim değil kaçarım. Vatan’ı terk ediyor. Üstelik aydın mı aydın, 

tarihçi ve saygıdeğer. Hasan Pulur Anadolu toprağı gibi acılı, kederli o günkü köşe yazısında 

soruyor. ‘Vatanı bırakıp, nereye gidiyorsun? Geride bıraktıkların bir gün sormazlar mı?’ İşte o 

geride bıraktıklarından biri... Anadolu çocuğu... Hülyalı gözlerinde bir inat haykırıyor. ‘İleri 

arkadaşlar, vatan sağ olsun. Kanımız kefenimizle bayrak olsun.’ Çanakkale’den bu yana 

dokuz cephede ecdadını şehit vermiş Mülazım-ı Evvel Selami. İleri atılan kılıcında güneş, 

Anadolu, Kurtuluş Savaşı’nda bir süvari. Bir halk ihtilali gibi mutlu gülümsüyor. Düşmanın 

ateş ve ölüm kusan makinelerinin üzerine seller gibi akıyorlar. Mehmetçik baştan aşağı kan ve 

zafer, sonra Sakarya’yı geçti Mehmetçik, düşman kaçıyor. Tepede durdu Mülazım-ı Evvel 

Selami. Yanlarından sel gibi akıp geçerken Mehmetçikler. Düşman deliler gibi atış kusarken. 

                                                           
190

 A.g.e. s.83-84. 



145 
 

Durup geriye baktı. İşte o an, hain bir kurşun yiğit göğsünü deldi, sırtından geçip. O hala 

geriye, arkasına bakıyordu. Sonra usulca düştü vatan toprağına, düşman önünde böyle 

kaçarken. Mülazım-ı Evvel Selami tepede durup neden arkasına bakmıştı? Sakın, geride 

arkada bıraktığı vatan hainlerini bir an düşünmüş olmasın? Gideceksin elbet yoluna, eğer bir 

yol gösterenin varsa...”
191

 

Tarihi filmler denilince Türkiye’de en çok akla gelen ve haklı bir yere sahip olan, bu 

filmlerde en çok başrol oyunculuğu yapan, bu konuda da üstün gayretleri bulunan Cüneyt 

Arkın ismi örnek olarak alınmıştır. Cüneyt Arkın ile ilgili olarak da onun düşünce yapısı, isim 

hikayesi, sinemaya başladığı dönem, tarihi filmlere geçişi ve savunduğu değerler kendi 

kitabından aktarımla verilmeye çalışılmıştır. Aslında onun tarihi filmlerinden başka özellikle 

Türk sinema tarihinin ender sayılabilecek şekilde milliyetçi olan bir filmi bulunmaktadır. Bu 

film Güneş Ne Zaman Doğacak isimli filmdir. Öyle ki film 2. Dünya Savaşı yıllarında Sovyet 

Rusya’nın zulmünden Türkiye’ye kaçan Türklerin daha sonra Sovyet Rusya’ya teslim 

edilmesi ve sınırda Rus askerleri tarafından öldürülmesi olayını konu edinmekte olup, filmin 

son sahnesinde de bir yazı ile bu teyit edilmektedir. Filmin çekim hikâyeleri, yaşanılan olaylar 

oldukça ilginç olmakla birlikte o dönem Türkiye’sinin içinde bulunduğu siyasi ve sosyal 

durum ve bunalımlardan dolayı zamanın en çok konuşulan filmi olmuş hatta günümüzde dahi 

konuşulmaya devam etmiştir. Öyle ki bu filmin Türkiye’yi ‘12 Eylül Darbesi’ne götüren 

olaylardan biri sayılan Maraş Olayları’nı da tetiklediği söylenmektedir. Türkiye’de sağ-sol 

çatışmasının yaşandığı o dönemde sağ-milliyetçi bir film olan bu filmin öncesinde ve 

sonrasında yaşananlar filmin etkisini daha net göstermektedir. Ve sinema bombalama 

olayından başlayarak, Maraş Olayları’nın meydana gelmesi ve sonrası ile Cüneyt Arkın’ın bu 

filmde başrol oyuncusu olması bu filmi milliyetçilik üzerinden incelemeyi gerektirmektedir. 

 Güneş Ne Zaman Doğacak filmi 1977 yılında çekilerek 1978 yılında vizyona giren bir 

Türk filmidir. Filmin yönetmeni ve yapımcısı Mehmet Kılıç, senaristi ise Tufan Güner’dir. 

Başrol oyuncuları ise, Cüneyt Arkın, Oya Aydoğan ve Baki Tamer’dir. Filmin künyesinden 

çok bizi ilgilendiren, filmin konusu, çekildiği dönem ve filmin etkisidir. Zira film milliyetçi 

bir film olmakla birlikte, çekildiği dönem itibariyle siyasi ve sosyal çalkantıların olduğu, 

ideolojik düşüncelerin keskin hatlarla belirlendiği Türkiye resmini de sunmaktadır. Filmin en 

önemli etkisi çekildiği dönemin sağ-sol olaylarının etkisiyle bu filmin gösterime girdiği 1978 

yılında tam da bu filmin gösterildiği sinemalarda bombalama olaylarının yaşanmaya 

                                                           
191

 A.g.e. s.129-130. 



146 
 

başlaması ve son olarak aynı yıl Aralık ayı içerisinde Kahramanmaraş’ta Çiçek sinemasında 

bu filmin gösteriminin yapıldığı sırada sinemanın bombalanması ve sonrasında gelişen olaylar 

ve nihayetinde Maraş Olayları Vakası’dır.  

 “1978’de 19-26 Aralık günleri arasında yaşanan olaylarda; Savcılığa göre katliama 

karışanların sayısı 1350 kişiydi. Bunların 752’si ilk etapta tutuklandı. Davalar 23 yıl sürdü. 22 

kişi idam, 7 kişi müebbet hapis, 321 kişi de 1-24 yıl arasında ceza aldı. 1991’de çıkan TMK 

ile ceza alanların bir kısmının yattığı yıllara sayılarak ertelendi, diğerleri serbest kaldı. 

Katliamda birinci dereceden rol aldığı belirtilen 68 kişiye ise hiç ulaşılamadı.”
192

   

“Mehmet Kılıç’ın 1977’de yönetmen koltuğunda oturduğu ‘Güneş Ne Zaman 

Doğacak’ adlı film, 1945’te sosyalist ülkeye iade edilirken öldürülen 150 Türk’ün anısına 

çekilir. 19 Aralık 1978 Salı günü saat 20.45’de Kahramanmaraş’ta bu film perdeye yansırken 

Çiçek Sineması’na bomba atılır. Bombanın tahrip gücü olmadığı için sinema salonunda ölen 

olmaz. Fakat saldırıyla birlikte şehirde ‘Maraş Olayları’nın fitili de ateşlenmiş olur. Günlerce 

süren yürüyüşler, bombalamalar, çatışmalar sonucunda 111 kişi ölür ve yüzlerce kişi 

yaralanır. Şehir savaş alanına döner. Olayların ardından 13 ilde sıkıyönetim ilan edilir. Birçok 

kişiye göre yaşananlar, 12 Eylül darbesine gerekçe amacıyla hazırlanmıştır.”
193

 

 Türkiye’nin o dönem içinde bulunduğu siyasi durum ve sağ-sol çatışması sonucunda 

kutuplaşmalar ve bunun neticesinde de yine yaşanan Maraş Olayları ve bu olayların da bir 

film salonuna bomba atılmasıyla gerçekleşmesi bize o dönemin resmini net bir şekilde 

sunmakta iken aynı zamanda bir kıvılcımın dahi yangın çıkarabildiğini göstermektedir. Bu 

olaylar ise ülkeyi 12 Eylül dönemine taşımıştır. Nitekim ülkenin hassas bir terazi üzerinde 

bulunduğu bu dönemde Türk sinemasının milliyetçi argüman taşıyan tarihi filmlerinden sonra 

özellikle Güneş Ne Zaman Doğacak filmi halk üzerinde etkili bir propaganda oluşturmuş ve 

sağ-sol kesimler arasındaki gerilimi tırmandırarak Maraş Olayları’na doğru giden yolda etkili 

olmuştur. 

 “Kahramanmaraş’ta bunlar cereyan ederken filmin yönetmeni Mehmet Kılıç 

İstanbul’dadır. Durumdan haberdar olduğunda çok üzülür. Ülkücü kimliği nedeniyle o güne 

kadar tehditler almıştır; fakat Kahramanmaraş’ta yaşananlardan sonra üzerindeki baskı artar. 

Onun için tek çare yurtdışına gitmektir. Böylece hayatındaki büyük kırılmayı yaşar. Bu 

                                                           
192

 http://www.radikal.com.tr/turkiye/maras_katliami_mit_planiydi-1073231  29.06.2015 tarihinde erişildi. 
193

 http://www.aksiyon.com.tr/tuba-ozden-deniz/meger-hakikat-cebimizdeymis-515704  29.06.2015 tarihinde 
erişildi. 

http://www.radikal.com.tr/turkiye/maras_katliami_mit_planiydi-1073231
http://www.aksiyon.com.tr/tuba-ozden-deniz/meger-hakikat-cebimizdeymis-515704


147 
 

sarsıntı hem fiziksel hem de manevi olarak, bulunduğu noktadan çok uzaklara taşıyacaktır 

onu.”
194

  

 Bir film, yönetmeninden, yapımcısından, senaristinden ve oyuncusundan 

soyutlanamayacağından Güneş Ne Zaman Doğacak filminin hikayesini anlatırken onu 

meydana getirenin hikayesi anlaşılmadan filmin anlaşılması eksik kalacaktır. Zira Sinema’da 

gerçekleşen yapımların nasıl bir fikir hayatının tezahürü bilinmelidir ki etkisi kolayca 

anlaşılabilsin. Bu minvalde Filmin yönetmeni ve yapımcısı olan Mehmet Kılıç ile Güneş Ne 

Zaman Doğacak filmi ve Maraş Olayları hakkında 2008 yılında yapılan bir röportaj bu 

konuda ışık tutmaktadır. 

 “Kayseri’nin köklü bir ailesine mensup Mehmet Kılıç İstanbul’da büyür. Güzel 

Sanatlar Fakültesi Grafik Bölümü’nde eğitim görür. Aynı dönemde Millî Türk Talebe 

Birliği’ne (MTTB) de gidip gelmektedir. Burada 7-8 arkadaş bir sinema kulübü kurarlar. 

Başlarında Yücel ağabeyleri (Çakmaklı) vardır. Halit Refiğ, Metin Erksan ile irtibatlar 

sağlanır ve Yeşilçam’ın birikiminden de istifade edilir. O dönemde siyasal ortam oldukça 

hararetlidir ve herkesin bir safı vardır. Mehmet Kılıç politikayı sevmez; fakat vatansever-

milliyetçi-Müslüman sıfatıyla Türkeş’i kendine yakın görür. Aynı dönemde Yılmaz Güney sol 

cenahta güçlü sinema filmleri çekmektedir. Kılıç ve arkadaşları da ilgi duydukları sinema 

alanında kendilerini ifade etmek isterler ve ilk girişimde bulunurlar. Salih Diriklik’in 

yönetmenliğini yaptığı ‘Gençlik Köprüsü’ böyle vücut bulur. Bu ilk çalışmanın ardından grup 

içinde çatallaşma yaşanır. Bir bölümü Erbakan’ı kendine yakın görürken diğerleri Türkeş’in 

peşinden gitmek ister. Kılıç ikincisinden yana tavrını sergiler. Böylece ilk projeleri için 

arkadaşlarıyla kolları sıvarlar. Ülkücü derneklerin kapısını çalarak destek ister ve en çok 

katkıyı Almanya’daki Türk vatandaşlarından alırlar. ‘Güneş Ne Zaman Doğacak’ın senaryosu 

iki senede yazılır. En güzelini yapmak niyetiyle yola çıkılmıştır ve bu sebeple dönemin ünlü 

aktörleri Cüneyt Arkın ve Oya Aydoğan’la çalışma kararı alınır. Filmde kendi doğrularını dile 

getireceklerdir şüphesiz; fakat asıl amaçları herkesi ortak bir zeminde buluşturmaktır. ‘Güneş 

Ne Zaman Doğacak’ ilk gösterime girdiği andan itibaren yoğun ilgi görür. ‘Film o yıllarda 

çok takdir edildi, solcular da şaşırdılar bu kadar iyi film çekmemize. O yüzden tepkileri de 

arttı. Ortam çok politikti ve film gösterildiği andan itibaren tepkiyi de doğurdu.’ diyor 

yönetmen Kılıç. O yıllarda sokaklara taşmıştır çatışmalar. Milliyet gazetesi her gün sağdan ve 

soldan şu kadar insan öldü diye çetele yayımlar. Tahammülsüz ve antidemokratik atmosferde 

                                                           
194

 http://www.aksiyon.com.tr/tuba-ozden-deniz/meger-hakikat-cebimizdeymis-515704  29.06.2015 tarihinde 
erişildi. 

http://www.aksiyon.com.tr/tuba-ozden-deniz/meger-hakikat-cebimizdeymis-515704


148 
 

filme ilk büyük tepki Bahçelievler Sineması’nda gerçekleşir. Sinema bombalanır. Anadolu’da 

da benzer reaksiyonlar görülür. Birçok şehirde tehditlere, afişlerinin indirilmesine rağmen 

film gösterilir. İzleyicinin yoğun teveccühü sinema sahiplerinin caymasına da mânidir. Fakat 

en büyük çatışma Kahramanmaraş’ta yaşanacaktır. ‘Film Kahramanmaraş’ta gösterildiğinde 

ben İstanbul’daydım. Aslında filmin içeriğinde hiçbir tahrik unsuru yoktu; sadece Rusya’yı 

eleştiriyordu. Biz işin estetik kaygısındaydık. Fakat ortam o kadar gergindi ki patlama için 

küçük bir fitil yeterliydi. Maraş Olayı genel gidişattan bağımsız değildi. İstanbul’da semt semt 

kamplaşma vardı aynı dönemde; bir bölümü solcuların, diğerleri ülkücülerindi. Her gün 

cenaze kalkıyordu. Sinema olayı basit bir şeydi ama genel ortam korkunçtu. Her şey en zirve 

noktadaydı.’ diyen Kılıç, buna rağmen filminin böyle bir olaydaki ‘ilk kıvılcım’ olmasından 

çok üzgündür. Bir yarbay arkadaşıyla ‘Ben kendimi suçlamalı mıyım?’ diye dertleştiğinde şu 

cümleleri duyacaktır: ‘Filmin gösterilmese de bir bahaneyle olaylar çıkacaktı. Sen güzel bir 

çiçek sunuyorsun ama kurşuna maruz kalıyor. Yaşananlara sen mâni olamazdın.’ Mehmet 

Kılıç, Kahramanmaraş olaylarına dönüp baktığında, ‘Biz o zaman da güzeli görüp göstermeye 

çalıştık, hayır için yola çıktık; ama benim dışımda ilerledi olaylar ve şerle sonuçlandı.’ 

diyor.”
195

 

 Filmin yönetmeni ve yapımcısı o dönemi ve film sürecini bu şekilde anlatmıştır. 

Filmin yönetmen asistanı ve daha sonra ünlü bir yönetmen olan İsmail Güneş ile 2008 yılında 

yapılan bir röportajdan film hakkında bilgi edinilmektedir. “Filmde 1945 Rusya'sı anlatılıyor. 

Yönetmen Mehmet Kılıç, prodüksiyon amiri olan Mustafa Doğan'a 'Bana illa o dönemin Rus 

askeri kıyafetlerini bul.' diyor. Çünkü o yıllarda Yunan da olsa Bulgar da olsa hep aynı asker 

kıyafetleri kullanılıyor sinemada. Mustafa Doğan da her tarafa bakıyor, bulamıyor. Son çare 

olarak yönetmene haber vermeden Beyoğlu'ndaki Sovyet Rus konsolosluğuna gidiyor. 'Biz 

Stalin zulmünden kaçan Kırım Türklerini anlatan bir film çekeceğiz. Bize sizin askerlerin 

kıyafetlerinden lazım' diyor. Adresini falan bırakıyor.’ İsmail Güneş, prodüksiyon amirinin bu 

görüşmesinin hemen ardından Beyoğlu Sakızağacı Caddesi'nde bulunan ofislerinin 15 gün 

boyunca yaklaşık 50 kişilik kalpaklı kişiler tarafından ziyaret edildiğini anlatıyor. Türkçe 

konuşan ve Sovyet Konsolosluğu'ndan gelen kalpaklılar, yönetmen Kılıç'tan filmi 

çekmemesini istemiş ısrarla. Hatta 'Biz sana yardımcı olalım, Sovyet Türk halklarının 

kardeşliğini anlatan bir film çekelim.' teklifinde bile bulunmuşlar. Tüm tartışmalara rağmen 

Mehmet Kılıç filmi çekmekten vazgeçmemiş. Bu arada kalpaklıların ziyareti birdenbire 

                                                           
195

 http://www.aksiyon.com.tr/tuba-ozden-deniz/meger-hakikat-cebimizdeymis-515704  29.06.2015 tarihinde 
erişildi. 

http://www.aksiyon.com.tr/tuba-ozden-deniz/meger-hakikat-cebimizdeymis-515704


149 
 

kesilmiş. Film çekimleri başlamış. Her şey yolunda giderken İsmail Güneş'in 'ilk operasyon' 

dediği stüdyo baskını yaşanmış bu arada. Çekimlerin bitmesine az bir zaman kala, filmin 

negatiflerinin yıkandığı Bomonti'deki Lale Stüdyosu üç kişi tarafından basılmış. Fakat bu 

baskın ilginç bir şekilde amacına ulaşmamış. Bunun sebebini yönetmen Güneş, şöyle 

anlatıyor: ‘Filmleri kamera asistanı Cem Molvan teslim ediyor stüdyoya. Bir minibüs var ve 

her gün set sonrası çalışanları tek tek evlerine bırakıyor. En son stüdyoya uğruyor. Bu arkadaş 

stüdyoya negatifleri bırakıyor. Kutuların üzerine filmin adını yazması gerekiyor tabii. Fakat 

aklına gelmiyor filmin adı. 'Güneş Ne Zaman Doğacak' yerine 'Bir Yolcu' diye yazıyor 

kutunun üzerine. Üç kişi gelip stüdyoyu basıyorlar filmin negatiflerini yakmak için. Meseleyi 

kökünden çözecekler böylece. O zaman stüdyonun müdürlüğünü yapan Ender Teker diye biri. 

Stüdyonun duvarlarında da Yılmaz Güney'in fotoğrafları falan var. ‘Çocuklar ayıp 

ediyorsunuz, biz öyle bir filmi yıkamayız.’ diyerek ikna etmeye çalışıyor adamları. Tabii 

adamlar tüm kutuları kontrol ediyorlar ama isim farklı yazıldığı için bizim filmi 

bulamıyorlar.’ Bu baskından sağ salim kurtulan filmin çekimleri kısa bir süre sonra 

tamamlanmış. Fakat sansür kurulundan geçememiş. Bu noktada devreye giren filmin 

oyuncularından Oya Aydoğan'ın bir yakını olan Cumhuriyet Halk Partili bir senatörün 

yardımıyla filmin üzerindeki yasak kalkmış. Böylece sinema gösterimleri başlamış. Bu sırada 

ilk sinema baskını Karagümrük'te yaşanmış. Sinemayı basan saldırganlar, filmin kopyasını 

dışarı çıkarıp üzerine benzin dökerek yakmış. Bir diğer saldırı da Beşiktaş'taki Mıstık 

sinemasında yaşanmış. Yine gösterim sırasında sinemayı basan saldırganlar, filmin kopyasını 

yakmış. Hatta camı çerçeveyi indirip sinemayı birbirine katmış. Bu olaylar yaşanırken 

Eskişehir valisi, şehrinde Güneş Ne Zaman Doğacak'ın gösterilmesini yasaklamış. Yasağı 

kaldırmak için uzun süre uğraşan yapımcı firma Orhun Film, son çare olarak dönemin 

Cumhurbaşkanı Fahri Korutürk'e mektup yazmış. Olumlu cevap almışlar. Böylece 

Cumhurbaşkanlığı emriyle Eskişehir'deki yasak kalkmış. Eskişehir'deki galaya filmin 

oyuncularından Turgut Özatay'la gittiklerini belirten İsmail Güneş, büyük bir ilgiyle 

karşılaştıklarını ifade ediyor. Bu arada Karadeniz'de ve Erzurum bölgesinde filmin büyük bir 

ilgiyle takip edildiğini de sözlerine ekliyor. Sadece Adana bölgesinde bir sorun yaşanıyormuş 

o günlerde. Bu bölgede filmleri gösteren şirketle yönetmen Mehmet Kılıç arasında bir 

tartışma yaşanmış çünkü. Bu nedenle Kahramanmaraş'ın da içinde bulunduğu bölgeye filmleri 

kendileri götürmek zorunda kalmış. Filmi Adana bölgesine İbrahim adlı bir arkadaşının 

götürdüğünü söyleyen İsmail Güneş, şöyle devam ediyor: ‘İbrahim Maraş'a gidiyor. Film 

oynamaya başlıyor. Sinemaya bomba koyuyorlar. Bombadan ben iki ölü hatırlıyorum. Gerçi o 

zaman öyle alışmıştık ki ölüm haberlerine. Bunun üzerine kontra bir durum oldu. İki kişinin 



150 
 

cenaze töreninde iki ölü, üç tabut var. Üçüncü tabutta silah var. Meydana gelindiğinde 

camilere, minarelere ateş açılıyor, insanlar öldürülüyor. Bir kaos ortamı. O zamanki Sovyetler 

Birliği bu filmi oynatmamak için elinden geleni yapmıştır. Sonunda Maraş'ı birbirine 

katmıştır. Alevi-Sünni çatışmasıydı, sağdı soldu demeye gerek yok. Sovyetlerin sinema 

filmine tahammül edememesidir tüm bunlar. Çünkü her tür film gösterilmiştir bizde. Bu 

olaylardan sonra iş çığırından çıktı zaten. Sürü filmine bomba attılar. Karşılıklı saldırılar 

başladı. Sinemalara bomba atma modası başlamış oldu.”
196

 

 Filmin hikâyesini bu şekilde aktaran İsmail Güneş ise Maraş Olayları’nın arkasındaki 

gücün filmin çekilmesini istemeyen, çekimi ve gösterimi sırasında yoğun bir şekilde filmi 

engellemeye çalışan ve filmde eleştiri konusu edilen Sovyet Rusya olduğunu ifade ediyor. O 

dönem Türkiye’deki mevcut çatışma durumunu Sovyet Rusya’nın kullandığını belirten 

Güneş, her tür filmin gösteriminin yapıldığını ancak Güneş Ne Zaman Doğacak filminin 

gösteriminde atılan bombadan ve Maraş Olayları’ndan sonra işin çığırından çıktığını ve sol 

film diye bilinen Sürü filmine de bomba atıldığını, karşılıklı saldırıların olduğunu ifade eder. 

 Güneş Ne Zaman Doğacak filminin bu çekim aşaması, gösterimi ve sonrası birçok 

olayın yaşanmasına sahne olmuştur. Hatta yukarıda İsmail Güneş tarafından belirtildiği üzere 

filmin gösteriminin yasaklanması için gösterilen çabalar sonucu filmin Eskişehir’de 

yasaklanması, siyasetçilerin devreye girmesi ve hatta Cumhurbaşkanının müdahil olması 

dönem sinemasının, filmin etkisinin, ideolojik ve sosyal konjonktürün bir göstergesidir. Öyle 

ki sinemanın, siyaset ve toplumla olan etkileşiminin de milliyetçilik üzerinden bir örneğidir. 

 Cüneyt Arkın, 2010 yılında Güneş Ne Zaman Doğacak filmi ile ilgili olarak telefonla 

bağlanmış olduğu ve Maraş Olayları’nın konuşulduğu BeşNbirK isimli televizyon 

programında film ile ilgili olarak bilgiler vererek, o dönem bu filmi çekerken kostümlerin 

Sovyet Rusya Konsolosluğu’ndan alındığını, bu yolla Rusların filmden haberdar olduklarını, 

stüdyolarını defalarca bastıklarını ve filmin gösteriminin yine Ruslar tarafından engellendiğini 

ve filmin çekiminin durdurulması için para teklif edildiğini, ancak kabul etmeyerek filmi 

çektiklerini ifade etmiş, bundan sonra Rusların gizli servislerinin bu filmin gösterimini 

yasaklamak için ellerinden geleni yaptıklarını ve nihayetinde sinemada bombalama 

hadisesinin yaşandığını söyleyerek, Maraş Olayları ile ilgili olarak, herkesin bir şeyler 

konuştuğunu ancak en doğrusunu oradaki tanıkların bilebileceğini ve Kahramanmaraş’ta 

                                                           
196

 http://www.zaman.com.tr/pazar_maras-olaylarinin-arkasinda-sovyet-parmagi-var_769972.html  29.06.2015 
tarihinde erişildi. 

http://www.zaman.com.tr/pazar_maras-olaylarinin-arkasinda-sovyet-parmagi-var_769972.html


151 
 

Çiçek Sinemasının bombalanması hadisesinden dolayı o dönem, olayın sanığı olan Ökkeş 

Kenger’in (Şendiller) o dönem ve daha sonra milliyetçi olduğunu ve niçin milliyetçi bir filmin 

gösterimi sırasında bombalama hadisesine karışsın diyerek bunun müsebbibinin dış servisler, 

özellikle Rus gizli servisleri ve onun içerideki işbirlikçileri olduğunu belirtmiştir.
197

 

Daha önce belirttiğimiz üzere, Cemal Süreya; Cüneyt Arkın için, ‘düşünce yapısı 

itibariyle biraz sağa yakın ancak tam değil, sol görünümlü filmlerde de görüşlerini 

belirtmiştir.’ Şeklinde anlatırken, sinema camiası da onun sağcı olmadığını ifade eder. 

Nitekim Cüneyt Arkın ile beraber çalışan ve onun oynadığı filmlerde yönetmen, senarist, 

yapımcı olan isimlerle yapmış olduğumuz mülakatlarda milliyetçilik üzerinden Türk 

sinemasının etkisi, tarihi filmlerin rolü, Cüneyt Arkın’ın fikri yapısı ve çevirdiği filmlerdeki 

etkisi sinemacıların bakış açısından görülecektir. 

 

2. MÜLAKATLAR 

Beykent Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Uluslararası İlişkiler Ana Bilim Dalı 

yüksek lisans tez çalışmam olan ‘Türk Kimliğinin İnşasında Türk Sinemasının Rolü-Tarihi 

Filmler ve Cüneyt Arkın Örneği’ konusu ile ilgili olarak hazırlamış olduğum sorulara cevap 

vermenizi rica ediyorum. Yapacağımız mülakat tez çalışmam için önem arz etmektedir. 

Teşekkür ederim. 

Mülakat Yapılan: Erdal Tuşunel (TESİYAP Başkanı-Yapımcı), Yılmaz Atadeniz 

(SESAM Başkanı-Senarist-Yönetmen), İsmail Güneş (Yapımcı-Yönetmen), Safa Önal 

(Senarist-Yönetmen). 

Mülakat Soruları 

1-Sinema sizin için ne anlama geliyor? 

2-Türk Sineması ve Türk Milliyetçiliği size neyi çağrıştırıyor? 

3-Türk sinemasında tarihi filmleri milliyetçi olarak görüyor musunuz? 

                                                           
197

 http://www.videoizle.co/video/23936/cuneyt-arkin-maras-katliami-gunes-ne-zaman-dogacak  29.06.2015 
tarihinde erişildi.  

http://www.videoizle.co/video/23936/cuneyt-arkin-maras-katliami-gunes-ne-zaman-dogacak


152 
 

4-1960-1980 arası dönemde yoğun bir şekilde tarihi ve milli filmlerin çekilmesinin 

sebebi nedir? 

5-Tarihi film denilince ilk akla gelen oyuncu olan Cüneyt Arkın hakkında ne 

düşünüyorsunuz? Neden tarihi-milli filmlerde yoğun bir şekilde Cüneyt Arkın ismini başrolde 

görüyoruz? 

2.1. ERDAL TUŞUNEL MÜLAKATI 

Mehmet Ali Çelik: Sinema sizin için ne anlama geliyor? 

Erdal Tuşunel: Sinema ‘Soft Power’dır. Aynı zamanda çok büyük bir akıllı güçtür. 

Sinema da saniye de 24 kare geçer bu 24 karenin içinde birçok şey vardır. Seks vs. gibi yani 

insanların manipüle edilen duygularını yansıtır, saldırganlık, cinsellik gibi. Savaş tarzı filmler 

saldırganlık etkisi yaparken, aynı zamanda bir seks endüstrisi de duyguların manipüle edilişi 

ile doğar. Bu yüzden masum film çekmek zordur, hiçbir film de masum değildir. 

‘Planlı sinema anlayışı mesaj niteliği taşır’. Bu yüzden sinema da aynı konuyu işleyen 

filmler birbiri ardına belli kalıplar halinde çekilmiştir. Örneğin; Hollywood sinemasında 

birbiri ardına çekilen filmlerde siyahî başkan gösterildikten sonra Obama başkan olmuştur, 

kapitalist güçler Obama’yı getirmiştir başa, bu yüzden Obama güçlüyse kapitalizm de 

güçlüdür diyebiliriz. Aslında kapitalizm bir dindir hatta son dindir, kapitalizm karşısında 

sosyalizm-komünizm birer hizmetkârdır. Bu haliyle sinemanın arkasında da dış güçler vardır 

diyebiliriz. Mesela, Hindistan’da bir sinema endüstrisi oluşmuştur. Öyle ki Bollywood’da 

yılda 1000 film çekilebilmektedir. 

Mehmet Ali Çelik: Türk Sineması ve Türk Milliyetçiliği size neyi çağrıştırıyor? 

Erdal Tuşunel: Sinema millidir ama milliyetçi değildir. Bir kere siyasiler sinema 

üzerinden görüş belirtir. Mesela Cannes’i Fransa Milli Eğitim Bakanlığı kurmuştur. Sinema 

ilk önce eğlence, entertainment olarak doğmuştur. Sinemanın manipüle edilişi ve propaganda 

olarak kullanılışı görülünce ‘endüstriyel ve egemen güçler’ sinemaya misyon yüklemiştir. 

Yani sinema milli olarak görülür, çünkü bir kere içinden çıktığı ülkesini korur. Örneğin: Türk 

sineması böyledir, İran Sineması böyledir, diğerleri de böyledir. Ama sinema dışarıdan böyle 

görünürken içeride toplumları kategorize eder ve aslında milliyetçi bir argümanı anti 

milliyetçi bir etki olarak çağrıştırır yani içeride milliyetçi değildir sinema bir kere milliyetçi 

düşünceleri eleştirir çünkü sinemanın yapısından dolayı o ‘aykırı’ olanı işlemek zorundadır. 



153 
 

Bu yüzden ben sinemanın milliyetçi olduğunu düşünmüyorum. Ancak sinemada özgün 

eserlerin oluşması toplumsal travmalara bağlıdır. Çünkü sinema sosyolojik refleksleri yansıtır. 

Mesela Türk Sineması ve Edebiyatı, Rus Sineması ve Edebiyatı, İran Sineması ve Edebiyatı 

gelişmiş örneklerdir sebebi ise bu toplumların yaşamış olduğu travmalardır. Kısaca şunu 

diyebiliriz; milli sinema o ülkenin sinemasıdır ve o ülkenin çıkarlarını korur. 

Mehmet Ali Çelik: Türk sinemasında tarihi filmleri milliyetçi olarak görüyor 

musunuz? 

Erdal Tuşunel: Sinemaya ‘Soft Power’ demiştik. Öncelikle sinemayı yapacaksın, 

eğlence olduğunu kabul edeceksin sonra ise mesajları yedireceksin yani öncelik sinemadır. 

Sinema sosyolojik bir hadisedir. Örneğin; çok güzel bir film bile dolmayabilir. Ancak şunu 

unutmamalıyız bir film ticari olmak zorundadır sanat filmi gişe filmi ayrımı yoktur. Sosyal bir 

film de olsa ticari olabilir.  

Gelelim Türk sineması ve tarihi filmlere, Türk sineması bir kere pragmatik gelişti. 

Türk sinemasından ekmek, su istendi o ise çorba verdi. Tarihi ve milli film çekilmesinin 

sebebi, Türk insanının acılar çekmiş olmasıdır. Bu sebepten bu acılara karşı bu filmler çekildi. 

Hani demiştik ya sinema sosyolojik refleksleri yansıtır diye. Baskıların içinde bir toplum 

vardı ve tarihi filmler çekildi. Kahramanlık duygusu ile ilgili bu boşluk dolduruldu. Mesela 

erkek-kadın ilişkilerinin rahat olmadığı dönemde de arabesk filmleri çekildi ve bu boşluk da 

öyle dolduruldu. 

Mehmet Ali Çelik: 1960-1980 arası dönemde yoğun bir şekilde tarihi ve milli 

filmlerin çekilmesinin sebebi nedir? 

Erdal Tuşunel: Şunu iyi bilmek gerekir. Geri kalmış toplumlar otomatikman 

milliyetçi ve dindar olur. Açtır-yer-doyar-bırakır, bir dönem yapar ve tutar. Tarihi filmlerle 

aslında saldırganlık duygusu manipüle edilmiştir, bu filmlerden sonra çocukların sokağa 

çıkması ve kılıç oyunu oynamaları saldırganlığın dışa vurumudur. İnsanlar gençken fenomen 

yaratır. Tarihi ve milliyetçi dediğimiz filmlerin çekildiği dönemde Türkiye’de sağ-sol 

çatışması vardı sinemaya da sol sahip olduğundan ve halk da aykırı olanı sevdiğinden halka 

olmayanı verip milliyetçi-tarihi filmler çekildi ve bu boşluk dolduruldu. Örneğin; Kıbrıs 

harekâtı o dönem filmlerde de etkili olmuştur. Milli duygu kullanılmıştır. Kahramanlık 

boşluğu doldurulmuştur. 



154 
 

Mehmet Ali Çelik: Tarihi film denilince ilk akla gelen oyuncu Cüneyt Arkın 

hakkında ne düşünüyorsunuz? Neden tarihi-milli filmlerde yoğun bir şekilde Cüneyt Arkın 

ismini başrolde görüyoruz? 

Erdal Tuşunel:  Cüneyt Arkın aslında marjinaldir. O günkü konjonktür ve siyasetin 

etkisiyle tarihi ve milli görünen filmlerde oynamıştır. O ulusalcıdır ve aslında milliyetçi 

filmlerde oynaması kimliği ile ilgili değildir ki bu filmlerde sonuçta ticaridir. Bir dönem 

solcu, bir dönem ulusalcı olmuştur. Yani kısaca Cüneyt Arkın sinemada o dönem zirve 

oyuncuydu bu yüzden bu filmlere seçildi. Ayrıca yine tercih sebebi yetenekli olması, 

tekvando, karate bilmesidir. Mesela ‘Güneş Ne Zaman Doğacak’ filmi gerçek bir hikâyedir. 

Ruslara ve İsmet İnönü’ye bir tepki filmidir. Ve bu film milliyetçi-milli bir filmdir. Cüneyt 

Arkın bu filmde filmin sağ-milliyetçi olması sebebiyle oynamak istememiştir. O dönem ikna 

ettik sonra oynadı. 

Mehmet Ali Çelik: Çok teşekkür ederim. 

Erdal Tuşunel: Rica Ederim. Kolay gelsin.
198

 

 

2.2. YILMAZ ATADENİZ MÜLAKATI 

Mehmet Ali Çelik: Sinema sizin için ne anlama geliyor? 

Yılmaz Atadeniz: Almanya ve Japonya şu anda en büyük iki devlet, 2. Dünya 

savaşından yenik ayrıldılar, sonra muazzam bir şekilde büyüdüler sebebini sorduklarında 

yöneticiler; ‘Biz savaşta bile tiyatrolarımızı kapatmadık’ dediler. Biz de filmlerimizde 

toplumun eksik olan yönünü tamamladık. Biz de herkesin içinde kahraman yatar biz bunu 

yansıttık sinemaya. Toplumumuzda haksızlıklara karşı bir düşünce vardır. Filmler bunu 

yansıtır. Gıda gibidir filmler. Örneğin; kahramanlıklar. Kısaca benim için sinema bu anlama 

gelir. 

Mehmet Ali Çelik: Türk Sineması ve Türk Milliyetçiliği size neyi çağrıştırıyor? 

Yılmaz Atadeniz: Bakın şimdi bizim ecdadımız Orta Asya’dan gelmiştir ve Asla 

barbar değildir. Türk milleti Avrupa’nın dediği gibi hiç değildir. Bu yüzden sinema bunu yani 

bir toplumun, bizim toplumumuzun kültürünü yansıtmalıdır. Osmanlıların en büyük 

hususiyeti Akıncılardır. Bunlar 18-20 yaşında, Macaristan’a kadar gelmiş ve buraları 

                                                           
198

 Mülakat, 13.01.2015 tarihinde saat:19.00-21.00 arasında İstanbul-Taksim’de yapılmıştır.  



155 
 

fethetmişlerdir. Mesela akıncıların elbisesi şu an Belçika’da sergileniyor, oraya kadar gitmiş 

yani. Biz bu kahramanlıkları sinemaya yansıttığımızdan övgü aldık. Ancak Türk sinemasında 

hala çok eksik var, mesela Türkiye’deki yapıların fotoğraflarını Hollywood’da görürsünüz 

yani yansıtır. Biz ise tam anlamıyla daha bunları yansıtamadık. Milli değerlerimize sahip 

çıkmalıyız, bu değerleri gösteren filmler yetersiz, biz tarihi filmler yaptık ama bunlar çok 

yetersiz. Mesela Mehmet Ali Bey, ben Orhun kitabelerini anlatan bir film çekmeyi çok 

istiyorum. Şimdi bakın Avrupa, Hun devletini vahşi, kültürsüz, barbar görüyor ama yapılan 

kazılarda mükemmel şeylere ulaşıyorlar, utandıklarından açıklamıyorlar onlar bizim 

atalarımızdır bunun farkında olmamız lazım. 

Şimdi Hollywood hala fantastik filmler çekiyor ve toplum da seviyor. Mesela ben 

Levent Vadisi-Malatya ile ilgili film yapalım dedim kimse yanaşmadı. Bakın burası Arizona, 

Colorado vadilerinden daha güzeldir. Milli bir değerdir. Gençler bizi tanıtan dünyaya gösteren 

belgeseller yapmalıdır. Turgut Özakman, istiklal mücadelesini, kurtuluş savaşını yazar biz 

tam olarak bunları sinemada anlatamadık. Bunlarla ilgili tek film yetmez, tek filmle 

anlatılamaz bunlar. Tarihi filmler çok önemlidir bu noktada, bu filmlerimiz toplumun 

istediğini bir nebze göstermiştir ve bu filmlerde milliyetçi duyguların olmaması imkânsız. 

Tarihimizi ön plana çıkaran olgular vardır. Biz milli olanı işledik filmlerimizde. 

Mehmet Ali Çelik: Türk sinemasında tarihi filmleri milliyetçi olarak görüyor 

musunuz? 

Yılmaz Atadeniz: O filmler gıda gibidir, bu toplumun ihtiyacıdır. Her toplum 

kendisini idare edenlerin hatasını yaşadığından tarihsel filmler çekilmiş ve bu boşluk 

doldurulmuştur. Evet, tarihi filmlerimiz milliyetçidir. 

Mehmet Ali Çelik: 1960-1980 arası dönemde yoğun bir şekilde tarihi ve milli 

filmlerin çekilmesinin sebebi nedir? 

Yılmaz Atadeniz: Bak ben size bir şey söyledim; Turgut Özakman, istiklal 

mücadelesini, kurtuluş savaşını anlatır biz tam olarak bunları sinemada daha anlatamadık. 

Bunlarla ilgili tek film yetmez, tek filmle anlatılamaz bunlar. Tarihi filmler çok önemlidir bu 

noktada, bu filmlerimiz toplumun istediğini bir nebze gösterdi. Bu sebepten o dönem bu 

filmlerin yoğun bir şekilde yapılması toplumun isteğiyle oluşmuştur yani.  



156 
 

Mehmet Ali Çelik: Tarihi film denilince ilk akla gelen oyuncu olan Cüneyt Arkın 

hakkında ne düşünüyorsunuz? Neden tarihi-milli filmlerde yoğun bir şekilde Cüneyt Arkın 

ismini başrolde görüyoruz? 

Yılmaz Atadeniz: Cüneyt Arkın, tarihi filmlerinde en basit adamın kahraman 

olduğunu gösterdi. O tarihi filmlerde tipi-hareketleri dolayısıyla, yüzde yüz aranan adam 

olmuştur. Bunları da başaran tek oyuncudur. Tek yönlü değil çok yönlü bir oyuncudur. Ata 

güzel binerdi ve atla hareket yapabilen tek adamdı. Akıncılar, Kanije Kalesi, Yüzbaşı 

Kemal’de beraber çalıştık. O filmler onsuz bir şeye benzemezdi diye düşünüyorum. O tarihi 

filmler için çalışırdı, hazırlık yapardı, tekmeleri, yumrukları her zaman ayarlardı. Onla 

çalışmak bize avantaj sağlardı. Cüneyt Arkın için at önemli bir figürdü. Ona mükemmel bir 

uyum gösterirdi. Onun tarihi filmlerde tehlikeli hareketlerden dolayı kemikleri kırıldı, ben 

buna bizzat şahit oldum, bütün bunlardan dolayı şimdi cezasını ödüyor ve ne yazık ki 

yürüyemiyor. Cüneyt Arkın, tarihi filmlerde adeta hayatıyla oynardı, bir halatla bütün 

tehlikeli hareketleri yapardı. Ayrıca Natuk Baytan ismi bu filmlerde çok önemlidir onu 

unutmamak lazım. Cüneyt gibi avantürel tarzda filmler yapıp, bunu yurtdışına açan başka bir 

aktör yoktur. O adeta Hollywood oyuncusu gibidir ve tarihi filmler için bir sirkte çalışıp, ata 

binmesini öğrenen tek adam olmakla birlikte trambolinle atlayarak türlü hareketler yapabilen 

de yine tek adamdır. 

Mehmet Ali Çelik: Çok teşekkür ederim. 

Yılmaz Atadeniz: Rica ederim. İyi çalışmalar.
199

 

 

2.3. İSMAİL GÜNEŞ MÜLAKATI 

Mehmet Ali Çelik: Sinema sizin için ne anlama geliyor? 

İsmail Güneş: Biz sinema da toplumun isteğine karşılık vermeliyiz, çünkü bizim 

işimiz sanat üretmek, kendi dünya görüşümüzü üretmek değildir. Drama sanatının böyle bir 

özelliği vardır; mesela biz Dostoyevski’nin ‘Suç ve Ceza’sını okuduğumuzda orada 

sevdiğimiz adamın kurtulmasını isteriz. Filmde de tuttuğumuz adamın kaybetmemesini arzu 

ederiz, kaybettiğinde de üzülürüz. 

 

                                                           
199

 Mülakat, 14.01.2015 tarihinde saat: 15.00-17.00 arasında İstanbul-Pangaltı-SESAM’da yapılmıştır. 



157 
 

Mehmet Ali Çelik: Türk Sineması ve Türk Milliyetçiliği size neyi çağrıştırıyor? 

İsmail Güneş: Ortalama Türk halkının neredeyse yüzde yetmişine varan hatta 

seksenine varan kesimi milli değerleri muhafaza etme etmek konusunda içgüdüsel bir koda 

sahiptir. Milliyetçilik konusunda en nihayetinde CHP’nin ilkeleri arasında da milliyetçilik 

vardır milliyetçilik bir partinin veya bir kesimin malı olamayacağı gibi sonuç itibariyle bu 

coğrafya da kim yaşıyorsa yaşasın hangi dünya görüşüne sahip olursa olsun mesela milli 

takımımız galip geldiğinde sevinir. Yani şunu demeyiz kötü oynuyoruz kimin hakkıysa o 

kazansın kötü bile oynasak son saniye golü attığımızda ne kadar iyi bir milli takımımız var 

deriz bu içeride tuttuğumuz takım için de geçerlidir. Yani o milliyetçilik meselesi mahalle 

takımından sonra GS, FB gibi takımla şekillenir ve bütün bunların birleşmesinden milli takım 

çıkar. Yurtdışında GS, FB, BJK başka bir takımla oynadığında karşı takımı tutan aşırılar varsa 

da bu yerel milliyetçiliğe örnektir. Bu öbür ötekini değil de kendi yerel ötekisini daha öteki 

bulduğundandır. Yani sinemada da bu milliyetçilik tabii ki işlenebilir. 

Mehmet Ali Çelik: Türk sinemasında tarihi filmleri milliyetçi olarak görüyor 

musunuz? 

İsmail Güneş: Tarihi filmlerin birinci amacı milliyetçilik değildir. Orada bir yapı 

vardır ve onunla mücadele edilir. Mesela bu filmleri izleyen çocuklar, koreografi şeklinde 

sokakta hareket ederler. O çocuklar Bruce Lee’yi seyrederken de onu tutarlar, mesela biz de 

kovboy filmlerini seyrettiğimizde iyi kovboyları tuttuk. Onlar da o zaman milliyetçi işler olur 

ki o kendi ülkelerinin milliyetçiliği olur. Drama sanatının şöyle bir özelliği var demiştik; Biz 

Dostoyevski’nin Suç ve Ceza’sını okuduğumuzda orada sevdiğimiz adamın kurtulmasını 

isteriz. Böylece filmde de tuttuğumuz adamın kaybetmemesini arzu ederiz, kaybettiğinde de 

üzülürüz. Bunun milliyetle ilgisi yoktur insanlıkla ilgili bir şeydir bu arada onun milliyetini 

unuturuz izlediğimiz filmde, keza bu tarihi filmlerde de böyledir, kod adı tarihi film olan 

filmlere aslında kostüme film demek daha doğru bir tanımdır, o zaman da öyle derlerdi 

kostüme film. Normal filmlerde oyuncuların kendi film kostümleri ile çekilirdi. Ama kostüme 

filmlerde kostüm kiralardınız. Mesela bu konuda kostümcü ve sanat yönetmeni Niyazi Er 

vardı kostümleri de ondan kiralardınız. 

Mehmet Ali Çelik: 1960-1980 arası dönemde yoğun bir şekilde tarihi ve milli 

filmlerin çekilmesinin sebebi nedir? 



158 
 

İsmail Güneş: Toplumda karşılıkları vardı. Her zaman bir öteki vardır. Bugün 

karşılığı olmasa o ötekinin ben size söyleyeyim o filmlerin tutma şansı yoktur. Mesela Hz. 

Muhammed’in (s.a.v) Çağrı filminde karşısındakilerin bir karşılığı olmasaydı o filmde 

tutulmazdı. Bugün de varlar, ama Ebu Cehil, Ebu Süfyan olmaları gerekmiyor, insanoğlu hep 

bir ötekisini oluşturmuştur. Modern toplumların ötekilerinde karşı tarafı dövmemiz kesmemiz 

gerekmiyor, orada da yenmemiz önemli, mesela güreş yaparız, basket oynarız, sanat 

yaptığımızda bizim ürünlerimizin öne geçmesi, şarkılarımızın öne geçmesi, ekonomimizin 

öne geçmesi gibi. Bütün bunlar öteki meselesinin vücuda gelmesidir. Ötekilik illa ki dinler ve 

ırklar arasında olmaz mesela Müslümanlar neden birbirini boğazlıyor çünkü orada bile bir 

öteki vardır ve hayat bu çatışma üzerine devam eder iyi insan olmanın yolu da bu ötekiden 

vazgeçmekten geçiyor. Dünyadaki imtihanımız da bu herhalde. Mesela bu dönemde tarihi ve 

milliyetçi filmleri yapanların içinde milliyetçi olanlar vardı. Mesela Natuk Baytan, Battal 

Gazi filmlerinin yönetmeni benim de hocam olur. Kendisi milliyetçidir. Hatta Hüseyin Nihal 

Atsız’ın da öğrencisiymiş. Lisedeyken onun tarih veya edebiyat derslerine gelirmiş, bundan 

bana bahsetti. Ama örneğin Atıf Yılmaz da Battal Gazi çekti. Remzi Jöntürk ağabeyimiz de 

bu tarz tarihi filmler çekti, yönetmenliğini yaptı. Ama kendisi sosyal hayatta solcu hatta aşırı 

solcu denebilecek bir dünya görüşünü barındırıyordu. O zamanın sanırım modasıydı, onlar bir 

tane film yaptılar ve o film ticari olarak başarıya ulaştı bu film de sanırım Karaoğlan’dı ondan 

sonra devam etti gitti. Bu filmde ise Müslüman Türk daha çok Türk, biraz çünkü şaman 

değerlerde taşır. Orada biraz Orta Asya havası da vardır. Kahramanlıklar anlatılır gider. Şimdi 

oradaki öteki kimlik o zamanın ötekisi olmakla birlikte baktığımızda aslında bu zamanın da 

ötekisine tekabül eder. Bugün seyrediliyorsa ve oradaki milliyetçi söylem; oradaki kötü adam 

yenilmesi gereken güç, bugün de aslında milliyetçi bir söylem ve seyircinin kafasında 

yenilmesi gereken güçtür. Bu illa ki Bizans-Rus olmayabilir bu güçlü olanlara, dünyayı idare 

edenlere karşı bir duruştur. Diğerlerinin yapısı da böyledir Karaoğlan, Tarkan hepsi böyledir. 

Tarkan da mesela din kavramı hiç yoktur. Çünkü Tarkan bizim anladığımız gibi Müslüman 

değildir Hunları anlatır. Ama orada da karşı tarafta yine Türk olmayanlar ötekidir. Dolayısıyla 

Irklar arası bir çatışma hep olmuştur.  

Mehmet Ali Çelik: Tarihi film denilince ilk akla gelen oyuncu Cüneyt Arkın 

hakkında ne düşünüyorsunuz? Neden tarihi-milli filmlerde yoğun bir şekilde Cüneyt Arkın 

ismini başrolde görüyoruz? 

 



159 
 

İsmail Güneş: Cüneyt Arkın tarihi-milliyetçi filmleri milliyetçi olduğu için değil bu 

filmler ona yakıştığı için yapmıştır. Mesela kulağıma çalınan Tarkan’ı oynaması söz konusu 

olmuş ve Ertem Eğilmez galiba bundan bir şey olmaz deyince o ahdediyor, ata biniyor, 

akrobasi yapıyor, sirklerde çalışıyor, bir inat uğruna o tarz filmlerin bir numarası oluyor. Ama 

biz şunu da biliyoruz ki Yılmaz Güney’de o tarz filmler yapmış, oyuncular hep inandıkları 

filmleri mi yapar, hayır tabii ki. 

Cüneyt Arkın bu filmlere biraz ticari gözle bakmış, kendini daha fazla seyrettirme 

meselesinin önemli birer hikâyeleridir bunlar, toplumda karşılıkları vardır, bu da onu bu 

filmleri yapmak konusunda uzmanlaştırmıştır. Mesela atı vardır, hatta kendi kavgacıları vardı 

o dönem onları istihdam ederdi. Ama dünya görüşü itibariyle Cüneyt ağabey, bildiğimiz 

manada milliyetçi değildir. Halk Partili bir ailenin çocuğudur. Sosyal demokrattır. Uzun süre 

Cemil, Cemil Dönüyor gibi sosyal hakları savunan filmlerde de oynamıştır. Onlarda da 

oynarken toplumda bir karşılığı vardı ve oynuyordu. Battal Gazi, Kara Murat, Malkoçoğlu 

filmlerinde de oynuyordu ve toplumda bir karşılığı vardı. Sonuçta Biz toplumun isteğine 

karşılık vermeliyiz, çünkü bizim işimiz sanat üretmek, kendi dünya görüşümüzü üretmek 

değildir. 

Mehmet Ali Çelik: Çok teşekkür ederim. 

İsmail Güneş: Peki, Rica ederim.
200

 

       

2.4. SAFA ÖNAL MÜLAKATI 

Mehmet Ali Çelik: Sinema sizin için ne anlama geliyor? 

Safa Önal: Bu kadar kısa bir soruyu doğrusu kısa bir cevapla atlatmaya imkân yoktur. 

Sinema keşfinden bu tarafa dünyayı en ön yerlere umulmaz yüksekliklere bilimi, artık sınırları 

zorlamaya kadar iten bir kaynak oldu. Sinemaya film meselesi değil sinema meselesi diyelim 

bu röntgen filmini getirdi, derken bütün hastalıkların çarelerini aramak için bu sinemadan 

başlayan yani negatifle başlayan bir olay, insanın incecik kalbine bir pil takılmasına, bir 

solunum borusunun içine bir kamera indirmesine kadar gitti, yani meseleye bir de buradan 

yanaşmak lazım. Sinema birtakım insanın işte kadın-erkek veya erkek-erkek ya da bozkırda 

tek başına bir ağaç hikâyesini anlatmanın dışında bir olaydır. Sinema bizim düşündüğümüzün, 

                                                           
200

 Mülakat, 15.01.2015 tarihinde saat: 14.00-15.00 arasında İstanbul-Gümuşsuyu-35MM Film Şirketinde 

yapılmıştır. 



160 
 

bizim düşünebileceğimizin çok üstünde bir şey olup başka yerlere kayan, giden bir şeydir. 

Yani mesela siz şimdi buradasınız ama bir gösterim esnasında bir teknikle bir başka ülkenin 

beyaz perdesinde diyaloglara girebiliyorsunuz, soru cevaplara girebiliyorsunuz.  

Sinema bana göre insanın yarattığı en büyük mucizedir. Çünkü sinema sadece sinema 

salonunu dolduran sinema filmlerinden ibaret bir şey değildir. Öylesine geniş bir alanı kaplar 

ki, bugün sinema aldı bizi bir yerlere götürdü mesela ben Madrid’e gitmedim ama oradaki 

müzede bulunan resimleri de görmekteyim sinema sayesinde sinema, beni Atlas’lara 

götürmekte, kutuplara götürmekte ve bana tüm dünyayı gezdirmektedir. Yani sinemanın 

mucizesinin üzerine çıkabilecek bir insan aklı, fikri, zekâsı yoktur gibi gelmekte çünkü bütün 

buluşmalar hep o düzenin içinden geçmektedir. Yani biliyorsunuz negatifi de kaldırdılar 

ortadan doğrudan doğruya cep telefonuyla bile film çeker hale geldiniz şimdi, hepsinin 

dibinde ise sinemanın keşfi yatıyor. Sinemayı sadece film çekiminden ibaret sananlar varsa 

çok yanılıyorlar. Sinema her şeyin başlangıcı oldu. Bütün devrimlerin ve ilmin, bilimin en 

önde giden unsuru haline geldi ve arkasından bütün insanlığı sürükledi nereye giderseniz sizi 

öyle karşılıyorlar hastanelerden pastanelere kadar uçaklarda bile size filmler seyrettiriyorlar. 

Bir de şöyle bir kolaylık getiriyor sinema; benim ülkemde insanlar okumayı pek sevmiyor, 

tembellik ediyor, görsel onlara çok kolay geliyor. Belki dünyanın başka ülkelerinde de vardır. 

Bu öyle olunca insanlar en önemli eserlerini, romanlarını, tiyatrolarını, balelerini rahatlıkla 

seyredebiliyor, bir kamera karşısında en iyi konserleri dinleyebiliyor, en iyi futbol maçlarını 

izleyebiliyor. Nereden bakarsanız bakın yani anlatılır gibi bir iş değildir. Sinema, benim en 

büyük hayretimdir.  

Mehmet Ali Çelik: Türk Sineması ve Türk Milliyetçiliği size neyi çağrıştırıyor? 

Safa Önal: Şimdi bu siyasi sinema anlamına gelen bir olaydır. Siyasal sinemayı ya 

tercih edersiniz yaparsınız ya yapmazsınız. Siyasal sinema Türk milliyetçiliği meselesini 

aşıyor dünyanın her yerinde bir milliyetçilik duygusu vardır; bir kendi sınırları, kendi dili 

içinde, kendi yaşam biçimi, kendi vatanı içinde yaşayanların kendi kavgalarını anlattıkları pek 

çok filmler yapılmaktadır. Şimdi her türlü filmin yapılması gibi ben milliyetçi filmlerin 

yapılmasından da yanayım. Ayrıca milliyetçi filmlerin karşılığında kendi fikirlerini rahatça 

söyleyebilecek aykırı, milliyetçiliğin karşısındaki fikirlerin de sineması yapılmalıdır. Yani 

aslında kararı halk vermelidir.  

 



161 
 

Biz sansürden çok çeken bir sinemacı grubuyuz. Ben senede 10-12 film yapılan bir 

sinemaya girdim ve senede 10-12 film yapılan bir sinemadan ayda 25, senede 300 film 

yapılan bir yere vardım. Ben bu altın çağı yaşadım ve o dönemde bir de üstümüzde düşünün 

bütün bu üretime rağmen bir de sansür derdi vardı negatifimiz de yoktu, tabi o zaman negatife 

çekilmek zorundaydı. Negatif için başvurduğumuz zaman görevli bakan, çok haklı olarak ben 

hastanede yatan hastama röntgen filmi için döviz bulamazken senin sinema filmini ne 

yapayım diyordu ve bu zorluklar içinde biraz da kaçak bir şekilde dışarıdan negatif getirerek 

filmler çekiyorduk. Çok az metre yakarak, çok az metreyle çok iş yaparak mesela tahmini 

2600 metre film yapacaksınız, 120 metre de fragman yapacaksınız, 120 metre fragman şimdi 

indi 3 metreye, 2 metre ile 4 metre arasında oynuyor tabi yaşam değişmekte. 

Mehmet Ali Çelik: Türk sinemasında tarihi filmleri milliyetçi olarak görüyor 

musunuz? 

Safa Önal: Benim tarihim, benim bozkırım, her şeyden evvel bir imparatorluk 

varisiyim ben. Koskoca bir imparatorluk yani. Benim saltanatım, yalnızca askeri güçle değil, 

mimariden, mutfağa, müziğe, şiire, romana kadar insan ilişkilerini gittikçe yükselten bir 

genişlemeye kadar uzayan, büyük ve muhteşem bir tarihtir. O tarihin filmlerini yapmayı bu 

yeni nesle bu filmleri aktarmayı bir ödev saymalıyız ama bu ödev sayma meselesi de o kadar 

kolay değil Mehmet Ali Bey. Sizin bir tarihi film çekebilme gücünüz bir yapımcı firma olarak 

imkânsızdır. En çok yapabileceğiniz, işte bu sene oynayan Kanuni hikâyesi gibi ancak dâhili 

mekânlarda, haremde, selamlıkta geçer. Hâlbuki bu iş korkunç bir devlet desteği ister. Aslında 

devlet bunu çok istemekte ama nasıl yapılması konusunda hiçbirimizi çağırmamakta ve 

paraya kıymamaktadır. Bu iş mutlaka ve mutlaka paraya dayanır. Yani o dekorları o 

kıyafetleri o insanları o mekânları bir de o dili eskice bir dil gibi o zamanın dili gibi bugünün 

Türkçesiyle anlatmak gerekir onu bugünün insanına yani kime çekiyorsan ona anlatabilmek 

gerekir ve zaten onun dilini de kullanmakla yükümlüsün. Hedef kitlen seyircin kimdir? 

Eğitimi nedir? Ev içinde veya mahallede konuştuğu dil hangi dildir, hangi Türkçedir, hangi 

sözcüktür? Onlara yakın, onların anlayacağı bir dille yapmalısın. Bu iş son derece zor son 

derece devlet himayesi, koruması isteyen bir iş ama bu konuda ses soluk çıkmamakta, çok 

istemekte hükümetlerimiz bunları ama bu konuda yani harekete geçmek için artık düğmeye 

basmak gerekmektedir. 

 



162 
 

  Bu dil meselesi de biliyorsunuz yeniden ortaya çıktı. Osmanlıca meselesini diyorum, 

bakın bu çok önemli bir olaydır. Tabi bugünkü sözcükleri de kullanacağız bize ait gibi gelen 

ama dünkü sözcüklerin de cümle yapısı içinde yeri yurdu varsa, orada da kullanacağız. Ben 

İTÜ’de iki sene evvel ‘Sinema-Edebiyat İlişkileri’ ile ilgili ‘Senaryo Atölyesi’ yapmıştım, 

burada bir öykü çalışıyorduk. 38 tane tabanca gibi, bilgili genç kız ve genç erkek vardı; çelik 

köprüler yapan, göğe çıkan, denizin altına inen, tüneller açan falan. Benim teklif ettiğim 

onların da seçtiği 6 hikâyeden birini bulmuştuk, onu çalışıyorduk ve o hikâyede ölüm 

tehlikesi ile baş başa olan bir kadın anlatılıyordu, ancak hikâyeci büyük bir zekâ ile ölüm 

sözcüğünü kullanmamıştı. Ben de girdiğim zaman bu atölyeye ilk 15-20 dakikayı biraz şiire, 

biraz gerekirse benim meslek anıma, set ya da senaryo çatışması anıma, sonra mutlaka dünya 

edebiyatından veya bizim edebiyatımızdan beni çok etkilemiş bir romanın ya da öykünün 

özetini anlatmaya ayırıyordum. Sonra mutlaka şiir okuyordum, takip ediyordum sonra hava 

onlara da bana da ısınıyordu, ondan sonra başlıyordum. Bir gün dedim ki bu öyküde ölüm 

sözcüğü geçmemekte, ben de size Yahya Kemal’den bir beyit okuyacağım, burada da ölüm 

sözcüğü yoktur, fakat ölümü anlatır ve ölümü hatırlatır diye, onlar da meraklandılar ve onlara 

şunu okudum;  

 Teşrinlerin bu hüznü işler ta iliklere,  

 Anlar ki yolcu yol görünür selviliklere. 

 Hiçbir tepkileri olmadı, bir daha okudum, yine hiçbir tepki yok ve biraz bozuldum tabi 

dedim ki çocuklar beğenmemekte, yerden göğe kadar haklılar. Sonra şöyle söyledim; 

beğenmek zorunda değilsiniz, ama tepkisizliğinizin nedeni nedir? Üçü, beşi sözleşmiş gibi 

hepsi bir ağızdan iyi de hocam, o teşrin sözcüğü ne anlama geliyor dediler. Daha dün Yahya 

Bey, Kandilli’de şöyle dememiş miydi; ? 

Artık ne gelen ne beklenen var, 

Tenha yolun ortasında rüzgâr teşrin yapraklarıyla oynar. 

Bunları nereye atacağız, bunları kullanmak zorundayız, bunlar bizim, biz bunlara sahip 

çıkmalıyız, biz bunların üstüne titremeliyiz, bunun için ayrı bir bakanlık, olmadı müsteşarlık 

veya genel müdürlük kurulmalıdır. Bizi çağırmalılar gitmeliyiz bunları anlatmalıyız yani artık 

düğmeye basmak lazım gelir. Milliyetçi filmler diyorsunuz yapalım yazmaya hazırım ben 

Ömer Seyfettin hayranım her şeyden evvel. En son İstanbul Kültür Daire Başkanlığı için 

Mimar Sinan Belgeseli çektim. Yani ben çok hazırım, benim arkadaşlarım da hazır, işte bu 

konuda TRT’de bir hareketlilik var, yönetim değişikliğinin getirmiş olduğu bir canlılık var, 



163 
 

ama işte o yeter mi, bir tek TRT tek başına bu konuda bir iki tane dizi yapar tek başına 

bununla bitmeli midir? Bu iş yani bir çağrı olmalıdır bir kere, Akil Adamlar Meclisi gibi bu 

tarafta da bir sinemacılar grubunu çağırmalılar, yalan yanlış da söylesek bizi dinlemeliler, 

yani bir rampa olmalıyız biz onlara, onların sıçramaları için. Üzülmekteyim mesela şimdi 

aklıma geldi de, biz bir Ömer Seyfettin’i ne kadar anıyoruz, ne kadar farkındayız? 1915’lerde 

ta o zamanlarda taze, dinamik, canlı bir Türkçe, o benim dilime nasıl sahip çıkmış ve bana 

tarihimi, dünümü ne güzel anlatmış Pembe İncili Kaftan’dan başlayarak.  

1952-1953 yıllarında hafta dergisinde yazılar yazıyorum, hastalık şeklinde Türk 

romanları okuyorum. Türk tarih romanları, Savcı Bey’den başlıyor, böyle bir sırayla Fatih 

Feneri’ne kadar yürüyor. Mesela Abdullah Ziya Kozanoğlu’nun romanları her biri şu anda tek 

başına yapılması gerekendir. Bütün Abdullah Ziya romanları, bende serisi var, nasıl 

okumuşum büyük bir hevesle, büyük bir iştahla öğrenmeye çalışarak, kapısına gitmişim, 

tanışmak istemişim. O zamanki Hafta dergisine resim yapan, benim hikâyelerimi de 

resimleyen, Galip arkadaşımla kapısını çalmışız, açmış, niyetimizi söylemişiz, gülmüş, çok 

çabuk konuşuyordu, bir şeyler söyledi ve anlayamadık, kapı kapandı. Ama romanları yeterdi, 

onun bana kapıyı kapaması önemli değil. Ancak yazdıkları şimdi nerede, bir otsakarcı nerede, 

şimdi niçin yazılmamakta ve canlandırılmamakta, niye bir Nihal Atsız romanları şimdi 

yeniden elden geçirilmemektedir söyler misiniz bana? 

Mehmet Ali Çelik: 1960-1980 arası dönemde yoğun bir şekilde tarihi ve milli 

filmlerin çekilmesinin sebebi nedir? 

Safa Önal: Şimdi bir kere bunu seyirci istiyor. Seyirci istemezse bu filmleri nasıl 

yaparsınız. Yoksul yapımcı o zamanlar kendi imkânlarıyla bölge işletmecilerinden gelen 

senetleri kırdırarak bu tarihi filmleri yapıyor, işte Rumeli Hisarı’nı kullanıyor, harici 

sahnelerde dörtnala atlar koşturuyor ve bunların içerisinde de Cüneyt inanılmazdır. Dublör de 

hiç kullanmamıştır, onun acısını da şimdi çekiyor ve boynunda minerva vardır.  

Ben sinemanın 100. Yılı için bir belgesel yaptım yine İstanbul Büyükşehir Belediye 

Başkanlığı Kültür Dairesi Başkanlığı’na, bu 7 saat 5 dakikalık bir çalışmadır, yani canım 

çıkmıştır, çok film seyretmişimdir bu konu için. Geceleri yattığımda artık gözümün önünde 

film kareleri uçuşuyordu sabaha kadar. Mesela o filmlerde Cüneyt’in nasıl bir at kullandığını, 

bir ayağı yerde, bir ayağı atın eyerinde, üç adımda bir de ayağını yere vurarak bize doğru bir 

gelişi vardır, bir Rumeli Hisarı kulesine ağır bir iple kendisinin tırmanışı vardır, görmeye 

değer. Mesela çok güzel bir senaryodur ki Natuk Baytan çekmişti galiba, kör gözleriyle kılıçla 



164 
 

çarpışır, ne kadar güzel bir şeydir. Kör bir adam ve yener, bitirir bütün bunlar seyircinin 

iştahını kabartmaktadır. Ben bir tane yazabildim bu konuda maalesef denk gelmedi, onu da 

Tunç çekti Fatihin Fedaisi diye, çektik ve orada kaldı. O iş hevesim de, kursağımda kalmıştır.  

Mehmet Ali Çelik: Hocam, bildiğim kadarıyla ‘Kara Orkun’(Serdar Gökhan-1973) ve 

Refik Halit Karay’ın romanından uyarlama ‘İki bin Yılın Sevgilisi’ filmlerini de siz 

çekmiştiniz. Bunlar da tarihi-milli denilebilecek filmlerdir. Bunların senaryoları da size ait 

değil mi? 

Safa Önal: Evet evet onlar da bana ait, ben çektim. 

Mehmet Ali Çelik: Peki hocam, bunları çekerken yani toplumsal-tarihi ve milli 

filmlerden bahsediyorum. Bu filmleri seyirci istediği için; mesela bazı değerleri özlediği için, 

buna aç kaldığı için mi yoksa sosyal ve siyasal ortamdan dolayı mı çekiyordunuz? Veyahut 

bunların hiçbiri değil de bir fantastik macera yaşatmak uğruna, fantezi için mi çekiyordunuz? 

Safa Önal: Fantezi ile uğraşmaz seyirci o ekmeğinin peşindedir. Bakın Mehmet Ali 

Bey, sinemaya gitmek bir kültür işidir bir kere orada anlaşalım. Evinden çıkacaksın bir defa 

ya bir taşıtla ya da piyade, yürüyerek gideceksin yani, gişeye gireceksin, para vereceksin, 

oradan geçeceksin, idollerin olan kadın ve erkek starların büyük fotoğraflarına bakacaksın, 

oradan, eskiden frigo şimdi patlamış mısır ve içecek alıp, orada ışıklandırılmış vitrinler var, 

gelecek program ve çok yakında şeklinde onlara bakacaksın, sonra kapılar açılacak, sizleri 

alacaklar, içeriye girdiğiniz zaman ya yerinizi gösteren biri olacak, (bizim zamanımızda 

öyleydi 25 kuruş para verirdik yerimize oturturdu) ya da siz bulacaksınız ve yerinize 

oturacaksınız, salon dolacak, makine dairesinden bir zil sesi gelecek, o zil sesiyle salon çok az 

kararacak, ikinci zil sesiyle salon biraz daha kararırken, sinemanın geniş, büyük, ağır perdesi 

açılacak ve sizin o ana kadar görmediğiniz perde yakınında bir saat ışıklanacak, üçüncü zil 

sesiyle salon kararacak, bembeyaz perdede bir görüntü başlayacak, siz de o görüntünün içine 

yuvarlanıp gideceksiniz ve film seyredeceksiniz. Şimdi, burada büyük bir hüner var, bu bir 

kültür meselesidir. Bugün öyle değil, bugün o filmlerin pek çoğunu beğenmiyor seyirci. 

Evinde, oturuyor, pijama altı, ayak parmaklarının arasını kaşıyarak, televizyon seyrediyor, bir 

de üstelik bin emekle yapılmış o filmleri de televizyonda beğenmeyip, daima kanal 

değiştiriyor. Burada şimdi sinemaya giden seyircinin önünde eğilmek ve şapka çıkartmak 

lazım gelir. Ben Altın Koza’da, Altın Portakal’da, Ankara Sinema Günleri’nde çok sayıda ya 

jüri başkanlığı ya jüri üyeliği yaptım, öyle bir an oldu ki on film gelemez olmuştu önümüze 

neredeyse iptal edilecekti festival, ama sevindiğim bir şey var, bugün yeniden 70-80 filme 



165 
 

çıktı, bu ilk otuzu için bir ön jüri yapılmakta, yeniden sinema canlanmakta ve seyirci 

gitmektedir. Yani kısacası, seyircinin öyle fantezi ile işi olmaz. Ha, fantezinin şimdi şu tarafı 

sinemayı kötüledi diyebiliriz; seyirci küfrü sever hale geldi. Biz sansür kalksın diyorduk ama 

en büyük sansür seyirci oldu. Bu hale geldi maalesef seyirci, artık küfürleri alkışlıyor. Mesela 

biz yazarken, üretirken hayal gücümüzü sansür yüzünden dondururduk. O sahneyi ben 

duyardım, hayal ederdim, ama bu sansürden çıkmaz diye yazamazdım yani bize yapılan 

kötülük öyle az buz değildi. Şimdi bugün ise küfür seviliyor o beni biraz düşündürmektedir. 

Bu bana bir eğitim eksikliği gibi geliyor. Ama buna rağmen çok da iyi filmler yapılıyor. 

Mesela bir Kelebeğin Ömrü’nü nereye koymalıyız. Bir kere ben, geldim ve gidiyorum ama 

benim gördüğüm özel sermayenin sinemaya hiç yanaşmadığıdır. Özel sermaye, sinemaya para 

koymamıştır, nedense koymaz, neden koymaz bilmiyorum. Sen, kendi mesleğinin içinde 

dünya devleriyle kapışmaya çalışıyorsun, diyorum ki bana da yardım et, ben de kendi 

mesleğim içinde, kendi sinemam içinde, aynı savaşı vermekteyim ama benim akçem yok, ben 

zayıf kalmaktayım, elimde senaryo senedi, dolaş götür bilmem neciye kırdır, falan filan ama 

yok. Özel teşebbüs bu konuda bir tek sanıyorum; Yapı Kredi Bankası, ‘Halıcı Kız’ için para 

vermiştir ve film çektirmiştir. O Halıcı Kız’ı da seyretmişimdir ve hiç de beğenmemişimdir. 

Yani biraz devletçi gibi mi bakıyorum, bilmiyorum ama sinemaya bir kudret, parası olan bir 

güç, şart sinemayı bir araya toplayacak projelerin başlıklarını seçecek ve ilk etapta neler 

yapılmalıdır diye. Mesela bu iş İstanbul gibi bir yerde olacak ve zaten bu iş büyük bir plato 

ister Amerikaların Hollywood’u gibi. Orada at da, kılıç da, miğfer de bulunacak yani her şey 

bulunacak şehirler, kasabalar kurulacak, bozulacak ama böyle bir ortam bir türlü 

gerçekleşemiyor, gerçekleşemeyince de işte Türk sineması bir ileri, iki geri halinde endüstri 

haline gelemiyor.  

Mehmet Ali Çelik: Tarihi film denilince ilk akla gelen oyuncu Cüneyt Arkın 

hakkında ne düşünüyorsunuz? Neden tarihi-milli filmlerde yoğun bir şekilde Cüneyt Arkın 

ismini başrolde görüyoruz? 

Safa Önal: Cüneyt Arkın büyük bir stardı. Seyircisi, müşterisi hazırdı, onun aşk 

filmleri kadar, tarihi filmleri de seyirci çekiyordu. Çok yakışıklıydı, doktordu yani eğitimliydi, 

duyguları güzel, fikri güzel, eğitilmiş bir adamdı. Bu tür rollere fiziği de dâhil çok 

yakışmaktaydı, öyle olunca oynamaması için hiçbir neden yoktu. Biz de bu tür tarihi filmlerde 

başka oynayanlar da vardır ama Cüneyt, inanılmaz oyun gücü ile bir defa gözünü budaktan 

sakınmayan, kavgacılarını kendi seçen, kavga planlarını kendi yapandı. Evinde spor aletleri 

vardı ve çok çalışırdı. Zıplar, kalkar, iner, tekrar kalkar, dikilir hiç durmayan biriydi. Bir de 



166 
 

kılıç eline çok yakışıyordu. Zaten, bu tür tarihi filmleri sevdirmek istiyorsanız kadınını, 

erkeğini, yıldızlarını çok sevilen, çok yeteneklilerden seçmek zorundasınız. Cüneyt Arkın çok 

yetenekliydi, yani kılıç tutmak, sahte dahi olsa o kılıcı tutmak, sallamak, öyle kolay bir iş 

değildir. Fiziği müsaitti bir kere ve iyi yazılıyordu rolleri, bir kurtarıcı gibi duruyordu, bizim 

insanımızın sıkıştığı zor zamanlarda olayın içine giriyordu, bunun için seyirciyi çok 

okşamıştır, seyirci de onu çok sevmiş ve bağrına basmıştır.  

Ben size bu filmlerle ilgili bir anımdan bahsedeyim; 50’li yıllarda sinemada, izlediğim 

Niğbolu tarihi filminden sonra, şahit olduğum kadarıyla seyirci soluk almıyordu. Bunları 

yapacak insanlar var, bir defa tarihi kaynağımız olağanüstü, yani Osmanlı’ya yanaşmak için 

müthiş bir dönem en basitinden seyirci öyle susamış ki bu filmlere. Mesela dostum, Mustafa 

Altıoklar’ın ‘İstanbul Kanatlarımın Altında’ filmini müthiş bir hevesle seyrettim. Kendi 

daracık imkânlarıyla çekmiş, ona rağmen gözümüzü hiç rahatsız etmeyen zenginliği de yerli 

yerine koymuş bir film ortaya çıkarmıştır. Bunlar, yapımcıların bireysel olarak tek başına 

altından kalkabileceği işler değildir Mehmet Ali Bey. Bu iş bir kompozisyon işidir, bir 

akordeon işidir, bir araya geleceksiniz, beraber olacaksınız, paralar sizden çıkacak ve bu işte 

parayı veren eski dilde amiri ita, evvela tabii ki kendi taraftarlarını, yakınlarını işe alacaktır, 

öbürleri yavaş yavaş dışta kalacaktır, kendi düşüncelerini söyleyecektir ki, zaten bu tehlikeden 

biz hiçbir zaman kurtulamayız. Ben bu konuda da zaten ümit beslemiyorum. Mesela, şu karşı 

taraftaki adam sol düşünüyor, şu rol ona münasip değil, oynasın ne olur. Ama olmaz kendi 

yakınlarını ve kendi düşüncesinden olanları mutlaka kayıracaklar, ne yazık ki bundan bir türlü 

vazgeçemiyoruz ve gittikçe de bu yayılıyor, ben de buna çok üzülmekteyim. 

Mehmet Ali Çelik: Cüneyt Arkın’da da bu böyle olmuş mudur hocam? Mesela 

Cüneyt Arkın’ı sol görüşlü olarak biliyoruz ama sağ olarak adlandırılan filmlerde de 

oynamıştır. Örneğin; ‘Güneş Ne Zaman Doğacak’ filminde de oynamıştır. Yani milliyetçi-

muhafazakâr filmlerde de oynamıştır. Bu konuda ne diyorsunuz. 

Safa Önal: Sol filmlerde de oynamıştır ama mesela, ‘Cemil’, ‘Cemil Dönüyor’, 

‘Vatandaş Rıza’ gibi. Her ne kadar yine benim yazdığım, ‘Vatandaş Rıza’ sol sayılmasa da 

bunlarda da oynamıştır. ‘Vatandaş Rıza’da, küstah ve alçakça davranan bir adama karşı 

yapacak bir şeyi olmayınca karısını çocuğunu alıp Taksim’deki Atatürk heykelinin dibine 

oturan sessiz bir adam anlatılır. Ben severim bu çalışmamı yalnız bazı sinema eleştirmenleri, 

bu filme, yurt bilgisi kitabı gibi demişlerdir. Ne alakası var kederli bir adam, yoksul bir 

çocuğu, karısı var elinden hiçbir şey gelmiyor, dövüyorlar o da gidip orada oturuyor ve hak 



167 
 

arıyor diğerleri de, ona bakıyorlar niye katılmıyorsun ona, niçin biraz fakirden, fukaradan 

yana olmuyorsun. Ben insanın zenginlerini severim lafına yokum arkadaş, kabul etmiyorum. 

İnsan insandır, itikadım içerisinde de baktığım zaman, Allah’ın yarattıklarıyız biz bunun 

arasına tefrik koyamazsın. Fakir ne hali varsa görsün, zengini severim böyle şey olmaz bunlar 

yanlış ve yıllarca yanlış yaptılar bize.  

Cüneyt, bir sinema aktörü ve mesleği sinemacılık olan biri, yani filmin jönüdür. Tarihi 

filmler önüne geldiği zaman hiçbirine hayır dememiştir. O da bu memleketin çocuğu, o da bu 

vatanın çocuğu, kendisine karşı gelse bu şeyler oynamazdı herhalde. Eskişehirli, orta şekerli 

bir aileden gelmiş, zar zor tıp okumuş, 6 sene okumak kolay bir şey mi ne kadar farkındayız 

üniversitelilerin neler çektiğinin, hangi hayalleri, hangi umutları ve umutsuzlukları 

yaşadıklarını düşünebiliyor musunuz? Benim ülkemin insanı çok pırıltılı, çok iyi niyetli 

bunun için ben ‘Cemil’de oynadım kardeşim ‘Fatihin Fedaisi’nde oynamam tavrı takınsaydı 

bu bizim için ağır olurdu, uzaklaşırdık ondan, ama o öyle bakmadı bu meseleye. Yani Cüneyt, 

o filmlerin motoruydu diyebilirim. 

Mehmet Ali Çelik: Çok teşekkür ederim hocam. 

Safa Önal: Estağfurullah, rica ederim.
201

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
201

 Mülakat, 14.03.2015 tarihinde saat: 14.30-16.30 arasında İstanbul-Taksim-The Marmara Otel’inde 

yapılmıştır. 



168 
 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

HOLLYWOOD VE TÜRK SİNEMASINDA MİLLİYETÇİLİK ÖRNEĞİ 

1. HOLLYWOOD SİNEMASINDA MİLLİYETÇİLİK 

Neden Hollywood ve Türk sinemasında milliyetçilik örneğini veriyoruz, neden tüm 

dünya sineması Hollywood ile kıyaslanır? Hollywood’dan başka bir sinema ile kendi 

sinemamızı kıyaslamamız mümkün olamaz mı? Türünden soruları sorduğumuzda aynı şekilde 

hatta daha güçlü bir tonda bu sorulara cevaplar alabiliriz. Sinemanın sihirli değneği, dünyaya 

değdiği andan itibaren bu işi ciddiye alıp bu konuda en kapsamlı çalışmayı yapanların başında 

Amerika, Fransa ve İtalya’nın gelmesi belki de ilk cevap olacaktır. Sinematografın 1895 

yılında icadı ile başlayan bu serüven daha sonra birçok bilim adamını bile ilgilendirmiş ve bu 

bilim adamlarından bir tanesi de hiç kuşkusuz Thomas Edison olmuştur. Amerika’da 

sinemasal çalışmaların tohumunu eken Edison, ardıllarına öncülük etmiş ve sinemanın 

Hollywood adını almasında büyük katkılar sağlamıştır. Sinemayı ciddiye almak demiştik. 

Evet, sinema çok ciddi bir iştir. Bu işi ciddiye alanların ve sinemasal imkânlara sahip 

olanların bugün geldiği nokta ortadadır. Hollywood’un bugünkü durumu şüphesiz sahip 

olduğu bu imkânları kullanması ve sinemaya olan devletsel katkının bir gerçekliğidir. Siyasal 

sinema konusunda elinden geleni yapan Hollywood Amerikan devlet gücünü arkasına 

aldığından bu konuda daha da başarılıdır diyebiliriz. Amerikan milliyetçiliğinin doruğa 

ulaştığı Hollywood, filmlerinde bu milliyetçiliği gizli ya da aşikâr birçok dekor, motif ve 

filmleriyle süsler. Milliyetçi filmler dediğimiz zaman ilk aklımıza Hollywood ve Amerikan 

yapımı filmler gelir. İlk sırayı kimseye kaptırmayan ABD sineması bu gücünü de siyasi olarak 

tüm dünyaya dikte ettiği gibi evrensel sinemacılık konusunda da başarılı olduğundan tüm 

dünyaya filmlerini izlettirir ve bu şekilde kendi propagandasını yapar. Böylelikle dünya bu 

filmler yoluyla Amerikalılaştırılmaya çalışılır. Peki, neden Amerikalılaştırılmaya çalışılır 

veya neden kimse Amerika’ya sesini dahi çıkaramaz? İşte, sahip olduğu kudretler 

Amerika’nın tüm dünyaya hükmetmesine neden olur. Sinema da bu kudretlerden sadece biri 

olmakla birlikte en sihirli, büyülü, gizemli olandır. Amerikan sinemacılığı ve Hollywood 

konusuyla ilgili olarak T. Sağcan, ‘Amerikan Milliyetçiliği Sinemalarda’ makalesinde bu 

konuya şöyle değinmektedir;  

“Aslında sinemalarda tarihi ve dini filmler işlenebildiği gibi pek tabi, ülkelerin milli 

görüşlerini veya kendi milli hassasiyetlerini perdeye yansıtmasında bir sakınca yok. Sonuç 

olarak her ülkenin kendine ait bir sineması olması dahi incelendiğinde milliyetçi bir çabanın 



169 
 

varlığından söz edilmelidir (Örn: Fransız Sineması, Alman Sineması, Türk Sineması). 

Kompleks bir yapıya sahip olan Amerikan sinemasının milliyetçilik konusundaki ilk, belirgin 

ve tamamıyla dışarıdan algılanabilen yapımı Rambo serileridir. John Rambo, Vietnam’dan 

dönmüş, ‘Özel Birlik’ mensubu bir Amerikan askeridir. Film ülkedeki savaş karşıtlarına bir 

cevap olsun diye düşünülmüş, aynı zamanda Vietnam sendromunu savaş alanında 

atlatamamış olsa dahi, beyaz perdede bir adım öne geçmiş bir filmdir. Tabii bu serinin 

devamında askerimiz bu sendromu daha da kaşıyacak, Vietnam’daki askerleri kurtarmaya 

giderken dönemin soğuk savaş düşmanı Sovyetler Birliği’nin el altından düşmana yardım 

ettiği tezi ve Rambo gibi kendinden geçmiş, özel yetiştirilmiş bir askerin bir Sovyetlere bedel 

olduğu düşünceleri geliştirilmiştir. Rambo, bu filmde tam 57 kişi öldürerek beyazperdenin en 

çok adam öldüren karakteri unvanını kazanacaktı. Rambo, bu uğurda helikopter düşürecek bir 

orduyu eritecekti. Ancak Amerika’nın bu filmler süresince cevap veremediği tek gerçek 

Amerika’nın o tarihte o topraklarda ne işi olduğuydu. Sinema ise bu güzelim propagandaya 

sessiz bir şekilde yardım etmekten başka bir şey yapamayacaktı. Amerikan Milliyetçiliği 

Hollywood’un çektiği bütün savaş filmlerinde orta şiddetten yüksek şiddete kadar 

vurgulanmıştır. Tabii ki tarafsız bir savaş filmi çekmek, hem büyük cesaret, hem de iyi bilgi 

sahibi olmayı gerektirir. Yazık ki, savaşı bitirmek için girdikleri İkinci Dünya Savaşı da dâhil 

her savaştan onlarca film çıkartabilecek bir endüstriden bahsediyoruz. Şu an gözlerimizi 

kapatıp saymaya başlasak, Amerikan milliyetçiliğinin vurgulandığı onlarca film sayabiliriz: 

Er Ryan’ı kurtarmak, Rüzgârla Konuşanlar, Bir Zamanlar Askerdik, Vatansever, Atalarımızın 

Bayrakları, Casus Oyunu, Büyük Baskın, vs. saymaya başladığınızda eminim çok daha 

fazlasını bulacaksınız. Biraz evvel belirttiğim gibi, kendi tarihini anlatan savaşları 

vurgularken milliyetçi öğelerin kullanılmasının önüne geçilmesi zordur. Fakat Hollywood’da 

yükselen milliyetçilik akımına sebep olan yıllardır süregelen savaş filmleri değildir. Başka 

türde filmlerle yapılan milliyetçilik, bazen hem sinsice hem de, yoğun alt mesajlarla 

donatılmış büyük bir propagandayı gözler önüne sermekte. Macera ve aksiyon filmlerinde, 

gerek çekim teknikleri, gerek efektlerin kullanımı açısından olsun üstün bir endüstri olan 

Hollywood, son dönemde milliyetçi anlayışını bu filmlere kaydırmaya başlamıştır. Bunun en 

bilindik ve popüler örneği Zor Ölüm 4 filminde izleyiciye yaşatıldı. İyi bir araştırmacıysanız, 

bugüne kadar hayatınıza giren süper kahramanların elbiselerinde ki, Kırmızı mavi 

yoğunluğunun ne anlama geldiğini öğrenebilirsiniz. Süpermen’in üniformasının zaman içinde 

nasıl değişikliğe uğradığını, Kaptan Amerika, Örümcek Adam, Fantastik Dörtlü gibi 



170 
 

örneklerin renk seçimini o zaman anlayabilirsiniz. Yani kahramanlar üzerinden vurgulanan bu 

bilinçaltı mesajı, onların kıyafetlerine kodlanmış durumda.(T.Sağcan)”
202

 

Hollywood sinemasında milliyetçi filmlerin yoğun bir yer teşkil ettiğini belirten yazar, 

bu konuda Amerika’nın dünyada ön saflarda olduğunu ve milliyetçi öğelerin Amerikan 

sinemasında film içerisinde hem açık hem de kodlanmış bir şekilde yer aldığını ifade eder. 

 

2. GÜNÜMÜZ TÜRK SİNEMASINDA MİLLİYETÇİLİK 

Ülkelerin milli görüşlerini veya kendi milli hassasiyetlerini perdeye yansıtmasında bir 

sakınca olmadığını sonuçta her ülkenin kendine ait bir sineması olması gerektiğinin ve ülke 

sinemaları incelendiğinde milliyetçi bir çabanın varlığının görüleceğini belirten Sağcan, örnek 

olarak Fransız sineması, Alman sineması ve Türk sinemasını verirken Hollywood 

sinemasınınsa bunu yaparken işi biraz abarttığını ve bu duyguları dünyanın gözüne 

sokarcasına işlediğini belirtir. Yine Amerikan milliyetçiliğinin Hollywood’un çektiği bütün 

savaş filmlerinde orta şiddetten yüksek şiddete kadar vurgulandığını da ifade eder. Sağcan, 

Amerikan milliyetçiliğinin vurgulandığı birçok film sayabileceğini, bazı filmlerle yapılan 

milliyetçiliğin bazen hem sinsice hem de, yoğun alt mesajlarla donatılmış büyük bir 

propagandayı gözler önüne sermekte olduğunu, kahramanlar üzerinden vurgulanan bilinçaltı 

mesajın, onların kıyafetlerine kodlanmış durumda olduğunu da belirtir.  Bu tarz sinemasal 

örneklerin çoğaltılabileceğini belirten Sağcan, bunun sinemada gösteriminin milli bir kaygıyı 

anlatmaktan öte bir şey olduğunu, sinemada propaganda şeklinde gösterildiğini ifade eder. 

Hollywood sinemasında bu durum sinemanın keşfinden günümüze değin az ya da çok 

bir şekilde filmlerde izlediğimiz kadarıyla işlene gelmiştir. Bu konuda sinemacılar da 

hemfikir olduğundan siyasal sinema konusunda Amerikan sinemasının milliyetçi tavrından, 

Türk sinemasına geçebiliriz.  

Türk kimliğinin inşası süresince Türk sinemasının katkısı konusunda bir inceleme 

yapmak gerektiği zaman akla ilk önce tarihi filmlerin gelmesi şaşılacak bir durum değildir. 

Çünkü bu filmlerde kullanılan Türklüğe ve Türk kimliğine, Türk değerlerine, geleneklerine, 

adetlerine ait figürler yoğun olarak kullanıldığından bunlar millilikle değerlendirilebilir. Daha 

                                                           
202

 http://www.sinemalar.com/haber/175/amerikan-milliyetciligi-sinemalarda 05.03.15 tarihinde erişildi. 

http://www.sinemalar.com/haber/175/amerikan-milliyetciligi-sinemalarda%2005.03.15


171 
 

önce de belirtildiği üzere, bu filmlerin haricinde milli değerlere atıfta bulunan ve milliyetçi 

sayılabilecek filmler de mevcuttur. Örneğin; ‘Güneş Ne Zaman Doğacak’ filmi bilinen 

manada tarihi-fantastik bir film olmamakla birlikte milliyetçidir. Tarihi filmler genellikle 

Yeşilçam dönemi sinemasına ait olup bu dönemden sonra birkaç örnek dışında çok 

yapılmamıştır. Ancak yine de ‘Yeni Türk Sineması’nda da bunun örneklerini bulmak 

mümkündür. Örneğin; ‘İstanbul Kanatlarımın Altında’, ‘Kuşatma Altında Aşk’, ‘Son Osmanlı 

Yandım Ali’ filmleri ‘Yeni Türk Sineması’nın milli sayılabilecek tarihi film örnekleridir. Bu 

konuda, yani ‘Yeni Türk Sineması’nda Milliyetçilik konusuyla ilgili olarak, Radikal 

gazetesindeki ‘Vatanperver Türk Sineması’ isimli makalesinde O. Özyurt şunları 

söylemektedir;  

“Anadolu yakasının önemli sinemalarından, altı salonlu Rexx'in bir salonunda komedi 

filmi 'Maskeli Beşler-Irak’ diğerinde 'Amerikalılar Karadeniz’de 2’ oynuyor. 'Emret 

Komutanım:Şah Mat’ ile tarihi film 'Son Osmanlı-Yandım Ali’de diğer salonlarda 

gösteriliyor. Aslında Türkiye'deki pek çok sinemada durum pek farklı değil. Popüler Türk 

filmleri hemen hemen her sinemada fazlasıyla kendine yer buluyor. Bu filmlerin ortak yanı, 

15-25 yaş grubu 'tipik sinema izleyicisi’ni hedeflemeleri ve 'kahramanlık’ üzerine kurulu, 

militarizmi öven, milliyetçi filmler olması. Askerler cirit atıyor, silahlar patlıyor, Türklüğe ve 

askerliğe övgüler yağdırılıyor. Ve tabii Türkiye'nin düşmanlarıyla mücadele ediliyor. 

Eleştirmenler şaşkın! Her hafta aynı vurgular yapılıyor. Ortak kanı filmlerin kötü olduğu ve 

yükselen milliyetçiliğe karşı Türk sinemasının yangına körükle gittiği. Peki, 'ne oldu da 

birden bire bu tür milliyetçi filmleri arka arkaya izler olduk’ derseniz cevabı yakın geçmişte 

bulursunuz. Yıl 2001. Yönetmen Osman Sınav, aynı adlı televizyon dizisinden 'Deliyürek: 

Bumerang Cehennemi’ adlı bir film çekiyor. Milliyetçi olduğunu dile getiren Sınav, filmde 

dizinin kahramanı Yusuf Miroğlu'nun gözünden Güneydoğu'da yaşanan 'terör’ olaylarının 

perde arkasını anlatma iddiasında. Seyirciden bol bol alkış alan ‘Bu ülkenin ekmeğini yiyip 

bu ülkeye ihanet edenler, bu ülkenin ekmeğini yedikleri yerden kurşun da yerler’ repliği 

yapımın siyasal tavrını da ortaya koyuyordu ve yaklaşık 1 milyon seyirci çekti. Yıl 2006. 

Filmin adı bu sefer 'Kurtlar Vadisi-Irak'. ABD ile Türkiye arasındaki ilişkilerin yara almasına 

sebep olan 'çuval hadisesinin’ beyazperdede intikamını almaya çalışan istihbarat görevlisi 

Polat Alemdar var karşımızda. Aslında Miroğlu'ndan pek farkı yok onun. Özünde o da Osman 

Sınav'ın yarattığı bir dizi kahramanı. Maço, ülke için canını vermeye hazır. Farkı Miroğlu 

Güneydoğu'da operasyon düzenlerken, Polat Alemdar konjonktüre uygun olarak Kuzey Irak'a 

gidiyor. ‘Ben Türküm ve bir Türk'ün başına çuval geçirecek adamın dünyasını başına 



172 
 

yıkarım’ diyerek Amerikalı yetkiliyle mücadeleye girişiyor. Film, 4 milyondan fazla seyirciyi 

sinemaya çekti. İşte bu iki filmin çok izlenmesi, milliyetçiliğin dünyada ve Türkiye'de 

yükselişte olması kimi yapımcıları da harekete geçirdi. Seyircinin en fazla sinemaya gitme 

eğiliminde olduğu bir dönemde (aralık-şubat) gösterilecek kahramanlık temalı popüler 

yapımlar üretildi. Filmlerin içine de illa Türk bayrağına, vatan toprağına ya da askerliğin 

kutsallığına vurgu yapan diyaloglar ve görsel ayrıntılar sıkıştırılıyor. Replikler anlatıyor her 

şeyi;  mesela, işgal altındaki İstanbul'da İngilizlerin ve azınlıkların Türk karşıtı tavrından 

etkilenen kabadayı Yandım Ali'nin milli mücadeleye katılma öyküsünü anlatan 'Son Osmanlı-

Yandım Ali'de, Türk bayrağını indirmek isteyen İngilizler ‘Onu indirmeye kimsenin gücü 

yetmez’ diyen Ali'den iyi bir dayak yiyor. Komedi filmi 'Amerikalılar Karadeniz'de 2'de bir 

askerin ‘Askerlik zor çiçeğim. Zor olmasına zor da vatan sevgisi var ya içimizde vız gelir bu 

zorluklar bize’ diye başladığı replik ‘her Türk asker doğar’ diye devam ediyor. Kötü yürekli 

KGB ajanının bir Türk subayını öldürme komplosu üzerine kurulan, bir tür 'deli askerler’ 

komedisi 'Emret Komutanım:Şah Mat’ bile kışlada geçen bir kahramanlık hikâyesine 

dönüşüyor. Film, ‘Bizim askerimiz yüreklerinde atalarının kanlarıyla hazır gelirler’ gibi 

hamasi replikler, ‘Komutanım, şehit düşersem bu memleketim Sivas'ın toprağıdır. Belki 

cenazem memleketime getirilemez. Bunu üzerime serp’ gibi duygusal ifadelerle 

ilerliyor. Geçen yılın sevimli beceriksiz hırsız çetesi 'Maskeli Beşler’ de durumdan vazife 

çıkarmayı ihmal etmiyor ve soluğu Kuzey Irak'ta alıyor. 'Maskeli Beşler Irak’ filminde çete 

üyeleri Kuzey Irak petrolleri üzerinde Türkiye'nin hakkının yendiğine inanıp Amerikalıların 

kontrolündeki bir petrol tesisine operasyon düzenliyor. Operasyonun sebebi de şöyle bir 

diyalogla açıklanıyor: ‘Zannedersem bize göre bu Irak'taki petrol kuyularında sanki hâlâ 

bizim hakkımız varmış gibi düşünüyoruz. En azından elin Amerikalısından daha fazla 

hakkımız var. Kimse bu hakkı savunmadığı için biz de kalkıp buraya geldik.’ Bu filmlerden 

kimisi milliyetçi çizgide olduğunu belirten sitelerde de takdir görüyor. Mesela 

www.milliyetciforum.com adresli internet sitesinde 'Gençliğimize izletmemiz gereken film ve 

diziler’ arasında 'Son Osmanlı-Yandım Ali’ sayılıyor, 'Kurtlar Vadisi'nin dönüşü sevinçle 

karşılanıyor. Belli ki sinema dünyası da gelişmelerden rahatsız. Çünkü kimi yönetmenler 

çuvaldızı herkesin kendine batırması gerektiği yönünde açıklamalar yapıyor. Yönetmen 

Derviş Zaim'in Hrant Dink suikastının ertesinde bir konferansta ‘Sinemanın ahlaki değerler 

üzerine kurulması gerektiğini düşünüyorum. İnsanların şiddeti kutsayan filmler yapmasının, 

bu tip mantalitenin büyümesinde, bu tetiği çekenlerde etkisi var mıdır? Diye sormamız 

gerekiyor.’ demesi boşuna değil. Ya da yönetmen Çağan Irmak'ın SİYAD Ödül töreninde 

‘Şiddeti eleştiriyormuş gibi yapıp şiddeti kendi çıkarları için kullanan filmler ve dizi filmler, 



173 
 

ucuzlaştırılmış bir milliyetçiliği koz olarak kullanan, militarist söylemi öven yapımlar, kısa 

vadede yapımcılarına para kazandıracaktır elbette. Ama çok uzun olmayan vadede 

Türkiye'nin kalbine doğrultulmuş birer silah olacaktır.’ dedikten sonra Türkiyeli yapımcıları 

film yaparken bir kez ve bir kez daha düşünmeye davet etmesi. 'Militarizm propagandası 

yapılıyor' Nihal B. Karaca (Zaman): 'Maskeli Beşler gönlümüzü kararttığı yetmezmiş gibi 

kurusıkı vatanseverliği gözümüze sıkmaktan da geri durmuyor.' Cüneyt Cebenoyan (Birgün): 

‘Yine milliyetçi bir yapımla (Son Osmanlı - Yandım Ali) karşı karşıyayız, sayın seyirciler. 

Militarizm de elbette yerini almış. Türkiye hızla militaristleşiyor ve sinemamız yangına 

körükle gidiyor.’ 'Emret Komutanım Şah Mat’ Türkiye sineması adına utanç verici bir film. 

Asıl kızdıran yanı sonsuz sıkıcılığından çok politik duruşu.' Atilla Dorsay (Sabah): 'Son 

Osmanlı-Yandım Ali, yerli-yersiz çıkagelen erotik sahneler kadar, yüksek dozdaki 

milliyetçiliğiyle de dikkat çekiyor. Evet, günümüzün bir kitle talebi bu ama Yandım Ali'ye, 

hadi işgalci İngilizler bir yana, İstanbul'daki tüm azınlık mensuplarına sırayla dayak attırmak 

neyin nesi?’ ‘Eve Giden Yol 1914'ün aşırı milliyetçi bir yanı da var.’ Talip Ertürk (Vatan): 

'Hollywood milliyetçi çıkışlar yaptığında azarlıyoruz, ama ‘Eve Giden Yol’daki milliyetçilik 

paçalardan akıyor.’(O.Özyurt)”
203

 

 O. Özyurt’un 2000’li yıllarda Türk sinemasında çevrilen milliyetçi filmler ile ilgili 

olarak yazmış olduğu yukarıdaki makalede, bu filmlerin, kahramanlık üzerine kurulu, 

militarizmi öven, milliyetçi filmler olarak yer aldığını, filmlerde askerlerin cirit attığını, 

silahların sürekli patladığını, Türklüğe ve askerliğe övgüler yağdırılarak, Türkiye'nin 

düşmanlarıyla mücadele edildiğini belirttikten sonra bu filmlere bir eleştiri getirerek bu 

filmler vasıtasıyla zaten yükselen milliyetçiliğe karşı Türk sinemasının da yangına körükle 

gittiğini ifade eder ve bu filmlerin artık ardı ardına sıralandığını belirtir. Bu filmlerde yer alan 

milliyetçi repliklerin sıklaşmaya başladığını belirtirken, seyirci potansiyelinin de milyonlarla 

ifade edildiğini belirtir. Özyurt, milliyetçiliğin dünyada ve Türkiye'de yükselişte olması 

sebebiyle kimi yapımcıların harekete geçtiğini de söylerken seyircinin en fazla sinemaya 

gitme eğiliminde olduğu bir dönem olan aralık-şubat döneminde kahramanlık temalı popüler 

yapımların gösterime girdiğini, filmlerin içine de illa Türk bayrağına, vatan toprağına ya da 

askerliğin kutsallığına vurgu yapan diyaloglar ve görsel ayrıntılar sıkıştırıldığını ifade 

ederken, nitekim bu filmlerden kimisinin milliyetçi çizgide olduğunu belirten sitelerde de 

takdir gördüğünü ve yine bu sitelerde izlenmesi gereken filmler başlığı altında bu filmlerin 

verildiğini belirtir. Son olarak makalede milliyetçi filmleri eleştiren yazarların görüşlerine yer 

                                                           
203

 http://www.radikal.com.tr/haber.php?haberno=211842 05.03.15 tarihinde erişildi. 

http://www.radikal.com.tr/haber.php?haberno=211842


174 
 

verilirken, yazarlar; şiddeti eleştiriyormuş gibi yapıp şiddeti kendi çıkarları için kullanan bu 

tarz filmlerin ucuzlaştırılmış bir milliyetçiliği koz olarak kullanan, militarist söylemi öven 

yapımlar olduğunu ve kısa vadede yapımcılarına para kazandırsa da uzun vadede Türkiye'nin 

kalbine doğrultulmuş birer silah olacağını beyan ederler.  

Sinemada milliyetçilik konusu dünya sinemasını meşgul ettiği gibi Türk sinemasını da 

uzun süreler meşgul etmiştir ve etmeye de devam edecek gibi görünmektedir. Sinema müzik 

gibi, resim gibi vs. diğer sanat dalları gibi nevi şahsına münhasır bir sanat dalı olmakla 

birlikte evrensel bir sanat dalıdır. Fakat sadece bu özelliği, onun milliliği konusunda bizi bir 

yol ayrımına götürmediği gibi sinemanın milliliği de kaçınılmaz bir gerçekliktir. Çünkü her 

ülke sineması en başında kendi milli adı ile anılmaktadır.  

Sinemanın milliyetçi söylemleri sıkça kullandığı bir dünya üzerinde yaşamaktayız. 

Daha önce de belirtmiş olduğumuz gibi ideolojik olarak milliyetçiliğin doğuşu ile sinema 

sanatının doğuşu aynı tarihlere denk düşer. Haliyle ilk sinemasal örneklerden, günümüz 

sinemasına değin milliyetçi sinema örnekleri artarak devam etmiş olup yukarıda vermiş 

olduğumuz milliyetçilik üzerinden sinemasal örneklerde bunu en iyi gösteren sinema olan 

Hollywood sineması ve yine milliyetçi sinemasal örnekler üzerinden Yeni Türk Sinemasının 

durumu ile ilgili olarak bu konu iki makale üzerinden örneklendirilerek irdelenmiştir.  

Milliyetçilik üzerinden incelemiş olduğumuz Türk sinemasının dünya sinemasına 

paralel bir şekilde gelişme göstermediğini daha önce belirtmiştik. Bu konuda sinemanın uzun 

süreli olarak kendi özgün eserlerini oluşturup geleceğe aktarılabilecek sinemasal eser 

dediğimiz ve o ülkenin edebiyatından, kültüründen izler taşıyabilecek ve sinemanın bir sanat 

dalı olması sebebiyle onu sanat dalı yapan özellikleri taşıyabilecek bir akım oluşturma 

kabiliyetinden söz ediyoruz. Sinemada akım meselesi en az onun milliliği kadar önemlidir. 

Zira millilik veya milliyetçilik her ne kadar o ülke sinemasından izler taşırsa da yine 

sinemanın akım oluşturma kabiliyeti de onu diğer dünya sinemalarından ayırır ve kendi 

münhasır adıyla anılmasını sağlar. Bu haliyle Türk sinemasının daha önce de belirtildiği gibi 

akım oluşturma kabiliyeti dünya sinemasına paralel bir şekilde gelişme göstermemiş ve bu 

konuda yapılan denemeler çoğunlukla başarısızlıkla sonuçlanmış ve günümüze değin 

herhangi bir kalıcı Türk sineması akımı oluşmamıştır.    

  



175 
 

ALTINCI BÖLÜM 

DEĞERLENDİRME 

 

Ait olma hissinin insanların tarihi ile başladığını düşünürsek bu ilk başta bir aileye ait 

olma ile başlamış daha sonra bir aileler grubuna sonra bir topluluğa daha sonra da modernite 

öncesi bir millete ait olma şeklinde devam etmiştir. Aitlik hissi insan fıtratının bir gereğidir. 

Bu sebeple bir aileye, bir toprağa bağlı olarak yaşama hissi asırlar öncesi çağlarda da mevcut 

iken bunun şekilleri farklı idi. Modern dünyaya doğru insanlar Maslow’un meşhur hiyerarşi 

merdivenlerini birer birer çıkmışlardır. Bu merdivenlerden çıkan insanlar, insan olarak 

günümüz insanı ile aynı fizyolojik özelliklere sahip olmakla birlikte günümüz dünyasından 

farklı ve ilkel şartlarda yaşıyorlardı. Her çağ birbirinden farklılaşan özelliklere sahip 

olduğundan o günün şartlarını o günden bağımsız anlatmak mümkün değildir. Nitekim 

insanoğlunun modernleşme yolundaki organize bir millet olma seviyesine yükselme 

macerasını yine kendisinden örnek vererek doğma, büyüme ve gelişme evresi diye 

sınıflandırabiliriz. 

 

Doğma evresinde insanlar bir aileye mensup olarak dünya tarih sahnesine çıktılar ve 

daha sonra bir aileler grubuna böylelikle bir topluluğa ait olarak yaşamlarını sürdürdüler. Bu 

süreçte tabii ki doğa ve ilkel şartlarla ilişkiler, çatışmalar devam etti. Büyüme evresinde 

insanlar adı üzerinde büyük organize topluluklara doğru bir dönüşüm geçirerek millet olma 

seviyesine yükseldiler ve bu süreçte aitlikleri bir grup ve bir topluluktan ziyade milli bir 

birlikteliğe dönüştü. İlk etapta yerleşik olmayan topluluklar bile yerleşik hayata geçip devlet 

haline gelerek organize birer toplum haline geldiler. Tabii ki milletlerin dönüşümü ve gelişimi 

daha tamamlanmayacaktı. Bu bir bakıma savaşların da organize bir hal aldığı evre olmakla 

birlikte varlığını modern çağa doğru devam ettirecekti. 

 

Milletlerin doğma ve gelişme evresi birkaç cümleyle anlatılamayacağı gibi onun tarihi 

ve milli serüveni de ciltler dolusu ansiklopedilere sığmaz. Bu sebeple onun millet olma 

yolundaki serüveninin doğma ve gelişme aşamasını uzatmadan kısaca gelişme aşamasındaki 

yani modernite ve sonrası durumunu da gözümüzde şöyle kısaca bir canlandıralım: ait 

olmaktan ötürü gelen kimliksel duruş, kendini bir zaman sonra organize bir topluma, daha 

sonra da bir millete çevirmiştir. Milletlerin devlet haline gelen toplulukları birbirine karşı 

toprak, din, milli duygulardan ötürü savaşırken milletlerin devlet haline gelemeyen toplumları 



176 
 

ise diğerlerinin içerisinde barınmışlar ve onlara kimi yerde uyum sağlarken, kimi yerde ise 

çatışmalara sebep olmuştur. Modernleşme yolunda dünya sahnesine Fransız İhtilali’nin 

çıkmasıyla özgürlükçü düşüncelerin ve bağımsızlık fikrinin tüm dünyayı sarması ‘Yeni 

Çağ’ın başlangıcı olmuş ve yeni savaşların da habercisi olmuştur. Bunlara milli, ayrılıkçı, 

bağımsızlık savaşları diyebiliriz. Bu tarihten sonra milliyetçilik akımı tüm dünyayı sarmış ve 

yeni devletler kurulmaya başlamıştır. Bu yeni devletlerin kurulmasında birinci neden 

milliyetçilik akımının ta kendisidir. Bu tarihten sonra milletlerin hafızasında yer alan millet ve 

devlet olma fikri, zaten yeni bir düşünce olmayıp sadece sanki modernleşme çağını 

bekliyormuş gibi milliyetçilik fikri organize bir şekilde canlanmış ve tüm dünyada bir takım 

ayrışma ve bağımsızlık hareketleri ile meydana gelen savaşlar sonucunda yer paylaşımı 

yapılmıştır. Bu savaşların başrol oyuncusu milli duygular olmuştur. Milli duyguların başrolde 

yer alması tabii ki modernleşme çağına özgü bir durum değildir o kendisini eski çağlarda da 

Haçlı Seferleri gibi savaşlarla kendisini hissettirdi fakat modern anlamda milliyetçiliğin 

doğuşunun sebep olduğu bu savaşların yeri ayrıdır. 19. ve 20. yüzyılda meydana gelen 

hareketler ve savaşlar bu sebepten ayrı bir konumdadır. Daha önce de belirtildiği gibi doğma 

ve büyüme evresinden sonra gelişme evresi başlamış ve hala tüm dünya da devam etmektedir. 

Zira modernleşmenin de bittiği söylenemez çünkü modernleşme serüveni dünyanın ömrü 

devam ettiği sürece devam edeceğe benziyor. Dolayısıyla gelişme evresi de her alanda olduğu 

gibi milliyetçilik konusunda da devam edecektir. 

 

 Türk kimliği ve milliyetçiliği, dünyanın gelişim çizgisinden ve modernleşmesinden 

ayrı düşünülemez. Zira millet, milliyetçilik ve devletçilik konusu denildiğinde, Türk 

kimliğinin tarihi de çok eskilere dayanır. Türklerin tarih sahnesine çıktığı ilk günden 

başlayarak günümüze değin dünyayı etkilediği düşünülürse bu hiç de yabana atılabilecek bir 

sav olmayacaktır. Türklerin ilkel şartlarda göçebe bir hayat sürerek, varlığını devam ettirmek 

adına savaşlar yaptığı ve bu savaşları yerleşik hayata geçtiğinde dahi sürdürdüğü 

bilinmektedir. Küçük bir oba hayatından büyük bir devlet olana dek Türk tarihinde göçebe 

hayat, savaş kültürü ve kahramanlık destanları etkili olmuştur. Daha ilk zamanlarda bile milli 

bir bilinç ile yapılan mücadelelerde bu ortaya konmuştur. Örneğin Çin ile yapılan savaşların 

açıklanması milli bir bakış açısından ayrı düşünülemez. Türk devletleri evet devletleri 

diyoruz, çünkü Türklerin bir topluluktan devlet olma aşamasına gelene dek farklı kollara 

ayrıldığı bilinmektedir. Kimi Türk toplulukları daha sonra Müslümanlığı kabul ederek 

Müslüman bir Türk devleti haline gelirken kimisi farklı dini değerleri savunmuştur. Kimisi de 



177 
 

farklı coğrafyalarda hüküm sürmeyi tercih etmiştir. Ancak Türk ismi ve kültürü denildiğinde 

bugün hala hafızalarda bir tek kimlik türü yer almaktadır. ‘Türk Ulusal Kimliği’. 

 

 Türk devletlerinden, Selçuklu Devleti ve sonrasında Osmanlı Devleti yine birer Türk 

topluluğu olarak tarih sahnesinde yerini almıştır. Osmanlı Devleti’ni ele alırsak bu devletin 

kimlik yapısının Müslüman bir dini kimliğe sahip olduğu ve fetih politikasından dolayı 

başlangıçta yer alan ulusal kimliğin daha sonra bütünleştirici ve birleştirici bir Osmanlı 

kimliğine dönüştüğü, yine belirleyici öğenin Müslümanlık olduğu görülecektir. Osmanlı 

Devleti’ndeki bu kimlik yapısı 19. yüzyıla kadar bu şekilde devam etmiş ve Fransız 

İhtilali’nden sonra başlayan milliyetçilik akımı Osmanlı topraklarını da etkileyerek önce 

bağımsızlık hareketlerine dönüşmüş sonra ise Balkan savaşları ve dünya savaşı ile nihayete 

ererek bir dönüşüme uğramıştır. Devletler kurulmuş ve devletler son bulmuştur. Osmanlı 

Devleti’nin yıkılması ile Anadolu topraklarında Türkiye Cumhuriyeti kurulmuş ve Türk milli 

kimliği, Türkiye’de kapsayıcı, birleştirici fakat Osmanlı gelenekleri reddedilerek laik ve 

bütünleştirici bir şekilde oluşturulmaya çalışılmıştır. Bu inşa sürecinde Osmanlı geleneği 

reddedilirken eski Türk gelenek ve görenekleri örnek alınmış ve çağdaşlaşma ve modernleşme 

adına Batıcılık esas alınmıştır. Birtakım yenilikler ile devlet geleneği oluşturulmaya 

başlanmıştır. Dolayısıyla bir kimlik oluşurken onun bütün bileşenleri de onu etkiler veya 

ondan etkilenir dersek yanılmayız. Yani kimliğe etki eden unsurlar göz ardı edilemez. Onun 

siyasi, sosyal, tarihi, sanatsal argümanları göz önünde bulundurulmadan onun bu yapısı 

açıklanamaz. Kimliğin açıklanması kolay bir durum değildir. Belirtildiği gibi onun 

bileşenlerinin çokluğundan ve kompleks yapısından dolayı açıklanması da kitaplara 

sığmayacaktır. Bu sebepten onun sanatsal bileşeninden hareketle konumuz dâhilinde tarihsel 

yaşıtı sinema ile ilişkisi ve bu ilişki boyutu, yine Türk kimliğinin inşasında Türk sinemasının 

ki özellikle de kimliğin inşasına etki eden Tarihi filmlerin etkisi incelenmeye çalışılmıştır. 

 

 Milli kimliğin inşasında ve milliyetçiliğin oluşumunda sanatsal araçların yeri hiç 

şüphesiz önem arz etmektedir. Çünkü milliyetçiliğin bir kaba girip etki göstermesi, kimi 

zaman bu araçlar vasıtasıyla olmuştur. Bu araçlar içerisinde de milliyetçiliğin içerisine girip 

onun şeklini alabileceği ve etki gösterebileceği en özgül alan sinemadır. Sinema bünyesinde 

barındırdığı propaganda özelliği ve politik olma işleviyle milliyetçiliği tüm dünyada etkileyen 

bir araç ola gelmiştir.  

 



178 
 

Sinema büyülü bir sanat dalıdır, o diğer sanat dallarıyla da ilgili ve ilişkilidir, onun 

aynasal görevi de toplumların kendisini bir nevi onun vasıtasıyla görmesini sağlayarak bir 

nevi kendi gerçekliğini görmesini sağlar. Ve tabii ki kendi gerçekliğinin kurmaca yönünü de.  

 

Sinemanın mesaj ve propaganda özelliği, politik sinemayı doğurarak toplumların 

dönüştürülmesinde de büyük bir işlev görmüş olduğundan devletler çoğu zaman vermek 

istedikleri mesajı bu yolla vermiş ve propaganda yapmışlardır. Çeşitli devletler onun bu 

özelliğini kullanarak bir nevi onun gücünden siyaset yaparak kimi zaman da milliyetçi filmler 

yapmışlardır. Hollywood sineması buna örnek olarak gösterilebilir. 

 

Sinemanın milliyetçilikle yaşıt olduğunu da söylemiştik. Evet, sinema ile milliyetçilik 

akımı neredeyse aynı yüzyılda, biri diğerinden kısa bir süre önce ortaya çıkmış iki 

ilişkilendirilmiş yapıdır. Bunlar arasındaki ilişki ülkelere ve sinemalarına göre değişiklik arz 

etse de amaç aynıdır. Milli olanı işlemek ve ön plana çıkarmak. 

 

Türk kimliğinin inşasında, Türk sinemasının yeri ve bunlar içerisinde tarihi filmlerin 

rolü, şeklinde yer alan tez konumuzun özelde Türk kimliğinde Türk sinemasının tarihi 

filmlerinin rolü ki bu özellikle 1960 ve 1980’li yıllar arasında yapılan filmleri kapsar ve bu 

sinemaya da Yeşilçam sineması adı verilir. Buradan hareketle Türk sinemasının doğuşundan 

itibaren yapılan incelemesinde henüz ilk yapımların devlet eliyle yapılmış olduğu ve daha ilk 

yapımın milliyetçi bir film olan ‘Ayastefanos’daki Türk Abidesi’nin Yıkılışı’ filmi olduğu 

görülür ve filmin kopyasının günümüze ulaşamamış olmasına rağmen literatür incelemesinde 

ve konusu gereği milli bir film olduğu görülür. Yine 1919 yılı yapımı olan ‘Mürebbiye’ isimli 

filmin işgal yıllarında toplumda oluşturduğu milli duyguların bu filmi milli bir film seviyesine 

dönüştürmektedir. Özel film şirketlerinin kurulmasıyla birlikte yine romanlardan ve edebiyat 

uyarlamalarından bir dizi kurtuluş savaşı filmlerinin çekilmiş olması ve bu filmlerde işlenen 

milli öğeler bu filmlerin de milliyetçi filmler olduğunu doğruluyor. Türk sinemasının ilk ve 

ikinci dönemi bu şekilde devam ederken cumhuriyet ve tek partili hayattan çok partili hayata 

geçen ülkede sinemanın siyasetten ve toplumsal gelişmelerden etkilendiği de görülecektir. 

Yapılan sansür nizamnamesi ve polisiye düzenlemeler sinemada bir takım baskı oluşturacaktır 

ve bu halde devam ederken yapılan 1960 darbesi ve sonrasında en özgürlükçü olarak tabir 

edilen 1961 anayasasıyla ülke sineması da farklı bir yapıya kavuşacaktır. Önceki dönem 

savunulamayan düşünceler bu etkiyle savunulmaya başlanacaktır. Bu sırada bir önceki 

dönemde oluşturulmaya başlanan ‘Türk Sinemasında Akım’ çalışmaları da devam edecek ve 



179 
 

bu yönde filmler çevrilecektir. 60’lı yılların konumuz açısından önemi bu yıllarda çizgi 

romanlardan ve edebiyattan uyarlama tarihi-milli filmlerin birbiri ardına çevrilmeye 

başlanması ve bu dönem sinemasına yavaş yavaş ‘Yeşilçam Sineması’ adı verilmesidir. Tarihi 

filmler furyası biri yapıldıktan sonra halk tarafından tutulması ile diğerlerinin habercisi olmuş 

bu filmler halk tarafından çok sevilmiş ve benimsenmiş böylelikle de birbiri ardına uzunca bir 

süre devam etmiştir. İlk önce Karaoğlan sonra Malkoçoğlu, Tarkan, Battal Gazi ve Kara 

Murat derken bu konuda daha başka süper kahramanların başrolde olduğu onlarca film 

çevrilmiştir. Bu filmlerde işlenen duygular; kahramanların Türk tarihine dem vurularak 

seçilmesi de dâhil olmak üzere savaşçılık, At’ın önemli bir figür olması, yine kılıç figürünün 

yer alması, oba hayatı, göçebe kültür, fetih politikası, savaşta kazanılan yere huzur, güvenlik 

ve barışın götürülmesi, ‘Aman’ dileyene kılıç kalkmaması, Müslümanlığa davet, Türklerin 

barbar olmadığı aksine bir kurtarıcı olduğu fikri yoğun bir şekilde işlenir. Bu tarz filmler 

bahsedilen yıllarda yoğun bir şekilde çevrilirken sinemanın bir dönemine damga vurmuş 80’li 

yıllara kadar 80’li yıllarda da birkaç örnek filmle beraber Türk halkının yoğun ilgisine mazhar 

olmuştur. 80’li yıllardan sonra 2000’lere kadar birkaç örnekle, yine tarihi film çevrimi devam 

etmiş daha sonra günümüze değin yine zaman zaman çevrilebilmektedir. 

Tarihi filmler incelendiği zaman bu filmlerden ortak olarak çıkarılabilecek sonuç hep 

aynıdır. ‘Türk halkı seviyor, seyirci bu tarz filmleri istiyor.’ Evet, bu filmler incelendiğinde 

dönemin sosyal ve siyasal şartları doğrultusunda toplumun bunalımlı, ekonomik olarak 

sıkıntılı durumlarında halkın bir kurtarıcıya duyduğu istek, bu filmler tarafından canlı 

tutularak, uzunca bir süre filmler aracılığıyla karşılanmış ve seyirci avutulmuştur. Bu filmleri 

izleyen çocuk seyircinin dahi, ‘bu ister sinema da ister günümüz televizyon kuşağında olsun’ 

bu filmlerle göğsü kabarmış ve kılıç oyunu tarzı oyunlar oynayarak bir kahraman edasıyla 

saldırgan duygular içerisine girmiştir. Yeşilçam sineması bu yolla ticaret kapısını da aralamış 

ve bu filmlerle bazı duyguları da manipüle etmiştir. Ayrıca bir yandan yapılan diğer filmlerle 

cinsellik manipüle edilmiş, bir yandan da bir süper kahramanla toplumların kurtarılabileceği 

fikri aşılanarak, o kahramanın bir gün geleceği duygusu ile insanların duyguları manipüle 

edilmiştir. 

 

Yeşilçam sinemasına emek vermiş ve tarihi-milli filmlerin bazılarına senaristlik ve 

yönetmenlik yaparak bu filmlerin mutfağındaki bazı sinemacılarla yapılan mülakatlarda; 

Yapımcı ve Yönetmen Erdal Tuşunel’den anladığımıza göre sinema çok büyük bir güç olarak, 

toplumların siyasetine yön verir. Sinema, eğlence ve ticaret aracı olmasının yanında planlı bir 



180 
 

anlayışla mesaj niteliği de taşıyabilir. Bu sebepten kimi filmlerle cinsellik, kimi filmlerle de 

saldırganlık manipüle edilir. Ayrıca Erdal Bey, sinemanın bir propaganda aracı olduğunu da 

ifade etmeyi unutmazken her ülke sinemasının dışarıdan bakıldığı zaman milli olduğunu 

ancak içeride milliyetçi olmayabileceğini, zira anti-milliyetçi filmlerin de o ülke tarafından 

yapılabileceğini, sinemanın aslında görevinin aykırı olanı vermek olması gerektiğini ifade 

ederken Türk sinemasının milli bir sinema olduğunu ve her milli sinema gibi kendi ülkesini 

koruduğunu ifade eder. Erdal Bey Türk sinemasındaki tarihi-milli filmlerin sosyolojik 

refleksleri yansıttığını, halkın bir kurtarıcıya olan hasretinden ve seyircinin istemesinden 

dolayı bu filmlerin çekildiğini belirterek halkın acılarına bu filmlerin çare olduğunu ifade 

eder. Milliyetçi filmlerin, çekildiği dönemde bazı askeri hareketlerin olduğunu bu sebepten 

bazı boşlukları doldurmak veya milli duyguları kabartmak için bu tarz filmlerin çekildiğini, 

sağ-sol çatışması döneminde de bu tarz filmlerin çekilerek bir boşluk doldurulduğunu 

söyleyen Tuşunel, bu dönem tarihi filmlerde sıkça görülen Cüneyt Arkın için ise, bu filmlerde 

hep Arkın’ın, oynamasının sebebinin tamamen popüler bir oyuncu olmasından ötürü 

olduğunu, bu filmlerin de tuttuğunu yoksa Arkın’ın, görüşlerinin bu yönde olmadığını ifade 

eder. 

 

Yapımcı ve Yönetmen Yılmaz Atadeniz ise, sinemayı bir gıda gibi görerek, Türk 

sinemasının Türk kültürünü yansıtması gerektiğini ve milli değerleri savunması gerektiğini 

ifade ederek yapılan tarihi filmlerin de bu amaçlar için yapıldığını belirtmiş, bu filmlerde 

tarihi duyguların ön plana çıkarıldığını söylemiştir. Yine Atadeniz, bu filmlerin seyircinin 

isteğiyle yapıldığını da belirterek Cüneyt Arkın konusunda ise, bu filmlere seçilmesinin 

Arkın’ın, popülerliğinin yanında çok yetenekli bir oyuncu olmasının etkili olduğundan bir de 

kendisiyle tarihi filmlerde çalıştığını ve bu filmler için Arkın’ın, bu konuda çok eğitim 

aldığını ve çok çalışmasından dolayı bu filmlere seçildiğini ifade eder. 

 

Yapımcı ve Yönetmen İsmail Güneş, sinemanın ve sinemacının görevinin sanat 

üretmek olduğunu, sinemacının görevinin kendi dünya görüşünü üretmek olmadığını 

söylerken, bugün milliyetçiliğin tüm dünyada olduğu gibi, Türk insanının da içine işlediğinin, 

bunu her yerde görebileceğimizi, her yerde bir ötekileştirmenin bulunduğunu belirtmiş, ancak 

tarihi-milli filmlerin birinci amacının milliyetçilik olmadığını, kahramanlık temalı filmlerde 

hangi milletten olursa olsun, film kahramanının tarafının tutulduğunu ifade etmiştir. Yine 

Güneş, bu filmlerin çekilme nedeninin toplumda karşılık bulmasından kaynaklandığını, halkın 

isteğiyle meydana geldiğini ve bir ötekileştirme probleminden kaynaklandığını belirtir. 



181 
 

 Güneş, yine de bu filmlerin milli değerleri savunduğunu belirtirken, bir düşman ve 

öteki ile savaşın tezahürü olduğunu ve milli öğelerin bu filmlerde sıkça yer aldığını ifade 

ederken, bu filmleri yapanların ise kendilerinin milliyetçi olduğundan değil bu filmler 

tuttuğundan çevirdiklerini söyleyip, nitekim Battal Gazi filmlerinin yönetmeni olan Natuk 

Baytan’ın, kendisinin hocası olduğunu belirten Güneş, Natuk Baytan’ın, milliyetçi olduğunu 

hatta Hüseyin Nihal Atsız’ın da öğrencisi olduğunu, ancak yine bu tarz filmleri çeken Remzi 

Jöntürk ve Atıf Yılmaz’ın ise milliyetçi olmadığını beyan eder. Güneş, kısaca bu tarz filmlerin 

popüler olduğundan herkes tarafından yapıldığını belirtirken, Cüneyt Arkın konusunda ise, 

Arkın’ın, bu tarz filmlerde yer almasının tamamen yetenekli ve çalışkan olmasından ve bu 

tarz filmlerde oynamak için hırs yapıp, eğitim almasından kaynaklı olduğunu zira milliyetçi 

bir kişi de olmadığını beyan eder. 

 

Senarist ve Yönetmen Safa Önal ise, sinemanın tarifinin kısa bir şekilde 

yapılamayacağını ve onun bir mucize olduğunu, sınırları aşan bir gücünün bulunduğunu ifade 

edip, siyasi sinema konusuna değinerek, dünyanın her tarafında milliyetçi duyguların hüküm 

sürdüğünü ve bunun sinema da yer almasının gayet doğal olduğunu ve kendisinin bu tarz 

filmlerin yapılmasından yana olduğunu, milliyetçi filmler gibi buna karşıt filmlerinde 

yapılabileceğini, bu kararı ise halkın vermesi gerektiğini ifade eder. Yine milliyetçi tarihi 

filmlerin daha çok çekilmesini, Türk tarih ve kültürünün gelecek nesillere aktarılması 

gerektiğini ifade eden Önal, çekilen filmlerin bu minvalde değerlendirilmesi gerektiğini 

söyleyerek bunun ise maddi boyutunun olduğunu belirtir. Önal, sık sık tarih ve dil meselesine 

vurgu yaparak milli kültürün önemli olduğunu ve tarihi filmler zamanın da çizgi romandan 

aktarılan bu eserlerin, bu filmlere kaynaklık ederek milli bir iş yapıldığı kanaatindedir. Ayrıca 

bu filmlerin çekilme sebebini ise seyircinin istemesine bağlayan Önal, kendi yapmış olduğu 

birkaç tarihi filmin de bu şekilde yapıldığını ve bunların milli bir iş olduğunu, bu işin bir 

fantazya olmadığını, sinemanın bir emek işi olduğunu belirtir. Cüneyt Arkın konusunda ise, 

onun bir star olması sebebiyle tercih edilmesinin yanında, gözünü budaktan sakınmayan ve 

yetenekli bir aktör olmasının bu filmlere seçilmesinde etkili olduğunu, onun düşüncelerinin 

bu filmle bir ilgisinin olmadığını, nitekim Arkın’ın, sol ve sağ filmlerin çoğunda oynadığını 

ve hiçbirine itiraz etmediğini beyan eder. Yine Safa Önal, bu filmlerin halktaki tesirinin çok 

önemli olduğunu ve insanların milli duygularını kabarttığını da ifade eder.  

   

 



182 
 

Türk sineması ve Türk milliyetçiliği konusunda tarihi filmlerin rolü ile ilgili olarak 

mülakat yapılan sinemacıların görüşlerinin ortak noktası, Türk sinemasının milli bir sinema 

olduğu ve milli olanı işlemesinin doğal bir iş olduğudur. Yine ortak buluşma noktası olarak, 

Türk sinemasının tarihi-milli filmlerinin halkın isteğiyle oluşturulduğu yani seyirci istediği 

için bu filmlerin yapıldığıdır. Yine ortak noktalardan biri de bu tarz filmlerin toplumdaki 

boşluğu doldurmak için yapıldığıdır. Bu boşluklar, yine sinemacılarımıza göre toplumdaki 

bunalım ve problemlerden dolayı bir kahramana ve kurtarıcıya duyulan ihtiyaçtır. Bu 

doğrultuda da bu boşluklar tarihi-milli filmlerle doldurulmuştur. Yine bir başka ortak nokta bu 

dönem tarihi filmlerinin siyasi olaylardan kaynaklandığı, nitekim Kore savaşı, Kıbrıs harekâtı 

gibi toplumsal deneyimlerin bu sebepten filmlerde kullanıldığıdır. Sinemacılarımız, yine tarihi 

filmlerin başrolünde en çok rol alan Cüneyt Arkın noktasında birleşerek, Arkın’ın, popüler bir 

oyuncu olmasından dolayı bu filmlere seçildiğini, çok yetenekli ve çalışkan bir oyuncu 

olmasının, seyirci tarafından tutulmasının ve bu filmler için özel eğitimler almasının da etkili 

olduğunu ve bu filmlerin kimliğiyle onun kimliğinin bir alakasının olmadığını yani Cüneyt 

Arkın’ın da zaten milliyetçi olmadığını ifade etmişlerdir. 

 

Sinemacılarımızın beyan ettikleri görüşler doğrultusunda Tuşunel’in, tarihi filmleri 

milliyetçi olarak görmediği, ancak buna rağmen bu filmlerin her ülke sinemasında olduğu gibi 

Türk sinemasında da milli bir işe imza attığı, bu filmlerin tutmuş olmasından ötürü 

yapıldığını, Güneş’in ise, bu filmlerin birinci amacının milliyetçilik olmamasına rağmen bir 

ötekileştirmenin de tezahürü olduğu ve milliyetçiliğin yine de bu filmlerde işlendiği ve milli 

değerlerin savunulduğu, yine tarihi filmlerin bir kahraman oluşturduğundan bu kahramanın 

toplumda karşılığının bulunması sebebiyle tutulduğu, milliyetinin önemli olmadığını, aslında 

bu filmlerdeki ötekileştirmenin de iyi ile kötünün savaşı olması, bu filmlerde belirtilen 

düşmanın milliyetinin önemli olmadığını ve düşmanın sadece düşman olarak 

ötekileştirildiğini ifade etmişlerdir. Sinemacılarımızdan Atadeniz ve Önal ise, Türk tarihi 

filmlerinin milliyetçi olduğu, milli değerleri savunduğu, Türk tarihinin, kültürünün ve 

değerlerinin sinemada daha fazla yer alması gerektiği, milliyetçiliğin sinemada yer almasının 

herhangi bir mahsuru olmadığı, yapılan filmlerin de bu amaca hizmet ettiği noktasında 

birleşmişlerdir. Yine bu filmler konusunda Tuşunel, nasıl ki seks filmleri furyası ile cinsellik 

manipüle ediliyorsa, bu tarz filmlerle de saldırganlık manipüle edilmiştir. Diyerek bu filmlerin 

etkisine değinmiş, Safa Önal ise, Niğbolu filmi’ni örnek vererek bu filmlerin Türk milletinin 

göğsünü kabarttığını söyler. Görüldüğü üzere, sinemacıların tarihi-milli sinema ve 

milliyetçilik konusunda birleştikleri nokta kadar farklı görüşleri de mevcuttur.  



183 
 

Cüneyt Arkın’ın tarihi film konusundaki üstünlüğü yapılan araştırma ve yorumlardan 

anlaşılacağı üzere tartışılmaz bir gerçekliktir. Onun milli olarak adlandırılan tarihi 

filmlerinden başka yine milli olarak gösterilebilecek başka türden filmleri de mevcuttur. 

‘Güneş Ne Zaman Doğacak’ filmi de bunlara bir örnek teşkil etmektedir. Aslında Cüneyt 

Arkın’ ın çoğu filminde bu millilik az çok göze çarpar. Millilikten kasıt salt bir etnik 

milliyetçilik olarak adlandırılmamakla birlikte, bir milletin kültürü, yaşayışı kısacası kendisini 

diğerlerinden ayıran ve kendine has olan özellikleridir. Bu yüzden Arkın’ın filmlerinde milli 

bir duruştan söz edilebilir. Nitekim Arkın’ın kimi söylemlerinde de kullanmış olduğu 

ifadelere bakıldığında filmlerin etkisi rahatlıkla görülmektedir. Örneğin; benim ülkem, benim 

insanım, Anadolu insanı ile başlayan cümlelerden sonraki yüceltmeler bunun delilidir. 

Cüneyt Arkın’ın filmlerinde Türk ve Müslüman öğelerin ön plana çıkarılması, bir 

kahraman modelinin sunulması ve bunun ise Türkiye siyasetinin çalkantılı dönemlerde 

sinemada gösterimi elbette Türk halkı üzerinde büyük bir etki yapmıştır. Öyle ki ekonomik 

bunalım halleri ve siyasi istikrarsızlıklar halk üzerinde bir kahraman ihtiyacı doğmasına sebep 

olmuş ve bir kurtarıcının ülkeyi kötü durumdan kurtarması beklenilmiştir. Kurtarıcıya olan 

hasret bu filmler yoluyla bir kahraman furyasına dönüşerek halk üzerinde önemli bir etkide 

bulunmuştur. Öyle ki bu filmler o dönemde yoğun bir şekilde izlenmiş ve bu filmlerle 

büyüyen nesillerin hafızası bu filmlerdeki kahraman figürünü unutamamıştır.  

Tarihi filmlerin Cüneyt Arkın’ın yaşayışına, ruh dünyasına, kimliğine etkisi yine 

kendisi tarafından çeşitli yerlerde ifade edilirken, filmleriyle vermek istediği mesajı da gerçek 

hayatta da söylemleriyle korumaya çalıştığı görülmektedir. Özellikle tarihi filmlere konu olan 

ve Türk kimliğine sıkı sıkıya bağlı olan bazı değerler onun filmlerinde yoğun olarak yer 

alırken Cüneyt Arkın’ın ve Türk halkının da bundan hem filmlerde hem de gerçek hayatta 

etkilendiği Arkın’ın ifadeleriyle görülmektedir.  

‘Güneş Ne Zaman Doğacak’ filminin milliyetçi bir film olması ve o dönem zirve 

oyuncu olan Cüneyt Arkın’ın bu filmde başrol oynaması bu filmin etkisini daha da çok 

arttırmış ve propaganda niteliğine dönüştürmüştür. Bu filmin Kahramanmaraş’ta gösterimi 

sırasında sinemaya bomba atılması infiale sebep olmuş ve Maraş Olayları başlamıştır. Bu 

olaylardan sonra sağ ve sol kesim iyice karşı karşıya gelmiştir. O dönem sinemacıları ve 

Cüneyt Arkın, bu olaydan sonra sinema bombalama hadiselerinin başladığını belirtmektedir. 

Cüneyt Arkın ve filmin yönetmeni bunun Ruslar tarafından yaptırıldığını, nitekim filmde 

Ruslar eleştirildiğinden en başından filme karşı olduklarını gizli servislerin ülkeyi 



184 
 

karıştırdığını ifade etmişlerdir. Görüldüğü gibi sinema sadece bir sinema olmakla kalmamış 

siyasi, ideolojik bir propagandanın unsuru haline gelmiştir. 

     

 Modernleşme çağında, dünyada yükselen milliyetçilik olgusuna sinema da sessiz 

kalamamış ve filmlerde milliyetçilik yoğun bir şekilde yer almıştır. Bu konuda ilk akla gelen 

Hollywood sineması olmakla birlikte adeta siyasi güçle işbirliğine girişen Hollywood 

filmleriyle; toplumu, toplumları dönüştürmektedir. Tez çalışmamızın sonlarına doğru vermiş 

olduğumuz ve çalışmamızı destekleyen, T.Sağcan’ın, ‘Amerikan Milliyetçiliği Sinemalarda’ 

adlı makalesinden çıkarım yapmak gerekirse; yine akademik literatürde yer alan görüşler ve 

sinemacılarla hemfikir bir şekilde, her ülke sinemasının milli olabileceğini ve bunun da 

yadsınamayacağını belirtip örnekler arasına Türk sinemasını da koyar. Devamında ise; 

olmayan bir milliği varmış gibi göstererek ve bir de abartılı bir şekilde uygulayan, filmler 

aracılığıyla dünyaya yayan Hollywood sinemasını da eleştirir ve yükselen bu milliyetçilikten 

şikâyet eder. Amerikan milliyetçiliğinin sinemasal bir tezahürü olan ‘Rambo’ serilerini de bu 

konuda örnek göstererek buradaki propagandayı ve milliyetçiliği eleştirir. Yine bu konunun 

orta şiddette milliyetçilikten yüksek şiddette milliyetçiliğe doğru yol aldığını ve sadece savaş 

filmleriyle değil, diğer başka filmlerdeki milliyetçi öğelerle de taçlandırıldığını belirtir. Bu 

filmlerdeki mesajın Amerika’nın dünyanın küçültülmüş bir modeli olduğunu ve bu payenin 

ona verildiğini, filmler vasıtasıyla duyurduğunu hatta bu filmlerde, diğer milletlerin dahi 

aşağılandığını bize bildirir. Son olarak Sağcan, makalesinde; Amerika’nın bu propaganda 

aracını çok iyi kullanarak Amerikan milliyetçiliği konusunda filmleriyle, dünyaya mesaj 

verirken, süper kahramanları vasıtasıyla da bu filmlerin etkisini güçlendirdiğini belirtir. 

 

Yine çalışmamızı destekleyen, modernleşme yolunda ‘Yeni Türk Sinemasında 

Milliyetçilik’ konulu makalesinde O. Özyurt ise; Türkiye’de ve Türk sinemasında yükselen 

milliyetçilik akımından şikâyet eder ve son dönem Türk sinemasının milliyetçi yapımlarının 

yangına körükle gittiğini ifade ederek filmlerin; 'kahramanlık’ üzerine kurulu, militarizmi 

öven, milliyetçi filmler olması ve askerlerin cirit atıyor, silahların patlıyor, Türklüğe ve 

askerliğe övgüler yağdırılıyor olması ve Türkiye'nin düşmanlarıyla mücadele ediliyor olması 

sebebiyle bu durumu endişe verici olarak adlandırır. Yine son dönemde milliyetçi filmlerin, 

arka arkaya izlenir olduğu tespitinde bulunarak Özyurt, bu filmlerin seyircisinin de fazla 

olduğundan hareketle kimi milliyetçiler tarafından takdir edildiğini ifade ettikten sonra bunun 

ucuz bir milliyetçiliği körüklemekten, saldırganlıktan ve şiddetten öteye gidemeyeceği 

yönünde görüş belirten çeşitli yazarlardan da örnekler verir.  



185 
 

SONUÇ 

 

 

 Milliyetçilik, geçmişte önce hafızalarda yer edinirken daha sonra hafızalardan eylem 

aşamasına geçerek bir nevi dünyadaki gösterilerine başlamış ve modernleşme çağının büyük 

bir olgusu olmuştur. Bu süreçte milliyetçiliğin birçok etkileyeni ve etkileneni olmuştur. Yani 

milliyetçilik olgusu diğerleri ile hep bir etkileşim halinde olmuştur. Bu diğerlerinden kasıt, 

milli kimlik, dini kimlik, sanatsal kimlik ve cemaatlerdir. Milliyetçilik her çağda hayali bir 

cemaat oluşturarak ve farklı bir kimlik türünde tezahür ederek modern dünyaya doğru etnik 

bir kimlik olarak ulaşmıştır. Milliyetçiliğin bu serüveninde onunla etkileşen ve nitekim 

modern anlamda onunla yaşıt olan bir olgunun daha doğuşuna şahit oluruz. Sinema. 

 

Sinema, gerçekliğin kurmaca yönünü gösteren bir sanat dalı olarak doğuşundan, 

günümüze kadar bir ayna görevi görmüştür. Bu aynasal görevi görürken de toplumsal ve 

siyasal olandan etkilenmiş ve onları da etkilemiştir. Bu etkileşime bakarak sinemanın 

milliyetçilik gibi kompleks bir yapıya sahip olduğunu söyleyebiliriz.  

 

Daha ilk günlerde çevrilen tarihi ve milliyetçi filmler sinemanın modern dünyada 

milliyetçilikle işbirliğinin süreceğinin işaretini vermiş ve toplumların sinema ile 

dönüştürülebileceğini göstermiştir. Nitekim ilk zamanlarda Avrupa sinemacılığı ve sonrasında 

Hollywood sineması bu bayrağı devralmış ve günümüze dek getirmiştir. “Amerikan 

toplumsal-siyasal tarihini etkilemiş JFK, Nixon gibi filmler yapan Oliver Stone tarihe ilgisini 

basitleştirerek ‘Çocuklarımın öğrenmek istediği konularda film çekmek istiyorum’ sözleriyle 

açıklar. ‘Çocuklar insana çok ciddi sorular sorabiliyor ve baştan savma yanıtlarla 

yetinmiyorlar. Filmlerim, çocuklarımın sorularına birer cevap niteliğinde. Tarihi film yapmak, 

zaman makinesine binip, geçmişte yaşamış insanların neler hissettiğini anlamaya çalışmak 

gibi bir şey. Hani Roma’ya turist olarak gidip Sistine Kilisesi’ne girersin de ‘Gerçekten 

burada mıyım? Burası gerçekten o Sistine Kilisesi mi?’ dersin ya, tarihi film yapmak da buna 

benziyor işte. Ben de çekimler boyunca hep kendime ‘filmlerdeki gibi değil gerçekte olduğu 

gibi yap’ diye hatırlattım bu yüzden.”
204

 Şeklindeki ifade tarihi filmlerin rolü konusunun 

önemine işaret eder.  

 

                                                           
204

 Oğuz Makal, Sinemada Tarihin Görüntüsü, Kalkedon Yayıncılık, İstanbul, 2014, s.16-17. 



186 
 

Türk kimliğinin inşası, Türkiye cumhuriyetinin kuruluşundan sonra birtakım 

yeniliklerle, Osmanlı geleneği reddedilerek, çağdaşlaşmak maksadıyla Batı geleneği alınarak, 

aynı zamanda eski Türk geleneklerine de dönülerek, oluşturulmaya çalışılan bir süreç 

olmuştur. Bu süreçte sinemanın ilk günlerdeki hali, devlet himayesinde ve ilk film de devlet 

eliyle çekilen ‘Ayastefanos’daki Türk Abidesi’nin Yıkılışı’ filmi ile olmuş ve bu film milli bir 

film olarak hafızalara kazınmıştır. Sonraki yıllarda çevrilen ve milli olarak adlandırılan bazı 

filmler de yine göze çarpmaktadır. Örneğin; ‘Mürebbiye’, ‘Ateşten Gömlek’, ‘Vurun 

Kahpeye’ gibi. 

Yine Türk Sinemasının organize bir şekil almaya başlaması ile yani Sinemacılar 

Dönemi ile bu filmlerin sayısının arttığını görmekteyiz. Özellikle, Kore Savaşı ve Kıbrıs 

Harekâtı yıllarında bir dizi filmler çekilmiştir. Bu filmlerde de ‘asker millet’ olgusu ve vatan 

sevgisi ön plana çıkarılarak işlenmiştir. Bu dönemde bir tarihi film furyası doğmuştur ki asıl 

konumuzun argümanlarını da bunlar oluşturuyor. Tarihi filmler furyası çizgi romanlarla 

başlayan ve uzun bir süre devam eden serüvenlerdir. Bu filmlerde işlenen Türklüğe ve Türk 

kültürüne ait öğeler kendi içerisinde bir milliği barındırarak 60’lı, 70’li ve 80’li yıllarda 

devam etmiştir. Araştırmalarımızdan elde edilen bilgilere göre bu filmler milli bir Türk 

sineması örnekleri olmakla beraber, çevrildiği dönemde, halk tarafından arzulanan ve 

izlenilen filmler olarak furya şekline dönüşmüştür. Bu filmlerde yer alanlar Türk 

geleneklerine ve değerlerine ait öğeler olduklarından ve başka hiçbir millet de görülen öğeler 

olmadığından tarihi filmler furyası kendi içinde bir milliyetçiliği barındırmaktadır. Yine 

araştırmalarımıza göre mülakat yapılan sinemacılar, bu filmlerdeki milli öğeleri hatırlatıp bu 

filmlerin kısmen milliyetçi olduğunu haber vererek o dönemin toplumsal ve siyasal 

koşullarında bunalan halkın sorunlarına ve dertlerine bir çare olarak üretilmiş ve bir 

kurtarıcıya, bir kahramana olan hasretin tezahürü olarak gösterilmiştir. Yine mülakat yapılan 

ve o dönem bu filmlere imza atmış sinemacılardan elde edilen bilgilere göre bu dönem 

filmlerinin çekilme nedeninin seyircinin isteği ile olması yani seyircinin sevmesidir. Bu 

filmlerin milliyetçi amaçlar için mi çekildiği? Sorusuna aldığımız yanıt da yine amacın bu 

olmadığını göstermiş ve bu filmlerin çeşitli düşünceden ve hatta anti-milliyetçi kişiler 

tarafından da çekilmiş olduğu görülmüştür. Ancak bu bazı gerçekleri yine de 

değiştirmemektedir. Bu filmler içerisinde barındırdığı Türklüğe ait değerler ile milli olarak 

addedilmiş ve Türk halkının hafızasında yer edinerek, Türk kimliğinin inşasında ve milli 

duyguların pekiştirilmesinde çocukluktan, yetişkinliğe doğru bu filmlerle büyüyen nesilleri 

etkilemiştir. Her ne kadar bu filmler saldırganlık duygusunu manipüle etse de verdiği mesajla 



187 
 

Türk insanı güçlüdür, kahramandır, milletine bağlıdır, o aman dileyene kılıç kaldırmaz, atasını 

sayar gibi daha birçok milli öğe ile Türk milli kimliğini etkilemiştir. Bu filmler Batı ve 

Amerika’daki tarihi ve milliyetçi filmler gibi milliyetçiliği, belki de toplumların gözüne 

sokmamıştır, ancak bunu ılımlı ve normal bir şekilde yapmıştır. Bu filmlerde en çok rol alan 

başrol oyuncusu Cüneyt Arkın hakkında ise, mülakat yapılan ve Arkın ile o dönem beraber 

çalışmış olan sinemacıların ortak görüşü, Arkın’ın, popüler bir oyuncu olarak seyirci 

tarafından bu filmlerde görülmek istenmesi, yetenekli olması ve bu filmler için aldığı 

eğitimlerin etkili olmasıdır. Ayrıca Cüneyt Arkın’ın görüşlerinin ise, etkili olmadığı zira onun 

sol görünümlü filmlerde de oynadığı ifade edilmektedir. Buna rağmen Cüneyt Arkın, kendi 

kitaplarında ve çeşitli yerlerde görüşlerini belirtirken, Anadoluluk, vatan sevgisi, Türk insanı, 

benim ülkem, benim tarihim gibi ifadelerle aslında milli bir duruş sergilemekte ve bu 

milliyetçi filmlerinde sergilediği tavırla da örtüşmektedir. Aslında Cüneyt Arkın’ın milliyetçi 

olmadığını söyleyenler onun en fazla Türk filmi çeviren oyuncu olmasından ve her tür filmde 

oynamasından, seks filmleri haricinde ayrım yapmamasından, sol ve sağ filmlerde oynamış 

olmasından onun görüşlerinin bu filmlere yansımadığını iddia ederlerken gerçek hayatta, 

kitaplarında ve söylemlerinde Cüneyt Arkın’ı tipik manada milliyetçi olmasa da kesinlikle 

milli bir duruş sergileyen ve bunu ifade eden biri olarak görürüz. 

Türk sinemasının, kimliğin inşasındaki rolü, konusunda incelenen tarihi filmlerinin, 

ılımlı bir milliyetçilikle bir macera ve kahramanlık işlevi görmesinin yanında Yeşilçam 

sonrası, Yeni Dönem Türk Sineması arasında milliyetçi filmler konusunda, fark olduğu da 

açıktır. Zira yeni dönemdeki milliyetçilik öğelerinin işlendiği filmler, eski Türk sinemasının 

aksine Hollywood milliyetçiliği gibi yükselen ve şiddetli bir milliyetçiliği savunur. Bu 

minvalde paylaşılan iki makale ‘Yeşilçam’ ile ‘Yeni Türk Sineması’ arasındaki ayrımı da 

ortaya koyduğu gibi Hollywood ve Türk Sineması’nda milliyetçilik öğesini karşılaştırmamızı 

da sağlamıştır.  

  

 

  



188 
 

GÖRSELLER 

 

Görsel 1: Sinematograf Cihazı ve Mucitleri Lumiere Kardeşler -

(https://www.google.com.tr/search?q=sinematograf 13.02.15 tarihinde erişildi.)   

Görsel 2: Türkiye’de ilk sinema gösterimini yapan kişi Sigmund Weinberg – 

(https://www.google.com.tr/search?q=sigmund+weinberg 14.02.15 tarihinde erişildi.) 

Görsel 3: Türkiye’de halka açık ilk sinema gösteriminin yapıldığı Sponeck Birahanesi –

(https://www.google.com.tr/search?q=sponeck 14.02.15 tarihinde erişildi.) 

https://www.google.com.tr/search?q=sinematograf
https://www.google.com.tr/search?q=sigmund+weinberg
https://www.google.com.tr/search?q=sponeck


189 
 

Görsel 4: Ayastefanos’daki Rus Abidesi’nin Yıkılışı - 

(https://www.google.com.tr/search?q=ayastefanos%27taki+rus+abidesinin 14.02.15 

tarihinde erişildi.) 

Görsel 5: Cüneyt ARKIN’ın Köroğlu Filminin İran’daki Afişi. (Cüneyt Arkın, Adını 

Unutan Adam, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2001). 

https://www.google.com.tr/search?q=ayastefanos%27taki+rus+abidesinin


190 
 

Görsel 6: Cüneyt ARKIN’ın “Yumurcak Küçük Kovboy” isimli filmine ait Afiş. (Cüneyt 

Arkın, Adını Unutan Adam, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2001). 

Görsel 7: Cüneyt ARKIN’ın “Kara Murat Ölüm Emri” filmine ait Afiş. (Cüneyt Arkın, 

Adını Unutan Adam, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2001). 



191 
 

Görsel 8: Cüneyt ARKIN’ın “Malkoçoğlu” filmine ait Afiş. (Cüneyt Arkın, Adını 

Unutan Adam, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2001). 

Görsel 9: Cüneyt ARKIN’ın “Yumurcak Küçük Kovboy” Filmi ile ilgili haber resimleri. 

(Cüneyt Arkın, Adını Unutan Adam, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2001). 



192 
 

Görsel 10: Cüneyt ARKIN’ın “Kılıç Aslan” ve “Dünyayı Kurtaran Adam” filmlerinin 

Avrupa’daki Afişleri. (Cüneyt Arkın, Adını Unutan Adam, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 

2001). 

Görsel 11: Cüneyt ARKIN’ın “Battal Gazi’nin İntikamı” filmine ait Afiş. (Giovanni 

Scognamillo-Metin Demirhan, Fantastik Türk Sineması, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 

2005). 



193 
 

 
Görsel 12: Cüneyt ARKIN’ın “Malkoçoğlu Akıncılar Geliyor” filmine ait Afiş. 

(Giovanni Scognamillo-Metin Demirhan, Fantastik Türk Sineması, Kabalcı 

Yayınevi, İstanbul, 2005). 

 

Görsel 13: Cüneyt ARKIN’ın “Malkoçoğlu Cem Sultan” filmine ait Afiş. (Giovanni 

Scognamillo-Metin Demirhan, Fantastik Türk Sineması, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 

2005). 



194 
 

Görsel 14: Cüneyt ARKIN’ın “Kılıç Aslan” filmine ait Afiş. (Giovanni Scognamillo-

Metin Demirhan, Fantastik Türk Sineması, Kabalcı Yayınevi, İstanbul, 2005). 

 

Görsel 15: Erdal Tuşunel ile. – (Yapımcı-Yönetmen).  



195 
 

Görsel 16: Yılmaz Atadeniz ile. – (Yapımcı-Yönetmen). 

  

Görsel 17: Cüneyt Arkın (Fahrettin Cüreklibatur) ile. 



196 
 

Görsel 18: Cüneyt Arkın (Fahrettin Cüreklibatur) ile. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



197 
 

KAYNAKÇA 

KİTAPLAR VE MAKALELER 

Anderson, Benedict. (2014). Hayali Cemaatler-Milliyetçiliğin Kökenleri ve Yayılması, 

(Orijinal adı: Imagined Communities Reflections on the Origins and Spread of 

Nationalism). (Çeviren: İskender Savaşır). İstanbul: Metis Yayınları.(7. Baskı). 

Arkın, Cüneyt. (2014). Fakir Gencin Hikâyesi. İstanbul: Epsilon Yayıncılık.(1. Baskı). 

Arkın, Cüneyt. (2001). Adını Unutan Adam. İstanbul: Kabalcı Yayınevi.(1. Baskı). 

Biryıldız, Esra. (2012). Sinemada Akımlar. İstanbul: Beta Yayıncılık.(5. Baskı). 

Coşkun, Esin. (2009). Türk Sinemasında Akım Araştırması. Ankara: Phoenix Yayınevi.(1. 

Baskı). 

 

Diken, Bülent - Laustsen, Carsten Bagge. (2014). Filmlerle Sosyoloji, (Orijinal adı: Sociology 

through the Projector). (Çeviren: Sona Ertekin). İstanbul: Metis Yayınları.(3. 

Baskı). 

Durgun, Şenol. (2014). Ulus İnşası ve Milliyetçilik. Ankara: Binyıl Yayınevi.(1.Baskı). 

 

Esen Kuyucak, Şükran. (2010). Türk Sinemasının Kilometre Taşları. İstanbul: Agora 

Kitaplığı.(2. Baskı).  

 

Eşli Özçınar, Meral. (2012). Türk Sinemasının Felsefi Arka Planı – Sinemayı Felsefeyle 

Düşünmek. İstanbul: Doruk Yayımcılık.(1. Baskı).  

 

Gellner, Ernest. (2013). Uluslar ve Ulusçuluk, (Orijinal adı: Nations and Nationalism). 

(Çeviren: Büşra Ersanlı, Günay Göksu Özdoğan). İstanbul: Hil Yayınları.(3. Baskı).  

 

Gökalp, Ziya. (2014). Türkçülüğün Esasları. Ankara: Alter Yayıncılık. 

 

Güral, Ufuk. (2013). Sinema Tarihi. Ankara: Detay Yayıncılık.(1. Baskı).  

 

Hobsbawm, Erıc. (2008). Küreselleşme, Demokrasi ve Terörizm, (Orijinal adı: Globalisation, 

Democracy and Terrorism). (Çeviren: Osman Akınhay). İstanbul: Agora 

Kitaplığı.(1. Baskı).  

 

Hobsbawm, E. J. (2014). 1780’den Günümüze Milletler ve Milliyetçilik- Program, Mit, 

Gerçeklik, (Orijinal adı: Nations and nationalism since 1780 “Programme, myth, 

reality”). (Çeviren: Osman Akınhay). İstanbul: Ayrıntı Yayınları.(5. Basım). 

   

Kazgan, Gülten. (2009). Küreselleşme ve Ulus-Devlet, Yeni Ekonomik Düzen, Ne Getiriyor? 

Ne Götürüyor? Nereye Gidiyor?. İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları.(5. 

Baskı).  



198 
 

 

Macbean, James Roy. (2006). Sinema ve Devrim, (Orijinal adı: Film and Revolution). 

(Çeviren: Ertan Yılmaz). İstanbul: Kabalcı Yayınevi.(1. Baskı).  

 

Makal, Oğuz. (2014). Sinemada Tarihin Görüntüsü. İstanbul: Kalkedon Yayıncılık.(1. Baskı)  

 

Maraşlı, Gülşah Nezaket. (2011). Türk Sinemasının Dine Bakışı – Günahıyla Sevabıyla 

Yeşilçam. İstanbul: Ufuk Yayınları.(1. Baskı).  

 

Monaco, James. (2013). Bir Film Nasıl Okunur? – Sinema Dili, Tarihi ve Kuramı – Sinema, 

Medya ve Mültimedya Dünyası, (Orijinal adı: How to read a film?). (Çeviren: Ertan 

Yılmaz). İstanbul: Oğlak Yayıncılık.(14. Baskı).  

 

Özdalga, Elisabeth. (2014). Kimlik Denklemleri- Türkiye’nin Sosyo-Kültürel Anlam Haritası 

Üzerine. (Çeviren: Sevgi Tuncel). İstanbul: İletişim Yayınları.(1. Baskı).  

 

Öztürk, Mehmet. (2014). Sine-Masal Kentler - Modernitenin İki “Kahramanı” Kent ve 

Sinema Üzerine Bir İnceleme. İstanbul: Doğu Kitabevi.(1. Baskı).  

 

Özyurt, Olkan. (02.02.2007). Vatanperver Türk Sineması. Radikal. 05.03.2015. 

http://www.radikal.com.tr/haber.php?haberno=211842  

 

Refiğ, Halit. (2013). Ulusal Sinema Kavgası. İstanbul: Dergâh Yayınları.(3. Baskı).  

 

Sağcan, Tamer. Amerikan Milliyetçiliği Sinemalarda. Sinemalar.com. 05.03.2015. 

http://www.sinemalar.com/haber/175/amerikan-milliyetciligi-sinemalarda 

 

Scognamillo, Giovanni - Demirhan, Metin. (2005). Fantastik Türk Sineması. İstanbul:  

Kabalcı Yayınevi.(2. Baskı).  

 

Smith, Antony D. (2014). Milli Kimlik, (Orijinal adı: National Identıty). (Çeviren: Bahadır 

Sina Şener). İstanbul:  İletişim Yayınları.(7. Baskı).  

 

Tunç, Ertan. (2012). Türk Sinemasının Ekonomik Yapısı – (1896-2005). İstanbul: Doruk 

Yayımcılık.(1. Baskı).  

 

Yıldız, Ahmet. (2010). Ulus Devletin Bunalımı-Federalizm ve Kürt Meselesi. İstanbul:  

Etkileşim Yayınları.(1. Baskı). 

 

 

 

 

 

 

http://www.radikal.com.tr/haber.php?haberno=211842
http://www.sinemalar.com/haber/175/amerikan-milliyetciligi-sinemalarda


199 
 

GÖRSEL KAYNAKLAR 

 

https://www.google.com.tr/search?q=sinematograf 13.02.15 tarihinde erişildi. 

 

 

https://www.google.com.tr/search?q=sigmund+weinberg 14.02.15 tarihinde erişildi. 

 

 

https://www.google.com.tr/search?q=sponeck 14.02.15 tarihinde erişildi. 

 

 

https://www.google.com.tr/search?q=ayastefanos%27taki+rus+abidesinin 14.02.15 tarihinde 

erişildi. 

 

 

Arkın, Cüneyt. (2001). Adını Unutan Adam. İstanbul: Kabalcı Yayınevi.(1. Baskı). 

Scognamillo, Giovanni - Demirhan, Metin. (2005). Fantastik Türk Sineması. İstanbul:  

Kabalcı Yayınevi.(2. Baskı).  

 

 

 

 

https://www.google.com.tr/search?q=sinematograf
https://www.google.com.tr/search?q=sigmund+weinberg
https://www.google.com.tr/search?q=sponeck
https://www.google.com.tr/search?q=ayastefanos%27taki+rus+abidesinin




 

ÖZGEÇMİŞ 

  

 1 Ocak 1987 tarihi, Adıyaman İli Merkez ilçesi doğumluyum. İlk, Orta ve Liseyi yine 

burada tamamladıktan sonra, 2005 yılında Kayseri Polis Meslek Yüksekokulu’nu kazandım. 

Buradan 2007 yılında mezun olduktan sonra İstanbul İl Emniyet Müdürlüğü’nde çalışmaya 

başladım. 2009 yılında Anadolu Üniversitesi İşletme Fakültesi (AÖF) İşletme Bölümünden 

mezun oldum. 2010 yılında askerlik görevimi Van 6. Hudut Alay Komutanlığı’nda 

tamamladım. 2011 yılında Hakkâri İl Emniyet Müdürlüğü’nde çalışmaya başladım ve 2013 

yılında Ankara iline atanarak halen burada görevimi sürdürmekteyim. 2011 yılında başlamış 

olduğum Beykent Üniversitesi Uluslararası İlişkiler Anabilim Dalında yüksek lisans 

eğitimimi 2012 yılında bitirmiş olmama rağmen zorunlu sebeplerden tezimi süresinde teslim 

edemedim ve dönem uzattım.   

 

 Özel ilgi alanlarım, Milliyetçilik, sinema ve tiyatro olmakla birlikte özellikle Türk 

sineması ve sinema-TV oyunculuğudur. 

 

 İyi derecede Kürtçe ve orta derecede İngilizce bilmekteyim, bekârım. 

 

 

  

 Mehmet Ali ÇELİK 

  

 

 

 

  


