
T.C. 
MİMAR SİNAN GÜZEL SANATLAR ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
FOTOĞRAF ANASANAT DALI 

FOTOĞRAF PROGRAMI 
 

 

 

 

 

FOTOĞRAFTA ACI KAVRAMININ TASVİRİ ÜZERİNE İKONOGRAFİK 

ÇÖZÜMLEMELER 

 

 

Sanatta Yeterlik Tezi 

 

Hazırlayan 
20096104 

Sebla Selin OK 
 

 

 

 

 

Danışmanlar 
  1. Doç. Çetin ERGAND 
  2. Doç. Seçkin TERCAN 

 

 

 

 

İSTANBUL-2015 





ÖNSÖZ

X

k

.....................................................................................................................

.........................................................................................................................

..............................................................................................................

.......................................................................................................

..............................................................................................

........................................................................................................................

..................................................................................

..............................................

.......................................................................................

...............................................................

.........................................................

.................................

......................................

.................................................

.............

................................................................

...............................................................

..............................

....................................................................

......................................................................

........................................................

......................................................................

.............................................................

........................................

............................................................................



......................................................................

.................................................................................

...............................................

..

.................

...................................



III 
 

ÖNSÖZ 

 

İnsan yaşamının önemli bir parçası olan acıyı fotoğrafın anlatım dili 

aracılığıyla irdelediğim bu çalışma, beni fotoğrafların değişebilirliğin sembolü 

olduklarına bir kez daha ikna etti. İnsan yaşamına ve zamanın akışına tanıklık 

edilirken, fotoğraflar bitmez tükenmez bir olumlama arayışının temsilleri olurlar. Bu 

nedenle fotoğrafçının ruhu doyumsuz bir serüvencinin ruhuna benzetilebilir. Her 

serüveninde yeni bir keşif vardır. Ancak bu keşif yalnızca görülmeyenleri değil zaten 

orada olanları da her seferinde başka şekillerde görünür kılmaktır. Fotoğraflar, 

olaylar, nesneler, kavramlar üzerindeki algının tümden gelen bir armoniyle 

oluşturulmasına katkıda bulunmaz, fotoğraflar ayrıntıların ironik izdüşümüdür.  

 

Fotoğraflar aracılığıyla da anlamlandırmaya çalıştığım yaşam deneyimimin ilk 

tanıkları ve her zaman destekçileri olan aileme teşekkür ederim.  

 

Tez çalışman boyunca, yapıcı yönlendirmeleri, değerli önerileri ve 

yüreklendirici teşvikleriyle bana destek olan danışmanlarım Doç. Çetin Ergand ve 

Doç. Seçkin Tercan’a katkıları için çok teşekkür ederim. 

 

Tez çalışmamı yaparken bana yol gösterici açıdan büyük katkıları olan, 

inançlarıyla güç veren, kıymetli bilgi ve deneyimlerini paylaşan, en önemlisi de 

destekleri ve sabırları ile çalışmamın başından beri yanımda olan ve zaman ayıran 

Koç Üniversitesi, İnsani Bilimler ve Edebiyat Fakültesi, Felsefe Bölümü Öğretim 

Üyesi Sayın Doç. Dr. Hülya Şimga’ya, Koç Üniversitesi, Medya ve Görsel Sanatlar 

Bölümü Öğretim Üyesi, fotoğrafçı Laleper Aytek’e, antropolog ve fotoğrafçı Dr. 

Nurdan Türker’e çok teşekkür ederim. 

 

Sanatta Yeterlik eğitimim boyunca aktardıkları bilgi birikimleri ile 

gelişimimde emeği olan hocalarım, MSGSÜ Fotoğraf Bölümü Öğretim Üyeleri Prof. 

Yusuf Murat Şen’e, Prof. Nihal Kafalı’ya, Doç. H. Ozan Bilgiseren’e, Doç. Gülçin 

Aksoy ve Yrd. Doç. Emre Zeytinoğlu’na teşekkür ederim. 

 



IV 
 

Sevgisi, desteği ve anlayışı ile her an yanımda olan Mehmet Sena Ok’a 

yürekten teşekkür ederim. Ayrıca manevi destekleri ile beni yalnız bırakmayan 

MÜGSF Fotoğraf Bölümü öğretim üyesi Doç. Oktay Çolak, MSGSÜ Öğretim Üyesi 

Yrd. Doç. Tuna Uysal, Ebru Ceren Uzun Uysal, Ömer Tecimer, Duygu 

Karabayraktar, Mustafa Bilge Satkın, Gülay Doğan ve Ayperi Okur’a çok teşekkür 

ederim. Tez çalışmamın zorlu ve stresli son dönemlerinde, iş ortamımdaki manevi 

desteği ve anlayışıyla bana yardımcı olan MÜGSF Fotoğraf Bölümü Başkanı Doç. 

Emre İkizler’e çok teşekkür ederim. 

 

Son olarak Sanatta Yeterlik Tezi olarak hazırladığım bu çalışmanın 

kaynakçasında adları yer alan, yazdıklarıyla ve düşünceleriyle hem bilgi hem de 

farkındalık düzeyimi geliştiren yazar, düşünür ve sanatçılara teşekkür ederim.  

 

 

 
 
 
  



V 
 

ÖZET 

 

Çalışmamın kapsamı; insan varoluşunun önemli bir parçası olan acının bir 

temsil biçimi olarak ikon olmuş ya da ikonlaştırılmış fotoğraflar, fotoğrafçılar ve 

konular üzerinden irdelenmesidir.  İkonografi,  günümüzde seküler alanı da içine 

almaktadır ve fotoğraflar yoluyla,  ikon inşası sanatçının mülkiyetine girmiştir demek 

mümkündür. Yapılan anlamlandırmalarla, tarihi bağlamın etkisiyle, servis edilme 

şekilleriyle, fotoğrafçının eleştirel dili, kendi bedeniyle ortaya koyduğu işlerle ve 

fotoğrafçıların kendi yaşam öykülerinin de etkisiyle; fotoğraflar, fotoğraflandıkları  

anın “gerçekliklerinden” başka bir yaşama  kavuşabilmekte, kozmik nesnelere 

dönüşebilmektedir. Fotoğrafa içkin konulardan olan fotoğraf-“gerçek” ilişkisi,  

“içeriden”, “dışarıdan” bakış konuları, fotoğrafçının acıya ilişkin tutumu ve söylem 

oluşturma yolları ele alınmıştır. İzleyiciyi içsel sorgulamaya çağıran  ve   gözetleyen-

gözetlenen konumlara dikkat çeken fotoğraflar, fotoğrafın çekildiği anla 

fotoğrafçının hesaplaşması yolunu, yani içeriye bakışı mümkün kılabilmektedir.  

İçeriye bakış, günümüzdeki yaygın  gösteri toplumu  durumu nedeniyle,  önemli bir 

ahlaki sorumluluktur. Diğer bir ahlaki sorumluluk da, fotoğrafların kimin adına, ne 

için çekildiğinin ve nasıl servis edildiğinin soruşturulmasıdır. Bu ahlaki 

sorumlulukları yerine getirebilmenin etkin yollarından biri de, bugün ikon değeri 

taşıyan acıya ilişkin görüntüler üzerinden tartışma yürütebilmektir. 

 

Fotoğraflar acının kolektif hafızasını inşa edebilirler mi? sorusu ve fotoğrafın 

belleğindeki acının ne olduğu, nasıl ikonik değer kazandığı  sorularının ipuçları 

fotoğrafın ve  izleyicinin hafızasında gizlidir. Fotoğraflar izleyicinin kendi 

gerçekliğinde yaşadığından,   kime göre ve neye göre hafıza oldukları tartışmalıdır, 

çelişkisiz yekpare bir kolektif hafızadan  sözetmek mümkün değildir.  Fotoğraf, 

anlamın peşini bırakmayan kişisel bir dışavurumdur. Farklı öyküler ve deneyimler 

içerdiği veya yarattığı için sorgulama olanağı sağlayabilen minyatür “gerçekler” ve 

görsel simülasyonlardır. İzleyiciyi rahatsız ederek, toplumsal kabulleri sorgulatan  

fotoğraflar, “ötekileştirme”ye karşı izleyiciyi uyanık tutarken, yüzleşme ve 

sorumluluk almayı da sağlayabilen  eleştiri metinleridir. 

Anahtar Kelimeler: Fotoğraf, Acı, İkon, Gerçek ve Bellek.       



VI 
 

ABSTRACT 

 

The scope of my thesis work is to examine pain which has been a part of 

human existence, through photographs, photographers and incidences that have 

become icons or iconized. Today, iconography also grasps that which lies within the 

secular arena and it is possible to say that the construction of icons has become a 

property of the artist through photographs. Through interpretations, the impact of the 

historical context, different ways they are presented, the criticizing language of the 

photographer, the works he/she has created using all of his/her body and through the 

impact of the photographers’ own memoires, the photographs may assume a different 

life than the “realities” of the moment they were taken, and may become cosmic 

objects. The photograph-“reality” relationship which is among the topics related to 

the photograph; the topics of outlook from the “inside” and “outside”; the approach 

of the photographer vis-a-vis pain; and his/her ways to create a context have been 

examined in this work. Photographs which invite the spectator to indulge in inner 

query and draw attention to the observer and the observed orientations, make it 

possible for the photographer to get even with the moment the photograph was taken, 

to look at his/her inner self. Looking at the inner self is an ethical responsibility due 

to the widespread show society situation prevalent today. Another ethical 

responsibility is to investigate in whose name the photographs are taken, and why, 

and how they are presented. One of the effective ways to carry out these ethical 

responsibilities is to involve in discussions over the images on pain which today 

carry iconic value. 

 

The clues to questions such as Can photographs construct the collective 

memory of pain; What is the pain in the photograph’s memory? How it gains iconic 

value? are hidden in the memory of the photograph and the spectator. Because 

photographs live in the spectator’s own reality, to whom or what they become 

memory is questionable and it is not possible to talk about a monolithic collective 

memory devoid of contradiction. Photograph is a personal expression that does not 

cease to follow meaning. Because it consists of and creates different stories and 

experiences, it is miniature “reality” and a visual simulation that makes it possible to 



VII 
 

approach it with a questioning eye. Photographs which disturb the spectator and 

question social recognitions, keep the spectator awake as to “alienation” and they are 

criticizing texts which enable confrontation and responsibility assuming. 

Key Words: Photograph, Pain, Icon, Reality and Memory  



VIII 
 

RESİM LİSTESİ      SAYFA NUMARASI 

 

 

Resim 2.1: Théodore Géricault, Medusa'nın Salı    55 

 

Resim 2.2: Eugène Delacroix, Halka Yol Gösteren Özgürlük  55 

 

Resim 2.3: Francisco Goya, 3 Mayıs 1808 Madrid    56 

 

Resim 2.4: Francisco Goya, Savaşın Felaketleri    58 

 

Resim 2.5: Pablo Picasso, Guernica      59 

 

Resim 3.1: Raphael, Bu Sandalyenin Meryem Anası   95 

 

Resim 3.2: Art Spiegelman, Maus: Hayatta Kalanın Öyküsü  146 

 

Resim 4.1: Maria van Oosterwijck, Vanitas-Natürmort   246 

 



IX 
 

FOTOĞRAF LİSTESİ     SAYFA NUMARASI 

 

 

Fotoğraf 2.1: Weegee, Suç mahalli      29  

 

Fotoğraf 2.2: Weegee, Suç mahalli      30  

 

Fotoğraf 2.3: Weegee, Suç mahalli      31 

 

Fotoğraf 2.4: Weegee, Suç mahalli      32 

 

Fotoğraf 2.5: Weegee, Suç mahalli      33 

 

Fotoğraf 2.6: Jean-Martin Charcot, Salpêtriére    35 

 
Fotoğraf 2.7: Jean-Martin Charcot, Salpêtriére    36 

  

Fotoğraf 2.8: Jean-Martin Charcot, Salpêtriére    37 

 
Fotoğraf 2.9: Jean-Martin Charcot, Salpêtriére    38 

 
Fotoğraf 2.10: Robert Mapplethorpe, Otoportre    41 

 
Fotoğraf 2.11: Robert Mapplethorpe, Elliot ve Dominick   43 

   

Fotoğraf 2.12: Robert Mapplethorpe, Kırbaç Hareketi   43 

 
Fotoğraf 2.13: Robert Mapplethorpe, Bryan Ridley ve Lyle Heeter  43 

 

Fotoğraf 2.14: Robert Mapplethorpe, Otoportre    45 

 

Fotoğraf 2.15: Nan Goldin, Greer ve Robert Yatakta   47 

 



X 
 

Fotoğraf 2.16: Nan Goldin, Gilles Dusein ve Gotscho   49  

 

Fotoğraf 2.17: Nan Goldin, Gilles Dusein     49 

 

Fotoğraf 2.18: Nan Goldin, Gilles Dusein     50 

 
Fotoğraf 2.19: Nan Goldin, Nan Dövüldükten Bir Ay Sonra  50 

 

Fotoğraf 2.20: Nan Goldin, Cookie Vittorio’nun Tabutu Başında  52 

 

Fotoğraf 2.21: Nan Goldin, Hastanede Bir Klinik    53 

 

Fotoğraf 2.22: Dayanita Singh, 12 yaşındaki Marie    61 

 
Fotoğraf 2.23: Dayanita Singh, İsimsiz aile     62 

 
Fotoğraf 2.24: Robert Capa, İspanya      64 

 

Fotoğraf 2.25: Robert Capa, Fransa      64 

 
Fotoğraf 2.26: Cheng Yuyang, Jixiang Tapınağı    65 

 
Fotoğraf 2.27: Joseph Rodriguez, Doğu Yakası Hikâyeleri   66 

 
Fotoğraf 2.28: Eugene Richards , Cocaine True, Cocaine Blue  68 

 
Fotoğraf 2.29: Sebastiao Salgado, İşçiler     71 

 
Fotoğraf 2.30: Lewis Hine, Çocuk Kömür İşçileri    72 

 

Fotoğraf 2.31: Eugene Smith, Minamata hastalığı    72 

  

Fotoğraf 2.32: Earl Dotter, Sessiz Hastalık     74 

 



XI 
 

Fotoğraf 2.33: Gilles Peress, Afrika, Ruanda    75 

 
Fotoğraf 2.34: Graciela Iturbide, Frida’nın banyosu    76 

 
Fotoğraf 2.35: Graciela Iturbide, Ölüm     77 

 
Fotoğraf 2.36: Peter Magubane, Soweto     78 

 

Fotoğraf 2.37: Mikhail Galustov, Afganistan    82 

 

Fotoğraf 3.1: Lewis Hine, Gecekonduların Meryem Anası   94 

 

Fotoğraf 3.2: Chim (David Seymour), Toprak İdaresi Toplantısı  98 

 

Fotoğraf 3.3: Talal Abu Rahma, Gazze’de Ölüm    100 

 
Fotoğraf 3.4: Ebu Garib Cezaevi      106 

 

Fotoğraf 3.5: Ebu Garib Cezaevi      106 

 

Fotoğraf 3.6: Işid eylemleri       110 

 
Fotoğraf 3.7: Wall Street Journal’ın muhabiri Daniel Pearl   110 

 
Fotoğraf 3.8: Don McCullin, Güney Vietnam    112 

 
Fotoğraf 3.9: Kevin Carter, Akbaba ve çocuk    116 

 
Fotoğraf 3.10: Roger Fenton, Ölümün Gölgesi Vadisi   121 

 

Fotoğraf 3.11: Gelincikler       122 

  

Fotoğraf 3.12: Alexander Gardner, Antietam    123 

 



XII 
 

Fotoğraf 3.13: Timothy O’Sullivan, Gettysburg Çatışması   123 

 
Fotoğraf 3.14: Disdéri, Tabutları içerisinde komün üyeleri   125 

 
Fotoğraf 3.15: Disdéri, Tabutları içerisinde komün üyeleri   125 

 
Fotoğraf 3.16: I. Dünya Savaşı Dijital Arşivi    128 

 

Fotoğraf 3.17: I. Dünya Savaşı Dijital Arşivi    129 

  

Fotoğraf 3.18: I. Dünya Savaşı Dijital Arşivi    129 

 

Fotoğraf 3.19: I. Dünya Savaşı Dijital Arşivi    130 

 
Fotoğraf 3.20: Dr. William L. Shulman, Bir Ülke Terörü   131 

   

Fotoğraf 3.21: Varşova Gettosu      135 

 
Fotoğraf 3.22: Auschwitz Öncesi      136 

 

Fotoğraf 3.23: Varşova Gettosu      136 

 

Fotoğraf 3.24: Drancy enterne kampı     137 

  

Fotoğraf 3.25: Heinrich Jöst, Varşova Gettosu    139 

 

Fotoğraf 3.26: Heinrich Jöst, Varşova Gettosu    139 

 

Fotoğraf 3.27: Dachau Toplama Kampı     141 

 

Fotoğraf 3.28: Buchenwald Toplama Kampı    142 

 
Fotoğraf 3.29: Nordhausen Toplama Kampı     143  

 



XIII 
 

Fotoğraf 3.30: Belsen toplama kampı     144 

 
Fotoğraf 3.40: Shindler’ın Listesi      146 

      

Fotoğraf 3.41: Yevgeny Khaldei, İsimsiz     149 

 

Fotoğraf 3.42: Dmitrii Baltermants, P. I. Ivanova    151 

 
Fotoğraf 3.43: Dmitrii Baltermants, Çile     151 

 
Fotoğraf 3.44: Robert Capa, Düşen Asker/Ölüm Anı   153 

 
Fotoğraf 3.45: Robert Capa, Düşen Asker/Ölüm Anı, Vitalis  153 

 
Fotoğraf 3.46: Alfred Eisensteadt, Joseph Goebbels    155 

 

Fotoğraf 3.47: Li Zhensheng, Budha Heykeli    158 

 

Fotoğraf 3.48: Jill Freedman, Diriliş Şehri     159 

 

Fotoğraf 3.49: Mary Ellen Mark, Babaların Günahları   160 

 
Fotoğraf 3.50: Mary Ellen Mark, Babaların Günahları   161 

 
Fotoğraf 3.51: Sebastiao Salgado, Benako Mülteci Kampı   164 

 

Fotoğraf 3.52: Larry Burrows, Yaralı Denizci    165 

 

Fotoğraf 3.53: James Nachtwey, Kurban     166 

 
Fotoğraf 3.54: James Nachtwey, Cehennem     167 

 
Fotoğraf 3.55: Donna Ferrato, Gözaltı     170 

 

Fotoğraf 4.1: Philip Jones Griffiths, Deforme Olmuş Fetüsler  177 



XIV 
 

  

Fotoğraf 4.2: Philip Jones Griffiths, Savaş Müzesi    178 

 
Fotoğraf 4.3: Walker Evans, FSA, Tarım İşçisi Aile   181 

 

Fotoğraf 4.4: Dorothea Lange, FSA, Göçmen Anne    181 

 
Fotoğraf 4.5: Gilles Peress, Yargı      185 

 
Fotoğraf 4.6: Reuters, Çocuk Askerler     187 

 
Fotoğraf 4.7: Teun Voeten, Çocuk Askerler     188 

 

Fotoğraf 4.8: Mitsunori Chigita, Muhammed Ali Clay   189 

 

Fotoğraf 4.9: H.M.Hatch, Ami Whit Ketchum/Luther H. Mitchell  190 

 

Fotoğraf 4.10: Fred Gildersleeve, Jesse Washington   191 

 
Fotoğraf 4.11: İsimsiz, Tuol Sleng      193 

  

Fotoğraf 4.12: Oliviera Toscani, Pieta     195 

  

Fotoğraf 4.13: Oliviera Toscani, İdam Cezası    197 

 
Fotoğraf 4.14: Karl W. Gullers, İnsan Ailesi    200 

 

Fotoğraf 4.15: Jean-Michel Clajot, Scarification    207 

  

Fotoğraf 4.16: Jean-Michel Clajot, Scarification    208 

  

Fotoğraf 4.17: Stephanie Welsh, Like Mother, Like Daughter  212 

 
Fotoğraf 4.18: Stephanie Welsh, Like Mother, Like Daughter  213 



XV 
 

 

Fotoğraf 4.19: Fotoğrafçısı bilinmiyor, Aborjinler    218 

 

Fotoğraf 4.20: Francis Birtles, Zincirlenmiş Yerel Mahkumlar  219 

 

Fotoğraf 4.21: Hermann Klaatsch, Avustralyalı Mahkumlar  222 

 
Fotoğraf 4.22: Megan Evans, Northcote Koori Duvar Resmi  222 

 

Fotoğraf 4.23: Megan Evans, Northcote Koori Duvar Resmi  223 

 

Fotoğraf 4.24: Lewis Hine, Ellis Adasındaki İtalyan Göçmenler  227 

 

Fotoğraf 4.25: Fotoğrafçısı bilinmiyor, 9-11 Unutmaya İzin Verme 231 

 
Fotoğraf 4.26: David Surowiecki, Kaçış yok    232 

 
Fotoğraf 4.27: Shutterstock, Dünya  Ticaret Merkezi Anıtı Işıkları  234 

 
Fotoğraf 4.28: Chuck Kennedy, Başkan Obama 11 Eylül Anıtı  234 

  

Fotoğraf 4.29: Richard Avedon, Jacob Israel Avedon   242 

 
Fotoğraf 4.30: Headstone Seramik Mezar taşı Fotoğrafları   243 

 
Fotoğraf 4.31: Cenaze törenlerinde yakaya takılan fotoğraflar  244 

 

Fotoğraf 4.32: Thomas Richard Williams, The Sands of Time  246 

  

Fotoğraf 4.33: Justine Reyes, Vanitas     247 

 

Fotoğraf 4.34: Beniamino Facchinelli, Ölü Bebek    249 

 

Fotoğraf 4.35: Emily Robinson, Şefkat     252 



XVI 
 

 
Fotoğraf 5.1: Andy Warhol, Atom Bombası     266  

 

Fotoğraf 5.2: Atom Bombası       267 

 

Fotoğraf 5.3: Jeff Wall, Ölü Askerler Konuşuyor    269 

 
Fotoğraf 5.4: Zbigniew Libera, Nepal     273 

  

Fotoğraf 5.5: Nick Ut, Savaşın Terörü     273 

 

Fotoğraf 5.6: Diane Arbus, Yahudi Dev     278 

 

Fotoğraf 5.7: Andres Serrano, Morg      281 

 
Fotoğraf 5.8: Andres Serrano, Morg      282 

 
Fotoğraf 5.9: Andres Serrano, Morg      283 

 

Fotoğraf 5.10: Joel-Peter Witkin, Öpücük     286 

 

Fotoğraf 5.11: Joel-Peter Witkin, Leda     287 

 

Fotoğraf 5.12: Joel-Peter Witkin, Quevada Kuşu    289 

 

Fotoğraf 5.13: Cindy Sherman, Cinsiyet Fotoğrafları   292 

 
Fotoğraf 5.14: Cindy Sherman, Cinsiyet Fotoğrafları   293 

 
Fotoğraf 5.15: Pierre et Gilles, Adonis’in Ölümü    297 

 

Fotoğraf 5.16: Pierre et Gilles, St. Sebastian     298 

 

Fotoğraf 5.17: Gina Pane, Gösterim Eylemi     303 



XVII 
 

 

Fotoğraf 5.18: Gina Pane, Duygusal Eylem     305 

 
Fotoğraf 5.19: ORLAN, St. Orlan’ın Reenkarnasyonu   307 

  

Fotoğraf 5.20: ORLAN, St. Orlan’ın Reenkarnasyonu   308 

 
Fotoğraf 5.21: Hannah Wilke, Yıldızlaşmış Nesne Serisi   309 

 
Fotoğraf 5.22: Hannah Wilke, Intra-Venus     310 

 

Fotoğraf 5.23: Hannah Wilke, Intra-Venus     312 

 

Fotoğraf 5.24: Francesca Woodman, On üç yaşındaki oto-portre  314 

 
Fotoğraf 5.25: Francesca Woodman, Mekân    315 

 

Fotoğraf 5.26: Francesca Woodman, İsimsiz    316 



GİRİŞ 

 

 

Acı insan varoluşunun doğal ögelerinden biridir. Doğumdan ölüme insan ve 

dünya ile ilgili deneyimlerin önemli dönüştürücü unsuru ve bu varoluşun ayrılmaz 

bir parçası olmuştur. 

 

1839’dan günümüze fotoğraf aracılığıyla farklı temsillerle işlenmiş olan acı, 

insanı yaşam deneyiminin tanıdığı ve tanımadığı farklı yüzleriyle buluşturmuştur. Bu 

çalışmada fotoğrafla acının görselleştirilmesi sürecinde aynı zamanda gerçeklik, etik, 

siyaset, sanat, hafıza, nostalji gibi konuların da tartışıldığı, fotoğrafın farklı anlam 

üretimine ne ölçüde olanak sağladığı ve fotoğrafın bugün bu araştırmaya imkân 

veren bir belleğe nasıl ulaştığı incelenecektir. Fotoğraflar hapsolmuş zamanların 

görüntüleri olarak, geçmiş ve geleceğe dair hayalleri üzerine yansıtacakları bir 

izleyiciye ihtiyaç duyar. İzleyici için ise fotoğraflar genellikle “gerçekleri” okumak 

üzere bir araçtır. Amerikalı antropolog Gregory Starrett’e göre fotoğraflar etkileyici 

sanat eserleri değildirler, arketiptirler ya da fantezinin referansıdırlar, biricik gerçek 

algısı ve tarihsel olaylar fotografik iletişimin sağlayıcısıdırlar - resimle, çizimle ve 

heykelle açık bir kontrast oluştururlar - nesnel gerçekliğin vaat edilişidirler.1 

 

Bu araştırmanın başlığı ve konusu, “Fotoğrafta Acı Kavramının Tasviri 

Üzerine İkonografik Çözümlemeler” dir. Amacı, fotoğraflarda gösterilen ve görünen 

acıların fotoğraf kuramları ve tarihi bakımından önemini vurgulayan okumaları 

ikonlaşmış ya da ikon değeri olan fotoğraflar ve fotoğrafçılar üzerinden yapmaktır. 

Araştırmada fotoğraf ikonografisinin hangi etkilerin üzerinden oluştuğu, etki eden 

konular ve ifade ediliş biçimleri detaylı olarak ele alınacaktır. 

 

Bu araştırma kapsamında incelemenin özellikle acı üzerinden yapılmasının 

temel nedeni, daha önce de belirtildiği gibi acının insan varoluşunun bir parçası 

olması ve görünen, gösterilen, algılanan acının; kişiler, kültürler, dönemler ve 

1 Gregory Starrett, Violance and the Rhetoric of Images, 398-428. 
 

                                                 



 2 

yaşananlar çerçevesinde çok farklı ve katmanlı tezahürlerinin olmasıdır. 

Fotoğraflarda acıyı görünür kılan ikonografik anlamlandırmalar, saf bir bakışın 

kendiliğinden yansıması olmayabilir. Bir izleyici için bir mezar taşı fotoğrafı  

yalnızca mezar taşının fotoğrafı olmayıp “ölümü” ve “acıyı” da işaret edebilir. 

Fotoğraflar, izleyicinin deneyimi ve bilgisinin üzerine aktarıldığı araçlar olabilirler. 

Görüntü ve acının yoruma açık fakat aynı zamanda genelleştirilebilir olan birlikteliği 

ikon tutucu bir nitelik kazanabilir. Acının kolayca manipüle edilebilen ve bireyin 

tanışık olduğu ölçüde genel, yaşama deneyimiyle tarif edildiği ölçüde ise özel 

olduğunu söylenebilir. Bu bakımdan acı, fotoğrafların algılanış biçimlerini etkileyen 

ve fotoğrafın işlevi üzerine üretilen düşüncelere yön verebilen bir konudur. Bu 

nedenlerle fotoğraf ikonografisi bağlamında genelleştirme ve tek tipleştirmelerden 

uzak bir yaklaşımla, bu konudaki farklı okuma önerileri gündeme getirilmesinin ve 

tartışmaya açılarak yeni çözümlemeler yapılmasının anlamlı olduğu söylenebilir. 

 

Fotoğraflar aracılığıyla izleyiciye yansıyan/yansıtılan acı üzerinden yapılacak 

çözümlemeler fotoğrafın ikonografisini yeniden oluşturmayı deneyen okumalar 

olarak değerlendirilebilir. Fotoğraflar üzerinden  aktarılan acı hakkında ortaya 

konulan genel değerlendirmelerin, konularına göre ayrıntılı başlıklar altında 

incelenmesiyle yeni okumalar olanaklı kılınacak ve böylece fotoğraf ikonografisinin 

yeniden okunması  mümkün olabilecektir. Farklı çözümlemelerin sağlayacağı katkı, 

fotoğraf tarihi yazımının geleneksel yaklaşımına farklı öneriler getirebilmek 

bakımından önemlidir. Bu bağlamda, fotoğraflarda gösterilen acı üzerine yapılan 

çözümlemelerin fotoğraf sanatı, felsefesi, sosyolojisi çerçevesinde de değer bulması 

mümkün olabilecektir. 

 

Çalışmada acı tarihsel süreçte ele alınarak, farklı dönem, fotoğraf ve 

fotoğrafçılar üzerinden ve bugüne kadarki fotoğraf tarihi yazımının kanonik 2 

yaklaşımını izleyen ve besleyen geleneksel yaklaşım(lar) yerine; geçmişten 

günümüze fotoğraf ve acı ilişkisi üzerine düşünen sanat tarihçileri, felsefeciler, 

eleştirmenler ve fotoğraf kuramcıların saptamalarını da dâhil eden bir sorgulama 

2 Kanon sözcüğü özellikle edebiyat ve sanatta, otoritelerce doğrulanmış ve genel geçer olarak kabul 
edilmiş kuralcı yapıyı imler. 

                                                 



 3 

yöntemi benimsenecektir. Böylesi bir çokkatmanlılık sürecinde acı ve görüntü 

üzerinden bu araştırmanın konusu olan sorular ve sorgulamalar düz 

anlamlılıklarından kurtarılarak yan anlamlarıyla birlikte zenginleşecek ve farklı/yeni 

okumaların, sorgulamaların ve değerlendirmelerin önü açılabilecektir. 

 

Alman estetik kuramcısı Walter Benjamin’e göre “önceleri fotoğrafın bir sanat 

olup olmadığına lüzumsuz kafa yoruldu. Asıl soru – fotoğrafın keşfinin sanatın tüm 

doğasını değiştirip değiştirmediği – sorulmadı.” 3  İnsanlar yüzyıllarca gerçek 

görüntüye ulaşma ve gördüklerini bir yüzey üzerine aktarıp tanımlama, gösterme, 

yorumlama hevesiyle imgeler yarattı ve bu imgeler inanç sistemleri içerisine dâhil 

edilerek bilgi birikiminin önemli bir kısmını oluşturdu. Fotoğrafın temellerini büyük  

tarihi “mirasların” üzerine inşa ettiği söylenebilir. Fotoğraftan önce tasvir edilen 

nesnel gerçeklerin, fotoğraftan sonra “eşsiz gerçekliğe” dair arayışın parçası 

oldukları ve fotoğrafın icat olduğu günden sonra nesnel gerçekliğin yeni bir tartışma 

alanına taşındığı söylenebilir. Ancak nesneleri kayıt altına alan fotoğraf tarafsız bir 

bakışın eseri olmadığı için yöneldiği nesnel gerçeklere müdahale ederek, yeniden 

yorumlar. Bu nedenle fotoğrafların hem ikon yapıcı, hem de ikon bozucu oluklarını 

söyleyebiliriz. 

 

Bu araştırma, günümüzde klişeleşmiş ve her dönem sorulagelen “fotoğrafın 

sanat olup olmadığı” sorusunun cevabına da ışık tutacaktır. Fotoğraflar aracılığıyla 

gösterilen acı, özellikle çağdaş ve kavramsal sanatçıların ele aldığı konulardan biridir 

ve ikonlaşmış veya ikon değeri taşıyan fotoğraflar, fotografçılar  ve ikonların 

üretimine katkı sağlayan izleyiciler, fotoğrafın bir sanat dalı olup olmadığı 

konusundaki tartışmalara dâhil edilmelidir. 

 

Ayrıca fotoğrafların gerçeği göstermesi üzerine yapılan tartışmaların fotoğrafta 

acının tasvir edilişine dair ikonografik çözümlemelerle birlikte yapılması da 

önemlidir. Bu çözümlemeleri yaparken hep sorulan “gösterilmek istenen gerçeklik 

fotoğraflar vasıtasıyla saf olarak iletilebilir mi?” sorusuna da ele alınacak olan 

3 Fred Ritchin, Fotoğraftan Sonra, Çev. Yalım Keser, 123. 
                                                 



 4 

fotoğraf örneklerinin çeşitliliği bağlamında farklı yanıtlar verilebildiğinde 

tektipleştirmenin sığlığından uzaklaşılmış olacaktır. 

 

Bu çalışmada, bireyin kişisel deneyimlerden biri olan acı, bir temsil biçimi 

olarak fotoğrafın tarihsel sürecinden seçilen fotoğraflar, fotoğrafçılar ve fotoğraf 

ikonografisi üzerinden yeniden ele alınarak, okunacak ve çözümlenecektir. 

Fotoğrafların ikon olarak kullanımlarıyla, ikon inşa edişleriyle ilgili yaratma, izleme 

ve okuma eylemlerine dair saptamalar fotoğrafta tasvir edilen acı konusu üzerinden 

yapılacaktır. 

 

Birinci bölümde; ikonografinin tanımı yapılarak tarihsel altyapısı ortaya 

konacaktır. İkonografik okumaların fotoğrafları yorumlarken neden önemli oldukları 

üzerinde durularak klasik ikonografik okumalarla fotografik çözümlemeler 

arasındaki bağlantıların izleri sürülecektir. 

 

İkinci bölümde; fotoğraflarda gösterilen acılar üzerinden fotoğrafın söylemini 

oluşturan kişinin, yani fotoğrafçının perspektifinden yola çıkılarak, bugüne kadar 

fotoğraf kuramları içerisinde defalarca tartışılmış olan voyeurizm, suç ve suçlu 

birlikteliği, izleyici olma durumu, içeriden ve dışarıdan bakış konuları ele alınacaktır. 

Bu konuların, fotoğrafların ikonlaştırılması bakımından etkilerinin saptanmasıyla 

birlikte içeriden ve dışarıdan bakış söylemlerinin durumlara ve konulara göre 

değişkenlik gösterip göstermediği araştırılacaktır. 

 

Üçüncü bölümde belgesel fotoğraflar aracılığıyla gösterilen acının şiddeti 

fotoğraf örnekleri üzerinden yeniden ve bu araştırma bağlamında gözden geçirilerek, 

fotoğraflar ile bir öykü kurgulamak, öykülerden yola çıkılarak bir duyarlık alanı 

oluşturmak gibi konular acıyı konu alan, fotoğraf tarihi içerisinde önem atfedilen 

ikonlaştırılmış örnekler üzerinden değerlendirilecektir. Cinsiyet, ırk ve etnik 

kültürlerin hak ve eşitlik söylemlerine dair fotoğraflarda gösterilen acılar ele 

alınacak, savaşlardan, toplumsal protestolara fotografik katkının önemi tartışılacaktır. 

Kan, şiddet, zalimliğe kadar fotoğraflara yansıyan şok edici görüntülere yeniden 



 5 

bakılarak, bu görüntülerin ikon olmalarıyla ilgili olaylar, süreçler ve etkiler 

irdelenecektir. 

 

Dördüncü bölümde; hafıza ve fotoğraf ilişkisinin kurulmasına yardımcı olduğu 

düşünülen fotoğrafların ikon değeri incelenerek, inisyasyon törenlerinden, spor 

müsabakalarına fotoğraflarda görünen acının bağlamı sorgulanacaktır. Ölümler, 

törenler, insan toplulukları ve yaşadıkları acıların fotografik yansımaları üzerinde 

durulacaktır. Post-mortem fotoğraflar, nostaljinin fotoğraflar yoluyla gündeme 

gelmesi gibi konular kapsamlı olarak ele alınırken, beliren fotografik ikonlar 

üzerinden çözümlemeler yapılacaktır. 

 

Beşinci bölümde ise; fotoğrafın kavramsal dili ile acı konusu arasındaki 

bağlantı ele alınarak, kavramsal sanat içerisinde fotoğrafın kullanımı dolayısıyla 

beliren ikonografik okumaların temsili olabilecek örneklerin çözümlemeleri 

yapılacaktır. Sıradan gibi görünen, günlük yaşama ait olup zaman içerisinde 

dönemlerin ve tarihsel olayların izlerini taşıdığı gözlemlenebilecek olan fotoğraflar 

üzerinden, fotoğrafın popüler ikonografisi üzerine değerlendirmeler yapılacaktır. 

İlerleyen bölümlerde de fotoğraf, acı ve ikon kavramlarını birleştirici ve ayrıştırıcı 

düşünceler geliştirilecektir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 6 

1. KAVRAMSAL ÇERÇEVE 

 

 

Yaygınlıkla ve anlamı konusunda çok da şüphe duyulmadan kullanılan ve 

yüklü hale gelen ikon kavramını irdelemeye, etimolojisinden yardım alarak başlamak 

yararlı olacaktır. 

 

İkon Grekçe eikon kelimesinden gelir. Sanat tarihçisi Uşun Tükel ve Serap 

Yüzgüller Arsal ikonografinin Grekçe iki farklı sözcüğün birleşiminden oluştuğunu 

yazar. Eikon (imge) ve graphia (yazım). Kökenindeki bu anlama dayanarak sözcük 

“imge yazma” ya da “imge oluşturma” biçiminde açıklanabilir. Ancak sanat tarihi 

söz konusu olduğunda, ikonografiyi yöntemselleştiren Alman sanat tarihçi Erwin 

Panofsky’nin ifadesiyle, “sanat yapıtlarında betimlenen olay, kişi, düzen ve kalıpları 

inceleyen bilimsel disiplin”4 olarak tanımlayabiliriz. 

 

İkon bir isim, bir yüz, bir resim, bir yapı ya da bilinen ve belli bir öneme sahip 

veya belirli nitelikleri taşıyan bir kişi veya bir şeydir. İkon genellikle dinî, kültürel, 

politik ya da ekonomik yapı ile ilgili bir temsildir. Aynı zamanda edebi veya mecazi 

anlamları olduğu için büyük öneme sahip başka bir şeyi temsil eden bir görüntü ya 

da tasvir de olabilir. Rus düşünür Pavel Florenski “Tersten Perspektif” adlı kitabında 

iki farklı imge kullanımından söz eder. Bunlardan ilkinin tasvir ettiği şeye bire bir 

benzerlik taşıdığını varsayar, diğeri ise tamamen kurmaca bir benzerlik peşindedir. 

Örneğin kitapta ikon olarak tanrısal ışığı solucan ile benzeştirme eyleminde tanrısal 

ışığın akla yatkın figürlerde değil, figürlerin ötesinde bir yerde aranmasını önerir. Bu 

benzeşmeme eylemi tanrının ve kutsal ışığının her yerde, her şeye, en derinlere, 

toprak altına bile nüfuz edişinin göstergesi olarak okunabilir. Florenski’ye göre hem 

benzerlik taşıdığını varsayan hem de tamamen kurmaca bir benzerlik yaratmayı 

amaçlayan imge kullanımı, görsel sanatların ikonografisinin oluşumunda önemli yer 

tutar.5 

 

4 Uşun Tükel/Serap Yüzgüller Arsal, Sözden İmgeye Batı Sanatında İkonografi, 13. 
5 Pavel Florenski, Tersten Perspektif, Çev. Yeşim Tükel, 15,16,17,18. 

                                                 



 7 

İkonların ilk kullanımları Doğu Hıristiyanlığında ve Doğu Katolik kiliselerinde 

dinî sanat eserleri formunda görülür. Tükel ve Yüzgüller Arsal’a göre Anadolu ve 

bağlantılı coğrafyalarda betimleme geleneği, Doğu ikonografisinin özgül alanı içinde 

biçim bulmaktadır.6 Tarih boyunca çeşitli inanç sistemlerinin belirli görüntülerden 

ilham aldıkları ve ikonlara genellikle öğretim amacıyla ya da ilham vermek için, 

saygı duyulan ya da tapılan kutsal nesneler olarak belirli bir yer ve zamana ait ya da 

belirli dinî ilkelere bağlı şekilde başvurulduğu bilinmektedir. 

 

İkonografi ise, görüntülerin içeriğinin tanımlanması, açıklanması ve 

yorumlanmasını inceleyen sanat tarihi dalıdır. Konular işlenirken bileşimler ve 

ayrıntılar, stiller ve farklı diğer unsurlar kullanılır. 

 

 

1.1 İkonografi Tanımları ve Tarihsel Çerçeve 

 

İkonografik sanat yapıtının ilk olarak Hıristiyanlığın ilkelerini göstermek ve 

somut biçimde tasvir etmek amacıyla üretilen kutsal sanat yapıtı olduğu söylenebilir. 

Bugün görsel tasvirleri çözümlerken hâlâ Hıristiyan Sanatı geleneğinden doğmuş 

ikonlar, çağrışıma açık ve kanıksanmış yapılarıyla referans olarak alınmaktadır.  

Örneğin İsa’nın bugün bilinen fiziksel formunun doğuşu Eski Roma yeraltı 

mezarlarındaki ilk betimlerine kadar uzanır. Ayrıca Batı Roma İmparatorluğu’nun 

çöküşünden sonra Hıristiyan Sanatı’nın büyük ölçüde korunabildiği bilinmektedir. 

Rönesans ile birlikte gündelik yaşama ait sanatsal çalışmalarda bir artış görülse de 

Protestan Reformu’na dek Hıristiyan Sanatı kiliseler, din adamları ve aristokrasi 

tarafından uzun bir müddet sürdürülebildiği için, pek çok dinî ikonun çok belirgin 

değişimlere uğramadan günümüze dek aktarıldığı söylenebilir. 

 

 

6 Bkz. (4), Tükel - Yüzgüller Arsal, 9. 
                                                 



 8 

Bununla beraber uzun bir tarihsel süreci kapsayan ikonların kullanımında 

kesintiye uğradığı dönemler de vardır. İkonoklazma 7  olarak adlandırılan bu 

dönemlerde kesintilerin ana nedeni ise kutsal olayların, kişilerin ya da nesnelerin 

simgesel birer tapınma nesnesine dönüşerek, putlaştırılması yönündeki korkuları 

harekete geçirmesi olarak özetlenebilir. Fransız düşünür ve sosyolog Jean 

Baudrillard, “Simülasyon Kuramları” üzerine teorilerini şekillendirirken bu konuyu 

şöyle ele alır: 

 
Din konusunda bir tanrısal güç simülakrına gönderme yapılmaktadır. 
Simülakrların mabetlere sokulmasını yasakladım çünkü doğaya hayat veren 
tanrısal güç yeniden canlandırılamaz (Perniola, s. 39). Bu doğru değildir çünkü 
bu tanrısal güç yeniden canlandırılabilmektedir. Ancak ikona ya da simülakrlar 
şeklinde çoğaltıldığında neler olup bitmektedir? Örneğin imgeler aracılığıyla 
görsel bir teolojiye dönüştürüldüğünde hala ilahi bir gücün özelliklerine sahip 
olabilmekte midir? Kim bilir belki de kendi ihtişam ve çekiciliklerini kattıkları 
bu ilahi gücün ortadan kalkmasına neden olmaktadırlar? – ikonlar aracılığıyla 
tezgahlanan bu oyun sayesinde sonuçta görüntüler algılanabilen ve anlaşılabilen 
bir Tanrı düşüncesinin yerini alabilmektedirler. Bin yıldır süregelen ve 
ikonoklastları(kutsal imgeleri yok eden insanlara verilen ad. Kutsal imgelere 
tapınmaya karşı olan Bizans İmparatorluğunun yandaşı olan insanlar) hep 
korkutmuş olan bu mücadele henüz sona ermemiştir. İkonoklastların 
simülakrların sahip olduğu bu mutlak-güçten korkmalarına neden olan şey 
ikonların Tanrı düşüncesini insanların bilincinden silip atabileceklerini bilmenin 
yanı sıra sonuç itibariyle bu korkunç hakikatin Tanrı’nın asla var olmadığı, 
yalnızca smülakrları aracılığıyla var olabildiği hatta kendi simülakrlarından 
başka bir şey olmadığı düşüncesine göndereceğinin farkına varmış olmalarıdır – 
zaten ikonoklastlar da bu yüzden imgelerden nefret etmekte ve onları yok 
etmeye çalışmaktaydılar. Simülakrların Platoncu bir Tanrı düşüncesini gizlemek 
ya da maskelemekten başka bir şey yapmayacağına inansalardı onları yok 
etmeye kalkışmazlardı. İnsan değişken bir hakikat düşüncesine her zaman boyun 
eğmiştir. Bu o kadar önemli bir şey değildir. Oysa bu metafizik umutsuzluğun 
kökeninde yatan şey imgelerin her şeyi açık açık dışarıya vurmalarının yanı sıra 
sonuç olarak bir modelden yola çıkılarak üretilen sıradan imgeler olmayıp özgün 
ve büyüleyici bir güce sahip imgeler olmalarıdır.8 

 

7  İkonaklazmanın ortaya çıkış nedenleri arasında Bizans’ta dinsel amaçlarla simgeleştirilmiş tüm 
imgelere, karşı çıkan bir grubun kilisenin yönetimine gelmesiyle birlikte, Doğu Kilisesi’nde her çeşit 
dinsel sanatın yasaklanmasına (Gombrich, E. H., Sanatın Öyküsü. Çeviren Erol Erduran ve Ömer 
Erduran. İstanbul: Remzi Kitapevi, 2004, s. 137).Sanat tarihçi Robin Cormack’de, Bizans Hıristiyan 
ikonaklazmının İslamiyet ve Musevilikte görülen dinî tasvir yasağıyla kronolojik olarak çakıştığını 
vurgulamaktadır (Cormack, R.,"Sanat Bize Tarih Kitaplarıyla Aynı Öyküyü mü Anlatır?"  
Bizantion'dan İstanbul'a Bir Başkentin 8000 Yılı içinde. Çeviren Ayda Arel, Ayla Ortaç, Ayşen 
Anadol,Pelin Tünaydın, Taciser Belge, Şirin Tekeli, Türkis Noyan, Zuhal Bilgin ve Zülal Kılıç. 114-
123. İstanbul: Sabancı Üniversitesi Sakıp Sabancı Müzesi, 2010, s. 115). İkonaklastlar, dinî tasvirlerin 
insanları putperestliğe yönlendirdiği düşüncesinde birleşiyorlardı (Herrin, Judith, Bizans - Bir Ortaçağ 
İmparatorluğunun Şaşırtıcı Yaşamı. Editör Begüm Güzel, Stefo Benlisoy ve Kerem Ünüvar. Çeviren 
Uygur Kocabaşoğlu. İstanbul: İletişim Yayınları, 2010, s. 171).   
8 Jean Baudrillard, Simülakrlar ve Simülasyon, Çev: Oğuz Adanır, 15.  

                                                 



 9 

Baudrillard’a göre ikonoklastlar imgelerden çok onların yaratabilecekleri 

düşünsel sorgulama gücünden korkmaktadırlar. Bu korku aslında yalnızca 

ikonoklastlarda bulunmaz. Nesnelere tapınmanın putperestlik olarak kabul edildiği 

tek tanrılı dinlerde ikonların uzun süre bir tehlike olarak algılandığı, Musevi ve İslam 

dinine göre ise ikonların dinî tasvirlerde kullanılmasının günah olarak kabul edildiği 

kaydedilir. 

 

Özellikle Doğu Hıristiyanlığı ve kesintiye uğrayan dönemler olmasına karşın 

diğer Hıristiyan geleneklerinde, bu simgeler genellikle Tanrı, İsa, Kutsal Ruh, 

Meryem, Azizler ve Azizeler, Kilise babaları, Martrionlar 9  , Havariler, İncil 

yazarları, Melekler, Hayvanlar, Araf, Cennet, Cehennem, ya da Haç gibi kutsal bir 

nesneyi gösteren resimlerde izlenebilir. Ayrıca sanat eserlerine konu olan  pek çok 

temanın Tevrat ve İncil arasındaki bağlantıyı ortaya koyduğu ve özellikle İsa’nın 

yaşamına ait tasvirlerin ön – bildirimleri olarak kabul edildiği birçok sanat tarihçinin 

ortak saptaması olarak dikkat çeker. Tükel ve Yüzgüller Arsal, söz konusu 

bağlantıya Musa üzerinden örnek verirler. Onlara göre, Musa kilise tarafından Tevrat’ 

ta İsa’yı önceleyen bir figür olarak görülmüş ve yaşamlarındaki benzer olaylar 

nedeniyle bu bağlamda Davut’ dan bile daha üstün tutulmuştur.10 Bir başka dikkat 

çekici unsur da İncil metinlerinde yer almayan figürlerin sanat eserlerinde tasvir 

edilişinin ardından Batı ikonografisinin bir yorumu olarak kutsal sayılmalarıdır. 

Tükel ve Yüzgüller Arsal bu yoruma örnek olarak İncil metninde değinilmeyen 

melek figürlerini verir.11 

 

İkonografik yorumlar özelinde en çok işlenen konulardan ikisinin “Tanrının 

Gazapları” ve “İsa’nın Çilesi” olduğu söylenebilir. Sanat tarihçisi Bedrettin Cömert 

“Mitoloji ve İkonografi” kitabında Tanrı’nın gazabını simgeleyen “Nuh Tufanı” 

örneğini verir: 

 
Tanrı, insanların düşünce ve eylemlerinin bunca kötü olduğunu gördü ve insanı 
yaratmış olmaktan pişmanlık duydu ve bunun acısını şöyle dile getirdi: “Kendi 

9 Din adına ölen şehitler. 
10 Bkz. (4), Tükel - Yüzgüller Arsal, 41. 
11 A.g.k., 107. 

                                                 



 10 

yaptığım insanı, insanları ve hayvanları, sürüngenleri ve uçan kuşları silip 
süpüreceğim yeryüzünden, çünkü bütün bunları yaratmış olmaktan pişmanım.12 

 

“İsa’nın Çilesi” ise yalnızca İsa’nın çarmıha gerilme sahnesi tasvirleri değildir. 

Cömert’e göre İsa’nın Yeruşalim’e girişinden gömülüşüne dek geçen olaylara, genel 

olarak “İsa’nın Çilesi” adı verilir.13 

 

 Ortaçağ’a kadar ikonların kutsal dinî tasvirler olarak kabul edilirliğinin 

oldukça büyük tartışmalara yol açtığı ve kiliselerde ibadet nesneleri olarak insanların 

dua edip, dileklerde bulunduğu kutsal tasvirler olmalarının Ortaçağ sonlarından 

itibaren yaygın hale geldiği söylenebilir. Tükel ve Yüzgüller Arsal’a göre Batı Sanatı 

özellikle Ortaçağ’da dinî olguları daha çok simgesel yoldan vermeyi amaçlamıştır. 

Bunun sonucu olarak da Ortaçağ Hıristiyan sanatı içinde ayrıntılı bir simge ve 

alegori dili yaratılmıştır.14 

 

Tükel ve Yüzgüller Arsal, Rönesans sanatında ise dinî olanların yanında 

mitolojik yapılardan da bahsetmektedir: 

 
Rönesans sanatı, natüralist bir tutumla bu simge dilini yıkmış gibi görünse de, 
yapılan araştırmalar bunun bütünüyle böyle olmadığını ortaya koymuştur. 
Görüneni göründüğü gibi, inandırıcı bir biçimde betimlemeyi amaç edinen 
Rönesans sanatçıları da aslında gerek konu seçiminde, gerek bunların 
düzenlenişinde, ilk bakışta kavranamayan simgesel ve alegorik tasarılara 
dayanıyorlardı. Rönesans sanatında dinsel konulu olanların yanında mitolojik 
yapıtlar da ilkçağ mitolojisinin ahlaksallaştırılıp (moralisation) Hıristiyanlığa 
uyarlanması sonucu, büyük ölçüde simgesel ve amblematik özellikler 
içeriyordu.15 

 

XVIII. yy. dan itibaren, üretilen dinî eserlerin sayısında azalmalar oldu ve 

modern şehir yaşamının getirileri ile birlikte dinî ikonografinin temsili olan sanat, 

yerini insanın, emeğinin ve teknolojinin egemen olduğu yeni bir izleğe bıraktı. Söz 

konusu izleği Tükel ve Yüzgüller Arsal şöyle detaylandırır: 

 

12 Bedrettin Cömert, Mitoloji ve İkonografi, 144.  
13 A.g.k., 214. 
14 Bkz. (4), Tükel - Yüzgüller Arsal, 15. 
15 A.g.k., 15. 

                                                 



 11 

18. ve 19. yüzyıllarda dikkatin yapıtın biçemi ve yapılış tekniğine yönelmesi 
nedeniyle Batı sanatındaki simgesel ve amblematik anlamlar büyük oranda 
unutulmuştur (bunda kuşkusuz, Aydınlanma çağının düşünsel eğilimleri de 
büyük pay sahibidir). Modern sanat tarihi içinde sanat yapıtlarının anlam dünyası 
ancak ikonografi ve ikonoloji çalışmalarının başlamasıyla bütün zenginliği ile 
tartışılabilmiştir. O kadar ki, 17. yy.’ da yapılan ve ilk bakışta belli bir olayı ya 
da nesne gurubunu natüralist bir anlayışla yansıtmayı amaçlıyor görünen kimi 
genre (iç mekân) ve natürmort resimlerinde de aslında zengin bir örtük anlam 
katmanı (disguised symbolism) bulunduğu yapılan araştırmalarla ortaya 
çıkarılmıştır.16 

 

XX. yy.’ da teknoloji ve makineleşmenin hızlı gelişimi, geçmiş yüzyıllara ait 

sanat eserleri üzerinde etkisini oldukça yoğun bir biçimde gösterdi ve baskı 

teknolojilerinin gelişimiyle de birlikte dinî eserlerin kopyalarının çoğaltılması ve 

satışı Hıristiyan kültürünün kısa zamanda bir parçası haline geldi. Renkli litografinin 

bulunmasıyla birlikte bu dinî tasvirlerden kopyalanan kartlar çok kısa sürede 

uluslararası dolaşıma çıkarıldı. Bu çoğaltma yöntemleri hakkında Alman estetik 

kuramcısı Walter Benjamin “Tekniğin Olanaklarıyla Yeniden Üretildiği Çağda 

Sanat Yapıtı” 17  makalesinde sanatın aurasını kaybettiğini söyler. Sanat algısının 

artık yeni bir çağın sanat algısına dönüştüğüne dair tespitte bulunur. Özellikle 

fotoğrafın icadından önceki çağlara ait sanat üslupları ve konularının yeniden 

üretiminin faklı estetik değerler doğurduğunu, kitsch tanımı üzerinden tartışır ve 

aura’nın karşısına kitsch’i koyar. Sosyolog ve felsefeci Hasan Ünal Nalbantoğlu’na 

göre “kitsch, kötü sanat değildir; tam tersine, temelden, özden olmayan boş şeylere 

adanmış en üst düzey beceridir. Kendinin önemsenmesini temin amacıyla da 

simgesel niteliğinin apaçık propagandasını, reklamını yapmaktan hiç geri kalmaz”.18 

Kısacası Modernizm döneminin önemli etkilerinden biri olan bu kırılma noktası ilahi 

yaratıcılığa sahip sanatçının karşısına bireysel seçimlerine yön verebilen sanatçıyı, 

eşsiz sanat eserinin karşısına da her zaman her yerde olabilen sanat eserini 

koymuştur denebilir. 

 

Postmodernizm dönemi ile birlikte II. Dünya Savaşı sonrası yeniden gündeme 

gelen kitsch kavramı sanatçıya verilen yüce konumu ve yüksek sanatı sorgulamak ve 

halkın farklı kesimlerinden bireyleri sanatın içerisinde dâhil etmek üzere çeşitli 

16 A.g.k., 15. 
17 Walter Benjamin, Pasajlar, Çev. Ahmet Cemal, 50. 
18 Hasan Ünal Nalbantoğlu, Alem Kitsch Olmuş Biz N’apalım. Adorno, Kültür, Sanat, 83-119. 

                                                 



 12 

olanaklar sunmuştur. İngiliz araştırmacı ve fotografçı Teresa Dietrich’e göre, 

çarmıha germe görüntüsü belirli kültürel ve ulusal ihtiyaçlara uygun olarak veya bazı 

bağlamlar içerisinde, genellikle acı ve şehitlik ile tanımlanır. Acıyı sembolize etmek 

için çarmıha gerilişin kullanılması ve bunun belirli nedenleri konusundaki söylemler 

bireysel bağlamda şehit yaratmak için kullanılmış ve istismar edilmiştir... Duchamp19 

sonrası, artık bu şey sanat değildir, ya da sanat yapmak için kullanılamaz 

diyemiyoruz ve fotoğrafçılar da bu öneriyi dozunu yükselterek kullanmaktalar.20 

 

Diertich’in örneğinde olduğu gibi kitschleştirilen bir imge onunla karşılaşan 

kişinin bilinci ile birlikte imgenin ‘ilk haline’ ait olan ideolojisinin kullanımı 

yanılsaması yaratabilir. İkonik imgeler, belirttikleri ideolojilerinin belki de çoktan 

gündem dışı kalmış olmalarına rağmen kitsch üretim ve tüketim formlarında 

yaşamaya devam edebildiler. Bugün hala inançlar etrafında üretilen temaların, 

Mesih, Tanrı, Kilise, İncil ve diğer klasik yapıların yeniden kurulmasının, sanatsal 

üretim bağlamında tükenmeyen esprilerden biri olduğu söylenebilir. Bir taraftan 

modern kültürel yapılar içerisinde geçmiş dönemlere ait ikonlar yeniden üretilip 

tartışılırken, diğer taraftan yeni ikonlar da üretilmeye başlanır. Cömert’in sözleriyle 

her gerçek sanat eseri, geleneğe bağlılığı oranında, onu yadsıyıcı bir özellik de taşır. 

Bu nedenledir ki, bir yandan tarihsel bir süreç içinde yer alır, bir yandan da, eşi 

olmayan, benzersiz, tek bir olgudur.21 

 

Üretim ve tüketimin zirvesine tırmanışın yaşandığı 20. yy. içerisinde Modern 

ve Post modern dünya görüşlerine sahip sanatçılar da yeni bir takım ideolojiler ve 

inançlar ürettiler. Bu durumun da etkisiyle belki de bugün artık sadece dinî figürlerin 

temsiline ikon denmiyor ve ikonografi seküler alanı da içeren daha geniş bir ifade 

alanını kapsıyor. Aynı zamanda, günümüzde ikonografi terimi göstergebilim, medya 

çalışmaları ve akademik çalışma alanlarında görüntülerin içeriği betimlenirken 

kullanılan bir terim olarak kabul görüyor ve göstergebilimin içerisinde de yer alıyor. 

Göstergebilimin içerisinde özne, gösterge olarak adlandırılıyor. Tükel ve Yüzgüller 

19 Burada Fransız sanatçı Marcel Duchamp kastedilmektedir.  
20 Teresa Dietrich, An Investigation Into The Use of Religious Iconography in Photography, 31.  
21 Bkz. (12), Cömert, 13. 

                                                 



 13 

Arsal göstergeyi genel olarak bir başka şeyin yerini alabilecek nitelikte olduğundan 

kendi dışında bir şey gösteren her tür nesne, biçim ya da olgu olarak tanımlarlar. İlk 

olarak İsviçreli dilbilimci Ferdinand de Saussure 22  tarafından insan dili temel 

alınarak öne sürülen gösterge, sanat alanında, bir kavram ya da nesnenin kendi 

gerçeklik düzleminde değil de farklı bir düzlemde ifade edilmesini sağlayan öğe ya 

da işaret olarak tanımlanabilir. Örneğin bir resmi oluşturan öğeler, farklı bir 

gerçekliği resim düzlemi üzerinde ifade eden göstergeler olarak kavranabilir; bu 

bağlamda yapıtın bütünü de bir tür “görsel gösterge” niteliği kazanır.23 

 

XX. yy.’da çağın değişim ve dönüşümünü belirleyen bilimsel, kültürel ve 

sosyal ifade alanları içerisine dâhil olan ve özellikle günümüzde yaratıcı çalışma 

prensibinin bir parçası olarak nitelenen araçlardan biri de fotoğraftır. Dahası ikon 

üretimi ve ikonografik anlam üretebilme konusunda çağrışımlara açık yapısı 

nedeniyle gerçeğin “minyatürleri” 24  olarak kabul edilen fotoğrafın,  kendi 

ikonografik altyapısını inşa ettiği söylenebilir. Bununla beraber, günümüzde klasik 

ikonografiye ait simgelerin kullanımında da önemli değişiklikler meydana geldiği 

görülmektedir. Farklı din ve kültürel altyapıya sahip olunmasına karşın kendi kültür 

birikiminin bir parçasıymış gibi hem Hıristiyanlığın birikimi olan ikonları hem de 

daha sonra değinecek olduğumuz modern ikonları kullanmanın kutsallık algısını 

dönüştürmeye başladığını da söyleyebiliriz. Bu kullanımların en göze çarpan 

örnekleri ise genellikle çağımız sanat tasvirleri içerisinde yer alır. 

 

Sanat tasvirlerinin ikonografik çözümlemelerinde, kabul görmüş olan belli 

başlı yöntemler izlenir. Avusturyalı sanat tarihçi Ernst Gombrich, “ikonolojik 

araştırmanın bütün kaderinin bizim neyi arayacağımız konusundaki öznel kanımıza 

bağlı olmasıdır”.25 demiştir. İmajlarda görülen şeyin, doğal yaşantı içerisinde çıplak 

gözle görülen şeyler ile benzeşimine başvurulması bunlardan birisidir. Bir diğeri ise 

22  Ferdinand de Saussure, yapısalcı dilbilimin kaynak kitabı sayılan yapıtında göstergeyi bütün 
açıklığı ve ayrıntısıyla tanımlar (Genel Dilbilim Dersleri, Çev. B. Vardar, TDK Yayınları, Ankara, 
1976 I, 1978 II. Tanım için ayrıca bkz. (Dilbilim ve Dilbilgisi Terimleri Sözlüğü, B. Vardar vd., TDK 
Yayınları, Ankara, 1980, 86-87). 
23 Bkz. (4), Tükel - Yüzgüller Arsal, 216. 
24 Susan Sontag, Fotoğraf Üzerine, Çev. Reha Akçakaya, 21. 
25 Bkz. (4), Tükel - Yüzgüller Arsal, 17. 

                                                 



 14 

tarihteki bazı olaylar, kişiler, tasvirler ve görüntülerle kurulan bağlantıdır. Ayrıca bir 

görüntüyü yorumlayabilmek için yapıldığı dönemi, bulunduğu toplumun kültürel, 

politik ve sosyal normlarını da birlikte değerlendirmek gereklidir. İmgelerin var 

oldukları koşullardan soyutlanmadan ele alınması, çözümlemenin tutarlılığı 

bakımından büyük önem taşır. Toplumun, zamanın ruhunu anlamaya çalışmak ve 

akılda tutmak, görüntüyü değerlendirirken kullanılan kodlara ve bakış açılarına 

yabancılaşmadan yapılacak değerlendirmelerin görüntünün kendi teknik koşulları 

içerisinde yorumlar yapabilmenin, ikonografik okumaların olmazsa olmazları olduğu 

söylenebilir. Akademisyen Çağatay Göktan’ın “Din Olgusu ve Fotografik 

Yaklaşımlar” çalışmasında yaptığı analiz şöyledir: 

 
Sanat yapıtı, içinde oluştuğu ve bir parçası olduğu kültür ortamı içerisinde – yani 
dönemin felsefesi, toplumsal yapısı, psikolojisi, dinsel ortamı, politik ve 
ekonomik durumu vb. olguları ile birlikte – ele alınıp incelenmelidir. Alman 
sanat tarihçi Erwin Panofsky, bu olguların hepsini ‘kültürel belirtiler’ olarak 
adlandırmakla ve sanatın da bu kültürel belirtilerden birisi olduğunu, bunlar ile 
karşılıklı iletişim içerisinde olduğunu ileri sürmektedir.26 

 

 Daha önce de kısaca değindiğim gibi, ikonografik çözümleme yöntemleri 

büyük ölçüde Panofsky’nin araştırmaları ile netlik kazanır. Panofsky sanat 

eserlerinin ikonografik çözümlemeleri için üç maddeden oluşan bir inceleme zinciri 

önerir: 

 
Sanat yapıtını salt bir biçim olarak ele almak onu açıklamaya yetmez. Kuşkusuz 
ki sanat yapıtının bir biçimi (form) vardır; ama bir de anlattığı konusu vardır, 
taşıdığı bir anlamı, bir içeriği vardır. Sanatta biçem değişimini açıklamak için 
yalnızca biçimin ölçü olarak alınması, dünyanın salt optik olarak algılanması 
anlamına gelir. Deyiş yerindeyse, sanat yapıtının ruhunun da ele alınması 
gereklidir. Bundan yola çıkarak Panofsky, Wolfflin’in sanat yapıtının salt 
biçimsel çözümlemesi için getirdiği beş ölçüte karşı, sanat yapıtını biçim, konu 
ve içerik açısından ele alan ve günümüz sanat tarihi yönteminin de temelini 
oluşturan üç inceleme düzeyi tasarlamıştır. Panofsky bu aşamalardan ilkini ön – 
ikonografik tanımlama olarak adlandırır. Bu, nesneleri en yalın biçimleriyle 
tanımaktır. Yani, sanat yapıtının biçim olarak algılanması, çizgi, biçim, renk ve 
hacim oluşumlarının belli nesneler ya da olaylar olarak tanınmasıdır. İkinci 
inceleme aşmasını ise ikonografik çözümleme olarak adlandırır. Bu, sanat 
yapıtında betimlenmiş olan biçimlerle, tema ve kavramlar arasında bir bağ 
kurulması, imgelerin çözümlenerek öykü ve alegorinin saptanmasıdır. Üçüncü 
inceleme aşaması ikonografik yorum dur ki, bu sanat yapıtının içeriğini ortaya 
koymak ve değerlendirmektir. Bu aşamada, sanat yapıtının oluştuğu dönemin 
kültürel niteliklerinin, sanatçının kişiliğinin ve bu kültür ortamının oluşumuna 

26 M. Çağatay Göktan, Din Olgusu ve Fotografik Yaklaşımlar, 63. 
                                                 



 15 

katkıda bulunduğu sanat yapıtının içerdiği anlam ın da irdelenmesi 
gerekmektedir. Böylece, bir sanat yapıtının ikonolojik yorumlaması, bu yapıtı 
aynı zamanda yaratıldığı çağın kültürünü ve dünya görüşünü, sanatçısının 
kişiliğini yansıtan bir belge haline getirmektedir. Bu aşama, Panofsky’nin 
yönteminin en üst aşamasıdır.27 

 

Panofsky’nin önerdiği okuma teknikleri sanat yapıtının içerisinde çoğunlukla 

örtük olarak verilen anlamın ortaya çıkmasına yardımcı olur. Tükel ve Arsal’ a göre 

Panofsky özelinde  “ikonografinin öznesi başyapıtlar değil”28 gün yüzüne çıkmayı 

bekleyen göstergelerdir.  

 

 

1.2 Fotoğrafta İkon 

 

XXI. yy.’da bir görüntü üzerine konuşurken her an o görüntünün kendisinin bir 

ikona dönüşebileceğinin akılda tutulması önemlidir. Daha önce de Post-

Modernizmin ile birlikte ikonların yalnızca dinî tasvirlerden ibaret olmadığı ve 

sanatçıların genellikle üzerinde durduğu konuların aslında bireysel hassasiyetlerle 

birlikte ortaya konabildiği saptamaları yapıldı. Post-modern kültürün, klasik ikonlara 

ve “şeylere” tapınmayı ortadan kaldırdığı ve ikon inşasını sanatçının mülkiyetine 

dâhil ettiği söylenebilir. Örneğin “taklit” ve “temsil” bu ifade biçimlerindendir. 

Sanatın kapsamındaki avangart yapı içerisinde kendinden önceki kuşaklardaki sanat 

yapıtlarına göndermeler yapmak, bu yapıtları taklit etmek, yeni temsiller icat etmek, 

ve bu göndermeleri yaparken belirli kodlar ve ikonlardan ilham alarak “şeyleri” 

yeniden inşa etmenin, zaman içerisinde fotoğraf sanatında çok tekrarlanan bir ifade 

biçimi haline dönüştüğü söylenebilir. 

 

İkonlar bir kez tanımlanır olduktan sonra ebedi hale gelirler, diyebiliriz. Bu 

durumda klasik ikonografiden birçok başka yaratıcı disiplin gibi fotoğrafın da 

yararlanması kaçınılmazdır. Fakat diğer yandan klasik ikonografinin dinî inanca 

dönük yapısının fotoğrafa dair süren gerçeklik tartışmalarına uyuşmazlık gösteren 

yönleri vardır. Deitrich XIX. yy.’da, fotoğrafçılığın sadece gerçeği belgelemek için 

27 Bkz. (4), Tükel - Yüzgüller Arsal, 17.  
28 A.g.k., 19. 

                                                 



 16 

mi kullanıldığı, kültürel belleklerin oluşturulmasına yardımcı olmak için mi gerekli 

olduğu ya da kendi başına bir sanat formu olarak mı tartışıldığı konularının 

netleşmesinin önemini belirtir. Deitrich bu değerlendirmesine fotoğrafçıların 

ressamların geleneğini devam ettirmesinin de doğal olduğunu ekler. Çünkü genel-

geçer bilgi buna izin verir, bu nedenle erken dönem fotoğrafçıları tiyatro sahneleri 

gibi sahneler oluşturan ve Rönesans resimlerini anımsatan, İncil'deki hikâyeleri 

resmeden fotoğraflar çekmişlerdir.29 

 

Fotoğrafın bir sanat formu olarak değer bulması ve eşzamanlı sanatsal 

akımlardan etkilenmesi de zaman içerisinde fotoğraf kuramları üzerinde netlik 

kazanamayan tanımların yapılmasına zemin hazırlamıştır. Günümüzde hâlâ 

fotoğrafın anlamı ve felsefesi üzerine düşünceler üretilmekte ve geçmişte ortaya 

konulan tezler bu sayede yeniden tartışılmaktadır. Fakat bu tartışmalar esnasında 

ortaya çıkan belirsiz ve boşluklu alanların nedenlerinden birinin de fotoğrafın 

insanlık tarihiyle, genel-geçer ya da deneyimlenmiş bilgi birikimleriyle kurduğu 

yakın bağ olduğu söylenebilir. Bu nedenle fotoğrafları konularına ve ele alındıkları 

bağlamlara göre ayrıntılı bir şekilde yeniden incelemek önemlidir. Fotoğrafçılardan, 

editörlere günümüzde hâlâ birçok kişi, daha öncesinde deneyimlenmiş ve 

kalıplaştırılmış okuma alışkanlıklarını temel alabilmektedir. Bu alışkanlıkları yıkıp, 

yalnızca fotoğraflar özelinde okumalar yapmak konusunda zorlanabiliriz. Sonuç 

olarak bunun haklı bir zorlanma olduğu söylenebilir. Çünkü henüz sadece 175 yıllık 

tarihi geçmişi olan fotoğraf için yüzyılları kapsayan bir yorumlama alışkanlığının 

tekrar gözden geçirilmesi titiz ve zorlu bir çalışmayı gerektirmektedir ve buna karşın 

fotoğraf görece kısa tarihi altyapısına rağmen zamanla olabildiğince yarış halindedir. 

 

Kanadalı felsefeci Patrick Maynard’ın fotoğraflar tarafından kuşatılmış 

olmamızın fotoğraflar tarafından aktarılan tüm bilgi ve duygulara sahip 

olamayacağımız anlamına geldiği konusundaki düşünceleri dikkate değerdir. Bu 

nedenle kendi bilgi birikimimiz ile çözümleyebileceğimiz kadarının ötesinde 

fotoğrafların dünya üzerindeki statülerine dair spekülasyonlarda bulunmak yerine 

29 Bkz. (20), Dietrich, 24.   
                                                 



 17 

fotoğraflara kendi deneyimlerimiz üzerinden bakmanın daha akılcı ve kalıcı bir 

çözümleme yöntemi olduğu söylenebilir. Bir fotoğraf ile karşılaşma anımız ve 

onunla kurduğumuz ilişki sonucu yaşanan karşılıklı aktarım, o fotoğrafın bir sanat 

eseri olup olmadığını tartışmaktan daha anlamlı bir bilgi sistemi oluşturacağımız 

anlamına gelebilir.30 

 

Günümüzde, ikon ve mit kavramları için, Batı toplumlarında genellikle 

Realizm akımı üzerinden araştırmalar yapılmaktadır. İlerleyen bölümlerde tartışıp, 

örneklerle açıklamaya çalışarak varılması hedeflenen sonuçlar doğrultusunda 

şimdiden söylenebilecek olan fotoğrafların aslında belki de Maynard’ın da belirttiği 

gibi “seküler ikonlar”31 olduklarıdır. Fotoğrafları çözümlerken başvurulan alışılmış 

düşünce kalıpları ve fotoğraflar aracılığıyla aktarılan “gerçeklerin” biricik, değişmez 

gerçekler olduklarına dair sürdürülen realizm ütopyasının, fotoğrafların seküler 

ikonlar olarak tanımlanmasını zorlaştırmakta olduğunu söyleyebiliriz. Bu nedenle, 

bizler bir şeyleri ele geçirmek için mi fotoğrafları üretiyor ve/veya tüketiyoruz? Ya 

da genel bir gerçeklik algısına dâhil ederek, güvenli ve tanımlı bir statü oluşturmak 

için mi fotoğraflar hakkında teoriler üretiyoruz? gibi soruların cevaplarını düşünmek 

ve bu sorular üzerinden tartışmak anlamlı olacaktır. Özellikle ikonların ilettiği 

mesajların her defasında belirli bir topluluğun mantığıyla taşındığı öngörüsü bu 

derece yaygınlık kazanırken ve fotoğraf konusunda yapılan araştırmaların büyük 

kısmında sıklıkla dile getirilirken, bu mesajların iletilmesinde izlenen yolları 

belirleyerek tartışmak ve seçilmiş görselleri okuyarak saptamalar yapmak fotografik 

ikonları daha görünür kılarken seküler ikonlar oldukları yönündeki önermelere de 

açıklık getirecektir. 

 

 

 

 

 

30 Patrick Maynard, The Seculer Icon: Photography And The Function of Images. 
31 A.g.k., Bu ifadeyi Susan Sontag’ da kullanır, bkz. Susan Sontag, Başkalarının Acısına Bakmak, 
119. 

                                                 



 18 

2. FOTOĞRAFTA ÖYKÜ VE SÖYLEM 

 

 

Fotoğrafların tarafsız bir gerçeğin eşsiz replikaları olması mümkün müdür? 

 

Fotoğrafı düşünürken bu en çok sorulan sorulardan biridir kuşkusuz. Sorunun 

cevabı, öncelikli olarak herhangi bir görüntüyü fotoğrafa dönüştüren kişide, yani 

fotoğrafçıda aranmalıdır diyebiliriz. 

 

Fotoğrafların gerçek görüntüye bu kadar yakın dururken, nesnesi olan şeylerin 

“gerçekliğinden” uzaklaşmalarının nedenleri nasıl açıklanabilir diye sorulduğunda o 

fotoğrafı yapan kişinin yani fotoğrafçının o görüntüyü nasıl dönüştürdüğü 

düşünülmelidir. Fotoğrafta söylemi oluşturan fotoğrafçı, gerçeğin birebir aktarımını 

hedeflemiş olsa bile bu mümkün değildir. Fotoğrafçı fotoğraflarken aynı zamanda 

kendi sorularını, duygularını arayışa çıkar ve bu belleği oluşturmak, hatıraları 

kaydetmek için önlenemez bir dürtüdür. Gördüklerini tarafsız bir şekilde aktarmak 

için dürüstlük ve inandırıcılık peşinde olabilir ki seyirciyi öyle olduğuna ikna 

etmeden önce buna kendisi ikna olmalıdır. Şeylerin tam olarak neye benzediğini 

araştırır, tanıdık bir şeyler arar ve kaybetmek, yaşlanmak, ölmek gibi acı verici 

durumlarla uzlaşması belki de buna bağlıdır. Sıradan gibi görünen şeyleri 

dönüştürerek, yeniden kadrajlayarak, formları başkalaştırarak tekinsiz, belki 

kendisinin bile bilmediği sınırlarına benzer sınırlarda gezinir ve fantezilerini 

yansıtabileceği bir yüzey bulmanın heyecanını duyar. Bazen kendisini düzeni 

kanıksanmış klişe bir fragmanın içine dâhil etmeyi, iliştirmeyi cazip bulur ve bazen 

kendi aidiyetleri ve bilgisi dışında yaşanan olayları keşfetmeyi arzulayan meraklı bir 

çift göz olur. Bazen de bir konu hakkında aklında, duygularında canlananları 

göstermenin peşinde olur. Peşine düştüğü görüntüye sahip olmak, bir başkasının o 

şekilde göremediğini çekiyor olmak; bunları yaparken, görüntüsünü kurgularken de, 

yerleşik duygu, düşünce, akıl oyunları, betimleme ve diğer kalıpları yapı bozumuna 

uğratarak yeniden okunabilmelerinin kapısını aralamak, bir fotografçı için görüntüyü 

kendine aitleştirmesinin yollarındandır. İdealleri ve ideolojileri için bir şeyleri kendi 



 19 

bakış açısına göre düzenleyebilir. Özgür olabilmek adına yasal sınırları ihlal etmek 

en büyük düşlerinden biri olabilir. 

  

Dogmaları parçalamak adına alternatif gerçekler sunmayı görev edinebilir. 

Gezgin bir hikâye anlatıcısının ruhuna sahip olabilir ve zaman onun için eğilip 

bükülebilir ve çoğaltılabilir. Sonuç olarak, bir fotoğrafçı, yaşanan olayları, tanığı 

olduğu halleri, duyguları ve durumları kayıt altına alırken gerçeklerden çok o 

gerçeklerle olan ilişkisi ya da ilişkisizliğinden yola çıkar. Burada Fransız şair ve 

düşünür Charles Baudelaire’ın flaneur tanımına yer vermek gerekebilir:  “nasıl ki 

kuş havada, balık suda yaşarsa, o da kalabalıklarda var olur. Aşkı, işi, gücü 

kalabalıklardır. Kusursuz flaneur için, tutkulu gözlemci için, ahalinin tam orta yerini, 

hareketin gel-git noktasını, gelip geçici ile sonsuzun arasını mesken tutmak müthiş 

bir keyiftir. Evden uzak kalmak ama her yerde evinde hissetmek; dünyanın 

merkezinde olmak, dünyayı gözlemek ama dünyadan saklı kalmak...” 32 

Baudelaire’in, 19. yy estetiğinin kahramanı olarak gördüğü ve yeni çağın ruhu 

saydığı flaneur tanımıyla, bir fotoğrafçının ruhu arasındaki benzerlik dikkat çeker. 

Özellikle değişmekte olan Paris dokusuna karşı Baudelaire’in modern bir tanık 

olarak gördüğü flaneur, aslında genel anlamda değişen dünya düzenine karşı gelişen 

yeni bakışı temsil eder ve bu bakışa en yakın duran kişinin fotoğrafçı olduğu 

söylenebilir. 

 

 

2.1 Fotoğrafta Söylemi Oluşturan Kişi 

 

19. yy. Avrupa’sında fotoğraf,  birçok yazar ve eleştirmen tarafından 

başlangıçta çok fazla kabul görmemiş olsa da yeni gözlemci ruhu ve bakışı yine de 

övgüye değer bulunmuştur. Ayrıca fotoğrafın icadı dolayısıyla sanatın liberalleşmesi 

fikrinin düşünürlere ilham verdiğini de söyleyebiliriz. Baudelaire’in flaneur 

tanımında fotoğrafçının düşünce yapısıyla en çok benzeyen şeylerden biri ise flaneur 

32 Charles Baudelaire, Modern Hayatın Ressamı, Çev. Ali Berktay, 33. 
                                                 



 20 

için “kapalı” diye bir şey olmadığıdır ki bunun fotoğrafçı için de geçerli olduğu 

söylenebilir. 

Fotoğraf kuramları içerisinde söylemi oluşturan izleyicinin bakışı mıdır yoksa 

fotoğrafçının empoze ettiği fikir midir tartışmaları farklı görüşlerdeki tezlerle ve 

sıklıkla gündeme getirilen belli başlı örneklerle açıklığa kavuşturulmaya çalışılır. Bu 

örneklerin kimi durumda fotoğrafçının baskın duruşu, tarzı ve yorumu, kimi zaman 

da izleyicinin çıkarımları doğrultusunda okunan fotoğraflar olduğu söylenebilir. 

Ancak bir fotoğrafı yorumlar ya da okurken, fotoğrafçının varlığını görmezden 

gelmek, görüntüyü de fotoğrafçıyı da tek tipleştiren, fotoğrafın oluşma süreçlerini 

yok sayan bir anlayıştır. Amerikalı sanat eleştirmeni Terry Barrett sanatçının 

yorumuna dair şöyle bir açıklama getirir: “sanatçının yorumunu bir sav olarak almalı 

ve onu, sunulan diğer yorumları değerlendirdiğimiz gibi değerlendirmeliyiz. Bir 

yorumu sanatçıdan geldiği için ayrıcalıklı saymamalıyız.”33 Fotoğrafçının varlığı yok 

sayılamaz ve fotoğrafçının etkinliği göz önünde bulundurulduktan sonra, bu etkinliği 

doğal yaratım sürecine dâhil ederek fotoğraflar hakkında çok yönlü değerlendirmeler 

yapılması, ortaya konan eserin okuması yapılırken önemlidir. 

 

Fotoğrafçı Jacob Riis ve Lewis Hine “siz ve biz biliyoruz ki fotoğraflar yalan 

söylemezler, ama yalancılar fotoğraf çekebilir.”34 yorumlarıyla fotoğraf ve fotoğrafçı 

üzerinden yapılan tartışmalara dâhil olurlar. Riis ve Hine “gerçekleri” yansıtmayan 

fotoğrafların sorumluluğunu fotoğrafçıya yüklerken bir ayrımda bulunurlar. Aslında 

fotoğrafların “yalan söylüyor” olması yüksek bir olasılıkken ve biricik “gerçekleri” 

yansıtmaları çok olanaklı değilken, Riis ve Hine’ın yorumunda bütün mesele 

fotografçının samimiyetsizliğine yüklenir. Fotografçının herhangi bir yönlendirmesi 

olmadığında da fotoğraflar “yalan söyleyebilir” demek fotoğraflanan konuların ve 

kişilerin eşsiz35 “gerçekliğini” temsil etmediğinin düşünülmesine yol açar. Riis ve 

33 Terry Barrett, Fotoğrafı Eleştirmek, Çev. Yeşim Harcanoğlu, 90. 
34 A.g.k., 205 
35 Susan Sontag’ın Fotoğraf Üzerine adlı kitabında uniqueness olarak sıklıkla kullanılan ifade Reha 
Akçakaya’nın ilk çevirisiyle eşsiz, ardından 2008 yılında Osman Akınhay’ın çevirisiyle biricik olarak 
dilimize geçmiş ve bir fotoğraf terimi olarak biricik çevirisiyle kalıcılık sağlamıştır. Ancak bu 
araştırma içerisinde terime eşsiz çevirisiyle yer verilecektir. Bunun sebebi eşsiz kelimesinin Türkçede  
daha yaygın bir kullanım alanını kapsadığını ve okuyucunun bu kelimeyle ilk karşılaşmada biricikten 
daha anlaşılır bulacağını düşünmemdir.   

                                                 



 21 

Hine bu şekilde bir tariften belki de bu nedenle uzak dururlar. Oysa fotografçılar ne 

kadar “objektif” “gerçekliğe” bağlı kalsalar da yalnızca yaptıkları seçimlerle bile 

“gerçekleri” tümden aktarmaları olanaklı değildir. Bu bakımdan Fransız düşünür 

Roland Barthes’ın Camera Lucida’da bu konuya daha tutarlı bir açıklama getirdiği 

söylenebilir: “Fotoğraf asla yalan söylemez... Daha doğrusu varlığın zaten eğilimli 

olan anlamı hakkında yalan söylese bile asla onun varoluşu hakkında söylemez”36 

 

Ayrıca fotoğrafçıların fotoğraflar aracılığıyla gözlemlenebilen tavırlarında 

dönemsel ve kavramsal farklılıklar olduğunu da belirtmek gerekir. Örneğin Modern 

fotoğraf anlayışı ile Post-modern fotoğraf anlayışı arasındaki farklılıkların, 

fotoğrafçının üretim yaparken aldığı tavırlarda belirgin ayrılıkların doğmasına neden 

oldukları söylenebilir. Modernist estetikte fotoğrafçının hazırda var olan konulara 

yöneldiği, post-modern estetikte ise fotoğrafçının üretimi için kendi dünyasının 

birincil önem taşıdığı söylenebilir. Modern fotoğrafçı, fotoğraflar üzerinde çok fazla, 

hatta neredeyse hiç manipülasyon yapmaz fakat post-modern fotoğrafçı, çalıştığı 

konuyu kamera önündeki duruşundan baskı aşamasının son haline kadar 

düzenlemekte özgür hisseder kendini. Modern fotoğrafçı konusuna tüm açıklığıyla 

yaklaşarak maksimum netlik ve kompozisyon değerlerini fotoğrafına aktarır; post-

modern fotoğrafçı için ise tekniğin verdiği tüm olanaklar kullanılabilir. Modern 

fotoğrafçı baskılara müdahale etmenin fotoğrafa tümden müdahale, fikre müdahale 

etmek olduğunu benimsemiştir, post-modern fotoğrafçı için baskı, düşlerini 

zenginleştirebileceği bir yüzey, bir olanaktır. Kısacası modern fotoğrafçı için 

doğrudan fotoğrafın anlatabilecekleri önemli ve değerliyken post-modern tavrı 

benimsemiş bir fotoğrafçı için, kavramsal kurgunun ön planda olduğu söylenebilir. 

 

Fotoğrafçılar üzerinden tartışılan konulardan biri de fotoğraf etiği konusudur. 

Fotoğrafların etik unsurları ihlal etmemesi gerektiği konusunda hassas olan 

toplumsalcı eleştirmenlere göre, çoğu durumda fotoğraflar birer istismar aracı, 

fotoğraf makinesi silah, fotoğrafçı ise avcı benzetmeleriyle karşı karşıya kalır. 

36 Roland Barthes, Camera Lucida: Fotoğraf Üzerine Düşünceler, Çev. Reha Akçakaya, 106.  
Terry Barret’ın Fotoğrafı Eleştirmek adlı kitabında Roland Barthes’ın bu ifadesinin Türkçe’ye çevirisi 
daha anlaşılır gözükmektedir. Bkz. (31), Barrett, 206. 
 

                                                 



 22 

Amerikalı kuramcı Susan Sontag’ın Başkalarının Acısına Bakmak kitabında benzer 

eleştirilere rastlarız. Fotoğrafların birer istismar aracı olabileceğine dair görüşler 

fotoğrafçılar arasında da yaygın benzer görüşleri doğurduğu gibi fikir ayrılıklarına 

varan tartışmalar da kaydedilir. Özellikle acı çekmekte olan birine karşı doğrultulan 

fotoğraf makinesi en ağır eleştirilerin kaynağıdır. Bu konu hakkındaki açılımlara 

ilerleyen bölümlerde örneklerle yer verilecektir. 

 

Üzerinde durulması gereken konulardan biri de - ister belgesel ve objektif 

duyarlılıkla, ister post modern ve sanatsal yaklaşımlar çerçevesinde olsun - 

fotoğrafçının aidiyetiyle ilgili göstergeleri ve ideolojilerini fotoğraflar aracılığıyla 

açık ve net olarak yansıtma eğilimidir. Örnek olarak verilebilecek konulardan biri 

feminizmdir. Cinsiyet ayrımcılığı, fotoğraf vasıtasıyla etkili bir tartışma platformu 

bulan, insanların büyük çoğunluğunu etkileyen evrensel bir konudur. Bu konuda 

çalışan fotoğrafçı için fotoğrafların bir ‘şeyin’ doğrudan görüntüsü olup olmadığı 

ayrımı günümüzde artık çok fazla önem taşımamaktadır. İdeolojik yaklaşımlar temsil 

biçimlerinin önüne geçebilir ve fotoğrafların belgesel ya da sanatsal olup olmadığı 

konusunun hassasiyeti karşısında işlevsizleşebilir. Cinsiyet araştırmaları, Queer 

Teorisi37 kapsamında ele alınan konular bugün çok geniş bir alanı kapsar. Bu konu 

üzerine, “yeni belgeselci” tavrın ve post-modern estetiğin ağırlıklı izlerini taşıyan 

çalışmaların önemli bir bölümü fotografik olarak üretilir ya da fotoğraf sanatçıların 

ifade araçları arasında yer alır. Özellikle çağın laneti olarak görülen AIDS 

hastalığının ardından yaşanan travmalarla birlikte gelişen Queer Teorisi, yaşamı 

fotoğraf aracılığıyla deneyimleyen fotografçı için hayati öneme sahip konulardan 

biridir. “Irkçılık’ ve “Etnik Ayrımcılık” konuları da bu bağlamda değerlendirilebilir. 

Fotografçılar özelinde konu ırkçı yaklaşımlardan ırkçılık karşıtı savunulara kadar 

sınırları genişleyebilen bir kapsamda ele alınabilir. Günümüzde en çok tartışılan 

konulardan “ırkçılık” ve “etnik ayrımcılık”, fotografçının bu konuları ele alırken 

yeniden üretebileceği anlamlar ve sorular (fotoğrafçının duruşu, yaklaşımı, 

37 Cinsiyet tanımlarının,  sosyolojik  ve politik açılımlarını ve tarihsel, kültürel gelişimlerini anlatan 
teori. Cinsiyet, toplumsal cinsiyet, cinsel yönelim ve cinsel pratiklerle ilgili her tür kategorileştirmeye  
karşı duran bir konumlama söz konusudur. 

                                                 



 23 

ideolojisi) göz ardı edilerek incelenemez. Fotoğrafçı bu noktada sadece “belgeleyen” 

bir aracı değil, yorumlayan ve yeniden yorumlanmanın yolunu da açabilecek kişidir. 

 

Dünyanın en eski konularından biri olan acı hakkında araştırılmayı ve 

tartışılmayı olanaklı kılan tarihsel bir birikimden söz etmek mümkündür. Fakat bu 

konudan söz ederken fotoğrafçının varlığı her durumda hesaba katılmalıdır. 

Fotografçının tarafsız bir göz olabilmesinin gerekliliği üzerine birbirinden farklı 

fikirler üretilse bile fotografçının tarafsızlığı adına tartışmanın çok zor olabildiğini 

fotoğraf örnekleri üzerinden ele almak daha anlamlı ve yararlı olacaktır. Bu nedenle 

fotografçı ve izleyicinin bakışı arasındaki aktarımı irdelemek adına voyeurism 

üzerinden ele alınan örnekler çözümlenecektir.  

 

 

2.1.1 Voyeurism ; Suç ve Suçluluk Birlikteliği 

 

Fransızca voir yani görmek, farkına varmak anlamına gelen sözcükten türeyen 

voyeurism kelimesinin birincil anlamı herhangi bir seksüel aktivitenin 

gözetlenmesinden alınan zevktir. Zaman içerisinde toplumsal yaşamdaki mahremiyet 

haklarına dair tüm saldırılar karşısında özellikle başkalarının acıları ve sıkıntılarını 

izlemekten alınan zevk ile örtüşen anlamı Türkçe’ye röntgencilik olarak çevrilmiştir. 

Ancak kelimenin felsefi ve düşünsel altyapısı bugün tüm dillerdeki sözlük karşılığını 

aşmaktadır. Fotoğraf disiplini içerisindeki tartışmalarda önemli ve kapsamlı bir yer 

tutan voyeurism, fotoğrafın doğasında olan voyeuristic eylemlerin içinde doğrudan 

karşılığını bulabilmiştir. 

 

Öncelikle belirtmek gerekir ki voyeuristic bakış bu araştırmada birincil olarak 

fotoğrafı çeken kişinin ekseninden tartışılacaktır. Voyeurism kavramını izleyiciye 

mal eden düşüncelerin aksine röntgencilik ya da geçerli kullanımıyla voyeurism, 

yalnızca bir görüntüye bakabilmenin ya da karşımızda duran görüntüye bakmayı arzu 

etmenin karşılığından farklı olarak, bakmak ve görmek için heyecanlanmak ve hatta 

göstermek ya da her ne için heyecan duyulmuşsa o heyecanın kanıtını sunmak adına 

eyleme geçmektir. 



 24 

 

Sontag ise “Başkalarının Acısına Bakmak” adlı kitabında voyeurism’den 

bahsederken ve daha farklı bir etkinlik alanı tanımlarken şunları söyler: 
Gerçek bir dehşet görüntüsüne çok yakından bakmanın şok edici olduğu kadar 
utanç verici bir tarafının da bulunduğunu gözden kaçırmamak gerekir. Herhalde 
acının en akıl almaz ve aşırı boyutlardaki görüntülerine gözlerini kırpmadan 
bakabilecek insanlar, sadece o acıyı hafifletmek için bir şeyler yapabilecek 
konumdaki (örneğin fotoğrafın çekildiği askeri hastanedeki doktorlar) ya da o 
resimden bir şeyler öğrenmeye niyetli kişiler olabilirler. Onların dışında hepimiz 
- kendimize yüklediğimiz anlam ne olursa olsun -  birer dikizciyiz.38  

 

Bu anlatıda Sontag’ın izleyiciye yöneldiği ve dikizcilik terimini kullanarak 

izleyiciyi voyeurist bakışın etkin öznesi olarak tanımladığı anlaşılır. Oysa izleyici 

olma durumu psikanalitik kuramının kurucusu Sigmund Freud’a göre fetişizm başlığı 

altında değerlendirilebilecek bir duruma daha yakın gözükür. Freud, röntgenciliği 

tanımlarken, sosyal hayatın içerisindeki var oluşuyla çocuk ve yetişkin bakışını 

birbirinden ayırır. Çocuklar öğrenme sürecinde teşhircilik ve röntgenciliği sürekli 

değişim halinde yaşarlarken bir taraftan da cinsel kimlik oluşumlarının temellerini 

atarlar. Yetişkinlerin dünyasında ise durum bundan farklıdır. Sosyal hayata uyum 

sağlama sürecinde kendi sorumluluklarını almaya başlayan ve cinsel kimliği 

şekillenmeye başlayan birey için izleme ve izlenme durumlarının farkındalıklar 

çerçevesinde yeniden düzenlendiği söylenebilir.39  

 

Freud’un takipçisi  Fransız psikanalist ve düşünür Jacques Lacan ise Freud’un 

psikanalitik anlayışını geliştirerek kuramsal çalışmalarını klasik psikiyatri 

geleneğinden ayırır. Lacan’a göre psikanalizin, biyolojik ve sosyal gelişim dışında 

kendi içinde de kategorileştirilmesi gerekmektedir. İmge, simge ve gerçeklik üzerine 

teorileri olan Lacan, biyolojik bir varlık olan insan yavrusunun kültürel bir özneye 

nasıl dönüştüğünü açıklarken “Ayna Evresi” olarak adlandırdığı teorisinde özellikle 

“ego” üzerinden yol alır. Ego, başlangıçta yani ilk 8-16 aylık evre içerisinde imgesel 

yapıya aittir. Çocuk ilk olarak ayna ile tanıştırılarak henüz parçalanmamış olan 

egosunun yıkım sürecine dâhil edilir. Daha sonra simgesel yapı ile imgesel olan 

bastırılmaya başlanır. Simgesel olan, genellikle tanık olduğu kültürel yapının 

38 Susan Sontag, Başkalarının Acısına Bakmak, Çev. Osman Akınhay, 41. 
39 Sigmund Freud, Cinsellik Üzerine, Çev. Dr. Emre Kapkın. 

                                                 



 25 

simgelerinden oluşur40 Lacan’ın, Freud’un teorilerine ek olarak değerlendirilebilecek 

olan teorisi ise bu noktada dikkat çeker. “Bilinç Dışı” olarak adlandırdığı yapı, 

Lacan’a göre simgesel düzenle birlikte gelişir. “Gerçeklik” ise yaklaştıkça simgesel 

verilerle birlikte değişen bir arzu noktası olarak tanımlanır ki “bilinç dışı”nda (belki 

de) daima bu eksikliği tamamlamak için uğraş verilecektir. 

 

Ayna evresini, sınırlı, gelip geçici, gelişim sürecinin tamamlanmasıyla son 

bulacak bir evre olarak düşünmekten çok, insanın yaşam boyu egosuyla verdiği 

savaşta “özne-ben”in mücadelesinin yani kendini inşa etme sürecinin bir aşaması 

olarak düşünmek de mümkündür. Ayna, bir imge olarak “özne-ben”e, “gerçek ben”e 

ulaşıldığına dair bir yanılsamayı tasvir eder. Bu anlamda fotoğrafın doğası ve 

fotoğrafın yansısıyla aynı prensipte birleştirilebilir. Egosunu bütünlemeye, 

yabancılaşmaya ve ötekileştirmeye eğilimli olan “özne-ben”, doymak bilmez bir 

tüketme arzusuyla her şeyi kendi dışında eylemsiz hale getirmeye, hareketsizleştirip 

sahip olmaya, kendine katmaya çalışır ancak zeminin sürekli kaygan ve hareketli 

olduğunu her defasında göz ardı eder. İşte fotoğraflar aracılığıyla “gerçeğin” 

arayışının da böylesi zorlu bir arayışın göstergelerinden biri olduğunu düşünüyorum. 

Ayna evresinde olduğu gibi fotoğraflar ya da fotoğraflardan yansıyan görüntüler de 

tespit etmek ve elde etmek üzerine kurulu bir döngüyü işaret eder. Diğer taraftan ise 

gerçeği olumlamaya yönelik bu çaba her seferinde yabancılaşmayı daha fazla 

besleyebilir. 

 

Lacan’ın bize gösterdiği şey, imgeye karşı yabancılaşmanın egoyla nasıl 

örtüştüğüdür. Egonun oluşumuna katkıda bulunan herhangi bir imge ile özdeşleşme 

anına ve ardından o imgeyi elde etmiş ve imge üzerinde hâkimiyet kurmuş olmanın 

tatminine en yakın durumlardan biri, belki de fotoğraf aracılığıyla kurulan ilişkide 

kendini gösterir. Fotoğraflar aracılığıyla imgeler rahatlıkla fotografçının egosunu 

bütünleyen simgesel, sembolik bir nitelik kazanırlar. Deneyimlenen ego tatmininin 

tutarlılığını, sürekliliğini ve bütünlüğünü sağlayan unsurlardan birinin ise zaman 

içerisinde oluşturulmuş olan sembolik sistemler olduğunu söyleyebiliriz. Sembolik 

40 Saffet Murat Tura, Freud’dan Lacan’a Psikanaliz. 
                                                 



 26 

sistemler özneler-arası, toplumsal ve kültüreldir. Sonuç olarak fotografçı, yaratma 

içgüdüsü ve cesaretini imgeler aracılığıyla var ederken, sembolik sistemlerden 

beslenerek ve her seferinde bir yanılsama algısı yaratmaya çalışarak somut ve aktif 

bir eylemde bulunur. Bu nedenle fotografçının voyeurizm eyleminin de başrol 

oyuncusu olduğu söylenebilir. 

 

Voyeuristic nitelik taşıyan görsel çalışmalar ve voyeur kimliğiyle öne çıkan 

sanatçılara değinmek konu hakkında daha açıklayıcı olabilir. Voyeur kimliğini 

tartışmaları bakımından en önemli isimlerden ikisi Alfred Hitchcock ve 

Michelangelo Antonioni’dir. Bu anlamda her iki yönetmen de görsel yaratma 

pratikleri üzerine çok nitelikli tanımlar geliştirmişlerdir.  Fotoğraf kuramları 

içerisinde sıklıkla atıf yapılarak, fotoğrafçının “yönetmensel” tavrıyla bağlantı 

kurulan bu sanatçıların özellikle voyeuristic bağlam içerisinde okunabilecek 

çalışmaları, fotografçı kimliği ile direk bağlantı kurar. Bahsi geçen çalışmalar 

Hitchcock’un “Arka Pencere”  ve Antonioni’nin “Blow-Up” adlı çalışmalarıdır. Bu 

çalışmaların boş rol oyuncularının mesleği fotoğrafçılıktır. Hitchcock’un kahramanı 

Jefferies’in bir apartman dairesi içinde gelişen sınırlı hareketlerindeki oyunculuğuyla 

sınırlı hareketler içerisinde gerçekleşen film izleme eylemi örtüşür ve her şeyin onun 

objektifi vasıtasıyla görüleceği bir anlamda baştan hesaplanır. Jefferies, komşusunun 

karısını öldürdüğüne ve onun tehlikeli bir kişilik olduğuna dair inancıyla film 

boyunca kanıtlar toplar. Bu röntgencilik eylemi süreç içerisinde abartılı bir hale 

bürünür. Jefferies, komşusunun karısını öldürdüğüne dair gittikçe daha fazla ikna 

olmaya başlar ve elde edemediği kanıtlardan dolayı boşluğa doğru çekilir. Bir 

koltuğa mahkum olmuştur ve tek yapabildiği oturduğu yerden fotoğraf çekmektir. 

 

Antonioni’nin kahramanı Thomas ise Hitchcock’un karakteri Jefferies’in 

aksine genç ve dinamik bir reklam fotoğrafçısıdır fakat o da yaptığı işin sıkıntı verici 

rutini içerisinde boğulmaya başlamış ve bu sıkıntıyı dindirmek için bir yol ararken, 

sokaklarda ve parklarda gezmeye, güzel kadınların fotoğraflarını çekmeye karar verir. 

Bir gün bir gezinti dönüşü karanlık odada yaptığı agrandisman sırasında iki kat 

büyüttüğü görüntünün içinde, çalılar arasında bir ceset olduğunu keşfeder. Filmin 

ismi olan “Blow-Up” fiili bu agrandisman işlemini tarif eden bir kelimedir. 



 27 

Thomas’ın sıkıcı yaşamının orta yerinde bir anda bir heyecan belirir. Hemen 

ardından ise bu heyecan iki genç kızın erotik oyununun kurbanı olduğu bir sınava 

dönüşür ve Thomas farkında olmadan bir cinayetin tanığı olduğunu keşfeder. 

Thomas bu agrandisman sayesinde keşfettiği cesetle birlikte vizörün ardından 

baktığında şeylerin ne olduğu ile ilgili gerçeklik görüsünü yitirdiğini fark eder ve 

böylece film boyunca tekrarlanan cesedin fark edilir hale geldiği görüntüyü gerçeklik 

ve görünümler arasındaki farkı yineleyen bir motif olarak izleriz. Jefferies ise aradığı 

kanıtın gerçek görüntüsüne hiç bir zaman ulaşamaz ve aslında bu onun için önemli 

de olmayabilir; onun için önemli olan şey daha çok, “gerçeği” keşfetme duygusu ve 

heyecanıdır.  

 

“Arka Pencere”nin final sahnesinde Jefferies’i filmin başındaki gibi 

koltuğunda uyurken görürüz, ancak bu sefer koltuğun arkası pencereye dönüktür ve 

Jefferies’in iki bacağı da kırıktır. Jefferies’in dersini alıp almadığına ya da hâlâ 

kısıtlanmış hissedip hissetmediğine dair soru işaretleri bırakarak bitirirken, 

Hitchcock film boyunca izleyiciyi voyeuristic dürtülere teşvik eder. 

 

“Blow-Up” filminin sonunda Thomas’ın durumu ise daha belirsizdir. Thomas 

gittikçe görüntüler ve gerçeklik arasındaki farkın ayrımına varamayacak bir ruh 

haline gömülür. Başa dönmüştür ve elindeki baskı delilleri de çalınmıştır. Filmin 

sonunda bir pandomim kurgusu olan tenis maçında bir süre sonra Thomas’ın 

duyduğu gerçek tenis maçı vuruşlarını yani topun sesini duyarız. Bu pandomim 

sahnesi, gerçek ile görüntüler arasında kaybolmuş bir adamın dışavurumu gibidir ve 

görüntü de yavaşça silikleşerek kaybolur. 

 

Hitchcock “Arka Pencere” filmindeki karakterler üzerinden önemli 

sorgulamalar yapar. Jefferies kız arkadaşına: “suç işlememiş olduğunu kanıtlasan 

bile, uzun odaklı objektifler ile birini gözetlemek etik mi sence?” diye sorar. Kadın 

“Arka Pencere etiği üzerine çok iyi değilim” diye cevaplar. Jefferies’in hemşiresi 

Stella Jefferies’in etkinliğini bir çeşit “Vitrin Alışverişi”ne benzeterek voyeurist 

eylemini sorgular. Burada aslında Hitchcock’un yönetmen olarak kendi voyeurist 

etkinliğine bir gönderme yaptığını anlamak güç değildir. Antonionni’nin karakteri 



 28 

olan Thomas ise fotoğrafçı olduğu için bütün kapıların kendisine açılacağından o 

kadar emindir ki, etik probleminin farkında bile değildir. Bir kadın onu parkta 

durdurduğunda ve kız arkadaşıyla birlikte gözetlenmenin nesinin doğru olduğunu 

sorduğunda, Thomas kendinden emin bir biçimde “Çünkü ben bir fotografçıyım” 

diyecektir. Mesleğini söylemenin, profesyonelliğini tarif ettiğine inanırken bu 

unvanın onu toplumsal ihlaller konusunda özgür kılacağını da düşünmektedir. 

Aslında bu fotoğrafçının bir anlamda sık karşılaşılan kibirli görünüşünü de 

doğrulayan bir örnektir. Thomas ve Jefferies, fotoğraf çekmenin gizli tuzaklarını 

kendilerinde keşfetmişler gibi görünür. Birer başyapıt olarak görülen bu filmler 

aslında Antonioni ve Hitchcock’un kendi voyeristic etkinlikleriyle yüzleşmeleri 

olarak da okunabilir. Kitleler ile buluşacak bir film çekerken görsel tekniklerin 

büyüleyiciliğiyle ve belirgin karakter analizleriyle sinema izleyicisini ele geçirme 

planının ipuçlarını verirler. Böylece filmlerin karakterleri çoğunlukla çarpık ve acı 

yüklü olan yaşantılarıyla, izleyiciler arasındaki “masum” görgü tanıklarından birer 

röntgenci yaratma planını yönetebilirler. 

 

Sonuç olarak, görüntü üreten insanların bir takım konularla yüzleşirken sahip 

oldukları bilinç akışı izleyicinin görüntülerle buluşma anından oldukça faklıdır 

diyebiliriz. Voyeurism, ele aldığımız örnekler aracılığıyla da fark edebileceğimiz gibi 

karşılıklarından birini fotoğraf prensibi içerisinde bulur. Hitchcock ve Antonioni’ye 

ait yorumları akılda tutarken, karşılaştırmalı olarak analiz edilebilecek fotoğrafçılar 

üzerinden voyeurism’i tartışmak konunun daha somut biçimde anlaşılmasını 

sağlayacaktır.  

 

New York şehrindeki ünlü “The Museum of Modern Art” (Modern Sanat 

Müzesi) tarafından dünyanın en önemli fotoğrafçılardan biri olarak kabul edilen 

Ukrayna kökenli Amerikalı fotoğrafçı Weegee’nin asıl mesleği “Daily News” 

gazetesi için suç mahalli şipşakları çekmekti ve çoğu fotoğrafı da bu gazetede isimsiz 

yayınlanıyordu. Asıl adı Arthur Fellig olan fotoğrafçıya Weegee (Ouija) takma ismi 

verildikten sonra Fellig hep bu ismi kullandı. Weegee arketip inanışa göre, izinsiz 

musallat olan cinlere verilen genel isimdi. Weegee’ye, bir olay yerine herkesten önce 

giderek, kendisini neredeyse hiç göstermeden, hızlıca fotoğraflarını çekip gitmesi 



 29 

nedeniyle bu takma ismin verildiği ve kendisinin de bu fikri oldukça benimsediği 

söylenir. 

 

Kariyerine 1924 yılında “Acme Newspictures”da bir karanlık oda teknisyeni 

olarak başlayan Weegee, 1930’larda basın fotografçısı olarak New York’ta birçok 

dergide ve haber ajansında çalışmış; 1935 yılından sonra ise tamamen serbest bir 

fotoğrafçı olarak dergilere ve ajanslara çalışmalarını dışarıdan satarak fotoğrafçılığa 

devam etmiştir. 

 

Weegee’nin fotoğraflarında en çok dikkati çeken şeylerden biri, çağın temel 

basın fotoğrafçısı ekipman ve yöntemlerini kullanarak (1/200 f/16 gibi değerler ve 

4x5 inch kamera ile) çektiği fotoğrafların çoğunun flaşla ve yaklaşık on metre 

uzaklıktan hızlıca elde ettiği görüntüler olduğu hissini izleyiciye kolaylıkla 

geçirebilmesidir. Kullandığı yöntemin yöneldiği konunun huzursuzluğunu izleyiciye 

dolaysız olarak aktarabilmek konusunda Weegee’ye yardımcı olduğu söylenebilir. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
     Fotoğraf 2.1: Weegee, Crime scene (Suç mahalli), NYC 

 

Arabasının arka bölümünü tamamen bir karanlık odaya çeviren Weegee, 

vaktinin neredeyse tamamını olay yerleri arasında seyahat edip, geri kalan zamanı 



 30 

arabasında bu çalışmaların baskısını yaparak geçirirdi. Taşınabilir bir polis telsiziyle 

olayların haberini polislerle birlikte eş zamanlı alır, hatta suç mahalline bazen 

onlardan önce bile ulaşırdı.  

 

   

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
          Fotoğraf 2.2: Weegee, Crime scene (Suç mahalli), NYC 

 

Amerikan ruhunun ve refahının görkemi içinde genişleyen New York gibi 

metropollerin Weegee’nin fotoğraflarına Amerikan rüyasının romantizmi olarak 

değil, Amerikan kabusunun sansasyonel hali olarak yansıdığını söylemek 

mümkündür. Amerikalı yazar Gordon Theisen “Staying Up Too Much Late” 

(Kalmak İçin Çok Geç) adlı kitabında Weegee’yi analiz eder. Theisen’e göre 

fotoğraflar, çekilen ıstırap ile parlamaktadır. Kentlerin en modern, en güçlü 

görünüşleri içerisinde ister kazara ister tutkuyla ya da acımasız bir hesaplaşma 

sonucu olsun, ölüm “modern bir cehennem” gibi yansıtılmıştır.41 

 

41 Gordon Theisen, Staying Up Much Too Late: Edward Hopper's Nightawks and the Dark Side 
of the American Psyche.   

                                                 



 31 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
       Fotoğraf 2.3: Weegee, Crime scene (Suç mahalli), NYC 

 

Theisen’in “modern cehennem” saptaması ikonografik olarak kötülüğe yaptığı 

bir atıf olarak okunabilir.  Modern tasvirlerde Cehennem çoğunlukla yer altında, 

ateşler içerisinde kavrulan, karanlık, acılı bir sonsuz sorgu mekânı olarak tasvir edilir. 

Theisen, geceye ve karanlığa teslim olan modern şehirlerin yüzüne bakışını çevirmiş 

ve güçlü flaş ışığıyla karanlık konuları aydınlatan Weegee’yi, bu karanlığın içindeki 

acıları körüklemekte olan bir cehennem zebanisi olarak tanımlar. Yazılarında 

Weegee’nin, suç mahalli ile ilgili delil toplamaktan çok işlenen suçun şiddetli bir 

biçimde görünürlük kazanmasıyla ilgilenmekte olduğu izlenimi yaratır. Fotoğrafları, 

amacının olayları çözmek olduğuna dair ipuçları barındırmaz, aksine fotoğraflarına 

toplu olarak bakıldığında, sanki işlediği suçtan sonra suç mahalline geri dönen bir 

seri katil gibidir. Weegee çoğu kişinin izleyici olarak güçlükle bakabileceği şeyleri 

fotoğraflamıştır. Bu deneyimi yaşarken onu tanıyan birçok kişinin de anlattığı gibi 

insanlar arasında kameranın ardına gizlenerek dolaşmış fakat buna karşılık 

konularına gerçek bir röntgencinin bile giremeyebileceği bir mesafesizlikle 

yakınlaşmıştır. 



 32 

Weegee’nin kullandığı güçlü flaş ışığıyla karanlık sokaklarda yaşanan dramları 

aydınlatma biçimine ve konular karşısında aldığı konuma bakarak, kompozisyon ve 

ışık değerleri bakımından fotografik mükemmeliyetin peşinde olmadığı söylenebilir. 

 

 

 

 

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
         Fotoğraf 2.4: Weegee, Crime scene (Suç Mahalli), NYC 

 

 Weegee, konularını romantikleştirme amacını gütmez ve belki de bu bakış 

açısıyla konunun soğuk ve ifadesiz yüzünü vurgular. Fotoğrafları yan yana dizilip 

bakıldığında, özenle bir araya getirilmiş bir koleksiyona bakıldığını düşündürecek 

kadar bütünlüklüdür ve tekrarlamak gerekirse, bu bir seri katilin kendisi için 

hazırladığı koleksiyona benzer. Çağrışıma yol açması nedeniyle, Amerikalı 

yonetmen David Fincher’ın Seven (Yedi) filmi ile bağlantı kurulabilir. Filmin ana 

karakteri olan seri katil Jonathan Doe (John Doe), yüzünü ilk olarak bir fotografçı 

olarak gösterir seyirciye. Senarist ve yönetmen filmin oldukça sıradan bir diyalog 

sahnesinde katili devreye sokar ve izleyicinin dikkati bu kişiyi akılda tutmak için 

yoğunlaşmaz. Dedektifin ve tabi ki dolaylı olarak izleyicinin yüzüne çakan güçlü flaş 

algı dağınıklığına neden olur ve amaçlanan gerilim bu şekilde sağlanmış olur. 

Ardından dedektif: “nasıl bu kadar çabuk olabiliyorlar, anlamıyorum” yorumunu 

yapar. Basın fotoğrafçılığı etiğine kayan bu saptamanın aslında Weegee’yi tartışırken 

sürekli değindiğimiz fotoğraf yöntemi ile neredeyse bire bir örtüştüğü söylenebilir. 



 33 

   Fotoğraf 2.5: Weegee, Crime scene (Suç Mahalli), NYC 
 

Bir seri katil olan Doe ile fotografçı Doe arasındaki bağlantıyı kurmak, metafor 

olarak görüntü diline yerleşmiş bir bilginin eseridir. Fotoğrafta yaşanan ‘mikro 

ölümün’42 faili fotografçı ile gerçek bir suçun faili arasındaki fark, bir şekilde her iki 

durumda da bir suç işlendiği yönündeki düşünceyle birlikte ortadan kalkar. 

Fotoğrafçı bu durumda artık sadece bir voyeur değildir, voyeurist etkinliği sonucunda 

ve psikanalitik çözümlemeler düzeyinde, olayın faili ile aynı çalışma prensibi içinde 

değerlendirilebilecek kişidir. 

 

Acı ve zevk birlikteliği adına başka bir örneğe geçmeden önce şu bilgileri 

vermek yararlı olacaktır: Milattan önce 4. yy. da Yunan düşünür Aristoteles, zıtlıklar 

kuramından hareketle acı ve zevk arasında bir ilişkinin olduğunu söylemiştir. 

Aristoteles’e göre insan, zevk veren şeylere yönelip acı veren şeylerden uzak 

durmaya güdümlüdür. Psikiyatrist Dr. Morten L. Kringelbach ise 2009 yılında 

42 Bu tanımlama Fransız düşünür Roland Barthes’a aittir: Fotoğraf, doğruyu söylemek gerekirse, 
benim ne özne, ne nesne, ama bir nesneye dönüştüğünü hisseden özne olduğum o gizli anı temsil eder: 
o anda ölümün (arada kalan olayın) bir mikro çeşidini yaşarım... Camera Lucida, Çev: Reha 
Akçakaya, 6:45 Yay., 5.Baskı, 2011, s.26. 

                                                 



 34 

yayınlanan araştırmasında 43 , acı ve zevk ilişkisinin insanın evrimi için gerekli 

olduğunu belirtir. İnsanın bir şeylerden kaçınmak ve yakın durmak arasındaki farkı 

hayatta kalabilmesi için bilmesi gerekir. Karşıtlar Teorisi olarak bilinen teori birçok 

düşünür ve bilim insanı tarafından insanın yaşamına normal bir şekilde devam 

edebilmesi için gerekli görülmüştür. Teoriye göre, eğer acı hissi yükseliyorsa zevk 

ortamdan uzaklaşır; zevk hissi yükseliyorsa acı hissi azalır ve bu hisler 

deneyimlendikçe insan bunları baskılamayı ya da açığa çıkarmayı öğrenir. Acı 

konusunda çalışmalar yapan Norveçli psikiyatr Siri Leknes ve İngiliz anestezi  

profesörü Irene Tracey bu konuda şu örneği verirler: “Çok büyük bir yemek ödülü 

var ve sadece az miktarda acıya mal olacak, sonunda acının verdiği 

memnuniyetsizliği yok ederek zevk verici bir ödül için kara geçilecek.”44 Sonrasında 

ise her durum için belki de aynı motivasyonun geçerli olabileceğini önerirler ve 

hayatta kalabilmek için en iyi kararı vermek konusunda bunun bir ölçme yöntemi 

olabileceğini söylerler. 

 

Zevk ve acı birlikteliğinin insanlar üzerinde ağır etkilere sebep olduğu 

durumlardan birinin histeri olduğu söylenebilir. Bu bağlamda Fransız nörolog Jean-

Martin Chorcot’nun Salpêtriére akıl hastanesinde yaptığı fotografik incelemelere ait 

örnekleri çözümlemek bağlamı netleştirecektir. Fransız düşünür ve tarihçi Georges 

Didi-Huberman, yaşadığı dönem içerisinde histeri ile ilgili o güne dek bilinen her 

şeyi alt üst eden Chorcot’un keşiflerinden sonra Freud’un ilk yayınını histeri üzerine 

verdiğine ve ilk oğlunun ismini de Jean-Martin koyduğuna dikkat çeker. Didi-

Huberman’ın “Histerinin Keşfi” adlı yayınına dek ise Fransız uzmanın buluşları soru 

işaretleriyle kalmıştır. 

 

Chorcot 1862’de Salpêtriére akıl hastanesinin baş hekimidir ve Chorcot’un 

yaptıkları tanınıp üne kavuşunca beş binin üzerinde kadın laboratuvarlara, konferans 

salonlarına ve fotoğraf stüdyolarına akın eder. Fotoğraf stüdyolarını konuyla ilgili 

araştırmalarında aracı olarak kullanma fikri Chorcot’ya aitti ve aslında bu nedenle 

43  Morten L. Kringelbach and Kent C. Berridge, Towards A Functional Neuroanatomy of Pleasure 
And Happiness, 479–487. 
44 S. Leknes, J.C.W. Brooks, K. Wiech, I. Tracey, Pain Relief As An Opponent Process: A 
Psychophysical Investigation, 794–801. 

                                                 



 35 

Chorcot pek çok yönden bir görsel sanatçı olarak tanımlanıyordu. Chorcot’nun, yeni 

çağın keşfi olan fotoğrafın büyüsüne kapılarak, fotoğrafları bilginin yayılmasında bir 

araç olarak gördüğü düşünülebilir. Fotoğraf henüz çok yeni bir keşif olduğu için, 

Chorcot bu konunun uzmanları ile çalışmayı doğru bulur ve araştırmalarında 

fotoğrafçılığı meslek olarak yapan kişilerden yardım alır. 

  

Ancak diğer taraftan, Didi-Huberman’ın da üzerinde durduğu gibi fotoğraflara 

konu olan kadınların uzun poz sürelerine dayanabilmesi ve kontrol altına alınarak 

fotografik takibinin yapılabilmesi için eter gibi uyuşturucu maddelerle uyuşturup 

deneylere zorlanmaları bu araştırmanın belki de bugün en çok eleştiri alan 

yöntemiydi. Bu açıdan bakıldığında bugün sadece tıbbi bir kanıt olarak değil aynı 

zamanda da fotografik bir söylem olarak değer gören bu fotoğraflar, sadece 

voyeurism başlığı altında okunmazlar, aynı zamanda doktorların sadist uygulamaları 

olarak da insan haklarını ilgilendiren araştırmaların içerisinde yer alırlar. 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
       Fotoğraf 2.6: Jean-Martin Charcot, Iconographie photographique de la  
       Salpêtrière (Salpêtriére’in Fotografik İkonografisi), 1878 
 

 



 36 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
           Fotoğraf 2.7: Jean-Martin Charcot, Iconographie photographique de la  
           Salpétriére (Salpêtriére’in Fotografik İkonografisi), 1878                                                                                  

 

Bu yeni tekniğe olan ilgi, bu kadınların kendi acı dolu deneyimlerine ilaveten 

kötü şöhret edinmelerine, hatta tutkunun merkezine yerleştirilmelerine neden 

olmuştu. Bu voyeurist yaklaşım hastalığa ait dramatik belirtilerin, özellikle felç 

olmuş hallerin, spazmların ve kasılma nöbetlerinin fotoğraflar sayesinde ölümsüz 

hale gelmesini sağlamıştı. Charcot’un belgeleri, “Salpêtriére’nin İkonografik 

Fotoğrafları” adıyla, yine bir doktor olan Bouneville ve fotoğrafçı P.Regnard 

tarafından 1877-80 tarihleri arasında üç bölüm olarak yayınlanmıştır.  

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 



 37 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
            

 Fotoğraf 2.8: Jean-Martin Charcot, Iconographie photographique de la  
              Salpêtrière (Salpêtriére’in Fotografik İkonografisi), 1878 

 

Fotoğraflara sıklıkla konu olan ve bugün artık neredeyse kanıksanmış 

görüntüsüyle Chorcot’un en ünlü hastası Augustine’in Dr. Bourneville tarafından 

cinsel tacize uğradığı kaydedildi. Kısaca bu genç kadınlar, o dönem için belki de 

yalnızca tıp bilimine değerli hizmet verildiği düşüncesiyle fotoğraflanmışlardı, fakat 

fotoğrafın kitleler tarafından sürdürülen tüketiminin bir sonucu olarak görsel 

sanatların ve etik tartışmalarının da merkezine çekilmişlerdi. 1887-89 arası her Salı 

ve Cuma günü halka açık sergilerde bu kadınların fotoğraflarını bir sanat eseri gibi 

sergilendi. Davranış bilimi derslerinin bir parçası olarak bu fotoğrafların basılarak 

sergilenmesini isteyen kişi Chocot’ydu ve bu durumda voyeurist etkinliğin bir öznesi 

konumundaydı. 

  



 38 

Amerikalı psikiyatr ve yazar George Frederick Drinka 2006 yılında yaptığı 

araştırmada Hunerman’ın katkılarını şu şekilde analiz eder:  

 
Didi-Huberman fotoğraflarda görünen histerik atakların, erotik birer pandomim 
olduğu yönünde açıklamada bulunur. Çarmıha gerilen Mesih pozlarını andıran 
çalışmalarda acının tasviri, ikonografik düzenlemelerle ve teatral rollerle 
sahneye koyulmuştur. Huberman’a göre bu fotoğraflar, izleyicinin tekrarını 
istemesi dolayısıyla sadece hayran olunabilir, başkalaşıma tanıklık edebilir ya da 
serseme dönüşe yoldaşlık edebilirler.45 

 

         Fotoğraf 2.9: Jean-Martin Charcot, Iconographie photographique de la  
         Salpêtrière (Salpêtriére’in Fotografik İkonografisi), 1878 

 

Huberman tarafından dikkat çekilen önemli noktalardan biri ise bu doktorların 

histeri hastalarının erotik düşlerine çekilmiş olduklarıdır. Voyeurist bir merakla 

bulguları görsel olarak tekrar üretmiş olan doktorlar Huberman’a göre aslında bir 

anlamda kadınların zayıflığını yeniden üretmişlerdir. Bu anlatı akla hemen İngiliz 

yazar ve sanat eleştirmeni John Berger’in ünlü saptamasını getirmektedir. Erkeklerin 

sahip olduğu dürtünün “bakmak” ve “izlemek” iken kadınların “izlenen” olmak 

durumu karşısında aldığı tavır kendi varlıklarını “izleyenin” gözüyle algılamalarını 

geçerli kılmıştır. Bu saptama, özellikle kadınların voyeurist iştahın nesnesi olmasını 

anlaşılır hale getiriyor olsa da çağımızın feminist mücadelelerinin de alt metnini 

45 George Frederick Drinka, Book Review The Invention of Hysteria: Charcot And The 
Photography of The Selpêtriére, 294. 

                                                 



 39 

kurgulamasına yardımcı olmuştur. Bu çerçevede kimliksizleştirilen ve toplumsal 

yapı içerisinde acı çeken kadın, voyeurizm in biricik nesnesi olma durumunu, 

fotoğraf sanatındaki yeni söylemler aracılığıyla bir bakıma kendi avantajına 

dönüştürerek kullanmaktadır. İlerleyen bölümlerde bu yeni söylemler üzerinden 

örneklerle ayrıntılı okumalar yapılacaktır. 

 

Çalışmaları sado-mazoşist olarak da nitelenen Mapplethorpe’un fotoğraflarının 

çözümlenmesine geçmeden önce sado-mazoşist kavramı hakkında bilgi vermek 

yerinde olacaktır. Seksüel sadizmin uygulayıcısı olduğu ve aynı zamanda bu 

uygulamalar üzerine saptamalarda bulunduğu için “sadizm” kelimesi Fransız 

aristokrat ve felsefe yazarı Marquis de Sade’dan esinlenilerek yaratılmıştır. 

“Mazoşizm” kelimesi ise Avusturyalı yazar Leopold von Sacher-Masoch’dan gelir. 

O da tıpkı Marquis de Sade gibi güçlü yazım diliyle uygulamalarının ve 

fantezilerinin kalıcılığını sağlamıştır. 

 

1905’de Freud, “Cinsellik Teorisi Üzerine” adlı çalışmasında sadizmi ve 

mazoşizmi ayrı ayrı ele alarak çocukluk çağlarındaki beklenmedik olaylardan 

kaynaklanan psikolojik rahatsızlıklar olarak açıklamıştır. Fransız düşünür Gilles 

Deleuze ise “Coldness and Cruelty” (Kayıtsızlık ve Zalimlik) adlı makalesinde 

“sado-mazoşizm” kelimesini modern mazoşizm örmeği olan Sacher-Manosh’un 

“Kürklü Venüs” kitabında ele alındığı biçimiyle türetilmiş bir kelime olarak 

reddetmiş ve mazoşizmi aktif kılma niyetini, arzuyu yoğunlaştırmak ya da 

memnuniyeti geciktirmek için korkuyormuş gibi yapmak olarak tarif etmiştir. Bunu 

aşırılaştırmak ise cezalandırarak ödülü geciktirmektir. 

 

Modern psikolojiye göre sado-mazoşist arzunun neden keyifli bir yanı 

olduğuna dair birçok teori mevcuttur. Bazılarına göre, bir rol üstlenip onu 

tamamlamak ya da umutsuz talepleri iyileştirmek için bir kaçış olduğudur ve bunun 

hayatın stresinden, sorumluluğundan, suçluluk duygularından kaçmak olduğunu 

söylemek mümkündür. Bazılarına göre ise, bir gücün baskısı altında olmak, 

çocukluğuyla ilgili bir takım şeyleri baskılamaya, uzakta ve güvenli bir yerde 

tutmaya yardımcı olur. Birçok modern analizciye göre cinsel deneyimlerden 



 40 

bahsederken çok net sınırlar çizilemeyeceği için bu durumun bir hastalık olarak 

kabul edilmesi zordur. Amerikalı pskiyatr Dr. Joseph Merlino’ya göre “eğer bu 

deneyimi yaşayan iki tarafta memnun ise bir sorun yoktur, fakat taraflardan biri 

memnun değilse o zaman bir sorun mevcuttur.”46 

 

Sado-mazoşist etkinlik bağlamında fotoğraflarıyla bugün bir fotografik ikon 

olarak değerlendirebileceğimiz fotoğrafçılardan biri Robert Mapplethorpe’dur. 

Amerikalı sanat tarihçi Richard Meyer’e göre “Mapplethorpe’un  sado-mazoşist  

işlerinde “öteki” adıyla örtük olarak adlandırılan mağdur ve ucubelerin fotoğrafları, 

kültürel yapının baskın gücü tarafından, normatif izleyicinin tüketimine sunulan ve 

belgesel fotoğrafçılığın geleneksel işlevini yerine getiren çalışmalar olarak 

görülmüştür.”47 

 

Diğer taraftan Mapplethorpe gibi toplumsal bağlamda “ötekileştirme” sorunsalı 

üzerine çalışan sanatçıların söylemleri, sado-mazoşist imajları avangart bağlama 

dâhil edip, sanat ve belgeseli birbirine yaklaştırma çabalarına işaret eder. 

Mapplethorpe’un fotoğrafları aslında alt kültür erozyonundan ziyade fotografçının 

kimliğine dair arayışları içerir ve onun fotoğrafları eşcinsel sado-mazoşizminin 

merak objeleri olmaktan çok uzaktır. Meyer’e göre, “Mapplethorpe ve onun sado-

mazoşist çalışmaları yıkıcılığın ortadan kaldırmasına bir çare olarak değil, ‘yeninin 

şoku’nu ve sanat piyasanın arzusunu belgesel açıdan doyurmak için 

konumlandırılmıştır.” 48  Mapplethorpe’un sanatının izleyiciyi içsel sorgulamalara 

çağırdığı söylenebilir. Bu fotoğrafların gösterdiği en önemli şeylerden biri alt kültüre 

ait bir takım özgürlük alanlarını yine o kültüre ait bir dil birliği ile vurgulayarak 

belgesel kuralları yıkmaktır. Mapplethorpe esas olarak fotoğraflar aracılığıyla, 

eşcinsel sado-mazoşizm sahasına giren ve yaşamadan bilmenin imkânsız olduğu 

durumları gösterir şeklinde özetlenebilir. 

 

46 David Shankbone, Interview with Dr. Joseph Merlino, Wikinews. 
47 Richard Meyer, Imagining Sadomasochism: Robert Mapplethorpe and the Masquerade of 
Photography, 65. 
48 A.g.k., 65.  

                                                 

http://en.wikinews.org/wiki/Dr._Joseph_Merlino_on_sexuality,_insanity,_Freud,_fetishes_and_apathy%23Gender_identity_and_Heteronormativity
http://en.wikipedia.org/wiki/Wikinews


 41 

Mapplethorpe’un bakış yönü Alfred Hitchcock’un bir yönetmen olarak 

kendisini filmlerinde konumlandırışından çok uzak değildir. Yönetmen tavrını 

benimsemiş fotografçılar ve sanatçılar için söylenebileceği gibi, voyeuristic tavrın 

eşsiz nesneleri tam olarak kendileridir. Voyeurism, aynı zamanda röntgenci kimliğin 

hâkimiyetini tarif eden bir konumdur ve bir eser yaratıcısı için kendi mahremiyet 

alanının yıkımını gösteriyor olmak kendi voyeuristic bakışını onurlandırmak olarak 

da okunabilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

   Fotoğraf 2.10: Robert Mapplethorpe, Self-Portrait (Otoportre), 1978. 
 

1978 tarihli otoportreden sonra Mapplethorpe hem böyle bir fotoğraf çektiği 

için, hem de gösterilen sado-mazoşist faaliyetin erotik nesnesi olduğu için 

sansürlenmişti. Amerikalı eleştirmen Hilton Kramer’e göre, “zorlama, aşağılama, 

kan dökme, acı verme gibi erotik ritüelleri yüceltmek ve teşvik etmek üzere 

tasarlanmış bu tip fotografik imgelerin sergilenmesi, kamu ahlakının ihlal 



 42 

edilmesinden başka bir şey değildir”.49 Mapplethorpe izleyicilerin bakışları önünde 

bu deneyimi kanıt olarak sunduğu sırada yüzünde hiç bir erotikleşmiş acı ifadesi 

sezilmemektedir. Ayrıca Mapplethorpe bu fotoğrafta aynı anda hem itaatkâr hem de 

dominant olarak fotografçı ve nesnesi kavramlarına da dikkat çeker ve bu anlamda 

hem gözetleyen hem de gözetlenendir. Boğa yılanı kırbacını ve duruşunu tam 

karşıdan görülebilecek şekilde fotoğraf kadrajı içine konumlandırması nedeniyle 

Mapplethorpe’un aslında kendini röntgenlediği ve kendi durumunu fetiş bir fotoğraf 

nesnesi gibi gösterirken izleyiciyi de itaatkar bir düzleme çektiği söylenebilir. 

 
Meyer’e göre “Mapplethorpe belgesel fotoğrafçılığın süper turist tutumunu 

radikal bir biçimde reddetmektedir. Sado-mazoşizmi tarif ederken izleyicinin önüne 

kendi bedenini koyan Mapplethorpe: Ben bunun bir parçasıydım, fotoğrafçıların 

çoğunun bu yönde dezavantajları var, bunun bir dezavantaj olduğunu düşünüyorum, 

onlar yaptıkları işin bir parçası değiller. Onlar sadece röntgenci ve bu nedenle 

benden oldukça farklılar” 50  demektedir. Mapplethorpe’un röntgencilik tarifi ve 

kendini bu anlamda röntgenci olarak görmemesi tam da bahsettiği nedenlerden ötürü 

röntgencilik algısında bir çelişkiye yol açabilir. Çünkü aslında onlar yaptıkları işin 

bir parçası değiller ve bu nedenle de röntgenciler derken voyeurizm’in içkin bir 

eylem oluşu üzerine aykırı bir görüş sergiler. Mapplethorpe kendisini ortaya 

koyduğu çalışmaların bir nesnesi olarak konumlandırırken ya da kendisinin de dâhil 

olduğu kültürel yapıyı çalışırken aslında bir voyeur gibi davranır. Tıpkı bir voyeur 

gibi, yabancılaşmayı ortadan kaldırdığı ve bu görüntüleri elde etmek ve göstermek 

konusunda kendisine bir aidiyet atfettiği için voyeurist bakışa yakın durur. Daha önce 

de tanımlamaya çalıştığım gibi yabancılaşma ve ego arasındaki ilişkinin bir parçası 

olan fotografçı daima kendini bütünleme ihtiyacı ile hareket etmekteyse 

Mapplethorpe’un bu ilişkinin öznesi olan fotoğrafçılardan biri olduğu söylenebilir. 

Bu anlamda Mapplethorpe’un kendini bütünleme arayışı, doyumsuz bir röntgencinin 

iştahını çağrıştırır. Öte yandan, “eşcinsel sado-mazoşist alt kültürü” tanımlarının, 

Mapplethorpe’un gösterdiklerinden ibaret olduğunu düşünmek oldukça sınırlayıcı 

olabilir ve sadece Mapplethorpe’un kimliğiyle kabul edilebilir olasılığı baskın hale 

49 Bkz. (33), Barrett, 184. 
50 Bkz. (47), Meyer, 65. 

                                                 



 43 

gelir. Mayer bu durumu şöyle ifade eder: “Eşcinsel maçoluk erkek vücudunun kas 

yapısına açıkça hitap eden bir imaj olduğu için, kasten başkasının arzusu ile 

paramparça olma olasılığını kurgular.”51 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

           Fotoğraf 2.11: Robert Mapplethorpe,  
           Elliot and Dominick, 1979    Fotoğraf 2.12: Robert Mapplethorpe, Whip 
      Blur(Kırbaç Hareketi), 1977 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
         Fotoğraf 2.13: Robert Mapplethorpe, Bryan Ridley 
         and Lyle Heeter, 1979 

 

51 A.g.k., 67. 
                                                 



 44 

Mapplethorpe, açıkça sadomasoşizmin erotikleşmiş acısını temsil eder. 

Modellerini, deri kostümler ve kelepçelerle, gay sadomazo fetiş kimliği giymiş 

olarak fotoğraflar. Mapplethorpe'un sunduğu kodlarla, acı (ve zevk) bir tür 

maçolukla birlikte sahnelenir ve bu fotoğrafları cinsel acıyı önerirler. 

  

Mapplethorpe’un  sadomazoşist çalışmaları AIDS fobisini tetiklemiş, ya da en 

azından AIDS fotoğrafları olarak görülmüştür. Whitney Müzesi'ndeki sergisi 

sırasında Mapplethorpe'a ait 1988 retrospektifi hakkında yazarken, Amerikalı 

araştırmacı gazeteci ve yazar Dominick Dunne Vanity Fair okuyucularını uyarır.  

Dunne, Mapplethorpe’un vizyonunun viral tehlikesini vurgularken bundan vahşi bir 

durum gibi bahseder. AIDS’i kullanarak, hastalığın etiyolojisindeki52 faktörlerden 

biri olarak gördüğü Mapplethorpe'un sadomazoşist eşcinselliği üzerinden çıkarımlar 

yapar. Meyer’e göre “Mapplethorpe’un çalışmalarının sansürü sırasında, AIDS 

paniği ve homofobinin şiddetli belirtileri ifşa edildi. 1987 yılında AIDS'li insanların 

karantinaya alınması çağrısında bulunan Cumhuriyetçi Senatör Jesse Helms, 1989 

yılında Mapplethorpe'un fotoğrafları için de karantina talebinde bulundu. NEA 

finansmanına dair Senato duruşmaları sırasında Helms, sanatçının “AIDS’le gelen 

ölüm”ünden bahsettikten sonra, fotoğrafları için bir açıklama yaptı. Helms bu 

açıklamasında Mapplethorpe’un çalışmaları hakkında şunları söyledi: Bu hasta bir 

pornografidir. Fakat Mapplethorpe’un bu hasta sanatı kaçınılması gereken bir olay 

olarak görülmüyor. Ülke sınırlarımız içerisinde bu mide bulandırıcı müstehcenliği 

sergilenmektedir... Ülke çapında bu hastalık sanat adı altında gösterilmektedir 

gerekçesiyle Sayın Başkan’a gidebiliriz” 53  Amerikan kültürünün kirlenişinden 

topyekûn Mapplethorpe’u sorumlu tutan tavrıyla Helms, HIV mikrobunu böylece 

onun çalışmalarının temeline indirgemiş ve Mapplethorpe ve fotoğraflarındaki 

aktörleri toplum dışına ittiğini ilan etmişti. 

 

Bu sansürlü dönem boyunca, Mapplethorpe'un hastalığı ve AIDS sonucu 

ölümü tartışılırken, tüm fotografik üretimi yeniden izlendi ve bir çeşit AIDS laneti 

olarak tekrar sınıflandırıldı. Mapplethorpe, bir anlamda eşcinsel erkek sanatçıların 

52 Hastalığın nedenlerini inceleyen bilim dalı. 
53 A.g.k.,74. 

                                                 



 45 

temsiliyken, kısa sürede çoğu eşcinsel AIDS hastası insanın temsili haline geldi. 

1988 tarihli otoportresine istinaden Interview Magazine’in editorü Ingrid Sischy’nin 

işaret ettiği gibi: “Robert Mapplethorpe güvenle, hatta meydan okuyarak karşıladığı 

deneyimlerini ve duygu yüklü vücudunun açıklarını anlatmak, yetersizliğini 

belirtmek için sanki bakışlarını radikal biçimde kameraya çevirmiştir. Pratikte her 

adı anıldığında, AIDS onun kimliğinin bir parçası olarak akla geldi ve şimdi bu 

hastalık nedeniyle çalışmalarına kendisinin hasta olduğu yönündeki fikirlerin 

karşılığı gibi bakılıyor.”54 Sischy, bahsi geçen bu Mapplethorpe’a ait otoportrenin 

AIDS hastalığını imlemek için, popüler basında çoğaltıldığı gerçeğini tartışır. Oysa 

Mapplethorpe’un otoportresi tıpkı diğer fotoğrafları gibi, bu eleştirilerin ötesinde 

okumalar yapabilmesine olanak tanır. 

 

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
   Fotoğraf 2.14: Robert Mapplethorpe, Self-Portrait (Otoportre),  
   1988 

 

54 A.g.k.,75. 
                                                 



 46 

1988 tarihli otoportrede Mapplethorpe siyahlar içinden beliren aydınlık yüzü 

ve kurukafa bastonu kavramakta olan yumruğuyla güçlü bir duruş sergiler ve bu 

duruş Mapplethorpe’un kendisini temsil yetkisini elinde tuttuğu izlenimini verir. 

AIDS’in görsel yansımaları Robert Mapplethorpe’un yüzünde izlenebilirken, diğer 

taraftan fotografik dilde çok bilinen ve sık tekrarlanan mağdur fotoğraflarından 

farklıdır. 

 

Kafatası figürü, günümüzde modern tüketimin de en belirgin figürlerinden 

biridir. Kaynağı ise Voodoo inanışının temel ritüellerine dayanır. Voodoo inanışında 

hastalık ve ölüm kötü ruhların etkisi olarak görülür. Kafatası ise, hasta insanlar için 

ruhsal ve fiziksel sağlığı geri kazanmada yardımcı bir simge niteliği taşır. Voodoo 

rahipleri aynı zamanda şifacıdırlar ve bunun en önemli göstergesi ellerinde tuttukları 

ve enerjilerini biriktirdikleri bastonlarıdır (eski adıyla asa), bu bastonun topuzunda 

biriken enerji ile konsantre olurlar ve ardından insanları tedavi edebilecek enerji için 

ayin yaparlar.55 Bu bastonun topuzu ise tıpkı Mapplethorpe’un fotoğrafında olduğu 

gibi kafatası figürü bezelidir. Yeniden doğuşun işareti olan ve atalarının iyi ruhlarını 

temsil eden kafatası figürü doğru şekilde yönlendirilmiş yeni bir hayata geçişin 

sözünü vermektedir. Ayrıca baston (asa) figürü, birleştirici lider olma niteliğini 

taşıyan varlıkların da simgesi olarak, tarih boyunca başka toplumsal ve kültürel 

ritüeller içerisinde de yer bulmuştur. 

 

Bu anlamda Mapplethorpe’un 1988 tarihli otoportresi ile ilgili farklı bir okuma 

yapmak mümkündür. Bu fotoğrafın, AIDS hastalığının göstergelerini açık bir şekilde 

barındırdığı söylenebilir. Fakat bu göstergeler, Mapplethorpe’un sansüre uğramasına 

yol açan ve medyatik tepkilerin temsil ettikleri anlamların göstergeleri değildir. Belki 

de Mapplethorpe’un otoportresi hastalık durumuyla uzlaşan bir şifacının temsili ve 

aynı zamanda acı ile uzlaşmaya dair bir seçimdir. Kendisini içinde yaşadığı kültürün 

ve o güne dek gösterdiklerinin birleştirici lideri olarak ilan eder. Tüm eleştirilerin 

aksine bir hezeyan ve bir yıkım göstermez bu fotoğrafı. Fotoğrafın tonlarındaki 

zıtlığın hastalıklı görüntüyü desteklediği söylenebilir, fakat Mapplethorpe gerek 

55 Milo Rigoud, Secrets of Voodoo,35-36. 
                                                 



 47 

kuvvetli duruşuyla gerekse bastonundaki figürün simgesel nitelikleriyle hastalığa 

teslim olan bir mağdur görünümünde değildir. Bu nedenlerle Mapplethorpe’un 1988 

otoportresi için yeniden doğuşun parodisini sahnelemektedir çözümlemesi yapılabilir. 

 

Son olarak Nan Goldin’in fotoğraf yaklaşımı ve voyeur kimliğini çözümlemek 

fotoğrafçının voyeurism’in etkin öznesi oluşuna dair iyi bir örnek oluşturacaktır. 

Goldin tarafından gösterilen fotoğraflar,  sadece onun kendi yaşam yolculuğu 

sırasında tanıştığımız insanları ve ortamları göstermezler. Bu fotoğraflar aynı 

zamanda insanların hırpalanmış varlıklarının birer delilidirler. Fotoğraflarını çektiği 

insanlar Goldin’in arkadaşlarıdır. Goldin’e göre, kendi kişisel ilişkilerini ve kendine 

ait yaşam öyküsünü anlatmak için fotoğraflanmışlardır. Bu bağlamda “doğrulama 

deneyiminin” iyi birer örneğidirler diyebiliriz. Ayrıca, dönemin kültüründen gelen 

belirgin etkilerden izler taşırlar ve bir sinema filmi gibi izlenebilecek dil bütünlüğüne 

sahiptirler. 

 

Voyeuristic bakışı da içeren bu fotoğraflar, hem sıradan ve günlük fotoğraflar 

olarak kabul edilebilir hem de Goldin’in sanat çalışmaları olarak değer görürler. 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 Fotoğraf 2.15: Nan Goldin, Greer and Robert on the bed (Greer ve Robert Yatakta), NYC, 1982 



 48 

Yukarıdaki fotoğrafta, Greer ve Robert ile ilgili kimlik ve özgeçmiş bilgileri 

yer almaz, onun yerine Goldin’in tüm fotoğraflarında olduğu gibi bu fotoğrafta da 

yıkıntı içindeki bedenlere bakıyor olmak, tükenme, ve bütün bir dünyanın yavaş 

yavaş kaybolması gibi hislerin açığa çıktığı söylenebilir. Goldin ailem dediği Greer 

ve Robert gibi bohem hayatlar yaşayan insanların günlük yaşantılarını 

fotoğraflamaya odaklanmıştır. Bu fotoğraflar hem şaşırtıcı ve hem de trajiktir. 

Geleneksel toplum kuralları dışında yaşayan toplulukların hayatlarını fotoğraflayan 

Goldin, bu insanların yaşamlarına dâhil olmuştur. Kısacası Goldin, şiddeti, 

bağımlılığı, umudu ve 1980 – 90 yılları arasında içinde yer aldığı toplulukların AIDS 

ile birlikte büyük yıkımını belgelemiştir. 

 

Gilles’in fotoğrafındaki gibi kişisel ve toplumsal alan arasındaki sınırda dolaşır 

Goldin ve bunu yaparken, fotoğraflarıyla kendi tarihine ait günlükler tutar. Bunun 

nedenini 19 yaşında intihar eden kardeşinin hiç fotoğrafını çekmemiş olmasına da 

bağlar. Gilles’in hastanedeki görüntüleri kaçınılmaz ve onarılamaz bir kayıp olur 

Goldin için ve bu görüntüleri onun kendi yasını öngören görüntüler olarak okunabilir. 

Goldin, kendi çalışmalarını öncelikle onun için en önemli şey olan, kayıpları ile başa 

çıkmanın bir girişimi olarak tanımlar. Bu yüzden, hayatının önemli bir parçası haline 

gelen bu insanları yeterince çok fotoğraflarsa onlara sonsuza dek sahip olabileceğine 

dair, acıyı romantize eden, nostaljik bir bakışa sahip olduğu söylenebilir. Amerikalı 

feminist çalışmalar uzmanı Sarah Ruddy’ye göre Goldin siyasi bir haçlıdır, 

homoseksüelliği görünür ve estetik yapar. Diğer taraftan da bu nedenle, yani 

arkadaşlarının hayatlarının ve ölümlerinin açık seçik görüntülerini üreterek istismar 

edilmelerine yol açtığı düşüncesiyle eleştirilir. Kendi tarihinin önemini savunan bir 

feministtir. Goldin kendi mağduriyetini gösterdiği için başka feministler tarafından 

tepki görmüştür, bazen bu güvenlik açığı nedeniyle sadece estetik değerlere önem 

veren bir artist olmakla suçlanmıştır. Goldin’in çalışmaları nostalji ve acıya dair 

getirdiği bakış yönünde eleştirilmiş, bellek yapısının ve eylemlerinin anlamı üzerinde 

durulmuştur.56 

 

56 Sarah Ruddy, "A Radiant Eye Yearns from Me": Figuring Documentary in the Photography 
of Nan Goldin, 350. 

                                                 



 49 

  Fotoğraf 2.16: Nan Goldin, Gilles Dusein ve Gotscho, 1992-1993 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 
 
                 

 Fotoğraf 2.17: Nan Goldin, Gilles Dusein, 1992-1993 
  

 
 

 
 

 



 50 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
  

 Fotoğraf 2.18: Nan Goldin, Gilles Dusein, 1978 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 Fotoğraf 2.19: Nan Goldin, Nan one month after being battered  

   (Nan Dövüldükten Bir Ay  Sonra), 1984 

 

Objektifi sıklıkla kendi şiddetli yaşamına ve kendi yüzüne de çevirmiştir. 

Goldin kendi fotoğraflarını güvenli seks benzetmesiyle tarif etmiştir: “Birinin 

fotoğrafını çekmek ona dokunmanın bir yoludur… kucaklamaktır… Benim 

fotoğraflarım genellikle erotik arzunun kaynağıdırlar… Tıpkı güvenli seks 



 51 

gibidirler” 57  Bahsettiği yaklaşımla bir anlamda voyeur kimliğini de tanımlar. 

Görsellerinin çoğu belirli bir zaman aralığından ve AIDS virüsüyle tahrip olmuş bir 

topluluktan gelir. Güvenli seks terimi, AIDS’in yıkıcılığı karşısında icat edilmiş gibi 

gözükmektedir ve kültürel olarak Goldin’in projeleri ile özelleşen belirli bir 

toplulukla ilişki kurar. Güvenli ve riskli olma arasındaki diyalektik, bu huzursuzluk, 

Goldin’in kendi tarihini ve tabiatını, bu tarihin içinde nerede ve nasıl konumlandığını 

gösterir. 

 

Goldin’in çalışmaları bir kayboluş anını tarif ederler. Bu kayboluş anı sessizlik, 

teslimiyet, ölüm gibi birçok forma bürünebilir. Ruddy’ye göre, “Goldin’in 

çalışmalarında mekânlar bölünmüştür ve içe dönük bir geçmişleri vardır, 

başkalarının okumasına izin verilmez parçalardır bunlar, birikmiş zamanlar açığa 

çıkar fakat biriktirilen hikâyeler gibi esrarengiz bir zaman aralığında kalırlar.” 58 

Goldin, arkadaşlarının, gece hayatındaki gençlerin, aşıkların, uyuşturucu 

bağımlılarının yaşam hikâyelerini belgelemiştir. Ruddy’ye göre “ dünyanın herhangi 

bir yerinde yaşayan insanların hikâyeleriyle kesişir ve özel bir tarih algısı 

başlatırlar.”59 

 

Goldin birçok arkadaşını kaybetmişti; bu arkadaşlar da kendi arkadaşlarını 

kaybetmişlerdi ve Reagan yönetiminin politikaları sadece AIDS hakkındaki korkuları 

tetiklemiş, kayıplarla ilgilenmemişti. Birçok insan hastalanıp öldü ve bu kayıplar 

tarih tarafından yok sayılmaya çalışıldı. Korku ve kendinden nefret etme hali 

Goldin’in içinde bulunduğu topluluğu da tüketti. O topluluktan geriye kalanlar olarak 

Goldin’in fotoğrafları bir kayıt niteliği taşımaktadırlar. Örneğin “Cookie’nin Dosyası” 

adını verdiği çalışma Provincetown’dan başlar ve 1989’da Cookie’nin ölümüne dek 

devam eder. Bu nedenle bugün Goldin’in bu ve daha birçok çalışmasına yaşananları 

tanıklık etmiş olması nedeniyle önem atfedilir. 

 

57 A.g.k., 353. 
58 A.g.k., 358. 
59 A.g.k., 358. 

                                                 



 52 

   Fotoğraf 2.20: Nan Goldin, Cookie at Vittorio’s casket 
  (Cookie Vittorio’nun Tabutu Başında), NYC, 16 Eylül, 1989 

 

Bazı eleştirmenlere göre etik değerler bakımından kararsızlıklar yaşadığı 

kaydedilen Goldin, zaman zaman “ailem” dediği topluluklar içerisinde olup bitenleri 

fotoğraflama konusunda hassasiyet yaşadığını ve her şeyi fotoğraflamayı 

seçmediğini dile getirir. Bu gibi durumlarda çelişkiler ve kendi içinde çatışmalar 

yaşayan Goldin için fotoğraflama eylemi en samimi eylemlerden biri değildir. Belki 

de voyeur kimliği ile çatışan Goldin, izleyiciye hislerini fotoğraflar aracılığıyla 

aktardığında, aslında bir anlamda izleyiciye daha yakın, gösterdiği dünyaya ise daha 

uzak bir mesafede konumlanma riski olabileceğini fark etmişti. 

 



 53 

          Fotoğraf 2.21: Nan Goldin, Clinic at the Hospital (Hastanede Bir Klinik), Belmont, 1988 
 

“Hastanede Bir Klinik” adlı fotoğrafta hem yas hem de umut aynı anda 

okunabilir. Görüntü bulanıktır, karanlık bir gökyüzünün kısmen merkezine yerleşmiş 

bir bina vardır ve fotoğraf mavi renk hâkimiyetindedir. Goldin’in pek çok 

fotoğrafında olduğu gibi, figürlerin ilişkisi ve mekân rahat anlaşılır değildir ve bu 

fotoğrafta binanın hayalet görünümü izleyiciyi zamanın gerçekliğinden koparabilir. 

Binanın pencerelerinden süzülen ışıklar güvenlik için bırakılmıştır ya da şafak 

vaktidir ve ışıkların uyumayanlara ya da tüm gece bakım gerektiren hastalara ait 

olduğunu düşündürür. Gece, genellikle korkutucudur, ışık konfor demektir; fakat 

havanın bu fotoğraftaki gibi belirsiz aydınlığı içinde göze çarpan yalnız bir ışık 

konfor hissinden çok korku hissini büyütür ve aslında Goldin’in fotoğraflarındaki 

tüm ışık ve mekân kullanımları için aynı yorumu yapabiliriz. Bir izleyici bu 

fotoğrafa baktığında yukarıdaki tespitlerden başka çok az şey söyleyebilir. Goldin 

yarı karanlıkta dışarıda durmuş, bu fotoğrafı çekmiştir ve yerdeki kar birikintileri 

havanın soğuk olduğu yönünde ipuçları vermektedir. Goldin hastane içerisinde olan 

biteni gösteriyor olsaydı, belki de bu kadar tedirgin edici olmayacaktı. Belirgin bir 

tedirginlik hissi yaşatması dışında bu fotoğraf hakkında bilinenler Goldin tarafından 

yapılan açıklamalar doğrultusundadır. Işığın geldiği yerde neler yaşandığı, Goldin’in 

tedirginlik veren konumu ve buna benzer birçok soru ile birlikte Goldin bir bakıma 



 54 

izleyiciyi arafta bırakır. İzleyiciyi kendi gözlerinden görmeye davet eden Goldin, 

Hitchcock gibi, Antonioni gibi belki de kendisiyle ve voyeurist kimliğiyle olan 

hesaplaşmasını izleyicinin tanıklığından faydalanarak yapar. 

 

 

2.1.2 İçeriden Bakmak, Dışarıdan Bakmak 

 

Fotoğraflar hakkında yapılan kuramsal eleştirilerde çok sık karşımıza çıkan 

“içeriden ve dışarıdan bakmak” söylemlerinin görsel kültürde belirgin şekilde 

izlenebilecek olan örnekler üzerinden yeniden ele alınması doğru okuma 

alışkanlıkları kazanmak bakımından önemlidir. Bu bağlamda, incelemenin konusu ile 

bağlantı kurulacak sanatçılardan ilki ressam  Francisco Goya’dır. 

 

Goya, özellikle savaş betimlemeleriyle, hem resim tarihinde hem de görüntü 

retoriğinde bir dönüm noktasını imler. O güne dek işlenen savaş betimlemelerinde 

yapılan kahramanlık vurgusu Goya’nın resimlerinde görülmez. Ayrıca, kompozisyon 

ve perspektif kurallarına aykırı stili ile de dönemi içerisinde fazlasıyla eleştirilmiştir. 

Fakat daha da önemlisi sahip olduğu bakış açısı ile gerçek görüntüye mümkün 

olduğu kadar yaklaşmasıdır. Fransız ressam Théodore Géricault'nun “Medusa'nın 

Salı” isimli eseri ve Eugène Delacroix'nın “Halka Yol Gösteren Özgürlük” isimli 

tablosu o dönemin kahramanlık algısını yücelten devrimci sanat eserlerine örnek 

olarak verilebilir.  

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 



 55 

 
  

   

  

        

  

 

  

  

  

   

  

        Resim 2.1: Théodore Géricault, Le Radeau de la Méduse (Medusa'nın Salı), 
        1818 - 1819 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
       Resim 2.2: Eugène Delacroix, La liberté guidant le peuple  
       (Halka Yol Gösteren Özgürlük), 1830 

 

 

 

 

 



 56 

 

       

 

  

  

        

  

  

        

 

 

 
     Resim 2.3: Francisco Goya, El tres de mayo de 1808 en Madrid  
     (3 Mayıs 1808 Madrid), 1814 

 

Goya eserlerinde içgüdüsel başkaldırıyı ve tümden otorite karşıtlığını imler. 

Hollandalı sanat tarihçi Fred Licht, Goya’nın Mayısın Üçü adlı eserini şu şekilde 

çözümler; 

 
Mayısın Üçü hiçbir katarsis anını anlatmaya çalışmaz. Bunun yerine 
mahkûmların öldürülüşü, cinayetin mekanik bir şekilde anlatıldığı bir dizi 
hareketle gösterilir. Kaçınılmaz son ise resmin sol alt bölümünde yere serilmiş 
şekilde yatan adamın cesedidir. Tabloda yüceltiye yer yoktur, adamın başı ve 
vücudu yeniden hayata dönmesini engelleyecek derecede biçimsizleşmiştir. 
Kurban estetik ya da manevi zarafetten uzaktır. Resmin geri kalanında 
izleyicinin gözü, merkezi yatay eksen üzerinde gezinir. Sadece yerde yatan 
kurban için bakış açısı değişir ve izleyici parçalanmış vücudu görmek için daha 
aşağıya bakar.60 

 

İkonografik olarak, ellerini yukarı kaldırmış adamın duruşu İsa'nın çarmıha 

gerilişi ile bağdaştırılır. Papalığın renklerine gönderme yapan kıyafetlerinden, avuç 

içindeki stigmata’ya kadar incelemeleri ve ikonografik okumaları yapılmış olan 

eserde, imlenenin aksine ebedi bir kurtuluş için yaşamı feda etme fikrine rastlanmaz. 

Amerikalı Felsefeci Jay M. Bernstein, Goya’nın acıyı laikleştirdiğini savunur: “Bir 

60 Fred Licht, Goya: The Origins of the Modern Temper in Art, 122,124. 
                                                 



 57 

zamanlar yalnızca dinî açıdan ele alınabilen ağıt kavramı, Goya ile birdenbire yoğun 

bir insanlık olasılığı haline gelmiştir.”61 

 

3 Mayıs 1808’in ardında beliren bir mucize olmadığı söylenebilir. İdam 

mangasının şiddetini “gerçek” –miş gibi göstermeye çalışır ve bu dehşete izleyicinin 

tanıklık etmesini sağlar. Licht’e göre Goya’nın eserinde, “vurulmak üzere olan adam, 

diğer kurbanların bir parçası gibi gösterilmiş, bireyselliği ile 

kahramanlaştırılmamıştır. Adamın hemen aşağısında kanlı ve biçimsiz bir ceset 

yatmaktadır; arkasında ve çevresinde kısa bir süre sonra kendisiyle aynı kaderi 

paylaşacak diğerleri vardır. İlk kez tek başına şehit olmanın asaletinin yerini 

boşunalık, düzensizlik, kutsal cinayetin zulmü ve isimsizlik almıştır.”62 

 

Bu incelemede özellikle yer verilmesi yerinde olacak örnek Goya’nın Savaşın 

Felaketleri adını verdiği eserleridir. Goya’nın “Savaşın Felaketleri” adını verdiği 

çalışmaları, bugün dünyaya servis edilen ve savaşın felaketlerini gösteren 

fotoğraflardan, yani neredeyse her gün tanık olunan görüntülerden çok farklı değildir. 

Goya’nın 1812 ve 1820 yılları arasında İspanyol Bağımsızlık Savaşı sırasında 

ürettiği bu gravürler, savaş suçlarını ve yaşanan acıları tüm açıklığıyla gözler önüne 

serer. Goya’nın gravürleri, bu savaşın görsel kayıtları olarak düşünülebilir ve bu 

açıdan bugün savaş fotoğrafları için de geçerli olduğu gibi bu gravürler birer kanıttır 

denebilir. Ayrıca Goya tasvirlerini kısa metinler ile birleştirmiş ve her resim için 

farklı altyazılar tasarlamıştı. Bu altyazılar Goya’nın savaş ve çekilen acılar 

karşısındaki ideolojik tavrı hakkında izleyiciye fikir verebilir özellikteydi. Bu 

anlamda, günümüzde fotoğrafların altına yazılan açıklayıcı ve yorumlayıcı metinlerle 

kurduğu güçlü bir benzerlik dikkat çekicidir. 

 

 

 

 

61 Susie Linfield, Acımasız Aydınlık, Çev. M. Emir Uslu, 225. 
62 Bkz. (60), Licht, 122. 

                                                 



 58 

 Resim 2.4: Francisco Goya, Los desastres de la guerra (Savaşın Felaketleri), 1812-1820 
 

Bu gravürler gerçek görüntülere benzerlikleri dolayısıyla savaşın eşsiz 

kanıtlarından biri sayılsalar da, aslında önemli bir farkla böyle olmadıkları 

söylenebilir. Goya bu sahneler yaşanırken orada değildi. Öyleyse bu tasvirleri bu 

denli “gerçek” -miş gibi kurgulaması nasıl mümkün oldu? Bu noktada “içeriden 

bakış” a değinilmesi gerekir. Goya, içerisinde yaşadığı toplumun ve kültürel yapının 

bir üyesiydi. Fiziksel olarak o an bu acıları yaşamıyor olsa da, bu acıları yaşayan 

insanlar Goya’nın da insanlarıydı ve sonuç olarak yaşananların tasvirleri yine 

“Goya’nın Hayaletleri”ydi. 63  Biraz daha açıklayıcı olmak gerekirse, yaratıcı 

yeteneği temsil eden kişi tıpkı Goya örneğinde olduğu gibi çalıştığı konu ile ilgili 

sosyal ve kültürel bağlamlarda bir aidiyet duygusu taşıyorsa, o konunun fiziksel ve 

düşünsel getirileri hakkında fikir sahibidir. Yani ait olduğu, içine doğduğu, içinde 

yaşadığı coğrafya ya da kültür içerisinde bir olay meydana gelmişse, bu olay 

karşısında ait olduğu ortamın vereceği tepkileri kestirebilir ve duyumsayabilir. İçinde 

bulunduğu yapıya dâhil olmayanların aksine, bir olayın hangi boyutlarda yaşandığı 

hakkında daha nitelikli bilgi sahibi olur. 

63 Milos Forman, Goya’nın Hayaletleri ( Goya’nın hayatını konu aldığı aynı isimli sinema filmi), 
2006. 

                                                 



 59 

İspanyol ressam Pablo Picasso da toplumunun acılarına içeriden tanıklık etmiş 

ve bugün yaşanan dehşetin bir ikonu sayılan “Guernica”yı resmetmişti. Kübizm ve 

Sembolizmin sanattaki en önemli temsilcilerinden biri olarak görülen Picasso arzu, 

acı ve klostrofobi gibi konularla ve devrimci ruhunu yansıttığı eserleriyle sanat 

tarihine çok büyük bir miras bırakmıştır. 1937'de, İspanya İç Savaşı sırasında Nazi 

Almanya’sına ait 28 bombardıman uçağının 26 Nisan günü İspanya'daki Guernica 

şehrini bombalamasını anlatan Guernica adlı eseri İnsanlık tarihinin en güçlü 

protestolarından biri olarak simgeleşmiştir.64 John Berger “Picasso’nun Başarısı ve 

Başarısızlığı” adlı kitabında Guernica’nın başarısından bahseder ve şu yorumu 

getirir: “Sivil halkı sindirmek için bombalanan ilk şehir Guernica oldu. Hiroşima’da 

aynı hesaba göre bombalandı. Böylece Picasso’nun kendi ülkesinde görece küçük bir 

olay konusunda gösterdiği kişisel protesto, sonradan dünya çapında önem kazandı. 

Bu gün milyonlarca insan için Guernica adı, tüm savaş suçlularını mahkum eden bir 

sözcük oldu.”65 

 
  
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  Resim 2.5: Pablo Picasso, Guernica, Madrid, 1937 

 

Bu bakış açısından yola çıkarak, aynı zamanda fotografik gözlem 

yöntemlerinden biri olarak kabul edilen “içeriden bakmak” ve “dışarıdan bakmak” 

tartışmaya açılabilir. Özellikle fotoğraf eleştirisi metinlerinde rastlanan “içeriden 

64 7,76 m eninde ve 3,49 m yüksekliğindeki bu anıtsal tablonun öykülediği  saldırıda  1.600 kişi 
hayatını kaybetmiş, çok fazla sayıda kişi de yaralanmıştı. 
65 John Berger, Picasso’nun Başarısı ve Başarısızlığı, Çev. Müge Gürsoy Sökmen, Yurdanur 
Salman,175.   

                                                 



 60 

bakmak” ifadesinin bir olumlama, “dışarıdan bakmak” ifadesinin ise genellikle bir 

olumsuzlama olarak kullanılması dikkat çekicidir ve bu durumun yanlış okumalara 

neden olmaması açısından da “içeriden ve dışarıdan bakmak” kavramlarının yeniden 

ele alınması gereklidir. 

 

Daha somut bir biçimde ele almak gerekirse, fotoğrafçının seçtiği konuya olan 

kültürel, sosyal, dinî, duygusal bağlarının yakınlığı ve uzaklığı ile çektiği 

fotoğrafların anlatım kalitesi genellikle özdeşleştirilir. Eğer fotoğrafçı fotoğrafın 

nesnesine yakınlık duyuyorsa bu içeriden bir bakış olarak nitelenir ve genel itibariyle 

de izleyiciye yansıtılan bu içeriden bakış, fotoğraf çeken kişinin “gerçeğe” olan 

sadakatini onaylar. Dışarıdan bakış ise profesyonel bir tanıklık olarak kötüye 

kullanıma açıktır ve tekinsiz fotoğrafçının ahlâkî sorumluluğuna hiç durmadan atıfta 

bulunulur. Bu durumda, bir ortama dışarıdan dâhil olan göz ya bir hayal kırıklığına 

yok açar ya da bir kahraman olur. İçeriden tanık olmaya yüklenen anlam ise çok 

farklıdır. Amatör bir göz bile olsa, içeriden bakan kişinin dürüst bir çaba gösterdiği 

var sayılır ya da görev addedilir. Aslında fotoğraflardaki anlamın, fotoğrafçının 

varlığından ve ideolojilerinden bağımsız olup olamadığını bir kez daha tartışmak için 

bu iki yaklaşımı da ele almak gereklidir. Fotoğraflar ve fotoğrafçılar ile ilgili bu gibi 

davranışsal durumların  bizi fotoğrafların anlamı ve etkisi ile ilgili hep aynı sonuca 

götüremeyeceğini örneklerle ele almak konuyu netleştirecektir. Amerikalı fotoğrafçı 

ve kuramcı Ken Light “Çağımızın Tanıkları” isimli kitabında konuyla ilgili şu 

yorumu yapar: “Görüntülediğiniz insanlarla yoğun bağlantı kurmak fotoğrafçılığın 

ilk şartıysa, ikincisi de kendinizi kollamaktır. Olayların çok fazla içinde olabilirsiniz 

ya da yeterince içine giremeyebilirsiniz. Yapılması gereken tek şey onları doğru 

anlamaktır. Bunun tek yolu da sürekli olarak kendinizi sorgulamaktır.”66 

 

Daha önceleri ülkesindeki krizler ve bu krizlerin fotografik şiddeti üzerine 

çalışan Hindistan kökenli fotografçı Dayanita Singh’in en sarsıcı çalışmalarından biri 

çocuk seks işçileri üzerinedir. Hindistan üzerine çalıştığı dönemlerde Hint 

toplumunun kanayan yaralarından biri olan AIDS virüsünün etkilerini gözlemlemeye 

66 Ken Light, Çağımızın Tanıkları, Çev. Hüseyin Yılmaz, 16. 
                                                 



 61 

çalışan Singh’in içeriden bakan bir göz olarak yapmaya çalıştığı işler, acıları ve 

yanlışlıkları gösterdiği için kendi toplumu tarafından çoğu zaman kızgınlıkla 

karşılanmıştı. Buna karşılık Ana Akım Medya (Amerikan basını vs.) tarafından bu 

çalışmalar “içeriden bakan” bir gözün gerçekleri göstermek konusundaki ustalığı 

olarak övgüler toplamıştı. 

 

   Fotoğraf 2.22: Dayanita Singh, Twelve-year-old Marie, waits to be put on the job herself  
    (12 yaşındaki Marie, çalışmayı bekleyen seks işçisi), Bombay, 1990 

 

Aslında Singh, Hindistan’da orta sınıfa mensup bir ailenin kızı olarak dünyaya 

gelmiş ve fotoğrafladığı Hindistan’dan çok daha farklı bir yapının içine doğmuştu. 

Singh’e göre Hindistan için çok yeni bir şey sayılabilecek bir olgu olan orta sınıfa 

mensup olmak, onu aidiyetler üzerine düşündürmüş ve ne toplumunun geleneklerine 

ne de modern toplum ideallerine göre yetişmemiş olduğu duygusunu yaşatmıştı. 

Yukarıdaki örnekte görülen seks işçileri çalışmasının ardından Singh, ait olduğu 

Hindistan orta sınıfını belgelemeye karar vermişti. Fakat Singh’e göre, “fotoğraflar 

editörlerin istediği fakir egzotik Hindistan’ı göstermekten çok uzaktı. Singh, bir 

editörün, Bu Hindistan değil ki! dediğini anımsıyor. Bunlar Londra’daki ya da New 



 62 

York’taki Hintlilerin fotoğrafları.”67 Daha önce acılarını ve yıkımlarını gösterdiği 

için ülkesi tarafından dürüst olmamakla suçlanan Singh, şimdi ana akım medya 

tarafından suçlanıyordu. 

 

Singh örneğinde içeriden bir bakışla ülkesinde olup bitenleri fotoğraflayan bir 

fotoğrafçının yaşadığı olumsuz deneyimlerin fotoğrafların kullanımında belirlenen 

bağlam ve ortam etkinliğinin bir sonucu olduğunu görebiliriz ve içeriden ya da 

dışarıdan bakmanın çok kaygan zeminler üzerine oturan söylemler olduklarına tanık 

oluruz. İçeriden bakan göz, bulunduğu toplumun değer yargılarını sarsarcasına 

yaşananları açık edebilir ve güveni yitirme tehlikesi ile karşı karşıyadır; diğer 

taraftansa uluslararası bağlamda en sağlam kaynaklardan biri olma güvencesini 

kazanabilir. Ayrıca ana akım medyanın, bu örnekte olduğu gibi etnik kültürel 

yapılardaki zorluklara ve sosyal yaralara karşı bir tür açlık beslediği söylenebilir. Bu 

nedenle de içeriden bakışı destekler. 

 
 

 

           

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
          Fotoğraf 2.23: Dayanita Singh, Untitled Family (İsimsiz aile), Bombay, 1993 

 

Amerikalı din ve tarih profesörü David Shneer “Picturing Grief” (Çileyi 

Fotoğraflamak) adlı makalesinde Robert Capa, Joe Rosenthal ve Alfred Eisenstaedt’ı 

67 A.g.k., 159. 
                                                 



 63 

eleştirmektedir. Shneer’a göre en önemli belgesel fotoğrafçılar oldukları halde II. 

Dünya Savaşı’nda yaşanan dehşetli durumları göstermemiş olmaları anlaşılır bir 

durum değildir. Shneer’a göre, “Capa, Rosenthal ve Eisenstaedt gibi fotoğrafçılar, 

Nazi zulmünü Sovyet meslektaşlarının aksine hiçbir zaman gözler önüne 

sermemişlerdir.” 68  Özellikle Capa ve Rosenthal Yahudi asıllı, Eisenstaedt ise 

komünist Alman olması nedeniyle Shneer’in hedefi olmuştur. Bu fotoğrafçılardan 

çekilen acıları kendi acıları olarak yaşayıp, göstermeleri etnik ve politik kimlikleri 

göz önüne alındığında tek gerek şart gibi gözükmektedir. 

 

Amerikalı tarih kuramcısı Susie Linfield ise konuyu Shneer’dan çok daha 

farklı bir biçimde ele almaktadır;  

 
Örneğin Natchway’ın ve hatta herhangi günümüzün hiçbir fotomuhabirinin ölüm 
kamplarını fotoğraflama şansını es geçmesini hayal etmek imkânsızdır – bu 
Capa’nın 1945 yılında yaptığı bir seçimdi. Hatıratı Slightly Out of Focus’ta  
Capa şöyle yazmıştır: Ren Nehri’nden Oder Nehri’ne dek hiç fotoğraf çekmedim. 
Toplama kampları fotoğrafçı kaynıyordu. Ancak sanırım bu hikâyenin tamamı 
değildi. Capa bir toplumsal gerçekçi veya bir zafer sevdalısı değildi ve ıstırap 
veya yenilgiyi ifade etmekten çekinmiyordu. Malroux gibi Capa da insanların 
kolayca ezilebileceği gerçeğinden asla kaçmamıştır. Ancak çalışmalarından 
görüldüğü üzere, mutlak derecede aciz ve aşağılanmış, tanınmaz derecede 
işkence görmüş ve tam anlamıyla saf kurban haline getirilmiş, yaşayan ölüleri – 
Primo Levi’nin yorgun, buruk ve yenik köleler olarak anımsadıklarını 
fotoğraflamaktan kaçınmıştır. Capa’nın kampların dehşetini reddetmesi veya göz 
ardı etmiş olması söz konusu değildir – her şeyden önce, Macar bir Yahudi 
olarak bu imkânsızdır; ancak insana dair her şeyin yadsındığı o kampları aklı 
almıyordu. Klasik trajedilerde der Irving Howe insan yenilir; Soykırım’ da ise 
insan imha edilir. Capa’nın aldığı yol nihilist bir boşluğun değil, trajik bir 
anlamın içerisindedir.69 

 

Robert Capa gerçekten de hem bir Macar hem de bir Yahudi olarak özellikle 

Sovyet topraklarındaki toplama kamplarında fotoğraf çekmemişti; fakat bunun yerine 

o toplama kamplarına götürülen ailelerin ıssızlaştırdığı kasabalarda dolaşıp, 

yıkılmışlık ve terk edilmişlik hikâyelerine odaklanmıştı. Bu tavrın aslında Shneer’ın 

iddialarının aksine içeriden bakan göze ait bir tavır olduğunu söyleyebiliriz. 

Capa’nın kendi aidiyetine dair içselleştirdiği acıları o kamplarda fotoğraf çekmesini 

engellemiş olabilir, fakat sonuçta bunların her biri birer spekülasyondur; çünkü bizler 

68 David Shneer, Picturing Grief: Soviet Holocaust Photography at the Intersection of History 
and Memory, 31.  
69 Bkz. (61), Linfield, 197. 

                                                 



 64 

herhangi bir konuya içeriden tanık olan gözü ancak fotoğrafları aracılığıyla anlamaya 

çalışabiliriz. Bundan ötesi elimizde değildir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  Fotoğraf 2.24: Robert Capa, Spain (İspanya), Madrid, Winter 1936-1937 
 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
   Fotoğraf 2.25: Robert Capa, France (Fransa), June-July, 1944 



 65 

Belgesel fotografçıların en sık başvurduğu yöntemler içerisinde bir olayın 

metaforlar yardımı ile anlatımı dikkat çeker. Bize gösterdikleri sahnenin içerisindeki 

tedirginliği ve geç bir zaman dilimi hissini aktarmak için başvurdukları bu yöntem en 

belirgin şekilde yıkımın görüntüsüne tanık olduğumuz fotoğraflar aracılığıyla iletilir. 

Bu fotoğraflarda yaşanmış bir olaydan geriye kalmış olan şeyler müdahale edilmeden 

verilirken zamanın gerçekten durmuş olabileceği hissi doruğa taşınır. Bu bakış 

açısına fotoğrafçı Cheng Yuyang’ı örnek olarak gösterebiliriz. Barrett’in ifadesiyle 

Cheng Yuyang: “Batı Çin bölgesindeki dağlık alanda bulunan Sichuan eyaletini 

vuran ve 70.000 kişinin ölümüne 18.000 kişinin de kaybolmasına neden olan 7,9 

şiddetindeki depremden bir ay sonra, bu eyaletteki Xiayuan tapınağının bir 

fotoğrafını çekmiştir. Bu çalışma, betimleyici ve açıklayıcı fotoğrafa net bir 

örnektir.”70  

 

   Fotoğraf 2.26: Cheng Yuyang, Jixiang Tample (Jixiang Tapınağı), Hanwang, Sichuan Bölgesi,     
   2008 

 

70 Bkz. (33), Barrett, 104. 
                                                 



 66 

Fotografçı Joseph Rodriguez, Brooklyn’in arka sokaklarını gösterdiği 

fotoğraflarındaki kişileri kendi topluluğunun insanları olarak tanımlamıştır: “Benim 

fotoğraflarım, nereden geldiğimle ve hayatımda yaşadığım mücadelelerle ilgilidir. 

Bu anlamda farklı bir gündemin vardır. Bir haber gündemi değil.”71 

 

     Fotoğraf 2.27: Joseph Rodriguez, East Side Stories (Doğu Yakası Hikayeleri), Los Angeles, 
      Kaliforniya, 1995 

 

Yukarıdaki fotoğraf birçoğumuz için sosyal bir yaranın sembolü gibi 

görünebilirken, fotoğraftaki kişilerin duruşları mutlu bir aile tablosu izlenimi verir. 

Çocukluğunu belgelediği topluluğun içerisinde geçiren Rodriguez, içeriden baktığını 

söylediği bu topluluğun günlük ritüellerine tanıklık ediyor veya toplumsal bir yarayı 

göstermek istiyor olabilir. Ancak Rodriguez her ne amaçlamış olursa olsun 

topluluğun dışında olan izleyici için gösterdiği durum çok kolay algılanabilir değildir. 

 

Bu anlamda Rodriguez’in bakış açısı bize aslında yanlış giden bir şeyler 

olduğunu söylemez. Bu nedenle ister içeriden isterse dışarıdan olsun en önemlisi bir 

profesyonelin bakış açısı gibidir. Rodriguez deneyimlerini şu ifadelerle anlatır; 

 

71 Bkz. (66), Light, 150. 
                                                 



 67 

Demir parmaklıkların ardında zaman geçirdim, uyuşturucunun ne olduğunu 
biliyorum. Ailemle de bunlar yüzünden bir çatışma yaşadım. Biz yoksulluğu 
yaşadık, bu nedenle bana gelip Bunu yapmaya ne hakkınız var? diye hiç 
sormayın. Yaşadım bunları, bunun ne demek olduğunu çok iyi biliyorum. Bu 
deneyimler, fotoğraflarını çektiğim çete çocuklarına yakınlaşmamı sağlamıştır. 
Çünkü onların saygısını kazanmıştım. Çeşitli çalışma yolları vardır. İnsanların 
iyi fotografçı olabilmek için, fotoğrafladıkları insanların hayatlarını yaşmış 
olmaları elbette gerekmez. Bazen insanlar, belgesel fotoğrafçı olarak insanların 
hayatlarını belgelemek için mücadele ediyor ya da açlıktan ölüyor olman 
gerektiğini düşünürler.72  

 

Aslında Rodriguez burada başka bir önemli noktaya değinmektedir. Eğer 

insanlara acıyla ve yoksunlukla ilgili bir şey gösterirseniz ve bunun bir yanıyla sizin 

ait olduğunuz toplumsal, sosyal ve kültürel yoksunluklar olduğunu dile getirirseniz, 

insanlar bakışlarını sizin bireysel konumunuza çevirirler. Fakat bunu yapanlar 

izleyicilerden çok eleştirmenlerdir diyebiliriz. Özellikle eleştirmenlerin birçoğu 

fotoğrafların ardındaki fotoğrafçının sosyal konumuyla yakından ilgilenir. 

Fotoğrafçıları röntgenci olarak konumlandırırken, bu bakışın etik değerlerin yıkımına 

yol açabileceği konusundaki ısrarlar, fotoğrafçının toplumsal statüsünü sorgulamaya 

kadar varmaktadır. 

 

Amerikalı fotoğrafçı Eugene Richards bu konuda fazlasıyla eleştiri almış 

fotoğrafçılardan biri olarak şunları söyler;  

 
Cocaine True, Cocaine Blue adlı kitabım, uyuşturucu kullananlar, aşırı doz 
alarak veya silahla vurularak ölenler ve AIDS hastaları üzerineydi. Bunlar 
fahişelik yapan genç kızlardı. Zaten bu da dört yıl süren çalışmamın en 
eleştirilen noktalarından biri. Kısa kesersem, eleştirmenler benim yoksul siyahlar 
ile Latin Amerikalı bağımlıların hayatlarına bakma cüreti gösteren ırkçı bir 
beyaz olduğumu söylüyorlardı. Ayni zamanda, bağımlılara fotoğraflarını 
çekebilmek için yeni şırınga veriyor olmakla suçlanıyordum. Sözde onlara 
modellik yapmaları için para veriyormuşum. Fakat en zoru, ırkçı olduğum 
gerekçesiyle aldığım cezaydı, çünkü savunmama çok az fotografçı gelmişti. 
Gelenlerin çoğu da siyah fotografçılardı. Bu aslında şaşırtıcı değildi. Benim 
geçmişimi bilen, uyuşturucu bağımlılığının nasıl olduğunu bilen nice fotografçı 
hiç sesini çıkarmadı. Bu kişiler arasında belli başlı dergilerin fotoğraf editörleri, 
kendi ajansımın yöneticisi ve ayrıcalıklı politik konumunu korumak isteyen 
tanınmış bir müze küratörü de vardı.73 

 

72 A.g.k.,151. 
73 A.g.k., 104. 

                                                 



 68 

    Fotoğraf 2.28: Eugene Richards , Cocaine True, Cocaine Blue, New York, 1981 
 

Yukarıda kendi anlatımıyla paylaştığı deneyimlerine yer verdiğim Richards 

dışarıdan bir göz olmakla defalarca itham edilmiştir. Rchardas, bu ithamları şu 

sözlerle betimler: “kadınların yaşamları ile ilgili bir yorum yaptığınızda size 

soruyorlar; sen, bir erkek, ne hakla? Örneğin yoksulluk üzerine bir kitap yaptığınızda 

insanlar “Sen kendin yoksul musun? Güzel bir evde yaşıyorsun ama...” diyorlar. 

Şaka yapmıyorum. İnsanlar benim evime geliyor ve küçük bir kulübede yaşamıyor 

olmamdan rahatsız oluyorlar.”74 Richards’ın örneği öyle sanıyorum ki “ırk’, cinsiyet 

ve sınıf söylemleri üzerine şekillenen düşüncelerin en kaotik örneklerinden biridir. 

Bu saydığım olgulara yönelik olarak ayrımcılığı reddeden sistemin içerisindeki 

boşluklardan en dikkat çekici olanı, eğer kendin bizzat yaşamıyorsan fikir beyanında 

bulunamayacağına dair olan yaklaşımdır. Eğer acı çekmiyorsanız acıya ortak 

olamazsınız, yani kısacası aktivist olamazsınız demektir. Dışarıda bırakılmak istenen 

fikirler ve kişiler aslında bir korkunun temsili olabilir. Kurulmaya çalışılan kapalı bir 

birliğin dışında kalanlar, belki de bir tehdit olarak alınmaktadır. Richard’ın 

ifadesiyle; 

 
Gerçek şu ki, Dorethea kanser deneyimiyle ilgili bir günce tuttuktan ve ben 
fotoğraflar çektikten sonra, kitabın yayınlanması için bireysel bağış gerekli oldu. 

74 A.g.k., 104. 
                                                 



 69 

Bu, doktorların hastanedeki kanserli hastalar üzerine notlar tutmakta olan 
Dorethea’yı hastaneden çıkmaya zorlamasından sonra oldu. Dorethea’nın 
ölümünden sonra basılan kitap, Amerikan Kanser Topluluğu ve Bostan Kadın 
Sağlığı Birliği ( Bostan Women’s Health Collective) tarafından bir erkekle ortak 
hazırlandığı için eleştirildi. Our Bodies, Ourselves adlı kitabın yayıncısı olan bu 
grup, Exploding Into Life’ı kitapçılarda satmayacaklarını söylediler.75  

 

Eugene Richars’ın dışarıdan bir göz olarak fakat acı çeken Amerikalı 

fotografçı Dorethea Lange ile ortak olarak yaptığı proje destek bulamamıştır. 

Hastalık deneyimi esnasında yapmaya çalıştıkları ise içerden bir bakış, bir acı 

deneyimi olduğu halde bir tehdit olarak görülmüştür. Burada ideolojiler kuvveti, 

yadsınamaz bir gerçek olarak yeniden belirir. Daha önce de belirtildiği gibi bakışın 

içeriden ya da dışarıdan olması değişkenleri, profesyonel tanıklığın oluşturduğu 

tehdit algısının önüne geçmekte bir hayli zorlanırlar. 

 

Bu tip eleştirilere fazlasıyla hedef olan Brezilyalı fotografçı Sebastiao 

Salgado’ya göre “Fotoğrafı tüm ideolojinizle çekersiniz.” Light’a göre Salgado, “bir 

fotografçı olduğu kadar bir aktivisttir de. Örneğin, ailesinin Brezilya’daki çiftliğinde 

bir orman restorasyon projesi başlatmıştır. Bu proje, o bölgenin gelişimini 

sağlayacak farklı bir ekonomik örnek oluşturmuştur.” 76  Sebastiao Salgado hem 

Brezilyalı, hem bir ekonomist hem de bir aktivisttir fakat bunlardan önemlisi Salgado 

sınıfsal olarak toplumunun üst sınıfı mensubu bir bireydir. Bu nedenle de öncelikle 

niçin bu denli yaşamsal kaygılar beslediği anlaşılamaz. Light’ın ifadesiyle;  

 
Eleştirmen Luc Sante daha da ileri giderek, Salgado’nun fotoğraflarının politik 
edilgenliğe yol açan sefaletin anlamsız evrenselliği ile dolu olduğunu yazmıştır. 
Sante şöyle devam etmektedir: Böylesine eli kanlı bir uyuşukluğun işlenmesi, bir 
fotografçı için affedilmezdir. Ancak, bu eli kanlı tembellik, Salgado’nun 
dünyanın en perişan topraklarında Sınır Tanımayan Doktorlar ve Uluslararası Af 
Örgütü ile birlikte çalıştığını ve uzun yıllar boyunca davalarını desteklediği 
Brezilyalı militanlarla yol aldığını açıklayamaz. Karanlıkta kalan bir başka nokta 
ise, bu insanların, en mahrem anlarını resimleyen Sagado’ya neden ve nasıl 
güvendiğini de açıklayamaz.77  

 

Bu eleştirileri yapanlar sıradan fotoğraf izleyicileri değildir. Bu durum 

neredeyse yalnızca kendi ülkesi içerisindeki entelektüeller tarafından yoğun biçimde 

75 A.g.k., 104. 
76 A.g.k., 119. 
77 Bkz. (61), Linfield, 57. 

                                                 



 70 

sorgulanmıştır. Bu açıdan baktığımızda diyebiliriz ki Salgado belki de dışarıdan bir 

göz olsaydı, eylemleri fotografik bir merak ve öğrenme açlığı olarak algılanabilir; 

üzerine yöneltilen oklar, bir yabancı olduğu için bunu yaptığı eleştirileriyle sınırlı 

kalabilirdi. Fotoğraflarındaki estetik kusursuzluk, ülkelerindeki şiddete böylesi 

estetik bir gözle bakıldığını gören pek çok eleştirmeni rahatsız etmiştir. 

 

Sadece “içeriden bakmak” bile çoğu durumda yanlış anlaşılmaları beraberinde 

getirirken Salgado’nun aktif duruşunu fotoğrafların estetik dili vasıtasıyla çarpıcı 

kılması, büyük tepkilere yol açmıştır. Linfield bu tepkiler hakkında şunları dile 

getirir;  

 
Galeano ve Portekizli komünist Jose Saramago, Salgado’ya büyük bir hayranlık 
besleyerek, onun hakkında yazılar kaleme almıştır. Bu hayranların çoğu yurt 
dışındadır. Kendi ülkesinde ise, fotoğrafları duygusal röntgenci, utanç verici, 
kitch, şatafatlı, kendini yücelten ve hatta hakaret edici olmakla suçlanmıştır... 
Ingred Sischy New Yorker’da kaleme aldığı yazısında kınama dolu bir tutum 
takınmıştır: Salgado, resimlerinde kurgusal unsurlarla, acıdan kıvranan 
öznelerinin eğri bedenlerindeki zarafet ve güzellik ile fazlasıyla meşguldür... 
Böylesine fotoğraflar, çarpıcı sanat yönetmenliğinden kuvvet alan duygusal bir 
şantaj olarak karşımıza çıkmaktadır.78  

 

Fotoğraf eleştirisi metinlerinde rastladığımız yaygın bir anlayışa göre acının 

içerisinde hiç bir zarafet ve güzellik mevcut olamaz ve fotoğraflarda acı çeken herkes 

kurbandır. Gerçekten bu genelgeçer bir saptama mıdır? Bu da irdelenmesi gereken 

sorulardan biridir. 

 

78 A.g.k., 56. 
                                                 



 71 

     Fotoğraf 2.29: Sebastiao Salgado, Workers (İşçiler), Serra Pelada madeni, Brezilya, 1986 
 

“Dışarıdan bakmak” kavramı profesyonel basın fotoğrafçılığı içerisinde ele 

alındığında fotoğrafların gerçekliği konusunda bir tür olumsuz etki olarak tanımlanır. 

“Meraklı bir çift göz” ve “doyumsuz adrenalin arayışı” gibi ifadelerle itham edilen 

haber fotoğrafçısı için asıl önemli olan, avını yakalayıp kendi toplumu için seyirlik 

malzemeler elde etmekmiş gibi tanımlanır. Diğer taraftan fotoğraf tarihi, 

fotoğrafçıların çektikleri fotoğraflar sayesinde görünebilir olan yıkımların 

iyileştirildiği hikâyelerle doludur. 

 

Lewis Hine ve Eugene Smith bu kahramanlık hikâyelerinde en fazla ön plana 

çıkan fotoğrafçılardır. Hine, ağır çalışma koşullarına maruz bırakılan çocuk kömür 

işçilerinin fotoğraflarını çekip, gösterdikten sonra, devletin endüstriyel çocuk 

işçiliğine karşı yasaları yeni baştan düzenlemesini sağlamıştı. Smith ise, Japon Köyü 

Minamata üzerine yaptığı çalışmada Chisso adlı fabrikadan körfez sularına karışan 

ve önemli miktarda ağır metal barındıran atıklarla zehirlenen köy sakinlerinin 

yaşamlarını belgeledi. Minamata’da olanlar ortaya çıkarıldıktan sonra köyün 

zehirden arındırılması, fabrikanın büyük cezalar ödemesi ve hatta kapanması ile 

sonuçlandı. Smith, bu süreçte şirket yönetimi tarafından yöneltilen fiziksel saldırılara 

maruz kaldığı için ciddi hasarlar alıp bir kaç sene içinde hayatını kaybetti. 



 72 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
           Fotoğraf 2.30: Lewis Hine, Breaker Boys (Çocuk Kömür İşçileri), Pensilvanya, 1911 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 Fotoğraf 2.31: Eugene Smith, Minemata disease (Minamata hastalığı) JAPONYA,  
              Minamata, Takak ISAYAMA, 1971 

 

Sontag bu fotoğrafların estetiği karşısında büyüleneceğimizi ileri sürmüştü. Bu 

fotoğrafların kompozisyon tekniklerinin estetik kalitesi bakımından yadsınamaz 

ölçüde fotografik değerler taşıdıkları doğrudur. Ancak çekildikleri dönemdeki 

toplumsal sorunları göz önüne sererek bunlara çözüm önerisi geliştirmek gerektiğini 

açıkça göstererek çok önemli toplumsal bir işlev gördükleri yadsınmamalıdır. Bu 



 73 

nedenle dışarıdan dâhil olan bir çift gözün tanıklığı her durumda işlevsiz 

kalmamaktadır. Fotoğrafçılar etki sağlayabilmek ve dikkat çekebilmek adına 

fotografik dilin sunduğu imkânlardan yararlanmaktadırlar. Ayrıca sorulması gereken 

sorulardan biri de özellikle günümüzde teknik becerilerini sergilemek konusunda 

hevesli bir tavır sergilemeyen fotoğrafçıların fotoğraflarda gösterilen şeyin etkisini 

ne denli sahici ve içten kılabildikleridir. 

 

Amerikalı fotoğrafçı Earl Dotter’ın bu konu hakkındaki fikri şöyledir; 

 
Zarar görmüş birinin fotoğrafında fotoğrafçının olanı tam yansıtabilmesi, 
fotoğrafa bakanların ona saygı duyma ve onuruyla bağlantılı olma isteğine 
karşılık verebilmesine bağlıdır. Bu nedenle, birinin fotoğrafını çekerken o birey 
ile fotoğrafı gören kişi arasındaki alanı bulmaya çalışırım. Eğer sanatçılığınızla 
onların ilgisini çekebilirseniz, onları temel konumuzun sorunlarıyla yüzleşmeye 
doğru yöneltebilirseniz ve böylece üzerinde düşünebilecekleri bir yapıt sunmuş 
olursunuz.79  

 

Ayrıca bir ortama dışarıdan dâhil olan kişinin izin alarak ve gerekli saygı 

koşullarını gözeterek tanıklık etmesi  o kişinin bir göreve “atandığının” beyan 

edilmesi anlamına da gelir. Burada bir arz ve talep dengesi mevcuttur ve ihtiyaçlar 

açığa çıkmıştır. Bu nedenle “dışarıdan bakan” kavramının belki de avcılıkla 

özdeşleştirilebileceği tek yer bu arz ve talep dengesinin kurulmadığı durumlardır. 

Dotter “Ne yapmak istediğimi anladıklarında daha iyi yanıt verebiliyor, rol 

yapmadan hayatlarını makinenin önünde yaşıyorlardı.”80 diye açıklar.  

 

 

 
 

 
 

 
 

 

 

79 Bkz. (66), Light, 99. 
80 A.g.k., 97. 

                                                 



 74 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 
 

           Fotoğraf 2.32: Earl Dotter, The Quiet Sickness (Sessiz Hastalık), Pensilvanya, 1976 
 

Fransız fotografçı Gilles Peress’e göre fotoğraflar aracılığıyla;  

 
Gerçeklik ile gerçekten hesaplaşılmamıştır. 1999 yılında Uluslararası Fotoğraf 
Merkezi’nde sergilenmek üzere sekiz sanatçının Amerikan Yahudi Birleşik 
Dağıtım Komisyonu arşivlerindeki fotoğraflar üzerine temelli karma sergisine 
katılan Peress, Babamın Bana Asla Anlatmadığı Birkaç Şey adlı, fotoğraf, evrak 
ve Yahudi karşıtı propagandadan oluşan bir dehşet albümü yaratmıştır. Tarihin 
içine bu gömülme aradan geçen yıllar içerisinde daha da derinleşir. Peress 
yabancı savaşları ve krizleri ani birer patlama olarak değil, yavaş yavaş 
zehirlenen karmaşık siyasi süreçler olarak resmeder. Böylece 2007 yılında 
Musée Picasso’daki 1937 Guernica 2007 sergisinin küratörlüğünü üstlenir. 
Picasso’nun etüdleri, İspanyol İç Savaşı’ndan fotoğraflar, Brecht’in War Primer 
(Savaşın El Kitabı) adlı eseri ve Peress’in Ruanda ve Bosna fotoğraflarından 
oluşan çalışma, yirminci yüzyılın başarıları ve ıstıraplarının örgüsüdür. Peress 
için şimdi çözümlenmemiş geçmiştir ve fotoğrafları da bu bastırılmış geçmişin 
hesabının nasıl sorulduğunu gösterir.81  

 

Geçmişle hesaplaşma biçimlerinin en etkililerinden biri de sanatçının 

kendisiyle ve ele aldığı konu ile hesaplaşmasıdır. Ego sorunsalını çok ciddi 

boyutlarda deneyimleyen sanatçı için kendi acılarını, kendi tarihinin acılarını konu 

almak bir anlamda kaçınılmazdır. Bu sadece içeriden bir bakış değil aynı zamanda 

içeriye de bakıştır. Peress, Linflied’in belirtmiş olduğu gibi, kendi fotografik 

çalışmalarında yaşanan olaylardan geriye kalmış izlere odaklanır. Bu yaşanan 

acıların içerisinden gelmiş biri için belki de kendiliğinden gelişmektedir ve 

81 Bkz. (61), Linfield, 247. 
                                                 



 75 

karşılaştığı acı barındıran durumlarla özdeşleşme isteği doğurmaktadır. Bu bakımdan 

Peress’in fotografik yaklaşımları belki de yaşamsal bir travmanın yansımalarıdır. Bu 

nedenle Peress olayların gerçekleşme biçiminden, nedenlerinden çok sonuçlarıyla 

ilgilenmiştir. Bu yaklaşım ideolojik bağlamda bilinçli bir fotografik gözden çok 

travmatik bir zihne işaret etmektedir. Peres yaklaşımını: “Kesik kolu ve çektiği 

acıyla, morfin bağımlılığını, [...] Alman işgalini, ve toplama kamplarını tarif eden 

babamı hatırlıyorum.”82 şeklinde ifade eder. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Fotoğraf 2.33: Gilles Peress, Afrika, Rwanda (Ruanda),1994 
 

Yalnızca içeriden bakış anlamında değil aynı zamanda içselleştirilmiş bakış 

anlamında karşımıza çıkan konulardan biri de toplumsal cinsiyet meselesidir. Kadın 

olmak sadece belli kültürel yapılar içerisinde sorgulanmaz. Tüm toplumlarda kadın 

olmak erkek egemen yapının uygun gördüğü ölçüler içerisinde yaşamaktır. Bu 

nedenle kültürlerarası farklılıklara rağmen “kadın olmak” diye bir olgudan 

bahsedilebilir ve bu durum birçok başlığın önünde yer alabilir. Tıpkı “kadın 

fotoğrafçı olmak” gibi. Bu aşamadan sonra içselleştirilen ne varsa önce imleyeniyle 

birlikte gelir. Meksikalı fotografçı Graciela Iturbide: “Benim yaklaşımım kadınca bir 

82 A.g.k., 247. 
                                                 



 76 

yaklaşım, çünkü ben bir kadınım.” 83  der. Iturbide fotoğraflarında kendi toplumu 

içerisinde “kadın olmak” durumunu ele alır ve dünyayı bu perspektiften yorumlar. 

Çalışmanın ilerleyen bölümlerinde detaylarıyla değinileceği gibi dışarıda bırakılmayı 

içselleştirmek ve bu anlamda bir çoğunluğa dâhil olmak, kadın olarak doğan kişileri 

çileli ve kederli bir duruma iter. Bu durum tepkisel bir biçimde özellikle kadın 

sanatçıların çalışmalarında kendini gösterir. Itubide’nin “Frida’nın Banyosu” ve 

“Ölüm” başlıklı çalışmalarında, hem “kadın olmak” durumu üzerine bir şeyler 

söylenmektedir hem de ölüm ve acı kavramlarına bir kadının gözleriyle 

bakılmaktadır.  

   

  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
  
   
 
            
 
             Fotoğraf 2.34: Graciela Iturbide, Frida’s Bathroom (Frida’nın banyosu), 
             Meksika, 2006. 
 

 

 
 

 
 

83 Bkz. (66), Light, 129. 
                                                 



 77 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
         Fotoğraf 2.35: Graciela Iturbide, Death (Ölüm),  
         Meksika, 1974 

 

“Kadın olmak” fotoğrafçı için çoğu durumda içselleştirilmiş bir çalışma 

konusudur. Konuları içselleştirmenin ise aidiyetlerimizle bağlantılı olduğu durumlar 

çok daha yaygındır. Bu nedenle “kadın olmak” gibi içselleştirilen ve aynı zamanda 

bir aidiyeti temsil eden “ırk” ayrımcılığına duyulan tepkiler, fotoğrafçı için önemli 

çalışma konularından biri haline gelmiştir. Bu anlamda “ırk” ayrımcılığı konusuna 

yaptığı fotografik katkıdan dolayı Güney Afrikalı fotografçı Peter Magubane iyi bir 

örnek oluşturur. Light, Magubane ile ilgili şunları söyler;  

 
Magubane zenci bir fotoğrafçı olduğundan işi nedeniyle hayatını hep tehlikeye 
attı: Bir keresinde polis tarafından burnu kırıldı, birçok kez kurşunla yaralandı. 
1970’te devlet tarafından komünist ve terörist olmakla suçlandı. Hapse atılarak 
yaklaşık altı yüz gün boyunca gardiyanlar tarafından işkenceye uğradı. Serbest 
bırakılmasından sonra devlet Magubane’yi yasakladı. Böylece yaklaşık beş yıl 
boyunca fotoğrafçılık yapması engellendi. Magubane bu yasağın yaşadığı her 
şeyden daha zor olduğunu söylüyor. 1976’da, Soweto ayaklanmasından sonra 
Magubane, Rand Daily Mail için basın fotoğrafçısı olarak çalışmaya başladı ve 
ırk ayrımını sona erdiren olayları belgeledi.84 

 

84 A.g.k.,65. 
                                                 



 78 

     Fotoğraf 2.36: Peter Magubane, Soweto, Johannesburg, Afrika 1976 
 

Ülkesini ve kendisini bağımsızlığa kavuşturabilmek adına ölmeye razı 

olduğunu defalarca dile getirmiş olan Magubane’nin, fotoğraf çekerken yaşadığı 

sıkıntıları ve acıları göstermek için fotoğrafı bir özgürleşme manifestosu olarak 

kullandığı söylenebilir.  

 

Irk ayrımcılığı bu güne dek yaşanan toplumsal felaketlerin ilk sıralarında yer 

almaktadır. Ayrıca tırmandığı boyutlar özellikle Afrikalı insanların durumu yalnızca 

içselleştirmeleriyle kalmamış siyah ve beyaz olarak iki zıt algıya bölünmelerine 

sebep olarak, beyaz üstünlüğünün hemen her durumda yeniden tanımlanmasına yol 

açmıştır. Günümüzde ırk ayrımları eski şiddetinde yaşanmıyor olabilse de, beyaz ve 

siyah ayrımının tarihsel şiddeti ve bugün dünyanın çeşitli yerlerinde yaşanan 

eşitsizlikler ırkçılığın tamamen çözülmüş olduğunu işaret etmemektedir. Bu nedenle 

Afrika kökenli insanların konuyu kendi bakış açılarıyla betimleme çabaları, dışarıdan 

gelen katılımın yerini alamayacağı bir içeriden bakıştır. İngiliz sinema kuramcısı 

Richard Dyer’a göre, “beyaz insanlar sürekli diğer insanların ırklarını tanımlayarak 

kendilerini ırksızlaştırır. Beyazlar insanlık için konuşmaktadır; bir ırkı olan insanlar 

ise yalnızca kendi ırklarıyla ilgili konuşabilir. Kitap, dergi, gazete, reklam, 



 79 

televizyon ve filmlerde beyazlar egemendir, merkezdedir ve standarttır: Beyazlık 

belli bir ırk değildir, Onlar genel olarak insan ırkıdır.”85 

 

Sonuç olarak “Dışarıdan bakmak” ve İçeriden Bakmak” gibi fotoğraf 

terminolojisi içerisinde yar alan değerlendirme kriterlerinin her durumda farklı 

okumalara neden olacağını söyleyebiliriz. Fotografçının konumlanışına atıfta 

bulunan bu gibi durumların bizi fotoğrafların anlamı ve etkisi ile ilgili hep aynı 

sonuca götüremeyeceğini bu çalışma içerisinde yer alan örnekler yardımıyla 

çözümleyebiliriz. Bu nedenle çözümleme kriterleri içerisinde bu iki durumu da ele 

alırken fotoğrafların hangi koşullar altında üretilip servis edildiğine ve tüketildiğine 

dair tüm değişkenler gözden geçirilmeli ve fotografçının bakışına ait yorumların bu 

değişkenlerle birlikte yapılmasına özen gösterilmelidir. 

 

 

2.2 Acı Dolu Fotoğraflar ve İzleyici Olmak 

 

Ünlü Fransız cerrah René Leriche: “Katlanılması kolay tek bir acı vardır, 

başkalarının acısı” 86  demiştir. Bu yorum, başkalarına ait acı yüklü durumları 

gösteren görsellerle yüzleşmemiz esnasında verdiğimiz somut tepkilerle 

gözlemlendiğinde daha iyi anlaşılabilir. 

 

Amerikalı yazar Robert Bloch’un katil Ed Gein’den esinlenerek yazdığı 

romanından Hitchcock’un 1960 yılında uyarladığı “Sapık” (Psycho) filmi, 

döneminin sinema çalışmalarının ötesinde olduğu yönünde değerlendirildi. 

Hitchcock neden olacağı yankıları henüz çok baştan tahmin ettiğini dile getirdi ve 

filmin telif haklarını satın aldıktan sonra kitabın kopyalarını piyasadan toplatarak, 

hikâyenin sonunun öğrenilmesine engel oldu. Fakat en dikkat çekici olan kuşkusuz, 

Hitchcock’un bu filmi yapımcı firmalara ve seçkin entelektüel kitleye tanıtırken 

tereddütsüz meydan okuyan tavrıdır. “Sapık” filminin merakla beklenen basın 

toplantısında Hitchcock, toplantıya katılan herkese katil Ed Gein’in kurbanlarına ait 

85 Bkz. (33), Barrett, 241. 
86 David le Breton, Acının Antropolojisi, Çev. İsmail Yerguz, İstanbul, Sel Yayıncılık, 2010, 47. 

                                                 



 80 

kriminal fotoğrafları dağıtarak, bunlara dikkatle bakmalarını söyledi. Hitchcock’un 

iddiasına göre, insanlar bu şiddet dolu görsellerle yüzleştikleri an içsel bir 

mücadelenin içine gireceklerdi. Bir taraftan bu görsellere bakmaya karşı koyacaklar; 

diğer taraftan ise kısacık da olsa bir bakış atmaktan kendilerini alıkoyamayacaklardı. 

İnsanlar Hitchcock’un düşündüğü gibi tepki verdiler ve basın toplantısının ardından, 

bu fotoğraflara bakmaya karşı koyamayanlar filme olan tüm desteklerini geri çektiler. 

“Sapık” filmini hiç bir maddi ve manevi destek almadan yapmayı göze alan 

Hitchcock, acı dolu görsellere bakma iştahına yenik düşecek insanın doğasını çok 

önceden çözümlemiş görünüyordu. Hitchcock konuyu şöyle yorumlayacaktı: 

“Uygarlık günümüzde o denli koruyucu bir hal almıştır ki, artık korkularımızdan 

içgüdüsel olarak kurtulma olanağımız kalmamıştır. Uyuşukluğumuzu gidermek ve 

ahlaksal dengemizi canlandırmak için tek yol, şok yaratacak yapay araçlara 

başvurmaktır.”87 

 

Sontag’a göre, “bir görüntüye irkilmeden bakabilmenin yatıştırıcı bir tarafı 

vardır. Ama irkilmenin de ayrı bir hazzı vardır.”88 Belki de bunun nedenlerinden biri, 

tüm teknoloji ve bilgi düzeyindeki gelişimlere karşın acı karşısında fiziksel ve 

zihinsel açıdan kesin çözümlere varılamamış olmasıdır. Acı ile karşı karşıya 

gelindiğinde iki farklı tepkiden söz edilebilir. Bir tanesi bireysel olarak, insanın 

kendisine yakın olmayan şiddetli durumlar karşısında güvenlik hissiyle birlikte gelen 

rahatlama, diğeri ise acı ile yaşamsal bağ kurarak, varlığını devam ettirme 

güdüsünün bir koşuluymuş gibi algılama. Sontag’ın da bu iki durum arasında bir bağ 

kurduğu söylenebilir. 

 

Daha önce de değinildiği gibi Sontag, acı dolu fotoğraflar karşısında izleyicinin 

bakışını “dikizci” yani voyeurism’e hizmet eden bir bakış olarak konumlandırır ve 

yaşanan acılar karşısında görev bilinciyle hareket eden kişileri bu bakıştan ayrı 

tutulması gereken kişiler olarak tanımlar. 

  

87 Erkan Erdem, Francois Truffaut-Alfred Hitchcock Söyleşisi, 
http://www.sanatlog.com/sanat/francois-truffaut-alfred-hitchcock-soylesisi/ 
88 Bkz. (38), Sontag, 40. 

                                                 

http://www.sanatlog.com/sanat/francois-truffaut-alfred-hitchcock-soylesisi/


 81 

Bugün, dijital teknoloji ile birlikte ve fotoğraf tüketimi konusundaki 

deneyimlerimiz sayesinde, öğrenmiş olduğumuz şeylerden biri de fotoğrafların çok 

güçlü propaganda nesneleri olabildikleridir. Acıyı hafifletmek amacı ile ya da 

yaşanan acılara çare bulabilmek sorumluluğu ile fotoğrafların etki oluşturma 

gücünden yardım alan kuruluşlar, fotoğrafları aynı zamanda ideolojik tartışmaların 

bir aracı olarak kullanabilirler. Dikkatlerini çekmeye çalıştıkları izleyici kitleleri için 

fotoğraf üretimi yapan kuruluşlar mı, yoksa bu fotoğrafları izleyen kitleler mi 

“dikizci”dir sorusu bu nedenle yeniden tartışılmalıdır. Medecins Sans Frontieres 

(Sınır Tanımayan Doktorlar), savaşlar ve çatışmalar yüzünden zarar gören insanlara 

ve gelişmekte olan ülkelerdeki salgın hastalıklara karşı sosyal sorumluluk projeleri 

üreten,  yardım amaçlı bir sivil toplum kuruluşudur. Sınır Tanımayan Doktorlar 

İsviçre'de bulunan uluslararası bir kurul tarafından yönetilir. Her yıl 3000 doktor, 

hemşire, ebe ve sosyal projelerde çalışmak üzere gönüllüler işe alınır. Sürekli 

istihdam edilen 1000 kişilik ekip, gönüllüleri toplar ve medya ile finans işlerini 

düzenler. Özel bağışlar, kuruluşun gelirlerinin en büyük bölümünü oluşturur. Bu 

kuruluş içerisinde yer alan çoğu gönüllü fotografçı ve belgeselci, tıbbi faaliyetlerin, 

görsel medya aracılığı ile diğer coğrafyalara ulaşabilmesi ve yaşanan acılara tanıklık 

yaratılması amacıyla çalışır. 89  http://www.msf.org adresi ile dünya çapında 

ulaşılabilir bir internet ağı oluşturmuş olan Sınır Tanımayan Doktorlar, farklı 

coğrafyalarda üstlendikleri sosyal sorumluluk projelerine ait medya çalışmalarının 

dağılımını bu ağ üzerinden sağlarlar.  

 

Görsel tanıklıklarını medya iletişim sistemlerinin tüm olanaklarından 

yararlanarak aktarırlar. Aynı zamanda, günümüzde “yeni medya” olarak adlandırılan 

ve haber paylaşımlarının çoğunu web üzerinden ileten bilgi ağlarına hizmet eden bir 

kuruluştur. Görsel haber dosyaları incelendiğinde “fotoğraf ve gerçeklik” konusunda 

oldukça yeni sayılabilecek söylem biçimleri ile karşılaşmak mümkündür. 

Sorumluluk bilinciyle, zorlu coğrafyalarda yaşanan sağlıksız koşulları betimleyen 

fotoğraf dosyalarının, bu koşulları gösterme şekline odaklandığımızda, amaçlanan 

89Médecins Sans Frontières (MSF) http://www.msf.org  
                                                 

http://www.msf.org/
http://www.msf.org/


 82 

şeyin yalnızca olayların aciliyetini göstermek olmadığı dikkatimizi çekebilecek olan 

ilk ayrıntıdır.  

 

Fotoğrafların estetik mükemmeliyetine verilen değer ve sinematografik olarak 

kurgulanan hikâye örgüsü nedeniyle bu fotoğrafları sıradan haber-belge fotoğrafları 

gibi değerlendirmemiz mümkün görünmemektedir.  Bu ve bu gibi kuruluşlar 

vasıtasıyla amaçlanan hedef aslında, tam anlamıyla, toplumların duyarlılığını 

yönlendirmek ve ilgisini çekebilmek için medyanın tüm olanaklarını seferber 

etmektir. Sonuç olarak, izleyici kitlelerinin birer “dikizci” haline gelmiş olmasında, 

belki de bu gibi sosyal kuruluşların, yaygınlaşma ve yaygınlaştırma politikalarının 

etkisi aranmalıdır. 

 

     Fotoğraf 2.37: Sınır Tanımayan Doktorlar, Mikhail Galustov, Afghanistan: A Long and  
     Dangerous Road (Afganistan: Uzun ve Tehlikeli Bir Yol), 2014 

 

İzleyiciyi bu görüntüler karşısında “dikizci” olarak gören Sontag’ın merhamet 

duygusu hakkındaki görüşlerine eşlik etmemek ise neredeyse olanaksızdır; 

 
Acıyı – dünya çapında tasavvur ederek – daha büyük bir çerçeveye oturtmak, 
insanlarda yerküremizde yaşanan sefaletlere daha fazla ‘ilgi göstermek’ gerektiği 
duygusu uyandırabilir; ve bu, aynı zamanda, yaşanan acıların ve talihsizliklerin 
yerel çaplı siyasal müdahalelerle toptan değiştirilemeyecek kadar derin, kalıcı ve 
destansı bir nitelik taşıdığı mesajını da iletebilir. Söz konusu mesele –çekilen 



 83 

acıların dünya ölçeğinde çok vahim boyutlara ulaşması – bu kapsamda 
değerlendirildiğinde, merhamet duygusu zayıflar – ve soyutlaşır. Oysa siyasetin 
her boyutu – tarihin bütün boyutları gibi – somuttur.90 

 

Merhamet, empati duygusunun göstergelerinden biri olarak görülebilir ve 

başkalarının acılarına karşı hassas olmak, bu acılara ruhen ya da yapılan fiziki 

yardımlar aracılığıyla fiilen ortak olmakla imkânlı kılınabilir. Merhamet duygusu 

için ortada bir neden ve henüz yaşanmış bir olay olması şart değildir, merhamet bir 

dayanışma duygusu da olarak da var olabilir.  

 

Günümüzde yapılan bazı araştırmaların sonuçları, insanların tanıdığı kişiler ya 

da inandığı durumlar karşısında merhamet gösterme eğiliminin daha fazla olduğunu 

ortaya koyar. Ayrıca son yıllarda yapılan doğal afet araştırmaları anketlerine göre 

insanların, maddi yardım konusunda daha katılımcı oldukları, bu durumun da fiziksel 

yardımdan ziyade profesyonel olarak kurulan ve duygusal yakınlık gözetmeyen ilişki 

biçimine katkı sağlandığı sonucu kaydedilir. Bu veriler aracılığıyla ele alındığında, 

modern toplumlarda insanların acı çeken kişiler ve topluluklara ait görseller 

karşısında merhamet duymaları zor olabilir. Berger’da bu konu hakkında şunları dile 

getirir; 

 
Bu fotoğrafların görmemizi sağladıkları şey nedir? Bu fotoğraflar bize bir 
yetersizlik duygusu verir. Onlar için en uygun sıfat tutuklayıcı’dır. Bizi 
yakalarlar. (Onları hiç görmeden geçen insanların bulunduğunu biliyorum ama 
bu insanlar için söylenecek hiçbir şey yok). Bu fotoğraflara bakarken bir 
başkasının çektiği acının yaşadığı o an, içine alıp yutar bizi. İçimiz keder ya da 
öfkeyle dolar. Keder başkasının acılarının bir kısmını amaçsız bir biçimde 
yüklenir. Öfke eyleme ihtiyaç duyar. Fotoğraftaki andan kurtulup kendi 
hayatlarımıza dönmeye çabalarız. Bunu yaparken karşıtlık öyle bir haldedir ki 
hayatımıza kaldığımız yerden devam etmek, biraz önce gördüklerimiz karşısında 
umutsuzca yetersiz kalan bir tepki olarak görünür... Ancak, fotoğraf tarafından 
tutuklanan okur, bu süreksizliği, kendi kişisel ahlaki yetersizliği olarak duyma 
eğilimi taşıyabilir. Ve bu olduğu anda da okurun sarsılma duygusu bile dağılır... 
Ya bu yetersizlik duygusunu, yalnızca çok bildik bir duygu olduğu için omuz 
silkerek uzaklaştırır ya da bir tür kefaret ödemeye girişir. -bunun en açık örneği 
OXFAM ya da UNICEF'e yapılan bağışlardır. Her iki durumda da fotoğrafın 
gösterdiği an'a neden olan savaş konusu fiilen depolitize edilmiş olacaktır. 
Fotoğraf genel insanlık durumunun belgesi haline gelir. Hiç kimseyi suçlamaz, 
ama herkesi suçlar.91 

 

90 Bkz. (38) Sontag, 79. 
91 John Berger, O Ana Adanmış, Çev. Yurdanur Salman, Müge Gürsoy Sökmen, 66-67. 

                                                 



 84 

  Diğer taraftan Sontag’ın üzerinde durmadığı bir konu gündeme gelir. 

Fotoğraflar vasıtasıyla gündeme gelen ve yaygınlığı ön görülen bu kavram “empati” 

kavramıdır. Farklı kültürel ve toplumsal deneyimler vasıtasıyla geliştirilen “empati” 

kavramı, birebir deneyimlemediğimiz durumlar için de geçerlidir. İçerisinde 

bulunduğumuz çağda, iletişim organları aracılığıyla “çok kültürlü bakış açısı” 

empoze edilir. Dünyanın çok çeşitli coğrafyalarının birbirleri ile, özellikle görüntüler 

aracılıyla sağladığı kültürel bilgi alışverişinin, “empati” duygusunun etkinleşmesinde 

çok önemli bir rol oynadığı söylenebilir. 

 

Bu nedenle özellikle Sontag’ın yitiminden bahsettiği “merhamet” duygusunun 

yerini belki de bu anlamda bir “empati” duygusu alır. Sontag’ bu yönde 

değerlendirebilecek örneği ise şudur;  

 
Japon kültürünün herhalde en ünlü anlatısı olan Chushingura’nın her temsilinin, 
Asano’nun törenle hara-kiri yapmaya giderken yolda gördüğü yeni çiçek açmış 
kiraz ağaçlarının güzelliğine hayran hayran bakakaldığı sahnede Japon 
izleyicileri hıçkırıklara boğacağı (bir Kabuki ya da Bunraki oyununda ya da bir 
sinema filminde sergilendiği haliyle o sahneyi ne kadar çok dinlemiş veya 
izlemiş de olsalar, hüngür hüngür ağlayacağı) muhakkaktır; İmam Hüseyin’in 
ihaneti ve öldürülmesini anlatan taziye draması, şehitlikle ilgili ne kadar çok 
oyun seyrederlerse seyretsinler, İranlı izleyicileri her seferinde gözyaşlarına 
boğmaktan geri kalmayacaktır. Bilakis. İranlıların o dramayı seyrettiklerinde 
sürekli ağlamalarının bir nedeni de, onu daha önce defalarca seyretmiş 
olmalarıdır. İnsanlar ağlamak isterler. Bir anlatı biçimindeki keder, zaman geçse 
de kolay kolay eskimez.92 

 

 Trajedilerin, korku ve acıma hissini açığa çıkardığı düşüncesinden hareketle, 

fotoğraflar vasıtasıyla oluşabilecek empati duygusunun, başkalarının acıları ile bağ 

kurmak adına önemli olduğunu söyleyebiliriz. Fakat diğer taraftan bu görüntülerin 

sebep olacağı acıma duygusunun, psikolojik ve sosyolojik zararlar doğurabileceği 

üzerine çıkarımlar da yapabiliriz. Özellikle basın fotoğraflarının şiddeti, toplumsal 

travma araştırmalarının konuları kapsamında sıklıkla ele alınır. Sontag kitabında 

Baudelaire’nin bu konu ile ilgisi kurulabilecek bir düşüncesini paylaşır; 

 
Günü, ayı ya da yılı ne olursa olsun, herhangi bir gazeteyi açıp da herhangi bir 
haberin herhangi bir satırında insanın sapkınlığının en ürkütücü izlerini 
görmemek imkânsızdır…Her gazete, ilk satırından son satırına kadar, bir 

92 Bkz. (38), Sontag, 83. 
                                                 



 85 

dehşetengiz olaylar silsilesinden başka bir şey değildir. Savaşlar, işlenen suçlar, 
hırsızlıklar, cinsel sapkınlıklar, işkenceler, prenslerin, ulusların ve tek tek 
insanların kötülükleri; tam anlamıyla evrensel bir vahşet orjisi. İşte, uygar 
insanlar her gün sabah öğünlerini yemeye bu iğrenç iştah açıcılarla başlıyorlar.93 

 

Bazı düşünürler ve bilim insanları tarafından ise, kişilerin acıya yol açacak 

etkenlerden kendilerini korumalarını, yine acı hissi sayesinde öğrendikleri savunulur. 

Böylece acıyı olası tehlikelerden koruyan bir öğrenme ritüeli, bir savunma aracı 

olarak görebiliriz. Bu bakış açısına göre fotoğrafların sunduğu indexical (içeriksel) 

bilgiler dolayısıyla, fotoğraf izleyicisinin benzer tehlikeli bir durum ile 

karşılaştığında hazırlıklı olabileceği önermesi yapılır. Ancak bu teorik olarak 

kanıtlanabilecek bile olsa, fotoğrafların saf “gerçeklikle” kurduğu bağ açısından 

tartışmalı ve tam anlamıyla doğrulanabilir değildir. Fransız Marxist felsefeci Guy 

Debord’un ifadesiyle hepimiz bugün bir “gösteri toplumu” içerisinde yaşamaktayız 

ve bu hem görsel dünyanın yapıbozuma uğramış bir haliyle hem de görüntülerin 

toplu yayılımının ürünü olması nedeniyle anlaşılması güç bir yapıdır. Bu, maddesel 

gerçekliğe dönüştürülmüş ve yeniden tanımlanmış olarak görüntülere değil “görünüş” 

lere ait yeni bir dünya algısıdır. Ayrıca Sontag’ın da önemle vurguladığı başka bir 

şey daha vardır: “İnsanın çektiği acıların başka birisinin acılarıyla aynı kefeye 

konmasını kabul etmesi dayanılmaz bir durumdur.”94 Bu açıdan Sontag’a alternatif 

fikirlerle tanınan İsrailli görsel kültür ve fotoğraf kuramcısı Ariella Azoulay’ın 

insanın çilesiyle ilgili ortaya koyduğu düşünceler önem taşır. Amerikalı tarihçi 

Jennifer Tucker’a göre, “Azoulay fotoğrafların izlenişini bir ‘sivil hareket’ olarak 

tanımlar ki bu, fotoğrafları daha fazla içeriklendirmek için bir çağrı niteliği taşır.”95 

 

Sontag’a göre kapitalist toplum içerisinde fotografik görüntülerin 

yaygınlaşması değerlerini düşürmüştür. Fotografik görüntüler tüketimin içine dâhil 

olarak yabancılaşırlar. Azoulay’ın yazdığı The Civil Contract of Photography 

(Fotoğrafın Sivil Sözleşmesi) eseri, Ebu Garib fotoğrafları üzerinde yoğunlaşır. 

Azoulay bu fotoğraflar üzerinden evrensel bir ortak dayanışma saptamasında bulunur 

93 A.g.k., 107. 
94 A.g.k., 113. 
95 Jennifer Tucker, Methods/Theory Reviews of Books, 142. 

                                                 



 86 

ve seyirci için ulusal sınırları aşan bir dayanışma sözleşmesi olabileceğini savunur. 

Azoulay bunu şu şekilde ifade eder; 

 
Bir şeyleri seyirci olarak izlemek görsel fenomen soruşturması yapmak demektir. 
İzleyici fotoğrafın yüzeyinden yeniden inşa durumunu izler. Uzun süreli gözlem 
sonrası belki de günler, haftalar ya da yıllar sonrası, fotoğraf bir duvara asılı bir 
görüntüden daha fazla bir şey olur: Bir seyirci olarak bir şeyi izliyor olmak 
görünür olanı açımlamaya izin verir. Fotoğraf kendi içinde bir dünya projesi 
değildir, daha ziyade dünya ve görüntüler arasındaki boşluğa katılması, 
sorumluluk alması ve bir şekilde hakkında konuşması için seyirciyi çağırır: 
Sorun şu ki, görüntüler tek başlarına yeterli olmadıkları için sözel destek 
gerekebilir. Fotoğrafların bir şeyi ortaya atmak ve konuşmak için sözcüleri 
olmalıdır.96 

 

Sonuç olarak Azoulay, fotoğraflar hakkında sadece estetik bir yargıya varma 

işleviyle, izleyicinin rolünün azaltıldığını dile getirerek Roland Barthes ve Susan 

Sontag’ı eleştirir. Sontag ise, fotoğraflar adına konuşmak ile ilgili herhangi bir 

girişimi eleştirir; bunu ölü canlandırmak için yapılan bazı büyülü girişimlere benzetir. 

Ancak Azoulay için fotoğraf adına konuşmak bir görevden farksızdır. Fotoğrafların 

izleyicinin desteğine gereksinimi vardır. Fotoğraflar izleyiciyi şaşırtsalar bile, 

izleyicinin fotoğraflar hakkında konuşmayı denemek gibi bir görevi vardır.  

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

96 Ariella Azoulay, The Civil Contract of Photography, 342. 
                                                 



 87 

3. FOTOĞRAFTA ÖYKÜNÜN KURGUSU, KURGUNUN ÖYKÜSÜ 

 

 

Farklı kültür ve toplumların yaşantılarına olduğu kadar kendi aidiyetlerimize 

dair dikkatimizin de sürdürülebilirliğine yardımcı olan “belgesel fotoğraflar”, kimi 

zaman orada olana tanık olunarak kimi zamansa bakış açılarının çeşitliliğini çoğaltan 

öyküler kurgulayarak yaşam ile ilgili duygusal bağlantımızın derinleşmesine katkıda 

bulunur. Bugün belgesel tanıklıktan bahsederken artık sadece profesyonel foto 

muhabirliği bağlamında bir tanıklık düşünülemez. Aynı zamanda amatör, artistik, 

estetik ve akademik başlıklar altında yer alabilen “belgesel fotoğraf”, bugün daha 

çok bir bakış, bir tavır ve bir öykü kurgusu olarak da tanımlanabilir. Bu bağlamda 

“görsel öykü anlatımı” olarak da tanımlayabileceğimiz “belgesel fotoğraf” 

görünmeyen ya da göz ardı edilenlerin ortaya çıkarılmasından, insan hakları 

ihlallerinin sorgulanmasına kadar birçok konuda da iletişim olanağı sunmaktadır.  

 

Bu çalışmada “belgesel fotoğraf” olarak adlandırılan kategori içerisinde acı 

konusuna odaklanarak fotoğrafın kitlelerle kurduğu bağlantıyı ele almak, fotoğrafın 

bir iletişim aracı olma işlevini sorgulamak bakımından önemlidir. Tarih boyunca 

yaşanan acı ve çilelere fotoğraf aracılığıyla tanıklık edilmiş ve bu tanıklığın kitlelere 

ulaşması için çeşitli yöntemler geliştirilmiştir. Alman estetik kuramcısı Walter 

Benjamin’e göre “aynı anda barbarlığın da belgesi olmayan bir uygarlık belgesi 

yoktur”. 97  Belgesel fotoğraflarda gösterilen şiddet ya da belgesel fotoğrafların 

yarattığı şiddetli etki, özellikle fotoğrafın bir iletişim aracı olarak etkili düzeyde rol 

oynamaya başladığı XX. yy.’ın ikinci çeyreğinden itibaren  en çok tartışılan konular 

arasında yer almıştır. Günümüzde “belgesel fotoğrafa”, hükümet politikaları üzerinde 

halkın görüşünü yeniden şekillendirmek, yoksulluk ve açlık gibi konularda dikkatleri 

uyandırmak, “gerçeklerin” kanıtı olmak gibi önemli ve büyük misyonlar 

yüklenmiştir. Bu görüşler, eleştiriler ve yüklenen misyonlar doğrultusunda “belgesel 

fotoğrafların” çok hızlı bir şekilde ikonik hale geldikleri de gözlemlenebilir. Bu 

nedenle fotoğrafçı, izleyici, fotoğrafların dağılımını sağlayan kuruluşlar, politik ve 

97 Bkz. (61), Linfield, 47. 
                                                 



 88 

entelektüel yapılar göz önüne alınarak “belgesel fotoğrafların” hem sıradan izleyici 

hem de fotoğraf entelektüeli açısından çoklu bakış açıları içerisinde 

değerlendirilmesi yararlı olacaktır. 

 

  

3.1 Belgesel Fotoğrafların Şiddeti 

 

Acı, dram, çile öyküleri içeren yaşamlar ve coğrafyalardan haberimizin 

olmasında çok büyük bir etkisi olan “belgesel fotoğrafların” tek işlevi bilgilendirmek 

değildir. Fotoğraflar bilgi vermek, gerçeği göstermek, ideolojileri temsil etmek gibi 

nedenlerle bir yüzeye transfer edildikten sonra kitlelere ulaştırılarak 

araçsallaştırılırlar. Günümüzde öne çıkan iletişim araçlarından biri olan fotoğraf için 

Susan Sontag’ın da belirttiği gibi “referans yollarını döşer”98 diyebiliriz. 

 

Fotoğraf ve görsel kültür kuramcısı Ariella Azoulay, fotoğraflar 

tamamlanmamıştır derken fotoğrafın işlevi üzerine bir saptamada bulunmaktadır. 

Amerikalı felsefeci Timothy M. Costelloe, Azoulay’ın bakışını şöyle değerlendirir; 

 
Her fotografik görüntü her zaman gereklidir ve fotoğraflar bir şiddet anıyla 
fotoğrafçı arasındaki, fotoğraflanan konuyla kamera arasındaki karşılaşmanın 
ürünleridir. Dahası bu her zaman dilsiz bir karşılaşmadır. Bu nedenle fotoğrafın 
ağzı olmayan, suskun, doğuştan dilsiz bir doğası vardır. Görüntüler özünde kısmi, 
belirsiz, çatlaklı ve sorgulanabilirdir. Bir fotoğrafın ispat ettiği şey, orada ne 
olduğudur, ancak fotoğrafta görünen sadece orada ne olduğu değildir. Her 
fotoğraf çeşitli hikâyelerin parçalarını anlatır ve tamamen tek bir hikâye 
anlatmayı reddeder. Bir fotoğraf içermesi istenenden daha fazlasını içerir ve 
nihayetinde ne anlama geldiğini veya neyi temsil ettiğini tam olarak söylemek 
mümkün değildir ama yine de bir şeydir ve dünya kısmı olarak da yer alsa bir 
şekilde oradadır. Fotoğraf orada olduğunu, dünyada bir amacı olduğunu, herkes 
için olduğunu, daimi olduğunu, görüntüyü yeniden üreten bir iz olduğunu ve 
gösterdiği şeylerle sürekli müzakeresi olduğunu söyler. Azoulay için fotoğraf bir 
çeşit kalıntı gibidir. Uzak, dilsiz ve anlaşılmaz bir felaket görüntüsünün fotoğrafı 
(belki de hala devam eden) o felaket adına canlanır, talep eder, etkinleşir, havada 
gezinir, komut verir, baştan çıkarır, tiksindirir, sıkıntı verir, rahatsız eder ve yeni 
anlamlar inşa etmek için sabırsızlanır.99 

 

 

98 Bkz. (38), Sontag, 85. 
99 Timoty M. Costelloe, The Civil Contract of Photography Book Review, 181. 

                                                 



 89 

Sontag fotoğrafların referans olması gereğini düşünürken Azoulay fotoğrafların 

tek başlarına referans olabilmeleri için her fotoğrafın tek bir hikâye anlatması 

gerektiğini fakat bunun böyle olmadığını söyler. Azoulay, “The Civil Contract of 

Photography” (Fotoğrafın Laik Sözleşmesi) adlı kitabında Sontag’ın belgesel 

fotoğraflar hakkındaki düşüncelerini hedef almaktadır. Azoulay’a göre Sontag 

fotoğraflarda hep mağdura bakarak olayları yorumlar ve gerçekte ne olduğunu 

arayan bizler için kendi yanıtlarının doğruluğunu ileri sürer. Azoulay kendi görüşünü 

şöyle örneklendirir: “Filistinlilerin yaralı ve terk edilmiş olarak gösterildiği 

fotoğraflar İsrail devletinin muhtemel saldırısını haber veriyor olabilir, diğer yandan 

İsrail Devletinin saldırı tehdidine karşı tetikte olma hali yaratarak, sürekli acil durum 

algısına da yol açabilir.”100 Azoulay, fotoğrafı genel olarak iktidarın bir aracı olarak 

görür ve iktidar güçlerine yardım etmek için sahnelenmiş veya tasarlanmış 

olabileceklerini, hatta bu fotoğrafların her zaman taraflı bir biçimde tanıklık 

edebileceklerini belirtir. Azoulay ayrıca fotoğrafların Sontag tarafından “öteki” 

olarak tanımlanması ve sadece “öteki”ni tanımlayan nesneler olarak ele alınmasını 

kabul etmemektedir. Azoulay için önemli olan “öteki” olarak basmakalıp bir biçimde 

adlandırılanlar arasında keskinleşen farklılıkların ve çelişkilerin varlığıdır.101 

 

Azoulay fotoğrafları politika üzerinden ele alma yöntemini seçmiştir. Bu 

nedenle Sontag ve Barthes gibi bazı eleştirmenlerin bu politik çerçeve içerisinde yer 

almayan görüşlerine karşı çıkmıştır. Azoulay’a göre fotoğraflar politik tavırlarla 

güdümlenirler. Bu nedenle yayınlandıktan ve izleyiciyle buluştuktan sonra izleyici 

için sorgulanması muhtemel veriler sunarlar. Ona göre acıyı ve kederli bir durumu 

gösteren fotoğraflar keskin bir ideolojiye sahip özne konumuna yerleşir ve izleyici 

ile ilişki kurarlar, çünkü izleyici de ilk önce ideolojik bakışıyla ilişkiye yönelecektir. 

 

Ayrıca yine Sontag’ın aksine Azoulay, özellikle şiddet ve acıya yönelik 

fotoğrafların izleyici tarafından daha fazla izlenmesi ve bu gibi olaylarla ilgili çok 

daha fazla görüntü üretilmesi gerektiğini düşünürken “neden bazı fotoğraflar görme 

alanında yoktur?” diye sorar. Azoulay için, fotoğraf vatandaşlık kavramının 

100 Jennifer Tucker, The Civil Contract of Photography Book Review, 141. 
101 A.g.k.,141. 

                                                 



 90 

karmaşık doğasını anlamak için yol gösterir. Buna örnek olarak da kadınları veren 

Azoulay, ne İsrail ne de Filistin’de kadınlara uygulanan işkencelerin ve tecavüzlerin 

kanıtını oluşturabilecek yeterince fotoğraf olmadığını söyler. Bu durumu kendi 

açısından “engellenmiş vatandaşlık”102 durumunun bir göstergesi olarak kabul eder. 

Amerikalı tarihçi Jennifer Tucker’a göre, Azoulay’ın umudu fotografik bir 

anlaşmayla, olası evrensel vatandaşlık durumunun yeniden inşasıdır; şu anda 

engellenmiş olan vatandaşlıklar adına fotoğraflar aracılığıyla sağlanabilecek olan şey, 

bu engelli durumun iyileştirilmesi ve yeniden yapılandırılmasıdır. 103  Azoulay 

fotoğraflar sayesinde evrensel bir düzeyde vatandaşlık elde edilebileceğini önerir. 

Daha çok fotoğraf üretilecek, tüketilecek ve böylece egemen politikalar ve siyaset 

güçleri daha fazla sorgulanacaktır. Fotoğrafların kimin adına ne için çekilmiş ve 

kimin yararına dağıtılmış olduğunun bilincinde olan izleyici kitlesinde ancak bu 

şekilde bir artış sağlanabilir. 

 

 Azoulay’ın çözüm önerisinin pratikte uygulanması zordur diyebiliriz. Bugün 

basın kuruluşları internet ağlarıyla daha fazla insana ulaşmaktadır. Bununla beraber 

fotoğrafların servis edilme biçimi bir tür görüntü bombardımanı algısı yarattığı için 

gördüğümüz görüntüleri analiz etmemiz, hatta bu görüntülerin gerçek olduğu 

bilgisine ulaşmamız gitgide zorlaşmaktadır. Sontag’a göre “fotoğraflanmış vahşetin 

çarpıcılığı tekrar tekrar izlendiğinde etkisini yitirmektedir… Geçirdiğimiz on yıllarda 

‘sorumlu’ fotoğrafçılık, vicdanları harekete geçirdiği ölçüde onları köreltmiştir 

de.” 104  Bu noktada tarihçe ve bilgilenme konusundaki sorumluluğu izleyiciye 

bırakan Azoulay’ın aksine Sontag, doğru bir şekilde bilgilendirme sorumluluğunu 

fotoğrafçılara ve fotoğrafları servis eden kurumlara yükler. Ayrıca Sontag izleyenler 

üzerinde hissizleştirmeye yol açacağı gerekçesiyle genel anlamda acının ve vahşetin 

fotoğraflanmasına da karşı çıkmaktadır diyebiliriz. 

 

Amerikalı tarih kuramcısı Susie Linfield ise Fransız düşünür Jean Jacques 

Rousseau’nun düşüncelerini temel alarak tam tersini savunur; 

102 “Impaired citizenship” tarafımca “engellenmiş vatandaşlık” olarak çevrilmiştir.  
103 Bkz. (100), Tucker, 141. 
104 Bkz. (61), Linfield, 21. 

                                                 



 91 

Aslında hissizleştirme argümanı kesinlikle yanlıştır. Tarihin büyük bir kısmı 
boyunca insanlar çok az şeyden haberdar olmuş ve bilinmeyenin acısı ile ise 
daha da az ilgilenmiştir. Rousseau’ya göre ‘insanlığımızın kendi yurttaşlarımıza 
tecrit ettiği doğrudur.’ Rousseau’nun döneminde önemli olan aile, klan, kabile, 
etnik grup, dinsel cemiyet veya ulus idi. Bu durum günümüzde de geçerliliğini 
korur. Günümüzün tek farkı, yakın çevremizin dışında olup, yine de anlam ifade 
eden insanlar olmasıdır. Pratik olarak çok küçük bir azınlık için, başkalarının 
acısına ortak olmak siyasal ve ahlâki kimliğin temel taşıdır.105  

 

Linfield, Rousseau’ya başvurarak, insanlığın vatandaşlığa ya da bir gruba 

indirgendiği eleştirisine katılır ve günümüzde acıya ortak olamamanın hissizleşme ile 

bağlantılı olmadığını ileri sürer. Sontag “hissizleştirme” den bahsederken empati ve 

merhamet duygularının eksikliğinden söz etmektedir. Fakat bu duyguların bize 

yabancı kültürler ve topluluklara dair ilk anda belki de çok şey ifade etmediği 

düşüncesinin gözden kaçırılmaması gerekir. Fotoğrafların paylaşılması ve yaşanan 

dehşetli olaylar hakkında yanlı ya da yansız bir biçimde bilgi edinilmesiyle açığa 

çıkan merhamet duygusu daha büyük bir çoğunluğun aktif katılımına neden olur. 

Linfield’e göre, “bugün, ‘haberim yoktu’ demek mümkün değildir. Fotoğraflar 

bizleri habersizliğin suç ortaklığından mahrum bırakmıştır. Artık dünyanın en ücra 

köşelerindeki haksızlıklardan, atalarımızın hayal bile edemeyeceği biçimlerde 

haberdar oluyorken, karşılaştığımız imgeler ise yalnızca dikkatimizi değil, 

eylemlerimizi de talep ediyor.”106 

 

İletişim bağlamında belgesel fotoğrafların bize gerçekte neler öneriyor 

olduklarının üzerinde örnekler vererek durmak, daha net sonuçlara varmak 

bakımından önemlidir. Bunlardan biri fotoğrafların servis edilişindeki ideolojidir. 

Sontag’a göre, “militanın bakış açısıyla kimlik her şeydir. Ve bütün fotoğraflar, 

altlarına eklenen yazılar ya da üstlerine konan başlıklarla açıklanmayı veya 

çarpıtılmayı beklerler.”107 Sontag gazetelerde yayınlanan fotoğrafları ele aldığımızda 

belirgin biçimde görebileceğimiz bir durumu dile getirmektedir. Gazetelerde 

özellikle dehşet görüntülerinin altına hatta bugün üstüne, yanına ve ortasına 

yapıştırılan büyük manşetlere oranla gittikçe ufalan fotoğraflar, yazıya yardımcı 

öğeler gibi gösterilirler. Fotoğrafları izleyenlerin algısı, bu fotoğrafların gerçekten 

105 A.g.k., 60. 
106 A.g.k., 60. 
107 Bkz. (38), Sontag, 9. 

                                                 



 92 

yazılan olayı anlatıp anlatmadığına yönelemeden yazının egemenliği altına girer. 

Birbirinden güçlü iki farklı anlatım dili olan yazı ve fotoğraf bir arada 

kullanıldığında herhangi bir fikri rahatlıkla empoze edebilir. 

 

 Amerikalı fotoğraf kuramcısı Mary Price “tek boynuzlu atlar yoktur... O 

fotoğraf, kolay aldanabilen bir seyirci için özel olarak tasarlanmış sahte bir kurmaca 

olacaktır” 108  derken aslında sıra dışı bir örnekten yola çıkarak, fotoğrafların 

gerçekliği üzerine bir eğretileme yapar. Bu örnekle Price, fotoğraf kuramının 

temelinde yer alan ve sürekli tartışılan “gerçeklik” kavramına atıfta bulunmaktadır. 

Tek boynuzlu bir at fotoğrafının bugün hem hiç şaşırmadan hem de bir metafor 

olarak okunabileceğini rahatlıkla söylemek mümkündür. Eğer daha sıradan bir 

örnek verecek olursak sonuç ne olur? Ve fotoğrafta görünen şey günlük yaşama, 

güncel bir olaya aitse hatta görüntüye ek olarak açıklamalı bir alt yazısı mevcutsa 

bu durum karşısında sorgusuzca o görüntünün gerçek olduğu kabul edilebilir mi? 

 

Price’a göre, “betimleme, fotoğraflar için gereklidir. Adına ister altyazı 

ekleme, ister başlık atma, ister betimleme deyin, bakan kişinin hem anlamaya, hem 

de görmeye yöneltildiği şeyi sözcüklerle belirtme edimi, resim için gerekli olduğu 

kadar fotoğraf için de gereklidir. Ya da isterseniz adına eleştiri deyin. Görme edimini 

sağlayan, betimleme edimidir.” 109  Price, betimsel yazının gerekli olduğuna 

değinirken, resim ile fotoğrafta kullanılan altyazı geleneğine bütünsel, genel bir 

perspektiften yaklaşır. Resimde altyazı kullanımı bir kaç şekilde gerçekleşebilir ki 

bazılarının fotoğrafta kullanılan altyazı ile benzerliğinin altını çizmek gerekebilir. 

Bunlardan ilki resmin açıklayıcı bilgisi olarak yazının kullanımı, yani kime ait 

olduğu, ne zaman ve hangi teknikle yapıldığı gibi bilgilerdir ki izleyicinin gördüğü 

şeyin adresine hâkim olması için bunlar gerekli bilgilerdir ve resim geleneğinde 

olduğu gibi fotoğraflar için de bu bilgiler verilmelidir. İkincisi, resimleri sergi ya da 

müze ortamında izleyiciyle buluşturan açıklayıcı metinlerdir ve bu metinler özellikle 

20. yy. geleneği olarak sanat eserleri ile beraber verilir. Genellikle sanat eserinin 

yanında kapsamlı bir metin olarak yorum ve bilgilendirme işlevi görür. Özellikle son 

108 Mary Price, Fotoğraf Çerçevedeki Gizem, Çev. Ayşenaz & Kubilay Koş, 18. 
109 A.g.k., 17. 

                                                 



 93 

yıllarda önemli sanat eleştirmenleri tarafından yazılan bu metinler, entelektüel 

kitleyle sanat eserini buluşturmak adına sanat eserinin bir parçası olarak işlev görür. 

Fotoğrafın galeriler ve müzelere bir sanat eseri olarak kabul edilmeye başladığı 

1950’lerin ikinci yarısından itibaren fotoğraflar da diğer sanat eserleri gibi açıklayıcı 

ve betimleyici bu metinlerle birlikte sergilenmeye başlamıştır. Üçüncü ortak 

kullanım alanı ise, metin ya da yazıyı resmin içerisine dâhil etmektir ki sanatçının 

yaratım süreci içerisinde değerlendirilebilecek olan bu yaklaşım fotoğraf içinde de 

sıklıkla kullanılmaktadır. 

 

Price’ın fotoğraf ile yazıyı birleştirme konusundaki “olmazsa olmaz” 

yaklaşımının ve işlevinin sorgulanması gereken bir kullanım alanı vardır.  Basın 

yayın alanında, gazete, dergi ve reklam endüstrisinde fotoğraflar ile birlikte metin 

kullanımının resim sanatında yazının kullanımıyla bağdaşmadığını ve günümüzde 

tercih edilen, çoğunlukla kabul gören fotoğraf ve yazı birlikteliğinde fotoğrafların 

çoğu zaman yazıya kurban edildiğini söyleyebiliriz. Büyük puntolarla fotoğraf 

çerçevesinin içine kadar taşan slogan kullanımları, günümüzün yayın 

ideolojilerinden biridir. Sonuç olarak, biçimden yazılanların içeriğine kadar kimi 

zaman olumlu ve gerekli de olsa fotoğrafta yazı kullanımı fotoğrafın anlamına 

müdahale eder. 

 

Sontag’a göre, “gazete fotoğrafçıları, ister savaş ister barış dönemlerinde 

olsunlar, şovenist önyargılara prim vermeyen adil tanıklar olarak kendi çağlarının 

tarihçesini oluşturmalıydılar.” 110  Fakat Sontag’ın idealize ettiği durum pratikte 

karşılığını bulmaz ve bugün hâlâ basın ve yayın organlarının bu ideale uydukları 

söylenemez. Fotoğraflar yayın organlarının ihtiyacına göre düzenlenerek belirli 

ideolojilere aracılık edebilirler. Hatta yayın politikaları gereği başka hiç bir yayın 

organında da gösterilmeyebilirler. 

 

Amerikalı fotoğrafçı Lewis Hine’ın Survey’in kapağındaki fotoğrafı yuvarlak 

bir kadraj içerisinde, ‘Madonna of the Tenements’ (Gecekonduların Meryem Anası) 

110 Bkz. (38), Sontag, 34. 
                                                 



 94 

adıyla basılmıştır. Raphael’in ‘Madonna of the Chair’ (Bu Sandalyenin Meryem 

Anası) adlı yağlıboya resminin fotografik replikası olarak değerlendirilen bu fotoğraf 

hem konunun dramatik yapısıyla hem de sanat tarihi kapsamında yaptığı 

göndermeler ile dönemin ikonlaşan fotoğrafları arasında yer almaktadır. Kucağındaki 

kız çocuğunu tıpkı Raphael’in resminde olduğu gibi kavramış olan kadın ve yanı 

başındaki erkek çocuğu resimdekine benzer rolleri neredeyse birebir canlandırmıştır. 

Bu fotoğrafın orijinalinde görebileceğimizin aksine Survey’e kapak olan ve Hine 

tarafından kadraj içine alınarak yorumlanan fotoğrafta odanın detay görüntüsünü 

seçemeyiz. Ancak orijinal haline baktığımızda mekânın oldukça mütevazı bir 

apartman dairesi olduğunu görebiliriz. Giysiler ve odanın görüntüsü fotoğraftaki 

ailenin yoksul olduğu izlenimini verir. Diğer taraftan erkek çocuğunun taktığı kravat 

nedeniyle fotoğraf çekimi için hazırlanmış oldukları yönünde ipuçları elde edebiliriz. 

Fakat Survey’in kapağında yer aldığı haliyle verilmek istenen mesaj fotoğrafın 

orijinaline göre daha kesindir. 

 

 
Fotoğraf 3.1: Lewis Hine, Madonna of the Tenements  

(Gecekonduların Meryem Anası), Amerika, 1911 
 



 95 

    
   Resim 3.1: Raphael, Madonna of the chair 
                (Bu Sandalyenin Meryem Anası), Palazzo Pitti,  
   Florence, 1513-14 

 

Manipüle edilmiş bu fotoğrafta ‘her şeye rağmen sevgi’ mottosuyla 

Amerikalılık bilinci oluşturulmaya çalışılmıştır. Fotoğrafın tarihine bakacak olursak 

bu ailenin göçmen bir aile olma ihtimali kuvvet kazanır. Ellis Adası, o tarihlerde 

birçok göçmen aile için büyük hayallerin geçiş kapısıydı ve bu nedenle Amerikalılık 

bilinci ön planda tutuluyordu. Fransız düşünür ve sosyolog olan Jean Baudrillard’ın 

Amerika simülasyonu olarak adlandırdığı değişimin temellerinin o tarihlerde 

kurgulanmaya başladığını söyleyebiliriz ki bu konu 4. bölümde hafıza ve fotoğraf 

ilişkisi kapsamında daha ayrıntılı ele alınacaktır. 

 

 Fotoğraf başlığındaki ‘Madonna’ kelimesi önemli ölçüde dinî bir öğeyi işaret 

ediyordu ve yine Amerikalı olmaya dair birleştirici olan bu projenin bir parçasıydı. 

Sontag da bu Amerika simülasyon fikrini şu cümlelerle açıklar:   

 
Yeni (aslında o kadar ‘yeni’ de değildir ya!) Amerikan radikalizminin herhalde 
en önemli kaynağı, muhafazakar değerlerin de kaynağı sayılabilecek olan dindir. 
Birçok yorumcu, Amerika Birleşik Devletleri ile çoğu Avrupa ülkesi 
(Amerika’nın şimdiki ayrımına göre hem ‘eski’ hem de ‘yeni’ ülkelerdir bunlar) 
arasındaki herhalde en büyük farklılığın, ABD’de dinin toplumda ve gündelik 
hayatta hala merkezi bir rol oynamasında yattığının altını çizmişlerdir. Ancak bu, 
Amerikan tarzı bir dindir; şöyle ki, burada dinin kendisinden ziyade bir ‘din 
fikri’nden söz etmek daha isabetli olacaktır.111  

 

111 A.g.k.,141. 
                                                 



 96 

Özet olarak Hine’in fotoğrafında,  ailenin sosyal konumuna ve çileye dair tüm 

söylemlerin ideolojik olarak devre dışı bırakılmış olduğu ve fotoğrafın Amerikalı 

olmak gibi daha büyük bir projenin yapılandırılmasına hizmet ettiği yorumunu 

yapabiliriz.  

 

Gazete fotoğraflarını ele aldığımızda fotoğrafların daha sessiz bir retoriğe 

ihtiyaç duyduğunu söyleyebiliriz. Basında kullanılan fotoğraflar daha çok haberlerin 

açıklaması niteliğindedir. Fotoğrafların kendi kendilerine konuşmadıkları ve 

anlaşılabilmeleri için yazınsal retoriğe ihtiyaç duydukları açıktır; fakat yazı dili 

fotoğrafların anlaşılabilmeleri için bilgi vermek ile sınırlı tutulduğunda “fotoğrafın 

retoriği” olarak tanımlanabilir. Gazete fotoğraflarında tam tersine yazılar için 

konuşmaya çalışan daha çok fotoğrafla karşılaşırız. Özellikle acı ve dehşet içeren 

haberlerde kullanılan fotoğraflar, hâkim ideolojilerin bakış açısına göre seçilip 

düzenlenmektedir. Bu bağlamda ideolojiye uygun yazı ile yazıya uygun fotoğraf 

kurgusu yaygın olarak kullanılan yayın biçimidir demek yanlış olmaz. İngiliz 

kuramcı John Taylor’a göre, “İspanyol İç Savaşı hakkında iletilen yazılı bilgiler 

aslında askerlik, ırk, cinsiyet, gençlik, yaşlılık ve ahlâk konularında İspanya 

tikelliğinin altını oymuş ve bu yaklaşım fotoğraflar aracılığıyla pekiştirilmiştir.”112 

Diğer taraftan İspanyol İç Savaşı, İngiltere ve Fransa gibi ülkelerin basınında çok 

kısıtlı bir biçimde, yumuşatılarak ele alınmıştır. 

 

Siyasî liderlerin portreleri, köşe yazarları ve ölüm ilanlarındaki portreler, 

reklam görselleri, paparazzi çekimleri, konferans ve konuşma kayıtları, fabrika 

çalışmaları, tarımsal alanların gorüntüleri, yurt dışı politik toplantıların fotografları, 

futbol maçı aksiyon görüntüleri, tuhaf, alışılmadık ve nadiren olan hikâyelerin 

fotoğrafları da dâhil olmak üzere gazetelerde bugün binlerce fotoğraf 

yayınlanmaktadır. Bu fotoğraflar için binlerce de alt yazı üretilmektedir. Bugün 

görüntüleri okurken yönlendirilmiyor oluğumuz söylenemez ve bilinçli ya da 

bilinçsizce yönlendirmelerin kaçınılmaz sonucu olarak gördüklerimizi nasıl 

yorumlayacağımıza dair belirsizlikler de çoğaltılmaktadır diyebiliriz. Sontag, 

112 John Taylor, War, Photography and Evidence, 160. 
                                                 



 97 

fotoğrafların üzerine yapıştırılmış yazılı yorumların bizi ele geçirip, istediklerini 

düşündürtebileceklerini söyler ve bundan endişe duyar. Ancak Amerikalı felsefeci 

Judith Butler onun bu endişesini fazla bulur. Butler’a göre fotoğraflar zaten bir 

bağlam ve ideoloji doğrultusunda üretilmişlerdir ve yine bir bağlam ve ideoloji 

çerçevesinde servis edileceklerdir. 113  Bu nedenle tüm sorumluluğu fotoğrafın 

yazısına yüklemek yersiz bir endişedir. Butler, yazının retoriğinin fotoğrafların 

üretilme ve dağıtılma nedenlerinden daha fazla yönlendirici olmayacağını savunur. 

Butler’ın bu değerlendirmelerini dikkate alarak fotoğraflara bir anlığına 

açıklamasından soyutlayıp baktığımızda, kullanıldıkları ya da üretildikleri bağlamın 

kendi başına ne kadar etkili olacağını da düşünebiliriz. 

 

Öncelikle sipariş edilen ve servis edilen yapıya göre fotoğrafın anlamının nasıl 

şekillendiğine bakalım. Amerikalı sanat eleştirmeni Terry Barrett, “bu ülkede ölü bir 

geyiğin yanında duran bir avcı fotoğrafı Sports Afield’a kapak olursa başka, 

Vegetarian Times’a kapak olursa çok başka çağrışımlar yapacaktır, bunu tahmin 

etmek zor değil”114 der. Bu durum yalnızca Amerika Birleşik Devletleri’nde geçerli 

değildir. Dünya genelinde bugün bir fotoğraf değişik bağlamlarda farklı yayın 

organlarında tekrarlarla karşımıza çıkmaktadır. Sloven düşünür Slavoj Žižek’in 

tanımıyla  “ideolojinin yüce nesnesi”115 görüntülerdir. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

113 Judith Butler, Photography, War, Outrage, 822-827. 
114 Bkz. (33), Barrett, 138.  
115 Slavoj Zizek, İdeolojinin Yüce Nesnesi, Çev. Tuncay Birkan. 

                                                 



 98 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
             Fotoğraf 3.2: Chim (David Seymour),  
           Land Distribution Meeting (Toprak İdaresi Toplantısı),  
             Estremadura, İspanya, 1936 

 

Amerikalı fotografçı David Saymour’un (Chim), 1936 yılında Land 

Distribution Meeting (Toprak İdaresi Toplantısı) sırasında çektiği bu fotoğraf, bugün 

İspanya İç Savaşı’nı betimleyen bir ikon fotoğraf olmuştur. Bu fotoğrafı bugünkü 

ikonik özelliğinden ve dönemi içindeki bağlamından soyutlayarak izlediğimizde 

gökyüzüne gözlerini kısarak bakan, kucağında bebeğini emziren bir kadından farklı 

olarak ne görürüz? Giyiminden ve çerçeveye dâhil olan diğer insanların 

bakışlarından bir toplumsal statü tahmini yapılabilir, ya da fotoğrafta ne için 

toplanmış olduğu bilinmeyen insanlar hakkında bilgi edinme arzusu da duyulabilir. 

Burada ne olduğu merak edilebilir. Ancak bu fotoğrafın bir savaşın ilk işareti olduğu 

tahmininde bulunamayız. 

 

Fotoğrafın servis edildiği bağlama göre, bu toplantı esnasında fotoğrafı çekilen 

kadın, korku dolu gözleriyle havadan saldırıya geçen uçakları izlemektedir. Aslında 

bu fotoğraf İspanya İç Savaşı’nın patlak vermesinden dört ay önce çekilmiştir. 

Dolayısıyla bugün savaşı çok iyi yansıttığı yönündeki spekülasyonlar, savaş patlak 

verdikten sonra fotoğrafın dâhil edildiği bağlama aittir. Sontag’a göre bu fotoğraf 



 99 

savaşı iyi yansıttığı için değil, İspanya’da kısa süre sonra yaşanacak savaş nedeniyle 

bu bağlama dâhil edilmiştir. Buna sebep olan asıl etken, Avrupa’nın ilk defa savaş 

silahi olarak hava saldırılarında bulunmasıdır. Sontag, bu bilginin ardından çocuğunu 

emziren anneye, onun kırışık alnına, gözlerini kısışına, yarı açık ağzına tekrar 

bakılmasını önerir. Hala endişeli mi görünmektedir? Yoksa, güneş gözlerini aldığı 

için gözlerini kısıyormuş gibi mi bakmaktadır?116 

   

Bu fotoğraf eleştirmenler tarafından çözümlenirken genellikle Meryem ve 

Bebek İsa figürüne atıf yapılır. Bu nedenle bu fotoğraf, haberi taşıyan, ileten bir 

fotoğraf olarak önemli ve kutsal kabul edilmiştir. Sontag, “yoksa bu kadın güneş 

gözlerini aldığı için mi gözlerini kısarak bakıyor?” sorusuyla belki de o güne kadar 

kimsenin sormadığı soruyu sormuştur. Fakat yine de içerisine dâhil edildiği bağlam 

bu fotoğrafın yeniden analiz edilmesine zor izin verecektir. Bu fotoğraf duygusal 

hafızaya dair bir semboldür ve yönlendirici yazıya ihtiyaç duymayan bir özne 

retoriği vardır. Bu bakımdan fotoğrafçı ve eleştirmen Nazif Topçuoğlu’nun şu sözleri 

anlamlı olabilir: “Aslında, belki de görüntülerin manipülasyonundan çok kitlelerin 

manipülasyonundan çekinmemiz gerekir!”117 

 

Amerikan haber ajansı MSNBC 2000 yılında, Filistin ve İsrail sempatizanları 

arasındaki bir çatışmada öldürülen 12 yaşındaki Muhammad al-Dura’nın haberi ile 

dikkatleri çekti. 30 Eylül 2000 yılında İsrail silahlı güçleri tarafından vurularak 

öldürülen Muhammad, kalabalıkta kalmış, korkmuş ve ağlıyordu, babasının 

arkasından gelen bir silah kurşunu ile Gaza caddesinde vuruldu. Filistinli 

fotografçılar Fransız televizyonu için çalışıyorlardı ve bu olayı kaydettiler. 

MSNBC’nin internet sitesine postaladılar. “2000 Yılının Fotoğrafları” yarışması 

kapsamında üç hafta içinde bu fotoğraf çevrim içi oylamada birinci seçildi. Fakat 

daha sonra Meirav Eilon Shahar adlı Los Angeles’lı bir diplomat bir e-posta 

kampanyası başlatarak İsrailli destekçileri diğer fotoğrafları oylamaları için uyardı. 

Shahar’ın iddialarına göre Muhammad’ın babası bu çapraz ateşi destekleyen kişiydi 

ve karşı saldırı için basını kullanmaktaydı. Sonuç olarak bu kampanya 

116 Bkz. (38), Sontag, 30-31. 
117 Nazif Topçuoğlu, Fotoğraf Ölmedi Ama Tuhaf Kokuyor, 138. 

                                                 



 100 

Muhammad’ın fotoğrafının altıncı sıraya düşmesine sebep oldu. Bu durum 

Baudrillard’in sözlerini akla getirmektedir: “Medium is message (mesaj iletişim 

aracının bizzat kendisidir) – yayıcı gerçekte alıcıdır.”118 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
      Fotoğraf 3.3: Talal Abu Rahma, Death in Gaza  
       (Gazze’de Ölüm), Gazze, 30 Eylül 2000 

 

Amerikalı antropolog Gregory Starrett’a göre, “çocuğun çığlık atarak ağladığı 

görüntü daha ziyade babasının niyeti hakkındaki daraltılmış hikâye üzerinden 

okunmuştu.”119 Bu fotoğraf duygusal tepkilerin ve güç dengelerinin arasında kalmıştı. 

Öncelikli olarak seferberliği harekete geçirmiş fakat daha sonra yürütülen kuvvetli 

propaganda çalışmaları neticesinde gündemin geri planına düşmüştü. Ancak bu 

durum görüntü hakkında daha fazla spekülasyona neden olmuştu. Baudrillard’a göre, 

“hepimiz kudurmuş bir anlam ve iletişim idealizminin yani anlama dayalı idealist bir 

118 Bkz. (8), Baudrillard, 105. 
119 Bkz. (1), Starrett, 399. 

                                                 



 101 

iletişimin peşinden gittiğimiz için doğal olarak bu perspektif doğrultusunda 

ölümümüz de anlamın elinden olacaktır.”120 

 

Bugün bu görüntü, çekildiği dönemde yaratılan tartışmaların çok dışına taşmış 

ve bir fotoğraf ikonuna dönüşmüştür. Bu görüntü farklı bağlamlar içerisinde 

defalarca tartışılmasının bir sonucu olarak özellikle basında şiddetin ve acının temsili 

olarak önemli bir yere sahiptir. Ayrıca travma araştırmaları yöneten İngiliz sosyal 

bilimci Patrice Keats’in dile getirdiği bundan da önemli bir konu daha vardır: 

“Şiddeti ve bir felaketi tasvir eden fotoğraflar fotografik mükemmellik kriterleri ile 

yarışmalar aracılığıyla desteklenirler; uluslararası yarışmalarda ödül kazanan 

fotoğrafların % 65’i daha çok savaş, darbe, yoksulluk ve sosyal sorunlara 

odaklanmaktadır.” 121  Yani Sontag’ın rahatsızlığını duyduğu, şiddetli durumları 

gösteren fotoğrafların estetik mükemmeliyeti, çok daha fazla üzerinde durulması 

gereken bir konudur. Bir fotoğrafın ödüllendirilmesi daha fazla insan kitlesine 

ulaşması açısından önemlidir. Ancak diğer taraftan ödül verilen fotoğrafın teknik ve 

estetik ölçütler bakımından değerlendirilmesi konunun önemini ikinci plana itmeye 

neden olabilir. Muhammad al-Dura örneğinde, gösterilme amacından çok farklı 

tartışılmalara neden olan fotoğraf yeni hikâyeler doğurmuş, farklı birlikleri harekete 

geçirmiş, politik iddiaların aracı olmuş ve belki de anlatılmak istenen savaşın 

zalimliğiyken bu anlamdan uzaklaşılmıştır. Starrett’a göre günümüzde, 

“putperestliğe karşı saflık, fanatizme karşı miras, adaletsizliğe karşı masumiyet, 

kinizme karşı sorumluluk yarıştırılmaktadır.”122 

 

1970’li yıllardan beri Getty Images gibi ajanslar, gazetelerin ve dergilerin 

fotoğraf arşivlerini ve koleksiyonlarını satın almakta ve farklı konu başlıkları altında 

çok fazla sayıda fotografik görüntü biriktirmektedirler. İçlerinde sayısız yerel arşiv 

de barındıran bu ajanslar, görüntüleri küresel bağlamda yeniden dolaşıma 

sokmaktadır. Tarihçiler ve eleştirmenler ise, Getty gibi ajansların küresellik adına 

olan iddialarını politik bir konu olarak ele almakta ve bu görüntülerin telif haklarının 

120 Bkz. (8), Baudrillard, 106. 
121 Patrice A. Keats, The Moment is Frozen in Time: Photojournalists Metaphors in Describing 
Trauma Photography, 233. 
122 Bkz. (1), Starrett, 399. 

                                                 



 102 

ve ticari sorumluluğunun tek bir ajansın elinde bulundurulmasına şiddetle karşı 

çıkmaktadırlar. İngiliz sanatçı ve yazar David Bate’e göre, “bu gibi ‘topluluk’ web 

siteleri, başka insanlarla toplumsal, kültürel, kişisel, ekonomik ve hatta politik 

ilişkiler kurmayı mümkün kılmaktadır... Ancak sonuçlarının şimdiden kestirilebilen 

etkilerine dair bir garanti yoktur.”123 Sonuç olarak, telif hakları yasalarına uyduktan 

sonra görüntüleri hangi amaçlarla ve nerede kullanacaklarına karar veren kurum, 

kuruluş ve bireyler etkilerine dair bir garanti verilemese de fotoğrafların kullanımı 

adına asgari yeterlilikleri yerine getirmiş olurlar. Buna karşın, Bate’e göre, “fotoğraf, 

bir anlamda bu gibi yapıların temsil edildiği şey olup, aynı zamanda söz konusu 

yapıların eleştirilmesinde başvurulacak araçlardan birisidir.”124 Fotoğrafların böyle 

bir gücünün olduğunu söyleyebiliriz. Fotoğraflar bazı çıkarlara hizmet ederken, o 

çıkarların eleştirilmesine zemin hazırlayabilecek farklı kitlelerle de buluşturulurlar. 

Aynı zamanda bir konuyu bireyden genele olduğu gibi, genelden bireye de 

taşıyabildikleri için amaçlanan küresel birliğe bu anlamda faydalı görülebilecek 

biçimde de hizmet edebilirler. 

 

Medyanın ve bugün sosyal medyanın, fotoğrafların dağılımında rolü çok 

büyüktür. Bu nedenle de eleştirmenler ve kuramsal araştırmacılar günümüzde 

genellikle medyanın gücü üzerine düşünceler üretmektedirler. Medya aracılığıyla 

dünyaya dağılan mesajlar felsefe, psikoloji, sosyoloji ve antropoloji gibi sosyal bilim 

alanlarını hareketlendirecek teorilerin ortaya atılmasına yol açmıştır. Ancak bu 

araştırmaları yapanlar seslerini, çok farklı ideolojik bakış açılarına sahip olan medya 

ağına nadiren duyurabilmektedir. Bazı çalışmaların sonuç verileriyle dikkate değer 

önermeler kaydedilse bile çok nadir olarak diğer medya kuruluşları için birer emsal 

niteliği oluştururlar. Medyanın birincil görevi haber vermektir ve bazı olaylar 

hakkında fazla detaylı bilgiler verirken bazılarını görmezden gelebilmektedir. 

Örneğin Taylor’a göre, “pek çok savaş suçu fotojurnalizm başlığı altında 

gösterilmiştir.”125 Taylor, belgesel fotoğrafların temelinde yatan problemi tamamen 

basın kuruluşlarına yüklemiştir. Basın kuruluşlarını “sorumluluk almadan güç elde 

123 David Bate, Fotoğraf Anahtar Kavramlar, Çev. Bahar Şimşek, 236-237.  
124 A.g.k., 239. 
125 Bkz. (112), Taylor, 158. 

                                                 



 103 

etmek” ile itham etmiştir. Bürokratik kurallar, sınırlamalar, içerik seçimleri gibi 

konularda verdikleri kararların kitlelere neyin gösterilip neyin gösterilmeyeceğini 

belirlemesi adına basın kuruluşlarını vahşi bir düzenin içerisinde konumlandırır. 

Starrett’e göre ise fotoğraflar, “ceset ve leş yığınları olarak oldukça nezaket dışı 

göndermeler yapar.”126 1992 yılındaki ilk Zeinhom saldırısının ardından yaşananları 

kaleme aldığı Violance and The Rhetoric of Images (Şiddet ve İmajların Retoriği) 

adlı  çalışmasında Starrett, medyanın ideolojik yaklaşımlarını tartışır. Starrett, 

cesetlerin çok yakın plan çekimleri, kanlı giysiler, yer yer gazeteyle örtülmüş ceset 

yığınlarının yüz ifadeleri, kurbanların ve katillerin birbirlerinden ayrı 

konumlandırılmış görselleri ve en önemlisi de bu fotoğrafların hepsinin kolajlanarak 

büyük manşetlerle gazete ve dergilerin kapaklarında yer alması üzerine tartışmalar 

yapar. Starrett’ın hassasiyetle vurguladığı ve rahatsızlığını duyduğu şey ise çok fazla 

cesedin gösterilmesidir. 

 

Basında yer alan kolajlarda en çok kullanılan şablon genellikle bir olayın 

gerçekleştiği an, hemen sonrası ve daha sonrasında toplumda bıraktığı etkilerden 

(cenaze, anma törenleri vb.) oluşur. Birbirinin üzerine bindirilmiş kadrajlarla yazılar 

ve olayın akışına göre düzenlenmiş sayfalar bu haberleri hazırlayanların ve servis 

edenlerin yaklaşımlarına göre şekillendirilir. Zeinhom olayının ardından bu olayın 

basında yer alma sürecini izleyen Starrett, kullanılan şablonlara dikkat çekerken 

saldırının ardından yapılan cenaze törenleri ile saldırının bir arada kullanılmasını 

örnek olarak vermiştir. Kurgulanan görsel öykülerde ulusal bir dayanışmayı, bireysel 

özveriyi ve topluluk bilincini ön plana çıkartmak için kurbanların yaşamlarından 

kesitlere de yer verilir. 

 

Starrett, bu acı yüklü hikâyeleri tüm şiddetiyle göstermek konusunda ciddi 

boşluklar yakalamıştır. Bunu “yokluk” olarak nitelendirir. Fotoğrafların olayları her 

yönüyle göstermediği, gösterdiği şeylerin çelişkili olduğunu söyler. Örneğin 

fotoğrafların hemen hepsinde dinî liderlerin ve göstericilerin yer alması konusuna 

dikkat çeker. Bu iki gurubun kolajlanan öyküdeki ağırlıklı kullanımı şiddetli 

126 Bkz. (1), Starrett, 404. 
                                                 



 104 

duyguların açığa çıkmasını ve fotografik olarak duygusallığın görünür olmasını 

sağlamaktadır. Dinî kostümler, göstericilerin pankartları ve beden dilleri izleyiciyi 

fotoğrafların içerisine çekmektedir ve semboller yardımıyla düşünceyi empoze 

etmenin en bilinen ve etkili yöntemlerinden biri de bu kullanım şeklidir. Starrett, 

ayrıca geniş açılı objektifler yardımıyla protestocu kalabalığın sayısına müdahale 

ederek olduğundan fazlaymış gibi göstermek konusuna da değinir ki bu bakış açısı 

özellikle günümüzde neredeyse tüm miting görsellerinde de kullanılan bir tekniktir. 

Bu yolla olayın şiddeti ve vurgusu artırılmaktadır. Baudrillard’a göre ise bugün 

“iletişim araçları anlamla yanılgıyı birlikte sırtlayıp götürmekte ve bunları diledikleri 

şekilde kullanmaktadırlar.”127 

 

Fotoğraflarda şiddetin, ölümün ve acının tüm açıklığı ile gösterilmesine ilişkin 

iki temel yaklaşım vardır. Bu yaklaşımlardan biri ahlâkî bakımdan gösterilmemesi 

gerektiğini diğeri ise “gerçeklerin” tüm açıklığı ile gösterilmesi gerektiğini savunur. 

Amerikalı fotoğraf kuramcısı Fred Ritchin bu konuda “El Cezire Televizyonu” 

örneğini verir;  

 
El Cezire Televizyonu Uluslararası İlişkiler Bölümü’nün başındaki Maher 
Abdullah, İstanbul’daki Dünya Editörler Forumu’nda: Evet reddetmiyoruz, çok 
fazla kan gösteriyoruz dedi. Yüz binlerce insanı onları uygarlaştırmak için 
öldürmek uygarca da, bu ölülerin bazılarını göstermek mi uygarlık dışı? Biri 
bana bunu açıklayabilir mi? Nasıl olurda uygarlaştırmak adına yüz binlerce 
insanı öldürürsün de, sonrasında ölüleri saymaya bile tenezzül etmezsiniz? Ve 
bizden de aynı şeyi yapmamızı mı bekliyorsunuz? El Cezire ölü ve kötü 
derecede yaralanmış bedenlerin birkaç fotoğrafını gösterince, bir anda uygarlık 
dışı olduk.128 

 

 Maher Abdullah’ın açıklaması fotoğrafların tüm “gerçekleri” açık bir şekilde 

gösterme misyonunu benimsemiş bir habercinin görüşünü temsil etmektedir. Bu 

görüşe göre ölen, yaralanan, acımasızca katledilen insanları göstermek çok kısa bir 

süre içinde kitlelerin dikkatini çekerek konuya ilgi göstermelerini sağlayacaktır. 

Ancak Abdullah’ın açıklamalarının şiddetin çok yoğun bir biçimde gösterildiğine 

dair olan eleştirilere tam olarak açıklık getirmediğini de söyleyebiliriz. Maher 

Abdullah’a göre “El Cezire”nin şiddetli görüntüler yayınlama nedeni olayların 

127 Bkz. (8), Baudrillard, 107. 
128 Bkz. (3), Ritchin, 85. 

                                                 



 105 

gösterildiği gibi yaşanmış olduğu ve yaşanmamış olsa gösterilmeyeceğidir. Abdullah 

bu görüntülerin varolduğunu söylerken aynı zamanda “El Cezire”nin “gerçekleri” 

manipüle etmeden servis ettiğini de söylemiş olur. 

 

Benzer tartışmalar 2004 yılında Bağdat’taki “Ebu Garib Cezaevi”nde 

yaşananlar hakkında da yapılmıştır. Amerikan askerleri tarafından Iraklı mahkumlara 

yöneltilen şiddet, taciz ve kötü muameleleri gösteren fotoğrafların basına servis 

edilmesi üzerine çıkan tartışmalar çok farklı boyutlara taşınmıştır. Amerikan 

askerlerinin kendi amatör kameralarıyla saptadıkları Iraklı mahkumlara yönelik 

işkence görüntülerinin medya aracılığıyla servis edilmesi tüm tarihçileri ve 

eleştirmenleri harekete geçirmiştir. Nazif Topçuoğlu’na göre “unutulmaması gereken 

bir başka konu da, günümüzde en etkileyici ‘belgesel’ fotoğrafların artık ‘amatörler’ 

tarafından çekildiği gerçeğidir.”129 

 

Amerikalı sanat eleştirmeni ve tarihçi Abigail Solomon Godeau, “Beyaz Saray 

ve silahlı kuvvetler açısından politik açıdan yıkıcı ve ürkütücü olan bu fotoğrafların 

gerçekliği yine de sorgulanmadı. Fotoğrafların ortaya çıkışının geciktirilmesi, 

Amerikalı askerlerin Iraklı mahkumları cinsel açıdan aşağıladıkları ve onlara işkence 

ettikleri gerçeğini çürütülemez bir hakikate dönüştürdü.”130 yönünde görüş bildirir. 

Bu olayla ilgili yazılı raporların açıklanması bir yıldan uzun sürdü ve ABD hükümeti 

fotoğraflar medyaya yansıyana dek yaşanan olayı yok saydı. Sontag, bu konuda şu 

değerlendirmeyi yapar;  

 
Resimler yok olmayacaklar. İçinde yaşadığımız dijital dünyanın doğası bu. 
Aslında liderlerimizi bilgilendirmeye başlamak bir zorunluluk. Velhasıl önce 
Afganistan’da ardından Irak’ta, Amerikan silahlı güçleri tarafından yönetilen 
cezaevlerinde ‘tutuklu’ ve ‘şüpheli teröristlere’ uygulanan gaddar cezalarla ilgili 
Uluslararası Kızıl Haç Örgütü ve gazeteciler tarafından düzenlenen raporlar ve 
insan hakları kuruluşlarının protestoları, bir yıldan fazla bir süredir 
yayınlanmaktaydı. Bu raporların Bush, Cheney, Condleezza Rice veya Rumsfeld 
tarafından okunduğu şüpheli. Bush ve yardımcılarına tüm bunların gerçekliğini 
kabul ettiren şey fotoğraflardı.131 

 

129 Nazif Topçuoğlu, Fotoğraflar Gösterir Ama..., 44. 
130 Bkz. (33), Barrett, 207. 
131 A.g.k., 208. 

                                                 



 106 

Godeau’ya göre gerçeklik bilinçli çabalarla gizlenmiş, Sontag’a göre ise 

fotoğraflar ortaya çıkana dek olaya karşı farkındalık yaratılamamıştı. Her iki görüş 

de medya stratejileri üzerine yapılan eleştirilerin kaynağını oluşturmuş ve medya 

etiği içerisinde sıklıkla tartışılmıştı.  

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
  Fotoğraf 3.4: Ebu Garib Cezaevi, ABD 'nin 2003 yılında Irak'ı işgalinin ardından ABD  
  askerlerinin tutuklulara yaptığı işkenceler, Irak, 2004 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

  Fotoğraf 3.5: Ebu Garib Cezaevi, ABD 'nin 2003 yılında Irak'ı işgalinin ardından ABD  
  askerlerinin tutuklulara yaptığı işkenceler, Irak, 2004 

 

Günümüzde “web” erişim ağı sayesinde “Ebu Garib Cezaevi” gibi olaylar 

üzerine yapılan akademik araştırmalara, tarihçilerin ve eleştirmenlerin çalışmalarına 

kolaylıkla erişebiliyoruz. Yapılan akademik çalışmaların genelinde tüm açıklığıyla 



 107 

kitlelere ulaştırılması eleştirilen fotoğrafların, yeniden kullanılmasında ise bir sorun 

görülmemektedir. Kanadalı siyaset bilimci Elizabeth Dauphinée bu durumu şöyle 

yorumlar; 

 
Akademisyenler Irak’taki savaş işkencelerini yorumlamak amacıyla ve etik 
olduğunu farz ederek görüntüleri yeniden dolaşıma çıkarmakta bir sorun 
görmezler. Bu demek değildir ki işkence veya savaşa karşıt hedefler 
doğrultusunda konuşmamalıyız, öğretmemeliyiz ya da yazmamalıyız. 
Giroux’nun savunusuna göre Ebu Garib örneğinden yola çıkarak, etik 
uygulamaları yeniden tanımlamak için Iraklı mahkumlara uygulanan sadist ıslah 
etme  görüntülerinin yer aldığı siteler oluşturulmalıdır. Bu aynı zamanda 
pedagojik eğitim için bir fırsat yaratmaktır.132 

 

Bir başka eleştiri de “Ebu Garib Cezaevi” örneğindeki gibi fotoğrafların 

yayınlanmasının insan haklarını ihlal ettiği üzerinedir. Dauphinée’e göre, “Guardian 

yazarı Ian Mayers, fotoğrafların yayınlanmasının insan haklarını ihlâl etmediğini 

ancak bunları açıkça yaymanın o insanların haklarının ihlâli olduğunu iddia 

etmektedir... Görsellere karşı gün geçtikçe artan güven, bu görüntülerin yalnızca etik 

ölçütler çerçevesinde dağıtılması gerektiği iddiaları ile örtüşmemektedir.” 133 

Görüntülerin insan haklarını ihlâl ettiğini söylemek, görüntülerin içeriğinde neler 

olduğunu araştırmaktan ve içeriğin insan hakları ihlâline yol açıp açmadığını 

sorgulamaktan daha emniyetli olabilir. Görüntülerde yer alan kişilerin onayı mutlaka 

gereklidir ve onay alınmadıysa fotoğrafı çekilen kişiler haklarının ihlâli konusunda 

cezai yaptırım bile talep edebilmelidir. Ancak insan hakları ihlâllerine taraflı ya da 

tarafsız her iki şekilde de tanıklık oluşturan fotoğrafların bu anlamda tek başına bir 

yaptırım gücünden bahsetmek gerçekçi bir eleştiri gibi gözükmemektedir. 

 

Sontag’ın “Ebu Garib Cezaevi” fotoğrafları üzerinden yaptığı en çarpıcı 

eleştiri ise bu görsellerin pornografik olduğudur. Bu iddialı görüşün ardından birçok 

eleştirmen ve düşünür Sontag’ın pornografi ile kurduğu bağlantı üzerine fikir 

üretmiştir. Linfield’e göre, “... acı çeken insanların fotoğrafları tamamen farklı bir 

konudur: bunlar olmaması gereken bir şeyin açığa çıkışıdır. Cinselliğin mahrem 

kalması gerektiğine dair argüman öne sürülür olsa da, söz konusu işkence, sömürü ve 

132 Elizabeth Dauphinée, Tke Politics of The Body in Pain: Reading The Ethics of Imagery, 147. 
133 A.g.k., 148. 

                                                 



 108 

zulüm olduğunda mahremiyet sorunun temel parçalarından biri haline 

gelmektedir.” 134  Ayrıca Linfield, pornografinin bir olumsuzlama olarak ele 

alınmasına da karşı çıkmaktadır. Sontag’ın ve onun gibi düşünen eleştirmenlerin 

pornografiyi lanetleyerek “kötü” sıfatıyla bir kalıba sokmaları kabul edilemeyecek 

sığ bir bakış açısıdır. Linfield’e göre, “pornografi terimi, aynı ‘oryantalizm’ gibi, 

esas olguyu açıklamaksızın suçlananı utandırmak ve özgür tartışma ortamını 

susturmak için bir silah olarak kullanılmaktadır. Gerçekten de, pornografinin 

kimilerinde uyandırdığı saplantılı biçim ve onu saran şehvet esintisi, bana Nazilerin 

modern sanatı ‘yoz’ olmakla suçlamasını anımsatıyor.”135 

 

“Ebu Garib Cezaevi” fotoğraflarında şiddetin bir biçimde fanteziye 

dönüştürüldüğü de düşünülebilir. Ancak bu durum insani değerler bağlamında 

güvenin gittikçe azaldığı Amerika kültürü adına bir örnek oluştururken, Žižek’in de 

belirttiği gibi bu fotoğraflar, Amerika’nın “karanlık yüzü”nü tarif eder. Ancak “Ebu 

Garip Cezaevi” fotoğrafları üzerinden yürütülen tartışmaların gölgesinde kalan 

başka bir durum daha vardır. Şiddetin görselleştirilmesi konusunda yapılan bu 

Amerika eksenli kıyaslamada, İslam toplumlarının görselleştirdikleri şiddet geri 

plana itilmektedir. Şiddetin fantezi düzeyinde görselleştirilmesi mutlaka “İslami 

Cihad” yönüyle de okunmalıdır ki bu görseller çoğu zaman bağımsız haber kanalları 

vasıtasıyla servis edildiklerinde kanalları suçlayıcı olumsuz tepkilere yol açmışlardır. 

 

Linfield’a göre, “Cihad yanlılarınca üretilen kelle vurma, intihar 

bombalamaları ve idamlar, geleneksel belgesel fotoğrafçılık yöntemlerinden çok 

farklı bir biçimde işlemektedir. Bunlar tanıklık biçimleri değil, savaş biçimleridir. Bu 

videolar ‘saf’ belgelerdense reklama daha yakındır.”136 Linfield’in de vurguladığı 

gibi bu görüntüler “İslami Cihad” yanlılarının eylemlerinde haklı olduklarını 

göstermelerinin ve kendi reklamlarını yapmalarının bir sonucu olarak ideolojik 

bağlamda üretilmişlerdir. Ana akım medyanın bu fotoğrafları servis etme mantığı ile 

Cihad’ın mantığı arasında ciddi bağlam farkları vardır. Bu fotoğraflar “İslami Cihad” 

134 Bkz. (61), Linfield, 54. 
135 A.g.k., 55. 
136 A.g.k., 174. 

                                                 



 109 

yanlılarının çok güçlü olduklarını göstermelerinin ve bunun tatminini yaşamalarının 

bir yoluyken, bizler için belki de tarifsiz düzeylere varan acının betimlenişidirler. 

“Ebu Garib Cezaevi” fotoğrafları açığa çıkarılmış utanç görselleri olarak servis 

edilirken, bu fotoğraflar “İslami Cihad” liderleri tarafından bilinçli olarak 

gösterilirler. Ayrıca “Ebu Garib Cezaevi” fotoğrafları birbirinden farklı kanallarla 

dünya ülkelerinde serbestçe yayınlanırken bu fotoğrafları servis eden kanallar (El 

Cezire gibi) bir tür suç ortaklığı ile itham edilirler. Bu durumun nedenleri 

fotoğrafların ikonlaştırılma sürecine dair bir teori ile açıklanabilir. 

 

Popüler kültürün malzemesi olan fotoğrafların, servis edilirken ana akım 

medya tarafından çok gizli bir şeyin açığa çıkarılması sloganlarıyla zenginleştirilerek 

reklamları yapılır. Medya kanalları bu anlamda PR (Halkla İlişkiler) şirketleri gibi 

sistematik bir yol izlerler. Popüler kültür mantığı içerisinde ilgi uyandıran davranış, 

birilerinin “iyi ya da kötü” sizin reklamınızı yapmasıdır. Diğer taraftan “İslami 

Cihad” örgütleri kendi reklamlarını yapmaktadırlar ve bir PR şirketi mantığında 

işleyen ana akım medyanın bu durumdan herhangi bir çıkar sağlaması olanaklı 

gözükmemektedir. Bu nedenle fotoğraflar uluslararası dağılıma daha küçük, yerel, 

sosyal ve görece daha bağımsız kanallarla çıkar ve ana akım medyanın işlevini 

zedeleyerek bu yapılar aracılığıyla ikonlaşabilirler endişesiyle sansürlenirler. 

Kısacası ana akım medyanın gücü elinden alındığında maddi ve manevi çıkarlarının 

da zedeleneceğini söyleyebiliriz. 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



 110 

  

        

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
    Fotoğraf 3.6: Işid eylemleri, Suriye, 2014 
 

   Fotoğraf 3.7: Wall Street Journal’s reporter Daniel Pearl  
   (Wall Street Journal’ın muhabiri Daniel Pearl), Pakistan, 2002 

 

Yahudi bir ailenin oğlu olan muhabir Daniel Pearl 11 Eylül saldırılarından 

önce Hindistan’ın Bombay kentinde “Wall Street Journal” için çalışıyordu. 11 Eylül 

2001’in ardından binlerce gazeteci gibi Afganistan’a gönderildi. Fakat bir süre sonra 

araştırdığı konu nedeniyle o esnada ABD tarafından terörizme karşı müttefik olarak 

yaratılan, Taliban’ın köklerinin doğduğu ve “El Kaide” kamplarının bulunduğu 

Pakistan’a yönlendi. Yaptığı araştırma esnasında kurduğu bir bağlantı ile röportaj 

yaparken kaçırıldı ve bir ay sonra bir “El Kaide” üyesi tarafından öldürülmeden 

önceki videoları ve fotoğraflarıyla birlikte Pearl’den son kez haber alındı. Pearl’ün 

infazından önceki görüntüler bugün “İslami Cihad” örgütlerinin eylemlerini görünür 

kılmaları bakımından ikon niteliği taşımaktadır. Bu sık tekrarlanan eylemler 

arasından özellikle Pearl’ün  görüntülerinin ikonlaşmasının, temel olarak birkaç 

nedeni olacağını söyleyebiliriz. Bunlardan ilki 11 Eylül saldırılarının ardından 



 111 

gerçekleşmiş olmasıdır. Bir başka neden de Pearl’ün bir Yahudi olması ve infazından 

önce çekilmiş canlı görüntülerinde Yahudi olduğuna ve bunu hak ettiğine dair zorla 

yaptırıldığı düşünülen itirafların yer almasıdır. Son olarak ve belki de en önemlisi 

özellikle kendisi gibi gazeteci olan eşi tarafından ölümünün ardından yürütülen 

kampanyalardır ki bu kampanyalara bağlı olarak kurulan dernekler, bugün hâlâ savaş 

suçları ile ilgili araştırmalar ve fonlarda aktif olarak işletilmektedirler. 

 

Sonuç olarak, belki de verilen örneklerdeki gibi olayları betimlemenin ve 

izlemenin sıradan, basit, acı vermeyen, ahlâkî bağlamda tartışılmayan kolay bir tarafı 

olduğunu söylemek zordur. Linfield bu noktada yani fotoğrafların gösterdiği şiddetin 

aşırıya kaçtığına dair eleştirilere karşılık olarak: “Bir insanın alçalmasının sorunsuz 

biçimde gösterilmesi mümkün müdür? ”137 sorusunu sorar. 

 

Fotoğrafların kamusal düzeyde ikonlaşmaları, medya ve iletişim sistemlerinin 

en belirgin ideolojilerinden biridir. Fotoğraflar ikonlaşırken konu aldıkları olaylara 

ait süreç de farklı bir şekilde işler. Bu süreçle ilgili iki teori ileri sürebiliriz. İleri 

sürebileceğimiz ilk teoride fotoğraflar kısa sürede tanınmış ve ikonlaşmıştır ve olay 

tüm sıcaklığıyla devam etmektedir. İkinci teoride ise olayın üzerinden çok zaman 

geçmiş olmakla birlikte fotoğraflar izleyici kitleleri ile olaydan çok sonra 

buluşmuştur. Bu gibi takvim uyuşmazlıkları fotoğraflar ve nesneleriyle ilgili bize 

nasıl bir “gerçekliği” tarif eder? Ve tarif edilen “gerçeklik” zaman algısından 

bağımsız olarak tartışılabilir mi? 

 

Sanat eleştirmeni ve kuramcı John Berger, İngiliz fotografçı Don McCullin’in 

çocuğunu kolları arasında tutan Vietnamlı adam fotoğrafını basan gazetelerle ilgili, 

savaşın hâlâ desteklendiği bir dönemde nasıl bu fotoğrafı yayınlayabildiklerini 

sorarken, kamusal düzeyde yaratılan ikonik fotoğrafları eleştirmiştir. 

 

 
 

 

137 A.g.k., 59. 
                                                 



 112 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
              Fotoğraf 3.8: Don McCullin, South Vietnam (Güney Vietnam), 1968 

 

Ritchin ise o dönemlerde dergi ve gazetelerin yayınladıkları haberlere 

izleyicinin güveninin tam olduğu söyler. Ona göre, “fotoğrafçının toplumun belli 

başlı sorunları hakkında ikaz etmek için görgü tanığı olarak hizmet edebileceği 

inancı oldukça yaygındı.”138 Özellikle 1883’den 1972’ye kadar popüler haftalık bir 

dergi olarak yayın hayatını sürdüren “Life” dergisinin en güvenilir kaynak olarak rol 

oynadığı Vietnam Savaşı yıllarında şiddet ilk defa bu denli insanların evlerinin 

içerisine kadar girmiş ve yaşanan şiddetin tanıklığı “Life” dergisinin bu güne dek en 

önemli haber kaynaklarından biri olmasını sağlamıştır diyebiliriz.  

 

138 Bkz. (3), Ritchin, 128. 
                                                 



 113 

Yayın organları işkence gören ve acı çeken insanların, hayvanların, tabiatın 

görüntülerini zaman zaman aşırı uçlarda olmakla birlikte kitlelere gösterirken büyük 

bir etkiye ve karşılığında ise aynı ölçüde tepkiye yol açmak istemektedir. İzleyicinin 

acı çekmesi amaçlanmaktadır. Acı ve şiddet içeren görsellerdeki canlıların çektiği 

acıya ortak edilmek hedeflenmektedir ve bu durum günümüzde en önemli sorulardan 

birinin sorulmasına neden olmaktadır: Görsel acı diye bir şey var mıdır? 

 

11 Eylül 2001 saldırılarından sonra Amerikan basın kuruluşları ve fotoğrafçılar, 

yaşanan olayı şiddetli bir bakış açısıyla göstermekten ve toplum hafızasını bu yöne 

doğru taşımaktan çok, yaşanan trajedinin en az sosyal ve psikolojik zararla 

atlatılmasına yardımcı olabilecek yöntemler önermişlerdi. Fotoğraflarda bir kaç 

istisnai durum hariç insanların cansız bedenleri gösterilmedi. Bu durum Sontag’ın 

örnek olarak verdiği Burası New York fotoğraf sergisinde de gözlemlendi. Sontag bu 

durumu şöyle betimler; 

 
Burası New York! sergisini düzenleyenler, amatör ya da profesyonel olsun, 
elinde saldırının ya da saldırıdan hemen sonraki anların görüntüleri olan herkese 
fotoğraflarıyla sergiye katılma çağrısı yapmışlardı. Çağrının çıkarıldığı ilk 
haftalarda bini aşkın başvuru yapıldı ve düzenleme komitesine fotoğraf teslim 
eden herkesin en az bir fotoğrafı sergiye kabul edildi. Başlıksız ve yazılı 
açıklamasız bu resimlerin hepsi, iki dar odaya asılarak ya da bilgisayar 
ekranlarından birindeki (ve serginin web sitesindeki) slayt galerisinde sergilendi; 
yirmi beş dolar karşılığında satılık olarak da (ki buradan elde edilen gelir 11 
Eylül’de öldürülenlerin çocukları yararına faaliyet gösteren bir fona 
aktarılacaktı), aynı küçük ebatta, yüksek kalitede mürekkep baskılı halleri 
hazırlandı. Fotoğrafları alanlar, bir Gilles Peress (sergiyi düzenleyenlerden birisi) 
resmi mi; bir James Nachwey fotoğrafı mı; yoksa, hiçbir ayar gerektirmeyen 
basit kamerasıyla, kiralık Village dairesinin yüksek odasının penceresinden 
dışarıya sarkan emekli bir öğretmenin çektiği, tam da kuzeydeki kuleyi yıkıldığı 
esnada yakalayan bir pozu mu satın aldıklarını ancak satış işlemleri 
tamamlandıktan sonra öğrenebildiler.139 

 

Bu tür demokratik ve kolektif hareketler, aslında Amerikan Hükümetinin 

iyileştirme politikaları çerçevesinde düşünülebilir. Ancak sonuç olarak uygulanan 

yöntem bir dil bütünlüğü doğurmuş olmasına karşın şiddetin görsel kültürdeki 

temsilcilerinden biri olan ABD özelinde yeni eleştirilerin ortaya atılmasına neden 

olmuştur. Bu eleştirilerden en belirgini Amerika’nın kendisini asla bir yıkım ülkesi 

139 Bkz. (38), Sontag, 27, 28. 
                                                 



 114 

olarak göstermeyeceği, her ne olursa olsun güçlü olmak konusunda taviz 

veremeyeceği üzerinedir. 11 Eylül ve daha sonrasında yaşanacak olan Irak Savaşı da 

dâhil olmak üzere, Amerika kendi ölülerini ve yaralılarını göstermeyerek ölüler ve 

yaralılar ülkesi olmadığına dair bir politika izlemiştir. Barrett “Fotoğrafı Eleştirmek” 

adlı kitabında 11 Eylül saldırılarının ardından fotoğraf çekmeyi doğru bulmayan 

fotomuhabiri Rankin Widdell ile ilgili bir örnek verir: “... Fotoğraflarını çekmedim; 

bunu yapmak istemiyordum. Sanırım bu biraz tuhaf bir durumdu. Birçok kişi de 

olayın fotoğraflarını çekmişti, ama bu benim için korkunç bir durumdu ve bu yüzden 

olayla ilgili hiç bir şey yapmak istemedim. Bunun aracısı olmak, bir biçimde olayı 

belgelemek ya da konuya dâhil olmak istememiştim.”140 Widdell’in duruşunun siyası 

ya da etik olduğu hakkında spekülasyonlar yapılabilir, fakat burada belki de dikkat 

çekilmesi gereken şey davranışının amacından ziyade yaşanan olayı “aracı olunacak 

şey” olarak tanımlamasıdır. Kısacası Amerika’nın kendi ölülerini 11 Eylül’ün 

ardından ve sonrasında da Irak cephesinde sahiplenmeyi kabul etmediğini 

söyleyebiliriz. 

 

Bugüne dek en riskli bölgelerde görev yapmış ve yapmakta olan haber 

fotografçıları, tarihçiler ve eleştirmenler tarafından zaman zaman övgülere değer 

gösterilmiş zaman zaman ise en acımasız eleştirilerle itham edilmişlerdir. Örneğin 

Linfield haber fotoğrafçılarını hedef alarak eleştiride bulunan Barthes için bir tarifte 

bulunmayarak sadece eleştiri yaptığını söyler. Linfield’e göre Roland Barthes;  

 
Paris’te ‘Shock-Photos’ sergisi hakkında yazarken, ‘bizleri şoke etmesi 
amaçlanan fotoğrafların çoğunun hiçbir etkisi bulunmadığını’ öne sürmüştür. Bu 
imgeler, fazlasıyla tamamlanmış, aşırı derecede bitirilmiştir – Barthes’ın 
deyişiyle ‘aşırı kurguludur’. Bu yolla bizleri tepki hürriyetimizden mahrum 
bırakırlar: Her defasında, yargı hakkımız ellerimizden alınır: birileri bizim 
yerimize titremiş, bizim yerimize düşünmüş, bizim yerimize yargılamıştır; 
fotoğrafçı geride bize hiçbir şey bırakmamıştır.141  

 

Keats’e göre ise, “izleyiciler, stres altında veya ölümcül bir tehlike altında 

fotoğraf çeken fotomuhabirleri için şartlarının ne kadar ağır olduklarını göz önünde 

140 Bkz. (33), Barrett, 234. 
141 Bkz. (61), Linfield, 21. 

                                                 



 115 

bulundurarak biraz anlayış göstermeliler.” 142 Fotomuhabirlerinin zor konular 

karşısında fotoğraf çekerek bu fotoğrafların dikkate değer olması için çaba 

göstermeleri, kariyer hedefleri ile bağlantılı gözükmektedir. Keats haber 

fotoğrafçılarıyla ilgili bir saha çalışması yaptığı makalesi “The Moment is Frozen in 

Time”da (An Zamanın İçerisinde Dondurulur) haber fotoğrafçılarının yaşadıkları 

travmaya odaklanmış ve bu travmanın etkilerini incelemiştir. Çalışmanın sonucuna 

göre Keats belirgin saptamalar yapmıştır:  Fotoğrafçılar öncelikli olarak bir haber 

telaşı içerisinde hareket ederler ve görev yaptıkları sahada oldukça büyük bir rekabet 

söz konusudur, bu nedenle bazı duygu durumlarına kendilerini kaptırmak konusunda 

yeterli vakitleri ve buna ayıracak enerjileri kalmamaktadır ve sonuç olarak şiddet 

görüntüleri karşısındaki tutumları ve ifadeleri yine şiddet içerebilmektedir. Buna 

karşılık şok ve hayret duygusu özellikle olaylarla ilk karşılaşma anında çok belirgin 

olmasına karşın zaman içerisinde korunma ve savunma duyuları gelişir ve bu durum, 

olaylar ile birebir duygusal veya fiziksel bağlantı kurmamaya, kaçınmaya neden 

olabilir.143 

 

Ayrıca Keats’in yaptığı çalışmada vurguladığı en önemli noktalardan biri, hiç 

bir duygusu olmayan birer avcı olarak nitelendirilirken haber fotografçılarının 

toplumsal ilişkilerinin zayıflaması ve toplumsal olarak kötücül tanıklar olarak itham 

edilebilmeleridir. Keats’in yaptığı araştırmaya göre zor çalışma koşulları da üzerine 

eklenince yapılan tüm eleştiriler fotoğrafçılar için büyük üzüntü ve travmalara neden 

olmaktadır. Bu araştırmada Keats ile haber fotoğrafçıları arasında geçen 

diyaloglarının bazılarına yer vermek gerekirse örneğin; 

 
- Haberler sürekli karnı doyurulması gereken bir canavar gibidir,  
- Kendimi ağır bir sorumluluk altında hissediyorum,  
- Bu sanki birinin ruhunu çalmaya benzer,  
- Sanki bir insan değilmişim gibi hissettim,  
- Bir adrenalin koşusu var,  
- Bir hastalık gibi, ön saflarda yer almayı seviyor,  
- Kameramı doğrultmak istemedim ve o anda birden insan olduğumu hissettim,  
- Kamera tıpkı konforlu, güvenli bir battaniye gibi kavrar beni,  
- Bizler kara mizah kullanırız,  
- Sanki bir camın ardında dikiliyormuşum gibi,   

142 Bkz. (121), Keats, 251. 
143 A.g.k., 213-155. 

                                                 



 116 

- Görüntüler zihnimin derinliklerindeki bir arşiv kutusunda yerini alacak,  
- Tüm bu şeylerin zihninizden sökülüp atılması için kendinize fırsat 
tanımalısınız... güçleneceksiniz,  
- İnsanların söyleyip durdukları şey bir grup akbaba olduğumuzdu,  
-Bana pislik diye seslenildi, bizler bu gezegenin pislikleriyiz.144 

 

Bu ifadeler arasında en dikkat çekici olanı da ‘fotoğraf çekmek’ anlamında 

kullanılan “fotoğraf atışı yapmak” (shoot photograph) ifadesidir ve ateşli silahla atış 

yapmayı çağrıştıran bu tanımlama günümüzde bir fotoğraf terimi olarak kabul 

görmektedir. Keats, araştırmasının tanıkları olarak kullandığı, isimlerini saklı tuttuğu 

haber fotoğrafçılarının neler düşündükleri ve yaşadıkları üzerine fikir sahibi 

olabilmemizi kolaylaştırır. 

 

Keats’ın yaptığı çalışma bağlamında örnek verilebilecek fotografçılardan biri 

Kevin Carter’dır. Kevin Carter’ın Sudan’da açlıktan ölmek üzere olan küçük bir kız 

çocuğunu yanındaki akbaba ile birlikte çektiği fotoğrafı, ölüm derecesinde açlık 

çeken Afrikalı çocukların temsili haline gelen ikonlaşmış bir fotoğraftır. 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
        Fotoğraf 3.9: Kevin Carter, Vulture and Child (Akbaba ve çocuk), Sudan, Mart 1993 

 

Bu fotoğraf, farklı niyetlerle birden çok basılmış ve yayınlanmış ve toplumsal 

düzeyde seferberlik yaratmak amaçlı yardım kampanyalarında kullanılmıştır. Ancak 

144 A.g.k., 240-241. 
                                                 



 117 

bu fotoğraf ilk kez yayınlandığında daha farklı bir tartışmaya neden olmuştur. 

Eleştirmenler, Carter akbabadan çocuğu korumak için bir şey yapmadan onun çok 

yakına gelmesine nasıl izin verdiğini sorgularlar. Bu fotoğrafı çektikten sonra çocuğa 

yardım etmiş midir? Carter bu sahneyi çekmeye karar verdiğinde belli ki çocuk 

ölüme çok yakındır ve ona yardım etmek yerine bu zamanı sadece fotoğraf çekmek 

için kurgulamıştır. Bu durum, eleştirmenlerin büyük çoğunluğuna göre Carter’ı 

çocuğa karşı işlenen insanlık suçunun ortağı yapmaktadır. 

 

Carter’ın 29 Temmuz 1994 tarihinde, aldığı Pulitzer Ödülü’nden bir kaç ay 

sonra 35 yaşında intihar etmesinin ardından, “akbaba ve çocuk” fotoğrafıyla ilgili 

kurduğu ahlaki bağ tartışılmaya başlar. Amerikalı antropolog Arthur Kleinman ve 

sinoloji145 profesörü Joan Kleinman söz konusu durumu şöyle değerlendirirler; 

 
Carter’ın mesleki başarısının insanca davranmak konusundaki başarısızlığının 
bir sonucu olduğu hakkında ahlâk dersleri vermek kolaydır. Ancak hatırlamamız 
gerekir ki bu yıl dünyada birçok fotoğrafçı ve gazeteci şiddetli siyasi çatışmalar 
esnasında öldürüldü... Kevin Carter’ın kariyeri ahlaki bir başarısızlık masalı 
olduğu kadar bir cesaret ve profesyonellik hikâyesidir. Ayrıca çektiği fotoğraf, 
siyasal tanıklık oluşturan ve yardımları harekete geçiren bir etkiye sahipti. Kevin 
Carter gibi foto muhabirleri, sessizliği önlemek için küresel bağlamda insani bir 
çabaya katkıda bulunurlar. Bu çok önemli bir katkıdır.146 

 

Başlangıçta yapılan eleştiriler güçsüz kurbana karşılık güçlü profesyonellik 

ekseninde şekillenmiştir; ancak Carter’ın intiharının ardından ahlaki hesaplaşmayla 

ilgili başka bir tartışma konusu gündeme gelmiştir. Sonuç olarak, Keats’in de 

Kleinman’ın da vurguladıkları gibi haber fotografçılarının çalışma alanları çok 

zorludur ve yapılan eleştiriler bu durumun gözardı edilmesine neden olabilir. Bu 

fotoğraf ve ardından Carter’ın ölümü hakkında yapılan tüm spekülasyonlar öyküsel 

bir anlatıya ve sonunda da hem fotoğraf hem de Carter modern ikonlara dönüşmüştür. 

Bu ikisi de ölüm derecesinde acı çekmenin ikonları haline gelmişlerdir. 

 

Avusturyalı düşünür Ludwig Wittgenstein’a göre, “acı içinde olan kişi bu 

duruma - ya da bu durumun anlamına - kendi içselliği yoluyla bir ayrıcalık elde 

145 Çin tarihi, kültürü, dili ve edebiyatının araştıran bilimsel disiplin. 
146  Arthur and Joan Kleinman, The Appeal of Experience: The Dismay of İmages: Cultural 
Appropriations of Suffering in Our Times, 6. 

                                                 



 118 

ederek ulaşmaz. Bu anlayış içinde, iç dil imkânı yoktur; acı (istemli veya istemsiz) 

acıdır...” 147  Wittgenstein’a göre acıya ilişkin özel bir dil yoktur ve durum bu 

herhangi bir dili evrensel olarak anlaşılabilir yapmaz. Wittgenstein’ın yaklaşımı, bir 

anlatı biçimi olarak kabul edebileceğimiz fotoğraflar üzerine yansıtıldığında acıyı 

betimlemelerinin imkânı olmadığı ve evrensel olarak anlaşılmalarının mümkün 

olmadığı sonucu çıkabilir. Wittgenstein’ın aksine İtalyan kuramcı Primo Levi’ye 

göre görseller aracılığıyla başkalarının acılarını tanıyabilir ve bu acıları 

yaşayabilecek bireyler olduğumuzun farkına vararak, kendimize ayrıcalıklı 

durumlarımızın dışında bir noktadan bakabiliriz. 

 

Levi’ye göre, “başkalarının acısına erişmek için acı çeken bireyler olduğumuzu 

göz önünde bulundurmak bu bağlantılık ilkesi sayesinde başkaları tarafından çekilen 

acılara erişilebilirliği mümkün kılar. Bir şeyleri keşfetmek ya da evrensel bir ifade 

biçimi oluşturmak çok gerekli değildir - örneğin sembolik olarak görsellik vasıtasıyla 

ifade edildiği gibi - acıyı tanımak ve cevap olabilmek önemlidir.” 148  Acının 

içselleştirilmesinden çok paylaşılmasını öneren Levi için, temsiller gerekli araçlardır. 

Bizlerin savaş, işkence ve diğer acı üreten faaliyetleri öğrenmemiz için en etkili 

kaynaklardan biridir fotoğraf. Diğer taraftan fotoğrafların bir temsil olduğunu gözden 

kaçırmamak konusunda da sürekli uyarılırız. Acının görünürlüğüne dair fotoğrafların 

yorumlamaya açık olmaları ikonik anlamlandırmalara da zemin hazırlar. 

Dauphinée’e göre, “acı içindeki vücut politik şiddetle özdeşlik kuran estetik bir 

nesne olarak, sembolik bir ikon biçiminde üretilir.” 149  Bu noktada medya etiği 

tartışmalarına bakmak yararlı olacaktır.  

 

 Medya aracılığıyla servis edilen fotoğrafların gerisinde çok kalabalık bir ekip 

çalışır. Fotoğraflar, yayınlanmalarına kadar geçen süreçte birçok karar 

mekanizmasının sistemli ve koşullu ilkelerine göre düzenlenirler. Bu nedenle etik 

değerlerin yıkımı söz konusu olduğunda kişisel çıkarları aşan koskoca bir sistemin 

muhatap alınması gerekebilir. İçinde bulunduğumuz yüzyılda gizli kahramanlar ve 

147 Bkz. (132), Dauphinée, 150. 
148 A.g.k., 151. 
149 A.g.k., 140. 

                                                 



 119 

düşmanlardan oluşan yayın organları, haberlerin dağılımına dair kontrolü ellerinde 

bulundururlar ve bu kontrol genellikle siyasi ve sosyal açıdan gücü elinde 

bulunduran yapıların tekelindedir diyebiliriz. Amerikan ve İngiliz Dili ve Edebiyatı 

uzmanı Elaine Scarry’ye göre “başkasının acısı hakkında haber almak şüphe sahibi 

olmaktır.” 150  Scarry’ye göre acı, tam ve eksiksiz bir fenomendir. Bu nedenle 

içerisinden alıntı yapılıp herhangi bir ifade biçimine aktarıldığında eksikli bir ifade 

yaratılmış olur. Scarry bu saptamayı özellikle fiziksel acı deneyimi üzerine 

yapmaktadır. Bu nedenle acının görsel ifadesi acı deneyimini politik bir temsile 

dönüştürmektedir. Linfield’e göre, “Léopold, 151  fotoğraf makinesinin ‘rüşvete 

bağlayamayacağı bir tanık olduğunu’ farkeder ve şöyle der: Onbinlerce ağız ve 

onbinlerce gazete bana methiyeler düzerken, bir çocuğun bile cebinde taşıyabileceği 

o yeniyetme Kodak gelip tek kelime bile etmeksizin hepsini dilsiz bıraktı!”152 

 

Ölüm ve acı, geçmişte bu gün olduğundan daha fazla sakınılan, korkulan ve 

saygı duyulan durumlar gibi gözükmektedir. Tıp biliminin gelişmesi, kritik vakaların 

ölüm oranlarındaki azalmalar, antidepresan ve ağrı kesicilerin yaygınlaşması gibi 

faktörler de göz önünde bulundurulduğunda insanın acı ve ölüm ile ilgili gündelik 

kaygılarının azalma ihtimalini akla getirir.  Freud “Totem ve Tabu” adlı kitabında 

savaşlar ve bu savaşların insan yaşamı üzerindeki etkisine dair dikkat çekici 

saptamalarda bulunur. Geçmişte özellikle “ilkel” kabilelerde savaş sırasında 

yenilgiye uğrayarak ölen kişiler için savaşın galip gelenlerinin, yas tuttuğuna dikkat 

çeker. Freud’a göre, “söz konusu kabileler, öldürdükleri düşmanlarının ruhlarından 

batıl inanç kapsamına giren bir korku duyar; öyle bir korku ki, klasik eski çağın da 

yabancısı değildir ve büyük İngiliz oyun yazarı, Macbeth ve III. Richard yapıtlarında 

bu korkuyu ilgili kişilerin sanrıları (halüsinasyon) kılığında sahnede seyirci karşısına 

çıkarmıştır.” 153  Bu bilgi bizi insanların geçmiş yüzyıllarda özellikle savaş etiği 

konusunda daha adil olabildikleri yorumuna götürebilir. Başkalarının acıları 

karşısında gösterdikleri bu davranışlar, korku temelli görünse de, önemli olan bu 

150 A.g.k., 141. 
151 Belcika Kralı II. Léopold kastedilmektedir. 
152 Bkz. (61), Linfield, 63. 
153 Sigmund Freud, Totem ve Tabu, 65. 

                                                 



 120 

korkunun kaynağı olan acı ve ölümün her canlı için geçerli olduğu bilgisini göz ardı 

etmemektir. Freud’a göre, bu yas süreci içerisinde; 

 
Gerçekleştirilen eylemden duyulan pişmanlık, düşmana değerli bir kişi gözüyle 
bakılması ve yaşamına son vermenin yol açtığı vicdan rahatsızlığı gibi 
duyguların da yer aldığını görüyoruz. Bize öyle geliyor ki, henüz bir tanrının 
herhangi bir yasayı insanlara bildirip, onları bu yasaya uymakla yükümlü 
kılmasından çok daha önce ilkellerde başkalarını öldürme yasağı bulunmakta ve 
yasağa aykırı davranışlar cezasız bırakılmamaktaydı.154  

 

Bu tanımların yapıldığı dönemler ve koşullar ile ilgili olarak, bugünkü adıyla 

“savaş suçlarından” bahsetmek belki de olası bile değildi. 

 

Buna benzer bir tarihsel sürece, fotoğraflar aracılığıyla da tanık oluruz. 

Savaşların şiddetini betimleyen fotoğrafların ilk örneklerine baktığımızda, yakın 

tarihe ve günümüze ait fotoğraflarda gördüklerimizden çok daha farklı bir anlatım 

diline karşımıza çıkar. Bu durum fotoğrafın ilk yıllarında teknolojinin aktüel 

görüntüleri kaydetme konusundaki yavaşlığı ile bağdaştırılabilirse de ölümün ve 

acının şiddetini göstermek konusunda dönemler arasında önemli anlayış farkları 

vardır. 

 

 Bugüne dek bilinen ya da kabul edilen ilk savaş fotoğrafları, İngiliz fotografçı 

Roger Fenton tarafından 1855 yılında çekilmişti. Kırım savaşını anlatan belgesel 

fotoğraflar bugün çekilen savaş fotoğraflarının aksine, savaşın şiddetini yansıtan 

görüntülerden oluşmuyordu. Savaşın şiddetini göstermek, dönemin ahlak ve etik 

kurallarına aykırıydı. “Victoria” dönemi koşullarında şiddet içeren görüntülerin 

kullanımına izin verilmiyordu. Sonuç olarak, Fenton’un fotografik anlatım diliyle 

savaşın yıkıcılığını betimleyen metaforik görüntüler elde edilmişti. “Ölümün Gölgeli 

Vadisi” isimli fotoğraf zaman içerisinde fotografik bir ikon haline geldi. Günümüzde 

bu fotoğraf ile karşılaşan izleyiciler, tarihçiler, eleştirmenler ve sanatçıların 

yorumları, genellikle bu fotoğrafın savaşı en etkili biçimde betimlediği üzerinde 

birleşmektedir. 

 

154 A.g.k., 66. 
                                                 



 121 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

            Fotoğraf 3.10: Roger Fenton,Valley of the Shadow of Death (Ölümün Gölgesi Vadisi),  
            1855 

 

 Fotoğraf kuramcısı Simber Atay Eskier’e göre Fenton’un bu fotoğrafı: Kırım 

Savaşının metonimik (düzdeğişmece, bir bütüne parçasıyla gönderim yapmaktır. 

Mecazı da içinde barındırmasıyla önemlidir) bir ifadesidir. Eskier’e göre Fenton’un 

fotoğrafı;  

 
Savaş fotoğrafına özgü şimdiki zaman ile manzara fotoğrafına özgü 
zamansızlığın kesişmesidir. Varlığın içinde yokluğu, yokluğun içinde varlığı 
algılayan metafizik bilince işaret eden bir göstergedir. Kıyamet sonrası 
ikonografisi bağlamında şiirsel bir yorumdur. İlk savaş fotoğrafçısının savaş 
fotoğrafının geleceğini ebediyen tanımladığı bir söylemdir. Bir savaş kültürü 
ikonudur. Bir fotoğraf tarihi klasiğidir. Klasikleşmiş bir savaş metaforudur. 
Savaş fotoğrafçısının eleştirel, evrensel ve individualist konumunun ideal bir 
temsilidir.155  

 

Eskier, fotoğrafın betimleyici gücüne dikkat çeker ve savaşın şiddetini 

göstermenin, betimlemenin çok çeşitli yolları olduğunu tartıştığı makalesinde 

fotoğrafçının konumunu savaşın tek galibi olarak ele alır. Bu fotoğrafın, bugün 

acının şiddetini gösteren fotoğraflardan farklı olarak acının bilinmezliğini 

gösterdiğini söyleyebiliriz. Bu fotografik yaklaşım günümüzde savaşın yıkımını, 

acının ve ölümün belirsizliğini içinde barındıran başka bir örneği çağrıştırmaktadır. I. 

Dünya savaşı sonrasında yaşamlarını kaybeden askerler için kültürel bir anma kodu 

155 Simber Atay Eskier, Roger Fenton’un “Ölümün Gölgeli Vadisi” ve Postmodern Savaş 
Muhabirliği, Fotoritim Arşiv http://www.arsivfotoritim.com/yazi/simber-atay-eskier-roger-fentonun-
olumun-golgesi-vadisi-postmodern-savas-muhabirligi/, 2010, 15.  

                                                 

http://www.arsivfotoritim.com/yazi/simber-atay-eskier-roger-fentonun-olumun-golgesi-vadisi-postmodern-savas-muhabirligi/
http://www.arsivfotoritim.com/yazi/simber-atay-eskier-roger-fentonun-olumun-golgesi-vadisi-postmodern-savas-muhabirligi/


 122 

haline dönüşen gelincik figürü, fotografik bir gösterge olarak kabul edilmiş ve tıpkı 

Fenton’un fotoğrafı gibi ikonik bir anlatım biçimine dönüşmüştür. 

 

 Fotoğraf 3.11: Poppies (Gelincikler), İngiliz Askeri mezarlığı yakınında büyüyen  
 gelincikler,   Eski Batı Cephesi Connaught 156 

 

Fotoğrafın ilk yıllarına ait savaşın şiddetini betimleyen bir diğer örnek de 

Antietam Çatışması157’na aittir. 19 Eylül 1862 günü, Antietam Çatışması’ndan iki 

gün sonra, yirmi üç binden fazla kişi ölü, yaralı ve kayıptı. ABD topraklarındaki bu 

kanlı mücadeleden sonra Mathew Brady, katliamı fotoğraflamak için fotoğrafçı 

Alexander Gardner ve asistanı James Gibson'ı gönderdi. Ekim 1862 yılında Brady, 

New York’da kendi galerisinde Gardner tarafından çekilen fotoğrafları sergiledi ve 

New York Times’da sergi ile ilgili  bir makale yayınladı. Bu sayede Amerikan İç 

Savaşı ve savaşın şiddeti ilk defa bu kadar yakın hissedildi. Bu fotoğrafların 

156 http://www.greatwar.co.uk/article/remembrance-poppy.htm 
157 Antietam Muharebesi (güneyde bilinen adıyla Sharpsburg Muharebesi) 17 Eylül 1862 tarihinde 
Sharpsburg, Maryland yakınlarda meydana gelmiş Amerikan İç Savaşı'nın en önemli 
muharebelerinden birisidir. Muharebe köleliğe izin vermesine rağmen Birleşik Devletler'e bağlı kalan 
Maryland topraklarında, Antietam Çayı olarak bilinen akarsu çevresinde ve Sharpsburg kasabasının 
etrafında yapılmıştır. Muharebe Amerika Birleşik Devletleri tarihinin en kanlı günü olmuştur. İki 
muharip tarafın toplam kayıpları 23,000 dolayında gerçekleşmiştir. 
(http://www.cr.nps.gov/hps/abpp/battles/md003.htm). 

                                                 

http://www.greatwar.co.uk/article/remembrance-poppy.htm
http://www.cr.nps.gov/hps/abpp/battles/md003.htm


 123 

birçoğunda savaşın şiddetine gönderme yapan fotografik nesneler savaş alanında 

ölmüş olan askerlerin bedenleriydi.  

 

         Fotoğraf 3.12: Alexander Gardner, Antietam, 1862 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 Fotoğraf 3.13: Timothy O’Sullivan , Gettysburg Battle (Gettysburg Çatışması), 1863 

 

Gardner ve fotoğrafçı O’Sullivan’ın savaş alanında ölen askerleri taşıyarak 

yerlerini değiştirmeleri, belirli bir düzen içerisinde ve fotoğrafların kompozisyon 



 124 

değerlerini vurgulayacak biçimde yerleştirmeleri günümüzde hâlâ etik ve ahlaki 

değerler açısından ele alınan bir tartışma konusudur. Tarihteki ilk örnekler olarak 

sayılabilecek ölü asker fotoğraflarının çarpıcılığı dışında bu gibi müdahalelerle 

fotoğrafların “gerçekliğinin” tartışıldığı bir alanın inşa edildiğini söyleyebiliriz. İlk 

olmaları ve etik tartışmalarına konu olmaları nedeniyle bu fotoğraflar bugünkü 

ikonik değerlerini kazanmışlardır. Bugün bu gibi müdahalelere karşı yerleşik çok 

tepkili bir bakış vardır. Ancak günümüzde fotoğrafçıların ideolojileri fotoğraflarına 

daha fazla yansımaktadır ve dolayısıyla belgelenen durumlara ait anlamlar izleyiciye 

taraflı bir bakış açısıyla iletilirler. Böylesi bir müdahale, etik değerlere Gardner ve 

O’Sullivan’ın yaptığından daha fazla dokunabilir. Bu nedenle Gardner ve O’Sullivan 

hedef alınarak, fotoğrafa müdahale başlığı altında yapılan eleştirilerin modasının 

geçmiş olduğunu söyleyebiliriz. 

 

Fotoğraflarda şiddetin belgelenmesine dair benzer kaygılar çok önemli bir 

tarihsel olay olan  Paris Komünü’nün çöküşü sonrasında çekilen fotoğraflar için de 

geçerlidir. 18 Mart - 28 Mayıs 1871 tarihleri arasında iktidara gelen ilk sosyalist 

hükümetti. Hükümet karşıtı Parisliler şehirde kontrolün ellerinde olduğunu ilan 

ederek Paris Komünü’nü kurdular. Ancak Mayıs ayında yeni birliklerle başkente 

saldıran eski hükümet yetkilileri ve taraftarları direnişçilerle işbirliği yapan askerleri 

ve muhafızları çatışmalar sonucu katlettiler. Komün’ün çöküşünü izleyen günlerde 

binlerce Parisli hapse atıldı ve öldürüldü. Komün üyelerinin yaklaşık 20 bini ise ilk 

hafta içinde infaz edildi.158 

 

 

 
 

 
 

 
 

 

158 Pierre Milza, "La Commune", 405. 
                                                 



 125 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

            
 
      Fotoğraf 3.14: Disdéri, Commune members in their coffins  
     (Tabutları içerisinde komün üyeleri),1871 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
        Fotoğraf 3.15: Disdéri, Commune members in their coffins  
        (Tabutları içerisinde komün üyeleri),1871 

 

1871 yılında Paris Komünü’nün yıkımını tarif eden ve ölenleri tabutları 

içerisinde gösteren fotoğraflar Disdéri tarafından çekilmiştir. André Adolph Eugène 



 126 

Disdéri, döneminin en tanınan stüdyo fotoğrafçılarından biridir. “Carte de Visite” 

adını verdiği portre geleneğinin yaratıcısı olan Disdéri, yaşadığı dönem içerisinde 

Paris’in tanınmış yüzlerinin fotoğraflarını çekmiştir. Ayrıca Disdéri’nin icadı olan 4, 

6 ve 8 objektifli fotoğraf makinasıyla çektiği çoklu “Carte de Visite” baskıları 

neredeyse Fransa’nın her yerine ulaşmıştır. Bu felaket sonrasında çekilmiş olan 

fotoğraflar ise Disdéri’nin bakış açısı ile romantize ettiğini söyleyebiliriz. Disdéri’nin 

çalışmaları gözden geçirildiğinde, ona özgü olan bu tarzın bu fotoğraflarda da tekrar 

edildiği görülür. Bugün bu fotoğrafların ikonik değerlerini büyük ölçüde Disdéri’nin 

şöhretine borçlu olduklarını söylemek mümkündür. Hükümet ile Komün arasında 

çıkan çatışmalar sonucunda öldürülmüş olan komün üyeleri, hükümetin Disdéri’yi 

göreve çağırmasıyla fotoğraflanmışlardır. Ancak katledilen Parisliler kendi 

arzularıyla bir portre fotoğrafları olsun diye Disdéri’nin atölyesine ziyarette bulunan 

müşterilerden farklı olmasına rağmen Disdéri, bu cansız bedenleri fotoğraflarken 

stüdyo portre geleneğinin sınırları içerisinde hareket etmiştir. Yani aslında Disdéri, 

“iliştirilmiş” 159  bir fotoğrafçı olmasına karşın fotoğrafları tamamen kendi bakış 

estetiğiyle kurgulamıştır. Fotoğrafları çekilen cansız bedenlere dönemin genel geçer 

stüdyo portre geleneğine göre çeki düzen verilmiştir. Daha önce de değindiğimiz gibi, 

bu fotoğrafların çekildiği dönemde hem teknik olanakların kısıtlayıcılığı, hem de 

gerçek görüntülerin yaratabileceği şokun göze alınamaması nedeniyle, fotoğraflar 

aracılığıyla çatışmaların sıcak seyrine tanık olmak mümkün değildi. Bu nedenlerle o 

dönemde yaşanan çatışmalar ve savaşlara ait fotoğraflarda abartılı kompozisyon 

düzenlemelerinin olmasını bugün belki de yadırgamamak gerekir. 

 

1900’lerin başlarında I. Dünya Savaşı’nın da patlak vermesiyle fotoğraflarda 

gösterilen şiddete dair algı da değişmeye başladı. 1919 yapımı üç saat süren epik film 

“J’accuse” (Suçluyorum) Fransız yönetmen Abel Gance’nin uluslararası alanda 

tanınmasını sağlar. Savaş karşıtı güçlü bir film olan “J'accuse”, I. Dünya Savaşı'nın 

sonlarına doğru çekilmiş gerçek savaş sahnelerini içermektedir. “J’accuse” aynı 

zamanda ilk zombi filmi olarak sinema tarihinde özel bir yere sahiptir. Zombiler, 

159 Amerika’nın Irak Savaşı esnasında görevlendirdikleri gazetecilerle birlikte telaffuz edilmeye 
başlayan, ardından da fotoğraf terminolojisine yerleşen terimin İngilizcesi embedded’dir. Anlamı ise 
haber muhabirlerinin silahlı çatışmalara katılan askerlere bağlı olarak çalışmasıdır.  

                                                 



 127 

özellikle Voodoo inancına göre doğaüstü güçleri olan ve öldükten sonra kötülük 

yapmak için yeniden canlanan ölümsüz insanlardır. Bu bilgi zombi düşüncesinin çok 

eski bir inanç sisteminden geldiğini akla getirir. Fakat görsel kültürde sürekli 

yinelenen bir espri olmasının başka nedenleri daha vardır. Birçok düşünürün 

zombilerin akla yatkın olup olmadığı üzerine teorileri mevcuttur. Ruh ve fiziksel 

yapı arasındaki ilişkiyi çözmek adına geliştirilen teorilerde dikkat çekilen en önemli 

noktalardan biri ise insanı zombilerden ayıran şeyin ruh olduğudur.  Zombiler 

genellikle akılsız, aç, insan eti düşkünü ve bazı durumlarda insan beyni düşkünü olan 

bozulmaya yüz tutmuş cesetler olarak tasvir edilir. Bu bilgilerden yola çıkarak 

Gance’nin savaşın gerçek görüntülerini de içeren filminde zombilerin bir metafor 

olarak kullanılmış olduğunu söyleyebiliriz. 

 

I. Dünya Savaşı ardında sarsıcı şiddetiyle neredeyse ilk defa büyük ölçekte 

yıkımlara sahne olmuş bir dünya bırakmıştır. O güne dek bu kadar büyük kayıplar 

verilebileceği düşüncesi belki de henüz somutluk kazanmamıştı. 28 Temmuz 

1914’de başlayan ve 11 Kasım 1918’de sona eren bu küresel savaş, II. Dünya 

savaşına dek bilinen en büyük savaş olarak tarihteki yerini almıştır.160  

 

Dünya, I. Dünya savaşı ertesinde adeta ölülerden oluşan bir yaşam alanı haline 

dönüşmüştü. Bu bakımdan Gance’in filmindeki zombiler yıkımın laneti olarak 

hayata dönen insanları tarif etmekteydi diyebiliriz. Gance, savaşı ve insanları 

akılsızlık, açlık ve şiddete susamışlıkla özdeşleştirerek yani zombi kuramıyla 

yakınlık kurarak tasvir etmişti. Ayrıca bu büyüklükte bir savaşın ilk defa aktüel 

görsel kayıtlarının tutulmuş olması nedeniyle yarattığı şok etkisi çok kuvvetliydi. 

Savaşın fotografik kayıtları ise bugün “iliştirilmiş” olarak tarif edilen resmî 

fotoğrafçılar tarafından oluşturulmuştu. Fotografik kariyerleri bağlamında ön plana 

çıkarılmamış ve resmi görevle fotoğraf çekmek için görevlendirilmiş olan bu isimler 

arasında Ernest Brooks, John Warwick Brooke, David McLennan, Tom Aitken yer 

160  Tüm ülkelerden 65.038.810 askerin katıldığı savaş, arkasında resmi rakamlara göre toplam 
8.556.315 ölü, 21.219.452 yaralı ve 7.750.945 kayıp veya esir bırakmıştır. I. Dünya Savaşı ülkeler 
arasındaki sorunları çözümlememiş, ağır yaptırımlar içeren antlaşmaların sonucu olarak savaş sonrası 
gelişen aşırı milliyetçilik, yeni oluşan faşizm ve nasyonal sosyalizm gibi ideolojiler II. Dünya 
Savaşı'na zemin hazırlamıştır. NTV Tarih dergisi - Şubat 2009, Sayı 1, Sayfa 21. 

                                                 



 128 

alıyordu. Sıcak çatışmalar, yıkıntılar, cephe gerisindeki sefalet, siperler, yaralılar, 

ölüler ve insanın acısına ve ölümüne dair birçok görüntü ilk defa fotoğraflara 

yansıyan görüntüler olmuşlardı. Ancak bu görüntülerin kitlelere servis edilme hızı, 

bugün servis edilen fotoğrafların hızıyla kıyaslanamayacak kadar yavaş olduğu için 

yayılmaları ve ikonlaşmaları da savaş sonrası zaman dilimi içerisinde gerçekleşmişti. 

Bu noktada başa dönersek diyebiliriz ki, I. Dünya savaşının şiddetine dair ikon olan 

görüntüler tıpkı Gance’in filminde olduğu gibi çoğunlukla kurgulanmış belgeseller, 

sinema eserleri ve sanatsal enstalasyonlar içerisinde kullanıldıkları biçimiyle 

ikonlaştırılmışlardı. 

   

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
     Fotoğraf 3.16: http://www.oucs.ox.ac.uk/ww1lit/collections/photo   
      I. Dünya Savaşı Dijital Arşivi 

 

 
 

 
 

 
 

 

http://www.oucs.ox.ac.uk/ww1lit/collections/photo


 129 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Fotoğraf 3.17: http://www.oucs.ox.ac.uk/ww1lit/collections/photo   
 I. Dünya Savaşı Dijital Arşivi  

 

           Fotoğraf 3.18: http://www.oucs.ox.ac.uk/ww1lit/collections/photo   
           I. Dünya Savaşı Dijital Arşivi 

 

http://www.oucs.ox.ac.uk/ww1lit/collections/photo
http://www.oucs.ox.ac.uk/ww1lit/collections/photo


 130 

         Fotoğraf 3.19: http://www.oucs.ox.ac.uk/ww1lit/collections/photo   
           I. Dünya Savaşı Dijital Arşivi 

 

Majdanek, Auschwitz, Oswiecim, Birkenau adlı ölüm kampları Polonya’daydı. 

Buchenwald, Dachau, Sachsen-hausen, Bergen-Belsen toplama kampları ise 

Almanya sınırları içerisindeydi. 1942 sonbaharından 1944 sonbaharına dek iki yıl 

boyunca aktif olarak kullanıldılar. SS subay lideri Heinrich Himmler tarafından 

kapatıldıklarında ise Yahudiler için  bir tarih yazılmaya başladı. Alman siyaset 

bilimci Hannah Arendt, toplama kamplarında inşa edilen gaz odalarının ilk kullanım 

amacını şu sözlerle tarif eder; 

 
İlk gaz odaları 1939’da, Hitler’in aynı senenin 1 Eylül’ünde verdiği ‘tedavisi 
olmayan hastaların huzur içinde ölmesi sağlanmalıdır’ emri üzerine inşa edildi. 
(Dr. Servatius’un gazla zehirleyerek öldürmenin ‘tıbbi bir mesele’ olarak ele 
alınması gerektiği yönündeki hayret verici kanaati de muhtemelen gazla 
öldürmenin bu ‘tıbbî’ kökeninden geliyordu.)… Auschwitz’de yapılacağı gibi – 
duş veya banyo havası verilerek gizlendiği kurumlarda, yaklaşık elli bin Alman 
öldürüldü. Program tam bir fiyaskoydu.161 

 

Hitler’in Yahudilere yaptığı zulüm ve kıyım ile daha çok hatırlanacak olan II. 

Dünya Savaşı, aslında Yahudi olmayan Alman halkının da başlıca felaketiydi. 

Kaynaklardan edinilen bilgilere göre komünist Almanlar ve ilk alıştırmalara kurban 

161 Hannah Arendt, Kötülüğün Sıradanlığı, Çev. Özge Çelik 116. 
                                                 

http://www.oucs.ox.ac.uk/ww1lit/collections/photo


 131 

verilen zayıf, güçsüz Alman halkından insanların sayısı da azımsanacak gibi değildi. 

İnsanlar üzerlerinde hiçbir giysi olmadan, büyük kalabalıklar halinde bu iş için özel 

inşa edilmiş odalara alınıyor ve gaz ile zehirlenerek öldürülüyorlardı. Bu uygulama 

Hitler’in sağlıklı bir Alman ırkı görmek istediği yönündeki ilk deneyiydi ve 

insanların yaşam ve ölüm kararının başka bir insanın elinde bulunması bu şekilde 

mümkün hale gelmeye başlamıştı. 

 
 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
   Fotoğraf 3.20: Dr. William L. Shulman, Bir Ülke Terörü: Almanya, 1933-1939, 
   New York: Soykırım Kaynakları Merkezi ve Arşivleri 
 
 

Arendt inşa edilen kamplardaki gaz odalarını şu şekilde anlatır; 

 
Auschwitz ve Chelmno, Majdanek ve Belzek, Treblinka ve Sobibor’daki gazla 
ölüm merkezleri aslında, huzur içinde ölüm uzmanlarının tabiriyle, ‘Huzur 
Evleri gibi görünmüş olmalı…büyük bir yanılgıya düşüp kendi ‘nesnel ve 
bilimsel’ tavırlarının sıradan insanların görüşlerinden çok daha ileri bir düzeyde 
olduğunu sanmışlardı… iyi Almanların bu konuda endişelenmelerine gerek 
yoktu çünkü Führer bütün iyiliğiyle, savaşın mutsuz bir sonla bitmesi halinde 
bütün Alman halkı için, gazla zehirlenecekleri yumuşak bir ölüm hazırlamıştı.162  

 

Savaşın hemen sonrasında Führer ve yakın çevresi tıpkı planladıkları gibi 

kendilerini zehirleyerek öldürdüler.  

162A.g.k., 118-119. 
                                                 



 132 

Adolf Hitler, II. Dünya Savaşı’nda Yahudi soykırımı konusunda izlediği 

politikalar nedeniyle bugün sadist olarak adlandırılmaktadır. Sadizm özetle, 

başkalarını acı içerisinde görmekten elde edilen zevk olarak tanımlanabilir. Sadist 

kişiler bir şekilde kişilik bozukluklarına maruz kalmış ve bununla birlikte gelişen 

zalim davranışlar ve sinirlilik halinin etkisi altına girmişlerdir. Sadizm yalnızca 

bedensel şiddet içerikli olarak algılanmamalıdır. Ayrıca duygusal zulmü, diğer 

insanları korku içerisinde görmekten çıkar sağlamayı ve bir insanın düşüncelerinin 

sürekli şiddet uygulamakla meşgul olmasını da sadizm başlığı altına dâhil edebiliriz. 

Sadist kişiler uyumsuz sosyal davranışlar gösterirler ve üzerlerinde belirgin bir güç 

elde edebilmek için başkalarını küçük düşürmekten hoşlanırlar. Günümüzde 

Führer’in sadist olarak tanımlanması yukarıda anılan semptomlardan dolayı sadist 

kişilik bozukluğu ile özdeşlik kurulması nedeniyledir. 

 

Bugün sadist bir planın parçası olarak nitelenebilecek Yahudi soykırımı en ince 

ayrıntısına kadar planlanmıştı. Yahudiler kolay teşhis edilebilsinler diye yakalarına 

sarı bir yıldız amblemi takmaya zorlanmışlardı. Böylece her yeni sevkiyatta kolayca 

toplanıp kamplara gönderilebiliyorlardı. Trenlerle yapılan sevkiyat sonunda görece 

sağlıklı olanlar toplama ve imha merkezlerinde çalıştırılmak üzere seçiliyor, 

çalışamayacak durumda olanlar ise hemen imha ediliyordu. Uygulanan şiddet 

insanlara acı çektirmek ve üzerlerinde hâkimiyet kurmak üzere bilinçli bir planın 

parçasıydı. Fransız sosyolog ve antropolog David Le Breton’a göre, “hiçbir şeyden 

çekinmeden bir topluma ya da bir insana acı vermek iktidarın tipik bir güç 

gösterisidir.”163 

 

Hannah Arendt “Kötülüğün Sıradanlığı” adlı kitabında 1960’da yakalanıp 

1961’de Kudüs Bölge Mahkemesinde yargılanan Adolf Eichmann’ın yargı sürecini 

anlatır. Eichmann savaş sırasında Yahudilerin sevkiyatından sorumlu olan kişidir. 

Arendt incelemesinin sonunda Eichmann’la ilgili çok önemli bir saptamada bulunur; 

 
Eichmann ne Iago’ydu ne de Macbeth ve III. Richard gibi bir ‘cani’ olmasıysa 
neredeyse imkânsızdı. Terfi etmek için gösterdiği olağanüstü gayreti bir yana 

163 Bkz. (86), Breton, 187. 
                                                 



 133 

bırakırsak, onu harekete geçiren hemen hemen hiç bir şey yoktu. Bu gayret de 
kendi başına kriminal değildi elbette; bir üstünün yerine geçmek için asla onu 
öldürmeye kalkmazdı. Eichmann sadece, gündelik dilde söyleyecek olursak, ne 
yaptığını hiç fark etmemişti… Dönemin baş suçlularından biri haline gelmesine 
olanak sağlayan – aptallıkla kesinlikle özdeş olmayan bir şeyden – fikirsizlikten 
başka bir şey değildi.164  

 

Bugün bir felaket olarak tarihe geçen Yahudi soykırımını, tıpkı Eichmann gibi 

cahil bırakılmış sıradan kişilerin inançlarını örgütleyerek baştan çıkaran bir 

yönetimin eseri olarak da düşünmemizi gerektiren başlıca nedenlerden biri budur. 

Arendt’in saptamaları soykırımın yapıldığı dönemde insanların başka bir biçimde 

hareket etmeme nedenlerini anlamaya yardımcı olabilir. 

 

II. Dünya Savaşı’nda soykırıma ve Hitler’in politikalarına karşı çıkan 

Komünist Almanlar yakalandıklarında, Yahudilerle aynı muamelelere maruz kaldılar. 

Bu nedenle Alman halkının saf bir ırk oluşturulma yönündeki plana uymak mecbur 

bırakıldıklarını söyleyebiliriz. Sonuç olarak, Yahudi soykırımını meşrulaştırmak 

adına değil, fakat Alman halkının bir anlamda kendini temsil silahlarının elinden 

alınmasının sonuçları da soykırımın nedenleri arasında düşünülebilir. 

 

Freud ise insanların saldırganlığı ve şiddet eğilimi üzerine düşüncelerini daha 

farklı ifade eder; 

 
Komünistler kötülükten kurtulma yolunu bulduklarına inanırlar. Onlara göre 
insan, açıkça iyidir, komşusuna iyi duygular besler ama özel mülkiyet kurumu, 
doğasını bozmuştur. Malların özel mülkiyeti kimilerinin eline güç verir ve 
böylelikle de bu kişileri kötü davranmaya iter; mülkiyetten yoksun bırakılanlar 
kendilerini ezenlere karşı düşmanlık duyarak ayaklanmalıdır. Özel mülkiyet 
kaldırıldığında, bütün mallar ortak kılınıp bunlardan sağlanan yarara herkes ortak 
edildiğinde insanlar arasındaki kötü niyet ve düşmanlık ortadan kalkacaktır. 
Bütün gereksinmeler karşılanmış olacağından kimse diğerini düşman olarak 
görmeyecek, gerekli olan çalışmaya herkes gönüllü olarak katılacaktır. Komünist 
sistemin ekonomik eleştirisi konusunda söyleyeceğim bir şey yok; özel 
mülkiyetin ortadan kaldırılmasının amaca uygun ve yararlı olup olmadığını 
inceleyecek durumda değilim. Ama sistemin psikolojik öncülünün 
savunulamayacak bir yanılsama olduğunu görebiliyorum. Özel mülkiyetin 
ortadan kaldırılması ile insanın saldırganlık eğiliminin bir aracı elinden alınmış 
olur; şüphesiz güçlü bir araçtır bu, ama en güçlü araç olmadığı kesindir. 
Saldırganlığın, niyetleri için kötüye kullandığı güç ve etki farklılıkları da 
değiştirilmemiştir, saldırganlığın özü de. Saldırganlık, mülkiyet ile 
yaratılmamıştır; mülkiyetin henüz son derece kıt olduğu tarihöncesi devirlerde 

164 Bkz. (161), Arendt, 292. 
                                                 



 134 

saldırganlık neredeyse sınırsız olarak hüküm sürmekteydi. Daha mülkiyetin ilk, 
anal biçiminin henüz terk edilmekte olduğu çocuklukta bile saldırganlık kendini 
gösterir ve belki de anne ile erkek çocuk arasındaki ilişki dışında, insanlar 
arasındaki hemen tüm şefkat ve sevgi ilişkilerinin temelinde saldırganlık bulunur. 
Maddi nesneler üzerindeki kişisel hak ortadan kaldırılsa bile, diğer açılardan eşit 
kılınmış insanlar arasında en güçlü kıskançlık ve en şiddetli düşmanlık kaynağı 
olarak cinsel ilişki ayrıcalığı varlığını sürdürecektir. Cinsel yaşamın tümüyle 
serbest hale getirilmesi, yani uygarlığın tohumu olan ailenin ortadan kaldırılması 
ile ayrıcalığın da yok edilmesi durumunda, uygarlığın gelişiminin nerelere 
varacağını önceden kestirmek kolay değildir; ancak, insanın doğasının yok 
edilemez özelliğinin burada da uygarlığın peşini bırakmayacağını tahmin 
edebiliriz.165 

 

Freud açıkça saldırganlık eğiliminin insanın doğasında olduğu ve uygun zaman 

ve ortam bulduğunda bu eğilimi eyleme dökmekte tereddüt etmeyeceği konusunda 

ısrarcıdır. Freud saf iyiliğe inanmaz ve kötülüğün verdiği tatmin Freud için hiç bir 

uygarlık bilinciyle karşılaştırılamayacak kadar büyüktür. Freud’a göre uygarlığın 

önündeki en büyük engel böyle açıklanabilir: “Uygarlık, kendisine karşı duran 

saldırganlığa ket vurmak, onu zararsız kılmak, belki de ortadan kaldırmak için hangi 

araçları kullanır?”166 Bu soruyu suçluluk duygusu olarak yanıtlar, ona göre suçluluk 

duygusu insanın kendisiyle çatışma süreci içerisindeki gerginliği tarif etmektedir. 

Saldırganlığına yenik düşmüş olan insan kendisini cezalandırma biçimi olarak 

suçluluk duygusu inşa eder. Suçluluk duygusu Freud’a göre saldırganlığa ket vurmak 

için icat edilmiştir ve uygar insan için suçluluk duygusu saldırganlığının üstesinden 

gelebilmesinin bir yoludur. Hollandalı antropolog Cornelia Brink’e göre, “Almanlara 

ilk kez 1945 yılında kampların fotoğrafları gösterildiği zaman, kendilerini suçlular 

arasında görmeleri neredeyse imkânsızdı. Yapılanların aniden farkına varmışlardı 

sanki. Bununla başa çıkmak çok fazlaydı. Basmakalıp cevapları şu oldu: Biz bu 

fotoğraflarda kendimizi tanıyamıyoruz.” 167  Arendt’de “... dikkatinizi Sodom ve 

Gomora hikâyesine çekmek isterim… insanlar yapmadıkları ama onların adına 

yapılan – katılmadıkları ve yarar sağlamadıkları – şeyler nedeniyle suçlu sayılır veya 

suçlu hissederler”168 tespitiyle bu düşünceyi destekler. 

 

165 Sigmund Freud, Uygarlığın Huzursuzluğu, 70-71. 
166 A.g.k., 80. 
167 Cornelia Brink, Secular Icons: Looking at Photographs from Nazi Concentration Camps, 147. 
168 Bkz. (161), Arendt, 283. 

                                                 



 135 

Yahudi soykırımı ardında çok kapsamlı bir görüntü arşivi bırakmıştır. Bu 

arşivlere bakarken dikkatimizi çekebilecek en belirgin şeylerden biri görev bilincidir. 

Soykırımı tasvir eden fotoğrafların çoğunda insanlara yapılan işkence ve öldürme 

eylemlerinden fazlası mevcuttur. Sistemli ve düzenli bir planın izlerini ayrıntılarda 

kolaylıkla seçebiliriz. Sevkiyat ve toplama çalışmaları, toplama ve ölüm kamplarının 

büyüklüğü ve çalışma sistemi, toplu mezarlarda bile askeri düzen sırasının 

gözetilmesi tesadüfe yer vermeyecek bir sistemin kurgulanmış olduğu bilgisini verir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
           Fotoğraf 3.21:  Jürgen Stroop'ın  raporundan  Heinrich Himmler için, Warsaw Ghetto 
             (Varşova Gettosu), 1943 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



 136 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
        Fotoğraf 3.22: Before the Auschwitz (Auschwitz Öncesi), Fransız polisi Eyfel Kulesi  
        yakınlarında 13,000 Yahudiyi Auschwitz ölüm kampına sevkedilmeden önce son kez  
        sorguya çekiyor, Temmuz 1942 

 

 
 

 

 

 Fotoğraf 3.23: Warsaw Ghetto (Varşova Gettosu), 1943, (AFP/Getty Images) 

 



 137 

 

Fotoğraf 3.24: Drancy Intern Camp (Drancy enterne kampı), Fransa Temmuz 1942.  
(AFP/Getty Images) 
 

XX. yy. Yahudi soykırımının dehşetini içeren, bize yıkımın tanıdık olmayan 

yüzünü gösteren ve öğreten yüzyıldı. İnsan hakları kuramcısı Michael Ignatieff’a 

göre, “insan hakları fikrini yeniden inşa etmeyi amaçlayan Evrensel Beyanname, bu 

hakların doğal insan yetileri arasında hiçbir temeli olmadığının ortaya çıktığı bir 

anda öne sürülmüştür.”169 

 

Yahudi soykırımının şiddeti, insan hakları üzerine yeniden düşünülebilmeyi 

sağlar. II. Dünya Savaşı sırasında aile, ulus, yerleşim, meslek gibi yapıların sosyal 

etkileşimlerle sürdürülebildiği, insanı hayvandan ayıran temel “medeni” yapı 

sürdürülememişti. Bu yapılar iletişim yollarının ortadan kaldırıldığı yaptırımlarla 

sarsıldığında medeni düzenden geriye neredeyse hiçbir şey kalmıyordu. Evsiz ve 

vatansız bırakılmış insanların medeni yapı bir yana bulundukları kara parçaları 

üzerinde ayakta kalma becerileri bile ellerinden alınmıştı. Yahudilerin karşı karşıya 

kaldıkları yaptırımlar ve II. Dünya Savaşının şiddeti, katliamların dehşetinden 

soyutlandığında bile insanların yaşam haklarının ellerinden alınması olarak 

okunuyordu. Arendt’e göre, “...bu insanlar yurtlarını terk edince yurtsuz; vatanlarını 

169 Bkz. (61), Linfield, 49. 
                                                 



 138 

terk edince vatansız; insani haklarından mahrum edilince haksız, bir pislik güruhuna 

dönüşürler”170 

 

Yahudi soykırımı ile ilgili fotoğraflar, insan haklarını düşündürmek adına 

yardımcı olabilirler. Şiddet görüntüleri, gelinen son noktayı gösterirler ve bu son 

noktadan hareketle temel insanlık ilkelerini sorgulayabiliriz. Linfield insanlık 

haklarına fotoğraflar aracılığıyla nasıl dikkat çekilebileceği ile ilgili şu yorumda 

bulunur; 

 
İnsan haklarını fotoğraflamak oldukça güç bir iştir: neye benzeyebilir ki? 
Aslında haklar hiçbir şeye benzemez. O halde insan haklarına sahip biri neye 
benzer? Bir insana benzer hepsi bu. Ancak fotoğrafçıların yapabileceği ve 
oldukça iyi biçimde de yaptığı, böyle haklara sahip olmayan insanları ve bu 
hakların yokluğunun insana yaptıklarını göstermektir. Böylece bizlere haklarının 
mücadelesini veren insanların gerek galip, gerekse mağlup olarak neye 
benzediklerini gösterirler.171 

 

 1941 yılında, tüm hakları ellerinden alınan, açlık ve tifo virüsüyle mücadeleye 

mahkum edilen Yahudileri Varşova varoşunda fotoğraflayan Polonyalı fotografçı 

Heinrich Jöst’ün fotoğraflarında insan haklarını hiçe sayan uygulamaların izlerine 

rastlarız. Alman toplumbilimci ve felsefeci Theodor W. Adorno ise bu fotoğrafların 

gösterilmesine karşı çıkarak şunları söyler; 

 
Kurbanlar onları harcayan dünya tarafından yutulmak için fırlatıp atılan sanat 
yapıtlarına dönüştürülmüştür. Tüfek dipçikleriyle dövülenlerin bedensel acısının 
çıplaklığını gösteren o sözde sanatsal betimleme, uzak da olsa, bir haz verme 
olanağı barındırır. Akıl almayacak olan, dehşeti yitirerek başka bir şeye dönüşür. 
Yalnızca böyle bile kurbanlara bir haksızlıkta bulunulur; yine de kurbanlardan 
kaçan hiç bir sanat adalet taleplerine karşı ayakta kalmamıştır. Çaresizliğin sesi 
bile, iğrenç bir onamaya takdirde bulunur.172  

 

 
 

 
 

 

170 A.g.k., 51. 
171 A.g.k., 51. 
172 A.g.k., 58. 

                                                 



 139 

 
 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 
   
 
 
   Fotoğraf 3.25: Heinrich Jöst, Warsaw Ghetto  
   (Varşova Gettosu), Polonya, 09/19/1941 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
     Fotoğraf 3.26: Heinrich Jöst, Warsaw Ghetto  
                    (Varşova Gettosu), Polonya, 09/19/1941 
 



 140 

Adorno ve onun gibi düşünen eleştirmenlerin aksine Linfield, oldukça farklı ve 

olumlayıcı bir önerme sunar. Yokedilmesi ve böylece hiç varolmamış gibi 

unutulması gereken bir ırkın kaydedilen görüntüleri sayesinde Linfield “katledilen 

milyonları geri getiremesek de, Hitler’in bir nevi kozmik unutuş planını mağlup 

edebiliriz” 173 der. Susan Sontag içinse, “bir halkın çektiği acıları ve katliamlara 

kurban gitmesini gösteren fotoğraflar, ölümden, bozguna uğramaktan ve şehit 

düşmekten daha çok şey hatırlatırlar bize. Mucizevi bir durum olan hayatta kalmayı 

akla getirirler mesela.” 174  Bu nedenle fotoğraflarda gösterilen acı ve yıkımların 

estetik ölçütler doğrultusunda eleştirilmesinin dışında hatırlatıcı bir belleğin 

oluşmasına katkıda bulunduklarına da dikkat çekilmelidir. 

 

Le Breton’a göre, “yanık yarasının ne olduğunu anlamak için yanmak gerekir. 

Ama gene yanan başka birisinin acısının derecesini anlayabilme olanağı yoktur.”175 

Fransız cerrah René Leriche’e göre ise “katlanılması kolay tek bir acı vardır, 

başkalarının acısı.”176 Bu saptamalar başkalarının acısını görüntüler ve betimlemeler 

aracılığıyla birebir yaşayamayacağımız düşüncesini en iyi şekilde ifade ederler. 

Ancak Yahudi soykırımını gösteren fotoğrafların bugün ikon olma nedenleri bu 

acıları izleyicilere birebir aktarıp aktarmadıkları ve kışkırtıcı estetik ögeleri 

barındırıp barındırmadıklarından çok yeninin bilgisini ve şokunu yaratmaları 

üzerinden de okunmalıdır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

173 A.g.k., 110. 
174 Bkz. (38), Sontag, 87. 
175 Bkz. (86), Breton, 37.  
176 A.g.k., 47. 

                                                 



 141 

26 Nisan 1945 yılında Torgau’dan müdahaleye başlayan Amerikan askeri 

birlikleri, Avrupa’daki ateşkesin ilanından bir gün önce Dachau toplama kampının 

trenyolu tarafında içi ceset dolu vagonlar buldular. 

 

  Fotograf 24: Dachau toplama kampı, Almanya, 3 Mayıs 1945. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 
   Fotograf 3.27: Dachau Concentration Camp (Dachau Toplama Kampı), Almanya, 3 Mayıs 1945 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 142 

Buchenwald toplama kampında ise ölüme terkedilmiş, hasta ve açlıktan ölmek 

üzere olan tutsak Yahudiler ile ilk kez temasa geçildi. 

 

   Fotoğraf 3.28: Buchenwald Concentration Camp (Buchenwald Toplama Kampı), Almanya, 1945 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 143 

Leipzig’in 70 mil batısında konuşlanmış olan Nordhausen toplama kampında 

3000 yere serili ceset ve çok az sayıda hayatta kalmış Yahudi’ye ilk kez Nisan 1945 

yılında ulaşıldı.  

 

   Fotoğraf 3.29: Nordhausen Concentration Camp (Nordhausen Toplama Kampı), Almanya,  
   17 Nisan 1945  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 144 

1945 yılının Nisan ayında Alman SS Subayları Belsen toplama kampında 

yüzlercesi açlıktan ve hastalıktan ölmüş olan binlerce kurbanın cesedini kamyonlarla 

taşıyıp toplu mezarlara atarken İngiliz silahlı birlikleri başlarında nöbet tuttular. 

 

   Fotoğraf 3.30: Belsen Concentration Camp (Belsen toplama kampı), Almanya, 28 Nisan 1945 
 

Bu fotoğrafların büyük çoğunluğu özgürleşme sonrasında fotoğraflanabildi. 

1945 yılında sona erdirilen II. Dünya Savaşı’nın ardında bıraktığı fotoğrafların 

birçoğu savaşın son anlarına dek süregelen ve henüz sıcaklığını koruyan yıkımları 

göstermektedir. Bugün II. Dünya Savaşına ait kolektif bir hafıza oluşmuşsa 

fotoğraflar bu hafızanın oluşturulmasında çok önemli rol oynamıştır. Belki de bu 

nedenle bu görüntüler şiddetin ikonları olarak okunurlar. Tarihçi Alman Robert 

Absug’a göre “kamplarının kalıntıları - dikenli tel, giriş kapısı, gözlem kuleleri, kışla, 

krematoryum bacaları - ve görüntüler ki bunlar sadece şimdiye kadar bilinmeyen ve 

düşünülemez yeni birer sembol değil; aynı zamanda bizim çağdaş vahşetimizin 



 145 

yapılarıydılar.” 177  Günümüze dek dünyanın farklı coğrafyalarında yaşanan 

çatışmalara ve savaşlara, toplumsal ya da kişisel düzeyde farklı dehşet ve acı 

hikâyelerine, zorlu yaşam koşullarına fotoğraflar aracılığıyla tanık olduk. Fakat 

gördüklerimiz karşısında neler hissedebileceğimizi ilk olarak II. Dünya Savaşı 

soykırım fotoğraflarıyla öğrendik diyebiliriz. Bu anlamda soykırım fotoğraflarının 

ikon olduklarını söyleyebiliriz. Brink bu fotoğrafların ikon statüsüne taşınmasına 

itiraz eder; 

 
Nazi toplama kamlarının fotoğrafları ikon olmuştur fakat bu terim günümüzde 
onları ikon yapan faktörler hakkında net fikirlere sahip olmadan ve tüm popüler 
fotoğraflar için geçerli olduğu gibi kullanılmaktadır... Kült, ritüel, sembol veya 
simge gibi dinî göndermelere açık terimler bugün kültürel çalışmalar alanında en 
moda terimlerdir ve ben tereddüt etmeden bu modaya katılmak istemiyorum. 
Benim niyetim dinî örneklerde olduğu gibi konuyu yüceltmek değildir. Bu 
fotoğraflar ikon değildir, fakat öyle kabul edilmektedir.178 

 

Brink’e göre günümüzde tarihi önemleri vurgulanarak yaygınlaştırılan 

fotoğraflara genellikle ikon adı verilmektedir. Oysa fotoğraflar ikonların aksine 

gösterdikleri dışında bir şeyi ima etmezler. Sembolik olabilirler fakat semboller de 

gerçek görüntüler oldukları için öncelikle fotoğrafın nesneleridirler. Brink 

fotoğrafları yorumlayanların fotoğrafın anlamına müdahale ettiğini söyler. Olayların 

ve şeylerin fotoğrafları yorumcular tarafından çözümlenirken aynı zamanda çoklu 

referans noktaları da inşa edilir. Brink’e göre “onlar, milyonların umutları ve 

korkularına yoğunlaşarak tarihin derin anlam içeren anları ile bir anlık ve zahmetsiz 

bir bağlantı kurarlar. Onlar, insan ruhunun gücü ile ilgili konuları ya da evrensel 

yıkım gibi karmaşık olguları özetlemek için yetkin görünürler.”179 Kısaca fotoğraflar 

ve ikonların yegane benzerlikleri her ikisinin de gerçekliğin sembolü olmalarıdır. 

Brink bu konuyla ilgili aşağıdaki örnekleri verir; 

 
Daha sonra sergi, ders kitapları, bilimsel yayınlar ve popüler fotoğraf kitapları 
yanı sıra broşür ve filmlerde, gazetelerde ve afişlerde sayısız defa, çoğaltıldılar. 
Steven Spielberg’in yaptığı başarılı film Schindler'in Listesi’nin bazı sahneleri 
fotoğraflar üzerine dayanır ve Art Spiegelman’ın Maus: Bir Geride Kalanlar 
Masalı adlı çizgi romanında toplama kampı fotoğraflarından örnekler 
bulabilirsiniz. Toplama kampları fotoğraflarının kullanılması düpedüz zorlayıcı 

177 Bkz. (167), Brink, 136. 
178 A.g.k., 136. 
179 A.g.k., 138. 

                                                 



 146 

görünür: déjá vu’dür. 1945 yılında ilk kez görenler için olduğu gibi, bugün ilk 
kez gören genç izleyiciler için de bu fotoğraflar birer ikon haline gelmiştir. 
Onları tanıyan, hatırlayan birileri vardır ve bugün onları tanımak temsiller 
üzerinden anlaşılmaları demektir. Böylece fotoğrafların gücü hafifletilebilir ve 
zayıflatılabilir olmuştur.180 

 

     Fotoğraf 3.40: Steven Spielberg Shindler’s List (Shindler’ın Listesi), 1993 
 

      Resim 3.2: Art Spiegelman, Maus: A Surviver’s Tale (Maus: Hayatta Kalanın Öyküsü),  
       1991 

 

180 A.g.k., 142 
                                                 



 147 

Günümüzde Yahudi soykırımına ait fotoğrafların kullanılış biçimleri, bu 

fotoğrafları ikonlaştıran faktörlerden biridir. Şiddetin ikonları olarak farklı 

biçimlerde yeniden üretilen bu fotoğraflar, fotoğraf tarihçisi Vicky Goldberg’ün 

fotoğraflar için kullandığı “seküler ikonlar”181 terimine karşılık gelmektedir. Ancak 

bu “seküler ikonlar”ın anlamı kullanıldıkları bağlamlara göre değiştirilerek 

gösterilebilir ve bu nedenle izleyici yeni bağlamı üzerinden bakmaya ve okumaya 

çalıştığında anlam karmaşaları yaşanabilir. Bu bakımdan fotoğraflarda yer alan 

sembolleri kendi bağlamında değerlendirmek daha doğru olur. Dauphinée’e göre ise 

“ ...işkence ve diğer vahşet görüntülerinin etik kullanımı konusu her zaman mutlak 

bir gerilim durumu yaratır. Fotoğraflardaki bedenler bizim bakışımıza maruz 

kalmaktadır, bakışımızı bu görüntülerin kullanım politikalarına  karşıt olarak 

konumlandırsak bile bu durum onları sefil, isimsiz ve aşağılanmış  olarak görünür 

kılmaktadır.”182  

 

Batıda Yahudi Soykırımı üzerine oluşturulan kamu hafızası, genellikle 

Auschwitz gibi toplama kamplarından kurtulanların anlattıkları ile şekillenmiştir. 

Sovyetler Birliği'nde ise Yahudi Soykırımı deneyimi çok yakın bir tarihte gündeme 

gelmeye başlamıştır. Ayrıca Sovyet Yahudi Soykırımı görüntüleri kanonun içerisine 

dâhil edilmemiş ve 1991 yılında SSCB’nin yıkılışına dek Sovyet arşivlerine 

dolayısıyla da fotoğraflara erişim mümkün olmamıştır. Bu durum siyasi ideolojik 

politikanın açık bir örneğidir. İmha edilen Yahudi sayısı yaklaşık 30 milyonu 

bulurken bu sayının 2 milyona yakını Sovyet topraklarında öldürülmüş fakat bu 

rakam 1991 tarihine kadar telaffuz edilmemiştir. Din ve Tarih uzmanı David 

Shneer’a göre, “SSCB'de Yahudiler 1941-1942’de yani işgalin ilk yıllarında 

kasabalardan toplanıp öldürülürken, Sovyet fotoğrafçılar Nazilerin bu eylemlerini 

181  Golderg seküler (laik) ikonlar dediği fotoğrafları söyle tanımlar: Bir ölçüde saygıyla karşılık 
korkuyu temsil ederler, belki de biraz dehşette içerirler ya da özlem... ve bir devre ait inançların 
temsili için ayakta tutulurlar. Fotoğraflar kolayca sembolik öneme sahip olabilmelerine karşın sadece 
sembolik değillerdir, bir şeyleri sadece üstü kapalı da söylemezler... fotoğraflar için yoğun biçimde 
nesnesini temsil ettiği söylenebilir. Ancak bu görüntüler sembolik imalarda bulunabilirler ve büyük 
ölçüde de ulusal ya da uluslararası önemde referans noktaları barındırabilirler. Milyonların korku ve 
umutlarını yoğunlaştırabilirler ve bir anda çabasız bir biçimde tarihin herhangi bir ani ile bağlantı 
kurabilirler. Çok karmaşık olayları ya da evrensel bir yıkımı insan ruhunun gücüyle özetleyebilirler  
Vicky Goldberg, The Power of Photography: How Photographs Changed Our Lives (New York, 
1991), 135. 
182 Bkz. (132), Dauphinée, 145. 

                                                 



 148 

fotoğraflamak için en etkili biçimde çalışan insanlar arasındaydı. Sonradan açığa 

çıkan bu arşivlerde Sovyet gazetelerinin, ayrıntılı bir şekilde Yahudilere karşı 

yapılan Nazi zulmü görüntülerini de kullanarak, ilk basın haberlerini yaptıkları 

görülmektedir. Sayfalarının iç kısımlarında çok sınırlı yer veren Amerikan basınının 

aksine Sovyet basını, savaşın başladığı ilk andan beri geniş ilk sayfa haberleri ile 

olan biteni duyurmuştur.”183 

 

Sovyet Yahudi fotoğrafçılar, çok riskli olan arazileri gezerek fotoğraf 

çekmişlerdi ve aslında bu fotoğraflarda öldürülen arkadaşlarını, ailelerini yani kişisel 

trajedilerini göstermişlerdi. Buna karşın Shneer kendileri acı çektikleri halde 

soykırım konusunu genel bir perspektifle, Sovyetler Birliği’ne karşı Nazi zulmü 

biçiminde ele aldıklarını belirtir. 

 

Diğer ülkelerde Nazi zulmünü anlatan kişinin bir Afrika kökenli Amerikalı, 

Latin, Japon, Yahudi, Anglosakson veya bir kadın olup olmamasına göre savaşın 

öyküsü ve anlamı farklılık gösterebilirken, Sovyet basını çok çeşitli ve kapsamlı 

öyküler şeklinde hazırladığı haberleri hem Rusça hem de İbrani dilinde ve tüm 

Sovyet etnik grupların okuyabileceği dillerde yayınlamıştı. Rus ve İbrani dillerinde 

yayınlar üreten Sovyet basını, Nazi zulmünü tartışmak adına daha geniş bir 

çerçeveden bakmaya çalışmıştı. Rusça yayınlarda habercilerin yazıları ve fotoğraflar 

genel anlamda Naziler tarafından Sovyet vatandaşlara karşı uygulanan şiddet 

eylemlerine ilişkindi. Sovyet İbrani gazeteleri ise Yahudilik söylemleri üzerinden 

Nazi zulmüne karşı çıkıyordu.184 Shneer’a göre, “Sovyet Yahudi fotoğrafçılar hem 

Sovyet hem de Yahudi olmanın kesişme noktalarına odaklandılar ve çektikleri 

fotoğraflar böylece Sovyetler Birliğine karşı açılmış olan savaşın hikâyeleri olarak 

okunup anonimleştirildi.”185 

 

183 Bkz. (68), Shneer, 30. 
184 A.g.k., 28-52. 
185 A.g.k., 31. 

                                                 



 149 

        Fotoğraf 3.41: Yevgeny Khaldei, Untitled (İsimsiz), USHMM arşivleri, 1941 
 

Sovyet topraklarındaki soykırımı kapsamlı bir şekilde fotoğraflayan Sovyet 

fotografçı Yevgeny Khaldei’nin fotoğrafında, fotomuhabirler tarafından hazırlanan 

sokak gazeteleriyle halka haber ulaştırma yöntemlerini görebiliriz. Tüm riskleri göze 

alarak çalışan gazetecilerin verdikleri hizmetler ve bakış açılarındaki tarafsızlık, 

soykırımın olduğu dönemde basın kuruluşlarının üstlendikleri misyonu 

görebilmemiz açısından önemlidir. Sovyetler Birliği’nde sadece Yahudiler 

öldürülmemiştir. Ayrım gözetmeksizin Ruslar, Tatarlar ve Ukraynalılar’da 

katledilmişlerdir. Kısacası Nazi birlikleri, birçok şehir ve köyde hiç ayrım yapmadan 

Sovyet vatandaşları da öldürmüşlerdir. Bu açıdan bakıldığında Hitler’in Yahudi 

düşmanlığının ve politikalarının sadece Yahudi nüfusunu ortadan kaldırmakla 

sonuçlanmadığını da söylemek mümkündür. Burada önemli olan, soykırım stratejisi 

Yahudi halkını yok etmek kaynaklı olmasına rağmen, bu durumu Yahudiler 

yüzünden başlarına gelmiş bir felaket olarak aktarmak yerine haber yapmak 

konusunda birleştirici bir tutum izlemiş gibi gözüken Sovyet basınıdır. 

 

İkon olmuş fotoğraflara dair en belirgin örneklerden biri 1942 yılında 

yayınlanan ve Sovyet fotografçı Dmitrii Beltermants’ın çektiği P. I. Ivanova adlı 

fotoğraftır. 1942 yılında “Oganek” gazetesine bir seri olarak çekilen bu fotoğraflar 



 150 

ilk kez yayınlandığında editörler sadece kocasını ceset kalabalığı arasında bulan 

kadına ve kocasının cansız bedenine odaklanmıştı. Farklı versiyonları çekilmiş olan 

görüntüler seçilmiş, yeniden çerçevelenmiş ve arka plan etkisi azaltılmıştı. 

Fotoğraflarda gökyüzü gri ve cansızdı ve ön plana çıkarılan bakış, bir insanın 

acısının en şiddetli biçimde aktarılmasıydı. 1965’te ise görüntü “Çile” başlığıyla 

yeniden yayınlandı. Bu baskıda gökyüzünün ton doygunluğu daha fazlaydı ve bu 

sefer estetik hedefler doğrultusunda yeniden düzenlenen görüntüde konunun şiddeti 

dramatize edilmiştir. Böylece şiddet daha uzak ama, bir yandan da tehditkår 

görünüyordu ve gökyüzünün de etkisiyle yüce bir güç algısı yaratılmış oluyordu. 

Gökyüzü görüntünün başlıca nesnesiyken kadın da yaşanan bu ilahî çilenin 

tamamlayıcı figürü olmuştu. Bate “yüce” yi şu şekilde tanımlar; 

 
İngilizlerin “kazaya elverişli yer”leri işaretlemek için kullandıkları otoban kodu 
olarak ya da bir çeşit “uyarı” temsili olarak adlandırılan şeye benzeyen bir dizi 
karekteristik özelliğe sahiptir. Güzel manzaralı yerin aksine tehditkar, korku dolu 
bir eşiğe gönderme yapan kazaya elverişli yer tehlikelidir. Salvador Rosa’nın 
tablolarını örnek alacak olursak, kırılmış, sarkan ağaçlar ve kayalarla kuşatılmış 
korkutucu “doğa”, sükunetten hayli uzak bir şey olarak, tam anlamıyla yıkıcı bir 
güç potansiyeliyle çağrılmaktadır. Salvador Rosa’nın Londra’daki Ulusal 
Galeri’de (The National Gallery) yer alan Wiches at Their Incantations (1946) 
adlı tablosu, vahşi ve tehlikeli olarak kodlanan insan figürlerinin doğasına dair 
bir manzara sunma iddiasındadır. Turner’in yüce anlayışı, dingin ve pitoresk 
manzaralardan uzak, gazap ve öfke dolu deniz manzaralarıyla tabloda yer 
etmiştir. Tehdit unsurlarıyla dolu fırtınalı deniz, ufak botlara asılı küçük figürler 
için kelimenin tam anlamıyla boğucudur. Yüce, seni boğmakla tehdit eden ve 
korkuya yol açan şeydir fakat seyirci için tehdit hoş görülemeyecek bir 
seviyededir. Tam anlamıyla yenilmeden, boğulmadan korku deneyiminin 
sınırlarını ölçmekle, korkuyla baş edebilmek ve onu içermekle ilgili bir şeydir. 
Bu durum Burke’ün çalışmasında açıkça ifade edilmiştir: Acı ve tehlike 
fikirlerini uyandırmak için herhangi bir biçimde uydurulan her şey, bir başka 
deyişle her hangi bir anlamda korkunç olan her şey ya da korkunç nesnelere 
aşina olan ya da dehşete benzer biçimde işleyen her şey yücenin kaynağı olabilir. 
Bu durum, zihnimizin, hissetmeye muktedir olduğumuz en güçlü duygunun 
üreticisi olduğu anlamına gelir.186 

 

186 Bkz. (123), Bate, 143. 
                                                 



 151 

      Fotoğraf 3.42: Dmitrii Baltermants, P. I. Ivanova, Ogonek, Kerch, 1945,  
       (sonuncu fotoğraf basılmış) 

 

       Fotoğraf 3.43: Dmitrii Baltermants, Suffering (Çile), Ogonek, 1965,  
        (“Asla Unutmayacağız” başlığı ile basılmış) 

 

Bu iki fotoğraf arasındaki fark oldukça açıktır. Ancak belki daha da önemlisi, 

1965’deki örneği bize fotografik açıdan daha etkili ve anlatımcı gibi görünse de, 

travmanın henüz çok sıcak olduğu 1942 yılındaki ilk haliyle arasında 

yapabileceğimiz karşılaştırmanın aslında gereksiz olduğudur. 1965’deki örnek bir 



 152 

anıt gibi ikonlaştırılmıştır; diğer taraftan 1942 yılına ait olan ilk yorum üzerinden 

yola çıkılarak fotografik açıdan daha ideal olana erişilmesi hedeflenmiştir. Fotoğraf 

ve ifade ettikleri değiştirilmiştir. İlk yorumu da bir seçimdir, fakat aynı zamanda 

basıldığı dönem içerisindeki işlevi farklıdır. Bu nedenle 1965’deki düzenlenmiş 

fotoğraf için daha fazlası ve daha iyisi yorumlarını yapmanın aynı işlevselliğe 

karşılık gelmeyeceği çok açıktır. 

 

İkonlar inşa edilirken fotoğraf, ilk andaki yorumundan ve anlamından uzak bir 

noktaya çekilebilir. Sembolik tanımlara açık olan fotoğraf nesneleri her ne kadar 

gerçek görüntülerden elde edilmiş olsalar da, bir fotoğraf ikonlaştırıldıktan sonra 

nesnesinin gerçekliğinden ayrılıp tek başına başka bir “gerçekliği” de temsil edebilir. 

Bate bu durumu İngiliz fotografçı ve kuramcı olan Victor Burgin’dan bir örnekle 

açıklar;  

 
Victor Burgin, ‘gösterişli’ fotoğraflarla büyülenmekten bahsettiği bir pasajda 
Freud tarafından tanımlanan fetişizm vakasını (bir hastasının parlak burnuna 
yoğunlaşan dış güzelliği – glanz) yardıma çağırır. Ve şöyle devam eder: 
Fotoğrafa bakmak ve fetişistin bakışı arasındaki yapısal benzeşimi gözetlemek, 
aşırı biçimde bir imgeye kapılan herkesin (klinik olarak) fetişist olduğu anlamına 
gelmemektedir. Üzerinde durulması gereken şey, fotografik temsilin bilginin 
fetişizmin karakteristiği olan inançtan ayrılmasının üstesinden geldiğidir. 
Fetişizmi imgeye ve de fanteziye bağlayan şey, inkarın yapısal yaygınlığıdır.187 

 

İkonlaşmış fotoğrafların kullanımları ve dağıtımları düzenli olarak bağlamının 

sorgulanmasına yol açar. İspanya İç Savaşı sırasında Córdoba cephesinde Robert 

Capa tarafından çekilmiş olan “Düşen Asker”, ya da bilinen adıyla “Ölüm Anı” 

fotoğrafını örnek verebiliriz. Bu fotoğraf hem kuramsal ve hem de teknik açıdan en 

önemli fotoğraflar arasında yer alır. İkonlaşmış olan fotoğraf hakkında gerçekliğine 

dair çok fazla spekülasyon ve araştırma yapılmıştır. Leonardo da Vinci’nin “Mona 

Lisa” tablosu örneğinde olduğu gibi incelenmemiş hiç bir ayrıntısı kalmamıştır. 

Bugün kült değeri taşıyan bu fotoğrafa dair en belirgin eleştiriler ise fotoğrafın 1937 

yılında Life dergisindeki baskısından sonra yapılmıştır. Dergide bu fotoğraf, saç 

şekillendirici Vitalis markasının reklamı ile karşılıklı basılmıştır. “Düşen Asker”in 

Life dergisindeki baskısı, fotoğrafların kült değerinin ciddiyetlerini aşıp popüler 

187 A.g.k.,189. 
                                                 



 153 

kültür mantığı ile çoğu durumda anlamı göz ardı edilerek kullanılmalarına ve birer 

klişe haline dönüştürülmelerine örnek teşkil etmektedir.  

 

  

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 Fotoğraf 3.44: Robert Capa, Death of a Loyalist Militiaman  
    (Düşen Asker/Ölüm Anı), Córdoba, İspanya, Eylül 1936 

 
 Fotoğraf 3.45: Robert Capa, Death of a Loyalist Militiaman/Vitalis  
         (Düşen Asker/Ölüm Anı, Vitalis), Life Dergisi, Temmuz 1937 

 



 154 

Fotoğrafların söylemedikleri ya da o anda göstermedikleri şeylerin, zaman 

içerisinde söylenmiş ve gösterilmiş gibi değerlendirilmesi de mümkündür. Bu durum 

ikonik fotoğrafların temsillerinde sık rastlanan bir anlam inşasıdır diyebiliriz. Bugün 

“kötülüğün simgesi” olarak görülen Alman fotografçı Alfred Eisensteadt’ın çektiği 

“Dr. Goebbels Portresi” verilebilecek en iyi örneklerden biridir. Adolf Hitler’in en 

yakın arkadaşı ve Propaganda Başkanı olarak tanınan Dr. Paul Joseph Goebbels’in 

1933 yılında Eisensteadt tarafından çekilen fotoğrafı bugünkü anlamını içermiyordu. 

Ancak fotoğraf soykırımın görünen dehşetinin ardından basıldığı her yerde soykırım 

planının Goebbels’in yüz ifadesinden okunduğu bir ikon haline geldi. Linfield’e göre, 

“söz konusu, yüz ifadeleri olduğunda, nasıl bir somurtma, nasıl bir sırıtış, nasıl bir 

ters bakış Auschwitz ile sonuçlanacak bir felaketi ifade edebilir? İnsan yüzü o denli 

geniş bir mecra değildir ve ifade edemeyeceği insan eylemleri vardır. Goebbels’in 

portresi huzursuzluk verici ve tüyler ürperticidir ancak kendi başına, gaz odalarını 

yaratacak o delicesine nefreti ortaya koyamaz.”188 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

188 Bkz. (61), Linfield, 214. 
                                                 



 155 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
            Fotoğraf 3.46: Alfred Eisensteadt, Joseph Goebbels,  
            Cenevre, Eylül 1933 

 

Goebbels’in yüzündeki “kötülüğü” okumak resimsel tasvirlerde İsa’nın 

yüzündeki “çileyi” okumak kadar yönlendirici olabilir. Kutsal Kitap’ta bile İsa’nın 

dış görünüşüne dair hiç bir betimleme bulunmamaktadır. Bu tip bir çözümleme, 

klasik ikonografi temelli çözümlemeler içinde değerlendirilebilir. Fotoğrafın icat 

edildiği günden bu yana fotografik görüntülerin inandırıcılığı ve aktardıkları hisler 

sorgulanırken, görsel karşılığının olup olmadığı sorgulanmayan “kötülük” gibi bir 

önerme üzerinde durulmuştur. Bu bakımdan fotografik görüntülere dair inandırıcılık 

arayışına karşın bir yüz ifadesinin tüm bu arayışları karşılayan bir olgu olarak 

betimlenmesi tezat oluşturabilir. Fotoğraflar adına bu gibi bulgular ve ikonografik 

okumalar klasik ikonografik betimlemelerden öğrenmiş ve içselleştirdiğimiz 

simgeselliğin de bir anlamda onaylanmasıdır.  

 

 



 156 

3.2 Öykülere Adanmış Fotoğraflar 

 

Bir önceki bölümde örneklerle fotoğraflar üzerinden üretilen anlamların 

üzerinde duruldu. Bu bölümde ise fotografik öyküler anlatan fotografçılar açısından 

fotoğrafın anlamını sorgulamak yararlı olacaktır. Finlandiyalı sosyolog Frank 

Möller’e göre, “her fotoğraf kendi anlamını içerisinde taşır” 189 ve Möller anlamı 

bilinçli müdahalelerle güçlendirilmiş olan fotoğrafların yaratıcılarına çok iş 

düştüğünü savunur. Daha önce ele aldığımız şekliyle fotoğrafçıları yönlendiren 

öyküler olduğu gibi, öykülere adanmış fotoğrafçılar ve fotoğraflar da vardır. Gazete 

ve dergilere, basına ve sosyal medyaya sıcak haber yetiştirme telaşında olmayan 

belge fotoğrafçılarına “öykü anlatıcıları”, çektikleri fotoğraflara ise “öykülere 

adanmış fotoğraflar” diyebiliriz. Ortaya çıkan görüntüler, yaratıcılıklarını, teknik ve 

estetik becerilerini fotoğrafların anlamını inşa etmek üzerine yoğunlaştıran “öykü 

anlatıcılarının” bakış açılarından bağımsız, çektikleri fotoğrafların anlamı ise ifade 

ettiklerinden kopuk biçimde değerlendirilemez. 

 

Benjamin’e göre, “bir ölüm haberi getiren, kendini pek önemli görür. Kendi 

duygusu onu – ne kadar dirense de – ölüler aleminden gelen bir elçi kılmaktadır. 

Çünkü bütün ölülerin topluluğu o kadar büyüktür ki, sadece ölümün haberini veren 

bile boyutlarını hisseder. ‘Ad plures ire’ ( daha değerlilerin yanına gitmek) demiştir 

Latince konuşanlar ölüme.”190 

 

Belgesel fotoğrafçılar, özellikle dünya yaşanmaz bir hale geldiğinde hep 

oradalardır. Oradaki herhangi biri gibi anlamaya çalışmak fakat herhangi birinden 

daha etkili bir biçimde anlatmaya çalışmak için çaba gösteren öykü anlatıcılarıdırlar. 

Benjamin’in örneklediği gibi boyutlarının büyüklüğünü hissettikleri sınırlarda 

dolaşan bir elçi gibi, orada acı ve ölümden daha fazla şey yaşandığını göstermek 

isterler. Amerikalı fotografçı ve kuramcı Ken Light’a göre ise, “kendi acıları, kendi 

belleklerinde kazılı kalan acılar, onları başkalarının acılarını aramaya itmiştir.”191 

189 Frank Möller, Photographic İntervention in Post -9/11 Security Policy, 188. 
190 Walter Benjamin, Tek Yön, 129. 
191 Bkz. (66) Light, 19. 

                                                 



 157 

Bu nedenle ilk vereceğim örnek, ait olduğu toplumun acılarına tanık olan Çinli 

fotografçı Li Zhensbeng’dir. Li’nin ismi Çin Devrimi’nde çektiği fotoğraflarla  

ölümsüzleşmiştir. Annesi küçük yaşta ölmüş olan Zhensberg, Çin İç Savaşı sırasında 

aile bireylerinin çoğunu yitirmişti. Bu bilgiye dayanarak diyebiliriz ki Li, savaşın 

şiddeti ile çok genç yaşta tanışmıştı. 1966 yılında Çin’deki “Büyük Proleter Kültür 

Devrimi”ni bu devrimin içerisinde yer alan devrimci bir göz olarak belgeledi.  

Linfield’a göre, “bir devrim, dönüşüm vaatleri ve sefalete son verme çabaları 

sırasında yol açtığı acıların ışığında değerlendirilmelidir. Ancak, bir devrimin 

günahlarına odaklanarak, içinden doğduğu büyük sancıları unutmak oldukça kolaydır. 

Devrimler güçtür, ancak onlar zaten nazik topraklarda doğmaz; devrimler çarpıcıdır, 

aynı onlara sebep olan koşullar gibi.”192 Li, hem bir devrimciydi hem de devrimin 

tanıklığını yapan bir fotoğrafçıydı. Bu açıdan ele alındığında görevle bir yerlere 

gönderilen savaş muhabirlerinden daha farklı bir bakışa sahipti diyebiliriz. Anlattığı 

öykü öncelikle kendi öyküsüydü ve tarafsız bir dil beklenemezdi. Ancak devrimin 

yol açtığı korkunç sahnelerin, devrimci bir algının önüne geçmesi de beklemezdi. 

Kısaca denebilir ki Li’nin fotoğraflarındaki acı vurgusu, oldukça belirgin olmasına 

karşın ayrıntılar üzerinden okunabilecek hikâye kurgusu izleyiciyi konunun 

ayrıntıları hakkında bilgi edinmeye yönlendirir. 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

192 Bkz. (61), Linflied, 129. 
                                                 



 158 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
              Fotoğraf 3.47: Li Zhensheng, Budha Statue  
             (Budha Heykeli), Harbin, Jile Tapınağı, 1966 

 

Li’nin fotoğrafları, başlangıçta kendi ideolojisinin de görünür kılındığı 

fotoğraflardı. Ancak süreç içerisinde ve yine fotoğraflar aracılığıyla, bu kültürel 

devrimin nasıl rayından çıkıp bir felakete dönüştüğünü göstermek bakımından da ön 

plana çıktılar. Li, fotoğraflarıyla bu yolculuğu izleyiciye tarif edebilmektedir. 

Linfield, yine de kişinin kendini devrim ile acıma hissi arasında 

konumlandırabileceği işe yarar bir yer olup olmadığını sorar. Linfield’ın sorduğu bu 

soruya izleyici açısından cevap vermek oldukça güç gibi görünse de öykü anlatıcısı, 

yani fotoğrafçı için konusu ile hisleri arasında bir yere konumlanarak fotoğraf 

çekmesinin çoğu durumda refleks bir davranış olduğunu söylemek mümkündür. 

Belgesel fotoğrafçılar konuları ile hisleri arasında daracık bir alana konumlanabilirler. 

Düşünsel ve zaman zaman da fiziksel hareket becerilerinin oldukça sınırlı olduğu bir 

alandır burası. Konunun etrafında dolaşacak kadar bağımsız hissetmezlerse konuya 

yeterince açıklık getiremeyebilir, konuya fazlaca kapılırlarsa da politik ve ideolojik 

sapmalar yaşayabilirler. Belgesel fotografçılar bu anlamda kendilerini bir devrim ile 



 159 

acıma hissi arasında konumlandırmayı genellikle profesyonel bir yükümlülük olarak 

görmektedirler. Bu oldukça zor fakat etik değerleri sarsmamak adına edinilen değerli 

bir beceridir. 

 

Amerikalı fotoğrafçı Jill Freedman’da kendini bu anlamda bir öykü anlatıcısı 

olarak tanımlamaktadır. Martin Luther King Jr.’ın öldürülmesinin ardından Yoksullar 

Yürüyüşü nün son durağı olan Washington D.C’de kurulan kampların ve yoksulların 

fotoğraflarını çeken Freedman şunları söyler: “Bizler öykü anlatıcılarıyız, gerçekten. 

Kendimi bir belgeselci olarak görüyorum çünkü sürekli göstermeye çalışıyorum, tabi 

ki hep kendi bakış açımdan. Yoksa neyim ki ben, bir makine mi? Dünyada neler olup 

bittiğini göstermeye çalışıyorum.”193 

  

    Fotoğraf 3.48: Jill Freedman, Resurrection City (Diriliş Şehri), 1968 
 

Fotoğraflar aracılığıyla bir konuyu baştan sona detaylandırarak bir öykü 

kurgusu yaratan fotoğrafçılar arasında çok önemli bir yeri olan Amerikalı fotoğrafçı 

Mary Ellen Mark’ın 1970’lerden itibaren çektiği belgesel fotoğraflarla ikonlaşan bir 

ünü vardır. Bugüne dek şehir algısının arka sokak mahallelerde neler olduğuyla 

birlikte edinilmesi gerektiği konusunda ısrarcı olan Mark’ın fotoğrafları, izleyiciye 

bu zorlu arka sokak yaşamını tanıtmaktadır. Mark’ın sıklıkla üzerinde durduğu 

193 Bkz. (66), Light, 86. 
                                                 



 160 

konuların başında, uyuşturucu bağımlılığı gelir. Özellikle bu konu üzerinde 

durmasının nedenlerinden biri de sokaklarda yaşayan insanlar için uyuşturucunun 

temel ilişki ağlarından biri olması olabilir. Bu açıdan Mark’ın fotoğraflarında 

uyuşturucu çileyi temsil eden bir sembol niteliğine bürünür. Uyuşturucu 

bağımlılığını çileli bir durumun giderilmesi olarak tanımlayan Freud bu konuda 

şunları söyler;  

 
Mutluluk mücadelesinde ve çilenin uzakta tutulmasında keyif verici maddelerin 
etkileri bir nimet olarak öylesine değer görür ki, hem bireyler hem de halklar 
bunlara libido ekonomilerinde sarsılmaz bir yer ayırmışlardır. İnsanlar bu 
maddelere yalnızca doğrudan haz elde etmeyi değil, ayrıca çok istenilen bir şeyi, 
dış dünyadan bağımsızlaşmayı da borçludurlar. ‘Çile giderici’nin yardımıyla her 
zaman için gerçekliğin baskısından uzaklaşıp daha iyi duyumsal koşullar 
sağlayan kendi dünyalarına kaçabileceklerini bilirler. Keyif verici maddelerin 
tehlike ve zararlarının tam da bu özelliklerinden kaynaklandığı bilinmektedir.194 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

    
       Fotoğraf 3.49: Mary Ellen Mark, The Sins of The Fathers 
                     (Babaların Günahları), Life, 1995 
 

 

194 Bkz. (165), Freud, 38. 
                                                 



 161 

 

 

 

 

 Fotoğraf 3.50: Mary Ellen Mark, The Sins of The Fathers (Babaların Günahları), Life,  
 1995 

 

“The Sins of The Fathers” (Babaların Günahları) adlı çalışmasında Mark, “çile 

giderici” yardımıyla gerçekliğin, dünyanın, yoksulluğun ve yoksunluğun baskısından 

kaçmaya çalışan bir aileye çevirmiştir bakışını. İlk kez 1987’de bu aileyi 

fotoğraflamış olan Mark’ın fotoğrafları, kısa zamanda ikon değerine ulaşmıştır. Bu 

ikonik değerin bir sonucu olarak, fotoğraflardaki aileye halktan yardımlar gelmeye 

başlamış, ancak bu yardımların hepsi seneler içerisinde yine uyuşturucuya harcandığı 

için şöhrete kavuşmaları bu aile için bir anlamda olumsuz etkiler de doğurmuştu. 

 

Tarih boyunca birçok fotoğrafçı, uyuşturucu bağımlılarını fotoğraflarına konu 

etmiş ve tek bir konu çerçevesinde kapsamlı biçimde çalışmıştır, fakat Mark’ın 

yaptığı bundan farklıdır denebilir. Mark, uyuşturucu bağımlılığını fotoğraflarında 

konu aldığı yaşamların genel geçer durumu gibi yansıtarak bu yaşamlara ilişkin bir 

bağlantı noktası oluşturmuştur. Onun fotoğraflarında uyuşturucu bağımlılığı, bir 

hikâyenin sık tekrarlanan figürü gibidir. 

 

Fotoğraf Tarihi içerisinde en dikkat çeken ve en çok eleştirilen kişilerden 

birinin Brezilyalı fotografçı Sebastiáo Salgado olduğuna önceki bölümlerde de 

değinmiştik. Kimsenin görmeye dayanamadığı öyküleri gösterdiği için tüm bu 



 162 

eleştirilere hedef olduğunu düşünen Salgado, aslında daha çok bu öykülerin anlatım 

tekniği dolayısıyla eleştirilmiştir. 

 

2000 yılında tamamladığı projesi “Migrations” (Göç), sürgün edilen insanların 

yaşam deneyimleri hakkındadır ve neredeyse tüm dünyada dikkat çekmiştir. Salgado, 

fotoğraflarının yarattığı şiddetli tepkilere karşılık şu sözleri dile getirir; 

 
Dünyada fotoğraftan korunması gereken hiçbir insan olduğunu düşünmüyorum. 
Dünyada yaşanmakta olan her şey gösterilmelidir. İşte bir belgesel fotoğrafçının 
sahip olması gereken vektorel işlev de budur; insana diğerinin varlığını 
göstermek. Çoğunlukla zengin, bazen de yoksul bir ülkede yaşanıyor bu. 
İnsanlar, dünyanın diğer yerlerindeki insanların çok zor bir hayat yaşadıklarını 
öğrendiklerinde şoka uğruyorlar. Bu insanlar gayet ciddi ve dürüst, çünkü bunu 
daha önce görme fırsatı bulamamışlar. Onlara bu fotoğrafları gösterip orada 
yaşananları anlattığınızda, bu problemle bütünleşmiş hale geliyorlar, bu sorun 
onların hayatlarının bir parçası haline geliyor.195 

 

Daha önce de üzerinde durduğumuz gibi eleştirmenlerin ve tarihçilerin ahlâkî 

ve etik değerler üzerine eleştirileri ile sıradan izleyicilerin tepkileri arasında farklar 

vardır. Eleştirmenlerin acı ve sefalet yüklü fotoğrafların bir merhamet yorgunluğuna 

yol açabileceği yönünde endişeleri vardır. Ancak Salgado ve daha birçok belgesel 

öykü anlatan fotografçı, öncelikle betimledikleri konulardan belki de hiç haberi 

olmayan ve olmayacağı ön görülen izleyicileri hedefler. Buradaki soru ilk anda şu 

olabilir: Haberdar olunmaması mümkün müdür ve fotoğraflar eşsiz haber kaynakları 

olabilirler mi? Bu soruya cevap olabilecek Yahudi Soykırımını hatırlayabiliriz. 

Soykırım planı uygulanırken bu plandan çok az kişinin haberi olduğuna ve 

soykırımın şiddetli boyutlara varmasının nedenlerinden birinin de saklanan görsel 

belgeler olduğuna değinmiştik. Sonuç olarak bu aslında mümkündür ve evet 

fotoğraflar gizlilikleri ortaya çıkarabilir. Özellikle de dünyada bu anlamda 

fotoğrafların gücünden ve açığa çıkarabileceklerinden korkan yapıların varolduğu 

düşünüldüğünde belki de Salgado’nun bu bağlamda söylemiş oldukları daha anlamlı 

hale gelir. Diğer taraftan teknik ve estetik mükemmeliyeti açısından eleştirilen ve 

gösterilmeye çalışılan acıyı baskılayan güzellikte fotoğraflar çektiği iddia edilen 

Salgado ile ilgili şu soru sorulabilir: Güzel fotoğraflardan kasıt nedir? 

195 Bkz. (66), Light, 121. 
                                                 



 163 

Fotoğraf makinası teknik ve teknolojik bir araçtır. Fotoğrafçının elindeki bu 

teknik malzeme onun düşündüklerine ve anlatmak istediklerine aracı olur. 

Yaratabileceği görsel etkiler ve bu etkilerin limitleri vardır. Fakat konu estetik 

değerler ve “güzel”  üzerinden ele alındığında öncelikle buradaki “güzel” in tanımını 

yapmak gerekir. Burada amaç “güzel” tanımıyla ilgili uzun bir araştırma metni 

oluşturarak konudan sapmak değildir fakat bu eleştiriler çok sık yapıldığı için kısaca 

değinmek gerekebilir ki konusu acı yüklü bir görsel, birilerine “güzel” tanımını 

yaptırıyorsa bu ancak görselin kullandığı teknik dile, baskı kalitesine, ışık, ton, gölge, 

poz değerlerine dair bir “güzel” tanımıdır. Fotoğraflar tekniğinden ve 

materyallerinden soyutlanarak bakılabilen görüntüler değildir. Ayrıca bir şeyleri 

“güzel ve/ama kötü”, “güzel ve/ama acı”, “güzel ve/ama zararlı” gibi ifadelerle 

betimlemek diyalektik196 bir anlatım mantığı içinde düşünülebilir. Bu nedenle “güzel” 

tek başına ve sürekli olumsuzlanan bir şey olamaz. Salgado’nun kendi fotoğraflarıyla 

ilgili yorumu ise şöyledir; 

 
Fotoğrafların tarihi bir belge olup olamayacağını tarih belirleyecek. Tarihi 
önceden anlatamazsınız. Tarihçi olduğumu söylemek biraz zorlama olur. 
İnsanlar umarım benim fotoğraflarıma bir öyküyü doğru olarak anlattığım için 
bakıyorlardır. Fotoğraflarımı yaşamakta olduğumuz tarihi bir an’a bağlamaya 
çalışırım. Bence bu fotoğraflar nihayetinde tarihi an’la bağlantılı olup 
olmamalarına bağlı olarak ya yaşayacak ya da kaybolacak.197  

 

196 Doğa, toplum ve bilinç bütünlüğünün oluşma yasası...Terimin Yunanca aslı dialektikos, soru-
karşılık yöntemiyle tartışma anlamına gelen dialegasthai sözcüğünden yapılmıştır. Türkçe eytişmek de 
aynı anlamdadır. Antik çağ Yunan felsefesinde tartışmacılık anlamında kullanılmaktadır... Eytişimsel 
bilgi, bilinmesi gereken konunun mümkün olduğu kadar çok ilişkilerini bilmektir. Bu ilişkiler 
sonsuzdur; bunun içindir ki bilgi hiçbir zaman tam değildir, her zaman ilişkiseldir. Örneğin biz güneşi 
ancak bildiğimiz ilişkileriyle tanımlayabiliriz. Güneş; buzu eritir, insan derisini karartır, yaprakları 
kızartır, talaşları tutuşturur vb... Oysa bunlara karşı buzu karartmaz, yaprakları eritmez, insan derisini 
tutuşturmaz vb... Bu demektir ki; güneşin karartıcılık niteliğini bilmemiz için onun karartma niteliğini 
meydana çıkaracak bir nesneyle ilişkisini bilmemiz gerekir. Evrensel bilgi, bilinmesi gereken konuyu, 
gelişimsel hareketi içinde ve bütün yanlarıyla bilmek demektir. Orhan Hançerlioğlu, Felsefe Sözlüğü, 
Remzi Kitabevi, İstanbul, Ocak 1977, 96-97.   
197 A.g.k., 125. 

                                                 



 164 

    Fotoğraf 3.51: Sebastiao Salgado, Benako Refugee Camp (Benako Mülteci Kampı), Tanzania, 
     1994 

 

Vietnam Savaşı fotoğrafları ile ikonlaşmış olan Amerikalı fotoğrafçı Larry 

Burrows, savaşın şiddetine belki de ilk kez bu kadar yakın plan tanık olunmasını 

sağlamıştır. Sontag’a göre Burrows’un fotoğrafları “gerçeğe benzetmeye yeni bir 

kazanım getiren, yani, şoku devreye sokan”198 fotoğraflardır. Life dergisi kanalıyla 

savaşın tüm şiddetine tanıklık eden Amerikan halkı için savaşı Burrows’un 

fotoğraflarındaki gibi solgun renkleriyle görmek, Sontag’ın da belirttiği gibi bir ilktir. 

Bu bakımdan Burrows, hem izleyiciler hem de eleştirmenlerin tüm dikkatlerini 

hemen ilk anda üzerine çekmiştir. Ayrıca Burrows’un anlatım dili tüm renkleri 

birbirine bağlayan bir öykü kurgusu takip ediyor hissi yaratmaktadır. Sonuç olarak, 

bu fotoğraflar kusursuz bir bütünlüğe sahiptir diyebiliriz. Bu bakımdan Burrows’un 

fotoğraflarının ikon değeri taşımalarının, fotoğraflar aracılığıyla ilk defa bir savaşın 

bu kadar açık bir öyküsellik içerisinde anlatılmasından kaynaklı olduğunu söylemek 

mümkündür. 

 

 

 

198 Bkz. (38), Sontag, 37. 
                                                 



 165 

    Fotoğraf 3.52: Larry Burrows, Injured Marine (Yaralı Denizci), Vietnam, 28 Ekim 1966 
 

Fotoğraflarında acının şiddetini betimleyen ve ikonlaşmış olan bir diğer 

fotoğrafçı da Amerikalı James Nachtwey’dir. Ancak Nachtwey’in dili, Burrows’dan 

ve birçok çağdaşından farklıdır. Örneğin Nachtwey’in “Unutulmuş Savaş”taki 

fotoğraflarına bakarak onun hangi tarafa ait olduğu hakkında neredeyse hiç bilgi 

edinemeyiz. Linfield’a göre “bu Nachtwey’in eksikliklerinden çok Kongo 

hakkındadır. Burası yalnızca Nachtwey için değil, sizin ve benim için de, partizan 

olması zor bir yerdir.”199 

 

On yılı aşkın bir süre devam eden “Demokratik Kongo Cumhuriyeti 

Savaşı”nın ardından insanların yaşamları akut bir sefalete dönüşmüştü. Sağlık 

sisteminin çöküşü, Kongolu milislerin devam eden acımasız saldırıları ve cinsel 

tacizlere maruz kalan insanlar aşırı yoksunluk ve şiddetle bir anlamda birlikte 

yaşamaya alıştırılmışlardı.200 Nachtwey gittikçe kötüye giden bu durumu betimlerken 

daha az nihilist olabilir miydi? sorusu ise bu noktada bir “öykü anlatıcısı” olarak 

sıcak haber verme telaşında olmayan bir fotoğrafçıya yöneltilmekteydi. 

199 Bkz. (61), Linfield, 227. 
200 A.g.k. 227. 

                                                 



 166 

         Fotoğraf 3.53: James Nachtwey, Victim (Kurban), Congo, 2008 
 

Nachtwey’in fotoğrafları, bu çalışmada daha önce örneklenen “öykü 

anlatıcıları”na ait fotoğraflardan belirgin farklarla ayrılır. Fotoğraflarında Nachtwey, 

acı çeken bedenleri nihilist, umutsuz ve ıstırapla yitip giden bir estetik içerisinde 

betimler ve bu da Nachtwey’i bu güne dek en fazla eleştiri almış olan fotografçı 

yapar. Fotoğrafları objektif duyarlıkla izlemekte olan eleştirmenler ve izleyiciler için 

bile Nachtwey’in fotoğrafları ile karşılaşmak oldukça zordur. Pornografi başlığı 

altına dâhil edilmelerini aşırı bir yargı olarak gören Linfield’a göre, yine de bu 

fotoğraflar “...betimledikleri şiddetin din, siyaset veya tarihi bir kurtuluştan 

neredeyse kopuk olması sebebiyle de yeni bir tür oluşturur.”201   

 

201 A.g.k., 217. 
                                                 



 167 

    Fotoğraf 3.54: James Nachtwey, Inferno (Cehennem), Somali, 1992 
 

Linfield’in yeni bir tür olarak tanımladığı fotoğraflar, belki de Nachtwey’in 

yaşanan yıkımlardan ziyade sonrasında telafi edilemeyen, toparlanamayan ve kötüye 

giden dünyaya ait öyküleri seçip anlatıyor olmasından, yani kısacası çağımızı ve 

yorgunluğunu gösteren bir tür pesimizim algısı yaratmasından dolayı “vahşi” 

kelimesini karşılar. 

 

Sonuç olarak Nachtwey gibi acıyı ve şiddeti öznel yorumlarıyla görünür kılan 

“öykü anlatıcıları” için yapılan eleştirilerin kaynağında, acının estetize edilmesine ve 

yaşananlara tanık olmak dışında çok az bilgi verilmesine duyulan tepki yatar. 

Sontag’a göre, “güzelleştirmek, kameranın klasik işlemlerinden birisidir. 

Çirkinleştirmek, bir şeyi en kötü haliyle göstermek ise daha modern bir işlevdir.”202 

Nachtwey, yaşananları en kötü haliyle gösterirken fotografik kriterleri ve estetik 

anlatım dilini ön palana çıkartarak konusunu güzelleştirmektedir. Bu bakış açısına 

karşı çıkan eleştirmenler ise bu fotografik anlayışın karşısına daha yeni, modern ve 

ideal bir anlatım biçimi çıkarır. Bu anlatım biçimi, fotografik kuralcılıktan yoksun 

yani kompozisyon, netlik, ışık ve ton değeri gibi kriterleri dile getirildiği üzere 

202 Bkz. (38), Sontag, 81,82. 
                                                 



 168 

bilinçli bir seçimle göz ardı eden anlayıştadır. Bu fotoğraflar, amatörler tarafından 

çekilmese bile amatör bakış açısının göstergelerini taşır. Linfield bu bakış açısını 

“varoş estetiği” diye tanımlar. Linfield’e göre acı öyküleri barındıran fotoğrafların 

estetik düzeye çekilebileceğine dair duyulan korku bu duruma neden olur. “Modern 

belgesel fotoğraf” bakışında ise gelişigüzel çekilmiş fotoğraflar daha gerçekçi ve iyi 

niyetli gibi gösterilmektedir. İngiliz sanatçı ve kuramcı Victor Burgin’e göre ise 

fotoğrafların üretiminde mutlaka bir müdahale söz konusudur ve bunu şu sözlerle 

ifade eder; 

 
…Dünya bir objektif aracılığıyla görüldüğünde abartılır. Görünen alan tek bir 
düzleme sıkıştırılır, vizör tarafından çeşitli dikdörtgenlere bölünür, bununla 
birlikte dünya uzak ve durağan bir şekilde deneyimlenir... dünyanın doğallığının 
kamera önünde görünürdeki açıklığı bir aldatmacadır. Nesneler, fotoğraf 
makinesinin önünde birer üretim alanı olarak nasıl kullanılıyorsa öyle sunulurlar. 
Fotoğrafın bu tür anlamları işlemek dışında bir seçeneği olmaz. Bu nedenle 
anlamın fotografik üretiminde mutlaka üzerinde durulması gereken ‘fotoğraf 
öncesi’ bir aşama bulunur.203  

 

Fotoğrafı çeken kişinin önceden yaptığı teknik ve yaklaşıma dair seçimler, 

fotoğrafın bitmiş haline bakıldığında sıradan seçimler olarak görünmezler ve taraflı, 

yapıyı bozan, gerçekliğe müdahale eden seçimler olabilecekleri endişesiyle sorguya 

çekilirler. Bu noktadan sonra o fotoğrafın oluşmasını sağlayan teknik gereklilikler ve 

fotoğrafçının konuya yaklaşımındaki seçimler, bir anlamda dışlanarak, fotoğrafın 

anlamına yoğunlaşmak, medyumunu (aracısını) devre dışı bırakıp, fotoğrafı kendi 

başına bir şey olarak tanımlamaya çalışmak istenebilir. Fotoğraf karşısında bir 

anlamda büyülenen ya da rahatsızlık duyan izleyici, yorumcu ve eleştirmen zaman 

zaman fotoğrafın fiziksel malzemesini görmezden gelerek ve fotoğrafçının ideolojik 

bakışını yöneltmesini eleştirerek, fotoğrafları yalnızlaştırabilir. Bu duruma yön veren 

temel nedenlerinden biri de, fotoğrafın zaten orada olduğuna, hayatın içinden her an 

çıkabileceğine, zaten görüntüler evreni içerisinde yaşanıldığına ve görüntülerin 

tanınır olduğuna duyulan güven duygusu olabilir. 

 

Fotoğrafların tamamen yalan söylediğini, gerçeği referans almadıklarını 

söylemek görüntünün “şimdi ve buradalığı” durumuna karşı gelmek olacaksa da artık 

203 Victor Burgin, Fotoğrafı Düşünmek, İstanbul, Espas Sanat Kuram Yayınları, 2013, 58.   
                                                 



 169 

izleyici olarak belki de emin olunan fotoğrafların tarafsız, doğrudan bir gerçekliğin 

ispatı olmadıklarıdır. Kısaca ifade edilirse, fotoğraflar üzerinden “gerçeği” tartışırken 

fotoğrafların kendilerine ait bir “gerçekliği” temsil ettiklerini söyleyebiliriz. Price’a 

göre, “bir fotoğrafın benzetimsel mi yoksa kodlanmış mı olduğunu sormak iyi bir 

çözümleme yolu değildir. Önemli olan fotoğrafın kanıtlayıcı bir gücünün varlığı ve 

tanıklığının nesneyle değil zamanla ilgili olmasıdır. Görüngübilimsel bakış açısına 

göre, Fotoğraf’taki özgünleştirme gücü temsil gücünü aşar.”204 

 

Fotoğraflar, haklarında yapılabilecek tüm spekülasyonlar bir tarafa asıl bağını 

zamanın devinimi ile kurar. Zaman akıp giderken kesintiye uğratılan bu an, 

fotoğrafçının seçimleriyle/tercihleriyle kesintiye uğratılmıştır. Fotoğrafçının 

seçimleri, fotoğrafın anlamını değiştirmek adına bilinçli teknik manipülasyonlar 

yapmak biçiminde olmasa da, yine de fotoğraflar müdahale edilmemiş olmazlar. 

Dolayısıyla fotoğraflar sadece o anın saf “gerçekliğini” temsil etmezler. Fakat bu 

saptamalar fotoğrafların yalanın nesneleri olduğu anlamına da gelmez. Sonuç olarak, 

tüm bu nedenlerle fotografik ve estetik kriterlerin göz ardı edilerek gelişigüzel 

çekimler yapılması fotoğrafçının “gerçeğe” ve etik anlatım değerlerine yaklaştığının 

garantisini vermez diyebiliriz. 

 

“Öykü anlatıcıları”, bir öyküyü giriş, gelişme ve sonuç gibi yazınsal bir pratiğe 

dökmeyi seçen fotografçılardır. Bir topluluğun içine girip genellikle onlardan 

olayları anlatmaları için izin, zaman ve anlayış talep ederler. Yabancılaşmayı ve 

içeriden bakmayı pratik etmek isterler. Fakat daha önceki bölümlerde değindiğimiz 

gibi varlıklarının onaylanması aslında gerçekten içeriden oldukları anlamına 

gelmemektedir. Tanıklıkları ile bu fotoğrafçılardan davet edildikleri ortamın 

“gerçeklerini” yansıtmaları beklenir ve bu nedenle her an bir tehlike ile karşı karşıya 

kalabilirler. Amerikalı fotografçı Donna Ferrato’nun hikâyesi bu duruma örnek bir 

hikâyedir: “Birbirini çok seviyormuş gibi görünen bu çiftin fotoğraflarını 

çekiyordum. Bir gece adam karısına saldırdı. Benim orada olmama aldırmadı bile. 

204 Bkz. (108), Price, 21. 
                                                 



 170 

Bir kadının dövüldüğünü görmek beni tepeden tırnağa şoka uğrattı, bunun 

fotoğraflarını çektim.”205 

 

       Fotoğraf 3.55: Donna Ferrato, Arrest (Gözaltı), Minneapolis / USA, 1987 
 

Yukarıdaki satırlarda fotoğraf çekerken başına gelen bir durumu anlatan 

Ferrato hikâyesini şöyle devam ettirir, “polis arabasında adam, karısına on yıldır hiç 

şiddet göstermediğini söyledi. Bir terapi programındaymış. Alkolikmiş eskiden. 

Artık içkiyi bırakmış, fakat bu kez de kadın uyuşturucu kullanmaya ve ailenin tüm 

birikmiş parasını harcamaya başlamış. Adam tükenmişti. İşin bu tarafı hep gözden 

kaçardı.” 206  Ferrato örneğinin ardından öykülerin tamamını yalnızca fotoğraflar 

aracılığıyla anlatamayacağımızı bir kez daha vurgulamak gerekir. Fakat burada 

önemli olan da fotoğraflarda “gerçeğin” hiç bir soru işareti bırakılmadan açık bir 

şekilde ifade edilmesi gerektiği değildir. Ferrato’nun ev içi şiddet konusuna 

yönelmesinin nedeni öncelikli olarak ev içi şiddetin varolduğunu göstermektir. 

Nedenleri ve sonuçları ise yetkili toplumsal yapılar tarafından tartışılmalıdır. 

Yaşanan şiddetin ve acının gösterilmesinin ardından fotoğraflar bizleri, yetkili 

kurumları ve izleyicileri ancak soru sormaya yönlendirebilirler. Fakat özellikle bir 

205 Bkz. (66), Light, 142. 
206 A.g.k., 143. 

                                                 



 171 

kadın olarak Ferrato’nun göstermeye çalıştığı konu en zor konulardan biridir. Ferrato, 

toplumsal açıdan en temel birimlerden biri olan aile biriminin içine dışarıdan dâhil 

olarak tüm mahremiyetlerini gözler önüne serme cesaretini göstermiştir. Bu 

üstesinden gelinmesi oldukça zor bir travmadır ve Ferrato’nun da sözlerinden 

anlaşılabileceği gibi fotoğrafladığı olayların şiddetine yalnızca tanıklık ediyor olmak 

bu noktada fotoğrafçı için yeterli görünmeyebilir. 

 

Bugün fotografçılar, kıyıda köşede kalmış toplumsal öyküleri anlatmaya 

geçmişte olduğundan daha fazla yönelmektedir. Basın fotoğrafçılığı bile tek kare bir 

fotoğraftan çok olayların öyküsünü betimleyen kurguları tercih etmektedir. Nedeni 

ise oldukça açıktır. Artık sayısız haber kaynağı mevcuttur ve bu kaynaklar vasıtasıyla 

bir olay yaşandığında servis edilen fotoğraflar aşağı yukarı aynı fotoğraflardır. Hatta 

bu çok önemli bir olaysa bu olayı belgeleyen fotomuhabir kalabalığının hareket alanı 

birer adım farkla değişir, yani fotoğraflar birbirine çok benzer açılardan saptanırlar. 

Bu nedenle haber kaynakları artık bir olay hakkında bilgi verirken yaratıcı kurgulara 

ihtiyaç duymaktadır. Bugün her şeyden önce amaç daha inandırıcı olmaktır ve 

fotoğrafçılar bunun için daha fazla yöntem geliştirmektedir. Light’a göre “Yirminci 

yüzyıla, fotoğraflanan her şeyin doğru olduğuna inanarak başladık ve yüzyılı 

önümüze konan hiçbir belgeye inanmayarak bitirdik.” 207  Light, bu ifadesinde 

fotoğraflarla kurduğumuz ilişki bağlamında çok önemli bir saptama yapmaktadır. 

XX. yy.’a neden fotoğraflardaki her şeyin doğru olduğuna inanarak başladığımız ve 

yine neden hiçbirine inanmayarak yüzyılı bitirdiğimizle ilgili ipuçlarını şimdiye 

kadar ele aldığımız örneklerin çözümlemeleri içerisinde de bulabiliriz. Ancak  

fotoğraf ve bellek ilişkisini irdeleyeceğimiz bir sonraki bolümde de bu saptamayı 

daha derinlikli ele alabilmek  mümkün olacaktır. 

 
 

 

 

207 A.g.k., 192. 
                                                 



 172 

4. FOTOĞRAFTA ACININ TASVİRİ VE BELLEK İLİŞKİSİ 

 

 

Bu bölümde hafıza – fotoğraf  ilişkisi kuramsal olarak ve söz konusu ilişkinin 

kurulmasına yardımcı olduğu düşünülen fotoğrafların ikon değerleri incelenerek 

tartışılacaktır. Alman estetik kuramcısı Walter Benjamin’e göre, fotoğraf daha çok 

hafıza gibidir ve hisler bildiğimiz ama kaybettiğimiz şeylerin fotoğraflarında en 

güçlü şekilde bir araya gelirler. Tıpkı çocukluğun ve kaybettiğimiz ya da ölen 

yakınlarımızın fotoğrafları gibi. Fotoğraf an olarak (bu sözcük kendi içinde an ve anı 

olarak cinaslıdır) sevdiğimiz birini, yok olmuş ya da ölmüş biri hatırlamanın 

hevesidir.208 

 

Fotoğrafın icadından önce hayatın içindeki ayrıntıları olabildiğince çok 

detaylandırarak anlatan, sözcüklerin betim gücüyle birlikte kişilerin, olayların ve 

nesnelerin görüntülerine zihinlerde sahip olabilmeyi sağlayan öykü anlatıcıları vardı. 

Bu bağlamda fotoğrafın icadından sonra insanın gerçek görüntüye, yaşamındaki 

ayrıntılara açıkça ve çok da zor olmayan bir pratikle sahip olabilmesi belki de en çok 

bu öykü anlatıcılarını etkiledi. XIX. yy. da tepkisini dile getirenlerden biri de Fransız 

yazar Honoré de Balzac oldu. Fransız fotografçı Nadar’a göre bu tepki 

“Daguerreotype korkusu” olarak adlandırıldı. Amerikalı kuramcı Susan Sontag’a 

göre; 

 
 … Her insan doğal halinde iken katmanlar halinde sonsuza dek üst üste konmuş 
ve son derece ince zarlarla sarılmış olan hayalimsi bir dizi görüntüden 
yapılmıştır… Özellikle bu türden bir korkuya sahip olmak Balzac’a uygun 
düşebilir – ‘Balzac’ın Daguerreotype korkusu gerçek miydi, uydurma mı?’ diye 
sorar Nadar. ‘Gerçekti …’ – çünkü fotoğraf yöntemi onun bir romancı olarak 
kullandığı yöntemde var olan en orijinal şeyin bir bakıma elle tutulur hale 
gelmesidir.209  

 

Balzac hikâye örgüsünü kurgularken yaşam içinde çoğu kez farkına 

varmadığımız ayrıntılardan yararlanarak bir bütün elde eder. Uzun ve çarpıcı bir dille 

ifade ettiği bir duygu, tavır ya da nesneler, okuyucunun yolculuğunu görsel bir 

208 Walter Benjamin, The Work of Art in the Age of Mechanical Reproduction, 219. 
209 Bkz. (24), Sontag, 176. 

                                                 



 173 

serüvene dönüştürür. Aynı örnek Fransız yazar Marcel Proust için de verilebilir. 

Proust Kayıp Zamanın İzinde adlı romanında bir gecelik tren yolculuğunu, tren yol 

alırken geçilen yolları, duygu ve düşüncelerini sayfalarca anlatırken, betimlediği 

ayrıntıların kusursuzluğu karşısında okuyucu büyülenebilir; çünkü Proust aslında o 

an her sahnenin bir fotoğrafını çeker ve o fotoğrafı okuyucu ile kusursuz ayrıntıcı dili 

aracılığıyla paylaşır. Balzac ve Proust için görünen gerçeklik/görüntünün gerçekliği, 

sanki insanın yaşamına dair konuların tartışılmasına olanak sunar, yaşamı ve insanı 

sorgulamak  “gerçek” arayışının dinamizmini oluşturmak bu yolla mümkün olur 

belki de. Bu nedenle de fotoğraf icat edildiği günden sonra, “gerçek” üzerine yapılan 

fotografik dil betimlemeleri gerçek görüntü karşısında bir ölçüde yetersiz kalabilir. 

Gözle görülür ve fotoğraf aracılığıyla saptanır, sonrasında elle tutulur hale gelen 

küçücük bir an bazen yaşamın bütününü betimleyebilir.  

 

Fotoğraflar konuları ne olursa olsun temelde bir tek şey ile ilgilenirler o da 

yaşamın ta kendisidir. En durağan, dinamizmden yoksun bir nesnenin, bir şeyin 

fotoğrafında bile yaşamın ipucunu arayan bir dinamizm göze çarpar; aynı zamanda 

fotoğraf çekmek de bakmak da her şeyin anlamının yeniden üretildiği aktif eylemler 

olarak yorumlanır. Amerikalı fotoğraf kuramcısı Mary Price’a göre, “fotoğraflamak 

daha yakından izleyebilmemiz için zamanı yakalamanın bir yoludur.”210 Bu düşünce 

fotoğrafı en saf haliyle kişisel bir deneyim olarak da düşünmeyi mümkün kılar. 

Zamanın koşullarını ve kendi deneyimlerimizin de mevcut olduğu durumları 

yaşarken fotoğraf bir kayıt aracı olarak çalışır ve geçip giden zamanın içindeki 

yaşamsal devinimin kaydını tutar. Bu kayıt bazen birey, bazen de tüm insanlık için 

öylesine önemli bir anın ele geçirilmiş bir simgesi olabilir ki ancak “gerçek” 

saptaması ile buluşturulursa kalıcılığı koruma altına alınabilir belki de. Sağlık sistemi 

ve görsel kültür konularında araştırmalar yürüten Hintli yazar Srivatsan şöyle der;  

 
Günlük, sıradan fotoğrafları işaret etmek, görsel kültürün yayılması bakımından 
önemlidir ve konumu sadece ikonik fotoğraf diye nitelenenlerin ötesindedir. 
Sıradan denebilecek fotoğraflar ve görseller farklı medya kanalları aracılığıyla 
dolaşır, çok büyük bir enerjiyle sosyal yapının içine işler. Çok farklı mesajlar 
taşıyarak iletişim kurarlar. Meraklı bir ilgileri vardır. Tüm fotografik görseller, 
farklı gerçekleri kapsayan anlamlarıyla, özel bir mesaj çeşitliliği barındırır. Bu 

210 Bkz. (108), Price, 233. 
                                                 



 174 

ilgi çekme şekli bilinçli ya da bilinçsiz olarak açıkça birbirinden ayrılamaz...biz 
genelde bir fotoğrafın gerçekliğe sadık kaldığına inanmak isteriz. Eğer ikonik bir 
fotoğraf çekmişsek, bu bir örnek ve üstün bir norm olacaktır ve bu ortak fotoğraf 
ikon kurucu olacaktır: bu realitenin kurucusu, gerçeğin, güzelliğin ve ütopyanın 
kurucusudur. İkonik fotoğrafla etkileşim kurarız, anlam yükleriz ve 
deneyimlerimizi şekillendiririz: tüm bunlar ikonların kültürümüz içerisinde yer 
almasına duyduğumuz gerekliliği karşılar.211  

 

Fotoğrafların yaşam içerisindeki yeri ve fonksiyonlarını ele alırken sıradan 

insan yaşamına dair, çoğunlukla gündelik, politik, yaşamsal faktörler üzerine olan 

fotoğraflardan da bahsetmek anlamlı olacaktır. Sıradan insan yaşamına dair 

dediğimiz fotoğrafların ikon inşa eden gücü, sanatsal duyarlılıklarla üretilenlere göre 

zaman zaman çok daha şok edici ve sarsıcıdır. Tabi bu durum, iletişim 

teknolojilerinin hızla geliştiği günümüzde kendiliğinden olan, etkilere maruz 

kalmayan bir durum olarak düşünülmemelidir. Önceki bölümlerde detaylı olarak ele 

aldığımız gibi fotografik ikonların inşa süreçlerine katkısı olan yapılar burada da 

etkindir. Fotoğraf ekipmanları üretim endüstrisi212, gazeteler, dergiler ve haber ağı 

sistemleri, bilim, spor, reklam, sinema, televizyon ve arşivleme sistemleri, kurum ve 

kuruluşlar, uydu ve internet sistemleri fotoğrafların dağılımını ve bu dağılımla da 

büyük kitlelere ulaşan mesajları düzenli bir biçimde servis ederler. Sonuç olarak 

fotoğrafla karşılaşana kadar geçen sürede, aslında görüntüyü ikonlaştırma süreci de 

başlamış olur ve bu eylem izleyicilerin olayları çözümlemesi için görüntülerin hazır 

bir şekilde verilmiş oldukları şeklinde yorumlanır. Bu yöntem sıklıkla kullanılan bir 

kodlama sistemi gibidir. 

 

Günümüze dek insanın çok fazla acıya tanık olduğu söylenebilir. Fotoğraflar 

bugüne dek bu tanıklıklara yoldaşlık etmişlerdir. Bugün ise artık fotoğraflar 

aracılığıyla yaşananları hatırlama ve belleğe kaydetme pratiği üzerinden fotoğrafların, 

211 R. Srivatsan, Photography and Society: Icon Building in Action, 771-778. 
212 Kodak firması fotoğrafın yaygınlaşması bakımından iyi bir örnektir.1888 yılında George Eastman 
tarafından ABD’de kurulan şirketin tanıttığı ve ilk elde taşınabilen fotoğraf makinesi olma özelliği ile 
kullanım kolaylığı sağlayan Kodak marka fotoğraf makinesi ekonomik fiyatlara satışa sunulmasının 
da bir sonucu olarak neredeyse herkesin sahip olabileceği bir araç oldu. Daha önce çok karmaşık ve 
zor bir iş olarak görülen fotoğrafçılığın geniş kütlelere yayılmasına ve amatör fotoğrafçılığın 
doğmasına neden oldu. Bu şekilde kitlelerin kolaylıkla sahip olabileceği fotoğrafların üretimi ve 
dağılımı yaygınlaştı. Kodak’ın Sloganı ise “You press the button, we do the rest” dı. (Siz düğmeye 
basın gerisini biz yaparız). Bugün fotoğraf endüstrisi yaptıkları yarışmalar, düzenledikleri eğitimler, 
sloganlar ve reklam kampanyalarıyla fotoğrafların kitlelere daha etkili bir biçimde servis edilmesi için 
stratejiler geliştirmeye devam etmektedir.  

                                                 



 175 

kolektif bir hafıza inşa edip edemedikleri ve nasıl bir hafıza inşa etmeleri gerektikleri 

üzerine tartışılmaktadır. Burada belki de sorulması gereken soru, kolektif bir hafıza 

inşa etmelerinin mi yoksa dönemleri içindeki etkilerinin mi önemli olduğudur? Bu 

soruya verilecek cevaplar, fotoğrafların insan yaşamından geriye kalan 

sürekliliklerinin gerçekte ne amaca hizmet ettiklerini tanımlamak bakımından 

anlamlıdır. 

 

 

4.1 Fotoğrafın Belleğindeki Acı 

 

Fotoğraflar Acının Kolektif Hafızasını İnşa Edebilirler mi? 

 

Fotoğrafın icadı ilk günlerden itibaren yeni bir dil, yeni bir ifade biçimi olarak 

görüldü. Fotoğraflar acı, keder, mutluluk, zevk gibi duyguları eksiksiz ve doğru bir 

şekilde aktarabilirler mi diye tartışıldı. Ayrıca fotoğrafların insan hafızası üzerindeki 

etkilerini konu alan araştırmalar yapılmaya başlandı. Genellikle toplumsal ve kültürel 

çalışma alanları kapsamında yapılan bu araştırmaların içeriğini oluşturan  kayda 

değer konulardan biri de, fotoğraflarla iletilen acının hafıza üzerindeki etkileriydi. Bu 

çalışmada özellikle fotoğrafın ikonografik dilinin oluşumu üzerinden yapılacak 

yorumlar, hafızaya dair yapılan araştırmalara eklemlenebilir ve fotoğraf 

ikonografisinin oluşumuna, büyük ölçüde hafızaya kaydedilen görüntüler katkı 

sağlar demek mümkün olabilir. 

 

Fotoğrafçı W. Eugene Smith, fotoğrafların toplum hafızasını inşa etmelerinden 

ziyade çekildikleri dönem ve toplum içerisinde etkiye yol açmaları üzerinde 

dururken, fotoğrafların gerçekte nasıl bir işlevi olduğunun keşfedilemediğini dile 

getirir ve kendi sözleriyle şunları ekler: “Fotografik potansiyelin sınırlarını asla 

bulamadım. Her ufuk, ulaşıldığında uzaktaki başka bir çağrıyı ortaya çıkarır. Her 

zaman eşikteyim. Fotoğraf, en iyi ihtimalle küçük bir sestir, ancak bazen bir ya da bir 

grup fotoğraf farkındalık duygumuzu cezbedebilir.”213 

213 Bkz. (66), Light, 274. 
                                                 



 176 

Fotoğrafların görüldükleri anda yarattıkları etkiyle, üzerinden zaman geçtikten 

sonra yarattıkları etki arasında da farklar olduğu düşünülebilir. Bu nedenle bazı 

fotoğraflar görüldükleri ilk anda çok büyük bir etki yaratmış olsalar da tarihsel 

süreçte silinip gidebilir ya da olayların üzerinden çok zaman geçtikten sonra yeniden 

gündeme gelerek farklı bir bağlamda etki alanı oluşturabilirler. Amerikalı fotoğraf 

kuramcısı Fred Ritchin bu konu hakkında şunları söyler: “fotografik süreç, gittikçe 

artan bir şekilde, örtücünün kapanmasından sonra gerçekleşiyor. Fotoğraf bir ön 

incelemeye, bir eskize dönüşüyor ve değiştirmeye, tekrar yorumlanmaya olduğu 

kadar açık hale geliyor.”214 

 

 1960 yılında Amerika Birleşik Devletleri sahip oldukları savaş makineleri ile 

düşman askeri birliklerini ve sivilleri etkin bir caydırıcılık planıyla sindirdi. İlk 

açıklamalar bunun bir "gıda programı" olduğu yönündeydi. Agent Orange adlı renkli 

gaz şeritlerini havadan Vietnam üzerine dağıtmaya başladılar. Yapmaya çalıştıkları 

şey sık ormanları kendi savaş stratejileri için seyrekleştirmekti ve bu plan çok da 

etkili olmuştu. Fakat ne yazık ki bu kimyasalın içerisinde dünyanın en zehirli 

gazlarından biri mevcuttu. Bu olay üç neslin direk yıkımına yol açtı. II. Dünya 

Savaşı’ndan sonra en unutulmaz yıkımlardan biri sayılan Vietnam Savaşı’nda 

kullanılan bu öldürücü gazın etkilerini fotoğraflayan Philiph Jones Griffiths, bir 

anlamda Agent Orange’ın mirasını fotoğraflamıştı denebilir. 

 

Bu fotoğraflar, dönemi içerisinde ana akım medyada yer almamıştır. Fakat 

Magnum Fotoğraf Ajansı aracılığıyla görünürlüğü her gün biraz daha artmıştır. 

Magnum gibi fotoğraf ajanslarının kurulma nedenlerinden birisi de budur. Amaçları 

hikâyelere ve fotografçılara tanıdıkları öncelik sayesinde ana akım medyanın 

yaptırımlarından bağımsız olabilmektir. Bu amaçlarının uzantısı ise birer hafıza 

nesnesine dönüşebilecek olan fotoğrafları, süreç içerisinde doğru bir şekilde 

konumlandırmak gibi gözükmektedir. Ritchin, Griffiths’in fotoğraflarını şöyle 

değerlendirir: 

 

214 Bkz. (3), Ritchin, 33-34. 
                                                 



 177 

Griffiths’in fotoğraflarında uzuvları ve gözleri olmayan ve ağır kafatası 
bozulmalarına maruz kalmış çocuklar var. Agent Orange’ın etkilerine maruz 
kalmışlara adanan izbe bir müzede kavanozlar içinde saklanan, korkunç derecede 
deforme şekilde ölü doğmuş bebeklerin fotoğrafları, hayal edilebilecek en dehşet 
verici şeylerden bir tanesi. Çalışmaları saldırgan yöntemlerin korkularını temsil 
ediyor. Bu ikaz edici, inanılır, ulaşılabilir ve korkunç fotoğraflar vatandaşları 
silahlı çatışmaların sonuçları hakkında uyarıyor. Griffiths’in çalışması görece 
küçük dolaşımı ile engellendi; ana akım medya kendilerini, okuyucularını ve 
reklam verenlerini korumak için genelde bu kadar kabus benzeri ve iğneleyici 
görselleri kullanmaya çekinir.215 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
        Fotoğraf 4.1: Philip Jones Griffiths, Deformed Fetuses (Deforme Olmuş Fetüsler),  
         Tu Du Hastanesi, Ho Chi Minh Şehri, Vietnam 1980 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

215 A.g.k., 66. 
                                                 



 178 

                         

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 
          Fotoğraf 4.2: Philip Jones Griffiths, War Museum 
           (Savaş Müzesi), Vietnam, Ho Chi Minh Şehri 1980 

 

Grifits’in fotoğrafları, ana akım medya tarafından sansürlenmesine karşın çok 

büyük bir kitleye ulaşmıştır. Bu fotoğraflar Ritchin’in de bahsettiği gibi savaşın 

getirebileceği kalıcı felaketler hakkında bir uyarı niteliği taşımaktadır. Bugün 

fotografik ikonlar olarak tanımlayabileceğimiz bu fotoğrafların izleyici üzerinde 

bıraktığı etkiler birbirinden çok farklı olabilir, ancak genel olarak bu görüntülerin 

kitlelere ulaşması ve izlenmesi aynı zamanda neler olduğuna ve benzer bir durumda 

neler olabileceğine dair bilginin hafıza kaydının tutulması olarak da düşünülebilir. 

Konuyu daha iyi kavramak için edebiyattan bir örnek vermek yerinde olacaktır. 

 

Alman yazar Thomas Mann’ın Büyülü Dağ kitabının ana karakteri Hans 

Castorp, kitapta İlerleme Birliği adlı, acı çekmenin sosyal envanterlerini tutan ve 

sistemli bir şekilde acının insanlığa öğretilmesine kendini adamış bir oluşumdan 

bahseder. Bu birlik, acıyı içeren tüm verileri toplayarak ve insanlığa kılavuzluk 

ederek çok önemli bir kaynak oluşturacaktır. En basit bedensel acılardan en 



 179 

karmaşıklarına, kişisel acılardan toplumsal ve zihinsel acılara tüm başlıklara yer 

verecektir. Edebiyattan, siyasete tüm verileri içerecektir. 216  Bu satırları okurken 

fotoğrafları düşünmemek elde değildir. Bugüne dek dünyada, çok çeşitli 

coğrafyalarda insanı konu almış olan fotoğraflar, böyle bir çalışmanın en önemli 

envanterleri olabilir belki de. Ancak fotoğraflar vasıtasıyla öne sürülen “gerçekliğin” 

sabit olmadığı düşüncesi, yine de böyle bir envanterin salt konularına göre başlıklar 

ve bölümlere ayrılıp tasnif edilmesine olanak vermeyebilir. 

 

 

4.1.1 FSA Fotoğrafları 

 

FSA yani Farm Security Administration (Tarım Güvenliği İdaresi) kurumunun 

1929 Büyük Bunalımı esnasında ve takiben Amerika’daki yoksullukla savaşmayı 

görev edinmiş olduğu söylenebilir. Kalkındırma projeleri kapsamında fotoğrafçılar 

ve yazarlar ile birlikte  belge niteliği taşıyan çalışmalar yapıldı ve yoksul çiftçilerin 

durumunu belgelemek için pek çok fotoğrafçı ve yazar FSA Bilgi Bölümü’nde işe 

alındı. Bu fotoğrafçı ve yazarlar, basına bilgi vermek konusunda ülkenin en  sorumlu 

kişileri sayıldılar. Bu bakımdan, FSA yöneticileri ve çalışanlarının günümüze kadar 

yapılan en kapsamlı ve büyük projelerden birinin oluşumunu sağladıkları 

söylenebilir. Yine de FSA politikaları, bize başka şeyler de göstermiştir. Roy Stryker 

yönetimi altında olan FSA Bilgi Bölümü’nde görev alan fotoğrafçılar için çektikleri 

fotoğrafların, serbest bakış açılarının birer simgesi olmadığı eleştirmenler tarafından 

sıklıkla vurgulanmıştır. Amerikan halkının bulunduğu durumdan mümkün olduğunca 

çabuk sıyrılabilmesi için yapılan bir plana dâhil edildiklerine dikkat çekilir. Böylece 

belirgin bir ideolojinin göstergesi olan fotoğraflardaki “gerçek” en ince ayrıntısına 

kadar kurgulanmış bir “gerçekliği” temsil etmektedir denebilir. Ayrıca fotografik 

yaklaşımların, belli dönemlerde kurumun ideolojileri doğrultusunda değişikliğe 

uğradığı ve kurum içinde birden çok kez fotoğrafların farklı tarzlarda çekilmesinin 

hedeflendiği kaydedilir. İngiliz sanatçı ve kuramcı Victor Burgin ideolojilerle 

güdümlenen yaklaşımlar hakkında şunları söyler;  

216 Thomas Mann, Büyülü Dağ, Çev. İris Kantemir, 305. 
                                                 



 180 

Hiçbir gerçek kameranın önünde masum olamaz. İdeoloji olarak söylenenin 
içinde kendi konumlarını alırlar…İdeoloji, gündelik hayatın kesin gözüyle 
bakılan gerçeklerinin toplamı; bireysel bilinçlerin önceden verilmiş kararlarıdır; 
bireysel eylemlerin tasarımı için ortak başvuru çerçevesidir. İdeoloji sonsuz 
çeşitte biçim alır; temel olan ise onun bir ihtimal olması ve ihtimal olma 
gerçeğinin içerisinde gizlenmiş olmasıdır.217 

 

Fotoğrafların kurgulanmış, biçimsel ve düşünsel olarak kategorilere göre 

sınıflandırılarak, ideolojik bir birlik içerisinde temsil edilmeleri ve bu bağlamda 

ikonlaşmaları “gerçeklik” üzerindeki algımıza yön verebilir. FSA’nın ideolojilerine 

yön veren kişi ağırlıklı olarak Stryker’dı. Fotoğrafların yoğun olarak hangi 

bölgelerde çekileceğine, fotoğrafları çekilen insanların giysileri ve ev düzeni 

gözetilerek sınıflandırılmasına kadar Stryker’ın programına uyulmuştu. Bugün ikon 

olmuş Dorothea Lange, Walker Evans gibi fotoğrafçıların da yer aldığı projenin ilk 

etabı tamamlandığında Stryker, devlet yetkilileri tarafından çağırılmış ve elindeki 

fotoğrafların Amerika’yı zayıf gösterdiği konusunda uyarılmıştı. Bunun üzerine 

Stryker, daha mutlu gözüken bir Amerika için yeni bir plan tasarladı ve bu yeni proje 

mutlu çiftlerin ve ailelerin refah düzeyinin yükselmekte olduğunu, yeni Amerika’nın 

tohumlarının yeşerdiğini gösteren bir reklam kampanyası oldu. Ancak kalkınmayı 

işaret eden bu fotoğrafların, hiç bir dönemde bunalımın ilk yıllarında çekilmiş 

fotoğraflar kadar ilgi görmediği söylenebilir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

217 Bkz. (203), Burgin, 55. 
                                                 



 181 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
     Fotoğraf 4.3: Walker Evans, FSA, Field Workers Family  
     (Tarım İşçisi Aile), Alabama, Amerika, 1936 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
           Fotoğraf 4.4: Dorothea Lange, FSA, Migrant Mother 
           (Göçmen Anne), Californiya, Amerika,1936 

 



 182 

Bu fotoğraflardan biri olan Göçmen Anne isimli fotoğraf, fotoğraf tarihinin en 

çok atıfta bulunulan görüntülerinden biri olarak çağın ikonu sayılmaktadır. Bugüne 

kadar çok sayıda yayının kapağında da yer alan bu fotoğraf, sadece bir Dorothea 

Lange fotoğrafı olarak değil aynı zamanda 1930’ların belgesel kimliği ve Amerikan 

fotoğraf geleneğinin temsili olarak ikonlaşmıştır. Bu fotoğraf her şeyden önce 

toplumsal ve tarihi bir kanıt olarak izlenmiş, fotoğrafçının özellikle bu fotoğrafı 

üretme bağlamındaki niyetleri tartışılmış, ideoloji ve siyaset ile ilişkilendirilmiş, 

süreçleri ve tekniği hakkında eleştiriler yapılmış, sanat içerisindeki yeri ile birlikte 

estetik değerleri tartışılmış ve fotoğraf üzerinden ırk, cinsiyet ve sınıf tartışmaları 

yapılmıştır. Annenin duruşu, bakış yönü, ve buna benzer pek çok ayrıntı fotoğrafın 

anlamı üzerine duygusal ve hassas okumalara kaynak sağlamıştır. Tüm bunlar  

fotoğrafın aslında belki de anlatmak istediğinden farklı olarak, bir sembol niteliğinde 

değerlendirilmesine neden olmuştur. Belki de asıl sorulması gereken soru, Lange’ın 

çektiği çok sayıda fotoğraf arasından niçin bu fotoğraf karesinin üne kavuştuğudur. 

 

Öncelikle bu fotoğraf,  bir “anne ve çocuk” fotoğrafı olarak tüm insanlık adına 

geçerli bir durumunu tanımlıyordu. Çilenin sembolü haline gelen fotoğraf, bu 

anlamda genellikle “anne olmak” diye nitelenen kutsanmış bir bilginin üzerinden 

okunmuştu. Ancak bu okumalarla üne kavuşan fotoğraf ile ilgili işlevsel bir açık 

vardı. Fotoğraf, bunalımın yaralarını sarmak amaçlı FSA kanalıyla yürütülen bir 

kampanyanın parçasıydı ve bu nedenle yaşanan somut bir durumu işaret ediyordu. 

“Çileli anne” durumu fotoğrafı üne kavuşturmuştu, fakat fotoğrafın ünü bilindiği 

üzere fotoğraftaki “anne” için çileli durumunun iyileştirilmesine dair olan beklentiyi 

karşılamamıştı. Bu anlamdaki bir kolektif hafızayı harekete geçirebileceği düşünülen 

fotoğraflar ikonlaştırıldıklarında ve dünya genelinin hafızasına işlediklerinde onları 

anlamak konusunda belki de bizleri gerçekten başarısızlığa uğratmaktadır. Fransız 

düşünür ve sosyolog Jean Baudrillard’a göre “propaganda aşamalarını izleyerek 

oldukça uzun sayılabilecek bir süre sonunda propagandanın nasıl her şeyi birbirine 

dönüştürebilen yani her şeyi yüzeyselleştirebilen, her şeyi reklam malzemesi haline 

getirebilen salt bir kombinezonlar düzenine dönüşmüş olduğunu (öyleyse 

profesyonel reklamın bu olayın yalnızca bir aşaması olduğunu anımsamakta yarar 



 183 

var) çözebiliriz.” 218  Baudrillard’ın propagandayla ilgili yorumu, FSA tarafından 

çektirilen fotoğrafların konumuna ışık tutmaktadır. Bu noktada fotoğraflar 

aracılığıyla propaganda yapılırken nasıl bir gösterge dili oluştuğuna ve bunun hangi 

imgeler üzerine yoğunlaştığına dair bilgi vermek gerekebilir. 

 

 

4.1.2 “Kurban”, “Öteki” İmgesi 

 

İngiliz sanatçı ve yazar David Bate’e göre, “dil, ‘gerçek dünyanın’ pasif 

yansıması değildir. Dil, dünyayı ‘gerçeklik’ olarak görme ve temsil etme çabamız 

için başvurduğumuz bir araçtır... Bu durumda, fotoğrafın bir anlama gönderme 

yapabilmesi temel düzeyde fotoğrafı ‘okuma’ biçimimize ve kullanılan (İngiliz, 

Amerikan, Japon, İspanyol vs.) dil sistemine bağlıdır.”219 Peki kullandığımız diller 

birbirleri arasında farklılıklar barındırırken bu ne şekilde mümkün olabilir? 

Semboller her kültürde değişiklik gösterir. Bazen benzer bir sembol kültürlerarası 

faklı bir açılımla okunabilir. Dolayısıyla aklımızda tutmamız gereken şey belki de 

fotoğrafları okurken, bu okumaların sabit ve değişmez anlamları olduğuna dair 

fanatik ifadelerden kaçınmamız gerektiğidir. Bate’e göre “Semiyotik, fotografik 

gösteren (fotoğraf) ve gösterilen (kavram) arasındaki ayrımdan beslenir. Fotoğraf, 

fotoğrafta gösterilen anlama ulaşacak izleyiciye muhtaçtır.” 220  Bate, fotoğrafın 

anlamı, izleyicilerin temsili değer sistemleri arasında farklılık gösterse bile yine de 

tutarlı olduğunu düşünür. Çünkü iki gerek şart yerine getirilmiştir. Gösteren ve 

gösterilen bu iki gerek şarttır. Sonrasında izleyicinin  yorumu farklılıklara açıksa da 

kendi içerisinde tutarlı olduğu sürece çözümlemeler dikkate değerdir. Bunları 

açıklamamızın nedenleri, fotoğrafların inşa ettiğini düşündüğümüz hafızanın neye 

göre ve kimlere göre bir hafıza olduğunu anlamak için önemlidir. Bate’e göre, 

belgesel fotoğraf eleştirileri karmaşık boyutlara taşınmıştır. Birbirinden çok farklı 

okumalar yapılırken toplumsal olarak ele alınmaları zorlaşmaktadır. Ayrıştırılması ya 

da birleştirilmesine bir türlü karar verilemeyen “ötekiler” üretilmiştir. Sonuç olarak 

218 Bkz. (8), Baudrillard, 111. 
219 Bkz. (123), Bate, 56. 
220 A.g.k., 71. 

                                                 



 184 

yaratılan bu “ötekiler” belgesel fotoğrafların belki de kurban imgelerinden oluşan bir 

pratiğe dönüşmesini sağlamaktadır.221 

 

Ruanda soykırımının ardından mülteci kamplarında çektiği fotoğrafları içeren 

Sessizlik kitabının “Yargı” başlıklı bölümünde fotoğrafçı Gilles Peress, mültecilerin 

çektikleri acıları hak ettikleri yönünde bir imada bulunmuştu. Çünkü dünyanın 

ilgilendiği kısmının aksine bu fotoğraflardaki mülteci kapları aslında toplu katliam 

zanlılarından oluşmaktaydı. Dahası bu kamplar, Hutu milislerinin yeni soykırım 

planları doğrultusunda güçlenmeleri ve yeniden silahlanmaları için kullanılmaktaydı. 

Dünya basını ise tam bu noktada mültecilere yardım elini uzatmış ve bu kötü 

görüntünün alt yapısını sorgulamadan ülkeleri Hutu milisleri için hassasiyete ve 

yardıma çağırmıştı. Finlandiyalı sosyolog Frank Möller’e göre, haber fotoğrafçılığı 

gibi temsiller, soykırım söylemlerinin önemli bileşenleridir. Bu tanıklık çağında, 

görsel temsiller ve özellikle fotoğrafçılık, savaş ve soykırım belleğini yerel olmaktan 

çıkarıp uluslararasılaştırma açısından büyük bir katkıda bulunmuştur denebilir. 222 

Fakat bu katkı aynı zamanda fotoğraflar aracılığıyla gösterilenlerin sorgulanması 

bakımından daha büyük izleyici kitlelerini harekete geçirmek olarak da okunmalıdır. 

Hafızayı inşa ettiği öngörülen fotoğrafların gösterebileceklerinin, yaklaşık sınırları 

bakımından kesin “gerçekler” olarak ele alınmaları yerine belirli durumlarla 

bağlantılı olarak gösterilmeleri gerekmektedir. Bu şekilde soykırım ile ilgili 

literatürün gelişen yapısına özgün bir katkıda bulunulmuş olur. Bu anlamda sadece 

temel siyasal söylemlerin görsel inşasına katkı yapan ve giderek daha çok 

yaygınlaşan seyirciler değil, sorgulayarak ve öğrenerek belki de küresel bağlamda 

kendi sorumluluk bilincini inşa edebilen bireyler olunabilir. Dolayısıyla hafızaya ve 

hatırlamaya verilen önem ancak bu şekilde anlamlı hale gelebilir. 

 

 Peress’in fotoğrafları, yalnızca Ruanda’da çekilen acıları gösterdikleri için 

değil bugün “öteki” ve “kurban” fotoğrafları olarak gösterilen ve dünya basını 

tarafından servis edilen fotoğrafların sorgulanması bakımından örnek oluşturdukları 

için de önemli  tartışmalara yol açmış fotografik ikonlardır. Peress’in fotoğrafları, 

221 A.g.k., 80. 
222 Frank Möller, Rwanda Revisualized: Genocide, Photography, and the Era of the Witness, 115. 

                                                 



 185 

belki de yaşananlar hakkında hafızalara kazınmış olan eylemlerin yeniden hatırlanıp 

değerlendirilmesi için araç niteliği taşımaktadır.  

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
         Fotoğraf 4.5: Gilles Peress, Ruandalı mülteciler, Judgement (Yargı), Goma, Zaire, 1994 

 

Amerikalı tarih kuramcısı Susie Linfield, Acımasız Aydınlık kitabında 

Amerikalı gazeteci ve yazar Philip Gourevitch’in konu hakkındaki yorumuna yer 

verir. Gourevitch şunu söylemektedir: “Kampları ziyaret etmeyi neredeyse imkânsız 

kılan, insanoğlunun tarihindeki belki de en büyük kaçak suçlu grubunun yüzlerce 

uluslararası yardımseveri açıkça sömürüsünün gösterisiydi.” 223  Peress, Ruanda 

katliamının kapsamlı bir öyküsünü yaratmaya çalışmıştı. Linfield’a göre, Peress 

“asla ‘yargı’ ile ‘adalet’ kavramlarının eş olduğunu iddia etmemiştir – ve sanırım 

asla da etmeyecektir. Ve bu ikincisinin yokluğunda sessizlik çöker.”224 

 

Bu fotoğraflarda gösterilen kurban imgeleri yeniden sorgulanmalıdır. Peress, 

bunu kendi yöntemleri doğrultusunda yapmaya çalışmış ve bir “yargı” ya varmıştır. 

Fakat bu “yargı”, yine yalnızca bir referans noktası olarak alınmalıdır. Koleradan 

ölen Hutu’ların fotoğrafları, her şeye rağmen acı vericidir ve soykırım yapmış 

oldukları için düştükleri bu sefalet durumunu Peress gibi  “yargı”ya varılmış bir ceza 

223 Bkz. (61), Linfield, 262. 
224 A.g.k., 263. 

                                                 



 186 

olarak okumak çok zor olabilir.  Fotoğraflar olaylar hakkında bilgilendirir, olayların 

nedenleri hakkında değil. Fotoğraflar sadece “gerçeğe” ulaşabilmemiz için yol 

gösteren birer kılavuz olarak değerlendirilmelidir. Linfield’e göre kuramcı Primo 

Levi, fotoğrafların gerçeği göstermedikleri vurgusunu yapan kuramcı Susan 

Sontag’tan daha doğru bir bakış açısı sunmuştur. Levi’ye göre mesele, ölülerin 

bizlere bir şey anlatamaması, gösterememesi ve öğretememesi değildir; mesele 

bizlerin dinleme, görme ve öğrenmek konusundaki yetersizliğimizdir.225 

 

Sonuç olarak, fotoğraflar aracılığıyla aslında gerçek anlamda ne olduğu tam da 

bilinemeyen, fakat deneyimler doğrultusunda sabitlenmeye çalışılan “gerçek”le 

yaratıcı ve yeniden yapılandırıcı bir ilişki kurulur. Kişiler, durumlar, olaylar, araçlar 

ve benzeri şeyler aracılığıyla oluşan fotoğraf çekme ve bakma eylemleri bu 

bağlamda Sontag’ın “fotoğraflar güdümlemenin nesneleridir” yaratıcı tanımına 

uygun düşer. Güdümlenme meselesine ilişkin çocuk askerlere ait fotoğraflar bu 

konuya verilebilecek örneklerdendir. 

 

Liberya ya da Sierra Leone gibi iç çatışmaların hüküm sürdüğü coğrafyalardan 

bize ulaşan fotoğraflarda gördüğümüz şeyler, “Batılı” bakış açısına yabancıdır. Bu 

fotoğraflardaki henüz buluğ çağına bile ulaşmamış olan çocuklar genellikle dehşetle 

izlenirler, çünkü “biz”ler için çocuklar ellerine silah verilip büyütülmezler. Sonuç 

olarak bu fotoğraflar karşısında karmakarışık duygular yaşayabiliriz, çünkü çocuk 

görüntüleriyle bağdaştıramayacağımız derinlikte gözlerle karşılaşırız. Ayrıca 

taşıdıkları silahlar boylarından büyüktür ve bu durum onlara karşı işlenen suçun 

büyüklüğü altında bizi ezer, hüzünlendirir ve isyan ederiz. Linfield’a göre, “bu 

resimlere bakmanın huzurlu bir yolu yoktur.”226  

 

Söz konusu huzursuzluk ve kurban imgeleri ile kurduğumuz duygusal bağ, 

Ruanda örneğinde olduğu gibi bu örnekte de konuyu objektif olarak 

değerlendirmemize engel olabilir. Fotografik bakış ve yönlendirme gibi 

müdahalelerle, bu çocukların içinde bulundukları sıkıntılı ve acılı durumlar kimi 

225 A.g.k., 112. 
226 A.g.k., 153. 

                                                 



 187 

zaman duygu sömürüsüne varan boyutlara taşınırken kimi zaman da izleyiciyi 

sarsacak düzeyde duygudan yoksun bırakılırlar. Çocuk askerlerin fotoğrafları, orada 

yaşananlar ve çocukların hislerine dair izleyiciye kesin bilgiler vermedikleri için 

karmaşıktırlar. Henüz oyun çağında olmaları doğru karşılanan çocukların ellerinde 

silahlarla verdikleri pozlar, bir şeylerin doğru gitmediğine dair ortaya çıkan sıkıntı, 

haksızlık, merhamet ve acıma duygularıyla birlikte ikonlaştırılırlar. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
        Fotoğraf 4.6: Reuters, Child Soldiers (Çocuk Askerler), Myanmar, 2012 

 

Fotoğrafçı Voten’in fotoğraflarında bu kafa karışıklığı yaratan durum, oldukça 

belirgindir. Liberya’da çektiği fotoğraflardaki çocuk askerler, çoğunlukla kameraya 

gülümsemektedirler. Linfield’a göre bu fotoğraflar,  “Çocukları Kurtarın ilanında 

göreceğiniz bir sima değildir.”227 “Biz”e korkunç ve yabancı gelen bu görüntüler, 

yaşam şartlarını deneyimlemediğimiz bir coğrafyanın çoğu zaman sıradan ve günlük 

olan durumunu gösterir ve bizler çoğunlukla güvenli sayılabilecek olan 

konumlarımızdan kurbanların yüzlerine bakarken, fotoğraflarda aradığımız şey olan 

acının yansımalarını göremediğimiz için daha fazla strese, karmaşaya girebiliriz. Bu 

fotoğraflara bakarken öncelikli olarak acının izlerini arıyor olmamızın nedeni, belki 

227 A.g.k.,154. 
                                                 



 188 

de ilk refleksimizin bu çocukları ötekileştirmek olmasıdır. Oysa acı ile bağlantı 

kurarak ötekileştirdiğimiz bu çocuklar, Voten’in fotoğraflarında bizlerin çocuklarına 

benzerler. Yüzlerinde bir oyun parkında eğlenmekte olan çocukların neşeli 

gülümsemeleri vardır. Bu nedenle de tanımlamakta zorluk çektiğimiz bu durum 

karşısında rahatsız ve biraz da tedirgin hissederiz. Bu fotoğraflar Linfield’a göre, 

“bizlere baktığınızda, en ufak bir iyilik katmaksızın bizim dehşetimize ortak 

oluyorsunuz; eğer gözlerinizi kaparsanız, bizim dönüştüğümüz canavarlardan 

kendini sakınan korkak birer sofudan farkınız kalmıyor’ dercesine izleyiciyle alay 

eder.”228 

 

 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 Fotoğraf 4.7: Teun Voeten, Child Soldiers (Çocuk Askerler), Liberia, Ganta, 2003 

 

Sonuç olarak çocuk asker fotoğraflarının ikonlaşmaları, hafızaya kazınmış bir 

bilginin onanması ile doğru orantılıdır denebilir. Bu bilgi yani “çocuktan asker 

olmaz” bilgisi bu fotoğrafların belki de gerçekte ne gösterdikleri ve o sırada orada 

neler olduğu ile ilgili soruların önüne geçmektedir. Bu nedenle de ikonlaşan 

fotoğraflardaki çocuklar, bize hep uzak görünebilir ve bu uzaklık hissi çocukların 

koşullarını iyileştirmek adına yapılması gerekenlere girişilmesine görünmez bir engel  

oluşturabilir.     

 

228 A.g.k., 154. 
                                                 



 189 

Hafızaya kazınmış bilgilerle birlikte izlenen görüntülere verilebilecek 

örneklerden biri de, yoğun şiddet içeren spor müsabakası görüntüleridir. Boks maçı, 

futbol, Amerikan futbolu, buz hokeyi bu sporlardan birkaçıdır. İzleyici, genellikle bu 

spor dallarına ait görüntüleri izlerken sporcuların geçirdikleri kazalar ya da bilinçli 

aldıkları darbeler ile acı arasında duygusal bir bağ kurmaz. Hatta aksine sporcuların 

aldıkları darbelerin, acılı yüz ifadelerinin, kan ve şiddetin açık bir biçimde 

izlenebildiği bu görüntüler, belli oranda açığa çıkan heyecan duygusunun kaynağı 

olurlar. 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
        Fotoğraf 4.8: Mitsunori Chigita, Muhammed Ali Clay, Associated Press, 

 

Fransız sosyolog ve antropolog David Le Breton’un saptaması ise şöyledir: 

“boks acının sosyal işlevi bağlamında örnek bir figürdür, birbirlerine karşı hiç bir 

nefret duymayan ama meslekleri tutkulu seyircileri tatmin etmek amacıyla şiddetli 

darbeler indirmek ya da almak olan karmaşık etkiler altındaki iki insanı bir araya 

getirir” 229  Spor müsabakası görüntülerinin çoğunda acının keyif verici bir figür 

olarak paylaşılması bu anlamda hafıza ile ilişkilendirilebilir. Bu nedenle de acının 

her durumda hoşnut olunmayan bir his olarak görülüp görülmediğini sorgulamaya 

neden olur. Breton’a göre, “acı katkısız, biyolojik bir olgu değildir, her zaman 

229 Bkz. (86), Breton, 196. 
                                                 



 190 

insanın yüklediği anlamın damgasını taşır, asla ulaşılmaz ve egemenlik altına 

alınamaz değildir.”230  

 

Çocuk asker fotoğraflarında, bu fotoğrafların anlamını bilmeden önce beliren 

acı hissinin aksine, spor müsabakalarının görüntülerini izlerken konu bile edilmeyen 

acı hissi aslında temelde aynı şeye işaret edebilir. Görüntüler belki de yalnızca 

hafızayı inşa etme sürecine aracılık etmezler aynı zamanda belli birikimler ve 

düşünme alışkanlıklarıyla inşa edilen hafıza için güdümlenirler. Bu hafızanın kime 

göre ve neye göre hafıza olduğu sorusunu yeniden hatırlayarak, bu soruyu linç 

fotoğrafları üzerinden ele almak, hafızanın çok yönlülüğünü anlama açısından yararlı 

olacaktır.    

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
  Fotoğraf 4.9: H.M.Hatch, Ami “Whit” Ketchum/Luther H. Mitchell,Nebraska, 1878 

 

1878’de Nebraska’da H. M. Hatch tarafından üretilen bu stereoskopik 

görüntüler, bugün ırk ayrımcılığı sonucu linç edilen insanları gösteren belgeler 

230 A.g.k., 71. 
                                                 



 191 

olmasına karşın çekildikleri dönemde halkın eğlencesi için çok ucuz bir fiyata satışa 

sunulan görsellerdi. Amerikalı sanat eleştirmeni Terry Barrett “linç kültürü” olarak 

adlandırdığı durumu şu şekilde açıklar: “gösterişli linç kültürü 1888’de piyasaya 

sürülen kullanımı kolay Kodak kameralarının aracılığıyla yayıldı. 1916’da Fread A. 

Gildersleeve, Jesse Washington’un yanmış ve sokaklarda sürüklenmiş cesedinin 

fotoğraflarını 10 sentten satışa sundu.”231 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 
                  Fotoğraf 4.10: Fred Gildersleeve Jesse Washington, 1916 

 

Linfield’a göre; 

 
Birleşik Devletler’de, tamamı 1870-1940 yılları arasında olmaksızın, binlerce 
linç fotoğrafı çekilmiştir. Bu fotoğraflarda, eğri büğrü iplere asılı kırılmış 
boyunlarıyla, dövülmüş, morarmış, yakılmış ve hadım edilmiş siyahi erkekler 
görülmektedir. Daha da kötüsü, aynı fotoğraflarda görülen ve aileleri, hatta 
bayramlıklarını giymiş çocuklarla bu parçalanmış cesetlere bakarak gülümseyen, 
kahkahalar atan ve tezahürat yapan beyaz insan güruhlarıdır.232  

231 Bkz. (33), Barrett, 242. 
232 Bkz. (61), Linfield, 66 

                                                 



 192 

Fred Gildersleeve’in fotoğrafında Linfield’in sözünü ettiği gülümseyen 

insanlar, çoğu izleyici için kanını donduracak ölçüde acı verici bir durumu ifade 

ederken başka bir soruyu da akla getirir: Bu fotoğraflar kime göre ve neye göre bir 

hafızaya aracı olurlar?  

 

Sontag’a göre acıya dair görüntüler bize şunu söyler: “İşte bu, insanların şevkle, 

kendilerini haklı ve üstün görerek yapabilecekleri, yapmaya gönüllü olabilecekleri 

şeyin resmidir. Bunu unutmayın.”233 Bugün ırk ayrımcılığına karşı olan izleyiciler 

için bu fotoğraflar, yapılan zulümlerin unutulmaması adına birer ikon niteliği 

taşımaktadır. Ancak fotoğraflarda uyguladıkları şiddeti haklı gören bir tavırla 

gülümseyen insanlar için de bu fotoğrafların hafızaya dair anlamları vardır. Bu 

fotoğraflar, aynı zamanda o korkunç zulümleri yapan insanların anı fotoğraflarıdır. 

Bu nedenle tam burada sorulması gereken “kime göre hafıza” sorusu anlamlı hale 

gelir. Bugün ayrımcılık üzerine yapılan tartışmalar devam etmektedir ve ayrımcılık, 

bu fotoğraflarda yer aldığı ölçüde dönemsel bir sorun olarak algılanmamalıdır. 

Günümüzde de ırk ayrımını destekleyen insanlar, topluluklar ve yapılarla ortak bir 

toplumsal ve sosyal yaşantı paylaşılır. Bu nedenle fotoğrafların çekildikleri dönemde 

olduğu gibi bugün de bu fotoğraflar, ayrımcı ideolojinin anılara dair olan belleği 

şekillendirebilir. Bu acı vericidir, ancak sonuç olarak Sontag’ın da ifade ettiği gibi 

hafızaya, düşünmeye olduğundan daha fazla değer atfedilmesi ve genel geçer tek bir 

hafızadan bahsedilmesi belki de gerçekten çok doğru bir değerlendirme 

olmayacaktır.234 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

233 Bkz. (38), Sontag, 115. 
234 A.g.k., 115. 

                                                 



 193 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
          Fotoğraf 4.11: Untitled (İsimsiz) Tuol Sleng, Kamboçya,  
           1975-1979 

 

1975 ile 1979 yılları arasında Kamboçya’da Kızıl Khemerler tarafından 

öldürülen 14 bin kişiden 5 bin kadarının işkence görmeden ve öldürülmeden önce 

çekilmiş fotoğrafı, bize yaşananlar hakkında ne söyler? Öncelikle belirtilmesi 

gereken Fotoğraf 92’de de bir örneği olan bu fotoğrafların, isimsiz vesikalıklar 

olduklarıdır. Bugün toplu olarak sergilenen fotoğraflara olay hakkında herhangi bir 

bilgiye sahip olmadan bakıldığında göze çarpan ayrıntı, çoğu insanın ifadeden 

yoksun yüzleridir. Bazı yüzlerde çok belirgin gibi görünen duyguları gözlemlesek 

bile yine de bu ifadeler üzerinden çözümleme yapmak, önceki bölümde irdelenen 

Gobbels’in portresi hakkında sonradan üzerine yazılanları desteklemeye benzer. Bu 

fotoğraflar estetik kaygılar ile çekilmemiştir, aksine Kızıl Khemerler için bu 

fotoğrafların yazılı doküman ve belgelerden farkı yoktur.  

 

Fotoğrafçı ve kuramcı Nazif Topçuoğlu’na göre, “Kızıl Khemer fotoğrafları 

kendi başlarına bir şey söylemezler.” 235  Bugün ne amaçla çekilmiş oldukları 

bilindiğinde ve  toplu halde sergilendiklerinde bu fotoğraflar, insan hafızası üzerinde 

235 Bkz. (129), Topçuoğlu, 41. 
                                                 



 194 

etkili çağrışımlara yol açabilirler. Dahası eleştirmenlerin birçoğu tarafından önceki 

bölümlerde konu edilen Yahudi soykırımı fotoğraflarıyla, büyük ölçüde 

özdeşleştirilirler ve bir soykırım belleğine dâhil edilirler. Ancak  bu çağrışımı 

yaptırmalarındaki ana neden, nesnel olarak fotoğrafların içerisinde yer almaz; yani 

Yahudi soykırımı fotoğraflarında görebildiğimizin aksine, şiddetin ve acının izlerini 

ön bir bilgi olmadan bu fotoğraflarda göremeyiz. Sonuç olarak denebilir ki bu gibi 

çağrışımları yaptırmasındaki ana neden bu fotoğraflar çekildikten sonra ne 

olduğunun bilinmesiyle bağlantılıdır. Dolayısıyla bu fotoğraflara ideolojilerinde 

haklı olduklarını düşünen bir yönetimin görsel envanterleri bilgisini dışlamadan 

bakmak, belki de öncelikli olmalıdır. Bu anlamda işlevsel bir hafızayı işaret ederler. 

Diğer bir deyişle fotoğraflar, ideolojileri temsil eden sistemli hafıza kayıtlarıdır ve en 

önemlisi de bu şekilde düşünüldüğünde insanlığa ‘bunu unutmayın’ düşüncesi ile 

fotoğrafları yan yana dizip izletmek ne yazık ki belki de sadece iyimser bir çabadır. 

Yinelemek gerekirse, hafızaya tek taraflı bir değer atfetmek belki de doğru değildir. 

İnsani ve medeni değerlerin kazanılmasında ve yaygınlaşmasında çok önemli bir rolü 

olduğunu inkar edemeyeceğimiz hafızayı, her durumda ve her insan için tek taraflı 

ve olumlu yönde geliştirici birikimlerin kaydedildiği bir yapı olarak düşünmek de 

yüzeysel bir yaklaşım olacaktır. 

 

 

4.1.3 Benetton Olgusu 

 

İtalyan sanat yönetmeni ve fotoğrafçı Oliviero Toscani, 1982-2000 yılları 

arasında Benetton firması için bugüne dek dünyada en büyük tepkilerden birine yol 

açan reklam kampanyalarını tasarlamıştır. Zurich Kunstgewerbeschule’da fotoğraf 

eğitimi alan Toscani, Vogue, Elle ve Harper’s Bazaar gibi moda dünyasının devleri 

sayılan dergiler için fotoğraf çekmeye başladıktan kısa süre sonra Benetton 

firmasının sahibi Luciano Benetton ile tanışmış ve Benetton Grup ile birlikte 

zirvelere ulaşan kariyeri başlamıştır. Bugün ikonik bir isim olan Toscani, 1980’ler ve 

90’lar boyunca reklamlarını hazırladığı Benotton firmasının kötü şöhretinden 

sorumlu olan kişi olarak anılmaktadır. Toscani’nin alım-satım odaklı ticari yapıyla 

(Benetton) toplumsal eleştirileri birlikte kurguladığı reklam dili, reklamların 



 195 

hedefleri ve gücünü yeniden sorgulamaya yol açmıştır denebilir. Bu anlamda daha 

önce de belirtildiği gibi Toscani, yaptığı reklamlarla neredeyse her seferinde yanlış 

anlaşılmaya yol açmış kötü şöhretli bir fotoğrafçı oldu. Kendisi için ise, AIDS’den 

ölen hastalardan idam mahkumlarına dek şok edici görüntülerin kurgulandığı bu 

reklam kampanyaları birer sosyal sorumluluk projeleriydi. 1990’ların başında 

Benotton Grup için yayınlamaya başladığı Colors Magazine adlı derginin 

sloganından da anlaşılabileceği gibi Toscani, bu anlamda kendisini bir elçi olarak 

görmekteydi. “Dünyanın geri kalanı” sloganıyla yayınlanan dergi, o yıllarda yaygın 

hale gelmeye başlayan çok kültürlü dünya vatandaşı algısını da yine Benetton etiketi 

ile ön plana  çıkarıyordu. 

 

Toscani gibi bu fotoğrafların sosyal sorumluluk adına farkındalık yarattığını 

düşünenlerle birer sömürü nesnesi olduğunu düşünenler arasında gelişen fikir 

ayrılıkları, çok geniş kitlelere yayılarak Toscani’nin ve fotoğraflarının ikonlaşmasını 

sağladı denebilir. 80’ler ve 90’lar boyunca ırkçılık, savaş, din, AIDS ve idam cezası 

konularını reklam odaklı bir toplum eleştirisi olarak görünür kılan Toscani, bu 

anlamda yaratıcı bir ilk olarak nitelenebilir ve bu yaratıcı ilk, bugün “Benetton 

Fenomeni” olarak tanımlanır. 

 

       
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
       Fotoğraf 4.12: Oliviera Toscani, Pieta İlkbahar/Yaz Benetton AIDS kampanyası, 1992  



 196 

Toscani’nin 1992 yılında hazırladığı AIDS kampanyası, öncelikle dindar 

kişiler ve dinî kurumlar tarafından hoş karşılanmadı. Toscani için ise bu anlaşılabilir 

bir şey değildi. Sıklıkla ateist olduğu vurgusunu yapan Toscani’ye göre dinî 

tasvirlerdeki acı ve şiddet görüntüleri, hiçbir görüntüden daha fazla kışkırtıcı ve 

dehşet verici olamazdı. 2007 yılında gazeteci Debra Olivier ile yaptığı röportajda 

Toscani, fikirlerini şu şekilde dile getirmiştir:  

 
Bir kiliseye girdiğinizde, bir mezbahaya girmiş sayılırsınız. Burada kan ve şiddet 
vardır. Özellikle Roma’da bir kiliseye girdiğinizde her yerin inanılmaz derecede 
çok kanla kaplı olduğunu görürsünüz. Ünlü bir resim vardır ve bu resimde kadın 
kolları arasında çocuğunun cansız bedenini tutmaktadır. Nasıl tema! Bunun 
fotoğrafını çekemezsin işte! Bugün bütün problem de budur. Bu yapay 
döllenmedir. Bugünkü bütün problem bu yapay döllenme hakkındadır. Yani, 
Bakire Meryem yapay olarak döllenmiştir.236 

  

    32 yaşında bir aktivist olan David Kirby’nin Ohio Eyalet Hastanesinde 

babasının kolları arasında uzanırken çekilmiş olan fotoğrafı, büyük posterlere 

basılarak dünyanın neredeyse her yerine dağıtıldı. Ancak bu kampanya, yine 

dünyanın çeşitli yerlerinden olumsuz tepkiler aldı. Örneğin Fransa’daki HIV-pozitif 

kişiler, mahkemelere başvurup Toscani’nin reklamlarına karşı yasal yaptırımlar talep 

ettiler. Benetton firması, acının sömürüsünü yaptığı gerekçesiyle sayısız tazminat 

taleplerini karşılamak zorunda kaldı. Ancak Luciano Benetton, her seferinde aynı 

şeyi söyledi. Ödenen miktarlar, Benetton firmasının tanınırlığının artmasının yanında 

bahsi geçmeyecek kadar önemsizdi. Aslında asıl sorun belki de buydu. Toscani’nin 

dünya bu virüsün yapabileceklerinden korkarken ve hastalar tecrit hayati yasarlarken,  

rahatlıkla para harcayıp yaşananları açığa çıkarması ve en önemlisi de yaptıklarını  

neredeyse iki katına karşılık gelebilecek ölçüde paraya çevirmesiydi. Sorun, yıllarca 

yaptığı bütün reklam kampanyalarında hep aynı yerde düğümlenecekti. Etik 

konusunda duyarlı birçok kişi için bunların hiçbiri sosyal sorumluluk projesi olarak 

görülemezdi,  çünkü ticari bir firmaya para kazandırıyorlardı. 

  

236 Debra Olivier, The Colorful Dissenter of Benetton 
http://www.salon.com/2000/04/17/toscani_int/  
 

                                                 

http://www.salon.com/2000/04/17/toscani_int/


 197 

    Fotoğraf 4.13: Oliviera Toscani, Sentenced to Death (İdam Cezası), Benetton Death Row 
    (Ölüm Hücreleri) Reklam Kampanyası, 2000 

 

2000 yılında hem Benetton ile Toscani’nin yollarının ayrılmasına sebep 

gösterilen, hem de sadece sansasyonel bir çalışma olmasının ötesinde sosyal bir 

sorumluluk bağlamında da değer bulmayan Death Row (Ölüm Hücreleri) çalışması,  

özellikle fotoğraflar aracılığıyla gösterilen acının insan hafızasındaki yeri ve 

etkilerine dair ele alınmaya değer bir örnektir. Amerika’daki 26 ölüm hücresi 

mahkumunun yüzleri, büyük reklam panolarına basılmış ve reklam afişleri büyük 

puntolarla yazılan Sentenced to Death (İdam Cezası) sloganı ile dünyanın dört bir 

yanına dağıtılmıştır. Ayrıca Benetton Grup, bu idam mahkumlarıyla yapılmış 

röportajları içeren  96 sayfalık bir özel sayı yayınlamıştır.  

 

Ancak konu idam cezası olduğunda çıkabilecek kargaşayı ne Toscani ne de 

Benotton firması öngörememiştir denebilir. İdam cezası konusu, birçok insana göre 

toplumsal bir ilgi odağıdır ve özellikle çağdaş Amerikan toplumunda öne çıkan 

konulardan biridir. Diğer Batı ülkelerinde en fazla sorulan sorulardan biri ise Batılı 

demokrasinin temsilcilerinden biri olan Amerika’da niçin hâlâ bu uygulamaya izin 



 198 

verildiğidir. Ancak yine de kimse, bu soğukkanlılıkla cinayet işlemiş insanları 

cezalandırmak için nasıl bir yargı sistemi geliştirilmesi gerektiğinden emin olamaz.  

 

Bu fotoğrafların yayınlandığı ilk zamanlarda Benotton’un sahibi Luciano 

Benetton, diğer kampanyalarda aldığı sansasyonel etkiyi beklediği için endişeli 

görünmedi. Ancak bir süre sonra bu kampanya Benetton’un beklediğinin aksine 

satışlarının düşmesine neden olmaya başlayınca, Toscani ile yolları ayırmaya karar 

verdi. Toscani, bu kampanya için tam iki yıl vakit ve emek harcamıştı. Ancak 

çözülemeyen ve en tartışmalı konulardan biri olan ölüm cezası, diğer konular gibi 

değildi. Bu mahkumların ölüm cezasını hak etmedikleri yönünde düşünenler bile, 

masum insanları öldürenlerin bir şekilde cezalandırılmaları gereğini öngörüyordu. 

Belki de bu nedenle Toscani’nin, bir anlamda bütün suçlarından arındırarak ve “işte 

adalet sistemi bunu yapıyor” diyerek gösterdiği yüzler, kendilerini örnek ve iyi birer 

vatandaş olarak gören, hatta idam cezasına karşı olan insanlara da duygularının 

sömürüldüğünü hissettirdi. Baudrillard’a göre, “reklam, kamusal anlama sahip her 

şeye karşı duyarsız kalındığını gösteren bir ayna, paradoksal bir aşağılama 

aynasıdır.”237  

 

Toscani ise bunun bir reklam kampanyası olabileceği fikrinde diretir ve böyle 

bir ceza devam ettiği sürece medenileşmenin mümkün olamayacağını söyleyerek, 

reklamların niçin sanat ve medya gibi tepkilerin geliştirilmesine katalizör bir etki 

yaratan bir polemik alanı yaratamayacağını sorar. Toscani’ye göre, günümüzde 

reklamlar halk ile doğrudan bağlantı kurabilir ve bu anlamda bir sokak sanatı gibi 

düşünülmelidir. Ayrıca ona göre, insanların bu derece şok olmasının temelde bir tek 

nedeni vardır; bu da henüz tam anlamıyla medenileşemedikleridir. Toscani’ye göre, 

“insanlar bu fotoğraflarla yüzleştiklerinde sinirlenmeye başlarlar. Ancak asıl bu 

problemlerle yüzleşecek cesaretleri olmadığı için kendilerine sinirlenmelidirler.”238 

237 Bkz. (8), Baudrillard, 115. 
238 Rosie Tomkins, Oliviero Toscani: 'There are no shocking pictures, only shocking reality', 
http://edition.cnn.com/2010/WORLD/europe/08/13/oliviero.toscani/index.html  

                                                 

http://edition.cnn.com/2010/WORLD/europe/08/13/oliviero.toscani/index.html


 199 

Çünkü Toscani’ye göre, “şok edici fotoğraf diye bir şey yoktur, orada olmayan 

insanlar için fotoğraflar aracılığıyla tekrar üretilen şok edici gerçekler vardır.”239 

  

Toscani, reklamların niçin sosyal belge işlevi göremeyecek olduklarını 

sorarken belki de eleştirilerin hedefi olan asıl noktayı kaçırmaktadır. Reklamlar 

öncelikli olarak bir firmanın sermayesini arttırmak için kullandıkları araçlar 

arasındadır. Baudrillard’a göre, “günümüzde adına reklam denilmesi gereken şey bu 

toplumsalı biçimlendirmeye, eksikliği her geçen gün daha derinden hissedilen bir 

toplumsalı inatla ve kışkırtıcı bir şekilde anımsatmaya çalışma biçimidir.” 240  Bu 

biçimlendirme hareketi aynı zamanda tüketim ve para odaklı olduğu için hem 

sömürü düşüncesini hem de modanın hızıyla birlikte değişen ilgi eksikliğini 

gündeme getirebilir. Bu nedenle Toscani’nin fotoğrafları gibi büyük sansasyonlar 

sonucu ikonlaşan reklam görselleri, işlevsel ve kalıcı bir hafızayı inşa edemedikleri 

gibi hafızaya kaydedilmiş durumlar ve olaylar üzerinde de kışkırtıcı fakat fragmanter 

(parçalı, kırık dökük) bir etki yaratabilirler.  

 

 

 
 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

  

239 A.g.k., http://edition.cnn.com/2010/WORLD/europe/08/13/oliviero.toscani/index.html  
240 Bkz. (8), Baudrillard, 115. 

                                                 

http://edition.cnn.com/2010/WORLD/europe/08/13/oliviero.toscani/index.html


 200 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
        Fotoğraf 4.14: Karl W. Gullers, Family of Man (İnsan Ailesi), 1955 

 

 

4.1.4 Family of Man Projesi 

 

Family of Man (İnsan Ailesi), fotoğrafçı Edward Steichen, öncülüğünde bir 

ekibin kapsamlı çalışmaları sonucu hazırlanmış bir fotoğraf projesidir. Steichen ve 

ekibi, üç yıl süren araştırmalar sonucunda iki milyonun üzerinde fotoğraf arşivine 

ulaşmışlardır. Dünyanın neredeyse her yerinden gönderilen fotoğraflar, önce iki bin 

adede elenmiş daha sonra da 68 ülkeden 503 adet fotoğraf seçilmişti. Fotoğrafların 

sahipleri arasında bir kategorileşme yoktu. Profesyonellerden, ünlülere ve amatörlere 

kadar pek çok fotoğrafçının işleri projede yer aldı. Sonuçta ortaya çıkan proje, ilk 

kez New York şehrindeki Museum of Modern Art (Modern Sanatlar Müzesi)nde 

sergilendiğinde büyük yankılar uyandırdı. 



 201 

Steichen, bu projenin dünyanın neresinde olursa olsun hepimizin büyük bir 

ailenin parçası olduğumuzu, yaşam şartlarımız, dinimiz, rengimiz arasında 

farklılıklar olsa bile temelde aynı duyguları yaşayan bir varlık yani insan 

olduğumuzu bize hatırlatmak için yapıldığını dile getirdi. Bu anlamda projede yer 

alan  fotoğraflar, ilk doğum anından hayata veda edilen ana kadar olan süreçte 

insanlığın görkemli var oluşunu betimlemek amacıyla biraraya getirilmiştir denebilir. 

Peki Steichen böyle bir çalışma yapmaya niçin ihtiyaç duymuştu? 

 

Bu projenin asıl amacı, II. Dünya Savaşı ertesinde çok ciddi hasarlar almış 

insanların moral değerlerinin tamiriydi ve Steichen’e göre belki de hiç kimse, bu 

ortamda bir görev olarak üstlenilmiş, küresel bağlamda birleştirici nitelikte olan bir 

projeye itiraz etmeyecektı. Ancak yapılan çalışma, herkes tarafından birleştirici bir 

çalışma olarak karşılanmadı, aksine çok şiddetli eleştirilere maruz kaldı. Irkçılık, 

ayrımcılık, duygusal sömürü, sömürgecilik ve sürgün etme gibi konular üzerinden 

yapılan eleştirilerin temeli, ötekileştirme düşüncesine dayanıyordu. Bate’e göre, 

“basitçe serginin insanlığı küresel bir cemaat olarak ezici bir biçimde 

idealleştirilmesi eleştirilmekteydi.” 241  Bu eleştirilerde, insanlığı ortak bir kalıba 

sokma çabaları dile getirildi. Bu eleştirilere göre insanlık yerel değerlerden 

soyutlanarak kültürel bir kalıba sokulamazdı. Barrett kitabında görsel kültür uzmanı 

Nicholas Mirzoeff’in eleştirilerine yer vererek şöyle der;  

 
Görsel kültür uzmanı olan Nicholas Mirzoeff de ilk kez 1955’de Museum of 
Modern Art’ta gösterilen Edward Steichen’in ‘The Family of Man’ isimli 
oldukça popüler sergisinde yer alan bazı konuların sık tekrarlanmasına işaret 
eder. Mızraklarla avlanırken, su taşırken veya bir ateşin etrafında toplanıp 
hikâyeler anlatırken gösterilen Afrikalılar yarı çıplaktır ve bu ‘ilkel Afrika ve 
kültürlü Batı’ ayrımını desteklemektedir. Mirzoff’a göre Steichen bu fotoğrafları, 
SSCB ile ABD arasındaki soğuk savaş döneminde Amerikan değerlerini ve 
ABD’nin politik üstünlüğünü vurgulamak için kullanmıştır. Örneğin Steichen, 
eliyle buğdayları biçen bir Sovyet kadınıyla Amerika’daki geniş buğday 
tarlalarında makinelerle çalışan büyük bir insan grubunun fotoğraflarını yan yana 
koymuştur. ABD’nin teknolojik ve dolayısıyla kültürel üstünlüğü herkes için 
aşikardır.242 

 

241 Bkz. (123), Bate, 227. 
242 Bkz. (33), Barrett, 241-242. 

                                                 



 202 

Bu proje, tüm eleştirilere rağmen yine de bir arşiv niteliği taşımaktadır. 

Eleştirilerin temeli yerelliğin ötekileştirilmesi üzerinedir. Ancak proje kapsamında 

bahsi geçen yerellik tartışmaları da anlamlıdır ve savaşın acıya yol açan etkilerinin 

hemen ertesinde yapılıyor olması bile moral değerlerin tamiri üzerine harekete 

geçilmiş olduğuna işaret edebilir. 

 

Arjantinli öykü yazarı ve şair Jorge Luis Borges’e göre “herhangi bir yaşam 

istediği kadar uzun ya da karmaşık olsun, tek bir andan oluşur aslında, insanın 

kendini keşfettiği an.”243 İnsanın kendini keşif süreci çevresindeki olaylar, nesneler 

ya da kişilerle kurduğu ilişkiler yoluyla edindiği deneyimleri kendine katma 

süreciyle paraleldir denebilir. Bir başka deyişle her birimiz benliğimize kattıklarımız 

kadar kendimiz oluruz. Bu anlamda “öteki” ile kurduğumuz ilişkilerle de varlığımızı 

sorgularız. Öteki en basit anlamıyla bizim dışımızda olan demektir. Göstergebilim 

konusunda çalışan Utku Özmakas’a göre, “aslında biz hem ötekinin dışındayız hem 

de öteki bizim içimizdedir.”244 Yani öteki ile birbirinin yansıyanı durumundayızdır. 

Tıpkı ayna evresinde olduğu gibi, aynada gördüğümüz yüz yalnızca kendi 

yansımamızdan ibaret, sabit ve değişmez bir yüz değildir. İnsanın aynadaki aksinde  

aynı anda ben, sen, o birçok yüz belirir. Örneğin Borges, aynadaki aksini bir başkası 

gibi görerek yaşamının sonuna dek aynalara bakmaktan ürkmüştür. Bir bakıma 

Borges’in çekincesi anlaşılabilir. “Öteki” neredeyse sayısız biçimlerde yaşamımızın 

içindedir. Arkadaşlarımız, düşmanlarımız, ailemiz, toplumumuz, başka toplumlar, 

alışkanlıklarımız, evcil hayvanlarımız, oyuncaklarımız, aldığımız hediyeler ve bunun 

gibi hayatımızdaki pek çok nesne ve kişiler “ben”i oluşturan “öteki”lerdir. Borges 

belki de yaşadığı sürece “öteki” ile yaşamak zorunda olduğunu biliyordu ve “öteki” 

aracılığıyla aslında kendisinin görüntüsüyle sürekli yüzleşmekten kaçıyordu. Bu 

anlamda “öteki” ile fotoğraflar arasında da direk bir bağlantı kurabiliriz. Fotoğraf bir 

yanıyla görünenlerin yansısı diğer yanıyla da “öteki”nin yansıdığı yüzeydir. Fotoğraf 

“öteki”ni görünür kılan “öteki”dir. Bu da insanın fotoğrafları bitmez tükenmez bir 

iştahla biriktirmelerinin altında yatan nedenlerden birisidir. 

 

243 Jorge Luis Borges, Alef, Çev. Fatih Özgüven, Fatma Akerson, Peral Bayaz Charum, Tomris Uyar. 
244 Utku Özmakas, Öteki, http://www.anafilya.org/go.php?go=7d3c1e0280512  

                                                 

http://www.anafilya.org/go.php?go=7d3c1e0280512


 203 

Family of Man, Steichen’in evrensel insan ailesi olduğumuz yönünde bir  

hafıza inşa etme düşüncesiyle kurgulanmıştı. Family of Man ile ilgili Steichen, şu 

satırları kaleme almıştı: “Dünyada sadece bir adam var ismi tüm adamlar. Dünyada 

sadece bir kadın var ismi tüm kadınlar. Dünyada sadece bir çocuk var ismi tüm 

çocuklar”245 Ancak konu içerisinde verilen diğer örneklerden de anlaşılabileceği gibi 

böyle bir hafıza inşa etmek neredeyse imkânsızdır denebilir. Hafıza yaşam 

deneyimleriyle ve bakış açılarıyla da şekillenen bir yapıdır. Ayrıca bu kadar genel bir 

hafıza inşa edildiğini düşünmek “öteki” olarak imlenenlerin yani “ben”i oluşturan 

zenginliklerin ve çeşitliliklerin de varlıklarını ve varlıklarının anlamlarını görmezden 

gelmek olabilir.  

 

Family of Man değerli bir çalışmadır. Ancak değeri Steichen’in inşa etmesini 

hedeflediği genel hafıza üzerinden okunmamalıdır. Değerlidir çünkü daha önce de 

ele aldığımız gibi dönemi içerisinde yeniden yapılandırıcı olabilecek moral 

değerlerin tartışılabildiği bir arşiv niteliğindedir.  

 

 

4.2 Kültürel Bellekler ve Fotografik Yansımaları 

 

İnsan oldukça karmaşık bir varlık olarak karşımıza çıkmaktadır. Bedensel 

olarak birbirimizden farklı olduğumuz gibi kültürel olarak da ayrışırız. Toplumsal ve 

sosyal olarak farklı işlevsel bilgi sistemleri ile çevrelenmiş bireylerizdir ve en genel 

anlamda ise ne kadar çok toplum varsa kültürel temsillerimiz en az o kadar çeşitlilik 

gösterir. İnsan, diğer canlılar gibi salt genetik donanımına dayanarak doğada 

varolamaz; biyolojik evrim sürecinde gelişen insan beyni, araç-gereç yapma ve 

gelişkin bir semboller sistemi oluşturma yetisi kazandırmıştır ve bu yetiler işbölümü 

geliştirmesi imkânı sağlamıştır ki işte bu imkânlar bütünü “kültür”ü oluşturur. 246 

İnsanı diğer canlılardan ayıran bir özellik olarak ortaya çıkan kültür kavramı, toplum, 

toplumsallaşma ve kimlik olgularıyla iç içedir. Bu iç içeliğe ve kültürel farklılık 

oluşmasına biraz daha yakından bakmak yararlı olacaktır. 

245 Harry N. Abrams, Edward Steichen, The Family of Man, 2. 
246 Kudret Emiroglu, Süavi Aydın, Antropoloji Sözlüğü, 521. 

                                                 



 204 

Antropologlar Kudret Emiroğlu ve Süavi Aydın, farklı çevresel etkenlerin 

yarattığı farklı gerilimlerle çevrili insanın, gerilimlerle başetme yollarına ilişkin 

farklı uyarlanma süreçlerinin, farklı kültürlerin oluşmasına yol açtığını belirtir. İnsanı 

toplumsallaştıran, içine doğduğu kültürün insanı doğuşundan itibaren 

şekillendirmesidir. Toplumsallaşan insanın, diğer insanlarla bağını kuran ise,  bu 

kültürdür. Söz konusu bağ ile oluşan birliktelik algısı, aynı kültürü paylaşan insanlar 

arasındaki bu “uyum”,  kimlik denilen bir tutunum unsuru ile sağlanır.247  Tüm insan 

gruplarının kültürü vardır ve bu tek tek birbirinden bağımsız bireylere değil, bir 

grubun üyesi olarak bireylere özgü bir vasıftır.248 Özetle, antropolog Philip Kottak’ın 

tanımıyla, kültür insanlığın ayırt edici bir özelliğidir ve  kuşaktan kuşağa aktarılan, 

kurallı, paylaşılan simge-temelli öğrenilmiş davranış ve inançları kapsamaktadır. 249  

 

Kültür ve toplum terimleri kimi zaman bir birleri yerine kullanılmalarıyla ve 

genel kullanımlarıyla aşırı yüklü hale gelmiş terimlerdir. Kültür ile toplumsal 

sistemler terimini bir birinden nasıl ayrılabileceği meselesine ışık tutan  antropolog 

Clifford Geertz, kültürü inanç, simge ve değerlerden oluşan bir çerçeve olarak 

tanımlar. Bu çerçeveye göre, kişiler dünyayı tanımlamakta, duygularını ifade etmekte 

ve yargıda bulunmaktadırlar. Ancak bir yandan da insanların etkileşimsel 

davranışlarının devam ettiği bir süreç vardır, işte bu süreci Geertz toplumsal yapı 

olarak tanımlar. Kısaca, Geertz’e göre kültür insanların deneyimlerini yorumlamak 

ve eylemlerini yönlendirmek için kullandıkları bir anlam yapısıyken, toplumsal yapı 

ise eylemin şekli ve mevcut toplumsal ilişkiler ağıdır. 250  Kültürel temsil 

biçimlerinden olan ritüeller ise hem anlam sistemine hem de bu ilişkiler ağına ışık 

tutmaktadır. Ritüeller, toplumsal ilişkileri sahneler, canlandırır ve bu ilişkilere açık 

bir ifade kazandırarak insanların kendi toplumlarını tanımasına olanak sağlar.251 

  

247 A.g.k., 521. 
248 Conrad Phillip Kottak, Antropoloji, İnsan Çeşitliliğine Bir Bakış, Çev. Serpil Altuntek, Balkı 
Aydın Şafak, Dilek Ardal, Yılmaz Erdal, Serpil Eroğlu, Erhan Ersoy, Süreyya Özbek, Sibel Özbudun, 
Şebnem Pala, Gülfem Uysal, 52. 
249 A.g.k., 58 
250 Clifford Geertz, Kültürlerin Yorumlanması, Çev. Hakan Gür, 170-173. 
251 Mary Douglas, Saflık ve Tehlike, Kirlilik ve Tabu Kavramlarının Bir Çözümlenmesi, Çev. 
Emine Ayhan. İstanbul: Metis Yayınları, 161. 

                                                 



 205 

Ritüellerin anlamlandırılmasına ve işlevine ilişkin zengin bir kuramsal miras 

vardır. Antropolog Nurdan Türker, ritüellerin anlamlandırılmasına ilişkin söz konusu 

kuramsal mirası ana hatlarıyla “kitleleri bir arada tutan bağ; toplumsal dokunun 

çimentosu; toplumsal düzenin üretim ve sürdürüm mekanizması; kutsalın ifadesi, 

kozmogonisi; güven ihtiyacına cevap veren bir sığınak; kriz zamanlarında yönelinen 

özel bir duygu alanı; simgesel dizge, anlam ve davranış rehberi; tarihsel bağlam ve 

güç ilişkileri zemininde anlaşılabilecek bir olgu”252 olarak özetler. 

 

Bütün gruplarda, topluluk veya toplumlarda, toplumsal ve kültürel 

deneyimleriyle oluşan nesiller boyu aktarılan ritüelleri vardır ve anlamı ve işlevi o 

gruba/toplumun kendi özgül bağlamlarında açımlanabilirler. Bu ritüellerden biri de   

acı ve acıyla baş etme tutumlarıyla bağlantılıdır. Bu nedenle bir önceki bölümde de 

ele alındığı gibi, acı karşısında tek bir tutum birliğinden bahsedilemese de, belki de 

paylaşım birliğinden,  ritüelistik birlikten bahsedilebilir. Breton göre, bilim adamları 

herkesin duyarlık eşiğinin birbirine yakın olduğunu ama bireylerin gösterdikleri 

tepkilerin birbirlerinden çok farklı olduğunu ve bu tavırların sosyal ve kültürel 

yapılara bağlı olduğu sonucunda hemfikir olmuşlardır.253 Rene Leriche’e göre ise 

“fiziksel acı, bir sinirdeki belli bir durumun basit, yaygın sinirsel etkisi değildir. Bir 

uyaranla bedenin tümü arasındaki çatışmanın sonucudur”. 254  Breton Leriche’in 

bulgusunu şu yorumuyla derinleştirir: “Açlık gibi acının da biyolojik bir kökü vardır 

ama insanlar onu aynı anda hissetmezlerse, aynı zevki duymazlarsa, aynı şekilde 

beslenmezlerse, yedikleri şeylere aynı anlamları yükleyerek aynı ritüellerle tatmin 

olmadıkları gibi aynı şekilde acı çekmezler ve aynı acı aynı yoğunlukta saldırmaz 

onlara; insanlar acılarına, yaşadıkları ortama özgü kolektif yönelimlere göre farklı bir 

anlam ve değer yüklerler.255 

 

Çekilen acının o “kültür”de ritüelistik bir değerinin olması, o toplumun kültürel 

dokusunun ayrılmaz bir parçası olduğu ve hafızasında güçlü şekilde yer aldığı 

anlamına gelmektedir. İnisiyasyon (erginlenme) törenleri bu ritüeller arasında yer 

252 Nurdan Türker, İstanbul Rum Ortodoks Dinî Ritüellerde Aidiyet Algısı – Temsili, 212. 
253 Bkz. (86), Breton, 103. 
254 A.g.k., 103. 
255 A.g.k., 103. 

                                                 



 206 

almaktadır. Diğer ritüeller gibi erginlenme ritüelleri de, toplumsal ya da grupsal (yaş, 

cinsiyet, meslek, birlik, vb) bilgi ve değerlerin inisyelere aktarılması yani kültürleyici 

bir işlev gerçekleştirmektedir. 256   Göstergebilim konusunda çalışmış araştırmacı 

yazar Ömer Tecimer’e göre; 

 
İnisiyasyon bir acı çekme eğitimidir, gençlerin doğadan daha güçlü olduklarını 
kanıtlama yöntemidir. Bu yolla adaylar gerçekliği aşmalarını sağlayan gizemli ve 
büyülü bir güç elde ederler... Gençlerin, kadınların otoritesi altından çıkıp 
erkeklerin özellikle yaşlı erkeklerin otoritesi altına geçmesini, böylece de 
atalardan kalan geleneklerin sürdürülmesini sağlayan ve eski kuşakların yeniler 
üzerindeki denetimini pekiştiren bir yetiştirme yöntemidir.257  

 

En çok incelenen erginlenme ritleri, kız ya da erkek çocukların çocukluk 

statüsünden cinsel faaliyet veya evliliğe, toplum üyeliği statüsüne geçişini belirleyen 

ritüellerdir ve bazı durumlarda bu ritüeller sünnet, yaralama gibi beden üzerinde acı 

verici işlemleri içermektedir.258  

 

Bu çalışmada yer verilen erginlenme ritüellerinin bir çoğunda, bugün özellikle 

“geleneksel” topluluk ve toplum yaşamlarında tanık olabileceğimiz halinden  

uzaklaşılmış olabilir. Ancak ritüelistik uygulamanın şekli, anlamı ve işlevinde 

farklılık oluşmuş olsa bile, fiziksel acı içermesi yönünün devamlılığı dikkat çekicidir.  

 

Bu toplumlara ait ritüellerde bedende kesikler açmak, hacamat etmek, dövmek, 

yakmak, işkence etmek olarak sıralayabileceğimiz fiziksel acı vermeyi içeren 

uygulamalar genellikle o topluluk içerisindeki genç bireylere yöneliktir. Bu acı verici 

uygulamaların kültürleyici yönü güçlüdür. Erginlenme ritüellerinin, toplumsal 

değerleri oluşturma, pekiştirme, toplumsal ya da kültürel bağın güçlenmesi rolünün 

yanı sıra; oluşan birlik duygusuyla o toplumun kaygılarını azaltıcı yönü de söz 

konusudur.   

 

Sonuç olarak uzun bir kültürlenme ve eğitim sürecinden geçen gençler, bu 

surecin sonunda yeni statülerine geçecek, toplumlarının üyesi olabilecek, kültürlerini 

256 Bkz. (246), Emiroğlu-Aydın, 266. 
257 Ömer Tecimer, Sinemada Modern Mitoloji, 56. 
258 Bkz. (246), Emiroğlu-Aydın, 266. 

                                                 



 207 

temsil eden ve saygı duyulan kişiler olarak bedenlerinde aidiyet izlerini 

barındıracaktır. Breton’a göre, “çekilen acı, acemi genci koşullar karşısında az 

kırılgan kılacak, zorluklara karşı direncin anısını içselleştirir.” 259  Bugün sayısı 

görece azalmış olan, geleneksel toplumlar ve topluluklar tarafından sürdürülen 

erginlenme ritüellerinden haberdar olmamızı sağlayan araçlardan biri de fotoğraftır. 

Modern Batı toplumlarında varlıklarını sürdüren küçük topluluklar dışında 260 

erginlenme ritüelleri görebilmemiz genellikle habercilerin ve  fotoğrafçıların 

belgelediği görüntüler sayesinde mümkün olmaktadır.  

 

    Fotoğraf 4.15: Jean-Michel Clajot, Scarification(Deriyi kazıtıp kanatmak), Benin 2009  

259 David Le Breton, Ten ve İz*, Çev. İsmail Yerguz, 40. 
260  Çok kültürlü olarak tanımlanan Batı toplumlarında geleneksel kültürlerinin ritüellerini yerine 
getirerek yaşamayı seçen toplulukların çoğu zaman içerisinde bu ritüellerin çok katı olan 
uygulamalarını yaşadıkları toplumun normlarına göre biçimlendirmişler ve genellikle de 
yumuşatmışlardır. Örnek olarak Türkiye'deki anma merasimlerinden biri olan “Aşura” verilebilir. 
İstanbul Halkalı'da her sene muharrem ayının onuncu gününe denk gelen günde Şii Müslüman 
inancına göre “Aşura” Matem Merasimi yapılır. İnanışa göre Hz. Muhammed'in torunu İmam 
Hüseyin ve ordusunun Yezidiler tarafından Kerbelâ'da muharrem ayının onuncu gününde 
katledilmesinin yası tutulmaktadır. İmam Hüseyin’in ve ordusunun  Kerbelâ’da çektikleri acıları kendi 
bedenlerine çektirmek suretiyle yas ritüelini yerine getiren topluluğun zaman içerisinde bedene acı 
vermek için yaptıkları uygulamalar daha teatral bir hale dönüşmüştür. Ritüelin asıl halinde 
bedenlerine zincir gibi çeşitli araçlarla uyguladıkları şiddet görüntülerine bugün Türkiye’de yapılan 
törenlerde rastlanmamaktadır. 

                                                 



 208 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
               Fotoğraf 4.16: Jean-Michel Clajot, Scarification  
  (Deriyi kazıtıp kanatmak), Benin 2009 

 

Bu gün genel adıyla National Geographic fotoğrafları olarak adlandırılan 

kategori içerisinde Afrika kökenli kabilelerin fotoğraflarındaki erginlenme 

ritüellerini, zaman zaman şaşkınlık içerisinde zaman zaman da hoşnutsuzlukla 

izleyen Batılı toplumlar olarak “öteki” toplumların yaşam deneyimlerine tanıklık 

ederiz. Bu tanıklık tarih yazımının da gereklerinden bir tanesidir. Genellikle 

ritüellerin hazırlık evresinden uygulama aşamasına ve ardından seneler sonra 

yarattığı etkilerin bedenlerindeki izleri gösteren kanıt aşamasına kadar fotoğraflar, 

öyküsel bir kurgu ile çekilip izletilirler. Bu öyküsel fotoğraflar aracılığıyla 

aktarılanlar ya da aktarılmak istenenler, aynı zamanda kültürel olarak acı deneyimi 

ile kurulan bağın hafıza kayıtları olarak düşünülebilir. Sanatçı ve akademisyen Emre 

Zeytinoğlu şöyle yazar;  

 
Bir deneyim yaşanmıştır; beden savaşta bir darbe almış, acı duyulmuş, yara 
açılmış ve kan akmıştır. Bu deneyimin ilk aşamasıdır ve oradaki acıyı 
anlatabilmek, iletişim dili ile olanaksızdır (‘çok acıyor’ mu diyeceğiz, elimizden 
başka ne gelebilir? Ve tam da o acının şiddetini kim anlayabilir). İkinci aşamada 
o yara kapanmaya yüz tutmuş, kan pıhtılaşmış ve acı hafiflemiştir. Burada 
deneyim sürmekteyse de bu, asla ilk yaranın açıldığı deneyim ile aynı şey 
değildir. Üçüncü ve son aşama ise bu yaşananların ve hissedilenlerin, basit bir 
yara izine dönüşmesidir; acıdan eser kalmamıştır. Ama bu yara izinin, o ilk 



 209 

deneyimden (yaranın açıldığı ilk andan) tümüyle bağımsız olduğunu, onunla tüm 
ilişkisini kestiğini kim iddia edebilir? Öyleyse burada şöyle bir saptamada 
bulunmak yanlış olmayacaktır: Estetik dil, söz konusu aşamaların tümünü içine 
alan ve her bir değişim sürecini bütün halinde aktaran bir dildir; bunu yaparken 
de yara izi örneğindeki gibi her tür işareti, biçimi, göstergeyi vb. rahatça 
kullanmaktan geri durmaz, deneyimin süreçlerini içinde saklar.261 

 

Zeytinoğlu’nun beden “deneyimin süreçlerini içinde saklar” ifadesi, estetik bir 

dil olan fotoğraf aracılığıyla gösterilen ve deneyimlenen süreçlerin aynı zamanda 

kültürel hafıza kayıtları olarak yorumlanabilmesini olanaklı kılar. Öykü anlatmaya 

elverişli olan dili belki de fotoğrafın iletişime ve bu anlamda bir hafızaya dair asıl 

başarısıdır. Ancak belki de tam bu noktada sorulması gereken bu fotoğrafların, nasıl 

ve hangi anlamda kültürel hafıza kayıtları olduklarıdır? Bu soruyu başka bir 

erginlenme ritüeli örneğiyle incelemek, konuyu anlamada yararlı olacaktır. 

  

   Uluslararası kurulaşlardan, Birleşmiş Milletler, Dünya Sağlık Örgütü 

tarafından genital sakatlama olarak tanımlanan kız çocuk ya da kadın sünneti, bir 

hayli karmaşık ve tartışmalı yönler içermektedir.  Önce sünnet olgusu ve kız 

çocuk/kadın sünneti konusunda bilgi vermek yararlı olacaktır: 

 
Dinsel veya kültürel nedenlerle evrensel yaygınlık gösteren erkek cinsel 
organının dış  kabuğunun kesilmesine verilen addır. Müslümanlı ve 
Yahudilikte dinsel bir gereklilik olarak (...) çocuklarda belli yaşa kadar veya dinî 
kabul etme sonucu uygulanır. Kuzey Amerikalı, bazı Avrupa ve Afrikalı 
toplumlarda da genellikle doğumla birlikte uygulandığı görülür. Batı Afrika 
Mandelerde görülen kız ve erkek çocuk sünneti, Mande kozmogonisiyle 262 
doğrudan ilşkilidir (...) Çocuk sünnetle kendi gücüne egemen olmayı ve 
toplumsal normlarıa uymayı öğrenir (...). Afrikalılarda, Pasifik adalarında ve 
aborjinlerde penisin çeşitli biçimlerde kesilmesiyle uygulanan sünnet, Mande 
örneğinde olduğu gibi, kozmogoni ve mitolojiyle desteklenip açıklanır. (...) Kız 
çocuk sünneti, Afrika’nın batısında, kuzey doğusu ve Sahra altında, bazı Güney 
Asya ve Amerika halklarında görülür. Kız sünneti çocuk 5-7 yaşlarında iken 
veya Kenya’da  olduğu gibi evliliğe hazırlık ritüeli olarak genç kızlıkta uygulanır. 
Yaygın olan klirotidektomi iken, eski Nil kültürlerinde görülen firavun 
sünnetinde klitorisle birlikte dudaklar da kesilir. Afrika’da kız sünneti tek bir 

261 Emre Zeytinoğlu, Aristoteles’in Cesetleri ve Çağdaş Sanatta Ahlak Sorunu, 
http://www.artfulliving.com.tr/haber_detay/1461/aristotelesin_cesetleri_ve_cadas_sanatta_ahlak_soru
nu  
262 Bu kozmogoniye göre, evrenin yaratılışı sırasında, ilk yaratıklar bir yumurta içinde yavaş yavaş 
biçimlenirken, erkeklerden birinin evreni elinde tutmak için zamanından önce yumurtadan çıkması, 
yaratılış sürecini kaosa dönüştürmüştür ve sünnet, bu kurucu ataların ödediği kefarettir. ( Bkz. 246, 
Emiroğlu-Aydın, 751) 

                                                 

http://www.artfulliving.com.tr/haber_detay/1461/aristotelesin_cesetleri_ve_cadas_sanatta_ahlak_sorunu
http://www.artfulliving.com.tr/haber_detay/1461/aristotelesin_cesetleri_ve_cadas_sanatta_ahlak_sorunu


 210 

geleneğe bağlı değildir (...) ve üç semavi dine bağlı olanlarca da yerli dinlere 
inananlar tarafından da uygulanır.263 

 

Kız çocuk veya kadın sünneti pek çok psikolojik, tıbbi ve cinsel sorunlara yol 

açabilmekte dolayısıyla bilimin veya sanatın ilgi odağı olduğu gibi, özellikle son 

yıllarda artan daha çok uluslararası programlarla engellenilmeye çalışılmaktadır. Bu 

ritüeli deneyimleyen kadınlarla yapılan görüşmelerde, bu acıyla  kıyaslanabilecek 

ölçüde daha büyük bir acının  olmadığı  yönünde görüşler elde edilmiştir. Ancak aynı 

zamanda tüm acı ile bağlantılı ritüellerde olduğu gibi, ritüelin sonrasında yaşamdaki 

her şeye göğüs gerilebileceğine dair algı işlev kazanmaktadır. Breton’a göre, “sünnet, 

dişlerin patlaması ya da çekilmesi, bir parmağın kesilmesi, dövme, hacamat, yakma, 

sopayla dövme, angarya, işkence vb. acı inisiye olanın bedenine yazılmış genel 

yasanın mürekkebidir.”264 

 

Gambiya’da bir gelenek halini almış kadın sünneti konusunda çalışmış ve bu 

çalışmanın bir ürünü olarak Kesik adlı projeyi kitaplaştırmış olan fotoğrafçı Cemre 

Yeşil kitabında konuyla ilgili şu saptamalarda bulunur: 

 
Bu, sadece bir gelenektir. Korkunçtur, ama özünde kötü niyetli değildir. 
İnsanlığın utancı değildir, insanın kendisidir. İlkeldir. Korumaya ve korunmaya 
dairdir. Bilinçsizliktir. Kötüyü, kötü olduğunu bilmeden yapmaktır. Masumdur. 
Acıdır. Kanlıdır. Yarası derindir. Unutulmayan bir gündür. Hikayedir. Masaldır. 
Kültürdür. Anlamlıdır. Anlamını yitirendir. Geçmişte kalandır. Bugüne gelmiş 
olandır. Bugünün kurtulmak istediğidir. Batıdan göründüğü gibi değildir. Köyün 
yazısız kuralıdır. Gerçektir. Kadından kopan bir parçadır. Kadının, kadın olmaya 
devam etme çabasıdır.265 

 

Bu cümleleri bir beyan olarak paylaşan Yeşil, konuya dair çok önemli 

saptamalarda bulunmuştur. Kız çocuk/kadın sünneti   kültürün  hafızası yönüyle öne 

çıkmaktadır.  Ancak, bu kişilerin kendi yaşam öykülerinde, hafızalarında bedene bir 

müdahele olduğu için ve acı yönüyle de bireysel belleğe de yer den bir ritüeldir. Bu 

noktada bireysel ve kültürel hafıza arasında ayırım yapabilmek mümkün mü sorusu 

anlamlıdır. Sosyal bilimci Paul Connerton “Toplumlar Nasıl Anımsar” adlı eserinde, 

böyle bir anlamı gereksiz ve anlamsız bulur. Ona göre, belleğin nasıl oluştuğu ve 

263 Bkz. (246), Emiroğlu-Aydın, 751-752. 
264 Bkz. (86), Breton, 197. 
265 Cemre Yeşil, Kesik, 6. 

                                                 



 211 

anmaya dayalı törenler gibi yollarla nasıl aktarıldığı önemlidir. Connerton, törenlerin 

geçmiş ile bir süreklilik ilişkisine dair bir kanı,  iddia olduğuna dikkat çeker. 266 Ona 

göre törenlerde hatırlanan şey, bireysel belleğin kolektif türüdür. Başka bir ifadeyle, 

kişilerin geçmiş duygusuna kolektif yaşam öyküsü kazandırmasıdır.267 Söz konusu 

kavrayış ışığında, kişisel bir deneyim gibi gözükebilen erginlenme törenlerinin, 

kişilerin ve üyesi olduğu toplumun, ortak kolektif bir yaşam olduğu ileri sürülebilir. 

Bu erginlenme törenleri aracılığıyla kültür birikimlerini kuşaktan kuşağa aktaran 

kadınlar, her ne kadar çok acı verici deneyimleri yaşıyor olsalar da bu ritüeller 

kadınlar için birleştirici ve çoğaltıcı olabilmektedir. Bu ritüeller, kültürel belleğin 

kodlarıdır. Bu noktada bu kodların ya da hatırlama-unutma ediminin kimlikle 

bağlantısının nasıl oluştuğu sorusu anlamlıdır.  

 

Deneyimlerin bellekte mekanik bir şekilde muhafaza edilmediği ve hatırlama 

ya da unutmanın duygu ve yargılardan uzak olmadığı bilinmektedir. Psikolog Daniel 

Schacter, kişilerin gördüğü, duyduğu, düşündüğü ya da hissettiklerini kodlama 

yoluyla anıya dönüştürdüklerini vurgular ve kodlanan şeylerin hatırlandığını ve 

kodladıklarımızın kim olduğumuzla ilintili olduğunu belirtir. Diğer bir deyişle, 

geçmiş deneyim, bilgi ve ihtiyaçlarımızın neyi kodladığımız/hatırladığımız üzerinde 

güçlü etkisi bulunmaktadır.268 Dolayısıyla, tüm kültürel olgularda olduğu gibi, bu 

ritüellerin o toplumdaki işlevi anlam dünyasındaki yeri bilinmeksizin herhangi bir 

çözümleme yapmak olanaksızdır. 

 

Yeşil’in de belirttiği gibi Batıdan görünen ve ikonlaştırılan kadın sünneti ile bu 

kadınların kültürlerine dair algıladıkları kadın sünneti konusunda bir uyuşmazlık 

olduğu söylenebilir. Breton bu durumu şu sözlerle açıklar: 

 
 “Batı toplumları eski kabilelerde bireylerin, özellikle geçiş ritlerinde, 
bedenlerinde çeşitli değişiklikler yapmaları olgusunu hiç bir zaman hoş 
karşılamamış, bedenlere bu tür müdahaleleri barbarlık olarak görmüştür. 
Günümüzde görülen dövme, piercing vb. beden damgaları ve süsleriyle ilgili 
görüş ve düşünceler farklıdır, çünkü bu uygulamalar toplumsal simge olarak 

266 Paul Connerton, Toplumlar Nasıl Anımsar, Çev. Aleaddin Şenel, 77.  
267 A.g.k.,111. 
268 Daniel L. Schacter, Belleğin İzinde Beyin- Zihin ve Geçmiş, Çev. Eda Özgül, 70-84. 

                                                 



 212 

değişiklikler göstermiştir ve bunun da nedeni bunlara rağbet eden gençlerin 
toplumla tam bir uyum içinde olmalarıdır.”269 

 

1995 yılında Kenya’da kadın sünneti konusunda çalışmış ve hazırladığı Like 

Mother, Like Daughter projesiyle Politzer ve World Press Photo ikincilik ödülü 

almış olan Stephanie Welsh’de Cemre Yeşil’le benzer düşünceleri dile getirmiştir. 

Ayrıca Welsh’e göre, “bu, Afrikalılar’a bağıran öfkeli insanlar tarafından 

durdurulabilir bir şey değildir. Kabile yaşamının derinliklerine yerleşmiş bir 

olgudur.”270 

 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

                      Fotoğraf 4.17: Stephanie Welsh,  
                      Like Mother, Like Daughter,1995 

 

 
 

 

269 Bkz. (259), Breton, 137. 
270 Stephanie Welsh, Like Mother Like Daughter, 
http://www.ontheissuesmagazine.com/1996fall/f96_walsh.php  

                                                 

http://www.ontheissuesmagazine.com/1996fall/f96_walsh.php


 213 

 
 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
     Fotoğraf 4.18: Stephanie Welsh, Like Mother, Like Daughter,1995 

 

Bu noktada başa dönerek, bu fotoğrafların neye ve kime göre hafıza kayıtları 

olabilecekleri sorusunu yinelemek yerinde olur. Öncelikle belirtilmesi gereken, 

genellikle geleneksel toplumlarda ve topluluklarda izlerine rastlanan erginlenme 

törenlerinin kültürel aidiyetleri olan insanların talepleri doğrultusunda ve onlar 

tarafından ya da emik271 bir yaklaşımla belgelenmediğidir. Bu ritüeller genellikle 

tanık olunan kültürel yapının dışından bir göz tarafından belgelenir. Erginlenme 

ritüellerine dair fotoğrafların bir çoğu, Batılı kültür birikiminin oluşmasıyla 

uzaklaşılan, yabancılaşılan geleneksel kültürler hakkında bilgi edinme açlığını 

bastırır denebilir. Ancak Batılı toplumların erginlenme ritüellerine ait görüntülere 

bakışı, sadece bilgi edinmeyle sınırlı değildir.  

 

Kadın sünneti örneğinde de tanık olabileceğimiz gibi bu ritüeller, çoğunlukla 

fiziksel acı ve sakatlanmalara neden olmaktadır ve daha önce de ele aldığımız gibi 

tıbben telafisi olmayan sonuçlar doğurduğu da açıktır. Bu nedenle kadın sünneti gibi 

acı ve kalıcı hasar oluşturan ritüellerin devamlılığını sorgulamak adına, Batılı 

kültürel değerler ve bakış açıları doğrultusunda görselleştirildikleri söylenebilir. Bu 

271 Emik terimi, kültürel ifadelerin, temsillerin, yerli kültür bakış açısıyla aktarımını anlamına gelir 
(Bkz. 246, Emiroğlu-Aydın, 260). 

                                                 



 214 

durumda bu fotoğrafların, Batının “yabancı” kültürlerin asimilasyon girişimine 

yönelik hafızasını oluşturduğunu söylemek yanlış olmaz. 

 
Bu çalışmada amaç, tıbben ya da “gelişmiş”, “modern” yapıların bakış açısıyla,  

bu ritüellerin insanın yaşamını zedeleyen sonuçları olup olmadığını tartışmak 

değildir. Yapılan bilimsel araştırmalar sonucu, bu törenler sırasında ve sonrasında 

yaşanan acıların çok ciddi kalıcı hasarlar oluşturdukları da yadsınamaz. Burada amaç, 

her şeye rağmen bu erginlenme törenlerinin devamının belli bir hafızanın 

korunduğunu göstermesine,  törenlere ait görsellerin ise  dışarıdan yani Batılı, 

toplumlar tarafından üretilme koşullarına ve tüketimine dikkat çekmektir. Kısaca 

denebilir ki, erginlenme ritüelleri yer aldıkları kültür içerisinde süregelen bir 

hafızanın aktarılmasını sağlarken, bu ritüellere ait görseller süregelen bu hafızaya 

müdahale ederek, genele ait bir hafızanın uygunluğuna hizmet eder. Alman felsefeci 

Theodor Adorno ve toplumbilimci düşünür Max Horkheimer’in “insanın şeyleşmesi” 

adını verdikleri “kültür endüstrisi” tanımının doğuşuna da neden olan bu müdahale, 

bir anlamda aynılığı farklılıklara tercih eden bir hafızanın geçerliliğini 

desteklemektedir. Sosyolog ve akademisyen Besim F. Dellaloğlu’nun tanımıyla, 

“Adorno ve Horkheimer’a göre, kültür endüstrisi çağında düzen, bedenleri serbest 

bırakır ve ruhlara saldırır. Artık düzen ‘benim gibi düşün ya da yok ol’ demek yerine 

‘benim gibi düşünmemekte serbestsin. Yaşamını ve tüm sana ait olanları da 

koruyabilirsin. Ancak o andan itibaren aramızda bir yabancısın’ demektedir.”272 

Görülebileceği gibi hafızanın korunmasının bedeli de yabancı olarak nitelenmektir.  
 

Kültürün endüstrileşme araçlarından biri olan fotoğraflar, başka kültürleri 

tanıma ve bilgi edinme ve görüntülerin yayılma surecini  hızlandırarak konu aldıkları 

kültürel değerlerin yabancılaştırılmasına katkıda bulunurlar. Bu katkı o kadar 

büyüktür ki ele aldığı kültür içerisinde farkındalıkları harekete geçirerek hafızayı 

oluşturan değerlerin belki de ilk kez kendi içinde sorgulanmasına bile yol açabilir. 

Dellaloğlu’na göre, “kültür endüstrisi, kendi tüketicisi olan modern bireyi kendisi 

üretmektedir. Genele karşı çıkan her tikel, ona uyum sağlamakla hayatta 

272 Besim F. Dellaloğlu, Frankfurt Okulu’nda Sanat ve Toplum, 131. 
                                                 



 215 

kalabilmektedir.” 273  Kadın sünneti üzerinden örnek verirsek, günümüzde kadın 

sünnetini konu alan görsellerin de etkisiyle o kültürün bir parçası olan kadınların, 

gün geçtikçe artan bir hızla bu ritüelin uygulanmasına karşı olan sosyal toplum 

kuruluşlarının bünyesine katıldıklarını söyleyebiliriz. Bu durum kültür endüstrisinin 

temellendiği sisteme karşı yabancılaşmayı engelleyen bir bütünsellik olarak 

okunabilirken, ait olunan kültüre karşı bir yabancılaşma olarak da okunabilir.  

 

Kültür endüstrisinin bir yıkım olduğu üzerinden düşünceler üreten Adorno, 

yine de umutsuz değildir ve yaratılan tektiplik içerisinden yeni bakış açılarının 

doğabileceğine dair umudunu da dile getirir. Dellaloğlu’nun ifadesiyle, “kitleleri 

manipüle etme çabasındaki kültür endüstrisinin ideolojisi, kontrol etmek istediği 

toplum gibi kendisiyle çelişir hale gelir. Kültür endüstrisinin ideolojisinin panzehirini 

yine kendi içinde taşır.”274 Günümüzde erginlenme ritüelleriyle ilgili üretilen görsel 

belgesel projeler bunun bir göstergesi sayılabilir. 

  

İlk yıllarda üretilen ve daha önce de National Geographic fotoğrafları olarak 

tanımladığımız kategoride yer alan fotoğraflar Batılı toplumlar özelinde şok etkisi 

yaratırken ve “yabancı” olarak imlenirken, son yıllarda üretilen fotoğraflarda daha 

çok anlamaya yönelik izlenimler dikkat çekmektedir. Welsh’in ve Yeşil’in 

söylediklerinden de çıkarımda bulunabileceğimiz gibi, bu kültürlerin yaşadıkları 

acının sosyal bir işlevi olduğu ve o kültürlerin kendi içlerindeki ilişki ağını sağladığı 

dile getirilmektedir. Breton, bedenin kültürle olan ilişkisini şu sözlerle betimler; 

 
Bedenin doğası diye bir şey yoktur, yere ve zamana göre değişen bedensel 
koşullar söz konusudur sadece. Bir yerde, bir dinî ayin sırasında ateş üstünde 
yürünür, bir başka yerde yanık yaraları ağıtlar söylenerek ve yaralara üflenerek 
tedavi edilir, hastalıklar hasta bir insanın kaybolmaya yüz tutmuş enerjileri, tek 
bir temasla yeniden düzenlenerek tedavi edilebilir ya da trans durumu veya 
doğaüstü güçler aracılığıyla hastaya dinamizm kazandırılabilir vb.275 

 

 Bu ritüeller, bir gün tamamen yok olsalar bile geçmişte kendi içlerinde işlevsel 

olduklarına dair bilginin yok olmaması önemlidir. Bu insanların kültürel kökleri 

273 A.g.k., 125. 
274 A.g.k., 116-117. 
275 Bkz. (86), Breton, 50. 

                                                 



 216 

olduğuna dair hafızanın korunması demektir ve böylece belki de gelecekte bu 

görseller, bu yolla onların kültürel hafıza kayıtlarına dönüşecektir. Aksi takdirde yani 

bu törenler daima çok olumsuz ve kötü olduklarına dair başlıklar altında 

gösterildiklerinde hiç yaşamamış gibi bu fotoğraflardaki şiddetten ve kandan tiksinen, 

geçmişlerini reddeden, başkalarından önce kendilerini “ilkel” olarak imleyen o 

kültürden doğma gelecek kuşakların var olma olasılığı yüksektir. Bu noktada kültürel 

yorumlamaları farklı olabilecek kan olgusu hakkında bilgi vermek yararlı olabilir. 

 

Sosyal bilimci Julia Kristeva, Korkunun Güçleri adlı çalışmasında, kanı pek 

çok temanın buluştuğu büyüleyici bir kavşak olarak tanımlar: Bir yanda ölümün ve 

dişilliğin, katletmenin ve döllenmenin, yaşamın son bulmasının ve yaşamın birbiriyle 

buluştuğu bir kavşak. Yaşamsal unsur olan kan, kadınlara, üretkenliğe ve 

doğurganlık vaadine gönderme yapmaktadır. 276 Akademisyen Çağatay Göktan’ın 

belirttiği gibi, “kan, güç ve canlılık veren ve kötülüklerden arıtan bir madde olarak, 

ilk insanlardan beri olumlu ve büyülü etkisine inanılmış bir sıvıdır.” 277  Modern 

kültürel bakışa sahip bizler için çoğu zaman bu fotoğraflarda gösterilen şiddete ve 

kana bakabilmek zordur, ancak tersine bu fotoğraflarda yer alan insanlar için 

Göktan’ın da belirttiği geleneksel kutsal değerini korumaya devam etmektedir. Bu 

değer korunmaya devam ederek bu fotoğraflar ileride kökleri o kültürlere ait insanlar 

için birer hafıza nesnesine dönüşebilir ya da bugün genellikle bizler için olduğu gibi 

kırmızı rengin yoğunluğu altında geçmişe dair anlamlarını yitirebilirler. 

 

  

 4.2.1 Yerli Halklar 

 
Fotoğrafların bir kültürün hafıza kayıtları olarak değer bulmasına verilebilecek 

en iyi örneklerden biri belki de Avustralya yerlilerinin XVIII. yy.’da  yaşamak 

zorunda bırakıldıkları kolonyal baskı ve şiddete ait görüntülerdir. Görüntüleri 

yorumlamak için, sömürgeciliği / kolonyalizmi kısaca tanımlamak ve Aborjin halkı 

hakkında bilgi vermek yararlı olacaktır. Sömürgecilik bir bölge ve halkının uzun bir 

276 Julia Kristeva, Korkunun Güçleri İğrençlik Üzerine Deneme, Çev. Nilgün Tutal, 134. 
277 Bkz. (26), Göktan, 169. 

                                                 



 217 

süre yabancı bir gücün siyasal, toplumsal, iktisadî ve kültürel egemenliği altında 

bulunması anlamına gelmektedir ve Britanya ve Fransa sömürge imparatorlukları 

bunun en bilinen örnekleridir. 278  Sömürgecilik tarihi ile kapitalizm yakından 

bağlantılıdır. Onaltıncı yüzyılda ortaya çıkan ve hane gereksinimini karşılamaktan 

çok, kârı azamileştirmeye yönelik üretime dayalı kapitalizm, sanayileşmeyle birlikte 

Avrupa emperyalizmini Afrika, Asya ve Okyanusya’ya yöneltti ve bunun yerli 

halkların üzerindeki sonucu soykırım, etnik kıyım ve çevre kıyımı gibi ağır oldu. 279 

 

 Okyanusya halklarından olan Avustralya yerlileri yani Aborjinler 280 de bu 

kıyıma uğrayan halklardandır. Emiroğlu ve Aydın, Antropoloji Sözlüğü 

çalışmalarında  Aborjin kültüre ilişkin verdikleri bilgiler, kıyımın ölçeğine ışık tutar. 

1788’de ilk İngiltere donanması Avustralya’ya geldiğinde, Aborjin halkı 300.000 

kişiden oluşuyordu ve iki yüzden fazla farklı dil konuşan bir topluluktu. Askerlerin 

katliamları ve getirdikleri hastalıklarla büyük nüfus kaybına uğrayan halk, 1940’lara 

kadar sert politikalara, 1960’lara kadar da çocukların ailelerinden ayrılmasına maruz 

bırakıldığı gibi, 1971 yılına kadar nüfus sayımlarında da yer almadılar. Bugün, en 

yaygını yirmi olmak üzere çeşitli diller konuşan ve yaşadıkları kültür şoku ve 

baskılara rağmen geleneksel yaşamı sürdüren 40 bin kadar Aborjin kalmıştır. Toplam 

Aborjin nüfusu 180 bin kadardır ve çoğunluğu melezleşmiştir; karışık kabile 

toplulukları halinde varoşlarda yaşamaktadırlar. 281  

 

 İngilitere, Avustralya’nın yerli halkı olan Aborjinler’i çok sistemli bir şekilde 

sömürgeleştirirken,  bugün soykırım başlığı altında yer almasına neden olan acı 

verici şiddet içeren yöntemler kullanmışlardı. Bugün Avustralya’nın sömürge olduğu 

yıllara ait fotoğraflar, hem köklerine ait geçmişi hem de bu acı verici şiddet 

yöntemlerini belgelemeleri adına büyük çoğunluğu asimile olmuş Aborjin yerli halkı 

278 Bkz. (248), Kottak, 562-563. 
279 A.g.k.,367-366. 
280 Avustralya yerlilerine ad olan Latince kökenli Aborijin sözcüğü  “ilk”, “en eski bilinen” anlamına 
gelmektedir ve İtalya ve Yunanistan’da bir bölgenin yerli halkını tanımlamak için kullanılmıştır (Bkz. 
246, Emiroğlu-Aydın, 3) 
281 Bkz. (246), Emiroğlu-Aydın, 6-7. 

                                                 



 218 

için, belki de, “ata ruhlar kozmolojilerini yansıtan binlerce yıllık kutsal mekân 

resimleri”282, gibi  ikonlaştırılmışlardır.  

 

  
 

  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
   Fotoğraf 4.19: Fotoğrafçısı bilinmiyor, Aboriginal Gang (Aborjin Sürüsü), 
    Nor-west, Avustralya, 1905 

 

O dönemlerde çekilen fotoğraflar, kolonilerin yerleşim politikalarını 

belgelemek için İngiltere tarafından görevlendirilmiş profesyonel fotoğrafçılar 

tarafından sipariş üzerine çekilmiş ve özel albümler hazırlanarak basılmışlardı. Altın 

madenleri, inci avcılığı, tarım ve hayvancılık alanları Aborjin yerli halkın köle olarak 

çalıştırıldığına dair hazırlanan bu albümlerin konuları arasındaydı ve Aborjin 

mahkumlara yapılan zulümlerin gösterildiği görseller de bu albümlerde yer 

almaktaydı. 

 

 

 

 

282 A.g.k., 6. 
                                                 



 219 

 

  
 

  
 

 
 

 
 

 
 

 
 
               Fotoğraf 4.20: Francis Birtles, Native Prisonars in Chains  
                (Zincirlenmiş Yerel Mahkumlar), Avustralya Ulus Kütüphanesi, 1899 

 

Özellikle sınır bölgelerinde çekilen fotoğraflar, “beyaz adam”ın davranışlarına 

dikkat çekmektedir. Kendi sosyal yaşam alanlarından koparılarak “beyaz adam”ın 

yanında poz vermeye zorlanan Aborjin’ler tezat bir görüntü sunarlar ki aslında 

sömürgeciler tarafından görülmesi istenen de budur. Avustralyalı tarihçi Jane 

Lydon’a göre, bu fotoğraflar Aborjin’lere acımasızca davranıldığına dair bir etki 

yaratmamış; tam tersine onlara boyun eğdirmenin birer kanıtı olarak değer bulmuştur. 

Bu fotoğrafların alt yazılarında “vahşi Aborjin’ler zararsız hale getirildi” gibi ifadeler 

yer almaktadır. Bu söyleme göre bu fotoğraflar ıslah edilenlerle bir hatıra niteliği 

taşır.283 Barret’a göre de bu fotoğraflar Avrupalı fotoğrafçılar ve izleyiciler için diğer 

kültürlerin Avrupalı normlara göre yargılanabileceği, kendini  üstün gören bakışa 

hizmet eder.284 

 
Aborjin yerli halkın çektiği acıları gösteren bu fotoğraflar, genellikle Kuzey 

Avustralya çevresine aittir ve XIX. yy. ortalarından II. Dünya savaşı sonlarına kadar 

olan süreyi kapsar. Sömürgeciliğin Aborjinler üzerindeki fiziksel ve ruhsal 

baskılarını yansıttıkları gibi, bir değişim vaadine de neden oldukları için sömürü 

yıllarına ait bugün konuşulan ya da yazılandan daha fazla konuya nüfuz etmektedir. 

283 Jane Lydon, 'Behold the Tears': Photography as Colonial Witness, 245. 
284 Bkz. (33), Barrett, 248. 

                                                 



 220 

Bu fotoğraflar aynı zamanda XIX. yy.’da alevlenen Avrupa emperyalizmine karşı 

duruşta, Afrika’daki kölelik karşıtı hareketlerde ve özellikle Kongo reform 

hareketlerinde oldukça etkili rol oynamıştır. Britanya ve Avustralya genelinde ilgi 

uyandırmak konusunda ilk yıllarda yetersiz kalmış olsalar bile, XIX. yy.’ın sonlarına 

doğru Viktoryen dönemden insan hakları ve işçi yasalarını gözeten uluslararası bir 

yönetim mantığına geçişte İngiliz kölelik karşıtı Protestanlarda da canlanma 

kaydedilmişti. Lydon’a göre, yüzyılın bitimine doğru basında yer alan fotoğraflar 

propaganda kapsamında güçlü araçlar olmuşlardı. Ayrıca Birleşmiş Milletler altında 

işçi yasalarının ve XX. yy. uluslararası hükümet birliklerinin kuruluşunda önemli rol 

oynamışlardı.285 Sonuç olarak bu fotoğrafların tarihsel bir dönüşüme aracılık etmiş 

olduğunu söyleyebiliriz. 

 

Bu çalışmada asıl sorulması gereken soru ise: Bugün bu görüntüler bizim için 

ve kökleri Aborjin yerli halka ait kişiler için ne ifade etmektedir? Batılı kültür 

anlayışını benimsemiş toplumlar için ne ifade ettiğinin yanıtı, belki de daha net 

verilebilir. Bu görüntülere bakmak, bugün muhtemelen bizi bu şiddete dâhil eder ve 

geçmişte “ilkel” diye nitelenen farklı kültürlere karşı kendini “medeni” ve “üstün” 

gören zihniyete kızgınlık üretebiliriz. Bu fotoğraflar, ayrıştırmanın içindeki ızdırabı 

bizler adına yıllar sonra bile canlandırabilecek hafıza kayıtları olabilir ve fotoğraflara 

geçmişe ait belgeler gözüyle bakmayı seçmek, bizi hem bazı etik davranışları 

hatırlamak hem de kültürel olgunluğa ulaşmak anlamında olanaklar sunabilir.  

 

Bununla birlikte böyle görüntülerin dünya ölçeğinde sürekli yayılımı, bugünkü 

Avustralya içindeki etik tartışmalara da ivme kazandırmaktadır ve yerli halk atalarına 

ait bu fotoğrafların kullanılmasına dair kontrol yetkisini talep etmektedir. Lydon’a 

göre, bu görüntüler genellikle eşit olmayan güç ilişkileri ile birlikte üretilir, 

görüntülerin aşırı kullanımı ya da yerli halkın kullanımının kontrol edilişi aynı aşırı 

uçlar içerebilir ve zavallı, acı çeken, siyah bedenleri durmadan göstermek yerli halk 

için küçültücü etkiler yaratabilir. Kültürel protokoller bu kolonyal görüntüleri 

285 Bkz. (283), Lydon, 239. 
                                                 



 221 

tüketmek adına yine bu kimlikleri çevrelemiştir ve bu görüntülerin kullanımlarına 

sınırsız izin verilmektedir.286 

 
Bu acıları yaşayanlarla aynı kökten gelen Aborjinlerin bu fotoğraflara bakarken 

ne duyumsadıkları konusu önemlidir. Lydon’a göre Aborjin’ler bu gün bu 

fotoğraflara bakarken bunca şiddet karşısında yenilmeden ayakta durdukları 

sonucunu da çıkarmışlardır.287 Bu fotoğraflar onlar için yalnızca o günlerin acılarını 

hatırlatan kayıtlar değildir aynı zamanda hiç unutmamaları gerektiğini düşündükleri 

özgürlüklerinin de simgeleridir. Kültürel çalışmalar uzmanı Jane Kilby ise “acı çeken 

bir bedenin görüntüsünü, şiddet siyasetinde bir yere oturtmayı  reddederek anlamaya 

başlamanın tam zamanı”288 diyerek Batılı bakışın bu görüntüler karşısında takındığı 

tavrın işlevini sorgulamıştır. Bu nedenle diyebiliriz ki bu görüntülere bakarken 

Avusturalyalı yerli halkın, görüntüleri kendi hafıza kayıtları olarak nasıl 

simgeleştirdiklerini anlamak ve kolektif bellek yönünü görmek daha işlevsel 

olacaktır. Alman arkeolog Jan Assman, kolektif belleğin ancak onu taşıyanlarla 

birlikte var olabileceğini ve gelişigüzel aktarılmadığını vurgular. Bunun nedeni, bu 

belleğin sürece katılanların grup üyeliğinin ispatı olmasıdır. Ona göre, kolektif bellek 

sadece somut mekân ve zaman değil aynı zamanda da somut kimliktir.289 Bu da 

kolektif bellek ile kimlik arasındaki sıkı bağa işaret eder. Bu noktada söz konusu sıkı 

bağın görünür olduğu Aborjinlerin mekân, zaman birlikteliğini, diğer deyişle 

kimliklerine ilişkin fotoğrafları incelemek,  yararlı olacaktır.     

 
 

 

 

 

 

 
 

286 A.g.k., 235. 
287 A.g.k., 250. 
288 Jane Kilby, The Visual Fix: The Seductive Beauty of Images of Violance, 339. 
289 Jan Assman, Kültürel Bellek - Eski Yüksek Kültürlerde Yazı, Hatırlama ve Politik Kimlik, 
Çev. Ayşe Tekin, 43. 

                                                 



 222 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

  

 
 

 
     Fotoğraf 4.21: Hermann Klaatsch, Australian Prisoners  
     (Avustralyalı Mahkumlar), Avustralya, 1904 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
   Fotoğraf 4.22: Megan Evans, Northcote Koori Mural  
   (Northcote Koori Duvar Resmi), St. Georges Yolu Melbourne, Avustralya, 2008 

 

Fotoğraf 100, 1904 yılında Avustralya’nın sömürge olduğu yıllarda çekilmiş 

bir fotoğraftır. Fotoğraf 101, ise 1904 yılında çekilmiş bu fotoğraf kullanılarak 



 223 

hazırlanmış bir duvar resmidir. Melbourne’deki St. Georges yolunu Avustralya 

tarihinin önemli bir bölümüne sahne olacak şekilde yeniden düzenlemek ise, 

bugünün hafızası üzerinden okunabilecek bir simge/ikon yaratmak olarak 

çözümlenebilir.  

 

 
 
 
 
 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 
     Fotoğraf 4.23: Megan Evans, Northcote Koori Mural  
     (Northcote Koori Duvar Resmi), St. Georges Yolu Melbourne, Avustralya, 2008 

 

Yukarıdaki fotoğraf, kolektif belleğin sunumu gibidir. Ancak bu kolektif bellek, 

kısmi  süreklilik gösterirken, aynı zamanda geçmişin bugünden yeni okumasını 

içeren bir bellektir.290 Bu anlayış doğrultusunda denebilir ki geçmişte farklı amaçlar 

doğrultusunda belgelenmiş Avustralyalı yerli halkı gösteren fotoğraflar, bugün 

simgesel değerlerinin aracı olduğu yeni okumalarla birlikte belleğe dair kayıt altına 

alınırlar. Bu fotoğraflar ya da muralin, hafıza mekanı olduğunu ileri sürebiliriz. 

 

Fransız tarihçi Pierre Nora, Hafıza Mekânları adlı eserinde, tarihin hızlanması 

tabirini kullanır. Ona göre tarihin hızlanması ifadesinin içeriğini “tamamen ölü bir 

geçmişe hızlıca dalış, kaybolmuş olarak görülen bir şeyin toptan algılanışı, atalara ait 

olgular, geçmişin gölgesinde kendi bilincine kavuşma” oluşturmaktadır. Nora bugün 

sürekli olarak hafızadan söz edilmesinin tek bir nedeni olduğunu vurgular ve bu 

290 Lewis A. Coser, Introduction: Maurice Halbwachs 1877-1945, 26. 
                                                 



 224 

nedeni “artık hafıza yok” sözleriyle açıklar. Artık hafıza ortamları olmadığı için 

hafıza mekânları olduğunu ileri sürer. Çünkü, bugün hâlâ hafızamızda yaşıyor 

olsaydık mekânları ona adama ihtiyacı duymazdık.291 Nora, hafıza-tarih arasındaki 

ilişkinin sürekliliğini sağlamak için tarihsel değeri olan yerlere, anıtlara, sözlüklere 

ve sembollere anlam yüklendiği ve artık hafızanın olmadığı yerde temsiller 

aracılığıyla oluşturulmuş hafıza mekânlarının varolduğunu söyler. Bu önermeye göre 

günümüzde artık belki de Batılı bakış açısıyla acının sembolleri olarak ikonlaştırılan 

sömürge kültürüne ait fotoğraflar, Avustralya gibi geçmişte sömürge olan ülkeler 

için de yok olmuş bir hafızaya karşın yeniden inşa edilmeye çalışılan mekânsal 

hafızanın ikonları arasında yer alabilir. 

 

Günümüzde sosyal bilimler alanında yapılan araştırmalarda genellikle 

geleneksel kültür birikimleri olan yerli halkların kültürlerini yeniden canlandırmak 

ve yaşatmak üzerine çeşitli kuramlar üretilmektedir. Nora’nın da vurguladığı gibi bu 

kuramların içerisinde sayısız hafıza mekânları oluşturma fikirleri de yer alır. Bu 

mekânların, anıtların, sözcüklerin, fotoğrafların, eşyaların ve sembollerin hafıza-tarih 

bağlantısını eksiksiz biçimde oluşturabileceğine dair inanç oldukça büyüktür. 

Baudrillard, bu bilimsel çalışmaları yapanlar ile ilgili düşüncelerini Peru’nun 

Amazon ormanı derinliklerinde yaşayan eski kabilelerden Tasadaylılarla 

örnekleyerek şu şekilde yazıya döker: “Tasadaylıları keşfeden antropologlar bu 

insanların kendileriyle ilişki kurar kurmaz kapatılmış oldukları mezarlardan açık 

havaya çıkartılır çıkartılmaz toz haline gelen mumyalar gibi yok olup gittiklerini 

görünce ormandaki yaşamlarına dönmelerini istemek zorunda kalacaklardı.” 292 

Ancak Baudrillard’ın bu gibi örneklerle de güçlendirerek ortaya koyduğu simülasyon 

kuramına göre bunun için çok geçtir. Bir şekilde imlenerek varlıklarının korunması 

adına çeşitli temsillerle tanınmasına olanak sağlanan kültürler,  hafıza ortamlarından 

koparılarak hafıza mekânlarına dâhil edilirler. Bu da artık kurgulu bir hafızanın 

varlığını işaret etmektedir denebilir. Baudrillard’a göre;  
 

Etnolojinin Vahşilerin yaşadığı ya da adına Üçüncü Dünya adı verilen bir 
yerlerde aranması büyük bir saflıktır – çünkü etnoloji her yerdedir. 

291 Pierre Nora, Hafıza Mekânları, Çev. Mehmet Emin Özcan, 17-18. 
292 Bkz. (8), Baudrillard, 18. 

                                                 



 225 

Metropollerde, Beyazların yaşadıkları yerlerde, baştan aşağı sayımı yapılıp 
çözümlendikten sonra gerçeğe benzetilerek yapay bir şekilde diriltilmiş bir 
simülasyon, hakikatin halüsinasyona dönüştürüldüğü, gerçeğe şantaj yapılan, 
önce öldürülen ve sonra geri getirebilmek için isteri düzeyine ulaşan simgesel 
biçimin her türünü kapsayan bir geçmiş (tarihsel) araştırmasının yapıldığı bir 
dünyadadır. Vahşilerin eli mahkum olduğu için bu cinayetin ilk kurbanları onlar 
oldular ancak bu cinayet günümüzde tüm Batılı toplumları da içine alan bir 
boyuta ulaşmıştır.293  

 

Kültürün endüstrileşmesi, var olan diğer kültürlere ait kimliklerin hafıza 

mekânlarına ve hafıza nesnelerine aktarılarak yeniden kazanılmaya çalışılması 

bağlamında Amerika’nın izlediği bazı politikalar görsel kültür üzerinden ele 

alınabilir. Sontag’a göre; 

 
Amerika demek salt Avrupa dan ve Avrupa değerlerinden bağımsızlık ilan etmek 
anlamına gelmiyor, aynı zamanda Avrupa değerleriyle Avrupa gücünün 
kararlılıkla alt edilmeye çalışıldığı, hatta taammüden ortadan kaldırılmanın 
yollarının arandığı bir azmi yansıtıyordu. ‘Eskisini yıkmadan asla yeni bir şeye 
sahip olamazsınız.,’ diye yazıyordu Lawrence. ‘Avrupa artık eski olandır. 
Amerika ise yeni. Ve yeni olan, eskinin ölümüdür.’ Dahası, şöyle bir kehanette 
bulunmuştu Lawrence: ‘Amerika, demokrasiyi –özellikle kültürel demokrasiyi, 
edepli davranma demokrasisini- bir araç olarak kullanarak Avrupa’yı yokeden 
bir misyonla hareket etmektedir. Bu görev tamamlanınca, Amerika artık yüzünü 
demokrasiden başka bir şeye dönecek konumda olacaktır.’ (Belki de bu 
şimdilerde yaşanan süreç tam da bu öngörünün bir doğrulanmasıdır.)294 

 

Amerika, aslında Sontag’ın sözünü ettiği yeninin kurgusunu yapmaya kıtanın 

yerlileri olan ve günlük dilde “Kızılderililer” olarak adlandırılan Amerikan yerlilerini 

yok etmeye çalışarak başlamıştır. Amerika Kıtası'nın topraklarının 1492'de 

İspanyollar, Portekizliler, Fransızlar ve İngilizler tarafından paylaşılmasıyla 

neredeyse tüm kültürel değerlerinden de vazgeçmek zorunda bırakılan yerli halklar 

zaman içerisinde “Amerikalı olmak” fikrine “alıştırılmışlardır” denebilir.  

 

 

 
 

 
 

 

293 A.g.k., 20. 
294 Bkz. (38), Sontag, 133. 

                                                 



 226 

4.2.2 Amerikalı Olmak 

 
İngiltere başta olmak üzere, Avrupa’nın çeşitli ülkelerinden gelen göçmenler, 

kıtanın  yerli halkları üzerinde baskı oluşturarak koloniler kurdular. Kurdukları 

koloniler, kısa süre sonra Avustralya örneğinde olduğu gibi sömürgecilik esaslarına 

göre yönetilmeye başladı ve bu 1700’lerin sonuna kadar devam etti. 1789 yılında bir 

anayasa oluşturup Amerikalı üst-kimliği ile anılmaya başlandıklarında Amerikalı adı 

verilen kişilerin,  geldikleri topraklara ait kültürel kimliğini tanımlamak ise gittikçe 

zorlaştı. Asimile olmaya zorlanmış yerli halkların, Avrupalı göçmenlerle bir araya 

gelmesinden oluşan “yeni dünya” Amerika, bu anlamda diğer kültürlere ait 

değerlerin erozyonundan doğmuştur da denebilir.  

 

1800’lerin sonuna dek “yeni dünya”nın vatandaşı olmak umuduyla dünyanın 

her yerinden göç almaya devam eden Amerika, yoğun talep karşısında geçişin 

denetlenmesine karar vererek bugün sembolik değeri olan Ellis Adasını transit 

merkezi olarak inşa etmeye karar verir. 1892 yılında göç istasyonu olarak hizmete 

açtığı Ellis Adası 1954 yılına dek hem Amerika’ya geçiş kapısı hem de farklı 

ülkelerden ve kültürlerden gelen insanların aylarca süren kontrolleri nedeniyle bir 

konaklama merkezi olarak aktif biçimde çalıştırılır.  

 

Amerika’da 2000’lerin başında yapılan sayımlara göre ülke nüfusunun % 10’u 

başka bir ülkede doğmuştur. Bu anlamda, Amerika’nın sunduğu yeni yaşam fırsatları 

için  gemilerle dünyanın dört bir yanından gelen insanlar ve onların sahip oldukları 

yeni kuşaklar için bugün Amerikalı olmak demek, aynı zamanda ait oldukları 

kültürlerin temsillerini belli ölçüde geride bırakmaları demektir. Peki bu durumum 

Amerika özelinde bir kargaşa, özlem ve aidiyet yitimi duygusuyla birlikte gelen 

isyana değil de genel itibariyle bir zafere ulaşmasında etkili olan unsurlar nelerdir? 

 

Günümüzde çok-kültürlülük tartışmalarının kaynağı olarak görebileceğimiz 

Amerika, geride bırakılan kültürlerin sembolik temsillerini ve hafıza mekânlarını 

sistemli biçimde yeniden inşa ederek zafer kazanmıştır ve Sontag’ın da belirttiği gibi 

bu zaferini büyük ölçüde “edepli kalma demokrasisi”ne borçludur. Bu nedenle Ellis 



 227 

Adası müzesi ve bu müzenin geçmişe dair mekân algısını yeniden yaratan fotoğraflar, 

iyi birer örnek oluşturur. Barrett’a göre, “çok-kültürlülük teorisyenleri, görsel 

kültürün yorumu ve üretimi üzerinden bireylerin bugün ve yarınlarını kontrol 

etmesine ve biçimlendirmesine yardımcı olan toplumsal hareketleri ve eylemleri 

destekler. Görsel kültür kavramı, fotoğrafçılığı güzel sanatların “rafine” 

atmosferlerinden kurtarmaya ve onu iletişim dâhilindeki dünyanın daha geniş bir 

bağlamına oturtmaya çalışır.”295 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
          Fotoğraf 4.24: Lewis Hine, Italian immigrants at Ellis Island  
          (Ellis Adasındaki İtalyan Göçmenler), New York, 1905 

 

Bu fotoğraflar, büyük umutlarla zorlu gemi yolculukları sonrasında 

Amerika’nın giriş kapısına ulaşan insanlar için yaşadıkları geçmişi ve şimdiyi önemli 

kılmak ve sorgulamak adına bir bellek oluşturabilir, ancak daha da önemlisi bu 

295 Bkz. (33), Barrett, 240-241. 
                                                 



 228 

geçmiş zaman kayıtlarının işlevi Amerikalı ve çok-kültürlü olmanın altını yeniden 

çizmektir. Bu, tüm farklılıklara karşın yaratılmış Amerikalı olmaya bir övgüdür 

denebilir. Çok zor koşullarda Amerika’ya ulaştıktan sonra bile giriş 

yapabileceklerine dair güvenceleri olmayan bu insanların bir kısmı, Ellis Adasındaki 

bekleyişte güçsüz düşmüş, hastalanmış, ellerinde olan maddi kaynaklarını yitirmiş ve 

geri çevrilmiştir. Bugün bu fotoğraflarla gösterilmeye çalışılan ise, tüm zorluklara 

karşı Amerikalı olmayı seçen insanlara yapılan övgüdür. Bu övgü, bir yanıyla 

yaşadıkları zorluklara ilişkin bir özür olarak da algılanabileceği için Amerika “yeni 

dünya” kimliği oluşturma politikalarında başarılı olur. İngiliz sanatçı ve kuramcı 

Victor Burgin, buna “soyut insanlık övgüsü” adını verir ve bunu şu sözlerle ifade 

eder: “soyut insanlık övgüsü, herhangi bir politik durumda edilgen kurbanın 

saygınlığının övgüsü haline gelir. Bu, fotografik görüntünün liberal politik uçlara 

tahsisinin nihai sonucudur. Ezilenlere, sadece kendi içinde saklı ve kendi 

koşullarında var olan yapay bir ayrıcalık verir.”296 

 

Sonuç olarak, hem Avustralyalı yerli halk hem de Ellis Adası örneğinde olduğu 

gibi,  geçmişte yaşanılan acıların fotoğraflar aracılığıyla yeniden üretilmesini varolan 

bir belleğin sunumu olarak nitelemek doğru bir bakış açısı sağlamaz diyebiliriz. Bu 

fotoğrafların sergileniş ve gösteriliş biçimleri, olayların üzerinden geçen zamanla 

birlikte yitirilen kültürel değerlerin geri kazanılmasına yönelik bir hafızasının geri 

getirilmesine etki etmeyeceği gibi yerine konan çok-kültürlü değer sisteminin 

kalıcılığını yeniden onaylamaya hizmet de edebilir. Baudrillard da bu anlamda bir 

gerçeğin yeniden üretimini çağımızın hastalığı olarak tanımlar.297 

 

Çok-kültürlülük politikaları, özellikle son on yıllık süreçte Avrupa ülkeleri 

tarafından sorgulanmaya başladı. Sömürgeciliğin ortaya koyduğu yıkımlarla 

uzlaşmaya çalışan Avrupa ülkelerine başlangıçta zararların bir biçimde telafisi olarak 

görünen çok-kültürlü yapılanma, aidiyetler konusunda liberal bakışa sahip olduğunu 

savunan fakat bunun başlıca nedeni olarak kendi kültürel kimlikleri ve aidiyetlerine 

296 Bkz. (203), Burgin, 117. 
297 Bkz. (8), Baudrillard, 37. 

                                                 



 229 

yabancılaşmış olduğu düşünülen elitist orta sınıfın doğup yaygınlaşmasıyla birlikte 

çöküşe geçmiştir denebilir. Sanat tarihçi ve eleştirmen Ali Artun’a göre; 

 
Çok-kültürlülüğün iflas ettiği artık bu politikayı inşa eden ve yürüten iktidarlar 
tarafından da peş peşe itiraf edilmektedir. Angela Merkel, 2010 Ekim’inde 
‘Almanya’da çokkültürlü bir toplum inşa etme girişimlerinin tamamıyla iflas 
ettiğini’ açıkladı. ‘Şimdi yan yana yaşadığımıza ve bundan da memnun 
olduğumuza ilişkin kavrayış işlemiyor [...] göçmenlerin Alman kültürünü ve 
değerlerini benimsemeleri gerekir.’ Merkel’i izleyen Fransa Cumhurbaşkanı 
Nicholas Sarkozy ile Britanya Başbakanı Don Cameron da 2011 Şubat’ında art 
arda çokkültürlülüğün çöktüğünü ve artık bir ‘devlet politikası’ olmayacağını 
ilan ettiler.298 

 

Baudrillaard ve Artun’u izleyerek, Amerika Birleşik Devleri’nde çok-

kültürlülüğün sarsılma sürecinin Avrupa’dan daha farklı bir biçimde işlediğini 

söyleyebiliriz. Daha açık ifade etmek gerekirse Merkel’in “Alman kültürü” 

ifadesinin çağrışımı ile Amerikan kültürü ifadesinin çağrışımı, bir birinden farklıdır. 

İlkinin daha otantik olan “gerçek”liği kabul görebilirken, diğeri bir kurguyu 

çağrıştırabilir. Amerika, baştan itibaren birbirinden farklı kültürlerin kıtaya göçleri 

sonucunda toplumsallaşmış olan bir ülkedir. Amerika var olan bir tarihsel geçmiş, dil 

ve aidiyet üzerine kurgulanmış olan çok-kültürlü yapılardan oluşmaz. Bu nedenle de 

çok-kültürlülükten geriye dönüşü olmadığı gibi bu yapı yıkıldığında Amerika’nın, 

Avrupa gibi yerine koyabilecek bir geçmiş kültür mirası da yoktur denebilir. Bu 

gerekçeyle de bugün daha yoğun bir biçimde Amerika özelinde yapılan çok-

kültürlülük tartışmalarının ekseni Avrupa ile farklılıklar gösterir.  

 

11 Eylül 2001’den sonra Amerika’nın izlediği politikalar, çok-kültürlülük 

tartışmalarının ana ekseninde yer alır. 11 Eylül sabahı Dünya Ticaret Merkezi 

gökdelenlerine düzenlenen, El Kaide’nin üstlendiği terörist saldırının ardından, 

dünya ülkelerinin dikkatleri üzerindeyken birlik olmak adına izlediği politikalarla 

yoğun eleştirilere hedef olan Amerika için bir anlamda güvenilirlik adına sonun 

başlangıcı da tetiklenmişti denebilir. 3000’e yakın kişinin öldüğü kaydedilen büyük 

terör saldırısının etkileri, hem Amerika tarafından ikonlaştırılması hem de bu ikonik 

298 Ali Artun, Çağdaş Sanat ve Kültüralizm, Edt. Ali Artun, 42. 
                                                 



 230 

değerin tartışılması bakımından bugün halâ ilk günkü sıcaklığını korumaktadır. 

 

Basında yer alan görüntülerde, saldırı sonrası düzenlenen sergilerde ve 

sonrasında Irak cephesinden gelen fotoğraflarda daha önce de belirtildiği gibi hiçbir 

şekilde Amerika vatandaşı olan kişilerin şiddet içeren görüntülerine yer 

verilmemiştir. O güne dek çok-kültürlü ve birleştirici içerikli politikalarla “Amerikalı 

olmak” bilincini başarıyla temsil etmiş olan Amerika için bu, yine birliğin 

sarsılmaması yönünde izlenen bir yoldur. Amerika, bu politikayı izleyerek bir 

anlamda yaşanan olayın büyüklüğünün genel bir sarsıntıya neden olmamasını 

sağlamaya çalışmıştır da denebilir. Bu saldırı, Amerika vatandaşı olmakla sağlandığı 

düşünülen birliğe ve kimliğe yapılmış bir saldırıdır ve Nazilerin tamamen 

başaramadıkları adeta bu saldırıyla başarılmıştır. İşte Amerika daha da 

güçlenebilmek, sarsılmadığını göstermek ve çok-kültürlülükten elde ettiği gücü 

yitirmemek adına böyle bir politikaya başvurmuştur denebilir. Amerika, 

vatandaşlarına bir millet olduklarının bilincine varmaları gerektiğini bu yolla 

duyurmuş ve bu saldırının sarsıcılığını başarabildiği ölçüde bir avantaja 

dönüştürmeye çalışarak eski gücüne ulaşmayı hedeflemiştir. 

 

Saldırının hemen ardından Eylül’ün sonlarına doğru Manhattan’ın SoHo 

semtinde, amatör ve profesyonel birçok katılımın sağlandığı Burası New York sergisi 

için Linfield şunları söyler: “Burası New York’un sergi kataloğundaki resimlerden 

birinde parçalanmış, kanlı bir bacak ve ayak görülmektedir; bu imgenin verdiği 

dehşet, yalnızca içerdiği şiddetten değil, nadirliğinden de kaynaklanır.” 299  Burası 

New York sergisindeki fotoğrafların, Amerika basınında yer alan tüm diğer 

fotoğraflardaki gibi en temel fonksiyonlarından biri 9/11’i çok büyük bir olay olarak 

üstün kılmak değil, çok çeşitli biçimlerde kolektif hafızayı oluşturmaktı diyebiliriz.  

 
 

 

 
 

299 Bkz. (61), Linfield, 266. 
                                                 



 231 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 
    Fotoğraf 4.25: Fotoğrafçısı bilinmiyor, 9-11 Let Us Not Forget 
     (9-11 Unutmaya İzin Verme), New York, 2001 

 

9/11’in ardından Amerika içinde gösterilen fotoğrafların neredeyse hepsinde 

odaklanılan konular, yıkılan binalardan kaçanlar, kurtarma çalışmaları ve 

yıkıntılardan oluşuyordu. Ancak dünya basını tarafından gösterilen fotoğraflarda, 

yaşanan yıkımın şiddeti daha açık izlenebilirdi. Amerika’nın görüntüler üzerine 

uyguladığı bu sansür ve sonrasında da Irak cephesinden dünya basınına sızan “Ebu 

Garip Cezaevi” fotoğraflarıyla birlikte Amerika’nın gizlilikleri ve sansür politikaları 

üzerine yoğun bir tartışma da başlamış oldu. Örneğin Linfield ikiz kulelerden 

kaçmak için atlayan insanların fotoğrafları için, “kanımca bunlar, kurbanların 

deneyimlerini kendi zihnimizde kurabilmemiz anlamında, tüm felaketin en kuvvetli 

fotoğrafları ve en az sayıda üretilip, en az görülen imgeler olmalarıyla gerçekten de 

kınanan fotoğraflardır.” 300  demiştir. Bu fotoğrafları, “bir ölüm akrobasisi” olarak 

tanımlayan Linfield, fotoğrafların kınanma gerekçesinin ölülere hakaret edilmesi 

yönünde açıklandığını söyleyerek, Amerika’nın görüntüleri servis etme 

politikalarındaki samimiyeti sorgular. 

 

 

 

300 A.g.k., 266. 
                                                 



 232 

   

 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 Fotoğraf 4.26: David Surowiecki, No way out (Kaçış yok), New York, 9/11/2001 
 

 

2003 Eylül ayında, yani olayın ikinci anma yılında, Esquire dergisinde 

yayınlanan "The Falling Man" (Düşen Adam) isimli makalesinde, gazeteci Tom 

Junod şu sözleri yazmıştır: “En huzursuz günümüzün en rahatsız edici yönlerini 

görme arzusu, binalardan atlayanların tecrübesi felaketin merkezi bir öğesi değil de, 

unutulması gereken bir gösteriymiş gibi röntgenciliğe yorulmuştu.”301 

 
Amerika’da yurtiçi basında yer almayan ve sansürlenen görüntüler üzerinden 

yapılan eleştirilerin temelinde ise, Amerika’nın bir hiper-gerçeklik (simülasyon)302 

olarak dayattığı çok-kültürlü birliğin asıl gerçekleri gizlediği yönündeki tepki 

yatıyordu. Bu politik tavrı eleştirenlere göre sonunda Amerika’nın gerçek yüzünü 

gizleyen maskesi düşmüştü ve gizlemeye çalıştığı şeyler artık tüm açıklığıyla 

tartışılıyordu. Ancak belki tam da bu noktada söz konusu eleştirilere önemli bir ek 

yapmak yararlı olacaktır. 

301 A.g.k., 267. 
302 “Günümüzdeki soyutlama biçimlerinin haritacılık, suret çıkarma, aynadan yansıyan akis ya da 
kavramla bir ilişkisi kalmamıştır. Simülasyon kavramının harita üzerindeki bir toprak parçası, bir töz 
ya da bir referans sistemiyle hiç bir ilişkisi yoktur. Bir köken ya da bir gerçeklikten yoksun gerçeğin 
modeller aracılığıyla türetilmesine hipergerçeklik yani simülasyon denilmektedir.” (Jean Baudrillard, 
Simülakrlar ve Simülasyon, 11.) 

                                                 



 233 

Amerika aslında belki de hiçbir şeyi gizlemiyordu, çünkü bildiğimiz gibi bir 

şeyi gizlemek için önce ona sahip olmak gerekir. Amerika, yaratmaya çalıştığı çok-

kültürlü birliğin aksine gizleyebileceği bir kimliğe sahip değildi. Daha açık olmak 

gerekirse maskesi düştüğünde ardından başka bir yüz çıkmayacaktı. Bu nedenle 

baştan beri bu çok-kültürlü yapı üzerine kurgulanmış olan bir ülke için gizlemek 

yerine kullanılabilecek sözcük simüle etmekti. Kısacası Amerika baştan beri sahip 

olmadığı “Amerikalı” kimliğini bu olayda da simüle etmişti. Baudrillard’a göre, 

“gizlemek (dissimuler), sahip olunan şeye sahip değilmiş gibi yapmak; simüle etmek 

ise sahip olunmayan şeye sahipmiş gibi yapmaktır. Birincisi bir varlığa (şu anda 

burada bulunmaya) diğeriyse bir yokluğa (şu anda burada bulunmamaya) 

göndermektir.”303  

 
Sonuç olarak, yukarıdaki kuramsal destek ve analizler ışığında, Amerika’nın 

kültürel hafızasını çok-kültürlü politikalar üzerinden inşa etmiş olduğunu 

söylenebiliriz. Her ne kadar birlik adına bir yalanın parçası olduğu eleştirileri yapılsa 

da bu eleştiriler, Amerika özelinde aksi bir biçimde yapılanmanın önünü açmayabilir. 

Baudrillard’ın da ifade ettiği gibi belki de, “bundan böyle her türlü düşsel ve gerçek 

ayrımından yoksun, yalnızca yinelenebilen bir yörüngeye sahip modeller ve farklılık 

simülasyonu üretiminden ibaret bir hiper-gerçekten söz edebiliriz.”304  

 

Hiper-gerçeklik “gerçekliği” taklit etmek değildir ve varolanın suretine 

başvurmayı da gerektirmemektedir. Baudrillard’ın tarifiyle hiper-gerçeklik asılları 

yerine göstergeleriyle varilmiş bir gerçektir. Başka bir ifadeyle bütün gerçekler 

yerine “işletimsel ikizi”nin yaratıldığı bir politikadır.305  

 

 
 

 

 
 

303 Bkz. (8), Baudrillard, 13. 
304 A.g.k., 13. 
305 A.g.k., 13. 

                                                 



 234 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 

 
           Fotoğraf 4.27: Shutterstock, Songquan Deng, World Trade Center Memorial Lights  
           (Dünya  Ticaret Merkezi Anıtı Işıkları), New York 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
        Fotoğraf 4.28: Chuck Kennedy, White House Photo,  President Obama looks at the North 
        Pool Memorial at the National September 11 Memorial (Başkan Obama 11 Eylül Ulusal  
        Anıtı Kuzey Havuzuna bakarken), World Trade Center alanı, New York, 11 Eylül 2011 

 

11 Eylül saldırılarından sonra yıkılan Dünya Ticaret Merkezi’nin yerine inşa 

edilen anıt havuzlar ve geceleri bu havuzlardan göğe yükselen ışıklar, aslının yerine 

konan ikizlerdir. Bu anlamda Amerika’nın, bu dünyanın düzeni içinde ayrı bir yerde 

duran ve ayrı bir iletişim modeli kuran bir simülakrlar evreni olduğu söylenebilir. 

9/11’in ardından inşa edilen alan, hem burada ölenlerin mezarı hem de daima 



 235 

yaşatmaya yönelik bir anıt olma özelliği ile bugün Amerika vatandaşlarının ibadet 

mekânlarından biri haline gelmiştir denebilir. Bu duruma bağlı olarak 9/11’in izlerini 

gördüğümüz görüntüler de, ikon değeri her geçen gün biraz daha fazla sorgulanan 

hiper-gerçekçi tapınakların etrafında biçimlenen acı yüklü hafızanın temsilidir. 

Baudrillard’a göre; 

    
Batı bu yeniden canlandırma olayının önemine yeni göstergenin derin bir anlama 
sahip olabileceğine, bir göstergenin bir anlamın yerini alabileceğine ve bir 
şeylerin  - bu tabi ki Tanrı’dır – bu değiş tokuşun gerçekleşmesini sağladığına 
bütün kalbi ve iyi niyetiyle inanmaktadır. Tanrı bile simüle edilebildikten yani 
tanrıya olan inanç göstergelerine indirgenebildikten sonra gerisini varın siz 
düşünün! İşte o zaman bütün sistem yerçekiminin etkisinden kurtulmuş bir kütle, 
dev bir simülakra dönüşmektedir – bu gerçek dışı bir şey değil bir simülakrdır 
yani bir gönderenden yoksun ve nerede başlayıp nerede bittiği bilinmeyen hiç bir 
şeyin durduramadığı bir kapalı devre içinde gerçekle değil kendi kendisiyle değiş 
tokuş edilebilen bir şey.306 

 

Sonuç olarak fotoğraflar aracılığıyla aktarılan belleğe dair kayıtların, özellikle 

bugün için kültürel hafızaları temsil edebilecek ölçüde hem ikonlaştırılmış hem de 

saf ve müdahale edilmemiş, değiştirilmemiş ve politik amaçlar doğrultusunda 

güdümlenmemiş olduklarını söylemek zordur. Bu nedenle Baudrillard “gerçeğin” 

yitirildiği yerde artık yalnızca nostaljinin bir anlam kazandığını düşünür.307  

 

 Susan Sontag’ın da belirttiği gibi; 

 
Herkesin bildiği fotoğraflar, artık bir toplumun hakkında düşünmeyi seçtiği ya 
da düşünmeyi seçtiğini ilan ettiği şeylerin bütünleyici bir parçasıdır. Toplum bu 
fikirleri ‘hafıza’ olarak adlandırır ve onların toplamı da uzun vadede bir kurguya 
dönüşür. Daha kesin bir dille konuşursak, kolektif hafıza diye bir şey yoktur –
kolektif hafıza, kolektif suç kavramı gibi aynı düzmece fikirler familyasının bir 
parçasıdır. Ama kolektif eğitim diye bir şey vardır. Bütün hafızalar bireyseldir, 
başka bir şeye indirgenemez; kişinin kendisiyle birlikte ölüp gider. Kolektif 
hafıza denen şey, hatırlatıcı değil koşullandırıcı bir olgudur: Bu nokta önemlidir 
ve bu, zihnimizin deposunda kilitli görüntülerle birlikte, olayların nasıl meydana 
geldiğinin öyküsüdür.308 

 

 

306 A.g.k., 16. 
307 A.g.k., 17. 
308 Bkz. (38), Sontag, 86. 

                                                 



 236 

4.3 Nostalji ve Fotoğraf 

 

Nostalji sözcüğü309  kısaca acı hissi ve burukluk içerisinde geçmişe duyulan 

özlemi betimler. Yitirilmiş olan şey üzüntü vericidir. Günümüzde genellikle 

geçmişten ya da anılarından söz ederken nostalji kelimesinden yardım alarak söze 

başlanır. Bu nedenle nostalji kelimesinin özellikle XXI. yüzyılın en popüler 

ifadelerinden biri olduğu söylenebilir. Bu anlamda yaşadığımız çağda artık neredeyse 

her şey geçmişe öykünme ve geçmişten onay alma yolu ile inşa ediliyor gibidir. 

Bunun nedeni insanın hızla tüketen bir varlığa dönüşmesindeki yeri doldurulamayan 

bir boşluk mudur? ya da Kimliğini, köklerini ve geçmişini tanımlama konusunda bir 

araç göstermek midir? sorularının sorulması belleğe dair bir önceki bölümde ele 

aldığımız konulara açılımlar getirmesi bakımından önemlidir, ancak belki de daha 

önemlisi insanın geçmişe ait ufak tefek ayrıntılar aracılığı ile bir bilgi sistemi 

oluşturması ve geçmişle kurduğu bağı bu yöntemle özelleştirmesidir. Bu yöntemle 

geçmişle kurulan bağın özelleşmesine yardımcı olan ve bu nedenle de nostalji 

kelimesini en çok temsil edenler arasında yer alan nesneler fotoğraflardır. Özellikle 

eski fotoğraflar yaşanmış olan zamanları, insanın tarihinin devinimini betimlerler. 

Fotoğraflar bu bakımdan değişen dünya düzenine karşı hafızayı diri tutan bireysel 

tanıklıklar oluşturur denebilir. 

 

 Türkiye’nin tanınmış stüdyo fotoğrafçılarından olan Namık Görgüç, nostalji 

deneyimini şu şekilde ifade eder: “Çocukluğumda evimizde bir fotoğraf makinesi ve 

bir fotoğraf atölyesi vardı. Büyükbabamız ara sıra büyüklerimizin ve bizim 

resimlerimizi çekerdi. Yaz mevsimlerinde üst kat taraçası, kışın da selamlık taşlığı 

bu işin stüdyosu olurdu”.310 Görgüç geçmişi anımsarken birkaç şeyi birden vurgular, 

çocukluğundaki nostaljik çağrışımlar yaşamının parçalarını birleştiren bir köprü 

vazifesi görür. Fotoğrafçılık mesleği onun için, ailesini anımsatan, aile bireyleri ile 

arasındaki bağı kuvvetlendiren, bir gelenek anlayışını vurgulayan ve nesilden nesle 

309 Sözcüğün etimolojisine başvurmak yararlı olacaktır. Nostalji, kelime anlamı ile geçmişe duyulan 
onanmış hasret olarak tanımlanmaktadır. Yunanca “nostos” kökünden gelmektedir ve “nostos” kelime 
anlamı olarak acıyı tasvir etmektedir. İngiliz antropolog Rebecca Bryant, kelimenin nostos, yani 
dönüş ve alghos, yani özlem ya da acıya dayanarak, geri dönüşe özlem anlamına geldiğini belirtir 
(Rebecca Bryant, Felaketi Yazmak: Kıbrıs’ta Nostalji ve Tarih(ler)i, Edit. Ali Berktay, 70-71). 
310 Seyit Ali Ak, Erken Cumhuriyet Dönemi Türk Fotoğrafı 1923 – 1960, 162.  

                                                 



 237 

bir miras olarak aktarılan değerdir. Görgüç, diğer taraftan da fotoğrafın ve stüdyo 

tekniğinin gelişimindeki evreyi naif bir örnekle betimlemektedir. Geçmişte stüdyolar 

aydınlık, yumuşak ışık şartlarına elverişli mekânlar olarak seçilirdi ki, 

fotoğraflanacak olan şey ya da kişi gün ışığından faydalanabilsin. İleri stüdyo 

teknolojileri ve stüdyo flaşlarından söz etmek bu anlamda olanaksızdı. Geçmişle 

günümüz arasındaki en büyük karşıtlık ise bu şekilde oluşur. Fotoğrafçılığın ilk 

zamanlarında aydınlığa ihtiyaç duyan stüdyo fotoğrafçısı bugün artık çoğunlukla 

karanlığa ihtiyaç duymaktadır. 

 

Sontag’a göre, “bugün daguerreotype’lara stereograph kartlarına, fotografik 

cartes de visite’lere, aile şipşaklarına, ondokuzuncu yüzyıla ve yirminci yüzyıl 

başına ait unutulmuş kasaba fotoğrafçılarıyla ticari fotoğrafçıların işlerine duyulan 

ilginin altında fotografik girişimin eski günlerine duyulan nostalji yatar”.311 Bugün 

eski kitapçılarda ve eski eşyalar satan yerlerde yer alan ve satılan nesneler arasında 

kim olduklarını bilmediğimiz kişilere ve ailelere ait eski fotoğraflara rastlamak 

mümkündür ve bu fotoğraflara duyduğumuz büyük ilginin temelinde ise yine eski 

günlere duyduğumuz merak ve özlem yatmaktadır. Topçuoğlu ise Sontag’ın 

yukarıdaki yaklaşımını şu şekilde yorumlar; 

    
Kimi sararmış, kiminin köşeleri yırtık, buruşmuş; Sontag’a bakarsanız, 
Benjamin’in sözünü ettiği Auara’yı böylelikle kazanıyor fotoğraflar. 
Fotoğrafların eskilikleri onları ilginç ve dokunaklı yapıyor. Çağımızda ‘gerçek’ 
tanımının sürekli değişiyor olması ‘gerçeğin görüntüleri’ oldukları ileri sürülen 
fotoğraflardan beklediklerimizi de değiştiriyor. Gerçek giderek daha da 
tanımlanması zor ve uçucu bir hale geldikçe, somut elle tutulur, anlaşılabilinir 
görüntülere ihtiyacımız artıyor. Böylelikle fotoğraflarla tanımladığımız ve 
özlemini duyduğumuz, ne olduğu belli bir geçmişin varlığına inanmamız bugün 
ile mücadelemizi kolaylaştırıyor.312 

 

İnsan bulunduğu zamanın hızla geçip gitmesine karşı verdiği mücadelede yine 

kendi varlığından güç almaktadır. Yaradılışı, kurduğu sosyal çevre, aile bağları, 

insanın kendini yaşadığı dönemi ve toplumu anlamlandırması ve yaşam düzenini 

biçimlendirmesi konusunda yardımcı olur. Aile fotoğraflarının bu nedenle de bireyler 

için büyük bir önemi vardır. Bazen yaşam içerisinde çok zorlandığımız bir anda 

311 Bkz. (24) Sontag, 144.  
312 Nazif Topçuoğlu, İyi Fotoğraf Nasıl Oluyor, Yani?, 120. 

                                                 



 238 

elimize geçen eski bir aile fotoğrafı varlığımızın önemi konusunda bizleri ikna 

edebilir. O fotoğraftaki kişiyi hiç tanımasak ya da hatırlamıyor olsak bile bizim bir 

parçamız olduğuna inanabilir, nereden geldiğimizi anımsarız ya da en azından 

nesillerin devam ediyor olduğunun farkına varabiliriz. Bazen o görüntü bugün 

bulunduğumuz toplumsal konum ile ilgili küçük ipuçları verebilir ya da zaman 

içerisindeki değişimi gösterebilir. 

 

Eski aile fotoğraflarımız bizlere nostalji duygusunu tattırır  ve  kendi özel 

tarihimiz adına farklı çıkarımlarda bulunmaya olanak sağlar. Bazen buruk bir acı, 

bazen de bir tebessüm ile. Ayrıca aile fotoğrafları, nostaljiyi barındıran nesneler 

oluşları nedeniyle bizi, birçok konuda soru sormaya ve cevap aramaya da teşvik 

ederler. “Gerçeğin” yeniden tanımlanması, yaşam ve ölüm kavramları, ilişkilerin 

betimlenmesi, yaşamı biriktirerek oluşturmak ve başka yaşantılara duyulan merak ve 

yabancılaşma, aile fotoğraflarının içinde keşfedilmeyi bekleyen şeylerden yalnızca 

birkaçıdır.  

 

Aslında burada belki de dikkat çekilmesi gereken şey, fotoğrafların bireysel 

duyarlılıklara izin veren ve bu duyarlılıklarla daha özgürce okunmayı hak eden 

yapılarıdır. Price bir örneğin üzerinden önemli bir soru sorar: “birlikte geçirilen 

yılların ardından sevilen kadın ölür. Ondan geriye bir fotoğraf kalmıştır. Hayatta 

kalan kişi bu resmi nasıl değerlendirecektir?” 313  Bu soruya verilebilecek cevap, 

bireysel deneyime açık düzeyde, fotoğraflarla bir mahremiyet ilişkisi kurduğumuz 

noktada verilebilecek bir cevaptır. Price’ın bu soruyu sorarken ilham aldığı fotoğraf 

Fransız düşünür Roland Barthes’ın Kış Bahçesi fotoğrafı olduğu bilgisi verildiğinde, 

ikonik değerinin nasıl oluştuğu, Barthes’ın bu sıradan fotoğrafla ne çeşit bir ilişki 

kurduğu, fotoğrafı betimleme biçimine dair olan öykü ve bu fotoğrafın, fotoğraf 

kuramının yapı taşlarından biri olması, Price’ın sorduğu soruya daha fazla anlam 

kazandırabilir. 

 
Barthes, fotoğrafı çekildiği andaki duygularını tarif ederken de temsili bir 

yaklaşımda bulunur. Barthes şöyle der: “fotoğraf, doğruyu söylemek gerekirse, 

313 Bkz. (108), Price, 214. 
                                                 



 239 

benim ne özne, ne nesne, ama bir nesneye dönüştüğünü hisseden bir özne olduğum o 

gizli anı temsil eder; o anda ölümün (arada kalan olayın) bir mikro çeşidini 

yaşarım.” 314  Barthes, fotoğrafa konu olan kişinin yaşamsal devinimi içinden 

kopartılarak bir kesitinin oluşturulduğunu ve bunu yaparken o kişinin de bir nesneye 

dönüştürdüğünü savunmaktadır. Bu durumu ise varlığın ölümü ile 

ilişkilendirmektedir. Fotoğraftaki kişi o andan itibaren fotoğrafın algılanabilir 

gerçekliğinde yaşıyordur; fotoğrafa bakarken o kişinin fotoğraftaki varlığı 

hakkındaki çözümlemeler ancak fotoğraf dili üzerinden yapılabilir. Yani Barthes’a 

göre fotoğrafçı deklanşöre bastığı anda o kişiyi öldürür ve anıtlaştırır. Bu noktadan 

sonra o kişinin var oluş mekânı yalnızca fotoğraflardır. 

  

Sontag’da Barthes’la benzer açılardan fotoğraf ve ölümü eşleştirir. Ona göre 

“tüm fotoğraflar birer momento mori’dir (ölümü anımsa).”315 Dünyadaki her şeyin 

değişebilirliğine tanıklık eden fotoğraflar bize birincil olarak ölümü anımsatırlar. Hiç 

bir şeyin kalıcı olmadığı düşüncesi fotoğraflardaki özne ya da nesnelerle 

yüzleştiğimizde açıklıkla gözler önüne serilir. Fotoğraflar o andan arta kalan 

tanıklardır. Fotoğrafları çekildiğinde ve duyarlı bir yüzeye aktarıldığında henüz o 

kişi, şey ya da nesne varlığını devam ettiriyor olsa bile, bir gün artık olmayacağı ve 

ondan geriye fotoğraflarının kalacağı hatırlanır. 

 

Her iki düşünür de fotoğraf ve ölümü, düşünsel düzeyde eşleştirirken varlıktan 

veya yaşamdan arta kalan nostaljik kayıtlar olarak ifade ederler. Bu anlamda 

onanmış özlem duygusuna da yoldaşlık eden fotoğrafları, belki de sürekli yasla 

ilişkilendirebiliriz. Sürekli yas, acının şiddetinin tırmandırıldığı bir durum değildir 

aksine acının nüfuz ettiği, varlığına alışıldığı ve acı ile uzlaşmanın tüm yaşama 

yayıldığı bir süreç olarak, en iyi ifade karşılığını melankoli kelimesi ile bulan bir 

durumdur. Bu nedenle de fotoğraflar melankoli nesneleridir316 denebilir.  

 

314 Bkz. (36), Barthes, 27 – 28  
315 Bkz. (24), Sontag, 32. 
316 Sontag’da fotoğrafı melankoli nesneleri olarak adlandırır. A.g.k., 69.  

                                                 



 240 

İngiliz sosyolog Bryan Turner’a göre, Yunan tıbbı tarafından bulunan 

melankoli, özellikle entelektüel depresyonu ile ilişkilendirilmiştir. Melankolikler 

ruhen aşırı istikrarsız olmaları dolayısıyla acı çekerler ve sıkıntı nöbetlerinden 

yaratıcı coşkunluklara bir anda geçiş yaparlar. Bu nedenle Platon, cinsel aşkınlık ve 

alkolizmi melankoli ile ilişkilendirir çünkü melankolik kişi tamamen amaçsızdır. 

Arapça’da melankolik kelimesi ise tutkuların varlığı kelimesi ile eşanlamlı tutulur. 

Melankoli tıbbi söylem içinde patolojik bir durum olarak görülürken, Stoacılar 

melankoli konusuna entelektüel sınıfın bir meslek koşulu olarak bakmışlardır. 

Ortaçağ edebiyatı ve astroloji’de de, melankoli entelektüel bir aktivite ve ciddi bilgi 

arayışı için inzivaya çekilme şeklinde yorumlanmış; Satürn ile sembolize edilmiştir. 

Kilise Pederleri astrolojik spekülasyonlara karşı iken, “tristitia” veya “acedia” 

olarak tanımlanan melankolinin çeşitli biçimlerini deneyimlemiş keşişlerdir ve 

ürettikleri teoriler ilahiyatçılar tarafından kucaklanmıştır. Kant’a göre de melankolik 

kişilik, insan hayatının ikilemlere olan hassasiyet duygusu ile donatılmıştır. Kant 

melankolinin gerçek bir dost olduğunu söyler. Melankolik bir insan acılı bir 

kabullenişle varlığımızın bir sonu olduğunun farkındadır.317 

 

Amerikalı kültür ve edebiyat kuramcısı Kathleen Turner’a göre, yas konusunu 

ilk ele aldığı yayınlarında melankoliyi başarısız bir yas olarak ele alan Freud ise 

torununun ölümünün ardından yas sürecinin  sağlıklı bir vazgeçiş süreci olması 

gerektiğine dair yorumlarında yanılmış olabileceğini ifade eder. Önceleri çilenin 

bitmek bilmez bir olgu olduğu fakat melankolik bir his olmadığı söyleyen Freud, 

1926 yılında yeni bir soru sorar: “Ne zaman endişeyi üreten nesneden kopulur, ne 

zaman yası üretiriz, bu belki de sadece acı olabilir mi?” Freud önceden anlayamamış 

ya da farkına varamamıştı ki kayıplar ruhsal acılara yol açabilir.318 

 

   Sonuç olarak fotoğraflar ile kurulan bağda kaybettiklerimize sahip 

olduğumuza dair belki de mantığa aykırı olan anlatım tarzı teselli edicidir çünkü, 

hikâyedeki rolümüzü ön plana çıkarır, bir ilişki öne sürer, ölüm olayına gereğinden 

fazla atıfta bulunmaz, acılarımızı ve çilelerimizi ifade eder. Bu nedenle de nostalji ile 

317 Bryan Turner, A Note on Nostalgia, 148-149. 
318 Kathleen Woodward, Freud and Barthes: Mourning Sustaining Grief, 93-97. 

                                                 



 241 

çevrelenmiş olmanın melankolik halini, fotoğraflar ile kurduğumuz bağ aracılığıyla 

yaşadığımız söylenebilir. Hatıraları fotoğraflar aracılığıyla geri çağırmak, 

kaybettiklerimizle kurduğumuz en üst düzey bağlantılardan biridir. Bazen yalnızca 

bir fotoğraf ile kurulan ilişkide bütün hatıralar gözden geçirilir. Sadece üzerine 

konuşulabilecek olan geçmiş değil, aynı zamanda geleceğin getirebileceklerini de 

içerir ve geleceğe ait fanteziler de üretilebilir. Hatıraların her biri, gelecekteki 

beklentiler için de tespit edilmiş bu nesneler aracılığıyla aşırı şekilde duygu yüklü 

hale gelebilirler. Fotoğraflar, bu nedenle bir gün sonlanacak olan bir yasın nesneleri 

değil, devam eden bir yas durumunun yani melankolinin nesneleridirler. Acıyı, 

özlemi, çileyi, hastalığı, ölümü, yıkımı vb. atlatmak, başa çıkmak ve çözümlemek 

için değil, bunların hepsini unutmadan yaşamaya devam edebilmek için fotoğraflara 

ihtiyaç duyarız demek belki de bu noktada daha doğru olacaktır.  

 

Amerikalı fotoğrafçı Richard Avedon’un, An Autobiography (Bir 

Otobiyografi) adlı kitabında 1973 yılında babasının ölümcül hastalığı sırasında 

çektiği fotoğraflar yer almaktadır. Bu etkileyici portreler Topçuoğlu tarafından 

ölümü çağrıştıran en etkili görüntülerden biridir ve şu soruyu sorma gereği 

duymuştur: “Fotoğraflar ölümü anlayabilmemize yardım eder mi?”319 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

319 Bkz. (117), Topçuoğlu, 164. 
                                                 



 242 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
      Fotoğraf 4.29: Richard Avedon, Jacob Israel Avedon, Sarasota,  
  Florida, 1969-1973 

 

Fotoğraflar, belki de tam bu nedenle insanın kişisel deneyimleri bakımından 

hafızaya dair nesneler olabilirler. Aslında Avedon’un çektiği ve otobiyografisi olarak 

adlandırdığı fotoğraflar belki de ölümü anlama çabasının göstergeleridir. Ancak bu 

genel anlamda ölümün nasıl bir şey olduğunu anlamaya çalışmak gibi 

okunmamalıdır. Avedon’un deneyimi, kitabın adından da anlayabileceğimiz gibi 

kişiseldir ve dahası babasının fotoğrafları da dâhil edilerek bu fotoğrafların hepsinin 

aslında kendi ölümünü anlamaya yönelik bir çaba olduğu söylenebilir. Nostalji 

yalnızca geçmişe ait yitirilenlere duyulan özlemle sınırlı olmayıp, aynı zamanda 

basitlik, kişisel özgünlük ve duygusal doğallığın kaybı düşüncesidir. Bu anlamda 

bugün ikonlaşmış bir fotografçı olan Avedon için belki de en değerli kişilerden biri 

olan babasının kaybı, yaşamını bütünleyen parçalardan birinin kaybı olarak Bir 

Otobiyografi adlı bütünün içinden okunmalıdır.  

 

  Fotoğrafların sevilen birinin nostaljik kaydı olması bağlamında belki de en 

çarpıcı ikonik kullanımlardan biri mezar taşı portreleridir. Mezarlıklar öncelikle 

ölümü hatırlatan yerler olsa da, aynı zamanda geçmişi de içerdiğinden yaşamı da 

hatırlatırlar. Fransız düşünür Michel Foucault mezarlıkları, kültür içerisinde bulunan, 



 243 

temsil edilen, sorgulanan tüm yönleri içeren bir yer, bir heterotopya olarak 

tanımlar.320 Gerçekten de öyledir ve mezar taşı portreleri güçlü kültürel sembollerdir. 

Genellikle Güney Avrupa ve Latin Amerika Hıristiyan dinî gelenekleriyle, Doğu 

Avrupa Yahudi geleneklerini içine alan popülaritesi Fransa kaynaklı olmasına karşın 

yaygın olarak İtalya’da sürdürülmüştür. Özellikle 1839’da daguerreotype’ın 

kullanılmaya başlamasının ardından 1850’lerde fotoğrafın yaygınlaşmasına denk 

düşen süreçte Fransa’da mezar taşı portrelerine verilen önem I. Dünya Savaşı’na dek 

artar ölçüde devam etmiştir. 

 

         
 Fotoğraf 4.30: Headstone Photo Ceramics (Seramik Mezar taşı Fotoğrafları), 1865-1976 

 

XX. yy’ın ikinci yarısından itibaren yeniden yoğun şekilde kullanılmaya 

başlanan ve özellikle son bir kaç yıldır yeniden popülerlik kazanarak, Avrupa ve 

Amerika’da daha geniş kullanım alanına yayılan mezar taşı portrelerinin temel işlevi, 

sevilen birinin  kaybının yarattığı yokluk hissini telafi etmek şeklinde açıklanabilir. 

Turner’a göre, “yokluk hissi veya kişisel bütünlüğün sarsılması yoksunluk 

duygusunu açığa çıkarabilir.” 321  Bu nedenle modern kültürlerde nostaljik olarak 

320 Michel Foucault, “Of Other Space”, 24.   
321 Bkz. (317), Turner, 150. 

                                                 



 244 

yaşanan zamanın geçip gidişi, sonluluk ve ölüm duygularıyla ile uzlaşma çabası, 

fotoğrafın yaygın olarak kullanılması ile desteklenir. 

 

Mezar taşı üzerinde fotoğraf kullanımı İslam din geleneklerinde 

görülmemektedir. Simgesel bağlamda herhangi bir görsel imgenin kullanımı İslam 

dininde haram olarak kabul edilmektedir. Ancak son 10 yılı kapsayan süreçte 

özellikle Türkiye’de yaygın olarak kullanılmaya başlanan başka bir uygulama vardır. 

Cenaze törenlerinde yakaya takılan ve aynı mezar taşlarında yazdığı gibi genellikle 

kaybedilen kişinin doğum ve ölüm tarihlerinin de yazıldığı fotoğraflar, yapılan 

uğurlama töreninden önce cenazeye gelen yakınlara dağıtılmaktadır. 

  

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

        Fotoğraf 4.31: Cenaze törenlerinde yakaya takılan fotoğraflar, Türkiye, 2014 
 

İslam dininde herhangi bir görsel imgenin kullanılmasına izin verilmediği 

düşünüldüğünde, son yıllardaki cenaze törenlerinin çoğunda adeta bir 

gelenekmişçesine kullanılan yaka fotoğraflarının kültürel bir ritüel içine dâhil 

edilerek ikonlaştırılmaları rahatlıkla öngörülebilir. Bu durum bu çalışma içerisinde 

fotografik ikonların oluşma sureci bağlamında önemli bir veri sunmakla birlikte 



 245 

İslam dinî pratikleri içerisinde bu anlamda bir değişime işaret edip etmediği sorusunu 

akla getirir. Nostalji ruhunun endüstriyel, kentsel, kapitalist kültürün etkisi altındaki 

basitlik, geleneksel istikrar ve kültürel bütünleşme kaybı ile birlikte çağdaş kültürde 

özel bir yeri vardır denebilir. Nostaljinin nesnesi olarak biriktirilen fotoğrafların, bu 

anlamıyla antropolojik veriler oluşturdukları söylenebilir. Burgin’in tanımıyla: 

“Fotoğraf bizi içine çektikçe, biz onun yörüngesine; onun gerçekliğinin yörüngesel 

alanına düşeriz. Burada, bugünün bize uyguladığı güç gibi, geçmiş de bizi tutabilmek 

için güç kullanır.”322  

 

Turner’a göre nostalji, toplumsal ilişkilerin kaybolması ile birlikte gelişen 

bireysel özgürlük ve özerklik kaybı duygusudur. Tanrı’nın ölümü ve ahlaki tutarlılık 

kaybı ile izole edilmiş birey, giderek modern kurumsallaşmış düzenlemenin 

kısıtlayıcı toplumsal süreçlerine maruz kalmaktadır. 323  Turner’ın açıkladığı 

nedenlerle modern çağda yitirilenler bakımından geçmişte olduğundan daha fazla 

özlem duygusu ile çevrelenmemiz anlaşılabilirdir. Bu yalnızca sevdiklerimizi 

yitirdiğimizde yaşadığımız bir duygu da değildir; aynı zamanda varlığımızla bağlantı 

kurduğumuz nesneleri ve kendi tarihimize ait objeleri yitirdiğimizde de kendini 

gösterir. Bu nedenle bir sanat formu olduğu kadar bir hatıra kaydı ve varlık 

sorgulaması olduğunu da göz ardı edemeyeceğimiz vanitastan bahsedilmesi 

gerekebilir.    

 

Vanitas, XVI. ve XVII. yy.  Flaman ve Hollanda kökenli natürmort resmidir. 

Latince “vanity” 324 den gelen sözcüğe, “anlamını yitirmiş dünyevi yaşantı”ya 

karşılık gelen bir tercüme uygun görülmüştür. Vanitas, bu anlamda tüm nesnelerin 

geçici dünyevi bir doğası olduğunu ifade eder ve bununla birlikte hayatın geçici ve 

boşuna, ölümün ise kesin olduğunu hatırlatır. Bu resimlerde yaygın olarak kullanılan 

kafatasları ile ölüme gönderme yapılır; bozuk meyveler veya çiçekler çürümeyi, 

saatler ve kum saatleri ise hayatın kısalığını simgeler.  

 

322 Bkz. (203), Burgin, 148. 
323 Bkz. (317), Turner, 151. 
324 Tercümeleri arasında gösteriş ve değersizlik anlamlarıyla da öne çıkabilir.  

                                                 



 246 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

  Resim 4.1: Maria van Oosterwijck, Vanitas-Still Life (Vanitas-Natürmort),  
  Hollanda, 1668 

 

Fotoğraf, icadından kısa bir süre sonra resmin  vanitas geleneğini devşirmiştir. 

Fotoğraf, doğası gereği gerçek nesnelerin görüntülerini yansıttığı ve bir anlamda 

nesnesine bağlı bir anlatım biçimi olduğu için zamanın nesneler üzerinde yarattığı 

erozyonu yansıtma konusunda da uygun bir araç olmuştur. Bir taraftan zaman, 

nesnelerin yitimi adına akıp geçmekte, diğer taraftan ise akıp giden zaman fotoğraf 

aracılığıyla sabitlenmektedir. Vanitas, bu anlamda fotoğrafın düşünsel altyapısına da 

katkı sağlayan bir anlatım tarzı olarak görülebilir. 

 

    

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
     Fotoğraf 4.32: Thomas Richard Williams “The Sands of Time,” 1850-52. 



 247 

Günümüzde fotografik bir anlatım biçimi olarak üretilmeye devam eden 

Vanitas, nostalji ile olan bağını giderek güçlendirmektedir. Yeni simgesel ögelerin 

eklendiği, geçmişe ait nesnelerle şimdiye ait olanların bir arada görüntülendiği, 

geçmiş, gelecek, özlem, yitirme ve ölüm düşüncelerinin yansıtıldığı fotografik 

düzenlemeler bugün belki de daha çok Turner’ın da üzerinde durduğu bireysel 

yalınlığın kaybı karşısında gelişen yokluk hissi ile bağdaştırılabilir. 

 

 

 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

            Fotoğraf 4.33: Justine Reyes, Vanitas, New York, 2009 
 

Amerikalı fotografçı Justine Reyes, Vanitas isimli çalışmasında kendine ait 

nesneler ile büyükannesine ait nesneleri birlikte kurgulayarak fotoğraflarını çekmiştir. 

Justine, bu fotoğraflar aracılığıyla geçip giden zamanı ve geriye bırakılan mirasları 

konu aldığını ifade etmektedir. Modern objelerle birlikte eski fotoğrafları da 

kullanarak fotoğrafın kendi içerisinde barındırdığı nostalji ile Vanitas resim 

geleneğinin tarihsel çerçevesini katmanlaştırdığını söyleyen Justine, hayatın 

geçiciliği ve ölümün kaçınılmazlığı üzerine düşüncelerini bu fotoğraflar aracılığıyla 

aktarır. Justine çalışmasının şu sözlerle açıklar: “Benim çalışmam kimliği, ahlaki 



 248 

değerleri ve ömrü kısa ve kalıcı olmayan şeylerin özlemini sabitleyebilmek üzerine 

bir incelemedir.”325 

 

 

4.3.1 Post-mortem Fotoğraflar ve Acı  

 

Fotoğrafın icat edildiği ilk yıllarda XVIII. yy. resim geleneğinin de mirası 

olarak süregelen, ölen kişinin bir portresine sahip olma düşüncesi çok yaygındı. 

Sevilen insanı yitirmenin verdiği acı ile onun görüntüsüne sahip olma isteği, XIX. yy. 

aile albümleri içerisinde ölen kişiyi adeta ikinci bir yaşama kavuşturuyordu. Kısacası 

fotoğrafın kolay üretilebilir bir nesne olarak bu alanda da popülarite kazanması çok 

uzun sürmedi. Ancak ölen kişinin fotoğraflarını çekmek resmini yapmaktan biraz 

daha zahmetliydi çünkü bu fotoğraflardaki kişilerin ölmüş olduklarının hiçbir şekilde 

göze batmaması gerekiyordu. Bu nedenle fotoğrafları çekilen kişilere genellikle 

güzel kıyafetler içinde uyuyan insanlar izlenimi verdiriliyordu. Yatay olarak çekilen 

bazı fotoğraflar ise dik bir çerçevenin içine yerleştiriliyordu ve bazen de gözlere 

yapılan fotoğraf rötuşuyla kaybedilen kişi canlı gibi gösteriliyordu. Tıp biliminin 

henüz çok gelişmiş olmaması nedeniyle çocuk hastalıklarından ölüm oldukça 

yaygındı. Bu nedenle o döneme ait fotoğraflarda oran olarak çocuk ve bebekleri 

gösterenlerin sayısının daha fazla olduğu söylenebilir. 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

325 Justine Reyes, http://culturehall.com/artwork.html?page=16081.  
                                                 

http://culturehall.com/artwork.html?page=16081


 249 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
 Fotoğraf 4.34: Beniamino Facchinelli, Deceased infant (Ölü Bebek), 1890  

 

Bugün post-mortem fotoğraflar olarak ayrı bir isim altında tarif edilen fotoğraf 

geleneği, XIX. yy.’da, özellikle evde gerçekleşen ölümlerde başvurulan sıradan bir 

ritüel halini almıştı. O dönemler için bu fotoğraflar, sevilen kişiye hatıralar içerisinde 

yer verebilmenin bir olanağıydı denebilir. Fotoğraf kuramcısı Mary Warner Marien’a 

göre, “post-mortem fotoğrafları talep edenler sevdiklerinin hiç fotoğrafı 

olmamasındansa bu şekilde fotoğraflanmalarını tercih etmekteydiler.”326 

 

Yakınlarını kaybedenlerin çektikleri acılar düşünüldüğünde post-mortem 

fotoğrafların, tutulan yasın süreçlerine de eşlik ettiği ve bu acıyla fotoğrafların 

yardımıyla da uzlaşıldığı söylenebilir. XX. yy.’ın ilk çeyreğine kadar yoğun bir 

biçimde süren bu gelenek, savaşlarda yaşanan kayıplar büyümesi, toplumlarin 

gelişmesi ve tıp alanındaki ilerlemelerle birlikte ölüm oranlarınin azalmasıyla, süreç 

içinde yaygınlığını kaybetmiştir.  

 

 

326 Mary Warner Marien, Photography: A Cultural History. 
                                                 



 250 

Çok yaygın olmamakla birlikte Avrupa ve Amerika’da post-mortem fotoğraflar 

çekilmeye devam etmektedir. Ancak bizler için bu fotoğrafları izlemek artık oldukça 

şok edicidir. Yaşamlarımızın doğal getirilerinden olan acı ve ölüm hissine giderek 

uzaklaştığımız için bu gelenekten de uzaklaşılmış ve sonunda bu fotoğraflar, çok 

dramatik bulunarak ya görmezden gelinmiş ya da şaşırtıcı bulunarak fotografik değer 

bağlamında simgeleştirilmişlerdir. Sonuç olarak, geçmişte yaşanan acıları biraz olsun 

dindirebilmek için çekilen bu hatıra fotoğrafları karşısında gösterdiğimiz tepkiler, 

yaşadığımız çağda ölümle uzlaşmaktan ne kadar uzaklaşmış olduğumuzun da 

kanıtıdır. Topçuoğlu da bu durumu şu sözlerle tarif eder: 

  
Zaten ölüm, günümüzde herkesin unutmaya çalıştığı bir gerçek. Üzerinde 
durulmuyor, konuşulmuyor, doğru dürüst yas bile tutulmuyor. ‘Kedi pisliğini 
örter gibi’ kapatıp geçiyoruz. Sanki ayıp bir şey, bir hata, bir eksiklik, 
yeteneksizlik neticesi. Bu modern anlayış, yakın zamanlarda ABD’ de birçok 
ailenin ellerinde bulunan atalarının ölü fotoğraflarını, bir tür utanma duygusuyla 
olsa gerek, saklamalarına ve yer yer imha etmelerine yol açmıştır. Bu yüzden 
şimdi bu tür fotoğraflar daha az bulunuyor ve değerli sayılıyor...Özel, kişisel 
düzeyde ölüm ile ilişkimiz yok denecek kadar az, ölümü düşünmeyi bile ihmal 
ediyoruz.327  

 

Topçuoğlu’nun sözünü ettiği bu fotoğrafları görmeye katlanamama durumuna 

ait bir örnekle 2001 yılında çekilen ve sinemanın önemli yapıtlarından biri sayılan 

Alejandro Amenábar’ın “The Others” (Diğerleri) filminde tanışırız. Filmde 

hikâyenin geçtiği tarih II. Dünya Savaşı’nın hemen sonrasıdır. Ana karakter Grace 

Stewart, eski eşyaların korunduğu odada bir fotoğraf albümü bulur. Albüme 

bakarken izleyicinin de Stewart’la birlikte gördüğü sahnede fotoğraflardaki insanlar, 

birbirinden farklı pozisyonlarda uyumaktadır. Stewart, o sırada odaya giren ev 

işlerinden sorumlu yardımcısına bu albümün ne olduğunu ve bu insanların hepsinin 

neden uyurken fotoğraf çektirdiklerini sorar. Kadın onların uyumadığını, hepsinin 

ölü olduklarını söylediğinde Stewart irkilir ve bunun çok korkunç olduğu, insanların 

bu denli bir batıl inanca nasıl sahip olabildiklerini anlamadığı karşılığını verir. Kadın 

ise “sevdiği birini kaybetmek insana çok garip şeyler yaptırabilir” şeklinde cevap 

verir. Bunun üzerine Stewart’ın söylediği şey çok önemlidir: “At bunu, evde görmek 

istemiyorum” der.    

327 Bkz. (117), Topçuoğlu, 63. 
                                                 



 251 

XX. yy.’la birlikte tıp, matematik, fizik, kimya, biyoloji alanlarındaki 

gelişmeler, acı konusuyla ilgili yeni tartışmaları da gündeme getirmişti. Bilgi ve 

teknolojinin sunduğu olanaklarla tanışan insan, temel olarak fiziksel acı bağlamında 

geçmiş çağlardakine göre daha az tahammüllü hale geldiğini söyleyebiliriz. Tıp 

bilimindeki yeni buluşlar ve etik yasalar üzerindeki düzenlemelerle birlikte, insanın 

acıyla çaresiz bir biçimde baş başa kalmasının faydasız bir yaşam deneyimi olduğu 

ileri sürülebilir.  Ancak bu gelişmeler, insanın acıyla daha barışık olması ya da daha 

az korkması sonucunu verdiği şüphelidir.  Aksine, acı ile arasına mesafe giren ve 

bazı kronik acıları artık çekmek zorunda kalmayan insanın, bu durumun vermiş 

olduğu rahatlama hissiyle acının aslında hayatın bir parçası olduğu fikrinden her 

geçen gün uzaklaştığı söylenebilir. Sonuç olarak hem bilimsel hem de düşünsel 

düzeyde insanın acıyla ve yaşanan acının bir sonucu olabilecek ölümle ilgili bağının, 

tüm bunların da etkisiyle zayıfladığı ileri sürülebilir. 

 

Breton’a göre acının ölümle direk bir ilişkisi vardır. Onun ifadesiyle, “acı 

insana, korktuğu bir ölümün varlığını karmakarışık bir biçimde hatırlatır, yaşamın 

sonu olduğunu hatırlatır.”328 Bu nedenle bu bölümü günümüzde hatıra albümlerinde 

post-mortem fotoğrafların yerini alan doğum fotoğraflarıyla bitirmek anlamlı 

olacaktır. Doğum esnasında yaşanan acının ağrı kesiciler ve anestezi yöntemleriyle 

birlikte uzaklaştırılmasını sağlayan tıp bilimi, post-mortem fotoğrafların çekildiği 

dönemde hayal bile edilemeyecek olan doğum fotoğraflarının hatıra albümlerinin 

vazgeçilmez bir parçası olmasına olanak sağlamıştır denebilir.  

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

328 Bkz. (86), Breton, 159. 
                                                 



 252 

 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
     Fotoğraf 4.35: Emily Robinson, Gentle (Şefkat), Florida, 2014 

 

İlk kez 1853 yılında, Kraliçe Victoria’nın ikinci çocuğunun doğumunda, bir 

Hristiyan öğretisinin olan “Acı çekerek doğuracaksın” 329  anlayışına rağmen 

kendisine kloroform verilmesini istediği ve bu yöntemle uyutulan ilk kadın olarak da 

doğumda anestezi kullanımına emsal oluşturduğu kaydedilir. Bu gün İngiltere ve 

Fransa başta olmak üzere bazı Avrupa ülkelerinde, yüksek dozda ilaçlar kullanarak 

acıyı minimuma indirmeyi amaçlayan hastaneler açılmıştır. Ancak bir yandan da 

hastanın bilincinin açık olmasına ve kendisini kaybetmemesine dikkat edilmektedir. 

Benzer şekilde ABD’de “pain clinic”lerde (ağrı merkezleri) özellikle ağır ya da 

kronik hastalıkları olan hastaların acı çekmelerini engellemek için çalışmalar 

yapılmaktadır. Avusturyalı düşünür Ivan Illich de, 1970’lerde tıp bilimi bu 

ilerlemeleri kaydederken acının halâ gerekli olduğuna inanmanın işlevsizliğinden 

329 Holy Bible, New International Version, NIV Copyright 1973, 1978, 1984, 2011 by Biblica, Inc., 
Genesis III: 16, To the woman he said,“I will make your pains in childbearing very severe;with 
painful labor you will give birth to children.Your desire will be for your husband, and he will rule 
over you.”, 98.  
Kitab–ı Mukaddes, Tekvin 2:4 ve 3:24’te Allah’ın Hz. Âdem ve Havva’ya bir ağacın meyvesini 
yasakladığı, fakat daha sonra yılanın Hz. Havva’yı, Hz. Havva’nın da Hz Âdem’i kandırdığı anlatılır. 
Allah’ın kınamasından dolayı da Hz. Âdem’in suçu Hz. Havva’ya attığı belirtilir: “Yanıma verdiğin 
kadın... o, ağaçtan bana verdi ve yedim.” Allah da, Hz. Havva’ya şöyle seslenir: “Zahmetini ve 
gebeliğini ziyadesiyle çoğaltacağım; ağrı ile evlat doğuracaksın; ve arzun kocana olacak, o da sana 
hâkim olacaktır.” 

                                                 



 253 

bahsederek, “anestezinin egemen olduğu bir toplumda acıya karşı koymaktan çok, 

ondan, ne pahasına olursa olsun kaçmak rasyonel gözüküyor. Fanteziyi, özgürlüğü 

ya da bilinci yok etse de acının empoze ettiği zorlamalardan kurtulmak akılcı 

gözüküyor”330 yorumunu yapmıştır. 

 

XXI. yy., acının ve ölümün yol açabileceği sorunlar karşısındaki 

yetersizliğimizin konu edildiği bir çağ olmaktan çok bir anlamda insanın yeniden 

doğuşunun kutsandığı bir çağdır. Günümüzde artık acı ve ölümün, konu dışı edildiği 

kahramanlık öykülerine yer vardır denebilir. Baudrillard’a göre de, günümüzde 

ölmek normal bir şey değildir. Düşünülmesi mümkün olmayan anormal bir 

durumdur ve ölüm karşısında her şey ve herkes zararsızdır. Kısacası asıl suçlu olan 

da suç işleyen de ölümdür. 331  Bu nedenle, geçmişte en değerli hatıralardan biri 

sayılan post-mortem fotoğrafların hafızaya olan katkılarını da anlamak çok güçtür. 

Ancak aynayı ters yöne çevirirsek, geçmişte de fiziksel acının dayanılmaz varlığı 

nedeniyle belgelenemeyen doğum fotoğraflarından bahsetmemiz olanaksızdı. Sonuç 

olarak günümüzde acı hafifletilmiş, ölüm oranı azaltılmış ve doğum anı 

ritüelleştirilmiştir. Bu ritüeli konu alan fotoğraflar ise hafızaya dair ikonik temsillere 

dönüştürülmüştür. Geçmişte ölüm, acı, ölümün acısı gibi durumlar paylaşılırken 

değerli olan post-mortem fotoğrafların albümlerdeki yerini bugün doğum fotoğrafları 

almıştır. Post-mortem fotoğraflar, artık sadece fotoğraf kuramları içerisinde ya da 

barındırdıkları anlamlardan habersiz olan XXI. yy. izleyicisinin şok olmuş bakışları 

altında simgesel niteliğini korumaktadır. Ancak ister doğum isterse ölüm fotoğrafları 

olsun fotoğraf söz konusu edildiğinde bütün fotoğraflar birer momento mori yani 

ölümü anımsamaktır. 

 
 

 
 

 
 

 

330 Bkz. (86), Breton, 157. 
331 Jean Baudrillard, Simgesel Değiş Tokuş ve Ölüm, Çev. Oğuz Adanır, 221. 

                                                 



 254 

5. ÇAĞDAŞ SANAT BAĞLAMINDA FOTOĞRAFA KONU OLAN ACI 

 

 

Önceki bölümlerde fotoğrafların bize neler gösterdiğine ve anlattığına ilişkin 

birçok soru, cevap ve önerme, acı konusu üzerinden seçilen fotografik ikonlar 

aracılığıyla kapsamlı bir biçimde irdelenmeye çalışıldı. Fotoğrafçı ile izleyici 

arasındaki ilişkilere dayalı aktarımlar, belgesel öyküler, öyküsel belgeler, 

fotoğraflarla hafıza arasındaki bağlara ilişkin çıkarımlarla birlikte insan varoluşunun 

önemli ögelerinden biri olan acıya dair ikonlaşmış fotoğraflar ve fotoğrafçılar temel 

alınarak çözümlemeler yapıldı. Bu bölümde ise fotoğrafın çağdaş sanat içindeki 

konumuna odaklanarak, bir fikir aracı olan fotoğraf aracılığıyla ikonlaşan sanatçılar 

ve yaratımları yine acı konusu üzerinden çözümlenecektir.  

 

Bu çalışmanın başından beri yinelenen minyatür “gerçek” saptaması, diğer bir 

ifadeyle fotoğrafın anlamının ikircikliği, gerçekle şüpheli ilişkisi, fotoğrafın çağdaş 

sanat içindeki konumu bağlamında bu bölümde daha da görünür hale gelmektedir. 

Bu nedenle fotoğraf felsefesi ve kuramının başvurduğu temel kılavuz metinlerden 

biri olan ve fotoğraf kuramcısı Susan Sontag tarafından da dikkat çekilen Antik 

Yunan filozofu Platon’a ait Platon’un Mağarası metniyle başlamak iyi olabilir. 

Böylece fotoğrafı hem minyatür “gerçek” olarak tanımlamanın nedenleri hem de bu 

tanımla birlikte fotoğrafın çağdaş sanat içerisindeki yeri daha da açık görünür hale 

gelecektir. Araştırmacı yazar Orhan Hançerlioğlu, “Düşünce Tarihi” isimli eserinde, 

Platon’un Politeia (Devlet) adlı yapıtında yer alan ünlü mağara alegorisini şu şekilde 

aktarır:  

 
İnsanlar bir duvarın önünde zincirlenmişlerdir. Işığı görmüyorlar. Çünkü ışığa 
sırtlarını çevirmişlerdir. Gerçekler, insanların sırtlarıyla ışığın arasından 
geçmektedirler. İnsanların gördükleri bütün şeyler, gerçeklerin kendileri değil, 
duvarda beliren gölgelerdir. Bu insanları omuzlarından tutup zorla ışığa 
çevirseydik, önce gözleri kamaşacak, gerçeği göremeyeceklerdi. Ama sonra, 
yavaş yavaş gözleri ışığa alıştıkça, gerçek sandıkları gölgelerin asıllarını, asıl 
gerçekleri görmeye başlayacaklardı. İşte sevgili Glaukon bu tasarımda, insan 
ruhunun akıl dünyasına çıkışını gör.332  

332 Orhan Hançerlioğlu, Düşünce Tarihi, 81-82. 
                                                 



 255 

Başlarken vurgulandığı gibi Platon’un Mağarası metni günümüzde fotoğraf 

felsefesinin de kurucu metinlerinden biri sayılmaktadır. Sontag, Platon’un mağarası 

metni ile fotoğrafı  ilişkilendirerek, bir yorum getirmiştir. Sontag’a göre fotoğrafın 

icadından sonra insanların Platon’un Mağarası’nda hâlâ bir tutsakmışçasına 

oturması kadar anlamsız bir şey yoktur. Günümüzde yaşamı deneyimlemek 

nesnelerin yerine görüntüleri, asıllar yerine suretleri üzerinden gerçekleşmektedir. 

İnsan ışığın görünür kıldığı sayısız nesne, yer, kişi ve olayın görüntüsüne artık 

doğrudan tanık olamasa bile sahip olabilecektir. Sontag’a göre görüntünün gücü 

kendi “gerçek”liğinden gelmektedir. Görüntüler Platon’un alegorik metninde olduğu 

gibi gerçeğin gölgeleri değil, bilinen gerçekleri gölgelere dönüştürebilecek kadar 

güçlü nesnelerdir. 333  Sontag’ın gerçeğin yerini görüntülere bıraktığı yönündeki 

vurgusu modernist hakikat fikrinin post-modern bir eleştirisi olarak gözükmektedir. 

Sontag, Platon’un Mağarası metninin fotoğrafla bağlantısını kurarak yorumlarken, 

fotoğrafın anlam katmanlılığına yani ikircikli söylemine de dikkat çekerek, şüphesiz 

olarak kabul edilen “gerçek”lerin yerine soru sormayı, kuşku uyandırmayı sağlayan 

görüntülerin “gerçek”lerini koyar ve görüntüler aracılığıyla temas edilen yeni 

“gerçek”leri minyatür gerçek334 olarak adlandırır.  

 

Sontag’ın vurguladığı ikircikli yapı, fotoğrafı “yalan”ın nesnesi olarak 

imlemek yerine, anlamın peşini bırakmayan kişisel bir dışavurum olarak görebilmeyi 

de mümkün hale getirir. Picasso’nun yaratıcı bir çalışmanın malzemesi olmakla ilgili 

söylediği, eğer bir güvercin yapacaksan önce boynunu burmalısındır.335 Fotoğrafın 

da konusu ile böylesi bir bağlantı içerisinde olduğunu söyleyebiliriz. Fotoğraflar 

aracılığıyla ele alınan konular da yaratıcı bir çalışmanın malzemesi olarak 

müdahaleye açıktır ve belki de bu yüzden fotoğraf çeken kişi acı, hüzün ve ölüm gibi 

konuları kişisel düşünme pratiğine yansıtarak ifade eder. Ayrıca her defasında aynı 

konulara dair faklı öyküler kurgulanabilir. Kurgulanan kişisel öykülerin taşıdığı 

ikircikli söylemlere rağmen bugün yine de Platon’un mağarasındakine benzer bir 

tutsaklık durumunun da yaratılmadığını söylemek mümkündür. Fotoğraflar, ışığın 

333 Bkz. (24), Sontag, 197. 
334 A.g.k., 21. 
335 Bkz. (65), Berger, 108. 

                                                 



 256 

aydınlattığı şeylerin seçimler doğrultusunda yansıtılan bilgilerini içeriyor olsalar da, 

sonsuz bir araştırma iştahıyla her defasında nesnesinden bir adım daha uzaklaşılarak, 

farklı deneyimleri de mümkün kılarlar. Fotoğraflar “gerçek” bilginin sağlayıcısı 

değillerdir ancak düşünmeye dair itici güç sağlayıcıları arasında yer alırlar. 

 

Fotoğrafın icadıyla birlikte birçok alanda olduğu gibi sanatta da yeni arayışlar, 

yeni konular ve sanatın izleyici ile buluşma koşulları hızlı bir değişime uğramıştır. 

Ayrıca sanatçının da, fikirlerini ele geçiren konuları fotoğraflar aracılığıyla tasvir 

ederken giderek özgürleşmesi mümkün olmuş ve fotoğraflar aracılığıyla sanatsal 

üretiminin olanaklarını genişleten sanatçı, daha öncesinde fazla sorgulayamadığı 

konular hakkında pratik etmeye başlamıştır. Bu çalışmanın konusu olan acı 

üzerinden incelediğimizde de, geçmişte insanın ele almayı bile düşünemeyeceği 

konular, sanatçı duyarlılığıyla hem görünür hem de aktarılır olmuştur. Fotoğraf son 

tahlilde, konular ve kavramlar hakkında yaratıcı bir sanat ürünü ortaya koyan kişi 

için, anlam üretimine katkı sağlayan bir araçtır. 

  

Ayrıca fotoğraflar daha önce gösterilmeyen görüntüleri gösterebildikleri gibi, 

zaten var olan görüntülerin içerisinden o ana dek farkına varmadığımız bir 

duygunun, bir sorunun açığa çıkmasını da sağlayabilir. Bu anlamda da fotoğraflar 

karşısında yaşadığımız deneyimler birbirinden çok farklıdır. Portekizli şair ve ressam 

Fernando Pessoa’nın Huzursuzluğun Kitabı’nda vurgu yaptığı konu günümüzde artık 

eski ahlak anlayışının estetik dışavurumlara dönüştüğü, toplumsal olan her algının da 

yerini bireysel algılara bıraktığıdır. 336  Yaşadığımız çağda, Pessoa’nın tarif ettiği 

duruma sanat bağlamında görüntü de katkıda bulunmaktadır ve bu üretim fazlasıyla 

kişiselliklerden beslenir. Ayrıca hem fotoğrafı çeken kişi, hem de izleyen kişi kendi 

bakışına göre farklı anlamlar üretebilir. Bu nedenle bu bölümde çağdaş sanat 

bağlamında fotoğrafa konu olan acı üzerinden, üretilen bireyselliklerle birlikte 

yoğunlukları farklı olan ikonografik çözümlemelere yer verilecektir.  

 

 
 

336 Fernando Pessoa, Huzursuzluğun Kitabı, Çev. Saadet Özen, 280. 
                                                 



 257 

5.1 Post-modern Süreçte Fotoğrafın Dili ve Acının Tercümeleri 

 

Çağdaş sanatın tanımı yapılırken genellikle Modern sanat ardılı olarak kabul 

edilen ve Post-modern sanat görüşü sürecine bağlı olarak gelişen bir yapı imlenir. 

Buna karşın post-modern sürecin geride bırakıldığı günümüzde, sanat çalışmalarını 

betimlerken kullanılan çağdaş sanat kavramı da hâlâ geçerliliğini korumaktadır. 

Sanat tarihçisi ve eleştirmen Ali Artun ile Nursu Örge’nin editörlüğünde Türkçeye 

çevrilen Çağdaş Sanat Nedir? adlı kitabın sunuşunda Artun ve Örge çağdaş sanatı 

şöyle yorumlarlar: 

   
Tarihsizliği ifade eden “çağdaş sanat”ın ne anlama geldiği konusunda tarihçiler 
yıllardır tartışıyor. Şimdilik “çağdaş sanat”ın, modern sanatın sonuna işaret eden 
bir kavram olduğu üzerinde uzlaşılmış gibi. Bir de bu kavramın, şimdiki 
zamanda olup biten bir hadise yerine, bir döneme karşılık geldiği ve bu dönemin 
de küresellik olduğu konularında herkes hemfikir. Çağdaş döneminde sanat, 
iletişime ve finansa evrilerek modernizme ve avangarda son veriyor; hatta 
modernizm pastişi olarak tanımlanan postmodernizme de. Zamanımızda sanatın 
gösterdiği bir hakikat var, o da piyasa. Yani bir anlamda “çağdaş sanat” sanatın 
sonunun sanatı. Ama bir ihtimal, bize yeni yeni hakikatler, kehanetler ifade 
edecek bambaşka bir başlangıcın sanatı. İşte bu ihtimal, çağdaş sanat üzerine 
tartışmalarda, onu yalnızca hegemonik bir teslimiyet ortamı gibi görülmekten 
kurtararak, çağdaş bir eleştirelliğin, siyasallığın arayışına dönüştürüyor. Giorgio 
Agamben’in belirttiği gibi, belki de “çağdaşlık” demek eleştirellik demektir.337   
 

Artun ve Örge’nin yorumunda da görebileceğimiz gibi özellikle yaşadığımız 

dönemde çağdaş sanat kavramı ile ilgili geçerli kesin bir tanım sunmak zor olabilir. 

Ancak belki de İtalyan düşünür Giorgio Agamben’in belirttiği gibi çağdaşlık 

eleştirellik olarak ele alındığında, çağdaş sanat kavramının günümüzde de 

kullanılmaya devam etmesi anlaşılır hale gelecektir. Agamben, çağdaşlık 

konusundaki tanımını şu şekilde genişletir:  

 
Şu halde çağdaşlık, kişinin, bağlı olduğu ve aynı anda mesafeli durduğu 
zamanıyla arasındaki tekil ilişkidir; daha açık biçimde bu öyle bir ilişkidir ki 
zamana bir ayrılma ve anakronizm aracılığıyla bağlanılır. Dönemleriyle fazlaca 
çakışan, onunla her noktada mükemmelen buluşan kimseler çağdaş değildir; 
çünkü tam da bu yüzden onu görmeyi başaramaz, bakışlarını onun üzerinde 
tutmayı beceremezler.338  

337 Ali Artun-Nursu Örge, Çağdaş Sanat Nedir? Modernlik Sonrası Sanat, Edt. Ali Artun-Nursu 
Örge, Çev. Özge Çelik-Elçin Gen-Suna Kılıç- Kemal İz- Ayşe H. Köksal- Zeynep Baransel- Nursu 
Örge, sunuş. 
338 A.g.k., 43. 

                                                 



 258 

Bu yorumlarla da desteklenebileceği gibi çağdaş olan kişiyi dönemi içerisinde 

ve dönemine dair eleştirel bir bakış açısı kazanmış kişi olarak tanımlayabiliriz. Bu 

anlamda günümüze dek gelen ve modern sanat sonrası geniş bir tarihsel süreci tarif 

etme çabaları altında ezilen çağdaş sanat kavramını bu çalışma içerisinde hangi 

dayanak noktasına göre ele alacağımız da netlik kazanır. Çağdaş sanat bağlamında 

özellikle vurgu yapılan 1960 sonrası yıllar, görüntü dilinin sanat içerisinde eleştirel 

bir metne dönüşmeye başladığı ve aynı zamanda da sanatta post-modern esprilerin 

yayıldığı yıllar olarak fotoğrafa geniş ölçüde etki etmiştir. Bu etki, fotoğraf 

terminolojisi içinde “çağdaş fotoğraf” adıyla yeni bir tanım alanının oluşumuna katkı 

sağladığı gibi “belgesel fotoğraf” da dâhil olmak üzere fotografik bakış açılarının 

genelinde değişime yol açtığı söylenebilir. Bu nedenle bu bölümde, çağdaş sanat 

bağlamında özellikle 1960 sonrası etkileri görülmeye başlayan ve 1980’lerin 

başından itibaren de bugünkü anlamına kavuşan post-modernizmin fotografik dil 

üzerindeki etkileri incelenecektir.  

 

Kuramcı ve akademisyen Nesrin Kale post-modern söylemi şu şekilde 

tanımlar: 

 
Genel geçerlik iddiası taşıyan önermelerin reddedilmesi, dil oyunlarında, bilgi 
kaynaklarında, bilim adamı topluluklarında çoğulculuğun ve parçalanmanın 
kabul edilmesi, farklılığın ve çeşitliliğin vurgulanıp benimsenmesi, gerçeklik, 
hakikat, doğruluk anlayışlarının tartışılmasına yol açan dilsel dönüşümün 
yaşama geçirilmesi, mutlak değerler anlayışı yerine yoruma açık seçeneklerle 
karşı karşıya gelmekten çekinmemek; korkmamak; güvensizlik duymamak 
gerçeği olabildiğince (sonsuz) yorumlamak, belli bir zaman ve mekân 
sözcüklerini kullanmak yerine gerçekliği kendi bütünlüğü özerkliği içinde 
anlamaya çalışmak, insanı ruh beden olarak ikiye bölen anlayışlarla hesaplaşmak, 
tek ve mutlak doğrunun egemenliğine karşı çıkmak. Bu söylemde artık önemli 
olan “hakikat/doğru nedir?” sorusu değil, hakikatin/doğrunun nasıl kurulduğu 
sorusudur ya da önemli olan daha doğru bilginin araştırılması değil yeni 
doğruların oluşturulmasıdır. Genel ahlaksal anlayışlar, ilkeler artık geçerliliğini 
yitirmiştir; ahlaksal normların kaynağı yaşanan koşullardır; çağın, zamanın 
gerekleridir.339 

 

Kale’nin de tarif ettiği gibi post-modernizm, çoğunluğa ait genel geçer kabul 

edilen söylemlerin yıkılarak yerine kişisel söylemlerin inşa edildiği, konular 

339 Nesrin Kale, Modernizmden Postmodernist Söylemlere Doğru, Doğu Batı Düşünce Dergisi; 
Dünya Neyi Tartışıyor?; Yeni Düşünce Hareketleri 2, 35-36. 

                                                 



 259 

hakkında önerilen mutlak doğru ve yanlışların şüpheyle yeniden sorgulandığı, koşul 

ve durumların tartışılmasının önem kazandığı bir süreçtir. Kısacası post-modernizm 

dönemi, “çağdaş” olarak tarif edilen kişisel ve eleştirel bilincin doğmasıyla birlikte 

sanat da dâhil olmak üzere birçok düşünsel alanda yeni pratiklerin kazanıldığı bir 

dönem olarak tanımlanabilir. Bu süreç içerisinde modernizm sonrası sanat algısı da 

önemli değişimlere uğrayarak kişisel farklılıkları daha fazla kapsar hale gelmiştir. 

Buna bağlı olarak post-modern sanatta daha önceki dönemlere ait ne varsa 

sorgulanmaya başlamış, o güne dek sanatın konusu ya da malzemesi olarak 

düşünülmeyen ve kabul edilmeyen birçok şey bu yeni sanatın içine dâhil edilmiştir. 

Sanatta da mutlak doğrular yıkılmaya başlamış, “gerçek” söylemleri 

minyatürleşmiştir. Ayrıca insan yaşamına ilişkin dinî, siyasi, toplumsal, duygusal 

konuların büyük kısmı sanatın konusu haline gelirken, günlük yaşam içinde 

kullanılan bütün materyaller de sanatçının ifade aracı olmuştur.  

 

Fotoğrafın, geleneksel ve kuralcı teknik altyapısından bir anlamda arındırılarak 

çağdaş sanat pratiği içine dâhil edilmeye başladığı post-modernizm sürecinde, 

fotoğraf aracılığıyla ele alınan konuların da farklı tercümeleri mümkün hale gelmiştir. 

Özellikle post-modern süreçte ele alınan savaş, acı, ölüm, ahlak, toplum, siyaset, din, 

kimlik, ırk gibi konular üzerine yapılan fotografik çalışmaların modernizmin bakış 

açısından sıyrılarak daha özgür, bireysel ve kavramsal bir kurguyla ön plana çıktığını 

söyleyebiliriz. Bu değişimin etkilerini daha açık tanımlayabilmek için, post-modern 

süreç içinde yer alan ve fotografik dilin belirgin ölçüde kullanıldığı bazı sanat 

akımlarını tanımlamak gereklidir. Pop-Art, Kavramsal Sanat ve Yeni Kavramsalcılık 

olarak sıralayabileceğimiz post-modern sanat akımlarının görüntü dili ile kurduğu 

bağ aynı zamanda yeni bir görsel alanın ve yeni ikonik görsel dilin doğuşuna da 

kaynak oluşturmuştur. Ayrıca, Amerikalı XX. yy. sanatı kuramcısı John Rajchman’a 

göre, “görsel sanatları geleneksel olarak sınıflandıran hatları aşan bu rol, sanatlar 

arasında yeni bir kesişme ve deney alanı açıyordu.” 340  Bu nedenle öncelikle 

değişimin sağlayıcısı olarak görülebilecek sanat akımlarının kısa tanımlarını yaparak 

devam etmek konuya açıklık getirmek bakımından yararlı olacaktır. 

340  Bkz. (337), Artun-Örge, 28. 
                                                 



 260 

  Pop Art akımı 1950’lerin ortasından itibaren İngiltere’de başlayan 50’lerin 

sonunda Amerika’da popülerlik kazanan bir çağdaş sanat akımıdır. Popüler kültür 

içinde yer alan reklam, haber gibi görüntüler de dâhil olmak üzere eski sanat 

geleneklerine meydan okuyan bir akım olduğunu söyleyebiliriz. Bu akım içinde yer 

alan yaratımlarda bazen görüntüler bilinen bağlamından kopartılırken, bazen de 

ilgisiz gibi görünen materyallerle kombine edilir. Pop Art içerisinde reklam, çizgi 

roman, fotoğraf, video ve etnik kültürel nesneler gibi kitle kültürünün malzemesi 

olabilecek birçok şey yaratımın malzemesidir. Aynı zamanda mekanik yeniden 

üretim ve çoğaltma teknikleriyle de bağlantılı olduğu için kitch estetiğin yeniden 

gündeme geldiği post-modernizm içinde genellikle post-modern sanat anlayışını 

önceleyen bir hareket olarak kabul edilir.341 

  

1960’lardan itibaren post-modern süreç içerisinde bir sanat hareketi olarak 

yayılmaya başlayan Kavramsal Sanat ise, sanatçının kavram ve düşünceleri 

doğrultusunda fikirler üreterek bu fikirleri uygunluğuna göre belirlediği 

medyumlar 342 aracılığıyla izleyiciye aktarabilmesi olarak açıklanabilir. İlk olarak 

1960'ların başında Amerikalı düşünür ve avangart müzisyen Henry Flynt tarafından, 

Fluxus343 hareketinin içinde Kavram Sanatı olarak ifade edilen akım, 1970'lerden 

itibaren  Kavramsal Sanat adını almış ve 70’lerin sonuna doğru da  bu bağlamda çok 

sayıda eser üretilmiştir. Özellikle performans, buluntu nesne, yazı, fotoğraf, film ve 

video aracılığıyla görünür hale gelen Kavramsal Sanat yaratımlarının önceliği fikir 

ve anlatıdır, dolayısıyla sanatçı bu iki gerek şartı sağladığı koşulda yaratımı için 

herhangi bir medyumu seçmekte de özgürdür.  

 

341 Sylvia Harrison, Pop Art and the Origins of Post-Modernism. 
342 (isim) -  Latince kökenli “medium” kelimesi aracı, vasıta anlamına gelmektedir. Sanatta "medium", 
sanatçının eserlerini üretirken kullandığı aracı materyallere atıfta bulunur. 
http://arthistory.about.com/cs/glossaries/g/m_medium.htm  Türkçeye medyum olarak direk çeviriyle 
geçirilmiştir.  
343  Fluxus hareketi 1960’ların başında New York’da birçok sanatçı ve bestecinin katılımı ile 
Amerikalı besteci ve düşünür John Cage’in “anti-sanat” ve Litvanya kökenli Amerikalı sanatçı 
George Maciunas’ın “anti-genel estetik” başlıkları altında gelişmiştir. Fluxus Paris, Kopenhag, 
Amsterdam, Londra ve New York’da birçok festivalde sergilenmiştir ve avangart performanslarıyla 
sokaklara taşmıştır. Bu dönem içerisinde yer alan sanatçıların çoğu; Joseph Beuys, Yoko Ono, Nam 
June Paik de içlerinde olmak üzere, Fluxus hareketinin bir parçası olmuştur. Halâ devam etmekte olan 
bu hareket, sanatın ne olduğuna dair tanımlamaların açılımında önemli bir rol oynamaktadır.  

                                                 

http://arthistory.about.com/cs/glossaries/g/m_medium.htm


 261 

Amerikalı kavramsal sanatçı Sol LeWitt, 1967 yılında yayınladığı Paragraphs 

on Conceptual Art (Kavramsal Sanat Üzerine Paragraflar) adlı makalede kavramsal 

sanatı şu şekilde tanımlamaktadır: “Kavramsal Sanat’ta fikir veya kavram, sanat 

eserinin en önemli kısmıdır... tüm planlamalar ve karar almalar önceden yapılır ve 

fikrin uygulamaya geçirilmesi ikinci planda kalır. Fikir, sanat yapan bir makina 

haline gelir.”344 Ayrıca LeWitt, kavramsal bir sanat eseri ancak fikir iyiyse iyidir gibi 

ifadelerle Kavramsal Sanat akımında fikrin önemini makale boyunca defalarca 

vurgularken, işini görsel olarak çekici kılıp kılmamak tamamen sanatçıya kalmıştır 

ifadeleriyle de medyumun Kavramsal Sanat içerisindeki konumunu belirler. 

LeWitt’e göre, Kavramsal Sanat izleyicinin gözüne hitap etmekten çok beynine hitap 

eder.345  

 

Amerikalı kavramsal sanatçı Joseph Kosuth da Art After Philisophy (Felsefe 

Sonrası Sanat) isimli kitabında Duchamp346’dan sonra doğası gereği yapılan her türlü 

sanatın Kavramsal Sanat olduğunu söylerken bundan sonra sanatın sadece kavramsal 

olarak varolabileceğini belirtir. Ayrıca Kosuth estetiği sanattan ayırmanın gereğini 

vurgulayarak, estetiğin sanatın aksine genel kanılarla ve beğenilerle bağlantı 

kurduğunu vurgular.347  

 

1980’lerden itibaren yaygınlaşan Yeni Kavramsalcılık akımında ise, Kavramsal 

Sanat akımının içeriği genişletilerek ayrımcılık, şiddet, merkezi otorite gibi 

toplumsal konularla ilgili eleştirel üretimler yapılmaya başlamıştır. Sanat tarihçi ve 

eleştirmen Ahu Antmen Yeni Kavramsalcılık akımını şu şekilde tanımlar: 

 
Yeni kavramsalcılık, sanatsal nesneden çok toplumsal anlama odaklanan, 

cinsiyet ayrımcılığından ırk ayrımcılığına, medya eleştirisinden sanat 

344 Sol LeWitt, Paragraphs on Conceptual Art,1. 
345 A.g.k., 1-2. 
346 Marcel Duchamp, Fransız ressam, heykel sanatçısı ve yazardır. Duchamp, XX. yy başlarında, 
plastik sanatlarda meydana gelen devrim niteliğindeki dönüşümün tanımlanmasında önemli etkileri 
olan bir sanatçıdır.http://www.moma.org/collection/artist.php?artist_id=1634 Duchamp “ retinal göz” 
tanımı yaparak, dönemi içerisinde yaşamış olan birçok sanatçının eserini reddederken nedenini 
bunların yalnızca göze güzel gözükmesi olarak açıklamıştır. Bu anlamda Duchamp gözün yerine 
düşünceyi/aklı koymak istemiştir. http://www.metmuseum.org/toah/hd/duch/hd_duch.htm. 
347 Joseph Kasuth, Art After philosophy I-II, Edt. Gregory Battcock, 76- 80. 

                                                 

http://www.moma.org/collection/artist.php?artist_id=1634
http://www.metmuseum.org/toah/hd/duch/hd_duch.htm


 262 

kuramlarının eleştirisine uzanan, özünde belli güç ilişkilerinin şekillendirdiği 

toplumsal kodları irdeleyen sanatçının pratikleriyle şekillenmiştir. Toplumsal 

zeminde yaygınlık kazanmış stereotiplerin, klişelerin, alışkanlıkların, değer 

yargılarının gizlediği alt anlamları adeta ‘okumaya’ yönelen postmodern 

sanatçılar, toplumsal düzeni belirleyen göstergeler sistemiyle oynamayı, onları 

sahiplenerek, kendine mal ederek dönüştürmeyi, bildik imgelerden yeni anlamlar 

yaratarak bir sorgulama sürecinin kapılarını aralamayı amaçlamışlardır.348 
  

Bu tanımlardan sonra fotoğrafın post-modern süreçte çağdaş sanat içindeki 

yerini ve kavramsallığını ele almak, bu çalışmanın ana konusunu ve eksenini açığa 

çıkarabilmek adına önemlidir. Daha önce de belirtildiği gibi post-modern süreçte, 

özellikle de Yeni Kavramsalcılık akımıyla birlikte, fotoğrafın sanat içerisindeki 

konumu da farklı bir yöne evrilir. Aslında fotoğrafçının fikir öncelikli kurgusal 

çalışmalar üretmesi fotoğrafın icat edildiği ilk yıllardan itibaren gözlemlenebilecek 

bir durumken post-modern süreçteki yapı bundan tamamen farklıdır diyebiliriz. 

 

 Fransız fotoğrafçı Hippolyte Bayard’ın 1840 yılına ait oto-portresi Drowned 

Man (Boğulmuş Adam), Amerikalı fotoğrafçı Fred Holland Day’in 1898 tarihli The 

Seven Last Words (Son Yedi Söz) isimli çalışması, İngiliz fotoğrafçı Julia Margaret 

Cameron’un 1860’lı yıllardan başlayarak çektiği Victoria dönemi portreleri ve 

İsveçli fotografçı Oscar Gustave Rejlander’in 1863 tarihli Two Ways of Life (Hayatın 

İki Yolu) 349  adlı fotoğrafı, fotografçının fotoğraf makinasını bir medyum gibi 

kullanırken fikirlerini ön plana çıkardığına dair örnek oluşturabilecek resimsel 

fotoğraflardır. Yine de, fotoğrafın kavramsal olarak betimlenmesi, kavramsal sanat 

akımının doğup güçlendiği 1960’lı yıllar ve sonrasında üretilen fotografik 

çalışmalarla bağlantı kurulmasına karşılık gelmektedir.  

 

348 Ahu Antmen, 20. Yüzyıl Batı Sanatında Akımlar*, 277.  
349  Özellikle bu çalışmanın resimle birleşik tekniği, tartışmalara yol açmıştır. Dönemi içinde 
fotoğrafın “mekanik” bir medyum olduğunu düşünenlerce uygunluğu tartışılmış ve bir sanat 
kompozisyonuna uygun biçimde sahnelenmesi eleştirilmiştir. Bu eser, fotoğraf çekmekten çok 
fotoğraf yapmak olarak görülmüş ve 19. yy.’da popüler olan Tableaux Vivant (Yaşayan Tablo) 
geleneğinin bir parçası olarak tarihe geçmiştir. Rejlander nihai olarak 1863 yılında Güney İngiltere 
Fotoğraf Birliği’ni adres göstererek bu teoriyi kabul ettiğine dair “An Apology for Art-Photography” 
(Sanat Fotoğrafı İçin Bir Özür) isimli bir metin yayınlamıştır. http://albumen.conservation-
us.org/library/c19/rejlander.html. 

                                                 

http://albumen.conservation-us.org/library/c19/rejlander.html
http://albumen.conservation-us.org/library/c19/rejlander.html


 263 

Fotoğrafın erken dönemine ait fikir öncelikli kurgusal çalışmaların, kavramsal 

olarak değerlendiremeyişinin üç temel nedeni olduğu söylenebilir. Bunlardan ilki, 

plastik sanatların fotoğrafın sanat değerini henüz kabul etmemiş olması, yani 

fotoğrafın sanat olarak kabul görmemesidir. İkincisi ise, Rejlander’in örneğinde 

görülebileceği gibi fotoğraf sanatı diye ayrı bir alan içerisinde tanımlanan fotoğraf 

anlayışının içine başka medyumlar kullanarak üretilen çalışmaların dâhil edilmemesi 

ve bu üretimin fotoğraf çekmek değil fotoğraf yapmak şeklinde değerlendirilerek, 

anlaşılamamasıdır. Ayrıca en önemlisi de yukarıda örnek olarak verilen çalışmalar, 

fotoğraf tarihi içerisinde yer alan başka birtakım örnekler eklenerek çoğaltılabilir 

olsa da 1960’lar sonrasında olduğu gibi kavramsal sanat akımlarının gelişimini 

kapsayan bütünsel bir süreci, toplu bir hareketi ve “çağdaşlık” tanımını 

karşılamamaktadır. Bu nedenle, 60’lı yıllara kadar fotografik bağlamda üretilen 

kurgusal çalışmaların, kesintili zaman dilimlerinde ve görece az olarak, üretildikleri 

dönemlere dair farklı bakış açılarını temsil ettikleri söylenebilir.  

 

1960’lı yıllardan itibaren yaygınlaşan kavramsal sanat akımlarının bütünsel ve 

sistemli işleyişi dolayısıyla fotoğrafın sanat içindeki konumuna etki ettiği gibi, 

fotoğrafın kendi içindeki fikirsel ve teknik alışkanlıklara da faklı bir yön verdiğini 

söylemek mümkündür. Günümüzde çağdaş fotoğraf olarak da tanımlanan fotografik 

çalışmalarda, tıpkı kavramsal sanat akımlarında olduğu gibi fikir ön plandadır ve bu 

nedenle fotoğrafın medyumu olan fotoğraf ekipmanlarının önemine ve teknik 

mükemmellik kriterlerine daha az başvurulmaktadır. Bu anlamda belirtilmesi 

gereken, kavramsal sanat akımlarının tıpkı genel anlamda sanatçıyı özgürleştirdiği 

gibi fotografçıyı da özgürleştirdiğidir.  

 

Sanayileşme sonrası üretim ve tüketimin artması ve zaman algısının değişen 

dünya dinamiğiyle birlikte hızlanması, bilindiği gibi “yeni dünya” görüşünü 

doğurmuştur. Bu durum, sanatçının ahlak, toplum, siyaset, din, kimlik, ırk ve daha 

birçok konu üzerinde düşünebilmesine de yol açmıştır. Bu yeni düşünme pratiği, 

kavramsal sanat akımlarının doğuşuna dair etkiler barındırırken, sanatçının da 

yaşama dair konular üzerine olan genel yargılardan uzaklaşarak, konuları kişisel 

dışavurumlarla ele alma yöntemini hazırlamıştır. Bu nedenle, çalışmalarında seçtiği 



 264 

konulardan, bu konuları ele alış biçimine kadar sanatçının kararlarına göre 

düzenlenen yaratım sürecini, sanatçının özgürleşmesine dair bir gösterge olarak 

nitelemek yanlış olmayacaktır. Sonuç olarak, bir eser üretirken fikir ve tekniğin 

sahibi ve uygulayıcısı olan sanatçı, tüm medyumları kullanırken özgürdür. Bu 

açıklamalardan sonra başa dönersek, fotoğrafçının da post-modern süreç içinde 

ürettiği çalışmalarla birlikte fotoğrafta estetik ve teknik kriterlerin üstün değer olarak 

görüldüğü anlayıştan uzaklaşarak özgürleştiğini söyleyebiliriz. Bu anlamda 

özgürleşen fotoğrafçı için ise sıklıkla kullanılan terim “fotoğrafı kullanan sanatçı” 

iken, fotoğraf üretim biçimi ise “fotoğraf yapmak” şeklinde betimlenmektedir. 

İngiliz kavramsal sanatçı ve kuramcı Victor Burgin, bu yeni süreçte fotoğrafın 

kullanımı üzerine düşündüklerini şu sözlerle ifade etmektedir:  

 
Aygıt üzerine saf teknolojik terimlerle düşünebilirsiniz: Fotoğraf çekmek, çok 
sayıda seçeneği (odak düzeyi, deklanşör hızı, açıklık [diyafram], çerçeveleme, 
açı ve benzeri) denemek anlamına gelir ve yapıtın “içeriği” bu seçenekler 
içinden yaptığınız tercih ve söz konusu seçenekleri yapılandırma biçiminiz olur. 
Bu tutumun kökleri Greenbergci modernizmdir. Ya da fotoğrafın, objektifin 
önündeki dünyaya dair bir bakış açısının yanılsamasını sunmak için icat edildiği 
gerçeğini kabul ederek başlayabilirsiniz ki, bu aynı zamanda temsil ve anlatı 
üzerine düşünmeye teşvik edecektir. Benim tercihim bu yöndedir.350 

 

Yukarıdaki tanımların izinde, bugün çağdaş sanat içinde yer alan ve 

günümüzde ikonik değeri olan fotografik örnekler, sanatçı performanslarının kendisi 

haline gelmektedir. Günümüzde fotoğraf kullanarak kavramsal işler üreten sanatçılar, 

daha önce de değinildiği gibi daha çok insan yaşamına dair ahlak, toplum, siyaset, 

din, kimlik, “ırk”, toplumsal cinsiyet ve hafıza gibi konular üzerine 

odaklanmaktadırlar. Bu konuları ele alış biçimleri ise genellikle eleştireldir. Bu 

nedenle, konular etrafında huzursuz bir duyarlılıkla gezinirken ürettikleri çalışmalar, 

yazınsal bir eleştiri metni gibi de okunabilir. Kişisel duyarlılıklarla belirlenen 

konulara dair acı, sıkıntı, üzüntü, huzursuzluk gibi duygularını kavramsal ve eleştirel 

bir dille ifade eden sanatçıların fotografik işleri, bu çalışmanın konusuyla ilişki 

kurduğu için incelenmeye değerdir. Bu anlamda ilk olarak post-modern sürecin de 

başladığını kabul edebileceğimiz 1960’ların başında fotografik ve görsel çalışmalar 

üreten Amerikalı sanatçı Andy Warhol’u örnek verebiliriz. 

350 Bkz. (123), Bate, 210. 
                                                 



 265 

Bir görsel sanat akımı olan Pop Art’ı temsil eden önemli bir figür olarak 

tanınan Warhol’un çalışmaları, haber ve reklam kültleriyle, şöhret kültürünü bir 

araya getiren yeniden üretimlerdir. Warhol’un 1960’lı yıllar boyunca ürettiği bu  

çalışmalarda kopyalayarak kullandığı görüntülerin birçoğu, II. Dünya Savaşı yıllarını 

takiben ana akım medya aracılığıyla pompalanmış kitle kültürüne ait ikonlardır. 

Coco-Cola şişesinin marka görüntüsü, Marilyn Monroe’nun portresi, Jacqueline 

Kennedy’nin Kennedy suikastı sonrası kederli görüntüsü bunlardan birkaçıdır. 

Warhol’un kopyalayıp çoğaltarak hazırladığı bu çalışmalar, popüler kültürün 

görüntüleri aşırı kullanımına ve bu yolla olayların, kişilerin ve nesnelerin 

değersizleştirmesine bir eleştiridir. Tanınmış kişi, olay ve markanın çoklu 

görüntülerle yeniden üreten Warhol, popüler kültürün değersizleştirme mitini 

aşırılaştırarak yeni bir protest dil yaratmıştır.  

 

Warhol’un, yeni dünya görüşü seri üretim mantığının yüzeyselliği ile örtüşür. 

Bağlamından ve önceki işlevinden uzaklaştırılarak dönüştürülen bu görüntüler, bir 

tür kod sistemi gibidir. Bu yeni kod sistemine göre gördüklerimiz, yeniden üretimde 

kullanılan görüntülere değil, tümden içeriğe dair çağrışımlara yol açarak, kitle 

kültürü içindeki ikonik kullanımların sorgulanmasına neden olurlar. Bu da popüler 

kültürün görüntüleri kitlelere ulaştırma ve dayatma stratejisine ayna tutarak 

maskesini düşürmek şeklinde okunabilir. Bu çalışmalar arasında yer alan 

görüntülerden biri de Death and Disaster (Ölüm ve Felaket) serisinde yer alan atom 

bombası görüntüsüdür. 

 

 

 
 

 
 

 
 

 

 
 



 266 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
         Fotoğraf 5.1: Andy Warhol, Atomic Bomb (Atom Bombası), ipek baskı,  
         1965  

 

Warhol, bu görüntüyü popüler, güncel kullanımından uzaklaştırarak sanat dili 

üzerinden ifade eder. Warhol’un çalışmasına kaynak olan görüntüler 6 ve 9 Ağustos 

1945 tarihlerinde, II. Dünya Savaşının bitimine yakın Amerika’nın Japonya’ya 

düzenlediği nükleer saldırılar sırasında çekilmiştir. Önce 6 Ağustos’ta Hiroşima’ya, 

9 Ağustos’ta da Nagazaki’ye atılan bombalar sonucu yüzbinlerce kişi hayatını 

kaybetmiştir. Ancak belki daha da önemlisi de tarihte ilk ve son kez yapılan bu 

saldırının uzun vadede Japon toplumu üzerinde genetik bozulmalara yol açmış 

olmasıdır. Bugün hâlâ etkileri devam etmekte olan saldırı, bu nedenle tarihe en 

büyük yıkımlardan biri olarak geçmiştir. 

  

 



 267 

 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
     Fotoğraf 5.2: Atomic Bomb (Atom Bombası), soldaki fotoğraf Necessary Evil tatbikat uçağı                                                                                           
      görüntüsü, Hiroşima, 6.8.1945/sağdaki fotoğraf  Charles Levy, Nagazaki, 9.8.1945 

 

Warhol, özellikle Death and Disaster (Ölüm ve Felaket) serisinde medyanın 

bir kanıt niteliğinde tekrar tekrar gösterdiği görüntüler nedeniyle olayların içinin ne 

kadar boşalabildiğine dikkat çekmeye çalışır. Çok önemli bir tarihsel olayı temsil 

eden atom bombası görüntüsü gerçekten de medya ve yayın organları aracılığıyla 

tüm dünyaya sayısız kere servis edilmiştir. Bir süre sonra olayın kendisinden daha 

çok doğada yetişen bir mantarın görüntüsüyle özdeşleştirilebilecek bu görüntüler, 

nesiller boyu tanınır olmuş ve ikonlaşmıştır. Warhol, aslında tam da bunu 

sorgulamaktadır.  

 

Fotografik baskı tekniği kullanarak ve canlı renkler ekleyerek çoğalttığı bu 

görüntüleri medyanın yarattığı doygunluğun bir tezahürü ve eleştirisi olarak 

düşünebiliriz. Warhol’un sanatı popüler kültürün yarattığı yoksunluk hissine karşı bir 

tepkidir ve bu anlamda moral değerlerin yozlaştırılmalarını da sorgulayan bir fikir 

altyapısı mevcuttur. Ancak Warhol’un sanatı da eleştiride bulunduğu popüler kültür 

sürecine dâhil olduğu için hızla kitlelere yayılmış ve popülerleşerek ikonlaşmıştır. 

Aslında bu durumun post-modern süreçte moral değerlere yönelik  yapılan toplumsal 

sanat eleştirileri için bir tuzak olduğunu düşünebiliriz. Kültür, ulus, ırk, toplumsal 

cinsiyet tartışmalarının ve sıcak gündem konularının toplumsal sanatın konusu olarak 

yaratıcı çalışmalar içerisinde tekrar edilmesi, bir kod sistemi oluşturur. Bu kod 



 268 

sistemi tıpkı günlük haberlerde olduğu gibi, gündemin sanat izleyicisine ve 

eleştirmenine bir an önce ulaşmasına, kolayca tanınabilir olup, yaygınlaşmasına, 

ikonik olarak kalıcılığının sürdürülmesine yardımcı olur. Bu durum bir yandan 

medya aracılığıyla dayatılan haber fotoğraflarının tüketilmesine dair stratejik planın 

taklidi gibidir. Bu ise, eleştirilen tüketime dair yaptırım modeline uyum sağlama 

tehlikesini barındırır. Alman estetik kuramcısı Walter Benjamin, fotoğrafın 

görünümler aracılığıyla mit yaratmaktan ziyade görünümlerin “maskesini 

düşürmekle” ilgili olması gerektiğini düşünür. 351 Ancak bu çalışma içerisinde de 

ortaya koyulduğu gibi fotografik görüntünün tam tersi bir işlevi olduğunu 

söyleyebiliriz. 

  

Post-modern süreçte sanatçının toplumsal eleştirisini aktarabilmesinin diğer bir 

yolu da taklittir. Yeniden üretim mantığında olduğu gibi taklitte de eleştirilen 

konulara dair yeni bir fikir ortaya koyma isteği vardır. Post-modern süreçte özellikle 

1980 sonrası dönemde yeni kavramsalcılık akımının da etkisiyle popüler olanın taklit 

edilmesi, özellikle geçmişe ait toplumsal konularla ilgili hesaplaşmaların 

yapılmasında etkili biçimde kullanılmıştır. Sanatçı ürettiği eserde taklit yöntemiyle 

geçmişe ait görünümleri yeniden üretir. Ancak burada sanatçının yaptığı bir 

görüntüyü yeniden üreterek onu yüceltmek değildir; çünkü sanatçı yeniden ürettiği 

bu görüntüye müdahale etmektedir. Burada amaç o görüntünün ilettiği ya da 

iletemediği “gerçekliği” yeniden sorgulamaktır. Bu açıdan gerçekleştirilen 

performansı sanatçının bireysel seçimi, yargısı ve dışavurumu olarak nitelemek 

doğru olacaktır. Ayrıca bilindiği gibi var olan durumların kişisel seçimlerle birlikte 

farklı yaklaşım biçimleri kazanması, post-modern sanat anlayışının da en belirgin 

göstergelerinden biridir. İletişim uzmanı ve akademisyen Zühal Özel bu anlamdaki 

post-modern sanat yaklaşımını şu sözlerle ifade eder: 

 
Postmodern dönemde, parçalanan ve yeniden bir araya getirilen gerçek, aslına 
sadık kalmaya çalışılarak yansıtılan değil, yaşanılan, duyulan, üzerinde 
düşünülen bir kavram olmuştur. İç gözleme dayanılarak, dış gözlem ancak 
birbirinden ayrı sahneler içinde kavranabilir olmuştur. Bu bağlamda fotoğraf 
sanatında aktarılmak istenen gerçekliği, hayal gücü ile tamamlamak, parçada 

351 Bkz (123), Bate, 185. 
                                                 



 269 

bütünü yakalamak, görüşte gerçeği bulmak, hayattan alınan herhangi bir sahnede 
hayatın sonsuzluğunu yaşamak ve yaşatmak mümkün olmuştur. 

  

Kanadalı sanatçı Jeff Wall’un işlerini bu bağlamda ukuyabiliriz.1970’li 

yıllardan beri sanat işleri üreten Wall’un çalışmalarını fotografik tablolar olarak 

düşünebiliriz. Bu fotografik tablolar genellikle kentsel yıkımlar, doğa ve sanayileşme 

üzerine yoğun eleştirilerin yapıldığı büyük protest afişleri çağrıştırır. Wall’un 

fotografik tablolarından biri de sanatçının 1992 yılında yaptığı Dead Troops Talk 

(Ölü Askerler Konuşuyor) dur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
  Fotoğraf 5.3: Jeff Wall, Dead Troops Talk-A Vision After an Ambush of a Red Army Patro 
  Near Moquor, Afghanistan, Winter 1986,  (Ölü Askerler Konuşuyor- Mokor yakınlarında Bir  
  Kızıl Ordu Devriyesinin Pusuya Düşürülmesinden Sonraki Bir Görüntü, Afganistan, Kış 1986), 1992 

 

Wall bu çalışmasında, 1979 yılında başlayıp 1989 yılında sona eren Afgan-

Sovyet Savaşına ait bir sahneyi basında yer alan kullanımından uzaklaştırarak tıpkı 

Warhol’un yaptığı gibi sanatın bağlamı içine dâhil eder. Ancak Warhol’un yeniden 

üretim mantığının aksine Wall, bu sahneyi baştan sona kendisi taklit ederek bir 

stüdyo ortamında yaratır. Wall’un, dijital müdahaleler ve birleştirmelerle iki metreye 

dört metre ebadında hazırladığı devasa fotoğraf izleyiciyi savaş alanı parodisinin 

içine çekecek mükemmeliyette detaylandırılmıştır. Savaşın şiddeti, mantıksızlığı ve 

yıkıcı enerjisi görüntünün bütün ayrıntılarında izlenebilmektedir. Böylece Wall’un 

mesajı açık ve anlaşılır hale gelir. Bu fotoğraf, savaşa karşı keskin bir karşı duruş 



 270 

barındırmaktadır. Fotoğrafta en dikkat çeken şeyse, tüm yıkıma ve şiddete karşın 

askerlerin absürt bir biçimde kendi aralarında konuşmalarıdır. 

  

Wall’un bu işi, geçmiş yüzyıllara ait şehitlik tablolarından, ilk savaş fotoğrafı 

olarak kabul edilen Fenton’un Ölümün Gölgeli Vadisi fotoğrafına, Larry Borrows’un 

Vietnam savaşına ait pastel renklerdeki savaş fotoğraflarına kadar birçok görüntüyü 

çağrıştırmaktadır. Ancak bir anda bütün bu çağrışımlardan uzak bir alana taşınır; 

gerçekte ölü askerler hem de kayıtsızca bir neşeyle asla konuşmazlar. Wall’un 

yaptığı, günlük yaşamda ana akım medya tarafından izleyiciye fotoğraflar 

aracılığıyla iletilen “gerçeklerin” zıttı bir durumun ifadesidir. 

 

Sontag Regarding the Pain of Others (Başkalarının Açısına Bakmak) adlı 

kitabında Wall’un bu fotoğrafına geniş bir yer verir. Ancak Sontag bu fotoğrafa 

savaşın şiddetini göstermek konusunda başarısız olduğuna dair bir eleştiriyle yer 

verir. Sontag’a göre Wall’un fotoğrafı tıpkı Goya’nın savaşın felaketlerini 

betimleyen gravürlerindeki gibi resimsel gerçeküstücü abartılar içermektedir ki, 

zaten Wall Kanadalı bir sanatçı olarak bu savaşın şiddetine birebir tanık olmamıştır. 

Ayrıca Sontag için fotoğraflardaki askerlerin birbirleriyle konuşmaları da bir mesaj 

niteliği taşımamaktadır. 352 Sontag bu fotoğrafı en ince ayrıntısına kadar 

çözümledikten sonra şunları söyler:  

 
Bu ölüler (canlarını alanlara, tanıklara ve bize) karşı son derece ilgisizdirler. 
Öyleyse niçin bizim bakışımızı merek etmeleri gereksin ki? Bize söyleyecekleri 
ne olabilir? ‘Biz’ (burada ‘biz’, başlarından onlarınki gibi bir şey asla geçmemiş 
olan herkestir) onları anlamayız. Biz onların yaşadıklarına vakıf olamayız. Bizim, 
savaşın neye benzediğini gerçekten tasavvur etmemiz mümkün değildir. Biz 
savaşın ne kadar korkunç, ne kadar dehşetengiz bir şey olduğunu ve ne kadar 
‘normal’ hale geldiğini tahayyül edemeyiz. Fakat, bir süre ateş altında kalmış ve 
yanı başında başkaları vurulup düşerken ölümün pençesinden kurtulmuş her 
talihli askerin (her talihli gazeteci, yardım kuruluşu görevlisi ve bağımsız 
gözlemcinin) değişmez duygularla hissettiği şey budur. Ve haklı olan onlardır.353  

 

Sontag, Wall’un fotoğrafı hakkında yaptığı eleştiride savaş sahnesinin bir sanat 

eseri olarak ironik öğeler içeren düzeyde tekrar edilmesine karşı çıkar. Dayanak 

352 Bkz. (38), Sontag, 123-124. 
353 A.g.k.,125-126. 

                                                 



 271 

noktasını ise açıkça ortaya koyar. Savaşın şiddeti içinde olmadan anlaşılamaz ve 

dolayısıyla aktarılamaz. Sontag tarafından fotoğrafın zaten doğası gereği ikircikli bir 

dili olduğu defalarca ifade edilmiştir. Bu nedenle Sontag’ın, yeniden üretimi bu 

ikircikli yapıya katkı sağlayan artı bir çaba olarak değerlendirdiği düşünülebilir. 

 

Wall ise, Photoworks’ün editörü Gordon MacDonald ile yaptığı ve Sontag’a da 

cevap niteliği barındıran söyleşide çalışmasını şu sözlerle anlatır:  

 
Bu çalışmayı Afgan savaşının bir değerlendirmesi olarak yapmadım. Yaptım 
çünkü ölen askerleri bir anlamda korumak istedim, bu bir temaydı. Savaş 
alanında hayatını kaybeden insanların hayatlarının bir anlamı olmalıydı… Bu 
insanların hepsi yavaş yavaş unutulacaktı… Savaşın unutulması, her şeyin geride 
kalması hissi beni etkiledi ve bu nedenle bu fotoğrafı üretmeye yönlendirdi… 
Fotoğrafı bitirdiğimde bu fikri daha da çok sevdim, çünkü Afgan savaşı yalnızca 
basındaki haberlerden arta kalan bir savaş olmaktan çok uzaktı artık. Yani 
haberciliğin ve tarihin arta kalanlarıyla özgürce oynayabilirdim, çünkü bu 
neredeyse unutulmuş bir oyun alanıydı… Bence bu fotoğraf savaş hakkında çok 
fazla şey söylemiyor. Sadece yarattığım halüsinasyonu betimliyor… Sanıyorum 
Sontag, bu fotoğrafın önemli noktasını tamamen kaçırdı ve sanıyorum görmek 
için de asla çok dikkatli bakmadı. Sadece kendi düşünce yapısının sınırları içinde 
bir takım argümanlar ileri sürdü, sanatsal bakış açısıyla yorumlamadı.354 

 

Anlaşılabileceği gibi Wall ile Sontag’ın yaklaşımları arasında fotoğrafların ne 

gösterdiği ya da ne göstermesi gerektiği ile ilgili açık fikir ayrılıkları söz konusudur. 

Sontag, toplumsal bir eleştiri barındıran fotoğrafların belgesel duyarlıkla 

aktarılabileceğini ve bunun bile ikircikli bir söylem olacağını savunur. Wall ise, bu 

fotoğrafların savaşı anlatmak gibi bir sorumluluğu bulunmadığını, tam tersine 

geçmişe ait belgelerin savaşın şiddetini hatırlamaya yardımcı olmadıklarını önererek, 

hatırlamaya dair bir kurgu yaptığını belirtir. Sanatsal bakış açısıyla yorumda 

bulunmadığı yönünde Sontag’a karşı bir eleştiri getiren Wall, kişisel olarak hassas 

olduğu konular üzerinde özgürce üretimde bulunduğunu ifade eder.  

 

Bu iki karşı görüşten çıkarabileceğimiz sonuç şu şekilde ifade edilebilir: 

Fotoğraflar aracılığıyla bir nesne, kişi ya da olayın dolaysız yoldan aktarılabilir. Bu 

durum fotoğrafın bir sanat olarak görülebilmesini her zaman zorlaştırmıştır. Diğer 

taraftan teknik olanakların izin verdiği ölçüde görüntüler üzerinde oynanarak 

354 Gordon MacDonald, Ideas and Ideals in Visual Culture, 
https://gordonmacdonalddotorg.wordpress.com  

                                                 

https://gordonmacdonalddotorg.wordpress.com/


 272 

değiştirilen nesne, kişi, ya da olayları “gerçek”miş gibi gösteriyor da olabilir. Bu da 

özellikle “çağdaş” sanatçının fotoğrafı büyük olanaklar barındıran bir medyum 

olarak görebilmesini sağlamakla birlikte, fotoğrafın özel bir görüntü dili olduğunu 

düşünenler için fotoğrafı azımsama çabaları olarak algılanabilmektedir. Bu iki fikir 

bugün birbiriyle hâlâ çatışmaktadır ve bu tartışmalar genellikle eleştirel düzeyde 

fotoğraf veya sanat bilgisi olan izleyiciler, eleştirmenler, fotoğrafçılar ve sanatçılar 

arasında sürmektedir. 

 

Bu konuyu daha detaylı bir sonuca bağlayabilmek için yeniden üretim ve taklit 

mantığı ile çalışan sanatçılardan biri olan Polonyalı Zbigniev Libera’nın işlerine 

bakmak yararlı olacaktır. Libera’nın 2002-2003 yıllarında ürettiği Positives 

(Pozitifler) isimli serisi yeniden üretim başlığı altında izlenebilecek çarpıcı bir 

örnektir. Bu çalışma Warhol ve Wall örnekleri dışında yeni bir açılım daha getirdiği 

için ele alınan konuya önemli bir katkı da sağlayacaktır. Libera’nın fotoğrafları hem 

Warhol’un yeniden üretimlerinde olduğu gibi ikonik fotoğraflar kullanarak üretilmiş, 

hem de Wall’un örneğindeki gibi yeniden üretimde taklit yöntemi kullanılmıştır. 

Yani her iki durumu da birleştiren bir çözümleme önerisine açıktır.  

 

Libera, Positives (Pozitifler) isimli çalışması için XX.yy.’ın en yüklü acı ve 

yıkım öykülerine dair ikonlaşmış olan fotoğraflardan ilham alarak onları yeniden 

üretmiştir. Yahudi soykırımına ait toplama kampı fotoğraflarından, Che Guevera’yı 

ölmüş olarak gösteren son fotoğrafa kadar, bilinen çok sayıda fotoğrafın taklidini 

ürettiği serinin içinden örnek olarak verebileceğimiz fotoğraflardan biri de Nepal 

isimli fotoğraftır. 

 

 
 

 
 

 
 

 
 



 273 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
         Fotoğraf 5.4: Zbigniew Libera, Nepal (from the Positives series), Nepal (Pozitif serisinden)  
         2003, Varşova 

 

Libera’nın yukarıda gördüğümüz Nepal isimli fotoğrafının orijinali Vietnamlı 

fotoğrafçı Nick Ut’un 1972 yılında bir Vietnam köyünde çektiği ve 1973 yılında 

Pulitzer ödülü aldığı The Terror of War (Savaşın Terörü) isimli fotoğraftır.  

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 
 

 

 
    Fotograf 5.5: Nick Ut, The Terror of War (Savaşın Terörü) 08.06.1972, Vietnam 

 

XX. yy.’ın fotografik ikonlarından biri olan The Terror of War (Savaşın 

Terörü), Vietnam savaşı sırasında Vietnam’ın güneyine yapılan napalm saldırısı 



 274 

sonucu ağır yaralanan (vücutlarında yanıklar oluşan) çocukların, Vietnam’ın 

kuzeyine sığınmak üzere kaçışlarını göstermektedir. Nick Ut’un fotoğrafı ana akım 

medya tarafından dünyanın geneline ulaştırılmış, sayısız yerde gösterilmiş, kesilerek 

büyütülmüş, birçok kez de farklı bağlamlar içinde kullanılmıştır. Günümüzde hâlâ 

çok sık atıf yapılan bu fotoğraf, çağın acılarını tarif eden temsillerden biri olmuştur.  

 

Buradan geriye dönecek olursak, fotoğrafı Libera’nın eserinde yalnızca bir 

medyum olarak değil, aynı zamanda bir bellek aracı olarak da görmek mümkündür. 

Libera, bir anlamda kendi kuşağının hafızasına kazınan fotografik sahneleri çok 

büyük ebatlarda tekrar ederek onlara sahip olmuştur. Bu fotoğraflarda rol alan 

karakterlerin yüzünde yine Wall’un fotoğrafındakine benzer mutlu ifadeler göze 

çarpar. Ancak buradaki ifadeler Sontag’ın Wall’da eleştirdiği kayıtsız neşeden uzak 

bir durumu tarif etmektedir. Bu fotoğraflarda serinin başlığını hak eden bir hava 

hâkimdir ve Libera adeta bu fotoğrafların orijinallerinde olan acı yüklü ruhu tersine 

çevirir.  

 

Polonyalı görsel antropolog Łukasz Zaremba’ya göre Libera’nın serisi bir 

hatırla(t)ma temsilidir. Pozitives (Pozitifler) serisi, bu görüntülerin orijinalleri 

karşısında toplumun takındığı pasif tutumu eleştirir ve nelerin unutulmaya yüz 

tuttuğunu göstererek bakış yönünü değiştirmeyi önerir.355 

 

Libera Positives (Pozitifler) serisini şu şekilde açıklar: 

 
Biz daima belleğe kabul edilen nesneler ile ilgileniriz nesnelerin kendileriyle 
değil. Görüntülerin getirisi olan bu görme, hatırlama ve olaylara temas etme 
biçimini bu seride kullanmak istedim. Bu zararsız sahneler (Pozitifler) acımasız 
orijinallerine geri dönüşü tetikler. Bu görüntüleri kendi çocukluğumdan 
hatırladığım görüntüler arasından seçtim. Benim belleğimde bu görüntüler 
“negatif”ler olarak kalmışlar.356    

 

Ancak Zaremba’ya göre bu fotoğraflar en çok da günümüzde pasif durumda 

olduğuna işaret edilen izleyicinin dikkatine ihtiyaç duyarlar aksi takdirde hiçbir şey 

355 Łukasz Zaremba, Mediating Visual Experience: Zbigniew Libera’s Photographic Works and 
Google Street View Imagery, 8. 
356 Zbigniew Libera, Positives, http://raster.art.pl/gallery/artists/libera/libera_pozytywy.htm.  

                                                 

http://raster.art.pl/gallery/artists/libera/libera_pozytywy.htm


 275 

ifade etmezler. 357 Zarebna’nın fikri üzerinden devam edecek olursak, bu eserlerin 

kimin bakışına sunuldukları konusu gerçekten önemlidir.   

 

Sanatçı için post-modern sürecin en anlamlı kazançlarından biri olduğunu 

söyleyebileceğimiz yeniden üretim esprisi, Zaremba’nın da belirttiği gibi izleyicinin 

dikkati ile beslenir. Ancak verilen örneklerden de görülebileceği gibi XX. yy. 

izleyicisi bir bakıma görsel doygunluk ve yorgunluk süreci içine girmiştir ve bu 

durum günümüzde de devam etmektedir. Bu nedenle post-modern süreçte alegorik 

canlandırmaları yapılan görüntüler o güne dek gösterilmemiş ya da çarpıtılmış olana 

dikkat çeker. Tüm espriler aynı zamanda geçmişte kalan ya da kanıksanmış konulara 

dikkat çekmek üzere bu kadar teatraldir. Sanatçının genellikle yapmak istediği şey 

gerçeği göstermek değildir; çünkü gerçek en acılı boyutlarıyla bu güne dek 

gösterilmiştir ve gösterilmeye de devam etmektedir. Toplumsal olayları ve durumları 

gösteren görüntüler bugün geçmişte olduğundan daha büyük bir hızla tüketilmekte ve 

ikonlaştırılmaktadır. Bu durum, popüler kültürün bir getirisi olarak çağdaş sanat 

bakışıyla üretilen görüntüler için de geçerlidir. Dolayısıyla bu yeniden üretimlerin 

toplumun içindeki üst yapıyı tarif eden eleştirmen, sanatçı, fotoğrafçı ve 

entelektüelin bakışını kazanmasından çok, popüler kültürün dayatmalarına maruz 

kalan sıradan izleyicinin bakışını kazanması daha önemli gibi gözükmektedir. 

 

Sontag ve Wall arasında yapılan tartışmaların benzerleri bugün hâlâ 

sürdürülmektedir. Belge fotoğrafların sunduğu “gerçek”lerin çoğu durumda ikircikli 

olduğunu kabul etmek, görülüyor ki konuları sanatsal ifadelerle ele almanın 

ciddiyetini sorgulaya engel olmamaktadır. Ancak bu tartışmalar sürerken her iki 

tarafa ait çoğu kuralın da yıkılmış olduğunu söylemek mümkündür. Bugün ikonik 

değer atfedilen birçok fotografik görüntü, sadece sanatın medyumu olduğu için değil, 

kendisi de sanat eseri olarak görüldüğü için çağdaş sanat pratiğinin içine dâhil 

edilmektedir. Bunun en önemli nedenlerinden biri de tersi yönde bir dönüşüm 

sağlanmış olmasıdır. Daha açık ifade etmek gerekirse konuya başlarken de 

belirtildiği gibi “çağdaş” ve eleştirel bakış genel anlamda fotografik bakışı da 

357 Bkz. (355), Zaremba, 9.  
                                                 



 276 

şekillendirmiştir. Bu durum belgesel duyarlılıkla fotoğraf üretimi yapan kişi için de 

fikirlerin daha fazla ön plana çıkabilmesinin yolunu açmıştır. Fotoğraf estetiğine ve 

tekniğine ait kuralların birincil önemini sorgulatan durum, toplumsal, siyasi, dinî, 

kültürel birçok konuyu belgesel olarak görüntüleyen fotoğrafçı için değişimi de 

beraberinde getirmiştir.  

 

Kişisel bakış açıları ön plana çıkmaya başlamıştır. Fotografik materyal, tıpkı 

sanatçı için olduğu gibi fotoğrafçı için de fikirlerine dair aracı konuma taşınmıştır. 

Yeni belgesel türler ve yeni bakış açıları gelişmiştir. O güne dek saf belge fotoğrafta 

uygulanmayan fotografik teknikler uygulanmaya başlamıştır. Toplumsal konular 

hakkında yeni belgeselci bakış açısıyla ifade edilen yeni tercümelere yer verilmeye 

başlanmıştır. Fotoğraf makinasının ardına itilen mesafenin aşıldığı “çağdaş” 

eleştirellik içeren bir bakış yerleşmiştir. Marjinallik toplum dışına itilen azınlık 

ifadesi olmaktan çıkarak fotoğrafçının anlatım diline de yerleşmiştir. Absürtlük, hem 

bakış açısında hem de teknik ve estetik yaklaşımda fotoğraf terminolojisinin içine 

sızmıştır. Yeniden üretimin bir anlatım olanağı olarak gözüken teatrallik, belgesel 

yaklaşımlarda da izlenmeye başlamıştır. İşte tüm bunlar fotoğrafı sanatın diline 

yaklaştırmış ve aradaki sınır önemli bir ölçüde erimiştir. Bu değişimler post-modern 

sürecin bir getirisi şeklinde de değerlendirilebilir. Kısacası “çağdaş” bakış sanatçıyı 

etkilediği ölçüde fotoğrafçıyı da etkilemeye başlayarak özgürleştirmiştir. 

 
Bu saptamaları güçlendirmek üzere verilebilecek öne çıkan örneklerden biri ise 

Amerikalı fotografçı Diane Arbus’dur. Arbus fotoğrafa farklı, yeni ve önemli bakış 

açıları kazandırmış bir fotoğrafçıdır. 1941 yılında fotoğrafa ilgi duymaya başlayan 

Arbus, Alfred Stieglitz gibi dönemin ünlü fotoğrafçılarından dersler alarak, II. Dünya 

Savaşı ertesinde New York’un en prestijli yerlerinden biri olan Fifth Avenue’de (5. 

Cadde) bir reklam stüdyosu açmıştır. On yıl kadar reklam fotoğrafçılığı yapan Arbus, 

stüdyo fotoğrafçılığı kariyerini terk ederek sokaktaki fotoğrafın peşine düşmüştür. 

Arbus, günümüzde sokak fotoğrafçılığı ve doğrudan fotoğraf olarak tanımlanan 

fotoğraf stillerinin en bilinen temsilcilerinden biri sayılmaktadır. Bunun önemli 

nedenlerinden biri de, belge niteliği taşıyan fotoğrafa yüklenen “gerçeklik” ve 

ciddiyet algısının değişimine yaptığı katkılar olarak açıklanabilir. Arbus, o güne dek 



 277 

belgesel fotoğrafçıların toplumsal konulara odaklanırken yapmadığı/denemediği 

birçok şeyi aynı anda deneyip deneyimlemiştir. Bu, öncelikli olarak Arbus’un konu 

seçiminde ortaya çıkar.  

   

 Arbus, Yahudi aristokrat bir ailenin üyesidir ve hayatı boyunca kendi ayakları 

üzerinde durma konusunda hiç sıkıntı çekmediğini defalarca dile getirmiştir. Ancak 

dile getirdiği bir şey daha vardır. Sıkıntı çekmemesine karşın ailesinden sıcaklık 

adına bir yakınlık da görmemiştir. Bu durum Arbus’un yakınlık hissini dışarıda 

aramasına neden olmuş ve fotoğraflarına konu olan insanlarla kişisel yakınlıklar 

kurabilmesini kolaylaştırmış olabilir. Aslında Arbus da söyleşilerinde buna benzer 

düşüncelerini sıklıkla ifade etmektedir. Sontag ise Arbus’a geniş bir yer ayırdığı On 

Photography (Fotoğraf Üzerine) kitabında konu üzerine şu yorumda bulunur: 

“Arbus’un deneyim kazanma ve böylece bir gerçeklik duygusu elde etme yolu 

fotoğraf makinesiydi. Burada deneyimden kasıt, maddi güçlük değilse bile en 

azından ruhsal güçlüktü-güzelleştirilemeyen deneyimlere batırılmanın şoku, tabu, 

sapkın ve kötü olanla karşılaşma.”358 

 

Sontag’ın işaret ettiği karşılaşma Arbus’un freak photographer (ucube 

fotoğrafçısı) adıyla anılmasının nedeni olan karşılaşmadır ve bu karşılaşma 

Amerikan fotoğrafının ve genel anlamda belgesel fotoğrafın kaderini değiştiren 

karşılaşmalardan biri olarak da nitelenebilir. Arbus’un fotoğraflarının baş rol 

karakterleri Sontag’ın da belirttiği gibi, 1960’lı yıllardan itibaren ancak sanatın 

konusu olarak görünürlük kazanabilen, onun dışında toplumdan izole edilmeye 

çalışılan ve yaşam alanlarından kovularak arka sokaklara itilen evsizler, sirklerde 

çalışan hilkat garibeleri, fahişeler ve travestilerdi.359 Bu saydıklarımız aslında çok 

küçük bir bölümüydü ve zaman içinde Arbus’un “ucube” kategorisi başka 

katılımlarla da birlikte genişlemeye devam etti. Arbus, adeta toplumun “normal” 

bulmadığı için dışladığı insanların evrenini keşfetmiş gibiydi. 

 

 

358 Bkz (24), Sontag, 61.  
359 A.g.k., 62.  

                                                 



 278 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
       Fotoğraf 5.6: Diane Arbus, Jewish Giant (Yahudi Dev), New York, 1970 

 

Arbus fotoğraflarının konusu olan kişilerle ilgili şunları söyler: “Çoğu kimse, 

travmatik bir deneyim yaşayacağı korkusuyla yaşamını sürdürür. Hilkat garibeleri, 

travma ile doğmuşlardır. Hayatlarının sınavını çoktan geçmişlerdir. Onlar 

aristokrattır.”360 Arbus, bu düşüncesiyle bir üyesi olduğu ağır başlı aristokrat düzene 

karşı da bir anlamda tepkisini ve uzaklığını sergiler. Aristokratlar olarak tanımladığı 

kişiler, göze çarpan iddialı duruşlarıyla sanki toplumda görünmez olmadıklarını 

haykırıyorlardı. Bir anlamda fotoğraflarındaki kişiler Arbus sayesinde, geleneksel 

toplumsal birlik ve düzen algılarını yerle bir eden bir konuma taşınırlar. Ayrıca 

Arbus’un bu yeni aristokratları, aristokrasinin XVII. yy. ikonlarına da meydan 

okumaktadır. Fotoğrafları, özellikle 1960 ve 70’li yıllar düşünüldüğünde yüksek 

sesle söylenmiş toplum eleştirisi olarak da okunabilir. Bu anlamda Arbus, dönemi 

360 Bkz. (108), Price, 166. 
                                                 



 279 

içinde özellikle klasik belgesel fotoğraflar üreten fotografçılardan daha farklı bir 

yerdedir. 

 

Eleştirelliği, teknik ve estetik bağlamdaki tutarlılığı, konusuna yaklaşımı ve 

çalışmalarının teatralliği Arbus’u çağdaşları olan sanatçılara daha yakın bir konuma 

taşır. Sontag’ın da belirttiği gibi Arbus, ahlaki açıdan sorumluluk bilinciyle 

donanmış bir habercinin mesaj verme kaygısını taşımaz.361 Fotoğraflarına konu olan 

kişilerin gerçekten o toplumun içinde yaşadıklarını ve görünür olduklarını söyler. 

Sontag sözlerine şöyle devam eder: “Arbus’un fotoğraflarında haberci, hatta 

sansasyonel gibi görünen şeyler bu fotoğrafları daha çok gerçeküstücü sanatın ana 

geleneği içinde bir yere koyar.” 362 Sonuç olarak Arbus, fotoğraf makinesinin bir 

anda bütün bakış açılarını yönlendirebilecek olan gücünü kullanmaz diyebiliriz. 

Fotoğraflarında propagandacı bir bakış da yoktur ve ideolojileri 

güdümlememektedir. Sontag’ın belirttiği gibi bir sürü normal durum içerisinden 

kendisi için anormallikler yaratmaz.363 

 

Arbus, 1971 yılında intihar ettiğinde sanki fotoğraflarıyla söylemek 

istediklerinin çoğunu söylemişti. Üne kavuşmuştu, tanınıyordu, çok sayıda fotoğrafı 

vardı ve adeta niye intihar ettiğine dair bir sır yoktu. Yaşadığı dönem içinde sıklıkla 

ölümü, mutsuzluğunu, acı duyduğunu ve yaşamın bir şekilde ona ağır geldiğini dile 

getirmiş olan Arbus’un intihar etmesi belki de Sontag’ın da belirttiği gibi onu acıları 

konusunda samimi kılmıştı. Sontag, bunu şu sözlerle ifade etmişti: “Onun intihar 

etmiş olması röntgenci değil içten, soğuk değil sevecen olduğunu garanti eder 

gibidir. Onun intiharı, fotoğraflarının ona zarar verdiğini kanıtlamak istercesine, bu 

fotoğrafları daha da yıkıcı hale getirmiştir.”364 Kısacası Arbus, fotoğraflarıyla kendi 

acısını arayışa çıkmış bir öykü anlatıcısı olarak değerlendirilmiş ve anlattığı bu öykü 

otobiyografik bir kimliğe bürünmüştü. Fotoğrafları 1972 yılında Venedik 

Bienali’nde sergilenen Arbus, bugün fotoğrafın kuralcı sınırlarını zorlayan çağdaş bir 

sanatçı figürü olarak dönemi içindeki değişimlerin simgesi gibi görülmektedir. 

361 Bkz. (24), Sontag, 61. 
362 A.g.k., 64. 
363 A.g.k., 52. 
364 A.g.k., 57. 

                                                 



 280 

Arbus örneğinin de ardından diyebiliriz ki post-modern süreç yalnızca 

sanatçının algısına yön vermemiş, daha genel anlamda bir değişim ve dönüşüm 

olanağı sunmuştur. Çağdaş sanat içinde yer alan sürecin ve bu sürece bağlı akımların 

fotoğrafla kurduğu bağ hem sanat yaratımlarını güçlendirmiş hem de günlük hayatın 

bir parçası olan fotoğraf üzerine daha kişisel, özgür, eleştirel ve yaratıcı 

düşünülebilmesini sağlamıştır. Bu aşamadan sonra fotoğrafçı için sadece bir avcı ya 

da süper turist365 tanımlamaları yapmak her koşulda doğru olmayacaktır. Kısacası 

post-modern dönem, bugün fotoğraf çeken kişinin de fotoğraf teknik ve estetiğini 

fikir öncelikli kullanmasının önünü açarak çağdaş sanatın içine davet etmiştir 

diyebiliriz.   

  

Bu noktada sorulması en gerekli olan sorulardan birini bugün Topçuoğlu 

fotoğraflar “gösterir” mi yoksa “anlatır” mı? olarak sorar. 366  Günümüzde artık 

fotoğrafın çağdaş bir sanat yapıtı sayılması üzerinden sorulan bu sorunun, koşulları 

açımlamaya yönelik olduğunu söyleyebiliriz. Hangi koşullar altında fotoğrafın bir 

sanat eseri sayılabileceğinin cevapları bugün hâlâ tartışılıyor olsa da, göstermek ve 

anlatmak arasındaki kesin sınır çizgilerinin de birbiri içinde eridiğini ve sınırların 

giderek flulaştığını görebiliyoruz. Bugün sanat fotoğrafı ve fotoğraf sanatı 

ayrımlarının oldukça kaygan bir zeminde tartışılmakta oluğunu biliyoruz.  

 

Bu tartışmaların muhatabı olabilecek kişilerden biri de Amerikalı fotoğrafçı 

Andres Serrano’dur. Serrano, tamamen kurgu olan çalışmalarının yanı sıra bugüne 

kadar doğrudan belgesel olarak görmeye alıştığımız toplumsal konuları, sanat diline 

tercüme eden yaklaşımı benimsemiştir. Bu çalışmaların içinde en dikkat çekici 

olanlardan biri 1992 yılına ait The Morgue (Morg) serisidir. Serrano, etik olarak 

adını gizlediği bir morgda uzun süre çalışıp yüzlerce fotoğraf çekmiştir, yani bu 

fotoğraflardaki cansız bedenlerin hepsi gerçek insan bedenidir. Ancak fotoğraflarının 

doğrudan belgeselci bir bakış açısıyla çekilmediklerini görürüz. İşte bu noktada her 

365 Bu tanım Richard Meyer den ödünç alınmıştır, olayları ya da durumları yalnızca merak edip, 
belgelemek için girişimde bulunan fotoğrafçılar için kullanılan, fotoğraf terminolojisine yerleşmiş bir 
terimdir. (Richard Meyer, Imagining Sadomasochism: Robert Mapplethorpe and the Masquerade 
of Photography). 
366 Bkz. (129), Topçuoğlu, 28. 

                                                 



 281 

şey birbiri içine geçer ve bu fotoğrafları nasıl izlememiz gerektiği konusunda 

zorlanırız. 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
       Fotoğraf 5.7: Andres Serrano, The Morgue-Jane Doe, Killed by Police (Morg-Jane Doe,  
        polis tarafından öldürülmüş), 1992, New York 

 

İlk anda bu fotoğraflarla yüzleşmek çok zor olabilir. İzleyiciye düşünsel olarak 

bile yüzleşmekte zorlanabileceği ölümü ve acı hissini yaşatabilirler. Diğer yandan 

farklı şekillerde bile olsa paylaşılan ortak kaderin bir temsili olduklarını da 

düşünebiliriz. Kısaca bu fotoğraflar, sarsıntı ve yüzleşme hissini aynı anda 

yaşatabilirler.  

 

Serrano, yakın plan çekimlerle, kullandığı yumuşak ışık karakteriyle, kişilere 

özel ölüm şekline dair ayrıntılara odaklanışıyla, fotoğraflara verdiği isimlerle ve 

sergileme sırasındaki düzenlemelerle bu fotoğrafların sadece belge niteliğinde 

kayıtlar olmadığının ipuçlarını verir. Serrano’nun fotoğrafları kimlik belgeleri 

olmayanların belgeleridir ve bunun önemli de olmadığını gösteren belgelerdir. Bu 



 282 

fotoğraflar ölen insanların bedenlerini gösterir fakat bu insanların ölümlerine sebep 

olan öyküleri içermezler. Serrano’nun fotoğraf isimlerinde verilen bilgiler kadarına 

sahip olabiliriz ki, bunlar da o kişiler ve hikâyelerine dair düş gücüne ihtiyaç 

duyarlar. Bu gizleme durumu, belgesel fotoğraflarda görmeye alışık olmadığımız bir 

şeydir. Güdümlü de olsa “gerçek” olaylara, durumlara ve kişilere ait bilgi sahibi 

olmak belgesel fotoğrafları izleme alışkanlıkları arasındadır. Bu nedenle Serrano’nun 

fotoğrafları bizi ölümü bir bütün olarak imlemeye ve ölümün birliği altında 

düşünmeye yöneltebileceği gibi, aynı zamanda fotoğraflardaki bedenleri yaşayan 

kimliklerinden ayıran bir bakış gibi de görülebilir. Serrano bu fotoğraflarla ilgili 

şunları söyler: “İzlerken mantığa aykırı gelebilir ancak, hepimiz bir gün buna hazır 

olacağız. Benim niyetin izleyiciyi bu gizli yerle tanıştırmak. Geriye kalan tamamen 

izleyicinin seçimi. Ben bu alanı kendi gözlerimle keşfettim ve zihnimi hazırladım. 

İzleyiciden istediğim aynısını yapması ve görmesi, bu benim keşfimin de bir parçası 

olacaktır.”367  

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
         Fotoğraf 5.8: Andres Serrano, The Morgue-Infectious Pneumonia  
         (Morg-Bulaşıcı Zatürre) 1992, New York 

 

367 Anna Blume, Interview with Andres Serrano, http://bombmagazine.org/article/1631/andres-
serrano.  

                                                 

http://bombmagazine.org/article/1631/andres-serrano
http://bombmagazine.org/article/1631/andres-serrano


 283 

Güçlü renk vurguları, iğrençlik sınırına taşmayan ölüm ya da otopsi izleri ve 

simgesel ayrıntılar bu bedenleri sadece birer ceset fotoğrafı olarak görmeye engel 

olabilecek nedenlerdir. Aynı şekilde bedenlerdeki izler, kimlik bilgilerinin 

gizlenmesi ve ölüm bilgilerinin verilmesi post-mortem fotoğraf çağrışımından da 

uzaklaştırabilir. Fotoğraflar daha çok acı ve ölümün kendisiyle ilgilidir. Serrano, 

ölümü anlamaya dair sorularıyla, sessiz bedenler üzerinden keşif yapar. Yakın plan 

çekimleri bu nedenle tercih ettiğini düşünebiliriz. İlk başladığında bedenlerle arasına 

çok fazla mesafe koyduğunu dile getiren Serrano, yakınlaştıkça daha fazla soruya 

cevap bulabildiğini ve duruma kendini daha yakın hissettiğini söyler. Ona göre, bu 

anlamaya dair bir süreçtir.368 

  

Serrano, bu bedenleri estetik yaklaşımlarla romantikleştirdiği ve bunun sanatçı 

kimliğini ortaya koymak adına bir müdahale olduğu şeklinde eleştiriler almıştır. Ölü 

seviciliğe vardırılan eleştirilerde en sık dile getirilen şeylerden biri ise çalışmalarında 

dine ve kutsal olana karşı saygısızlık yaptığıdır. Aslında Serrano bu güne kadar 

bütün fotoğrafları ile ilgili aynı eleştirilere maruz kalmıştır. Bu eleştirilere cevap 

olarak şunları söyler: “Çalışmamda çok miktarda ironi vardır ama kutsal bir şeye 

karşı saygısızlık yoktur. Benim Tanrı ile ilgili bir problemim yok; benim meselem 

kiliseyle, Hıristiyanlığın başaramadığını gösteren dogma ve kafa karışıklığı ile”369 

 

 

 

 

 
 

 
 

 
 

  Fotoğraf 5.9: Andres Serrano, The Morgue-Knifed to Death I (Morg-Bıçaklanarak Ölüm I), 1992,  
  New York; Andres Serrano, Knifed to Death II (Bıçaklanarak Ölüm II), 1992, New York. 

368 A.g.k., http://bombmagazine.org/article/1631/andres-serrano.  
369 Patrick T. Murphy, Andres Serrano Works 1983-1993, 18. 
 

                                                 

http://bombmagazine.org/article/1631/andres-serrano


 284 

Özellikle Bıçaklanarak Ölüm fotoğraflarını Michelangelo’nun  The Creation of 

Adam (Adem’in Yaradılışı) resmine göre düzenleyip sergilemesi eleştirmenler 

tarafından büyük tepkilerle karşılanan Serrano, çalışmasını şöyle açıklar: Bunlar bir 

dinî karakter ve işaret olarak varsayılabilir. Bana Tanrı’nın Adem’e elini uzatışını 

çağrıştırdılar. Ben de bu şekilde yorumlamak istedim. Ölüme elini uzatışından 

etkilendim çünkü belki de yaşarken bunu yapamamıştı.370 Serrano, çalışmalarında 

kilise ikonografisine ait simgelerden destek alır. Morg çalışmasını yaratırken de 

kullandığı bu simgeler Serrano’nun konuları ve fotoğrafları içinde yeni anlamlar 

kazanırlar. Amerikalı yazar ve eleştirmen Cornelia Read’e göre Serrano, 

fotoğraflarında yeni çağın ikonlarını yaratmak konusunda çok başarılı olmuştur.371  

 

Sonuç olarak Serrano, “gerçek” bedenler üzerinden yaptığı çekimlerle klasik 

belgesel fotoğraf geleneğini sürdürmemiştir. Fotoğraflarının konusu olan ölü 

bedenler her ne kadar “gerçek” olsalar da sanatçının onları nasıl gördüğü, nasıl 

algıladığı ve aktarmak istedikleriyle bağlantılı olarak izleyiciye iletilmişlerdir. 

İzleyici Serrano’nun düşüncelerine, soru işaretlerine ve anlamlandırma arayışlarına 

da tanıklık eder. Bireyselliğin bu denli özgür kılınması belki de Serrano’nun 

hedeflediği gibi izleyici de bu anlamlandırma sürecine dâhil olur. Topçuoğlu, 

toplumsal çerçevede kişisel duyarlılıklarıyla çalışmalar üreten sanatçılarla ilgili şu 

saptamada bulunur: “Aslında, politik ve toplumsal çevreyle olan iletişimsizlik 

durumu, kimi sanatçının sadece en yakın çevresiyle, kendisiyle, özel yaşamıyla 

ilgilenmesi sonucunu doğurabiliyor. Buradan yola çıkınca da, vücutla, doğal ve 

insansal en yakın çevreyle olan ilişkileri konu alan işler zorunlu olarak ortaya 

çıkıyor.”372 

 

Toplumsal ve kültürel eleştirilerini beden ile ilişkilendiren Amerikalı fotografçı 

Joel Peter Witkin’in ise çoğu durumda Serrano ile birlikte anılmasına karşın daha 

370 Bkz. (367), Blume, http://bombmagazine.org/article/1631/andres-serrano.  
371 Cornelia Read, Plundering the Sacred and Profane. Photographers Serrano and Salcedo Use 
Familiar Images To ChW and Satirize, 9. 
372 Bkz. (117), Topçuoğlu, 30. 

                                                 

http://bombmagazine.org/article/1631/andres-serrano


 285 

karanlık, grotesk373 ve mitolojik olması bakımından sanat tarihiyle daha fazla ilişki 

kurduğu söylenebilir. Ayrıca fotoğrafları ölüm, acı, çile, coşkunluk, kibir ve yeniden 

vücut bulma bağlamlarında neredeyse tamamen Witkin’in düş gücünden 

beslenmektedir. Bu nedenle de çalışmaları sanat tarihindeki en iddialı dönemler 

olarak sayabileceğimiz Yunan ve Roma heykelleriyle, Rönesans, Barok ya da Neo 

klasik sanatla buluşturulan ilk dönem fotoğrafları çağrıştırırlar. Tableaux Vivant 

(Yaşayan Resim) geleneği olarak bilinen bu tarz daha önce de örneklendirdiğimiz 

gibi Oscar Gustave Rejlander ve Fred Holland Day’in de dâhil oldukları XIX. yy.’da 

popüler olan bir eğlence sanatı formudur. 

  

Kendisini bir fotoğrafçı olarak tanımlayan Witkin’in bir tasarımcı ve baskı 

ustası olduğunu da söylemek çalışmalarının niteliğini daha iyi kavrayabilmemizi 

sağlar.  Stüdyo ortamında kurguladığı ve çektiği fotoğraflarda kullandığı modeller 

genellikle deforme vücutlu amatör modellerdir. Sirklerde gösteri yapan cüceler, 

doğuştan deformasyonlu olan bedenler Witkin’in fotoğraflarında sık tekrarladığı ve 

figüratif bir görüntüye büründürdüğü modellerdir. Witkin, bu modellerle yarattığı 

kurgular aracılığıyla beden, ölüm, yalnızlık ve aşırılaştırılmış erotizm gibi konuların 

görünümlerini sunar. Witkin’in özellikle bu konular etrafında sınırsız denebilecek bir 

hayal gücü ile üretim yapma nedeni aslında küçük yaşta başına gelen ve çok 

travmatik sayılabilecek bir anıya dayanmaktadır. Witkin, anısını şöyle anlatır:  

 
“Bir Pazar günü annem ikiz kardeşimle birlikte yaşadığımız kiralık evin 
merdivenlerinden inmemize yardım ediyordu. Kiliseye gidiyorduk. Binanın 
girişindeki hole vardığımızda çok büyük bir çarpışma sesinin ardından bir çığlık 
duyduk. Üç aracın birbirine girdiği korkunç bir kaza olmuştu. Bir şekilde bu 
kargaşanın içinde artık annemin elini tutmadığımı fark ettim. Durduğum yer 
kaldırım kenarıydı ve ters dönmüş arabadan bana doğru bir şey yuvarlanıyordu. 
Tam kaldırım kenarına geldiğinde durdu. Bu küçük bir kız çocuğunun 
bedeninden ayrılan kafasıydı. Eğildim ve konuşmak için yüzüne dokundum 
ancak ikinci kez dokunurken insanların beni uzaklaştırmak isteyen bağrışlarını 
duyabildim.”374 

 

 

373   Grotesk kelimesi Italyanca grotta (mağara) kelimesinden türemiştir. XVIII. Yy.dan itibaren 
kitlelere keder ve acı ileten eserlerin genel tanımı olarak kullanılmaya başlamıştır. (John R. Clark, 
1991, The Modern Satiric Grotesque And Its Traditions, University Press of Kentucky, 1991. 
374 Van Deren Coke, Joel-Peter Witkin Forty Photographs, sunuş. 

                                                 



 286 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

         Fotoğraf 5.10: Joel-Peter Witkin, The Kiss (Öpücük), New Mexico, 1982. 
 

Witkin’in henüz çok küçük yaşta yaşamış olduğu bu deneyimin bilgisi, 

fotoğraflarındaki parçalanmış uzuvların ve deforme olmuş bedenlerin sanatçı için ne 

ifade ettiğini anlamayı kolaylaştırır. Witkin’in, çocukluğunun sıradan bir gününde 

ölümle yaşam, acıyla trajedi, iyiyle kötü arasındaki ayrılıkları ve bağlantıları, 

yoğunluğu küçücük bir an içine sığdırılan bu deneyimle tecrübe ettiğini 

söyleyebiliriz. Çalışmaları, çocukluğundaki o kızın yüzüne dokunup ne olduğunu 

anlamaya çalıştığı anın temsilleri gibi okunabilirler; çünkü yaşam ve ölüm neredeyse 

bütün çalışmalarında iç içe geçmiş gibidir. Şiddet, vahşet, acı ve ölüm; hedonizm, 

duygusallık ve şehvetle birlikte aynı teatral sahne içinde verilir.   

Amerikalı özgürlükçü çalışmalar uzmanı Ann E. Millett-Gallant, Witkin’in 

çalışmalarını şu şekilde yorumlar: 

 
Witkin'in çalışmaları, onlara zevk vermesi gereken şeylerin ne olduğuna dair 
bedenler üzerine yapılan kültürel varsayımlara ve yargılara meydan okur. Bu bizi 
kendi bedenimiz, ahlâk anlayışımız ve bizden beklenen ahlâk anlayışı ile ilgili en 
büyük korkularımız, endişelerimiz ve kısıtlamalarımızla yüzleşmeye zorlar. 
Bilimsel, sanatsal ve sosyal bakış etkileşimlerini sorgularken, çalışmalarındaki 
bedenlerin uygun ve uygun olmayan bağlamlarda sergilenişini görmemizi ister. 
Witkin'in fotoğrafları görsel olarak, dinamik, aşırı ve zamansızdır. Witkin’in 



 287 

bedenleri ve uzuvları düzenleyişindeki bu tedirgin edici yapılandırma bir erotizm 
vitrini oluşturur ve anormal olanın nasıl arzu edilebilir olduğunu sergiler.375  

 

Witkin aynı zamanda bir baskı ustasıdır ve fotoğraflarına baskı sırasında 

müdahalelerde bulunur. Negatife müdahale, kazıma, yırtma, aşındırma, kolaj, boya 

ve balmumu parlatıcı ile röfle ekleme gibi deneysel baskı tekniklerini kullanırken, 

hem modelleri üzerinde yarattığı deformasyonun etkisini güçlendirir, hem de 

söylemindeki tutarlılığı sürdürür. 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
       Fotoğraf 5.11: Joel-Peter Witkin, Leda, 1986 

 

Gallant’ın tanımlarında Witkin’in zamansızlığıyla ilgili yorum dikkat çeker. Bu 

durum Witkin’in çok geniş zaman dilimine yayılan ikonik unsurları çalışmalarında 

375 Ann E. Millett-Gallant, Performing Amputation: The Photographs of Joel-Peter Witkin, in 
Text and Performance Quarterly, 38.  

                                                 



 288 

eklektik bir düzen içinde bir araya getirmesinin sonucu olarak görülebilir. Fransız 

sivil toplumcu ve yazar Bruno Racine’e göre, onun olağanüstü sanatsal kültürü ve 

akıcı dilinde, antik mitolojiden Amerikan pop kültürüne, dinî ikonografi den fin-de-

siècle376 resme uzanan geniş dağılım  açıkça görülmektedir.377 

 

Post-modern süreç içinde sanatçının eserini yaratırken en sık yaptığı şeylerden 

biri geçmiş yüzyıllara ait dinî, mitolojik ve edebi ikonlardan destek almasıdır. 

Özellikle geçmişe ait grotesk hikâyeler, canlandırmalar, mitler, efsaneler ve 

masallara ait karakterler yeniden canlandırılarak yaşanılan dönemin zaman ve 

“gerçeklik” algısı üzerine eleştirel düşünceler üretilir. İngiliz sanat eleştirmeni ve 

yazar Sally O’Reilly’e göre, sanatçılar mitoloji ve peri masallarının hikâyelerindeki 

korkuyu ilham olarak alırken, büyük kısmı yarı hayvan, yarı insan ya da doğadan 

dönüşen insan olarak daha çok iki anlama gelebilen bir algı üretirler. Bir canavarın 

içindeki güzelliği bulma ya da korkunç görünen figür ile metaforik bir benzetme 

yapma eğilimindedirler.378 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

376 Kelime olarak yüzyılın sonu anlamına gelmektedir. Özellikle 1800’lerin sonlarını belirten terimdir. 
Sanatta kullanımı ilk olarak, sapık kirli ve doğal olmayan ile ilgilidir. Romantizm, kişinin iç benlik 
göstergesi olarak fiziksel özellikleri görmeye izleyicileri teşvik ederken, fin de siècle sanatçılar için 
güzellik yaşamın temelidir ve çok değerlidir. Böylece geleneksel güzel olan değerli değildir. 
Sanatçılar soyut bağlamda kelimelerle ifade edilemez güzelliği reddederler. (Russel Goldfarb, Late 
Victorian Decadence. The Journal of Aesthetics and Art Criticism, 962, 369-373). 
377 Bruno Racine, Joel Peter Witkin: Heaven or Hell, 1. 
378 Sally O’Reilly, The Body in Contemporary Art, 149. 

                                                 



 289 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 
          Fotoğraf 5.12: Joel-Peter Witkin Bird of Quevada (Quevada Kuşu), 1982 

 

O’Reilly’nin anlatımına göre Witkin’in, hem bir canavarın iç güzelliğini bulma  

hem de günümüze dair estetik, yaşam, ölüm, acı, iyi, kötü algılarına eleştiride 

bulunma yönünde metaforik bir yaklaşım sergilediği söylenebilir. Bu açıdan Witkin 

korkunçluğa dair sınırları zorlarken, güzel ve çirkini, normal ve anormali, acı ve 

zevki, iyi ve kötüyü birbirinden ayırmaz. 2012 yılına ait son dönem çalışması olan ve 

farklı dönemlerdeki işlerini bir araya getiren Heaven or Hell (Cennet ya da 

Cehennem) isimli çalışmasında bu biraradalık daha da belirgindir. Özellikle dinî 

bağlamda acıya dair bir ikilik sunan başlık, bilinen ve çok sık atıf yapılan Cennetten 

Kovulma379 efsanesinin de metaforik bir kullanımı gibidir. 

379 Kutsal Kitap (Tevrat ve İncil) geleneğinde hastalık ve acı Adem ile Havva’nın yılana kanıp İyilik 
ve Kötülük ağacının meyvesini yemelerinden sonra ortaya çıkar… Istırap cennete yabancıdır… Acı 
bilincin ortaya çıkışının bir sonucudur. Tanrıdan kopan insan tamamen kendi kaderinden sorumlu 
olur…Mutsuzluk, acı, ıstırap Kutsal Kitap’ın buyruklarına karşı gelmenin sonuçlarıdır. ( Bkz. 86. 
Breton, 74). 

                                                 



 290 

Breton acının dinsel sistemlerde bir günah işareti olarak kabul edilmesini şu 

sözlerle yorumlar: 

  
Acı, kötülüğün anlamının sonsuzluğu sorunundan kaynaklanır ve dinî anlayışlara 
göre evrende bir kum tanesi olan o korkunç ve kusurlu yaratığa karşı bir an için 
bir zorluk çıkarma, bir engellemedir. Dinsel sistemler, insanın çektiği acıyı 
esasen evreni açıklama arayışlarına entegre etmişlerdir. Bu bağlamda acıyı 
Tanrıya, tanrılara ya da kozmosa göre doğrulamaya ve insanların bu acıları 
üstlenme ya da bunlarla mücadele etme aracılığıyla tavırları belirlemeye 
çalışmışlardır... Acı bir günahın işaretidir. Önce ruh kirlenir ve daha sonra da 
bedeni kirletir: Acı ya da hastalık günahın somatik versiyonlarıdır.380 

 

Witkin, yaşadığı zaman dilimine ait estetik, cinsiyet, cinsellik, ölüm, acı, 

yaşam, travma, zevk, güzellik, normallik algılarını ters yüz ederek bu olguların 

yansıyanı/yansıtanı beden üzerinden toplumsal ve kültürel anlamda eleştirir. Witkin, 

sanatına dair amacını ve fikirlerini şu sözlerle ifade etmektedir: 

 
Bizler bugün görecelilik, politik doğruculuk ve laiklik kültürü içinde yaşıyoruz. 
Ben tüm bu fikirlere katılmıyorum. Hayat bir mücadeledir ve ben bunu gerçekten 
olduğu gibi gösteriyorum. Ölüm yaşamın döngüsünün bir parçasıdır. Herkes 
ölmekten korkuyor, ama herkes ölmek zorunda. Tüm insani inançlar ölüm 
karşısında eşittir. Benim için, ölüm sonsuz bir yaşama geçiştir. Kutsal bir 
hediyedir. Çalışmalarım her durumda insani koşulların ihtişamını ve 
mutsuzluğunu göstermiştir. Bu her zaman sanatın anlamı olmuştur. Deformasyon 
Vinci, Velasquez, Goya ya da Dix’te de görülebilir. Anormal cinsellik her zaman 
var olmuştur. Bu eylemler sadece tarihin bir parçası da değildir; aynı zamanda 
vicdanın tarihi, ruhların tarihinin bir parçasıdır. Benim işim zamanımızı gösteren 
görüntüleri yaratmaktır. Karanlıkta ışık saçan görüntüleri.381 

 

Post-modern süreç öncesindeki toplumsal ve kültürel algının nasıl bir değişime 

uğradığını tüm bu örnekler aracılığıyla da görebiliriz. Popüler kültür ikonları 

üzerinden tüketime dair yeniden üretim tartışıldı. Geçmişin nesneleştirici bakışından 

kurtulma mücadelesi verildi. Anormal sayılan bedenler, korkulara dair eleştirilerin 

anlatılarını yarattı. Ölüm ve acı konuları üzerinden insan olmanın ne demek 

olduğuna dair kişisel sorular önem kazandı. Toplumsal ve kültürel bağlamda gerekli 

görülen bütün konular tartışılırken bu konuları deneyimleyen bedenler görünür 

kılındı. Kısacası sanatçının toplumu gözlemlemesi ve ürettiği değerleri tartışması 

adeta bir görev bilincine dönüştü. O’Reilly’ye göre, sömürge sonrası kuramı, tarihi 

380 Bkz. (86), Breton, 73-74-75. 
381 Joel-Peter Witkin, Heaven or Hell: Very human subjests, 10.  

                                                 



 291 

eşelemek ve alternatif geçmişin haklarını iade etmek üzere yeniden girişimde 

bulundu. Kendini temsil süreçlerini etkinleştirmesi ve birden fazla tekil sesin teşvik 

edilmesini sağladı. Böylece müstakil gözlemciler tarafından empoze edilebilir 

olmasından ziyade bir dizi katılımcı oluşturulmuş olacaktı. XX. yy.’ın egemen 

ekonomisi daha çok, sosyal ve kültürel normlara göre ayrıcalıklı ve güçlü gövdeli 

heteroseksüeller içindi, bu şekilde de sözde sapkın bedenler görünmezlik eşiğine 

gelmişti. Fakat son yıllarda - en azından liberal toplumlarda - çeşitli ve marjinal 

gruplar için savaşan ve görünürlük kazanmış: feministleri; lezbiyen, gay, biseksüel 

ve transseksüel olarak tanımlanan insanları; ve örneğin engelli hakları için mücadele 

edenleri görmekteyiz.382 

 

  

5.2 Toplumsal Cinsiyet ve Bedenin Fotoğraflanması  

 

Bu açıdan post-modern süreçte ele alınması gereken en önemli konulardan biri 

de toplumsal cinsiyet konusudur. Oldukça geniş bir tartışma alanına yayılan bu 

konuyu etkili biçimde çerçevelemek ve etkisini görünür kılmak adına bedenin bir 

ifade aracına dönüştüğü çalışmalar üzerinden devam etmek gerekir. O’Reilly’nin de 

vurguladığı gibi XX. yy.’ın egemen dili, sosyal ve kültürel normlara göre ayrıcalıklı 

ve güçlü kılınan heteroseksüel bedenler etrafında şekillenmiş eril bir dildir. Post-

modern süreçte sanat alanında süren tartışmaların ve kişisel duyarlılıklarla üretilen 

çalışmaların çok büyük bir bölümü ise bu algıyı kırmaya yöneliktir. Bate, post-

modern süreçte sanat adına olan bu değişimi şu sözlerle betimlemektedir:  

 
Dahası bu durum, yalnızca erkekleri sanatçı olarak değerlendiren bakışın 
çöküşünün habercisi olarak değerlendirilebilecek bir semptomdu. Kadın 
sanatçıların fotoğraf aracılığıyla 1980’lerin postmodern çağına akın edişinin, 
hem fotoğraf söylemi üzerinde hem de sanat fotoğrafının ilgilendiği konular 
üzerinde ciddi etkisi olmuştur. Kadının sosyal ve özel hayatına dair yeni bakış 
açıları, bir dizi maske ve ideolojik şemsiye altında sanat galerilerine girmenin 
yolunu bulmuştur.383 

 

382 Bkz. (378), O’Reilly, 97-98. 
383 Bkz. (123), Bate, 216. 

                                                 



 292 

Bu bağlamda verilebilecek örneklerden ilki, Amerikalı fotoğrafçı Cindy 

Sherman’dır. 1970’li yıllarda kavramsal sanat içinde yer almaya başlayan ve feminist 

sanatın temsilcilerinden olan Sherman, özellikle toplumsal cinsiyet ve modellemeleri 

üzerine yoğunlaştığı çalışmalarıyla bugün hem yeni kavramsalcı akım bağlamında 

hem de çağdaş fotografik dil bağlamında ikonlaşmış bir sanatçıdır. Bu çalışma 

içerisinde yer alan fotoğrafları 1990-92 yılları arasında protez uzuvlar ve mankenler 

kullanarak ürettiği serisi Sex Pictures (Cinsiyet Fotoğrafları) dır. 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
        Fotoğraf 5.13: Cindy Sherman, Sex Pictures (Cinsiyet Fotoğrafları), New York, 1992 

 

Sherman, feminist sanatın önemli temsilcileri arasında yer alan ve bugüne dek 

yaptığı çalışmalarının hepsinde kadın cinsinin toplumsal yapı içindeki algı 

modellerini eleştirel ve ironik dille tartışan bir fotografçıdır. “Kendine mâl etme” 

şeklinde adlandırabileceğimiz kendi bedeni üzerinden çalışma yöntemini benimsemiş 

olan Sherman’ın, serisinde mankenler ve protez uzuvlar kullanarak deforme ettiği 

kurgular aracılığıyla yine kadının toplumsal konumuna dair eleştirel bir ifade biçimi 

oluşturur. Bu çalışmaları yine de daha öncekilerden önemli farklarla ayrılır. 

Mankenler ve protezler kullanarak yapıbozumuna uğrattığı bedenler daha önce 

kendisini model kullandığı çalışmalarında olduğu kadınlığı/kadınlık hallerini öne 

çıkaracak okunurlukta değildir. 



 293 

Sherman’ın bu bozulmuş bedenlerle bu sefer kadının konumundan çok, toplum 

içindeki androjen384 yapıyı sorguladığı düşünülebilir. Kadın bedeniyle birleştirdiği 

erkek uzuvları ya da tam tersi uygulamalarıyla toplum içindeki feminen ve maskülen 

algıları görsel çarpıcılıkla destekleyerek sorgular. Sherman, bu çalışmasında açıkça 

bu iki cinsin toplum içindeki rollerini sorgularken popüler kültürün de katkıda 

bulunduğu androjen varoluşun etkilerine dikkat çeker.  

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  Fotoğraf 5.14: Cindy Sherman, Sex Pictures (Cinsiyet Fotoğrafları), New York, 1992 

 

Amerikalı sanat eleştirmeni Hal Foster, Obscene, Abject, Traumatic 

(Müstehcen, İğrenç, Travmatik) adlı makalesinde Sherman’ın Sex Pictures (Cinsiyet 

Fotoğrafları) serisi hakkında şu eleştiride bulunur: “Sherman, bu şeylerin 

384 Androjen Yunanca andro (eril) önekinden gelen bir kelimedir, aynı zamanda androjenik hormon 
veya testoid adı verilen bir hormondur. Genellikle steroid hormonlar olarak da bilinen hormon 
erkekliği geliştirip kontrol etmek için tıbbi amaçlı kullanılmaktadır. Ancak günümüzde, Androjen 
İntensitivity Syndrome (Androjen Duyarsızlığı Sendromu) adı verilen bir durum tanımlanmıştır. Bu, 
özellikle anne karnında cenin gelişirken genital organında eril gelişimin olmasına ve aynı zamanda 
erkeğin ergenlik döneminde ikinci bir cinsel gelişim karakteri göstermesine neden olan hormonun 
anrojen olduğunun saptanmasıyla adı koyulmuş bir sendromdur. (Quigley CA, De Bellis A, Marschke 
KB, el-Awady MK, Wilson EM, French FS June 1995). (Androgen receptor defects: historical, 
clinical, and molecular perspectives". Endocr. Rev. 16-3: 271–321.) Günümüzde popüler kültürün de 
devşirdiği bu tanım genellikle fiziksel olarak kadının erkek gibi göründüğü, erkeğin ise kadın gibi 
göründüğü durumlar özelinde kullanılmaktadır. Özellikle topmodel veya supermodel olan kişilerin 
görünüşlerine ait betimlemelerde bu terimin sıklıkla kullanılmakta olduğunu burada belirtmek isterim. 

                                                 



 294 

düzenlenişiyle, dürtüleri aşındırmak ve yıpratmak için tahrik etmektedir.”385 Sanat 

tarihçisi ve fotoğraf eleştirmeni Abigail Solomon-Godeau ise Sherman’ın çalışmaları 

hakkında şunları söyler: “Sherman'ın fotoğrafları kadınlık problematiğine öncelik 

veren birçok izleyici için vurucudur (rol, görüntü, gösterilen olarak), son dönemde 

tarih kokan bir kinayeyle birlikte yapılan ‘ortak insani değerlerimizle ilgili’  

yorumların çoğu bu çalışmalarda bulunur ve ‘insanın koşullarının çölleşmesi’ bu 

şekilde gösterilir.” 386  Felsefeci ve akademisyen Zeynep Direk Sherman’ın genel 

anlamda kronolojisini yorumladığı makalesinde Cinsiyet Fotoğrafları çalışması ile 

ilgili de şu çözümlemeyi yapar: “Amaç komikliğe düşmeden şaşkınlığı doğurmak ve 

dehşete düşürmek. Bu dehşet cinsel ögelerin, kendilerinden ibaret olmayıp ‘ölüm, 

güç, saldırganlık, güzellik ve üzgünlük vs.,’ gibi şeylerin yerine geçebilmelerinden 

kaynaklanıyor. Farklı bedenlere ait parçaları bir araya getirerek cinsiyet, ırk, yaş gibi 

saf tutulması emredilen  kategorileri kesiştiriyor.”387 

 

Ancak bazı eleştirmenler Sherman’ın bu çalışmalarını aşırı pornografik 

bulduklarına dair eleştiriler de yapmışlardır. Sanat eleştirmeni Jerry Saltz’a göre, 

Sherman’ın çalışmaları moda sektöründe yapıldığı gibi birleştirmelerden ve yeniden 

biçimlendirilmelerden oluşmaktadır. Bazıları kasık kıllarıyla bezenmiş, biri 

vajinadaki tamponla, bir diğeri ise vulvadan atılan sosisle görüntülenmiştir. Bu 

şimdiye dek yapılmamış en pornografik olmayan porno, cinsel olmayan cinsiyettir. 

Uydurma, saldırgan ve saptırılmış görüntülerdir.388  

 

Sherman’ın Sex Pictures (Cinsiyet Fotoğrafları) serisi o güne dek ürettiği diğer 

serilere kıyasla daha fazla olumsuz tepki alır. Bu tepkilerin, serisinde yer alan 

görüntülere genel estetik değerlendirme ölçüleri içinden “güzel” tanımıyla 

bakabilmenin zor olmasından kaynaklandığını söyleyebiliriz. Bu görüntülerdeki 

bedenler gerçek insan bedenleri değildir. Ancak yine de izleyici üzerinde bir insanın 

bedenine acı çektiriliyor, değiştiriliyor, bozuluyormuş yanılsaması yaratabilir ve bu 

385 Hal Foster, Obscene, Abject, Traumatic, 106. 
386 Abigail Solomon-Godeau, Suitable for Framing: The Critical Recasting of Cindy Sherman, 
112-15. 
387 Zeynep Direk, Cindy Sherman, https://zeynepdirek.wordpress.com/2013/01/22/cindy-sherman/ 
388 Adam Lindemann, All Hail Cindy Sherman! Once Again, Unanimity Rules Among New 
York’s Longtime. 

                                                 

https://zeynepdirek.wordpress.com/2013/01/22/cindy-sherman/


 295 

nedenle de rahatsız edici duyguları harekete geçirebilir. Bu açıdan bakıldığında da 

fotoğrafların pornografik ve sapkın olarak değerlendirilme nedenleri anlaşılabilir. 

Topçuoğlu, izleyicinin bu gibi görüntüler karşısında duyduğu rahatsızlıkla ilgili ise 

şunları söylemektedir: “Yaratıcı işlere, onların uyarıcı ve rahatsız edici olmaları 

gerektiği ön kabulüyle bakarsak, bu fotoğrafların kimi insani özelliklerimizle 

yüzleşmenin ve onları korkmadan ve kendimize acımadan kabul etmemize yol 

açarak kendimizi geliştirmemize yardım edeceklerini varsayabiliriz.”389 Topçuoğlu, 

“rahatsız” edici olmanın, kabul ve yüzleşmedeki önemini vurgulamaktadır.  

 

Sherman’ın Cinsiyet Fotoğrafları çalışması rahatsız edici özellikler taşımasına 

karşın, Topçuoğlu’nun yorumu eşliğinde bakıldığında gerçekten de bir yüzleşme 

olanağı sunabilir. Sherman, toplumsal cinsiyet konusuna dair düşünülmeyen ya da 

düşünmekten korkulan, kaçınılan çoğu durumda bir halının altına süpürür gibi 

uzaklaştırılan konuları ancak kabuslarda görülebilecek saçmalıkta ortaya döker. Bu, 

bir yanıyla konunun travmatik boyutlara taşındığını vurgulayan da bir bakıştır. Bu 

nedenle sarsıcı, tiksindirici, acı verici olarak görülmeleri ve eleştirilmeleri bir 

anlamda sanatçı tarafından arzu edilebilecek olan tepkiselliğin de temsili olabilir. Bu 

tepkiler her durumda olumsuz sonuçlar doğurmamaktadır. Topçuoğlu’nun da 

belirttiği gibi, izleyici üzerinde rahatsızlık hissine neden olabilen yaratıcı çalışmalar, 

ele alınan konunun sorgulanabilir olmasını da sağladıkları için geliştiricidirler. 

 

Toplumsal cinsiyet konusunun sanat içinde tartışılan boyutu fotoğrafçının 

süper turist konumunun da sorgulanmasına katkı sağlayan bir konudur. Özellikle 

fotoğrafçının bedenler üzerine yoğunlaşarak ürettiği çalışmalar, çoğunlukla kendi 

aidiyetini görünür ve meşru kılma çabalarının bir ürünüdür. Dolayısıyla fotografçılar 

fotoğraflarına kendi kaygılarını ve acılarını yansıtarak, toplumsal kaygılarını ve 

görüşlerini daha samimi bir ifadeyle aktarma olanağını da elde etmektedir.  

 

389 Bkz. (116), Topçuoğlu, 112 
                                                 



 296 

Bu bağlamda özellikle sanatta 1990 sonrası görünür olmaya başlayan queer390 

söylemi, ayrıcalıklı kılınan beden politikalarına karşı duruşun en cesur 

söylemlerinden biri olarak kabul edilebilir. 1980’lerde post-yapısalcı eleştirel 

teorinin bir uzantısı olarak akademik ve kültürel çalışmalarda tartışılmaya başlayan 

Queer teorisi 1990’ların başında eşcinsel çalışmaları ve kadın çalışmaları alanında 

heteroseksüel egemen dile karşı verilen mücadelenin bir parçası olmaya başlamıştı. 

Barret’a göre, “queer aktivistlerinin asıl hedefi insanlara kendi cinsel kimliklerini 

oluşturmalarını sağlayacak bir özgürlük kazandırmaktı.”391 

 

Queer teorisinin gelişmesine etki eden nedenlerden biri de 1970’lerin başında 

ortaya çıkan ve 80’lere kadar kısa sürede ciddi bir salgın olarak dünya geneline 

yayılan AIDS hastalığıdır. Özellikle Amerika’da büyük oranlarda ölümlere ve sağlık 

problemlerine yol açmış olan hastalık 90’lı yıllara kadar, siyasi örgütlenmede geç 

kalındığı ve görmezden gelindiği için birçok insanı aktivist düzeyde harekete 

geçirmiş ve queer teorisi kapsamında yeni politik birliklerin, eleştirel düşüncelerin de 

gelişmesine zemin hazırlamıştı. Bu hastalığın “cinsel sapkınlıkların” bir cezası olarak 

eşcinsellerin başına geldiğine dair yaygın görüş nedeniyle AIDS hastalığının “gay 

kanseri” olarak imlenmesi, hazırda duran baskın heteroseksüel inanışın eşcinselleri 

toplumdan izole etmesi için bir takım fırsatlar doğurmuştu. Dolayısıyla, toplumsal 

cinsiyet ayrımcılığının bu denli üst boyutlara taşınması ve 1980’lerin sonuna dek 

verilen ciddi kayıplar queer teorisi kapsamındaki çalışmaları da hızlandırmıştı. AIDS 

hastalığına bağlı nedenlerden ötürü ölümüne dek, kültürel politikalar ve AIDS 

üzerine çalışmalar yürüten kuramcı Thomas E. Yingling queer teorisi ve AIDS’in 

bağlantılı hale geldiğini, çünkü her ikisinde de kimliğin ikircikli anlamda 

kullanıldığını söyler.392 Cinsiyet ayrımcılığı temel toplumsal konulardan biri olması 

dışında özellikle 1980’lerden itibaren yaşanan krizlerden sonra hayati boyutlara 

taşınmıştı. Bu nedenle özellikle hastalığın bir krize dönüştüğü süreçte pek çok insan 

390 Queer heteroseksüel ya da geçerli cinsiyet olmayan cinsiyet azınlıkları için kullanılan bir terimdir. 
Başlangıçta garip ya da tuhaf anlamıyla 19. yüzyıl sonlarında eşcinselleri aşağılayıcı bir terim olarak  
kullanıldı. 1980'lerin sonlarında başlayarak, bazı siyasi ve sosyal LGBT grupları topluluk kurmak ve 
bazı akademik disiplinleri tarif etmek için heteroseksüel olmayan anlamında sözcüğü yeniden 
sahiplenmeye başladı. ("queer". Oxford English Dictionary. Oxford University Press. 2014.) 
391 Bkz. (33), Barrett, 244.  
392 Thomas Yingling, AIDS in America, edt. Diana Fuss, 292. 

                                                 



 297 

gibi ötekileştirilen sanatçı da tepkisini açık bir dille ortaya koymaya çalıştı. 

Aidiyetlerini ve özgürlüklerini de kazanmaya çalışan sanatçıların ifade aracı ise 

genellikle saldırıya uğradıkları alanlardan biri olan bedenleri oldu.  

 

 Bu bağlamda örnek verilebilecek sanatçılar Pierre ve Gilles ortak ismini 

kullanan, aynı zamanda partner olan ve çalışmalarını beraber üreten Pierre Commoy 

ve Gilles Blanchard’dır. Bütün bir binayı fotoğraf setine dönüştürerek çektikleri, 

büyük prodüksiyonlu ve kostümlü fotoğraflarının konusu kısaca, popüler kültürün 

kusursuzlaştırdığı bedenler aracılığıyla iletilen kitsch espriler olarak tanımlanabilir. 

  

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
       Fotoğraf 5.15: Pierre et Gilles: The Death of Adonis             
        (Adonis’in Ölümü), Paris, 1999 

 

Amerikalı sanat tarihçi Lauren Alexandra Ross, Pierre ve Gilles’in, 

eşcinsellerle özdeşleştirilmiş olan abartı yakıştırmasına göz kırptıklarını söyler. Ultra 

feminen dekore edilmiş tabloların ortasına hiper-erkeksi tonda atletik bedenleri ve 



 298 

organları koyarak bir anlamda sayısız gerginlik üretmişlerdir. Böylece eril/dişil 

muhalefet, yan yana getirilmiş erkeksi erkeklik ile narin kadınlığın işaretleri 

aracılığıyla tasvir edilir. Buna ek olarak, tercih ettikleri ucuz plastik görünümlü 

sahne dekorlarıyla görüntülerindeki dram ve teatrallik etkisi de zayıflatılır. 393 Bu 

acıdan Pierre ve Gilles’in post-modern süreçte özellikle sanatçı için kitch değeri 

artan popüler kültür ikonlarını çok gösterişli bir biçimde kullanarak aşırılık hissi 

yarattıkları ve bunu bilinçli olarak yaptıkları söylenebilir. Toplumun baskın cinsiyet 

politikalarını rahatsız edebilecek ölçüdeki iddialı sahnelerin bu anlamda bir protesto 

niteliği taşıdığı yorumunu yapmak mümkündür. 

 

     

 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
  Fotoğraf 5.16: Pierre et Gilles, (soldaki) St. Sebastian, 1987, (sağdaki) St. Sebastien, 2009 

 

Pierre ve Gilles’in kendi fotoğraf ikonografileri içinde en sık yer verdikleri 

imge Saint Sebastian imgesidir. Belirli zaman aralıklarıyla farklı projeleri 

kapsamında yineledikleri Saint Sebastian imgesi Hristiyan ikonografisine dair bir 

şehitlik öyküsüdür. Tarihsel süreç içinde geçmişten bugüne birçok sanatçının 

görünür kıldığı bu imge, XX. yy. sonlarına doğru eşcinsel kültürün de simgesi haline 

393 Lauren Alexandra Ross, Camp It Up: Camp in The Portrait Photography of Daniela Rossell 
and Pierre et Gilles, V. 

                                                 



 299 

gelmiştir. Fotoğrafçı ve akademisyen Seçkin Tercan, Saint Sebastian imgesinin 

eşcinsel kültüre dair önemini şu sözlerle ifade eder: 

  
Uzun süre görünür olmanın getirdiği acıyı temsil eden Saint Sebastian imgesi 
1980’li yıllarla beraber farklı bir acının temsilini üstlenmiştir. AIDS sebebiyle 
yaşanan acılar ve verilen kayıplar, yeni bir çile dönemi doğurmuştur. Saint 
Sebastian imgesi var oluşa dair dolaylı bir çilenin temsili iken, AIDS ile beraber 
1980’li yıllardan itibaren gerçek bir acının temsiline dönüşmüştür. Yüz binlerce 
LGBTTİ (lezbiyen, gay, biseksüel, transseksüel, travesti, interseksüel) bireyin 
kaybı ve yaşanan acı, yine benzer bir imgelem ile görsellik kazanmıştır.394  

 

Saint Sebastian imgesi post-modern dönemin şehitlik imgesi olmuştur. Pierre 

ve Gilles için kendi aidiyetlerine dair yaşadıkları acının temsilidir. Breton’a göre, 

“acı psikolojik bir olgu değildir, yaşamsal bir olgudur. Acı çeken beden değildir, 

tümüyle bireydir”395. Sanat üretimine başladıkları kabul edilen 1980’li yılların birçok 

kişi üzerinde olduğu gibi Pierre ve Gilles üzerinde de travmatik bir birikime yol 

açmış olduğunu düşünebiliriz. Bu yıllar çevrelerindeki dostlarını, yakınlarını 

kaybetmenin, toplumdan sürekli geriye itilmenin, aşağılanma ve korkunun yılları 

olarak farklı bir birikime yol açmıştır. Bu birikim, aidiyeti, bedeni, cinsiyeti ve en 

önemlisi de acısı ile uzlaşma ihtiyacı doğuran baskının bir birikimi olarak görülebilir. 

Bundan dolayı Pierre ve Gilles’in, özellikle kendilerini yeniden acıtabilecek ve 

mağdur edebilecek olan beden politikaları tartışmalarını, toplumsal bağlamda bir 

mücadele olarak okumak mümkündür. 

 

 Bu çalışmanın başından itibaren bir görüntüyü yorumlar ya da okurken 

ardındaki kişiyi ve o kişiye ait düşünceleri görmezden gelmenin, görüntüyü de 

görüntüyü oluşturanı da tektipleştiren, oluşma süreçlerini yok sayan bir anlayış 

olduğu vurgulanmaktadır. İnsanların durumlarla, olaylarla ve kişilerle ilişki kurarken 

aidiyetlerinden tamamen soyutlanarak ilişki kurması beklenemez. İnsanların ait 

oldukları, cinsiyet, toplum, etnik vb. kimlikler de varlıklarının anlamına şekil veren 

değerlerdir. Bu bakımdan bir ilişki ve iletişim aracı olan fotoğraf, hem fotoğrafçı 

hem de izleyici açısından kimliği içeren okumaları da içermektedir. Pierre ve Gilles 

örneğinde bu okumalar eşcinsel görsel kültür üzerinden yapılabilir. 

394 Seçkin Tercan, Eşcinsel Görsel Kültürde Saint Sebastian İmgesi ve Çile Kavramı, 66. 
395 Bkz. (86), Breton, 39. 

                                                 



 300 

 Cinsiyet ayrımcılığı erkek egemen yapının kadın ve erkek cinsi olarak iki 

temel cins tanımı yapması ve bu iki cinsin belirlenen sınırlar içinden taşmaması 

gerektiği düşüncesi üzerine temellenebilir. Bu nedenle cinsiyet ayrımcılığı egemen 

olan erkeğin kadın üzerine uyguladığı otorite temelli de bir olgudur denebilir. 

Egemen heteroseksüel kültür her şeyden önce ayrımcılığı tanımaya ve 

deneyimlemeye kadın üzerinden başlamıştır. “Kadın olmak” en başından beri basitçe 

iki cinsten biri olmak anlamına gelmemektedir. “Kadın olmak”,  kadının toplum 

içinde hareket ederken gözden kaybolmaması için icat edilmiş bir ön ek gibidir. 

Kadın fotoğrafçı, kadın sporcu, kadın yönetici, kadın sanatçı olmak kadına 

kimliğiyle hareket etmekten başka bir seçenek bırakmamaktadır ki bu şekilde bir 

hareket alanı varsa yine de günlük hayata katılabildiği için şanslı sayılır. Görsel 

sanatlar kuramcısı Mehmet Ergüven, Fransız düşünür Guattari’ye başvurarak bu 

konuyu şöyle açımlar:  

 
Kanımca çeşitli grup, kategori ve sıra dışı olanlar arasındaki ayrımı kaldırarak 
daha moleküler bir üçüncü düzlemi özgür kılmaya özen göstermeliyiz; ve burada 
türler arası karşıtlığı aşıp eşcinseller, travestiler, uyuşturucu bağımlıları, sado-
mazoşistler, kadınlar, erkekler, çocuklar, gençler, sanatçılar ve devrimcileri daha 
kaygan bir zemine çekmeliyiz. Bu düzlemde-ve özellikle benim ilgimi çeken de 
bu-, büyüleyici paradokslar çıkar önümüze; aslında dünyadaki cinsel etkinlik 
biçimlerini tümü homo-hetereo karşılığı içinde yer almasına karşın, yine de 
bunların eşcinsellik, bir başka deyişle kadın-olmak dediğimiz şeye yakın olduğu 
görülür. Bütün bunları birbirine bağlamak güç, ama her şeye rağmen bunun 
doğru olduğuna inanıyorum.396  

 

Egemen kültür yüzyıllardır kadına etkin, özerk bir özne olma hakkını 

tanımamaktadır. Bu egemen kültür içerisinde kadının simgeleyen ve temsil eden 

olması çok zordur çünkü kendisi bir simge olarak değer bulur. Kadınlık, sosyal 

yaşantı içerisinde biyolojik olmaktan çok kültürel olarak üretilen bir durumdur ve bu 

durum içerisinde kadının ben diyebilmesi ve saf kendi varlığından bahsedebilmesi 

zordur. Erkek egemenliğinde olan dünyada kadınların var olma çabaları bu güne dek 

birçok hikâyenin ilham kaynağı olmuştur. Bu egemen dünyada kendine yer açmak 

için sayısız manevra kabiliyeti geliştirmiş olan kadının yine de rahat bir harekat alanı 

oluşturmadığı söylenebilir. Tüm bakışlar kadının üzerindedir ve sürekli 

gözetlenmektedir. John Berger’e göre, “kadın içindeki gözleyen ve gözlenen 

396 Mehmet Ergüven, Pierre et Gilles: Bir Düğün Hatırası, 96. 
                                                 



 301 

kişilikleri, kadın olarak onun kimliğini oluşturan ama birbirinden ayrı iki öğe olarak 

görmeye başlar.” 397  Böyle bir ortamda gözetlenmenin etkisinden kurtulamayan 

kadının davranışları da çocukluğunun ilk yıllarından itibaren kendini seyretme 

alışkanlıklarıyla donanır. Amerikalı sanat tarihçileri Thalia Gouma-Peterson ve 

Patricia Mathews’a göre Berger, bu pasajda üç önemli soruna işaret etmektedir: 

“birincisi, kadın çıplaklığının erkek merkezli bir toplumda riyakâr bir ahlakçılığın 

malzemesi olması; ikincisi, erkek sanatçının çıplaklığını resmetmekten, erkek 

müşterinin de çıplaklığına sahip olmaktan zevk aldığı kadının ahlaki açıdan 

yargılanması; üçüncüsü ise, kadını, ‘seyirlik’ bir şey olarak kendi nesneleştirmesine 

suç ortağı etmek için aynanın kullanılması.”dır.398 

 

Berger’in sözünü ettiği bu ikilik kadın fotografçılar için çoğu zaman kendi 

varoluşunu yeniden yorumlama sürecini başlatmıştır. Özellikle 1970’lerden bu yana 

birçok kadın fotoğrafçı kadınlık durumuyla ilgili kodlanmış bilgilere dikkat çekmeye 

çalışarak, kadınların “öteki”liğini fotoğrafları aracılığıyla tartışmıştır. Eril dilin 

özellikle feminist yaklaşımların hedefi haline gelmesi ise kadın fotoğrafçıların bakış 

açılarının şekillenmesine katkı sağlamış, çevresindeki olaylar ve nesnelerle ilişkisini 

yeniden kurmaya yönelen kadın egemenlik durumunu da yeniden sorgulamaya 

başlamıştır. Kadınlar, sanat dünyasında hızla görünür olmaya başlamışlardır. Yeni 

malzemeleri ve yeni teknikleri deneyimlemeye başlayan kadının örselenmiş 

varoluşunu temsil eden bedeni ise fikirlerinin yansıdığı yüzey konumuna taşınmıştır. 

Ayrıca çağdaş sanat içinde yapılanan bu feminist söylemlerin, beden ve cinsiyet 

politikalarına ilişkin düşüncelere, yukarıda yer verdiğimiz alıntılarda olduğu gibi 

Guattari ve Berger gibi düşünürlerin söylemlerine ve saptamalarına sıklıkla 

gönderme yapıldığı eleştirel bir alanı güçlendirdikleri de görülmektedir. Gouma-

Peterson ve Methews’a göre, “feminizm bugünün ve dünün sanatının geçerliliğini ve 

geçersizliğini saptayacak kanonik bir manifesto ya da kapalı bir sistemmişçesine 

kendisini sanata ve tarihe dayatmaz; canlı ve süregelen bir sanat ve kültür eleştirisi 

397 John Berger, Görme Biçimleri, Çev:Yurdanur Salman, 46. 
398 Thalia Gouma-Peterson ve Patricia Mathews, Sanat Tarihi’nin Feminist Eleştirisi, Çev. Esin 
Soğancılar, Sanat Cinsiyet: Sanat Tarihi ve Feminist Eleştiri, Edt. Ahu Antmen, 45. 

                                                 



 302 

sunar. Kadın sorunlarına dikkat çekmenin ötesine geçerek, sanatın üretimine, 

değerlendirilmesine ve sanatçının rolüne yönelik yepyeni bir anlayışı barındırır.”399 

  

XX. yy.’ın ikinci yarısından itibaren en çok atıf yapılan metinlerden biri olan 

Where Have There Been No Great Women Artist? (Neden Hiç Büyük Kadın Sanatçı 

Yok?) metninin yazarı Amerikalı sanat tarihçi ve feminist Linda Nochlin, kadının 

toplumda ayrımcılığa uğrama sorununun nedenini bedensel ve varoluşsal farklılık 

alanından çıkararak eğitime ve kurumlara yönlendirir. Metin boyunca geçmişten 

günümüze kadar süregelen “büyük sanatçı mitini” sorguladığı metninde, sorunun 

büyük kısmının sanatı himaye altına alan kurumların anlayışından kaynaklandığı 

söyler. Kadının ve aynı şekilde üst düzeye mensup erkeğin yükümlü olduğu asıl 

görevlerden sanat yapmak adına vazgeçmesini onaylamayan düşüncenin yarattığı ve 

bugün “büyük sanatçı miti” olarak nitelenebilecek oluşuma dikkat çeken Nochlin, 

metnin içinde şu saptamada bulunur: “Demek ki kadın sanatçıyla ilgili sorunun 

ardında, yüzlerce monografinin konusu olan, eşsiz ve tanrısal büyük sanatçı miti 

yatmaktadır.”400 Sonuç olarak diyebiliriz ki 1970 sonrası sanatı ve kadının sanatta 

varolma çabalarını yalnızca kadın sorunlarına dikkat çekmek olarak okumak yeterli 

değildir. Bu süreç aynı zamanda Nochlin’in dikkat çektiği “büyük sanatçı mitinin” de 

sorgulandığı bir süreç olarak yeni bir anlayış barındırmaktadır. 

 

Post-modernizmin ve buna bağlı olarak feminizmin yükselişi 1970'lerin 

başında eşcinsel, feminist ve etnik sanatçıları, acı kavramını da benimseyen 

sanatçıları üretime yönlendirmiştir. Bu süreçte fotoğraf, kendini diriltme sürecine 

katkı sağlayan aracılardan biri olmuştur. Görüntüler sanatçının kendi bedensel 

varoluşuna yönelmiş, böylece ortak bir hikâye anlatıldığı izlenimi daha fazla 

yaratılmıştır. Basit ve anlaşılır bir yol izlenmiş, sanatın seçkinci tavrından da 

uzaklaşılmaya çalışılmıştır. Geçmişten bugüne baskı ve zarar gören kadın, 

çalışmalarının temsili aracılığıyla toplumdaki varlığını görünür kılma ve yeni baştan 

oluşturma çabasını sürdürmektedir. Kısacası, otorite mekanizmasına, şiddete, 

399 A.g.k.,91. 
400 Linda Nochlin, Neden Hiç Büyük Kadın Sanatçı Yok? , Çev. Ahu Antmen, Sanat Cinsiyet: 
Sanat Tarihi ve Feminist Eleştiri, Edt. Ahu Antmen,130. 

                                                 



 303 

acımasızlığa karşı gizlenmek yerine bedeni ve düşünceleriyle kendini ortaya koyan 

kadın, varlık durumuna dair bir gelecek şekillendirmeye başlamıştır. 

 

Bu kadınlar arasında en dikkat çeken isimlerden biri de İtalyan asıllı Fransız 

sanatçı Gina Pane’dir. 1970’lerde yaygınlaşmaya başlayan Body Art (Vücut Sanatı) 

hareketinin temsilcilerinden olan Pane, sanat içindeki feminist mücadele adına 

önemli çalışmalar yapmıştır diyebiliriz. Pane, kendi bedenini daha önce görmeye 

alışık olmadığımız şekillerde sanatının yüzeyi olarak kullanır. Sanatın bir 

performansa dönüştüğü üretimleri bir jilet yardımıyla teninde açtığı küçük kesikler, 

metal yatakta yatarken ve çıplak elleri ve ayakları ile söndürdüğü yangınlar, ağzına 

doldurup çiğnediği cam parçacıklarından oluşur. Özellikle 1970’lerin sonunu 

kapsayan süreçle birlikte yaptığı performansları, fotoğraf kullanarak ürettiği 

enstalasyonları, kendisini daha önce yaraladığı fotoğraflarla birlikte sunduğu 

performanslar olarak da tanımlanabilir.  

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
      Fotoğraf 5.17: Gina Pane, Action Notation (Gösterim Eylemi), 1974 

 



 304 

Kusana kadar bir şeyler yemek, kollarını çivilerle zımbalamak, teninde kesikler 

açmak, çivili bir merdivene tırmanmak gibi yöntemlerle açığa çıkan acının bedende 

oluşturduğu zararlar Pane’in çalışmalarında sembolik bir değer taşır ve bedenine 

doğrudan verdiği bu zarar daha çok egemen heteroseksüel kültürün dayattığı kadın 

imgesine yapılan bir saldırının temsili olarak düşünülebilir. Pane, bir şekilde bunu 

yaşanması gereken bir deneyim ve yaşadığı düşünsel acılarla başa çıkabilmesi için 

bir yol olarak görmüştür. Breton’a göre, “birey varlığının tümünü kurtarabilmek için 

kendisinden bir parçayı bırakmayı kabullenir. Amaç ölmemektir.”401 Burada Pane’in 

yaptığı gibi acıya meydan okumak, kültürdeki algıya meydan okumak olarak 

değerlendirilebilir. Genel geçerli algı ne yaşarsa yaşasın kadının dış görünümünün 

mükemmelliğini bozmaması gerektiğine dair bir algıdır. Ayrıca acı belli durumlarda 

kaçınılmaz olsa bile acıyla baş ederken kadın kendinden daha güçlü birilerine ihtiyaç 

duymalıdır. Acı öyle çok da kadının tek başına üstesinden gelebileceği bir şey 

değildir, gerektiği yerde zayıf düşmeli, bağırmalı ağlamalı ve güçsüz hissetmelidir ki 

erkek kahramanlık yapabilsin. İşte bunların hepsi “kadınca” özelliklerdir. Ancak 

Pane, bu “kadınca” algının dışına çıkmakta ve kendi bedenini yaralayarak, kendi 

acısını göğüsleyerek kadını baskılayan sisteme meydan okumaktadır diyebiliriz. 

Pane, sanatı hakkında şunları söylemiştir: “Bedenimle gerçekleştirdiğim eylemler 

aracılığıyla amacım, bireyselliğimizin kalesi gibi hissettiğimiz bedenin yaygın 

imajının gerçekte ne olduğunu göstermek, bu imajı toplumsal aracılık işlevi olan esas 

gerçekliğine oturtmaktır... Beden sosyolojinin ilk ve doğal enstrümanıdır.”402 Pane’in 

işleri, insanın ilk sınırı gibi olan bedeni bir medyum gibi kullanarak protestoda 

bulunduğu şeklinde yorumlanabilirse de eleştirilere uğramıştır. 

  

 
 

 
 

 
 

 

401 Bkz. (259), Breton, 12. 
402 A.g.k., 104. 

                                                 



 305 

 
 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
           Fotoğraf 5.18: Gina Pane, Action Sentimental (Duygusal Eylem), 1974 

 

Amerikalı sanatçı ve eleştirmen Judith Barry’yle semiyoloji uzmanı 

akademisyen ve eleştirmen Sandy Flitterman-Lewis, yazdıkları Textual Strategies: 

The Politics of Art Making (Metin Stratejileri: Sanat Üretiminin Politikası) adlı 

makalede Pane’in çalışmalarını irdelerler. İki yazara göre, Pane’in çalışmaları acı ve 

zevk ikiliğinin kabulüdür ve Pane, her ne kadar muhalif bir durum sergiliyor olsa da, 

bunu kendini yaralayarak yapmak aynı zamanda acıyı güç statüsüne taşımak 

anlamına gelmektedir.403 Berry ve Lewis’e göre, “onun yaraları sanat bağlamında 

oluştuğundan, acıyı güzellikle özdeşleştiren bir sanat anlayışı içinde kolayca 

eriyebilirler. Bu işin görünürde teşvik etmeye çalıştığı acıda dayanışma, gerçekte 

yüzyıllar boyunca kadınlara dayatılan bir dayanışma biçimidir. Birleştirici değil, 

403 Judith Barry ve Sandy Flitterman-Lewis, Metin Stratejileri: Sanat Üretiminin Politikası, Çev. 
Esin Soğancılar, Sanat Cinsiyet: Sanat Tarihi ve Feminist Eleştiri, Edt. Ahu Antmen, 257. 

                                                 



 306 

tutsak edicidir.”404 Breton ise Barry ve Lewis’in söylediklerinin tersi bir yorum yapar. 

Breton’a göre Pane, vücudunda açtığı kesiklerle ruhunda bir “acı zırhı” 

oluşturmaktadır. Breton’a göre bu acı zırhı, “benliğin sürekliliğinin sağlanması için 

ödenmesi gereken bir bedeldir. Hiç bir biçimde bir mazoşizm söz konusu değildir bu 

bağlamda, çünkü amaç zevk almak değil acı çekmek ve dolayısıyla da belirsiz bir 

yaşam güvencesi sağlamaktır kendine.”405 Breton burada bir ayrımda bulunur. Bu 

beden ve yüz arasındaki ayrımdır ve Breton bu ayrımı şu sözlerle ifade eder: 

 
Eğer birey sonunda yüzünü de kesmeye başlamışsa, bu demektir ki normal 
yaşamın dışına doğru bir adım atmıştır ve psikoz belirtileri göstermektedir. Yüzü 
koruma kaygısı toplumsal ilişkileri koruma, köprüleri atmama iradesini yansıtır. 
Birey sınırlarla oynasa bile eylemlerinin denetimini bütünüyle yitirmemiştir. Bu 
çalışma bağlamında bizi ilgilendirmeyen daha kronik, daha ağır durumlarda 
yaşamı güvence altına alan kalıcı bir “ıstırap kılıfı”dır. Bu durumda bireyin 
kendine uyguladığı bir yığın şiddet eylemi, bıçak sırtındaki bir kişisel yaşamı 
belirginleştirir.406 

 

Breton, yüz ve beden arasındaki ayrımı çok açık bir biçimde ifade etmiştir. 

Bedene açılan yarayı “acı zırhı” olarak gösterirken, yüze açılan yarayı “ıstırap kılıfı” 

benzetmesiyle betimler. Yüzü cinsiyet algısından bağımsız bir köprü olarak 

tanımlarken, ilişki akışını sağlayan bu görünüme verilecek zararın denetimden 

yoksun bir yaşam sürmekle ilişkilendirilebileceğini önerir. Bu noktada Fransız 

sanatçı ORLAN 407 iyi bir örnek olabilir. 1960’ların sonundan itibaren kavramsal 

çalışmalar üreten ORLAN’ın sanatı, estetik kanonunu sorgulayan özgürlükçü 

çalışmalardır. Sanat üretiminde belirli bir kalıbı ve medyumu kullandığı söylenemez 

fakat çalışmalarının büyük çoğunluğunu fotoğraf ya da fotoğraf aracılığıyla 

üretmektedir. 

 
 

 
 

 
 

404 A.g.k.,257. 
405 Bkz. (259), Breton, 27. 
406 A.g.k., 37. 
407 İsmi özellikle büyük harflerle yazılmıştır, çünkü ORLAN bireysel kimlikler adına isminin büyük 
harflerle, soyadına yer vermeden yazılmasının bir özgürlük eylemi olduğunu düşünmektedir.  

                                                 



 307 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
     Fotoğraf 5.19: ORLAN, The Reincarnation of Saint-Orlan (St. Orlan’ın Reenkarnasyonu), 1990  

 

ORLAN The Reincarnation of Saint-Orlan (St. Orlan’ın Reenkarnasyonu) 

adını verdiği serisinde 1990’dan başlayarak yaptırdığı estetik ameliyatları fotoğraflar. 

ORLAN’ın amacı, ameliyatlar bittiğinde Leonardo da Vinci’nin Mona Lisa’sı, 

Boticelli’nin Venüs’ün Doğuşu, gibi büyük sanat ikonlarındaki kadınların fiziksel 

özelliklerinden izler taşımaktır. Bu şekilde yüzyıllardır tekrarlanan kadın mitine ait 

ideal güzellik ve estetik kanonu üzerinden de bir tartışma başlatmış olur. ORLAN, 

değişime dair performansını şu sözlerle açıklar: “Benim çalışmam, doğuştan, 

acımasız, programlanmış, doğal, DNA kaynaklı olana ve Tanrı’dan gelene karşı bir 

mücadeledir.” 408  Bu düşünceden yola çıkarak geldiği noktada ORLAN sanat 

eserlerindeki estetik kadın ikonlarıyla yetinmez. İfade ettiği gibi, genel olarak 

DNA’nın ve Tanrı’dan gelenin estetik ölçütlerini sınamaya çalışarak, mutantlara409 

özgü karakterler yaratarak ameliyatla kafasına boynuzlar ekler. 

 
 

 

408 Sheila Jeffreys, Beauty and Misogyny: Harmful Cultural Practices in The West,163. 
409 Biyolojik ve özellikle de genetik olarak “mutant”, bir organizma ya da organizmada ortaya çıkan 
bir genin ya da kromozomun DNA'sı içinde değişim mutasyonu sağlayarak elde edilen yeni bir 
genetik karakterdir. ( http://www.pnas.org/content/68/9/2112.   Ronald J.Konopka and Seymour 
Benzer Clock Mutants of Drosophila melanogaster, abstract). 

                                                 

http://www.pnas.org/content/68/9/2112


 308 

   

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

      Fotoğraf 5.20: ORLAN, The Reincarnation of Saint-Orlan  
      (St. Orlan’ın Reenkarnasyonu), 1990 

 

ORLAN’ın ameliyat surecini görüntüleyen fotoğrafları ve taktırdığı boynuz, 

sanatına dair söylemlerini gölgede bırakan eylemler olarak daha fazla konuşulur. Bu 

nedenle ORLAN’ın genden ya da Tanrı’dan gelen estetik kodları devralarak oynadığı 

aziz karakteri bir yanıyla da bir sahne gösterisine dönüşür. Ameliyatlara ait görseller 

izleyicinin etkilenebileceği derecede fiziksel acı unsurları barındırmakla birlikte 

aslında ORLAN bu ameliyatlar sırasında ağrı kesiciler kullanarak acıyı 

hissetmemiştir. Breton’a göre ORLAN, bedene bilinçli zarar verme olgusu üstünde 

duruyor olsa da, çalışmalarını tıp aracılığıyla yürüttüğü için bireyin kendisini kurban 

etmesi, feda etmesi mantığı üstünde durmamaktadır.410 ORLAN’ın çalışmalarında, 

kendi bedenine acı vermek üzerinden yaptığı bir eleştirinin izlerini sürmek kolay 

değildir. Bu çalışmalarda toplumsal kadın imgesine karşı yapılan/yapılmakta olan 

doğrudan bir eleştiri de yoktur. ORLAN’ın çalışmaları daha çok birer simülasyondur. 

Estetik ameliyatların görsel sunumu, sonrasında bedendeki değişimler, kostümler, 

410 Bkz. (259), Breton, 136. 
                                                 



 309 

mekânlar, fotoğraflar ve hatta acı bile, anlamın yerine geçen göstergeler gibidir. 

Ayrıca bu çalışmaları izleyen kalabalıkların yaratılan çarpıcı aksiyon sahneleri 

karşısında büyülenerek içerikten uzaklaşabileceğini de düşünebiliriz. Bu açıdan 

ORLAN’ın çalışmalarını post-modern sürecin içinden konuşan fakat aynı zamanda 

bu sürecin aşıldığına da işaret eden simülatif çalışmalar olarak değerlendirmek 

mümkündür.  

 

Çalışmalarında kendi bedenini kullanan sanatçılardan biri de Amerikalı sanatçı 

Hannah Wilke’dir.  Özellikle 1975 yılında yaptığı fotografik performansı S.O.S-

Starification Object Series (Yıldızlaşmış Nesne Serisi) serisi ile kadın bedeninin 

nesneleştirilmesi ve insanın ötekileştirilmesi odaklı eleştirilerde bulunan Wilke, 

beden sanatının en önemli temsilcilerinden biri sayılmaktadır. 

 

 

 
 

 
 
 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
Fotoğraf 5.21: Hannah Wilke, S.O.S.- Starification Object Series (Yıldızlaşmış Nesne Serisi),1974-
82, NY 

 

Wilke bu seride, çiğnenmiş ve vajina şekline getirilmiş sakızları bedenine 

yapıştırmak suretiyle kadın bedeni üzerindeki algının dönüşümüne dair bir süreç 



 310 

başlatır. Ayrıca bu dönüşüm süreciyle birlikte başkalaşan beden tüm “ötekilik” 

algılarının temsili konusunda da bir fikir egzersizine yol açabilecektir. 

  

Wilke, 1970’lerden itibaren toplumsal cinsiyetin, kimliklerin ve ötekinin 

sorgulanmasına çağrı niteliği taşıyan birçok fotografik çalışma yapar. Ancak bu 

araştırmanın çerçevesinde yer verilecek olan son çalışması, hem diğer çalışmalarının 

bütünleyeni hem de o güne dek söylenmeyen sözü olarak birçok açıdan ikonlaşmış 

bir çalışmadır. Bu çalışma 1992-93 yıllarını kapsayan kanserle mücadele sürecinde 

kendini fotografik kayıt altına aldığı Intra Venüs isimli çalışmasıdır.  

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

    Fotoğraf 5.22: Hannah Wilke, Intra-Venus, 1992-93, NY 
 

Intra kelimesini seçerken bu çalışmanın adıyla da ilgili bir sözcük oyunu 

oynadığı düşünülebilecek Wilke, hem tıbbi anlama gelen bir anevrizmayı imlemiş 

hem de kelimenin içeren, kapsayan, ait anlamıyla kadın estetiğinin temsili olan 

Venüs mitine bir gönderme yapmıştır. Venüs mitine gönderme yapmasının bir diğer 

nedeni de, sanat geçmişi boyunca aslında güzelliğini sergilemekle itham edilmesine 

yaşadığı hastalık üzerinden bir cevap da olabilir. 



 311 

Üretime başladığı ilk günlerden itibaren kendi bedenini kullanan Wilke 

kendisini bir feminist olarak da tanımlamış fakat kadın bedeninin güzelliğini 

sergilediği gerekçesiyle bu tanım feminist eleştirmenler tarafından fazla kabul 

görmemiştir diyebiliriz. Örneğin Amerikalı sanat eleştirmeni Ann-Sargent Wooster’a 

göre, Wilke'nin karşılaştığı sorun onun geleneksel bir güzelliğin temsili olabilecek 

kadar güzel olmasıydı. Onun bu güzelliği ve kendine dalıp gitmiş gibi görünen 

narsisizmi, izleyiciyi kadının gözetlenen bir seks objesi olma eleştirisinden 

uzaklaştırdı. Bazen büyük sanat eserlerinin cisimleşmiş hali olan bir tanrıça, bazen 

de pin-up 411  kadın karakterler gibi erkek elinden çıkan imgeleri ve araçları ele 

geçirerek, yerine kendisini koymuştu.412 Ancak Wilke, son çalışmasında güzelliği ile 

imlenen bu kadın bedeninin parçalanmış hallerinden birini sergiledi. Amerikalı sanat 

tarihçisi Amelia Jones, eğer Wilke ile ilgili güzelliğini sergilediği yönünde bir 

makale bulursak bunun hastalığını gösteren bu fotoğraflardan önce yazılmış 

olabileceğine dikkat çeker. Jones, Wilke’nin yeniden dirilişi olarak tanımladığı Intra 

Venus hakkında şunları söyler: “Burada görünen şey güzellik değil varlıktır - ölümün 

amansız ve zamansız yaklaşımı karşısında, mücadeleleri devam eden bir varlık.”413 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

411 Seksi, cazibeli ve çoğunlukla ünlenmemiş kadın modellerin görüntüleri. Popüler kültürün tüketim 
nesneleri arasında yer alır. Duvara sabitlenen renkli, mayolu güzel kadın afişleri bilinen örnekleridir. 
412 Ann-Sargent Wooster, Hannah Wilke: Whose Image Is it Anyway. 
413 Amelia Jones, Everybody Dies...Even the Gorgeous: Resurrecting the Work of Hannah Wilke, 
http://www.feldmangallery.com/media/pdfs/wilke%20in%20markszine03.pdf.  

                                                 

http://www.feldmangallery.com/media/pdfs/wilke%20in%20markszine03.pdf


 312 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
   Fotoğraf 5.23: Hannah Wilke, Intra-Venus, 1992-93, NY 

 

Wilke’nin hasta ve yıpranmış görüntüsü, mekândan soyutlanmış ve 

kendisinden başka hiçbir ayrıntı içermeyen belgelenişi, izleyiciyle dolaysız bir ilişki 

kurmaya çok açıktır. Wilke ile birlikte bu acı dolu sürecin içine çekilebiliriz. Acının, 

ölümün, çaresizliğinin ve daha önce defalarca atıf yapılan güzelliğin bizim için ifade 

ettikleriyle ilgili düşünürüz. Wilke’den ve sanatından devralınacak kadın imgesinin 

önceki çalışmalarıyla uzlaşımını sağlayabiliriz. Ancak belki de en önemlisi, 

Wilke’ye ve sanatçı kimliğine ait bilgilerden soyutlandığında açığa çıkar.  

 

Bu fotoğraftaki an geçmiştir. Bu ana dair her şey sona ermiştir. Bu anın 

ölümüdür. Geri gelmeyeceği gibi her ne oluyorsa daima o an içindeki haliyle olmaya 

devam edecektir. Wilke, o anla birlikte ölmüştür. Fotoğraf ölümü anımsatır ve 

aslında geçmişe ait bu saptama dolayısıyla ölüm gerçekleşmiştir. Yani Wilke’nin 

özne ölümüyle, fotoğraftaki ölümü aynı noktada kesişir. Bu noktadan sonra Wilke, 

fotoğraflarında hep aynı şekilde ölmeye devam edecektir ya da daha acı verici bir 

biçimde tersini olumlamak mümkündür ki, o da Wilke’nin hep aynı biçimde 

yaşayacak olmasıdır. Jones, Wilke’nin çalışmalarını yorumladığı makalesinde şunları 

dile getirir: “Biliyor olmanın illüzyonu ve anlıyor olmanın verdiği zevk, bizi 



 313 

fantastik acılar içinde kör etti ve biz sonuçta hiç bir şey bilmiyor olduk. Biz belki de, 

tüm niyet ve amaçlar için, çoktan ölmüş olabiliriz ya da belki daha doğrusu, ebedi 

geri dönüşün sonsuz döngüsüne yakalanmış olabiliriz”.414  

 

Wilke’nin kadının toplumsal bağlamdaki imgesinin kırılmasıyla ilgili 

söyledikleri ise yukarıdaki değerlendirmelerle örtüşen bir sonuca varmayı 

sağlayabilir. Wilke, “öteki”nin korkusuyla üretilen yabancılaşmaya, dünya 

savaşlarına, düşmanlıklara ve yaralanmalara görsel önyargının neden olduğunu 

düşünmektedir. Ona göre, kendine özel yargısını edinebilmek için kadının kendi 

kontrolünü eline alması gerekmektedir. Kültür tarafından dejenere edilmiş 

kavramalara uzak bir şekilde bedeni ile duygusal bir bağ kurmalıdır. Dokunmak, 

gülümsemek, ilham almak, tavsiyede ve uyarıda bulunabilmek, hayatta kalmak ve 

evrensel yaşamı yeniden inşa edebilmek için bu gereklidir.415  

 

Wilke’nin Intra Venus isimli son çalışmasına tekrar bakıldığında, sanat 

düşüncesindeki tutarlılık göze çarpar. Bu çalışmanın, kendi bedeni özelinde ve onun 

aracılığıyla tüm önyargılardan arınmaya çalışan kadın ve sanatçı figürü ile 

örtüştüğünü söylemek mümkündür. Bu çalışma yalnızca kendi özelinde bir çıkarım 

sağlamaz. Wilke’nin sahip çıktığı bu savunmasız bedeni  geriye doğru projeksiyon 

imkânı da sunar ve güzelliğini sergilediği için amacının okunmadığı yönündeki 

eleştirilere rağmen Wilke’nin kendi özel tarihini inşa etmiş olduğu görülebilir.  

 

Kendi öz(n)el tarihini oluşturmak bağlamında verilebilecek bir diğer örnekse 

Francesca Woodman’dır. Francesca Woodman’ın en erken tarihli fotoğrafı 1971 

yılında, henüz 13 yaşındayken çektiği bir oto-portredir ve yirmi iki yaşındayken 

intihar ettiğinde geriye bu kısa yaşamının öyküsünü içeren 500’den fazla fotoğraf 

bırakmıştır. 

 

 

414 Amelia Jones, The "Eternal Return": Self-Portrait Photography as a Technology of 
Embodiment, 975.  
415 Hannah Wilke, Hannah Wilke: A Retrospective, http://www.hannahwilke.com/id15.html.  

                                                 

http://www.hannahwilke.com/id15.html


 314 

  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
        Fotoğraf 5.24: Francesca Woodman, Self portrait at thirteen  
         (On üç yaşındaki oto-portre) Colorado, 1972 

 

Woodman, fotoğraflarında adeta mekân ve zaman arasında kısılıp kalmış bir 

“öteki”dir. Genellikle harabeler ve kırık dökük mekânlar içinde çektiği oto-portreler 

aidiyet algısını sorgulatır ve sıklıkla kullandığı parçalanmış aynalar ise bir anlamda 

kendi parçalanmışlığını yansıtırlar. Bu noktada, Woodman’ın bir romantik olduğu 

söylenebilir. Fotoğraflarının çoğunda sergilediği kadın bedeni formuna eşlik eden 

parçalanmalar ve kesintilerden aldığı ilham, onun gerçeküstücü tavır sergilediği 

yönünde ipuçları verir. Bu gerçeküstü tavır bedenine yer açmak ya da tamamen 

silinip gitmek isteyen Woodman’ın sürekli mücadelesini konu alır. 

 

Woodman’ın fotoğrafları ölümle yaşam arasında çok kırılgan bir yeri tarif eder. 

Bu düşünceye çok genç yaşta öldüğünü bilmenin de katkısı büyüktür. Ancak yine de 

kullanmış olduğu uzun poz tekniği, mekânlardaki boşluk hissi, fotoğraflarının 

çoğunda kimliğini gizler gibi yüzünü gizlemesi, beden dili ve kullandığı yardımcı 

nesneler bu kırılganlık alanını tarif etmek için yardımcı olur. Gerçek dünyadan 

soyutlanmış gibi duran bu alan değişse bile fotoğraflardaki ruh hali değişmez. 



 315 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 
         Fotoğraf 5.25: Francesca Woodman, Space (Mekân), 1977 

 

Woodman’ın fotoğrafları bir yokluğu anımsatır, bir şeyin yokluğunu tekrar 

tekrar hatırlatır ve sembolize eder. Bu maddi dünyada duracak bir yerinin 

olmamasına dair bir hatırlatma gibidir. Fotoğraflar aracılığıyla gerçekte olması 

imkânsız biçimlerde mekânları bir hayalet gibi dolaşır. 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 



 316 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                 Fotoğraf 5.26: Francesca Woodman, Untitled (İsimsiz),  
   1972–1975, Colarado 

 

Mezarlıkta Untitled (İsimsiz) fotoğrafı yaşam ve ölüm arasındaki mesafeyi 

diğer fotoğraflarından daha fazla çağrıştırır. Woodman’ın mezar taşının içinden 

geçtiği sahne, yasamla ölüm arasındaki geçirgenliğin metaforik bir anlatımı gibidir. 

Aynı zamanda daha önce Wilke örneğinde görüldüğü gibi fotoğrafın saptadığı o 

kısacık anın ölümüne de gönderme yapar gibidir. Bu fotoğrafların çağrıştırdığı bir 

başka şey ise gözden kaybolma durumunun maddi dünyada bir birey olamama 

durumuna yakınlığıdır ki, Woodman’ın fotoğrafları aracılığıyla oluşturduğu bu 

kişisel tarihi aynı zamanda barınamamaya dair duyulan acı hissinin de bir temsilidir. 

Woodman’ın fotoğrafları için Avustralyalı akademisyen George Kouvaros’un marks 

of pain (acının izleri) benzetmesini kullanabiliriz. Kouvaros’a göre insan, maddi 



 317 

dünya üzerinde baktığımız her yerde acının izlerini bırakmıştır 416 . Beden de bu 

izlerin taşıyıcısı, medyumudur ve özellikle feminist sanatçıların kullandığı eleştiri 

aracı olmuştur. Çağdaş sanatta aidiyet duygusunu imleyen bir duruş kazanmıştır. 

Temsiller ve performanslar birbirinden farklı niteliklere sahip olsalar da özünde 

benzer kaygıları ifade ederler. Erkek egemenliğindeki merkezi otorite hem toplumsal 

yapı bağlamında hem de sanat bağlamında sorgulanmalıdır. Kendine bilinçli olarak 

acı vermek şeklinde bile olsa psikolojik zararlar karşısında geliştirilmiş bir 

mücadeledir ve kontrolü sanatçıya aittir. Breton’un da ifade ettiği gibi acı bir işlev 

değildir işlevin zarar görmesidir. 417  Dolayısıyla ayrımcılığa uğrayan insan için 

işlevler zarar gördüğünde, acı bu zararın bir sonucu olarak belirir. O’Reilly’ye göre 

beden, başka bedenlerle doğrudan çatışma, ırk ve cinsiyet gibi kavramların 

bütünleştiriciliğini yıkmak için 1970'lerde feminist sanatçılar tarafından kullanılan 

eleştirinin bir aracı oldu. Kamusal alan ve kamu görüşüne karşı kadın bedeninin 

iddialı duruşu ve kadın seslerinin yükselişi, erkek egemen yapılara meydan okuma ve 

alternatif sunma adına bir emsal oluşturdu. Şu anda birçok sanat uygulaması, siyasi 

aktivizmin ortağı olarak kullanılmaktadır.418 

 

Freud, sanat üretimlerinin acıyı önlemenin bir yolu olarak geliştirilmiş libido 

kaydırmaları olduğunu söyler. Sanatçı engellemek istediği ancak engelleyemediği 

birçok şeyi bu alana kaydırır. İdealindeki yapılara ulaşamayacağını bilse de 

hayalindeki ideal yapıları kurgular. Freud’a göre sanat üretimi, bu anlamda bir 

tatminden öteye geçememektedir. 419  Ancak bugün Freud’un saptamasına çağdaş 

sanat üretimlerini dâhil ederek yeniden baktığımızda durumun yalnızca libido 

kaydırmalarından ibaret olmadığını görürüz. Sanatı artık yalnızca acıyı önlemeye 

yardımcı libido kaydırmaları olarak tanımlamak yeterli değildir.  Özellikle toplumsal 

ayrımcılık bağlamında üretilen sanat işleri, O’Reilly’nin de vurguladığı gibi son 

yıllarda kimlik politikaları çalışmalarının ve siyasi aktivist hareketlerin içinde yer 

almaktadır. 

 

416 George Kouvaros, Images that remember Us: Photography and Memory in Austerlitz, 176. 
417 Bkz. (86), Breton, 11. 
418 Bkz. (378), O’Reilly, 83. 
419 Bkz. (165), Freud, 39. 

                                                 



 318 

SONUÇ 

 

 

Fotoğrafta Acı Kavramının Tasviri Üzerine İkonografik Çözümlemeler başlıklı 

sanatta yeterlik tez çalışmanın bulgularına geçmeden önce, Giriş bölümünde 

detaylandırılmış olan tezin kapsamı, amacı ve yöntemini hatırlamakta yarar var. 

 

Bu çalışma kapsamında, kişisel bir deneyim olarak öne çıkan, ancak toplumsal 

ve tarihî bağlamı olmaksızın çözümlenemeyecek acı temsilleri; ikon olmuş ya da 

ikonlaştırılmış fotoğraflar, fotoğrafçılar ve olaylar üzerinden irdelenmiştir. Tez 

problematiği çözümlenirken; ikonografiye ilişkin düşünsel miras, klasik ikonografik 

okumalar ve fotografik çözümler arasındaki bağlantıya odaklanarak 

detaylandırılmıştır. Böylece çalışma sorunsalına ilişkin kavramsal zemin 

sunulmuştur. 

 

Fotoğrafa içkin konulardan biri olan fotoğrafçının duruşu ya da perspektifinden 

yola çıkılarak; fotoğraf-“gerçek” ilişkisi, voyeurism, izleyici konumu, “içeriden”, 

“dışarıdan” bakış meseleleri, fotoğrafın ikonlaştırılması üzerinden ele alınmıştır. 

Fotoğrafta bir “kategori” olarak öne çıkan belgesel fotoğraf örnekleri, bu çalışma 

bağlamında acının tasvirine yönelik ikonografik çözümlemelerle yeniden okunurken, 

fotoğraf-“gerçek” ilişkisi bu çözümlemeler ekseninde sorgulanmıştır. Fotoğraf ve 

öykü arasındaki sıkı bağa dikkat çekilerek, öykülerin ikon tutucu yönü nedeniyle;  

öykü anlatıcı fotoğrafçılara ve öykülere adanmış fotoğraflara acı yüklü örnekler 

özelinde vurgu yapılmıştır. Fotoğraf – hafıza ilişkisi kuramsal olarak ve söz konusu 

ilişkinin kurulmasına yardımcı olduğu düşünülen fotoğrafların ikon değerleri 

incelenerek tartışılmıştır. Fotoğrafın çağdaş sanat içindeki konumu ile acı konusu 

arasındaki bağlantı kurulmaya çalışılarak, çağdaş sanat içerisinde fotoğrafın 

kullanımı dolayısıyla beliren ikonografik okumaların temsili olabilecek örneklerin 

çözümlemeleri yapılmıştır. 

 

 

 



 319 

İkonlaştırma 

 

Bu çalışmanın Kavramsal Çerçeve bölümünde ortaya konulduğu gibi, ikon 

terimi, belli bir yüz, imge, yapı ya da belirli niteliklere sahip kişi ya da nesne olarak 

tanımlanabilirken, aynı zamanda tasvir ve temsil olarak da anlam bulmaktadır.  Bir 

imge yazma ve oluşturma biçimi olarak tanımlanabilen ikonografi,  söz konusu imge 

sanat yapıtı olduğunda, betimlenen olay, düzen ve kalıpların incelenmesi yönü öne 

çıkar. İmge, kutsal sanat yapıtı olduğunda ise, ikonalar referans ve dinî öğretilerin 

aktarım araçları işlevi görür ve ikonografi teolojinin de bir yöntemi haline gelir. 

 

Dinî figürlerin çözümlenme yöntemi ve düşünsel mirasına dayalı ikonografi, 

günümüzde kutsal olmayan veya seküler alanı da içine alan geniş bir ifade alanını 

kapsamaktadır. Bu ifade alanında, çağrışımlara açık yapısı nedeniyle acının 

izlenebildiği fotoğraflar özel bir yer tutarlar. Farklı din veya kültür altyapısına sahip 

olsa da, özellikle acı, çile ve feda temalarıyla Hristiyanlığın birikimi olan ikonları 

kendi kültürel dokusuna aitmiş gibi benimseyip kullanan fotoğrafçının kutsal 

tanımındaki anlamın dönüşmesinde rolü büyüktür.  Özellikle 20. Yüzyılda, ikon 

inşası sanatçının mülkiyetine girmiştir demek, sanırım mümkün görünmektedir. 

Kendinden önceki sanat yapıtlarına göndermeler yapmak, belirli kodlar ve 

ikonlardan ilham almak fotoğraf sanatında sıklıkla rastlanan bir ifade biçimidir. Bu 

kodlar ve göndermelerle, ama daha çok politik ve tarihi bağlamın etkisiyle başka 

okumalara tabi tutulan fotoğraflar,  kozmik bir nesne ve ikon haline gelebilmektedir.    

 

 

Öykü ve Söylem 

 

Bu çalışmanın Fotoğrafta Öykü ve Söylem adlı ikinci bölümünde, “gerçek” 

görüntüye çok yakın duran fotoğrafların, konularının “gerçekliğinden” uzaklaşma 

nedenleri irdelenerek, fotoğrafçının, acı ve acı verici durumlara ilişkin tutumu,  

görüntüyü kendine aitleştirme, söylem oluşturma yolları ele alındı. Aynı zamanda 

fotoğrafçının “gerçeklerle” ilişkisi; fotoğraf üretimi esnasındaki tavrı, söz konusu 



 320 

tavrın modern ve post-modern yaklaşımdaki farklar ve fotoğraf etiği konuları 

tartışıldı. 

 

Yukarıda anılan ve her biri geniş araştırma konusu olabilecek meseleler, üç ana 

eksen üzerinden tartışılmıştır. Bunlardan ilki, voyeurism, suç ve suçluluk birlikteliği; 

ikincisi içeriden ve dışarıdan bakmak, üçüncüsü ise acı dolu fotoğraflar ve izleyici 

olma konumudur. Voyeurizm kavramı, Sontag, Freud ve Lacan’ın kuramlarından 

destek alınarak tartışıldığı, sinema sanatından iki örnek yönetmen ve dört ayrı 

fotoğrafçı, Weegee, Charcot, Mapplethorpe ve Goldin’in fotoğrafları üzerinden 

kavram açıklanmaya çalışıldı. 

 

Bu çalışmada voyeurizm kavramına yaklaşımımı, bakmak ve görmek için 

heyecanlanmak ve o heyecanın kanıtını sunmak adına eyleme geçmek olarak 

özetleyebilirim. Kavrama ilişkin düşünürlerden Sontag, dehşet ve acı dolu 

görüntülere yakından bakmayı şok edici ve utanç verici olarak nitelerken, izleyici 

dikizci olarak tanımlar. Freud, bu durumu fetişizmle  ilişkilendirirken, teşhircilik ya 

da röntgenciliğin cinsel kimliğin oluşumundaki temel rolüne dikkat çeker. Freud’un 

ardılı Lacan ise, ayna evresi kuramıyla, ego-imge ilişkisine ışık tutar. Bu çalışmada 

Lacan’ın kavrayışını izleyerek, imge ile yabancılaşma, özdeşleşme,  ardından imge 

üzerine hâkimiyet kurma tatminine en yakın durumlardan birinin fotoğraf-fotoğrafçı 

ilişkisi olduğunu ileri sürüyorum. Fotoğraflar aracılığıyla imgeler, fotoğrafçının 

egosunu bütünleyen sembolik bir nitelik kazanırken, fotoğrafçı yaratma isteğini 

imgeler aracılığıyla var etmektedir. Bunu yaparken, sembolik sistemlerden 

beslenmekte, yanılsama algısını hedefleyen somut bir eylemde bulunmaktadır. Tam 

da bu nedenle fotoğrafçı voyeurizm eyleminin baş rol oyuncusudur. 

 

Kavramın açımlanması aşamasında sinema sanatından iki örnek, yönetmen 

Alfred Hitchcock’un “Arka Pencere”  ve  Michelangelo Antonioni’nin “Blow-Up” 

adlı sinema filmleri irdelenmiştir. Voyeuristic bağlam içinde yorumlanabilecek her 

iki filmin ana karakterleri fotoğrafçılardır. Arka Pencere’de fotoğrafçı hareket 

edemediği sandalyeden görüş alanını fotoğraflayan, daha çok röntgenci gibi bir 

konumdayken; Blow-Up’da ise, durağan hayatına renk katmak için gezinen ve 



 321 

fotoğraf çeken  kişinin karşılaştığı cesetle beraber, hayatına heyecan duygusu 

gelmesi söz konusudur. Bu iki film üzerine yapmış olduğum çözümlemenin ilki, her 

iki filmin de, yönetmenlerinin kendi voyeuristic etkinlikleriyle yüzleşmiş 

olabilecekleridir. Diğeri ise yönetmenlerin kurguladıkları öykü ve görüntülerin, 

izleyiciler arasında olan “masum” görgü tanıklarından röntgenciler 

yaratabilecekleridir. Bu her iki çözümlemenin önemi fotoğrafçılar üzerinden 

voyeurizm tartışmasını yürütürken yol gösterici olacaktır. 

 

Bu bağlamda ilk olarak ele alınan fotoğrafçı Weegee’ye ilişkin 

değerlendirmelerimin başında; Weegee’nin temel ekipmanlar kullanarak çektiği 

fotoğraflarla konunun tekinsizliğini izleyiciye dolaysız aktarmadaki başarısı 

gelmektedir. Suç mahalline kimi zaman güvenlik güçlerinden de önce giden 

Weegee’nin fotoğrafları, suçunu görünür kılma arzusu içinde olan bir seri katile ait 

fotoğraflar izlenimini vermektedir.  Aynı zamanda konuya yaklaşımındaki yakınlık, 

röntgenci tutumu akla getirir. Konunun soğuk ve ürkütücülüğünü vurgulayan 

Weegee’nin fotoğrafları yan yana konulduğunda bir seri katilin koleksiyon albümü 

gibidir. 

 

Nöroloji alanında özellikle histeri hastalığına ilişkin buluşları olan tıp doktoru 

Chorcot, hastalarının fotoğraflarını profesyonel fotoğrafçılara çektirtmiştir. Çoğu 

kadın olan hastalarının histeri atakları, spazm, kasılma nöbetleri gibi hallerinin 

belgelenmesi ve yayımlanmasıyla, bu kişiler bir anlamda tutku ve seyir nesneleri, 

yani izlenen haline getirilmiştir. Bu acı çeken kadın fotoğraflarının, voyeurist iştahın 

nesnesi haline gelirken, Chorcot’nun voyeurist etkinliğin öznesi olduğu yorumu, bu 

çalışma çerçevesinde yapılan diğer bir çözümlemedir. 

 

Sado-mazoşist etkinlik olarak nitelenen fotoğraflarıyla, fotografik ikonlardan 

biri olarak değerlendirilebilecek Mapplethorpe’un, fotoğraflarının içeriğiyle, 

yaşamadan bilmenin imkânsızlığına dikkat çekerken, izleyiciyi içsel sorgulamaya 

çağırdığı saptanmıştır. Kendini röntgenlediği, kendi mahremiyet alanını yıkıma 

uğratan oto-portre çalışmalarıyla Mapplethorpe’un, bir yandan voyeuristic bakışı 

yüceltirken, diğer yandan da fotoğrafçı-nesnesi, bir diğer çözümleme de gözetleyen-



 322 

gözetlenen konumlarına dikkat çeken yorumudur. Kendisini çalışmalarının bir 

nesnesi gibi konumlandırarak, kendisinin de parçası olduğu kültürel dokuyu 

çalışırken, tıpkı bir voyeur gibi yabancılaşmayı ortadan kaldırdığı ve bu görüntüleri 

elde etmek ve göstermek konusunda bir aidiyet atfettiği için Mapplethorpe’un 

voyerist bir bakışı olduğu da, bu çalışmada onun fotoğraflarına ilişkin bir 

çözümlemedir. 

 

Nan Goldin’in fotoğraf yaklaşımı ve voyeur kimliğini çözümlemek 

fotoğrafçının voyeurism’in etkin öznesi oluşuna dair iyi bir örnek oluşturmaktır. 

Kendi yaşam yolculuğunda tanıştığı, yaşamlarına dâhil olduğu, acılarını paylaştığı, 

hatta ailesi olarak nitelediği kişileri fotoğraflayan Goldin, sanki fotoğraflarıyla günce 

tutmaktadır. Kendi çalkantılı yaşamını da fotoğraflayan Goldin’in fotoğraflarını 

erotik arzunun kaynağı olarak nitelemesi bir anlamda onu voyeur kılmaktadır. 

Duygularını fotoğrafa aktarmasının kendisini izleyiciye daha yakın konuma 

getirdiğinin, ancak konusundan uzaklaşma riskini barındırdığının farkındadır Goldin. 

Nan Goldin belki de kendisi ve voyeurist kimliğiyle olan hesaplaşmasını izleyicinin 

tanıklığı üzerinden yapmaktadır.  

 

İçeriden ve dışarıdan bakmak meselesi ise, önce görüntü retoriğinde önemli 

değişim süreçlerini izleyebileceğimiz resim sanatından örneklerle açımlanarak 

ardından fotoğraflarla 420  kavrama ilişkin eserler üzerinden ele alınmıştır. Bu 

bağlamda irdelenen Goya’ya ilişkin vurgularımın başında; ilahi yüceltme ya da dinî 

kutsallaştırmaya yer vermeyen yaklaşımıyla, eserinin konusu olan dehşete tanıklık 

gelir. Savaş suçlarını, yaşanan acıları tüm açıklığıyla veren ve bunu yaparken,  kendi 

ideolojik tavrını da ortaya koyan Goya’nın resimleri ya da gravürleri, bugünün savaş 

fotoğraflarını hatırlatır niteliktedir. Konuların yaşandığı anda Goya’nın orada 

olmadığı ve bizzat tanık olmadığı yönündeki bilgi, sanatçının içeriden bakışına yol 

açanın onun aidiyet duygusu olduğunu düşündürtür. Ele alınan bir diğer ressam 

420 Fotoğrafları okunan fotoğrafçılar: Dayanita Singh, Robert Capa, Cheng Yuyang, Joseph Rodrigues, 
Eugene Richards, Sebastiao Salgado, Lewis Hine, Eugene Smith, Gilles Peress, Graciela Iturbide ve 
Peter Magubane.  

                                                 



 323 

Picasso’nun içerden tanık olarak yarattığı, görsel kültürün hatta insanlık tarihinin en 

güçlü protesto imgelerinden biri, dehşetin ikonu haline gelen Guernica tablosudur. 

 

Fotoğraf söz konusu olduğunda olumlama anlamına gelen “içerden” bakma, 

olumsuzlanan “dışardan” bakma meseleleri, kavramlar problematize edilerek, acı 

konusunu görünür kılan belli başlı örnekler üzerinden tartışılmıştır. Fotoğrafçının 

kimliği ile fotoğrafın nesnesi arasındaki yakınlık; içeriden bakan kişiye duyulan ön 

güven, dışarıdan olana duyulan suistimal şüphesi gibi sonuçlar doğurabilmektedir. 

Bu önerme, çalışma kapsamında bazı ikonik fotoğraflar ve fotoğrafçılarla 

örneklendirilmiştir. Hintli fotoğrafçı Singh örneğinde olduğu gibi, ne zaman içeride 

ve ne zaman dışarıda olunduğu tartışmasıdır. Singh’in çocuk seks işçileri fotoğrafları 

dünyadaki ana akım medyanın kendi (Batı) dünyası dışındaki yerlere ait görüntüler 

olarak yayımlamak isteyeceği tarzda bulunur ve “içeriden” fotoğraflar olarak 

olumlanırken, gerçekte Singh’in orta sınıf hayatının çok da içinde değildir. Kendi 

sınıfının yaşamını fotoğrafladığında ise,  bu fotoğraflar daha “içeriden” olduğu halde,  

ana akım medya tarafından şüpheyle karşılanabilmektedir. Singh’in yanı sıra, başka 

fotoğrafçıların, acıyı görünür kılan eserleri üzerinden çözümlemeler yapılmıştır. 

Dışarıdan bir göz olmanın neredeyse suçlama anlamına gelebildiği, fikir beyan 

etmenin ya da fotoğraflamanın konuyu bizzat deneyimleme ile ancak mümkün 

olabildiğini ileri süren yaklaşımlar, ilgili fotoğraflarla sorgulanmıştır. 

 

Dışarıdan bakışı imlediği için eleştirilen estetik değeri yüksek ikonik belgesel 

fotoğraflar, yine bu çalışmada ele alınmıştır. Etki sağlayabilmek ve dikkat 

çekebilmek için fotografik dilin imkanlarından yararlanılmasından daha önemli 

olduğunu düşündüğüm, fotoğrafçının fotoğrafta gösterilen şeyin etkisini ne denli 

sahici ve içten kılabildiğidir. Fotoğrafçının kendi kişisel geçmişiyle, fotoğrafın 

çekildiği o anla hesaplaşması; kendi acılarını, tarihini konu alması sadece içeriden 

bir bakış değil aynı zamanda içeriye de bakıştır önermesi, bu çalışmanın temel 

vurgularındandır. Sonuç olarak; dışardan bakmak ve içeriden bakmak şeklinde 

fotoğraf jargonuna yerleşmiş fotoğrafçının konumlanışına atıfta bulunulan 

durumların, ölçütlerin bizi hep aynı sonuca götüremeyeceğini, örnek fotoğraflar 



 324 

üzerinden ele alırken, fotoğrafların üretilme, servis edilme ve tüketilme koşullarına 

ilişkin değişkenlerin önemini vurgulamaya çalıştım. 

 

Fotoğrafta Öykü ve Söylem adlı ikinci bölümde kederli, acı dolu fotoğraflar 

irdelenmiş ve izleyici olma kavramı sorgulanmıştır.  Bu çalışmada izleyicinin 

fotoğraflar yoluyla şiddetle yüzleşme ve acı ile karşı karşıya kalma anlarında 

gösterdiği, birbirinden farklı iki ana tepki vurgulanmıştır: fotoğraftaki acının 

kendisinden uzakta olduğunu düşünerek rahatlama ve acı ile yakından bağ kurma. 

Acı dolu fotoğraflara bakıştaki “dikizci” yani voyeurist konum,  Sivil Toplum 

Kuruluşları’nın toplumsal duyarlılığı mobilize etmek amacıyla tüm olanakları 

seferber ederek çekilen estetik mükemmeliyete yakın acı fotoğraflarındaki izleyicinin 

dikizci hale gelmesi, merhamet ve empati kavramlarıyla beraber  tartışılmıştır. 

Günümüzdeki yaygın  gösteri toplumu durumu ve görünüşlere ait dünyanın yeni bir 

dünya algısı olduğu yine bu çalışmada detaylı olarak ele alınmıştır.  

 

 

Öykü Anlatıcıları, Öykülere Adanmış Fotoğraflar 

 

Bu çalışmanın Fotoğrafta Öykünün Kurgusu, Kurgunun Öyküsü adlı üçüncü 

bölümünde, belgesel fotoğraflar aracılığıyla gösterilen acının şiddeti irdelenerek; 

fotoğraf tarihi içerisinde önem atfedilen ikonlaştırılmış örnekler üzerinden, fotoğrafla 

öykü kurgulamak, öyküler yoluyla duyarlılık alanı oluşturmak gibi konular ele 

alınmıştır. Bu amaçla önce belgesel fotoğraf kavramı tartışılmış; ardından ikon 

değeri olan fotoğraflar ve fotoğrafçılar ile ilgili çözümlemeler yapılmıştır. Dünya 

savaşlarına ilişkin fotoğraflar, yıkım, katliam, soykırım yönleriyle çözümlenmiştir. 

Son olarak da öykülere adanmış fotoğraflar olarak tanımladığım fotoğraflar 

üzerinden okumalar yapılmıştır. 

 

Bu çalışmada belgesel fotoğraf konusuna ve fotoğraf – acı ilişkisine 

yaklaşımımı görsel öykü anlatımı olarak ifade edebilirim. Biraz daha detaylandıracak 

olursam, çalışmamın vurgusu; belgesel fotoğrafların her şeyden önce, aidiyet 

duygumuzu oluşturma ve sürdürmedeki rolü; bakış açılarını çoğaltan, genişleten ve 



 325 

derinleştiren öyküler kurgulayarak, yaşamla bağımıza, farkındalığımıza olan katkısı; 

daha çok bir bakış, tavır ve öykü kurgusu etkisi üzerinedir. Fotoğraflarda gösterilen 

çile, acılar ve şiddetin ya da belgesel fotoğrafların yarattığı şiddetli etkinin, belgesel 

fotoğrafların hızla ikonlaşmalarındaki ağırlıklı rolü yine bu çalışma kapsamında 

yapılan saptamalardandır. Fotoğrafın tek işlevi bilgilendirmek olmadığı açık oluğu 

için hem “sıradan” izleyici hem de entelektüel çevre tarafından çoklu bakış açısı 

önemlidir.  

 

Sontag, fotografik görüntülerin yaygınlaşmasının görünen konuları 

değersizleştirdiği fikrini benimserken, fotoğrafların politik tavırlarla güdümlendiğine 

dikkat çeken Azoulay ise, acı ve kederi gösteren fotoğrafları iktidarların aracı olarak 

görür. Azoulay, fotoğrafın daha fazla üretilip yaygınlaşmasıyla ve fotoğrafların 

kimin adına ve ne için çekildiğinin araştırılmasıyla egemen politikaların daha fazla 

sorgulanacağını ileri sürer. Bu haklı ancak pratikte uygulaması zor bir çözüm 

önerisidir. Çünkü bugün, basın kuruluşlarının internet ağlarıyla yaygın olarak servis 

edilen görüntülerin, gerçek olup olmadıklarına dair bir güven sorunu da vardır. 

Dolayısıyla konu, fotoğrafların bize gerçekte neler öneriyor oldukları üzerine 

belgesel fotoğraflar üzerineden örneklerle tartışılmıştır. 

 

Fotoğrafta görünen/gösterilen acının tasviri konusuna açıklık getirmek üzere 

bu çalışmada yapılan çözümlemelerden bazıları: Saymour’un gerçekte İspanya İç 

Savaşı’ndan önce çekilen fotoğrafının, o savaşı betimleyen bir ikon haline gelmesi ve 

duygusal hafızaya dair bir sembol olmasının olası nedenleri ortaya konmuştur. 

Filistin’de öldürülen 12 yaşındaki Muhammad al-Dura’nın ölüm anını gösteren 

fotoğrafının, medyada çevrim içi oylamalar ve buna ilişkin kampanyaların tüketim 

nesnesi haline gelerek ikonlaşması ele alınmıştır. Böylelikle belki de savaşın 

zalimliği ve bir çocuğun ölümünün haksızlığı sorumluluğundan uzaklaşılmıştır. 

Bağdat’taki Ebu Garip Cezaevi’nde amatör  kameralarla saptanan taciz ve şiddet 

fotoğraflarıyla ilgili tartışmalar, fotoğrafların yayımlanmasının insan hakları ihlali 

olduğu ve pornografik olmaları nedeniyle mahremiyet hakkını zedelediği görüşlerine 

yoğunlaşmıştır. Gerçekte görüntülerin içeriğinde neler olduğuyla hesaplaşmadan 

kaçınarak, görüntüdeki insan hakları ihlallerinden ve insanlık suçlarından da 



 326 

özgürleşilmiştir. Afganistan’da öldürülen muhabirin öldürülme görüntüleri, Cihad 

örgütlerinin eylemlerini görünür kıldığı için eşinin yürüttüğü savaş suçlarıyla ilgili 

kampanyalarla birlikte ikonlaşmıştır. Sudan’da açlıktan ölmek üzere olan kız 

çocuğunun akbaba ile birlikte çekilen fotoğrafı, bir yandan yardım kuruluşlarınca 

kampanyalarda fon oluşturmak için kullanılırken, diğer yandan fotoğrafçısı 

eleştirmenlerce insanlık suçu ortağı olmakla itham edilmiştir. Fotoğrafçının Pulitzer 

ödülünden kısa bir süre sonra intihar etmesiyle haber fotoğrafçılarının zorlu çalışma 

koşullarına odaklanan öyküsel bir anlatıya dönüşmüş ve acı çekmenin ikonu haline 

gelmiştir. 

 

Bu bölümde savaşlara ilişkin fotoğraflar da çözümlenmiştir. Bilinen ilk savaş 

fotoğraflarından olan Kırım savaşını anlatan belgesel fotoğraf, savaşın şiddetini 

yansıtmıyor olmasına karşın, fotoğrafta olmayana dikkat çekerek, acının 

bilinmezliğini gösterdiği için, savaşın yıkıcılığını betimleyen bir ikon haline 

gelmiştir. Amerikan İç Savaşı’nda çekilen fotoğraflarda, fotografik kompozisyon 

değerleri gözetilerek yapılan müdahaleler, etik tartışmalarının konusu olmuş ve bu 

tartışmaların ikonik değer oluşturmadaki rolü ortaya koyulmuştur. Paris Komünü 

sürecindeki hükümet-direnişçi çatışmasında katledilmiş komün üyelerine ait 

fotoğrafların, stüdyo portre geleneğinden gelen fotoğrafçının estetik tarzı nedeniyle 

ikonik anlatım biçimine dönüşmesi de bu çalışmanın saptamaları arasındadır.  

 

Bu çalışmada yer verilen II. Dünya Savaşına ait olan ve fotografik arşivin geniş 

olduğu toplama kampları ve Yahudi soykırımı fotoğraflarının çoğunda, işkence, 

öldürme eylemleri görünürdür. Büyük çoğunluğu savaşın bitiminden sonra ortaya 

çıkan bu fotoğraflar, bir yandan yokedilmesi amaçlanan bir “ırk”ın görüntüleriyken, 

diğer yandan hatırlatıcı bir belleği oluştururlar. Unutma ve hatırlama bir aradalığı söz 

konusudur. Bu soykırımı gösteren fotoğrafların bugün ikon olma nedenleri, bu 

ikilikte yatar. Aynı zamanda, ölüm ve zorlu yaşama ilişkin neler hissedebileceğimizi, 

bu kadar güçlü şekilde soykırım fotoğraflarıyla anladığımız için bu fotoğrafların 

ikonlaştığı çözümlemelerimle vardığım diğer bir sonuçtur. 

 



 327 

Öykülere adanmış fotoğraflar olarak nitelediğim örnekler üzerinden, acının 

şiddetini betimleyen ikonlaşmış fotoğrafçıların çözümlemelerine ilişkin; Çin İç 

Savaşı’nda ailesinin çoğunu kaybeden, hem devrimci olan hem de devrimin 

tanıklığını yapan fotoğrafçı Li’nin, fotoğraflarındaki acı vurgusu ve anlatımdaki 

detay nedeniyle fotoğraflarını kendi yaşam öyküsüne adadığını, bu yolla kendi 

yaşam öyküsünü başkalarına anlattığını ileri sürmekteyim. A.B.D.’de zorlu arka 

sokak yaşamını anlatan, bu yaşamın en temel ilişki ağından biri olan uyuşturucu 

bağımlılığını tasvir eden fotoğrafçı Mark’ın fotoğraflarında uyuşturucu çilenin bir 

sembolü olarak anlam bulmaktadır. Onun fotoğraflarında uyuşturucu bağımlılığının, 

bir hikâyenin sık tekrarlanan bir figürü olarak ortaya çıkışıyla, diğer bu konuda 

çekilmiş fotoğraflardan ayrılarak ikonik bir anlatım kazandığı, bu çalışmadaki diğer 

yorumumdur. Fotoğraflarında pek çok kişinin görmeye dayanamayacağı türden 

hikâyeler anlatan Salgado’nun, yüksek estetik katkısı nedeniyle eleştirilerin merkezi 

durumuna gelmesinin ikon değeri açısından etken olduğuna ancak bu düşüncelerin 

aksi bir yönünün de varolduğuna dikkat çekilmiştir. 

 

Özetle; bu çalışma kapsamında belgesel fotoğraflar aracılığıyla acının şiddetini 

ve fotoğraf-öykü-gerçek bağlantısını, ikonlaştırılmış örnekler üzerinden  irdelerken 

vurgulamak istediğim; fotoğraflar üzerinden “gerçeği” tartışırken, fotoğrafların 

kendilerine ait bir “gerçekliğe” sahip olduklarını da unutmamamız gerektiğidir. 

Fotoğraflar ikonlaşırken ilk anlamından uzak bir noktaya çekilebilmekte, gerçek 

görüntülerden elde edilmiş olsalar da nesnesinin gerçekliğinden ayrılarak tek başına 

başka bir “gerçekliği” de temsil edebilmektedir.     

  

 

O An’ın/Fotoğrafın  Hafızası 

 

Çalışmanın Fotoğrafta Acının Tasviri ve Bellek İlişkisi  adlı dördüncü 

bölümünde, fotoğraf – hafıza ilişkisi kuramsal olarak ve  fotoğrafların ikon değerleri 

incelenerek fotoğraflar acının kolektif hafızasını inşa edebilirler mi? sorusu 

üzerinden tartışılmıştır. Benjamin’i izleyerek yaklaşımımı, fotoğrafların daha çok bir 

hafıza olduğu ve bunun nedeninin de  kaybettiğimiz şeylerin fotoğraflarının 



 328 

duyumsal gücü olduğu şeklinde özetleyebilirim. Hafıza kavramına yaklaşımım ise, 

yekpare ve çelişkisiz bir kolektif bellekten söz edilemeyeceği şeklindedir. Bu 

bölümde sorunsal,  fotoğrafın belleğindeki acı, kültürel belleğin fotoğrafa yansıması 

ve nostalji-fotoğraf bağıntısı şeklinde üç ana eksen üzerinden irdelendi. 

 

Fotoğrafın belleğindeki acı meselesine ilişkin çözümlemeler, FSA fotoğrafları, 

kurban teması, Benetton olgusu ve Family of Man (İnsan Ailesi) projesi gibi örnekler 

üzerinden yapılmıştır. ABD Tarım Güvenliği İdaresi (FSA)’nın yoksul çiftçilerin 

durumunu belgelemek için başlattığı, fotoğrafçı ve yazarların yer aldığı belki de en 

büyük ve geniş kapsamlı projedeki fotoğraflar çözümlenmiştir. Projenin hedefi 

Amerika’nın içinde bulunduğu bunalımı görselleştirerek, bunun aşılmasına yardımcı 

olmaktır. Projede ilgi çeken fotoğraflar, yönetimde ABD’yi zayıf gösterebileceği 

endişesi yarattığı için bu kez, Amerikalı mutlu aile temsillerine dönüşse de bu 

kapsamda çekilen yeni fotoğraflar ilgi görmemiştir. Bu da çile temasının 

ikonlaşmada  önemini ve hafızada kalıcılığını kanıtlar niteliktedir. 

 

Fotoğrafın belleğindeki acı meselesine ilişkin, bu çalışmada yapılan diğer bir 

çözümleme de, Benetton firması için çalışan  fotoğrafçı Toscani’nin   büyük 

sansasyonlar sonucu ikonlaşan reklam görsellerinin işlevsel ve kalıcı bir hafızayı inşa 

edemedikleridir. Bunun nedeni, bu fotoğrafların,   toplumsal konuların yalnızca 

yankı uyandırabilecek  kısmını görünür hale getirmeleri ve tüketimin etkin nesneleri 

oluşlarıdır. Modanın hızıyla birlikte değişen ilgi eksikliğinin sağlayıcısı da olan bu 

görüntüler tüketime dair işlevsel fragmanlardır. Bir diğer çözümleme ise, Edward 

Steichen’in İnsan Ailesi projesidir. İnsanın temelde benzer duyguları yaşadığı 

düşüncesinden hareketle ve birleştirici olacağı ümidiyle başlayan proje, insanlığın 

ortak ve tek bir kalıba konularak, evrenselliğin özgülcülüğe tercih edildiği  

eleştirilerine maruz kalmıştır. Bu nedenle de projede hedeflenen yönde bir  hafızayı   

inşa etme düşüncesinin, epeyce tartışmalı hale geldiğine bu çalışmada dikkat 

çekilmiştir.  

 

Mülteci kampları, soykırım, linç fotoğrafları, fotoğraflardaki “kurban” ve 

“öteki” imgeleri üzerine çözümlemeler yapılmıştır. İzleyici, fotoğraf aracılığıyla 



 329 

anlatılanın gerçek anlamda ne olduğunu bilemese de, kendi deneyimleriyle o şeyi 

sabitlemeye çalışmakta, diğer bir deyişle kendi “gerçeğini” inşa etmektedir. Elinde 

silah tutarken gülümseyen çocuk fotoğraflarının, huzursuz edici içerikleriyle 

ikonlaştığı, kimi zaman çocukların “kurban”laştırıldığı, kimi zaman da 

“yabancı”laştırıldığı,  dolayısıyla fotoğrafların gerçekte ne gösterdiğinden ve orada 

ne olduğundan uzaklaşma yarattığı bu çalışmada yapılan yorumlardandır. Kan ve 

şiddet içeren spor karşılaşmalarında acı ile duygusal bağ kurulmaması hatta keyif   

figürü olmasıyla,  çocuk asker fotoğrafları temelde aynı işleve işaret etmektedir.  Bu 

fotoğraflar, hafıza inşa aracılığının yanı sıra,   inşa edilen hafızayı güdümlerler. Linç 

fotoğrafları gibi fotoğraflar, bir yandan zulümleri simgeleyen ikonlar ve ırkçılıkla 

ilgili kolektif hafıza belgeleri iken, fotoğraflarda gülümseyen failler için ise birer anı 

fotoğrafı olduğu, yani fotoğrafın farklı ideolojileri temsil eden hafıza kayıtları olduğu 

bu çalışmanın vurgusudur. Fotoğrafın kime ve neye göre hafıza kaydı olduğu 

tartışmalıdır ve sonuç olarak tek, yekpare ve çelişkisiz bir kolektif hafızadan 

bahsedilemeyecektir. 

 

Bu bölümde kültürel belleğin fotoğrafa yansımasına ilişkin çözümlemeler, 

Avustralya yerlileri fotoğrafları ve kimlik kurucu, aktarıcı yönüyle öne çıkan 

erginlenme ritüelleri üzerinden yapılmıştır.  Bu irdelemede, bu fotoğrafların nasıl ve 

hangi anlamda kültürel hafıza kayıtları olduğu sorusu merkeze alınmıştır.  Aynı 

zamanda yerli halk ve “öteki” kavramlarına dikkat çekilerek,  fotoğrafların dış göz, 

yani daha çok “Batılı” göz tarafından çekilmesi ve tüketilmesi sorunsallaştırılmıştır.  

Bu irdelemede yapılan saptamaları şöyle sıralayabilirim: Yerli halkların ritüel 

fotoğrafları, Batı’nın “yabancı” kültürlerin asimilasyonuna yönelik hafızası ve 

“uygarlaştırma başarıları”nın hatırası olmuştur. Yerli halklar özellikle kıyıma  

uğrayan halklar için ise bu fotoğraflar, kolektif bellek temsili, yani hafıza 

mekânı421dır.  Aynı zamanda, bu fotoğraflar onların aidiyetinin ispatı, yaşadıkları 

acıların sembolü ve somut kimlik anlamına geldiği için kutsal nesneler olarak 

ikonlaştırılmışlardır.    

 

421 Terim Pierre Nora’dan ödünç alınmıştır.  
                                                 



 330 

Diğer bir örnek olarak da, 11 Eylül 2001 saldırısı fotoğrafları üzerinden 

Amerikalı olmak ve çokkültürlülük tartışmalarına yer verilmiştir. 11 Eylül 

saldırısının hemen ardından Eylül ayı sonlarında doğru yapılan Burası New York 

sergisindeki fotoğraflar ya da medyaya sansürlenerek servis edilen fotoğrafların, 

saldırıyı anlatmak ve belgesel olarak ortaya koymaktan daha çok, Amerikalı olmanın 

anlamını hatırlatmak ve kolektif hafızayı oluşturmak yönüyle öne çıktığı 

vurgulanmıştır.  11 Eylül görüntülerinin ikon değeri, her geçen gün sorgulanan 

hiper-gerçekçi tapınaklar etrafında şekillenen bir hafızanın temsili olmasından 

kaynaklanmaktadır. 

 

Nostalji-fotoğraf bağıntısı meselesine ilişkin çözümlemelerde, Barthes ve   

Sontag’tan destek alınarak; fotoğrafa konu olan kişinin yaşamsal deviniminden 

kopartılarak bir kesitinin oluşturulduğu ve bunun ölümü çağrıştırdığı; tüm 

fotoğrafların birer momento mori (ölümü anımsama) olduğu, fotoğraflanan kişinin 

fotoğraflandığı  andan itibaren izleyicinin kendi gerçekliğinde yaşadığı; fotoğraflar 

ve fotoğraf albümlerinin nostaljiyi barındıran nesneler haline dönüştüğü; 

fotoğrafların tıpkı acı ile uzlaşmanın tüm yaşama yayılmasını temsil eden objeler 

gibi melankoli nesneleri olduğu ve tam da bu nedenle ikonlaştığı bu çalışmanın 

vurgularıdır. Fotoğrafın ölüm, hatıra ve nostaljik kayıt bağlamında belki de en 

çarpıcı örneklerinden biri olan mezar taşı portreleri, yokluk hissini telafi etme 

yönünde teselli araçlarıdır.  Buna benzer bir olgunun da cenaze törenlerinde yakalara 

takılan fotoğraflar olduğu da bu çalışmanın saptamasıdır. Yine tartışılan konulardan 

biri de anlamını yitirmiş dünyevi yaşantı anlamına gelen vanitas kavramı ile nostalji 

kavramı arasındaki bağlantıdır.  Bazı örnekler üzerinden bu bağlantı irdelenerek, 

vanitasın, nostalji duygusunun temeli olduğu yorumunda bulunulmuştur. 

 

Son olarak bu bölümde, post-mortem fotoğraflar ve acı ilişkisi ele alınmıştır. 

Ölen kişinin ölümünün hemen ardından yapılan fotografik düzenlemelerde, bu 

kişilere genellikle güzel kıyafetler içinde uyuyan insan izlenimleri verdirilerek 

çekilen bu fotoğrafların, tutulan yasın sürecini de yansıttığı ileri sürülmektedir. 

Günümüzde uygulaması azalan bu örneklerin, izleyici tarafından aşırı dramatik ya da 

şaşırtıcı bulunarak fotografik değer bağlamında simgeleştirildiği; geçmişteki bu 



 331 

yaygın örneklerin yerini günümüzde tam tersi nedenle, ölüme uzaklık hissi nedeniyle 

doğum fotoğraflarının aldığı bu çalışmanın saptamalarındandır. 

 

 

 

   

Çağdaş Sanatta Acı 

 

Bu çalışmanın Çağdaş Sanat Bağlamında Fotoğrafa Konu Olan Acı başlıklı 

beşinci bölümünde, fotoğrafın çağdaş sanat içindeki konumuna odaklanarak, bir fikir 

aracı olan fotoğraf aracılığıyla ikonlaşan sanatçılar ve yaratımları yine acı üzerinden 

çözümlenmiştir. Üç alt başlık altında ele alınan konuyla ilgili olarak önce çağdaş 

sanat ve post-modern dönem hakkında bilgi verilmiş ve bu bağlamda acı konusuyla 

ilişkisi kurulan Warhol, Wall ve Libera’nın çalışmaları çözümlenmiştir. Ardından,  

farklılık ve beden temasına ilişkin örnekler,  Arbus,  Serrano ve Witkin’in işleriyle 

irdelenmiş, son olarak ise beden ve toplumsal cinsiyete ilişkin Sherman, Pierre ve 

Gilles, Pane, ORLAN, Wilke ve Woodman’ın işleri çözümlenmiştir. 

 

Bu çalışmada fotoğrafa yaklaşımımı, anlamın peşini bırakmayan kişisel bir 

dışavurum olarak özetleyebilirim. Fotoğrafta ele alınan konular, yaratıcı bir 

çalışmanın ürünü olduğu için müdahaleye açıktır. Farklı öyküler, deneyimler 

yaratmayı sağlaması nedeniyle de, bilginin sadece aktarıcısı değil düşünmeyi 

tetikleyici dışavurumlardır. Tanımlaması zor olan genellikle modern sonrası sanat 

olarak kabul edilen çağdaş sanat veya çağdaş sanatçı kavramıyla ilgili yaklaşımımı; 

kendi dönemine dair eleştirel bakış açısı kazanmış sanatçılar ve onların işleri olarak 

ifade edebilirim.  Çağdaş sanat bağlamında özellikle vurgulanan 1960 sonrası yıllar, 

görüntü dilinin eleştirel bir metine dönüşmeye başlandığı; mutlak doğru ve 

yanlışların sorgulanarak, koşul ve durumların metne dâhil edildiği; eleştirel bilincin 

öne çıktığı dolayısıyla o dönemde ya da önceki dönemlerde sanatın konusu ya da 

malzemesi olarak düşünülmeyen ya da kabul edilmeyen pek çok unsurun sanatın 

içine alındığı; gerçek söylemlerinin minyatürleştiği, yani, ikircikli olduğu dönemdir.  

Dolayısıyla, çağdaş sanat anlayışı belgesel fotoğraf da dâhil olmak üzere fotografik 



 332 

bakış açılarının genelinde değişime yol açmıştır. Post-modernizm ile başlayan 

kavramsal süreçte ise, sanatçının düşünceleri doğrultusunda fikirler üreterek bu 

fikirlere göre belirlediği medyumlar aracılığıyla düşüncelerini izleyiciye 

aktarabilmesinin yolları genişlemiştir. Diğer bir ifadeyle bu dönemde fikir veya 

kavram sanat “eser”inin kalbidir. Belli güç ilişkilerini sorgulamayan,  eleştirmeyen, 

tarihsel, sosyal, toplumsal, sınıfsal ya da cinsiyet eşitsizliklerini ortaya koymayan bir 

eser çalışma artık düşünülemez. Çağdaş fotoğraf olarak tanımlanan fotografik 

çalışmalarda da,  fikir ön plandadır ve sanatçılar işlerinde tüm medyumları özgürce 

kullanabilir, çünkü aslolan eleştirel bir metin ve/veya görsel bir bildiri ortaya 

koymaktır. 

 

Sanatçılar üzerinden söz konusu kavramları açımlamak için ele alınan sanatçı 

Warhol ile ilgili vurgularımın başında; Warhol’un ana akım medya aracılığıyla 

pompalanmış kitle kültürüne ait görüntüleri kopyalayarak ve çoğaltarak 

kullanmasının, bu görüntülerin aşırı kullanımına ve bu yolla nesneleşmesine bir 

eleştiri olduğu gelmektedir. Warhol, popüler kültürün yaptığını aşırılaştırarak, 

fotografik baskı teknikleri ve canlı renkler kullanarak protestosunu ortaya koymakta 

ve aynı zamanda popüler kültüre ayna tutarak, maskesini düşürmeye çalışmaktadır. 

Tam da bu güçlü tutum nedeniyle popüler kültüre yönelik tüm eleştirel ve protest 

dile rağmen, yine de işlerinin bu kültüre kazandırılmış ikonlar olduğu bu çalışmanın 

yaptığı bir vurgudur. Toplumsal eleştiri tekniği olarak taklit yöntemini izleyen, bunu 

yaparken Warhol gibi görüntüyü basında yer aldığı şeklinden uzaklaştırarak stüdyo 

ortamında üreten sanatçı Wall, savaşta ölen insanları konuşurken görüntüleyerek, 

savaşın şiddetini ve yıkıcılığını daha görünür kılma hedefine gerçeklerin zıttı 

durumuyla, absürtlükle, gerçek üstü abartılarla ulaşmaya çalışmıştır. İkonlaşmış 

fotoğraflardan ilham alarak onları yeniden üreten sanatçı Libera ise, savaş 

fotoğrafına mutlu ifadeler ekleyerek fotoğrafların orijinalleri karşısında toplumun 

takındığı pasif tutumu eleştirirken aynı zamanda nelerin unutulmaya terkedildiğini 

hatırlatır ve izleyiciyi dikkate davet eder. 

 

Postmodern dönemdeki eleştirel çalışmalar, belgesel duyarlılıkla fotoğraf 

üreten kişiler için de konular ve kendi çalışmaları üzerine düşünmeye yönelik 



 333 

uyanışlara yol açmıştır. Bu bağlamda, çalışma boyunca çözümlenen sanatçılardan 

birisi de Arbus’tür.  Amerikan belgesel geleneğini ters yüz etmesi nedeniyle 

ikonlaşan Arbus’un fotoğraflarının başrol oyuncuları, arka sokaklardaki evsizler, 

sirklerde çalışan hilkat garibeleri, “ucubeler”, seks işçileri ve travestilerdir. Arbus’un 

işleri dışlanmış insanların hayatlarının “keşfediliyor” olduğu ve onların 

görünmezliklerinin izleyiciye haykırıldığı,  bir eleştiri metni gibidir.  Fotoğrafçının 

intiharından sonra fotoğraflarının daha fazla içtenlik kazanarak, onu kendi acısını 

“keşfetmeye” çıkan bir öykü anlatıcısı kılması yine bu çalışmanın vurgularındandır. 

İnsanın ilk sınırlarından olan beden üzerine düşünen ve çalışmalarında ikonografik 

ögelere yer veren sanatçılardan Serrano’nun, cansız insan bedenlerini fotoğrafladığı 

Morg serisinde,  insanları yüzleşme, hayatın “keşfi” ve acıyı anlamaya dair bir sürece 

davet etmesi yaklaşımına dikkat çekilmiştir.  

 

Dini ikonografiden Amerikan pop kültürüne kadar genişleyen bir simgesellikle 

işler üreten Witkin ise, küçük yaşta yaşadığı travma -küçük bir kız çocuğunun 

bedeninden ayrılan kafasıyla karşılaşma anı - etkisinde, deforme olmuş vücutları 

simgeleyen modeller kullanarak stüdyo ortamında çektiği fotoğraflarıyla, acı, beden, 

ölüm,  yalnızlık ve aşırılaştırılmış erotizm gibi görünümler sunarken, zamansızlık ve 

gerçeklik algısı üzerine izleyiciyi düşünmeye itmiştir. 

 

Post modern süreçte, sanat adına yapılan eleştirel tartışmaların toplumsal 

cinsiyet ekseninde odaklandığı işlere örnek olarak bu çalışmada Sherman, Pierre ve 

Gilles, Pane, ORLAN, Wilke ve Woodman’ın acıyı konu alan işleri çözümlenmiştir. 

Sherman, kadının toplumsal yapı içindeki algı modellerini, ikonlaştırılan estetik 

değerleri sorgulamaya açan işleriyle eleştirel bir dili temsil etmektedir.  Kadın 

bedeniyle birleştirdiği erkek uzuvları ya da tersi uygulamalarla, genel estetik 

değerlerin dışına çıktığı Cinsiyet Fotoğrafları çalışması, izleyiciyi rahatsız edip,   

“kadınlık” ya da “erkeklik”, üzerine düşünmeye itmiş ve böylece cinsiyet rollerinin 

toplumsal ve kültürel inşası çarpıcı bir şekilde ortaya koyulmuştur. Diğer bir 

çözümleme de Pierre ve Gilles adlı aynı zamanda partner olan ve birlikte sanat 

üreten fotoğrafçıların eserleri üzerinden yapılmıştır.  Süslü dekore edilmiş tabloların 

ortasında hiper-erkeksi görüntüler oluşturan, dram ve teatrallik kurgularındaki 



 334 

aşırılıklarla ve kitsch estetik değerlerle acı hissini görünmez kılan Pierre ve Gilles’in, 

izleyiciyi soruşturmaya davet eden eserleriyle protest bir dil oluşturdukları bu 

çalışmanın vurgusudur. Erkek egemenliğindeki merkezi otoriteyi ve neredeyse 

yaşamın her alanına sızmış eril dili sorgulamayı, kendi bedenleriyle çarpıcı bir 

şekilde ortaya koyan sanatçılar çağdaş sanatta özel bir yer tutarlar. Bu sanatçıların 

toplumda cinsiyet ayrımcılığı sorununun odaklandığı beden üzerine, daha doğrusu 

kendi bedenleri üzerine sanatsal çalışmalar yaparak,  bir yandan ayrımcılığı güçlü bir 

şekilde protesto ederlerken, bir yandan da toplumdaki varlıklarını yeni baştan 

oluşturmayı denedikleri yorumu yapılmıştır. 

 

Sanatçılar kendi bedenlerini medyum gibi kullanarak aynı zamanda büyük 

sanatçı mitini yerle bir etmeyi hedeflemişlerdir denebilir. Bu bağlamda çözümlenen 

sanatçılardan biri, kendi teninde jiletle açtığı küçük kesiklerle ve bedenine acı 

vererek sunduğu performanslarıyla öne çıkan Pane’dir. Pane’in bu işleriyle,  egemen 

heteroseksüel kültürün dayattığı kadın imgesine, kadının dış görünüşünün 

bozulmaması gereği algısına saldırıda bulunduğu ve bedenin yaygın imajının 

gerçekte ne olduğunu göstermeyi hedeflediği bu çalışmanın vurgusudur. 

 

Bu anlamda diğer bir sanatçı olan ORLAN ise, Mona Lisa, Venüs’ün Doğuşu 

gibi klasik ikonlardaki kadınların fiziksel özelliklerine izler taşımak için estetik 

ameliyatlar yaptırarak, kadın miti, ideal güzellik ve estetik kanonunu bedeni 

üzerinden sembolize etmek suretiyle tartışmalar başlatır. Onun işlerinin toplumsal 

kadın imgesine ve cinsiyet kabullerine ilişkin kendi bedenine acı vererek doğrudan 

bir eleştiri olmadığı, bu nedenle de bedendeki değişimlerin simülasyonu niteliğinde 

olduğu bu çalışmanın vurgusudur. Kadın bedeninin nesneleştirilmesi ve 

ötekileştirilmesine yönelik eleştirilerini kendi bedeni üzerinden ortaya koyan sanatçı 

Wilke, çiğnenmiş ve vajina şekli verilmiş sakızları bedenine yapıştırarak çektiği 

fotoğraflarla kadınlık temsili konusunda izleyiciyi düşünmeye itmiştir. Geleneksel 

güzelliğin temsili simgesi ve gözetlenen seks objesi olmakla eleştirilen Wilke, daha 

sonra yakalandığı kanser hastalığının bedenindeki etkilerini gösterdiği çalışmalarıyla, 

bir yandan bu eleştirilere cevap verirken, diğer yandan savunmasız bedenine sahip 

çıkmış ve izleyiciye çaresizliği ve ölümü yine kendi bedeni üzerinden hatırlatmıştır. 



 335 

Benzer biçimde Woodman da, intiharla sonuçlanan kısa yaşamında, kırık dökük 

mekânlar içinde çektiği öz portrelerle yaşam ve ölüm arasındaki mesafeyi, gözden 

kaybolma durumunu, “öteki”nin araf konumuyla benzeştirerek kurgulamıştır.   

 

 

Sonsöz 

 

Bu çalışmanın amacı, fotoğraflarda gösterilen acının ikonlaşmış fotoğraflar ve 

fotoğrafçılar üzerinden çözümlemelerini yaparak, fotoğrafın kendine ait ikonografik 

bir dili olduğunu görünür kılmaktı. Öncelikli olarak vurgulamam gereken ilk önemli 

husus, tezin bölümlerinde detaylı olarak yer verilen fotografik örneklerin, yapılan 

çözümlemelerin ve saptamaların genellenemeyeceğidir. Çalışma içinde yer alan 

örnekler, çözümlemeler ve saptamalar başka özgül bir çalışma içinde farklı seçimler 

doğrultusunda yeniden irdelenebilir ve yeni anlamlandırmalarla akademik ortama 

katkı sağlanabilir. 

 

Çalışmanın genel çerçevesini belirli sorular ve sorular etrafındaki analizler 

belirledi:  fotoğraf ikonografisini, hangi etkilerle oluştuğu, etki eden konuların neler 

olduğu ve nasıl ifade edildikleri üzerinden sorguladım. Yaptığım çözümlemelerle, 

fotoğrafın ikonografik dilinin oluşumunun fotoğrafçının bakışı, kendi yaşam öyküsü 

ve etkinliği; izleyicinin anlamdırması, tarihi bağlam, fotoğrafların servis edilme 

şekilleri, entelektüel çevrenin yorumlamaları ve kullanıldıkları bağlam gibi 

etkenlerle gerçekleştiği vurgulandı. 

 

Bu çalışma acıya ilişkin tüm ikonografik fotoğrafların envanterlerini 

oluşturmaya yönelik bir girişim değildir. Çalışmanın hareket noktası,  acı gibi hem 

özel hem de genelleştirilebilir ve insanlığa dair önemi olan bir konu üzerinden 

fotoğraflarla neler anlatılabildiği ve bu anlatılan şeylerin neye göre daha ön plana 

çekilip neye göre arka plana itildiği, diğer bir ifadeyle nasıl görünür olduğu ya da 

perdelendiğidir. 

 



 336 

Literatür incelememden görebildiğim kadarıyla yaptığım çalışma yani acının 

ikonografik konular ve fotoğraf örnekleri üzerinden çözümlenmesi, Türkiye’de bu 

yönde yapılmış ilk çalışmadır. Konumu tema merkezli çalışarak, çoklu 

anlamlandırmalar oluşturmayı hedefledim. Tektipleştirmelerin, kanonik yaklaşımın 

dışına çıkarak, özgül bağlamda; ancak belgesel, çağdaş sanat gibi farklı alanlardaki 

görsel ürünler üzerinden çözümlemeler yaparak, fotoğrafın çoklu anlamlarını ortaya 

koymaya çalıştım. Bu çabada fotoğrafların üretim koşulları, fotoğrafçının yaşam 

öyküsü, fotoğrafçıların kendi çalışmalarıyla ilgili söyledikleri, entelektüel çevrenin 

eleştirilerini bir arada vererek, yani polifoni (çok seslilik) yoluyla temayı 

açımlayarak; “nesnel” ve sistematik bir bilgi üretmeye çalışarak; tartışma zemini 

oluşturmayı hedefledim. Bu hedefime ulaştığımı düşünüyorum. Yaptığım çalışmanın 

bu anlamda yeni sorular uyandıracağını, yeni çözümlemeler üzerinde 

düşündürteceğini ve tematik yönde çalışmalara esin kaynağı olacağını ümit ediyorum.  

  

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 337 

KAYNAKLAR 
 

 

Kitaplar 

 

ABRAMS, Harry N. (1996), Edward Steichen The Family of Man, The Museum 
of Modern Art Press, New York. 
 

AK, Seyit Ali (2001), Erken Cumhuriyet Dönemi Türk Fotoğrafı 1923 – 1960, 
Remzi Kitabevi, İstanbul. 
 

ANTMEN, Ahu (2008), 20. Yüzyıl Batı Sanatında Akımlar (Sanatçılardan 
Yazılar ve Açıklamalarla), Sel Yayıncılık, İstanbul. 
 

ARENDT, Hannah (2012), Kötülüğün Sıradanlığı, Çev. Özge Çelik, Metis 
Yatınları, İstanbul. 
 

ARSAL, S.-TÜKEL, U. (2014), Sözden İmgeye Batı Sanatında İkonografi, 
Kabalcı Yayıncılık, İstanbul. 
 

ARTUN, Ali (2013), Çağdaş Sanat ve Kültüralizm: Kimlik ve Estetik, Edt. Ali 
Artun, İletişim Yayınları, İstanbul. 
 

ARTUN, A., ÖRGE, N. (2014) Çağdaş Sanat Nedir? Modernlik Sonrası Sanat, 
Edt. Ali Artun-Nursu Örge, Çev. Özge Çelik-Elçin Gen-Suna Kılıç- Kemal İz- Ayşe 
H. Köksal- Zeynep Baransel- Nursu Örge, İletişim Yayınları, İstanbul.  
 

ASSMAN, Jan (2001), Kültürel Bellek - Eski Yüksek Kültürlerde Yazı, 
Hatırlama ve Politik Kimlik, Çev. Ayşe Tekin, Ayrıntı Yayınları, İstanbul. 
 

AZOULAY, Ariella (2008), The Civil Contract of Photography, Zone Books, New 
York. 
 

BARRETT, Terry (2012), Fotoğrafı Eleştirmek, Çev. Yeşim Harcanoğlu, 
Hayalperest Yayınevi, İstanbul. 
 

BARTHES, Roland (2000), Camera Lucida: Fotoğraf Üzerine Düşünceler, Çev. 
Reha Akçakaya, Altıkırkbeş Yayın, İstanbul. 
 



 338 

BATE, David (2013), Fotoğraf Anahtar Kavramlar, Çev. Bahar Şimşek, De Ki 
Basım Yayım, İstanbul. 
 

BAUDELAIRE, Charles (2003), Modern Hayatın Ressamı, Çev. Ali Berktay, 
İletişim Yayınları, İstanbul. 
 

BAUDRILLARD, Jean (1998), Simülakrlar ve Simülasyon, Çev. Oğuz Adanır 
Dokuz Eylül Yayınları, İzmir. 
 

BAUDRILLARD, Jean (2002), Simgesel Değiş Tokuş ve Ölüm, Çev. Oğuz Adanır, 
Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi, İstanbul. 
 

BENJAMIN, Walter (2002), Pasajlar, Çev. Ahmet Cemal, Yapı Kredi Yayınları, 
İstanbul. 
 

BERGER, John (1999), Görme Biçimleri, Çev. Yurdanur Salman, Metis Yayıncılık, 
İstanbul. 
 

BENJAMIN, Walter (1999), Tek Yön, Çev. Tevfik Turan, Yapı Kredi Yayınları, 
İstanbul. 
 

BERGER, John (2007), O Ana Adanmış, Çev. Yurdanur Salman-Müge Gürsoy 
Sökmen, Metis Yayıncılık, İstanbul. 
 

BERGER, John (2010), Picasso’nun Başarısı ve Başarısızlığı, Çev. Müge Gürsoy 
Sökmen-Yurdanur Salman, Metis Yayınları, İstanbul. 
 

BORGES, Jorge Luis (2013), Alef, Çev. Fatih Özgüven-Fatma Akerson-Peral Bayaz 
Charum-Tomris Uyar, İletişim Yayınları, İstanbul. 
 

BOYM, Svetlana (2009), Nostaljinin Geleceği, Çev. Ferit Burak Aydar, Metis 
Yayıncılık, İstanbul. 
 

BRETON, David Le (2010), Acının Antropolojisi, Çev. İsmail Yerguz, Sel 
Yayıncılık, İstanbul. 
 

BRETON, David Le (2011), Ten ve İz*, Çev. İsmail Yerguz, Sel Yayıncılık, 
İztanbul. 
 

BURGIN, Victor (2013), Fotoğrafı Düşünmek, Çev. Aylin Ünal, Espas Sanat 
Kuram Yayınları, İstanbul. 



 339 

CLARK, John R. (2014), The Modern Satiric Grotesque And Its Traditions, 
University Press of Kentucky, US. 
 

COKE, Van Deren (1985), Joel-Peter Witkin Forty Photographs, San Francisco 
Museum of Modern Art, US. 
 

CONNERTON, Paul (1999), Toplumlar Nasıl Anımsar?, Çev. Alâeddin Şenel, 
Ayrıntı Yayınları, İstanbul. 
 

CÖMERT, Bedrettin (2010). Mitoloji ve İkonografi, De Ki Basım Yayım Ltd. Şti, 
İstanbul. 
 

DELLALOĞLU, Besim F. (2007), Frankfurt Okulu'nda Sanat ve Toplum, Say 
Yayınları, İstanbul. 
 

DIETRICH, Teresa (2003), An Investigation Into The Use of Religious 
Iconography in Photography, Stockport College of Further and Higher Education 
Department of Design and Visual Arts, BA (HONS) Documentary and Fine Art 
Photography. 
 

DOUGLAS, Mary (2005), Saflık ve Tehlike, Kirlilik ve Tabu Kavramlarının Bir 
Çözümlenmesi, Çev.  Emine Ayhan, Metis Yayınları, İstanbul. 
 

EMİROĞLU, K.-AYDIN, S. (2003), Antropoloji Sözlüğü, Bilim ve Sanat Yayınları, 
İstanbul. 
 

FLORENSKI, Pavel (2000), Tersten Perspektif, Çev. Yeşim Tükel, Metis 
Yayıncılık, İstanbul. 
 

FREUD, Sigmund (2006), Cinsellik Üzerine, Çev. Dr. Emre Kapkın, Payel/Freud 
Kitaplığı Dizisi, İstanbul. 
 

FREUD, Sigmund (2012), Totem ve Tabu, Çev. Kamuran Şipal, Say Yayınları, 
İstanbul. 
 

FREUD, Sigmund (2013), Uygarlığın Huzursuzluğu, Çev. Haluk Barışcan Metis 
Yayınları, İstanbul. 
 

GEERTZ, Clifford (2010), Kültürlerin Yorumlanması, Çev. Hakan Gür, Dost 
Kitabevi Yayınları, Ankara. 
 



 340 

GOLDBERG, Vicky (1993), The Power of Photography: How Photographs 
Changed Our Lives, Abbeville Press, New York. 
 

GOMBRICH, Ernst. H. (2004), Sanatın Öyküsü, Çev. Erol Erduran-Ömer Erduran, 
Remzi Kitapevi, İstanbul. 
 

GÖKTAN, Çağatay M. (2006), Din Olgusu ve Fotografik Yaklaşımlar, 
yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar 
Enstitüsü Fotoğraf Anasanat Dalı, İzmir. 
 

HANÇERLİOĞLU, Orhan (1977),  Felsefe Sözlüğü, Remzi Kitabevi, İstanbul. 
 

HANÇERLİOĞLU, Orhan (2000), Düşünce Tarihi, Remzi Kitabevi, İstanbul. 
 

HARRISON, Sylvia (2001), Pop Art and the Origins of Post-Modernism, 
Cambridge University Press, New York. 
 

HERRIN, Judith (2010), Bizans - Bir Ortaçağ İmparatorluğunun Şaşırtıcı 
Yaşamı, Çev. Uygur Kocabaşoğlu, Edt. Begüm Güzel-Stefo Benlisoy-Kerem 
Ünüvar, İletişim Yayınları, İstanbul. 
 

HIGGINS, Jackie (2014), Fotoğraf Neden Kusursuz Olmak Zorunda Değildir, 
Çev. Firdevs Candil Çulcu, Hayalperest Yayınevi, İstanbul. 
 

JEFFREYS, Sheila (2005), Beauty and Misogyny: Harmful Cultural Practices in 
The West, Routledge, US. 
 

JONES, Amelia (2005) Everybody Dies...Even the Gorgeous: Resurrecting the 
Work of Hannah Wilke, The Rhetoric of the Pose: Rethinking Hannah Wilke, 
Mary Porter Sesnon Gallery, California. 
 

KOTTAK, Conrad Phillip, (2002), Antropoloji, İnsan Çeşitliliğine Bir Bakış, Çev. 
Serpil Altuntek-Balkı Aydın Şafak-Dilek Ardal-Yılmaz Erdal-Serpil Eroğlu-Erhan 
Ersoy-Süreyya Özbek-Sibel Özbudun-Şebnem Pala-Gülfem Uysal, Ütopya Yayınları, 
Ankara. 
 

KRISTEVA, Julia (2004), Korkunun Güçleri İğrençlik Üzerine Deneme, Çev. 
Nilgün Tutal, Ayrıntı Yayınları, İstanbul. 

 

 



 341 

LICHT, Fred (1983), Goya: The Origins of the Modern Temper in Art, Harper & 
Row, New York. 
 

LIGHT, Ken (2012). Çağımızın Tanıkları, Çev. Hüseyin Yılmaz, Espas Yayınları, 
İstanbul. 
 

LINDEMANN, Adam (2012), All Hail Cindy Sherman Once Again, Unanimity 
Rules Among New York’s Longtime Critics, Gallerist. N.p., New York. 
 

LINFIELD, Susie (2013), Acımasız Aydınlık, Çev. M. Emir Uslu, Espas Yayınları, 
İstanbul. 
 

MANN, Thomas (2013), Büyülü Dağ, Çev. İris Kantemir, Can Yayınları, İstanbul. 
 

MARIEN, Mary Warner (2014), Photography: A Cultural History, Pearson; 4 
edition, New York. 
 

MOHR, J., BERGER, J. (2007), Anlatmanın Başka bir Biçimi, Çev. Osman 
Akınhay, Agora Kitaplığı, İstanbul. 
 

NORA, Pierre. (2006), Hafıza Mekânları, Çev. Mehmet Emin Özcan, Dost Kitapevi 
Yayınları, Ankara. 
 

O'REILLY, Sarah (2009), The Body in Contemporary Art, Themes&Hudson 
world of art, London. 
 

PESSOA, Fernando (2006), Huzursuzluğun Kitabı, Çev. Saadet Özen, Can 
Yayınları, İstanbul. 
 

PRICE, Mary (2004), Fotoğraf Çerçevedeki Gizem, Çev. Ayşenaz & Kubilay Koş, 
Ayrıntı Yayınları, İstanbul. 
 

RACINE, Bruno (2012), Joel Peter Witkin: Heaven or Hell, Exhibition Press 
Release, BnF Richelieu, Paris. 
 

RIGOUD, Milo (2001),  Secrets of Voodoo, City Lights Publishers, US.  
 

RITCHIN, Fred (2012), Fotoğraftan Sonra, Çev. Yalım Keser, Espas Yayınları, 
İstanbul. 
 



 342 

ROSS, Lauren Alexandra (2010),  Camp It Up: Camp in The Portrait 
Photography of Daniela Rossell and Pierre et Gilles, San Diego State University, 
US. 
 

SCHACTER, Daniel L. (2010), Belleğin İzinde, Beyin, Zihin ve Geçmiş, Çev. Eda 
Özgül, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul. 
 

SONTAG, Susan (1999), Fotoğraf Üzerine, Çev. Reha Akçakaya, Altıkırkbeş 
Yayınları, İstanbul. 
 

SONTAG, Susan (2003), Başkalarının Acısına Bakmak, Çev. Osman Akınhay, 
Agora Kitaplığı, İstanbul. 
 

SONTAG, Susan (2013), Yeniden Doğan Günlükler ve Defterler 1947 – 1963, 
Çev. Begüm Kovulmaz, Agora Kitaplığı, İstanbul. 
 

TECİMER, Ömer (2006), Sinema Modern Mitoloji, Plan B, İstanbul. 
 

THEISEN, Gordon (2006), Staying Up Much Too Late: Edward Hopper's 
Nighthawks and the Dark Side of the American Psyche, Thomas Dunne Books, 
US.  
 

TOPÇUOĞLU, Nazif (1992), İyi Fotoğraf Nasıl Oluyor, Yani?, Yapı Kredi 
Yayınları, İstanbul. 
 

TOPÇUOĞLU, Nazif (2003), Fotoğraf Ölmedi Ama Tuhaf Kokuyor, Yapı Kredi 
Yayınları, İstanbul. 
 

TOPÇUOĞLU, Nazif (2005), Fotoğraflar Gösterir Ama..., Yapı Kredi Yayınları, 
İstanbul. 
 

TURA, Saffet Murat (2005), Freud’dan Lacan’a Psikanaliz, Kanat Kitap Yayınları, 
İstanbul. 
 

WELLS, L. (1996), Pgotography A Critical Introduction, Oxon: Routledge, US. 
WITKIN, Joel Peter (2012), Heaven or Hell: Very human subjests, Champagne 
Louis Roederer Part of Art Paris Art Fair, Paris. 
 

WOOSTER, Ann-Sergent (1990), Hannah Wilke: Whose Image Is it Anyway, 
High Performance, US. 
 



 343 

YEŞİL, Cemre (2010), Kesik, Toskan Community-led Devolopmant, İstanbul. 
 

YINGLING, Thomas (1997), AIDS in America, Edt. Diana Fuss, Duke University 
Press Books, US. 
 

 

Makaleler 
 

BARRY, J- FLITTERMAN LEWIS, S. (2010), Metin Stratejileri: Sanat 
Üretiminin Politikası, Çev. Esin Soğancılar, Sanat Cinsiyet: Sanat Tarihi ve 
Feminist Eleştiri, Edt. Ahu Antmen, İletişim Yayınları, İstanbul. 
 

BENJAMIN, Walter (1968), The Work of Art in The Age of Mechanical 
Reproduction. Schocken/Random House, US. 
 

BRINK, Cornelia (2000), Secular Icons: Looking at Photographs from Nazi 
Concentration Camps, History and Memory, 12, Spring/Summer: 135-150. 
 

BRYANT, Rebecca (2011), Felaketi Yazmak: Kıbrıs'ta Nostalji ve Tarih(ler)i, 
Çev. Leyle Neyzi, Edt. Ali Berktay, Nasıl Hatırlıyoruz? Türkiye'de Bellek 
Çalışmaları, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul. 
  

BUTLER, Judith (2005), Photography, War, Outrage, Modern Language 
Association, 120/3, May: 822-827. 
 

CORMACK, Robin (2010), Sanat Bize Tarih Kitaplarıyla Aynı Öyküyü mü 
Anlatır?  Byzantion'dan İstanbul'a Bir Başkentin 8000 Yılı içinde, Çev. Ayda 
Arel-Ayla Ortaç-Ayşen Anadol-Pelin Tünaydın-Taciser Belge-Şirin Tekeli-Türkis 
Noyan-Zuhal Bilgin-Zülal Kılıç, Sabancı Üniversitesi Sakıp Sabancı Müzesi, 
İstanbul. 
 

COSER, Lewis A. (1992), Introduction: Maurice Halbwachs 1877-1945, Trans. 
Maurice Halbwachs, Edt. Lewis A. Coser, On Collective Memory, The University 
of Chicago Press, Chicago and London. 
 

COSTELLOE, Timoty M. (2010), The Civil Contract of Photography Book 
Review, The Journal of Aesthetics and Art Criticism, 68:2 Spring: 181. 
 

DAUPHINÊE, Elizabeth (2007), Tke Politics of The Body in Pain: Reading The 
Ethics of Imagery, Security Dialogue, 38(2) Jun: 139-155. 
 



 344 

DRINKA, George Frederick (2006), Book Review The Invention of Hysteria: 
Charcot And The Photography of The  Salpêtrière, Journal of the American 
Psychoanalytic Association, 54:291, 292-298. 
 

ERGÜVEN, Mehmet (1998), Pierre et Gilles: Bir Düğün Hatırası, Defter Dergisi, 
Metis Yayıncılık, Sayı 34, 93-99, İstanbul. 
 

FOSTER, Hal (1996), Obscene, Abject, Traumatic,  The MIT Press,78, Autumn: 
106-124. 
 

FOUCAULT, Michel (1986), Of Other Space, Diacritics, 16:1. Spring: 22-27. 
 

GOLDFARB, Russel (1962), Late Victorian Decadence. The Journal of 
Aesthetics and Art Criticism, The Journal of Aesthetics and Art Criticism, 20:4, 
Summer: 369-373. 
 

GOUMA PETERSON, T.- Mathews, P. (2010), Sanat Tarihi’nin Feminist 
Eleştirisi, Çev. Esin Soğancılar, Sanat Cinsiyet: Sanat Tarihi ve Feminist Eleştiri, 
Edt. Ahu Antmen, İletişim Yayınları, İstanbul. 
 

HOBS, Robert (1994),  The Body Politic in Andres Serrano Works 1983-1993, 
Philadelphia: Institute Contemporary Art, University of Pennsylvania, 1994:17-43. 
 

JONES, Amelia (2002), The “Eternal Return”: Self-Portrait Photography as a 
Technology of Embodiment, Chicago Journals, 27(4), Summer: 947-978. 
 

KALE, Nesrin (2002), Modernizmden Postmodernist Söylemlere Doğru, Doğu 
Batı Düşünce Dergisi; Dünya Neyi Tartışıyor?; Yeni Düşünce Hareketleri, 19, 35-36. 
 

KASUTH, Joseph (1969), Art After philosophy I-II, Edt. Gregory Battcock, Studio 
International, CLXXVIII, Oct: 76- 80. 
 

KEATS, Patrice A. (2010),  The Moment is Frozen in Time: Photojournalists 
Metaphors in Describing Trauma Photography, Journal of Constructivist 
Psycholohy, 23:3, May: 231-255. 
 

KILBY, Jane (2013), The visual fix: The seductive beauty of images of violence. 
European Journal of Social Theory, 16, May: 326-341. 
 



 345 

KLEINMAN, A., KLEINMAN, J. (1996), The Appeal of Experience: The Dismay 
of İmages: Cultural Appropriations of Suffering in Our Times, The MIT Press 
on behalf of American Academy of Arts&Sciences, 125:1, Winter: 1-22. 
 

KOUVAROS, George (2006), Images that remember us: photography and 
memory in Austerlitz, Textual Practice, 19:1, Aug: 173-193. 
 

KRINGELBACH M. L., BERRIDGE K. C., (2009), Towards A Functional 
Neuroanatomy of Pleasure And Happiness, Trends in Cognitive Sciences, 13:11 
November: 479–487. 
 

LEKNES S., BROOKS J.C.W., et al (2008), Pain Relief As An Opponent Process: 
A Psychophysical Investigation, European Journal of Neuroscience, 28:4, August: 
794–801. 
 

LE WITT, Sol (1967), Paragraphs on Conceptual Art, Artforum, New York. 
 

LYDON, Jane (2010), ‘Behold the Tears’: Photography as Colonial Witness, 
History of Photography, 34:3, July: 234-250. 
 

MAYNARD, Patrick (1983), The Seculer Icon: Photography And The Function 
of Images, The Journal of Aesthetics and Art Criticism, 42:2, Winter: 155-169. 
 

MEYER, Richard (1990), Imagining Sadomasochism: Robert Mapplethorpe and 
the Masquerade of Photography, University of Nebraska Press, 4:1, Fall: 62-78. 
 

MILLETT-GALLANT, Ann (2008), Performing Amputation: The Photographs 
of Joel-Peter Witkin, Text and Performance Quarterly, 28:1, January: 8-42. 
 

MÖLLER, Frank (2007), Photographic Interventions in Post - 9/11 Security 
Policy. Security Dialogue, 38:2, June: 180-196. 
 

MÖLLER, Frank (2010), Rwanda Revisualized: Genocide, Photography, and the 
Era of the Witness. Alternatives: Global, Local, Political, 35, Apr: 113-136. 
 

NALBANTOĞLU, Hasan Ünal (2007) Alem Kitsch Olmuş Biz N’apalım, Adorno, 
Kültür, Sanat, Toplum ve Bilim, Birikim Yayınları, Sayı: 110, 83-119. 
 

NOCHLIN, Linda (2010) Neden Hiç Büyük Kadın Sanatçı Yok?, Çev. Ahu 
Antmen, Sanat Cinsiyet: Sanat Tarihi ve Feminist Eleştiri, Edt. Ahu Antmen, 
İletişim Yayınları, İstanbul. 



 346 

READ, Cornelia (1987), Plundering the Sacred and Profane. Photographers 
Serrano and Salcedo Use Familiar Images To ChW and Satirize, New Times 
Syracuse, New York. 
  

RUDDY, Sarah (2009), “A Radiant Eye Yearns from Me”: Figuring 
Documentary in the Photography of Nan Goldin, Feminist Studies, 35:2, 
Summer: 347-380. 
 

SHNEER, David (2010), Picturing Grief: Soviet Holocaust Photography at the 
Intersection of History and Memory, American Historical Review, Feb: 28-52. 
 

SOLOMON-GODEAU (1991), Suitable for Framing: The Critical Recasting of 
Cindy Sherman, 112-15. 
 

SRIVATSAN, R. (1991). Photography and Society: Icon Building in Action, 
Economic and Political Weekly, 26:11/12, Mar: 771-773, 775-777, 779-781, 783-
788. 
 

STARRETT, Gregory (2003), Violance and the Rhetoric of Images, Cultural 
Antropology, 18:3, Aug: 398-428. 
 

TAYLOR, John (1999),  War, Photography and Evidence, Oxford Art Journal, 
22:1, January: 158-165. 
 

TERCAN, Seçkin (2014), Eşcinsel Görsel Kültürde Saint Sebastian İmgesi ve 
Çile Kavramı, İFSAK Fotoğraf ve Sinema Dergisi, 152. Sayı, Kış: 64-66. 
 

TUCKER, Jennifer (2011), Methods/Theory Reviews of Books, The Civil 
Contract of Photography Book Review, American Historical Review, Feb: 141-
142. 
 

TURNER, Bryan. S. (1987), A Note on Nostalgia,  Theory, Culture & Society , 4, 
Feb: 147-156. 
 

WOODWARD, Kathleen (1990), Freud and Barthes: Mourning Sustaining Grief, 
Periodicals Archive Online, 13:1, Fall: 93-110. 
 

MILZA, Pierre, (2009), L'année terrible: La Commune mars-juin 1871, Perrin, 
France. 
 

 



 347 

Elektronik Kaynaklar 

 

BLUME, Anna (2012), Interview with Andres Serrano, BOMB-Artist in 
Conversation, http://bombmagazine.org/article/1631/andres-serrano 
DİREK, Zeynep (2013), Cindy Sherman, 
 https://zeynepdirek.wordpress.com/2013/01/22/cindy-sherman/  
 

ERDEM, Erkan (2014), Francois Truffaut Alfred-Hitchcock Söyleşisi, 
 http://www.sanatlog.com/sanat/francois-truffaut-alfred-hitchcock-soylesisi/ 
 

ESKİER A., Simber (2010), Roger Fenton’un “Ölümün Gölgeli Vadisi” ve 
Postmodern Savaş Muhabirliği, Fotoritim Arşiv 
 http://www.arsivfotoritim.com/yazi/simber-atay-eskier-roger-fentonun-olumun-
golgesi-vadisi-postmodern-savas-muhabirligi/  
 

KONOPKA, R. J.-BENZER, S. (2014) Clock Mutants of Drosophila 
melanogaster, Division of Biology, California Institute of Technology, Pasadena, 
California http://www.pnas.org/content/68/9/2112 
 

LIBERA, Zbigniew (2014),  Positives, 
 http://raster.art.pl/gallery/artists/libera/libera_pozytywy.htm  
 

MAC DONALD, Gordon (2012), Ideas and Ideals in Visual Culture, 
 https://gordonmacdonalddotorg.wordpress.com 
 

MSF/Médecins Sans Frontières  http://www.msf.org 
 

OLIVIER, Debra (2014), The Colorful Dissenter of Benetton 
 http://www.salon.com/2000/04/17/toscani_int/  
 

ÖZMAKAS, Utku (2014), Öteki, 
 http://www.anafilya.org/go.php?go=7d3c1e0280512 
 

REJLANDER, Oscar Gustave (1863), An Apology for Art-Photography, South 
London Photographic Society,  
http://albumen.conservation-us.org/library/c19/rejlander.html 
 

REYES, Justine (2014) http://culturehall.com/artwork.html?page=16081 
 

SHANKBONE, David (2014), Interview with Dr. Joseph Merlino, Wikinews 
 

http://bombmagazine.org/article/1631/andres-serrano
https://zeynepdirek.wordpress.com/2013/01/22/cindy-sherman/
http://www.sanatlog.com/sanat/francois-truffaut-alfred-hitchcock-soylesisi/
http://www.arsivfotoritim.com/yazi/simber-atay-eskier-roger-fentonun-olumun-golgesi-vadisi-postmodern-savas-muhabirligi/
http://www.arsivfotoritim.com/yazi/simber-atay-eskier-roger-fentonun-olumun-golgesi-vadisi-postmodern-savas-muhabirligi/
http://www.pnas.org/content/68/9/2112
http://raster.art.pl/gallery/artists/libera/libera_pozytywy.htm
https://gordonmacdonalddotorg.wordpress.com/
http://www.msf.org/
http://www.salon.com/2000/04/17/toscani_int/
http://www.anafilya.org/go.php?go=7d3c1e0280512
http://albumen.conservation-us.org/library/c19/rejlander.html
http://culturehall.com/artwork.html?page=16081
http://en.wikinews.org/wiki/Dr._Joseph_Merlino_on_sexuality,_insanity,_Freud,_fetishes_and_apathy%23Gender_identity_and_Heteronormativity
http://en.wikipedia.org/wiki/Wikinews


 348 

TOMKINS, Rosie (2010), Oliviero Toscani: 'There are no shocking pictures, 
only shocking reality', 
 http://edition.cnn.com/2010/WORLD/europe/08/13/oliviero.toscani/index.html 
 

WELSH, Stephanie (1996),  Like Mother Like Daughter, OTI Magazine 
 http://www.ontheissuesmagazine.com/1996fall/f96_walsh.php 
 

WILKE, Hannah (1989) Hannah Wilke: A Retrospective, University of Missouri 
Press, US. 
 http://www.hannahwilke.com/id15.html 
 

ZAREMBA, Łukasz (2014), Mediating Visual Experience: Zbigniew Libera’s 
Photographic Works and Google Street View Imagery, Invisible Culture, 
http://ivc.lib.rochester.edu/portfolio/zaremba-google-libera/ 
 

ZEYTİNOĞLU, Emre (2014) Aristoteles’in Cesetleri ve Çağdaş Sanatta Ahlak 
Sorunu, 
http://www.artfulliving.com.tr/haber_detay/1461/aristotelesin_cesetleri_ve_cadas_sa
natta_ahlak_sorunu  
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://edition.cnn.com/2010/WORLD/europe/08/13/oliviero.toscani/index.html
http://www.ontheissuesmagazine.com/1996fall/f96_walsh.php
http://www.hannahwilke.com/id15.html
http://ivc.lib.rochester.edu/portfolio/zaremba-google-libera/
http://www.artfulliving.com.tr/haber_detay/1461/aristotelesin_cesetleri_ve_cadas_sanatta_ahlak_sorunu
http://www.artfulliving.com.tr/haber_detay/1461/aristotelesin_cesetleri_ve_cadas_sanatta_ahlak_sorunu


 349 

ÖZGEÇMİŞ 

 

1979 yılında İzmir’de doğdu. 2003 yılında Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel 

Sanatlar Fakültesi Fotoğraf Bölümü’nden mezun oldu. Yine 2003 yılında İzmir 

Fransız Kültür Merkezi’nde “Being Star” (Star Olmak) isimli ilk kişisel fotoğraf 

sergisini açtı. 2004 yılında Geniş Açı Dergisi’nin düzenlediği “Genç Yetenekler” 

isimli fotoğraf sergisinde ve “Geniş Açı Özel Sayı”sında yer aldı. 2004 yılında 

Marmara Üniversitesi Güzel Sanatlar Fakültesi SBE Fotoğraf Anasanat Dalı’nda 

Yüksek Lisans eğitimine başladı. 2006 yılında Yüksek Lisans yaptığı kurum olan 

MÜGSF Fotoğraf Bölümü’nde Araştırma Görevlisi olarak çalışmaya başladı. 2007 

yılında MÜGSF SBE Fotoğraf Anasanat Dalı’ndan “Aile Fotoğrafı” başlıklı Yüksek 

Lisans tezi ile mezun oldu. 2009 yılında Mimar Sinan Üniversitesi SBE Fotoğraf 

Programı’nda Sanatta Yeterlik eğitimine başladı. 2010 yılında, Fransa- Türkiye 

Mevsimi kapsamında Strazburg’da Stimultania adlı galerinin  “Kurtlarla Koşan 

Kadınlar” başlığı altında düzenlediği karma sergiye fotoğraflarıyla katıldı. 2013 

yılında Semiha Es Uluslararası Kadın Fotoğrafçılar Sempozyumu düzenleme 

kurulunda görev aldı. Aynı yıl “İkinci Göz” Türkiye’den Kadın Fotoğrafçılar sergisi 

ve kitabında yer aldı. Hala MÜGSF Fotoğraf Bölümü’nde Araştırma Görevlisi olarak 

görev yapmakta olan Sebla Selin OK’un akademik bağlamda ilgilendiği ve çalıştığı 

konular hafıza, cinsiyet ve kimlik üzerinedir. 

 

 

 

 
 
 
 
 


	1-KAPAK 3 son
	2-İçindekiler
	3-ONSOZ 02.03.2015
	4-Ozet-SeblaTez-25022015
	5-Abstract
	6-RESİM LİSTESİ SAYFA NUMARASI
	7-TEZ 29.02.2015 FOT. LISTE
	8-TEZ 01.05.2015
	2. FOTOĞRAFTA ÖYKÜ VE SÖYLEM
	2.1 Fotoğrafta Söylemi Oluşturan Kişi
	2.1.1 Voyeurism ; Suç ve Suçluluk Birlikteliği
	2.1.2 İçeriden Bakmak, Dışarıdan Bakmak

	3. FOTOĞRAFTA ÖYKÜNÜN KURGUSU, KURGUNUN ÖYKÜSÜ
	3.1 Belgesel Fotoğrafların Şiddeti
	Acı, dram, çile öyküleri içeren yaşamlar ve coğrafyalardan haberimizin olmasında çok büyük bir etkisi olan “belgesel fotoğrafların” tek işlevi bilgilendirmek değildir. Fotoğraflar bilgi vermek, gerçeği göstermek, ideolojileri temsil etmek gibi nedenle...
	Fotoğraf ve görsel kültür kuramcısı Ariella Azoulay, fotoğraflar tamamlanmamıştır derken fotoğrafın işlevi üzerine bir saptamada bulunmaktadır. Amerikalı felsefeci Timothy M. Costelloe, Azoulay’ın bakışını şöyle değerlendirir;
	Her fotografik görüntü her zaman gereklidir ve fotoğraflar bir şiddet anıyla fotoğrafçı arasındaki, fotoğraflanan konuyla kamera arasındaki karşılaşmanın ürünleridir. Dahası bu her zaman dilsiz bir karşılaşmadır. Bu nedenle fotoğrafın ağzı olmayan, su...
	3.2 Öykülere Adanmış Fotoğraflar
	Bir önceki bölümde örneklerle fotoğraflar üzerinden üretilen anlamların üzerinde duruldu. Bu bölümde ise fotografik öyküler anlatan fotografçılar açısından fotoğrafın anlamını sorgulamak yararlı olacaktır. Finlandiyalı sosyolog Frank Möller’e göre, “h...
	4. FOTOĞRAFTA ACININ TASVİRİ VE BELLEK İLİŞKİSİ
	4.1 Fotoğrafın Belleğindeki Acı
	Fotoğraflar Acının Kolektif Hafızasını İnşa Edebilirler mi?
	4.3 Nostalji ve Fotoğraf

	KAYNAKLAR


