
 
 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM HUKUKU BİLİM DALI 

 

 

 

SERAHSÎ'NİN MEBSÛT'UNDA GEÇEN ABDULLAH B. MES'ÛD (R.A.) 

RİVAYETLERİNİN HANEFÎ MEZHEBİNE ETKİSİ 

 

Doktora Tezi 

 

 

HACI MUSTAFA TORUN 

 

 

 

 

İstanbul 2024 

 



 
 

 

T.C. 

MARMARA ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

TEMEL İSLAM BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

İSLAM HUKUKU BİLİM DALI 

 

 

SERAHSÎ'NİN MEBSÛT'UNDA GEÇEN ABDULLAH B. MES'ÛD (R.A.) 

RİVAYETLERİNİN HANEFÎ MEZHEBİNE ETKİSİ 

 

Doktora Tezi 

 

HACI MUSTAFA TORUN 

 

 

Tez Savunma Jürisi 

                           1. Tez Danışmanı             : Prof. Dr. Kemal YILDIZ 

                           2. Üye                               : Prof. Dr. Ertuğrul BOYNUKALIN 

                           3. Üye                               : Doç. Dr. Osman AYDINLI 

                           4. Üye                               : Doç. Dr. Hüseyin OKUR 

                                         5. Üye                               : Doç. Dr. Mehmet AYHAN 

 

 

İstanbul 2024 



 
 

 

 

GENEL BİLGİLER 
İsim ve Soyadı: Hacı Mustafa Torun 

Anabilim Dalı: Temel İslam Bilimleri 

Programı: İslam Hukuku 

Tez Danışmanı: Prof. Dr. Kemal Yıldız 

Tez Türü ve Tarihi: Doktora -2024 

Anahtar Kelimeler: Fıkıh, Hanefî Mezhebi, Abdullah b. Mesud, Serahsî, el-Mebsût. 

 

ÖZET 

SERAHSÎ'NİN MEBSÛT'UNDA GEÇEN ABDULLAH B. MES'ÛD (R.A.) 

RİVAYETLERİNİN HANEFÎ MEZHEBİNE ETKİSİ 

Ashâb-ı Kirâm (r.a.) Rasulüllah’ın (s.a.v.) ilk muhataplarıdır. Bu insanlar, Kur’ân-ı 

Kerîm ve hadis-i şeriflerde pek çok defa övülmüştür. Müslümanlar için örnek bir nesil 

olmuştur. Onların içinde bazısı sahabenin büyüklerinden sayılmıştır. Bir kısmı da 

Rasulüllah’ın (s.a.v.) ağzından cennetle müjdelenmiştir. Bunlardan on kişi aşere-i mübeşşere 

adıyla meşhur olmuştur. Tezimizin odağı olan Abdullah b. Mesud (r.a.) hem sahabenin 

büyüklerinden addedilmiş hem de bir rivayete göre cennetle müjdelenen on kişi içinde yer 

almıştır. Kendisi ilk Müslümanlardandır. Rasulüllah (s.a.v.) dönemindeki bütün savaşlara 

katılmıştır. Bütün bu meziyetleri yanında kendisinin ashap içinde öne çıktığı yönü ise ilmidir. 

İbn Mesud (r.a.) sahabenin fakihlerinden sayılmıştır ve bu hususta Efendimiz’in (s.a.v.) 

duasına mazhar olmuştur. Ayrıca günümüze kadar gelen dört fıkıh mezhebinden Hanefî 

mezhebinin ilmî silsilesi kendisine dayandırılmıştır. Ebû Hanife’nin (rh.a.) fıkıh ilmindeki 

silsilesi sırasıyla Hammad b. Ebû Süleyman, İbrahim en-Nehaî ve Alkame b. Kays vasıtasıyla 

Abdullah b. Mesud’a (r.a.) bağlanmaktadır. Öte yandan Hanefîler ondan gelen rivayetlere ayrı 

bir önem atfetmiştir. Tercihleri genelde onun tercihleri ile paralellik göstermiştir. Aradaki bu 

ilişkinin teorik olmadığı, bilakis pratikte birebir gözlemlendiği, işbu tezde ortaya konulmak 

istenmiştir. Bu amaç doğrultusunda Hanefîlerin fıkıh alanındaki temel kaynaklarından 



II 
 

Serahsî’nin Mebsût adlı mutavvel eseri, çalışmanın merkezine alınmıştır. Zira mezkûr eser 

Abdullah b. Mesud’un (r.a.) fıkhını izhar eden rivayetleri içerme ve bunlar hakkında 

Hanefîlerin takındığı tavrı gösterme açısından büyük önemi haizdir. Bu doğrultuda, Abdullah 

b. Mesud’un (r.a.) el-Mebsût’ta bulunan fıkhî rivayetlerinin tespit edilip söz konusu 

rivayetlerin müellif tarafından hangi suretlerde değerlendirmeye tabi tutulduğunun ana 

hatlarıyla ortaya konulması planlanmıştır. Hanefîlerin bu rivayetleri ne şekilde 

değerlendirdiğinin tespiti, Mebsût’ta ve seçilen diğer Hanefî kaynaklarında verilen 

açıklamalar muvacehesinde yapılmaktadır. 

  



III 
 

GENERAL KNOWLEDGE 
Name and Surname: Hacı Mustafa Torun 

Field: Basic Islamic Sciences 

Programme: Islamic Law  

Supervisor: Prof. Dr. Kemal Yıldız 

Degree Awarded and Date: PhD -2024 

Keywords: Fiqh, Hanafi School, Abdullah ibn Mas‘ūd, Sarakhsy, al-Mabsūt. 

ABSTRACT 

THE INFLUENCE OF IBN MAS’ŪD’S REPORTS FOUND IN AL-MABSŪT OF AL-

SARAKHSĪ ON THE HANAFI SCHOOL OF LAW 

Companions of Muhammad (s.a.w) are the first collocutors of him. They have been 

praised in Qur’an and Hadiths. Also they have been an exemplary generation for Muslims. 

Some of them are considered as prominents of this generation. And some were foretold to be 

amongst heirs of heaven. One part of them known as “the ten with glad tidings of paradise” 

has become known particularly. The focus of our dissertation, Abdullah ibn Masud (r.a.), is 

considered a prominent companion as well as one of “the ten with glad tidings of paradise” 

according to a narrative. He is one of the first believers of Islam. Also he has participated in 

all wars of Prophet Muhammad’s (s.a.w.) era. Yet he has been known for his wisdom and 

knowledge among companions. He has been usually considered as a “faqih” amongst 

companions and he was honored by Prophet Muhammad’s (s.a.w.) prayer in this regard. 

Furthermore, the order of scholarship of Hanafite school, which is one of the four schools of 

Islamic law have come to date, is based on himself. The order of Abu Hanifa (r.a.) in Islamic 

law is connected through Hammad ibn Abū Suleiman, Ibrahim al-Nakhai and Alqama ibn 

Qays to Abdullah ibn Masud (r.a.). In addition to this, Hanafites has attached particular 

importance to his narratives. Their preferences have usually been in line with his. In this 

dissertation, it is aimed to put forward that this connection between them is not only 

theoretical but also can be observed in practice. With this purpose in mind, this study is based 

on Sarakhsy’s al-Mabsūt, one of Hanafite's main sources in Islamic law. Being a large-scale 

work, it has been able to include narratives indicating Abdullah ibn Masud’s (r.a.) fiqh as well 



IV 
 

as Hanafite’s evaluations towards these narratives, making it a very important work in the 

literature. In this regard, it is intended to identify the fiqh narrations of Abdullah ibn Masud 

(r.a.) found in al-Mabsūt and to outline how these narrations were evaluated by the author. 

The determination of how the Hanafites evaluate these narrations is made in light of the 

explanations provided in Mabsūt and other selected Hanafite sources. 

  



V 
 

ÖNSÖZ 

Abdullah b. Mesud (r.a.), bütünüyle İslâm fıkhına etki etmiş, dört fıkıh mezhebinden 

özellikle Hanefî mezhebinin ortaya çıkmasına zemin hazırlamış, takip edecekleri esaslar 

hususunda adeta rehberlik etmiş büyük bir sahabidir. Bu itibarla İbn Mesud’un (r.a.) Kûfe 

ekolü ve bu ekolün en önde gelen şahsiyeti durumundaki Ebû Hanîfe (rh.a.) ile onun yolunu 

benimseyen fakihler üzerindeki tesiri, elbette ki araştırmaya değer bir mevzudur. Biz de bu 

mevzuyu daha önceki pek çok çalışmadaki gibi çeşitli hadis kitaplarında bulunan seçme 

rivayetler üzerinden değil de İbn Mesud’un (r.a.) talebeleri mesabesindeki Hanefîlerin 

muayyen bir fıkıh eseri merkezinde ele almayı münasip gördük. Bu düşünceden hareketle 

Hanefî mezhebi içerisinde tartışmasız bir otoriteye sahip olmasının yanı sıra hacmi itibarıyla 

çok sayıda meseleyi delilleriyle birlikte tahlil eden Serahsî’nin Mebsût isimli eserini 

çalışmamızın odak noktası olarak belirledik. Bu eserde yer alan ve fıkhî istidlal ve istinbata 

konu olan merfu ve mevkuf rivayetler ile kıraat rivayetlerini toparlayıp bu rivayetler özelinde 

Hanefî ameline ve bir bütün olarak fıkıh anlayışına taalluk eden tespitler yapmaya gayret 

ettik. Umuyoruz ki; bu çalışma, sahabe fıkhına ve Hanefî fıkıh anlayışına yönelik literatüre bir 

katkı sunar ve araştırmacıları bu yönde teşvik eder. 

Bu çalışmanın meydana gelmesinde en büyük pay, şüphesiz yazdıklarımı titizlikle 

okuyup bana yol gösteren muhterem hocam ve danışmanım Prof. Dr. Kemal Yıldız’a aittir. 

Kendisine şükranlarımı arz etmeyi bir borç bilirim. İzleme jürimde bulunan saygıdeğer 

hocalarım Prof. Dr. Ertuğrul Boynukalın ve Doç. Dr. Osman Aydınlı’ya hususen teşekkür 

etmek isterim. Savunmamda bulunup değerli katkılarını esirgemeyen Doç. Dr. Mehmet 

Ayhan ve Doç. Dr. Hüseyin Okur beylere ayrıca teşekkür ederim. İlim yolculuğunda bana 

önder olup düşünce dünyamı en ziyade şekillendiren muhterem dedem Prof. Dr. Cevat 

Akşit’e her bakımdan minnettar olduğumu bu vesileyle ifade eder ve beni duadan 

unutmamasını dilerim. Yine bu vesileyle, Kur’an okumayı bana en güzel şekilde öğretip hâfız 

olmamda büyük emek sarf eden merhum İbrahim Tanrıkulu hocamı rahmetle yad ediyorum. 

Burada isimlerini sayamadığım her biri birbirinden değerli hocalarıma ve bahusus senelerdir 

kendisinden fıkıh ve fıkıh usûlü ilimlerini tahsil ettiğim Bünyamin Saygılar hocama sonsuz 

şükranlarımı arz ederim. Bünyesinde öğrenim görmekle bahtiyar olduğum Gaye Vakfı’na 

hususen minnettar olduğumu ve hizmetlerinin devamı noktasında duacı olduğumu ifade 

etmek isterim. Doktora tez sürecimde imkânlarından istifade ettiğim İSAM’ın bu noktaya 

gelmesinde emeği geçen zevâta müteşekkirim. 



VI 
 

Her zaman olduğu gibi bu zorlu doktora sürecinde de dualarını esirgemeyen 

annemin, yakın zamanda kaybettiğim, benim için yerini tarif edemeyeceğim merhum babamın 

haklarını ödeyemem. Doktora tezimin hazırlanmasında maddi-manevi desteğini her zaman 

yanımda hissettiğim kıymetli eşim Zerrin’e sonsuz teşekkürlerimi sunarım. 

Hacı Mustafa Torun 

İstanbul, 2024 

  



VII 
 

İÇİNDEKİLER 

 

  
ÖZET ......................................................................................................................... III 

ABSTRACT ............................................................................................................... III 

ÖNSÖZ ....................................................................................................................... V 

İÇİNDEKİLER ......................................................................................................... VII 

KISALTMALAR .................................................................................................... XIX 

GİRİŞ ....................................................................................................................... XX 

I. Konu ..................................................................................................................... 1 

II. Tezin Amaç ve Önemi ......................................................................................... 2 

III. Yöntem ............................................................................................................... 3 

IV. Kaynaklar ........................................................................................................... 5 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ABDULLAH B. MESUD’UN (R.A.) FIKHININ TEŞEKKÜLÜNE TESİR EDEN 

ANA ETKENLER VE SERAHSÎ’NİN MEBSÛT’U ............................................................... 10 

1.1 Abdullah b. Mesud (r.a.) .................................................................................. 11 

1.1.1 Abdullah b. Mesud’un (r.a.) Hayatı .......................................................... 11 

1.1.2 Abdullah b. Mesud’un (r.a.) Fıkhı ve İslâmî İlimler İçerisindeki Konumu

 .......................................................................................................................................... 25 

1.2 Serahsî .............................................................................................................. 31 

1.2.1 Serahsî’nin Kısa Terceme-i Hâli ............................................................... 31 

1.2.2 Serahsî’nin Eserleri ve el-Mebsût ............................................................. 37 

İKİNCİ BÖLÜM 

ABDULLAH B. MESUD’UN (R.A.) İBÂDÂT BAHİSLERİNE DAİR RİVAYET 

VE GÖRÜŞLERİ ..................................................................................................................... 49 

2.1 Taharetle Alakalı Rivayetler ............................................................................ 52 



VIII 
 

2.1.1 Su Bulunmadığı Zaman Hurma Nebizi ile Abdest Alınabileceğine Dair 

Merfu Hadis ...................................................................................................................... 52 

2.1.2 Guslederken Vücuda Su Döktükten Sonra Abdest Almanın Vacip 

Olmadığı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis .............................................................. 53 

2.1.3 Yara Ağzından Akar Surette Çıkan Kan, Sarı Su ve İrinin Abdesti 

Bozacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis .............................................................. 53 

2.1.4 Kadını Öpmekten, Kadına Şehvetli ya da Şehvetsiz Dokunmaktan Dolayı 

Abdestin Bozulacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ............................................ 54 

2.1.5 Zekerine Eli Değen Kişinin Abdestinin Bozulmayacağı Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis ......................................................................................................... 54 

2.1.6 Cima Esnasında Erkekten Meni Gelmese de Gusül Almayı Gerektiren 

Durumla Alakalı Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ................................................................. 55 

2.1.7 Cünüp ve Hayızlının Teyemmümünün Geçersiz Olduğuna Dair Sahabi 

Kavilleri/Mevkuf Hadisler ............................................................................................... 56 

2.1.8 Tezeğin Necis Olduğuna Dair Merfu Hadis .............................................. 56 

2.1.9 Güvercin Pisliğinin Necis Olmadığını Gösteren Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis

 .......................................................................................................................................... 57 

2.1.10 Hayzın Asgari Süresinin Üç, Azami Süresinin On Gün Olduğu Şeklinde 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ............................................................................................. 57 

2.2 Namaza İlişkin Rivayetler ................................................................................ 58 

2.2.1 Namaz İçerisindeki Fiillere İlişkin Rivayetler .......................................... 58 

2.2.2 Ezan ve Kamet Rivayetleri ....................................................................... 70 

2.2.3 Cemaatle Namaza İlişkin Rivayetler ......................................................... 72 

2.2.4 Namazla Alakalı Kerih İşlere Dair Rivayetler .......................................... 79 

2.2.5 Namaz Vakitleri ile Alakalı Rivayetler ..................................................... 81 

2.2.6 Hutbeye İlişkin Rivayetler ........................................................................ 87 

2.2.7 Bayram Namazları ile Alakalı Rivayetler ................................................. 89 

2.2.8 Cenaze Namazı ile İlişkili Rivayetler ....................................................... 93 

2.2.9 Secde Âyetlerine Dair Rivayetler.............................................................. 96 



IX 
 

2.2.10 Namazla Alakalı Diğer Rivayetler .......................................................... 98 

2.3 Zekâta İlişkin Rivayetler ................................................................................ 108 

2.3.1 Yüz Yirmi Deveden Sonra Zekât Nisabının Başa Döneceği Şeklinde 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ........................................................................................... 108 

2.3.2 Çocuğun Malına Zekât Düştüğü Fakat Velinin Çocuğun Malından 

Zekâtını Verme Yetkisi Olmadığına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ........................ 109 

2.3.3 Müslümanın Arazisinden Hem Öşür Hem Haraç Alınamayacağına Dair 

Merfu ve Mevkuf Hadis/Sahabi Kavli ........................................................................... 109 

2.3.4 Müslümanın Haraç Arazisine Malik Olmasına İlişkin Hükümlerle Alakalı 

Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis ............................................................................................. 110 

2.4 Oruca İlişkin Rivayetler ................................................................................. 111 

2.4.1 Oruçlunun Sürme Çekebileceğine Delil Olarak Getirilen Merfu Hadis . 111 

2.4.2 Ramazan Orucu Borcunu Bir Sonraki Ramazan’a Kadar Erteleyen Kişinin 

Bu Borcu İçin Fidye Vermeyip Bilahare Kaza Edeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf 

Hadis ............................................................................................................................... 112 

2.4.3 Yemin Keffaretindeki Üç Günlük Orucun Peş Peşe Tutulacağına Delalet 

Eden Kıraat Rivayeti ...................................................................................................... 112 

2.4.4 Müt‘a Orucunun Kurban Bayramının Hiçbir Gününde Tutulamayacağı 

Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ............................................................................ 115 

2.4.5 Belde Halkına Hilali Görmedikleri Gerekçesiyle Muhalefet Edip Oruca 

Başlamayan ve Toplamda Yirmi Dokuz Gün Oruç Tutan Kişiye Kaza Gerekmemesi 

Meselesinde Delil Olarak Zikredilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ............................... 115 

2.4.6 İtikafta Oruç Tutmanın Şart Olmadığı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf 

Hadis ............................................................................................................................... 116 

2.4.7 İtikafa Girilebilecek Yerle İlgili Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler ...... 116 

2.5 Hac Bahislerine İlişkin Rivayetler ................................................................. 117 

2.5.1 Hac Aylarının Hangi Ayları Kapsadığı Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf 

Hadis ............................................................................................................................... 117 

2.5.2 Telbiyenin Sureti Hakkında Merfu Hadis ............................................... 118 



X 
 

2.5.3 Hacda Telbiyenin Arafat Vakfesiyle Birlikte Kesilmeyip Akabe Cemresini 

Taşlayana Kadar Getirileceğine Delil Olarak Zikredilen Merfu Hadis ......................... 119 

2.5.4 Müzdelife Vakfesinin Yapılacağı Gün Sabah Namazının Ortalık Henüz 

Aydınlanmaya Başlamadan Kılınacağına Dair Merfu Hadis ......................................... 120 

2.5.5 Mina’da Akabe Cemresine Vadinin Alt Tarafından Taş Atılacağına Dair 

Merfu Hadis .................................................................................................................... 121 

2.5.6 Kıran Haccı Yapanın İki Tavaf ve İki Sa‘y Yapacağına Dair Merfu Hadis

 ........................................................................................................................................ 122 

2.5.7 Umrede Telbiyenin Hacerülesved’i İstilamla Kesileceğine Dair Merfu 

Hadis ............................................................................................................................... 123 

2.5.8 Hac Fiillerinden Birini Diğerinin Önüne Geçiren Kişiye Ceza Kurbanı 

(Dem) Gerekeceği ile İlgili Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ............................................... 123 

2.5.9 Mîkâtı İhramsız Geçip Mekke’de İhrama Giren Kişiye Ceza Kurbanı 

(Dem) Gerekeceğine Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis .................... 124 

2.5.10 İhramlı Kişinin Av Hayvanını Öldürmesi Durumunda Öldürdüğü 

Hayvanın Benzerinin (Nazîr) Lazım Geleceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis .. 125 

2.5.11 İhramlının Devekuşu Yumurtasını Kırması Durumunda Bunun Kıymetini 

Ödeyeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis .......................................................... 126 

2.5.12 Hac İçin İhrama Girmiş Eşlerin Cinsel Münasebetleri Halinde Her 

İkisinin Birer Koyun Kesip Haccı Tamamlamaları ve Bir Sonraki Sene Ayrı Durarak 

Haclarını Kaza Etmeleri Gerektiğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ....................... 126 

2.5.13 Haccına yahut Umresine Hastalık Mâni Olan Kişinin Düşman Tarafından 

Hac Yahut Umreden Alıkonan Kişi Hükmünde Olduğuna Delil Olarak Getirilen Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis ....................................................................................................... 127 

2.5.14 Bakara Sûresinde Hac ve Umreyi Tamamlamayı Emreden Âyetin Tefsiri 

Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis .......................................................................... 128 

2.5.15 Bedene Olan Hedy Kurbanına Gerdanlık Takılarak İhrama Girilebileceği 

Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ............................................................................ 128 

2.5.16 Kişinin Hedy Kurbanının Üçte Birinden Azını Tasadduk Etmesinin 

Uygun Olmayacağına Delil Olarak Zikredilen Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis ................... 129 



XI 
 

2.5.17 Temettu Haccı Yapana Gerekecek Kurbanla İlgili Âyetin Tefsiri 

Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis .......................................................................... 129 

2.6 Kurban ve Şer‘î Kesimle Alakalı Rivayetler ................................................. 130 

2.6.1 Hayvan Boğazlarken İlave Kelâm Edilmeyip Yalnız Allah’ın Adının 

Anılacağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ............................................................... 130 

2.6.2 Yedi Kişinin Ortaklaşa Bir Sığır ya da Deve Kurban Edebileceği Şeklinde 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ........................................................................................... 131 

2.6.3 ‘Bedene’ Kelimesinin Yalnız Deve Manasına Geldiğine Dair Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis ....................................................................................................... 131 

2.7 Yeminle Alakalı Rivayetler ........................................................................... 132 

2.7.1 Gamûs Yemininin Keffaret Gerektirmeyen Yeminlerden Olduğuna Dair 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ........................................................................................... 132 

2.7.2 Gamûs Yemininin Ahirette Allah’ın Gazabını Celbedeceğine Dair Merfu 

Hadis ............................................................................................................................... 133 

2.7.3 Kişinin Yemin Ettikten Sonra “İnşâallah” Dediği Takdirde Yemininin 

Bozulmayacağı ve Keffaret Lazım Gelmeyeceğine Dair Merfu ve Mevkuf Hadis/Sahabi 

Kavli ............................................................................................................................... 133 

2.8 Değerlendirme ................................................................................................ 134 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ABDULLAH B. MESUD’UN (R.A.) MÜNÂKEHÂT-MÜFÂRAKÂT 

BAHİSLERİNE DAİR RİVAYET VE GÖRÜŞLERİ ........................................................... 139 

3.1 Nikah Ahkâmına Taalluk Eden Rivayetler .................................................... 140 

3.1.1 Mehir Belirlenmeden Nikahlanan Kadının (Müfevvizanın) Hak Edeceği 

Mehirle Alakalı Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ................................................................. 140 

3.1.2 Hanımının Annesinin Kişiye Nikah Akdiyle Birlikte Haram Olduğu 

Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ............................................................................ 141 

3.1.3 Kişinin Hanımının Kızıyla Nikahlanmasının Haram Olması İçin Kendi 

Himayesinde Bulunmasının Şart Olmadığı Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ..... 142 

3.1.4 Cinsel İlişkinin Mutlak Manada Alt ve Üst Soy İçin Haramlık Hükmü 

Doğuracağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ........................................................... 143 



XII 
 

3.1.5 Kişinin Bain Bir Talakla veya Üç Talakla Boşanma Sebebiyle İddet 

Bekleyen Baldızı ile Evlenemeyeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ............... 144 

3.1.6 Liân Yapan Karı-Kocanın Ebediyyen Evlenemeyeceği Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis ....................................................................................................... 145 

3.1.7 Müt‘a Nikahının Neshedildiğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ....... 146 

3.1.8 Büluğa Ermemiş Erkek ve Kızın Velisi Tarafından Evlendirilebileceğine 

Delil Olarak Zikredilen Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis ....................................................... 146 

3.2 Boşamaya İlişkin Rivayetler .......................................................................... 149 

3.2.1 Sünnet Üzere Boşama ile Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler .... 149 

3.2.2 Boşamanın Kerih Görüldüğü Vakitlerle Alakalandırılan Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis ....................................................................................................... 151 

3.2.3 Tek Seferde Üç Defa Boşamanın Mekruh Olduğu Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis ....................................................................................................... 151 

3.2.4 Hamile Kadını Sünnet Üzere Boşamayla İlgili Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

 ........................................................................................................................................ 152 

3.2.5 Boşamanın Yapılacağı Zamanla İlgili Kıraat Rivayeti ........................... 152 

3.2.6 Bir Defada Üç Talakla Boşamanın Külliyyen Geçerli Olduğu Şeklinde 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ........................................................................................... 154 

3.2.7 Talak Hakkının Azami Sayısının Belirlenmesinde Kadının Hürriyet 

Durumuna Bakılacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ........................................ 155 

3.2.8 Muhalaanın Bir Bain Talak Sayıldığına Dair Merfu ve Mevkuf 

Hadis/Sahabi Kavli ......................................................................................................... 155 

3.2.9 Büluğa Erene Kadar Çocuğun Boşamasının Geçerli Olmayacağına Delil 

Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ................................................................ 156 

3.2.10 Aralarında Zifaf Gerçekleşmeyen Karısına Peş Peşe Üç Kere “Sen 

Boşsun” Diyen Adamın Bu Sözüyle Yalnız Bir Talakın Gerçekleşeceği Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis ....................................................................................................... 157 

3.2.11 Kocanın Karısını Kendini Boşama Hususunda Muhayyer Bıraktığı 

Durumda Meclis Devam Ettiği Sürece Kadının Kendini Boşayabileceği Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis ....................................................................................................... 158 



XIII 
 

3.2.12 Kocanın Karısını Kendini Boşama Hususunda Muhayyer Bıraktığı 

Durumda Kadın Kocasını Seçerse Talakın Vaki Olmayacağı Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis ....................................................................................................... 159 

3.2.13 Kocanın Karısını Kendini Boşama Hususunda Muhayyer Bıraktığı 

Durumda Kadın Kendisini Seçerse Bir Ric’î Talakın Vaki Olacağı Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis ....................................................................................................... 160 

3.2.14 Koca Karısına “Durumun Senin Elinde/Yetkinde” Dese Kadın da 

Kendisini Üç Defa Boşayıp Koca Bunu Niyet Etmiş Olsa Yalnız Bir Ric’î Talakın 

Gerçekleşeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ................................................... 162 

3.2.15 Kocanın Karısına “Sen Bana Haramsın” Sözüyle Niyetine Göre Talak 

yahut Yeminin Gerçekleşeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis .......................... 163 

3.2.16 Kişinin Tayinde Bulunmaksızın “Evleneceğim Her Kadın Boştur” 

Şeklinde Kullanacağı Bir İfadenin Münakid Bir Yemin Olmayıp Hüküm Doğurmayacağı 

Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ............................................................................ 164 

3.3 Ric‘Atle Alakalı Rivayetler ........................................................................... 166 

3.3.1 Kocanın Boşadığı Karısına Üçüncü Hayzından Temizlenmedikçe 

Dönebileceğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ......................................................... 166 

3.3.2 Ric‘ate İki Şahit Tutmanın Hükmüyle Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf 

Hadisler .......................................................................................................................... 168 

3.4 İddete İlişkin Rivayetler ................................................................................. 169 

3.4.1 Kocası Ölen Gebe Kadının İddetinin Çocuğunu Doğuruncaya Kadar 

Olması ile İlgili Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler ....................................................... 169 

3.4.2 Ölüm İddetinin Kocanın Ölüm Anı İtibariyle Başlamış Olacağına Dair 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ........................................................................................... 170 

3.4.3 Kocası Ölen Kadının İddeti İçerisinde İhtiyaca Binaen Dışarı Çıkabilip 

Geceyi Evinden Başka Yerde Geçiremeyeceğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis .... 170 

3.4.4 Kocası Ölen Kadının İddeti İçerisinde Haccedemeyeceğine Dair Sahabi 

Fiili/Mevkuf Hadis ......................................................................................................... 171 

3.4.5 Talâk Sûresinde Boşanmış Kadınların İddetleri İçerisinde Evlerinden 

Çıkmamaları Hakkındaki Âyetin Tefsirine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis .............. 172 



XIV 
 

3.4.6 İddet Bekleyen Kadınların Nafakası ile İlgili Kıraat Rivayeti ................ 172 

3.4.7 İddet Süresi Uzasa da İddet Hükümlerinin Devam Ettiğine Delil Olarak 

Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ............................................................................ 174 

3.5 Îlâ ile Alakalı Rivayetler ................................................................................ 176 

3.5.1 Karısına Îlâda Bulunan Kişinin Dört Ay İçerisinde Yemininden Rücu 

Edebileceğine Delalet Eden Kıraat Rivayeti .................................................................. 176 

3.5.2 Îlâ Âyetinden Hasıl Olan الطلاق  عزیمة  Manasıyla Îlâ Süresinin Dolmasının 

Kastedildiği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ....................................................... 177 

3.5.3 Karısına Îlâda Bulunan Kişinin Cima Suretiyle Yemininden Rücu 

Edemediği Durumda Diliyle Söyleyerek Bunu Gerçekleştirebileceği Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis ....................................................................................................... 177 

3.6 Diğer Münâkehât-Müfârakât Rivayetleri ....................................................... 178 

3.6.1 Kusur Sebebiyle Kişinin Hür Karısını Boşamadan Ayrılma Yoluna 

Gidemeyeceği Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis .................................................. 178 

3.6.2 Karısıyla Cinsel İlişkiye Muktedir Olamayan Kişi ile Karısının Arasının 

Hâkim Tarafından Ayrılıp Kadına Tam Mehir Gerekeceği Hakkında Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis ....................................................................................................... 179 

3.6.3 Sütten Kesilme Yaşına Geldikten Sonraki Emzirmenin Süt Kardeşliği 

Hükmünü Doğurmayacağına Dair Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler .......................... 180 

3.7 Değerlendirme ................................................................................................ 181 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

ABDULLAH B. MESUD’UN (R.A.) MUÂMELÂTA VE MUHTELİF FIKHÎ 

MESELELERE İLİŞKİN RİVAYET VE GÖRÜŞLERİ ....................................................... 185 

4.1 Ferâiz Dışındaki Muâmelât Bahisleriyle Alakalı Rivayetler ......................... 186 

4.1.1 Alım-Satım Bahisleriyle Alakalı Rivayetler ........................................... 186 

4.1.2 Sorumluluk Hukukuna İlişkin Rivayetler ............................................... 196 

4.1.3 Devlet Başkanının Tasarruflarına İlişkin Rivayetler............................... 199 

4.1.4 Hâkimlere Taalluk Eden Rivayetler ........................................................ 203 

4.1.5 Kölelerle Alakalı Rivayetler ................................................................... 207 



XV 
 

4.1.6 Muâmelâtın Çeşitli Bahislerine İlişkin Rivayetler .................................. 220 

4.2 Ferâiz Hükümlerine İlişkin Rivayetler ........................................................... 232 

4.2.1 Genel Nitelikli Rivayetler ....................................................................... 232 

4.2.2 Mirasçılık Sebeplerine İlişkin Rivayetler................................................ 234 

4.2.3 Dedenin Mirasçılığına İlişkin Rivayetler ................................................ 242 

4.2.4 Dedenin Bulunmayıp Kardeşlerin Dahil Olduğu Ferâiz Rivayetleri ...... 268 

4.2.5 Dede ve Kardeşlerin Dahil Olmadığı Ferâiz Rivayetleri ........................ 274 

4.2.6 Ninenin Mirasçılığı ile Alakalı Rivayetler .............................................. 276 

4.2.7 Velâü’l-Atâkaya İlişkin Rivayetler ......................................................... 280 

4.2.8 Çeşitli Ferâiz Meselelerine Dair Rivayetler ............................................ 283 

4.3 Diğer Muhtelif Konulara İlişkin Rivayetler ................................................... 291 

4.3.1 Kadının Görünürdeki Zinet Yerlerinin Mesti ve Dış Elbisesi Olduğu 

Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ............................................................................ 291 

4.3.2 Kocanın Vefat Eden Karısını Yıkayamayacağı Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis ....................................................................................................... 294 

4.3.3 Sarhoş Edici Yudumun Haram Kılındığına Delil Olarak Getirilen Merfu 

Hadis ............................................................................................................................... 295 

4.3.4 Testi Nebizi/Müselles İçeceği Hakkında Sahabi Kavil ve Fiilleri/Mevkuf 

Hadisler .......................................................................................................................... 296 

4.3.5 Haram Kılınan Hiçbir İçeceği Tedavi Amacıyla İçmenin Helal Olmadığına 

Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ................................................................................... 298 

4.3.6 Çocuğa Tedavi Amacıyla ya da Başka Bir Amaçla Şarap İçirmenin Haram 

Olup Günahının İçirene Ait Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ..................... 300 

4.3.7 Atış İsabet Edip de Yuvarlanan Av Hayvanının ve Atış Sonucu Suya 

Düşen Kuşun Yenmeyeceğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ................................. 300 

4.3.8 Kadir Gecesiyle İlgili Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ................................ 301 

4.3.9 Ana Karnındaki Çocuğun Yaradılışı ile Alakalı Merfu Hadis ................ 303 

4.3.10 ‘Bişâra’ Kelimesinin Haberi İlk Verme Manasında Kullanıldığına Delil 

Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ................................................................ 304 



XVI 
 

4.3.11 Kendisine ‘Sehm’ Vasiyet Edilen Kişinin Hak Edeceği Payla Alakalı 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ........................................................................................... 304 

4.3.12 Kişinin Tasarruflarında Harama Düşme Korkusuyla İhtiyatlı 

Davranmasına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ........................................................... 305 

4.3.13 Yalnız Allah’ın Kendisine Mal Verip Bunu O’nun Rızası İçin Harcayan 

Kimse ile Allah’ın Kendisine İlim Verip Bu İlmi Öğreten ve Bu İlimle Hükmeden 

Kimseye Gıpta Edilmesinin Övgüye Layık Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

 ........................................................................................................................................ 306 

4.3.14 İhtiyaç Duyulduğunda ‘Ma‘ârîz’ Kabilinden Söz Söylemenin Caiz 

Olduğuna Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ...................................... 307 

4.4 Değerlendirme ................................................................................................ 309 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

ABDULLAH B. MESUD’UN (R.A.) UKÛBÂTA İLİŞKİN RİVAYET VE 

GÖRÜŞLERİ ......................................................................................................................... 314 

5.1 Hadlerle Alakalı Genel Mahiyetli Rivayetler ................................................ 315 

5.1.1 Cezası Ölüm Olan Bir Suç İşleyen Kimsenin Had Cezasını Gerektiren 

Başka Suçlar da İşlemesi Halinde Yalnız Ölüm Cezasının Uygulanıp Diğer Had 

Cezalarının Terk Edileceğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ................................... 315 

5.1.2 Dinde El Bağı/Kelepçe, [Suçluyu] Bağlama, Boynuna Kelepçe Vurma ve 

Soyma Cezalarının Bulunmadığı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ....................... 316 

5.2 Hırsızlık Fiilinin Cezasına İlişkin Rivayetler ................................................. 317 

5.2.1 Hırsızlık Cezası Olarak Ellerden Yalnız Sağ Elin Kesileceğine Delil 

Olarak Getirilen Kıraat Rivayeti .................................................................................... 317 

5.2.2 Hırsızlık İşini Tekraren Yapan Kişinin Sırasıyla Elinin ve Ayağının 

Kesileceği, Üçüncü Seferde ise Hapsedileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis . 319 

5.2.3 Bir Dinar yahut On Dirhemden Daha Az Miktarlarda El Kesme Cezasının 

Uygulanmayacağına Dair Merfu ve Mevkuf Hadis/Sahabi Kavli ................................. 320 

5.2.4 Hırsızlık Yaptığını İkrar Eden Kişiye Bu Fiili Yapmadığı Şeklinde Telkin 

Vermenin Mendub Olduğuna ve Bu Kişinin İkrarından Dönmesi Halinde Had Cezasının 

Düşeceğine Delalet Eden Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis .................................................. 321 



XVII 
 

5.2.5 Kefen Soyan Kişiye El Kesme Cezasının Uygulanacağı Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis ....................................................................................................... 322 

5.3 Diğer Hadlerle Alakalı Rivayetler ................................................................. 323 

5.3.1 Zina Haddinde Sopa ve Sürgün Cezalarının Birleştirileceğine Dair Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis ....................................................................................................... 323 

5.3.2 Kazf Haddinin Ancak Muhsan Bir Kadına Zina İftirası Atıldığında yahut 

Birisinin Nesebinin Babasına Ait Olmadığını Söyleme Durumunda Söz Konusu 

Olacağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis .................................................................. 324 

5.3.3 Karısına Zina Suçlamasında Bulunan Kimseye Kazf Haddi Uygulanacağı 

Şeklindeki Hükmün Liân Âyetiyle Neshedildiğine Dair Merfu Hadis .......................... 325 

5.3.4 Şarap İçme Cezasının Uygulanabilmesi İçin Şarap Kokusunun 

Bulunmasının Şart Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ................................... 326 

5.3.5 Dinden Çıkan Kişinin Öldürüleceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

 ........................................................................................................................................ 327 

5.4 Öldürme ve Yaralama Hükümlerine İlişkin Rivayetler ................................. 328 

5.4.1 Kasten Öldürülen Kişinin Velilerinden Birinin Katili Affetmesi 

Durumuyla Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler ................................................. 328 

5.4.2 Kasıt Benzeri Öldürmede Ağırlaştırılmış (Muğallaza) Diyetin Gerekeceği 

Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ............................................................................ 329 

5.4.3 Ağırlaştırılmış (Muğallaza) Diyetin Mahiyeti Hakkında Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis ....................................................................................................... 330 

5.4.4 Hata ile Öldürme Diyetinin Mahiyetine Dair Merfu Hadis ve Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis ....................................................................................................... 331 

5.4.5 Diş ve Mûdıhanın Erşi Müstesna Olmak Üzere Cana ve Vücut 

Bütünlüğüne Yönelik Cinayetlerin Diyetinde Kadının Diyetinin Erkeğin Diyetinin Yarısı 

Olacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ............................................................... 333 

5.4.6 Vücut Bütünlüğüne Yönelik Cinayet Neticesinde Kısas Uygulanan Kişi 

Bu Sebepten Ölse Tam Bir Can Diyetinden Kısasın Nedeni Olan Organın Erşi Düşülmek 

Suretiyle Tazminin Gerçekleşeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis ................... 334 



XVIII 
 

5.4.7 Binek Hayvanını Süren Birisi Varken Hayvanın Dürtülüp Arka Ayağıyla 

Tepmesi Neticesinde Ölen Kişinin Diyetinin Dürten Kişiye Yükleneceği Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis ....................................................................................................... 335 

5.5 Değerlendirme ................................................................................................ 336 

SONUÇ .................................................................................................................... 339 

BİBLİYOGRAFYA ................................................................................................. 344 

EKLER ..................................................................................................................... 375 

Ek-1 ...................................................................................................................... 375 

Ek-2 ...................................................................................................................... 386 

Ek-3 ...................................................................................................................... 397 

Ek-4 ...................................................................................................................... 398 

Tezler ............................................................................................................... 398 

Makaleler ......................................................................................................... 401 

 

 

  



XIX 
 

KISALTMALAR  

 

b.          : bin 

bkz.      : bakınız 

DİA      : Türkiye Diyanet Vakfı İslam Ansiklopedisi 

Hz.       : Hazreti 

krş.        : karşılaştırınız 

r.a.        : Radıyallâhu anh/anhâ/anhümâ/anhüm 

rh.         : Rahimehullâh 

rh.a.      : Rahmetullâhi aleyh/aleyhim 

s.a.v.     : Sallallâhü aleyhi ve sellem 

TDV     : Türkiye Diyanet Vakfı 

thk.       : tahkik 

ts.         : tarihsiz 

v.          : vefat tarihi 

vb.        : ve benzeri  

vd.        : ve diğerleri/ve devamı 

  



XX 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GİRİŞ  



1 
 

I. Konu  

Fıkhın teşekkülü, tarihî bir süreç zarfında gerçekleşmiştir. Rasulüllah (s.a.v.) ve 

sahabe devirleri ile tâbiin neslinin fıkhî birikimi tesis ve teşkil ettiği dönemde fıkhın umdeleri 

ortaya konmuştur. İlk teşekkül dönemi sonrasında, günümüze kadar devam eden, ehl-i sünnet 

dairede dört amelî mezhebin temayüz etmesiyle fıkhın tarihî seyri, yeni bir çerçeve içerisinde 

değerlendirilmeye başlanmıştır. Bu mezhepler hızla geniş kitleler tarafından benimsenmiş, 

İslâm’ın amelî sahada en makbul yorumlarına sahip oldukları ilim ehlince kabul edilmiştir. 

İçinde yaşadığımız coğrafyada bunlar içerisinden Ebû Hanîfe’ye (rh.a) nispet edilen Hanefî 

mezhebi yaygınlıkla revaç bulmuş ve bu teveccüh bugünlere değin süregelmiştir. 

Mezheplerin kendilerine nispet edildiği ‘imam’lar, kendilerinden önceki ilim 

çevrelerinin bir devamı, bu silsilelerin birer parçası olarak tabii bir süreçte temeyyüz 

etmişlerdir. Öyle ki her bir mezhep imamının hocalarının isimleri ve evsafı çeşitli biyografik 

eserlerde detaylı şekilde zikredilmiş, böylelikle sonu Rasulüllah’a (s.a.v.) uzanan silsileler 

dikkatlere sunulmuştur. Her mezhep imamı, ilim noktasında netice itibarıyla Rasulüllah’tan 

(s.a.v.) neşet eden ilmin birkaç nesil sonraki vârisleri olsalar ve O’nun aynı zamanda 

talebeleri olarak tavsif edilebilecek sahabe neslinden kaçınılmaz olarak istifade etseler de en 

ziyade takipçisi oldukları sahabiler farklılık göstermiştir. Bu doğrultuda mezheplerin sahabe 

içerisinde merkeze aldığı isimler olmuştur. Denilebilir ki bu sahabiler ilgili mezhebin 

temellerini atmış; ilmî anlayışlarının şekillenmesinde belirleyici olmuştur. Eğer Hanefî 

mezhebi için bu noktada bir isim zikredilecek olsa, bu isim şüphesiz Abdullah b. Mesud (r.a.) 

olacaktır. Zira Ebû Hanîfe’nin (rh.a.) en çok istifade ettiği hocası Hammâd b. Ebû Süleyman 

(rh.a.) olmuş ve bu silsile, sahabe nesline kadar en öne çıkan üstadların isimleri verilecek 

şekilde devam ettirildiğinde sırasıyla şu isimlerin zikredildiği görülmüştür: İbrahim en-Nehaî 

(rh.a.)-Alkame b. Kays (rh.a.)-Abdullah b. Mesud (r.a.). Bu gerçekten hareketle tez 

konusunda İbn Mesud (r.a.) merkeze alınmıştır. Esasında incelenecek olan, en temelde İbn 

Mesud’un (r.a.) fıkhî anlayışını temsil eden rivayetler olup bu rivayetler içerisinde de tezin 

amacına hizmet edecek surette bir sınırlamaya gidilmiştir. 

İkinci aşamada İbn Mesud’un (r.a.) fıkhî anlayışının Hanefî mezhebine etkisinin 

incelemeye alınması düşünülmüştür. İşbu amacın gerçekleştirilebilmesi için İbn Mesud’un 

(r.a.) fıkhını izhar eden rivayetlerin, ilgili literatüre etkisinin incelenmesi zarureti doğmuştur. 



2 
 

Fakat Hanefî fıkhının 12 asrı aşan serüveni göz önüne alındığında söz konusu külliyatın 

incelenmesine güç yetirilemeyeceği aşikârdır. Bu noktada Hanefî literatürü içerisindeki 

kaynak bir eserin merkeze alınıp bu mercek altında detaylıca incelenmesinin temel bir 

tasavvur oluşturmaya elverişli olduğuna kanaat getirilmiştir. Bu mantıktan hareketle, Hanefî 

literatürünü temsil kabiliyetine sahip ve aynı zamanda İbn Mesud’un (r.a.) fıkhını, Hanefî 

mezhebinin gözünden değerlendirme imkânını tanıyan hacimde bir eser olduğunu 

düşündüğümüz Serahsî’nin (rh.a.) el-Mebsût isimli eserinin, tezin odak noktasını teşkil etmesi 

isabetli görülmüştür. Neticede Mebsût’ta yer alıp fıkha ilişkin olan Abdullah b. Mesud (r.a.) 

rivayetlerinin eser içerisinde ne şekilde tahlil edildiği; Hanefî mezhebi üzerinde hangi türlü 

etkilerinden söz edildiğine dair derli toplu bir sunum yapılmaya gayret edilmiştir. Fıkha 

ilişkin olmaktan kastımız, rivayetin fıkhî hükümle bir şekilde irtibatının kurulmuş olmasıdır. 

Mebsût çalışmanın merkezinde yer almakla birlikte Hanefî mezhebi üzerindeki etkiyi daha 

ziyade göstermek adına fıkhın temel konularından numune kabilinden örnek meseleler 

seçilmiş ve bu meselelerde Mebsût’u çevreleyen döneme ait belirli eserler ile mukayeseye 

gidilmiştir. Bahse konu eserler, İmam Muhammed’in (v. 189/805) el-Asl’ı, Tahâvî’nin (v. 

321/933) Muhtasar’ı ile bunun üzerine Cessâs’ın (v. 370/981) yazdığı şerh, Kudûrî’nin (v. 

428/1037) Muhtasar’ı ve Tecrîd’i ve Kâsânî’nin (v. 587/1191) Bedâi‘u’s-sanâi‘ isimli 

kitabıdır. Kısaca özetlediğimiz bu planlama doğrultusunda tezin ismi “Serahsî’nin 

Mebsût’unda Geçen Abdullah b. Mes‘ûd (r.a.) Rivayetlerinin Hanefî Mezhebine Etkisi” 

olarak belirlenmiştir. 

II. Tezin Amaç ve Önemi 

Abdullah b. Mesud (r.a.), sahabenin önde gelenlerinden olup daha ziyade fıkhıyla 

temayüz eden mümtaz bir şahsiyettir. Aynı zamanda, yukarıda da ifade edildiği üzere, 

coğrafyamızda yaygın olarak benimsenen Hanefî mezhebinin ilmî anlayışının dayandığı 

sahabilerden birisidir. Kendisinden yapılan rivayetlerin Hanefî literatüründe çokça dile 

getirildiği görülmektedir. Özellikle mevkuf hadis olarak ifade edilebilecek kavil/söz ve filleri, 

amel edilmese bile zikre değer bulunmuş, konu anlatımlarında umûmen esaslı bir yer teşkil 

etmiştir. Yine ona nispet edilen kıraat rivayetlerini Hanefîlerin kuvvetli birer delil kabul ettiği 

ve verdikleri fetvalarda bu rivayetlerin tesirini vurguladıkları müşahede edilmektedir. 

İbn Mesud’un (r.a.) fıkhî anlayışı, Hanefî literatürü içerisinde, kendisine isnad edilen 

rivayetler çerçevesinde bir dereceye kadar nakledile gelmiştir. Bununla birlikte onun ‘fıkh’ı 

olarak ifade edilebilecek bu birikim, Hanefî mezhebi tarafından bütünüyle kabul edilmemiş; 



3 
 

çeşitli tezahürler göstermiştir. Kimisi aynen muhafaza edilerek Hanefî fıkhının bir parçası 

olmuş, kimisi de çok temel meselelere dair olmasına rağmen tercih edilmemiştir. Her 

hâlükârda, Ebû Hanîfe ve talebelerinin ilmî anlayışının büyük ölçüde İbn Mesud’tan (r.a.) 

tevarüs ettiği kabul edilmektedir. Bu olgulardan yola çıkarak, İbn Mesud’un (r.a.) fıkhının 

Hanefî fıkhına ne şekilde tesir ettiği, bu mezhep mensuplarının oluşturduğu literatürde hangi 

keyfiyette tezahür ettiğinin bir numunesini sunmanın anlamlı olacağı düşünülmüştür. Söz 

konusu tezahürlerin en ziyade müşahede edildiği eserin hangisi olabileceği hakkında fikir 

yürütülmüş ve literatür içerisinde hacmi ve verdiği tafsilatla öne çıkan Serahsî’nin el-Mebsût 

isimli eserinin ideal tercih olduğu kanaati hasıl olmuştur. Bu eserdeki İbn Mesud (r.a.) 

rivayetlerinden hareketle, öncelikle kendisinin fıkhına dair ipuçları sunmak, devamında bu 

fıkhın Hanefî hukuk düşüncesine tesirini izhar etmek hedeflenmiştir. 

Hülasa olarak bu çalışmayı tanıtmak ve amacını ifade etmek adına şunlar 

söylenebilir: Elinizdeki çalışma bir tespit ve tahlil çalışmasıdır. Hanefî mezhebi 

müktesebatının tatminkâr bir mümessili denilebilecek bir eserde; el-Mebsût’ta, Serahsî’nin 

açıkça İbn Mesud’a (r.a.) isnad ettiği merfu, mevkuf nakiller ile kıraat rivayetlerini mümkün 

olan en az hata ile toparlamayı, bunların lafız ve sayılarına ilişkin somut neticeler sunmayı 

hedef edinmektedir. Yalnız işbu tespitlerle yetinmeyip eldeki malzeme çerçevesinde çeşitli 

sonuçlara ulaşmayı amaçlamaktadır. Bunlar arasında bu rivayetlerin ne kadarının amele 

medâr olduğu, ne kadarının amel dışı kaldığı gibi istatistiksel veri odaklı olanların yanı sıra 

söz gelimi fürû ve usûl-i fıkıh mesaili üzerinden Hanefî fıkıh düşüncesi hakkında çeşitli 

tasvirler sunmak gibi cüzi mahiyettekiler de bulunmaktadır. Çalışma neticelendiğinde, 

Abdullah b. Mesud (r.a.) rivayetleri ekseninde, Hanefî fıkıh teorisinin pratikteki tezahürlerine 

bir veçheden ışık tutulmuş olacağı umulmaktadır. 

III. Yöntem 

Çalışmamızda Serahsî’nin Mebsût’u ile kullanılan sair eserler içerisinde yer alıp 

tezin amacını gerçekleştirmeye hizmet eden çeşitli fıkıh metinleri incelenmektedir. Bu itibarla 

araştırmanın ana yönteminin “belgesel tarama” (doküman analizi) olduğunu söyleyebiliriz. Bu 

metinler yalnızca şeklî açıdan incelenmeyip anlatım özellikleri, sözün söyleniş gerekçeleri 

gibi hususlara dikkat çekildiği için “içerik çözümlemesi” yöntemine sıklıkla başvurulduğunu 

ifade edebiliriz. 



4 
 

İlk bölümde İbn Mesud’un (r.a.) hayatı, onun fıkhının oluşumuna tesir eden hususlar 

öne çıkarılarak incelenmeye gayret edilmiştir. Serahsî’nin ise kısa bir biyografisine yer 

verilmek suretiyle hakkında bir ön bilgi sunulmuş, devamında el-Mebsût adlı eserinin 

tanıtılması ve hangi nitelikleri sebebiyle tezin umdesini teşkil edecek bir konuma 

yerleştirildiğinin anlaşılması hedeflenmiştir. 

Tezin sonraki dört bölümünde sırasıyla İbâdât, Münâkehât-Müfârakât, Muâmelât ve 

Ukûbât bahisleri ile alakalı rivayetler ele alınmaktadır. Dördüncü bölümde Muâmelât 

haricinde kalan çeşitli fıkhî meselelere ilişkin rivayetlere de yer verilmiştir. Bu bölümlerin 

oluşturulmasında şöyle bir yol izlenmiştir: İlk etapta Mebsût’taki İbn Mesud (r.a.) rivayetleri 

tespit edilmiştir. İbn Mesud (r.a.) rivayetleri ile kastedilen yalnız sarih olarak İbn Mesud’a 

(r.a.) isnad edilen merfu ve mevkuf rivayetler ile kıraat vecihleridir. Abdullah b. Mesud, İbn 

Mesud, İbn Ümmü ‘Abd ifadelerinin yanı sıra ‘Abdullah’ denilip İbn Mesud’tan (r.a.) 

bahsedildiği anlaşılan kısımlar, sarahaten İbn Mesud’tan (r.a.) mervî olarak kabul edilmiştir. 

İslâmî ilimlerin çeşitli sahalarında Abdullah b. Mesud (r.a.) rivayeti olarak takdim edilen 

nakiller, Mebsût’ta geçmiş olsalar bile, ona nispet edilmemişse tez sınırlarının dışında 

kalmaktadır. Konumuz, ele alınan hadislerin/rivayetlerin sübutu olmadığına binaen tespit 

edilen hadislerin tamamının tahricine yer verilmemiş olup bu konuyla alakalı müstakil bir 

çalışma yapılması elzemdir. 

  İkinci aşamada, tespit edilen rivayetler, içeriğine muvafık surette fıkhın dört ana 

dalına ait bahislere dağıtılmış; bu dörtlü taksimin dışında kalan fıkhî rivayetler, ifade edildiği 

üzere, Muâmelât rivayetlerinin bulunduğu bölüme ilhak edilmiştir. Sonrasında Serahsî’nin 

anlatımıyla, ilgili rivayetlerin Hanefî imamlarınca ne şekilde değerlendirildiği, kendi başlığı 

altında ele alınmıştır. Yanı sıra mühim gördüğümüz seçme bahislerde (2.2.3.3, 2.2.10.5, 

3.2.12, 3.2.13, 4.2.2.3, 4.3.1, 5.4.5) Mebsût’taki açıklamalarla yetinilmemiş, isimlerini 

yukarıda verdiğimiz eserlerle karşılaştırma yapılmıştır. Mebsût’ta diğer fıkıh mezheplerinin 

görüşlerine de yer verildiği görülmektedir. Bu görüşlerden teze dahil edilmesinde yarar 

gördüğümüz 100’den fazla kavil, ciddi bir hilaf malzemesi sunmakta olup bu kaviller, kendi 

mezhep kaynaklarından da kontrol edilmiş ve dikkat çekilmesi gereken bir husus varsa 

belirtilmiştir. Birinci bölüm hariç tez içerisindeki her bölümün sonunda o bölüm içerisindeki 

rivayetlerle alakalı öne çıkan değerlendirmeler ile genel mahiyetli neticelere değinilmiştir. 

Bunlara ilaveten tezde elde edilen sonuçların hülasası Sonuç kısmında toplu halde dikkatlere 

sunulmuştur. Değerlendirme kısımları ile Sonuç’ta özellikle Hanefî mezhebine etki yönü 

esasında detaylı istatistiksel verilere yer verilmiştir. Bu bağlamda Hanefî mezhebine etki ile 



5 
 

kastedilen, amele konu olup olmamaktır. el-Mebsût’un başındaki “el-” takısının, okunuşta 

zorluk oluşturmaması adına, umûmen hazfedilip gerekli olduğu düşünülen yerlerde ibkâ 

edilmesi münasip görülmüştür. 

Mebsût içerisinde tespit edilip tez boyunca tahlili yapılan rivayetler, tezin sonunda 

ekler hâlinde sunulmuştur. Ek-1 kısmında manen rivayet edildiği düşünülen nakiller 

toplanmış, peşi sıra Ek-2 kısmında lafzî nakillere yer verilmiş, Ek-3’te de kıraat rivayetleri bir 

araya getirilmiştir. İlk iki ek dahilinde incelenen rivayetler merfu ve/veya mevkuf hadisler 

olup bunların sıralaması kendi arasında yapılmıştır. Sıralamada rivayetin Mebsût’ta geçtiği 

cilt/sayfa numaraları esas alınmış olup bu numaralar esasen Dâru’l-Ma‘rife baskısına göredir. 

İbarenin inşasında yazmalardan istifade edilmiş olsa dahi ilgili tashihlere tez içerisinde dikkat 

çekildiği için bu kısımda bir daha işaret olunmamış ve matbu nüshada ibarenin denk düştüğü 

mahalle ait numaralar verilmiştir. Her rivayetten sonra ilgili rivayetle amel edilme durumunu 

gösterecek şekilde [+], [-] yahut [*] remizleri konulmuştur. Bunlar sırasıyla ‘rivayetin amele 

konu olduğu’, ‘rivayetle amel edilmediği’ ve ‘rivayetle amel edilip edilmediğine ilişkin 

Mebsût içerisinde net bir ifadenin geçmiyor oluşu’nu temsil etmektedir. Bu son kayıt, aslen 

bütün rivayetler için söz konusu olup sair eserlerde bahse konu rivayetin amel edilme 

durumuna yönelik ifadeler, bu bakımdan bir mana taşımamaktadır. Öte yandan bir rivayetin 

“ma‘mûlün bih” kabul edilmesi için Ebû Hanîfe, Ebû Yûsuf, İmam Muhammed yahut 

Serahsî’den en az birinin o rivayetle amel etmiş olması yeterli sayılmıştır. Rivayetin tevile 

tabi tutulması ve bu haliyle amele konu olması, bu noktada amel değerini düşüren bir durum 

olarak telakki edilmemektedir. Buna ilaveten hem merfu hem mevkuf rivayeti bulunan 

hadisler “rv”, yalnız merfu olarak nakledilen hadisler “r” harfleriyle belirtilmiş olup kalan 

rivayetler, mevkuf hadistir. Tezin orijinalliğini tahkik etmek adına yaptığımız bireysel 

taramalarımız neticesinde oluşturduğumuz, isminde Abdullah b. Mesud (r.a.) geçen Türkçe-

Arapça-İngilizce dilindeki tez ve makalelerin birer listesi, istifade etmek isteyen 

araştırmacılara kolaylık olması adına en sonda bir ek halinde (Ek-4) sunulmuştur. Listede yer 

alan çalışmalar, yazıldıkları dile göre sıralanmış olup yüksek lisans tezleri (YL), doktora 

tezleri (DR) kısaltmalarıyla gösterilmiştir. 

IV. Kaynaklar 

Tezimizin temel kaynağı, Serahsî’nin el-Mebsût’udur. Bu eser üzerinden sadece 

rivayet tespiti ile yetinilmemiş; aynı zamanda tespit edilen rivayetler etrafında yapılan 

değerlendirmeler de konu edilmiştir. Abdullah b. Mesud’un (r.a.) hayatının incelendiği 



6 
 

yerlerde kendisinin bir sahabi olmasından hareketle ilgili biyografik eserlere müracaat etmek 

tabii idi. Bu minvalde yararlanılan pek çok eser bulunmakla birlikte en fazla, İbn Sa‘d’ın (v. 

230/845) et-Tabakâtü’l-kübrâ’sı, İbn Abdülber en-Nemerî’nin (v. 463/1071) el-İstî‘âb’ı, 

İbnü’l-Esîr’in (v. 630/1233) Üsdü’l-ğâbe’si, Zehebî’nin (v. 748/1348) Siyeru a’lâmi’n-

nübelâ’sı, İbn Hacer el-Askalânî’nin (v. 852/1449) el-İsâbe’sinden istifade edildiğini 

söyleyebiliriz. Serahsî’nin hayatına dair bilgiler ise daha ziyade Kureşî’nin (v. 775/1373) el-

Cevâhiru’l-mudıyye, İbn Kutluboğa’nın (v. 879/1474) Tâcü’t-terâcim, Taşköprizâde Ahmed 

Efendi’nin (v. 968/1561) Miftâhu’s-sa‘âde, Kefevî’nin (v. 990/1582) Ketâibü a‘lâmi’l-ahyâr, 

Kâtib Çelebi’nin (v. 1067/1657) Keşfü’z-zunûn ve Abdülhay Leknevî’nin (v. 1886) el-

Fevâidü’l-behiyye isimli eserleri ile hususen Muhammed Hamidullah’ın (v. 2002) DİA için 

hazırladığı “Serahsî, Şemsüleimme” maddesi ve Serahsî ile alakalı diğer çalışmalarından elde 

edilmiştir. Klasik dönemde yazılmış diğer biyografik eserlerle birlikte güncel çalışmalara da 

ihtiyaç duyuldukça müracaat edilmiştir. 

Modern dönemde Abdullah b. Mesud’u (r.a.) bir şekilde konu edinen pek çok 

çalışma yapılmıştır. Bunlardan sadece isminde İbn Mesud’un (r.a.) adına yer veren tezlerin 

sayısı dahi 70 civarındadır. Bu vasıftaki makalelerin sayısı ise 100’den fazladır. Yukarıda 

ifade ettiğimiz üzere bu çalışmaları toparlayan bir listeyi tez bitiminde, Ek-4 kısmında 

araştırmacıların dikkatine sunmuş bulunuyoruz. Şüphesiz bu listedekilerin tamamı İbn 

Mesud’un (r.a.) fıkhını izhar eden, ya da onun fıkhının Hanefî mezhebine etkisini ortaya 

koymayı hedefleyen çalışmalar değildir. Bu gayelere matuf olarak kaleme alınan eserler 

içerisinde ise şu çalışmalar sayılabilir: Muhammed Revvâs Kal‘acî’nin telifi olan Mevsû‘atü 

fıkhi ‘Abdillâh b. Mes‘ûd isimli eser1, Ayşe Elmalı tarafından yapılan Abdullah b. Mes‘ûd ve 

Hukukî Kişiliği isimli doktora çalışması2, Abdürrezzâk İskender’in  ‘Abdullâh b. Mes‘ûd – 

İmâmü’l-fıkhi’l-Irâkî isimli doktora tezi3, Şakîk Musa Kâsım’ın ‘Abdullâh b. Mes‘ûd ve 

eseruhû fi’l-fıkh adlı doktora çalışması4, Ahmed Muhammed Hasan Hassân tarafından kaleme 

alınan es-Sahâbî ‘Abdullâh b. Mes‘ûd ve eseruhû fi’l-fıkhi’l-Hanefî (dirâse fıkhiyye) isimli 

yüksek lisans tezi5, Harun Kızılboğa’nın Abdullah b. Mes'ûd Rivayetlerinin Hanefî Fıkıh 

 
1 Muḥammed Revvâs Ḳalʿacî, Mevsûʿatü fıḳhi ʿAbdillâh b. Mesʿûd raḍıyallâhu ʿanh (Mekke: Câmiatü Ümmi’l-

Kurâ, 1404). 
2 Ayşe Elmalı, Abdullah b. Mes‘ûd ve Hukukî Kişiliği (İzmir: Dokuz Eylül Üniversitesi, Doktora Tezi, 2009). 
3 Abdürrezzâḳ İskender, ʿAbdullâh b. Mesʿûd: İmâmü’l-fıḳhi’l-ʿIrâḳı̄ (Câmiatü’l-Kâhire, Doktora Tezi, 1976). 
4 Şaḳīḳ Mûsâ Ḳāsım, ʿAbdullâh b. Mesʿûd ve es̱eruhû fi’l-fıḳh (Câmiatü’l-Ezher, Doktora Tezi, 1978). 
5 Aḥmed Muḥammed Ḥasen Ḥassân, eṣ-Ṣaḥabî ʿAbdullâh b. Mesʿûd ve es̱eruhû fi’l-fıḳhi’l-Ḥanefî (dirâse 

fıḳhiyye) (Amman: Câmiatü’l-ʿUlûmi’l-İslâmiyyeti’l-ʿÂlemiyye, Yüksek Lisans Tezi, 2021). 



7 
 

Düşüncesinin Oluşumuna Etkisi adlı yüksek lisans çalışması6, Abdülhakîm Abdülganî 

Muhammed Kâsım tarafından kaleme alınan Fıkhu’l-İmâm ‘Abdillâh b. Mes‘ûd: min ashâbi 

Rasulillâh isimli çalışma7. 

Abdullah b. Mesud’un (r.a.) fıkhını belirli alanlarla sınırlayarak inceleyenler de 

olmuştur. Kaydına ulaşabildiğimiz çalışmalar şunlardır: Ali Haydar Bölükbaş’ın hazırladığı 

İbadetler Bağlamında Abdullah b. Mes'ûd'un Ebû Hanîfe'ye Etkisi isimli yüksek lisans tezi8, 

Abdullah b. Muhammed b. Abdurrahman el-Cuma’nın Fıkhu ‘Abdillâh b. Mes‘ûd fi’l-ibâdât 

adlı yüksek lisans çalışması9, Fazlülhak Nur Muhammed Bâz’ın Fıkhu ‘Abdillâh b. Mes‘ûd 

fi’l-muâmelât (dirâse mukârene) adıyla hazırladığı yüksek lisans tezi10, Münîre bint Avvâd el-

Muraytıb’ın Fıkhu ‘Abdillâh b. Mes‘ûd fi’n-nikâh, et-talâk, el-fesh, el-hul‘, er-rac‘a, el-

îlâ’(dirâse fıkhiyye mukârene) başlıklı yüksek lisans tezi11, Selam Muhammed Ali tarafından 

kaleme alınan Fıkhu ‘Abdillâh b. Mes‘ûd (r.a.) fi’l-cinâyât ve’l-hudûd (dirâse mukârene) adlı 

lisansüstü çalışma12, Abdurrahman b. Fehd b. Muhammed’e ait Fıkhu ‘Abdillâh b. Mes‘ûd 

mine’z-zıhâr ile’l-ikrâr: cem‘an ve dirâseten isimli yüksek lisans çalışması13, Muhammed 

Hâmid Muhammed Osman Salih’in Fıkhu ‘Abdillâh b. Mes‘ûd fî nizâmi’l-üsra (dirâse 

fıkhiyye mukârene) isimli doktora tezi14. 

Adını verdiğimiz eserler içerisinde İbn Mesud’un (r.a.) fıkhını bütüncül surette ele 

alıp araştırma konusu yapan çalışmalarla alakalı şu değerlendirmeleri yapabiliriz: Kal‘acî’nin 

Mevsû‘a’sı ansiklopedik bir eser olup müellif, muayyen bir kitaba münhasır olmamak üzere 

hadis, fıkıh, tefsir gibi alanlarda telif edilmiş eserlerde geçen İbn Mesud (r.a.) rivayetlerini 

toparlamaya gayret etmiş ve bunları uygun gördüğü konu başlıklarının altına dercetmiştir. 

Çalışmada konu başlıkları alfabetik olarak sıralanmıştır. Bahse konu eserde işbu rivayetlerin 

 
6 Harun Kızılboğa, Abdullah b. Mes‘ûd Rivayetlerinin Hanefî Fıkıh Düşüncesinin Oluşumuna Etkisi (Adana: 

Çukurova Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2019). 
7 Abdülḥakîm ʿAbdülġanî Muḥammed Kāsım, Fıḳhu’l-İmâm ʿAbdillâh b. Mesʿûd: min aṣḥâbi Rasûlillâh 

(Kahire: el-Ḥadîs̱e li’ṭ-Ṭıbâʿa, 1986). 
8 Ali Haydar Bölükbaş, İbadetler Bağlamında Abdullah b. Mes‘ûd’un Ebû Hanîfe’ye Etkisi (Rize: Recep Tayyip 

Erdoğan Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2014). 
9 Abdullâh b. Muḥammed b. ʿAbdirraḥmân el-Cumʿa, Fıḳhu ʿAbdillâh b. Mesʿûd fi’l-ʿibâdât (Riyad: Câmiatü’l-

İmâm Muhammed b. Suûd el-İslâmiyye, Yüksek Lisans Tezi, 1987). 
10 Fażlülḥaḳ Nûr Muḥammed Bâz, Fıḳhu ʿAbdillâh b. Mesʿûd fi’l-muʿâmelât (dirâse muḳārene) (Câmiatü 

Ümmi’l-Kurâ, Yüksek Lisans Tezi, 1417). 
11 Münîre bint ʿAvvâd el-Murayṭıb, Fıḳhu ʿAbdillâh b. Mesʿûd fi’n-nikâḥ, eṭ-ṭalâḳ, el-fesḫ, el-ḫulʿ, er-racʿa, el-

îlâʾ (dirâse fıḳhiyye muḳārene) (Câmiatü Ümmi’l-Kurâ, Yüksek Lisans Tezi, 1417). 
12 Selâm Muḥammed ʿAlî, Fıḳhu ʿAbdillâh b. Mesʿûd (r.a.) fi’l-cinâyât ve’l-ḥudûd (dirâse muḳārene) (Irak: 

Câmiatü Bağdâd, 2006). 
13 Abdurraḥmân b. Fehd b. Muḥammed, Fıḳhu ʿAbdillâh b. Mesʿûd mine’ẓ-ẓıhâr ile’l-iḳrâr: cemʿan ve dirâseten 

(Câmiatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd el-İslâmiyye, Yüksek Lisans Tezi, 1440). 
14 Muḥammed Ḥâmid Muḥammed Os̱mân Ṣâliḥ, Fıḳhu ʿAbdillâh b. Mesʿûd fî niẓâmi’l-üsra (dirâse fıḳhiyye 

muḳārene) (Omdurman: Câmiatü Ümdürmân el-İslâmiyye, Doktora Tezi, 2010). 



8 
 

herhangi bir fıkıh mezhebi üzerindeki etkisi araştırılmadığı gibi -ifade edildiği üzere- belirli 

bir eserde geçen İbn Mesud (r.a.) rivayetlerine odaklanılmış da değildir. Benzer bir durum 

Ayşe Elmalı’ya ait doktora tezinde de görülmektedir. Bu çalışmada da toparlanan İbn Mesud 

(r.a.) rivayetleri üzerinden bir tasnife gidilip genel manada İbn Mesud’un (r.a.) fıkhının 

tezahürleri anlaşılmaya ve anlatılmaya çaba sarf edilmiştir. Abdürrezzâk İskender’in tezinde 

yakın bir tavır göze çarpmaktadır. Nitekim o da İbn Mesud’un (r.a.) fıkhının umdelerini tespit 

etmeyi amaçlamış ve ayrıca belirlediği konu başlıklarına göre o meselede İbn Mesud’tan (r.a.) 

gelen rivayetleri serdedip bunlar üzerinden İbn Mesud’un (r.a.) kavli hakkında nihai bir karara 

varmaya çalışmıştır. Bu esnada mesele hakkındaki diğer sahabi kavillerine de temas ettiği 

görülmektedir. Lakin dile getirdiğimiz diğer iki çalışmadan farklı olarak bu çalışmada Kûfe 

fıkhının önde gelen isimlerinin İbn Mesud’un (r.a.) fıkhından ne şekilde etkilendiğine dair 

misaller de sunulmaktadır. Ne yazık ki Şakîk Musa Kâsım’ın doktora tezine ulaşma 

imkânımız olmadı. Bu tezle alakalı ancak isminden hareketle bir yorum yapabiliriz. Tezin 

ismine bakıldığında Abdullah b. Mesud’un (r.a.) fıkıh ilmi üzerindeki etkisinin araştırma 

konusu yapıldığı anlaşılmaktadır. Her ne kadar bu etkinin izhar edilmesinde Hanefî mezhebi 

üzerindeki tesirden bahsedilmesi beklenecek olsa da bunun muayyen bir eser merkezinde 

olmadığı ortadadır. Aslen zikrettiğimiz bu çalışmalarla tezimiz arasındaki en büyük ayrışma 

noktası, tezimizde Hanefî mezhebi üzerindeki etkinin hususen bir eser esas alınarak; buradaki 

rivayetler üzerinden gösterilmesinin amaçlanmış olmasıdır. 

Abdullah b. Mesud’un (r.a.) fıkhını bir alanla kısıtlamadan inceleyen yüksek lisans 

tezleri içerisinde tezimize en yakın bulduğumuz çalışma, Ahmed Muhammed Hasan Hasan’a 

ait es-Sahâbî ‘Abdullâh b. Mes‘ûd ve eseruhû fi’l-fıkhi’l-Hanefî (dirâse fıkhiyye) adlı tezdir. 

Bu çalışmada İbn Mesud (r.a.) rivayetlerinin Hanefî fıkhına tesiri, konulara göre tasnif 

edilerek ele alınmıştır. Özellikle fürû ile ilgili bahislerde belli başlı hadis kaynaklarında geçen 

İbn Mesud (r.a.) rivayetleri üzerinden bir anlatımın yapıldığı gözlemlenmektedir. Eser, bu 

cihetten tezimizden ayrılmaktadır. Harun Kızılboğa’nın yaptığı çalışma, yine hadis 

kaynaklarındaki rivayetlere istinaden neticelere varılan bir tezdir. İşbu tezde görebildiğimiz 

kadarıyla ilgili hadis rivayetlerinden seçmeler yapılmış olup söz gelimi önceki tezde ele 

alınan birçok nakil teze dahil edilmemiştir. Tezin diğerlerinden ayrılan yönü, Hanefîlerin 

görüşüne muvafık olmasına rağmen mezhep kaynaklarında referans gösterilmeyen İbn Mesud 

(r.a.) rivayetlerine ayrı bir parantez açmış olmasıdır. Abdülhakîm Abdülganî Muhammed 

Kâsım’ın eserine ulaşım sağlayamadık. Adından anlaşıldığı kadarıyla bu çalışmanın doğrudan 



9 
 

Hanefî fıkhına taalluk eden bir yönü bulunmamaktadır. İbn Mesud’un (r.a.) fıkhını mukayyed 

olarak inceleyen çalışmaların ise tezimizden farklılığı ortadadır. 

Akademik literatürdeki ilmî makaleler içerisinde tez konumuzla alakadar 

gördüğümüz üç makalenin isimleri ve yazarları şunlardır: Abdullah b. Mes’ûd’un Hanefî 

Mezhebinin Oluşumundaki Rolü: Bir Genel Kabulün Buhârî ve Müslim Rivâyetleri 

Çerçevesinde Gözden Geçirilmesi, Ahmet Yaman15; Abdullah İbni Mesud’un İslam Hukuku 

ve Hanefi Mezhebinin Teşekkül Sürecine Etkisi, Mehmet Öztürk16, Eseru’s-sahâbe ʿalâ fıkhi 

ehli’l-Kûfe ve sekâfetihâ: "ʿAbdullâh b. Mesʿûd ünmûzecen", Shawish Murad17. Bunlardan 

son ikisinde daha ziyade amel cihetinden müspet örnekler öne çekilerek Hanefîlerin bilinen 

birtakım hadis kaynaklarında yer alan İbn Mesud (r.a.) rivayetleri karşısındaki tavırlarına 

ilişkin numuneler sunulmaktadır. Yaman ise Buhârî ve Müslim’in Sahîh’lerindeki fıkhî 

rivayetler üzerinden çıkarımlarda bulunma yolunu seçmiştir. Onun tespitine göre belirtilen 

evsaftaki İbn Mesud (r.a.) rivayetlerinin sayısı 21 olup bu rivayetler zımnında 26 fıkhî 

hükmün varlığından söz edilebilir. Hanefîler bu hükümlerin 13’ünde İbn Mesud’a (r.a.) 

muvafakat etmemiştir.18 Lakin kendisinin de ifade ettiği üzere ele aldığı az sayıdaki rivayet, 

makalenin iddiasını kesin surette ortaya koymak için yeterli değildir.19 

 

 

 

 

 

 

 

 
15 Ahmet Yaman, “Abdullah b. Mes’ûd’un Hanefî Mezhebinin Oluşumundaki Rolü: Bir Genel Kabulün Buhârî 

ve Müslim Rivâyetleri Çerçevesinde Gözden Geçirilmesi”, Marife: Dini Araştırmalar Dergisi [Bilimsel 
Birikim] 4/2 (2004), 7-26. 

16 Mehmet Öztürk, “Abdullah İbni Mesud’un İslam Hukuku ve Hanefi Mezhebinin Teşekkül Sürecine Etkisi”, 
Turkish Studies 11/5 (2016), 447-460. 

17 Shawish Murad, “Es̱eru’ṣ-ṣaḥâbe ʿalâ fıḳhi ehli’l-Kûfe ve s̱eḳāfetihâ: ‘ʿAbdullâh b. Mesʿûd ünmûẕecen’”, 
Doğu Anadolu Sosyal Bilimlerde Eğilimler Dergisi 4/2 (2020), 49-66. 

18 Krş. Yaman, “Abdullah b. Mes’ûd’un Hanefî Mezhebinin Oluşumundaki Rolü”, 12-13. 
19 Bkz. Yaman, “Abdullah b. Mes’ûd’un Hanefî Mezhebinin Oluşumundaki Rolü”, 21. 



10 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BİRİNCİ BÖLÜM 

ABDULLAH B. MESUD’UN (R.A.) FIKHININ TEŞEKKÜLÜNE 

TESİR EDEN ANA ETKENLER VE SERAHSÎ’NİN MEBSÛT’U 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

 

 

1.1 Abdullah b. Mesud (r.a.)  

1.1.1 Abdullah b. Mesud’un (r.a.) Hayatı 

1.1.1.1 Abdullah b. Mesud’un (r.a.) ve Ailesinin Evsafına Kısa Bir Bakış 

Abdullah b. Mesud (r.a.), sahabenin büyüklerinden olup Kur’ân-ı Kerîm’de “es-

Sâbiḳūne’l-evvelûn” olarak ifade edilenler arasındadır.20 Bir rivayette aşere-i mübeşşere 

içerisinde sayılmıştır.21 Rasulüllah’ın (s.a.v.) Kur’ân kıraatinin kendisinden öğrenilmesini 

tavsiye ettiği dört kişiden birisidir.22 Mekke’de Rasulüllah’tan (s.a.v.) sonra Kur’ân-ı Kerîm’i 

ilk defa cehrî olarak okuyan kişi İbn Mesud’tur (r.a.).23 Habeşistan ve Medine’ye yapılan her 

iki hicrette de bulunmuş, Mescid-i aksâ ve Kabe-i muazzamaya [:kıbleteyne] yönelerek 

 
20 Ebû Saʿd ʿAbdülkerîm b. Muḥammed es-Semʿânî, el-Ensâb, thk. ʿAbdurraḥmân b. Yaḥyâ el-Muʿallimî vd. 

(Haydarâbâd: Matbaʿatü Meclisi Dâireti’l-Maʿârifi’l-Osmâniyye, 1982), 13/392; Ebü’l-Fażl Şihâbüddîn 
Aḥmed b. ʿAlî b. Muḥammed İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe fî temyîzi’ṣ-ṣaḥâbe, thk. ʿÂdil Aḥmed 
ʿAbdülmevcûd-ʿAlî Muḥammed Muʿavvaż (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1415), 4/199; “es-Sâbiḳūne’l-
evvelûn” ifadesi Tevbe sûresi 100. âyette geçmekte olup tefsirine dair farklı nakiller zikredilmiştir. Bu tefsirler 
arasında İslâm’la evvela müşerref olma, ilk hicret edenlerden olma, Bey’at-i rıdvân’da bulunma, Bedir 
gazvesine katılma, her iki kıbleye doğru namaz kılanlardan olma şeklinde farklı vecihler bulunmaktadır. 
Mesela bkz. Ebû Manṣûr Muḥammed b. Muḥammed el-Mâtürîdî, Teʾvîlâtü’l-Ḳurʾân, thk. Ahmed Vanlıoğlu 
vd. (İstanbul: Mizan Yayınevi, 2010), 6/99-100; Ebû ʿAbdillâh Faḫruddîn Muḥammed b. Ömer b. el-Ḥüseyn 
er-Râzî, Mefâtîḥu’l-ġayb (Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Türâs̱i’l-ʿArabî, 1420), 16/127; Ebü’l-Berekât Ḥâfıẓuddîn 
ʿAbdullâh b. Aḥmed en-Nesefî, Medârikü’t-tenzîl ve ḥaḳāʾiḳu’t-teʾvîl, thk. Yûsuf ʿAlî Büdeyvî (Beyrut: 
Dâru’l-Kelimi’ṭ-Ṭayyib, 1998), 1/705. İbn Mesud (r.a.), görebildiğimiz kadarıyla bu tevcihlerin her birinin 
neticesine muvafık düşen bir sahabidir. 

21 Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. ʿAbdillâh Ḥâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek ʿale’ṣ-Ṣaḥîḥayn, thk. Muṣṭafâ 
ʿAbdülkādir ʿAṭâ (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1990), 3/358; Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. ʿAbdillâh 
b. Muḥammed İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb fî maʿrifeti’l-aṣḥâb, thk. ʿAlî Muḥammed el-Bicâvî 
(Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1992), 3/988. 

22 Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. İsmâʿîl b. İbrâhîm el-Buḫârî, Ṣaḥîḥu’l-Buḫârî, thk. Muṣṭafâ Dîb el-Buġā 
(Dımaşk-Beyrut: Dâru İbn Kes̱îr-Dâru’l-Yemâme, 1993), "Fezâilü’s-sahâbe", 27; Ebü’l-Ḥüseyn Müslim b. el-
Ḥaccâc b. Müslim el-Ḳuşeyrî en-Nîsâbûrî Müslim, Ṣaḥîḥu’l-İmâm Müslim, thk. Muḥammed Züheyr en-Nâṣır 
(Cidde-Beyrut: Dâru’l-Minhâc-Dâru Ṭavḳi’n-Necât, 2013), "Fezâilü’s-sahâbe", 118; Ebû ʿAbdirraḥmân 
Aḥmed b. Şuʿayb en-Nesâî, es-Sünenü’l-kübrâ, thk. Ḥasen ʿAbdülmünʿim Şelebî (Beyrut: Müessesetü’r-
Risâle, 2001), “Menâkıb”, 37. Bu bağlamda isimleri zikredilen diğer üç sahabi, Ebû Huzeyfe’nin (r.a.) mevlâsı 
olarak bilinen Sâlim (r.a.), Übey b. Ka‘b (r.a.) ve Muâz b. Cebel’dir (r.a.). 

23 Ebû Muḥammed Cemâlüddîn ʿAbdülmelik b. Hişâm el-Ḥimyerî İbn Hişâm, es-Sîretü’n-Nebeviyye, thk. 
Muṣṭafâ es-Seḳḳā vd. (Mısır: Maṭbaatü Muṣṭafâ el-Bâbî el-Ḥalebî, 1955), 1/314; Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. 
Saʿd el-Hâşimî İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ (Beyrut: Dâru Ṣâdır, 1968), 3/151. 



12 
 

namaz kılmış, Bedir, Uhud, Hendek gazvelerine katılmış, Bey‘at-i rıdvân’a iştirak etmiş24, 

Hudeybiye antlaşmasına tanık olmuştur.25  

Abdullah b. Mesud (r.a.), oldukça esmer, zayıfça ve kısa boylu bir kimse olarak tarif 

edilmektedir.26 Hatta bir defasında Rasulüllah (s.a.v.) İbn Mesud’tan (r.a.) ağaca çıkıp bir şey 

getirmesini istemiş, bacaklarının inceliği sebebiyle orada bulunan ashaptan gülenler olunca O 

da (s.a.v.): “Neye gülüyorsunuz? Muhakkak ki kıyamet günü Abdullah [b. Mesud]’un [r.a.] 

ayağı mizanda Uhud’tan ağır basacaktır.” buyurmuştur.27 

Kaynaklarda Abdullah b. Mesud’un (r.a.) şeceresi şu şekilde nakledilmiştir: 

‘Abdullâh b. Mes‘ûd b. Ġāfil28 b. Ḥabîb b. Şemḫ b. Fâr b. Maḫzûm b. Ṣâhile b. Kâhil b. el-

Ḥâris ̱ b. Temîm29 b. Ṣa‘d b. Hüzeyl b. Müdrike30 b. İlyâs b. Muḍar.31 İbn Mesud’un (r.a.) 

nesebi Rasulüllah (s.a.v.) ile Müdrike b. İlyâs’ta birleşir.32 Nisbesi el-Hüzelî, künyesi Ebû 

 
24 Ebü’l-Ḥasen ʿİzzüddîn ʿAlî b. Muḥammed b. Muḥammed İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe fî maʿrifeti’ṣ-ṣaḥâbe, thk. 

Muḥammed İbrâhîm Bennâ vd. (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1989), 3/282; Ayrıca bkz. İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 
3/151; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/988; İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/199. 

25 İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/988. 
26 Bkz. İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/158; Ebû ʿAbdillâh Şemsüddîn Muḥammed b. Aḥmed eẕ-Ẕehebî, Siyeru 

aʿlâmi’n-nübelâʾ, thk. Şuʿayb el-Arnaʾût vd. (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1985), 1/462. 
27 Ebû ʿAbdillâh Aḥmed b. Muḥammed eş-Şeybânî Aḥmed b. Ḥanbel, Müsnedü’l-İmâm Aḥmed b. Ḥanbel, thk. 

Şuʿayb el-Arnaʾût vd. (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2001), 2/244; Ayrıca bkz. Ebü’l-Ḳāsım Müsnidü’d-dünyâ 
Süleymân b. Aḥmed eṭ-Ṭaberânî, el-Muʿcemü’l-kebîr, thk. Ḥamdî ʿAbdülmecîd es-Selefî (Kahire: Mektebetü 
İbn Teymiyye, ts.), 9/78; Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl es-Seraḫsî, el-Mebsûṭ 
(Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1989), 24/50. 

28 Bazı kaynaklarda bunun yerine ‘Âḳil ismi zikredilmektedir. Mesela bkz. Ebü’l-Ḥüseyn ʿAbdülbâḳī b. Ḳāniʿ 
el-Bağdâdî İbn Ḳāniʿ, Muʿcemü’ṣ-ṣaḥâbe, thk. Ṣalâḥ b. Sâlim el-Mıṣrâtî (Medine: Mektebetü’l-Ġurabâi’l-
Es̱eriyye, 1418), 2/62; Aḥmed b. ʿAbdillâh Ebû Nuaym el-İṣfahâni, Maʿrifetü’ṣ-ṣaḥâbe, thk. ʿÂdil b. Yûsuf el-
ʿAzzâzî (Riyad: Dâru’l-Vaṭan, ts.), 4/1765. 

29 İbn Hacer’in el-İsabe’sinde Temîm yerine Teym kelimesi geçmiş olup, şecere Hüzeyl’e kadar zikredilmiştir. 
Bununla birlikte yine İbn Hacer’e ait olan Tebsîru’l-müntebih isimli eserde ilgili kelime Temîm şeklinde 
verilmiştir. Bkz. İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/199; Ebü’l-Fażl Şihâbüddîn Aḥmed b. ʿAlî b. Muḥammed 
İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Tebṣîru’l-müntebih bi-taḥrîri’l-Müştebih, thk. Muḥammed ʿAlî en-Neccâr (Beyrut: el-
Mektebetü’l-ʿİlmiyye, ts.), 3/1064. 

30 Kelimenin “Müdrike” şeklinde okunacağına dair rivayet için bkz. Ebü’l-Münẕir Hişâm b. Muḥammed el-
Kelbî, Cemheretü’n-neseb, thk. Nâcî Ḥasen (Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, 1986), 20; Ebû Caʿfer Muḥammed b. 
Cerîr eṭ-Ṭaberî, Târîḫu’r-rusül ve’l-mülûk, thk. Muḥammed Ebü’l-Fażl İbrâhim (Kahire: Dâru’l-Maʿârif, ts.), 
2/267; Ebü’l-Ḥasen ʿİzzüddîn ʿAlî b. Muḥammed b. Muḥammed İbnü’l-Es̱îr, el-Lübâb fî tehẕîbi’l-Ensâb 
(Beyrut: Dâru Ṣâdır, ts.), 1/465; “Müdrike” kelimesi aslen lakap olup bu zâtın ismi ’Amr’dır. Bkz. Kelbî, 
Cemhere, 20; İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/150; Ṭaberî, Târîḫ, 2/267; Ebü’l-Ḥasen ʿİzzüddîn ʿAlî b. 
Muḥammed b. Muḥammed İbnü’l-Es̱îr, el-Kâmil fî’t-târîḫ, thk. Ömer ʿAbdüsselâm Tedmürî (Beyrut: Dâru’l-
Kitâbi’l-ʿArabî, 1997), 1/630; ’Müdrike’nin isminin ’Âmir olduğu şeklindeki rivayet için bkz. İbn Hişâm, es-
Sîretü’n-Nebeviyye, 1/2. 

31 İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/280; Fâr yerine Fe’r olacak şekilde İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/150. 
32 İbn Mesud’un (r.a.) nesebi yukarıda kaynaklarıyla birlikte verilmiştir. Rasulüllah’ın (s.a.v.) neseplerine ait 

malumat için bkz. İbn Hişâm, es-Sîretü’n-Nebeviyye, 1/2; İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 1/55; Ayrıca bkz. 
Nasuhi Ünal Karaarslan, “Hüzeyl (Benî Hüzeyl)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1999), 19/70. 



13 
 

‘Abdirraḥmân şeklindedir.33 Annesinin ismi Ümmü ‘Abd bint ‘Abdüvedd (r.a.) olup 

Rasulüllah’ın (s.a.v.) ve başkalarının İbn Mesud’tan (r.a.) İbn Ümmü ‘Abd şeklinde 

bahsettikleri bilinmektedir.34 Bu durumun, İbn Mesud’un (r.a.) babasının cahiliye döneminde 

ölmesi, buna karşılık annesinin sahabi olmasından ileri geldiği ifade edilmiştir.35 İbn 

Mesud’un (r.a.) annesi de babası gibi Hüzeyl kabilesinden olup ikisinin nesebi Ṣâhile’de 

birleşir.36 

İbn Mesud’un (r.a.) hanım(lar)ının kim(ler) olduğu hakkında kaynaklarda farklı 

değerlendirmeler bulunmaktadır.37 Fakat Zeyneb bint [Abdullah b.]38 Muâviye es-̱

S̱eḳafiyye’nin (r.a.)39 İbn Mesud’un (r.a.) hanımı olduğu kesindir.40 Zeyneb es-̱S̱ekafiyye 

(r.a.), Rasulüllah’tan (s.a.v.) hadis rivayetinde bulunmuş, aynı zamanda bey‘ate iştirak etmiş 

bir hanım sahabidir.41 Literatürde İbn Mesud’un (r.a.) hanımı olarak geçen ikinci bir isim 

Rayṭa bint ‘Abdullah b. Muâviye es-̱S̱eḳafiyye’dir (r.a.)42. Bu hanımın İbn Mesud’un (r.a.) 

ümmüveledi olduğu bilgisine de yer verilmektedir.43 Rayṭa’nın aslında İbn Mesud’un (r.a.) 

farklı bir hanımı olmayıp bunun Zeyneb isimli hanımının lakabı olduğu da söylenmiştir.44 

Abdullah b. Mesud’un (r.a.) erkek çocukları arasında Abdurrahman, Ebû ‘Ubeyde45, 

‘Utbe, Ebubekir, Ömer ve Muhammed bulunmaktadır.46 Bunlardan Abdurrahman ve Ebû 

 
33 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/150; Semʿânî, el-Ensâb, 13/392; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/280; İbn Ḥacer 

el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/199. 
34 İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 6/363. 
35 Ebü’l-Fażl Şihâbüddîn Aḥmed b. ʿAlî b. Muḥammed İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Fetḥu’l-bârî bi-şerḥi Ṣaḥîḥi’l-

Buḫârî, thk. Muḥammed Fuâd ʿAbdülbâḳī vd. (Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, ts.), 7/103. 
36 Bkz. İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/150; Ṭaberî, Târîḫ, 11/623; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/987. 
37 Konu etrafındaki farklı değerlendirmeler için bkz. Abdüssettâr eş-Şeyḫ, ʿAbdullâh b. Mesʿûd : ʿamîdü 

ḥameleti’l-Ḳur’ân ve kebîru fuḳahâi’l-İslâm : (31 K H - 32 H) (Dımaşk: Dâru’l-Ḳalem, 1982), 27-29. 
38 Bu kısım bazı kaynaklarda zikredilmemiştir. Ayrıca Muâviye yerine Ebû Muâviye nakli de bulunmaktadır. 

Mesela bkz. İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 6/134; İbn Hacer her üç nakle de yer verdikten sonra İbn Ferhûn’dan 
naklen Zeyneb’in (r.a.) babasının isminin Abdullah, künyesinin Ebû Muaviye olabileceği ihtimalini gündeme 
getirerek en azından üç naklin ikisinin arasını telif etme imkânını göstermiştir. Bkz. İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-
İṣâbe, 8/161. 

39 Hakkında daha fazla bilgi için bkz. Halit Özkan, “Zeyneb bint Muâviye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013). 

40 İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 4/1856; Abdüssettâr eş-Şeyḫ, ʿAbdullâh b. Mesʿûd, 26. 
41 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 8/290. 
42 İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 4/1848; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 6/121; İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-

İṣâbe, 8/148. 
43 Mesela bkz. İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 8/290; Ebû Nuaym el-İṣfahâni, Maʿrifetü’ṣ-ṣaḥâbe, 6/3330. 
44 İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 7/122; Abdüssettâr eş-Şeyḫ, ʿAbdullâh b. Mesʿûd, 28; Tahâvî, merfu bir hadiste 

geçen Rayta bint Abdullah isimli ravi hakkında konuşurken “Rasulüllah (s.a.v.) zamanında İbn Mesud’un (r.a.) 
Zeyneb isimli hanımından başka bir hanımının olduğunu bilmiyoruz” diyerek hadisteki Rayta isimli hanımın 
Zeyneb (r.a.) olduğunu kesin bir dille ifade eder. Bkz. Ebû Caʿfer Aḥmed b. Muḥammed eṭ-Ṭaḥâvî, Şerḥu 
Meʿâni’l-âs̱âr, thk. Muḥammed Zührî en-Neccâr-Muḥammed Seyyid Câdü’l-ḥaḳḳ (Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, 
1994), 2/23. 

45 İsmi ’Âmir’dir. Bkz. Ebü’l-Ḥaccâc Cemâlüddîn Yûsuf b. ʿAbdirraḥmân el-Mizzî, Tehẕîbü’l-Kemâl fî esmâʾi’r-
ricâl, thk. Beşşâr ʿAvvâd Maʿrûf (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1992), 34/59; Zehebî daima künyenin 



14 
 

‘Ubeyde (r.a.), sika kabul edilen hadis ravileridir.47 Kaynaklar incelendiğinde kızlarından 

ikisinin ismine ulaşılmaktadır. Bunlar Sâre48 ve Ümeyme’dir (r.a.).49 Sâre (r.a.), hadis rivayet 

etmiştir.50 

Zikri geçenler haricinde İbn Mesud’un (r.a.) neslinden yine pek çok hadis ravisinin 

geldiği görülmektedir. Söz gelimi evlatlarından Abdurrahman’ın Kâsım ve Ma‘n isimli 

oğulları, Ebû ‘Ubeyde’nin Abdülmelik isimli oğlu, Utbe’nin Abdullah isimli oğlu hadis 

rivayet etmiş zevâttandır.51 Soyundan gelenler içerisinde kadılık yapanlar da bulunmaktadır. 

 
kullanıldığını söylemiştir. Bkz. Ẕehebî, Siyer, 4/363; İbn Hacer ise Ebu ’Ubeyde’nin künyesiyle meşhur 
olduğunu söyledikten sonra daha da meşhur olan görüşün künye haricinde bir isminin bulunmadığı şeklindeki 
görüş olduğunu ifade etmiştir. Bkz. Ebü’l-Fażl Şihâbüddîn Aḥmed b. ʿAlî b. Muḥammed İbn Ḥacer el-
ʿAsḳalânî, Taḳrîbü’t-Tehẕîb, thk. Muḥammed ʿAvvâme (Suriye: Dâru’r-Reşîd, 1986), 656. 

46 Muḥammed b. ʿAbdillâh b. ʿAbdilʿazîz el-Ammâr, “Cüz’ün fîhi’l-kelâm ʿalâ evlâdi ʿAbdillâh b. Mesʿûd ve 
evlâdi eḫîhi ʿUtbe b. Mesʿûd (raḍıyallâhu ʿanhümâ) min kelâmi’l-Ḥâfıẓ Ebî Mûsâ Muḥammed b. Ebî Bekr 
Ömer b. Ebî ʿÎsâ el-Medînî el-İṣbahânî (raḥimehullâh)”, Mecelletü’l-Ulûmi’ş-Şerʿiyye 1/63 (Rebiulahir 1443 
2021), 132-133; Her ne kadar Ebû Musa Muhammed b. Ebû Bekr el-Medînî el-İsfahânî (v. 581/1185) İbn 
Mesud’a (r.a.) mezkûr isnadı yapsa da literatürde İbn Mesud’a (r.a.) yaygınlıkla üç erkek evlad isnad edildiği 
görülmektedir. Bunlar Abdurrahman, Ebû Ubeyde ve Utbe’dir. Mesela bkz. Ebû ʿAbdillâh Aḥmed b. 
Muḥammed eş-Şeybânî Aḥmed b. Ḥanbel, el-ʿİlel ve maʿrifetü’r-ricâl, thk. Vaṣiyyullâh b. Muḥammed ʿAbbâs 
(Riyad: Dâru’l-Ḫânî, 2001), 1/134; Ebû Muḥammed ʿAbdullâh b. Müslim ed-Dîneverî İbn Ḳuteybe, el-
Maʿârif, thk. S̱ervet ʿUkkâşe (Kahire: el-Hey’etü’l-Mıṣriyyetü’l-ʿÂmme li’l-Kitâb, 1992), 1/249; Ebû Naṣr el-
Muṭahhar b. Ṭâhir el-Maḳdisî, Kitâbü’l-Bedʾ ve’t-târîḫ, thk. Clément Huart (Bağdat: Mektebetü’l-Müs̱ennâ, 
ts.), 5/97. 

47 Bkz. Süleymân b. el-Eşʿas̱ b. İsḥâḳ Ebû Dâvûd es-Sicistânî, Tesmiyetü’l-iḫve ellezîne ruviye ʿanhümü’l-ḥadîs̱ 
(er-Ruvât mine’l-iḫve ve’l-eḫavât içerisinde) (Riyad: Dâru’r-Râye, 1988), 229; Ebû Ḥâtim Muḥammed b. 
Ḥibbân el-Büstî İbn Ḥibbân, es̱-S̱iḳāt (Haydarâbâd: Matbaʿatü Meclisi Dâireti’l-Maʿârifi’l-Osmâniyye, 1983), 
5/76, 5/561; Mizzî, Tehẕîbü’l-Kemâl, 17/239, 34/59; Ebü’l-Fażl Şihâbüddîn Aḥmed b. ʿAlî b. Muḥammed İbn 
Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Tehẕîbü’t-Tehẕîb (Haydarâbâd: Matbaʿatü Meclisi Dâireti’l-Maʿârifi’n-Nizâmiyye, 1327), 
6/215, 5/75; Oğlu Abdurrahman’ın babasından yaptığı rivayetlerle alakalı bir çalışma mevcuttur. Bkz. Ġālib b. 
Muḥammed Ebü’l-Ḳāsım el-Ḥâmidî, Merviyyâtü ʿAbdirraḥmân b. ʿAbdillâh b. Mesʿûd ʿan ebîhi fî kütübi’s-
sünne: cemʿan ve dirâseten (Câmiatü Ümmi’l-Kurâ, 2009); Diğer oğlu Ebû Ubeyde’nin babasından yaptığı 
rivayetlerle alakalı bir tez çalışması yapılmıştır. Bkz. ʿAbdullâh b. Muḥammed ʿAbdirraḥîm b. Ḥüseyn el-
Buḫârî, Merviyyâtü Ebî ʿUbeyde b. ʿAbdillâh b. Mesʿûd ʿan ebîhi cemʿan ve dirâseten ve taḫrîcen ve taʿlîḳan 
(Mekke: Câmiatü Ümmi’l-Kurâ, Yüksek Lisans Tezi, 1999); Aynı konuyla alakalı makale için bkz. Saʿîd 
Semmâḥa Muḥammed Ivaż, “Rivâyetü Ebî ʿUbeyde b. ʿAbdillâh b. Mesʿûd ʿan ebîhi beyne’l-ḳabûli ve’r-red”, 
Ḥavliyyetü Külliyyeti’d-Dirâsâti’l-İslâmiyye ve’l-ʿArabiyye li’l-Benât bi’z-Zeḳāzîḳ 1/6 (2016), 134-184; Ebû 
Ubeyde b. Abdullah b. Mesud’un fıkhî görüşleriyle alakalı da bir makale çalışması bulunmaktadır. Bkz. 
ʿUbeyde ʿÂmir Tevfîḳ ed-Düleymî, “Ârâü Ebî ʿUbeyde b. ʿAbdillâh b. Mesʿûd el-fıḳhiyye (dirâse fıḳhiyye 
muḳārene)”, Mecelletü’l-Câmiʿati’l-ʿIrâkıyye 23/1 (2009), 325-364. 

48 Mesela bkz. Ebû Muḥammed Abdurraḥmân b. Muḥammed b. İdrîs er-Râzî İbn Ebû Ḥâtim, el-Cerḥ ve’t-taʿdîl 
(Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Türâs̱i’l-ʿArabî, ts.), 7/241; Ẕehebî, Siyer, 1/480. 

49 Bkz. İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 5/242; Ebû Muḥammed ʿAlî b. Aḥmed el-Endelüsî İbn Ḥazm, Cemheretü 
ensâbi’l-ʿArab, thk. ʿAbdüsselâm Muḥammed Hârûn (Mısır: Dâru’l-Maʿârif, 1962), 170; Mizzî, Tehẕîbü’l-
Kemâl, 19/338; Ümeyme’nin nesebi kaynaklarda şu şekilde geçmektedir: Ümeyme bint ‘Abdullâh b. Mes‘ûd 
b. el-Ḥâris b. Ṣubḥ b. Maḫzûm b. Ṣâhile b. Kâhil b. el-Ḥâris b. Temîm b. Ṣa‘d b. Hüzeyl. Abdullah b. 
Mesud’un (r.a.) yukarıda zikrettiğimiz nesebi ile karşılaştırıldığında farklılıklar göze çarpmaktadır. Bununla 
birlikte bir iki kelimenin değişiklik göstermesi ve arada birkaç kişinin isminin atlanması dışında büyük oranda 
benzerlik taşıdığı da görülmektedir. Mezkûr farklılık, isim benzerliği ihtimalini akla getirse de İbn Hazm’ın 
Cemhere’sine bakıldığında bu şüphenin yersiz olduğu görülür. Zira İbn Hazm, Ümeyme’nin İbn Mesud’un 
(r.a.) kızı olduğunu tasrih etmiştir. Bkz. İbn Ḥazm, Cemhere, 170. 

50 Bkz. Ṭaberânî, el-Muʿcemü’l-kebîr, 9/78. 
51 Ebü’l-Ḥasen ʿAlî b. ʿAbdillâh b. Caʿfer Ali b. Medînî, Tesmiyetü men ruviye ʿanhu min evlâdi’l-ʿaşera, thk. 

ʿAlî Muḥammed Cemmâz (Kuveyt: Dâru’l-Ḳalem, 1982), 89. 



15 
 

Bunlar arasında Kûfe kadılığı yapan, torunu Kâsım b. Abdurrahman52, Kâsım b. 

Abdurrahman’ın yeğeni, Ma‘n b. Abdurrahman’ın oğlu olup yine Kûfe’de kadılık yapan 

Kâsım b. Ma‘n53 sayılabilir. Abdullah b. Mesud’un (r.a.) ‘Utbe54 ve ‘Umeys isminde iki erkek 

kardeşi vardır.55 İbn Mesud’un (r.a.) yeğeni Abdullah b. ‘Utbe (r.a.) (v. 74/693) hadis 

rivayetinde de bulunmuş fakih bir sahabidir.56 Abdullah b. ‘Utbe’nin (r.a.) oğlu Ubeydullah 

(v. 98/716) ise “fukahâ-yı seb‘a” olarak bilinen Medine’deki meşhur yedi tâbiin fakihinden 

biridir.57 Görüldüğü üzere Abdullah b. Mesud’un (r.a.) kendisi büyük bir sahabi ve fakih 

olmasının yanı sıra ailesi, nesli ve akrabaları içerisinde de pek çok fakih ve muhaddis 

bulunmaktadır. 

1.1.1.2 Müslüman Olmadan Önceki Hayatı ve İslâm’la Müşerref Olması  

Abdullah b. Mesud’un (r.a.) Müslüman olmadan önceki hayatıyla alakalı fazla 

malumat yoktur.58 Babası Mesud b. Gâfil’in cahiliye döneminde, Abdullah b. el-Hâris b. 

Zühre’nin halîfi (yeminli, muâhid) olduğu bilinmektedir.59 Bu itibarla kendisi Benî Zühre’nin 

halîfi olarak tanınmıştır.60 Abdullah b. Mesud’un (r.a.) Müslüman olmadan önce Ukbe b. Ebû 

 
52 Ebû Bekr Muḥammed b. Ḫalef el-Bağdâdî Vekîʿ, Aḫbâru’l-ḳuḍât, thk. ʿAbdülʿazîz Muṣṭafâ el-Merâġī 

(Kahire: el-Mektebetü’t-Ticâriyyetü’l-Kübrâ, 1369), 3/6. Bu zâtın kadılık vazifesi karşılığında terettüp ettirilip 
rızk ismiyle maruf olan bedeli almadığı bilinmektedir. 

53 Ebü’l-Ḳāsım ʿAlî b. el-Ḥasen İbn ʿAsâkir, Târîḫu medîneti Dımaşḳ, thk. Muḥibbüddîn Ebû Saʿîd Ömer b. 
Ġarâme el-ʿAmrî (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2001), 49/97; Ebû Muḥammed Muḥyiddîn ʿAbdülḳādir b. Muḥammed 
el-Ḳureşî, el-Cevâhiru’l-muḍıyye fî ṭabaḳāti’l-Ḥanefiyye (Cîze: Hicr li’ṭ-Ṭıbâʿa ve’n-Neşr, 1993), 2/708. 

54 ’Utbe b. Mesud (r.a.), Mekke’deki ilk Müslümanlar arasında yer alır. Habeşistan’a yapılan ikinci hicrete ve 
Uhud gazvesine iştirak etmiştir. Hz. Ömer’in (r.a.) hilafeti esnasında Medine’de vefat etmiş olup cenaze 
namazını Hz. Ömer (r.a.) kıldırmıştır. Bkz. İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 4/126; Abdüssettâr eş-Şeyḫ, 
ʿAbdullâh b. Mesʿûd, 25. 

55 İbn Ḥazm, Cemhere, 197; Maḥmûd Muḥammed Seyyid ʿAlî Ḫalef, “Üsratü ʿAbdillâh b. Mesʿûd raḍıyallâhu 
ʿanh ve es̱eruhüm fi’l-ḥayâti’l-ʿilmiyye münẕü fecri’l-İslâm ḥattâ nihâyeti’l-ḳarni’r-râbiʿ el-hicrî”, ed-Dâre: 
Dâretü’l-melik ʿAbdilʿazîz es-Suʿûdiyye 45/4 (Ekim 2019), 13. 

56 Abdullah b. Utbe (r.a.) hakkında daha fazla bilgi için bkz. Vecdi Akyüz, “Abdullah b. Utbe”, Türkiye Diyanet 
Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1988), 1/139. 

57 Ubeydullah b. Abdullah hakkında daha fazla malumat için bkz. Abdullah Kahraman, “Ubeydullah b. 
Abdullah”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 42/18; Ayrıca bkz. 
Cengiz Kallek, “Fukahâ-yi Seb‘a”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
1996), 13/214. 

58 Hüseyin Küçükkalay, Abdullah İbn Mes‘ûd ve Tefsir İlmindeki Yeri (Konya: Denizkuşları Matbaası, 1971), 5; 
İsmail Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes‘ûd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1988), 1/114. 

59 İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/987; Küçükkalay, Abdullah İbn Mes‘ûd ve Tefsir İlmindeki Yeri, 6; 
Bazı kaynaklarda Mesud b. Gâfil’in halîfi olduğu kişinin adı Abdullah olarak verilmemiştir. Takip ettiğimiz 
nüshalar itibarıyla mesela İbn Sa’d’ın et-Tabakât’ında ve İbnü’l-Esîr’in Üsdü’l-ğâbe’sinde bunun yerine yalnız 
’Abd denilmiş; İbn Hacer’in el-İsâbe’sinde ise bu kimsenin ismi, babası olarak nakledilen şahsın ismiyle 
birleştirilerek ’Abdü’l-hâris şeklinde zikredilmiştir. İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/150; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-
ġābe, 3/280; İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/199; Hilf uygulaması hakkında bilgi için bkz. Nadir 
Özkuyumcu, “Hilf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1998). 

60 Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes‘ûd”, 1/114; Ayrıca bkz. İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/987; İbnü’l-
Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/280; İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/199. 



16 
 

Muayt’ın koyunlarını güttüğü bilinen hususlardandır.61 Hatta Ebû Cehil’in bu durumunu alay 

konusu edinerek ona “koyun çobanı” şeklinde hitap ettiği kaynaklarda geçmektedir.62 

Çobanlık yaptığı sırada büyükçe bir çocuk olduğunu bizzat kendisi ifade etmektedir.63 

Nitekim Müslüman olmasına sebep olan hadisenin anlatıldığı rivayetlerden birisinde İbn 

Mesud (r.a.) olayı anlatırken   معیط (غلاما)  كنت أبي  بن  لعقبة  غنما  أرعى  یافعا   ifadesini 

kullanmıştır. Mezkûr rivayete göre, İslâm’la şereflenmesi ile sonuçlanan olay, ana hatlarıyla 

şu şekilde yaşanmıştır: Rasulüllah (s.a.v.) ile Ebubekir (r.a.), müşriklerden uzaklaşmak için 

tenhaya doğru yürüdükleri bir anda İbn Mesud’un (r.a.) yanına gelmişler ve içmeleri için 

verebilecek sütü olup olmadığını sormuşlar; o da sütünün bulunduğunu fakat kendisinin 

emanetçi olduğunu söylemiş, bunun üzerine Rasulüllah (s.a.v.) elinde koça gelmemiş bir 

koyun bulunup bulunmadığını öğrenmek istemiştir. Müspet cevap veren İbn Mesud (r.a.) 

koyunu getirmiş, Rasulüllah da (s.a.v.) hayvanın göğsüne dokunup dua etmiştir. Allah’tan bir 

mucize olarak hayvanın göğsünden gelen sütü içtikten sonra hayvanın göğsüne “büzül” demiş 

ve dediği gibi de olmuştur. Olayın akabinde İbn Mesud (r.a.) Rasulüllah’tan (s.a.v.) söylediği 

sözleri (yahut Kur’ân’ı64) kendisine öğretmesini istemiş; O da (s.a.v.) “Allah sana merhamet 

etsin” dedikten sonra; ّمعلم (غلیم)  غلام   Sen (Allah tarafından) öğretilmeye :] إنك 

muvaffak/müheyyâ kılınmış bir çocuksun] buyurmuştur.64F

65 

Görüldüğü kadarıyla İbn Mesud’un (r.a.) İslâm’la şereflenen altıncı kişi olduğu nakli 

literatürde daha fazla yer bulmuştur.66 Onun on iki kişiden sonra Müslüman olduğu şeklinde 

 
61 Aḥmed b. Ḥanbel, Müsned, 7/416; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/987; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 

3/281. 
62 Bkz. Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. Ömer el-Eslemî el-Vâḳıdî, el-Meġāzî, thk. Marsden Jones (Beyrut: Dâru’l-

Aʿlemî, 1989), 1/90; İbn Hişâm, es-Sîretü’n-Nebeviyye, 1/636; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/48. 
63 Ebû Dâvûd Süleymân b. Dâvûd eṭ-Ṭayâlisî, Müsnedü Ebî Dâvûd et-Ṭayâlisî, thk. Muḥammed b. ʿAbdilmuḥsin 

et-Türkî (Cîze: Hicr li’ṭ-Ṭıbâʿa ve’n-Neşr, 1999), 1/276; İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/150; İbnü’l-Es̱îr, 
Üsdü’l-ġābe, 3/281; Söz konusu rivayetlerde yer alan ifade غلاما یافعا olup bu ifadenin büluğa eren yahut büluğa 
ermesi yaklaşan oğlan manasında olduğu kaynaklarda geçmektedir. Mesela bkz. Ebü’l-Fażl ʿİyâż b. Mûsâ el-
Yaḥṣubî Ḳāḍî ʿİyâż, İkmâlü’l-Muʿlim bi-fevâʾidi Müslim, thk. Yaḥyâ İsmâʿîl (Manṣûra: Dâru’l-Vefâ, 1998), 
1/139; Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Şeref en-Nevevî, el-Minhâc şerḥu Ṣaḥîḥi Müslim b. el-Ḥaccâc (Beyrut: Dâru 
İḥyâi’t-Türâs̱i’l-ʿArabî, 1392), 1/100. 

64 Mesela bkz. İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/281; Bazı rivayetlerde ilgili kısım, meâlen, “bu güzel söz” ifadesiyle 
aktarıldıktan sonra İbn Mesud’un (r.a.) bununla Kur’ân’ı kastettiği tasrih edilmiştir. Bkz. Aḥmed b. ʿAbdillâh 
Ebû Nuaym el-İṣfahâni, Delâilü’n-nübüvve, thk. Muḥammed Revvâs Ḳalʿacî-ʿAbdülber ʿAbbâs (Beyrut: 
Dâru’n-Nefâis, 1986), 329; Ebû Bekr Aḥmed b. el-Ḥüseyn b. ʿAlî el-Beyhaḳī, Delâilü’n-nübüvve ve maʿrifetü 
aḥvâli ṣâḥibi’ş-şerîʿa, thk. ʿAbdü’lmuʿṭî Ḳalʿacî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1988), 2/171. 

65 Bkz. İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/150-151; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/281; Ẕehebî, Siyer, 1/465; 
Küçükkalay, Abdullah İbn Mes‘ûd ve Tefsir İlmindeki Yeri, 7-9; Ayrıca bkz. Aḥmed b. Ḥanbel, Müsned, 6/82. 

66 Mesela bkz. İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/281; Ẕehebî, Siyer, 1/464; İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/199, 
200; Ayrıca bkz. Ebû Bekr ʿAbdullâh b. Muḥammed İbn Ebû Şeybe, el-Kitâbü’l-muṣannef fi’l-eḥâdîs̱ ve’l-
âs̱âr, thk. Kemâl Yûsuf el-Ḥût (Beyrut: Dâru’t-Tâc, 1989), 6/384. 



17 
 

de bir rivayet mevcuttur.67 Kaynaklarda Abdullah b. Mesud’un (r.a.) Müslüman oluşunun 

Saîd b. Zeyd (r.a.)68 (v. 51/671 [?]) ile hanımı Fâtıma bint el-Hattâb’ın (r.a.)69 Müslüman 

oldukları bir zamanda vuku bulduğu ve bu olayın Hz. Ömer’in (r.a.) (v. 23/644) İslâm’ı 

kabulünden bir miktar öncesine tekabül ettiği şeklinde bir rivayet bulunmaktadır.70 Bu 

rivayetin önceki rivayetlerle çelişen bir tarafı bulunmamaktadır.71 Diğer bir rivayet, Abdullah 

b. Mesud’un (r.a.) Rasulüllah’ın (s.a.v.) Dâru’l-Erkam’a girişinden önce Müslüman olduğu 

şeklindedir.72 Bu rivayetin de yukarıdaki rivayetlere muhalif olduğunu söylemek isabetli 

olmayacaktır.73 Zira Erkam b. Ebu’l-Erkam’ın (r.a.) (v. 55/675) yedi veya on ikinci 

Müslüman olduğu yahut on kişi Müslüman olduktan sonra İslâm’ı seçtiği rivayet 

edilmektedir.74 Müslüman olmadan önce evini Allah Rasulü’ne (s.a.v.) açması ise pek 

muhtemel gözükmemektedir. 

1.1.1.3 Rasulüllah (s.a.v.) ile Aralarındaki Münasebet 

Abdullah b. Mesud (r.a.), Müslüman olmasından itibaren Rasulüllah’a (s.a.v.) 

devamlı mülazemet etmiş75 ve O’nun pabuçlarını taşıyıp giydiren kimse olmakla tavsif 

 
67 Bu rivayeti Zehebî İbn İshak’tan naklen aktarmaktadır. Bkz. Ẕehebî, Siyer, 1/464; Abdüssettâr eş-Şeyḫ, 

ʿAbdullâh b. Mesʿûd, 43. 
68 Aşere-i mübeşşereden olup ilk Müslümanlardandır. Aynı zamanda Hz. Ömer’in (r.a.) amca oğlu, eniştesi ve 

bacanağıdır. Bkz. İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 2/614, 615; Daha detaylı bilgi için bkz. Mehmet 
Efendioğlu, “Saîd b. Zeyd”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008). 

69 Hz. Ömer’in (r.a.) kız kardeşi olup ilk Müslümanlardandır. Hz. Ömer’in (r.a.) Müslüman olmasına vesile 
olmuştur. Bkz. İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 4/1892, 2/615; Hakkında daha fazla malumat için bkz. 
Hüseyin Algül, “Fâtıma bint Hattâb”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
1995). 

70 Mesela bkz. İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/987; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/281; Elmalı, Abdullah b. 
Mes‘ûd ve Hukukî Kişiliği, 18. 

71 Zira bu sahabilerin tamamı ilk Müslümanlardandır ve rivayetteki حین kelimesi yalnız kısa bir zaman dilimini 
ifade etmeyip geniş bir zaman diliminin kastedilmesine elverişli olduğuna binaen ihtiyaç duyulan esnekliği 
sağlar. Nitekim bahsi geçen rivayetlerin kaynaklarda peşi sıra zikredildikleri ve birbirlerine alternatif olarak 
sunulmadıkları görülmektedir. Mesela bkz. İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/987; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-
ġābe, 3/281. 

72 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/151; Ẕehebî, Siyer, 1/464; Küçükkalay, Abdullah İbn Mes‘ûd ve Tefsir 
İlmindeki Yeri, 9. 

73 Devamında verdiğimiz gerekçeye istinaden, Küçükkalay’ın süt mucizesi ve Daru’l-Erkam rivayetlerini itibara 
alarak İbn Mesud’un (r.a.) Müslüman olduğu vakitle alakalı iki farklı isnad olduğu şeklindeki 
değerlendirmesini tercih etmemekteyiz. İlgili değerlendirme için bkz. Küçükkalay, Abdullah İbn Mes‘ûd ve 
Tefsir İlmindeki Yeri, 9. 

74 Mesela bkz. İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 1/74; Abdullah b. Mesud’un (r.a.) altıncı Müslüman olduğu şeklindeki 
meşhur rivayetin esas alınması halinde arada münâfâtın bulunmadığı aşikârdır. On iki kişiden sonra Müslüman 
olduğu şeklindeki rivayet hakkında ise şu minvalde bir değerlendirme yapmak mümkün olabilir: Erkam’ın 
(r.a.) yedinci Müslüman olduğu şeklindeki rivayet kabul edilse bile evini Rasulüllah’ın (s.a.v.) hizmetine 
sunması derhal vuku bulmamış olabilir. Bu aralıkta İbn Mesud’un (r.a.) İslâm’ı kabul ettiği düşünülebilir. 
Yahut söz konusu sahabilerden en az birisi diğer Müslüman olan kimselerden haberdar olmamış ve netice 
olarak kendi bilgisinden hareketle Müslümanların kaçıncısı olduğu hakkında zannını ifade etmiş olabilir. 
Nitekim sahabe arasında İslâm’ı kabuldeki sıralamasına dair muhtelif rivayetler bulunan çok kimse vardır. İbn 
ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 1/131. 

75 İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/199. 



18 
 

edilmiştir.76 Ashâb-ı Kirâm’dan (r.a.) bazı zevât, Rasulüllah’ın (s.a.v.) evine sık sık girip 

çıktıkları için Abdullah b. Mesud (r.a.) ve annesini ev ahalisinden zannettiklerini ifade 

etmişlerdir.77 Abdullah b. Mesud’un (r.a.) kendisi önde olacak şekilde Rasulüllah (s.a.v.) ile 

beraberce yürüdüğü, O (s.a.v.) yıkanırken örtüsünü tuttuğu, uyuduğunda uyandırdığı, 

rivayetlerde anlatılan hususiyetlerindendir.78 Ashaptan Huzeyfe (r.a.) (v. 36/656), onun 

sahabe içerisinde suret ve siretindeki güzelliği79 itibarıyla Rasulüllah’a (s.a.v.) en çok 

benzeyen kimse olduğunu söylemiştir.80 

İbn Mesud (r.a.), Ashâb-ı Suffe’den81 olup82 Suffe’nin ilk sakinlerindendir.83 

Rasulüllah’ın (s.a.v.) mübarek ağızlarından yetmiş sûre öğrendiğini bizzat kendisi ifade 

etmektedir.84 Rasulüllah (s.a.v.), onun için “Kim Kur’ân’ı indiği gibi taptaze okumak isterse 

İbn Ümmü ‘Abd’in kıraatı üzere okusun” ifadelerini kullanmıştır.85 İbn Mesud’un (r.a.) 

Rasulüllah (s.a.v.) nezdindeki konumunu bir derece idrak edebilmek adına şu hadis-i şerifler 

manidardır: “İstişare etmeden birisini idareci tayin edecek86 olsaydım, İbn Ümmü ‘Abd’i 

[:İbn Mesud’u (r.a.)] tayin ederdim.”87 “İbn Ümmü ‘Abd’in tavsiyelerini88 katiyyetle tutun”89 

 
76 Bkz. İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/988; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/282; İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-

İṣâbe, 4/199. 
77 Ẕehebî, Siyer, 1/468; Ayrıca bkz. İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/283; İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/200. 
78 İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/988; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/282. 
79 Bkz. Ebû Muḥammed Maḥmûd b. Aḥmed Bedruddîn el-ʿAynî, ʿUmdetü’l-ḳārî şerḥu Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî (Beyrut: 

Dâru İḥyâi’t-Türâs̱i’l-ʿArabî, ts.), 16/247. 
80 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/154; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/992; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 

3/284; Ẕehebî, Siyer, 1/470; Ebü’l-Fidâʾ ʿİmâdüddîn İsmâʿîl b. Şihâbiddîn Ömer el-Ḳuraşî İbn Kes̱îr, el-Bidâye 
ve’n-nihâye, thk. ʿAlî Şîrî (Dâru İḥyâi’t-Türâs̱i’l-ʿArabî, 1988), 7/183; İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/200. 

81 Suffe ve Ashâb-ı Suffe hakkında malumat için bkz. Mustafa Baktır, “Suffe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009). 

82 Aḥmed b. ʿAbdillâh Ebû Nuaym el-İṣfahâni, Ḥilyetü’l-evliyâʾ ve ṭabaḳātü’l-aṣfiyâʾ (Kahire: Matbaʿatü’s-
Saʿâde, 1979), 1/375. 

83 Mehmet Efendioğlu, “Hz. Peygamber ve Ashâb-ı Suffe”, Günümüze Yansımalarıyla Hz. Peygamber’in 
Muasırlarıyla Münasebetleri -I -Yardımlaşma ve Dayanışma Açısından Hz. Peygamber ve Ashâbı- (İstanbul, 
2018), 200. 

84 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/151; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/993; Ẕehebî, Siyer, 1/472; İbn 
Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/200. 

85 Ẕehebî, Siyer, 1/475; Ayrıca bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/124; İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/200. 
86 Bu hadis tevil edilmiş olup ilgili kısım ya Rasulüllah’ın (s.a.v.) hayatıyla sınırlı olmak üzere bir tayinin söz 

konusu olması yahut ordunun başına kumandan atama nevinden bir atama yapılması şeklinde anlaşılmıştır. 
Bkz. Muẓhiruddîn el-Ḥüseyn b. Maḥmûd ez-Zeydânî el-Muẓhirî, el-Mefâtîḥ fî şerḥi’l-Meṣâbîḥ, thk. Nûrüddîn 
Ṭâlib vd. (Dımaşk-Beyrut: Dâru’n-Nevâdir, 2012), 6/352; Ebü’l-Ḥasen Nûrüddîn ʿAlî b. Sulṭân Muḥammed 
Ali el-Ḳārî, Mirḳātü’l-mefâtîḥ şerḥu Mişkâti’l-Meṣâbîḥ (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2002), 9/4017. 

87 İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/989; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/284; Ẕehebî, Siyer, 1/477; İbn Ḥacer 
el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/200. 

88 Bkz. Muẓhirî, el-Mefâtîḥ, 6/352; ʿİzzüddîn ʿAbdüllaṭîf b. ʿAbdilʿazîz b. Melek (Firişte) İbn Melek, Şerḥu 
Meṣâbîḥi’s-sünne, thk. Nûrüddîn Ṭâlib vd. (Kuveyt: İdâretü’s̱-S̱eḳāfeti’l-İslâmiyye, 2012), 6/506. 

89 İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/989; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/283; İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 
4/200. 



19 
 

“İbn Mesud’un [r.a.] size haber verdiği şeyleri tasdik edin”90 “İbn Ümmü ‘Abd’in [r.a.] 

ümmetim için razı olduğu şeylere razı oldum.”91 

Abdullah b. Mesud’un (r.a.), daha önce ifade edildiği üzere, Rasulüllah’ın (s.a.v.) 

hayatında vuku bulan Bedir, Uhud, Hendek’in de içinde olduğu pek çok gazvede 

bulunduğu92, Bey‘at-i rıdvân’a ve Hudeybiye antlaşmasına şahitlik ettiği, Habeşistan’a 

yapılan hicrete katıldığı, bilahare Medine istikametindeki hicrete iştirak ettiği bilinmektedir. 

Bedir gazvesinde Ebû Cehil’i öldüren kişi olduğu meşhurdur.93 

Kaynaklarda Rasulüllah’ın (s.a.v.) onunla Zübeyr b. Avvâm (r.a.) (v. 36/656) 

arasında kardeşlik (muâhât) ilan ettiği geçmektedir.94 Fakat bu olay, Mekke’de muhacirler 

arasında gerçekleşen ilk muâhâtın örneklerindendir.95 Hicretten sonra ise Abdullah b. Mesud 

(r.a.) ile aralarında muâhât ilan edilen sahabiler cümlesinden olmak üzere farklı isimler 

zikredilmiştir.96 

Görülüyor ki, Abdullah b. Mesud (r.a.), İslâm’la müşerref olduğu ilk zamanlardan 

itibaren Rasulüllah’ın (s.a.v.) yakınında bulunmuş, O’nun günlük yaşantısına birinci elden 

şahitlik etmiş, İslâm’ın amele yansıyan veçhesini en saf haliyle tecrübe etmiştir.  

Müslümanların başlarından geçen savaş, hicret gibi büyük olayları yaşamış, bu süreçte ilâhî 

hükümlerin nüzûlünü peyderpey gözlemlemiştir. Bizzat Allah Rasulü (s.a.v.) tarafından 

övgüye mazhar olma şerefine erişmiştir. Onun fıkhının inşasında, sözü geçen nebevî dönemin, 

yadsınamaz bir tesirinin olacağı muhakkaktır. Rasulüllah’ın (s.a.v.) irtihalinden sonra ise İbn 

Mesud’un (r.a.) hayatında, aşağıda bir kısmına değinilecek olan, ilmî, hukuki, idari icraat ve 

faaliyetlerinin görüldüğü yeni bir safhanın başladığı söylenebilir. 
 

90 Aḥmed b. Ḥanbel, Müsned, 38/310, 419; Ebû ʿÎsâ Muḥammed b. ʿÎsâ et-Tirmiẕî, el-Câmiʿu’l-kebîr (Sünenü’t-
Tirmiẕî), thk. Beşşâr ʿAvvâd Maʿrûf (Beyrut: Dâru’l-Ġarbi’l-İslâmî, 1996), “Menâkıb”, 34. 

91 İbn Ebû Şeybe, el-Kitâbü’l-muṣannef, 6/384; Ebü’l-Ḳāsım Müsnidü’d-dünyâ Süleymân b. Aḥmed eṭ-Ṭaberânî, 
el-Muʿcemü’l-evsaṭ, thk. Ṭârıḳ b. ʿIvażillâh b. Muḥammed-ʿAbdülmuḥsin b. İbrâhîm el-Ḥüseynî (Kahire: 
Dâru’l-Ḥaremeyn, 1995), 7/69; Ḥâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 3/359. 

92 İbn Sa’d, İbn Mesud’un (r.a.) Rasulüllah (s.a.v.) ile beraber o dönemdeki muharebelerin tamamına katıldığını 
sarahaten ifade etmektedir. Bkz. İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/141. 

93 İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/990; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/48; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/282; 
İbn Sa’d, Tabakât’ında ’Afrâ’nın Muavviz b. el-Hâris ve ’Avf b. el-Hâris isimli iki oğlunun yaralamasından 
sonra İbn Mesud’un (r.a.) Ebu Cehil’in boynunu vurduğu bilgisine yer vermektedir. Serahsî de Mebsût’unda 
konuyu tartışmış ve son darbeyi vuran kişinin İbn Mesud (r.a.) olduğunu belirtmiştir. Bkz. İbn Saʿd, eṭ-
Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/152, 492; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/48. 

94 Mesela bkz. İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/152, 159; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/994; Ẕehebî, 
Siyer, 1/490; İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/199. 

95 Bkz. Ebü’l-ʿAbbâs Şihâbüddîn Aḥmed b. Muḥammed el-Ḳasṭallânî, İrşâdü’s-sârî li-şerḥi Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî 
(Mısır: el-Maṭbaʿatü’l-Kübrâ el-Emîriyye, 1323), 6/236; Muâhâtın iki defa olduğu bilgisi ve hangi keyfiyette 
vuku bulduğuna dair malumat için bkz. İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Fetḥu’l-bârî, 7/270. 

96 Bu isimler arasında şunlar bulunmaktadır: Sa’d b. Muâz (r.a.), Enes b. Mâlik (r.a.), Muâz b. Cebel (r.a.). Bkz. 
İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/152; İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/199. 



20 
 

1.1.1.4 Hulefâ-yı Râşidîn Dönemindeki Hayatı ve Vefatı 

Abdullah b. Mesud (r.a.), Rasulüllah’ın (s.a.v.) hayatında olduğu gibi hulefâ-yı 

râşidîn döneminde de cereyan eden pek çok önemli olayın bizzat içerisinde bulunmuştur. Söz 

gelimi, süreç içerisinde vuku bulan çok sayıda askerî faaliyete katılım göstermiştir. Bu 

faaliyetler cümlesinden olmak üzere; Hz. Ebubekir’in (r.a.) (v. 13/634) zamanında baş 

gösteren ridde/irtidat hareketleri esnasında Medine’de az sayıda insan kalması sebebiyle Hz. 

Ebubekir’in (r.a.) burayı müdafaa için oluşturduğu birliğin içerisinde yer alması97 ve Hz. 

Ömer’in (r.a.) hilafeti döneminde gerçekleşen Şam fütuhatına (14/635) iştirak etmesi98 

zikredilebilir. 

Hz. Ebubekir’in (r.a.) hilafeti zamanında gerçekleşen en mühim olaylardan birisi 

Kur’ân’ın cemedilmesidir. Kur’ân-ı Kerîm, Rasulüllah’ın (s.a.v.) hayatında bütünüyle 

yazılmış, fakat yazılan fragmanlar bir araya getirilip toplanmamıştı.99 Ebubekir (r.a.), 

bütünüyle yazılı olmasına karşın dağınık halde olan Mushaf cüzlerini bir mahalde cemetme 

işini gerçekleştirmiştir.100 Kur’ân-ı Kerîm’in cemedilmesine yönelten saik hakkında 

kaynaklarda nakledilen olay, ana hatlarıyla şu şekilde cereyan etmiştir: Yemâme Savaşı’ndan 

sonra Hz. Ömer (r.a.), Hz. Ebubekir’e (r.a.) gelip Yemâme’nin Kur’ân kurrâsı101 için çok 

 
97 Ṭaberî, Târîḫ, 3/243; Abdüssettâr eş-Şeyḫ, ʿAbdullâh b. Mesʿûd, 79-80. 
98 İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/201. 
99 İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Fetḥu’l-bârî, 9/12. 
100 İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Fetḥu’l-bârî, 9/13; Osman Keskioğlu, Kur’an Tarihi ve Kur’an Hakkında 

Ansiklopedik Bilgiler (İstanbul: Nebioğlu Yayınevi, 1953), 147. 
101 Bu ifade ile alakalı yapılan oryantalist çalışmaları eleştirel bir gözle inceleyen İsmail Albayrak, gelenekte bu 

konunun işlenişine de kısaca değinmiş ve Zerkeşî’den alıntılar yapmıştır. Söz gelimi Zerkeşî’nin Rasulüllah 
(s.a.v.) hayatta iken Kur’ân’ın tamamını ezberleyen sahabilerle alakalı sekiz kişilik bir liste zikrettiğini 
söylemiştir. İlgili bahis incelendiğinde Zerkeşî’nin, Hz. Peygamber’in (s.a.v.) sıhhatinde Kur’ân-ı Kerîm’i 
hıfzında cemeden sahabe ile alakalı rivayetleri önce serdedip devamında bunları incelediği görülecektir. Bu 
minvalde zikrettiği birkaç rivayet içerisinde, dağınık halde, Kur’ân’ı cemeden birkaç sahabinin ismi 
geçmektedir. Fakat Zerkeşî, bu rivayetleri zikrederken Kur’ân hâfızı olan sahabileri tadat etmeyi amaçlamadığı 
gibi, devamında Ebû Şâme’den naklen Bâkillânî’nin, ilgili rivayetlerin tevil edilmesinin lüzumu ve tevil edilme 
şeklini anlatan değerlendirmelerine yer vermiştir. Bâkillânî’ye göre, Hz. Ebubekir’in (r.a.) hilafetinin başında 
şehit edilen kurrânın sayısının çokluğu ve müttefekun aleyh olan bir rivayette geçen Bi’r-i Maûne’de ensardan 
kurrâ olarak bilinen yetmiş kişinin şehit edildiği bilgisi düşünüldüğünde Rasulüllah (s.a.v.) hayatta iken, sözü 
geçen rivayetlerde zikredilenlerden kat kat fazla sayıda hamele-i Kur’ân/hâfızın bulunduğu anlaşılır. Aksi 
durum, âdeten imkânsızdır. Bâkillânî, devamında bu rivayetlerin tevil vecihlerini sıralamıştır. Bu vecihlerden 
birisi de geride geçen rivayetler arasındaki Buhârî rivayetinde bulunan “[rivayette] adı geçen dört sahabi 
dışında kimse Rasulüllah’ın (s.a.v.) zamanında Kur’ân’ı cemetmemiştir.” ifadesinin “Kur’ân-ı Kerîm’i, nâzil 
olduğu bütün vecih, harf ve kıraatleri üzere cemetmemiştir.” manasında olacak şekilde tevil edilmesidir. 
Albayrak bu tevili makul görmeyerek İbn Mesud’un (r.a.) Zerkeşî’nin verdiği listede bulunmamasına karşılık 
bizzat Rasulüllah’tan (s.a.v.) yetmiş sûre almış olmasını hatırlatır. Herhalde bu rivayeti ve belki burada 
zikretmediği başka rivayetleri düşünerek İbn Mesud’un (r.a.) kurrâ olduğunu ve bu listede zikredilmiş olması 
gerektiğini söylemek istemektedir. Fakat burada yazarın dikkatinden kaçan bir husus vardır. Zerkeşî zaten 
bahsin devamında çeşitli eserlerden nakiller yaparak Rasulüllah’ın (s.a.v.) hayatında kurrâ olan sahabilerin, 
geride zikredilenlerle sınırlı olamayacağını ifade etmektedir. Listeye eklenen sahabiler arasında İbn Mesud da 
(r.a.) bulunmaktadır. Ayrıca Zerkeşî, o dönemde Kur’ân hâfızı olan sahabilerin sayısının yüzlerce olduğu 



21 
 

çetin geçtiğini [:pek çoğunun şehit olduğunu], başka savaş meydanlarında da benzeri savaşlar 

neticesinde kurrânın kaybedilmesinden ve böylelikle Kur’ân’ın büyük bir kısmının zayi 

olmasından korktuğunu söylemiştir. Bunu önlemek için Kur’ân’ın cem’ini emretmesini 

tavsiye etmiştir. Ebubekir (r.a.) ise, “Rasulüllah’ın (s.a.v.) yapmadığı bir şeyi nasıl yapayım?” 

diyerek çekincesini ifade etmiştir. Ömer (r.a.) “Allah’a yemin olsun ki bu daha hayırlıdır” 

diyerek görüşünü net bir şekilde belirtmiştir. Sonrasında da bu tavsiyesini defaatle kendisine 

dillendirmiştir. Netice olarak, Hz. Ebubekir’in (r.a.) ifadesiyle ‘Allah onun gönlüne bu 

meseleyle alakalı bir genişlik vermiş’ ve Hz. Ömer’in (r.a.) görüşüne kani olmuştur. Bu 

vazifeyi akıllı bir genç olduğunu söylediği ve aynı zamanda Rasulüllah’ın (s.a.v.) hayatında 

vahiy katipliği yapmış bulunan Zeyd b. Sâbit’e (r.a.) (v. 45/665 [?]) tevdi etmiştir. O da 

üzerine Kur’ân âyetleri yazılmış yaprak bitmeyen hurma dallarını, ince beyaz taşları ve 

Kur’ân’ı sadırlarına işlemiş bulunan hâfızları aramaya koyularak vazifesini ifaya 

başlamıştır.102 Nihayetinde toplanan Mushaf, vefatına kadar Hz. Ebubekir’in (r.a.) yanında 

kalmış, akabinde Hz. Ömer’e (r.a.) intikal etmiş, onun vefatıyla birlikte de Mushaf’ın 

çoğaltılmasına karar verilene değin kızı Hafsa (r.a.) (v. 45/665 [?]) tarafından muhafaza 

edilmiştir.103 

Toplanmış bulunan Mushaf’ın Hz. Osman’ın (r.a.) emriyle çoğaltılmasından önce, 

bazı sahabilerin kıraati üzere okuyan insanlar mevcuttu. Bu sahabiler arasında Abdullah b. 

Mesud da (r.a.) bulunuyordu.104 Söz konusu kıraatleri okuyan insanların bazısı, bu kıraatlerin 

bir kısmını diğerine üstün tutuyordu. Bu durum, kimi zaman birbirlerini tekfire varan 

 
şeklindeki nakli de zikretmektedir. Netice olarak Albayrak’ın geride geçen iddialarının mesnetsiz olması 
dışında yaptığı nakillerde de hatalar bulunduğu görülmüştür. Bkz. Ebû ʿAbdillâh Bedruddîn Muḥammed b. 
ʿAbdillâh ez-Zerkeşî, el-Burhân fî ʿulûmi’l-Ḳurʾân (Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1990), 334-337; İsmail Albayrak, 
“Erken Dönem Kurrâ ile İlgili Oryantalistik Bakış Açısının Eleştirel Değerlendirmesi”, Marife: Dini 
Araştırmalar Dergisi [Bilimsel Birikim] 4/2 (2004), 134; İbnü’l-Cezerî, Ebû Ubeyd Kâsım b. Sellâm’dan 
naklederek sahabe içerisinde kendisinden kıraat vücuhâtı nakledilen, aralarında İbn Mesud’un da (r.a.) 
bulunduğu, yirmisi muhacir, yedisi ensardan olmak üzere toplam yirmi yedi kişinin adına yer vermiştir. Bkz. 
Ebü’l-Ḫayr Şemsüddîn Muḥammed b. Muḥammed İbnü’l-Cezerî, en-Neşr fi’l-ḳırâʾâti’l-ʿaşr, thk. ʿAlî 
Muḥammed eḍ-Ḍabbâʿ (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, ts.), 1/6; “Kurrâ” kelimesinin manası hakkında 
çeşitli değerlendirmelere yer veren Maşalı’nın İbnü’l-Cezerî’den naklettiği pasajın, “hâfız” kelimesinin 
medlûlü ile bir ilgisi bulunmamaktadır. İbnü’l-Cezerî orada, yalnız Rasulüllah (s.a.v.) zamanında sahabeden 
bazısının Kur’ân’ın tamamını, bazısının çoğunu, bazısının da bir kısmını ezberlediğini zikretmektedir. Bkz. 
İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 1/6; Mehmet Emin Maşalı, Resmü’l-Mushaf ve Tarihsel Değeri (Bursa: Uludağ 
Üniversitesi, Doktora Tezi, 2003), 29 (179 nolu dipnot). 

102 Buḫârî, "Fezâilü’l-Kur’ân", 3; Ebü’l-ʿAbbâs Şihâbüddîn Aḥmed b. Muḥammed el-Ḳasṭallânî, Leṭâʾifü’l-işârât 
li-fünûni’l-ḳırâʾât (Kahire: el-Meclisü’l-Aʿlâ li’ş-Şüʾûni’l-İslâmiyye Lecnetü İḥyâi’t-Türâs̱i’l-İslâmî, 1972), 
52-53; Keskioğlu, Kur’an Tarihi ve Kur’an Hakkında Ansiklopedik Bilgiler, 152-153; Ayrıca bkz. Yaşar Atli, 
Kur’an’ın Yazılması ve Cem’i (Malatya: İnönü Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2013), 18. 

103 el-Kāsım b. Sellâm el-Herevî Ebû Ubeyd, Feżâilü’l-Ḳurʾân li’l-Kāsım b. Sellâm, thk. Mervân el-ʿAṭıyye vd. 
(Dımaşk-Beyrut: Dâru İbn Kes̱îr, 1995), 281-282. 

104 İbn Kes̱îr, el-Bidâye ve’n-nihâye, 7/242-243; Ayrıca bkz. Fatih Kanca, Hz. Abdullah b. Mes’ûd (Ankara: 
Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 2023), 43. 



22 
 

ithamlarda bulunmalarına dahi yol açmış ve büyük bir ayrılığa neden olmuştu.105 Ayrıca 

İslâm fetihlerinin genişlemesi neticesinde uzak beldelerde Kur’ân tilavetinde yanlış okumalar 

yaygınlık göstermişti.106 Huzeyfe b. Yemân’ın (r.a.) ön ayak olmasıyla Osman (r.a.), sahabeyi 

toplayıp onlarla istişare etmiş ve Mushaf’ın tek bir harf üzere yazılıp farklı bölgelerdeki 

insanların bu Mushaf üzere kıraat etmesi kararını almıştır.107 Bu maksatla kurulan istinsah 

heyetinde Zeyd b. Sâbit (r.a.), Saîd b. el-‘Âs (r.a.) (v. 59/679), Abdurrahman b. Hâris b. 

Hişâm (r.a.) (v. 43/663-64) ve Abdullah b. Zübeyr (r.a.) (v. 73/692) bulunuyordu.108 Hz. 

Osman (r.a.), Zeyd b. Sâbit (r.a.) ile heyetteki diğer sahabilerin -ki bunlar Kureyşli idi- ihtilaf 

etmeleri halinde ilgili kısmın Kureyş lisanına [:lehçesine] göre yazılmasını emretmiştir.109 İbn 

Mesud (r.a.), istinsah işinin kendisine tevdi edilmemesinden evvela müteessir olsa da bilahare 

Hz. Osman’ın (r.a.) kararına razı gelip ona tabi olmuştur.110 Kur’ân’ın istinsahı vazifesinin 

Abdullah b. Mesud’a (r.a.) verilmemesi hakkında farklı yorumlar yapılmıştır. Zâhid el-

Kevserî (v. 1952), beş sene gibi uzun bir süreci kapsayan böylesi bir ameliyenin, İbn 

Mesud’un (r.a.) Kûfe’deki ilmî faaliyetlerini sekteye uğratacağı düşüncesinin, işbu faaliyete 

dahil edilmemesinde etkili olduğunu ima eder gibidir.111 Ahmed Cevdet Paşa (v. 1895) ise 

Hz. Osman’ın (r.a.), İbn Mesud’un (r.a.) insanları tek bir lügat/lehçe [:Kureyş lehçesi] üzere 

toplama şeklindeki görüşü benimsemediğini bildiği için ona haber göndermemiş olma 

ihtimalinden söz etmektedir.112  

İstinsah edilen Mushaf’ların nereye gönderildiği hakkında farklı değerlendirmeler 

bulunmaktadır.113 Bu değerlendirmelerden birisi İbnü’l-Cezerî’ye (v. 833/1429) ait olup, ona 

göre istinsah edilen Mushaf’lar Basra, Kûfe, Şam, Mekke, Yemen ve Bahreyn’e 

gönderilmiştir. Bir tanesi Medine’de bırakılmış, “İmâm” denilen bir adet Mushaf’ı da Osman 

(r.a.) kendisinde tutmuştur.114 Kevserî ise, bu şehirlerden Yemen ve Bahreyn’i zikretmeyip 

 
105 İbn Kes̱îr, el-Bidâye ve’n-nihâye, 7/243. 
106 Muḥammed Zâhid el-Kevs̱erî, Maḳālâtü’l-Kevs̱erî (Humus, 1968), 9. 
107 İbn Kes̱îr, el-Bidâye ve’n-nihâye, 7/243. 
108 Ebû Ubeyd, Feżâilü’l-Ḳurʾân, 282; Buḫârî, “Menâkıb”, 3, "Fezâilü’l-Kur’ân", 3; Ebû Bekr ʿAbdullâh b. Ebî 

Dâvûd Süleymân b. Eşʿas̱ es-Sicistânî İbn Ebû Dâvûd, Kitâbü’l-Meṣâḥif, thk. Muḥibbüddîn ʿAbdüssübḥân 
Vâʿiẓ (Beyrut: Dâru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye, 2002), 196. 

109 Ebû Ubeyd, Feżâilü’l-Ḳurʾân, 282; İbn Ebû Dâvûd, Kitâbü’l-Meṣâḥif, 196. 
110 Ẕehebî, Siyer, 1/488; el-Kevs̱erî, Maḳālât, 9. 
111 el-Kevs̱erî, Maḳālât, 10; Maşalı, Kevserî’nin bu değerlendirmesini, Hz. Ebubekir (r.a.) zamanındaki 

Kur’ân’ın cem’i hadisesi ile ilişkilendiriyor ise de aslen Kevserî’nin kelâmı, Hz. Osman (r.a.) zamanında vuku 
bulan istinsah faaliyeti bağlamında vârid olmuştur. Maşalı’nın ifadeleri için bkz. Maşalı, Resmü’l-Mushaf ve 
Tarihsel Değeri, 31 (194 nolu dipnot). 

112 Ahmed Cevdet Paşa, Ḫulâṣatü’l-beyân fî teʾlîfi’l-Ḳurʾân (İstanbul: Karabet ve Kasbar Matbaası, 1303), 18. 
113 Mehmet Emin Maşalı, bu değerlendirmelerin pek çoğuna tezinde yer vermiştir. Bkz. Maşalı, Resmü’l-Mushaf 

ve Tarihsel Değeri, 58-60. 
114 Bkz. İbnü’l-Cezerî, en-Neşr, 1/7. 



23 
 

toplam altı nüshanın varlığından bahsetmiştir.115 Mushaf’ların istinsah edilip çeşitli beldelere 

gönderilmesinden sonra Osman (r.a.), bunların dışındaki tüm sahîfe ve mushafların imhâ 

edilmesini emretmiştir.116 Nakledildiğine göre Hz. Osman’ın (r.a.) bu direktifine genel olarak 

bir muvafakat sağlansa da Kûfe’de İbn Mesud (r.a.) ve ona tabi olanlar ilk etapta buna 

yanaşmamıştı.117 Zira İbn Mesud (r.a.), kendi tabiriyle, bizzat Rasulüllah’ın (s.a.v.) mübarek 

ağızlarından öğrendiği kıraatini ve Rasulüllah’ın (s.a.v.) kendisine okuttuğu Mushaf’ını terk 

etmek istemiyordu. Ayrıca Kur’ân’ı en iyi bilenlerden olduğunu dile getirmekteydi.118 

Abdullah b. Mesud’un (r.a.) Mushaf’ını muhafaza etmek istemesinin gerekçesi olarak, Hz. 

Osman’ın (r.a.) tek nüsha ile yetinip diğerlerinin ilga edilmesi şeklindeki görüşünü 

benimsememesi yahut istinsahta tek bir nüshanın esas alınması halinde, sahip olduğu 

meziyetlerden dolayı kendi nüshasının tercih edilmesi gerektiği görüşünde olması ihtimalleri 

gündeme getirilmiştir.119 Ahmed Cevdet Paşa, İbn Mesud’un (r.a.) Mushaf’ının imhâsına razı 

gelmemesinin sebebi olarak, kendi kıraatinin yaygınlık kazanacağı ve Mushaf’ına itimad 

edileceği bir zamanın geleceği beklentisinde olmasını, göstermiştir.120 Bununla birlikte 

zamanla sahabenin ekserisinin ittifakıyla telif edilen Mushaf-ı Osmânî dört bir yanda 

yayılmış, İbn Mesud’un (r.a.) nüshası ise terk edilmiştir.121 

Abdullah b. Mesud’un (r.a.) hulefâ-yı râşidîn devrinde çeşitli vazifelere getirildiği 

bilinmektedir. Ömer (r.a.), hilafeti döneminde, Abdullah b. Mesud’u (r.a.) Ammâr b. Yâsir 

(r.a.) (v. 37/657) ile birlikte Kûfe’ye göndermiştir. Ammâr’ı (r.a.) idareci olarak 

vazifelendirirken İbn Mesud’u da (r.a.) dinlerini öğretecek bir muallim vasfıyla 

görevlendirmiştir.122 Bu hususu Kûfe ahalisine bildirmek için gönderdiği yazıda bu iki zâtın 

Rasulüllah’ın (s.a.v.) ashabının seçkinlerinden olduğunu ifade etmiş ve onlara itaat etmelerini 

 
115 el-Kevs̱erî, Maḳālât, 10-11; Maşalı, Resmü’l-Mushaf ve Tarihsel Değeri, 59-60; Aynî de meselede ihtilaf vaki 

olduğundan bahsettikten sonra, şöhret bulan görüşün, gönderilen Mushaf’ların beş adet olduğu şeklindeki 
görüş olduğunu zikretmiştir. Bu görüşü, Hz. Osman’da (r.a.) kalan nüshanın bu sayıya dahil edilmemiş olması 
ihtimalini düşünerek, Kevserî’nin dile getirdiği görüşle telif etmek mümkün olabilir. Aynî’nin ifadeleri için 
bkz. Bedruddîn el-ʿAynî, ʿUmdetü’l-ḳārî, 20/18. 

116 Bu nüshaların ne şekilde imhâ edildiği hakkında kaynaklarda çeşitli rivayetler bulunmaktadır. İbn Hacer, 
rivayetlerin çoğunun, imhâ işleminin yakılarak gerçekleştiği şeklinde vârid olduğunu belirttikten sonra elinde 
imhâ edilmesi gereken nüsha bulunanların, kendi görüşlerine göre bir imhâ yöntemini uygulamış olabilmeleri 
ihtimalinden söz eder. Bkz. İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Fetḥu’l-bârî, 9/21; Ayrıca bkz. İbn Ebû Dâvûd, Kitâbü’l-
Meṣâḥif, 196-197 (8 nolu dipnot); Farklı rivayet örnekleri için bkz. Ebû Ubeyd, Feżâilü’l-Ḳurʾân, 282; Buḫârî, 
"Fezâilü’l-Kur’ân", 3. 

117 Ahmed Cevdet Paşa, Ḫulâṣatü’l-beyân, 14. 
118 İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Fetḥu’l-bârî, 9/48. 
119 İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Fetḥu’l-bârî, 9/49; Ahmed Cevdet Paşa, Ḫulâṣatü’l-beyân, 15. 
120 Ahmed Cevdet Paşa, Ḫulâṣatü’l-beyân, 15. 
121 Ahmed Cevdet Paşa, Ḫulâṣatü’l-beyân, 15. 
122 İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/992; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/284; İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 

4/201. 



24 
 

emretmiştir.123 Ömer (r.a.), İbn Mesud’u (r.a.) aynı zamanda Kûfe’ye kadı olarak atamış124 ve 

beytülmalde yetkili kılmıştır.125   Kimi eserlerde Abdullah b. Mesud (r.a.) ile aynı zamanlarda 

görev yapmış bulunan Ammâr b. Yâsir’in (r.a.) valilik görevinden azledilmesinin gerekçesi 

olarak, İbn Mesud (r.a.) ile aralarında çıkan bir anlaşmazlık gösteriliyor olsa da126, Ammâr’ın 

(r.a.) kendisi hakkında Kûfelilerin yaptığı şikayet neticesinde istifa kararı aldığı da pek çok 

kaynakta nakledilmektedir.127 İbn Mesud (r.a.), Ömer (r.a.) zamanında Şüreyh’in (rh.a.) (v. 

80/699 [?]) kadılığa getirilmesiyle birlikte beytülmal idaresi ile alakalı vazifesine devam 

etmiştir.128 Hz. Osman’ın (r.a.) (v. 35/656) hilafeti zamanında, beytülmal idaresini 

sürdürürken, Kûfe valisi olan129 Sa‘d b. Ebû Vakkâs (r.a.) (v. 55/675) ile İbn Mesud’un (r.a.) 

aralarında bir tartışma yaşanmış ve bu olay neticesinde Sa‘d (r.a.), Osman (r.a.) tarafından 

azledilmiştir. Nakledildiğine göre tartışmanın gerekçesi, Sa‘d’ın (r.a.) İbn Mesud (r.a.) 

vasıtasıyla beytülmalden borç alması ve borcun ödeme zamanı geldiğinde Sa‘d’ın (r.a.) 

ödemesi gereken miktarı hazır edememesi idi.130  

Osman (r.a.), hilafeti döneminde, Kûfe’deki görevinden azlettiği İbn Mesud’a (r.a.) 

Medine’ye gelmesini emrettiği vakit insanlar etrafında toplanıp Kûfe’de kalmasını istemişler 

ve olası istenmeyen durumlara karşı yanında duracaklarını belirtmişlerdir. Buna rağmen İbn 

Mesud (r.a.), halife Osman’ın (r.a.) kendi üzerinde itaat olunma hakkı bulunduğunu ifade 

etmiş ve fitne kapısını açmak istemediğini beyan etmiştir.131 Netice olarak İbn Mesud (r.a.), 

Medine’ye yerleşmiştir.132 Abdullah b. Mesud’un (r.a.) bu tavrı, onun ülü’l-emre itaat 

noktasında sahip olduğu anlayışı göstermesinin yanında, yüksek ferasetinin de bir alameti 

olarak görülmelidir. 
 

123 İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/992; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/284; İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 
4/201. 

124 Vekîʿ, Aḫbâru’l-ḳuḍât, 2/188; Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn ʿAbdurraḥmân b. ʿAlî b. Muḥammed el-Bağdâdî 
İbnü’l-Cevzî, Ṣıfatü’ṣ-ṣafve, thk. Aḥmed b. ʿAlî (Kahire: Dâru’l-Ḥadîs̱, 1421), 1/149; Ayrıca bkz. Casim Avcı, 
“Kûfe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002); İbn Mesud’un (r.a.) 
Kûfe’ye atanan ilk kadı olduğu şeklinde bir rivayet de mevcuttur. Bkz. Ebü’l-Kāsım ʿAbdullâh b. Muḥammed 
b. ʿAbdilʿazîz el-Beġavî, Muʿcemü’ṣ-ṣaḥâbe, thk. Muḥammed el-Emîn b. Muḥammed el-Cekenî (Kuveyt: 
Mektebetü Dâri’l-Beyân, 2000), 3/462; İbn ʿAsâkir, Târîḫu medîneti Dımaşḳ, 33/158. 

125 Vekîʿ, Aḫbâru’l-ḳuḍât, 2/188; İbn Ḥibbân, es̱-S̱iḳāt, 2/234; Ebû Nuaym el-İṣfahâni, Maʿrifetü’ṣ-ṣaḥâbe, 
4/1765; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 2/608. 

126 Bkz. Ebü’l-Ḥasen Aḥmed b. Yaḥyâ b. Câbir el-Belâẕürî, Ensâbü’l-eşrâf, thk. Süheyl Zekkâr-Riyâḍ Ziriklî 
(Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1996), 1/168; Küçükkalay, Abdullah İbn Mes‘ûd ve Tefsir İlmindeki Yeri, 23. 

127 Mesela bkz. İbn Ḥibbân, es̱-S̱iḳāt, 2/234; İbnü’l-Es̱îr, el-Kâmil, 2/402; İbn Kes̱îr, el-Bidâye ve’n-nihâye, 
7/128. 

128 Avcı, “Kûfe”, 26/340. 
129 Bkz. İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 2/609; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 2/215; Ayrıca bkz. İbrahim 

Hatiboğlu, “Sa‘d b. Ebû Vakkās”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2008), 
35/373. 

130 Ṭaberî, Târîḫ, 4/251; İbn Kes̱îr, el-Bidâye ve’n-nihâye, 7/170. 
131 İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/286; İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/201. 
132 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 6/14. 



25 
 

Abdullah b. Mesud (r.a.) yaygın kabul edilen rivayete göre133 hicrî 32 senesinde 

Medine’de vefat etmiş ve Bakî‘ mezarlığına defnedilmiştir.134 Hz. Osman’ın (r.a.) halifeliği 

döneminde vuku bulan vefatı esnasında yaşının 60 küsur olduğu kaynaklarda ifade 

edilmektedir.135 Namazını kıldıran kişi hakkında farklı rivayetler bulunmaktadır. Bir rivayete 

göre namazını Zübeyr b. Avvâm (r.a.) kıldırmıştır.136 İbn Mesud’un (r.a.) bunu kendisine 

vasiyet ettiği de nakledilmektedir.137 Başka bir rivayette namazını Hz. Osman’ın (r.a.) 

kıldırdığı138, bir diğerinde ise bu kişinin Ammâr b. Yâsir (r.a.) olduğu bilgisi yer 

almaktadır.139 Abdullah b. Mesud (r.a.), vefat ederken geride sayısız talebe bırakmasının yanı 

sıra, fıkıh, tefsir, hadis, kıraat gibi ilimlerin temelini attığı ifade edilen birkaç sahabiden birisi 

olmuştur. 

1.1.2 Abdullah b. Mesud’un (r.a.) Fıkhı ve İslâmî İlimler İçerisindeki Konumu 

Abdullah b. Mesud (r.a.), pek çok ilmî eserde sahabenin fakihlerinden 

sayılmaktadır.140 Sahabe içerisinde fetvaları en çok nakledilen yedi isimden birisidir.141 Hz. 

 
133 İbn Mesud’un (r.a.) vefat tarihinin hicrî 33 yılı olduğu da rivayet edilmiştir. Mesela bkz. İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-

ġābe, 3/286; Ẕehebî, Siyer, 1/499; İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/200; Literatürde böyle bir naklin 
bulunmasına karşın İbnü’l-Esîr hicrî 32 yılında vefat ettiği şeklindeki rivayetlerin sayıca daha fazla olduğunu 
belirtirken Zehebî de İbn Mesud’un (r.a.) hicrî 33 senesinin başında vefat etmiş olabileceğini dile getirir. Bkz. 
İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/286; Ẕehebî, Siyer, 1/499; İbn Mesud’un (r.a.) Medine’de vefat ettiği şeklindeki 
rivayet yaygın olmakla birlikte Kûfe’de vefat ettiği de nakledilmiştir. Lakin bu rivayet tercih edilmemektedir. 
İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/200. 

134 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/160; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/994; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 
3/286; Ẕehebî, Siyer, 1/499; İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, el-İṣâbe, 4/200. 

135 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/160; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/994; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 
3/286; Ẕehebî, Siyer, 1/499; İbn Kes̱îr, el-Bidâye ve’n-nihâye, 7/183; Zehebî İbn Mesud’un (r.a.) 63 sene 
yaşadığı şeklindeki bir rivayeti de nakletmektedir. Bkz. Ẕehebî, Siyer, 1/499. 

136 İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/994; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/286; Ẕehebî, Siyer, 1/499; İbn Kes̱îr, 
el-Bidâye ve’n-nihâye, 7/183. 

137 Ẕehebî, Siyer, 1/499; İbn Kes̱îr, el-Bidâye ve’n-nihâye, 7/183. 
138 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/160; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstîʿâb, 3/994; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 

3/286; İbn Kes̱îr, el-Bidâye ve’n-nihâye, 7/183. 
139 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/160; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/286; İbn Kes̱îr, el-Bidâye ve’n-nihâye, 

7/183. 
140 Mesela bkz. Ebû Ḥâtim Muḥammed b. Ḥibbân el-Büstî İbn Ḥibbân, Meşâhîru ʿulemâi’l-emṣâr ve aʿlâmü 

fuḳahâi’l-aḳṭâr, thk. Merzûḳ ʿAlî İbrâhîm (Manṣûra: Dâru’l-Vefâ, 1991), 29; Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. 
ʿAbdillâh b. Muḥammed İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstiẕkâr, thk. Sâlim Muḥammed ʿAṭâ (Beyrut: Dâru’l-
Kütübi’l-ʿİlmiyye, 2000), 8/85; Ebû Bekr ʿAlâüddîn Muḥammed b. Aḥmed es-Semerḳandî, Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ 
(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1994), 1/283; Ebü’r-Rebîʿ Süleymân b. ʿAbdilḳavî eṭ-Ṭûfî, Şerḥu 
Muḫtaṣari’r-Ravża, thk. ʿAbdullâh b. ʿAbdilmuḥsin et-Türkî (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1987), 3/693; 
Serahsî (rh.a.) İbn Mesud’u (r.a.) sahabenin fukahâsının büyüklerinden diyerek tavsif eder. Bkz. Seraḫsî, el-
Mebsûṭ, 1989, 23/10; Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl es-Seraḫsî, Uṣûlüʾs-
Seraḫsî, thk. Ebü’l-Vefâ el-Efġānî (Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, ts.), 1/342; Özellikle Aliyyü’l-Kârî ısrarla İbn 
Mesud’un (r.a.) hulefâ-yı râşidînden sonra sahabe içerisindeki en fakih kişi olduğunu söylemektedir. Bu 
hükmü zikrederken عندنا ifadesini kullanmakta; böylelikle sanki bu değerlendirmenin Hanefiyye’ye ait bir 
değerlendirme olduğunu dile getirmektedir. Bkz. Ali el-Ḳārî, Mirḳāt, 1/121; Ebü’l-Ḥasen Nûrüddîn ʿAlî b. 
Sulṭân Muḥammed Ali el-Ḳārî, Şerḥu’ş-Şifâ (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1421), 2/294; Ebü’l-Ḥasen 
Nûrüddîn ʿAlî b. Sulṭân Muḥammed Ali el-Ḳārî, Şerḥu Müsnedi Ebî Ḥanîfe (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 
1985), 1/127. 



26 
 

Ömer (r.a.) onun hakkında bir medih ifadesi olarak “Fıkıh dolu çoban torbası142” demiştir.143 

Hz. Ali’nin (r.a.) (v. 40/661) ise “Abdullah [b. Mesud’un (r.a.)] talebeleri bu beldenin 

kandilleridir.” dediği nakledilmiştir.144 Kûfe’ye geldiği bir seferde Ali (r.a.), İbn Mesud’un 

(r.a.) talebelerinin ufku kapladığını görmüş ve “Bu belde ilim ve fıkıh ile dolmuş” demiştir.145 

Talebelerinin sayısının 4.000’e ulaştığı nakledilmektedir.146 Abdullah b. Mesud’un (r.a.), fıkhî 

hususiyetleri ile bilinip şöhret kazanan Kûfe (Irak) ekolünü asıl tesis eden kişi olduğu 

söylenmektedir.147 Bizzat İbn Mesud’tan (r.a.) ilim tahsil eden en seçkin talebeleri arasında şu 

altı zât zikredilmektedir: ‘Alkame b. Kays en-Neha‘î (v. 62/682), el-Esved b. Yezîd en-Neha‘î 

(v. 75/694), el-Hâris b. Kays, Ebû Meysere ‘Amr b. Şürahbîl (v. 63/683), ‘Abîde b. ‘Amr es-

Selmânî (v. 72/691), Mesrûk b. el-Ecda‘ (v. 63/683) (rh.a.)148 Bazıları Abdullah b. Mesud’un 

(r.a.) ashabını [:seçkin talebelerini] beş kişi olarak tadat etmiştir. Bunlar; ‘Abîde, ‘Alkame, 

Mesrûk, [‘Amr b. Şürahbîl] Hemdânî ve Şüreyh [b. el-Hâris el-Kâdî]’dir (v. 80/699 [?]) 

(rh.a.).149 Alkame’den sonra İbrahim en-Nehaî (v. 96/714) ve Hammâd b. Ebû Süleyman (v. 

120/738) aracılığıyla bu silsile Ebû Hanîfe’ye (v. 150/767) vasıl olmaktadır. Nitekim daha 

önce temas edilmişti. 

Abdullah b. Mesud’un (r.a.) fıkhını oluşturan pek çok etkenden söz edilebilir. 

Şüphesiz uzun seneler Allah Rasulü’nün (s.a.v.) yanında bulunup ona mülazemet etmesi, 

bunların başında gelmektedir. Öyle ki; -yukarıda da ifade edildiği üzere- o dönemde 

Rasulüllah’ın (s.a.v.) hanesine sıklıkla girip çıkmasına binaen kendisini ev ahalisinden 

zannedenler dahi olmuştur. Günlük yaşam içerisinde yaşanan her bir olayın muhtemel fıkhî 

yansımaları düşünüldüğünde İbn Mesud’un (r.a.) bu hususiyetinin ne anlama geldiği, daha iyi 
 

141 Bu yedi sahabe şunlardır: Ömer (r.a.), Ali (r.a.), İbn Mesud (r.a.), İbn Ömer (r.a.), İbn Abbas (r.a.), Zeyd b. 
Sâbit (r.a.) ve Âişe (r.a.). Bunların içinde fetvası en ziyade mervî olan ise İbn Abbas’tır (r.a.). Bkz. Zeynüddîn 
Ahmed Zebîdî, Sahihi Buharî Muhtasarı Tecridi Sarih Tercemesi, çev. Ahmed Naim, Kâmil Miras (Ankara: 
Diyanet İşleri Reisliği, 1948), 1/27; Ayrıca bkz. Ḳureşî, el-Cevâhir, 4/533-534. 

142 Bkz. Ebû Naṣr İsmâʿîl b. Ḥammâd el-Cevherî, eṣ-Ṣıḥâḥ tâcü’l-luġa ve ṣıḥâḥu’l-ʿarabiyye, thk. Aḥmed 
ʿAbdülġafûr ʿAṭṭâr (Beyrut: Dâru’l-ʿİlm li’l-Melâyîn, 1987), “kinf”, 4/1424. 

143 İbn Ebû Şeybe, el-Kitâbü’l-muṣannef, 6/384; Ṭaberânî, el-Muʿcemü’l-kebîr, 9/85; Bazı rivayetlerde ise 
“fıkıh” kelimesi yerine “ilim” kelimesi geçmektedir. Mesela bkz. Yaʿḳūb b. İbrâhîm b. Ḥabîb Ebû Yûsuf, el-
Âs̱âr, thk. Ebü’l-Vefâ el-Efġānî (Haydarâbâd: Lecnetü İḥyâi’l-Maʿârifi’n-Nuʿmâniyye, ts.), 133; Ebû Bekr 
ʿAbdürrezzâḳ b. Hemmâm eṣ-Ṣanʿânî Abdürrezzâḳ, el-Muṣannef, thk. Ḥabîbürraḥmân el-Aʿẓamî (Beyrut: el-
Meclisü’l-ʿİlmî, 1983), 10/13; Ṭaberânî, el-Muʿcemü’l-kebîr, 9/349. 

144 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 6/10; Ebû Nuaym el-İṣfahâni, Ḥilye, 4/169. 
145 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 16/68; Ayrıca bkz. Ebû Ḥafṣ (Ebû Muḥammed) Ḥüsâmüddîn Ömer b. ʿAbdilʿazîz 

el-Buḫârî Ṣadruşşehîd, Şerḥu Edebi’l-ḳāḍî, thk. Ebü’l-Vefâ el-Efġānî-Ebû Bekr Muḥammed el-Hâşimî 
(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1994), 30. 

146 Mesela bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 16/68; Ṣadruşşehîd, Şerḥu Edebi’l-ḳāḍî, 30; ʿUbeydullâh b. Mesʿûd el-
Maḥbûbî el-Buḫârî Ṣadruşşerîa, Şerḥu’l-Viḳāye (Amman: Müessesetü’l-Verrâḳ, 2006), 1/65. 

147 Bkz. Cerrahoğlu, “Abdullah b. Mes‘ûd”, 1/117. 
148 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 6/10; Mizzî, Tehẕîbü’l-Kemâl, 5/273; Ẕehebî, Siyer, 4/57, 65; Cerrahoğlu, 

“Abdullah b. Mes‘ûd”, 1/117. 
149 İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 6/10-11. 



27 
 

tasavvur olunabilecektir. Öte yandan kendisi Rasulüllah’ın (s.a.v.) yalnız gündelik yaşantısına 

şahitlik etmiş de değildir. Denilebilir ki; o dönemdeki hemen her önemli hadiseyi bizatihi 

gözlemleme hatta bu hadiselere bilfiil müdahil olma imkânı bulmuştur. Savaş, antlaşma, 

hicret gibi en mühim olaylar bu kabilden olup İbn Mesud’un (r.a.) bu olaylara taalluk eden 

vahyin nüzûlünü sayısız defa müşahede ettiğini düşünmek, kaçınılmazdır. İbn Mesud’un (r.a.) 

bu dönemde sadece şahsî gözlemlerine dayalı bir fıkhî tasavvur inşa ettiğine kanaat getirmek 

isabetli olmayacaktır. Nitekim kendi ifadesiyle bizzat Rasulüllah’ın (s.a.v.) ağzından yetmiş 

sûre öğrenmiştir. Keza kendisi Ashâb-ı Suffe’dendir. Daha Allah Rasulü’nün (s.a.v.) 

hayatında ilim ve hikmet yönünden yüksek bir mertebeye ulaştığı anlaşılmaktadır. Öyle ki; 

Rasulüllah (s.a.v.) onun hakkında, bir kısmına İbn Mesud’un (r.a.) hayatını anlattığımız 

kısımda değindiğimiz, övgü dolu ifadeler sarf etmiştir. 

Rasulüllah’ın (s.a.v.) irtihalinden sonra Hz. Osman’ın (r.a.) hilafeti dönemindeki 

vefatına kadarki süreçte İbn Mesud (r.a.) çeşitli vazifelerde bulunmuş; hayatının bu aşaması 

da oldukça verimli geçmiştir. Kûfe, onun vasıtasıyla adeta bir ilim merkezi haline gelmiştir. 

Yukarıda bir nebze dile getirdiğimiz üzere onun huzurunda tefakkuh eden çok sayıda âlimin 

varlığından söz edilmektedir. Eğitim-öğretim faaliyetlerinin yanı sıra kendisinin kadılık 

yaptığı bilinmektedir. Yine beytülmalde idari vazifede bulunduğu malumdur. İbn Mesud’un 

(r.a.) bu görevlerde bulunmasının, farazî bir fıkıh birikiminin ötesinde sahip olduğu ilmin 

pratiğe dökülmesine imkân tanıması cihetiyle, gerçek bir fakih olmasında etkili olduğu 

savunulabilir. Bir başka açıdan, kendisinin bu vazifelere getirilmesinin, onun fıkhî yönünün 

sahabe arasında bilinen bir husus olmasından ileri geldiği söylenebilir. İbn Mesud’un (r.a.) 

fıkhı hakkında kelâmı uzatmak mümkündür. Lakin tez içerisinde bir bakıma onun fıkhının 

tezahürleri sayılabilecek rivayetleri işleyeceğimiz için bu kadarıyla iktifa ediyoruz. Şu kadar 

var ki; İbn Mesud’un (r.a.) yalnız bir fakih değil İslâmî ilimlerin hemen her sahasında 

muktedir bir âlim olması hasebiyle sair ilmî meziyetlerine de temas etmekte fayda görüyoruz. 

Abdullah b. Mesud (r.a.), en çok hadis rivayet eden sahabilerden birisidir. Rivayet 

ettiği hadislerin toplamı 848150 ya da 840’tır151. İbn Kesîr (v. 774/1373) onu muksirûndan 

 
150 ʿİzzüddîn ʿAbdüllaṭîf b. ʿAbdilʿazîz b. Melek (Firişte) İbn Melek, Mebâriḳu’l-ezhâr fî şerḥi Meşâriḳi’l-envâr 

(Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1995), 1/54; “Müksirûn” maddesini hazırlayan Ağırman, bu sayının Bakî b. Mahled’in 
Müsned’indeki rivayetlere itibarla elde edildiğini ifade etmiştir. İlginç olan husus, bir sonraki dipnotta 
belirtildiği üzere, farklı bir sayı veren Zehebî’nin de aynı esere atıf yapmış olmasıdır. Bkz. Cemal Ağırman, 
“Müksirûn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 31/533. 

151 Zehebî’nin verdiği bu rakam, onun ifadesine göre Bakî b. Mahled’in Müsned’inde geçen rivayetlerin sayısı 
olup mükerrerler dahil edilmiştir. Bkz. Ẕehebî, Siyer, 1/462. 



28 
 

saymıştır.152 Hanefî ulemâsının örfüne [:ıstılahına] göre, Abdullah b. Mesud (r.a.), ‘Âbâdile 

ifadesinin kapsamına girmektedir.153 Ahmed b. Hanbel’in (rh.a.) (v. 241/855) de içinde 

olduğu pek çok âlim ise bu ıstılah ile sahabeden Abdullah isimli dört kişiyi kastetmekle 

beraber İbn Mesud’u (r.a.) bu listeye dahil etmezler.154 İbn Mesud’un (r.a.) ilmi ve fıkhı 

herkesçe malum olmasına rağmen yaygınlıkla ‘Abâdile diye bilinen zevât arasında 

sayılmaması, söz konusu ıstılahın kendisinin vefatından sonra ortaya çıkması ile alakalıdır.155 

Şu kadar var ki; muhaddisûn mutlak olarak ‘Abdullah’ lafzını kullandıklarında Abdullah b. 

Mesud’u (r.a.) kastetmektedirler.156 

Abdullah b. Mesud’un (r.a.) nâsih ve mensûhlar hakkında da bir birikimi olduğu, 

kendi ifadelerinden anlaşılmaktadır. Mesela şöyle söylediği nakledilmiştir: “Dileyenle 

lanetleşebilirim; kısa Nisâ sûresinde [:Talâk sûresinde] bulunan,     أن أجلھن  الأحمال  وأولات 

والذین یتوفون منكم ویذرون أزواجا یتربصن   şeklindeki şu âyet, Bakara sûresindeki یضعن حملھن 

âyetinden sonra nâzil olmuştur.”156F بأنفسھن

157 

İbn Mesud (r.a.), şahsî Mushaf’ındaki çeşitli kıraat vecihleriyle gündeme 

gelmektedir. Hanefî literatüründe onun kıraatine dair açıklamalara rast gelinmektedir. Serahsî, 

متتابعات  أیام   şeklindeki ziyadenin Kur’ân’dan olmadığını, bu متتابعات  lafzı örneğinde ثلاثة 

kısmın İbn Mesud’un (r.a.) Rasulüllah’tan (s.a.v.) rivayet ettiği bir haber hükmünde olduğunu 

ifade etmiştir. 157F

158 Bir başka yerde, İbn Mesud (r.a.) kıraatinin, Ebû Hanîfe (rh.a.) zamanına 

kadar meşhur olduğunu ve hatta bir tâbii âlim olan Süleyman el-A‘meş’in (rh.a.) (v. 148/765), 

bir hatim İbn Mesud (r.a.) harfine [:kıraatine] göre, bir hatim de Osman (r.a.) Mushaf’ına göre 

 
152 İbn Kesîr’in “muksirûn” listesinde toplam dokuz kişi bulunup bunlar 700 ve üzeri rivayete sahip olan 

sahabilerdir. Bkz. Ağırman, “Müksirûn”, 31/532. 
153 İbnü’l-Hümâm, Hanefî ıstılahınca ’Abâdile’nin kapsamına giren diğer iki kişinin Abdullah b. Ömer (r.a.) ve 

Abdullah b. Abbas (r.a.) olduğunu beyan etmiştir. Bkz. Kemâlüddîn Muḥammed b. ʿAbdilvâḥid es-Sîvâsî 
İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1970), 3/17-18; Aynı bilgi için bkz. Ḳureşî, el-Cevâhir, 
4/531; Raşit Küçük, “Abâdile (Hadis)”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
1988), 1/7. 

154 Onların kastına göre söz konusu dört kişi, Abdullah b. Abbas (r.a.), Abdullah b. Ömer (r.a.), Abdullah b. 
Zübeyr (r.a.) ve Abdullah b. Amr b. Âs’tır (r.a.). Bkz. İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 3/18; Küçük, “Abâdile”, 
1/7; Ayrıca bkz. Zebîdî, Tecridi Sarih Tercemesi, 1/28; Kureşî, bu dört sahabiyi kapsayan ’Abâdile kullanımını 
muhaddisûna nispet etmektedir. Bkz. Ḳureşî, el-Cevâhir, 4/531. 

155 Zebîdî, Tecridi Sarih Tercemesi, 1/28. 
156 Çeşitli kaynaklarda rastladığımız bu bilgiyi Aynî, bir şerh düşerek nakletmektedir. Buna göre şayet Abdullah 

ismi sahabe nesli içerisinde mutlak olarak zikredilmişse Abdullah b. Mesud (r.a.) kastedilmiş demektir. Lakin 
sahabe sonrasında mutlak olarak Abdullah denildiğinde Abdullah b. Mübârek murat olunur. İlgili kaynaklar 
için bkz. Bedruddîn el-ʿAynî, ʿUmdetü’l-ḳārî, 2/25; İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 3/18; Ali el-Ḳārî, Mirḳāt, 
1/335, 4/1352, 7/2668. 

157 Abdürrezzâḳ, el-Muṣannef, 6/471; Benzer iki rivayet Mebsût’ta da geçmektedir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 
1989, 6/31, 17/166. 

158 Seraḫsî, Uṣûl, 1/281. 



29 
 

okuduğunu nakletmektedir.159 Siğnâkî (v. 714/1314), İbn Mesud’un (r.a.) kıraatinin Ebû 

Hanîfe zamanına kadarki şöhretine değinerek ve bunu itibara alarak söz konusu kıraati 

“meşhur kıraat” şeklinde tabir etmiştir.160 Konu ile alakalı kelâm ettiği bir diğer mahalde 

Serahsî, İbn Mesud’un (r.a.) kıraatinin evvela tilavet olunduğunu, Rasulüllah’ın (s.a.v.) 

hayatında tilavetinin neshedildiğini, bu neshin Allah’ın kalpleri onun kıraatini ezberlemekten 

çevirmesi ile gerçekleştiğini; ancak İbn Mesud’un (r.a.) kalbinin bundan müstesna kılındığını, 

zira böylelikle İbn Mesud’un (r.a.) kıraatinin hükmünün muhafaza edilmiş bulunduğunu ifade 

etmektedir.161 Abdülazîz el-Buhârî (v. 730/1330) de hemen hemen aynı ifadeleri kullanarak 

konuya temas etmekte, fakat ‘Allah’ın kalpleri çevirmesi’ ifadesi yerine ‘kalplere 

unutturması’ tabirini tercih etmektedir.162 Bu açıklamalar bir arada düşünüldüğünde, mensûh 

bir kıraatin Ebû Hanîfe zamanına kadar bilindiği ve bunun da ötesinde A‘meş gibi âlim bir 

kimse tarafından tilavet edildiği bilgileri kafada soru işaretleri oluşturmaktadır. Fakat herhalde 

tilavetin neshinden murat, zamanla istisnalar haricinde bu kıraatin tilavetinin insanlar 

tarafından terk edilmiş olmasıdır. Nitekim neshin, Allah’ın kalpleri İbn Mesud’un (r.a.) 

kıraatini ezberlemekten çevirmesi/unutturması ile gerçekleştiğinin söylenmesi, maksadın bu 

olduğunu gösteren bir karine görünümündedir. 

el-Muhîtu’l-burhânî sahibi Burhâneddin el-Buhârî (v. 616/1219), İbn Mesud (r.a.) 

veya Übey b. Ka‘b’ın (r.a.) (v. 33/654 [?]) kıraati gibi ‘Mushafü’l-‘âmme’ [:Mushaf-ı 

Osmânî] haricindekilerden kıraat edenlerin namazı ile alakalı olarak, eimme-i selâseden [:Ebû 

Hanîfe, Ebû Yûsuf ve İmam Muhammed] bunların namazının fasit/bâtıl olacağı şeklinde 

nakilde bulunduktan sonra bunu izah sadedinde bir miktar kelâm eder.163 Ona göre, bununla 

kasıt, şaz kıraatle yetinen kimsenin namazının fasit olmasıdır. Zira bu durumda namazda 

Kur’ân okunmuş olmamaktadır. Fakat şaz kıraatin yanı sıra, Mushaf-ı Osmânî’den asgarî 

ölçüde kıraat ederse namazı geçerlidir.164 Bu bağlamda İbn Mesud (r.a.) kıraatinin şaz bir 

kıraat olduğunu belirtmektedir.165 Bu noktada İbn Mesud (r.a.) ve Übey b. Ka‘b’ın (r.a.) kendi 

kıraatleri ile namaz kılmaları akla gelmektedir. Burhâneddin el-Buhârî, bu mevzuya da temas 

 
159 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/75; Abdülazîz el-Buhârî, benzer şekilde İbn Mesud’un (r.a.) kıraatinin selef 

zamanında meşhur olduğunu, hatta mekteplerde bu kıraatin taliminin yapıldığını nakletmektedir. Bkz. 
ʿAlâüddîn ʿAbdülʿazîz b. Aḥmed Abdülazîz el-Buḫârî, Keşfü’l-esrâr (Keşf-i Pezdevî) (Dersaâdet: Şirket-i 
Sahafiyye-i Osmâniyye, 1308), 2/294. 

160 Ḥüsâmüddîn el-Ḥüseyn b. ʿAlî el-Buḫârî es-Siğnâkī, en-Nihâye fî şerḥi’l-Hidâye (Mekke, 1438), 5/169. 
161 Seraḫsî, Uṣûl, 2/81. 
162 Abdülazîz el-Buḫârî, Keşfü’l-esrâr, 2/295. 
163 Bkz. Maḥmûd b. Aḥmed b. ʿAbdilʿazîz Burhânüddîn el-Buḫârî, el-Muḥîtu’l-burhânî (Karaçi: İdâretü’l-

Ḳurʾân ve’l-ʿUlûmi’l-İslâmiyye, 2004), 2/68-70. 
164 Burhânüddîn el-Buḫârî, el-Muḥîtu’l-burhânî, 2/70. 
165 Burhânüddîn el-Buḫârî, el-Muḥîtu’l-burhânî, 2/70. 



30 
 

ederek her ne kadar kendi zamanı itibarıyla bunların Kur’ân kabul edilmedikleri ve 

dolayısıyla da bunlarla kıraat etmenin, namazda şart olan kıraat yerine geçmeyeceği ortada 

olsa da bu iki sahabinin namazlarının geçersiz olmasının düşünülemeyeceğini söylemektedir. 

Zira bizim açımızdan, mütevatir olarak nakledilme şartı yerine gelmediği için bunlara Kur’ân 

denilemese de bu sahabiler için kendi Mushaf’larındaki nazmın Kur’ân olduğu kesindir. 

Bunun gerekçesi, bu sahabilerin kıraatlerini bizzat Rasulüllah’tan (s.a.v.) işitmiş olmalarıdır. 

Ayrıca Rasulüllah (s.a.v.), mesela İbn Mesud (r.a.) için, daha önce de geçtiği üzere, “Kim 

Kur’ân’ı indiği gibi taptaze okumak isterse İbn Ümmü ‘Abd’in kıraatı üzere okusun” diyerek 

insanları onun kıraatine teşvik etmiştir. Rasulüllah’ın (s.a.v.) insanları, namazda okunması 

caiz olmayan bir kıraate yönlendirmesi ise tasavvur olunamaz.166 

Meşhur kıraat âlimi İbnü’l-Cezerî, yaptığı tasniflerden birisinde kıraatleri üçe 

ayırmış, İbn Mesud’tan (r.a.) nakledilip resm-i Mushaf’a muhalif olan kıraatleri ise 

“günümüzde şaz kıraat olarak isimlendirilen kıraatler” dediği167 sahih kıraatlerin ikinci 

kısmına dahil etmiştir. Bahsi geçen tasnifte mütevatir, sahih ve şaz kıraatler bulunmaktadır. 

Mütevatir kıraat, Arap diline mutlak manada uygun, Hz. Osman’ın (r.a.) zamanında istinsah 

edilen Mushaflardan [en az] birisine takdiren de olsa muvafık düşen ve mütevatir olarak 

nakledilen kıraatlerdir. Sahih kıraatler iki kısım olup ilki, adalet ve zapt şartlarını taşıyan 

kimseler tarafından nakledilerek sahih bir senede sahip olan, Arap dili ve resm-i Mushaf’a 

uygunluk arz eden kıraatlere tekabül etmektedir. İkinci kısım ise İbn Mesud’un (r.a.) 

mevzubahis kıraatlerinin de dahil edildiği gruptur. Bu kısımda yer alan kıraatler, senedi 

mezkûr veçhile sahih ve Arap diline münasip olsa da resm-i Mushaf’a muhalefet etmektedir. 

Ayrıca bir Şâfiî olan İbnü’l-Cezerî’nin ifadesine göre, bu nevi kıraatlerin namaz içerisinde 

yahut haricinde okunması caiz görülmemektedir.168 

Kıraat ilmine ilişkin meziyetlerinin yanı sıra, Abdullah b. Mesud’un (r.a.) tefsir 

ilminde de son derece merkezî bir konumda olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Nitekim 

kendisinin Irak tefsir ekolünün kurucusu olduğu kabul edilir.169 Onun tefsir anlayışını izah 

sadedinde, güncel tasniflerde İbn Mesud’un (r.a.) Kur’ân âyetlerini Kur’ân, Sünnet, bu ikisine 

 
166 Bkz. Burhânüddîn el-Buḫârî, el-Muḥîtu’l-burhânî, 2/69-70. 
167 İbnü’l-Cezerî gençlik döneminde yazdığı Müncidü’l-mukriîn adlı eserinde İbn Mesud (r.a.) kıraatinin kendi 

zamanında şaz kıraat olarak isimlendirilen kıraatlerden olduğunu ifade etmektedir. Ebü’l-Ḫayr Şemsüddîn 
Muḥammed b. Muḥammed İbnü’l-Cezerî, Müncidü’l-muḳriʾîn ve mürşidü’ṭ-ṭâlibîn (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-
ʿİlmiyye, 1999), 19. 

168 İbnü’l-Cezerî, Müncid, 18-19. 
169 Küçükkalay, Abdullah İbn Mes‘ûd ve Tefsir İlmindeki Yeri, 140. 



31 
 

muhalif olmayan İsrâiliyyât ve rey (içtihat) ile tefsir ettiği ifade edilmiştir.170 Müteşabih 

âyetler hususunda İbn Mesud’un (r.a.) münasip bir manayla tevile gitme görüşüne sahip 

olduğu nakledilmektedir.171 Âyetlerin esbâb-ı nüzûlleri hakkında İbn Mesud’tan (r.a.) 

yapılmış pek çok nakil bulunmaktadır.172 İbn Mesud’un (r.a.) çoğaltılan Mushaf’ların 

haricindekilerinin imhâ edilme sürecinde söylediği173, esbâb-ı nüzûllere hâkimiyetinin 

keyfiyetini gösteren şu ifadeleri rivayet edilmektedir: “Kendisinden başka ilah bulunmayan 

[Allah’a] yemin olsun, Kur’ân’dan nâzil olmuş hiçbir sûre yoktur ki nerede indirildiğini 

bilmeyeyim, hiçbir âyet yoktur ki kimin hakkında nâzil olduğunu bilmeyeyim. Şayet Allah’ın 

kitabını benden daha iyi bilip de deveyle yanına varabileceğim174 birini tanısaydım muhakkak 

o deveye binerdim.”175  

Hülasa, Abdullah b. Mesud (r.a.), Ashâb-ı Rasulüllah’ın (s.a.v.) kibârından engin bir 

fakih, Sünnet’e hâkim bir muhaddis, Kur’ân-ı Kerîm’in kıraat vecihlerini bilen ve en güzel 

surette okuyan bir kurrâ hâfız, Allah kelâmının manasını, esbâb-ı nüzûlünü ve diğer 

hususiyetlerini idrak etmiş bulunan bir müfessir ve dinin hükümlerini hayatına tatbik 

noktasında bezl-i cehd eden gerçek bir âlimdi. 

1.2 Serahsî 

1.2.1 Serahsî’nin Kısa Terceme-i Hâli 

Serahsî’nin (rh.a.) tam adı, Muhammed b. Ahmed b. Ebî Sehl Ebû Bekr es-

Serahsî’dir.176 “Şemsü’l-eimme” olarak anılmaktadır.177 Fürû-ı fıkıhla iştigalinin yanında 

 
170 Mesela bkz. Küçükkalay, Abdullah İbn Mes‘ûd ve Tefsir İlmindeki Yeri, 146, 147, 149; Ayrıca bkz. 

Muḥammed Aḥmed Îsevî, Tefsîru İbn Mesʿûd (Riyad: Müessesetü’l-Melik Fayṣal, 1985), 1/90. 
171 Zerkeşî, el-Burhân, 2/207-208; Küçükkalay, Abdullah İbn Mes‘ûd ve Tefsir İlmindeki Yeri, 168. 
172 Küçükkalay, Abdullah İbn Mes‘ûd ve Tefsir İlmindeki Yeri, 170; İbn Mesud’tan (r.a.) nakledilen esbâb-ı nüzûl 

misalleri için bkz. Küçükkalay, Abdullah İbn Mes‘ûd ve Tefsir İlmindeki Yeri, 170-176; Îsevî, Tefsîru İbn 
Mesʿûd, 63-65. 

173 İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 3/285. 
174 İbarenin aslı تبلغھ الإبل şeklindedir. Türk dili içerisindeki kullanımlara uygun olması amacıyla tercümede genel 

manayı bozmayacak surette tasarrufta bulunulmuştur. 
175 Ṭaberânî, el-Muʿcemü’l-kebîr, 9/73; Ayrıca bkz. ʿUkkâşe ʿAbdülmennân eṭ-Ṭîbî, ʿAbdullâh b. Mesʿûd 

(Beyrut, 1422), 9. 
176 Ḳureşî, el-Cevâhir, 3/78; Ebü’l-ʿAdl Zeynüddîn Ḳāsım İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, thk. Muḥammed Ḫayr 

Ramażân Yûsuf (Dımaşk: Dâru’l-Ḳalem, 1992), 234; Ahmed Efendi Taşköprizâde, Miftâḥu’s-saʿâde ve 
miṣbâḥu’s-siyâde fî mevżûʿâti’l-ʿulûm (Kahire: Dâru’l-Kütübi’l-Ḥadîs̱e, 1968), 2/186; Maḥmûd b. Süleymân 
el-Ḥanefî el-Kefevî, Ketâibü aʿlâmi’l-aḫyâr min fuḳahâi meẕhebi’n-Nuʿmâni’l-muḫtâr (Süleymaniye 
Kütüphanesi, Reisülküttab, 690), 143a; Mehmed Münîb Ayıntâbî, Terceme-i Şerḥu’s-Siyeri’l-kebîr (İstanbul: 
Matbaa-i Âmire, 1241), 1/9; Ebü’l-Ḥasenât Muḥammed ʿAbdülḥay b. Muḥammed el-Leknevî, el-Fevâidü’l-
behiyye fî terâcimi’l-Ḥanefiyye (Kahire: Matbaʿatü’s-Saʿâde, 1324), 158; Ömer Rıżâ Keḥḥâle, Muʿcemü’l-
müellifîn: terâcimü muṣannifi’l-kütübi’l-ʿArabiyye (Beyrut: Mektebetü’l-Müs̱ennâ, 1957), 8/267; Muhammed 
Hamidullah, hazırladığı DİA maddesinde, Serahsî’nin isminin Ebû Bekr Şemsü’l-eimme Muhammed b. Ebî 
Sehl Ahmed es-Serahsî olduğunu söylemektedir. Bu görüşünü desteklemek için Serahsî’nin kendi kitaplarının 



32 
 

fıkıh usûlü, kelâm ve münazarada mahir olduğu ifade edilmektedir.178 Hafızası çok 

kuvvetlidir. Öyle ki Şâfiî’nin (rh.a.) (v. 204/820) 300 cüz ezberlediği kendisine iletildiğinde, 

bu miktarın kendi ezberlediğinin zekâtı kadar olduğunu söylemiştir ki bu da 12.000 cüz 

etmektedir.179 Kemalpaşazâde (v. 940/1534), Serahsî’yi, tertip ettiği fukahâ tabakaları 

içerisinde, üçüncü sıradaki “mezhebin sahibinden rivayet bulunmayan meselelerde müçtehit” 

tabakası içerisinde addetmiştir.180 Hocaları arasında Şemsü’l-eimme el-Ḥalvânî’nin181 (rh.a.) 

 
dibacelerini, çağdaşı Nesefî’nin naklini, Zehebî ve onu izleyen kaynaklardaki kayıtları şahit gösterir. Fakat 
zikrettiği kaynakların hemen hepsini incelememiz neticesinde buralarda Serahsî’nin isminin, sondaki Ahmed 
ziyadesi olmadan Ebû Bekr Muhammed b. Ebî Sehl şeklinde kaydedildiğini tespit ettik. Bu noktada 
Hamidullah’ın dayandığı başka kaynak(lar)ın bulunma ihtimali mevcuttur. Fakat kanaatimize göre yukarıda 
zikrettiğimiz isme yer veren müelliflerin, kitaplardaki Muhammed b. Ebî Sehl ifadesinde babaya değil de 
dedeye nispetin var olduğu bilgisine ulaşmalarının neticesinde böyle bir tercihe gitmiş olmaları ihtimali daha 
kuvvetlidir. Nitekim Serahsî’nin Usûl’ünün ve en-Nüket isimli şerhinin tahkikli neşrini yapan Ebu’l-Vefâ el-
Efgânî, her iki eser içerisinde Serahsî’nin ismi Ebû Bekr Muhammed b. Ebî Sehl şeklinde zikredilmiş olmasına 
rağmen bu eserlere yazdığı mukaddimelerde Serahsî’nin ismini, belirttiğimiz surette vermiştir. Muhammed 
Hamidullah her ne kadar DİA maddesinde Serahsî’nin ismini mezkûr veçhile nakletmiş ise de daha evvel 
kaleme aldığı, “Usûl al-fıqh’ın Tarihi” ismiyle tercüme edilip yayınlanan makalesinde metinde gösterdiğimiz 
şekilde zikretmiştir. Bkz. Muhammed Hamîdullah, “Serahsî, Şemsüleimme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 36/544; Muhammed Hamidullah, “Usûl al-fıqh’ın Tarihi”, çev. 
M. Fuad [Muhammed Fuat] Sezgin, İslâm Tetkikleri Enstitüsü Dergisi 2/1 (1957 1956), 10; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 
1989, 1/2; Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl es-Seraḫsî, el-Mebsût (Süleymaniye 
Kütüphanesi, Damat İbrahim Paşa, 648), 1b; Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl es-
Seraḫsî, el-Mebsût (Süleymaniye Kütüphanesi, Hamidiye, 548), 1b; Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. 
Aḥmed b. Ebî Sehl es-Seraḫsî, el-Mebsût (Süleymaniye Kütüphanesi, Hamidiye, 549), 1b; Seraḫsî, Uṣûl, 1/4, 
9; Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Ebî Sehl Aḥmed es-Seraḫsî, en-Nüket, thk. Ebü’l-Vefâ el-Efġānî 
(Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, 1986), 14, 19-20; Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl es-
Seraḫsî, Şerḥu’l-Câmiʿi’ṣ-ṣaġīr, thk. Ertuğrul Boynukalın (Ankara-İstanbul: TDV Yayınları-İSAM Yayınları, 
2021), 1/31; Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl es-Seraḫsî, Şerḥu’s-Siyeri’l-kebîr 
(eş-Şeriketü’ş-Şarḳıyye li’l-İʿlânât, 1971), 1/1; Ebû Ḥafṣ Necmüddîn Ömer b. Muḥammed en-Nesefî, el-Ḳand 
fî ẕikri ʿulemâi Semerḳand (Tahran: Mirʾâtü’t-Türâs̱, 1999), 206; Ẕehebî, Siyer, 18/177; İbn Fazlullah el-
Ömerî’nin Mesâlik’inin Fuat Sezgin tarafından tıpkıbasım olarak neşredilen nüshasında, Serahsî’nin adının 
Hasan b. Ahmed şeklinde kaydedilmesi, Muhammed Hamidullah’ın da işaret ettiği üzere müstensih hatası 
olmalıdır. Bkz. Şihâbüddîn Aḥmed b. Yaḥyâ İbn Fażlullâh el-Ömerî, Mesâlikü’l-ebṣâr fî memâliki’l-emṣâr = 
Routes toward insight into the capital empires (Frankfurt: Institut für Geschichte der Arabisch-Islamischen 
Wissenschaften, 1989), 6/65; Hamîdullah, “Serahsî, Şemsüleimme”, 36/544. 

177 Ḳureşî, el-Cevâhir, 3/78; İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 234; Taşköprizâde, Miftâḥu’s-saʿâde, 2/186; 
Leknevî, el-Fevâidü’l-behiyye, 158. 

178 Bkz. İbn Fażlullâh el-Ömerî, Mesâlik, 6/65; Ḳureşî, el-Cevâhir, 3/78; İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 234; 
Taşköprizâde, Miftâḥu’s-saʿâde, 2/186; Leknevî, el-Fevâidü’l-behiyye, 158. 

179 İbn Fażlullâh el-Ömerî, Mesâlik, 6/66; İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 234; Taşköprizâde, Miftâḥu’s-saʿâde, 
2/186; Maḥmûd b. Süleymân el-Ḥanefî el-Kefevî, Ketâibü aʿlâmi’l-aḫyâr min fuḳahâi meẕhebi’n-Nuʿmâni’l-
muḫtâr (İstanbul: Mektebetü’l-İrşâd, 2017), 2/253; Leknevî, el-Fevâidü’l-behiyye, 159. 

180 Ahmed b. Süleyman İbn Kemâl, Risâle fî duḫûli veledi’l-bint fi’l-mevḳûfi ʿalâ evlâdi’l-evlâd (Süleymaniye 
Kütüphanesi, Süleymaniye, 1049), 51a; Kemalpaşazâde’nin Serahsî’nin de (rh.a.) içinde bulunduğunu 
düşündüğü zümreyi ifade eden bu tabiri, “meselede/mesâilde müçtehit” şeklinde kısaltılarak kullanılmaya 
başlamıştır. Bu kullanımın örnekleri için bkz. Ayıntâbî, Terceme-i Şerḥu’s-Siyeri’l-kebîr, 1/9; Leknevî, el-
Fevâidü’l-behiyye, 158; Ömer Nasuhi Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve Istılahatı Fıkhiyye Kamusu (İstanbul: 
Bilmen Yayınevi, 1967), 1/456; Ahmet İnanır, “İbn Kemal’in Tabakâtü’l-Fukahâsı ve Değerlendirilmesi”, 
Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 37 (2012), 76; Kemalpaşazâde’nin taksimine yönelik eleştiriler 
ve bunlar hakkında yapılmış bir değerlendirme için bkz. Osman Bayder, “Kemalpaşazâde’nin Tabakâtu’l-
Fukahâ’sına Yönelik Eleştiriler Üzerine Bir Değerlendirme”, Kemalpaşazâde: Felsefe-Din-Edebiyat 
Araştırmaları, ed. Murat Demirkol vd. (Ankara: Fecr Yayınları, 2022), 2/66-71. 

181 Halvânî şeklinde okunduğuna dair bkz. Ḳureşî, el-Cevâhir, 2/430; İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 189; Ömer 
Nasuhi Bilmen, Hulvâni şeklinde okuyanların da bulunmasıyla birlikte doğrusunun bu zâtın babasının helva 



33 
 

adı öne çıkmakta; kendisine mülâzemet edip, tefakkuhunun182 onun yanında gerçekleştiği ve 

nihayetinde kendisinden icazet aldığı kaynaklarda ifade edilmektedir.183 Şerhu’s-Siyeri’l-

kebîr adlı eserinin mukaddimesinde tasrih ettiği üzere Ebü’l-Hasen Ali b. el-Hüseyn es-

Suğdî184 (v. 461/1068) ve Ebû Hafs Ömer b. Mansûr [el-Buhârî] el-Bezzâz’dan185 (v. 460’tan 

sonra) (rh.a.) ders görmüştür.186 Kefevî’nin (v. 990/1582) İtkânî’den (v. 758/1357) yaptığı 

nakle göre Serahsî’nin ilmî silsilesi şu şekildedir: İmam Abdülazîz b. Ahmed el-Halvânî (v. 

452/1060[?]) - Ebû Ali en-Nesefî187 (v. 424/1033) - İmam Muhammed b. el-Fadl el-Buhârî 

[el-Kemârî]188 (v. 381/991) - Abdullah b. [Muhammed b.] Ya‘kûb es-

Sebezmûnî/Sübezmûnî189 (v. 340/952) - Ebû Abdillâh b. Ebû Hafs el-Kebîr190 (v. 264/878) - 

Ebû Hafs el-Kebîr191 (v. 217/832) - Muhammed b. Hasan (v. 189/805) - Ebû Hanîfe (v. 

 
satmakla meşgul olmasına nazaran Halvâî olduğunu dile getirmiştir. Bkz. Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve 
Istılahatı Fıkhiyye Kamusu, 1/456; Halvânî ve Serahsî’nin el-Mebsût adlı eserleri üzerinde çalışan Yusuf 
Ufakca bu husus hakkında Ömer Nasuhi Bilmen’e hatalı bir nispet yaparak onun Halvâî şeklindeki okuyuşu 
tercih ettiğini gözden kaçırmıştır. Bkz. Yusuf Ufakca, Halvani ve Serahsi’nin el-Mebsut Adlı Eserlerinin Nikah 
Bölümlerinin Mukayesesi (Malatya: İnönü Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2019), 3; Halvânî hakkında daha 
fazla bilgi için bkz. Kamil Şahin, “Halvânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1997). 

182 Tefakkuh/Tafakkuh ( التفقھ) kavramı ve fıkıh kavramı ile ilişkisi hakkında detaylı bilgi edinmek için bkz. 
Kemal Yıldız, “Fıkıh İlmi ve Tafakkuh Yolu”, İslâm Düşüncesi Kılavuzu (İstanbul: Ensar Neşriyat, 2019), 
293-316; Kemal Yıldız, “Din Adına Konuşmanın Fıkıh-Tefakkuh Açısından Değerlendirilmesi”, Din Bilimleri 
Akademik Araştırma Dergisi 5/3 (2005), 164-176. 

183 Bkz. İbn Fażlullâh el-Ömerî, Mesâlik, 6/65; Ḳureşî, el-Cevâhir, 3/78; İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 234; 
Kefevî, Ketâib (Reisülküttab, 690), 143a; Leknevî, el-Fevâidü’l-behiyye, 158. 

184 Hakkında daha geniş bilgi için bkz. Selahaddin Abdüllatif en-Nahi, “Suğdî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009). 

185 Kullandığımız Şerhu’s-Siyeri’l-kebîr nüshasında bu zâtın lakabı “el-Bezzâr” şeklinde gelmiştir. Nitekim 
elimizdeki el-Cevâhiru’l-mudiyye’nin muhakkiki de bu noktadan hareketle mezkûr eserde adı geçen âlimin 
lakabını böylece zikretmiştir. Fakat Muhammed Hamidullah’ın da tercih ettiği şekliyle “el-Bezzâz” olarak 
okunması daha isabetli gözükmektedir. Zira elimizde bulunan pek çok eserde bu âlimin ismi geçmekte ve 
buralarda ibarenin “el-Bezzâz” suretinde resmedildiği görülmektedir. Şerhu’s-Siyeri’l-kebîr baskısında ise 
yanlış nüsha tercihi yahut yararlanılan nüshaya ait müstensih hatasından kaynaklı bir durum söz konusu 
olabilir. Bkz. Seraḫsî, Şerḥu’s-Siyeri’l-kebîr, 5; Ẕehebî, Siyer, 18/148; Ebû ʿAbdillâh Şemsüddîn Muḥammed 
b. Aḥmed eẕ-Ẕehebî, Teẕkiretü’l-ḥuffâẓ (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1998), 3/234; Ebü’ṣ-Ṣafâ 
Ṣalâḥuddîn Ḫalîl b. ʿİzziddîn Aybeg eṣ-Ṣafedî, el-Vâfî bi’l-Vefeyât, thk. Aḥmed el-Arnaʾûṭ-Türkî Muṣṭafâ 
(Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Türâs̱, 2000), 18/198; Ḳureşî, el-Cevâhir, 1/74 (3 nolu dipnot); Hamîdullah, “Serahsî, 
Şemsüleimme”, 36/544. 

186 Seraḫsî, Şerḥu’s-Siyeri’l-kebîr, 5; Hamîdullah, “Serahsî, Şemsüleimme”, 36/544. 
187 Bilgi için bkz. Ḳureşî, el-Cevâhir, 2/109-110; Ahmet Özel, Hanefi Fıkıh Alimleri ve Diğer Mezheplerin 

Meşhurları (Ankara: Türkiye Diyanet Vakfı, 2013), 47-48; Huzeyfe Çeker, “Hanefi Mezhebinin Fıkıh 
Silsileleri (Ebû Hanîfe’den Hicri VI. Asrın Sonuna Kadar)”, İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 19 (2012), 
185-186. 

188 Hakkında geniş bilgi için bkz. Adnan Hoyladı, “Muhammed b. Fadl el-Kemârî ve Buhara Hanefî 
Geleneğindeki Yeri”, Tetkik 2 (2022), 381-405; Ayrıca bkz. Ḳureşî, el-Cevâhir, 3/300-302; Çeker, “Hanefi 
Mezhebinin Fıkıh Silsileleri (Ebû Hanîfe’den Hicri VI. Asrın Sonuna Kadar)”, 184. 
189 Geniş bilgi için bkz. Ḳureşî, el-Cevâhir, 2/344-345; Ayrıca bkz. Özel, Hanefi Fıkıh Alimleri ve Diğer 

Mezheplerin Meşhurları, 41; Çeker, “Hanefi Mezhebinin Fıkıh Silsileleri (Ebû Hanîfe’den Hicri VI. Asrın 
Sonuna Kadar)”, 183. 

190 Ebû Hafs es-Sağîr olarak da bilinir. Bu vb. malumat için bkz. Ẕehebî, Siyer, 10/159; Ḳureşî, el-Cevâhir, 
4/62; Çeker, “Hanefi Mezhebinin Fıkıh Silsileleri (Ebû Hanîfe’den Hicri VI. Asrın Sonuna Kadar)”, 182. 

191 Kısa biyografisi ve bazı görüşleri için bkz. Murteza Bedir, “Ebû Hafs el-Kebîr”, Türkiye Diyanet Vakfı 
İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2020). 



34 
 

150/767) (rh.a.)192 Kendisinden fıkıh tahsil edenler arasında Ebû Bekr Muhammed b. İbrahim 

el-Ḥaṣîrî193 (v. 500/1107), Ebû ‘Amr Osman b. Ali b. Muhammed el-Bîkendî194 (v. 

552/1157), Hidâye sahibi Mergînânî’nin anne tarafından dedesi olan Ebû Hafṣ Ömer b. 

Ḥabîb195, Burhânü’l-eimme Abdülazîz b. Ömer b. Mâze196 (v. 536/1141), Mahmud b. 

Abdülazîz el-Ûzcendî (Özcendî)197, Rukneddîn Mesud b. Hasan b. Hüseyin el-Küşânî198 (v. 

520/1126) (rh.a.) bulunmaktadır.199 

Serahsî, Serahs şehrinde yahut Serahs yakınlarında doğmuştur.200 Serahs, tarihî 

Horasan bölgesinin bir parçası olup günümüzde Türkmenistan sınırları içerisindedir.201 

Serahsî’nin doğum yılı olarak hicrî 400 senesi zikredilmektedir.202 Eserlerinde pek çok defa 

Türklerden bahsetmesi ve yaşadığı coğrafya göz önüne alındığında Türk olması kuvvetle 

muhtemeldir. Buna karşın kitaplarının tamamını Arapça kaleme almıştır.203 Serahsî, ilk 

çocukluk yılları müstesna tutulursa, hayatını Mâverâünnehir ve Fergana bölgesinde 

geçirmiştir.204 Bu coğrafyanın o döneme ait siyasi tarihi incelendiğinde Serahsî’nin 

Karahanlılar devrinde yaşadığı, devletin ikiye ayrılma zamanlarına şahitlik ettiği, 

Selçukluların hâkimiyetinde geçen günleri tecrübe ettiği görülecektir.205  

 
192 Bkz. Kefevî, Ketâib (Reisülküttab, 690), 143a; Hamîdullah, “Serahsî, Şemsüleimme”, 36/544; Ayıntâbî de 

Serahsî’nin Şerhu’s-Siyeri’l-Kebîr’ine yaptığı tercüme çalışmasının mukaddimesinde aynı listeyi zikretmiştir. 
Bkz. Ayıntâbî, Terceme-i Şerḥu’s-Siyeri’l-kebîr, 1/9. 

193 Hakkında bilgi için bkz. Shaker Jabari, Muhammed b. İbrahim el-Hasiri’nin el-Havi fi’l-Fetava Adlı 
Eserinin Muamelat Bölümünün Tahkik ve Tahlili (Sakarya: Sakarya Üniversitesi, Doktora Tezi, 2021), 36-38; 
Saffet Köse, “Hasîrî, Muhammed b. İbrâhim”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 1997). 

194 Geniş bilgi için bkz. Ḳureşî, el-Cevâhir, 2/520-521. 
195 Bilgi için bkz. Ḳureşî, el-Cevâhir, 2/643-645. 
196 Hakkında bilgi edinmek için bkz. Ḳureşî, el-Cevâhir, 2/437; Çeker, “Hanefi Mezhebinin Fıkıh Silsileleri 

(Ebû Hanîfe’den Hicri VI. Asrın Sonuna Kadar)”, 192-193; Ali Öngül, “Burhan Ailesi”, Türkiye Diyanet Vakfı 
İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992). 

197 Bilgi için bkz. Osman Aydınlı, “Özkent Şehri, Türkler’in İslâmlaşması ve İslâm Kültür ve Medeniyetinin 
Gelişmesinde Rolü”, İSTEM: İslâm, San‘at, Tarih, Edebiyat ve Mûsikîsi Dergisi 13/25 (2015), 140; Çeker, 
“Hanefi Mezhebinin Fıkıh Silsileleri (Ebû Hanîfe’den Hicri VI. Asrın Sonuna Kadar)”, 192. 

198 Hakkında bilgi için bkz. Ḳureşî, el-Cevâhir, 2/168. 
199 Bkz. Ḳureşî, el-Cevâhir, 3/81; Ayıntâbî, Terceme-i Şerḥu’s-Siyeri’l-kebîr, 1/9; Leknevî, el-Fevâidü’l-

behiyye, 158. 
200 Hamîdullah, “Serahsî, Şemsüleimme”, 36/544. 
201 Yüksel Sayan, “Serahs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 

36/539. 
202 Ebü’l-Ḥasenât Muḥammed ʿAbdülḥay b. Muḥammed el-Leknevî, Şerḥu’l-Hidâye (Merġīnânî, el-Hidâye 

içinde), thk. Naʿîm Eşref Nûr Aḥmed (Karaçi: İdâretü’l-Ḳurʾân ve’l-ʿUlûmi’l-İslâmiyye, 1417), 1/37. 
203 Bkz. Hamîdullah, “Serahsî, Şemsüleimme”, 36/544. 

204 Osman Aydınlı, “İmam Serahsî’nin İçinde Yaşadığı Siyasi Ortam ve Hapis Hayatı”, Diyanet İlmî Dergi 49/2 
(2013), 9. 

205 Bkz. Aydınlı, “İmam Serahsî’nin İçinde Yaşadığı Siyasi Ortam ve Hapis Hayatı”, 12-14. 



35 
 

Babasıyla birlikte ticaret maksadıyla 410 senesinde Abbasîlerin o zamanki başkenti 

olan206 Bağdat’a gelmiştir.207 Bilahare Buhara’da Halvânî’nin yanında tahsile başlamış ve 

zamanla büyük şöhret sahibi olup hocası Halvânî’nin hem makamını hem lakabını [:Şemsü’l-

eimme] almıştır.208 Halvânî’nin haricinde yukarıda bir kısmını ismen zikrettiğimiz pek çok 

âlimden de ilim tahsil etmiştir. Muhitinin hakanına verdiği bir nasihatten dolayı209 Özkent’te 

kuyuya210 hapsedilmiştir.211 Kendisini hapsettiren idarecinin kim olduğu hakkında farklı 

görüşler bulunsa da212 büyük ihtimalle Batı Karahanlı hükümdarı Şemsülmülk II. Nasr (460-

473/1067-1080) bu emri vermiştir.213 Serahsî’nin, Mebsût’u, Özkent’te kuyuda mahpus 

bulunduğu sırada kitaplara müracaat etmeksizin dikte ederek/imlâ yoluyla telif ettiği 

meşhurdur.214 Yine Usûl’ünü ve Şerhu’s-Siyeri’l-kebîr adlı eserini kuyuda hapsedilmiş 

durumdayken dikte etmiştir.215 Nüketü Ziyâdâti’z-Ziyâdât isimli eserini de kuyudayken imlâ 

ettiği nakledilmektedir.216 Rivayet edildiğine göre, bulunduğu zor koşullar altında kendisi 

kuyudan dikte ediyor, yukarıda duran talebeleri de onun dikte ettiği şeyleri yazıya 

geçiriyorlardı.217 

Kaynaklarda Serahsî’nin fıkıh usûlüne dair kitabını ve Şerhu’s-Siyeri’l-kebîr adlı 

eserini imlâ ettirdiğinden bahsedildikten sonra, Serahsî’nin serbest bırakılmasının “Şürût” 

bahsine gelindiği vakitlere denk düştüğü; akabinde Serahsî’nin Fergana’ya intikal ettiği (ki bu 

esnada Serahsî’nin ahir ömründe olduğu belirtilmektedir218), burada “Emîr Hasan” olarak 

 
206 Muhammed Hamidullah, “Serahsî’nin Devletler Umumi Hukukundaki Hissesi”, 900. Ölüm Yıldönümü 

Münasebetiyle Büyük İslâm Hukukcusu Şemsu’l-Eimme es-Serahsi Armağanı (Ankara: Ankara Üniversitesi 
İlahiyat Fakültesi, 1965), 16. 

207 Leknevî, Şerḥu’l-Hidâye, 1/37. 
208 Hamidullah, “Serahsî’nin Devletler Umumi Hukukundaki Hissesi”, 16; Abdullah Yıldız, Büyük Türk-İslam 

Hukuk Bilgini İmam Serahsî’nin Hayatı ve Sünnet Anlayışı (Şanlıurfa, 2001), 11. 
209 Osman Aydınlı, Serahsî’nin hangi gerekçeyle hapsedildiğine dair görüşleri topluca vermiştir. Bkz. Aydınlı, 

“İmam Serahsî’nin İçinde Yaşadığı Siyasi Ortam ve Hapis Hayatı”, 18-20. 
210 Zeki Velidi Togan, o zamanki göçebelerin hapishanelerinin genişçe kuyular olduğunu aktarmaktadır. Bkz. 

Zeki Velidi Togan, Karahanlılar (840-1212): 1966-1967 Ders Notları, ts., 71; Aydınlı, “İmam Serahsî’nin 
İçinde Yaşadığı Siyasi Ortam ve Hapis Hayatı”, 22. 

211 Bkz. Ḳureşî, el-Cevâhir, 3/78; Leknevî, el-Fevâidü’l-behiyye, 158; Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve Istılahatı 
Fıkhiyye Kamusu, 1/456; Muḥammed Ḫayruddîn b. Maḥmûd ez-Ziriklî, el-Aʿlâm (Beyrut: Dâru’l-ʿİlm li’l-
Melâyîn, 2002), 5/315. 

212 Muhammed Hamidullah bunların birkaçını zikretmektedir. Bkz. Hamîdullah, “Serahsî, Şemsüleimme”, 
36/545. 

213 Hamîdullah, “Serahsî, Şemsüleimme”, 36/545; Yıldız, Büyük Türk-İslam Hukuk Bilgini İmam Serahsî’nin 
Hayatı ve Sünnet Anlayışı, 19; Aydınlı, “İmam Serahsî’nin İçinde Yaşadığı Siyasi Ortam ve Hapis Hayatı”, 21, 
24. 

214 İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 234; Leknevî, el-Fevâidü’l-behiyye, 159; Ayrıca bkz. İbn Fażlullâh el-Ömerî, 
Mesâlik, 6/65; Ḳureşî, el-Cevâhir, 3/78; Ziriklî, el-Aʿlâm, 5/315. 

215 Taşköprizâde, Miftâḥu’s-saʿâde, 2/186; Leknevî, el-Fevâidü’l-behiyye, 159. 
216 Bkz. Hacı Halife Mustafa Kâtib Çelebi, Keşf-el-zunun, thk. Şerefettin Yaltkaya-Rifat Bilge (Ankara: Türk 

Tarih Kurumu, 2014), 2/963. 
217 İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 235; Kefevî, Ketâib, 2/253; Leknevî, el-Fevâidü’l-behiyye, 158. 
218 Bkz. İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 235. 



36 
 

ifade edilen kişinin kendisine ikramda bulunduğu ve talebelerinin yine Serahsî’ye ulaşıp 

eserin tamamlandığı219 şeklinde bir anlatım yapıldığı görülmektedir.220 Muhammed 

Hamidullah “Şürût” bahsine gelinen eserin Şerhu’s-Siyeri’l-kebîr  olduğunu tespit etmiştir.221 

Zeki Velidi Togan ise “Emir Hasan” olarak aktarılan şahsı, Fergana valisi olarak tavsif etmiş 

ve bu zâtın Serahsî’yi hapisten çıkaran kişi olduğunu beyan etmiştir.222 Hamidullah, tabakat 

kitaplarında aktarılan bilgilerden ve Serahsî’nin eserlerinin çeşitli yazmalarında bulunan 

ifadelerden istifade ederek Serahsî’nin hapis hayatının seyrine dair şöyle bir değerlendirme 

sunmuştur: “Serahsî’nin ilk önce kalenin bir kuyusuna atılmış olması, ardından kendisine ders 

verme imkânının tanınması, daha sonra da Uṣûl’ünün önsözünde zikredilen kalenin bir 

zâviyesine nakledilmesi, arkasından bir üst düzey yetkili[si] olan Emîr Gûn’ün evinde nezaret 

altında tutulması, sonra kaleye nakledilmesi ve nihayet serbest bırakılması mümkündür.”223 

Hapis hayatı224 on seneden uzun sürmüştür.225 Serahsî’nin hicrî 483 yılında226, 490 yılı 

civarında227 veya 500 yılı dolaylarında228 vefat ettiğine dair nakiller bulunmaktadır.229 Yakın 

 
219 Kâtib Çelebi, hapiste imlâsı yarım kalan eseri yanlış zikretmiş olsa da bahse konu olayda ilgili eserin bilahare 

Fergana’da imlâ yoluyla tamamlandığını söylemektedir. Bkz. Kâtib Çelebi, Keşf-el-zunun, 1/112. 
220 Bkz. İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 235; Taşköprizâde, Miftâḥu’s-saʿâde, 2/186; Leknevî, el-Fevâidü’l-

behiyye, 159. 
221 Bkz. Hamîdullah, “Serahsî, Şemsüleimme”, 36/546; Kâtib Çelebi’nin mezkûr olayda “Şürût” bahsine gelinen 

eseri Serahsî’nin Usûl’ü olarak zikretmesi herhalde bir zühul neticesinde olmuştur. Bkz. Kâtib Çelebi, Keşf-el-
zunun, 1/112. 

222 Bkz. Togan, Karahanlılar, 71. 
223 Hamîdullah, “Serahsî, Şemsüleimme”, 36/546. 
224 Salih Tuğ, İmam Serahsî’nin eserlerinin, ulaşabildiği matbu ve yazma nüshalarında, hapis hayatına ilişkin 

olup bizzat müellife ait bulunan ifadeleri toplama yönünde bir çalışma yapmış ve bu ifadelerden hareketle 
Serahsî’nin hapis hayatı hakkında çeşitli değerlendirmelerde bulunmuştur. Bkz. Salih Tuğ, “Eserlerinde 
Rastlanan İfadelerine Göre İmam Sarahsî’nin Hapis Hayatı”, 900. Ölüm Yıldönümü Münasebetiyle Büyük 
İslâm Hukukcusu Şemsu’l-Eimme es-Serahsi Armağanı (Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 1965), 
43-60. 

225 Konu etrafında derinlemesine tahkikat yapan Muhammed Hamidullah, önceleri hapis döneminin 466-477 
yılları arasını kapsadığını söyleyip yekûnun 11 sene tuttuğunu belirtmiştir. Fakat daha sonra hazırladığı DİA 
maddesinde Serahsî’nin toplamda 15 sene civarı hapiste kaldığını ifade etmiştir. Osman Aydınlı’nın da işaret 
ettiği üzere Mebsût’un imlâsına 466/1073 senesinde başlandığı bilinmekte ve Hamidullah’ın tespitine göre 
hapisten çıkışı için zikredilen 480/1087 senesi veri olarak elimizde durmaktadır. Serahsî’nin Mebsût’un 
imlâsına hapse girer girmez başlamış olma ihtimali bulunduğu gibi aradan bir miktar zaman geçtikten sonra 
bunun gerçekleştiği düşünülebilir. Muhammed Hamidullah bu seçeneklerden ikincisini tercih etmiş olacak ki 
hapis hayatının 15 sene kadar devam ettiğini söyleyerek hem iki tarih arasındaki 14 seneye ziyade yapmış hem 
de yumuşak bir ifade kullanarak bu husustaki muğlaklığa işaret etmiştir. Bkz. Hamidullah, “Usûl al-fıqh’ın 
Tarihi”, 12; Hamîdullah, “Serahsî, Şemsüleimme”, 36/546; Aydınlı, “İmam Serahsî’nin İçinde Yaşadığı Siyasi 
Ortam ve Hapis Hayatı”, 22, 24. 

226 Kâtib Çelebi, Keşf-el-zunun, 1/46, 112, 568, 2/1452, 1628; Ziriklî de bu yılı zikretmiş ve bunun mîlâdî 
karşılığı olarak 1090 senesini vermiştir. Bkz. Ziriklî, el-Aʿlâm, 5/315. 

227 Ḳureşî, el-Cevâhir, 3/82; Kâtib Çelebi, Keşf-el-zunun, 2/963; Ayrıca bkz. Kâtib Çelebi, Keşf-el-zunun, 1/561. 
228 İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 234; Taşköprizâde, Miftâḥu’s-saʿâde, 2/186; Kâtib Çelebi, Keşf-el-zunun, 

2/1079. 
229 Kefevî, son iki rivayete kitabında yer vermektedir. Kefevî, Ketâib (Reisülküttab, 690), 143a; Kullandığımız 

matbu nüshaya itibarla, Leknevî’nin el-Fevâidü’l-behiyye’sinde son iki rivayeti nakletmekle birlikte nihâî 
olarak 438 tarihini verdiği görülmektedir. Bu son tarihin hatalı olduğu aşikârdır. Herhalde müstensih ya da 
muhakkikin dalgınlığı neticesinde 483 yılı yerine bu yıl kaydedilmiştir. Müellif Hidaye üzerine yaptığı şerhin 
mukaddimesinde ise Serahsî’nin 494 yılının Cemâziyelevvel ayında vefat ettiğini belirtmiş, 483 yılında vefat 



37 
 

denilebilecek bir zamanda keşfedilen mezarı, günümüzde Kırgızistan Özkent 

(Özgön/Özgen)230 şehrinde bulunmakta olup231 Türkiye Diyanet Vakfı tarafından inşa 

ettirilen İmam Serahsi Türbesi 2012 yılı itibarıyla ziyarete açılmıştır.232 

1.2.2 Serahsî’nin Eserleri ve el-Mebsût 

Karahanlılar döneminde yetişen fakih ve ortaya çıkan eserlerin sayısına bakıldığında 

bu devrin ilim tarihi açısından mümbit bir zaman dilimi olduğu söylenebilir. Bu dönemde 

yetişmiş 300 kadar fakih bulunduğu ve bu fakihlerin, tamamına yakını Hanefî fıkhına dair 

olmak üzere, 350’den fazla eser telif ettiği tespit edilmiştir.233 Bahsi geçen fukahânın, daha 

ziyade Hanefî mezhebinin kurucu imamlarından İmam Muhammed eş-Şeybânî (rh.a.) (v. 

189/805) ve Ebû Yûsuf’un (rh.a.) (v. 182/798) kitapları üzerinde mesai harcadıkları ve bu 

eserleri baz alan bir edebiyat oluşturdukları görülmektedir.234 Serahsî de kaleme aldığı eserler 

ve yetiştirdiği talebeleri ile bu seçkin zümrenin en öne çıkan şahsiyetlerinden biri olmuştur. 

Kaleme aldığı ve/veya kendisine isnad edilen eserler şunlardır: 

1-Kitâbü’l-Mebsût235 

2-Şerhu’s-Siyeri’l-kebîr236 

3-Usûlü’l-fıkh/Kitâb fî usûli’l-fıkh237 

 
ettiği şeklindeki görüşü kıyl görüşü olarak zikretmiştir. Bkz. Leknevî, el-Fevâidü’l-behiyye, 158-159; Leknevî, 
Şerḥu’l-Hidâye, 1/37-38; Ayıntâbî, tarihçilerin bu husus hakkında ihtilaf ettiğini belirtip mezkûr üç tarihi 
sıralamıştır. Bkz. Ayıntâbî, Terceme-i Şerḥu’s-Siyeri’l-kebîr, 1/11; Muhammed Hamidullah da bu üç yılı 
zikretmekle birlikte Serahsî’nin 483 yılında vefat ettiği şeklindeki nakli tercih etmiş gözükmektedir. Bkz. 
Hamîdullah, “Serahsî, Şemsüleimme”, 36/544; Serkîs, bu üç tarihin dışında bir tarih olan 486’yı da 
zikretmiştir. Bkz. Yûsuf b. İlyân b. Mûsâ Serkîs, Muʿcemü’l-maṭbûʿâti’l-ʿArabiyye ve’l-muʿarrebe (Kahire: 
Matbaʿatü Serkîs, 1928), 1/1016. 

230 Özkent şehrinin tarihçesi ve tarihî süreç içerisinde hangi isimlerle anıldığına dair bilgi için bkz. Aydınlı, 
“Özkent Şehri, Türkler’in İslâmlaşması ve İslâm Kültür ve Medeniyetinin Gelişmesinde Rolü”, 125-145. 

231 Mairamkan İsabaeva, “İmam Serahsi’nin Mezarı Neden Özgen’de”, 11. Uluslararası Türk Dünyası Sosyal 
Bilimler Kongresi (Celalabat-Kırgızistan, 2013), 47. 

232 https://tdv.org/tr-TR/proje/imam-serahsi-turbesi/ (Erişim 28 Ağustos 2023). 
233 Yusuf Ziya Kavakcı, XI. ve XII. Asırlarda Karahanlılar Devrinde Māvarāʾ al-Nahr İslâm Hukukçuları 

(Erzurum: Atatürk Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi, 1976), 305; Adem Yerinde, “Türklerin İslâm 
Hukukuna Katkıları: Serahsî Örneği”, Yeni Türkiye 22/91 (2016), 438. 

234 Yerinde, “Türklerin İslâm Hukukuna Katkıları: Serahsî Örneği”, 438. 
235 Eser hakkında ileride detaylı bilgi verilecektir. Çeşitli matbu nüshalarına dair bilgi almak için bkz. Eyyüp 

Said Kaya, “el-Mebsût”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2003), 28/215; 
Serkîs, Muʿcem, 1/1016. 

236 İmam Muhammed eş-Şeybânî’nin (rh.a.) es-Siyeru’l-kebîr’i üzerine yapılmış bir şerh çalışmasıdır. Eserin 
matbu nüshaları ve üzerinde yapılan çalışmalar için bkz. Hamîdullah, “Serahsî, Şemsüleimme”, 36/547; 
Ṣalâḥuddîn b. ʿAbdillâh el-Müneccid, Muʿcemü’l-maḫṭûṭâti’l-maṭbûʿa (Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-Cedîd, 1982), 
1/77; Ahmet Yaman, “es-Siyerü’l-Kebîr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 2009), 37/328. 

https://tdv.org/tr-TR/proje/imam-serahsi-turbesi/


38 
 

4- Şerhu Muhtasari’t-Tahâvî238 

5- Nüketü/Şerhu Ziyâdâti’z-Ziyâdât239 

6- Şerhu’l-Câmi‘i’s-sağîr240 

7-Sıfatü eşrâti’s-sâ‘a [ve makâmâti’l-kıyâme]/Eşrâtu’s-sâ‘a241 

8-Şerhu’l-Câmi‘i’l-kebîr242 

9-Şerhu Kitâbi’l-kesb243 

 
237 Bu üç eserin Serahsî’ye isnadına dair örnekler için bkz. İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 235; Taşköprizâde, 

Miftâḥu’s-saʿâde, 2/186; Kâtib Çelebi, Keşf-el-zunun, 1/112, 2/1014, 1580, 1378; Leknevî, el-Fevâidü’l-
behiyye, 158; Usûlü’s-Serahsî ve baskıları hakkında malumat için bkz. Murteza Bedir, “Usûlü’s-Serahsî”, 
Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012), 42/222. 

238 İbn Kutluboğa bu eserin bir parçasını gördüğünü söylemektedir. Bkz. İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 235; 
Hamîdullah, “Serahsî, Şemsüleimme”, 36/547; Serahsî’ye bu eseri isnad eden diğer bazı kaynaklar için bkz. 
Taşköprizâde, Miftâḥu’s-saʿâde, 2/186; Kâtib Çelebi, Keşf-el-zunun, 2/1628; Leknevî, el-Fevâidü’l-behiyye, 
159; Fuat Sezgin ve Brockelmann, Tahâvî’nin (rh.a.) kitabını el-Muhtasar fi’l-fıkh adıyla kaydettikten sonra 
Serahsî’nin eser üzerine yazdığı şerhten bahsedip bunun kütüphanelerdeki nüsha bilgilerine yer vermiştir. Bkz. 
Carl Brockelmann, Geschichte der Arabischen Litteratur : supplement (Leiden: E. J. Brill, 1937), 1/294; Fuat 
Sezgin, Geschichte des Arabischen Schrifttums (Leiden: E. J. Brill, 1967), 1/441; Fuat Sezgin, Arap-İslam 
Bilimleri Tarihi : Almanca Aslın Türkçe Tercümesi (İstanbul: Prof. Dr. Fuat Sezgin İslam Bilim Tarihi 
Araştırmaları Vakfı, 2015), 1/503; İbnü’n-Nedîm, Tahâvî’nin el-Muhtasaru’s-sağîr ve el-Muhtasaru’l-kebîr 
isminde iki farklı eserinden söz etmektedir. Kureşî ise Tahâvî’nin üzerine çok sayıda şerh yazılan el-Muhtasar 
fi’l-fıkh adlı eserini zikrettikten sonra İbnü’n-Nedîm’in değindiği iki esere yer verir. Fakat bunların aynı eserin 
iki farklı versiyonu mu yoksa öncekinden farklı iki eser mi olduğu çok açık değildir. Bkz. Ebü’l-Ferec 
Muḥammed b. İsḥâḳ İbnü’n-Nedîm, el-Fihrist, thk. Rıżâ Teceddüd (Tahran, 1971), 260; Ḳureşî, el-Cevâhir, 
1/276-277; Ayrıca bkz. Davut İltaş, “Tahâvî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 2010), 39/387. 

239 İmam Muhammed’in Ziyâdâtü’z-Ziyâdât’ının şerhi mahiyetindedir. Eserin Serahsî’ye izafesine misal için 
bkz. Kâtib Çelebi, Keşf-el-zunun, 2/963; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʿârifîn esmâü’l-müellifîn ve âs̱âru’l-
muṣannifîn (Ankara: Milli Eğitim Bakanlığı, 1955), 2/76; Eserin basım bilgileri için bkz. Müneccid, Muʿcem, 
2/81. 

240 Şeybânî’nin el-Câmi’u’s-sağîr’inin şerhidir. Eserin Serahsî’ye nispeti için bkz. Kâtib Çelebi, Keşf-el-zunun, 
1/561; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/76 Mevcut tek yazma nüshası üzerinden tahkik edilerek 
yayımlanan eserin künye bilgileri şu şekildedir: Şemsüleimme Ebû Bekr Muhammed b Ebî Sehl Ahmed es-
Serâhsi, Şerhu’l-Câmi’i’s-sagîr, thk. Ertuğrul Boynukalın (Ankara-İstanbul: TDV Yayınları-İSAM Yayınları, 
2021). 

241 Serahsî’ye eserin nispeti için bkz. Kâtib Çelebi, Keşf-el-zunun, 2/1079, 1392; Bağdatlı İsmail Paşa, 
Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/76; Eserin matbu nüshası hakkında bilgi için bkz. Hamîdullah, “Serahsî, Şemsüleimme”, 
36/546. 

242 İmam Muhammed’in eserinin şerhi mahiyetindeki bu kitabın Serahsî’ye isnadı için bkz. Kâtib Çelebi, Keşf-
el-zunun, 1/568; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/76; Hamidullah, Serahsî’nin el-Câmi’u’l-kebîr 
şerhinin henüz bulunamadığından bahsetmiş olsa da Fuat Sezgin ve Brockelmann bu şerhin nüshalarını ve 
kütüphane katalog bilgilerini zikretmiştir. Bkz. Carl Brockelmann, Geschichte der Arabischen Litteratur 
(Leiden: E. J. Brill, 1943), 1/178; Brockelmann, GAL (supplement), 1/289; Carl Brockelmann, Târîḫu’l-
edebi’l-ʿArabî, çev. ʿAbdülḥalîm en-Neccâr vd. (Kahire: el-Hey’etü’l-Mıṣriyyetü’l-ʿÂmme li’l-Kitâb, 1993), 
2/268-269; Sezgin, GAS, 1/424; Sezgin, Arap-İslam Bilimleri Tarihi, 1/483; Hamîdullah, “Serahsî, 
Şemsüleimme”, 36/547. 

243 Şeybânî’nin Kitâbü’l-kesb olarak bilinen eserinin şerhidir. İşbu şerhin Serahsî’ye aidiyeti için bkz. İbn 
Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 235; Kâtib Çelebi, Keşf-el-zunun, 2/1452; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-
ʿârifîn, 2/76; Hamidullah, bu eserin Mebsût içerisindeki ilgili baptan farklı bir kitap olmadığını söylemektedir. 



39 
 

10-Şerhu Kitâbi’l-hiyel244 

11-Kitâbü’l-hayz245 

12-[el-]Emâlî246 

13-Şerhu Edebi’l-kâdî247 

14-Fevâid248 

15-Şerhu’z-Ziyâdât249 

16-Muhîtu’s-Serahsî/el-Muhît fi’l-fürû‘250 
 

Bkz. Hamîdullah, “Serahsî, Şemsüleimme”, 36/547; Aslen İmam Muhammed’in eserinin günümüze, 
Serahsî’nin şerhi içerisinde ulaştığı tespit edilmiştir. Zikredildiği üzere Mebsût’un içerisinde, mevcut 
baskılarda bulunmakla birlikte, söz konusu şerh, müstakil olarak da tab edilmiştir. Bu hususta daha geniş bilgi 
ve eserin müstakil baskıları için bkz. Aydın Taş, Muhammed b. el-Hasan eş-Şeybani`nin Hukuk Anlayışı (Usul 
Anlayışı) (Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Doktora Tezi, 2003), 53-55. 

244 Kâtib Çelebi ve Bağdatlı İsmail Paşa, Serahsî’nin, Hassâf’ın (rh.a.) hiyelle ilgili meşhur kitabı üzerine yazmış 
olduğu bir şerhten bahsetmektedirler. Muhammed Hamidullah, Serahsî’nin Şerhu Kitâbi’l-hiyel adlı bir 
çalışmasından söz edildiğini belirtip bu eserin aslında Mebsût’un bir bölümü olduğunu öne sürmektedir. 
Bahsettiği şerhin, hangi “Hiyel” kitabı üzerine yazılmış olduğunu dile getirmese de Hassâf’ın kitabını 
kastetmediği aşikârdır. Zira Mebsût, nihayetinde İmam Muhammed’in kitaplarını esas alan bir çalışmadır. Bu 
noktadan hareketle İmam Muhammed’e ait bulunan bir “Hiyel” kitabına yazılmış bir şerhten bahsettiğini 
söylemek gerekir ki Serahsî’ye böyle bir isnadın yapıldığına herhangi bir kaynakta rast gelmedik. Bkz. Kâtib 
Çelebi, Keşf-el-zunun, 1/695; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/76; Hamîdullah, “Serahsî, 
Şemsüleimme”, 36/547. 

245 Kâtib Çelebi, Serahsî’ye nispet ettiği kitabın ismini yukarıda verdiğimiz şekilde nakletmektedir. 
Hamidullah’ın eserin ismini Şerhu Kitâbi’l-hayz şeklinde zikretmesi, muhtemelen bir dalgınlık neticesinde 
olmuştur. Kendisi, bu eserin, aslen Mebsût’taki Kitâbü’l-hayz olduğunu dile getirmiştir. Bkz. Kâtib Çelebi, 
Keşf-el-zunun, 2/1414; Hamîdullah, “Serahsî, Şemsüleimme”, 36/547. 

246 Muhammed Hamidullah’ın, hazırladığı DİA maddesinde bu eserden söz etmediği görülmektedir. Eserin 
Serahsî’ye izafesi için bkz. Kâtib Çelebi, Keşf-el-zunun, 1/164; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/76. 

247 Kâtib Çelebi, Serahsî’nin, Hassâf’ın Edebü’l-kâdî’si üzerine bir şerh yazdığını naklederken, Bağdatlı İsmail 
Paşa, şerh edilen eserin Ebû Yûsuf’un kitabı olduğunu belirtmektedir. Bkz. Kâtib Çelebi, Keşf-el-zunun, 1/46; 
Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/76; Kâtib Çelebi, Zâhid Kevserî gibi âlimler, Edebü’l-Kâdî isimli 
bir eserin Ebû Yûsuf’a nispetini nakletmişler, Fuat Sezgin de bu kitabın bir adet yazma nüshasını keşfetmiştir. 
Fakat Fuat Sezgin’in keşfettiği nüshayı inceleyen Mahmûd Matlûb, bu nüshanın Ebû Yûsuf’un Edebü’l-kâdî’si 
olarak kaydedilmiş olmasına karşın, aslen müteahhir döneme ait olduğunu tespit etmiştir. Bkz. Kâtib Çelebi, 
Keşf-el-zunun, 1/46; Muḥammed Zâhid el-Kevs̱erî, Ḥüsnü’t-teḳāḍî fî sîreti’l-İmâm Ebî Yûsuf el-Ḳāḍî (Mısır: 
Dâru’l-Envâr, 1948), 34; Sezgin, GAS, 1/421; Sezgin, Arap-İslam Bilimleri Tarihi, 1/479; Maḥmûd Maṭlûb, 
Ebû Yûsuf : ḥayâtühû ve ârâühü’l-fıḳhiyye (Bağdat: Câmiatü Bağdâd, 1972), 100; Salim Öğüt, “Ebû Yûsuf”, 
Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994), 10/264. 

248 Eserin günümüze ulaşıp ulaşmadığı ile alakalı bir bilgiye rastlanamamıştır. Kâtib Çelebi, bu kitabı Serahsî ve 
hocası Halvânî’ye birlikte izafe etmiş gözükmektedir. Muhammed Hamidullah, eserin, Halvânî’nin Serahsî 
tarafından tertip ve tanzim edilmiş bir imlâsı olma ihtimalinden söz etmektedir. Bkz. Kâtib Çelebi, Keşf-el-
zunun, 2/1295, 1298; Hamîdullah, “Serahsî, Şemsüleimme”, 36/547. 

249 Murteza Bedir, Serahsî’nin, İmam Muhammed’in Ziyâdâtü’z-Ziyâdât’ının haricinde ez-Ziyâdât’ı üzerine de 
bir şerh yazdığından söz etmektedir. Bu şerhin gelenekte bilindiğini ve fakat günümüze ulaşmamış 
gözüktüğünü ifade eden Bedir, Serahsî’nin Mebsût’ta, Şerhu’z-Ziyâdât isimli eserine müteaddit defalar atıfta 
bulunduğunu tespit etmiştir. Yine Ertuğrul Boynukalın, bu isimde bir kitabı, Serahsî’nin eserleri içerisinde 
tadat etmiştir. Ayrıca Serahsî’ye ait bulunan Mebsût ve Şerhu’l-Câmi’i’s-sağîr içerisinde söz konusu esere 
yapılan atıfların yerlerine işaret etmiştir. Bkz. Murteza Bedir, “ez-Ziyâdât”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 44/483; Seraḫsî, Şerḥu’l-Câmiʿi’ṣ-ṣaġīr, 16-17. 



40 
 

Serahsî’nin telifâtı içerisinde zâhiru’r-rivâye üzerine yapılan çalışmaların ağırlıkta 

olduğu görülmektedir. Bunlar içerisinde en öne çıkanı hiç şüphesiz el-Mebsût’tur.251 Bu 

eserin sahip olduğu şöhreti idrak etmek adına, mutlak olarak el-Mebsût denildiğinde 

Serahsî’nin Mebsût’unun kastediliyor olması252 iyi bir misal olacaktır. Mebsût’un, Hâkim eş-

Şehîd’in (rh.a.) (v. 334/945) el-Kâfî isimli253 kitabı üzerine yapılmış bir şerh çalışması olduğu 

ifade edilmektedir.254 Lakin Mebsût, ibare açıklama üzerine şekillenen klasik şerh mantığında 

yazılmamıştır. Söz gelimi Serahsî’nin, el-Kâfî’de bulunan bazı hükümlere Mebsût içerisinde 

yer vermediği müşahede edilmektedir. Bazen de eserine aldığı hükmü izah etmeden 

nakletmekle yetinmiştir.255 Mebsût’un el-Kâfî’ye dayanan bir eser olduğu tasrih edilmekle 

birlikte Serahsî’nin, kitabında, el-Kâfî’de işlenmeyen eserlere de yer verdiği görülmektedir. 

İmam Muhammed’in Kitâbü’r-Radâ‘ ve Kitâbü’l-Kesb’i bu kabildendir.256 Bu noktada 

Serahsî’nin, ‘İmam Muhammed’in tasnif ettiği kitaplar’ için dikte ederek bir şerh yazdırdığı 

(:imlâ) şeklindeki ifadesi257 daha bir anlam kazanmaktadır.258 

 
250 Kâtib Çelebi, Şemsüleimme Serahsî’ye ait olduğunu söylediği “Muhîtu’s-Serahsî” isimli bir eserden 

bahsetmektedir. Bağdatlı İsmail Paşa da Serahsî’ye “el-Muhît fi’l-fürû” isimli 10 mücelledden müteşekkil bir 
kitap isnad etmektedir. Kâtib Çelebi’nin eseri isnad ettiği “Serahsî”nin isim ve nesep bilgileri Mebsût sahibi 
Serahsî’ye uygundur. Fakat vefat tarihi olarak 438 senesini zikretmiştir. Bu tarih meşhur olan tarihlere aykırı 
olsa da daha önce değindiğimiz üzere Leknevî’nin el-Fevâidü’l-behiyye’sinde geçmektedir. Kâtib Çelebi de 
eserin 10 mücelled halinde bulunduğunu ifade eder. Üstelik Radıyyüddin es-Serahsî’nin el-Muhîtu’r-Radavî 
diye bilinen eserini de bu eserden az yukarıda ayrı bir paragrafta zikretmiştir. Fakat Muhîtu’s-Serahsî hakkında 
verdiği bilgiler, bundan sonra Radıyyüddîn Serahsî’nin el-Muhîtu’r-Radavî’si ile paralellik göstermeye başlar. 
Zira Kâtib Çelebi, bu esere “er-Radavî” denildiğini nakletmektedir. Serahsî’nin kitabı tasnif ettikten sonra 
ihtisar ettiğini söyler ki bu da Radıyyüddîn es-Serahsî’nin Muhît’i üzerinde yaptığı bir işlemdir. Ayrıca daha 
erken dönemde yazılmış biyo/bibliyografik eserlerde tespit edebildiğimiz kadarıyla Şemsüleimme es-
Serahsî’nin böyle bir eserinden söz edilmemektedir. Konuyu gündeme getiren Şükrü Özen de bu isnadın hatalı 
olduğunu ifade etmektedir. Kitabın, kimi kütüphane kataloglarında Şemsüleimme es-Serahsî’ye nispet edilerek 
kaydedilmesi de onun Serahsî nisbesiyle şöhret bulmasıyla alakadar olmalıdır. Bkz. Kâtib Çelebi, Keşf-el-
zunun, 2/1620; Bağdatlı İsmail Paşa, Hediyyetü’l-ʿârifîn, 2/76; Leknevî, el-Fevâidü’l-behiyye, 159; Şükrü 
Özen, “Serahsî, Radıyyüddin”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 
36/542. 

251 Nitekim literatürde Serahsî, “Mebsût sahibi” olarak nitelenmektedir. Mesela bkz. Ḳureşî, el-Cevâhir, 3/78; 
İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 234; Ziriklî de Serahsî’nin kitapları içerisinde en çok şöhret bulanının el-
Mebsût olduğunu belirtmektedir. Bkz. Ziriklî, el-Aʿlâm, 5/315. 

252 Muḥammed Emîn b. Ömer b. ʿAbdilʿazîz İbn ʿÂbidîn, Şerḥu ʿUḳūdi resmi’l-müftî (Karaçi: Mektebetü’l-
Büşrâ, 1430), 28. 

253 Hâkim eş-Şehîd’in söz konusu eseri, literatürde “el-Muhtasaru’l-Kâfî” olarak anıldığı gibi yalnız “el-
Muhtasar” şeklinde de ifade edilmektedir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/3-4; İbn Kutluboğa, Tâcü’t-
terâcim, 273. 

254 Kefevî, Ketâib, 2/48, 255, 3/362; Kâtib Çelebi, Keşf-el-zunun, 2/1378. 
255 Kaya, “el-Mebsût”, 28/215. 
256 Kaya, “el-Mebsût”, 28/215. 
257 Bkz. Seraḫsî, Uṣûl, 1/10. 
258 Serahsî, İmam Muhammed’in kitapları için dikte ettirdiği malzemeyi شرح olarak ifade etmiştir. Bunun yerine 

 benzeri bir kelime kullanmamıştır. Bu itibarla, tek bir eserden bahsettiği kanaati hasıl olmaktadır. İmam شروح 
Muhammed’in eserleri üzerine kaleme aldığı diğer çalışmaların münferit eserler üzerinde yapılmış çalışmalar 
olduğu göz önüne alındığında Serahsî’nin burada Mebsût’undan bahsediyor olma ihtimali güç kazanmaktadır. 
Nitekim bu kanaatte olan araştırmacılar bulunmaktadır. Mesela bkz. Bedir, “Usûlü’s-Serahsî”, 42/221; Kaya, 
“el-Mebsût”, 28/214; Serahsî’nin Mebsût’unda yalnız el-Kâfî’yi şerh etmeyip işbu eserin İmam Muhammed’in 



41 
 

Müellifi, el-Kâfî’yi İmam Muhammed’in geniş [:mebsût] kitapları259 ile Cevâmi‘260 

diye tabir ettiği eserlerindeki manaları ihtisar ederek ve tekrarları hazfederek telif ettiğini 

söylemektedir.261 Bu ifadelerle kastın ne olduğu çok açık olmamakla birlikte, Mebsût’a esas 

teşkil eden el-Kâfî’nin, genellikle İmam Muhammed’in zâhiru’r-rivâye denilen eserlerinde 

serdettiği kelâmını cemeden bir çalışma olduğu dile getirilmektedir.262 el-Kâfî’nin zâhiru’r-

rivâye eserlerini esas alan bir yapıt olduğu umûmen ifade edilmekte ise de bunlara münhasır 

olmadığını öne sürenler de bulunmaktadır. Bu noktada el-Kâfî içerisinde işlenmesine karşılık, 

bu görüş sahiplerince zâhiru’r-rivâye koleksiyonuna dahil olmadığı düşünülen şu kitapların 

 
kitaplarını da şerh eder mahiyette kaleme alındığı şeklindeki benzer bir değerlendirme için bkz. Ebû Bekr 
Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl es-Seraḫsî, Mebsut, ed. Mustafa Cevat Akşit (İstanbul: 
Gümüşev Yayınları, 2008), XVIII. 

259 Murteza Bedir, Hâkim eş-Şehîd’in, “Şeybânî’nin mebsût (geniş) kitapları” ifadesiyle günümüzde el-Asl 
olarak bilinen eserinin bölümlerini kastettiğini öne sürmektedir. Bu yargısını, el-Asl’ın bölümlerinin “Kitâb” 
başlığını taşıdığı ve erken dönem bir bibliyografi eseri olan İbn Nedîm’in (v.385/995) el-Fihrist’inde bu 
bölümlerin müstakil kitaplar olarak kaydedildiği bilgisiyle desteklemektedir. Osman Bayder, el-Kâfî’deki ilgili 
metni “İmam Muhammed’e ait el-Mebsût adlı eser” olarak çevirmiştir. Halbuki konuyu ele aldığı makalesinde 
yararlandığı Hacı Beşir Ağa 288 nolu nüshada geçen ifade  المبسوطة كتبھ   şeklindedir. Murteza Bedir’in في 
kullandığı nüshalardan birisi olan Molla Çelebi 68 nolu nüshada da ibare bu surette yazılmış olup Bedir’in 
çevirisi bu nüshaya uygun düşmektedir. Anlaşılan o ki burada Bayder’in bir yanlış okuması ve buna bağlı 
hatalı çevirisi vaki olmuştur. Bkz. Ebü’l-Fażl Muḥammed b. Muḥammed el-Mervezî Ḥâkim eş-Şehîd, el-Kâfî 
(Süleymaniye Kütüphanesi, Hacı Beşir Ağa, 288), 1b; Ebü’l-Fażl Muḥammed b. Muḥammed el-Mervezî 
Ḥâkim eş-Şehîd, el-Kâfî (Süleymaniye Kütüphanesi, Molla Çelebi, 68), 1b; Murteza Bedir, Buhara Hukuk 
Okulu : Vakıf Hukuku Bağlamında X-XIII. yüzyıl Orta Asya Hanefi Hukuku Üzerine Bir İnceleme (İstanbul: 
İSAM Yayınları, 2014), 49-50; Osman Bayder, “Hâkim eş-Şehîd’in ‘el-Kâfî’ Adlı Eserindeki Faaliyeti 
Üzerine”, Bilimname: Düşünce Platformu 2/29 (2015), 249. 

260 Bu ifadenin hemen hemen aynısını Kâtib Çelebi de el-Kâfî’yi tanıtırken kullanmıştır. Fakat bununla hangi 
kitapların kastedildiğini orada belirtmemiştir. Bkz. Kâtib Çelebi, Keşf-el-zunun, 2/1378; Murteza Bedir, 
ifadenin çoğul olmasına karşılık Şeybânî’nin el-Câmi’ isimli iki eseri olduğuna binaen bu ifadeyle söz konusu 
iki kitabının yanı sıra Siyer isimli iki eseri ve ez-Ziyâdât’ın kastedilmiş olma ihtimalini dillendirir. Fakat bu 
ihtimali tahkik etmemiş olduğuna binaen işbu ihtimalin değerlendirilmesini el-Kâfî üzerinde yapılacak 
çalışmalara havale etmiştir. Bkz. Bedir, Buhara Hukuk Okulu, 50; Bayder, el-Cevâmi’ ifadesiyle el-Câmiu’s-
sağîr ve el-Câmiu’l-kebîr’in kastedildiğini düşünmektedir. Bkz. Bayder, “Hâkim eş-Şehîd’in ‘el-Kâfî’ Adlı 
Eserindeki Faaliyeti Üzerine”, 249; Eyyüp Said Kaya ve Orhan Ençakar da bu tefsiri kabul etmiş 
gözükmektedir. Bkz. Eyyüp Said Kaya, “Zâhirü’r-Rivâye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 44/101; Orhan Ençakar, Hanefî Mezhebi Nevâdir Literatürü (İstanbul: 
Marmara Üniversitesi, Doktora Tezi, 2019), 39. 

261 Ḥâkim eş-Şehîd, el-Kâfî (Hacı Beşir Ağa, 288), 1b; Ḥâkim eş-Şehîd, el-Kâfî (Molla Çelebi, 68), 1b. 
262 İbn ’Âbidîn bunu İbnü’l-Hümâm’ın Fethu’l-kadîr’i ve başka eserlerden naklederek zikretmektedir. Bkz. İbn 

ʿÂbidîn, Şerḥu ʿUḳūdi resmi’l-müftî, 27; Hâkim eş-Şehîd’in metin içerisinde nakledilen ifadeleri, kaynaklarda 
yer alan bu bilgiyi doğrular gibidir. Okan Kadir Yılmaz, el-Kâfî’nin el-Asl’ın muhtasarı olduğunu söyleyip 
bunun aynı zamanda modern dönemdeki bazı araştırmacıların görüşü olduğunu belirtmiştir. Bu araştırmacıların 
kimler olduğunu ilgili yerde zikretmediği gibi eserin mevcut el-Asl nüshaları içerisinde günümüze ulaştığı 
şeklindeki iddiası için gösterdiği kaynak da hatalıdır. Aslen belirtilen kaynağın ilgili kısmında, es-Siyeru’s-
sağîr olduğu düşünülen bölüm bulunmakta olup bu durum, yazarın burada farklı bir mesele hakkında dipnot 
vermek istediği izlenimini uyandırmaktadır. Nitekim devamında anlatılanlar da el-Kâfî ile alakadar değildir. 
Bkz. Okan Kadir Yılmaz, İlk Tedvin Döneminde Hanefi Mezhebi Literatürünün Kayıp Eserleri (İstanbul: 
Marmara Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2017), 78. 



42 
 

ismi zikredilmektedir: Kitâbü’ş-Şürût, Kitâbü’l-Hiyel ve Ebû Yûsuf’a (v. 182/798) nispet 

edilen263  Kitâbü İhtilâfi Ebî Hanîfe ve İbn Ebî Leylâ adlı eser.264  

 
263 Literatürde, İhtilâfü Ebî Hanîfe ve İbn Ebî Leylâ isimli eserin kime ait olduğu hususunda farklı yorumların 

yapıldığı görülmektedir. Öncelikle eserin neşirlerine göz atılacak olursa; Ebu’l-Vefâ el-Efgânî tarafından hicrî 
1357’de yapılmış müstakil bir baskı fark edilmektedir. Kitap, el-Üm içerisinde de “Kitâbü İhtilâfi’l-
Irâkiyyeyn” adıyla kaydedilerek basılmıştır. Şâfiî’nin eseri, Ebû Yûsuf’tan naklettiği müşahede edilmektedir. 
Kitabın başı şöyledir: “Ahberânâ er-Rebî‘ kâle ahberanâ Muhammed b. İdrîs eş-Şâfiî (r.a.) kâle: hâzâ Kitâbü 
ma’htelefe fîhi Ebû Hanîfe ve İbn Ebî Leylâ ‘an Ebî Yûsuf rahimehümüllâh” Eserin kime nispet edileceği 
etrafında yapılan değerlendirmelerde Serahsî’nin Mebsût’taki ifadeleri merkezî bir yer teşkil etmiştir. 
Serahsî’nin ilgili ifadelerine göre, evvelâ İbn Ebû Leylâ’ya (rh.a.), sonrasında Ebû Hanîfe’ye (rh.a.) talebelik 
yapan Ebû Yûsuf, bu iki hocasının ihtilaf ettiği meseleleri toplamak istemiş ve bu tasnifi gerçekleştirmiştir. 
İmam Muhammed ise Ebû Yûsuf’un yaptığı bu tasnifi/derlemeyi alıp rivayet etmiş; ancak sadece rivayet 
etmekle kalmamış, Ebû Yûsuf haricindeki hocalarından duyduklarını da buna ilave etmiştir. Dolayısıyla 
tasnifin aslı Ebû Yûsuf’a, telif ise İmam Muhammed’e aittir. Bu sebeptendir ki eser, İmam Muhammed’in 
tasnifinden sayılmıştır. Yine bu gerekçeden ötürü Hâkim, İhtilâfü Ebî Hanîfe ve İbn Ebî Leylâ isimli bu eseri 
Muhtasar’ında zikretmiştir. Ebû Zehre, İhtilâfü Ebî Hanîfe ve İbn Leylâ’nın eldeki müstakil nüshasını tetkik 
etmiş, fakat İmam Muhammed’in, Ebû Yûsuf’tan başkasından duyduğu şeyleri, rivayet ettiği kitaba eklediğini 
gösteren bir şey bulamamıştır. Kitabın Hâkim’in Muhtasar’ında bulunmasının ise eserin Ebû Yûsuf’a nispetine 
aykırı olmadığını savunmuş, gerekçe olarak da İmam Muhammed’in bu kitabın meselelerini Kitâbü’l-Asl’ın 
zımnına dercetmiş olabileceğini söylemiştir. Zira Ebû Zehre’ye göre İmam Muhammed, Irak fıkhının 
kitaplarını cemederken en ziyade dayanak noktası üstadı Ebû Yûsuf’tan tahsil ettikleri olmuştur. Çağdaş 
araştırmacılardan Mahmud Matlub, Ebû Yûsuf isimli kitabında, Serahsî’nin Mebsût’ta İmam Muhammed’in 
Ebû Yûsuf’tan başkasından işittiği ziyadelerin de bulunduğu şeklindeki ifadesine değinmiş fakat bu ziyadeleri 
bulamadığını söylemiştir. Kitabı tashih edip Ebû Yûsuf’un adıyla yayımlayan Ebu’l-Vefâ el-Efgânî, esere 
yazdığı mukaddimede, Serahsî’nin, eserin telifinin İmam Muhammed’e ait olduğu ve bu sebeple Hâkim’in 
Muhtasar’ında bu esere yer verdiği şeklindeki ifadelerini zikretmiştir. Serahsî’nin bu ifadelerinden İhtilâfü Ebî 
Hanîfe ve İbn Ebî Leylâ’nın el-Asl’ın bir parçası olduğunun anlaşıldığını, aksi takdirde Hâkim’in bunu 
kitabında ihtisar etmemiş olacağını dile getiren Efgânî, Serahsî’nin bu eseri şerh etmiş olmasının ve “İhtilaf”ı 
İmam Muhammed’in kitaplarından saymış olmasının da buna delalet ettiğini söylemiştir. Fakat el-Asl’ın 
Mekke-i Mükerreme, Mısır ve İstanbul nüshaları ile bunların fihristlerini incelemesi neticesinde sadece Dâru’l-
Kütübi’l-Mısriyye nüshasının bir kısmında; Vedîa ve Âriyet bahislerinin içerisinde bap olarak bulunduğunu 
tespit etmiştir. Bu kısımları, yayımladığı müstakil nüsha ile mukayesesi sonucunda el-Asl’daki bu kısımların 
eldeki nüshada aynen bulunduğunu gözlemlemiştir. Buradan el-Asl’ın bazı nüshalarının tek bir yerde olmasa 
da dağınık halde İhtilâfü Ebî Hanîfe ve İbn Ebî Leylâ’yı ihtiva etmiş olabileceği ihtimalini gündeme getiren 
Efgânî, bu durumun el-Asl’ın bazı ravilerinin tasarrufundan kaynaklanmış olabileceğini zannettiğini 
söylemiştir. Zâhid el-Kevserî, Hüsnü’t-tekâdî’sinde, eseri Ebû Yûsuf’un müellefâtı içerisinde saymış, lakin 
tafsilatına girmemiştir. Diğer taraftan, İhtilâfü Ebî Hanîfe ve İbn Ebî Leylâ isimli kitabın genellikle Ebû 
Yûsuf’a nispet edildiğini belirten Muhammed Desûkî isimli araştırmacı, Serahsî’nin ilgili ifadelerinden de 
istifade ederek eserin İmam Muhammed’e ait kabul edilmesi gerektiğini savunmaktadır. Zira [Serahsî’nin 
belirttiği üzere] İmam Muhammed, yalnız Ebû Yûsuf’un iki müçtehit imamın görüşleri hakkındaki tasnifini 
rivayet etmekle yetinmemiş, kendi görüşlerini de ilave etmiştir. Mehmet Boynukalın, Desûkî’nin bu ifadelerini 
aktarmakta ve bu noktada İmam Şâfiî’nin el-Üm isimli kitabında, söz konusu eseri Ebû Yûsuf’a nispet ederek 
naklettiği versiyonunu gündeme getirmektedir. Boynukalın’ın tespitine göre, Şâfiî, İmam Muhammed’ten kitap 
boyunca hiç bahsetmemekte ve Ebû Hanîfe ile İbn Ebû Leylâ’nın görüşlerini, Ebû Yûsuf’un tercihlerini 
zikrettikten sonra mesele hakkında kendi görüşüne yer vermektedir. Boynukalın, İhtilâfü Ebî Hanîfe ve İbn Ebî 
Leylâ’nın iki versiyonunda İmam Muhammed ve İmam Şâfiî’nin yaptığı işler mukayese edildiğinde eldeki 
Şeybâni versiyonunun ona nispet edilmesi gerektiği kanaatine varmaktadır. Bu minvalde İhtilâfü’l-Irâkıyyeyn 
adıyla da bilinen eserin Beyhakî, Takiyyüddîn el-Makrîzî, Kâtib Çelebi gibi isimler tarafından Şâfiî’ye isnad 
edildiğini belirtmekte fayda görmekteyiz. Boynukalın, argümanını güçlendirmek adına, İmam Muhammed’in 
el-Asl’ın diğer “Kitâb”larında da İhtilâfü Ebî Hanîfe ve İbn Ebî Leylâ’dakine benzer bir iş yaptığını dile 
getirmektedir. Her ne kadar el-Asl’daki versiyonunun Vedîa ve Âriyet bölümlerinin son kısmında yer alan 
baplarda, İmam Muhammed’in Ebû Yûsuf’tan sadece rivayette bulunmayıp kendi görüşlerini buna eklediğini 
söylüyorsa da Boynukalın, ilgili kısımda spesifik olarak yer belirtmemiştir. Lâkin işaret ettiği baplar incelenip 
el-Üm ve Efgânî versiyonlarıyla kıyaslandığında, bahsettiği ziyadeliklerin bu ikisinde bulunmayıp el-Asl’ın 
Âriyet bölümünün son kısmında; 8. cilt, s.464-465’te yer aldığı görülmektedir. Efgânî ve adı geçen diğer 
araştırmacıların bu ziyadelikleri görememiş olmaları, bilahare kâmilen basılan matbu nüshada yararlanılan bazı 
yazmalara ulaşamamaları sebebiyle olmalıdır. Çeşitli biyo/bibliyografik eserlerde Ebû Yûsuf ile ilgili kısımları 



43 
 

Genel manada Mebsût’un, el-Kâfî’ye, el-Kâfî’nin de zâhiru’r-rivâye kitaplarına 

dayandığı ifade edildiğine nazaran, zâhiru’r-rivâye kavramının hangi eserlere şamil 

olduğunun belirtilmesinde fayda görülmektedir. Literatürde zâhiru’r-rivâyenin kapsamına dair 

üçlü, dörtlü, beşli, altılı ve yedili tasniflerin yapıldığı tespit edilmiştir.265 Bu tasniflerin 

tamamında bulunan eserler el-Asl, el-Câmi‘u’s-sağîr ve el-Câmi‘u’l-kebîr’dir. En geniş 

içerikli tasnif olan yedili tasnifte ise bunlara ek olarak es-Siyeru’s-sağîr, es-Siyeru’l-kebîr, ez-

Ziyâdât ve Ziyâdâtü’z-Ziyâdât isimli eserler tadat edilmektedir.266 Zâhiru’r-rivâye kavramının 

yahut (güncel çalışmalarda genellikle bununla eş anlamlı kabul edilerek kullanılan) el-Usûl 

kavramının muhtevasına dönük olmak üzere modern dönemde pek çok çalışma yapılmıştır.267 

Bu konu bağlamında pek çok argüman sunulmakla beraber, somut bir tespit olması açısından 

Serahsî’nin, Mebsût’undaki Kitâbü’s-Siyer’in sonunda es-Siyeru’s-sağîr’in şerhini bitirdiğini 

 
incelememiz neticesinde buralarda Ebû Yûsuf’a bu isimle veya benzer isimle bir eser nispetinin yapılmadığını 
tespit ettik. İncelediğimiz eserler arasında İbn Nedîm’in el-Fihrist’i, Saymerî’nin Ahbâru Ebî Hanîfe ve 
ashâbih adlı kitabının yanı sıra, Mesâlikü’l-ebsâr, el-Cevâhiru’l-mudiyye, Tâcü’t-terâcim, Miftâhu’s-sa’âde, 
Ketâibü a’lâmi’l-ahyâr, Keşfü’z-zunûn, el-Fevâidü’l-behiyye, el-A’lâm [Ziriklî] isimli eserler bulunmaktadır. 
Bunlardan Ahbâru Ebî Hanîfe’de Ammâr b. Ebû Mâlik isimli bir zâtın sözü olarak şu ifadeler 
nakledilmektedir: “… Ebû Yûsuf olmasaydı ne Ebû Hanîfe ne de İbn Ebû Leylâ zikredilirdi/anılırdı. Fakat o, 
onların ilmini ve sözlerini yaymıştır.” Bu nakilde Ebû Yûsuf’un, İhtilâfü Ebî Hanîfe ve İbn Ebî Leylâ adıyla 
bilinen eserde bu iki müçtehidin görüşlerini toplamak suretiyle, onların görüşlerinin duyulup yayılmasına 
vesile olduğuna işaret olunduğu düşünülebilir ise de bu durum, eldeki “İhtilâf”ın onun telifi olduğu manasına 
herhalde götürmez. Nitekim Serahsî de bu iki müçtehidin görüşlerini derleyen kişinin ilk planda Ebû Yûsuf 
olduğunu belirtmiştir. Fuat Sezgin, eseri, Ebû Yûsuf’un kitapları içerisinde saymışsa da zikrettiği nüshalar, 
Efgânî baskısı ile el-Üm içerisinde gelen nüshadır. Bkz. Yaʿḳūb b. İbrâhîm b. Ḥabîb Ebû Yûsuf, İḫtilâfü Ebî 
Ḥanîfe ve İbn Ebî Leylâ, thk. Ebü’l-Vefâ el-Efġānî (Matbaʿatü’l-Vefâ, 1357), 4-5; Ebû ʿAbdillâh Muḥammed 
b. İdrîs eş-Şâfiʿî, el-Üm, thk. Rifʿat Fevzî ʿAbdülmuṭṭalib (Manṣûra: Dâru’l-Vefâ, 1422), 8/217-390; İbnü’n-
Nedîm, el-Fihrist, 256-257; Ebû ʿAbdillâh el-Ḥüseyn b. ʿAlî eṣ-Ṣaymerî, Aḫbâru Ebî Ḥanîfe ve aṣḥâbih 
(Haydarâbâd: Dâru’l-Kitâbi’l-ʿArabî, 1976), 90-102; Ebû Bekr Aḥmed b. el-Ḥüseyn b. ʿAlî el-Beyhaḳī, 
Menâḳıbü’ş-Şâfiʿî, thk. es-Seyyid Aḥmed Ṣaḳr (Kahire: Mektebetü Dâri’t-Türâs̱, 1970), 1/246; Seraḫsî, el-
Mebsûṭ, 1989, 30/129; İbn Fażlullâh el-Ömerî, Mesâlik, 6/12-14; Ḳureşî, el-Cevâhir, 3/611-613; Ebû 
Muḥammed (Ebü’l-ʿAbbâs) Taḳıyyüddîn Aḥmed b. ʿAlî el-Maḳrîzî, Kitâbü’l-Muḳaffa’l-kebîr, thk. 
Muḥammed el-Yaʿlâvî (Beyrut: Dâru’l-Ġarbi’l-İslâmî, 2006), 5/195; İbn Kutluboğa, Tâcü’t-terâcim, 316-317; 
Taşköprizâde, Miftâḥu’s-saʿâde, 2/234-241; Kefevî, Ketâib, 1/384-398; Kâtib Çelebi, Keşf-el-zunun, 2/1391; 
Hacı Halife Mustafa Kâtib Çelebi, Süllemü’l-vüṣûl ilâ ṭabaḳāti’l-fuḥûl, thk. Maḥmûd ʿAbdülḳādir el-Arnaʾûṭ 
(İstanbul: IRCICA, 2010), 3/102; Leknevî, el-Fevâidü’l-behiyye, 225; Ziriklî, el-Aʿlâm, 8/193; el-Kevs̱erî, 
Ḥüsnü’t-teḳāḍî, 32; Sezgin, GAS, 1/421; Sezgin, Arap-İslam Bilimleri Tarihi, 1/479; Muḥammed b. Aḥmed 
Ebû Zehre, Ebû Ḥanîfe : ḥayâtühû ve ʿaṣruh - ârâühû ve fıḳhuh (Kahire: Dâru’l-Fikri’l-ʿArabî, ts.), 200-202; 
Maṭlûb, Ebû Yûsuf, 110; Muḥammed ed-Desûḳī, el-İmâm Muḥammed b. el-Ḥasen eş-Şeybânî ve es̱eruhû fi’l-
fıḳhi’l-İslâmî (Katar: Dâru’s̱-S̱eḳāfe, 1987), 165-166; Mehmet Boynukalın, el-Muḳaddime (Şeybânî, el-Aṣl 
içinde) (Beyrut: Dâru İbn Ḥazm, 2012), 64-65. 
264 Söz konusu görüşü dillendirip misal olması kabilinden adı geçen kitapları sıralayan araştırmacı, Eyyüp Said 

Kaya’dır. Yine İhtilâfü Ebî Hanîfe ve İbn Ebî Leylâ’nın Ebû Yûsuf’a ait olduğunu düşünüp bir önceki dipnotta 
bir kısmını ismen zikrettiğimiz kimselerin tamamının bu görüşte olduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. Keza 
el-Asl’daki Kitâbü’l-Hiyel’in İmam Muhammed’e ait olmadığını düşünen kimselerin de bu kanaate sahip olduğu 
öne sürülebilir. Aşağıda değineceğimiz üzere Kitâbü’ş-Şürût’un el-Asl’ın kayıp bölümlerinden olduğu neticesine 
varan Mehmet Boynukalın’ın görüşünü paylaşmayanlar da bu gruba dahil olacaktır. Eyyüp Said Kaya’nın bahsi 
geçen açıklamaları için bkz. Kaya, “el-Mebsût”, 28/215. 

265 Bkz. Ençakar, Hanefî Mezhebi Nevâdir Literatürü, 39. 
266 Ençakar, Hanefî Mezhebi Nevâdir Literatürü, 38-39. 
267 Bu çalışmalar hakkında bilgi için bkz. Ençakar, Hanefî Mezhebi Nevâdir Literatürü, 52. 



44 
 

söylemesi268 ve Hâkim eş-Şehîd’in el-Kâfî’sinin bazı nüshalarında269 “Kitâbü’s-Siyer” yerine 

“Kitâbü’s-Siyeri’s-sağîr” şeklinde başlık atılmış olmasının270 dikkate değer hususlar olduğunu 

düşünmekteyiz. 

Zâhiru’r-rivâye eserlerinin tamamının musannifi olan İmam Muhammed’in 

günümüze ulaşan en hacimli eseri, aynı zamanda zikri geçen koleksiyonun bir parçası olan 

Kitâbü’l-Asl’dır.271 el-Mebsût adıyla da bilinmektedir.272 Yakın denilebilecek bir zamanda, 

son derece itinalı bir çalışmanın neticesinde, Mehmet Boynukalın tarafından tahkik edilerek 

yayımlanmıştır.273 Yapılan incelemeler neticesinde, Kitâbü’l-Asl’ın eldeki nüshalarının 

tamamında eksiklik bulunduğu tespit edilmiştir.274 Bununla birlikte eksik olan kısmın, mevcut 

metne nispetle oldukça az olduğu ifade edilmiştir.275 Mehmet Boynukalın’ın bulgularına göre 

kayıp olan bölümler/kitaplar şunlardır: Kitâbü’s-Secedât, Kitâbü’l-Menâsik, Kitâbü’l-Eşribe, 

Kitâbü Edebi’l-Kâdî, Kitâbü Hisâbi’l-Vesâyâ, Kitâbü İhtilâfi Ebî Hanîfe ve İbn Ebî Leylâ276, 

 
268 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/144. 
269 Bkz. Ḥâkim eş-Şehîd, el-Kâfî (Molla Çelebi, 68), 106a; Ebü’l-Fażl Muḥammed b. Muḥammed el-Mervezî 

Ḥâkim eş-Şehîd, el-Kâfî (Süleymaniye Kütüphanesi, Feyzullah Efendi, 923), 133b; el-Kâfî’nin tahkikli neşri 
2024 yılı içerisinde yapılmış olup ulaşabildiğimiz kadarıyla künye bilgileri şu şekildedir: Ebü’l-Fażl Muḥammed 
b. Muḥammed el-Mervezî Ḥâkim eş-Şehîd, el-Muḫtaṣaru’l-kâfî, thk. ʿAbdullâh Neẕîr Aḥmed ʿAbdurrạhmân 
(Kuveyt: Dâru’l-Esfâr, 2024); Eserin eksiksiz ve tahkikli bu ilk neşrinin oldukça yakın bir tarihte 
gerçekleşmesinden dolayı işbu nüshaya erişim sağlayamadık. el-Kâfî’nin, bu baskısından önce, 2008 yılından 
başlayarak Türkiye’deki çeşitli İlahiyat fakültelerinde yüksek lisans tez konusu olarak bazı bölümleri tahkik 
edilmiştir. Tespit edebildiğimiz kadarıyla söz konusu bölümler şunlardır: Salât, Zekât, Savm, Hayz, Menâsik, 
Nikâh, Büyû’, Talâk, Şerike, Vekâlet. Eserin yazma nüshaları için ilgili tezlere bakılabileceği gibi şu 
kaynaklarda da nüsha bilgileri verilmektedir: Brockelmann, GAL, 1/182; Brockelmann, Târîḫu’l-edebi’l-ʿArabî, 
2/286-287; Sezgin, GAS, 1/443; Sezgin, Arap-İslam Bilimleri Tarihi, 1/505; el-Fihrisü’ş-şâmil li’t-türâs̱i’l-
ʿArabiyyi’l-İslâmiyyi’l-maḫṭûṭ (Amman: el-Mecmaʿu’l-Melekî li-Büḥûs̱i’l-Ḥaḍârati’l-İslâmiyye [Müessesetü 
ʾÂli’l-Beyt], 2004), 8/232-233; ʿAbdullâh Muḥammed el-Ḥıbşî (Ḥabeşî), Câmiʿu’ş-şürûḥ ve’l-ḥavâşî (Cidde: 
Dâru’l-Minhâc, 2017), 3/644. 

270 İlgili tespitler için bkz. Bedir, Buhara Hukuk Okulu, 52. Bedir’in Mebsût için verdiği cilt numarası ve el-
Kâfî’nin Feyzullah Efendi koleksiyonu için zikrettiği numara hatalı olup doğrusunu yukarıdaki dipnotlarda 
belirttik. Hamidullah da Serahsî’nin Mebsût içerisinde İmam Muhammed’in es-Siyeru’s-sağîr isimli kitabını şerh 
ettiğini söylemektedir. Bkz. Muhammed Hamidullah, İslâm’ın Hukuk İlmine Katkıları. (İstanbul: Beyan 
Yayınları, 2012), 143. 

271 Muḥammed Zâhid el-Kevs̱erî, Bülûġu’l-emânî fî sîreti’l-İmâm Muḥammed b. el-Ḥasen eş-Şeybânî (Kahire: 
Mektebetü’l-Ḥâncî, 1355), 61; Taş, Muhammed b. el-Hasan eş-Şeybani`nin Hukuk Anlayışı (Usul Anlayışı), 27; 
Kevserî, aynı zamanda İmam Muhammed’in (rh.a.), kendi tabakası/nesli içinde fıkha dair en çok kitabı 
günümüze ulaşan kişi olduğunu belirtmektedir. Bkz. el-Kevs̱erî, Bülûġu’l-emânî, 60. 

272 el-Kevs̱erî, Bülûġu’l-emânî, 61; Boynukalın, el-Muḳaddime (Şeybânî, el-Aṣl içinde), 43. 
273 Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. el-Ḥasen b. Ferḳad eş-Şeybânî, el-Aṣl, thk. Mehmet Boynukalın (Beyrut: 

Dâru İbn Ḥazm, 2012). 
274 Boynukalın, el-Muḳaddime (Şeybânî, el-Aṣl içinde), 115; Ençakar, Hanefî Mezhebi Nevâdir Literatürü, 47. 
275 Boynukalın, el-Muḳaddime (Şeybânî, el-Aṣl içinde), 115. 
276 Ebû Yûsuf’a nispet edilerek yayımlanan bu eserin matbu olduğunu, bizzat bu listeyi hazırlayan Mehmet 

Boynukalın da belirtmektedir. (bkz. s.115, 1 nolu dipnot) Buna rağmen mezkûr eseri el-Asl’ın kayıp kısımları 
içerisinde zikretmesini, muhakkikin hazırladığı mukaddimenin önceki sayfalarında işlediği bir bahisle 
ilişkilendirmek suretiyle anlamlandırmak mümkün olur. Şöyle ki; Boynukalın bu eserin el-Üm içerisinde basılan 
versiyonunda, Şeybânî’nin ilavelerinin bulunmadığını belirtmiştir. Buna karşılık, el-Asl’ın bazı nüshalarında 
İhtilâfü Ebî Hanîfe ve İbn Ebî Leylâ isimli eserin parçası olan kısımlar vardır ve bu kısımlarda İmam Muhammed 
yalnızca meseleleri nakletmekle kalmayıp kendi görüşünü ifade eden eklemelerde bulunmuştur. Aynı durum, 
eserin el-Kâfî’deki versiyonunda da müşahede edilmektedir. Bu vâkıadan hareketle muhakkik, el-Asl’ın orijinal 



45 
 

Kitâbü’ş-Şürût.277 Bu bölümler/kitaplar, mevcut el-Asl nüshalarında bulunmamakla beraber 

Hâkim eş-Şehîd’in el-Kâfî’si içerisinde yer almaktadır.278 Bunların haricinde, çıkarım yoluyla 

el-Asl’ın orijinal nüshasında var olduğu neticesine vardığı iki bölüm/kitap daha vardır: 

Kitâbü’l-‘Abdi’l-me’zûni’s-sağîr, Kitâbü’l-Mudârabeti’s-sağîr.279 Konuyu ele alan bir başka 

araştırmacı olan Okan Kadir Yılmaz, bu listeye bütünüyle katılmamakla birlikte280 

Boynukalın’ın kayıp bölümler/kitaplar içerisinde hiç zikretmediği Kitâbü’l-İcârât es-Sağîr, 

Kitâbü’l-Müzâra‘a es-Sağîr, Kitâbü’s-Siyeri’l-Kebîr’in de el-Asl’ın kayıp bölümleri olduğu 

kanaatindedir.281 Zâhiru’r-rivâye içerisinde sayılan diğer eserler de müstakil olarak yahut 

üzerlerine yapılan şerh dahilinde günümüze ulaşmış olup her biri matbudur.282 

 
versiyonunun içerisinde -mevcut ziyadeliklerin de bulunduğu- İhtilâfü Ebî Hanîfe ve İbn Ebî Leylâ isimli bir 
eserin var olduğu ve bu eserin İmam Muhammed’e ait eklemeler sebebiyle ona ait bir eser sayılması gerektiğini 
düşünmektedir. Anlaşıldığı kadarıyla mevcut nüshadaki fragmanların asıl kitabın bir kısmı olduğu kanaatine 
varması sebebiyle eseri bu listeye dahil etmiştir. Bkz. Boynukalın, el-Muḳaddime (Şeybânî, el-Aṣl içinde), 64-65; 
Boynukalın’ın bu listesini inceleyen Okan Kadir Yılmaz, listede bulunmasına rağmen Kitâbü İhtilâfi Ebî Hanîfe 
ve İbn Ebî Leyla isimli esere bu bağlamda değinmemiştir. Herhalde bu eserin, yazarın tespit ettiği kadarıyla, 
kimse tarafından İmam Muhammed’in el-Asl’ının bir parçası olarak zikredilmemesinden hareketle böyle bir 
tercihte bulunmuştur. Bkz. Yılmaz, İlk Tedvin Döneminde Hanefi Mezhebi Literatürünün Kayıp Eserleri, 80, 83. 

277 Boynukalın, el-Muḳaddime (Şeybânî, el-Aṣl içinde), 115. 
278 Boynukalın, el-Muḳaddime (Şeybânî, el-Aṣl içinde), 115. 
279 Bkz. Boynukalın, el-Muḳaddime (Şeybânî, el-Aṣl içinde), 116. 
280 Mesela “Kitâbü’s-Secedât” ve “İhtilâfü Ebî Hanîfe ve İbn Ebî Leylâ” isimli bölümlerin bu listeye 

alınmasını doğru bulmamaktadır. Bkz. Yılmaz, İlk Tedvin Döneminde Hanefi Mezhebi Literatürünün Kayıp 
Eserleri, 82-83. 

281 Bkz. Yılmaz, İlk Tedvin Döneminde Hanefi Mezhebi Literatürünün Kayıp Eserleri, 84; Okan Kadir 
Yılmaz’ın tespitine göre, el-Asl’ın kayıp bölümlerinin tam bir listesi için bkz. Yılmaz, İlk Tedvin Döneminde 
Hanefi Mezhebi Literatürünün Kayıp Eserleri, 99. 

282 el-Câmi’u’s-sağîr’in çeşitli baskıları yapılmış olmakla birlikte bu baskılara topluca yer veren kaynaklar 
içerisinde Mehmet Boynukalın tahkikli neşrine değinildiğini göremedik. Söz konusu neşre ait bilgiler şöyledir: 
Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. el-Ḥasen b. Ferḳad eş-Şeybânî, el-Câmiʿu’ṣ-ṣaġīr, thk. Mehmet Boynukalın 
(İstanbul: Ocak Yayıncılık, 2009); Eserin diğer matbu ve yazma nüshaları için bkz. Brockelmann, GAL, 1/179; 
Brockelmann, GAL (supplement), 1/290; Brockelmann, Târîḫu’l-edebi’l-ʿArabî, 2/272; Sezgin, GAS, 1/428; 
Sezgin, Arap-İslam Bilimleri Tarihi, 1/487; Serkîs, Muʿcem, 2/1163; Özel, Hanefi Fıkıh Alimleri ve Diğer 
Mezheplerin Meşhurları, 25; Yunus Vehbi Yavuz, “el-Câmiu’s-Sagīr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 7/112; el-Câmi’u’l-kebîr’in matbu ve yazma nüshaları için bkz. 
Brockelmann, GAL, 1/178; Brockelmann, GAL (supplement), 1/289; Brockelmann, Târîḫu’l-edebi’l-ʿArabî, 
2/268; Sezgin, GAS, 1/423-424; Sezgin, Arap-İslam Bilimleri Tarihi, 1/482; Özel, Hanefi Fıkıh Alimleri ve Diğer 
Mezheplerin Meşhurları, 26; Yunus Vehbi Yavuz, “el-Câmiu’l-Kebîr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1993), 7/109-110; Tuba Hacer Korkmaz, Şerhu’l-Cessâs a’le’l-
Câmi’i’l-Kebîr Adlı Eserin Tahkiki (İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Doktora Tezi, 2018), 49; es-Siyeru’l-kebîr, 
Serahsî’nin bu eser üzerine yazdığı şerh içerisinde günümüze ulaşmıştır. İşbu şerhin neşri ile alakalı olarak 
yukarıda, ilgili kısımda bir miktar bilgi verilmiş olup matbu ve yazma nüshaları hakkında daha ileri malumat için 
bkz. Brockelmann, GAL, 1/179; Brockelmann, GAL (supplement), 1/291; Brockelmann, Târîḫu’l-edebi’l-ʿArabî, 
2/273-274; Sezgin, GAS, 1/430-431; Sezgin, Arap-İslam Bilimleri Tarihi, 1/490-491; Özel, Hanefi Fıkıh Alimleri 
ve Diğer Mezheplerin Meşhurları, 26; Taş, Muhammed b. el-Hasan eş-Şeybani`nin Hukuk Anlayışı (Usul 
Anlayışı), 49 (238 nolu dipnot); ez-Ziyâdât’ın [orijinal tertibiyle] günümüze ulaşan müstakil bir nüshası 
bilinmemekte olup eldeki müstakil nüsha, Sadreddin el-Ezraî tertibine göre düzenlenmiş halidir. Yalnız Ebu’l-
Usr el-Pezdevî şerhinin orijinal tertibi esas aldığı düşünülmektedir. Bkz. Bedir, “ez-Ziyâdât”, 44/483-484; ez-
Ziyâdât’ın bilinen müstakil bir baskısına muttali olamamakla beraber Kâdîhân’ın şerhinin tahkikli neşrinin 
yapıldığını tespit ettik. Bu neşre Muhammed Takî Osmanî ve Vehbe Zuhaylî takriz yazmış olup basım bilgileri 
şu şekildedir: Ebü’l-Meḥâsin Faḫruddîn Ḥasen b. Manṣûr Ḳāḍîḫân, Şerḥu’z-Ziyâdât, thk. Ḳāsım Eşref Nûr 
Aḥmed (Karaçi: İdâretü’l-Ḳurʾân ve’l-ʿUlûmi’l-İslâmiyye, 2000); ez-Ziyâdât ve şerhlerinin yazma nüshaları 



46 
 

Serahsî’nin Mebsût’u Hanefî mezhebinin en muteber kitaplarından kabul 

edilmektedir. Öyle ki, fetva usûlünde onun konumunu değerlendirme babında İbn ‘Âbidîn (v. 

1252/1836), Tarsûsî’den283 naklen şu ifadeleri kullanmıştır: “Serahsî’nin Mebsût’una muhalif 

olanla amel edilmez, yalnız bu esere meyledilir, fetva bu esere dayanarak verilir ve itimad bu 

eseredir.”284 Eserin öne çıkan bir hususiyeti, sadece hükümleri değil hükmün istinad ettiği 

delilleri de zikretmesi ve pek çok yerde delilden hükme varılırken takip edilen yola da işaret 

etmiş olmasıdır. Muhalif görüşteki fukahânın görüşlerini sıklıkla zikredip bunları tartışması 

da hilaf literatürüne ciddi bir katkı sağlamaktadır. Serahsî, eserinde yer yer tercihlerde 

bulunmasının yanı sıra bazen kendi özgün görüşlerini de ifade etmektedir.285 

Serahsî’nin Mebsût’u, ilk defa hicrî 1324’te Kahire’de yayımlanmaya başlayıp 1331 

yılı itibarıyla 15 mücelled içerisinde 30 cilt olarak basımı tamamlanmıştır.286 Bu baskının 

İstanbul’da ve Beyrut’ta yapılmış ofset/tıpkıbasımları bulunmaktadır.287 Bahsi geçen ofset 

baskılardan birisinin Dâru’l-Ma‘rife baskısı288 olduğunu teyid ettik. Şöyle ki; bu baskının cilt 

 
hakkında bilgi için bkz. Brockelmann, GAL, 1/178; Brockelmann, GAL (supplement), 1/289; Brockelmann, 
Târîḫu’l-edebi’l-ʿArabî, 2/267-268; Sezgin, GAS, 1/422-423; Sezgin, Arap-İslam Bilimleri Tarihi, 1/481-482; 
Bedir, “ez-Ziyâdât”, 44/483-484; Ziyâdâtü’z-Ziyâdât’ın müstakil matbu bir nüshası bilebildiğimiz kadarıyla 
bulunmamakla birlikte, yukarıda, Serahsî’nin eserlerinin sayıldığı kısımda zikri geçen Serahsî şerhi matbudur. 
Bu baskıda Attâbî şerhi de bulunmakta olup metin kısmı parantez içinde gösterilmiştir. Bkz. Korkmaz, Şerhu’l-
Cessâs a’le’l-Câmi’i’l-Kebîr Adlı Eserin Tahkiki, 20; Murteza Bedir, Ziyâdâtü’z-Ziyâdât’ın üç şerhinin 
günümüze ulaştığını söyleyip mezkûr iki şerhin dışında Pezdevî’ye (rh.a.) nispet edilen bir şerhin bulunduğunu 
ifade etmiştir. Kitabın ve üzerine yapılan şerhlerin yazma nüshaları için bkz. Brockelmann, GAL (supplement), 
1/289; Brockelmann, Târîḫu’l-edebi’l-ʿArabî, 2/268; Sezgin, GAS, 1/423; Sezgin, Arap-İslam Bilimleri Tarihi, 
1/482; Bedir, “ez-Ziyâdât”, 44/484; es-Siyeru’s-sağîr hakkında farklı değerlendirmeler bulunsa da el-Asl’ın ilgili 
bölümünün bu kitap olduğu kanaatinde olanlara göre söz konusu eser, matbu el-Asl içerisinde mevcuttur. İmam 
Muhammed’in eserlerinin yazma nüshaları hakkında daha fazla bilgi edinmek için bkz. N. Bayraktar vd., “İmam 
Muhammed Şeybânî’nin İstanbul Kütüphanelerindeki Mevcut Yazma Eserleri”, İslâm Medeniyeti 2/20 (1969), 
44-49; Sami Şahin, “İmam Muhammed Şeybani’nin Hanefî Mezhebindeki Rolü ve Eserlerinin Neşrine Olan 
İhtiyaç”, Dinî Araştırmalar 8/24 (2006), 253-272. 

283 İbn Âbidîn bu ifadeyi İsmail en-Nablûsî’den naklen aktarmaktadır. Nablûsî de 1062/1652 senesinde vefat 
ettiğine göre burada kastedilen herhalde Necmeddin Tarsûsî’dir. (v. 758/1357) Tarsûsî hakkında bilgi için bkz. 
Muharrem Kılıç, “Tarsûsî, Necmeddin”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
2011). 

284 İbn ʿÂbidîn, Şerḥu ʿUḳūdi resmi’l-müftî, 27; Muḥammed Emîn b. Ömer b. ʿAbdilʿazîz İbn ʿÂbidîn, 
Reddü’l-muḥtâr ʿale’d-Dürri’l-muḫtâr (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1992), 1/70. 

285 İbadet bahisleriyle alakalı tercih ve içtihatlarına dair örnekler için bkz. Munibah Joulha, İbadetler 
Bağlamında Serahsî’nin Hanefî Mezhebindeki Tercihleri ve Gerekçeleri (Konya: Necmettin Erbakan 
Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2021). 

286 Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl es-Seraḫsî, el-Mebsûṭ (Kahire: Matbaʿatü’s-
Saʿâde, 1331); DİA maddesini hazırlayan Eyyüp Said Kaya, Kahire’deki ilk baskısının 10 mücelled içerisinde 
gerçekleştiğini söylemekte ise de bu baskının ulaşabildiğimiz bir nüshasının 15 mücelled halinde tab edildiği 
görülmüştür. Kaya’nın ilgili ifadesi için bkz. Kaya, “el-Mebsût”, 28/215. 

287 Kaya, “el-Mebsût”, 28/215. 
288 Özellikle bu tez içerisinde sıklıkla kullanılan 1989/1409 baskısı ile 1993/1414 tarihli baskı dikkatli bir 

şekilde taranmıştır. Çeviride esas alınan tarihsiz 2. baskının da aynı nüsha olduğu kanaatindeyiz. Zira tez 
çalışmalarımız boyunca tercümede sayfa kenarlarında verilen cilt-sayfa numaraları ile elimizdeki Arapça matbu 
nüshaların cilt-sayfa numaraları her defasında uyum içerisinde olmuştur. Dâru’l-Ma‘rife baskıları dışında yine 
Beyrut merkezli Dâru’l-Kütübi’l-İlmiyye’nin 1993/1414 tarihli baskısı ve İstanbul merkezli Çağrı Yayınları’nın 
1982-83/1403 tarihli baskısı incelenmiş olup bunlar da zikri geçen nüshanın tıpkıbasımlarıdır. 



47 
 

başlarındaki künye sayfalarında, orijinal yayınevi ile alakalı bilgiler çıkarılıp yerine Dâru’l-

Ma‘rife’nin bilgileri eklenmiş olup bununla birlikte tıpkıbasım olduğuna dair bir bildirime 

rastlanılmamıştır. Fakat künye sayfasındaki diğer bilgilerin birebir aynı olması, hâtimenin 

bütünüyle muhafaza edilmesi (ki burada orijinal yayınevinin ismi ve 1331 yılında basımın 

tamamlandığı bilgisi de bulunmaktadır) ve aşağıda, ilgili kısımlarda işaret ettiğimiz ibare 

hatalarının tekrarlanması bu baskının tıpkıbasım olduğunu açıkça göstermektedir. Bu bilgi 

önemlidir; zira Türkçe’ye tercümede esas alınmış nüsha, Dâru’l-Ma‘rife nüshasıdır.289 Mebsût 

için Halîl el-Meys tarafından bir fihrist/indeks çalışması290 da yapılmış olmakla birlikte ilim 

çevreleri tarafından takdir görmemiştir.291 Mebsût’un çeşitli kütüphanelerde çok sayıda yazma 

nüshası bulunmaktadır.292 

Prof. Dr. Cevat Akşit’in önderlik ettiği ve editörlüğünü üstlendiği uzun soluklu bir 

çalışma neticesinde, 2008 yılı itibarıyla, Mebsût, Türkçe’ye çevrilmiş bulunmaktadır.293 

Çeviride, bahsedildiği üzere, Dâru’l-Ma‘rife baskısı esas alınmış olmakla beraber 

gerektiğinde İstanbul kütüphanelerindeki yazma nüshalardan da istifade edilmiştir.294 

Yazmalarla yapılan mukayeseler neticesinde, matbu nüshada büyük bir yekûna ulaşan 

eksiklikler ve baskı hataları olduğu fark edilip bunlar bir makale içerisinde yayımlanmıştır.295 

Ulaşılabildiği kadarıyla Mebsût’un Türkçe haricindeki bir dile yapılmış tam bir tercümesi 

bulunmamaktadır. 

 
289 Seraḫsî, Mebsut, XIX. 
290 Ḫalîl el-Meys, Fehârisü’l-Mebsûṭ li-Şemsiddîn es-Seraḫsî (Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1980). 
291 Mesela bkz. Kaya, “el-Mebsût”, 28/215; Boynukalın, el-Muḳaddime (Şeybânî, el-Aṣl içinde), 121. 
292 Yazma nüshaları için bkz. Brockelmann, GAL, 1/460-461; Brockelmann, GAL (supplement), 1/638; 

Brockelmann, Târîḫu’l-edebi’l-ʿArabî, 3/663; Sezgin, GAS, 1/443; Sezgin, Arap-İslam Bilimleri Tarihi, 1/505-
506; el-Fihrisü’ş-şâmil, 9/34-44; Ḥıbşî (Ḥabeşî), Câmiʿu’ş-şürûḥ ve’l-ḥavâşî, 1/291, 3/644; Ayrıca bkz. Şovosil 
Ziyodov, “Şemsü’l-Eimme Serahsî’nin ‘Kitabü’l-Mebsût’ Eseri ve Eserin Orta Asya’daki Vakıf 
Kütüphanelerinde Bulunan Nüshaları”, Uluslararası Serahsî Sempozyumu (Sakarya, 2013), 147-154; M. Cevat 
Akşit, “İmam Serahsî’nin Kitabu’l-Mebsut Adlı Eserinin Uluslararası Kaynak Baskılarında Yer Alan Eksik 
Metinler ve Baskı Hataları”, Diyanet İlmî Dergi 49/2 (2013), 171-195. 

293 Ebû Bekr Şemsüleimme Muhammed b. Ahmed b. Ebû Sehl Serahsî, Mebsut, ed. Mustafa Cevat Akşit 
(İstanbul: Gümüşev Yayınları, 2008). 

294 Seraḫsî, Mebsut, XIX; Tercümede Dâru’l-Ma’rife’nin hangi tarihli baskısının esas alındığı, görebildiğimiz 
kadarıyla, tercüme metin içerisinde belirtilmemekle birlikte, tercümenin editörlüğünü yapan Mustafa Cevat 
Akşit, bilahare kaleme aldığı makalede 1973 tarihinde edindiği ve [görünüşe göre] tarihsiz bir matbu nüshanın 
tercümede esas alındığını tasrih etmiştir. Bu nüshanın üzerinde 2. baskı olduğu şeklinde bir kayıt bulunmaktadır. 
Bkz. Akşit, “İmam Serahsî’nin Kitabu’l-Mebsut Adlı Eserinin Uluslararası Kaynak Baskılarında Yer Alan Eksik 
Metinler ve Baskı Hataları”, 173. 

295 Akşit, “İmam Serahsî’nin Kitabu’l-Mebsut Adlı Eserinin Uluslararası Kaynak Baskılarında Yer Alan Eksik 
Metinler ve Baskı Hataları”. 



48 
 

Bu çalışmada da mevcut eksiklik ve hatalarına rağmen Dâru’l-Ma‘rife nüshası296 

esas alınmıştır. Bununla birlikte ihtiyaç duyuldukça yazma nüshalara da müracaat edilmiş 

olup kullanılan nüshaların kayıtları şunlardır: Süleymaniye Kütüphanesi-Damat İbrahim Paşa 

koleksiyonu 648, 649, 650, 651 nolu kayıtlar; Süleymaniye Kütüphanesi-Hamidiye 

koleksiyonu 548 ve 549 nolu kayıtlar. Bu kayıtlarda mündemiç olan üç adet nüsha, matbu 

nüshadaki eksik ve yanlış kısımların irdelendiği, yukarıda mezkûr makalede kullanılan 

nüshalar içerisinden seçilmiştir. 

  

 
296 Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Ebî Sehl Aḥmed es-Seraḫsî, el-Mebsūṭ (Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 

1989) 



49 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

İKİNCİ BÖLÜM 

ABDULLAH B. MESUD’UN (R.A.) İBÂDÂT BAHİSLERİNE 

DAİR RİVAYET VE GÖRÜŞLERİ 

 

 

 

 

 

 

  



50 
 

 

Abdullah b. Mesud’un (r.a.) rivayetlerinin incelenmesine geçmeden önce, 

değinilmesinde fayda gördüğümüz birkaç husus bulunmaktadır. Tezde esas aldığımız Dârul-

Ma‘rife nüshasında Serahsî’nin şerh ettiği metin kısmı tespit edilmeye çalışılmış ve netice 

olarak metin olduğu düşünülen kısımlar parantez içerisine alınmıştır. Yukarıda da değinildiği 

üzere Mebsût, her ne kadar Hâkim eş-Şehîd’in el-Kâfî’sinin şerhi olarak kabul ediliyor olsa da 

esas aldığı metni cümle cümle takip eden bir şerh çalışması olduğunu düşünerek hareket 

etmek sağlıklı neticeler vermeyebilir. Bu konuda kesin tespitler yapabilmek, ancak el-Kâfî ile 

Mebsût arasında yapılacak ciddi bir mukayese neticesinde mümkün olacaktır. Öte yandan 

Dârul-Ma‘rife baskısında parantez içine alınan kısımlar, Hâkim eş-Şehîd’in eserinin 

fragmanları olarak kabul edilse bile buralardaki yargıların bizzat Hâkim’in kendisine ait 

olduğu düşüncesine kapılmak yanıltıcı olabilir. Nitekim birebir aynı lafızlar kullanılmasa da 

İmam Muhammed’in kitaplarında oldukça benzer surette ifade edilmiş hükümlere 

rastlanılmaktadır. Belki bu paragrafların, mezhebe ait bulunup İmam Muhammed tarafından 

ortaya konmuş hükümlerin Hâkim eş-Şehîd tarafından yeniden ve muhtasar bir surette ifade 

edilişi olarak değerlendirilmesi, daha gerçekçi bir tutum olacaktır. Biz de bu varsayımdan 

hareketle parantez içine alınan kısımların, aksini gösteren karineler bulunmadıkça, mezhebe 

mâl edilecek hükümleri yansıttığını düşünerek değerlendirmeler yaptık. Tez boyunca bu 

vakıanın göz önünde bulundurulması gerekmektedir. Yine ibaredeki  حجتنا ,لنا  ,مذھبنا  ,عندنا 
gibi kalıpların mezhep görüşüne işaret ettiği şeklindeki kabul, vardığımız neticelerde kendini 

göstermektedir. Okuma esnasında bu durum gözden kaçırılmamalıdır. Muayyen Hanefî 

imamlarının görüşü olarak ifade ettiğimiz kısımlar ya Mebsût içerisinde  قال أبو حنیفة benzeri 

sarih lafızlarla aktarılmıştır yahut Serahsî bir şekilde ilgili görüşü kendilerine isnad etmiştir. 

Müçtehit imamlardan bir mesele etrafında farklı görüşler nakledilmiş ise mümkün mertebe 

yalnız Serahsî’nin öne çıkardığı/tercih ettiği nakle yer verilmiştir. Mezhep imamlarının 

muhtelif fikir beyan ettikleri yerlerde istidlal ettikleri rivayetlerin, mezhebin diğer imamları 

tarafından bütünüyle reddedildiği fikri yanıltıcı olabilir. Şu kadar var ki; tez boyunca 

Serahsî’nin Mebsût’taki açıklamalarına bağlı kalınması sebebiyle, bunlarla alakalı -belki bir 

kısmı için neredeyse kesin denilebilecek- varsayımlara yer verilmemiştir. Metin içerisinde 

müellif ve şârih kelimeleri, aslî olarak Serahsî’yi ifade etmek için kullanılmaktadır. Şayet 

hususi bir kayıt koyulmamışsa, matbu nüsha denildiği vakit, 1989 tarihli Dâru’l-Ma‘rife 

nüshası kastedilmektedir. 



51 
 

Rivayetlerin incelenip değerlendirmelerin sunulduğu bölümler olan iki, üç, dört ve 

beşinci bölümlerin tamamında varılan yargıların sağlıklı analiz edilebilmesi için şu noktalara 

da temas etmekte yarar vardır. Öncelikle buradaki rivayetlerin tasnifi büyük oranda kendi 

çalışmamızın bir hasılasıdır. Elbette ki Serahsî’nin kitabına aldığı rivayetlerin pek çoğu 

bulunduğu kitâb/bölümün doğrudan alakadar olduğu bir meseleye ilişkindir. Fakat 

azımsanmayacak sayıda rivayetin, bir şekilde paragraf içerisinde anlatılan meseleyle 

irtibatlandırılması neticesinde, içeriğinin en başta çağrıştırdığı bölüm/bölümlerin dışındaki bir 

bölümde ele alındığı da görülmüştür. Bu durumda rivayetin içeriği ile uyumlu olması ve aynı 

mevzu hakkındaki rivayetlerin bir arada görülebilmesi açısından yeni bir tasnif oluşturup 

rivayetlerin taksimini de buna göre gerçekleştirme yoluna gidilmiştir. Bölümler özelinde 

yaptığımız değerlendirmelerde bu noktanın gözden kaçırılmaması gerekmektedir. 

İkinci bir husus, rivayetlerin tasnifinde, ihtiyaç duyulan yerlerde takdirlere 

başvurulmuş olduğudur. Özellikle merfu-mevkuf hadis ayrımı ile sahabi kavli-sahabi fiili 

ayrımlarında karar vermekte zorluk yaşandığı vakidir. Buralardaki takdirlerde hata yapmış 

olabileceğimizi peşinen kabul ediyoruz. Fakat nihai olarak ilgili rivayette söz gelimi amele 

konu olma cihetinden bir farklılık oluşmayacağı göz önünde tutulduğunda, yapılması 

muhtemel yanlışlıkların, en azından istatistiksel açıdan toplamda ciddi bir değişikliğe neden 

olmayacağını düşünmekteyiz. Rivayetlerle alakalı olarak tercih ettiğimiz bir başka uygulama 

da lafzen benzer rivayetlerin olabildiğince tek rivayet olarak değerlendirilmesine gayret 

edilmesidir. Muhaddislerin rivayetin metin yahut senedindeki en küçük farklılığı dikkate 

alarak bunların her birisini müstakil rivayet şeklinde betimlemeleri, tez içerisinde tercih 

etmediğimiz bir yöntem olmuştur. Zira bu yöntemin tercih edilmesi, yapacağımız istatiksel 

incelemelerde yanıltıcı sonuçlar doğurabilirdi. Bunun yerine mümkün mertebe hükme 

doğrudan tesir eden farklılıkları göz önünde tutan bir anlayışla hareket edilmiştir. Pek tabiidir 

ki burada da şahsımıza ait takdirlerin sonuçlarına -bir mecburiyet neticesinde- yer verilmiştir. 

Değerlendirme kısımlarında, bölüm içerisinde yer alan rivayetlerle alakalı çeşitli 

istatistiksel bilgiler verilmektedir. Böylelikle rivayetlerin bütüncül bir bakışla 

gözlemlenebilmesi hedeflenmiştir. Haricen, ilgili bahsin işlenişi zarfında öne çıkan 

hususiyetlerin buralarda bir araya getirilmesine gayret edilmiştir. Bu aşamada usûl ve fürûa 

ilişkin kaideler topluca sunulmakta ve varsa ilgi çekici tespitlerin altı çizilmektedir. Şu da bir 

not olarak belirtilmelidir ki; tez dahilinde, rivayetlerle alakalı olarak müellifin Mebsût’ta 

yaptığı açıklamaların her katmanına dair bir değerlendirme sunulmamıştır. Söz gelimi aklî 



52 
 

izahata mümkün mertebe yer verilmemiştir. Bu tutum, tezin hacmini makul ölçülerde 

tutabilme ve okuyucuyu yormama gayelerine matuftur. 

Tezin rivayetlerine geçmeden önce iki yerde karşımıza çıkan ‘ashâb-ı İbn Mesud’a 

(r.a.) [:İbn Mesud’un (r.a.) seçkin talebelerine] isnad edilen kavillere temas etmek istiyoruz. 

Bunların kimler olduğuna birinci bölümde değinilmişti. Bahsi geçen kavillerden birisi 

Mebsût’ta şöylece ifadesini bulmuştur: “Koca karısını bir ya da iki defa boşayıp kadın 

bilahare başka bir erkekle evlense ve cinsel münasebet gerçekleştikten [ve bu evlilik sona 

erdikten] sonra, eski eşi onunla tekrar evlense kadın artık [kocanın] üç talak hakkı yenilenmiş 

olarak kocasının nikahı altında bulunmaktadır.” Bu kavil, aynı zamanda Şeyhayn’ın [:Ebû 

Hanîfe ve Ebû Yûsuf] görüşünü ihtiva etmektedir.297 Diğer kavlin orijinal metni şu şekildedir: 

 298لا قود إلا بالسلاح

İşbu rivayet farklı şekillerde anlaşılmakla birlikte Hanefîlerin teveccüh gösterdiği 

rivayetlerdendir.299 Herhalde bu kavillerin aynı zamanda İbn Mesud’un (r.a.) görüşünü 

yansıttığı değerlendirmesini yapmak, hatalı bir yaklaşım olmayacaktır. Buna rağmen 

mevzubahis rivayetler sayıma dahil edilmemiştir. Zira tezde -rivayet bakımından da olsa- 

yalnız İbn Mesud’un (r.a.) şahsına nispet edilen nakiller incelenmektedir. 

2.1 Taharetle Alakalı Rivayetler 

2.1.1 Su Bulunmadığı Zaman Hurma Nebizi ile Abdest Alınabileceğine Dair 

Merfu Hadis 

انھ كان مع رسول الله صلى الله علیھ وسلم لیلة الجن فلما انصرف إلیھ عند الصباح قال أمعك  

 300ماء یا ابن مسعود قال لا إلا نبیذ تمر في إ داوة فقال تمرة طیبة وماء طھور وأخذه وتوضأ بھ

 
297 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/95. 
298 “Kısas ancak silahladır.” 
299 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/122. 
300 “[İbn Mesud (r.a.)] Cin gecesinde Rasulüllah (s.a.v.) ile beraberdi. Sabahleyin yanına varınca, Rasulüllah 

(s.a.v.) ona; ‘Yanında su var mı ey İbn Mesud?’ diye sordu. O da ‘Hayır, sadece mataranın içindeki hurma 
nebizi var’ dedi. Bunun üzerine Rasulüllah (s.a.v.), ‘[Onun aslı] temiz hurma ve temizleyici sudur.’ buyurarak 
nebizi aldı ve onunla abdest aldı.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/88; Cin gecesi ( لیلة الجن), cinlerin Rasulüllah’tan 
(s.a.v.) dini öğrenmek için kendisinin yanına gelip kavimlerinin yanına götürdükleri gecenin adıdır. Bkz. Ebû 
Muḥammed el-Ḥüseyn b. ʿAbdillâh eṭ-Ṭîbî, Şerḥu’ṭ-Ṭîbî ʿalâ Mişkâti’l-Meṣâbîḥ, thk. ʿAbdülḥamîd Hindâvî 
(Mekke-Riyad: Mektebetü Nizâr Muṣṭafâ el-Bâz, 1997), 3/831; Rivayetin lafzındaki  تمرة طیبة ifadesiyle alakalı 
olup tercümede esas alınan izahat için bkz. Ebû Muḥammed Maḥmûd b. Aḥmed Bedruddîn el-ʿAynî, Şerḥu 
Süneni Ebî Dâvûd, thk. Ebü’l-Münẕir Ḫâlid b. İbrâhîm el-Mıṣrî (Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 1999), 1/235. 



53 
 

Ebû Hanîfe bu hadisle amel etmiş ve su bulamayan kişinin hurma nebizi ile abdest 

alabileceğini söylemiştir. Ebû Yûsuf, bu durumdaki kişinin nebiz ile abdest almayıp bunun 

yerine teyemmümde bulunacağı görüşündedir. Zikrettiğimiz rivayetin Mekke dönemine ait 

olduğunu ve teyemmüm âyeti ile neshe uğradığını dile getirmiştir. Serahsî, İmam 

Muhammed’in görüşünün ise Kitâbü’l-Asl ve el-Câmi‘u’s-sağîr’de farklı şekillerde ifade 

edildiğini aktarmaktadır. Bunlardan ilkinde kişinin hurma nebizi ile abdest alıp ayrıca 

teyemmümde bulunmasının daha güzel olduğu kanaatine sahip olduğunu dile getirmekte iken 

ikincisinde bu kişinin nebiz ile aldığı abdestin kifayet edip teyemmüme gerek olmadığını 

söylemektedir. Ebû Hanîfe’nin kıyası terk ederek [:istihsan yaparak] mezkûr rivayetle amel 

ettiğini belirten Serahsî, bu noktada genel bir usûl kaidesine değinmektedir: Kıyas, sünnetle 

ve -fakih olduğu durumda- sahabi kavli ile terk edilir.301  

2.1.2 Guslederken Vücuda Su Döktükten Sonra Abdest Almanın Vacip 

Olmadığı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Serahsî, ulemâ içerisinde gusülde vücuda su döktükten sonra abdest almanın vacip 

olduğu görüşünde olanların bulunduğunu söylemektedir. Ali (r.a.) ve İbn Mesud’un (r.a.) ise 

bu görüşü kabul etmediği rivayet edilmektedir.302 Meselenin aslı merfu bir hadise303 

dayanmakta olup Hanefîler de bu meselede İbn Mesud’un (r.a.) yaklaşımını benimsemiş 

gözükmektedirler.304 

2.1.3 Yara Ağzından Akar Surette Çıkan Kan, Sarı Su ve İrinin Abdesti 

Bozacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

İbn Mesud (r.a.), Ali (r.a.) ile birlikte kişinin yarasından kan veya sarı su yahut irin 

çıkıp yaranın ağzından akması ile abdestinin bozulacağı görüşündedir.305 Hanefîlerin görüşü 

de bu şekildedir.306 Şâfiî ise İbn Abbas (r.a.) ve Ebû Hureyre’nin (r.a.) mezhebi üzere kalıp 

 
301 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/88. 
302 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/44. 
303 Mebsût’ta zikredilen hadisin lafzı şu şekildedir: قد طھرت أنا  فإذا  ماء  من  فأفیض  على  رأسي  ثلاث  حثیات  أنا   Lafzen أما 

yakın rivayetlere meşhur hadis kitaplarında rastlanılmaktadır. Bununla birlikte Şevkânî, benzer bir rivayet 
üzerinden yaptığı açıklamada طھرت قد  أنا   ziyadesi içeren sahih yahut zayıf bir hadis bulunmadığını فإذا 
aktarmaktadır. Lakin Allah Rasulü’nün (s.a.v.) Ümmü Seleme’ye (r.a.) hitaben طھرت قد  أنت   ifadesini فإذا 
kullandığı bir başka hadisin varlığından bahsetmektedir. Anlaşılan hadis külliyatı içerisinde bulunamadığı 
söylenen kısım, mütekellim sigasıyla naklolunan lafızdır. Kaynaklar için bkz. Buḫârî, “Gusl”, 4; Müslim, 
“Hayz”, 54, 55; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/44; Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. ʿAlî eş-Şevkânî, Neylü’l-evṭâr, 
thk. ʿİṣâmüddîn eṣ-Ṣabâbiṭî (Kahire: Dâru’l-Ḥadîs̱, 1993), 1/308-309. 

304 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/44. 
305 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/76. 
306 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/76. 



54 
 

zikredilen durumların abdesti bozmadığına kanaat getirmiştir.307 Her iki taraf da merfu 

hadislere dayanmaktadır.308 

2.1.4 Kadını Öpmekten, Kadına Şehvetli ya da Şehvetsiz Dokunmaktan Dolayı 

Abdestin Bozulacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

İbn Mesud’a (r.a.) göre, kadını öpmek yahut şehvetli ya da şehvetsiz olarak kadına 

dokunmaktan dolayı abdest almak lazım gelir. Hz. Ömer’in (r.a.) mezhebinin de böyle olduğu 

nakledilmekle birlikte Serahsî onun bu görüşünden rücu ettiğini düşünmektedir.309 Şâfiî’nin 

(rh.a.) esas aldığı310 bu görüşle amel etmeyen Hanefîler, bu hallerin abdesti bozmayacağına 

kaildirler ve bu hususta Hz. Ali (r.a.) ve İbn Abbas’ın (r.a.) görüşünü almışlardır.311 Müellif, 

bu ihtilafın İslâm’ın ilk zamanlarında dahi muteber olduğunu söylemiş ve bu vakıadan 

hareketle namazda cemaate imamlık yapacak kişinin bu hususta ihtiyatlı davranması gerektiği 

şeklindeki değerlendirmeye yer vererek konunun önemine dikkat çekmiştir.312 Serahsî’nin bu 

yaklaşımı, İslâm ilim geleneğinde selef tabir edilen ulemânın konumu ve ilmin tevarüsü 

açısından ele alındığında etki alanı oldukça geniş bir tavır olarak dikkat çekmektedir. 

2.1.5 Zekerine Eli Değen Kişinin Abdestinin Bozulmayacağı Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Kişinin elinin zekerine değmesinin abdestini bozmayacağı görüşünde olan Ömer 

(r.a.), Ali (r.a.) ve İbn Mesud’un (r.a.) görüşünü Hanefîler kabul etmektedirler.313 Hanefîler 

bu hususta Kays b. Talk’tan (r.a.) nakledilen merfu bir hadise dayanmaktadır. Şâfiî de 

 
307 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/76; Krş. Ebü’l-Ḥasen ʿAlî b. Muḥammed el-Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, thk. 

ʿÂdil Aḥmed ʿAbdülmevcûd-ʿAlî Muḥammed Muʿavvaż (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1999), 1/199; 
Ebü’l-Meḥâsin ʿAbdülvâḥid b. İsmâʿîl er-Rûyânî, Baḥru’l-meẕheb fî fürûʿi meẕhebi’l-İmâm eş-Şâfiʿî, thk. 
Ṭârıḳ Fetḥî es-Seyyid (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 2009), 1/156; Ebü’l-Ḳāsım ʿAbdülkerîm b. 
Muḥammed er-Râfiʿî, el-ʿAzîz şerḥu’l-Vecîz, thk. ʿÂdil Aḥmed ʿAbdülmevcûd-ʿAlî Muḥammed Muʿavvaż 
(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1997), 1/152. 

308 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/76; Şâfiî’nin kabul ettiği görüşün dayanağı olarak   لا وضوء إلا من حدث قیل  وما
ریح  أو  صوت  قال   hadisi zikredilmektedir. Meşhur hadis kaynaklarında birebir bu lafızla gelen bir hadise الحدث 
muttali olamadık. Lakin buradaki rivayetin baş ve son kısımları farklı merfu hadislerde ya birebir yahut yakın 
manalarda olacak şekilde geçmektedir. Bu durum, İbnü’l-Esîr’in Câmi‘u’l-usûl’ünde lafızlar üzerinden bir 
dereceye kadar gösterilmiştir. Hanefîlerin görüşüne temel aldığı  سائل دم  كل   hadisi ise Dârekutnî’nin الوضوء من 
Sünen’inde yer almaktadır. Bkz. Ebü’l-Ḥasen ʿAlî b. Ömer b. Aḥmed ed-Dâreḳutnî, Sünenü’d-Dâreḳutnî, thk. 
Şuʿayb el-Arnaʾût vd. (Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2004), 1/287; Ebü’s-Saʿâdât Mecdüddîn el-Mübârek b. 
Muḥammed İbnü’l-Es̱îr, Câmiʿu’l-uṣûl fî eḥâdîs̱i’r-Rasûl, thk. ʿAbdülḳādir el-Arnaʾût vd. (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 
1983), 7/197. 

309 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/67-68. 
310 Mesela bkz. Şâfiʿî, el-Üm, 2/37; Cemâlüddîn İbrâhim b. ʿAlî Ebû İsḥâḳ eş-Şîrâzî, el-Müheẕẕeb fî fıḳhi’l-İmâm 

eş-Şâfiʿî (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1995), 1/51. 
311 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/67. 
312 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/67. 
313 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/66. 



55 
 

(Serahsî’nin Yahya b. Ma‘în’in314 (rh.a.) (v. 233/848) sözüne itibarla neredeyse sahih değil 

dediği) bir başka merfu rivayete istinad ederek belirli şartlar dahilinde bu hareketin abdesti 

bozucu olduğu neticesine varmış315 ve fıkıhta bir asıl olan ‘açık sebebin gizli mana yerine 

konulması’ prensibini esas almıştır.316 

2.1.6 Cima Esnasında Erkekten Meni Gelmese de Gusül Almayı Gerektiren 

Durumla Alakalı Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Serahsî tarafından muhacir oldukları vurgulanan Ömer (r.a.), Ali (r.a.) ve İbn 

Mesud’un (r.a.) Hanefîlerin de paylaştığı görüşüne göre, cimada kadınla erkeğin sünnet yeri 

bir araya gelip erkeğin haşefesi miktarınca duhul vaki olduğunda, meni gelmese de gusül 

almak lazım gelir.317 Ensardan Ebû Saîd, Huzeyfe (r.a.) ve Zeyd b. Sâbit el-Ensârî (r.a.) bu 

görüşün hilafına olarak ancak meni inzali ile guslün gerekeceğini belirtmişlerdir. Süleyman 

el-A‘meş bu görüşü paylaşan kimselerden olup ‘su ancak sudan dolayıdır’ mealindeki merfu 

hadisin zahirini dikkate almıştır. Şârih, Hz. Ömer’in (r.a.) ensarın görüşünü duyduğu vakit 

mutmain olmayıp Hz. Âişe’ye (r.a.) sorarak Rasulüllah’tan (s.a.v.) bu hususta menkul bilgiyi 

öğrenmek istediğini ve buna göre hareket ederek ensarın içtihadını tecviz etmediğini 

aktarmaktadır. Ayrıca Hanefîlerin görüşünü açıklamak üzere, bu meselede, sebebin gizli 

durumdaki netice yerine kaim olacağı prensibinin esas alındığı ve bunun ihtiyatın gereği 

olduğunu vurgulamaktadır.318 Bahsettiği prensip bir önceki meselede Şâfiî’nin sözünü ettiği 

prensip olmalıdır. Fakat Hanefîler o meselede bu prensibi işletmekten geri durmuşlardır. 

 

 

 
314 Hakkında bilgi için bkz. Erdinç Ahatlı, “Yahyâ b. Maîn”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2013). 
315 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/66; Ayrıca bkz. Ebü’l-Meʿâlî İmâmü’l-Ḥaremeyn ʿAbdülmelik b. ʿAbdillâh 

el-Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab fî dirâyeti’l-meẕheb, thk. ʿAbdülʿaẓîm Maḥmûd ed-Dîb (Beyrut: Dâru’l-
Minhâc, 2007), 1/127; Ebû Ḥâmid Muḥammed b. Muḥammed el-Ġazzâlî, el-Vasîṭ fi’l-meẕheb, thk. Aḥmed 
Maḥmûd İbrâhîm-Muḥammed Muḥammed Tâmir (Kahire: Dâru’s-Selâm, 1997), 1/318. 

316 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/66; Literatürde   المعنى مقام  الظاھر  إقامة  السبب   , الخفي  المعنى  دون  الظاھر  إتباع  السبب 
الظاھر السبب  , إحالة على   gibi ifadelerle dile getirilen bu prensibin Hanefî ve Şâfiî fıkıh ve usûl-i fıkıh الخفي/الباطن 
eserlerinde yer yer kendisine kullanım alanı bulduğu gözlemlenmektedir. Mesela bkz. Seraḫsî, Uṣûl, 1/140, 
2/319, 341; Ebû Ḥâmid Muḥammed b. Muḥammed el-Ġazzâlî, el-Müstaṣfâ, thk. Muḥammed ʿAbdüsselâm 
ʿAbdüşşâfî (Beyrut: Dâruʾl-Kütübiʾl-ʿİlmiyye, 1993), 127; Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 1/220-221; Abdülazîz el-Buḫârî, 
Keşfü’l-esrâr, 3/320; Saʿdüddîn Mesʿûd b. Faḫriddîn Ömer et-Teftâzânî, Şerḥu’t-telvîḥ ʿale’t-Tavżîḥ, thk. 
Zekeriyyâ ʿUmeyrât (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, ts.), 1/72. 

317 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/68. 
318 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/68-69. 



56 
 

2.1.7 Cünüp ve Hayızlının Teyemmümünün Geçersiz Olduğuna Dair Sahabi 

Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Serahsî, İbn Mesud’un (r.a.) hayızlı ve cünüp kimse için teyemmümün caiz/geçerli 

olmadığını söylediğini aktarmaktadır.319 Bir başka yerde, bu durumun bir ay boyunca devam 

etmesi durumda dahi teyemmümün bu kimseler için caiz olmadığı şeklindeki görüşün İbn 

Mesud’tan (r.a.) sahih surette nakledildiğini ifade etmektedir.320 Hanefîler ise Ali (r.a.) ile İbn 

Abbas’tan (r.a.) nakledilen görüşü kabul etmektedirler. Bu görüş, teyemmüm hususunda 

cünüp, hayızlı ve abdestsiz kimsenin müsavi olduğu şeklinde ifade edilmiştir.321 Meselede 

cari olan ihtilafın aslı Nisâ sûresindeki bir âyette322 geçen لامستم/لمستم lafzının tefsiri ile 

doğrudan irtibatlıdır. Ömer (r.a.) ve İbn Mesud (r.a.), işbu lafız ile kast olunanın, ‘el ile 

dokunma’ olduğunu söylemiştir. Bu tefsire göre teyemmüm, yalnız namaz abdesti olmayan 

kişi için caiz/geçerli kılınmış olmaktadır.323 Bu noktada لامستم ifadesinin mütevatir kıraat 

imamlarından olan Hamza (v. 156/773) ve Kisâî’den (v. 189/805)324 nakledilen kıraat 

vecihlerinde elif harfi bulunmaksızın لمستم (lemestüm) şeklinde okunduğunu 324F

325 hatırlatmakta 

fayda görüyoruz. Hanefîlerin esas aldığı ve zikri geçen iki sahabiden nakledilen görüş ise 

ilgili ifadenin ‘cima’ olarak tefsir edilmesi şeklindedir. Zira âyetin gerisinde abdestsizliğin iki 

türüne değinilmiş olup devamındaki teyemmüm emrinin her ikisine şamil olması 

gerekmektedir. Serahsî, buradan hareketle, ilgili lafzın cima ile tefsir edilmesinin ifadeyi daha 

iyi yansıttığını belirtmektedir.325F

326 Her hâlükârda meseledeki ihtilafın, söz konusu ifadenin 

lügavî değerlendirmesi etrafında cereyan ettiği müşahede edilmektedir.  

2.1.8 Tezeğin Necis Olduğuna Dair Merfu Hadis 

Hayvanların tersleri ve idrarlarındaki necaset hakkında fakihler arasında farklı 

başlıklar altında ele alınan pek çok ihtilaflı mesele vardır. Bunlardan birisi de eti yenen ve 

 
319 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/111. 
320 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/30. 
321 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/111. 
322 Bahsi geçen âyet, Nisâ sûresi 43. âyet olup ilgili kelimenin geçtiği kısım şurasıdır:   وإن كنتم مرضى أو على سفر

 أو جاء أحد منكم من الغائط أو لامستم النساء فلم تجدوا ماء فتیمموا صعیدا طیبا فامسحوا بوجوھكم وأیدیكم
323 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/111; Bu tefsirin kadına dokunmakla abdestin bozulacağı şeklindeki görüşe de 

doğrudan tesir ettiği aşikârdır. Nitekim Mebsût’un başka bir yerinde İbn Mesud’a (r.a.) böyle bir görüş izafe 
edilmiştir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/67. 

324 Yedi kıraat imamı arasında yer alan bu iki zât hakkında bilgi için bkz. Tayyar Altıkulaç, “Hamza b. Habîb”, 
Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1997); Tayyar Altıkulaç, “Kisâî, Ali b. 
Hamza”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV Yayınları, 2002). 

325 Bkz. Molla Mehmed Emin Efendi, ʿUmdetü’l-ḫullân fî îżâḥi Zübdeti’l-ʿirfân, thk. Mehmet Çaba (İstanbul: 
Hacıveyiszade İlim ve Kültür Vakfı Yayınevi, 2021), 1/254. 

326 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/111-112. 



57 
 

yenmeyen hayvanların terslerinin/tezeklerinin necis olup olmadığıdır. Hanefî âlimleri, bu 

noktada iki grup hayvan arasında bir ayrım gözetmemekte ve mesele hakkında varid olan şu 

hadise dayanmaktadırlar327: 

أحجارا للاستنجاء لیلة الجن فأتاه بحجرین  ن النبي صلى الله علیھ وسلم طلب من ابن مسعود ا

 328وروثة فأخذ الحجرین ورمى بالروثة وقال انھا ركس

Hanefîler, içinde İbn Mesud’un (r.a.) geçtiği bu hadisin zahiriyle amel edip, eti yenen 

ve yenmeyen hayvanların terslerinin/tezeklerinin necis olduğunu söylemişlerdir.329  

2.1.9 Güvercin Pisliğinin Necis Olmadığını Gösteren Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis 

 330انھ خرئت علیھ حمامة فمسحھ بأصبعھ

Güvercinin dışkısı hakkındaki, İbn Mesud’un (r.a.) bu rivayetiyle amel ederek bu 

hayvanın dışkısının necis olmadığını savunan Hanefîler, bu meselede istihsana gitmektedirler. 

Meselede terk edilen kıyas ise Şâfiî’nin de kabul ettiği üzere, bunun necis olmasıdır. Zira en 

nihayetinde bu dışkı, hayvanın yediğinin hal değişikliğine uğrayıp bozulmasının 

neticesidir.331 

2.1.10 Hayzın Asgari Süresinin Üç, Azami Süresinin On Gün Olduğu Şeklinde 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

İbn Mesud (r.a.), hayzın en azının üç, en çoğunun on gün olduğu görüşündedir.332 

Hanefî mezhebi, Ebû Hanîfe ile Ebû Yûsuf’tan yapılmış farklı nakiller bulunsa da genel 

temayül olarak bu kavli bütünüyle kabul etmektedir.333 Bahsi geçen kavil/görüş, İbn 

Mesud’un (r.a.) içinde bulunduğu bir grup sahabiden nakledilmektedir. Aynı minvalde merfu 

rivayet de vârid olmuştur. Serahsî, burada Hanefîlerin usûlünü yansıtan dikkat çekici bir 

yargıda bulunmuştur. Miktarların kıyas ile bilinemeyeceğini ve [bu hususta] sahabeden 

 
327 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/60-61. 
328 "Peygamber (s.a.v.) cin gecesinde, İbn Mesud’tan (r.a.) istinca[da kullanmak] için taşlar istedi. O da iki taş ve 

bir tezek getirdi. Peygamber (s.a.v.) taşları aldı, tezeği attı ve “O necistir” buyurdu." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 
1/61. 

329 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/60. 
330 "İbn Mesud’un (r.a.), üzerine güvercin pislemiş o da pisliği parmağıyla silmiştir." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 

1/57. 
331 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/56; Şâfiî’nin kavli için ayrıca bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 2/249-250; Cüveynî, 

Nihâyetü’l-maṭlab, 2/307. 
332 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/147. 
333 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/147-148. 



58 
 

nakledilmiş olan hükmün Rasulüllah’tan (s.a.v.) mervî hadis gibi değerlendirilmesi 

gerektiğini ifade etmiştir.334 Burada tartıştığı mesele, hayzın asgarisi olup farklı görüş bildiren 

İmam Mâlik ve İmam Şâfiî, görünüşe göre kıyas ile amel etmiştir.335 Mezkûr usûl kaidesi ile 

birlikte düşünüldüğünde söz konusu meselede merfu hadisle ve dolayısıyla nass ile istihsan 

yapıldığını söylemek yanlış olmayacaktır. 

2.2 Namaza İlişkin Rivayetler 

2.2.1 Namaz İçerisindeki Fiillere İlişkin Rivayetler 

2.2.1.1 İftitah Tekbirinden Sonra Namazda Ellerin Kaldırılmayacağı Hakkında 

Merfu Hadisler 

براھیم النخعي عن علقمة عن عبد الله بن إقال أبو حنیفة رحمھ الله تعالى حدثنى حماد عن 

 336مسعود رضى الله عنھ أن النبي صلى الله علیھ وسلم كان یرفع یدیھ عند تكبیرة الإحرام ثم لا یعود

Serahsî, Hanefîlerin, namazda ellerin iftitah tekbiri haricinde kaldırılmayacağı 

şeklindeki görüşlerini izah ederken bu rivayete de yer vermiştir. Onun aktarımına göre, Ebû 

Hanîfe (rh.a.) bu nakli, Evzaî (rh.a.) ile aralarında geçen bir diyalog neticesinde yapmıştır. 

Evzâi, Mescid-i Harâm’da karşılaştığı Ebû Hanîfe’ye Iraklıların namazda rükuya giderken ve 

rükudan kalkarken ellerini hangi gerekçeyle kaldırmadığını sormuş ve bu hususta Zührî’nin 

(rh.a.) naklettiği merfu bir hadisi zikretmiştir. Ebû Hanîfe de lafzını verdiğimiz surette nakilde 

bulunarak mukabele etmiştir. Evzaî buna şaşırarak kendi naklettiği rivayetin, senedi âlî 

olduğu gerekçesiyle tercih edileceğini söylemiştir. Bunun üzerine Ebû Hanîfe, iki rivayetin 

senedindeki isimleri karşılaştırarak, Hammâd’ın Zührî’den, İbrahim en-Nehaî’nin Sâlim’den 

daha fakih olduğunu belirtmiştir. Abdullah b. Ömer’in de (r.a.) şayet daha önce gelip [sahabi 

olmasaydı] Alkame’nin ondan daha fakih olduğunu söyleyeceğini ifade ettikten sonra 

Abdullah b. Mesud’un (r.a.) hadisinin, ravilerinin fakih olması sebebiyle tercihe şayan 

 
334 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/147. 
335 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/147; Şâfiî mezhebinde görüldüğü kadarıyla Serahsî’nin de naklettiği “bir 

gün bir gece” görüşü hayzın asgari süresi için muteber görüş kabul edilmektedir. Mâlikîlerin kavli de bir defa 
az bir miktarda gelen kanın dahi hayız sayıldığı şeklindedir; ki Serahsî’nin ifadeleri bu tanımlamadan çok uzak 
değildir. Krş. Şâfiʿî, el-Üm, 2/147; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 1/77-78; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 1/318; Ebü’l-
Velîd Muḥammed b. Aḥmed el-Ḳurṭubî İbn Rüşd, el-Muḳaddimâtü’l-mümehhidât, thk. Muḥammed Ḥaccî 
(Beyrut: Dâru’l-Ġarbi’l-İslâmî, 1988), 1/128; Ebû ʿAbdillâh Muḥammed ʿİlîş, Şerḥu Mineḥi’l-celîl ʿalâ 
Muḫtaṣari’l-ʿallâme Ḫalîl (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1984), 1/167. 

336 “Ebû Hanîfe (rh.) şöyle demiştir: Bana Hammâd; İbrahim en-Nehaî, Alkame, Abdullah b. Mesud (r.a.) 
senediyle tahdisen rivayet etti ki, Peygamber (s.a.v.) iftitah tekbirini alırken ellerini kaldırır, bir daha da [bu 
hareketini] tekrar etmezdi.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/14. 



59 
 

olduğunu dile getirmiştir.337 Serahsî de bu yaklaşımı benimsemiş ve tercihin senedin âlî 

olmasına bakarak değil, senetteki ravilerin fıkıh derecesine göre yapılacağını ifade etmiştir.338 

Nitekim Hanefî usûl eserlerinde de umûmen ahad haberin kabulü noktasında, ravinin fakih 

oluşunun belirleyici bir konumda bulunduğu vurgulanmaktadır.339 

Şâfiî bu meselede, Hanefîlerin hilafına olarak, Rasulüllah’tan (s.a.v.) sahih olarak 

nakledildiğini söylediği elleri kaldırma hükmünü benimsemiştir. Buna göre kişi namazda 

rükuya giderken ve rükudan başını kaldırırken ellerini kaldırmalıdır.340 Serahsî buna cevaben 

şöyle bir prensipten söz etmiştir: “Bir meselede Rasulüllah’ın (s.a.v.) fiili hakkında eserler341 

ihtilaf ettiğinde, onun kavlî sünneti hakem vazifesi görür.” Namazda ellerin kaldırılması 

meselesine ilişkin olarak ise şu meşhur hadis bulunmaktadır342: 

 343لا ترفع الأیدي إلا في سبع مواطن عند افتتاح الصلاة، وفي العیدین والقنوت في الوتر…

Serahsî, burada hadisin yalnız baş kısmına yer vermiş, kalan dört mahallin Menâsik 

bölümünde tadat edildiğini söylemiştir. İşaret ettiği yerde sayılan dört mahal, Hacerülesved’i 

istilam anı, Safâ-Merve tepeleri, Arafat-Müzdelife ve ilk iki cemredir.344 

Baş kısımda zikrettiğimiz hadisin benzeri olan merfu bir hadis yine İbn Mesud (r.a.) 

tarikiyle Mebsût’ta yer almıştır: 

 
337 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/14. 
338 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/14. 
339 Mesela bkz. Seraḫsî, Uṣûl, 1/338-340; Abdülazîz el-Buḫârî, Keşfü’l-esrâr, 2/377-379. 
340 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/14; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 2/160; Ebû Muḥammed ʿİzzüddîn 

ʿAbdülʿazîz İbn ʿAbdüsselâm, el-Ġāye fi’ḫtiṣâri’n-Nihâye, thk. İyâd Ḫâlid eṭ-Ṭabbâʿ (Beyrut: Dâru’n-Nevâdir, 
2016), 2/56. 

341 “Eser” kelimesi, hadis usûlü ıstılahında genellikle merfu, mevkuf ve maktu rivayetleri içine alacak şekilde 
kullanılmaktadır. Zebîdî, Tecridi Sarih Tercemesi, 1/9; Serahsî’nin de Mebsût’unda en azından merfu ve 
mevkuf rivayetlere şamil olacak şekilde bu kelimeyi kullandığı görülmektedir. Eser kelimesinin merfu rivayet 
manasında kullanım örnekleri için bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/97, 3/4, 16/142; Eser kelimesinin mevkuf 
hadise eş değer kullanım örnekleri için bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/212, 12/29. 

342 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/14. 
343 “Eller [namazda] ancak yedi mahalde kaldırılır: Namaza başlarken, bayram namazlarında, vitir namazındaki 

kunutta...” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/14. 
344 Mebsût’un matbu nüshasında rivayet şu şekilde geçmektedir:   لا  ترفع  الأیدي إلا في سبعة مواطن عند افتتاح الصلاة وعند

الجمرتین المقامین عند  الصفا والمروة وبعرفات وبجمع عند  الحجر وعلى  استلام  العیدین وعند  الوتر وفي   Lakin bu ibarenin القنوت في 
hatalı olduğu tespit edilmiştir. Rivayetteki المقامین  harfi bulunmalıdır. Kullandığımız üç و ifadesinden önce عند 
yazma nüshada böyle geldiği gibi el-Asl’ın matbu nüshasında da bu surettedir. Öte yandan hadiste Safa-Merve 
tepeleri ile Arafat-Müzdelife birer mahal olarak tadat edilmişlerdir. Cemrelerin mekanları bu ikisinden ayrı 
olduğu gibi sayının yediye tamamlaması açısından da ibarenin belirttiğimiz surette varid olması bir 
gerekliliktir. Kaynaklar için bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 1/139; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/23; Seraḫsî, el-Mebsût 
(Damat İbrahim Paşa, 648), 109a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 108a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 
549), 116b; Hadisteki جمع Müzdelife manasındadır. Bkz. Ebû Muḥammed Maḥmûd b. Aḥmed Bedruddîn el-
ʿAynî, Nuḫabü’l-efkâr fî tenḳīḥi Mebâni’l-aḫbâr fî şerḥi Meʿâni’l-âs̱âr, thk. Ebû Temîm Yâsir b. İbrâhîm 
(Devha: Vizâretü’l-Evḳāf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 2008), 9/354. 



60 
 

 345ان النبي صلى الله علیھ وسلم كان لا یرفع یدیھ في الصلاة إلا في تكبیرة الافتتاح

Fakat bu rivayet farklı bir meselede; bayram namazlarında ellerin kaldırılması 

meselesinde konu edinilmiştir. Bayram namazlarında getirilen tekbirlerde ellerin kaldırılacağı 

şeklindeki görüş, Serahsî tarafından mezhebin görüşü olarak takdim edilmiştir. Bununla 

birlikte Ebû İsmet’in346 Ebû Yûsuf’tan yaptığı nakle göre Ebû Yûsuf, zikrettiğimiz hadis ile 

amel ederek bayram namazlarında ellerin yalnız iftitah tekbirinde kaldırılacağı görüşüne kail 

olmuştur.347 Serahsî, namazda ellerin kaldırılması meselesinde zikrettiği hadise işaret ederek 

ellerin kaldırılacağı yedi yer arasında bayram namazlarının da bulunduğunu söylemiş ve bu 

suretle Ebû Yûsuf’a nispet edilen görüşün aleyhinde bir delil sunmuştur.348 

2.2.1.2 Namaza Başlanınca Okunan Sübhaneke Zikri Hakkında Merfu Hadis 

İbn Mesud (r.a.), Rasulüllah’ın (s.a.v.) namaza başladığında [Sübhaneke olarak 

bilinen] şu zikri yaptığını rivayet etmiştir: 

 349سبحانك اللھم وبحمدك وتبارك اسمك وتعالى جدك ولا إلھ غیرك 

Hanefîler, bu hadisle amel etmiş ve tekbirden sonra bu zikrin yapılacağını söylemişlerdir.350 

2.2.1.3 Namazda Kıraatten Önce Besmelenin Gizlice (Hafiyyen) Çekileceği 

Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Sahabeden, namazda kıraatten önce besmelenin gizlice (hafiyyen) çekileceği 

görüşünde olanlar Ali (r.a.) ile İbn Mesud’tur (r.a.).351 Hanefîlerin görüşü de böyledir.352 

 
345 “Peygamber (s.a.v.) namazda ellerini yalnızca iftitah tekbirinde kaldırırdı.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/39. 
346 Buradaki Ebû İsmet denilen zâtın kim olduğu net değildir. Kureşî, Hidâye sahibinin Gasb ve Kerâhiyye 

bölümlerinde Ebû İsmet olarak künyesini verdiği kişinin Sa’d b. Muâz el-Mervezî olma ihtimalinden söz 
etmektedir. Nitekim Hidâye şârihlerinden Nesefî ve Siğnâkî Kerâhiyye bölümünün şerhinde bunu tasrih 
etmişlerdir. Ebû İsmet künyesi, Nûh b. Ebû Meryem’in de künyesi olmakla birlikte Kureşî orada zikredilenin 
Sa’d b. Muâz olma ihtimalini daha kuvvetli görmüştür. Öte yandan Serahsî, Mebsût’unda genellikle Ebû 
İsmet’in ismine yer vermemekle birlikte iki yerde bu künyeye sahip Sa’d b. Muâz isimli bir kişiden fetva 
nakletmiş, bir yerde de aynı isme ve el-Mervezî nisbesine sahip bir kişiye atıfta bulunmuştur. Spesifik olarak 
metin içerisine aldığımız paragrafta bahsedilenin aynı kişi olduğunu kesin olarak söylemek mümkün olmasa da 
söz gelimi el-Muhîtu’l-Burhânî’de Ebû İsmet Sa’d b. Muâz’ın Ebû Hanîfe ve İmam Muhammed’ten yaptığı 
nakillere rastlanılmaktadır. Bu nakillerin varlığı, burada Ebû Yûsuf’tan nakilde bulunan kişinin de aynı şahıs 
olma ihtimalini güçlendirmektedir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/148, 4/221, 10/146; Burhânüddîn el-
Buḫârî, el-Muḥîtu’l-burhânî, 1/490, 7/452; Ḳureşî, el-Cevâhir, 4/66-67; Boynukalın, el-Muḳaddime (Şeybânî, 
el-Aṣl içinde), 99. 

347 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/39. 
348 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/39. 
349 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/12. 
350 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/10, 12. 
351 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/15. 



61 
 

Hanefîlerin bu meseledeki dayanak noktaları merfu bir hadistir.353 Şâfiî, İbn Abbas (r.a.) ile 

Ebû Hureyre’nin (r.a.) kavlini almış ve cehrî namazlarda besmelenin açıktan (cehren) 

okunacağını söylemiştir.354 Serahsî meselenin aslen besmelenin Fâtiha yahut herhangi bir 

sûrenin başında yer alan bir âyet olmadığı şeklindeki Hanefî görüşüne ibtina ettiğini 

belirtmektedir. Keza bu görüş de bir başka merfu hadise dayanmaktadır.355 Şârih, besmelenin 

sûre başındaki bir âyet olmadığını belirtmesinin ötesinde Muallâ’nın356 (v. 211/826) İmam 

Muhammed’ten yaptığı bir nakle yer vererek besmelenin ne şekilde değerlendirilmesi 

gerektiği hakkındaki kanaatini de ortaya koymuştur. Onun bu nakille ilgili izahatına göre 

besmele, Kur’ân- Kerîm’den bir âyettir. Lakin sûrelerin arasını ayırmak için indirilmiştir. 

Anlaşılıyor ki o, besmelenin Mushaf içerisinde muayyen bir yeri olmadığı ve bu itibarla 

diğerlerinden ayrılan bir âyet olduğu neticesine varmıştır. Nitekim, besmelenin müstakil bir 

hat ile yazılmasını da bu hususiyeti ile ilişkilendirmiştir.357 

2.2.1.4 Farz Namazların Herhangi İki Rekatında Kıraat Etmenin Farz 

Olduğuna Delil Olarak Getirilen Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis 

 358وعن على وابن مسعود رضى الله عنھما انھما كانا في الاخیرتین یسبحان

Bu rivayette farz namaz kastedilmekte olup Serahsî, söz konusu rivayeti sahabe 

icmâ‘ının bir parçası olarak zikretmiştir. Rivayetin öncesinde mezheplerin farz namazlardaki 

kıraat hakkındaki görüşlerine değinen müellif, farz kıraatin asgarisi hakkında kelâm 

etmektedir. Bu bahis dahilinde Hanefîlerin kabul ettiği görüş, farz namazların herhangi iki 

rekatında kıraat etmenin vacip/farz olduğu ve bu kadarlık bir kıraatin yeterli olacağıdır. 

Meselede serdedilen diğer görüşler Hasan-ı Basrî, İmam Mâlik ve İmam Şâfiî’ye ait olup 

 
352 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/15. 
353 Abdullah b. Mugaffel’den (r.a.) nakledilen bu hadisin metni şöyledir:   انھ سمع ابنھ یجھر بالتسمیة في الصلاة فنھاه عن

إیاك والحدث في الإسلام فإني صلیت خلف رسول الله صلى   یا بني  فقال  الله علیھ وسلم وخلف أبي بكر وعمر رضي الله عنھما فكانوا لا  ذلك 
 .Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/15 یجھرون بالتسمیة

354 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/15; Ayrıca bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 2/149; Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Şeref 
en-Nevevî, Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn ve ʿumdetü’l-müttaḳīn (Beyrut-Dımaşk-Amman: el-Mektebü’l-İslâmî, 1991), 
1/242. 

355 Hadis-i kudsî olan bu rivayet, Mebsût’ta şu lafızlarla geçmektedir:   یقول الله تعالى قسمت الصلاة بیني وبین عبدي نصفین
الدین قال الله  فإذا قال الحمد للھ رب العالمین یقول الله تعالى حمدني عبدي وإذا قال الرحمن الرحیم قال الله تعالى مجدني عبدي وإذا قال مالك یوم  

بیني وبین عبدي نصفین ولعبدي ما سأل تعالى ھذا  نعبد وإیاك نستعین قال الله  إیاك  أثنى علي عبدي وإذا قال   ,Seraḫsî, el-Mebsûṭ تعالى 
1989, 1/15-16. 

356 Kastedilen Muallâ b. Mansûr olmalıdır. Hakkında bilgi için bkz. Eyyüp Said Kaya, “Muallâ b. Mansûr”, 
Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2005). 

357 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/15-16. 
358 "Ali (r.a.) ve İbn Mesud’tan (r.a.) rivayet edildiğine göre onlar son iki rekatta tesbih ederlerdi." Seraḫsî, el-

Mebsûṭ, 1989, 1/18. 



62 
 

sırasıyla kıraatin tek rekatta farz olduğu, üç rekatta farz olduğu ve namazın bütün rekatlarında 

farz olduğu şeklindedir.359 

2.2.1.5 Rüku ve Secdede Tekbir Getirileceğine Dair Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis 

 360فأما عمر وعلي وابن مسعود رضوان الله علیھم فكانوا یكبرون عند الركوع والسجود

Serahsî, bu rivayeti, devamındaki rivayetle birlikte, rükuya gidecek kişinin tekbir 

getireceğinin delili olarak zikretmiştir. Yine onun anlatımına göre Abdullah b. Ömer (r.a.) ve 

önde gelen talebeleri, rüku ve secdede tekbir getirilmeyeceğini söylemektedir.361 Müellif bu 

mahalde secdedeki tekbirden ise bahsetmemiştir. Fakat bu rivayetin ve devamındaki rivayetin 

secdeye varırken tekbir getirileceğine delil olarak ele alındığını ihsas eden bir ifade, sonraki 

bir paragrafta geçmektedir. Burada kişinin kavmeden sonra yapacakları anlatılmaktadır. Buna 

göre böyle bir kişi, sırasıyla tekbir getirip secdeye gider. Secdede organları sükûnet buluncaya 

kadar durduktan sonra kafasını kaldırıp tekbir getirir. Oturuş vaziyetinde de secdedeki gibi bir 

miktar bekler ve sonrasında secdeye varıp tekbir getirir. Serahsî, bu filleri sıraladıktan sonra 

“biz bunu açıklamıştık” demektedir.362 Bu ifadesiyle secdedeki tekbirleri anlatan işbu 

rivayetleri işaret ediyor olması muhtemeldir. 

2.2.1.6 Namazda Rükudayken Yapılan “Tatbîk” Uygulaması Hakkında Sahabi 

Kavli ve Fiili/Mevkuf Hadisler 

Serahsî, İbn Mesud (r.a.) ve talebelerinin namazda tatbîk363 yapılacağı görüşünde 

olduklarını nakletmektedir.364 Ayrıca İbn Mesud’un (r.a.) namazda tatbîk yaptığını gösteren 

şu rivayete de yer vermiştir: 

 
359 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/18; Şâfiî’nin görüşü için bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 2/109; Râfiʿî, el-

ʿAzîz, 1/493; Mâlikî fakih Muhammed İlîş’in aktardığına göre İmam Mâlik’in bu meseledeki görüşünün ne 
olduğu hakkında muhtelif rivayetler bulunmakta olup bunlardan ikisi öne çıkmıştır. Lakin hangisinin daha 
meşhur kavil olduğuna dair mezhep içinde iki farklı yönelim görülmektedir. Bunlardan birisi, Serahsî’nin de 
İmam Mâlik’e isnad ettiği “namaz rekatlarının çoğunda kıraat etmenin; daha doğrusu Fâtiha okumanın 
vacip/farz olduğu” görüşüdür; ki İbn Asker ile Karâfî, bu görüşü meşhur olarak nitelemiştir. Diğer kavil, 
Şâfiîlerin benimsediği görüştür; ki İbnü’l-Hâcib, İbn Abdülber gibi âlimlerin mezhepte şöhret bulan görüş 
olarak takdim ettiği kavil budur. Bkz. Muḥammed ʿİlîş, Şerḥu Mineḥ, 1/248. 

360 “Ömer (r.a.), Ali (r.a.) ve İbn Mesud (r.a.) rüku ve secdede tekbir getiriyorlardı.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 
1/19. 

361 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/19. 
362 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/21. 
363 Tatbîk (التطبیق), avuçların birleştirilip uylukların arasına konulmasıdır. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/20. 
364 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/19-20. 



63 
 

ورأى سعد بن أبى وقاص رضى الله تعالى عنھ ابنا لھ یطبق فنھاه فقال رأیت عبد الله بن مسعود 

 365یفعل ھكذا فقال رحم الله ابن أم عبد كنا أمرنا بھذا ثم نھینا عنھ

Rükuda yapılan bu hareketin yerine, Hanefîler, sahabenin çoğunluğunun benimsediği 

ellerin dizler üzerine koyulacağı görüşünü kabul etmişlerdir.366 

2.2.1.7 Rüku ve Secdedeki Zikirlerin Asgari Sayısı ile İlgili Merfu Hadis 

الله تعالى عنھ عن رسول الله صلى الله علیھ وسلم أنھ قال من قال في    يوروى ابن مسعود رض

الأعلى ثلاثا   ي العظیم ثلاثا فقد تم ركوعھ وذلك أدناه ومن قال في سجوده سبحان رب يركوعھ سبحان رب

 367فقد تم سجوده وذلك أدناه

Hanefîler bu hadisle amel etmekle birlikte, rivayetteki أدناه  ifadelerini rüku ve وذلك 

secdenin caiz/geçerli olmasının asgari ölçütü olarak anlamlandırmayıp burada söz konusu iki 

rüknün kâmil surette ifa edilmesi için gerekli alt sınırdan bahsedildiği değerlendirmesini 

yapmışlardır. 367F

368 

2.2.1.8 Teşehhüt Hakkında Merfu Hadis ve Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefîlerin tercih ettiği teşehhüt, ‘İbn Mesud (r.a.) teşehhüdü’ olarak bilinmekte olup 

şu şekildedir: 

التحیات للھ والصلوات والطیبات السلام علیك أیھا النبي ورحمة الله وبركاتھ السلام علینا وعلى   

  369عباد الله الصالحین أشھد أن لا إلھ إلا الله وأشھد أن محمدا عبده ورسولھ

Serahsî, hangi gerekçeyle bu teşehhüdün tercih edildiğini açıklarken söz konusu 

teşehhüdün Rasulüllah’tan (s.a.v.) naklinin ve zaptının güzel olduğunu söylemekte, 

sonrasında bununla kastının ne olduğunu gösteren şu rivayete yer vermektedir:  

 
365 “Sa‘d b. Ebû Vakkas (r.a.), bir oğlunu tatbîk yaparken görüp, ona bu hareketi yasaklamış, o da ‘Abdullah b. 

Mesud’u böyle yaparken gördüm’ diyerek mukabele etmiştir. Bunun üzerine Sa‘d b. Ebû Vakkas (r.a.) şöyle 
demiştir: Allah İbn Ümmü Abd’e [yani Abdullah b. Mesud’a (r.a.)] rahmet eylesin. Bize bu emredilmişti, sonra 
bundan yasaklandık.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/20. 

366 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/19. 
367 "İbn Mesud (r.a.) Rasulüllah’tan (s.a.v.) şöyle buyurduğunu nakletmiştir: Kim, rükuda üç defa,   سبحان ربي

 derse, secdesi سبحان ربي الأعلى ,derse, rükusu tamamdır ve bu kadarı en azıdır. Kim de secdede üç defa العظیم
tamamdır ve bu kadarı en azıdır." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/21. 

368 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/21. 
369 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/27. 



64 
 

براھیم أخذ علقمة بیدى وقال  إبراھیم بیدى وقال إن أبا حنیفة قال أخذ حماد بیدى وقال حماد أخذ إ

علقمة أخذ عبد الله بن مسعود بیدى وقال ابن مسعود أخذ رسول الله صلى الله علیھ وسلم بیدى وعلمني  

 370التشھد كما كان یعلمنى السورة من القرآن وكان یأخذ علینا بالواو والألف

Hz. Ömer (r.a.), İbn Abbas (r.a.) ve Ebû Musa el-Eş‘arî’nin (r.a.) teşehhütlerini de 

zikreden Serahsî, İbn Mesud (r.a.) teşehhüdünün tercih edilmesinin evlâ olduğuna bir diğer 

gerekçe daha sunarak Hz. Ebubekir’in (r.a.) minberden insanlara öğrettiği teşehhüdün İbn 

Mesud’unki (r.a.) gibi olduğunu belirtmiştir. Bunun haricinde bahse konu teşehhüdün 

senâ/övgü bakımından daha mübalağalı oluşunun tercihte etkili olduğunu ifade etmiştir.371 

Müellif, lafızdaki bu hususiyetin tercih noktasındaki tesirinden söz etmekle beraber ne derece 

belirleyici olduğuna dair bir anlatımda bulunmamaktadır. 

2.2.1.9 Namazda Teşehhütten Sonra Salavat Getirileceği Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Mebsût’ta, teşehhütten sonra salavat getirileceği görüşü İbn Mesud’a (r.a.) isnad 

edilmiş gözükmektedir.372 Serahsî, İmam Muhammed’in ifadesini aktararak meseleye giriş 

yapmaktadır. Onun aktarımına göre, İmam Muhammed, kişinin dördüncü rekatta teşehhütten 

sonra dua edip kendi haceti için Allah’a yakaracağını söylemektedir. Teşehhütten sonraki 

salavat hususuna ise değinmemektedir. Bu noktada Serahsî, Tahavî’nin Muhtasar’ından 

naklen kişinin namazda teşehhütten sonra evvela Rasulüllah’a (s.a.v.) salavat getireceğini, 

devamında haceti için duada bulunup kendisi ve müminler için istiğfar edeceğini zikretmiştir. 

Bunu söyledikten sonra sahih olan görüşün bu olduğunu ifade etmiştir.373 İlk izlenim, bu 

değerlendirmenin Serahsî’nin şahsına ait olduğu yönünde oluşsa da bir sonraki meselede 

Hanefîlerin Rasulüllah’a (s.a.v.) salavat getirmenin namazın rükünlerinden olmadığı 

görüşünde olduğunu tasrih etmesi374, salavatla alakalı bu bahis dahilinde ettiği kelâmın aslen 

mezhebe ait görüşü yansıttığını düşündürmektedir. Bu itibarla Serahsî’nin, İmam 

 
370 “Ebû Hanîfe şöyle söylemiştir: Hammâd elimi tuttu ve dedi ki: İbrahim elimi tuttu [ve bana Kur’ân’dan bir 

sûre öğretir gibi teşehhüdü öğretti]; İbrahim de dedi ki: Alkame elimi tuttu [ve bana Kur’ân’dan bir sûre öğretir 
gibi teşehhüdü öğretti]; Yine Alkame de şöyle demiştir: Abdullah b. Mesud elimi tuttu [ve bana Kur’ân’dan bir 
sûre öğretir gibi teşehhüdü öğretti]; Abdullah b. Mesud [r.a.] ise şöyle söylemiştir: Rasulüllah (s.a.v.) elimi 
tuttu ve bana Kur’ân’dan bir sûre öğretir gibi teşehhüdü öğretti. Vav ve elif harfine dikkat etmemizi istiyordu.” 
Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/28. 

371 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/28. 
372 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/29. 
373 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/29. 
374 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/29. 



65 
 

Muhammed’in salavattan bahsetmemesini arızî bir durum olarak gördüğünü söylemek 

mümkündür. 

Serahsî, teşehhütten sonra salavat getirileceği şeklindeki görüşün sıhhatine gerekçe 

olarak, teşehhüdün Allah’ı senâ etmekten ibaret olduğu ve Allah’ı senâ etmenin peşinden 

Rasulüllah’a (s.a.v.) salavatın gelecek olmasını gösterir. İlaveten, bu tertibin 

‘bilinegelen/ma‘hûd tahmîd’te de müşahede edildiğini dile getirmektedir.375 Bununla kastını 

açık etmese de besmele-hamdele-salvele olarak bilinen uygulamadaki tertibe işaret ettiğini 

düşünmek makul gözükmektedir. 

2.2.1.10 Teşehhütten Sonra Yapılacak Dua ile Alakalı Merfu Hadis ve Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

علم رسول الله صلى الله علیھ وسلم ابن مسعود رضى الله عنھ التشھد قال لھ وإذا قلت ھذا  ولما 

 376فاختر من الدعاء أعجبھ

Bu hadis, teşehhütten sonra Rasulüllah’a (s.a.v.) salavat getirilme meselesinden 

sonra, kişinin haceti için dua edeceğinin delillerinden olarak zikredilmiştir.377 Fakat verilen 

hadis metninde bu dua ile teşehhüt arasındaki bir salavattan bahsedilmemektedir. Burada 

farklı ihtimaller akla gelmektedir. Denilebilir ki, teşehhütten sonra salavat getirilmesi farz 

olmayıp müstahsen görüldüğü için terkinin caiz olmasına binaen zikredilmemiş olabilir. 

Yahut hadisin yalnız ‘hacet duası’ kısmı ile amel edilmiştir. Serahsî’nin hadis metninde 

ihtisara gitmiş olması da muhtemeldir. 

Serahsî, Abdullah b. Mesud’un (r.a.) namazda, çeşitli kelimelerle haceti için duada 

bulunduğunu söylemekte ve söz konusu dualar cümlesinden olarak şu duayı zikretmektedir:  

اللھم انى أسألك من الخیر كلھ ما علمت منھ وما لم أعلم وأعوذ بك من الشر كلھ ما علمت منھ  

  378وما لم أعلم

 

 
375 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/29. 
376 "Rasulüllah (s.a.v.), İbn Mesud’a (r.a.) teşehhüdü öğretirken ona şöyle buyurmuştur: Bunu söyledikten sonra, 

hoşuna giden duaları yap" Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/30. 
377 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/29-30. 
378 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/30. 



66 
 

2.2.1.11 Namaz Bitimindeki Selamın Keyfiyetine Dair Merfu Hadis ve Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Serahsî, namaz bitiminde iki defa selam vermenin, ulemânın ekseriyetinin ve 

sahabenin büyüklerinin görüşü olduğunu söylemekte ve İbn Mesud’un da (r.a.) bu gruba dahil 

olduğunu ifade etmektedir.379 Hanefîler bu görüşü almıştır. İmam Mâlik ise yüz hizasında tek 

bir selam verileceği kanaatindedir.380 Bu hususta onun adına bir de Âişe (r.a.) (v. 58/678) ve 

Sehl b. Sa‘d’ın (r.a.)381 (v. 88?) naklettiği merfu bir hadis zikredilmiştir. Hz. Âişe’nin (r.a.) 

kadınların safında olması, Sehl’in de (r.a.) çocukların safında bulunması nedeniyle ikinci 

selamı duyamamış olma ihtimallerinden söz eden Serahsî, sahabenin büyüklerinin mezhebinin 

alınmasını evlâ görmüştür.382 Merfu hadis karşısında sahabe kavillerinin tercih edilmesi 

hakkında şöyle bir yorum yapılabilir: Selamın sayısı hususu ancak Rasulüllah’tan (s.a.v.) 

öğrenilebilecek; başka bir deyişle kıyas dışı bir konudur. Bu itibarla mezkûr kaviller merfu 

hadis ayarında kabul edilmiş olabilir.383 Sonraki aşamada aynı kuvvetteki iki delil arasında 

cereyan eden tercih yolları devreye alınmış olmalıdır. Böyle olmasa da -bölüm 

değerlendirilmesinde ifade edileceği üzere- Hanefîlerin merfu rivayetin tevil edilmesi halinde 

mevkuf rivayetin tercih edilmesi noktasında bir problem görmediği anlaşılmaktadır. 

Mebsût’ta meselenin bir miktar tafsilatına gidilerek Hanefîler namına, söz konusu 

selamlardan ilkinin sağ, ikincisinin sol tarafa verileceği ve her ikisinde de şu lafzın 

kullanılacağı tasrih edilmiştir: 384السلام علیكم ورحمة الله 

 
379 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/30. 
380 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/30; İmam Mâlik, hem imam hem cemaat hem de münferit için vacip olanın 

bir defa selam vermek olduğu kanaatindedir. Bu selam da Serahsî’nin söylediği gibi yüz hizasında olacaktır. 
Lakin kişi bunu yaparken başını hafifçe sağa yöneltir. İkinci selamın verilmesi ise cemaatle kılınan namazda 
imama uyanlar için müstehap görülmektedir. Anlaşıldığı kadarıyla imam için istihbab hükmü söz konusu 
olmamaktadır. Bkz. Ebû Muḥammed ʿAbdullâh b. ʿAbdirraḥmân el-Ḳayrevânî İbn Ebû Zeyd, er-Risâle 
(Dâru’l-Fikr, ts.), 30-31; Ebû Muḥammed ʿAbdülvehhâb b. ʿAlî el-Baġdâdî Ḳāḍî ʿAbdülvehhâb, el-Maʿûne 
ʿalâ meẕhebi ʿâlimi’l-Medîne, thk. Ḥamîş ʿAbdülḥaḳ (Mekke: el-Mektebetü’t-Ticâriyye, ts.), 1/226; Ebû 
Muḥammed ʿAbdülvehhâb b. ʿAlî el-Baġdâdî Ḳāḍî ʿAbdülvehhâb, el-İşrâf ʿalâ nüketi mesâili’l-ḫilâf, thk. el-
Ḥabîb b. Ṭâhir (Beyrut: Dâru İbn Ḥazm, 1999), 1/254; Ebü’l-Velîd Muḥammed b. Aḥmed el-Ḳurṭubî İbn 
Rüşd, el-Beyân ve’t-taḥṣîl ve’ş-şerḥ ve’t-tevcîh ve’t-taʿlîl fî mesâili’l-Müstaḫrece, thk. Muḥammed Ḥaccî vd. 
(Beyrut: Dâru’l-Ġarbi’l-İslâmî, 1988), 1/376, 17/607. 

381 Medine’de vefat eden son sahabi olduğu nakledilmektedir. Rasulüllah’ın (s.a.v.) vefatında on beş yaşlarında 
idi. Hakkında bilgi için bkz. Ebû Nuaym el-İṣfahâni, Maʿrifetü’ṣ-ṣaḥâbe, 3/1312; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-
İstîʿâb, 2/665; İbnü’l-Es̱îr, Üsdü’l-ġābe, 2/575. 

382 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/30. 
383 Bu noktada Serahsî’nin şer’î miktarlarla alakalı yapmış olduğu izahat hatırlanmalıdır. Nitekim o, miktarların 

kıyas ile bilinemeyeceğini ve dolayısıyla bu konuda onlardan varid olan nakillerin Rasulüllah’tan (s.a.v.) 
yapılmış rivayetler gibi olduğunu tasrih etmiştir. Kıyas ile bilinememe vasfının burada da mevcut olduğu kabul 
edilirse aynı kaidenin burada da işletilebileceği neticesi ortaya çıkar. Serahsî’nin ilgili ifadeleri için bkz. 
Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/147. 

384 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/30. 



67 
 

Devamında bu hususla alakalı olarak İbn Mesud’un (r.a.) naklettiği şu hadise yer 

verilmiştir: 

كان رسول الله صلى الله علیھ وسلم یحول وجھھ في التسلیمة الأولى حتى یري بیاض خده  

 385الأیمن أو قال الأیسر

Serahsî, hadisteki ‘yanağının beyazının görünmesi’ ifadesiyle Rasulüllah’ın (s.a.v.) 

yüzünü sağa-sola çevirmesindeki mübalağanın anlatılmak istendiğini aktarmaktadır.386  

2.2.1.12 Namazdan Selamla Çıkmanın Farz Olmadığına ve Son Rekatta 

Teşehhüt Miktarı Oturmanın Farz Olduğuna Delil Olarak Getirilen Merfu Hadis 

Hanefîlere göre namazdan çıkmak için selam vermek farz değildir. Şâfiî ise bunun 

farz olduğunu söylemektedir.387 Bu hususa Mebsût’unda değinen Serahsî, Hanefîlerin bu 

meseledeki delili olarak şu hadisi zikretmiştir: 

ن النبي صلى الله علیھ وسلم لما علمھ التشھد قال لھ إذا قلت ھذا أو فعلت ھذا فقد تمت صلاتك  ا

 388فإن شئت أن تقوم فقم وإن شئت أن تقعد فاقعد

Görüldüğü üzere hadis-i şerifte namazı bitirmek isteyen kişinin selam vermesinin 

lüzumundan bahsedilmemekte; bilakis kalkıp gitmesinin bu hususta kâfi geleceği ifade 

edilmektedir. Şâfiî’nin bu mesele hakkında varid olup geride zikredilen görüşünün neticesi ise 

bu durumda namazın bozulacak olmasıdır. Hanefî imamları, namazdan çıkmak için selamın 

tek yol olmadığı hususunda birleşmiş olsalar da namazın nihayete ermesi için bu iradeyi 

gösteren bir harekete mübaşeret etmenin farziyyeti noktasında ihtilaf etmişlerdir. Ebû Hanîfe, 

daha sonraları ‘hurûc bi-sun‘ihî’ olarak ifade edilen böyle bir ameliyenin farz olduğu 

görüşündedir. İmameyn ise bunun farz olmadığını savunmaktadır.389 Bu hadis ile yalnız bahsi 

geçen meselede amel olunmuş değildir. Hanefî mezhebi, bu hadise dayanarak son rekatta 

teşehhüt miktarı oturmanın namazın rükünlerinden olduğu neticesine de varmışlardır. Bu 

 
385 “Rasulüllah (s.a.v.) birinci selamda, sağ yanağının beyazlığı görününceye kadar yüzünü [yana] çevirirdi. 

Veya [İbn Mesud (r.a.) olayı naklederken] sol [yanağının beyazlığı görününceye kadar] demiştir.” Seraḫsî, el-
Mebsûṭ, 1989, 1/30. 

386 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/30. 
387 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/126; Ayrıca bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 2/143; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 

1/151. 
388 "Peygamber (s.a.v.) İbn Mesud’a (r.a.) teşehhüdü öğretirken şöyle buyurmuştur: Bunu söylediğin yahut 

yaptığın zaman namazın tamamdır. Artık kalkmak istersen kalkarsın, oturmak istersen de oturursun." Seraḫsî, 
el-Mebsûṭ, 1989, 1/126. 

389 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/125-126. 



68 
 

sebeple son rekatta teşehhüt miktarı oturmadan, namazı bozucu hallerden biri başına gelen 

kişinin namazını iade etmesinin lüzumu, mezhep içerisinde ittifakla kabul edilmektedir.390 

2.2.1.13 Farz Namaz ile Bunlara Bitişik Olarak Kılınan (Revâtib) Sünnetlerdeki 

Kıraatin Birbirinden Farklı Şekillerde İfa Edileceğine Delil Olarak Getirilen Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Öğle ve yatsı namazlarının ilk sünnetlerinin hangi surette kılınacağına dair Hanefî ve 

Şâfiî mezhepleri arasında ihtilaf bulunmaktadır. Serahsî, gündüz nafilelerini kaç rekat 

kılmanın daha faziletli olacağı meselesini anlatırken bu meseleye de değinmiştir. Şâfiî orada 

iki rekat kılmanın daha faziletli olduğunu kabul ettiği gibi İbn Mesud (r.a.) ve başka 

sahabilerden nakledilen şu mevkuf hadisin zahir manasını esas alarak öğle ve yatsı 

namazlarının farzından önce kılınan nafilelerin iki rekatta bir selam vermek suretiyle ikişer 

ikişer kılınacağını söylemektedir: 

 391لا یصلى بعد صلاة مثلھا 

Bu görüşe onu götüren husus, söz konusu iki vaktin farzlarının dört rekat olmasıdır. 

Bunlardan önce kılınan nafile namazlar, hadisin zahir manasına nazaran, dört rekat 

olamayacağına göre iki rekatta bir selam verilerek bunlar ikişer rekatlık namaz suretine 

bürünmüş olurlar. Böylelikle peş peşe aynı rekat sayısına sahip iki namaz kılınmamış olur.392 

Hanefîler, bu hadisi tevil yoluna giderek art arda kılınan namazlar arasında 

bulunması icap eden farklılığın, namazlardaki kıraatin icra şeklinde söz konusu olduğunu 

ifade etmişlerdir. Zira söz konusu iki vaktin dört rekat olan farz namazlarının iki rekatında, 

kıraatin Fatiha ve bir sûre okumak suretiyle icra edilmesine karşın nafilelerinin her rekatında 

kıraat [bu şekilde] yerine getirilmektedir. Nitekim sabah namazında Şâfiî’nin görüşüne aykırı 

olarak iki rekattan sonra yine iki rekat kılınmakta; böylelikle birbirinin misli olan iki namaz 

peş peşe kılınmış olmaktadır. Hanefîlerin hadisten elde ettiği anlayışa göre ise sabah 

 
390 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/127. 
391 “Bir namazdan sonra bu namazın misli bir namaz kılınmaz.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/159. 
392 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/159; Serahsî, Şâfiî’nin yukarıdaki hadise istinaden bu kavle vardığını söylese 

de taradığımız Şâfiî fıkıh eserlerinde bu lafza sahip bir rivayete referansta bulunulduğunu görmedik. Lakin 
Şâfiî’nin kavli, aktardığı gibidir. Bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 2/289; Rûyânî, Baḥru’l-meẕheb, 2/227; İbn 
ʿAbdüsselâm, el-Ġāye, 2/119. 



69 
 

namazının farzındaki kıraatin uzun tutulup sünnetindeki kıraatte aynı yolun izlenmemesi 

halinde hadisteki mana tahakkuk etmiş olmaktadır.393 

2.2.1.14 Kunut Duası Olarak Bilinen Duanın Kıraat Rivayeti 

Vitir namazında kunut duasının okunma mahalli, Hanefî ve Şâfiî mezhepleri arasında 

ihtilaf konusu olmuştur. İmam Şâfiî, rükudan sonra okunacağı görüşünde iken Hanefiyye 

rükudan önce okunacağını kabul etmektedir. Serahsî’nin ifadesine göre bu hususta Şâfiî, vitir 

namazını sabah namazına kıyas etmektedir. Zira onun görüşüne göre sabah namazının ikinci 

rekatında rükudan sonra kunut okunur ve bu hüküm eserle sabittir.394 Hanefîler ise sabah 

namazında kunut okunma uygulamasının neshedildiğini söyledikleri gibi -az önce ifade 

edildiği üzere- vitir namazındaki kunutun rükuya gitmeden okunacağını savunmaktadırlar. Bu 

görüşlerini konu hakkında varid olan eserlere dayandırmalarına ilaveten kunut duası olarak 

tanınan bu duanın İbn Mesud’un (r.a.) Mushaf’ında yazılmış olması ile ilişkilendirirler. Zira 

söz konusu duanın İbn Mesud’un (r.a.) Mushaf’ında yazılı halde bulunması, bu duanın kıraat 

manasında/hükmünde değerlendirildiği ve dolayısıyla namazdaki kıraatin rükudan önce icra 

edildiği gibi kunutun da bu mahalde okunması gerektiği neticesine götürmektedir.395 İmam 

Serahsî, İbn Mesud’un (r.a.) Mushaf’ında yazılı olan kunut duasının yalnız baş tarafını 

zikretmiş ve bu duanın Übey (r.a.) ve İbn Mesud’un (r.a.) Mushaf’ında iki sûrede bulunduğu 

bilgisini vermiştir.396 

2.2.1.15 Sabah Namazında Kunut Okumanın Neshedildiğine Dair Merfu Hadis 

Hanefîler, vitir namazı haricindeki namazlarda kunut okunmayacağını ve sabah 

namazında kunut okunması şeklindeki uygulamanın neshedildiğini söylemektedirler. Bu 

hususta diğer deliller yanında İbn Mesud’tan (r.a.) nakledilen şu merfu hadise 

dayanmaktadırlar397:  

 
393 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/159. 
394 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/165; Serahsî, vitir namazındaki kunut mahalli hususunda kıyası yapanın bizzat 

Şâfiî olduğunu ifade ediyorsa da anlaşıldığı kadarıyla Şâfiî, bu namaz içerisindeki kunutun yeri hakkında 
konuşmuş değildir. Yine de mezhep içerisinde kabul edilen görüş, onun aktardığı gibidir. Bkz. Mâverdî, el-
Ḥâvi’l-kebîr, 2/293; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 1/158; İmam Şâfiî’nin sabah namazında kunut okunması noktasında 
esas aldığı söylenen eser, Mebsût’ta menkul olan lafzın hemen hemen aynıyla Şâfiî kaynaklarında da geçmekte 
ve mezkûr hükme delil gösterilmektedir. Mesela bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 2/150; Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 2/130-
131. 

395 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/164-165. 
396 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/164-165. 
397 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/165. 



70 
 

ن النبي صلى الله علیھ وسلم قنت في صلاة الفجر شھرا یدعو على حى من أحیاء العرب ثم  ا

 398تركھ

Serahsî’nin konuyla alakalı olarak akşam namazında kunut okunduğu şeklindeki 

rivayetin sahih olmakla birlikte, bu uygulamanın ittifakla mensûh kabul edildiğini belirtmesi 

dikkati çeken bir bilgidir. Devamında sabah namazındaki durumun da böyle olması 

gerektiğini ifade etmiştir.399 

2.2.2 Ezan ve Kamet Rivayetleri 

2.2.2.1 Evde Farz Namaz Kılma Durumunda Dışarıda Okunan Ezan ve Kametle 

Yetinilebileceğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefîler, kişinin farz namazı evinde kılması halinde, dışarıda okunan ezan ve 

kametle yetinebileceğini söylemişlerdir. Bu hükme varırken şu hadisi esas almışlardır400: 

والأسود في بیت فقیل لھ ألا تؤذن فقال أذان  ن ابن مسعود رضى الله تعالى عنھ صلى بعلقمة ا

 401الح ي یكفینا 

Serahsî’nin hadisten hareketle ulaşıldığını ifade ettiği hükümde, cemaatle namaz 

kılmaktan bahsedilmemiştir. İşbu hükmün zahiri, öncelikle münferidin namazından 

bahsediyor gibidir. Nitekim daha sonra aynı müphem kişiden söz edilerek, bu kişinin evinde 

kıldığı namaz için ezan ve kamet getirmesinin hasen/müstahsen olduğu söylenmiş; bunun 

gerekçesi olarak ise münferit olarak namaz kılan kimsenin namazını cemaatle kılınan namaza 

benzer surette eda etmesinin mendub oluşu gösterilmiştir.402 Bu karineye bakarak ilk 

hükümde de münferitten bahsedildiğini söylemek isabetli olacaktır. İlk hükme getirilen 

yukarıda mezkûr delilde ise cemaatle kılınan bir namaz söz konusudur. Görünüşe göre 

delildeki kayıt, umûmî bir hükme varılmasına mâni olmamış ve hüküm, cemaatle kılınan 

namaz ile münferiden kılınan namazın her birine teşmil edilmiştir. Serahsî’nin, münferidin 

namazındaki durumdan bahsederken evde kılınan cemaatle namazdan söz etmemesi, bu 

 
398 “Peygamber (s.a.v.), Arap kabilelerinden birine bir ay boyunca sabah namazında beddua ederek kunut okudu. 

Sonra bunu terk etti.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/165. 
399 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/165. 
400 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/133. 
401 “Abdullah b. Mesud (r.a.) bir evde, Alkame ve Esved’e namaz kıldırdı. ‘Ezan okumayacak mısın’ diye 

kendisine soruldu; o da ‘Mahalle[de okunan] ezan bize yeterlidir’ diye cevap verdi.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 
1/133. 

402 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/133. 



71 
 

durumda ezan ve kametin getirilmek zorunda olduğu şeklinde anlaşılmamalıdır. Nitekim 

zikredilen delilin zahiri, ifade edildiği üzere, cemaatle namaza dairdir. Ayrıca meselenin 

devamında söz konusu hükmün, mukim kimseler için geçerli olduğu, seferî durumdakilerin 

bundan müstesna tutulacağı söylenmiş ve seferîlerin böyle bir halde namazı tek başına kılsa 

dahi ezan ve kameti terk etmesinin mekruh olacağı dile getirilmiştir.403 Bu tabirde göze 

çarpan “tek başına kılsa dahi” şeklindeki kayıt, bu mesele dahilinde münferit için geçerli olan 

hükümlerin, namazı cemaatle kılanlar hakkında evleviyetle geçerli olduğunu göstermektedir. 

Son olarak, zikredilen rivayette بیت kelimesi nekre olarak getirilmişken varılan hükümde ilgili 

kısım بیتھ şeklinde zamire izafe ile ifade edilmiştir. Fakat herhalde bu kullanım ittifakidir.  

2.2.2.2 Namazı Kaza Ederken Hem Ezan Okunup Hem de Her Farz Namaz İçin 

Kamet Getirileceğine Dair Merfu Hadis 

Hanefiyye, namazı kaçırıp vakti çıktıktan sonra kaza eden kimsenin ister cemaatle 

kılsın ister tek başına kılsın, hem ezan hem kamet getireceği görüşündedir. Serahsî, bu 

hükmün delili olarak şu merfu hadisi zikretmiştir404:    

وشغل رسول الله صلى الله علیھ وسلم عن أربع صلوات یوم الخندق فقضاھن بعد ھوي من اللیل 

 405قال ابن مسعود رضى الله تعالى عنھ أمر بلالا فأذن وأقام للاولى ثم أقام لكل صلاة بعدھا 

Bu mesele meyanında serdedilen delillerin tamamında cemaatle namazdan bahis 

geçmektedir. Serahsî tek başına kılan kişi için de aynı hükmün cari olacağını beyan etmiştir. 

Evde farz namaz eda eden kişinin ezan ve ikamet noktasındaki durumunun ifade edildiği 

yerde söylenenler burada da düşünülebilir. Öte yandan verdiğimiz rivayette her bir namaz için 

kamet getirildiğinden bahsedilmesine rağmen Serahsî, rivayetteki bu hususiyete vurgu 

yapmamıştır. Rivayette konu edilen namazların farz namazlar olduğu anlaşılmaktadır. 

Serahsî, her ne kadar bu mahalde kelâm ederken farziyyet kaydını koymamış ise de daha önce 

Hanefîlerin görüşü olarak, beş vakit farz namaz ve cuma namazı dışında ezan ve kametin söz 

konusu olmadığını sarahaten ifade etmiştir.406 Meselenin devamında, böyle bir durumda 

ezanın terk edilebileceğine dair bir hüküm verilmiş iken kamet için aynı şey 

 
403 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/133. 
404 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/136. 
405 “Rasulüllah (s.a.v.) Hendek Savaşı’nın yapıldığı günde dört [vakit] namazı kılmaya imkân bulamamış ve bu 

namazları gecenin bir miktarı geçtikten sonra kaza etmiştir. İbn Mesud (r.a.) şöyle söylemiştir: [Rasulüllah 
(s.a.v.)] Bilal’e emretti. O da ilk namaz için hem ezan okudu hem de kamet getirdi. Sonraki namazların her 
birisi için kamet getirdi.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/136. 

406 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/134. 



72 
 

söylenmemiştir.407 Bu ifadelerden böyle bir durumda kameti terk etmenin caiz olmadığı 

neticesine ulaşmak mümkündür. 

2.2.3 Cemaatle Namaza İlişkin Rivayetler 

2.2.3.1 Namazın Cemaatle Eda Edilmesinin Ehemmiyetine Dair Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

نھا من سنن الھدى ولو صلیتم في  إ بالجماعات فقال ابن مسعود رضى الله تعالى عنھ علیكم 

 408بیوتكم كما فعل ھذا المتخلف لتركتم سنة نبیكم ولو تركتم سنة نبیكم لضللتم

Serahsî, mezkûr rivayetle cemaatle namazın “sünen-i hüdâ”dan olduğuna istidlal 

etmiştir. Burada müellifin kastı çok açık değildir. Bu ifade ile lügat manası maksut olup 

“hidayet yolları” şeklinde bir mananın irade edildiği söylenebilir. Yahut ıstılahî mana 

kastedilip “hüda sünneti” olarak bilinen sünnetlerden bahsedildiği düşünülebilir. Hadisteki 

ifadeden hareketle söz konusu ıstılahın oluşturulduğunu akla getiren hususlar da vardır. Bu 

doğrultuda Serahsî’nin kendi yazdıklarına bakmak okuyuculara bir fikir verebilir. 

Müellif, Usûl isimli eserinde sünnetlerden bir kısmının amel hususunda vacip 

ayarında olduğunu söyleyip bunu izah etmek üzere Mekhûl’ün (rh.a.) sünnet ayrımına değinir. 

Bu ayrıma göre bir kısım sünnetler vardır ki bunların yapılması hidayet; terk edilmesi yoldan 

çıkma manasına gelmektedir. Sünnet içerisinde diğer bir grup vardır ki bunları yapmak güzel 

olarak nitelenir ve fakat terkinde de bir beis yoktur. Bunlardan birincisine misal olarak 

getirilenler içerisinde cemaatle namaz da vardır. Serahsî, bu grup sünneti bir kısım insanların 

terk etmesi halinde bunların kınanıp azarlanacağını; bir belde ahalisinin terk etmesi halinde 

ise bu fiili yerine getirmeleri için kendilerine savaş açılacağını ifade etmiştir.409 

Serahsî, cemaatle namazın hüdâ sünnetlerinden olduğunu, sabah namazının 

cemaatine yetişememe durumundaki kişi ile alakalı olarak dile getirmiştir. Meselede konu 

edilen kişi, sabah namazının sünnetini henüz kılmamış, cemaati camide sabah namazı kılar 

vaziyette bulmuştur. Bu kişi, sünneti kılacağı takdirde farz namazı kılan cemaati 

 
407 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/136. 
408 “İbn Mesud (r.a.) şöyle demiştir: Cemaat[le namaza] devam ediniz. Zira cemaat[le namaz] hidayet 

yollarındandır. Şu [cemaate katılmayıp] geride kalanın yaptığı gibi namazı evinizde kılacak olursanız, 
Peygamberinizin yolunu terk etmiş olursunuz. Peygamberinizin yolunu terk ederseniz de yoldan sapmış 
olursunuz.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/167. 

409 Seraḫsî, Uṣûl, 1/114. 



73 
 

kaçıracağından endişe ederse sünnete hiç durmamalıdır. Zira ifade edildiği üzere, cemaatle 

namaz sünen-i hüdâ cümlesindendir.410 

2.2.3.2 İmamlığa Geçmede Esas Alınacak Sıralama Hakkında Merfu Hadis 

ن كانوا سواء فأعلمھم  إ ن النبي صلى الله علیھ وسلم قال یؤم القوم أقرؤھم لكتاب الله تعالى ف ا

 411بالسنة فإ ن كانوا سواء فأقدمھم ھجرة ف إ ن كانوا سواء فأكبرھم سنا وأفضلھم ورعا 

Serahsî, meşâyıhtan bir kısmının hadisin zahir manasını esas alarak Kur’an 

kıraatinde diğerlerine nispetle temayüz edenlerin [:akra’] imamete en layık kişi olduğu 

görüşüne vardıklarını aktarmaktadır. Kendisi ise şu görüşü isabetli bulmaktadır: Sünnet’i en 

iyi bilen kimse, kendisiyle namazın geçerli olduğu asgari miktarda Kur’an bilgisine sahipse412 

imamlığa geçme hususunda öncelenir.413 Bu görüşüne gerekçe olarak namazda imamlık 

yapacak kişinin kıraat bilgisine yalnız bir rükünde ihtiyaç duyması, buna karşılık Sünnet 

hususundaki malumata namazın tamamında muhtaç olmasını gösterir. Nitekim Serahsî’nin de 

ifade ettiği üzere kıraatte namazı bozacak hata, ancak bu çeşit bir ilimle bilinebilmektedir. Bu 

görüş, hadisin zahir manasına muhalif görünse de Serahsî bu hususa açıklık getirmektedir. 

Şöyle ki; Rasulüllah’ın (s.a.v.) hayatında sahabiler Kur’an’ı ahkâmıyla beraber öğreniyorlardı. 

Mesela Hz. Ömer’in (r.a.) Bakara sûresini 12 senede öğrendiği nakledilmektedir. Dolayısıyla 

o vakitler, Kur’an’ı en iyi bilen kimse, aynı zamanda en âlim kimse demekti. Fakat Serahsî, 

kendi yaşadığı zamanda durumun hiç de böyle olmadığını ve Kur’an kıraatinde mahir kimi 

şahısların ilimden behrelerinin bulunmadığını söylemektedir. Binaenaleyh, insanları arkasında 

saf tutmaktan uzaklaştıracak bir dinî yaşantıya sahip kimseler müstesna tutulmak üzere, 

Sünnet’i daha iyi bilenlerin imamlığa geçmesi esas kabul edilmelidir.414 

2.2.3.3 Cemaatin İki Kişi Olması Durumunda İmamın Namaza Duracağı Yerle 

İlgili Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis 

Namaz cemaatle kılınırken imamın haricinde iki kişi mevcutsa Serahsî, imamın öne 

geçerek namazı kıldıracağını söylemektedir. Bu hususta istinad edilen delilleri serdettikten 

 
410 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/167. 
411 “Peygamber (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: Bir topluluğa, içlerinden Allah’ın kitabını en iyi okuyan kişi imamlık 

yapar. Bu vasıfta hepsi denk iseler sünneti en iyi bilen [imam olur], bu hususta da denk iseler en önce hicret 
eden [imam olur], bunda eşit iseler, içlerinde yaşça en büyük ve vera hususunda en önde olan kişi [imamlık 
yapar].” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/41. 

412 Burada Serahsî, böyle bir kimsenin ezberinde hazır tuttuğu miktardan söz ediyor olmalıdır. 
413 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/41. 
414 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/41-42. 



74 
 

sonra İbn Mesud’un (r.a.) böyle bir durumdaki uygulamasını gösteren şu rivayete 

değinmiştir415: 

 416ان ابن مسعود رضي الله تعالى عنھ صلى بعلقمة والأسود في بیت واحد فقام في وسطھما 

Serahsî, İbrahim en-Nehaî’nin bu rivayetle alakalı olarak İbn Mesud’un (r.a.) namaz 

kıldıkları evin dar olması sebebiyle böyle davrandığı şeklindeki yorumunu aktarmakla birlikte 

isabetli bulmamış ve bu uygulamanın İbn Mesud’un (r.a.) görüşünü yansıttığını ifade etmiştir. 

Hatta İmam Muhammed’in Kitâbü’l-Asl’da cemaatin iki kişi olup imamın öne geçmemesi 

halinde bu kimselerin namazlarının tamam olacağı şeklindeki değerlendirmesini de bu görüşle 

ilişkilendirmiş ve nihayetinde bunların yaptıkları işin içtihat mahallinde vaki olduğunu 

belirtmiştir.417 Gerçekten de Kitâbü’l-Asl’a bakıldığında İmam Muhammed -her ne kadar İbn 

Mesud’tan (r.a.) gelen bu rivayete referansta bulunmasa da- imamın iki kişiden müteşekkil 

cemaatin ortasında kıyam ederek namaz kıldırması durumunda bu namazın tamam olduğunu 

beyan etmektedir. Bunun da ötesinde çok sayıda kişinin cemaate iştirak etmesi418 takdirinde 

imamın bu şekilde hareket etmesini namazın tamam oluşuna mâni saymamış; lakin imamın 

böyle yapmakla günah işlemiş olacağını (أساء) belirtmiştir.419 İki hal arasında böyle bir 

ayrıma gitmesi, zahiren Serahsî’yi haklı çıkarmaktadır. 

Kâsânî, İbn Mesud (r.a.) rivayetini hemen aynı lafızlarla eserine almakta ve fakat 

sonunda bir ziyade ile nakletmektedir:  الله رسول  بنا  صنع  ھكذا   Hadisi bu lafızla وقال 

nakletmesine rağmen işbu ziyadenin rivayetlerin çoğunda mevcut olmadığını söylemiş ve bu 

itibarla hadisin bu lafızla sabit olmadığı neticesine varmıştır. Dolayısıyla geriye sadece İbn 

Mesud’a (r.a.) nispet edilen fiil kalmaktadır. İşbu fiil hakkında Kâsânî, görünüşe göre Serahsî 

gibi düşünmemekte ve İbrahim en-Nehaî’nin izahını tercih etmektedir. Bu tercihini, İbrahim 

en-Nehaî’nin İbn Mesud’un (r.a.) ahvalini ve görüşlerini en iyi bilen kişi olduğunu söyleyerek 

temellendirmektedir. Öte yandan Kâsânî, İmam Muhammed’e paralel olarak, imamın iki kişi 

ortasında durarak namazı kıldırmasında kerahet bulunmadığını belirtmektedir. Bu noktada 

sunduğu gerekçe ise Serahsî’ninkine yaklaşmaktadır. Kendisi bu hareketin mekruh 

görülmemesini [en nihayetinde] bu manada bir eser varid olması ve zikrettiği tevilin içtihada 

 
415 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/42. 
416 “İbn Mesud (r.a.), bir evde Alkame ve Esved’e namaz kıldırdı ve [bu esnada] ikisinin ortasında durmuştu.” 

Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/42. 
417 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/42. 
418 İmam Muhammed’in burada kullandığı kelime “كثیر”dir. Muhtemelen cemaatin ikiden fazla olduğu durumu 

kastetmektedir. 
419 Bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 1/19. 



75 
 

dayalı olmasına bağlamaktadır. Serahsî, rivayeti ele aldığı mahalde mezhep içi bir ihtilaftan 

bahsetmemiştir. Buna karşılık Kâsânî, imamın öne geçeceği şeklindeki görüşü zâhiru’r-rivâye 

görüşü olarak tavsif etmiş, bir rivayete göre Ebû Yûsuf’un İbn Mesud (r.a.) rivayetini mesnet 

kabul ederek imamın iki kişilik cemaatin ortasında kıyam edeceğine kail olduğunu 

eklemiştir.420 Kudûrî Tecrîd’inde bu meseleye hiç değinmemiş gözükmektedir. 

Muhtasar’ında ise Kâsânî’nin zâhiru’r-rivâye görüşü olarak nitelediği kavli zikretmekle 

yetinmiştir.421 Cessâs Muhtasaru’t-Tahâvî şerhinde cemaatin iki kişi olması halinde imamın 

arkasında namaz kılacağını belirtmiş, peşi sıra İbn Mesud’un (r.a.) görüşüne de temas 

etmiştir. Kendisi İbn Mesud’un (r.a.) cemaatteki iki kişinin birini sağına diğerini soluna 

aldığını aktarmakta; cemaatin üç kişi olması durumunda ise Hanefîlerin görüşüne muvafık 

hareket ettiğini söylemektedir.422 Muhtemelen iki kişilik cemaati iki tarafına aldığı şeklindeki 

rivayetle imamın ikisi ortasında kıyam ettiği şeklindeki rivayet, aynı durumun farklı 

tasvirlerinden ibarettir. 

2.2.3.4 İmamın Namazda Fatiha’dan Sonra Âmîn Lafzını Gizlice Söyleyeceğine 

Dair Merfu Hadis ve Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

İmam Serahsî, namazda Fatiha’nın okumasından sonra cemaatin yanı sıra imamın da 

“âmîn” diyeceği şeklindeki görüşü, İmam Mâlik’in içtihadı ve Hasan b. Ziyâd’ın (v. 204/819) 

Ebû Hanîfe’den yaptığı bir nakil hariç tutulursa, fıkıh mezheplerinin tamamına nispet etmiş 

gözükmektedir. Bu noktada İmam Mâlik dışındaki fukahâ içerisinde belirgin bir ihtilaf 

görülmemekle birlikte imamın “âmîn” kelimesini açıktan/cehren mi gizlice/hafiyyen mi 

okuyacağı meselesinde hem sahabe hem de fukahâ arasında net bir görüş ayrılığı göze 

çarpmaktadır. Sahabeden Abdullah b. Zübeyr (r.a.) ve Ebû Hureyre’nin de (r.a.) görüşü olup 

İmam Şâfiî’nin sahiplendiği içtihada göre imam bu lafzı, bahsi geçen mahalde cehren 

okuyacaktır. Ali (r.a.) ve Abdullah b. Mesud’un (r.a.) savunduğu ve Hanefî mezhebinin de 

esas aldığı görüşe göre ise imam buradaki “âmin” kelimesini gizlice söylemelidir.423 Bu 

görüşün dayanağı, İbn Mesud’un (r.a.) rivayet ettiği şu merfu hadistir424:   

 
420 Krş. ʿAlâüddîn Ebû Bekr b. Mesʿûd b. Aḥmed el-Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ fî tertîbi’ş-şerâʾiʿ (Kahire: 

Matbaʿatü’l-Cemâliyyeti’l-ʿÂmire, 1328), 1/158. 
421 Bkz. Ebü’l-Ḥüseyn Aḥmed b. Ebî Bekr Muḥammed b. Aḥmed el-Ḳudûrî, Muḫtaṣaru’l-Ḳudûrî, thk. Kâmil 

Muḥammed Muḥammed ʿUveyża (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1997), 29. 
422 Bkz. Ebû Bekr Aḥmed b. ʿAlî el-Ceṣṣâṣ, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, thk. ʿİṣmetullâh ʿİnâyetullâh Muḥammed 

vd. (Beyrut-Medine: Daru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye-Dâru’s-Sirâc, 2010), 2/74-75. 
423 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/32; Mâlikîlerin bu meseledeki kavli net değildir. Bu hususta mezhep 

içerisinde iki kavil dile getirilmekte olup birisi, Serahsî’nin aktardığı üzere, imamın “âmîn” lafzını telaffuz 
etmeyeceği şeklindedir. Diğer kavle göre ise imam cehrî namazlarda “âmîn” kelimesini söylemekle birlikte 



76 
 

 425ان النبي صلى الله علیھ وسلم قال في صلاتھ آمین وخفض بھا صوتھ

Cehren “âmîn” denileceği şeklindeki görüş sahiplerinin ise şu hadis ile amel ettikleri 

dile getirilmektedir:  

 426ان النبي صلى الله علیھ وسلم كان إذا فرغ من الفاتحة في الصلاة قال آمین ومد بھا صوتھ

Serahsî, bu hadisin tevili için iki ihtimali gündeme getirmiştir. İlki, Rasulüllah’ın 

(s.a.v.) bunu kasten değil tevafuken söylemiş olmasıdır. İkinci ihtimal, tıpkı cemaat gibi 

imamın da “âmîn” diyeceğini insanlara öğretmek için bu yola başvurmuş olmasıdır.427 

2.2.3.5 İmamın Gizlice Söyleyeceği Dört Şey Arasında “Rabbenâ Leke’l-Hamd” 

İfadesinin de Bulunduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

İmamın namazda سمع الله لمن حمده demesinden sonra cemaatin ربنا لك الحمد diyeceği 

Hanefî mezhebi içerisinde ittifakidir. İmamın bu lafzı terennüm etmesi hususunda ise Ebû 

Hanîfe ile İmameyn farklı yaklaşımlara sahiptir. Ebû Hanîfe imamın bu lafzı söylemeyeceğini 

savunurken Ebû Yûsuf ve Şeybânî bunun aksi kanaattedir. Serahsî, İmameyn’in mesele 

etrafındaki delillerini aktarırken İbn Mesud’un (r.a.) imamın namazda gizleyeceği dört şey 

arasında ربنا لك الحمد lafzını da saymış olduğu bilgisini vermiştir. Hz. Ali de (r.a.) üç madde 

tadat etmiş ve bunların arasına mezkûr lafzı da dahil etmiştir.428 İmameyn’in bu rivayet ile 

Hz. Ali’den (r.a.) nakledilen aynı minvaldeki rivayeti esas alarak, imamın ربنا لك الحمد lafzını 

söyleyeceği şeklindeki hükmün yanı sıra gizlice söyleyeceği hükmüne de kail oldukları 

anlaşılmaktadır. Ebû Hanîfe ise her ne kadar temelde bu görüşü kabul etmese de imamın bunu 

söylemesi takdirinde gizlice söylemesinin icap edeceği değerlendirmesini yapmıştır. Serahsî, 

Ebû Hanîfe’den yapılan bu nakle yönelen itirazları şöylece bertaraf etmiştir: Ebû Hanîfe’nin 

 
bunu hafiyyen yapmaktadır. Bkz. İbn Ebû Zeyd, er-Risâle, 27; Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. ʿAbdillâh b. 
Muḥammed İbn ʿAbdülber en-Nemerî, Kitâbü’l-Kâfî fî fıḳhi ehli’l-Medîneti’l-Mâlikî, thk. Muḥammed 
Muḥammed el-Morîtânî (Riyad: Mektebetü’r-Riyâḍ el-Ḥadîs̱e, 1980), 1/206; Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. 
ʿAlî el-Mâzerî, Şerḥu’t-Telḳı̄n, thk. Muḥammed el-Muḫtâr Es-Selâmî (Tunus: Dâru’l-Ġarbi’l-İslâmî, 2008), 
1/554-555; İmam Şâfiî’nin görüşü için bkz. Şâfiʿî, el-Üm, 8/545-546; Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 2/110-111. 

424 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/32. 
425 “Rasulüllah (s.a.v.) namazında âmîn demiş ve [bunu söylerken] sesini alçaltmıştır.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 

1/32. 
426 “Rasulüllah (s.a.v.) namazda Fatiha’yı bitirdikten sonra âmîn derdi ve sesini uzatırdı.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 

1989, 1/32. 
427 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/32. 
428 Serahsî’nin eserine aldığı kısım, İbn Mesud’un (r.a.) kavlinin muhtemelen baş kısmıdır. Bu rivayet içerisinde 

sayılan dört maddeden birisinin mezkûr lafız olduğunu aktarıyor olmalıdır. İlgili rivayet ve devamındaki ifade, 
Mebsût’ta şu şekilde varid olmuştur: وقال ابن مسعود رضى الله عنھ أربع یخفیھن الإمام وفي جملتھ ربنا لك الحمد Seraḫsî, el-
Mebsûṭ, 1989, 1/20. 



77 
 

zaman zaman, kabul etmediği görüşler hakkında farazî denilebilecek değerlendirmeler 

yaptığına rastlanılmaktadır. Söz gelimi müzâraa akdini caiz görmemesine rağmen bu akde 

ilişkin fürû meselelerinde görüş belirtmiştir. Keza burada da bazı fukahânın Ali (r.a.) ve İbn 

Mesud’tan (r.a.) rivayet edilen nakillere hürmet ederek onun görüşünü kabul etmediğinden 

haberdardı. Dolayısıyla Ebû Hanîfe, bu iki sahabiden yapılan nakillere dayanılarak hareket 

edilmesi halinde bahsi geçen lafzın gizlice okunması gerektiği neticesine varılacağını ifade 

etmiş olmaktadır.429 

2.2.3.6 İmamın Arkasında Cemaatin Kıraat Etmesinin Yasaklandığına Dair 

Deliller Arasında Zikredilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

İmama uyan kişinin kıraat edip etmeyeceği meselesi fukahâ arasında ihtilaflı 

meselelerdendir. Hanefîlerin içinde olduğu Kûfe âlimleri, mutlak olarak cemaatin imamın 

arkasında kıraat etmeyeceğine kaildirler. Serahsî, imamın arkasındaki cemaatin kıraatten 

menedildiği şeklindeki görüşün, sahabenin büyükleri olarak ifade ettiği seksen kişiden mervî 

bulunduğunu ve ehl-i hadisin bu zevâtın isimlerini topladığı bilgisini vermektedir. İmam 

Mâlik’in dahil olduğu Medine ulemâsı, öğle ve ikindi namazlarında cemaatin kıraat edeceğini 

söylerken cehrî kıraatle kılınan namazlarda Hanefîler gibi düşünmektedirler. İmam Şâfiî ise 

namazların tamamında cemaatin kıraat edeceğini savunmaktadır. Serahsî, zikri geçen karşıt 

görüş sahiplerinin delillerine temas ettikten sonra Hanefîlerin görüşüne temel teşkil eden 

delillere yer vermektedir.430 Bu delilleri sıralamasının akabinde ise bu görüşte gözetilen 

hikmete431 dikkat çekiyor gibidir. Burada yapılan izahata göre, kıraatin kendisi maksut 

olmayıp icra edilmesindeki gaye tedebbür, tefekkür ve ameldir. Bu noktada Serahsî, İbn 

Mesud’un (r.a.) şu sözünü nakletmektedir432:  

 433أنزل القرآن لیعمل بھ فاتخذ الناس تلاوتھ عملا

Kıraatle husûle gelmesi amaçlanan mana ise ancak imamın kıraat edip cemaatin 

dinlemesi suretinde tahakkuk edecektir. Her birinin kıraatle iştigal etmesi halinde bu gaye, 

 
429 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/32. 
430 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/199; Şâfiî’nin görüşü için bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 2/141; Rûyânî, 

Baḥru’l-meẕheb, 2/68-70; Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 2/109; İmam Mâlik, kıraatin gizliden yapıldığı namazlarda 
cemaatin kıraat etmesini vacip değil müstehap görmektedir. Bkz. İbn Ebû Zeyd, er-Risâle, 35; İbn ʿAbdülber 
en-Nemerî, el-Kâfî, 1/211. 

431 Metinde geçen ibare والمعنى فیھ dir. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/199. 
432 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/199-200. 
433 “Kur’ân kendisiyle amel edilsin diye indirilmiş; insanlar ise onun tilavetini amel edinmişlerdir.” Seraḫsî, el-

Mebsûṭ, 1989, 1/200. 



78 
 

kâmil manada gerçekleşmez. Serahsî, bu durumu hutbedeki duruma benzetmektedir. Zira 

orada da imam cemaate seslenirken cemaat onun söylediklerine kulak kesilmektedir.434 

2.2.3.7 Sabah Namazı Cemaatle Kılınmaya Başlanmışken Cemaate Yetişeceğini 

Uman Kişinin Sabahın İki Rekatlık Sünnetini Kılacağına Delil Olarak Getirilen Sahabi 

Fiili/Mevkuf Hadis 

Namaz için kamet getirildiği vakit -konuyla alakalı hadise binaen- yalnız kametin 

kendisi için getirildiği farz namaz kılınmalıdır. Fakat bu noktada Serahsî’nin aktarımına göre 

İmam Muhammed, bir istisna yapmış gözükmektedir. Zira o, böyle bir durumda sabah 

namazının iki rekatlık sünnetinin kılınmasını kerih görmeyeceğini ifade etmiştir. Serahsî, 

sabah namazının farzına başlanması halinde de aynı durumun söz konusu olduğunu 

belirtmektedir. Yalnız bir kayıt koyar: Kişi, sünneti kılacağı takdirde cemaatle kılınan 

namaza, bir rekat olsun yetişeceğini ummalıdır. Bu görüşü, Hanefîlerin görüşü şeklinde 

takdim etmektedir. Konu hakkında varid olup esas alınan delillerden biri ise İbn Mesud’un 

(r.a.) fiilini anlatan şu rivayettir435: 

مام في صلاة الفجر فقام إلى ساریة من سوارى المسجد وصلى ركعتي  نھ دخل المسجد والإا

 436الفجر ثم دخل مع الإمام

Serahsî, bu hükmün verilmesine bir diğer gerekçe sunarak, Hanefîlerin kabul ettiği 

bir esasa dikkat çekmektedir. Bu esas, sabah namazının vakti geçtikten sonra sünnetinin kaza 

edilememesidir. Dolayısıyla kişi, azami ölçüde işbu namazı eda etmeye gayret edecektir. Bu 

noktada merfu bir hadis ile de istişhad ederek ölçünün, imamla beraber kılınan namazın bir 

rekatına yetişmek olduğunu ifade etmiştir.437 

2.2.3.8 Mesbukun İmamla Kıldığı Kısmın Kıraat ve Kunut Bakımından 

Namazının Sonu, Oturuş Bakımından Namazının Başı Hükmünde Olduğu Şeklinde 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Kişi, akşam namazında yalnız bir rekatı imamla kılmış ise kılamadığı iki rekatı kaza 

edecektir. Fakat bu rekatları kaza ederken ilk rekatın sonunda oturup oturmayacağı Hanefî 

 
434 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/200. 
435 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/167. 
436 “İbn Mesud (r.a.), imam sabah namazını kıldırıp dururken mescide girmiş, mescidin sütunlarından birine 

yönelmiş ve [orada] sabahın iki rekatlık [sünnetini] kılmış, sonra imamın namazına dahil olmuştur.” Seraḫsî, 
el-Mebsûṭ, 1989, 1/167. 

437 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/167. 



79 
 

mezhebi içerisinde ihtilafa mahal olmuştur. Serahsî, bu konuyla ilintili olarak eimme-i 

selâseye şu görüşleri izafe etmiştir: Şeyhayn, mesbuk durumundaki bu kişinin imamla kıldığı 

rekatın, hükmen namazının son kısmı olduğu kanaatindedir. İmam Muhammed ise kıraat 

hususunda böyle düşünse de oturuş bakımından bu rekatın kişinin namazının baş kısmına 

tekabül ettiği görüşündedir. Serahsî, ilk görüşün Hz. Ali’ye (r.a.), ikincisinin İbn Mesud’a 

(r.a.) ait olduğunu aktarmaktadır. Ayrıca kaza ederken ilk rekatın sonunda oturma görüşünün 

istihsan, ikinci rekat bitiminde oturma görüşünün kıyas görüşü olduğunu söylemektedir.438 

Görünüşe göre, Şeyhayn’ın esas aldığı görüş kıyasa uygun görüşe tekabül etmekte iken İmam 

Muhammed istihsana gitmiştir. Nitekim Serahsî, istihsan görüşünün açıklamasında şu rivayete 

yer vermektedir:  

وروى أن جندبا ومسروقا رضى الله تعالى عنھما ابتلیا بھذا فصلى جندب ركعتین ثم قعد  

كلاكما  ومسروق ركعة ثم قعد ثم صلى ركعة أخرى فسألا عن ذلك ابن مسعود رضى الله تعالى عنھ فقال 

 439أصاب ولو كنت أنا لصنعت كما صنع مسروق 

Abdullah b. Mesud’un (r.a.) “ben olsaydım senin gibi yapardım” dediği ameliye, 

istihsana muvafık düşen görüşü yansıtmaktadır. Ayrıca ifade edildiği üzere, İmam 

Muhammed’in görüşü, aslen İbn Mesud’a (r.a.) ait bir görüştür. Bu itibarla istihsan görüşünün 

İmam Muhammed’in savunduğu görüş olduğu söylenebilecektir. Serahsî, rivayette İbn 

Mesud’un (r.a.) sözü olarak geçen “her ikiniz de isabet etmişsiniz” ifadesinin manasına da 

açıklık getirerek, kastedilenin “içtihatta izlenilen yol” olduğunu belirtmiştir. Bu tevile 

gidilmesinin gerekçesi olarak ise hakikatin tek olmasını göstermiştir.440 

2.2.4 Namazla Alakalı Kerih İşlere Dair Rivayetler 

2.2.4.1 Namazda Yüzü Silmenin Kerahetine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Namazı bitirmeden önce alnı silmenin hükmüyle alakalı Hanefiyye içerisinde farklı 

görüşler zikredilmiştir. Aslen ihtilafın toplandığı nokta, son secdeden önce alnın silinmesidir. 

Zira kişinin son secdeden başını kaldırdıktan sonra alnını silmesindeki cevaz hükmü, mezhep 

içerisinde ittifaklıdır. Serahsî’nin, zâhiru’r-rivâye olarak betimlediği görüş, alnın son 
 

438 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/189-190. 
439 "Rivayet edildi ki; bu olay, Cündep ve Mesruk’un da (r.a.) başına gelmişti. Cündep iki rekat kıldı ve sonra 

oturdu. Mesruk ise bir rekat kıldıktan sonra oturdu. Daha sonra bir rekat daha kıldı. Bu [olayın hükmünü] İbn 
Mesud’a (r.a.) sordular. O da şöyle cevap verdi: Her ikiniz de isabet etmişsiniz. Ben olsaydım Mesruk’un 
yaptığı gibi yapardım." Cündeb ve Mesruk’un başlarına gelen olay, burada zikredilen meseledir. Bkz. Seraḫsî, 
el-Mebsûṭ, 1989, 1/190. 

440 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/190. 



80 
 

secdeden önce silinmesinde de bir beis olmadığıdır. Ebu Yûsuf’tan nakledilen bir kavil, 

kişinin bunu terk etmesini müstahsen gördüğü şeklindedir. İmam Muhammed’in Kitabü’l-

Asl’da varid olan, namaz bitiminden önce alnı silmeyle alakalı أكرھھ  ifadesini sonraki لا 

Hanefî fukahâsı içerisinde farklı şekilde anlayanlar olmuştur. Bir kısım, bunu tek bir cümle 

kabul ederek İmam Muhammed’in bunu kerih görmediğini söylerken, diğer bir grup bu 

ifadeyi iki cümle şeklinde takdir etmiş ve İmam Muhammed’in bunu mekruh kabul ettiği 

sonucuna varmışlardır. Onları bu takdiri yapmaya götüren İbn Mesud’tan (r.a.) nakledilen şu 

hadisin zahir manasıdır: 

أربع من الجفاء أن تبول قائما وأن تسمع النداء فلم تجبھ وأن تنفخ في صلاتك وأن تمسح جبھتك  

 441في صلاتك

Bu takdiri yapmayan birinci grup, mezkûr hadisteki ifadeyi namaz dışında duayı 

bitirdikten sonra kişinin iki eliyle yüzünü silmesi gibi “namazda iki elle yüzünü silmek” 

şeklinde tevil etmişlerdir; ki Serahsî de bu grubun görüşünü paylaşıyor gözükmektedir.442 

2.2.4.2 Namazda Alna Sarkan Saçı Geri Atmanın Mekruh Olduğuna Delil 

Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Namaz kılan kişinin alnına sarkan saçını kaldırması mekruh görülmektedir. Saçını 

kaldırmakla kasıt, muhtemelen kaldırıp geriye atmaktır. Serahsî, bu meselede mezhep içi bir 

ihtilaftan bahsetmemiştir. Bu husus etrafında zikrettiği rivayetlerden biri de şudur443: 

 444قال ابن مسعود رضى الله عنھ لھ أجر بكل شعرة

İbn Mesud’un (r.a.) bu sözünde bahsettiği kişi, namazda secde ederken alnına saç 

sarkan kimse olmalıdır. Nitekim bu rivayetin hemen öncesinde nakledilen rivayette saçını 

uzatan kimsenin saçının da kendisiyle beraber secde etmesinden bahsedilmektedir.445 

Sonrasında gelen bu rivayet de aynı minvalde anlaşılmalıdır. 

 
441 “Dört şey cefadandır: Ayakta bevletmen, ezanı duyup icabet etmemen, namazdayken üflemen, namazdayken 

alnını silmen.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/27. 
442 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/27. 
443 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/34. 
444 “İbn Mesud (r.a.) şöyle demiştir: [Secde eden kişinin secdesinde] her saç teli için bir ecir vardır.” Seraḫsî, el-

Mebsûṭ, 1989, 1/34. 
445 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/34. 



81 
 

2.2.4.3 Öğle, Akşam ve Yatsı Namazlarını Kıldırdıktan Sonra İmamın Yerinde 

Oturmasının Keraheti ile İlgili Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

İmamın sabah ve ikindi namazlarında selam verdikten sonra duayla iştigal etmek 

amacıyla yerinde oturacağı söylenmiştir. Ayrıca bu vakitlerde farzdan sonra kılınacak bir 

nafile namaz bulunmamaktadır. Öte yandan bu oturuşunda imam, yüzünü kıbleye değil 

cemaate dönecektir. Zira aksi hareket, konuya ilişkin rivayetlere binaen bidat sayılmaktadır. 

Serahsî, burada bir kayıt koyarak imamın yüzünü cemaate dönmesi halinde mesbuk 

durumundaki bir kimse ile yüz yüze gelmemesinin gerektiğini ifade etmiştir. Bu kaydın başka 

bir rivayetten hareketle zikredildiği görülmektedir. Böyle bir hal başına gelen imam, yüzünü 

sağa veya sola dönmek durumundadır. 446 

Öğle, akşam ve yatsı namazlarını kıldırdıktan sonra imamın yerinde oturması ise 

kerih görülmüştür. Zira bu vakitlerde farzdan sonra nafile namaz kılmanın mendub olduğu 

bilinmektedir. Mezkûr üç vakitte, farzdan sonra imamın yerinde kalarak oturmasındaki 

kerahet Ömer (r.a.), Ali (r.a.) ve İbn Ömer’in (r.a.) yanı sıra İbn Mesud’tan (r.a.) rivayet 

edilmiştir.447 

2.2.4.4 Sabah Namazının Vakti Girdikten Sonra Namazı Kılana Kadar Hayırlı 

Kelâm Dışında Kelâm Etmenin Mekruh Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Sabah namazının vaktinin girdiğini gösteren fecr-i sâdık’ın doğmasından sonra sabah 

namazı kılınıncaya değin -hayır konuşmak müstesna olmak üzere- kelâm etmek mekruh 

görülmüştür. Serahsî, bu hükme delalet eden merfu bir hadis zikrettikten sonra İbn Mesud’un 

(r.a.) bu vakitte konuşmayı galiz/şedid bir iş olarak gördüğü bilgisini aktarmıştır. Ayrıca bu 

vaktin gece ve gündüz meleklerinin şahit olduğu bir vakit olduğu ve dolayısıyla bu gerçeğin 

bilincine vararak hareket etmenin gerekliliğine işaret etmiştir.448  

2.2.5 Namaz Vakitleri ile Alakalı Rivayetler 

2.2.5.1 Namazları Cemetmenin Caiz Olmadığına Dair Merfu Hadis 

Hanefî fukahâsı, Arafat ve Müzdelife haricinde namazların cemedilemeyeceği 

görüşündedir. Cumhur ise sair vakitlerde de çeşitli mazeretlere binaen namazların cem‘inin 

 
446 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/38. 
447 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/38. 
448 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/157. 



82 
 

caiz olduğunu savunmaktadır. Serahsî, onların bu hususta dayandıkları rivayetlerin birkaçına 

temas etmiştir. Hanefî âlimlerinin delillerinden bahsederken evvela namazların müstakil 

vakitlerine bağlı kalınarak kılınacağını tasrih eden âyetleri esas aldıklarını beyan etmiş; 

devamında bu meselede umde kabul edilebilecek delillerden birisi olarak İbn Mesud (r.a.) 

kanalıyla gelen şu hadis-i şerifi zikretmiştir:  

 449ان النبي صلى الله علیھ وسلم قال من جمع بین صلاتین في وقت واحد فقد أتى بابا من الكبائر

Hadisin lafzı mutlak olarak gelmiş olsa da bunun diğer delillerle, Arafat ve 

Müzdelife hariç kalacak şekilde kayıtlandığı anlaşılmaktadır. Nitekim Rasulüllah’ın (s.a.v.) 

hac fiillerini aktaran ravilerin tamamı O’nun buralarda namazını cemettiği konusunda 

müttefiktir.450 

Serahsî, cumhurun delillerini yorumsuz bırakmamıştır. Söz konusu rivayetlerde yer 

alan namazların cemedildiği şeklindeki ifadelerin vaktin değil fiilin cem‘i şeklinde 

anlaşılması gerektiğini söyledikten sonra bunun suretini de tarif etmiştir. Şöyle ki; sefer 

halindeki kişi öğle namazını geciktirip son vaktinde kılar ve bir lahza olsun bekledikten sonra 

ikindinin vaktinin girmesiyle ikindiyi de vaktin başında eda eder. Yahut bu kişi akşamın 

edasını son vakte kadar erteleyip bilahare yatsı vaktinin girmesiyle bu namazı kılar. İşte bu 

örneklerde namazların fiilen cemedilmesi denilen durum bulunmaktadır.451 Serahsî, bu 

yorumun keyfe keder yapılmış bir yorum olmadığını ispat edercesine anlatılan uygulamanın 

Rasulüllah (s.a.v.) ve ashabın da başvurduğu bir yol olduğuna dair nakillere yer vermiştir.452 

2.2.5.2 Tek Başına Namaz Kılan Kişinin Her Namazını Vaktinde Kılacağı 

Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî mezhebi âlimleri, daha önce de ifade edildiği üzere, namazları cemetme 

uygulamasının Arafat ve Müzdelife’ye özgü olduğunu savunmaktadır. Arafat’taki cemetme, 

öğle ve ikindi namazının öğle vaktinde kılınması şeklinde icra edilir; ki bu uygulama Arefe 

günü gerçekleşir. Müzdelife’deki cemetme akşam ve yatsı namazlarının yatsı vaktinde 

 
449 "Peygamber’in (s.a.v.) şöyle buyurduğu nakledilmiştir: Bir vakitte iki namazı cemeden kişi, büyük günah 

çeşitlerinden birisini işlemiştir." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/149; Hadiste geçen بابا  باب  ifadesindeki أتى 
kelimesinin nev’ manasında kullanımına bir örnek için bkz. Ali el-Ḳārî, Mirḳāt, 6/2438. 

450 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/149. 
451 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/149. 
452 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/149-150. 



83 
 

kılınmasıdır ve burada mevzubahis namazlar, önceki cemetmenin vaki olduğu öğle-ikindi 

namazlarını takip eden akşam-yatsı namazlarıdır.453  

Cem-i takdîm olarak da bilinen öğle ve ikindi namazlarının birleştirilmesi suretinde 

kişinin bu namazları imama uyarak kılması müstahsen kabul edilmiştir.454 İmamla birlikte 

kılamayıp tek başına kılması halinde ne şekilde hareket edeceği ise ihtilaf konusu olmuştur. 

Ebû Hanîfe, bu takdirde her iki namazı kendi vaktinde eda edeceği görüşündedir. İmameyn ve 

İmam Şâfiî ise söz konusu kişinin bu namazları cemedeceği kanaatindedir.455 Serahsî, iki 

tarafın delillerini zikretmiş olup Ebû Hanîfe namına değindiği delillerden birisi de İbn 

Mesud’un (r.a.) kavli olarak ifade edilen şu rivayettir456:  

 457یصلى المنفرد كل صلاة لوقتھا 

Serahsî, bu kavlin İmameyn ve İmam Şâfiî’ye ait görüşe muârız olduğunu dile 

getirmektedir. Fakat bu noktada yine kendisinin zikrettiği bir bilgi akla takılmaktadır. Onun 

aktarımına göre Müzdelife’deki ikinci cem için imam şartının bulunmadığında ittifak 

bulunmaktadır.458 Yani Ebû Hanîfe de Müzdelife’de yatsı vaktinde akşam kılan kişinin, 

münferit de olsa, kıldığı namazın kaza değil eda suretinde ifa edildiğini söyleyecektir. 

Halbuki akşam namazının vakti aslî duruma bakarak geçmiş olmalıdır. Serahsî’nin bu mesele 

etrafında verdiği bilgiler, durumun izahına dair bir fikir verse de akla gelebilecek bu itirazı 

sarih bir ifade ile cevaplandırmamış gözükmektedir. Bu noktada şöyle bir çözüm yolu akla 

gelmektedir. Hac ibadetlerinin yapıldığı bir zamana mahsus bu uygulamada akşam namazının 

eda vakti, yalnız bu sefere münhasır olmak üzere yatsı namazının vaktine kaydırılmış olabilir. 

Bu takdirde akşam namazı, yatsı namazının vaktinde kılınmış olmakla kazaya bırakılmış 

olmayıp edasının, kendi vaktinde yerine getirildiği kabul edilecektir. Dolayısıyla İbn 

Mesud’un (r.a.) kavline muhalif bir durum ortaya çıkmadığı gibi Ebû Hanîfe’nin işbu kavil ile 

keyfî surette amel ettiği gibi bir zehaba kapılmaya meydan kalmayacaktır. Nitekim 

Serahsî’nin de zikretmiş bulunduğu, Müzdelife’de akşam namazının kılınmasına yönelik 

rivayetler, bu namazın yatsı vaktinde kılınacağını açıkça göstermektedir.459 Öğle-ikindi 

 
453 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/16. 
454 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/14. 
455 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/15; Şâfiî’nin kavli için ayrıca bkz. Rûyânî, Baḥru’l-meẕheb, 3/508; Ebû 

Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Şeref en-Nevevî, el-Mecmûʿ şerḥu’l-Müheẕẕeb (Beyrut: Dâru’l-Fikr, ts.), 8/92. 
456 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/15-16. 
457 “Tek başına namaz kılan kimse her namazını vakti içerisinde kılar.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/16. 
458 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/16. 
459 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/18-19. 



84 
 

namazındaki durum ise bundan farklıdır. Çünkü orada henüz vakti girmemiş olan bir namaz 

kılınmaktadır.460 

2.2.5.3 Kur’ân-ı Kerîm’deki الشمس  İfadesinin Tefsiri Hakkında Sahabi دلوك 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Namazların kendileri için tayin edilmiş vakitlerde eda edileceği bilinmektedir. 

Serahsî, bu vakıaya delalet eden âyetlerden bir kısmını zikrettikten sonra Kur’ân-ı Kerîm’de 

namaz vakitlerine ilişkin âyetleri ve bunların tefsirlerini aktarmıştır. Bu âyetlerden birisi de şu 

âyet-i kerîmedir:   

(İsrâ, 17/78)  غسق اللیل وقرآن الفجر أقم الصلاة لدلوك الشمس إلى  

İbn Abbas (r.a.), âyette geçen الشمس  ifadesini “güneşin zevali” olarak tefsir دلوك 

etmiş ve bununla öğle vaktinin kastedildiğini söylemiştir. İbn Mesud (r.a.) ise bu terkibi 

“güneşin batması” olarak tefsir etmiş ve bundan muradın akşam namazı olduğunu ifade 

etmiştir.461 Bu iki sahabiden menkul olan tefsirlere değinmekle beraber müellifin bunlar 

arasında bir tercihte bulunduğunu gösteren herhangi bir emareye konu bağlamında 

rastlanılmamaktadır. Esasen kendisinin de bir kısmına yer verdiği sair âyet ve hadislerde 

namaz vakitlerinin öyle veya böyle anlatılmış olduğu düşünüldüğünde onun bu yaklaşımı 

anlam kazanmaktadır. Serahsî, devamındaki  اللیل  ifadesinin yatsı namazına delalet إلى غسق 

ettiğini söylemiş ve söz konusu tefsiri herhangi bir sahabiye izafe etmemiştir.461F

462 Onun bu 

tavrı, bu ifadenin tefsiri etrafında cereyan eden bir ihtilaf bulunmadığı şeklinde anlaşılmaya 

müsaittir. 

2.2.5.4 İkindi Namazını Bir Miktar Geciktirmenin Müstehap Olduğuna Delil 

Olarak Getirilen Merfu Hadis 

Hanefî mezhebine göre ikindi namazını yaz-kış bir miktar tehir etmek müstehaptır. 

Bu miktarın ölçüsü, güneşin değişmeyip safi beyaz renge sahip olduğu anlara irca edilir. Bu 

görüşün delili İbn Mesud’un (r.a.) rivayet ettiği şu hadistir: 

 
460 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/16. 
461 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/141. 
462 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/141. 



85 
 

 463كان النبي صلي الله علیھ وسلم یصلى العصر والشمس بیضاء نقیة

Serahsî, bunun ikindi namazının geciktirilmesi hususunda Rasulüllah’ın (s.a.v.) 

fiiliyle ilgili varid olmuş bir beyan olduğunu söylemektedir. Ayrıca ikindi namazının tehir 

edilmesi, daha çok nafile kılmaya imkân tanıyacaktır. Zira ikindi namazının edasından sonra 

nafile kılmak mekruhtur.464 

2.2.5.5 Güneşin Değiştiği Vakte Kadar İkindi Namazını Geciktirmenin Mekruh 

Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

İkindi namazını güneşin değiştiği vakte kadar geciktirmek mekruh sayılmıştır. 

Serahsî’nin, bu hususta diğer delillere ek olarak, İbn Mesud’a (r.a.) isnad ettiği kavil/kaviller 

bulunmaktadır. Söz konusu kavillerin lafzı, birbirine oldukça benzemekte olup Mebsût’ta 

sırasıyla şu şekilde varid olmuştur: 

 465ما أحب أن یكون لى صلاة حین ما تحمار الشمس بفلسین

 466ما أحب أن یكون لى صلاة حین تحمر الشمس بفلسین

Namazı, güneşin değiştiği vakte kadar geciktirmenin kerih oluşunda aykırı bir görüş 

zikredilmemekle birlikte, güneşin değişiminde itibarın neye olacağı hususunda ihtilaf 

edilmiştir. İbrahim en-Nehaî (rh.a.) bu noktada güneşten neşet eden ışığı esas almış iken Şa‘bî 

(rh.a.) güneşin kendisindeki [gözün algıladığı] cismani değişime nazar kılınacağını kabul 

etmektedir. Serahsî, ikinci görüşü isabetli bulmuştur. Gerekçe olarak da güneş ışınlarındaki 

değişimin güneşin zevalinden sonra da söz konusu olması, buna mukabil güneşin cisminin 

göz yakmayacak hale gelmesinin hakiki manada bir değişim mahiyetinde olmasını 

göstermiştir.467 Her ne kadar ikindi namazının bu vakitte kılınmasında kerahet bulunduğu 

ifade edilmekte ise de vakit içerisinde kılınmış olması sebebiyle namazın tamam olacağı 

neticesine varılmıştır. Zira Hanefî mezhebine göre ikindi namazının vakti, güneşin batışına 

kadar devam etmektedir.468 

 
463 “Peygamber (s.a.v.) ikindi namazını güneş safi beyaz iken kılardı.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/147. 
464 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/147. 
465 “Güneş iyice kızardığı zaman, iki fels karşılığında bile olsa, namazımın olmasını istemem.” Seraḫsî, el-

Mebsûṭ, 1989, 1/144. 
466 “Güneş kızardığı zaman, iki fels karşılığında bile olsa, namazımın olmasını istemem.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 

1989, 2/88. 
467 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/144. 
468 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/144, 2/88. 



86 
 

2.2.5.6 Akşam Namazının Son Vaktinde Esas Alınan Alameti İfade Eden الشفق 

Kelimesinin Tefsiri Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Akşam namazının vakti, Hanefiyye’ye göre “şafak”ın kaybolmasına kadardır. Bu 

hükmün dayanağı Ebû Hureyre’nin (r.a.) rivayet ettiği şu merfu hadistir:  

 469ان أول وقت المغرب حین تغیب الشمس وآخره حین یغیب الشفق 

Hadiste geçen  الشفق kelimesi, mezhep içerisinde farklı şekillerde anlaşılmış; bu 

itibarla akşam namazının son vaktine dair muhtelif değerlendirmeler yapılmıştır. Ebû 

Hanîfe’nin kabul ettiği, Ebubekir (r.a.), Âişe (r.a.) ve bir rivayete göre İbn Abbas’a (r.a.) ait 

olan görüşe göre bu kelime ile kast olunan, semada kızıllıktan sonra görülen beyazlıktır. 

İmameyn ve İmam Şâfiî’nin esas aldığı ve aslen Ömer (r.a.), Ali (r.a.), İbn Mesud (r.a.) ve bir 

rivayete göre İbn Abbas’a (r.a.) ait olan görüşe göre ise bu kelimenin medlûlü, semadaki 

beyazlıktan önceki kızıllıktır.469F

470 İmam Serahsî, bu görüşleri ve dayanak noktalarını izah 

etmekle birlikte tercihini tasrih etmekten geri durmuştur. 

2.2.5.7 Kuşluk Vaktinde Cuma Namazı Kıldırma Şeklinde Sahabi Fiili/Mevkuf 

Hadis 

Hanefî mezhebine göre cuma namazının şartlarından birisi vakittir; ki bununla öğle 

namazını kastetmektedirler. Serahsî, mezhep imamlarının bu hükme varmasına sebep olan 

rivayetleri naklettikten sonra bu rivayetlere muhalif gözüken şu nakle yer vermiştir: 

 471ان ابن مسعود أقام الجمعة ضحى

Bu rivayetin tevile uğradığını söyleyen Serahsî, rivayetin İbn Mesud’un (r.a.) cuma 

namazını kuşluk vaktine yakın bir vakitte kıldırdığı şeklinde anlaşılacağını ifade etmektedir. 

Bir derece daha izaha girişerek, olayı aktaran ravinin kastının, İbn Mesud’un (r.a.) cuma 

namazı kılmayı zevalden/güneşin batıya yönelmesinden sonrasına ertelememiş olmasından 

ibaret olduğunu savunmaktadır.472 Bu izahattan anlaşıldığı kadarıyla İbn Mesud (r.a.), cuma 

 
469 “Akşam namazı vaktinin başı, güneşin gözden kaybolduğu an, sonu şafağın gözden kaybolduğu andır.” 

Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/144. 
470 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/144-145; İmam Şâfiî’nin kavli için ayrıca bkz. Şâfiʿî, el-Üm, 2/164; 

Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 2/23. 
471 “İbn Mesud (r.a.), cuma namazını kuşluk vaktinde kıldırmıştır.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/24. 
472 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/24. 



87 
 

namazını daima vakit girer girmez kıldırma yoluna gitmiştir. Ravi de bu vakıayı farklı bir 

üslup kullanarak dillendirmiş olmalıdır. 

2.2.6 Hutbeye İlişkin Rivayetler 

2.2.6.1 Hutbenin Ayakta İrad Edileceğine Dair Merfu Hadis 

İmam, cuma hutbesini ayakta irad eder. Serahsî, bu hükmün dayanağı olarak şu olayı 

nakletmektedir: Bu mesele İbn Mesud’a (r.a.) sorulmuş o da şöyle cevap vermiştir: 

ألیس تتلو قولھ تعالى وتركوك قائما كان رسول الله صلى الله علیھ وسلم یخطب قائما حین انفض 

 473عنھ الناس بدخول العیر المدینة

Serahsî, şu eklemeyi de yapmaktadır: Uygulama, Rasulüllah’ın (s.a.v.) zamanından 

bu yana bu şekilde devam edegelmiştir.474 

2.2.6.2 İmam Hutbe Vermek İçin Minbere Çıkınca Namaz Kılmamak ve 

Konuşmamak Gerektiğine Dair Merfu ve Mevkuf Hadis/Sahabi Kavli 

Hanefî mezhebine göre imam hutbeye çıktığı vakit namaza durmak mekruh olup 

namaz kılan kimsenin de namazını ilk tahiyyatta selam vererek kesmesi gerekmektedir. Zira 

İbn Mesud (r.a.) ve İbn Abbas’tan (r.a.) hem mevkuf hem merfu olarak rivayet edilen475 şöyle 

bir hadis bulunmaktadır: 

 476إذا خرج الإمام فلا صلاة ولا كلام

Ayrıca hutbeyi dinlemedeki farziyyete değinen Serahsî, bu sırada nafile kılmanın 

işbu farzın yerine getirilmesine mâni olacağını söylemekte ve farzı terk edip nafile ile iştigal 

etmenin caiz olmadığını belirtmektedir.477 

Ebû Hanîfe, imamın hutbeye çıkmasından hutbenin başlamasına kadarki aralıkta ve 

imamın hutbeyi bitirmesi ile namazı kıldırması arasındaki sürede namaz kılmanın mekruh 

 
473 “Allah teâlânın; ‘Seni ayakta bıraktılar’ âyetini okumuyor musun? Kervanın Medine’ye girmesi sebebiyle 

insanlar yanından dağılıp gittikleri vakit Rasulüllah (s.a.v.), ayakta hutbe veriyordu.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 
2/26. 

474 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/26. 
475 Serahsî’nin ifadelerinin zahirine bakılırsa hadisin merfu rivayetini hem İbn Mesud (r.a.) hem İbn Abbas (r.a.) 

yapmış olmalıdır. 
476 “İmam [hutbeye] çıktığında artık namaz da yoktur, konuşmak da.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/29. 
477 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/29. 



88 
 

olması gibi konuşmada da kerahet bulunduğu görüşündedir. İmameyn ise bu zaman 

dilimlerinde konuşmanın mekruh sayılamayacağını savunmaktadır.478 Serahsî, bu rivayetin 

izahı babında hutbe esnasındaki konuşmanın hükmüne değinmemekle birlikte daha önce bu 

meseleye ilişkin kelâm etmiştir. Orada imamın hutbe verdiği sırada cemaatin konuşmasının 

hükmünü ifade etmek için kullandığı tabir ینبغي .olmuştur لا  478F

479 Bununla kastı muhtemelen 

kerahettir. 

2.2.6.3 Hutbeyi Kısa Tutmakla İlgili Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hutbenin asgari ölçüsü hakkında ihtilaf edilmiştir. Ebû Hanîfe, imamın bir defa 

tesbih, tehlil yahut tahmid ifadesi kullanmasının hutbe için kâfi geleceğini söylemiştir. 

İmameyn, hutbe denilebilecek bir kelâmın imamdan sadır olmasını şart görmüştür. İmam Şâfiî 

ise her ikisinde Kur’ân’dan bir cüz okumak ve aralarında oturmak şartıyla imamın iki hutbe 

irad etmesini lâbüd/gerekli kabul etmiştir.480 Görüldüğü üzere bu üç görüş içerisinde en kısa 

zorunlu hutbe formatına sahip olan görüş, Ebû Hanîfe’ye aittir. Aslen hutbenin kısa tutulması 

mendub sayılmıştır. Nitekim Serahsî, İbn Mesud’un (r.a.) bu hususa taalluk eden şu sözünü 

nakletmektedir481: 

 482طول الصلاة وقصر الخطبة من فقھ الرجل

Ebû Hanîfe’nin tahmid ifadesi olarak kullanılan elfâzın hutbe için yetişeceği 

görüşünde olduğu yukarıda geçmiştir. Fakat o, söz gelimi الحمد للھ lafzının hutbe maksadıyla 

söylenmesinin şart olduğunu da belirtmiştir. Bu itibarla hapşırdığı için bu ifadeyi kullanan 

kimsenin Ebû Hanîfe’ye göre hutbe irad etmemiş olacağı söylenmiştir.482F

483 

 

 

 

 
478 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/29-30. 
479 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/28. 
480 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/30; Burada İmam Şâfiî’ye isnad edilen görüşler, kendi kaynaklarında 

geçmektedir. Lakin hutbede kıraat ile alakalı kendisinden farklı kaviller zikredilmektedir. Serahsî’nin naklettiği 
kavil, bunların arasındadır. Krş. Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 2/451; Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Şeref en-Nevevî, 
Minhâcü’ṭ-ṭâlibîn ve ʿumdetü’l-muttaḳīn fi’l-fıḳh, thk. Ḳāsım Aḥmed ʿAvaḍ (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2005), 48; 
Nevevî, Ravża, 2/24-25. 

481 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/31. 
482 “Namazın uzunluğu ve hutbenin kısalığı kişinin fakih olmasından ileri gelir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/31. 
483 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/31. 



89 
 

2.2.7 Bayram Namazları ile Alakalı Rivayetler 

2.2.7.1 Bayram Namazında Beşi İlk ve Dördü İkinci Rekatta Olmak Üzere 

Toplam Dokuz Tekbir Getirileceğine Dair Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Bayram namazındaki tekbirlerin sayısı hakkında sahabe ihtilaf etmiştir. Bu 

tekbirlerin adedi olarak beş, dokuz, on bir, on iki ve on üç sayıları verilmiştir. Yalnız görüş 

sahiplerinden Ali (r.a.), beş sayısını Kurban Bayramındaki tekbirlerin adedi, on bir sayısını 

Ramazan Bayramındaki tekbirlerin adedi olacak şekilde ifade etmiştir. Diğer sahabilerin 

böyle bir ayrıma gitmediği anlaşılmaktadır. Dokuz tekbir getirileceği görüşü Abdullah b. 

Mesud’a (r.a.) ait olup Serahsî bu görüşü “âlimlerimizin görüşü” diye niteleyerek Hanefî 

mezhebine mâl etmiş gözükmektedir. Şu kadar var ki; Ebû Yûsuf’un İbn Abbas’a (r.a.) isnad 

edilen görüşlerden biri olan on iki tekbir görüşüne döndüğü de nakledilmektedir.484  

İbn Mesud (r.a.), Hanefîlerin de kabul ettiği görüşünde bayram namazlarında mevcut 

olup toplam sayısını dokuz olarak belirttiği tekbirlerin beşinin ilk rekatta, dördünün ikinci 

rekatta bulunduğunu söylemektedir. İlk beş tekbir arasında iftitah ve rüku tekbiri de yer 

almaktadır. Son dört tekbirin arasına rüku tekbiri de dahildir. Ayrıca İbn Mesud (r.a.), daha 

sonra ifade edileceği üzere, bayram namazının iki rekatındaki kıraatlerin birbirini izleyeceği 

görüşündedir; ki bu görüş, kendisinin tekbirlerin konumları hakkındaki kabulünü de 

göstermekte olup yine Hanefiyye’nin tercihine konu olmuştur. Bu görüşlerin Hanefîlerce 

alınmasının sebebi olarak aralarında Ebû Mes‘ûd el-Bedrî (r.a.), Ebû Musa el-Eş‘arî (r.a.) ve 

Huzeyfe b. Yemân’ın da (r.a.) bulunduğu bir grup sahabinin işbu görüş üzerinde müttefik 

olmaları gösterilmiştir. Nitekim Mebsût içerisinde, bu ittifakın ne şekilde oluştuğunu gösteren 

şu rivayete de yer verilmiştir485: 

إن الولید بن عقبة أتاھم فقال ھذا العید فكیف تأمرونني أن أفعل فقالوا لابن مسعود علمھ فعلمھ  

 486بھذه الصفة ووافقوه على ذلك

İbn Mesud’un (r.a.) görüşünün yukarıda anlatıldığı surette olduğu şeklindeki nakil ile 

bu rivayet, biri onun kavlini diğeri kavil ve fiilini betimleyen birbirlerinden bağımsız 

 
484 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/38. 
485 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/38. 
486 "Velid b. Ukbe (r.a.) bu zevâta gelip şöyle sormuştur: “Bu bayram [namazında] ne şekilde hareket etmemi 

emredersiniz?” Onlar da İbn Mesud’a (r.a.), “[Bayram namazını nasıl kılacağını] ona öğret” demişlerdir. 
Bunun üzerine İbn Mesud (r.a.), Velid’e (r.a.) bu şekilde öğretmiş, bu sahabiler de kendisine muvafakat 
etmişlerdir." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/38. 



90 
 

rivayetler olma ihtimaline açık oldukları gibi ikinci rivayetten hareketle kendisine birinci 

rivayette mezkûr kavil isnad edilmiş de olabilir. Bu çalışmada ikisi ayrı rivayetlermiş gibi 

telakki edilerek değerlendirme yapılmıştır. 

2.2.7.2 Bayram Namazının İki Rekatında Kıraatin Peş Peşe İcra Edileceği 

Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Abdullah b. Mesud (r.a.), bayram namazının iki rekatındaki kıraatlerin peş peşe icra 

edileceği görüşündedir. Bu husus, bayram namazındaki toplam tekbir sayısının dokuz olduğu 

şeklindeki görüşünün bir uzantısı olarak dile getirilmiştir.487 Kıraatlerin peş peşe olmasından 

kastedilen, birinci rekattaki kıraatin kıyamın sonunda, ikinci rekattaki kıraatin kıyamın 

başında icra edilmesi olmalıdır. Dolayısıyla bu görüşe göre, birinci rekattaki zaid tekbirler 

kıyamın başında, ikinci rekattaki zaid tekbirler kıyamın sonunda getirilecektir.  

Serahsî’nin “İbn Mesud’un (r.a.) aslı” olarak ifade ettiği bir husus daha vardır ki o da 

tekbirlerin, farz olan bir zikrin peşi sıra getirilmesi prensibidir.488 Anlaşıldığı kadarıyla bu 

prensip, bayram namazlarındaki kıraatin peş peşe olması ile doğrudan bağlantılıdır. Nitekim 

Serahsî, Hanefîlerin bu görüşü almalarının gerekçesi olarak, rekatlardaki kıraatlerin 

birbirlerini izlemesi suretinde tekbirlerin farz olan bir zikirden sonra getirilme manasının 

tahakkuk edecek olmasını göstermiştir. Bunu biraz daha açarak İbn Mesud’un (r.a.) 

görüşünün esas alınması halinde, birinci rekatta farz bir zikir formatındaki iftitah tekbirinden 

sonra, ikinci rekatta farz hükmünde bir zikir olan kıraatin akabinde tekbirlerin getirilmiş 

olacağını söylemiştir.489 

Serahsî, İbn Mesud’un (r.a.) görüşüne bir başka mesele meyanında bir daha temas 

etmiş gözükmektedir. Bu mesele, bayram namazında birinci rekata yetişemeyen kişinin, 

yetişemediği rekatı kaza etmek için kalktığı durumda ne şekilde hareket edeceğine ilişkindir. 

Serahsî, bu kişinin sahip olduğu görüşün kendisine imamlık eden kişinin görüşüne aykırı 

olması halinde, tekbirlerin sayısı ve mahalli konularında, kendi görüşüne göre hareket 

edeceğini söylemektedir. Zira bu kişi, kaza ettiği kısımda münferit gibidir. Söz gelimi İbn 

Mesud’un (r.a.) görüşünü kabul ediyorsa kıraatle başlayıp, devamında tekbir getirecektir.490 

İbn Mesud’un (r.a.) görüşü ile kast olunan, ilk etapta anlaşılamasa da devamındaki anlatım bu 

 
487 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/38. 
488 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/41. 
489 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/38. 
490 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/40. 



91 
 

hususta fikir veriyor gibidir. Şunu belirtmekte fayda var ki müellif, meselenin bu şekilde 

cevaplandırılmasının İmam Muhammed’in el-Câmi‘, ez-Ziyâdât isimli eserleri ile Ebû 

Süleyman’ın Nevâdir’inin bir yerinde geçmekte olan metinlere dayandığını belirtmektedir. 

Nevâdir’in bir başka paragrafında ise bu durumdaki kişinin evvela tekbirleri getireceği 

şeklinde hüküm verilmiştir. Serahsî, bunun kıyas hükmü olduğunu söyleyip bu kişinin en 

nihayetinde kaçırdığı rekatları kaza ettiğini dile getirmiştir.491 Görünen o ki kişinin mesbuk 

olma vasfı esas alındığı takdirde imamla kıldığı rekat, namazının son rekatı hükmünde 

olduğuna göre kaza edeceği rekat, namazının başına tekabül etmektedir. Nitekim bu hususa 

daha önce İbn Mesud’un (r.a.) ilgili görüşü bağlamında değinilmişti. Yukarıda da ifade 

edildiği üzere İbn Mesud’un (r.a.) Hanefîlerin de kabul ettiği görüşü, bayram namazının ilk 

rekatında kıraatin kıyamın sonuna ertelenmesi şeklindedir. Eğer bu doğrultuda hareket edilirse 

başlangıç, tekbirler ile yapılmış olacaktır. 

Serahsî’nin istihsan görüşü olarak zikrettiği birinci görüşe göre, kaçırılan rekatın 

kazasında tekbirlerle başlanmamasının sebebi, tekbirlerin peş peşe gelmemesini temin 

etmektir. Zira bayram namazındaki tekbirlerin peş peşe getirileceğini söyleyen hiçbir sahabi 

bulunmamaktadır. Rekatın kazasında kıraatin öncelenmesi halinde ise Hz. Ali’nin (r.a.) 

bayram namazının her iki rekatına kıraat ile başlanılıp akabinde tekbirlerin getirilmesi 

şeklindeki görüşüne492 muvafakat sağlanmış olur. Bu görüşe uygun olacak şekilde hareket 

etmek ise hiçbir sahabinin kabul etmediği bir iş işlemekten evlâdır.493 İstihsan görüşü olarak 

anılan bu görüşün tercih edilmesine bir gerekçe daha sunmak isteyen müellif, kazaya kıraatle 

başlanılması halinde tekbirlerin farz olan bir zikirden sonra getirilmiş olacağını söylemiştir. 

Ayrıca bu son hususu, daha önce de temas edildiği üzere, “İbn Mesud’un (r.a.) aslı” olarak 

sunmuştur. Yine istihsan görüşünün anlatımında bu görüşün, İbn Mesud’un (r.a.) görüşüne 

uygun olduğunun vurgulandığı hatırda tutulmalıdır. Anlaşıldığı kadarıyla istihsan görüşünde 

kişinin mesbuk olması öne çıkarılmamış; bunun yerine sûrî/formel yapıya nazar kılınmıştır. 

Zira ancak bu takdirde kazaya kıraatle başlanmasının İbn Mesud’un (r.a.) görüşüne münasip 

olduğu ileri sürülebilecektir. Şayet meselede ele alınan şahsın mesbuk olma vasfı esas 

alınsaydı, yukarıda zikredilen kıyas görüşü ortaya çıkacaktı. Sûrî yapıya bakıldığında ise bu 

kişinin imamla kıldığı ve zaman bakımından ilk olan rekat ile kendi kıldığı ikinci rekatta 

kıraati öncelemesi, İbn Mesud’un (r.a.) iki rekatta kıraatin peş peşe gelme şeklindeki görüşüne 

muhalif duruyorsa da bu görüşün dayanak noktası olarak ifade edilen farz olan zikirden sonra 
 

491 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/40. 
492 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/38. 
493 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/40-41. 



92 
 

tekbirlerin getirilmesi prensibine muvafık düşmektedir. Herhalde Serahsî’nin en başta 

‘mesbukun kendi mezhebine uygun görüş’ diye ifade ettiği İbn Mesud (r.a.) görüşü, bu 

prensipten ibarettir. 

2.2.7.3 Bayram Namazını Kaçıran Kişiye Bir Şey Gerekmeyip Bu Vakitte 

Dilerse Diğer Günlerdeki Kuşluk Namazı Gibi Dört Rekatlık Bir Namaz Kılabileceğine 

Delil Olarak Getirilen Merfu Hadis 

Hanefî âlimleri, bayram namazının cemaatle kılınmasını kaçıran kişiye lazım gelen 

bir namazın bulunmadığını söylemektedirler. Zira Rasulüllah’ın (s.a.v.) bu namazı yalnız 

cemaatle kıldığı vakidir. Bu namazın halefi olan bir namazdan da söz edilemez; çünkü 

bayram namazının kılındığı vakit, sair günlerde farz bir namaz için tayin edilmiş vakitlerden 

değildir. Serahsî, bu namazın kazasının olmadığını söylemekle birlikte kişinin böyle bir halde 

iki veya dört rekatlık kuşluk namazı gibi bir namaz kılabileceğini ifade etmiştir.494 Bu hususa 

ilişkin zikrettiği rivayetlerden biri de İbn Mesud’tan (r.a.) nakledilen şu hadistir: 

 495كان رسول الله صلى الله علیھ وسلم یواظب على أربع ركعات في صلاة الضحى

2.2.7.4 Teşrik Tekbirleri Hakkında Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

İmam Serahsî, Arefe ve Kurban Bayramı günlerinde farz namazı bitirip selam 

verdikten sonra getirilen tekbirlerin [:teşrik tekbirlerinin] lafzına ilişkin olarak sahabeden 

gelen nakillere yer vermiştir. Bunlar içerisinde Hanefî mezhebinin esas aldığı tekbir, Ali (r.a.) 

ve İbn Mesud’tan (r.a.) nakledilmiş olup şu şekildedir496: 

لا الله والله أكبر الله أكبر وللھ الحمد وھو قول على وابن مسعود رحمھما إ إلھالله أكبر الله أكبر لا 

 الله تعالى 

Teşrik tekbirleri arasından özellikle bu rivayetin tercih edilmesinin sebebi olarak 

Serahsî, iki gerekçe sunmuştur. Birincil gerekçe, şehirlerde yaşayan insanların amelinin bu 

rivayet etrafında yoğunlaşmış olmasıdır. İnsanların ameli üzerinden tercihe gidilmesi Medine 

 
494 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/39. 
495 “Rasulüllah (s.a.v.) kuşluk namazını devamlı olarak dört rekat kılardı.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/39. 
496 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/43. 



93 
 

fukahâsının içtihat metodunu anımsatmaktadır. Bu naklin lafzının tekbir, tehlil ve tahmid 

ifadeleri içermesi ve dolayısıyla daha kapsamlı olması da ikincil bir sebep teşkil etmiştir.497 

Tekbirlere başlama vakti hakkında sahabe arasında ihtilaf bulunmaktadır. Sahabenin 

yaşça büyük olanlarından, Ömer (r.a.), Ali (r.a.) ve İbn Mesud (r.a.), teşrik tekbiri getirmeye 

Arefe günü sabah namazından itibaren başlanacağı hususunda ittifak etmişlerdir. Zeyd b. 

Sâbit (r.a.), İbn Ömer (r.a.), İbn Abbas (r.a.) gibi genç sahabiler ise teşrik tekbirlerine 

bayramın birinci günü öğle namazıyla birlikte başlanılacağında müttefiktirler. Serahsî, ilk 

görüşü mezhep görüşü olarak takdim etmiştir. İkinci görüş hakkında ise Ebû Yûsuf’un 

sonraları bu görüşe rücu ettiği bilgisini vermektedir.498 

Sahabe arasında ihtilaf konusu olan bir başka husus da teşrik tekbirlerine ne zaman 

son verileceğidir. İbn Mesud (r.a.), Kurban Bayramının birinci günü ikindi namazına kadar 

teşrik tekbiri getirileceğini söylemektedir. Yani bu günün ikindi namazında tekbir getirilir, 

ondan sonra da tekbir getirme işi terk olunur. Ali (r.a.), teşrik günlerinin sonuncusu olan 

bayramın dördüncü günü, ikindi namazına kadar bu uygulamanın sürdürüleceği görüşündedir. 

Onun görüşünde de ikindi namazı tekbirin getirildiği son vakittir. Bu görüş aynı zamanda Hz. 

Ömer’e (r.a.) nispet edilen iki görüşten birisidir. Diğer nakle göre Ömer (r.a.), bayramın 

dördüncü günü son olarak öğle namazında tekbir getirileceğine kanidir. Bu mesele etrafında 

daha farklı kanaat bildiren sahabiler de bulunmaktadır. Ashap içerisinde vuku bulan bu içtihat 

farklılığı Hanefî imamlarının görüşlerine de yansımıştır. Ebû Hanîfe, İbn Mesud’un (r.a.) 

görüşünü tercih etmiş iken İmameyn Hz. Ali’den (r.a.) nakledilen görüşe meyletmiştir.499 

2.2.8 Cenaze Namazı ile İlişkili Rivayetler 

2.2.8.1 Cenaze Namazında Farz Kılınan Bir Kıraat ya da Dua Olmadığına Dair 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî mezhebinin görüşü, cenaze namazında kıraatın farz olmadığı yönündedir. 

İmam Şâfiî ise sair namazlarda olduğu gibi cenaze namazında da Fatiha okumanın vacip 

[:farz] olduğu görüşündedir. Ona göre Fatiha’nın okunma mahalli de iftitah tekbirinin 

sonrasıdır. Kendisi bu ibadetin “namaz” olarak isimlendirilmesinin hakikat manasında 

olduğunu ve abdest, kıbleye yönelme gibi şartların bunu gösteren karineler olduğunu 

 
497 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/44. 
498 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/42-43. 
499 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/43. 



94 
 

düşünmektedir. Serahsî, Hanefîlerin bu ibadetin namaz olarak tesmiyesini hakikat 

görmediğini; aslen bu kelimenin lügatte dua manasına geldiğini aktarır. Nitekim bu ibadet 

içerisinde rüku ve secde gibi namazın rükünleri olan unsurlar bulunmamaktadır. İşbu ibadetin, 

dua ve istiğfar olma yönünün ağırlık kazandığı anlaşılmaktadır. Bu açıklamalardan maada, 

Serahsî, mezhebin dayandığı naklî delillere de değinmiştir. Bu deliller mevkuf nakiller olup 

birisi de İbn Mesud’un (r.a.) şu sözüdür500: 

مام واختر من الدعاء  لم یوقت لنا في الصلاة على الجنازة دعاء ولا قراءة كبر ما كبر الإ

 501أطیبھ

Rivayet içerisinde yalnız Fatiha’dan bahsedilmeyip umûmî/âmm bir ifade 

kullanıldığı dikkatten kaçmamalıdır. Ayrıca cenaze namazında farz kılınmış bir dua 

cümlesinin de bulunmadığı hususu, ek bir bilgi olarak not edilmelidir. 

2.2.8.2 Müslümanın Nikahı Altındaki Hristiyan Kadının Gebe İken Ölmesi 

Durumunda Cenaze Namazının Kılınmayıp Müşrik Mezarlığına Gömüleceği Şeklinde 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Müslümanların mevtaları ile kâfirlerinkilerin karışması ve ayırt edici alametlerin de 

bulunamaması halinde502 cenaze namazının kılınıp kılınmaması ve defnin nereye yapılacağı 

hususunda hangi taraftan daha çok mevta bulunduğuna bakılmaktadır. Şayet Müslümanlardan 

vefat edenlerin oranı baskın çıkarsa cenaze namazları -namazda Müslümanlara niyet edilmek 

kaydıyla- kılınır ve defin işlemi Müslüman mezarlığına yapılır. Bunun tersi bir orana 

rastlanırsa, alametle Müslüman olduğu ortaya çıkanlar müstesna tutulmak üzere, namazları 

kılınmaz.503 

Oranlar arasında bir denklik görüldüğü takdirde yine sadece alamet ile Müslüman 

olduğu bilinenlerin namazlarının kılınacağı söylenmiştir. Böyle bir durumda araştırma 

yapmak da mezhep içerisinde caiz görülmemiştir. Zira prensip şudur: Zann-ı galip ile amel 

etmek ancak zaruret mahallinde olur. Burada da zaruret bulunmamaktadır. Defin hususuna 

gelindiğinde bu insanlar hakkında mezhep imamlarının arasında bir ihtilafın cari olduğu 

 
500 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/64; İmam Şâfiî’nin metinde temas edilen görüşleri için ayrıca bkz. Mâverdî, 

el-Ḥâvi’l-kebîr, 3/55; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 1/247. 
501 “Bize cenaze namazı içerisinde ne bir okunacak dua ne de kıraat tayin edilmiştir. İmamla birlikte tekbir getir 

ve dualardan en güzelini tercih et.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/64. 
502 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/199. 
503 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/198. 



95 
 

müşahede edilmektedir. İmam Muhammed, [alametle Müslüman olduğu anlaşılanlar bir 

tarafa] bu kimselerin namazının kılınmadığını göz önünde tutmuş ve defin noktasında da bu 

minvalde hareket edileceği neticesine varmıştır. Ebû Yûsuf, bahsi geçen kimselerin 

Müslüman mezarlığına gömüleceklerine kani olmuş ve kendisinin, Müslüman olan mevtaların 

İslâm’ına/Müslümanlığına hürmeten bu görüşe vardığı ifade edilmiştir. Serahsî üçüncü bir 

görüşün varlığına da değinerek bu görüşe göre söz konusu kimseler için ayrı bir mezarlık 

tahsis edileceğini aktarmıştır.504 

Müellif, son meseledeki ihtilafın aslında benzer bir meseledeki sahabe ihtilafına 

dayandığı bilgisini vermiştir. Sözünü ettiği mesele, Hristiyan bir kadının Müslüman birisinin 

nikahı altında olması ve hamileyken ölmesi halidir. Ali (r.a.) ve İbn Mesud’a (r.a.) göre kâfir 

olması hasebiyle bu kadının namazı kılınmaz, akabinde de müşriklerin mezarlığına defnedilir. 

Sahabe içerisinde karnındaki çocuğun Müslüman olmasına bakılarak kadının Müslüman 

kabristanına gömüleceğini söyleyenler olduğu gibi hususi bir mezarlığa defnedileceği 

şeklinde bir mezhebe sahip olanlar da mevcuttur.505 Görüldüğü üzere İbn Mesud’un (r.a.) 

görüşü, İmam Muhammed’in yukarıda zikredilen görüşüne kaynaklık etmiştir. 

2.2.8.3 Cenazenin Dört Tarafından Taşınacağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf 

Hadis 

Cenazenin sünnet üzere ne şekilde taşınacağı Hanefî ve Şâfiî mezhepleri arasında 

ihtilaf konusu olmuştur. Şâfiîler cenazenin iki direğin arasında taşınacağını söylemişlerdir. 

Serahsî bununla kastın öne ve arkaya birer kişinin geçip cenazeyi omuzlaması olduğunu ifade 

etmiştir. Hanefîlerin görüşü ise sünnet olanın cenazenin dört tarafından taşınması olduğudur. 

Bu hususta onların delili İbn Mesud’un (r.a.) şu kavlidir506: 

 507من السنة أن تحمل الجنازة من جوانبھا الأربع

Serahsî, cenazenin bu şekilde taşınmasının insanlar arasında yaygınlık kazandığı 

bilgisini de vermektedir.508  

 
504 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/198-199. 
505 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/199. 
506 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/56; Şâfiîlerin mezkûr kavlini teyit için bkz. Şâfiʿî, el-Üm, 2/602; Rûyânî, Baḥru’l-

meẕheb, 2/569. 
507 “Cenazenin dört tarafından taşınması sünnettendir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/56. 
508 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/56. 



96 
 

2.2.8.4 Cenazenin Arkasında Yürümenin Önünde Yürümekten Daha Faziletli 

Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Cenazeyle alakalı Hanefî ve Şâfiî mezhepleri arasında ihtilaf edilen meselelerden 

birisi de cenazenin hangi tarafında yürümenin daha faziletli olduğudur. Hanefiyye’nin görüşü, 

cenazenin önünden yürümekte de bir beis bulunmamakla birlikte, arkasından yürümenin daha 

faziletli olduğu şeklindedir. İmam Şâfiî ise önden yürümedeki faziletin daha yüksek olduğunu 

savunmaktadır. Hanefî âlimlerinin delilleri arasında Abdullah b. Mesud’un (r.a.) şu sözü de 

bulunmaktadır509: 

 510فضل المشى خلف الجنازة على المشى أمامھا كفضل المكتوبة على النافلة

Müellif, ayrıca cenazenin arkasından yürümenin ibret alınmasına daha çok imkân 

tanıyacağını söylemektedir. Zira bu surette arkadan gelenlerin mevtayı görüp kendi hallerini 

düşünmeleri oldukça olasıdır.511 

2.2.9 Secde Âyetlerine Dair Rivayetler 

2.2.9.1 Fussilet Sûresindeki Tilavet Secdesinin Yeri ile İlgili Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Âlimler arasında secde âyetlerinin sayısında ihtilaf edildiği gibi tilavet secdelerinin 

yapılacağı yerler hakkında da görüş ayrılığı bulunmaktadır. Bunlardan birisi de  السجدة  حم 
olarak bilinen Fussilet sûresinde secdenin icap edeceği mahaldir. Konu etrafında iki görüş 

dillendirilmiş olup üzerinde ihtilaf cari olan secdeler şu iki âyetle ilişkilendirilmektedir512: 

 ومن آیاتھ اللیل والنھار والشمس والقمر لا تسجدوا للشمس ولا للقمر واسجدوا للھ الذي خلقھن  

(Fussilet, 41/37)      إن كنتم إیاه تعبدون

(Fussilet, 41/38)   فإن استكبروا فالذین عند ربك یسبحون لھ باللیل والنھار وھم لا یسأمون 

 
509 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/56-57; Şâfiî’nin görüşü için ayrıca bkz. Rûyânî, Baḥru’l-meẕheb, 2/571; 

Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 2/374. 
510 “Cenazenin arkasında yürümenin önünde yürümeye üstünlüğü, farz namazın nafile namaza üstünlüğü 

gibidir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/57. 
511 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/57. 
512 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/6-7. 



97 
 

Birinci görüş Hz. Ali’ye (r.a.) aittir ve ilk âyetin sonunda secde yapılacağı 

şeklindedir. Şâfiî de böyle düşünmektedir.513 İkinci görüş İbn Mesud’un (r.a.) görüşü olup 

Hanefî mezhebi bu görüşü tercih etmiştir. Serahsî, bu görüşün alınmasını ihtiyata yakın 

olmasıyla ilişkilendirmiştir. Zira secde ikinci âyetin sonunda ise secdenin öne alınması caiz 

olmayacaktır. Buna mukabil ilk âyetin sonunda olduğu varsayılacak olursa bir problem ortaya 

çıkmamaktadır. Çünkü bu takdirde secdenin ikinci âyetin sonuna tehir edilmesi caiz 

olacaktır.514 

2.2.9.2 Mufassal Sûreler Cümlesinden Olarak Necm Sûresinde Secde Âyeti 

Bulunduğuna Delil Olarak Getirilen Merfu Hadis 

Sahabe devrinden itibaren secde âyetlerinin toplamda kaç adet olduğu hususunda bir 

ihtilaf bulunduğu görülmektedir. Serahsî, bu noktada sayının 14 yahut 11 olduğu şeklinde iki 

görüş zikretmiştir. İki görüş arasındaki temel fark, mufassal sûrelerde secde icap eden yer 

bulunup bulunmadığı noktasında düğümlenmektedir. İlk görüş Hanefîlerin, ikinci görüş 

Mâlikîlerin tercihi olmuştur.515 Mufassal sûrelerin kapsamı hakkında farklı görüşler bulunsa 

da Kâf sûresinden Nâs sûresine kadarki sûreleri kapsadığı görüşü yaygınlıkla kabul 

edilmektedir.516 İmam Mâlik’in savunduğu görüş, İbn Abbas’ın (r.a.) kavline dayanmaktadır. 

Hanefîlerin görüşünün ise farklı sahabilerden gelen nakillerden istifade ile hasıl olduğu 

anlaşılmaktadır. Bu nakillerden birisi de İbn Mesud’tan (r.a.) nakledilen şu rivayettir: 

رأیت رسول الله صلى الله علیھ وسلم قرأ سورة والنجم بمكة فسجد وسجد الناس معھ المسلمون  

 517والمشركون الا شیخا وضع كفا من التراب على جبھتھ وقال ان ھذا یكفیني فلقیتھ قتل كافرا ببدر

Serahsî, bunun dışında Ali (r.a.) ve Ebû Hureyre’den (r.a.) gelen nakillere de yer 

vermiş olup bu rivayette zikredilmeyen diğer iki secde mahalli, Alak ve İnşikak sûreleridir.518 

 
513 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/7; Şâfiî mezhebi içinde buradaki iki kavil de dillendirilmektedir. Nevevî, bu 

tespiti açık surette ortaya koymuştur. Çoğunluk Şâfiî fukahâsı Serahsî’nin yaptığı isnadın aksine Hanefîlerin 
tercih ettiği kavli muteber saysa da söz gelimi Mâverdî’nin, Nevevî’nin azınlık görüşü olarak takdim ettiği 
kavli benimsediği görülmektedir. Kaynaklar için bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 2/202; Rûyânî, Baḥru’l-
meẕheb, 2/137; Râfiʿî, el-ʿAzîz, 2/105; Nevevî, Ravża, 1/319; Nevevî, el-Mecmûʿ, 4/60. 

514 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/7. 
515 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/7; Mâlikîlerin görüşü için ayrıca bkz. İbn Ebû Zeyd, er-Risâle, 44; Ḳāḍî 

ʿAbdülvehhâb, el-Maʿûne, 1/283. 
516 Abdulhamit Birışık, “Sûre”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2009), 

37/539. 
517 "Rasulüllah’ın (s.a.v.) Mekke’de Necm sûresini okuduğunu ve secde ettiğini, oradaki Müslümanların ve 

müşriklerin de onunla birlikte secde ettiğini gördüm; ancak alnına bir avuç toprak sürerek ‘bu bana yeter’ 
diyen ihtiyar bir müşrik müstesna. Bilahare bu adamın Bedir Savaşı’nda kâfir olarak öldürüldüğüne şahit 
oldum." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/7. 



98 
 

2.2.10 Namazla Alakalı Diğer Rivayetler 

2.2.10.1 Vitir Namazının Vacip Olduğuna Delil Olarak Getirilen Sahabi 

Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Vitir namazının hükmü hakkında Hanefî imamları ihtilaf etmiştir. Aslen bu namazın 

diğer sünnet namazların fevkinde, farz namazların dûnunda olduğu noktasında mezhep içi bir 

hilaf bulunmamaktadır. Vitir namazının müstakil olarak kazaya kalması durumunda bilahare 

kaza edilebilmesi, onun sair sünnet namazlardan ayrıcalıklı bir konumda bulunduğunu ortaya 

koymaktadır. İnkar edenin tekfir edilmemesi, hususen bu namaz için ezan okunmaması ve 

Ramazan ayı haricinde cemaatle kılınamaması ise farz namazlardan daha düşük bir mevkide 

değerlendirilmesi gerektiğinin göstergesidir.519 Hanefî mezhep imamlarının ihtilafı, mezkûr 

sıfatlara sahip vitir namazının farz, vacip yahut sünnet olarak kategorize edilmesinde kendini 

gösterir. 

Serahsî, Ebû Hanîfe’den nakledilen üç görüşten bahsetmiş; bunların arasında vitir 

namazının vacip olduğu şeklindeki nakli kuvvetli bulmuştur. İmameyn’in görüşü, bu namazın 

sünnet-i müekkede olduğudur. İmameyn’in bu görüşe varırken beş vakit farz namaza vurgu 

yapan rivayetleri merkeze aldığı müşahede edilmektedir. Ebû Hanîfe, Allah teâlânın 

müminlere bir namaz ziyade ettiği ve bu namazın vitir namazı olduğu şeklindeki rivayeti öne 

çıkarmaktadır. Serahsî, bunun açıklamasını şu şekilde yapmıştır: Rasulüllah’ın (s.a.v.) ‘ziyade 

etme’ hususunu kendisine değil de Allah’a izafe etmesi, bu namazın farz namazlara ilhak 

edileceğini göstermektedir. Sünnet olarak değerlendirilenler, Rasulüllah’a (s.a.v.) izafe 

edilenlerdir. Öte yandan nafilelerin bir sınırı yoktur. Dolayısıyla nafileye ziyade yapılması 

gibi bir takdir, anlam kazanmamaktadır.520 

Ebû Hanîfe namına bu mevzuda delil olarak getirilen rivayetler arasında İbn 

Mesud’un (r.a.) şu iki kavli de bulunmaktadır: 

 521الوتر ثلاث ركعات كالمغرب

 522وتر اللیل كوتر النھار

 
518 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/7. 
519 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/155. 
520 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/155-156. 
521 “Vitir namazı akşam namazı gibi üç rekattır.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/156. 



99 
 

İkinci rivayette geçen  النھار  ifadesi ile kastedilen, Akşam namazı[nın farzı] وتر 

olmalıdır. Zira Mebsût’un bir başka yerinde zikredilip Hz. Âişe’den (r.a.) nakledilen bir 

rivayette söz konusu terkip bu şekilde tefsir edilmiştir.523 Serahsî, aktardığımız veçhile akşam 

namazından ibaret olan gündüz vitrinin vacip olduğunu ve İbn Mesud (r.a.) rivayetlerine 

itibarla gecenin vitrinin de vacip sayılacağı neticesine varmıştır. Anlaşılıyor ki iki namaz 

arasındaki vech-i şebehin ‘vacip olmaklık’tan ibaret olduğunu kabul etmiştir. Lakin her ne 

kadar bu iki namaz ‘vacip’ şeklinde niteleniyorsa da Serahsî, ikisi arasında net bir ayrımın 

bulunduğuna dikkat çekmiştir: Vitir namazı, akşam namazının aksine ilm-i yakîni gerektiren 

cinsten bir delil ile değil ameli gerektiren bir delil ile sabit olmuştur. Bu sebeptendir ki -daha 

önce de ifade edildiği üzere- bu namazı inkâr eden kişiye kâfir denmez. Yine aynı noktadan 

hareketle bu namazın rütbesinin diğer kılınması zorunlu [:mektûbât] namazlardan düşük 

olduğu ve mutlak manada bu namaz için ‘farz’ tabirinin kullanılamayacağı neticelerine 

varılmıştır. Müellif, fıkıh usûlü eserlerinde mündemiç bahislere değindiği bu pasajda son 

olarak Hanefîlere göre farz ile vacip arasında net bir ayrımın bulunduğu olgusunu dile 

getirmiştir.524 

2.2.10.2 Cuma Namazından Sonra Kılınan Nafile Namazın Dört Rekatlı 

Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Cuma namazından sonra kılınacak olan nafile namazın kaç rekat olduğu ve hangi 

surette eda edileceği hususunda sahabe arasında ihtilaf bulunmaktadır. İbn Mesud (r.a.) dört 

rekat olarak kılınacağını söylerken, Ali (r.a.) ve Ömer (r.a.) bu mahalde toplamda altı rekatlık 

bir nafile namazın bulunduğu görüşündedir. İkisi de cumadan sonra altı rekat namaz 

kılınacağını kabul etmekle birlikte Ali (r.a.) önce dört sonra iki rekat kılınacağını savunmakta, 

Ömer (r.a.) bunun aksini isabetli bulmaktadır. İbn Mesud’un (r.a.) görüşü Tarafeyn’in [:Ebû 

Hanîfe ve İmam Muhammed] kabul ettiği görüştür. Ebû Yûsuf ise Hz. Ali’nin (r.a.) 

mezhebini almıştır. İbn Mesud’un (r.a.) cuma namazından sonraki nafilenin dört rekat olduğu 

görüşü, anlaşıldığı kadarıyla fasılasız olacak şekilde bu namazın kılınacağı manasındadır. 

Nitekim Serahsî’nin bu kavli sahiplendiğini ifade ettiği Ebû Hanîfe ve İmam Muhammed’in 

mezkûr görüşüne tekabül ettiği aşikâr olan mezhep görüşü, Mebsût’ta bu namazın arada selam 

vermeksizin/fasıla bulunmaksızın kılınacağı şeklinde aktarılmıştır.525 

 
522 “Gecenin vitri, gündüzün vitri gibidir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/156. 
523 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/239. 
524 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/156. 
525 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/157. 



100 
 

2.2.10.3 Bir Rekatlık Namaz Olmayacağına Delil Olarak Getirilen Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Mebsût içerisinde iki yerde aynı lafızla, bir yerde bu lafza son derece benzer olacak 

şekilde İbn Mesud’tan (r.a.) nakledilmiş olan şu iki rivayete rastlanılmaktadır: 

 526والله ما أخرت ركعة قط 

 527والله ما أجزت ركعة قط 

Muhtemelen müstensih hatası gibi bir nedenle lafzen farklılık gösteren bu 

rivayetlerin aslında tek bir rivayet olduğu düşünülmektedir. Mebsût’ta geçtiği şekliyle birinci 

rivayet, bulunduğu ilk yerde vitir namazının arada selam verilmeden (üç rekat olarak) 

kılınacağı meselesi ile alakalı olarak, ikinci geçtiği yerde öğle namazının dördüncü rekatında 

oturduktan sonra beşinci rekata kalkan kişinin namazına bir rekat daha ekleyerek altı rekat 

kılmasının evlâ olacağı anlatılırken zikredilmiştir. İkinci rivayet ise kocanın karısını nafile 

namazda iken kendini boşama hususunda muhayyer bıraktığı durumda kadının ilk iki rekatta 

selam vermesiyle muhayyerliğinin ortadan kalkmayacağı meselesinde geçmektedir.528 İlk 

meseledeki görüş, mezhebin görüşü olarak takdim edilmiş olup mezkûr rivayet, meseleye 

ilişkin olarak değinilen birkaç delilden birisidir.529 İkinci meselede, bahsi geçen rivayet -çok 

net ifade edilmemiş olmasına karşın- Şeyhayn’ın delili olarak dillendirilmiş gibidir.530 

Üçüncü meselede ifade edilen görüş, tasrih edilmese de, genel manada mezhep imamlarının 

tamamına nispet edilmiş gibidir. Yalnız öğle namazının ilk sünneti hususunda Serahsî, İbn 

Semâa’nın531 (v. 233/848) İmam Muhammed’ten naklettiği aykırı bir görüşten 

bahsetmektedir. Bu nakle göre muhayyer bırakılan kadın, bu sırada öğle namazının dört 

rekatlık ilk sünnetinin ilk iki rekatı içerisinde bulunmuş ve namazını (ilk oturuşta selam 

vermeksizin) dört rekata tamamlamış ise muhayyerliği devam etmektedir. İşbu görüş, söz 

konusu namazın âdeten (arada selam vermeden yalnız) bir selamla kılınması ile 

gerekçelendirilmiştir.532 Şayet bu naklin İmam Muhammed’in görüşünü yansıttığı kabul 

edilse bile en azından dört rekatlık revâtib sünnetler gibi âdeten kılındığı rekat sayıları belli 

 
526 “Allah’a yemin ederim ki hiçbir zaman arkada tek rekat bırakmadım.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/164, 228. 
527 “Allah’a yemin ederim ki tek rekatı asla câiz görmedim.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/213. 
528 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/164, 227-228, 6/213. 
529 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/164. 
530 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/227-228. 
531 Hayatı hakkında bilgi için bkz. Cengiz Kallek, “İbn Semâa”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 1999). 
532 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/213. 



101 
 

olan namazların haricindeki nafilelerde bu meseleye taalluk eden bir ihtilaf bulunmadığı 

herhalde ileri sürülebilir. Burada zikrettiğimiz İbn Mesud (r.a.) rivayetlerinin, farklı meseleler 

dairesinde ele alınmış olmakla birlikte ‘bir rekattan müteşekkil bir namazın bulunmadığı’ 

şeklinde ortak bir hüküm etrafında birleştiğini söylemek yanlış olmayacaktır. 

2.2.10.4 Yolculukta Namazı Kısaltmanın Azimet Hükmü Olduğuna Delil Olarak 

Getirilen Merfu Hadis 

Seferde533 namazı kısaltma hükmü, Hanefîlere göre azimet, Şâfiîlere göre ruhsat 

hükmüdür. Mebsût’ta Hanefiyye adına bu meseleye ilişkin olarak zikredilen delillerden birisi 

de şu hadistir534:  

ولما صلى عثمان رضى الله تعالى عنھ بعرفات أربعا قال ابن مسعود رضى الله عنھ صلیت مع  

الله تعالى عنھما ركعتین  رسول الله صلى الله علیھ وسلم في ھذا المقام ركعتین ومع أبى بكر وعمر رضي  

نى  إربع مثل حظي من الركعتین فلما بلغ ذلك إلى عثمان قال  من الأ حظيبكم الطرق فلیت   تثم اختلف

 535تأھلت بمكة وسمعت رسول الله صلى الله علیھ وسلم یقول من تأھل ببلدة فھو من أھلھا 

 
533 Namazın kısaltılmasını gerektiren sefer mesafesi, üç günlük yürüme mesafesi olarak beyan edilmiştir. 

Serahsî, el-Câmi’u’s-sağîr’den naklen söz konusu yürümenin, yayan yürüme ve devenin yürümesi ile ortalama 
bir yürüyüş olarak takdir edileceğini söylemektedir. Bununla birlikte yürüyüş güzergahına göre mesafenin de 
değişkenlik gösterebileceğini savunmaktadır. Lakin “meşâyıh” tabir edilen Hanefî ulemâsının çoğunluğu, sefer 
mesafesinin fersah ile takdir edileceğini söylemiş ve bu doğrultuda yapılan takdirler içerisinde 18 fersah 
görüşü, müftâ bih olarak kabul edilmiştir. Yakın dönem fukahâsından Ömer Nasuhi Bilmen, İmam Mâlik ile 
İmam Ahmed’in görüşünü açıklarken 16 fersahın 48 mile tekabül ettiğini, bunun da 80.640 metre demek 
olduğunu belirtmiştir. Bu hesaba göre 18 fersah, 90,72 km’ye denk gelmektedir. Bilmen, Serahsî’nin kabulü 
olan, güzergaha göre mesafenin değişkenlik gösterebileceği görüşünü zikretmekle beraber fersah görüşünün 
dikkate alınması halinde pek çok meselenin halledilmiş olacağını söylemektedir. Kelâmının zahiri, bu görüşe 
meylettiği intibaını uyandırmaktadır. Sefer mesafesinin kadının mahremsiz yolculuğu, iddet bekleyen 
kadınların yolculuğu gibi hususlarda da merkezî bir yer teşkil ettiği unutulmamalıdır. Aktardığımız bilgilerin 
kaynakları için bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/235-236; Burhânüddîn el-Buḫârî, el-Muḥîtu’l-burhânî, 2/23; 
Siğnâkī, en-Nihâye, 4/38; Mehmed b. Ferâmurz Molla Hüsrev, Dürerü’l-ḥükkâm fî şerḥi Ġureri’l-aḥkâm (Dâru 
İḥyâi’l-Kütübi’l-ʿArabiyye, ts.), 1/132; Ömer Nasuhi Bilmen, Büyük İslâm İlmihali (İstanbul: Bilmen 
Yayınevi, 1968), 174. 

534 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/239-240; Şâfiî’nin kavli için bkz. Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 2/250; İbn ʿAbdüsselâm, 
el-Ġāye, 2/143. 

535 "Osman (r.a.) Arafat’ta [farz] namazı dört rekat kılınca. İbn Mesud (r.a.) şöyle söylemiştir: ‘Ben burada, 
Rasulüllah’la (s.a.v.) birlikte namazı iki rekat kıldım, Ebubekir (r.a.) ve Ömer’le (r.a.) birlikte de iki rekat 
olarak kıldım. Sonra sizinle yollar ayrıldı. Keşke dört rekattan aldığım nasibim, iki rekattan aldığım nasibim 
kadar olsaydı.’ Bu söz kendisine ulaşınca Osman (r.a.) şöyle demiştir: Ben Mekke’de evlendim ve 
Rasulüllah’ın (s.a.v.) şöyle buyurduğunu işittim: Kim bir beldede evlenirse, oranın ahalisinden olur." Seraḫsî, 
el-Mebsûṭ, 1989, 1/240. 



102 
 

Serahsî, bu olayda İbn Mesud’un (r.a.) Hz. Osman’ın (r.a.) namazını dört rekat 

olarak kılmasını hoş görmemesini ve Hz. Osman’ın da (r.a.) mazeret bildirmiş olmasını yolcu 

üzerine dört rekatlık değil de iki rekatlık bir namazın farz olduğuna delil kabul etmiştir.536 

2.2.10.5 Konuşmanın Namazı Bozacağına Delil Olarak Zikredilen Merfu Hadis 

Konuşmak namazı bozan fiillerdendir. Hanefî mezhebi, konuşmanın kasten, 

unutarak, hatâen yahut bilincinde olarak vuku bulmasını bu hususta müsavi görmekte ve bu 

kişinin namazını iade edeceğini savunmaktadır. İmam Şâfiî burada bir ayrıma giderek hatâen 

yahut nisyan neticesinde konuşan kimsenin namazını yeniden kılmasına gerek olmadığını 

söylemektedir. Hanefiyye, görüldüğü kadarıyla daha ziyade namazda konuşmaya ilişkin 

rivayetlerdeki ifadelerin mutlaklığını esas almıştır.537 Serahsî’nin de kitabına aldığı bu 

rivayetlerden birisi, İbn Mesud’un (r.a.) rivayet ettiği şu hadis-i şeriftir: 

انھ قدم من الحبشة فوجد رسول الله صلى الله علیھ وسلم في الصلاة فسلم علیھ فلم یرد علیھ  

ن  إن الله تعالى یحدث من أمره ما یشاء وإالسلام قال فأخذني ما قرب وما بعد فلما فرغ قال یا ابن مسعود 

 538مما أحدث أن لا یتكلم في الصلاة

Bu rivayet, oldukça benzer lafızlarla ve aynı bahis dahilinde Kudûrî’nin Tecrîd’inde 

ve Kâsânî’nin Bedâi‘u’s-sanâi‘ isimli eserinde geçmektedir.539 Kudûrî’nin bu rivayete 

eserinde yer vermiş olması, Serahsî öncesinde işbu rivayetin Hanefî fıkıh literatürüne dahil 

edildiğinin göstergesidir. Kudûrî, Muhtasar’ında ise bu rivayete temas etmemekte; yalnız 

rivayetten elde edilen mezkûr hükmü dile getirmekle yetinmektedir.540 Kitâbü’l-Asl’da bu 

rivayete değinilmemekle birlikte Mebsût’takine paralel olarak konuşmanın kasten yahut 

unutarak gerçekleşmiş olmasının namazı bozma noktasında bir farklılık teşkil etmeyeceği 

vurgulanmaktadır.541 Tahâvî Muhtasar’ında namazda elinde olmadan abdesti bozulan kişinin 

durumunu anlatırken yeniden abdestini alıp namazına kaldığı yerden devam etmesi için bu 

esnada konuşmamış olması gerektiğine dikkat çekmektedir. Lakin konuşup namazı 
 

536 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/240. 
537 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/170-171; Şâfiî’nin kavli için ayrıca bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 2/177; 

Nevevî, el-Mecmûʿ, 4/77. 
538 "İbn Mesud (r.a.) Habeşistan’dan gelip Rasulüllah’ı (s.a.v.) namazda bulmuş ve O’na selam vermiş; fakat 

[Rasulüllah (s.a.v.)] selamını almamıştır. İbn Mesud (r.a.) [bu olayla alakalı olarak] şöyle söylemiştir: Yakın ve 
uzak pek çok düşünce beni sardı. Namazı bitirince [Rasulüllah (s.a.v.)] buyurdu ki: Ey İbn Mesud; Muhakkak 
ki Allah teâlâ dilediği hükmü ihdas eder. O’nun ihdas eylediği hükümlerden birisi de namazda 
konuşulmamasıdır." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/170. 

539 Bkz. Ebü’l-Ḥüseyn Aḥmed b. Ebî Bekr Muḥammed b. Aḥmed el-Ḳudûrî, et-Tecrîd, thk. Muḥammed Aḥmed 
Sirâc-ʿAlî Cumʿa Muḥammed (Kahire: Dâru’s-Selâm, 2006), 2/611; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ, 1/233. 

540 Bkz. Ḳudûrî, Muḫtaṣar, 30. 
541 Bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 1/145. 



103 
 

yenilemesinin daha güzel olacağını belirtmektedir.542 Yaptığı bu anlatım, kendisinin namazda 

vuku bulan kelâmın namazı bozduğu görüşünde olduğunu gösterse de tafsilatında bir ayrıma 

gidip gitmediğini, yalnız buradaki ifadelerinden hareketle tespit etmek mümkün 

gözükmemektedir. Cessâs, esere yaptığı şerhte namazdaki konuşmanın, unutma yahut kasıttan 

neşet ettiğine bakılmaksızın, kişinin abdest alıp namaza kaldığı yerden devam etmesine mâni 

olacak surette namazı bozucu mahiyette olduğunu tasrih etmektedir.543 

2.2.10.6 Namazda İken Elinde Olmadan Abdesti Bozulan Kişinin Abdest Alarak 

Kaldığı Yerden Namaza Devam Edebileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Namaz kılarken elinde olmaksızın abdesti kaçan kimse, Hanefî mezhebine göre 

yerinden ayrılır, abdestini alır ve kaldığı yerden namazına devam eder. İmam Şâfiî ve İmam 

Mâlik bu uygulamayı caiz görmemekte ve kıyas hükmünü tercih etmektedirler. Hanefîler bu 

meselede varid olan eserlere istinaden istihsana gitmişlerdir. Serahsî söz konusu eserlerden 

birkaçına değinmiştir. Bu eserler cümlesinden olarak Hz. Ebubekir (r.a.) ve Hz. Ömer’in (r.a.) 

anlatıldığı veçhile sebk-i hades vaki olduktan sonra abdest alıp namazlarına devam ettiklerini, 

Hz. Ali’nin de (r.a.) Hz. Osman’ın (r.a.) arkasında namaz kılarken burnunun kanaması üzerine 

abdest alıp namazını önceki namazına bina ettiğini aktarmıştır. Mezkûr sahabe haricinde bahsi 

geçen cevaz hükmünün544 İbn Mesud (r.a.) ve İbn Abbas’tan da (r.a.) mervî olduğunu ifade 

etmiştir.545  

2.2.10.7 Namazda Secdeye Muktedir Olamayan Kişinin Odun Parçası Gibi Bir 

Nesneyi Alnına Götürerek Secde Etmeyip İma ile Yetineceği Hakkında Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî mezhebine göre ima ile namaz kılan kimsenin üzerine secde etmek amacıyla 

odun parçası yahut yastık gibi bir nesneyi kendine doğru kaldırması mekruh kabul edilmiştir. 

Bu işin kerahetine dair Mebsût’ta zikredilen delillerden birisi şu rivayettir546: 

 
542 Ebû Caʿfer Aḥmed b. Muḥammed eṭ-Ṭaḥâvî, Muḫtaṣaru’ṭ-Ṭaḥâvî, thk. Ebü’l-Vefâ el-Efġānî (Kahire: Dâru’l-

Kitâbi’l-ʿArabî, 1370), 32. 
543 Bkz. Ceṣṣâṣ, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 2/77. 
544 İbarede Hz. Ali’nin (r.a.) rivayetinden sonra geçen مسعود ابن  عن  مروي   ifadesinde zamir, yukarıda tasrih وھو 

edilmiş olan abdesti elinde olmaksızın bozulan kişi ile ilgili cevaz hükmüne raci olmalıdır. 
545 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/169; Mesele dahilinde İmam Şâfiî ve İmam Mâlik’e isnad edilen görüşler 

için ayrıca bkz. Ḳāḍî ʿAbdülvehhâb, el-İşrâf, 1/264; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-Kâfî, 1/214; Şîrâzî, el-
Müheẕẕeb, 1/164; Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 2/155-156; İbn Rüşd, el-Beyân ve’t-taḥṣîl, 1/487. 

546 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/217. 



104 
 

الله تعالى عنھ دخل على أخیھ عتبة یعوده في مرضھ فرأى عودا   يوعبد الله بن مسعود رض

عرض لكم الشیطان   ءشين ھذا إوقال   یرفع بین یدیھ وكان یسجد علیھ فأخذ العود من ید من كان في یدیھ

 547فأوم بسجودك

Serahsî, bu hareketin kerih olmakla birlikte secde için yeterli olup olmadığını da 

tartışmıştır. Yaptığı değerlendirmeye göre, sözü geçen nesneleri kaldırırken kafasını rüku ve 

secde için peyderpey indirmiş ise secdesi geçerlidir. Geçerli olmasının sebebi, nesneyi alnına 

götürmesi değil ima ameliyesini gerçekleştirmiş olmasıdır. Nitekim kafasını indirmeksizin 

yalnız nesneyi alnına götürüp değdirse bu hareketi secde yerine geçmeyecektir. Zira bu 

durumda [secdeden aciz durumdaki kişi için] namazın rükünlerinden olan imayı terk etmiş 

olacaktır.548 

2.2.10.8 Açık Alanda Namaz Kılanın Önüne Koyduğu Sütrenin Eni Hakkında 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Namazı açık alanda kılan kimsenin edineceği sütrenin boyu ve eninin ölçütleri, 

Serahsî’nin kitabına aldığı mevzulardandır. Kitap boyunca olduğu gibi burada da el-Kâfî 

metni olduğu düşünülen kısım baskıda parantez içerisine alınmıştır. Bu kısımda zikredilen 

yargı, sütrenin bir zira uzunluğunda olacağı şeklinde varid olmuştur.549 Bu yargının Hâkim 

eş-Şehîd’e ait olduğu öne sürülebilir olsa da aslının İmam Muhammed’e ait olduğu ihtimali 

ağır basmaktadır. Nitekim benzer bir hüküm, el-Asl’da yer almaktadır.550 Serahsî, sütrenin eni 

hakkında nakil bulunmadığına işaret ettikten sonra İbn Mesud’un (r.a.) şu kavlinden ötürü 

sütrenin [en azından] ok kalınlığında olması gerektiğini söylemiştir551: 

 552یجزئ من السترة السھم

 

 

 
547 "Abdullah b. Mesud (r.a.), kardeşi Utbe’nin (r.a.) hastalığında onu ziyaret maksadıyla yanına gitmişti. 

Kardeşinin önünde, yukarı kaldırılmak suretiyle üzerine secde ettiği ahşap bir parça gördü. Ahşap parçayı 
tutmakta olan kişinin elinden aldı ve şöyle dedi: Bu, şeytanın size sunduğu bir şeydir. Sen secdende ima et." 
Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/217-218. 

548 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/218. 
549 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/190. 
550 Bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 1/169. 
551 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/190-191. 
552 “Sütre olarak ok kâfidir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/191. 



105 
 

2.2.10.9 Namazda Yanılmayı Alışkanlık Haline Getiren Kişinin Yanılma 

Durumunda İşin Doğrusunu Araştıracağına Dair Merfu Hadis 

Sünnette sabit olduğu üzere namazında yanılan kişi, sehiv secdesine gider. Fakat bu 

secdenin hükmü noktasında Serahsî, mezhep içi bir görüş farklılığından söz etmektedir. 

Ebü’l-Hasen el-Kerhî (v. 340/952) bu secdenin vacip olduğu kanaatindedir. Serahsî, diğer 

Hanefî fukahâsının sehiv secdesinin sünnet olduğu görüşünde olduğunu nakletmektedir.553 Şu 

kadar var ki; sonraki Hanefî literatürü incelendiğinde işbu secdenin vacip olduğu görüşünün 

daha ziyade kabul gördüğü gözlemlenmektedir.554 Aslen vücup görüşüne kani olanların ifade 

ettikleri üzere İmam Muhammed’in konuya ilişkin kelâmının zahiri de bu görüşü 

desteklemektedir.555 Mebsût’taki genel tavrına muvafık olarak müellif, bu mahalde kendi 

kanaatini sarahaten belirtmemiştir. Lakin bir başka pasajdaki ifadelerinden vücup görüşünü 

benimsediği anlaşılmaktadır.556 

Sehiv secdesinin hükmüne ilişkin bu girizgahtan sonra namazında yanılan kişinin 

pratikte ne şekilde hareket etmesi gerektiği meselesine değinilmiştir. Bu aşamada iki yanılma 

şeklinden söz edildiği görülmektedir: Namazda yanılma hali pek başına gelmeyen kişi-

Namazda sık sık yanılan kişi. Birinci gruba dahil edilebilecek bir kişi, söz gelimi üç veya dört 

rekat kıldığı hususunda şüpheye düşmüşse namazını baştan kılacaktır. Şayet ikinci grup 

insanlardan ise kendi içinde işin doğrusunu tespit etmeye çalışır ve vardığı neticeye göre 

namazını tamamlar. Namazında sıklıkla yanılanların bu şekilde hareket edeceğini beyan eden 

şu merfu hadisi İbn Mesud (r.a.) rivayet etmiştir: 

 557من شك في صلاتھ فلیتحر الصواب

Hadiste bu iş başına defaatle gelen birinden bahis geçtiğine dair bir karine 

gözükmemektedir. Buna rağmen böylece kayıtlanması, konuyla alakalı bir diğer hadis göz 

 
553 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/218. 
554 Krş. Semerḳandî, Tuḥfe, 1/209; Ebü’l-Ḥasen Burhânüddîn ʿAlî b. Ebî Bekr el-Merġīnânî, el-Hidâye fî şerḥi 

Bidâyeti’l-mübtedî, thk. Ṭallâl Yûsuf (Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Türâs̱i’l-ʿArabî, ts.), 1/74; Ebü’l-Faẓl Mecdüddîn 
ʿAbdullâh b. Maḥmûd el-Mevṣılî, el-İḫtiyâr li-taʿlîli’l-Muḫtâr (Beyrut: Matbaʿatü’l-Ḥalebî, 1937), 1/72; Ebû 
Muḥammed Faḫruddîn Os̱mân b. ʿAlî ez-Zeylaʿî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ şerḥu Kenzi’d-deḳāʾiḳ (Bulak: el-
Maṭbaʿatü’l-Kübrâ el-Emîriyye, 1314), 1/191; Ebû Muḥammed Maḥmûd b. Aḥmed Bedruddîn el-ʿAynî, el-
Binâye fî şerḥi’l-Hidâye, thk. Eymen Ṣâliḥ Şaʿbân (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 2000), 2/608; Molla 
Hüsrev, Dürer, 1/150; İbn ʿÂbidîn, Reddü’l-muḥtâr, 2/78; Bilmen, Büyük İslâm İlmihali, 189. 

555 Bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 1/197; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/218. 
556 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/19; Nitekim Aynî de kendisinden bu yönde bir nakilde bulunmuştur. Bkz. 

Bedruddîn el-ʿAynî, el-Binâye, 2/608. 
557 “Kim namazında şüpheye düşerse doğruyu araştırsın.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/219. 



106 
 

önünde tutulduğunda anlam kazanmaktadır. Söz konusu hadis Mebsût’ta şu şekilde 

nakledilmektedir:  

 558من شك في صلاتھ فلم یدر كم صلى ثلاثا أم أربعا فلیستقبل

Serahsî, bu hadisi namazda yanılma işi ilk defa başına gelen kişinin namazını baştan 

kılacağı meselesinin delili olarak zikretmiştir.559 Öyle anlaşılıyor ki; metnini verdiğimiz ilk 

hadis, ikinci gruba dahil olabilecek kişilere irca edilmek suretiyle ortaya çıkabilecek zorluk 

defedilmiştir. İkinci olarak aktardığımız hadis ise birinci grupta bulunan şahıslara yönelik 

olduğu ifade edilerek münasip surette amele konu olmuştur. Böylelikle iki rivayetin arasının 

telif edildiğini söylemek mümkün gözükmektedir. Serahsî’nin namazında sürekli yanılan 

kimselerin her defasında namazı yeniden kılmakla yükümlü tutulmasındaki meşakkate işaret 

etmesi560 bu değerlendirmeyi destekler mahiyettedir. Bu noktada meseleye taalluk eden olası 

başka rivayetlerden hareketle söz konusu takdirlerin yapılmış olma ihtimalini de göz ardı 

etmemek gerekir. 

2.2.10.10 Sehiv Secdesinin Selam Verdikten Sonra Yapılacağına Dair Merfu 

Hadis 

Sehiv secdesinin selamdan önce mi sonra mı yerine getirileceği, mezhepler arasında 

ihtilaf edilen bir mevzudur. Hanefîlerin secdenin selamdan sonra yapılacağı görüşüne karşılık 

Şâfiî, bunun mahallinin selamdan öncesi olduğu kanaatindedir.561 Hanefîlerin dayandığı 

hadis, İbn Mesud (r.a.), Âişe (r.a.) ve Ebû Hureyre’den (r.a.) rivayet edilmektedir: 

 562ان النبي صلى الله علیھ وسلم سجد للسھو بعد السلام

Serahsî, İmam Şâfiî’nin dayandığı rivayeti de zikretmekle birlikte orada geçen 

“selamdan önce secde edildiği” şeklindeki ifadenin sehiv secdesinin ikinci selamdan önce 

 
558 “Kim namazında şüpheye düşüp de üç rekat mı dört rekat mı kıldığını bilemezse namazını yeniden kılsın.” 

Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/219. 
559 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/219. 
560 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/219; Müellifin bu söylemi, Mecelle’de “Meşakkat teysiri celbeder” 

cümlesiyle ifadesini bulup fukahâ arasında malum olan kaideyi akla getirmektedir. İlgili kaide için bkz. 
Zeynüddîn b. İbrâhîm b. Muḥammed el-Mıṣrî İbn Nüceym, el-Eşbâh ve’n-neẓâir ʿalâ meẕhebi Ebî Ḥanîfe en-
Nuʿmân (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1999), 64; Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye (Dersaâdet: Matbaa-i 
Osmaniyye, 1308), 24. 

561 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/219; Şâfiî mezhebinde farklı kaviller zikredilse de sehiv secdesi mahallinin 
selamdan öncesi olduğu şeklindeki görüşün tercih edildiği görülmektedir. Bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 
2/214; Nevevî, Ravża, 1/315. 

562 “Peygamber (s.a.v.), [namazda] yanıldığı için selamdan sonra secde yapmıştır.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 
1/219. 



107 
 

vaki olduğu manasında anlaşılacağını dile getirmektedir. Nitekim Hanefî âlimleri sehiv 

secdesinden sonra ikinci bir defa selam verileceğini kabul etmektedir.563 Her iki tarafın 

dayandığı hadislerin Rasulüllah’ın (s.a.v.) fiiline ilişkin olduğu ve zahiren ihtilaf halinde 

olduklarına nazaran şârih, ikinci bir çözüm yolu göstermiştir. O da Rasulüllah’ın (s.a.v.) fiili 

hakkında ihtilaf vaki olduğunda kavline müracaat edileceği şeklindeki usûlî prensiptir. Bu 

kaide fehvasınca şu kavlî sünnete bakıldığı vakit Hanefî görüşünün tercihe şayan görüş 

olduğu ortaya çıkacaktır564: 

 565لكل سھو سجدتان بعد السلام

2.2.10.11 Korku Namazının Kılınış Şekli Hakkında Merfu Hadis 

Korku namazı olarak bilinen ibadet, Hanefî imamları arasında farklı 

değerlendirmelere konu olmuştur. Ebû Hanîfe ile İmam Muhammed, bu namazın 

Rasulüllah’ın (s.a.v.) vefatından sonra da kılınabileceği kanaatindedir. Ebû Yûsuf, önceleri bu 

görüşte iken bilahare bundan rücu ederek bu namazın Hz. Peygamber’in (s.a.v.) hayatta 

olduğu zamana özgü olduğu sonucuna varmıştır. Bahse konu namazın Rasulüllah’ın (s.a.v.) 

irtihalinden sonra da kılınabileceğini savunan ulemânın, namazın kılınış şekli hakkında farklı 

görüşler serdettikleri müşahede edilmektedir. Serahsî tarafından mezhep görüşü olarak beyan 

edilen anlatıma göre uygulama şu şekilde cereyan edecektir: İmam insanları iki gruba ayırır. 

Evvela ilk gruba namazın bir rekatını kıldırır. Birinci rekattan [:secdeden] başını kaldırınca bu 

grup cepheye; düşman karşısına gider ve ikinci grup gelip imama uyar. İmam bunlara da bir 

rekat kıldırır ve selam verir. Selam ile birlikte ikinci grup tekrar cepheye döner ve ilk grup 

geri gelip kıraatsiz bir şekilde namazlarını tamamlar. Akabinde bu grup yerlerinden ayrılır ve 

ikinci grup kaçırdığı ilk rekatı kıraatte bulunarak kılar.566 Bu uygulamanın kaynağı olarak İbn 

Mesud’un (r.a.) naklettiği şu rivayet gösterilmiştir: 

ان النبي صلى الله علیھ وسلم جعل الناس طائفتین فصلى بكل طائفة ركعة وقضت كل طائفة  

 567ركعة أخرى

 

 
563 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/219. 
564 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/219. 
565 “[Namazdaki] her yanılma için selamdan sonra iki secde vardır.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/219. 
566 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/45-46. 
567 “Rasulüllah (s.a.v.) [korku namazını kıldırırken] insanları iki gruba ayırıp her bir gruba birer rekat 

kıldırmıştır. Gruplardan her biri diğer rekatı kaza [yoluyla telafi] etmiştir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/46. 



108 
 

2.2.10.12 Küsûf (Güneş Tutulması) Namazı Hakkında Merfu Hadis 

Güneş tutulması esnasında kılınacak hususi bir namazın [Küsûf namazı] 

mevcudiyetine dair Hanefî ve Şâfiî mezhepleri arasında bir fikir ayrılığı bulunmamaktadır. 

Serahsî, bu meselenin aslının İbn Mesud’tan (r.a.) rivayet edilen şu hadis olduğunu 

belirtmiştir568: 

نما انكسفت  إبراھیم ابن رسول الله صلى الله علیھ وسلم فقال الناس إانكسفت الشمس یوم مات 

ن الشمس والقمر آیتان من آیات الله تعالى لا ینكسفان لموت أحد  إ الشمس لموتھ فقال علیھ الصلاة والسلام 

 569ولا لحیاتھ فإذا رأیتم شیئا من ھذه الأھوال فافزعوا إلى الصلاة

Küsûf namazının sübutu, belirtildiği üzere, iki mezhebin mutabık kaldığı bir husus 

olmakla birlikte işbu namazın kılınışında mezhep imamları farklı değerlendirmelere sahiptir. 

Hanefî imamları, bu namazın, sair namazlarda olduğu üzere her rekatta bir rüku ve iki secde 

bulunacak şekilde iki rekat olarak kılınacağı kanaatindedir. İmam Şâfiî, rekat sayısında 

Hanefiyye’ye muvafakat etse de içerikte onlardan ayrı görüş belirtmiş ve bu namazın her 

rekatta ikişer rüku ve secde bulunacak şekilde eda edileceğini öne sürmüştür.570 

2.3 Zekâta İlişkin Rivayetler 

2.3.1 Yüz Yirmi Deveden Sonra Zekât Nisabının Başa Döneceği Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Develerin zekâtında; yüz yirmi deveye kadarki nisaplar ile bunlardan lazım gelecek 

zekât hayvanlarının neler olduğu hususunda ulemânın ittifakı bulunmaktadır. Buna göre beş 

devede bir koyun, on devede iki koyun, on beş devede üç koyun, yirmi devede dört koyun, 

yirmi beş devede iki yaşına basmış bir dişi deve, otuz altı devede üç yaşına basmış bir dişi 

deve, kırk altı devede dört yaşına girmiş bir dişi deve, altmış bir devede beş yaşına girmiş bir 

dişi deve, yetmiş altı devede üç yaşına varmış iki dişi deve, doksan bir deveden yüz yirmi 

deveye kadar dört yaşına varmış iki dişi deve lazım gelmektedir.571 Yüz yirmi deveden sonra 

 
568 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/74. 
569 "İbn Mesud (r.a.) şöyle demiştir: Rasulüllah’ın (s.a.v.) oğlu İbrahim’in vefat ettiği gün güneş tutuldu. Bu olay 

üzerine insanlar, ‘Güneş, İbrahim vefat ettiği için tutuldu’ dediler. Buna karşılık Rasulüllah (s.a.v.) şöyle 
buyurdu: Muhakkak ki Güneş ve Ay Allah teâlânın alametlerindendir ve birisi öldüğü ya da yaşadığı için 
tutulmazlar. Bu korkuya düşüren olaylardan birisine şahit olduğunuzda namaza sığının." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 
1989, 2/74. 

570 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/74; Ayrıca bkz. Nevevî, Ravża, 2/83; Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. Aḥmed 
Şemsüddîn er-Remlî, Nihâyetü’l-muḥtâc ilâ şerḥi’l-Minhâc (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1984), 2/403. 

571 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/150-151. 



109 
 

ne şekilde hareket edileceği noktasında ise âlimler ihtilaf etmiştir. Hanefî mezhebinin kabul 

ettiği görüş, yüz yirmi deveden sonra nisabın başa döneceği şeklindedir. Serahsî, bu görüşün 

Ali (r.a.) ve İbn Mesud’tan (r.a.) yapılan rivayetinin meşhur olduğunu aktarmakta ve mezhep 

görüşünün konu hakkında varid olan merfu bir rivayetle beraber işbu kavle istinad ettiğini 

düşündürmektedir.572 

2.3.2 Çocuğun Malına Zekât Düştüğü Fakat Velinin Çocuğun Malından 

Zekâtını Verme Yetkisi Olmadığına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî mezhebi, çocuğun malına zekât düşmeyeceğini savunmaktadır. İmam Şâfiî, 

aksi yönde bir kanaate varmıştır. O, çocuğun malına terettüp eden zekâtı velisinin ödeyeceğini 

söylemektedir. Bu görüş sahabeden İbn Ömer (r.a.) ve Hz. Âişe’den (r.a.) nakledilmektedir. 

İbn Mesud’un (r.a.) görüşü biraz daha farklıdır. Şöyle ki; ona göre, malına zekât düşecek 

yetim çocuğun velisi, çocuğun yetimlik yıllarını sayar. Çocuk büluğa erdiği vakit de ona, 

vermesi icap eden zekât miktarını haber eder. Anlaşılıyor ki; bu takdirde çocuğun malına 

zekât terettüp etmekle birlikte velinin bu zekâtı ödeme yetkisi bulunmamaktadır. İbn Ebû 

Leylâ bu kavli tercih etmiş ve velinin çocuğun zekâtını onun malından ödemesi halinde bunu 

tazminle yükümlü olacağını ifade etmiştir. İşbu görüşle amel etmeyen Hanefîler, ashaptan Ali 

(r.a.) ile İbn Abbas’ın (r.a.) yukarıda aktarılan görüşünü esas almışlardır.573 

2.3.3 Müslümanın Arazisinden Hem Öşür Hem Haraç Alınamayacağına Dair 

Merfu ve Mevkuf Hadis/Sahabi Kavli 

Abdullah b. Mesud’tan (r.a.) hem merfu hem mevkuf surette şu hadis rivayet 

edilmektedir: 

 574لا یجتمع العشر والخراج في أرض رجل مسلم

Hanefî imamları, bu hadisin zahiriyle amel ederek bir kimsenin arazisinden hem öşür 

hem haraç alınamayacağına kail olmuşlardır.575 Serahsî ayrıca âdil olsun zalim olsun hiçbir 

devlet başkanının bir haraç arazisi olan Sevâd bölgesinden (haracın yanı sıra) öşür 

almadıklarını belirtmiş ve burada bir icmâ hasıl olduğunu ifade etmiştir.576 İmam Şâfiî, İbn 

 
572 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/152. 
573 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/162; Şâfiî’nin yukarıda zikredilen görüşü için ayrıca bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-

kebîr, 3/152; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 1/261. 
574 “Müslüman kişinin arazisinde öşür ve haraç birleşmez.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/208. 
575 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 207, 208. 
576 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/208. 



110 
 

Ebû Leylâ’nın da kavli olan mezhebi tercih ederek aynı araziden, mezkûr iki çeşit tahsilatın 

yapılmasında bir problem görmemiştir.577  

2.3.4 Müslümanın Haraç Arazisine Malik Olmasına İlişkin Hükümlerle Alakalı 

Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis 

Hanefî âlimleri, Müslüman bir kimsenin kâfire ait bulunan bir haraç arazisini satın 

alması halinde bu arazinin ‘haraç arazisi’ statüsünde bir değişiklik yaşanmayacağı 

kanaatindedirler.578. Onları bu kanaate iten en başat âmil, görünüşe göre sahabe ve tâbiinin bu 

noktadaki uygulamalarıdır. Abdullah b. Mesud’un (r.a.) Sevâd bölgesinde haraç arazisi 

bulunduğu ve burası için haraç ödediğine dair rivayetler Mebsût içerisindeki farklı pasajlarda 

zikredilmiştir: 

 579كان لھ أرض خراج بالسواد فكان یؤدى فیھا الخراج

أرضون بالسواد یؤدون  نھ كانت لھم أعن ابن مسعود والحسن بن على وشریح رضى الله عنھم 

 580خراجھا 

وقد كان لابن مسعود والحسن بن علي وأبي ھریرة رضي الله عنھم مزارع بالسواد یزرعونھا  

 581ویؤدون خراجھا 

Serahsî, ilk zikrettiği rivayete, meselenin aslını tespit amacıyla yer vermiştir. Bahse 

konu meselede yaptığı izahata bakılarak Hanefîlerin istihsan yaptığı sonucuna varılabilir. 

Müellifin ikinci rivayete değinmesi, Müslümanın elindeki arazi için haraç vergisi ödemesinde 

bir kerahet bulunmadığını temellendirmeye matuftur. Hanefîler bu rivayetten hareketle haraç 

vergisinin iki çeşidi olan harâc-ı ruûs (harâc-ı a‘nâk/cizye) ve harâc-ı arz582 arasında bir 

tefrike gidip ilkindeki zillet manasının ikincisinde bulunmadığını söylemişlerdir.583 Müellif, 

üçüncü sıradaki rivayeti farklı bir bahisle alakalı olarak dile getirmiştir. Dikkat edilirse bu son 

rivayette İbn Mesud’un (r.a.) arazisinin ekip biçilen tarlalardan müteşekkil olduğu şeklinde, 

 
577 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/207; Krş. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 3/252; Nevevî, el-Mecmûʿ, 5/543-544. 
578 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/5. 
579 "İbn Mesud’un (r.a.) Sevâd’ta haraç arazisi vardı ve bu arazi için haraç vergisi ödüyordu." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 

1989, 3/5. 
580 "Nakledildiğine göre, İbn Mesud, Hasan b. Ali ve Kadı Şüreyh’in (r.a.) Sevâd’ta haraç vergisini ödedikleri 

arazileri vardı." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/83. 
581 "İbn Mesud, Hasan b. Ali ve Ebû Hureyre’nin (r.a.) Sevâd’ta ekip harac vergisini ödedikleri tarlaları vardı." 

Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/259. 
582 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/77, 79. 
583 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/83. 



111 
 

diğerlerinde mevcut olmayan bir kayıt bulunmaktadır. Tam da bu kayıttan hareketle Serahsî -

meseledeki diğer delillere ilaveten- ziraatin mübah kazanç yollarından biri olduğunu 

belirtmektedir. Nitekim tarih içerisinde ziraatle iştigalin dinen zemmedilecek bir iş olduğunu 

ileri süren fakihlere de rastlanmakta ve müellif, bu gibi nakillerle meselenin hiç de öyle 

olmadığını ortaya koymaktadır.584 

2.4 Oruca İlişkin Rivayetler 

2.4.1 Oruçlunun Sürme Çekebileceğine Delil Olarak Getirilen Merfu Hadis 

Göze sürme çekmenin orucun sıhhatine etkisine dair ulemâ farklı görüşler ileri 

sürmüştür. İbrahim en-Nehaî oruçlunun sürme sürmesini mekruh görmektedir. İbn Ebû Leylâ 

da kişinin sürmenin tadını boğazında hissetmesi halinde orucunun bozulacağını 

savunmaktadır. Bu görüşüne gerekçe olarak sürmenin vücut içerisine girmiş olmasını 

göstermektedir. Hanefî fakihleri, mevzuya taalluk eden merviyyâtı dikkate alarak sürmenin 

oruca zarar vermeyeceği neticesine varmışlardır.585 Bahsi geçen rivayetlerden birisi İbn 

Mesud’un (r.a.)586 naklettiği şu hadis-i şeriftir: 

خرج رسول الله صلى الله علیھ وسلم یوم عاشوراء من بیت أم سلمة وعیناه مملوتان كحلا كحلتھ 

 587أم سلمة

Oruçlu iken sürmenin tadının boğazda hissedilmesini ise Serahsî, İbn Ebû Leylâ’dan 

daha farklı değerlendirmektedir. Bu değerlendirmeye göre, böyle bir olayda kişinin boğazında 

hissettiği tat aslında sürmenin maddesi/kendisi değil etkisidir. Nitekim acı bir ilaç tadıp da 

acısını boğazında hisseden kimsenin durumu da bu surettedir. İlaveten müellif, meselenin toz 

ve dumana kıyas edildiği bilgisini vermektedir.588 

 

 
584 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/258-259. 
585 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/67. 
586 Matbu Daru’l-Ma’rife nüshasında hadisin ravisi olarak İbn Mesud (r.a.) yerine Ebu Mesud (r.a.) ismi 

zikredilmektedir. Bununla birlikte elimizdeki iki Mebsût yazmasında, ifade ettiğimiz üzere İbn Mesud’un (r.a.) 
bu hadisi rivayet ettiği geçmektedir. Doğrusu da bu olmalıdır. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/67; Seraḫsî, el-
Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 648), 55a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 83a. 

587 “Rasulüllah (s.a.v.), Âşûrâ günü Ümmü Seleme’nin odasından gözleri Ümmü Seleme’nin çektiği sürmeyle 
sürmelenmiş vaziyette çıktı.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/67. 

588 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/67. 



112 
 

2.4.2 Ramazan Orucu Borcunu Bir Sonraki Ramazan’a Kadar Erteleyen 

Kişinin Bu Borcu İçin Fidye Vermeyip Bilahare Kaza Edeceği Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî mezhebine göre, Ramazan ayından birkaç gün oruç borcu bulunan bir 

kimsenin, bunları kaza etmeyip bir sonraki senenin Ramazan ayının gelmesi halinde bu 

Ramazan içerisinde tutacağı oruçlar, bulunduğu Ramazan’dan sayılır. Önceki senenin 

Ramazan ayına ait oruç borçlarını ise kaza etmesi lazım gelir. Ayrıca fidye vermesi gerekmez. 

Şâfiî, bu kimsenin fidye vermesinin de icap ettiğini söylemektedir. Zira ona göre, ilk seneden 

kalan kaza oruçları, iki Ramazan ayı arasında tutulmak zorundadır. O, bu hususta, kazanın 

kendisi için tayin edilen vaktinden sonraya bırakılmasını edanın muayyen vaktinden tehir 

edilmesi gibi değerlendirmiş ve söz konusu geciktirmenin bir yükümlülük getireceğini kabul 

etmiştir; ki bu da fidyedir. Hanefî âlimleri ilgili nasstaki mutlak ifadeye bakarak kaza orucu 

için belirlenmiş bir vakit bulunmadığı neticesine varmışlardır.589 Aslen her iki görüş de 

sahabe tarafından serdedilen görüşlere dayanmaktadır. Serahsî, Şâfiî’nin görüşünün İbn 

Ömer’den (r.a.), Hanefiyye’nin görüşünün Ali (r.a.) ve İbn Mesud’tan (r.a.) menkul olduğunu 

belirtmektedir.590 Fakat özellikle Hanefîlerin sahiplendiği görüşün sınırının ne olduğu çok net 

değildir. Bu noktada, en azından bahsi geçen kişinin fidye ile yükümlü olmayıp önceki 

seneden kalan oruç borçlarını bilahare kaza edecek olmasının mezkûr iki sahabiden 

nakledilmiş hükümler olduğunu söylemek, makul gözükmektedir. 

2.4.3 Yemin Keffaretindeki Üç Günlük Orucun Peş Peşe Tutulacağına Delalet 

Eden Kıraat Rivayeti 

Münakid yeminini591 bozan kişi, Mâide sûresi 89. âyet mucebince üç çeşit keffaret 

arasında muhayyer bırakılmıştır: On fakiri doyurmak-on fakiri giydirmek-bir köle azat etmek. 

Şayet bunlara gücü yetmezse üç gün oruç tutacaktır. Hanefî imamları, İbn Mesud’un (r.a.) 

konuyla ilgili kıraatine istinaden bu orucun peş peşe tutulmasının şart olduğunu 

 
589 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/77; Şâfiî’nin kavli için ayrıca bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 3/451; Cüveynî, 

Nihâyetü’l-maṭlab, 4/60. 
590 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/77. 
591 Serahsî, İbn Mesud’un (r.a.) kıraatini aktardığı pasajlarda hangi çeşit yeminden bahsettiği hakkında kelâm 

etmemiş olsa da “Yemin” bahsinde hangi tür yeminlerin bulunduğunu açıklamıştır. Bunlardan yalnız 
gelecekteki bir işi yapmak yahut yapmamak üzerine yapılan yemin çeşidi için keffaretin söz konusu 
olabileceğini belirtmiştir. Bu çeşit yemin ise “yemîn-i mün’akide/ma’kûde” olarak bilinen yemindir. Bkz. 
Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/126; Ertuğrul Boynukalın, “Yemin”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(İstanbul: TDV Yayınları, 2013), 43/418. 



113 
 

söylemişlerdir. İbn Mesud’un (r.a.) bahse konu kıraati, âyetin ilgili kısmında şu şekilde 

gelmiştir: 

 592ثلاثة أیام متتابعات

Serahsî, bu kıraatle istidlal edilmesinin sebeplerine temas etmiş ve söz konusu 

kıraatin Ebû Hanîfe zamanına kadar meşhur olduğunu bildirmiştir. Bu doğrultuda, Hanefîlerin 

kabul ettiği bir usûl kaidesine işareten, meşhur haber ile nassa ziyadenin mümkün olduğunu 

belirtmiştir.593   Müellif, kıraatteki şöhret kaydına da vurgu yapmış ve Übey b. Ka‘b’ın (r.a.) 

Bakara sûresindeki  أیام أخر متتابعة  kıraatinin, rivayetinin şaz olmasına binaen, nassa فعدة من 

ziyade yapmaya elverişli olmadığını kaydetmiştir. Bu itibarla Hanefîler kaza orucunda peş 

peşe olma şartının bulunmadığını savunmuşlardır. 593F

594 

İbn Mesud’un (r.a.) kıraati, Mebsût içerisinde, mutlakın mukayyede hamli 

bağlamında da ele alınmaktadır. Konuyla alakalı olarak, Serahsî’nin, mezhep içi bir ihtilaftan 

söz ettiği görülmektedir. Evvela mutlak ile mukayyedin aynı hadisede cereyan etmesi haline 

atıfta bulunan müellif, Iraklı meşâyıhın burada haml işlemini caiz gördüğünü söylemektedir. 

Misal olarak  في خمس من الإبل شاة ile  في خمس من الإبل السائمة شاة rivayetlerini zikretmektedir. 

Fakat kendisinin doğru bulduğu görüş, ister aynı hadisede ister farklı hadisede vaki olsun, 

mutlakın mukayyede hamledilemeyeceğidir. Bu görüşü desteklemek için Ebû Hanîfe’nin 

 التراب طھور المسلم şeklindeki mutlak rivayeti, mukayyed olan جعلت لي الأرض مسجدا وطھورا
rivayetine hamletmemiş olmasını dile getirmektedir. Ayrıca mutlakın kendine has bir hükmü 

olduğunu ve mukayyede hamledilmesinin bu hükmü (ıtlak) iptal manasına geleceğini 

savunmaktadır. Bu izahını İbn Abbas’tan (r.a.) naklettiği 595الله أبھم  ما   rivayeti ile أبھموا 

desteklemektedir. Saime olmayan devede zekâtın vacip olmamasını ise “avâmil” [saime 

olmayan] hayvandan zekât lazım gelmeyeceği meselesinde varid olan nass ile açıklamaktadır. 

Benzer bir tavrı yemin keffaretinde tutulacak oruca ilişkin peş peşelik şartı hakkında gösteren 

Serahsî, bu hükme varılmasının mutlakın mukayyede hamli kabilinden bir yönteme 

dayanmadığı, bilakis yukarıda zikredilen İbn Mesud (r.a.) kıraati ile işbu şartın sabit olduğunu 

 
592 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/144; Matbu Dâru’l-Ma’rife nüshasında hatalı olarak متتابعة şeklinde yer alan 

kelime, elimizdeki bir yazmada doğru şekilde yazılmıştır. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 259b. 
593 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/75. 
594 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/75. 
595 “Allah’ın müphem olarak zikrettiğini müphem olarak bırakınız.” 



114 
 

sarahaten ifade etmektedir.596 Aynı yaklaşımı Usûl’ünde de sergilediği müşahede 

edilmektedir.597  

Mebsût’un bir başka yerinde müellifin mesele hakkındaki tutumuna ilişkin kafa 

karıştırıcı bir anlatıma rastlanılmaktadır. Meseleyi fıtır sadakası ile karşılaştırarak ele alan 

müellif, fıtır sadakası hakkında mervî bulunan أدوا عن كل حر وعبد ile   أدوا من كل حر وعبد من

 hadislerini gündeme getirir. Hadislerdeki mutlak ve mukayyed ifadelerin ‘sebep’te المسلمین

vaki olduğunu belirttikten sonra iki ‘sebep’ arasında bir tezat bulunmadığını; birisindeki 

kaydın diğerindeki mutlaklık hükmünün olduğu hal üzere bırakılmasına mâni bir durum teşkil 

etmediğini kaydetmektedir. Bunu da Hanefîlerin “şarta bağlama (ta‘lîk) ameliyesinin, bahse 

konu şartın bulunmaması halinde hükmün nefyedilmesi neticesini zorunlu olarak 

doğurmayacağı/iktiza etmeyeceği” şeklindeki kaidesine dayandırmaktadır. Yemin keffareti 

olan oruçta ise mutlak ve mukayyed lafızların ‘hüküm’de olmasına binaen fıtır sadakasındaki 

rivayetlerden farklı bir durum ortaya çıkmaktadır. Zira vacip kılınan orucun peş peşe 

tutulması ile farklı zamanlarda tutulması arasında açık bir çelişki bulunmaktadır. Bu itibarla, 

İbn Mesud (r.a.) kıraatiyle peş peşelik vasfının sabit olması, kaçınılmaz olarak diğer nassın 

mutlak kalamaması neticesini peyda edecektir.597F

598 Serahsî, bu pasajda, ilgili nass ile alakalı 

olarak mutlakın mukayyede hamledileceği şeklinde sarih bir ifade kullanmamış olsa da ilk 

meselede sebep birliği, ikinci meselede hüküm birliği gibi Hanefî fıkıh usûlü kitaplarında 

mevzunun işlenişinde kullanılan tabirlere yer vermesi, ikinci meselede mutlakın mukayyede 

hamledilmesi görüşünü benimsediği intibaını uyandırmaktadır. Bununla birlikte yukarıda 

verdiğimiz sarih ifadelerini nazar-ı itibara alarak, müellifin bu pasajda yalnızca iki meselenin 

farklılığına vurgu yaptığı öne sürülebilir. Bizce makul gözüken varsayım da budur. Nitekim 

söz konusu pasajda da Serahsî, peş peşelik vasfının İbn Mesud (r.a.) kıraatinden hareketle şart 

koşulduğunu belirterek konuya giriş yapmaktadır.598F

599 

 

 

 

 
596 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/3-4. 
597 Bkz. Seraḫsî, Uṣûl, 1/269. 
598 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/144. 
599 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/144. 



115 
 

2.4.4 Müt‘a Orucunun Kurban Bayramının Hiçbir Gününde Tutulamayacağı 

Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî mezhebine göre Ramazan Bayramının birinci günü ile Kurban Bayramının 

dört gününde oruç tutmak caiz değildir. Keza Müt‘a orucunu600 benzer şekilde değerlendiren 

Hanefî âlimleri, söz konusu orucun Kurban Bayramının dört gününde de tutulamayacağı 

kanaatindedirler. Onların bu görüşüne karşılık Serahsî, İmam Şâfiî’nin kadîm kavlinin Kurban 

Bayramının iki, üç ve dördüncü günlerinde bu orucun tutulabileceği şeklinde olduğunu 

aktarmaktadır.601 İşbu görüş, sahabeden Âişe (r.a.), İbn Ömer (r.a.) ve Muâz’ın (r.a.) görüşü 

olarak nakledilmiştir. Hanefîlerin görüşü ise Ali (r.a.) ve İbn Mesud’tan (r.a.) 

nakledilmektedir.602 

2.4.5 Belde Halkına Hilali Görmedikleri Gerekçesiyle Muhalefet Edip Oruca 

Başlamayan ve Toplamda Yirmi Dokuz Gün Oruç Tutan Kişiye Kaza Gerekmemesi 

Meselesinde Delil Olarak Zikredilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Serahsî, bir beldede yaşayan insanların henüz hilali görmeden Ramazan orucuna 

başlamaları, buna karşılık içlerinden bir kimsenin ertesi gün hilali görünce oruca başlaması 

şeklinde bir olay tasvir etmiştir. Bu tasvire göre hilali görmeden oruca başlayan kalabalık, 

toplamda otuz gün oruç tutmuş olacakken hilalle oruca başlayan adamın oruçları yirmi dokuz 

günde kalmaktadır. Serahsî, oruca diğerlerine nispetle geç başlayan adamın herhangi bir kaza 

orucu ile yükümlü olmadığını; bilakis hilali görmeden oruca başlayan halkın bu hususta hatalı 

davrandıklarını belirtmektedir. Zira Ramazan orucunun başlangıcı sünnette hilalin 

görülmesine bağlanmıştır. Adamın toplamda yirmi dokuz gün oruç tutmuş olmasına rağmen 

kendisine bir oruç borcu terettüp etmemesini ise müellif, Ramazan ayının bazen yirmi dokuz 

gün çekebileceği vakıasıyla ilişkilendirmiştir. Konuyla alakalı olarak İbn Mesud’un (r.a.) 

şöyle bir sözü nakledilmektedir: 

 
600 “Temettu Kurbanı orucu” olarak da tabir edilebilecek bu oruç, Bakara sûresi 196. âyette   فمن تمتع بالعمرة إلى الحج

إذا رجعتم الحج وسبعة  في  أیام  ثلاثة  فصیام  یجد  لم  فمن  الھدي  من  استیسر   kısmında konu edilmektedir. Temettu haccında فما 
Kurban bulamayan kişi, üçü bayramın birinci gününün girmesinden önce, yedisi teşrik günleri geçtikten sonra 
olmak üzere tamamı on güne tekabül eden bu çeşit orucu tutmak durumundadır. Müt’a orucu, farz hükmünde 
bir oruç olmakla beraber keffaret oruçlarından sayılmamaktadır. Bkz. Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ, 2/76; Aḥmed 
b. Muḥammed eṭ-Ṭaḥṭâvî, Ḥâşiyetü’ṭ-Ṭaḥṭâvî ʿalâ Merâḳı’l-felâḥ, thk. Muḥammed ʿAbdülʿazîz el-Ḫâlidî 
(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1997), 638; Mehmed Zihni, Nimet-i İslâm: Kitâbü’s-Savm (İstanbul: Şirket-
i Mürettibiye Matbaası, 1328), 17; Mehmed Zihni, Nimet-i İslâm: Kitâbü’l-Hac (İstanbul: Şirket-i Mürettibiye 
Matbaası, 1329), 61. 

601 Şâfiî fıkıh eserlerinde de aynı nispet yapılmaktadır. Mesela bkz. Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 1/347; Cüveynî, 
Nihâyetü’l-maṭlab, 4/74. 

602 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/81. 



116 
 

ما صمنا على عھد رسول الله صلى الله علیھ وسلم رمضان تسعة وعشرین یوما أكثر مما صمنا 

 603ثلاثین یوما 

2.4.6 İtikafta Oruç Tutmanın Şart Olmadığı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf 

Hadis 

Hanefî mezhebi, oruç tutmayı vacip itikafın şartlarından birisi olarak görmektedir. 

Serahsî, Şâfiî’nin bu görüşe katılmadığını ifade etmek üzere ona göre orucun şart olmadığını 

belirtmektedir. Hanefîlerin görüşü İbn Abbas (r.a.) ile Hz. Âişe’den (r.a.) nakledilmektedir.604 

Serahsî, Şâfiî’nin görüşünün İbn Mesud’tan (r.a.) rivayet edildiğini aktarmakta ise de605 ilk 

bakışta bu görüşün sınırlarının ne olduğu hakkında birtakım istifhamlar akla gelmektedir. Zira 

Şâfiî, Hanefîlerin bu mevzuda kullandığı şekliyle, farzın dûnundaki “vacip” kavramını kabul 

etmemektedir. Bu noktada Şâfiî’nin itikafın hiçbir çeşidinde orucu şart görmediği şeklindeki 

bilgi606, Serahsî’nin buradaki kastını izhar ediyor gözükmektedir. Onun görüşü İbn Mesud’un 

(r.a.) görüşüne dayandığına göre yaptığımız değerlendirme İbn Mesud’un (r.a.) görüşüne de 

herhalde sirayet ettirilebilir. Bu takdirde İbn Mesud’a (r.a.) göre itikafın hiçbir çeşidinde 

orucun şart olmadığı neticesine varılacaktır. Her hâlükârda meselede Hanefî imamlarının İbn 

Mesud’un (r.a.) görüşü ile amel etmediği aşikârdır. 

2.4.7 İtikafa Girilebilecek Yerle İlgili Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

İtikaf ibadetinin nerelerde yapılabileceği, ulemâ arasında farklı görüşler ileri sürülen 

bir husustur. Yalnız Mescid-i Haram ile Mescid-i Nebevî’de caiz olduğunu söyleyenler 

bulunduğu gibi bu ikisine Mescid-i Aksâ’yı ilave edenler de mevcuttur. Bir üçüncü görüş de 

beş vakit cemaatle namaz kılınıp belli müezzin ve imamı olan her camide namaz 

kılınabileceği şeklindedir. Serahsî’nin anlatımı, bu son görüşün, aynı zamanda Hanefîlerin 

benimsediği görüş olduğunu göstermektedir. İbn Mesud’un (r.a.) meseleye bakışını gösteren 

 
603 “Bizim Rasulüllah (s.a.v.) zamanında, Ramazan ayında yirmi dokuz gün olarak tuttuğumuz oruçlar, otuz gün 

olarak tuttuğumuz oruçlardan fazladır.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/78. 
604 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/115. 
605 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/116. 
606 Bkz. Mehmet Şener, “İ‘tikâf”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2001), 

23/458; Aslen Şâfiî oruç tutarak bir gün itikaf yapmayı nezreden kimsenin nezrettiği bu itikafın geçerli 
olabilmesi için oruçlu olmasını şart koşmuştur. Lakin görünüşe göre bu şart, aslı itibarıyla itikafa değil de 
nezre taalluk ettiği için sözü edilen genellemeye bir halel gelmediğini söylemek mümkün gözükmektedir. 
Şâfiî’nin bahse konu kavilleri için bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 3/486; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 1/350. 



117 
 

rivayetler ise birbirine aykırı olarak varid olmuştur.607 Serahsî bu rivayetlere eserinde yer 

vermiş olup ilgili rivayetler şu şekildedir: 

روى أن حذیفة قال لابن مسعود عجبا من قوم عكوف بین دارك ودار أبى موسى وأنت لا  

 608تمنعھم فقال ابن مسعود ربما حفظوا ونسیت وأصابوا وأخطأت كل مسجد جماعة یعتكف فیھ

وروى أن ابن مسعود مر بقوم معتكفین فقال لحذیفة وھل یكون الاعتكاف الا في المسجد الحرام  

نھ  إ مام ومؤذن فإفقال حذیفة رضى الله عنھ سمعت رسول الله صلى الله علیھ وسلم یقول كل مسجد لھ 

 609یعتكف فیھ

Görüldüğü üzere ilk rivayet, İbn Mesud’un (r.a.) görüşünün Hanefîlerinkiyle uyumlu 

olduğu yönünde iken ikinci rivayet, yukarıdaki görüşler arasında değinilmeyen farklı bir 

görüşü tazammun etmektedir. Bu rivayete göre itikaf, yalnız Mescid-i Haram’da ifa 

edilebilecek bir ibadettir. 

2.5 Hac Bahislerine İlişkin Rivayetler 

2.5.1 Hac Aylarının Hangi Ayları Kapsadığı Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf 

Hadis  

Hac aylarının hangi zaman dilimine tekabül ettiği hakkında müçtehit imamların 

farklı kanaatlere sahip olduğu bilinmektedir. Hanefîlerin genel kabulüne göre hac ayları, 

Şevval, Zilkade ve Zilhicce’nin ilk on gününden ibarettir. İmam Mâlik, Zilhicce’nin yalnız on 

günü değil tamamının bu kavramın kapsamına dahil olduğu düşüncesindedir. Hanefîlerin 

dayandığı delil İbn Abbas (r.a.), İbn Mesud (r.a.), İbn Ömer (r.a.) ve İbn Zübeyr’den (r.a.) 

nakledilen şu kavildir610: 

 
607 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/115. 
608 "Rivayet edilmiştir ki: Huzeyfe (r.a.) İbn Mesud’a (r.a.) ‘Senin evinle Ebû Musa’nın evi arasında itikafa giren 

bir grubun bulunup, senin onlara mâni olmamana hayret ediyorum’ demiş; o da şöyle cevap vermiştir: Belki de 
onlar hatırlarında tuttular sen unuttun, onlar isabet ettiler sen hata ettin. Cemaatle namaz kılınan her mescitte 
itikafa girilir." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/115. 

609 "Rivayet edilmiştir ki: İbn Mesud (r.a.), itikafa girmiş bulunan bir grup insanla karşılaştı ve Huzeyfe’ye (r.a.) 
şöyle dedi: İtikaf sadece Mescid-i Haram’da olur. Huzeyfe (r.a.) ise bunun üzerine şu şekilde karşılık verdi: 
Rasulüllah’ın (s.a.v.) şöyle buyurduğunu işittim: İmamı ve müezzini olan her mescitte itikafa girilir." Seraḫsî, 
el-Mebsûṭ, 1989, 3/115. 

610 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/60-61; Mâlikî mezhebinde Serahsî’nin İmam Mâlik’e isnad ettiği görüşün 
yanı sıra Hanefîlerin kavli de İmam Mâlik’ten nakledilmektedir. İbnü’l-Hâcib, Zilhicce içerisinde şeytan 
taşlama günleriyle sınırlı üçüncü bir görüş daha zikretmektedir. İbn Yûnus gibi ikinci kavle meyledenler 
bulunmakla birlikte Mâliki fürû literatüründe genellikle aktardığımız ilk iki kavle temas edilip bir tercihte 
bulunulmadığı görülmektedir. Bkz. Ḳāḍî ʿAbdülvehhâb, el-Maʿûne, 1/508; Ebû Bekr Muḥammed b. ʿAbdillâh 



118 
 

 611ان أشھر الحج شوال وذو القعدة وعشر من ذي الحجة

Bu rivayetin değerlendirilmesinde Hanefî imamları arasında bir farklılık göze 

çarpmaktadır. Serahsî’nin “zâhiru’l-mezheb” olarak tabir ettiği görüşe göre Zilhicce’nin on 

gününe onuncu gün bütünüyle dahildir. Ebû Yûsuf ise burada onuncu gün için farklı bir 

yaklaşım sergileyerek bayramın birinci gününe denk gelen bu gün içerisinde fecrin 

doğmasıyla haccın fevt olacağını dikkate almış ve onuncu günün [gündüzünün] hac aylarına 

dahil olmadığı neticesine varmıştır. Serahsî, mezkûr sahabi kavlinde geçen  وعشر من ذي الحجة 

ifadesinin böyle bir değerlendirme yapmaya engel olduğunu izah etmiş ve ilk görüşü destekler 

mahiyetteki farklı delilleri dile getirmiştir.611F

612 

Hac ayları meselesinde dikkatten kaçmaması gereken bir husus daha bulunmaktadır. 

Hanefî mezhebinin kabulü aktardığımız surette olmakla birlikte onlar bu aylardan önce hac 

için ihrama girmeyi caiz görmüşlerdir. Buna karşılık mesela İmam Şâfiî, hac aylarından evvel 

böyle bir niyetle ihrama girildiği takdirde aslında umre için ihrama girilmiş olacağı 

kanaatindedir. Bir rivayete göre Ebû Yûsuf’un kavli de böyledir.613 

2.5.2 Telbiyenin Sureti Hakkında Merfu Hadis 

Telbiye getirmek, şu elfâzı söylemekten ibarettir: 

 614لبیك اللھم لبیك لا شریك لك لبیك  ان الحمد والنعمة لك والملك لا شریك لك

İbn Mesud (r.a.) ve İbn Ömer (r.a.), Rasulüllah’ın (s.a.v.) telbiyesini anlatırken bu 

şekilde aktarmışlardır. Yalnız buradaki الحمد  ifadesinde hemzenin nasıl okunacağına dair ان 

farklı değerlendirmeler sunulmuştur. Lügat âlimlerinin bir kısmı bu hemzeyi naspederek 

[‘enne’ şeklinde] okumuşlardır. Hanefîlerin ve dil âlimlerinden Ferrâ’nın 614F

615 da benimsediği 

 
eṣ-Ṣıḳıllî İbn Yûnus, el-Câmiʿ li-mesâili’l-Müdevvene, thk. İbrâhîm Şâmî Muṭâʿin Şeybe (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 
2013), 4/382-383; İbn Rüşd, el-Muḳaddimât, 1/384; Ebû ʿAmr Cemâlüddîn Os̱mân b. Ömer İbnü’l-Ḥâcib, 
Câmiʿu’l-ümmehât, thk. Ebû ʿAbdirrạhmân el-Aḫḍar el-Aḫḍarî (Dımaşk-Beyrut: el-Yemâme li’ṭ-Ṭıbâʿa ve’n-
Neşr ve’t-Tevzîʿ, 2000), 187. 

611 “Hac ayları, Şevval ve Zilkade [ayları] ile Zilhicce’nin [ilk] on günüdür.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/61. 
612 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/61. 
613 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/60; Şâfiî’nin kavli için ayrıca bkz. Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 4/164; Rûyânî, 

Baḥru’l-meẕheb, 3/381. 
614 Matbu Dâru’l-Ma’rife nüshasında ibare hatalı olup telbiyedeki birinci لك شریك   لبیك  ifadesinden önceki iki لا 

ifadesinden birisi eksiktir. Eldeki yazma nüshalardan birisinde burası hatasız surette gelmiştir. Bkz. Seraḫsî, el-
Mebsûṭ, 1989, 4/5; Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 648), 103a. 

615 Serahsî, burada Ferrâ’nın ismini açıkça zikretmemiş olmasına karşın sibakında lügat âlimlerinden kelâm 
etmesi ve meselenin nahve ilişkin olması, burada kastedilenin Arap dilindeki yetkinliğiyle bilinen Yahyâ b. 



119 
 

görüş ise [‘inne’ şeklinde] hemzenin kesre ile okunmasıdır. Serahsî, bu türlü okuyuşun 

senâ/övgü ile başlama neticesini doğuracağını ve diğer okuyuşta bulunmayan bu hususiyetin 

tercih sebebi olduğunu belirtmiştir.616 

2.5.3 Hacda Telbiyenin Arafat Vakfesiyle Birlikte Kesilmeyip Akabe Cemresini 

Taşlayana Kadar Getirileceğine Delil Olarak Zikredilen Merfu Hadis 

Telbiyenin ne zamana kadar sürdürüleceğine dair yapılan fıkhî değerlendirmeler 

farklılaşmaktadır. İmam Mâlik, Arafat vakfesiyle beraber telbiyenin kesileceği neticesine 

varmıştır. Hanefî âlimleri, İbn Mesud’un (r.a.) şu rivayetini esas alarak Arafat vakfesinde 

telbiye getirildiği gibi bu uygulamanın Akabe cemresini taşlayana kadar devam edeceğine kail 

olmuşlardır617: 

نھ لبى عشیة عرفة فقال لھ رجل یا شیخ لیس ھذا موضع التلبیة فقال ابن مسعود رضى الله عنھ  ا

أجھل الناس أم طال بھم العھد لبیك عدد التراب لبیك حججت مع رسول الله صلى الله علیھ وسلم فما زال  

 618یلبى حتى رمى جمرة  العقبة

Serahsî, telbiyenin bahsi geçen vakte kadar devam ettirilmesini namazdaki 

tekbirlerde icra edilen uygulamaya benzetmiştir. Nasıl ki namazdaki tekbir getirme işi 

namazın sonuna değin sürdürülüyorsa hacdaki telbiye uygulaması ihramdan çıkma zamanına 

kadar uzatılır. Bu vakit de cemre-i Akabe’nin taşlanmasına tesadüf etmektedir.619 Bir başka 

paragrafta söz konusu vakti daha net olarak beyan etmiş ve cemreye atılan ilk taşla telbiyeye 

son verileceğini söylemiştir. Bu hususta esas alınan deliller Câbir’in (r.a.) (v. 78/697) rivayet 

ettiği merfu bir hadis ile zikrettiğimiz İbn Mesud (r.a.) hadisidir.620 

 
Ziyâd el-Ferrâ olduğunu göstermektedir. Hakkında bilgi için bkz. Zülfikar Tüccar, “Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd”, 
Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995). 

616 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/5. 
617 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/17-18; Serahsî’nin İmam Mâlik’e atfettiği görüş, mezhep içerisinde makbul 

görülen görüşe yakın olmakla birlikte bir miktar farklılık taşımaktadır. Aslen Mâlikî mezhebinde hac ihramına 
girilen mahalle göre hüküm değişmekte ise de Serahsî’nin referansta bulunduğu düşünülen meselede mezhebin 
muteber görüşü, Arefe günü güneşin zevaliyle birlikte telbiyenin kesilmesinin müstehap olduğu şeklindedir. 
Mesela bkz. Ebü’l-Kāsım ʿUbeydullâh b. el-Ḥüseyn İbnü’l-Cellâb, et-Tefrîʿ fî fıḳhi’l-İmâm Mâlik b. Enes, thk. 
Seyyid Kesrevî Ḥasen (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 2007), 1/199; İbn Ebû Zeyd, er-Risâle, 73; Ḳāḍî 
ʿAbdülvehhâb, el-Maʿûne, 1/524; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-Kâfî, 1/371. 

618 “İbn Mesud (r.a.) Arefe akşamı telbiye getirmiştir. Bunun üzerine bir adam ona: ‘İhtiyar! Burası telbiye yeri 
değildir.’ demiş; İbn Mesud da (r.a.) ona şöyle cevap vermiştir: İnsanlar cehalete mi düştü, yoksa üzerlerinden 
çok mu zaman geçti? Lebbeyk! Toprak [daneleri] sayısınca Lebbeyk! Rasulüllah (s.a.v.) ile haccettim. O 
(s.a.v.), Akabe cemresini taşlayıncaya değin telbiye getirmeye devam ediyordu.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 
4/18. 

619 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/18. 
620 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/20. 



120 
 

Metnini verdiğimiz rivayetle aynı hadiseden bahsedildiği açık olmasının yanı sıra 

aynı rivayetin müellif tarafından ufak değişiklerle aktarımından ibaret olduğunu 

düşündüğümüz bir İbn Mesud (r.a.) hadisi Mebsût’ta şu şekilde geçmektedir: 

یف یلبى فقال قائل لا یلبي ھنا فقال ابن مسعود رضى الله عنھ أجھل  خأنھ خرج من مسجد ال 

 621الناس أم طال بھم العھد لبیك عدد التراب لبیك

Bu rivayette olayla ilgili, yukarıdakinde bulunmayan bir detaya değinilerek mekân 

bilgisi verilmiştir. Fakat daha dikkat çekici olan husus, Serahsî’nin bu hadisi zikretme 

gerekçesidir. Zira bu hadis, telbiyenin lafzına ziyade yapmanın müstahsen olduğu şeklindeki 

Hanefî görüşünün delili olarak dile getirilmiştir.622 

2.5.4 Müzdelife Vakfesinin Yapılacağı Gün Sabah Namazının Ortalık Henüz 

Aydınlanmaya Başlamadan Kılınacağına Dair Merfu Hadis 

Hac zamanı, Müzdelife’de vaki olan cem-i tehir akabinde aynı mahalde 

gecelenmektedir. Bu gecenin sabahında sabah namazı, ortalık henüz aydınlanmadan 

alacakaranlıkta (gales) kılınacaktır. Serahsî, bu görüşün delili olarak İbn Mesud’tan (r.a.) 

rivayet edilen şu hadis-i şerifi göstermiştir623: 

صلاة الفجر صبیحة الجمع  لا إما رأیت رسول الله صلى الله علیھ وسلم صلى صلاة قبل میقاتھا  

 624فانھ صلاھا یومئذ بغلس

Mebsût’ta hemen hemen aynı lafızlarla yine İbn Mesud’tan (r.a.) nakledilen bir 

rivayet daha bulunmaktadır: 

لا صلاة الفجر صبیحة الجمعة  إما رأیت رسول الله صلى الله علیھ وسلم صلى صلاة قبل میقاتھا  

 625فانھ صلاھا یومئذ بغلس

 
621 “İbn Mesud (r.a.) Mescid-i Hayf’ten telbiye getirerek çıkmış; [orada bulunan] biri de kendisine: ‘Burada 

telbiye getirilmez!’ diyerek ihtarda bulunmuştur. Bunun üzerine İbn Mesud (r.a.) şöyle cevap vermiştir: 
İnsanlar cehalete mi düştü, yoksa üzerlerinden çok mu zaman geçti? Lebbeyk! Toprak [daneleri] sayısınca 
Lebbeyk!” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/187. 

622 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/187. 
623 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/19, 63. 
624 "Ben Rasulüllah’ın (s.a.v.) namazların cemedildiği günün [ertesi] sabahında kıldığı sabah namazı dışında 

hiçbir namazı vaktinden önce kıldığını görmedim. [Rasulüllah (s.a.v.)] o gün namazı alacakaranlıkta kılmıştı." 
Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/19. 

625 "Ben Rasulüllah’ın (s.a.v.) bir cuma günü kıldığı sabah namazı dışında hiçbir namazı vaktinden önce kıldığını 
görmedim. [Rasulüllah (s.a.v.)] o gün namazı alacakaranlıkta kılmıştı." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/146. 



121 
 

Serahsî, bu hadisin, Rasulüllah’ın (s.a.v.) mutat uygulamasının tan yeri ağarmaya 

başlayana kadar namazı geciktirip bu vakitte kılmak (isfâr) olduğuna delalet ettiğini ifade 

etmektedir.626 Verdiğimiz rivayetler karşılaştırıldığında görülmektedir ki, iki rivayet 

arasındaki tek fark, birinde الجمع, diğerinde kelimesinin الجمعة kullanılmış olmasıdır. İlk 

etapta bu ikilik Müzdelife’deki sabahın cuma gününe denk geldiği gibi bir yorumla içinden 

çıkılabilir gibi gözükse de aslen eldeki yazmalardan birisinde ikinci zikrettiğimiz rivayetteki 

 kelimesinin kullanılmış olması627, böyle bir varsayıma gitmeye الجمع kelimesi yerine الجمعة

lüzum bırakmayabilir. Nitekim meşhur hadis kitaplarındaki benzer rivayetler incelendiğinde 

buralarda الجمع ifadesinin varid olduğu görülecektir.627F

628 

2.5.5 Mina’da Akabe Cemresine Vadinin Alt Tarafından Taş Atılacağına Dair 

Merfu Hadis 

Bayramın birinci günü Mina’ya gelen kişi evvela yedi küçük taş toplayıp bunları 

Akabe cemresine atar. Hanefî âlimleri İbn Mesud’un (r.a.) şu rivayetini dikkate alarak bu 

atışların vadinin alt tarafından yapılacağını söylemişlerdir: 

ن ناسا  إان ابن مسعود رضى الله عنھ وقف في بطن الوادي فرمى سبع حصیات فقیل لھ 

أنزلت علیھ سورة  الذيغیره مقام   إلھلا  الذيأجھل الناس أم نسوا ھذا والله  فقال   یرمونھا من فوقھا 

 629البقرة

Amel noktasında bu hadis esas alınmış olmakla birlikte Serahsî, taşların vadinin 

yukarısından atılması takdirinde bu atışların kâfi geleceğini belirtmiştir. Zira bu bölgenin 

çevresi bütünüyle atış yapmaya dinen elverişli kabul edilmektedir. Lakin vadinin alt 

tarafından atış yapmak daha faziletlidir; çünkü bu şekilde hareket etmek -mezkûr hadiste ifade 

edildiği üzere- Rasulüllah’ın (s.a.v.) fiiline uygun davranmak manasına gelecektir.630 

 

 
 

626 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/146. 
627 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 25b. 
628 Mesela bkz. Müslim, “Hacc”, 292; Süleymân b. el-Eşʿas̱ b. İsḥâḳ Ebû Dâvûd es-Sicistânî, Sünenü Ebî Dâvûd, 

thk. Şuʿayb el-Arnaʾût vd. (Dâru’r-Risâleti’l-ʿÂlemiyye, 2009), “Menâsik”, 64. 
629 "İbn Mesud (r.a.) vadinin içinde durdu ve Akabe cemresine yedi küçük taş attı. Bunun üzerine kendisine 

şöyle denildi: ‘Bir grup insan taşları vadinin yukarısından atıyor.’ İbn Mesud (r.a.) şu şekilde karşılık verdi: 
İnsanlar cehalete mi düştüler yoksa unuttular mı? Burası kendisine Bakara sûresi indirilen [Peygamber’in 
(s.a.v.)] [ayakta] durduğu yerdir." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/20. 

630 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/66. 



122 
 

2.5.6 Kıran Haccı Yapanın İki Tavaf ve İki Sa‘y Yapacağına Dair Merfu Hadis 

Kıran haccında kaç defa tavaf ve sa‘y yapılacağı etrafında Hanefî ve Şâfiîlerin farklı 

görüşler serdettiği görülmektedir. İmam Şâfiî, birer defa tavaf ve sa‘y yapılacağını ileri 

sürmekte iken Hanefiyye bu nevi hac yapan kimseye ikişer tavaf ve sa‘y lazım geleceği 

görüşünü kabul etmiştir. Bu hususta onların dayandığı delil, Ali (r.a.), İbn Mesud (r.a.) ve 

İmran b. Husayn (r.a.) tarafından rivayet edilen şu hadistir631: 

 632ان النبي صلى الله علیھ وسلم قرن وطاف لھما طوافین وسعى سعیین

Yine yukarıdaki tarikle gelen oldukça benzer bir rivayete Serahsî, farklı bir bahisle 

alakalı olarak temas etmektedir: 

 633ان النبي صلى الله علیھ وسلم قرن بین الحج والعمرة فطاف لھما طوافین وسعى سعیین

Bu hadis, en faziletli hac türünün kıran haccı olduğuna delil olarak zikredilmiştir.634 

Anlaşılan o ki; Rasulüllah’ın (s.a.v.) hayatında yalnız bir defa ifa ettiği hac farizasının 

çeşidinin kıran haccı olduğu, Hanefîler nazarında, bu ve benzeri hadislerle beyan edilmiş 

olunca, Allah katında en makbul haccın da bu nevi hac olduğu ortaya çıkmış olmaktadır. 

Hususen bu meseleyle alakalı olarak Hanefî imamları içerisinde yalnız İmam Muhammed’ten 

yapılmış aykırı bir nakil bulunmakta olup bu naklin zahirine göre onun düşüncesi, temettu 

haccının en faziletli hac çeşidi olduğudur.635  

Hangi hac çeşidinin daha faziletli olduğu meselesinde aykırı görüş bildiren636 İmam 

Şâfiî ve İmam Mâlik’in de dayandıkları merfu hadisler bulunmaktadır. Serahsî, ehl-i hadisin 

 
631 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/27-28; Şâfiî’nin görüşü için ayrıca bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 4/164; 

Nevevî, el-Mecmûʿ, 8/262-263. 
632 “Peygamber (s.a.v.), kıran haccı yaptı ve bunların ikisi [:hac ve umre] için iki tavaf ve iki sa‘y yaptı.” Seraḫsî, 

el-Mebsûṭ, 1989, 4/28. 
633 “Peygamber (s.a.v.), hac ve umreyi birleştirdi [kıran haccı yaptı] ve bunların ikisi için iki tavaf ve iki sa‘y 

yaptı.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/26. 
634 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/25-26. 
635 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/25. 
636 Serahsî, İmam Şâfiî’ye göre ifrad haccının kıran haccından daha faziletli olduğunu, İmam Mâlik’e göre 

temettu haccının kıran haccından daha faziletli olduğunu aktarmaktadır. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/25; 
Şâfiî kaynaklarında genel manada hangi hac türünün daha faziletli olduğuna ilişkin iki kavlin varlığından 
bahsedilmekte; daha muteber sayılan görüşe göre ifrad haccı ilk sırada yer almaktadır. Her hâlükârda mezhep 
içerisinde ifrad haccının kıran haccından daha faziletli kabul edildiği görülmektedir. Bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-
kebîr, 4/44; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 4/190; Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 2/620; Râfiʿî, el-ʿAzîz, 3/342-343; Mâlikî 
mezhebinde umûmen ifrad haccının en faziletli hac çeşidi olduğu kabul edilmektedir. Serahsî’nin İmam 
Mâlik’in kavline dair ifadesinin, lafzî surette anlaşıldığı takdirde isabetli olduğu söylenebilir. Nitekim söz 
gelimi Kadı Abdülvehhab, İbn Yûnus gibi Mâlikî fakihleri temettu haccının kıran haccından daha faziletli 



123 
 

Rasulüllah’ın (s.a.v.) hac fiillerini nakleden ravileri topladıklarını ve bunların toplamda otuz 

kişi olduğunu belirtmiş ve her onunun üç hac çeşidine eşit olarak dağılacak şekilde rivayette 

bulunduğunu ifade etmiştir. Bunları telif/tevfîk yoluna giderek insanlardan bazılarının 

Rasulüllah’ın (s.a.v.) evvela umre için telbiye getirdiğini görüp bilahare hac yaptığını görünce 

temettu haccı yaptığı neticesine vardıkları ve olayı böyle naklettikleri, diğer bir grubun 

Rasulüllah’ın (s.a.v.) (umre telbiyesinden sonra) hac için getirdiği telbiyeyi işiterek ifrad 

haccı yaptığını zannettiklerini, başka bir grubun da hem umre hem hac için telbiye getirdiğini 

işiterek O’nun kıran haccı yaptığını anladıklarını söylemiştir. Şârih, ikinci bir çözüm yolu 

zikrederek Rasulüllah’ın (s.a.v.) fiili hakkında birbirine zahiren aykırı rivayetlerin gelmesi 

halinde kavline müracaat edileceğini belirtmiş ve bu kabilden merfu bir hadise yer 

vermiştir.637 

2.5.7 Umrede Telbiyenin Hacerülesved’i İstilamla Kesileceğine Dair Merfu 

Hadis 

Umrede telbiyeye ne zamana kadar devam edileceği, fukahâ arasında ihtilaf edilen 

hususlardandır. İmam Mâlik’in, kişinin Beytullah’ı görür görmez telbiyeye son vereceği 

görüşünde olduğu nakledilmektedir. Hanefîlere göre ise telbiyenin nihayet bulması, 

Hacerülesved’i istilamla birliktedir.638 Onları bu kanaate sevk eden delil, İbn Mesud’un (r.a.) 

naklettiği şu hadistir: 

 639ان النبي صلى الله علیھ وسلم في عمرة القضاء قطع التلبیة حین استلم الحجر الأسود

2.5.8 Hac Fiillerinden Birini Diğerinin Önüne Geçiren Kişiye Ceza Kurbanı 

(Dem) Gerekeceği ile İlgili Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hac ahkâmı ile alakalı olarak Ebû Hanîfe ile İmameyn arasında fikir ayrılığı bulunan 

başlıca meselelerden birisi, hac fiillerinin vaktine riayet edilmeyip takdim-tehir yapılması 

 
olduğunu belirtmişlerdir. Kaynaklar için bkz. Ḳāḍî ʿAbdülvehhâb, el-İşrâf, 1/468; Ḳāḍî ʿAbdülvehhâb, el-
Maʿûne, 1/563; İbn Yûnus, el-Câmiʿ, 4/425, 429; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-Kâfî, 1/364. 

637 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/25-26. 
638 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/30; İmam Mâlik’e nispet edilen görüşün tafsilatı vardır. Umre için ihrama girilen 

mîkât yerine göre telbiyenin kesileceği mahal farklılaşmaktadır. Aslen mîkât yerlerinde umre niyetiyle ihrama 
giren kişinin Harem’e girdiği vakit telbiyeye son vereceği ifade edilmektedir. Lakin spesifik olarak hangi 
esnada son vereceği, ihrama girdiği mîkât mahalline göre değişkenlik göstermektedir. Serahsî’nin dile getirdiği 
Beytullah’ı görür görmez telbiyenin kesilmesi, Ten’îm’de ihrama giren kimseler için gündeme getirilmektedir. 
Bkz. İbnü’l-Cellâb, et-Tefrîʿ, 1/199; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-Kâfî, 1/371. 

639 “Peygamber (s.a.v.) kaza umresinde telbiyeyi, Hacerülesved’i istilam edince kesti.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 
4/30. 



124 
 

halinde ceza kurbanı/dem640 lazım gelip gelmeyeceğidir. Serahsî, her iki tarafın delillerine 

değinerek mukayeseli bir anlatım sunmuştur. Buna göre, İmameyn, bu mesele hakkında 

doğrudan hüküm bildiren bir nass olduğunu düşündükleri İbn Abbas’tan (r.a.) nakledilen şu 

hadis ile amel etmişlerdir641: 

النحر حلقت قبل أن أرمي فقال ارم ولا حرج   وسلم یومالله علیھ  الله صلىأن رجلا قال لرسول 

وقال آخر حلقت قبل أن أذبح فقال اذبح ولا حرج وما سئل عن شيء یومئذ قدم أو أخر إلا قال افعل ولا 

 642حرج

Ebû Hanîfe ise İbn Mesud’un (r.a.) şu kavlini esas kabul ederek hac fiillerindeki 

takdim-tehir sebebiyle ceza kurbanı/dem lazım geleceğine kail olmuştur643: 

 644من قدم نسكا  على نسك فعلیھ دم

İmameyn’in delil olarak zikrettikleri İbn Abbas (r.a.) hadisini tevil yoluna giden Ebû 

Hanîfe, Rasulüllah’ın (s.a.v.) bu kimseleri, hac fiillerini yeni öğrenmiş olmaları sebebiyle 

mazur gördüğünü söylemektedir.645 

2.5.9 Mîkâtı İhramsız Geçip Mekke’de İhrama Giren Kişiye Ceza Kurbanı 

(Dem) Gerekeceğine Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Mekke’ye ihramsız giren bir kimse, mîkâta646 dönmesi halinde haccı kaçıracağından 

endişe edip bulunduğu yerde ihrama girer ve devamında da vakfe yaparsa bu ona kifayet eder. 

Fakat Hanefî âlimlerinin görüşüne göre mîkâtta ihrama girmediği için bu kimseye dem lazım 

 
640 “Dem” kavramı hakkında daha fazla bilgi edinmek için bkz. Rahmi Yaran, “Dem”, Türkiye Diyanet Vakfı 

İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994). 
641 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/41-42. 
642 "Bir adam Kurban Bayramının birinci günü, Rasulüllah’a (s.a.v.) gelip ‘Şeytan taşlamadan evvel tıraş oldum 

[ne yapayım]’ diye sordu, O da (s.a.v.); ‘Cemreye taşını at, bir sakıncası yoktur’ buyurdu. Bir başkası daha 
gelip ‘Kurbanımı kesmeden tıraş oldum [ne yapayım] diye sual etti, ona da; ‘Kurbanını kes, bir sakınca yoktur’ 
diye mukabelede bulundu. Rasulüllah (s.a.v.), o gün [bir hac fiilinin] takdim veya tehir edilmesi ile alakalı 
olarak kendisine sorulan her soruya ‘Yap, bir sakıncası yoktur’ diyerek cevap verdi." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 
4/42. 

643 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/41-42. 
644 “Bir hac fillini başka bir hac fiilinden önce yapan [ve böylece tertibe riayet etmeyen] kişiye dem (ceza 

kurbanı) lazım gelir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/42. 
645 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/42. 
646 “Mîkât” kavramının muhtevası için bkz. Salim Öğüt, “Mîkāt”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(İstanbul: TDV Yayınları, 2005). 



125 
 

gelecektir. Onların bu görüşü, Abdullah b. Mesud’un (r.a.) içinde bulunduğu bir grup 

sahabiden şu şekilde nakledilmektedir647: 

 648إذا جاوز المیقات بغیر احرام فعلیھ دم لترك الوقت

Serahsî, bu duruma başka bir açıdan yaklaşarak başına böyle bir hal gelen kimsenin 

önündeki iki seçenekten kendisi için ehven olanı tercih etmiş olacağından bahseder. Zira 

mîkâta dönerek haccı kaçırmaya kıyasla dem borcu altına girmek şüphesiz ehveni tercih 

etmek manasına gelecektir.649 

2.5.10 İhramlı Kişinin Av Hayvanını Öldürmesi Durumunda Öldürdüğü 

Hayvanın Benzerinin (Nazîr) Lazım Geleceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

İhramlı iken av hayvanı öldürenin hangi surette bunu tazmin edeceği, müçtehit 

imamlar arasında ihtilafa konu olmuş bir meseledir. Ebû Hanîfe ile Ebû Yûsuf, tazminin 

kıymet ile gerçekleşeceğini savunmaktadır. Hayvanın benzerinin (nazîr) bulunması, bu 

noktada önem arz etmemektedir. Buna mukabil, İmam Muhammed ve Şâfiî, bir ayrıma 

giderek benzeri (nazîr) olan av hayvanları hakkında şöyle demişlerdir: Sureten o av hayvanına 

benzer olan hayvanlara bakılır; kıymete bakılmaz. Binaenaleyh ihramlının avladığı 

devekuşuna karşılık olarak bir adet ‘bedene’, merkebe karşılık olarak bir adet sığır, ceylana 

karşılık olarak bir adet koyun, tavşana karşılık olarak dişi bir oğlak, Arap tavşanına karşılık 

olarak üç aylık bir oğlak lazım gelmektedir. Benzeri bulunamayan hayvanlarda ise kıymete 

gidilecektir. Şeyhayn’ın görüşü, İbn Abbas’tan (r.a.) nakledilmekte iken İmam Şâfiî ve 

Şeybânî’nin görüşü Ali (r.a.), Ömer (r.a.) ve Abdullah b. Mesud’tan (r.a.) mervîdir. Bu görüş, 

av hayvanlarının ihramlı vaziyette öldürülmesinden bahseden âyetin şu kısmına atıfta 

bulunmaktadır650: 

 (Mâide, 5/95) 651فجزاء مثل ما قتل من النعم 

İşbu görüşün vech-i istidlalini Serahsî şu şekilde açıklamıştır: Âyette varid olan مثل 
kelimesi, bir şeye sureten ve manen denk olan şeye denmektedir. Hakikat mana dururken 

 
647 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/59. 
648 “Kişi mîkâtı ihramsız geçtiğinde mîkâttan ihramlı geçme [vacibini] terk ettiği için bu kişiye ceza kurbanı 

(dem) lazım gelir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/59. 
649 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/59. 
650 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/82-83; İmam Şâfiî’nin görüşü için ayrıca bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 

4/290; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 1/396; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 4/400; Nevevî, Minhâcü’ṭ-ṭâlibîn, 92. 
651 “… Sizden her kim onu [av hayvanını ihramlıyken] kasden öldürürse, üzerine o öldürdüğü hayvanın misli bir 

ceza vardır.” 



126 
 

mecaza gitmek ancak hakikat mana ile amelin mümkün olmadığı hallerde söz konusudur. 

Halbuki ‘nazîr’ hem sureten hem manen ‘misl’in dengidir. ‘Kıymet’ ise ‘misl’e manen denk 

olsa da sureten denk değildir. Kıymet ile tazmin görüşünün sahipleri, İbn Abbas’ın (r.a.) bu 

kelimeyi kıymet ile tefsirini kaynak göstermişlerdir. Serahsî fıkhî mananın bu tefsiri 

desteklediğini söylemiştir. Zira kul haklarıyla ilgili olduğunda hayvanlar, kıymet ile tazmin 

edilmektedir. Allah haklarında da böyle olmalıdır.652 

2.5.11 İhramlının Devekuşu Yumurtasını Kırması Durumunda Bunun 

Kıymetini Ödeyeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

İhramlının deve kuşu yumurtasını kırması halinde ödeme yükümlülüğünün ne 

olacağı, sahabi kavli ile beyan edilmiştir. Bu kavle göre Ömer (r.a.) ve İbn Mesud (r.a.), 

devekuşu yumurtasında kıymet ile tazmine hükmetmişlerdir.653 

2.5.12 Hac İçin İhrama Girmiş Eşlerin Cinsel Münasebetleri Halinde Her 

İkisinin Birer Koyun Kesip Haccı Tamamlamaları ve Bir Sonraki Sene Ayrı Durarak 

Haclarını Kaza Etmeleri Gerektiğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Karı-koca hac için ihrama girmiş bulunup, Arafat’ta vakfeye durmadan önce, 

aralarında cinsî münasebet vaki olsa, her ikisinin de birer koyun kesmeleri icap etmektedir. 

Başladıkları haccı tamamlarlar ve bir sonraki sene bu haclarının kazası olarak yeniden 

haccetmeleri gerekir. Bu hükümler konuyla alakalı merfu bir hadise dayanmaktadır. Ayrıca 

sahabeden Ömer (r.a.), Ali (r.a.) ve İbn Mesud’tan da (r.a.) bu minvalde rivayetler gelmiştir. 

Fakat onlar merfu hadiste zikredilmeyen bir hususa değinerek bahse konu karı-kocanın haccı 

kaza etmek için döndüklerinde birbirlerinden ayrı duracaklarını söylemişlerdir. Serahsî, bu 

ifadenin, eşlerin hacca gelirken farklı güzergahları tercih etmeleri gerektiği manasında 

olduğunu belirtmiştir. Bu hükmü de mutlak olarak tasavvur etmeyip “şayet bu kimseler 

günaha düşeceklerinden endişe duyuyorlarsa ayrı yolları kullanacakları” şeklinde 

kayıtlamıştır. Son olarak, bu şekilde davranmalarının mezkûr karı-koca için vacip değil 

mendub olduğunu vurgulamıştır.654 

 
652 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/82-83. 
653 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/93. 
654 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/118-119. 



127 
 

2.5.13 Haccına yahut Umresine Hastalık Mâni Olan Kişinin Düşman 

Tarafından Hac Yahut Umreden Alıkonan Kişi Hükmünde Olduğuna Delil Olarak 

Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî fakihleri, hac yahut umredeki ihsâr655 manasının düşman sebebiyle tahakkuk 

edebileceği gibi hastalık denilebilecek durumların da bu manaya dahil olduğu neticesine 

varmışlardır. Esasen bu bahis, şu âyet-i kerîmeye istinad etmektedir656: 

 (Bakara, 2/196) 657وأتموا الحج والعمرة للھ فإن أحصرتم فما استیسر من الھدي 

Serahsî, âyette geçen fiilin if ‘âl babından gelmesinden hareketle إحصار masdarının 

lügatte hangi mana(lar)da kullanıldığı ile ilgili iki nakle yer vermektedir. Birinci nakil lügat 

âlimlerinden yapılmış olup ‘ihsâr’ın yalnız hastalık sebebiyle alıkonmaya ıtlak olunduğu 

şeklindedir. Düşman kaynaklı alıkonmalar için ise ‘tahsîr’ masdarı kullanılmaktadır. 

Ferrâ’dan yapılan ikinci nakil, ‘ihsâr’ kelimesinin her iki çeşit alıkonmaya şamil olduğu 

yönündedir. Şârih, bu iki nakilden yola çıkarak ‘ihsâr’ lafzının hastalık sebebiyle menolunma 

manasında kullanımının ittifakla kabul edilen bir husus olduğu neticesine varmıştır.657F

658  

Lügatle alakalı bu izahatın haricinde hastalık durumlarında da ihsârın tahakkuk 

edeceğini gösteren birtakım rivayetlere yer veren Serahsî, İbn Mesud’un (r.a.) kavlini ihtiva 

eden şu rivayeti de zikretmiştir: 

أي معتمرین فلدغ صاحب لنا فأعرضنا   عمارا سود بن یزید قال خرجنا من البصرة وعن الأ

الطریق لنسأل من نجده فإذا نحن بركب فیھم ابن مسعود رضي الله تعالى عنھ فسألناه عن ذلك فقال لیبعث  

 659صاحبكم بدم ویواعد المبعوث على یدیھ أي یوم شاء فإذا ذبح عنھ حل

 

 
655 İhsâr terimi hakkında malumat edinmek için bkz. Salim Öğüt, “İhsâr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000). 
656 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/106, 107. 
657 “Haccı da umreyi de Allah için, tam yapın. Fakat ihsâra tutulmuşsanız o halde kolayınıza gelen kurban(ı 

gönderin).” 
658 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/108. 
659 "Esved b. Yezîd’in şöyle anlattığı nakledilmiştir: Umre yapmaya niyet ederek Basra’dan yola çıktık. Bir 

arkadaşımızı yılan soktu. [Meselenin hükmünü bilen] birini bulmak amacıyla yolumuzu değiştirdik. Derken, 
içlerinde İbn Mesud’un da (r.a.) bulunduğu bir kervanla karşılaştık. İbn Mesud’a (r.a.) başımızdan geçen olayı 
sorduk. O da şöyle cevap verdi: Arkadaşınız bir kurban [dem] göndersin ve gönderdiği kişiyle istediği bir gün 
için sözleşsin. Gönderdiği kurban ona niyetle boğazlandığı vakit ihramdan çıkmış olur." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 
1989, 4/108; Ayrıca bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/109. 



128 
 

2.5.14 Bakara Sûresinde Hac ve Umreyi Tamamlamayı Emreden Âyetin Tefsiri 

Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Bakara sûresinin 196. âyetindeki وأتموا الحج والعمرة ifadesi hakkında Ali (r.a.) ve İbn 

Mesud’a (r.a.) ait bulunan bir tefsirden söz eden Serahsî, bu tefsiri iki farklı pasajda şu 

lafızlarla aktarmaktadır: 

 660إتمامھما أن تحرم بھما من دویرة أھلك

 661ان إتمامھما أن یحرم بھما من دویرة أھلھ

İlk ele alındığı yerde söz konusu tefsir, kişi için asıl mîkât/ihrama girme yerinin evi 

olduğunun göstergesi sayılmıştır. Serahsî, mîkât yerlerinde ihrama girmenin ise ruhsat hükmü 

olduğunu belirtmiştir.662 Mezkûr tefsir, ikinci mahalde, Hanefî mezhebine mâl ederek mîkât 

yerlerinden önce ihrama girmenin daha faziletli olduğunun delili olarak dile getirilmiştir.663 

Bu da ilk zikredilen mananın farklı bir ifadesi olarak gözükmektedir. 

2.5.15 Bedene Olan Hedy Kurbanına Gerdanlık Takılarak İhrama 

Girilebileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî fukahâsı, ihrama girmenin maruf telbiye lafzını söyleme dışında yolları 

olduğunu kabul etmişlerdir. Mesela senâ/övgü ve tesbih ifade eden lafızlarla da ihrama 

girilebilmektedir. Yahut telbiye lafzını söz gelimi Farsça söyleyen kişi de ihrama girmiş olur. 

Bunun da ötesinde nihayetinde bir zikir olmayıp fiil mahiyetindeki, taklîd (bedene olan hedy 

kurbanının boynuna pabuç, sahtiyan [tabaklanmış deri] parçası ya da kırba kulpu asma)664 

tarikiyle ihrama girmenin mümkün olduğunu savunmuşlardır.665 Fakat bu noktada net bir 

ayrım yaparak teclîl (hayvanın üzerine çul örtme) veya iş‘âr (deve hörgücünün bir tarafını 

neşter gibi bir aletle kanı akıncaya kadar yarıp akan kanı hörgüce sürme)666 uygulamalarının 

ihrama girmek manasına gelmediğini vurgulamışlardır.667  Onları ‘taklîd’ hususunda farklı 

 
660 “Hac ve umrenin tam yapılması, senin, ailenin evinden itibaren hac ve umre niyetiyle ihrama girmendir.” 

Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/131. 
661 “Hac ve umrenin tam yapılması, kişinin, ailesinin evinden itibaren hac ve umre niyetiyle ihrama girmesidir.” 

Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/167. 
662 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/131. 
663 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/166-167. 
664 ’Taklîd’in bu şekildeki tarifi için bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/137. 
665 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/5-6. 
666 Serahsî, ’iş’âr’ın tarifini bu surette yapmaktadır. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/138. 
667 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/138. 



129 
 

düşünmeye sevkeden, Mâide sûresinin 2. âyetindeki işaretin yanı sıra meseledeki cevaz 

hükmünün sahabeden Ömer (r.a.), İbn Mesud (r.a.) ve İbn Abbas’tan (r.a.) rivayet edilmiş 

olmasıdır.668 Hanefîler, ‘taklîd’ uygulamasının tatbik edildiği hayvanlarda bir kısıtlamaya 

giderek yalnız bedene olarak bilinen deve ve sığırdaki ‘taklîd’in ihrama girmenin bir yolu 

olduğuna hükmetmişlerdir. Koyun ise bundan hariç tutulmuştur.669 

2.5.16 Kişinin Hedy Kurbanının Üçte Birinden Azını Tasadduk Etmesinin 

Uygun Olmayacağına Delil Olarak Zikredilen Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis 

Kesilen hedy kurbanı üzerinde hangi yollu tasarrufa gidileceği İbn Mesud’un (r.a.) şu 

kavlinde mündemiçtir: 

ن یأكل  أن یتصدق بثلث وأ نھ بعث بھدى مع علقمة فأمره  أالله عنھ  يروى عن ابن مسعود رض

 670ثلثا وأن یبعث إلى آل عبد الله بن مسعود رضي الله عنھ بثلث

Serahsî, bu kavle dayanarak kişinin hedy kurbanının üçte birinden azını tasadduk 

etmesinin uygun olmadığını söylemiştir.671 

2.5.17 Temettu Haccı Yapana Gerekecek Kurbanla İlgili Âyetin Tefsiri 

Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî fakihleri, temettu haccı yapan kimsenin kesmekle yükümlü olacağı hayvanın 

koyun olduğu şeklinde görüş belirtmişlerdir. Bu hususta aslolan şu âyette geçmekte olan  الھدي
kelimesinin tefsiridir: 

(Bakara, 2/196) 672فمن تمتع بالعمرة إلى الحج فما استیسر من الھدي 

Âyette geçen hedy kurbanı, Ali (r.a.), İbn Abbas (r.a.) ve İbn Mesud’un (r.a.) 

görüşüne göre, koyundur. İbn Ömer (r.a.) ve Âişe (r.a.) ise bunu bedene olarak 

 
668 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/139. 
669 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/137. 
670 "Abdullah b. Mesud’tan (r.a.) rivayet edilmiştir ki; kendisi, bir hedy kurbanını Alkame ile göndermiş ve üçte 

birinin tasadduk edilmesini, üçte birini onun yemesini ve üçte birini de Abdullah b. Mesud (r.a.) ailesine 
göndermesini emretmiştir." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/141. 

671 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/141. 
672 “… Kim hac zamanına kadar umre ile istifade etmiş olursa kolayına gelen bir kurban kesmek icap eder.” 



130 
 

açıklamışlardır. Serahsî, Hanefîlerin ilk tefsiri tercih etme sebebi olarak Câbir’den (r.a.) 

rivayet edilen şu hadisi zikretmiştir673: 

 674تمتعنا بالعمرة إلى الحج مع رسول الله صلى الله علیھ وسلم فاشتركنا في البدنة عن سبعة

Hadiste doğrudan koyun geçmemekle birlikte herhalde diğer alternatif olan bedene 

görüşüne aykırı olarak bedenede yedi kişinin ortak olduğunun ifade edilmesi, aslen kesilecek 

hayvanın koyun olduğuna delil sayılmıştır. 

2.6 Kurban ve Şer‘î Kesimle Alakalı Rivayetler 

2.6.1 Hayvan Boğazlarken İlave Kelâm Edilmeyip Yalnız Allah’ın Adının 

Anılacağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hayvan boğazlarken Allah’ın adı anılmalıdır. Buna ilave yapmak ise mekruh 

görülmüştür. Serahsî, İbrahim en-Nehaî’nin bu hususla alakalı olarak söylediği “Hayvan 

boğazladığın vakit Allah teâlânın adından başka bir şey zikretme” sözünü nakletmiştir. Fakat 

bu meselenin dayandığı temel rivayet İbn Mesud’tan (r.a.) nakledilmiştir.675 Serahsî, onun 

konuyla alakalı kavline Mebsût’ta iki farklı lafızla yer vermiştir: 

 676جردوا التسمیة عند الذبح

 677جردوا التسمیة

Müellif, ne şekilde bir ziyade yapmanın kerih görüldüğüne misal olması adına   اللھم

lafzını zikretmiştir.677F تقبل من فلان 

678 Buna göre kesim anında mesela besmele ifadesine bunun 

gibi bir lafız eklemek mekruh hükmünü almaktadır. İllaki böyle bir lafız söylenecekse 

kesimden önce aradan çıkarılmalı yahut kesim sonrasına bırakılmalıdır.678F

679 Anlaşılıyor ki 

kesim anı olarak ifade edilebilecek zaman dilimi, oldukça sınırlı, spesifik bir kesite tekabül 

etmekte olup bu hususta dikkat edilmesi gereken kısım, işbu kısa vakitten ibarettir. 

 
673 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/180-181. 
674 "Rasulüllah’la (s.a.v.) birlikte temettu haccı yaptık. Bir bedeneye yedi kişi ortak olduk." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 

1989, 4/181. 
675 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/228; Ayrıca bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/5. 
676 “Hayvanı boğazlarken Allah’ın adından başka bir şey anma” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/228. 
677 “[Hayvanı boğazlarken] Allah’ın adından başka bir şey anma” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/5. 
678 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/5. 
679 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/5. 



131 
 

2.6.2 Yedi Kişinin Ortaklaşa Bir Sığır ya da Deve Kurban Edebileceği Şeklinde 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Birden fazla kişinin sığır yahut deve kesmesinde esas alınacak kriter, mezhepler 

arasında tartışmalı bir meseledir. Hanefiyye, maksimum kişi sayısına vurgu yaparak adede 

dayalı bir anlayış sergilemiştir. Onlara göre azami yedi kişi bir ‘bedene’yi ortak olarak kurban 

edebilmektedir. İmam Mâlik aynı ev ahalisi ( بیت  أھل ) olmayı temel kriter kabul ettiği için 

ahalinin yediden fazla sayıda olması halinde dahi bir sığır yahut deve ile yetinebileceklerini 

savunmuştur. Hanefîlerin bahsi geçen yaklaşımı, ashaptan İbn Mesud (r.a.) ile Huzeyfe’nin 

(r.a.) mezhebidir. Meseledeki istidlal ise Câbir’den (r.a.) nakledilen merfu bir hadisledir. 

Müellif, sayıca yediyi aşkın insanların bir bedeneyi ortaklaşa kesememe hükmüne ek olarak, 

ortakların payının da yedide birden aşağıya düşmemesi gerektiğini ifade etmektedir.679F

680 

2.6.3 ‘Bedene’ Kelimesinin Yalnız Deve Manasına Geldiğine Dair Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Serahsî, bedene kelimesinin medlûlünü sığır ve bedeneye şamil olacak şekilde geniş 

tutmuştur. Sarih olarak ifade etmese de Hanefî imamları adına konuşuyor gibidir. Aslen bu 

görüş, Ali (r.a.) ve İbn Abbas’tan (r.a.) gelmektedir. Bedene lafzının delaleti hakkında 

serdedilen tek görüş, bundan ibaret değildir. İbn Mesud (r.a.) ve İbn Ömer (r.a.) kelimenin 

yalnız deve için kullanıldığı yönünde görüş belirtmişlerdir.681 Bu hususla alakalı olarak 

şârihin İbn Mesud’tan (r.a.) aktardığı bir rivayet bulunmaktadır: 

ال مم  ق البقرة ف  يفتجزأالله عنھ ان صاحبا لنا أوجب بدنة  ين سائلا سأل ابن مسعود رضإ

 682صاحبكم فقال من بني رباح فقال ومتى اقتنت بنو رباح البقر وإنما وھم صاحبكم الإ بل

Zikrettiğimiz bu hadisin zahir manasıyla amel edilmediği ve bu meselede İbn 

Mesud’un (r.a.) kavlinin tercih edilmediği aşikârdır. Fakat hemen aynı rivayetin ufak 

farklılıklarla yer aldığı başka bir bölümde hadisin “ma‘mûlün bih” olduğu görülmektedir. Söz 

konusu hadis Mebsût’ta şu surette varid olmuştur: 
 

680 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/11-12; İmam Mâlik, yalnız sığırda değil koyunda da ev ahalisi için mezkûr 
hükmün cari olduğu görüşündedir. Bkz. İbnü’l-Cellâb, et-Tefrîʿ, 1/303; İbn Yûnus, el-Câmiʿ, 5/845; İbn 
ʿAbdülber en-Nemerî, el-Kâfî, 1/419. 

681 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/136. 
682 "Bir kimse Abdullah b. Mesud’a (r.a.): ‘Bir arkadaşımız kendisine “bedene” kesmeyi vacip kıldı. Sığır kesse 

kifayet eder mi?’ diye sordu. Abdullah b. Mesud (r.a.) ‘Arkadaşınız kimlerdendir?’ diye soruyla karşılık verdi. 
O da cevaben: ‘Rabâh oğullarındandır’ dedi. Bunun üzerine Abdullah b. Mesud (r.a.) şunları söyledi: Rabâh 
oğulları ne zaman sığır edindiler? Sizin arkadaşınız [bunu söylerken] zihninde deveyi tasavvur etmiştir." 
Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/136-137. 



132 
 

البقرة فقال ممن    يالله عنھ فقال ان صاحبا لنا أوجب بدنة أفتجز يان سائلا سأل ابن مسعود رض

  683صاحبكم فقال من بني ریاح قال ومتى أقتنت بنو ریاح البقر إنما وھم صاحبكم الإبل

Serahsî, bu rivayetin, söz mutlak olarak söylendiğinde sözü söyleyenin örfünün 

dikkate alınacağı ve sarf ettiği kelâmın bu örf esas alınarak kayıtlanacağına delil olduğunu 

sarahaten ifade etmiştir.684 Doğrusu, bu iki pasaj çerçevesinde, aynı rivayetten hareketle bu 

değerlendirmelerin nasıl yapıldığı anlaşılamamıştır. Zira meseledeki tasavvura itibarla, şayet 

İbn Mesud (r.a.) buradaki ‘bedene’ lafzının mutlak olarak sığır manasına geldiğini 

düşünüyorsa rivayetin örfle alakası yoktur. Yok eğer örfî mananın dikkate alınacağına binaen 

böyle bir söz söylemişse o zaman da rivayetin ıtlakıyla amel etme imkânı kalmamaktadır. 

2.7 Yeminle Alakalı Rivayetler 

2.7.1 Gamûs Yemininin Keffaret Gerektirmeyen Yeminlerden Olduğuna Dair 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefîlere göre, gamûs yemini, keffaret gerektirmemektedir. Şârih, bu yemini, 

gelecekteki yahut hâlihazırdaki bir durum için bilerek ve yalan yere yapılan yemin olarak tarif 

etmiştir. Her ne kadar anlatılan veçhile ağızdan çıkan söze yemin denilmiş olsa da Serahsî, bu 

tarz yeminin hakikatte yemin olmayıp, yemin şeklindeki adlandırmanın mecaz olduğuna 

vurgu yapmıştır. Yeminin meşru bir akit oluşuna karşılık ‘gamûs yemini’ olarak bilinen bu 

tasarrufun büyük günahlardan olduğunu belirten müellif, mecazlığı ise bu günahın yemin lafzı 

kullanılarak işlenmesi ile alakalandırmıştır.685 

Gamûs yemini eden kişi, Hanefî mezhebine göre tövbe istiğfar edecektir. Bu suçun 

dünyevî ahkama taalluk eden bir yönü ise bulunmamaktadır. İfade edildiği üzere keffaret de 

buna dahildir. Serahsî, işbu görüşün dayanak noktası olabilecek pek çok delile yer vermiştir. 

Biri de Abdullah b. Mesud’tan (r.a.) nakledilen şu sözdür686: 

 
683 "Bir kimse Abdullah b. Mesud’a (r.a.): ‘Bir arkadaşımız kendisine “bedene” kesmeyi vacip kıldı. Sığır kesse 

kifayet eder mi?’ diye sordu. Abdullah b. Mesud (r.a.) ‘Arkadaşınız kimlerdendir?’ diye soruyla karşılık verdi. 
O da cevaben: ‘Riyâh oğullarındandır’ dedi. Bunun üzerine Abdullah b. Mesud (r.a.) şunları söyledi: Riyâh 
oğulları ne zaman sığır edindiler? Sizin arkadaşınız [bunu söylerken] zihninde deveyi tasavvur etmiştir." 
Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/167. 

684 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/167. 
685 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/127. 
686 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/127-128. 



133 
 

 687كنا نعد الیمین الغموس من الأیمان التي  لا كفارة فیھا 

2.7.2 Gamûs Yemininin Ahirette Allah’ın Gazabını Celbedeceğine Dair Merfu 

Hadis 

Davalarda yemin ettirme hakkı, şer‘an davacıya (müddei) aittir. Bu hüküm merfu bir 

hadisteki şu ifade ile sabit olmuştur688: 

 689والیمین على من أنكر

Şu kadar var ki; davalının (müddeâ aleyh) yemin ettirilmesi, davacının talebine 

bağlıdır. Serahsî, davacının davalı üzerinde böyle bir hakkının bulunmasındaki hikmeti, 

yemin-i gamûsun helak edici oluşu ile ilişkilendirmiştir.690 Bununla kastının, bu işi 

işlemekteki günahın büyüklüğü göz önünde tutulduğunda, böyle bir yemin edenin hak edeceği 

uhrevî ceza olduğu anlaşılmaktadır. Gamûs yemininin netice olarak kişinin helakı manasında 

oluşu, İbn Mesud’tan (r.a.) rivayet edilen şu hadisten de anlaşılmaktadır: 

الله تعالى  ي أن النبي صلى الله علیھ وسلم قال من حلف یمینا فاجرة لیقتطع بھا مال امرء مسلم لق

 691وھو علیھ غضبان

2.7.3 Kişinin Yemin Ettikten Sonra “İnşâallah” Dediği Takdirde Yemininin 

Bozulmayacağı ve Keffaret Lazım Gelmeyeceğine Dair Merfu ve Mevkuf Hadis/Sahabi 

Kavli 

Yemin edip peşi sıra ‘inşâallah’ diyen kimsenin yeminini bozması halinde bu 

kimseye keffaret lazım gelmemektedir. Zikrettiğimiz hüküm, Hanefîlerin görüşünü ifade 

etmektedir. Serahsî, İmam Mâlik’in, her şeyin Allah’ın dilemesinde olmasına nazaran bu 

istisnayı lağv saydığını aktarmaktadır.692 Mamafih bu isnadı hatalıdır. İmam Mâlik, kişinin 

yeminine ‘inşâallah’ lafzını iliştirmesi halinde niyetine bakılacağı ve şayet bu ifadeyle 

 
687 “Biz gamûs yeminini keffareti olmayan yeminlerden sayardık.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/128. 
688 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 16/116. 
689 “Yemin (etmek), (iddiayı) inkâr edene aittir.” 
690 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 16/116. 
691 “Peygamber (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: Kim bir Müslümanın malından bir parça koparmak için yalan yere 

yemin ederse Allah teâlâ kendisine gazab etmiş bir vaziyette O’na mülâki olur.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 
16/116. 

692 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/143. 



134 
 

istisnada bulunmayı kastetmiş ise yemininin ortadan kalkacağı görüşündedir.693 Belirtilen 

halde Hanefîlerle aynı kavli paylaştığı ortadadır. Hanefî mezhebinin bu meseledeki 

dayanakları arasında İbn Mesud (r.a.), İbn Ömer (r.a.) ve İbn Abbas’tan (r.a.) hem merfu hem 

de mevkuf olarak rivayet edilmiş olan şu hadis zikredilmektedir694: 

 695من حلف على یمین وقال إن شاء الله فقد استثنى ولا حنث علیھ ولا كفارة

Her ne kadar hadisteki hüküm mezkûr üç sahabiye nispet ediliyorsa da İbn Abbas’ın 

(r.a.) farklı düşündüğü bir husus bulunmaktadır. Kendisi yalnız yemine mukarin olan 

‘inşâallah’ lafzının keffarete mâni bir durum teşkil edeceği kanaatinde olmayıp araya fasıla 

girdikten sonra bu ifadenin kullanılmasını da hükümce eş değer görmektedir. Hanefîler, onun 

görüşünün ikinci kısmına katılmamaktadır. Serahsî mezhebin bu tutumunu, İbn Abbas’ın 

(r.a.) görüşünün kabul edilmesi halinde ortaya çıkacak problemleri sıralayarak 

gerekçelendirmiştir. Şöyle ki; bahsi geçen görüşün kabul edilmesi, satım ve nikah gibi 

akitlerin hiçbirisinin lazım/bağlayıcı olmaması neticesini doğurmaktadır. Yine üç defa talak 

verilmiş kadının kocası pişman olduğu vakit, kadının kendisiyle yeniden evlenmesini helal 

kılacak ikinci bir kocayla nikahına gerek kalmaksızın, yalnız böyle bir istisna ifadesi 

kullanarak işin içinden çıkabilecektir.696 Araya fasıla girme halini peşi sıra istisnaya denk 

tutan görüşün hususen İbn Abbas’a (r.a.) isnad edilmesi, İbn Mesud (r.a.) ve İbn Ömer’in 

(r.a.) Hanefîlerin benimsediği görüşün aynını kabul ettiklerinin bir göstergesi olarak 

değerlendirilmelidir. 

2.8 Değerlendirme 

İbâdât bölümünde toplamda 117 rivayet bulunmakta olup bunlardan 2’si kıraat 

rivayeti, 3’ü hem merfu hem mevkuf olarak nakledilen hadis, 33’ü merfu hadis, 79’u mevkuf 

hadistir. Mevkuf hadislerin 70’i sahabi kavli formatında iken 9’u sahabi fiili kategorisine 

dahil edilebilecek rivayetlerdir. Amele konu olma açısından incelendiğinde şu neticelere 

varılmıştır:  

Hanefî mezhebi, 2.2.1.14 ve 2.4.3’te bulunan kıraat rivayetlerinin her ikisi ile amel 

etmiştir. Hem merfu hem mevkuf surette nakledilen rivayetler 2.2.6.2, 2.3.3 ve 2.7.3 
 

693 Mesela bkz. Ḳāḍî ʿAbdülvehhâb, el-Maʿûne, 1/636; İbn Yûnus, el-Câmiʿ, 6/339; İbn Rüşd, el-Beyân ve’t-
taḥṣîl, 3/138-139. 

694 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/143. 
695 “Kim bir yemin eder de [peşi sıra] ‘inşâallah’ derse, yeminine istisna getirmiş olur ve [artık] bu kişinin 

yemini bozulmaz, kendisine keffaret de lazım gelmez.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/143. 
696 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/143. 



135 
 

maddelerinde geçmekte olup bunların tamamı da mezhebin amel ettiği rivayetlerdir. Merfu 

rivayetler içerisinde de keza amel dışı kalan bir rivayet bulunmamaktadır. Bunlardan biri 

(2.1.1) Tarafeyn’in biri de (2.2.1.1 ikinci rivayet) yalnız Ebû Yûsuf’un ameli ile sınırlı 

kalmıştır. Mevkuf rivayetler içerisinde bulunan sahabi fiillerinden 2’si (2.2.1.6 ikinci rivayet, 

2.2.3.3) ile amel edilmemiş iken kalanı “ma‘mûlün bih”tir. Sahabi kavillerinin 7’si ile (2.1.4, 

2.1.7 birinci rivayet, 2.1.7 ikinci rivayet, 2.2.1.6 ilk rivayet, 2.3.2, 2.4.6, 2.4.7 ikinci rivayet) 

amel olunmamış, birinin (2.2.5.3) amel konusundaki durumu ile alakalı da sarih bir ifade 

kullanılmamıştır. Kalan rivayetler incelendiğinde Ebû Hanîfe’nin 5 (2.2.5.2, 2.2.7.4 üçüncü 

rivayet, 2.2.10.1 ilk rivayet, 2.2.10.1 ikinci rivayet, 2.5.8), İmam Muhammed’in 4 meselede 

(2.2.3.8, 2.2.4.1, 2.2.8.2, 2.5.10) İbn Mesud’un (r.a.) kavli ile amel konusunda tek kaldığı, 2 

meselede (2.2.3.5, 2.2.5.6) sadece İmameyn’in, 2 meselede de (2.2.7.4 ikinci rivayet, 

2.2.10.2) sadece Tarafeyn’in İbn Mesud (r.a.) kavli ile amel ettiği görülmektedir. İlgili İbn 

Mesud (r.a.) rivayetiyle istidlal eden kişinin Serahsî’nin bizzat kendisi olduğuna hemen 

hemen kesin surette kanaat getirebildiğimiz 8 mahal (2.2.1.10 ikinci rivayet, 2.2.3.1, 2.2.3.2, 

2.2.3.6, 2.2.5.7, 2.2.10.8, 2.4.5, 2.7.2) bulunmaktadır. Buralardaki meselelerde -mezhebin 

görüşüne bir aykırılıktan söz etmeksizin- yalnız hususen o rivayet üzerinden hükme varanın 

kim olduğunu vurgulamak istediğimizi belirtelim. Nitekim bu rivayetlerin sonraki mezhep 

literatüründe de kullanıldığı gözlemlenmektedir. 

Yukarıdaki tespitlerde görüldüğü üzere İbâdât bahislerinde İbn Mesud’tan (r.a.) 

nakledilen kıraat rivayetleri ile merfu ve mevkuf yahut yalnız merfu rivayetlerin her biri ile 

Hanefîler amel etmiştir. Mevkuf rivayetlerde ise (aşağıda anlatılan veçhile) en azından yüzde 

87’lik bir amel olunma oranı tespit edilmiştir. Genel tabloya bakıldığında Serahsî dahil en az 

bir Hanefî imamının amel ettiği rivayetlere itibarla, İbâdât konularındaki İbn Mesud (r.a.) 

rivayetlerinin yüzde 91’i ile amel edildiği söylenebilmektedir. Sunduğumuz bu projeksiyon 

göstermektedir ki; İbâdât ile alakalı meselelerde Abdullah b. Mesud’tan (r.a.) nakledilmiş 

bulunan rivayetlerin kahir ekseriyeti, Hanefîlerin hüsn-i kabul ile yaklaştıkları rivayetlerdir. 

Hanefîlerin bu bahis çerçevesinde hangi fıkıh usûlü yöntemlerine başvurduğu 

araştırıldığında ise şu sonuçlar ortaya çıkmaktadır: İstihsan bi’l-eser/bi’n-nass yapıldığı 

düşünülen toplam altı mesele (2.1.1, 2.1.9, 2.2.3.7, 2.2.3.8, 2.2.10.6, 2.3.4) bulunmaktadır. 

Bunlardan biri (2.1.1) merfu hadise, üçü (2.1.9, 2.2.3.7, 2.3.4) sahabi fiiline, ikisi (2.2.10.6, 

2.2.3.8) sahabi kavline dayanmaktadır. Bir meselede (2.1.1) istihsanı yapan kişi Ebû Hanîfe 

iken bir diğerinde (2.2.3.8) İmam Muhammed’tir. Bu yöntemle alakalı olarak Serahsî’nin dile 

getirdiği birtakım usûl kaidelerine de rastlanmaktadır: Kıyas, sünnetle ve -fakih olduğu 



136 
 

durumda- sahabi kavli ile terk edilir. (2.1.1) Miktarlar kıyas ile bilinemez ve sahabeden bu 

konularda nakledilmiş bir hüküm varsa bu, Rasulüllah’tan (s.a.v.) rivayet edilmiş gibidir. 

(2.1.10) Rivayetler arası tercih hususuna da değinen Serahsî, İbn Mesud (r.a.) rivayetlerinin 

işlenişinde bunların bir kısmına temas etmiştir: [Hadis rivayetleri arasında] tercih, senedin âlî 

olmasına bakarak değil, senetteki ravilerin fıkıh derecesine göre yapılır. (2.2.1.1) Bir 

meselede Rasulüllah’ın (s.a.v.) fiili hakkında birbirine zahiren aykırı eserlerin varid olması 

halinde, kavlî sünnetine müracaat edilir. (2.2.1.1, 2.5.6) Müellifin meşhur haber ile nassa 

ziyadenin mümkün olduğunu söylerken verdiği örnek, İbn Mesud’a (r.a.) ait bir kıraat 

rivayetidir. (2.4.3) Yukarıda daha geniş izahı yapıldığı üzere kendisinin mutlakın mukayyede 

hamlini kabul etmediği düşünülmektedir. Bu konuyla alakalı oldukça bilinen bir örnek olan 

yemin keffaretindeki orucun peş peşe olma şartını farklı şekilde açıklamaktadır. (2.4.3) ‘Açık 

sebebin gizli mana yerine konulması/kaim olması’ olarak ifade edilebilecek bir prensipten 

bahseden Serahsî, Hanefîlerin bir görüşünü açıklarken bu prensibi işletmiştir. (2.1.6) Buna 

mukabil Şâfiî’nin görüşünü aktardığı bir yerde aynı prensibi dile getirmiş olmakla beraber 

(2.1.5) o meselede hükme tesir etmediğini düşünmüş olmalıdır. Neshi kabul ettiği aşikâr olan 

şârih, Hanefîlerin sabah namazındaki kunut okuma uygulamasının neshe uğradığı kanaatinde 

olduklarını aktarmaktadır. (2.2.1.15) 

İbn Mesud’un (r.a.) kavil ve fiillerinin, umûmen meselenin aslî delilini teşkil eden 

âyet yahut merfu hadise ilaveten zikredildiği ve bu itibarla tâlî delil mesabesinde ele alındığı 

tespit edilmiştir. Fakat ihtilafın diğer tarafındaki müçtehidin dayandığı delilin merfu rivayet 

olup da mevkuf rivayetin tercih edildiği de (2.2.1.11, 2.2.8.1, 2.2.8.3, 2.5.8) vakidir. 

Bunlardan sonuncusunda İbn Mesud’un (r.a.) kavlini tercih eden Ebû Hanîfe, muhalefet eden, 

İmameyn’dir. Mezkûr mahallerin tamamında merfu hadis tevil edilmiştir. Serahsî’nin bir 

yerde (2.2.1.11) mevkuf rivayetin mesele dahilinde dillendirilen merfu rivayete tercih 

edilmesini, sahabenin büyükleri olarak nitelediği Ömer (r.a.), Ali (r.a.), İbn Mesud’tan (r.a.) 

gelmiş olmakla irtibatlandırması dikkat çekicidir. 

Hanefî imamlarının İbâdât bahislerine dair bir mesele dahilinde -ayrıca merfu hadis 

bulunsun bulunmasın- sahabeden varid olan kavil yahut fiillerin dışına hemen hemen hiç 

çıkmadıkları gözlemlenmiştir. Aslen Serahsî, Usûl’ünde sahabi kavlinin kıyas karşısındaki 

durumundan bahsetmiş olup merfu rivayeti işin içine dahil etmemiştir. Bunun da ötesinde 

şer‘î miktarlar gibi kıyasa mahal olmayan hususlarda mezhep imamlarının tamamının sahabi 

kavlini kıyasa öncelediğini belirtmesine karşılık, anlaşıldığı kadarıyla kıyasa elverişli 

meselelerde -her ne kadar kendisi yine sahabi kavlini mukaddem görse de- mezhebin kurucu 



137 
 

imamlarının tutumlarının net olmadığına dikkat çekmiştir.697 Onun bu tespitlerine aykırı bir 

duruma, bu bölüm içerisinde incelediğimiz meselelerin hiçbirisinde rastlanılmamıştır.  

İbn Mesud’un (r.a.) ibadetle alakalı kavil ve fiillerinde genellikle beraber 

zikredildiği, başka bir deyişle kendisiyle aynı kanaati taşıyan bazı sahabilerin adı öne 

çıkmaktadır. Serahsî’nin sahabenin büyükleri olarak ifade ettiği ve muhacir sahabi vurgusunu 

yaptığı Hz. Ömer (r.a.), Hz. Ali (r.a.) ve İbn Mesud’un (r.a.) görüşlerinin içtima edip 

Hanefîlerin kabul ettiği 9 mesele (2.1.5, 2.16, 2.1.10, 2.2.1.11, 2.2.4.3, 2.2.5.6, 2.2.7.4 ikinci 

rivayet, 2.5.10, 2.5.12) tespit edilmiştir. Bunlardan birinde (2.2.5.6) mezkûr üç sahabinin 

kavlini alan İmameyn iken bir diğerinde (2.5.10) İmam Muhammed’tir. İlkinde Ebû Hanîfe, 

Hz. Ebubekir (r.a.) ile Hz. Âişe’nin (r.a.) kavlini tercih etmiştir. İkinci meselede Şeyhayn’ın 

İbn Abbas’ın (r.a.) görüşünü isabetli bulduğu görülmektedir. İbn Mesud’un (r.a.) yalnız Ali 

(r.a.) ile aynı görüşe sahip olduğu meseleler de 9 tanedir: (2.1.2, 2.1.3, 2.2.1.3, 2.2.3.4, 

2.2.3.5, 2.2.7.4 ilk rivayet, 2.4.2, 2.4.4, 2.5.14) Bunlardan birinde (2.2.3.5) bu iki sahabinin 

görüşünü İmameyn tercih etmiş iken Serahsî, o meselede Ebû Hanîfe’nin savunduğu görüşü 

herhangi bir sahabiye nispet etmemiş, bu görüşün delili olarak merfu bir hadis zikretmiştir. 

Hz. Ömer (r.a.) ile İbn Mesud’un (r.a.) beraberce bulunup Hz. Ali’nin (r.a.) kendilerine eşlik 

etmediği üç meselenin ikisinde (2.5.11, 2.5.15) Hanefîler bu görüşü almışlardır. Bu iki 

sahabinin görüşünü sahiplenmedikleri meselede (2.1.4) ise Ali (r.a.) ve İbn Abbas’ın (r.a.) 

kavlini kabul etmişlerdir. Bu tespitler ışığında bu üç sahabinin İbâdât bahislerine müteallik 

meseleler çerçevesinde ciddi bir ağırlığının bulunduğunu söylemek mümkündür. Hz. Ali 

(r.a.), bu hususta Hz. Ömer’e (r.a.) nispetle bir nebze önde gözükmektedir. Söz konusu 

sahabiler dışında azımsanmayacak sayıdaki İbn Abbas (r.a.) kavillerinin de genellikle tercih 

edildiği göze çarpmaktadır. Denklemin diğer tarafına bakılacak olursa İbn Ömer’den (r.a.) 

gelen mevkuf kavillerin bu bahiste Hanefîlerin tercihinin büyük oranda dışında kaldığı fark 

edilecektir. Zikredildiği 11 meselenin yalnız 2’sinde amele konu olmuştur. Hz. Âişe’den (r.a.) 

gelen 6 kavlin de yalnız 2’si tercih edilmiştir. 

Müellifin bu bahis çerçevesinde işaret ettiği birkaç hususa daha dikkat çekmekte 

fayda görmekteyiz. İnsanların amelinin bir uygulama etrafında yoğunlaşmasını, Serahsî’nin 

tercihte etkin bir sebep olarak gördüğü müşahede edilmektedir. (2.2.7.4, 2.2.8.3) Sahabeden 

varid olan zikirlerde farklı rivayetler varsa tercih konusunda ikincil bir gerekçe olarak lafzın 

muhtevasındaki ‘övgü’ manasının öncelendiği görülmektedir. Söz gelimi İbn Mesud’tan (r.a.) 

 
697 Krş. Seraḫsî, Uṣûl, 2/105-106, 108, 110. 



138 
 

menkul teşehhüdün övgü/hamd bakımından ifade gücünün daha yüksek olması (2.2.1.8) keza 

telbiyenin zaptında senâ/övgü ile başlama neticesini doğuruyor olmak (2.5.2), tercih sebebi 

sayılmıştır. Benzer şekilde teşrik tekbirinde İbn Mesud’tan (r.a.) menkul lafzın tercih edilmesi 

noktasında tekbir, tehlil ve tahmid ifadeleri ihtiva etmesi hasebiyle daha kapsamlı oluşunun 

dikkate alındığı görülmektedir. (2.2.7.4) Ebû Hanîfe’nin aslını kabul etmediği bazı meseleler 

üzerinde tefrî698 yoluna giderek görüş bildirdiği; bir nevi farazi içtihat yaptığı şeklindeki 

tespit, Serahsî tarafından vurgulanarak ifade edilmiş ve misallendirilmiştir. (2.2.3.5) 

  

 
698 Bu kelime, meselenin ayrıntılandırılması/dallandırılması olarak tefsir edilebilir. Bkz. Murteza Bedir, “Usûl-

Fürû’: Ebû Hanîfe ve Fıkhın Yöntemi”, Diyanet İlmî Dergi 56/4 (2020), 1303, 1331, 1338. 



139 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

ABDULLAH B. MESUD’UN (R.A.) MÜNÂKEHÂT-MÜFÂRAKÂT 

BAHİSLERİNE DAİR RİVAYET VE GÖRÜŞLERİ 

  



140 
 

3.1 Nikah Ahkâmına Taalluk Eden Rivayetler 

3.1.1 Mehir Belirlenmeden Nikahlanan Kadının (Müfevvizanın) Hak Edeceği 

Mehirle Alakalı Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî mezhebine göre, mehir belirlenmeden kurulan evlilik akdinde cinsel 

birleşme/duhul akabindeki boşama yahut (mutlak manada) kocanın ölümü sonrası kadın 

mehr-i misil alır. Ayrıca mehr-i misil, bizzat nikah akdinin kendisiyle lazım gelir. İmam 

Şâfiî’den nakledilen görüşlerden biri böyledir. Diğeri ise mehr-i mislin ancak karşılıklı rıza 

yahut hâkimin hükmetmesiyle hak edileceği şeklindedir. Bu görüşün neticesi, karı-kocadan 

biri cinsel birliktelikten önce vefat ederse kadının mehir alamayacağı şeklinde kendini 

göstermiştir. Şâfiî mezhebinin sonraki ulemâsı, duhul vaki olması halinde hükmün ne olacağı 

hususunda muhtelif fikirler serdetmekle birlikte çoğunluğu cinsel birleşme ile mehrin 

tahakkuk edeceğini savunmaktadır. Azınlık taraf ise bu surette de bir mehrin söz konusu 

olmadığını söylemektedir.699 İmam Şâfiî’nin yukarıda mezkûr ikinci görüşünün delili Ömer 

(r.a.), Ali (r.a.), İbn Ömer (r.a.) ve Zeyd’ten (r.a.) mervî bulunan şu sözdür700: 

 701حسبھا المیراث ولا مھر لھا 

Hanefîlerin görüşü ise İbn Mesud’tan (r.a.) nakledilen şu rivayete dayanmaktadır:  

الله تعالى عنھ عن ھذا فجعل یردده شھرا ثم قال أقول فیھ   ين سائلا سأل ابن مسعود رضا

ومن الشیطان والله   يوفي روایة فمن ن یك خطأ فمن ابن أم عبدإن یك صوابا فمن الله ورسولھ و إ بنفسي ف 

ورسولھ منھ بریئان أرى لھا مھر مثل نسائھا لا وكس ولا شطط فقام رجل یقال لھ معقل بن سنان أو معقل  

ن رسول الله صلى الله علیھ  أین رضوان الله علیھم فقال نشھد یالاشجع رایة بن یسار وأبو الجراح صاحب

الله   يوسلم قضى في امرأة منا یقال لھا بروع بنت واشق الاشجعیة بمثل قضیتك ھذه فسر ابن مسعود رض

سلامھ لما وافق قضاؤه قضاء رسول الله صلى الله علیھ  إتعالى عنھ بذلك سرورا لم یسر قط مثلھ بعد 

 702وسلم

 
699 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/62; Krş. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 9/472-473; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/470-

471; Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 5/237-239, 242. 
700 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/62. 
701 “Müfevviza kadına miras kâfidir, bu kadına [verilecek bir] mehir de yoktur.” 
702 "Bir kişi bu [müfevviza meselesinin hükmünü] Abdullah b. Mesud’a (r.a.) sormuş, o da bir ay boyunca 

defaatle onları [huzurundan] geri gönderdikten sonra şöyle demiştir: ‘Bu mesele hakkında kendim bir hüküm 
veriyorum; şayet [hükmüm] isabetli ise Allah ve Rasulü’nden, hatalı ise İbnü Ümmi Abd’dendir.’ Başka bir 
rivayette [ise şöyle dediği nakledilmiştir]: ‘İsabetli ise benden, hatalı ise şeytandandır ve Allah ve Rasulü 
ondan berîdir.’ Ben bu kadın için, kendi [muadili] kadınların mehrinin eksiksiz aynının verilmesine 



141 
 

Serahsî, rivayeti reddeden Hz. Ali’nin (r.a.) bu değerlendirmesinin mezhep 

tarafından doğru bulunmadığını gerekçelendirerek aktarmaktadır.703 İbn Mesud’un (r.a.) 

müfevviza ile ilgili bu hadisinde müfevviza için mehr-i misle hükmedildiği geçmekle birlikte 

işbu kadına söz konusu mehrin terettüp etmesini gerektiren olayın ne olduğu tasrih 

edilmemiştir. Daha açık ifadeyle, kocasının ölümü ya da duhul sonrası boşama hallerinden 

rivayet içerisinde bahis geçmemiştir. Fakat Serahsî’nin bu rivayeti Hanefîler adına delil olarak 

zikretmesi, söz konusu kadının başından bu iki olaydan birisinin geçtiği sonucuna 

götürmektedir. Bu rivayete bir başka mesele dahilinde daha temas edilmiş olup rivayetin 

içeriğinden, hâkim için hükmedeceği meselede iştibah vaki olduğunda teenni ile hareket 

etmesinin gerektiği manası çıkarılmıştır.704 

3.1.2 Hanımının Annesinin Kişiye Nikah Akdiyle Birlikte Haram Olduğu 

Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Dinen evlenilmesi ebediyyen haram kılınanlardan birisi, kişinin hanımın 

annesi/kayınvalidesidir. Fakat haramlığın ne zaman, daha doğru bir ifadeyle hangi fiil 

neticesinde başladığı noktasında sahabeden itibaren cereyan eden bir ihtilaf bulunmaktadır. 

Hanefîlerin de kabul ettiği görüşe göre haramlık, nikah akdinin bizzat kendisiyle 

başlamaktadır. Buna göre kişi, hanımıyla evlendiği anda hanımının annesi kendisine 

ebediyyen haram olmuştur. Söz konusu görüş, sahabeden Ömer (r.a.), İbn Abbas (r.a.) ve İbn 

Mesud’a (r.a.) aittir. Şârih, İbn Mesud’un (r.a.) önceleri farklı düşünmekle birlikte Ömer (r.a.) 

ile aralarında cereyan eden bir münazara neticesinde onun fikrine meylettiğini aktarmaktadır. 

Mesele etrafındaki ikinci görüş hurmetin ancak kişinin hanımıyla cinsî münasebet kurmasıyla 

sabit olacağı şeklindedir. Bu görüş aslen Ali (r.a.) ve Zeyd b. Sâbit’in (r.a.) kavlidir. Serahsî, 

 
hükmediyorum. Bunun üzerine Ma‘kıl b. Sinân ya da Ma‘kıl b. Yesâr adındaki bir adamla Eşca‘ oğullarının 
sancağının hamili olan Ebu’l-Cerrâh (r.a.) ayağa kalkıp şöyle dedi: Biz Rasulüllah’ın (s.a.v.) bizden Birva‘ bint 
Vâşık el-Eşca‘iyye ismindeki bir kadın hakkında senin verdiğin bu hükmün aynısını verdiğine şahidiz. Bunun 
üzerine İbn Mesud (r.a.) verdiği hükmün Rasulüllah’ın (s.a.v.) hükmüne uygun düştüğü için, Müslüman 
olduktan sonra hiç sevinmediği kadar sevindi." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/63; Matbu nüshada   أبو الجراح صاحب
الاشجعین  olarak geçen isim Damat İbrahim Paşa koleksiyonu 648 nolu kayıtta الاشجعین  رایة  صاحب  الجراح   أبو 
şeklinde yer almıştır. Hamidiye 548 nolu kayıtta ise الاشعتین راح  صاحب  الجراح   şeklinde geçmektedir. Söz أبو 
konusu isim, Usûlü’s-Serahsî’de   رایة الأشجعیینالجراح صاحب  أبو  olarak mezkûrdur. Yine Pezdevî’nin Usûl’ünün 
şerhi olan Keşfü’l-esrâr’da ve - صاحب kelimesi yerine  حامل kelimesinin bulunması haricinde- Fethu’l-kadîr’de 
ilgili ifadenin bu şekilde geçtiği görülmektedir. Netice olarak Usûlü’s-Serahsî’de yer alan ibarenin musahhah 
olduğu kanaati hasıl olmaktadır. Metin buna göre düzenlenmiştir. Kaynaklar için bkz. Seraḫsî, el-Mebsût 
(Damat İbrahim Paşa, 648), 193b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 145a; Seraḫsî, Uṣûl, 1/343; Abdülazîz 
el-Buḫârî, Keşfü’l-esrâr, 2/386; İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 3/325; Rivayetteki  بروع isminin Birva’ şeklinde 
okunuşunun meşhur olduğuna dair açıklama için bkz. İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 3/325. 

703 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/63. 
704 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 16/84. 



142 
 

Şâfiî’nin iki görüşünden birinin bu şekilde olduğunu belirtmektedir. Fukahâdan Bişr el-

Merîsî705 (v. 218/833) ile İbn Şücâ‘706 (v. 266/880) da bu mezhebi benimsemiştir.707  

Hanefîler bu meselede Abdullah b. Ömer’den (r.a.) rivayet edilen merfu bir hadis ile 

istidlal etmektedir. İhtilafın diğer tarafındakiler, Nisâ sûresinin 23. âyetine708 atıfta 

bulunmakta ve âyetteki بھن  ifadesinin kendinden önce geçenlerin tamamına şamil التي دخلتم 

olacak bir şart mesabesinde olduğunu düşünmektedirler. Şârih bu takdiri hatalı bularak 

birtakım nahvî tahlillere yer vermiştir. Bu şartın yalnız ربائبكم lafzı ile alakadar olduğunu 

savunan Serahsî, بھن دخلتم   harf-i ceri ile من lafzının نسائكم ifadesine yakın konumdaki التي 

mecrur iken   نسائكمأمھات  terkibinde geçen نسائكم lafzının izafetle mecrur olduğuna dikkat 

çekerek iki farklı edat ile mecrur olanların aynı sıfatın mevsufu olamayacaklarını belirtmiş ve 

bu misali de söz konusu kaidenin içeriğine dahil etmiştir. Onun açıklamalarına nazaran bu 

kaide de bir başka kaideye dayanmaktadır ki o da bir mamulün (aynı anda) iki âmilin ameline 

maruz kalamayacağıdır. Şayet ربائب kelimesinin matuf olduğu ileri sürülürse من نسائكم daki 

 harf-i ceri ile hem de izafetle mecrur olacaktır ki bu, dil açısından من lafzı, hem نسائكم

mümkün değildir. Hülasa şârih, وربائبكم ifadesinin, başındaki vâv-ı ibtidâiyye ile ibtidâ 

cümlesi kabul edilmesi gerektiği neticesine varmıştır.708F

709 

3.1.3 Kişinin Hanımının Kızıyla Nikahlanmasının Haram Olması İçin Kendi 

Himayesinde Bulunmasının Şart Olmadığı Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Türkçede ‘üvey kız’ olarak ifade edilen ربیبة kelimesi, Serahsî tarafından ‘kişinin 

hanımının kızı’ olarak tarif edilmiştir. Tarifte, şahsın kendi sulbünden olmayan kız evladının 

kastedildiği aşikârdır. Üvey kızların nikahlanmasındaki haramlık hükmü, yukarıda nazmını 

zikrettiğimiz Nisâ sûresi 23. âyette geçen ifadeler ile sabit olmuştur. Fakat bu hükme ilişkin 

 
705 Hayatı hakkında malumat için bkz. Ahmet Saim Kılavuz, “Bişr b. Gıyâs”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992). 
706 Hasan b. Ziyâd’ın talebelerinden olup İmameyn ve Bişr el-Merîsî’den de ders almıştır. Daha ileri bilgi için 

bkz. Cengiz Kallek, “İbnü’s-Selcî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 
2000). 

707 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/199; Şâfiî kaynaklarında İmam Şâfiî’ye bu meselede Hanefîlerinki gibi tek 
bir görüş isnad edildiği görülmektedir. Diğer görüşü dile getiren Nevevî, bu kavli zayıf ve şaz olarak 
nitelemiştir. Ayrıca aktardığı bu görüş, İmam Şâfiî’nin kendisine değil Şâfiî fukahâsından bir şahsa nispet 
edilmektedir. Bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 9/200; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 12/223; Rûyânî, Baḥru’l-
meẕheb, 9/203; Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 5/106; Nevevî, Ravża, 7/111-112. 

ھَاتكُُمُ الّٰتٖيٓ ارَْضَعْنَكُمْ وَاخََوَاتكُُمْ   708 اتكُُمْ وَخَالاَتكُُمْ وَبَنَاتُ الاْخَِ وَبَنَاتُ ا لاْخُْتِ وَامَُّ ھَاتكُُمْ وَبَنَاتكُُمْ وَاخََوَاتكُُمْ وَعَمَّ مَتْ عَلَیْكُمْ امَُّ حُرِّ
ائِكُمُ الّٰتٖي دخََلْتمُْ بِھِ  ائِكُمْ وَرَبَٓائِبكُُمُ الّٰتٖي فٖي حُجُورِكُمْ مِنْ نسَِٓ ھَاتُ نسَِٓ ضَاعَةِ وَامَُّ نَّؗ فَاِنْ لَمْ تكَُونوُا دخََلْتمُْ بِھِنَّ فلاََ جُنَاحَ  مِنَ الرَّ

ئلُِ ابَْنَٓائِكُمُ الَّذٖینَ مِنْ اصَْلاَبِكُمْۙ وَانَْ تجَْمَعوُا بَیْنَ الاْخُْتیَْنِ اِلاَّ مَا قَدْ  ًۙ سَلَفَؕ اِ عَلَیْكُمْؗ وَحَلآَ َ كَانَ غَفوُراً رَحٖیما نَّ االلّٰ  
709 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/199. 



143 
 

âyette ifade buyurulan  حجر kaydının ihtirazi mi ittifaki mi olduğu ihtilafa konu olmuştur. 

Serahsî bunu حجر kaydının şart olarak mı değerlendirilmesi gerektiği yoksa على وجھ العادة mi 

zikredildiği noktasında sahabe arasındaki bir ihtilaf olarak takdim etmiştir. Bunu şart olarak 

değerlendiren sahabi, Hz. Ali’dir (r.a.). Aksi yönde görüş bildirenler ise Hz. Ömer (r.a.) ve 

İbn Mesud’tur (r.a.). Hanefîlerin de sahiplendiği bu ikinci değerlendirmeye göre kişinin, 

hanımının kızıyla nikahlanmasının haram olması için kendi himayesinde bulunması şart 

değildir.709F

710 Müellif, Hz. Ali’nin (r.a.) görüşünü kabul eden bir müçtehitten ise söz 

etmemektedir. 

3.1.4 Cinsel İlişkinin Mutlak Manada Alt ve Üst Soy İçin Haramlık Hükmü 

Doğuracağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Helal yolla gerçekleşen bir cinsel münasebet, usûl ve fürû olarak ifade edilen alt ve 

üst soy adına haramlık hükmünü intaç etmektedir. Bu hususta ittifak bulunmaktadır. Hanefî 

mezhebi âlimleri, bunu bir adım ileri götürerek şöyle söylemişlerdir: Bir adam bir kadınla 

milk-i yemîn, nikah ya da zina tarikiyle cinsî münasebet kurduğunda, bu kadının annesi ve 

kızı adama haram olur, kadın da adamın baba ve dedeleri ile oğul ve torunlarına haram 

olur.711 İmam Şâfiî, Hanefîlerin bu meselede zinayı da haramlık doğuran bir fiil olarak 

değerlendirmesini isabetli bulmamıştır. Onu bu kanaate iten, haram bir fiilin helali haram 

kılmayacağı yönünde varid olan merfu hadislerdir.712 Serahsî, Hanefîlerin bu meselede şu 

âyete dayanarak mezkûr hükme ulaştıklarını aktarmaktadır: 

(Nisâ, 4/22) 713ولا تنكحوا ما نكح آباؤكم 

Şârih,  النكاح lafzının cinsel ilişki manasında ‘hakikat’ olduğunu belirtmektedir. Bu 

itibarla âyetin, babanın cinsel ilişkide bulunduğu kadının oğula haram kılınması konusunda 

‘nass’ olduğu sonucuna varmıştır. Söz konusu haramlığı doğuran ilişkiyi -Şâfiî’nin iddia ettiği 

gibi- helal olmakla kayıtlamak ise nassa ziyade yapmak manasına gelecektir. Nassa ziyade de 

haber-i vahid veya kıyasla yapılamaz. 713F

714 Müellif, Hanefîlerin görüşüne denk düşen nakillerin 

 
710 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/200. 
711 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/204. 
712 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/204; Ayrıca bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 9/214-215; Rûyânî, Baḥru’l-

meẕheb, 9/210-212. 
713 “Babalarınızın ‘nikâh’ladığı (kadınları) ‘nikâh’lamayın …” 
714 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/205. 



144 
 

İbn Mesud (r.a.), İbn Abbas (r.a.), Übey b. Ka‘b (r.a.) ve İmran b. Husayn’dan (r.a.) farklı 

lafızlarla varid olduğunu vurgulamaktadır.715 

3.1.5 Kişinin Bain Bir Talakla veya Üç Talakla Boşanma Sebebiyle İddet 

Bekleyen Baldızı ile Evlenemeyeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

İki kız kardeşin bir nikah altında toplanması, Nisâ sûresi 23. âyet ile haram 

kılınmıştır.716 Bu hükmün iddet süresine ne derece sirayet ettirileceği ise farklı görüşlerin öne 

sürüldüğü bir tartışma alanı olmuştur. Hanefiyye, haramlığın terettüp etmesi noktasında, 

iddetin sebebi olan boşamanın bain veya ric‘î oluşunda bir fark gözetmediği gibi ilk nikahın 

sahih veya fasit surette in‘ikad etmiş olmasını da birbirinden ayırmamıştır. İmam Şâfiî, ric‘î 

talakta bu hükme muvafakat sağlarken üç talak yahut muhalaa/hul‘ sebebiyle iddet bekleyen 

hanımın kız kardeşiyle evlenilmesinde ise bir beis görmemiştir.717 Onun bu yaklaşımı, Zeyd 

b. Sâbit’ten (r.a.) rivayet olunmuştur. Bununla birlikte Serahsî, Zeyd b. Sâbit’in (r.a.) bu 

görüşünden rücu ettiğini çeşitli kaynaklara atıfla ortaya koymaktadır. Hatta bu meselede 

sahabenin ne derece müttefik bulunduğuna tabiînden ‘Abîde es-Selmânî’nin718 (v. 72/691) şu 

sözüyle vurgu yapmaktadır: “Rasulüllah’ın (s.a.v.) ashabı, hiçbir meselede kişinin hanımının 

iddeti içerisinde baldızıyla evlenmesindeki haramlık ile öğle namazının farzından önceki dört 

rekatlık (sünnet) namaza devam hususundaki kadar ittifak etmemiştir.” Spesifik olarak, 

kişinin, hanımının bain bir talakla veya üç talakla boşanma sebebiyle iddet bekleyen kız 

kardeşi ile nikahlanmasındaki haramlık ise Ali (r.a.) ile İbn Mesud’tan (r.a.) menkuldür.719 

 

 

 
715 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/205. 
716 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/201. 
717 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/202; İmam Şâfiî’ye göre kişinin karısından bain talakla boşandığı vakit bu 

boşama sebebiyle beklediği iddeti içerisinde (eski) karısının kız kardeşiyle nikahlanması caizdir. Buna göre 
Serahsî’nin dile getirdiği üç talak iddeti içerisindeki nikah, haydi haydi caiz olmalıdır. Hul’ sebebiyle beklenen 
iddet için de çıkarım yoluyla Serahsî’nin naklini haklı çıkarmak mümkün gözükmektedir. Zira İmam Şâfiî’nin 
cedîd kavli, hul’/muhalaanın talak sayılmasıdır. Şâfiî literatüründeki anlatımlardan yola çıkarak karşılıklı 
rızaya dayalı ve karı-koca arasında malum bir mal karşılığında gerçekleştirilen muhalaanın bain talak sayıldığı 
neticesine varmak mümkün görünmektedir. Bu itibarla Serahsî’nin mezkûr yargısı doğrulanmış olmaktadır. 
İstifade edilen kaynaklar için bkz. Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/441; Râfiʿî, el-ʿAzîz, 8/40; Nevevî, Ravża, 7/117, 374; 
Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 13/292; Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 10/14. 

718 Birinci bölümde de ifade edildiği üzere Abdullah b. Mesud’un (r.a.) seçkin talebelerindendir. Hayatı hakkında 
daha fazla bilgi için bkz. Mustafa Uzunpostalcı, “Abîde es-Selmânî”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1988). 

719 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/202. 



145 
 

3.1.6 Liân Yapan Karı-Kocanın Ebediyyen Evlenemeyeceği Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Kocanın karısına zina suçlamasında bulunup ilgili şartların720 yerine gelmesi halinde 

liân hükümleri devreye girmektedir. Liân işleminin ne şekilde yapılacağı, Nûr sûresi 6-9. 

âyetler arasında ana hatlarıyla anlatılmıştır. Serahsî bunun suretini Mebsût’unda 

zikretmiştir.721 Hanefî mezhebine göre liân ancak hâkimin tefriki suretiyle 

gerçekleşebilmektedir.722 Fakat bu ayrılığın ne şekilde değerlendirileceği noktasında farklı 

yaklaşımlar baş göstermiştir. Ebû Hanîfe ile İmam Muhammed, bu meselede İbrahim en-

Nehaî’ye uyarak bunun bir bain talak olacağını söylemişlerdir. Bu itibarla kocanın liân 

sonrasında kendisini yalanlaması halinde kazf haddi vurulup bilahare eski karısı ile 

evlenebileceğini savunmuşlardır. Ebû Yûsuf ise bunu talak olarak görmemektedir. Ona göre 

liân yapan karı-koca birbirleriyle ilanihaye evlenemezler. Şâfiî de bu görüşü paylaşmaktadır. 

Onların bu husustaki delilleri şu merfu hadistir723: 

  724المتلاعنان لا یجتمعان أبدا

Sahabe içerisinde Ömer (r.a.), Ali (r.a.) ve İbn Mesud’tan da (r.a.) bu minvalde 

nakiller yapılmıştır.725 Tarafeyn âyetle sabit olanın lanetleşme/liân hükmü olduğu, ebedî 

evlenme yasağının ise nassa ziyade kabilinden olacağı ve burada böyle bir ziyadenin caiz 

görülmeyeceğini söyleyerek itiraz etmişlerdir. Zikredilen hadisin manası ise ‘taraflar liân ile 

iştigal ettikleri sürece’ olarak anlaşılmalıdır. Şârih, ayrıca burada bir mecaz bulunduğuna 

dikkat çekerek ‘karı-koca arasındaki liânın hükmen devam etmesi’nden söz etmiştir. Buna 

göre az önce ifade edildiği üzere kocanın kendini yalanlayıp bunun karşılığında had cezasına 

tabi tutulması yahut kadının zina yaptığını ikrar etmesi gibi durumlarda, liânın ortadan 

kalkması söz konusu olacağı için, nikahlanmalarının önünde bir mâni kalmamaktadır.726 

 

 

 
720 Bkz. Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve Istılahatı Fıkhiyye Kamusu, 2/330-332. 
721 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/42. 
722 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/43. 
723 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/43-44; Ayrıca bkz. Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 3/91; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 

14/476, 15/60. 
724 “Liân yapan karı-koca ebediyyen birleşemez.” 
725 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/44. 
726 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/44. 



146 
 

3.1.7 Müt‘a Nikahının Neshedildiğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Müt‘a nikahı Hanefîlerin batıl kabul ettiği bir tasarruftur. Mebsût’ta şu şekilde tarif 

edilmiştir: Kişinin [müt‘a nikahı kıymak istediği] kadına “senden şu kadar müddet zarfında şu 

bedel mukabilinde istifade edeyim” demesidir.727 Serahsî, Mâlik b. Enes’in müt‘a nikahını 

caiz gördüğünü söylemekte ise de728 bu isnadın hatalı olduğu anlaşılmıştır.729 Rivayet 

edildiğine göre Rasulüllah (s.a.v.), bir savaş esnasında, hanımlarından ayrı kalmak savaşa 

katılanlara çok zor geldiği bir zamanda üç günlük süreyle müt‘a nikahı uygulamasını helal 

kılmış, sonrasında bunu yasaklamıştır. İbn Abbas (r.a.) önceleri bunu caiz görüyorken 

vefatından evvelki bir vakitte bu görüşünden rücu etmiştir. Serahsî, müt‘a nikahındaki 

mübahlık hükmünün neshedildiğini ve bu hususun eserlerle sabit olduğunu belirttikten sonra 

söz konusu eserler cümlesinden olarak merfu ve mevkuf rivayetlere yer vermiştir. Bunlardan 

bir tanesi de İbn Mesud’un (r.a.) konuyla ilişkili bir kavli olup kendisi müt‘a nikahının; talak, 

iddet ve miras âyetleri ile neshedildiğini ifade etmektedir.730 Şârih bunlara ilaveten ibaha 

hükmünün zaten belirli bir süre için/muvakkat olarak sabit olduğunu, bu itibarla süre 

bitiminde ibaha hükmünün nihayet bulmuş olacağını söyleyerek neshe delalet eden haberlerin 

gelmemesi takdirinde dahi aynı neticenin hasıl olacağına dikkat çekmiştir.731 

3.1.8 Büluğa Ermemiş Erkek ve Kızın Velisi Tarafından Evlendirilebileceğine 

Delil Olarak Zikredilen Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis 

Henüz büluğa ermemiş erkek ve kızın velilerinin tasarrufuyla evlendirilmesi, İbn 

Şübrüme732 (v. 144/761) ve Ebubekir el-Esam733 (v. 200/816) dışında, müçtehitler arasında 

umûmen caiz kabul edilen bir husustur. Serahsî, Hanefîler için bunu tasrih etmişken onun 

mesele dahilindeki açıklamaları, İmam Şâfiî ve İmam Mâlik’in de aynı görüşte olduğunu 

 
727 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/152. 
728 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/152. 
729 Müellifin bu isnadı yapması, bulunduğu coğrafya sebebiyle Mâliki fıkhına dair eserlere ulaşamamış olmasıyla 

açıklanabilir. İmam Mâlik ve mezhebine mensup fukahânın müt’a nikahı hakkındaki görüşü araştırıldığında bu 
işlemi caiz olmayan batıl bir işlem olarak niteledikleri ve feshedilmesinin lazım geldiğini ifade ettikleri 
görülmektedir. Mesela bkz. Ebû Saʿîd ʿAbdüsselâm b. Saʿîd et-Tenûḫî Saḥnûn, el-Müdevvenetü’l-kübrâ 
(Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1994), 2/130; İbn Ebû Zeyd, er-Risâle, 90; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-
Kâfî, 2/533. 

730 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/152. 
731 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/152. 
732 Görüşleri etrafında bir mezhep teessüs etmemiş bulunan, Ebû Hanîfe ile çağdaş bir müçtehittir. Hakkında 

daha fazla bilgi için bkz. Şükrü Özen, “İbn Şübrüme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: 
TDV Yayınları, 1999). 

733 Hayatı hakkında bilgi edinmek için bkz. Yusuf Şevki Yavuz, “Esam, Ebû Bekir”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 
Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995). 



147 
 

açıkça göstermektedir.734 Ahmed b. Hanbel’in görüşüne ise Serahsî burada yer vermediği 

gibi, Mebsût’unda ismini hemen hemen hiç zikretmemiştir. Görebildiğimiz kadarıyla dört 

yerde735 kendisinden bahsetmiş ve onu ehl-i hadis içerisinde telakki etmiştir.736 

Meseleye Hanefîlerin dayandığı bir delil ile başlayan müellif, Rasulüllah’ın (s.a.v.) 

Hz. Âişe (r.a.) ile nikahlandığı vakit Hz. Âişe’nin (r.a.) altı yaşında olduğu bilgisini 

vermektedir.737 Hz. Âişe’yi (r.a.) Rasulüllah (s.a.v.) ile nikahlayan, babası Hz. Ebubekir’dir 

(r.a.).738 Nikah altı yaşında vaki olmakla birlikte, zifaf büluğdan sonra739, dokuz yaşında 

gerçekleşmiştir.740 Bu meselede Hanefîlerin istidlal ettiği tek delil, bu değildir. Talâk sûresi 4. 

âyette bulunan یحضن لم   ifadesindeki delaletin yanı sıra çok sayıda sahabiden varid واللائي 

olan eserler, mezkûr hükmün delilleri arasındadır. Müellif, söz konusu eserler içerisinde İbn 

Mesud’un (r.a.) mesele hakkındaki yaklaşımını izhar eden şu rivayeti de zikretmiştir740F

741: 

ذلك عبد   فأجاز الله عنھ بنتا لھا صغیرة ابنا للمسیب بن نخبة   يوزوجت امرأة ابن مسعود رض

 742الله رضي الله عنھ

Bir başka meselede aynı rivayetin Ebû Hanîfe hesabına referans gösterildiği 

müşahede edilmektedir. Bahse konu mesele, asabe743 kapsamına giren bir hısım bulunmadığı 

takdirde teyze, dayı, hala gibi zevi’l-erhâmdan744 olan akrabaların da -istihsanen- büluğa 

ermemiş erkek ve kızı evlendirme velâyetlerinin olmasıdır. Serahsî, sahih kavle göre, 

evlendirilen kızın İbn Mesud’un (r.a.) öz kızı olmadığını belirterek İbn Mesud’un (r.a.), baba 

sıfatıyla, zikri geçen kızın velisi olamayacağını vurgulamıştır. Kızı nikahlayan kişinin, annesi 

olduğu ve İbn Mesud’un (r.a.) bu akde icazet/onay verdiği göz önünde tutulduğunda, annenin 

 
734 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/213. Bu iki müçtehidin hangi veli/velilerin bu tarz bir nikahı kıyma 

salahiyetine sahip olduğuna dair aşağıda yer vereceğimiz değerlendirmeleri, onların bu görüşte olduğuna 
evleviyetle delildir. 

735 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/149, 192, 29/193, 30/274. 
736 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/192, 30/274. 
737 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/212. 
738 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/224. 
739 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/149. 
740 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/212. 
741 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/212. 
742 "İbn Mesud’un (r.a.) hanımı, büluğa ermemiş kızını Müseyyeb b. Nahbe’nin (r.a.) oğluyla nikahlamış, 

Abdullah b. Mesud da (r.a.) bu nikaha onay [icazet] vermiştir." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/212. 
743 Asabe, ashâbü’l-ferâize payları verildikten sonra kalanı, ashâbü’l-ferâiz bulunmuyorsa mirasın tamamını alan 

mirasçılardır. Ashâbü’l-ferâizin paylarını almasından sonra geriye bir mal kalmadığı takdirde ise asabenin hak 
edeceği bir miras hissesinden söz edilememektedir. Krş. Abdüsselam Arı, İslam Miras Hukuku (İstanbul: M.Ü. 
İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2023), 28. 

744 Zevi’l-erhâm tabiri, ölen kişiyle aralarında akrabalık bağı bulunmakla beraber ashâbü’l-ferâiz ve asabe grubu 
mirasçılar arasında yer almayan kimseleri ifade etmektedir. Bkz. Arı, İslam Miras Hukuku, 28. 



148 
 

de bu noktada velâyete salahiyetli olduğu anlaşılmaktadır.745 Şârih, rivayetten hareketle 

buradaki velâyetin yakınlık/hısımlıktan kaynaklı şefkat duygusuna itibarla sabit olduğunu 

belirtmektedir. Tasvir edilen şefkat duygusu, baba tarafından akrabalarda bulunduğu gibi 

annenin akrabalarında da mevcuttur. Bundan sebep, her iki taraf için mesele dahilinde 

evlendirme hakkından söz edilmiştir. Fakat babanın [asabe olan] akrabaları, asabe olmaları 

hasebiyle işbu velâyette takdim edilmektedir.746 

Serahsî, farklı bir paragrafta, büluğa ermemiş erkek ve kızın, baba ile dede dışındaki 

veliler tarafından evlendirilmesindeki cevaz hükmüne delalet eden pek çok meşhur eser 

bulunmakta olup Ömer (r.a.), Ali (r.a.), Abdullah b. Mesud (r.a.), İbn Ömer (r.a.) ve Ebû 

Hureyre’den (r.a.) nakledildiğini haber vermektedir. Müellifin burada hangi rivayete atıfta 

bulunduğu çok açık değilse de zikrettiğimiz rivayetle sözü geçen hüküm arasında bir 

mutabakat olduğu hemen göze çarpmaktadır. Buna ilaveten zikredilen isimlerden İbn 

Ömer’den (r.a.) bahsin başlarında nakledilen bir rivayetin içeriği de ilgili hükme muvafık 

düşmektedir. Şârih meseleyi şu şekilde ele almaktadır: Büluğa ermemiş kız ve erkeği 

evlendirme yetkisinin hangi velilerde bulunduğu, müçtehit imamların farklı görüş sarf ettikleri 

bir husustur. İmam Mâlik üç mezhep imamı içerisinde bu konuda en dar kapsamlı görüşün 

sahibidir. Ona göre kıyas, baliğ ve baliğa olmayanların evlendirilememesi iken baba hakkında 

menkul bulunan eserler sebebiyle terk edilmiştir. Baba dışındaki veliler için ise kıyas hükmü 

caridir. Şâfiî, dedeyi baba gibi değerlendirmiş, fakat bu ikisi dışındakilerin mesele dahilinde 

evlendirme salahiyetlerini kabul etmemiştir.747 Bu çerçevede en geniş velâyet hakkını tanıyan 

Hanefîler ise baba ve dede haricindeki velilerin de buraya dahil edileceğini savunmaktadırlar. 

Serahsî, Nisâ sûresi 3. âyetteki şu ifadeyi Hanefîlerin delili olarak dile getirmiştir: 

 748وإن خفتم ألا تقسطوا في الیتامى

Müellif, Hz. Âişe’den (r.a.) nakledilen bir rivayetten hareketle âyette yetimlerin 

nikahından bahsedildiğini söylemektedir. Serahsî, ayrıca Rasulüllah’ın (s.a.v.), amcası 

 
745 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/223. 
746 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/223. 
747 İmam Mâlik, küçüklerin nikahlanması hususunda babanın velayeti olduğu noktasında net konuşmaktadır. 

Erkek çocukları hakkında vasiye de hak tanıdığını gösteren metinler bulunmaktadır. Kız çocuğu için de belirli 
şartlar dahilinde vasiye evlendirme yetkisi verildiği görülmektedir. İmam Şâfiî’nin kavli, Serahsî’nin aktardığı 
gibidir. Bkz. Şâfiʿî, el-Üm, 8/364; Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 9/130; İbn Yûnus, el-Câmiʿ, 9/56, 58; İbn Rüşd, 
el-Muḳaddimât, 1/475. 

748 “Eğer yetim kızlar hakkında adaleti yerine getiremeyeceğinizden korkarsanız [sizin için helal olan (diğer) 
kadınlardan ikişer, üçer, dörder olmak üzere nikah edin]” 



149 
 

Hamza’nın (r.a.) (v. 3/625) kızını Ömer b. Ebû Seleme (r.a.)749 (v. 83/702) ile evlendirdiğini 

ve bu esnada amcasının kızının henüz baliğa olmadığını aktarmaktadır.750 Her ne kadar bu 

hükme dair kendilerinden eser naklolunup yukarıda adlarını saydığımız sahabiler arasında 

ismi geçen İbn Mesud’tan (r.a.) bu konuyla alakalı farklı bir naklin varid olma ihtimali 

bulunsa da büyük olasılıkla ilk meselede dile getirilen rivayete işaret olunmaktadır. 

3.2 Boşamaya İlişkin Rivayetler 

3.2.1 Sünnet Üzere Boşama ile Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Boşama hakkında çeşitli tasnifler yapılmış olup Serahsî’nin eserine dercettiği bir 

tasnife göre talak iki çeşittir: Sünnete uygun [sünnî] talak (boşama) – bid‘at kabul edilen 

[bid‘î] talak. Sünnet üzere boşama iki açıdan ele alınmaktadır: Sayı açısından – Zaman 

açısından. Sayı açısından sünnete uygun boşamayı gündeme getiren müellif, bunun da daha 

güzel (ahsen) ve güzel (hasen) olmak üzere iki yolu olduğundan bahsetmektedir. Boşamanın 

en güzeli, ‘sünnete uygun vaktinde’ bir defa boşayıp iddet bitene kadar başka boşama 

tasarrufunda bulunmamaktır. Bu husus, Ashâb-ı Kirâm’dan (r.a.) mervîdir. Her temizlikte bir 

defa olmak üzere toplamda üç kez boşamak da hasen olarak ifade edilen boşama yoludur. 

Hanefîler bu tarz bir boşamayı mübah olarak nitelemektedirler. İmam Mâlik ise yalnız bir 

defa boşamanın mübah olduğu görüşündedir.751 

Serahsî Hanefîlerin görüşünü destekler mahiyette merfu bir hadis zikretmiş ve 

[boşamanın gerçekleştiği] cima tahakkuk etmeyen temizlik döneminin tekerrür etmesi ile 

boşamadaki mübahlığın da tekerrür etmiş olacağını belirtmiştir. Bu hususla alakalı olarak 

şârihin ifadelerinden hareketle şöyle bir tasavvur geliştirilebilir: Boşama, nimete karşı 

nankörlük manasında olduğundan dinen istenmeyen bir iştir. Nimet olmanın manası, ancak 

eşlerin huy/tabiatları arasında uyum bulunması halinde tahakkuk eder. Bu uyumun 

bulunmaması durumunda ise nikahın devam ettirilmesi, anlaşmazlıkların uzayıp gitmesine 

sebep olur. Bu itibarla nikahın getirdiği yükümlülükten halas bulmak için huy/tabiatlar arası 

muvafakat sağlanamadığında boşama, mübah kılınmıştır.752 Öte yandan huy/tabiatların 

 
749 Hayatı hakkında bilgi almak için bkz. Salih Karacabey, “İbn Ebû Seleme”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1999). 
750 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/213-214. 
751 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/3-4; Mâlik, temizlik dönemlerinde de olsa ilk boşamanın iddeti bitmeden 

gerçekleşen ikinci ve üçüncü boşamaları bid‘î boşama kabilinden saymaktadır. Kadı Abdülvehhab’ın 
İşrâf’ında bu bahis dahilinde muhakkikin koyduğu  من  kaydı hatalıdır. İlgili kaynaklar için bkz. Ḳāḍî أكثر 
ʿAbdülvehhâb, el-İşrâf, 2/740; İbn Rüşd, el-Muḳaddimât, 1/501. 

752 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/3. 



150 
 

uyuşmaması, hakikatine vakıf olunamayan gizli bir durumdur. Şeriat, bu noktada söz konusu 

gizli duruma delalet eden açık bir sebebi -ki bu, zifafın gerçekleşmediği temizlik dönemidir- 

bahsi geçen uyuşmazlıktan doğan gerçek bir ihtiyacın yerine ikame etmiştir. Zira temizlik 

dönemi, hem insanın doğası gereği hem de dini hükümler uyarınca kocanın karısına rağbet 

gösterdiği bir zaman dilimini ifade eder. Böyle bir zamanda karısından ayrılmayı tercih eden 

kişi, bunu ancak [gerçek] bir ihtiyaçtan ötürü yapar. Bu noktada şu prensip devreye 

girmektedir: Ne zaman ki açık sebep, gizli mananın yerine kaim olur/ikame edilir, hüküm de 

vücud ve adem bakımından ona eşlik eder. Zikredilen meselede açık sebep [cima vaki 

olmayan temizlik dönemi] tekerrür etmiştir. Öyleyse boşamadaki mübahlık hükmü de tekerrür 

etmiş olmalıdır. Bu misalde açık sebebin tekerrürü, hükmen, yukarıda ifade edilen ihtiyacın 

yenilenmesi yerine kaim olmuştur.753 İşbu tespitini teyit etmek üzere müellif, İbn Mesud’un 

(r.a.) sünnet üzere boşamayı betimleyen şu tarifini aktarmıştır: “Bir adam hanımını sünnet 

üzere boşamak istediğinde, hanımı [hayızdan] temizlenmiş iken ve aralarında cinsel 

münasebetin gerçekleşmediği [bir dönemde] bir defa boşar. Şayet üç defa boşamak istiyorsa, 

temizlik döneminde gerçekleşen ilk boşamadan sonra hanımı hayız görüp bilahare bu 

hayzından temizlendiğinde onu [bir defa daha] boşar, sonra hanımı tekrar hayız görüp 

temizlenene dek kadını bırakır [:üçüncü talakı vermez]. Daha sonra [bu üçüncü temizlik 

dönemi içerisinde] hanımını bir kez daha boşar. Böylelikle kadın, üç talakla kocasından 

ayrılmış olur ve iddetinden geriye bir hayız müddeti kalır.”754  

Meselenin başındaki bilgiler hatırlanacak olursa, sünnet üzere boşamanın vakit 

cihetinden de incelemeye tabi tutulduğundan söz edilmişti. Serahsî, önceki konunun 

anlatımında da ifade edildiği üzere, sünnete uygun boşamanın vaktinin kadının temizlik 

dönemi ve aynı zamanda cimada bulunmadan önceki bir zaman olduğunu söylemektedir. Bu 

hususta İbn Ömer’in (r.a.) hanımını sünnete aykırı şekilde boşaması üzerine varid olmuş 

merfu bir hadise referans yapılmaktadır. Keza İbn Mesud (r.a.), İbn Abbas (r.a.) ve İbn 

Ömer’den (r.a.) Talâk sûresindeki لعدتھن  âyetinin tefsiri mahiyetinde şu ifadeler فطلقوھن 

nakledilmiştir: “Koca hanımını temiz iken ve [bu dönemde] cinsel münasebette 

bulunmaksızın boşar.”754F

755 Tefsirin İbn Ömer’den de (r.a.) menkul olduğu düşünüldüğünde bu 

tefsirin merfu rivayette anlatılan olaydan daha sonraki bir zamana ait olduğunu söylemekte 

 
753 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/4. 
754 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/4. 
755 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/7. 



151 
 

herhalde bir sakınca yoktur. Serahsî, kişinin zifafa girmediği hanımını hayız döneminde 

boşamasında da bir beis olmadığını bildirmektedir.756 

3.2.2 Boşamanın Kerih Görüldüğü Vakitlerle Alakalandırılan Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Serahsî, kocanın hanımını boşamasındaki mübahlığın bu hareketi sebebiyle pişman 

olmayacağından emin olması ile meşrut bulunduğu şeklinde bir argüman sunmuştur. Bu 

bağlamda Allah teâlânın şu sözünü zikretmektedir: 

 (Talâk, 65/1) 757لا تدري لعل الله یحدث بعد ذلك أمرا 

Müellif, cinsel birliktelik kurduğu hanımını hayız gördüğü periyotta boşayan kocanın 

temizlik dönemi geldiğinde bu yaptığından pişmanlık duymayacağına emin olamayacağını 

belirtmektedir. Aynı şekilde cima vaki olan temizlik döneminde boşaması halinde kocanın 

pişman olmayacağına kesin olarak kanaat getiremeyeceğini ifade etmektedir. Zira belki 

kadının hamile olduğu ortaya çıkacak ve kocanın çocuğa karşı hissedeceği şefkat duygusu 

ağır basıp karısının kötü huylarına tahammül gösterecektir. Şârih, İbn Mesud’un (r.a.) şu 

sözüyle bu gibi durumlara işaret ettiğini söylemektedir: 

 758لعل شفقة الولد تندمھ

İşte bu manadan ötürü, zikri geçen iki vakit içerisindeki boşamalar, mekruh kabul 

edilmiştir.759 

3.2.3 Tek Seferde Üç Defa Boşamanın Mekruh Olduğu Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Üç talakın tek seferde verilmesi, Hanefî âlimlerine göre bidattır. Şâfiî, üç talak 

hakkının bir anda yahut ayrı zamanlarda kullanılması arasında bir fark bulunmayıp hepsinin 

mübah olduğunu söylemektedir.760 Her iki tarafın istinad ettiği merfu rivayetleri serdeden 

Serahsî, Hanefîlerin görüşünü destekler mahiyette bir sahabe icmâ‘ının bulunduğundan söz 

 
756 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/7-8. 
757 “… Bilmezsin, olur ki Allah bunun arkasından bir iş peyda ediverir” Âyette boşama ve sonrasındaki iddet 

konu edilmektedir. 
758 “Belki de çocuğuna duyacağı şefkat, onu [yaptığına] pişman edecektir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/8. 
759 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/8. 
760 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/4; Ayrıca bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 10/118; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 

14/12. 



152 
 

etmektedir. Zira tek seferde üç kez boşamanın kerih oluşu, Ali (r.a.), Ömer (r.a.), İbn Mesud 

(r.a.), İbn Abbas (r.a.), İbn Ömer (r.a.), Ebû Hureyre (r.a.) ve İmran b. Husayn’dan (r.a.) 

muhtelif lafızlarla nakledilmiştir.761 Hanefiyye, daha önce zikrettiğimiz, sünnet üzere 

boşamanın tarif edildiği İbn Mesud (r.a.) rivayetini bir asıl olarak kabul edip sözü geçen 

fiildeki bidatlık vasfının bu asıldan hareketle de ortaya konabileceğini savunmaktadır.762 

3.2.4 Hamile Kadını Sünnet Üzere Boşamayla İlgili Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hamile kadının boşanmasında sünnete uygun hareket etmek isteyen kişinin ne 

şekilde davranacağına dair mezhep içerisinde muhtelif değerlendirmeler bulunmaktadır. Her 

ne kadar cima sonrasında bir defa boşamanın dinen yasaklanmamış olduğu ifade edilse de 

kocanın hamile karısını üç kere boşaması halinde bu davranışının sünnete muvafık düşüp 

düşmediği hususu, “muhtelefün fîh”tir. Ebû Hanîfe ve Ebû Yûsuf, iki boşamanın arasını birer 

ay ile ayırması suretinde bunu gerçekleştirebileceğini söylemektedir.763 Anlaşılan bunu 

sünnete aykırı da görmemektedirler. İmam Muhammed ve ona katılan Züfer ise sünnete 

uygun olarak, hamile kadının yalnız bir defa boşanabileceği kanaatindedir. İmam Muhammed 

el-Kitâb’ında [:Kitâbü’l-Asl] işbu hükmün İbn Mesud (r.a.), Câbir (r.a.) ve Hasan-ı Basrî 

(rh.a.) (v. 110/728) tarafından naklolunmak suretiyle kendilerine ulaştığını belirtmektedir.764 

Serahsî, bu görüşü savunanlar hesabına delilin izahı sadedinde, sahabi kavlinin -söz konusu 

sahabi fakih ise- kıyasa önceleneceğini belirtmektedir. Kendisi ise Şeyhayn’ın görüşünü tercih 

etmektedir.765 

3.2.5 Boşamanın Yapılacağı Zamanla İlgili Kıraat Rivayeti 

Boşanan kadının iddetini hayız periyotları ile mi temizlik zamanları ile mi 

bekleyeceği, sahabe asrından beri ihtilaf edilen bir husustur.766 İhtilafın temelinin, meselenin 

konu edildiği Bakara sûresi 228. âyette geçen قروء kelimesinin müşterek/eş sesli bir kelime 

olmasına dayandığı anlaşılmaktadır. 766F

767 Zira bu kelime, lügatte kadınların hem hayız hem 

temizlik dönemleri için kullanılabilmektedir.767F

768 Sahabe arasındaki ihtilaf, Hanefî ve Şâfiîler 

 
761 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/4-6. 
762 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/4. 
763 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/10. 
764 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/10; Ayrıca bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 4/392. 
765 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/10. 
766 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/13. 
767 Allah teâlânın hüküm ifade eden bir âyette doğrudan temizlik yahut hayız dönemlerine delalet eden bir kelime 

değil de müşterek bir kelime iradı ile vahyini inzal eylemesi, herhalde yalnız bu meselede değil, genel manada 
ümmetin ihtilafının murad-ı ilâhi olduğunun bir göstergesi kabul edilmelidir. 

768 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/13. 



153 
 

arasında da caridir. Hanefîler, boşanan kadının bekleyeceği iddetin hayız periyotları ile takdir 

edileceği kanaatindedir. Şâfiîler ise söz konusu iddetin temizlik dönemleri üzerinden hesap 

edileceğini savunmaktadır. Serahsî, tarafların muhtelif delillerini vererek bunları mukayese 

etmektedir.769 

İmam Şâfiî’nin kendisine delil ittihaz ettiği nasslardan birisi Talâk sûresinin ilk âyeti 

olup hususen şu kısım ile istidlal etmektedir: لعدتھن فطلقوھن  

Şâfiî, bu ifadenin manasını “iddetleri içerisinde boşayın” şeklinde takdir etmektedir. 

Mübah olan boşama, temizlik süresi içerisinde olduğuna göre iddet süresi de temizlik 

dönemlerine tekabül edecektir.770 Serahsî, burada Hanefîlerin görüşünü destekleyecek şekilde, 

aynı neticeyi veren iki tevcih modelini öne çıkarmaktadır. İlki, lâm harfinin muhtemel 

anlamlarından birini gözeterek “iddetleri öncesinde boşayın” manasını vermektir. Nitekim 

mesela توضأت للصلاة cümlesinde bu manada bir kullanım vardır. İkinci yol, İbn Mesud (r.a.) 

kıraatinin dikkate alınmasıdır. Zira o, burayı  ُعدتھنبُ لق ل   şeklinde okumuştur. Kıraatte varid 

olan ُقبُل kelimesinin (zamanın) evveli/başı manasında olduğu anlaşılmaktadır.770F

771 Buna göre 

işbu kıraatten “iddetlerinin başında boşayın” manası hasıl olacaktır. Şârih sarahaten ifade 

etmese de bu ikinci vecihte lâm harfinin ilk vecihtekinin aksine doğrudan zarfiyyet manasında 

kullanıldığı ortadadır. Kıraat rivayetinin esas alınması halinde âyetteki iddet, iddet-i îkâ‘ 

[:talakın verildiği iddet] olarak anlaşılacaktır. Hanefîler, iddet-i îkâ‘ın temizlik dönemi 

olduğunu, iddet-i i’tidâdın [:talak sonrası kadının beklediği iddet] ise hayız periyotlarına 

tekabül ettiği görüşündedir.771F

772 Bu itibarla ilk tevcihteki tefsir esas alındığı takdirde âyetteki 

iddetin, iddet-i i’tidâd manasına alındığını söylemek gerekir. Zira boşama, bu manadaki 

iddetten önce; temizlik döneminde gerçekleşmektedir. 

 

 

 
769 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/13-15; Şâfiîlerin kavli için ayrıca bkz. Şâfiʿî, el-Üm, 6/529; Cüveynî, 

Nihâyetü’l-maṭlab, 15/144. 
770 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/14; Ayrıca bkz. Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 3/119; Ebü’l-Ḥüseyn Yaḥyâ b. Ebi’l-Ḫayr 

el-İmrânî, el-Beyân fî meẕhebi’l-İmâm eş-Şâfiʿî, thk. Ḳāsım Muḥammed en-Nûrî (Beyrut: Dâru’l-Minhâc, 
2000), 11/16. 

771 Bu kelimenin “evvel” manasında kullanıldığı bilinmektedir. Söz gelimi الشتاء قبل  في  ذلك   cümlesinde bu كان 
manada kullanılmaktadır. Anlaşılan o ki zamana izafede bu mana tereccüh etmektedir. Bkz. Muslihuddin 
Mustafa Ahterî, Aḫterî-i kebîr (İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1302), “kubül”, 786. 

772 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/14-15. 



154 
 

3.2.6 Bir Defada Üç Talakla Boşamanın Külliyyen Geçerli Olduğu Şeklinde 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Mebsût’ta ender rastlanılan bir fıkhî ihtilaf, sünnete uygun boşamanın geçerli olup 

olmadığı meselesinde zikredilmiştir. İhtilafın bir tarafında Şîa bulunmaktadır. Diğer tarafında 

kimin olduğu çok net ifade edilmemiş; görüş sahibinin içtihadı  عندنا denilerek aktarılmıştır.772F

773 

Bu tabir, en azından Hanefî mezhebine yapılmış bir isnada işaret etmekte ise de sünnî fıkıh 

mezheplerinin tamamına da irca olunmaya muhtemeldir. Müellif, söz konusu ihtilafı iki fasıl 

halinde ele almıştır. İlki, hayız döneminde yahut cima vaki olan temizlik zamanındaki 

boşamaların geçerli sayılıp sayılmamasına ilişkindir. Şîa’nın bunu geçersiz saymasına karşın 

cumhur-ı fukahânın geçerli kabul ettiği söylenmiştir. Fukahânın cumhuru ile neyin 

kastedildiği çok açık değildir. İkinci fasıl, tek seferde üç talak verilmesi halinde bu talakların 

geçerliliğine dairdir. Serahsî’nin ‘bizim görüşümüz’ dediği kavle göre bu boşamaların tamamı 

geçerlidir. Şîa, bu meselede ikiye ayrılmıştır. Zeydiyye, yalnız bir talakın vaki olacağını 

savunmakta iken İmâmiyye hiçbirinin geçerli olmadığını ileri sürmüştür. Bu sözlerinin 

kaynağı olarak da Hz. Ali’yi (r.a.) göstermişlerdir. Serahsî, bunun Hz. Ali’ye (r.a.) atılmış bir 

iftira olduğunu vurgulamıştır. Kocanın bir seferde üç talakla boşamasının, külliyyen geçerli 

olduğu şeklindeki görüşün Hz. Ali’nin (r.a.) sahih kavlini yansıttığı tespitini yapmıştır. Bu 

kavil, Abdullah b. Mesud’tan da (r.a.) menkuldür. 773F

774  

Şârih ‘bizim görüşümüz’ diye tabir ettiği kavil için iki delil zikretmektedir. Birincisi, 

bir fiil hakkında vaki olan nehyin/yasaklamanın, o işin gerçekleşmeyi kabil olduğunun bir 

göstergesi sayılması gerektiğidir. Zira gerçekleşmeyen bir şeyin nehyedilmesi, aslında nehyin 

bulunmadığı manasına gelmektedir. Öyle ki nehyin gereği, yasaklanan fiile bir son 

verilmesidir. Bu ise yasağın/nehyin muhatabının bu işi yapıp yapmama hususunda muhayyer 

bırakılması takdirinde anlam kazanır. Ta ki o işi yapmaya bir son vererek sevabı kazansın 

yahut o kötülüğü işleyerek uhrevî cezayı hak etsin. Halbuki tahakkuk ettiği/gerçekleştiği 

kabul edilmeyen bir işte kişinin muhayyer bırakıldığını tasavvur etmek mümkün değildir. Bu 

hususta ikinci delil, meseledeki nehyin, li ğayrihi [:zâtının dışındaki bir manadan ötürü] vaki 

oluşuna taalluk etmektedir. Şöyle bir prensip zikredilmektedir: Nehiy li ğayrihi olduğunda, 

yasaklanan işin dinen yok hükmünde olduğu söylenemediği gibi geçerliliği/nefazı da 

reddedilemez. Mesela gasp edilen arazide namaz kılma ve cuma ezanı esnasında satış yapma 

konularında varid olan yasaklamalar bu kabildendir. Burada da iddet süresinin uzatılması 
 

773 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/57. 
774 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/57. 



155 
 

yahut pişmanlık halinde telafi yolunun kapanması gibi harici sebeplerden kaynaklanan bir 

nehiy söz konusudur. O halde bahsi geçen talakın geçersiz olduğu ileri sürülemez.775 

3.2.7 Talak Hakkının Azami Sayısının Belirlenmesinde Kadının Hürriyet 

Durumuna Bakılacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

İddetin belirlenmesinde kadının durumuna bakılacağı noktasında ittifak vardır. 

Bundan dolayıdır ki kadının iddeti, hamilelik, büluğ, hürriyet gibi kriterlere göre değişkenlik 

göstermektedir. Boşama sayısında eşlerden hangisinin evsafının dikkate alınacağı ise Hanefî 

ve Şâfiî mezhepleri arasında ihtilafa konu olmuştur. Hanefîler, iddette olduğu gibi talak 

sayısında da kadının durumuna itibarla hükmün taayyün edeceğini söylemektedirler. İmam 

Şâfiî kocanın evsafına nazar kılınacağı, dolayısıyla onun hür-köle oluşuna göre boşama hakkı 

sayısının belli olacağı kanaatindedir. Hanefiyye’nin kavli, aynı zamanda Ali (r.a.) ve İbn 

Mesud’un (r.a.) görüşüdür. Ömer (r.a.) ve Zeyd’in (r.a.) görüşü ise Şâfiî’ye kaynaklık 

etmiştir. Serahsî, üçüncü bir görüş daha zikretmiştir. Bu görüş, İbn Ömer’e (r.a.) aittir O, karı-

kocadan herhangi birisinin köle olma durumunu nazar-ı itibara almıştır. Görüşten teferru eden 

netice şudur ki; kocanın üç talak hakkına sahip olması, ancak karı-kocanın her ikisinin hür 

olması halinde mümkün olur. Müellif, bu görüşü sahiplenen bir müçtehidin bulunup 

bulunmadığından söz etmemiştir.776 

3.2.8 Muhalaanın Bir Bain Talak Sayıldığına Dair Merfu ve Mevkuf 

Hadis/Sahabi Kavli 

Hul‘/Muhalaa, nikah bağının belirli lafızlarla, [umûmen] bir bedel mukabilinde izale 

edilmesidir.777 Muhalaanın mahiyeti etrafında farklı değerlendirmeler bulunmaktadır. Hanefî 

mezhebi, bunu bain bir talak olarak kabul etmektedir. Hanefîler, Ömer (r.a.), Ali (r.a.) ve İbn 

Mesud’tan (r.a.) hem merfu hem mevkuf olarak rivayet edilmiş bulunan şu hadise istinad 

etmektedir778: 

 779الخلع تطلیقة بائنة

 
775 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/57-58. 
776 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/39; Şâfiî mezhebinin kavli için ayrıca bkz. Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 

14/335-336; İmrânî, el-Beyân, 10/74. 
777 Krş. Siğnâkī, en-Nihâye, 9/1; İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 4/210; Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve Istılahatı 

Fıkhiyye Kamusu, 2/268. 
778 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/171. 
779 “Muhalaa, bir bain talaktır.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/171. 



156 
 

Serahsî, bir rivayete göre İbn Abbas’ın (r.a.) muhalaayı fesih addettiğini 

belirtmektedir. Bununla birlikte bahsi geçen görüşünden rücu ederek sahabenin çoğunluğuna 

ait olan kavli tercih ettiği şeklinde bir nakilden de söz etmektedir. Serahsî’nin açıklamalarına 

bakılırsa; İmam Şâfiî, İbn Abbas’a (r.a.) isnad edilen fesih görüşünü almış olup görüşünü 

temellendirmek adına Bakara sûresinin 229 ve 230. âyetlerini öne çıkarmaktadır. Yine 

Serahsî’nin İmam Şâfiî’ye isnaden yaptığı değerlendirmeye göre, muhalaanın talak kabul 

edilmesi suretinde bu iki âyette toplamda dört defa talak verilmesinden söz ediliyor olacaktır. 

Halbuki talakın azamisi üçtür. Şârih buna cevaben, âyette geçen üçüncü talakın bedelli ve 

bedelsiz olarak tafsil edildiğini söylemekte; böylelikle âyetteki anlatımdan dört değil üç talak 

hasıl olacağını vurgulamaktadır.780 Serahsî, İmam Şâfiî’ye mezkûr görüşü nispet ederek 

cevaplandırsa da Şâfiî kaynaklarına göz atıldığında mezhep içerisinde muteber görüşün fesih 

değil, talak görüşü olduğu görülecektir. Yanı sıra muhalaanın fesih sayılacağı şeklindeki 

kavil, bazı kaynaklarda İmam Şâfiî’nin kavl-i kadîmi olarak tavsif edilmektedir.781 Netice 

olarak Serahsî’nin bu meselede Şâfiî’ye hatalı bir görüş isnadında bulunduğu söylenebilir. 

3.2.9 Büluğa Erene Kadar Çocuğun Boşamasının Geçerli Olmayacağına Delil 

Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Çocuğun boşaması, büluğa erene kadar talak hükmünü almamaktadır. İşbu hükmün 

delili şu rivayettir782: 

 783كل طلاق جائز إلا طلاق الصبي والمعتوه

Bu hadis, Ali (r.a.), İbn Mesud (r.a.) ve İbn Ömer’den (r.a.) mervidir. Serahsî, bu 

rivayetin merfu olarak da nakledildiği bilgisini vermekte, fakat sahabe ravisinin kim olduğunu 

belirtmemektedir.784 Şu da bir not olarak ifade edilmelidir ki müellif, meselenin aslına ilişkin 

olarak ne mezhep içi ne mezhepler arası bir ihtilaftan dem vurmuştur. Fakat büluğ çağının 

ihtilam ve hayız gibi alametlerle tespit edilemediği durumda bir ihtilafın cereyan ettiği göze 

çarpmaktadır. Zira söz konusu arızî halin vuku‘unda yaş hesabıyla büluğun takdir edilmesi 

yoluna gidilmekte ve bu noktada müçtehitlerin farklı rakamlar telaffuz ettikleri görülmektedir. 

Ebû Hanîfe’den gelen nakillerin farklı rivayetler olarak ele alınması gerektiği sonucuna ulaşan 
 

780 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/171-172; Müellif, söz konusu âyetleri, Usûl’ünde elfâz bahisleri bağlamında 
daha detaylı şekilde tahlil etmektedir. Bkz. Seraḫsî, Uṣûl, 1/130, 131. 

781 Bkz. Râfiʿî, el-ʿAzîz, 8/394; Şemsüddîn Muḥammed b. Muḥammed el-Ḫaṭîb eş-Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc ilâ 
maʿrifeti meʿânî elfâẓi’l-Minhâc (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1994), 4/439. 

782 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/53. 
783 “Çocuk ve ma‘tuh kimsenin boşaması dışındaki her boşama geçerlidir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/53. 
784 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/53. 



157 
 

Serahsî, kızlar hakkında 17 yaş şeklinde tek rivayet zikretse de erkeklerde 18 ve 19 yaş olmak 

üzere iki rivayetin varlığından söz etmektedir. İmameyn ile İmam Şâfiî ise hem erkek hem kız 

için tek yaş kriterinden bahsederek 15 yaşı bu meselede ölçü kabul etmişlerdir. Onlar bu 

görüşlerine İbn Ömer’den (r.a.) gelen bir rivayeti mesnet ittihaz etmişlerdir. Anlaşıldığı 

kadarıyla Ebû Hanîfe, bu meselenin hükmüne dair kesin bir delil bulunmadığı gerekçesiyle, 

muhtelif nassların işaretinden yola çıkarak yukarıda zikrettiğimiz yaş kriterlerini takdir 

etmiştir.785 

3.2.10 Aralarında Zifaf Gerçekleşmeyen Karısına Peş Peşe Üç Kere “Sen 

Boşsun” Diyen Adamın Bu Sözüyle Yalnız Bir Talakın Gerçekleşeceği Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Kişinin zifafta bulunmadığı karısını boşaması halinde, konu hakkında nâzil olan 

âyetin786 açık delaletiyle, karısı iddet beklemeden doğrudan boş olur. Halvet-i sahiha da bu 

hüküm dahilinde zifaf gibi kabul edilmiştir.787 Karı-koca arasında zifaf vaki olmaması 

halinde, kullanılması muhtemel boşama lafızlarının hangi sayıda talakla neticeleneceği 

hakkında çeşitli yorumlar yapılmıştır. Söz gelimi kocanın anlatılan evsaftaki karısına   أنت طالق

 demesi halinde Hanefîler üç talak vaki olacağını söylerken Hasan-ı Basrî (rh.a.) yalnız bir ثلاثا 

talakın vaki olacağını; zira  ثلاثا lafzının telaffuzundan önce zaten bu kişinin karısının أنت طالق 
ifadesiyle iddetsiz olarak boşanmış olacağını öne sürmektedir. Hanefî âlimlerinin mezkûr 

görüşe varmasının gerekçesi ise talakın bir sayıya bitişik olarak verilmesi halinde boşamanın 

bu sayı üzerinden vuku bulmasının gerekliliğidir. Hatta bu itibarla söz konusu cümleyi 

kurarak karısını boşayan kişi,  ثلاثا lafzını söylemeden karısı vefat etse ve bu lafzı telaffuzu, 

onun vefatından sonraki ana tesadüf etse Hanefîler talakın hiç vaki olmayacağını 

savunmaktadırlar. Zira bu ifadenin tamamı tek bir kelime hükmündedir. Bunun sebebi, üç 

talakla boşamanın bundan daha kısa bir lafızla gerçekleştirilememesidir.788 Fakat bu mana, 

mesela kişinin üç defa peş peşe  طالق  .demesi halinde tahakkuk etmez [Sen boşsun:] أنت 

Çünkü kocanın ilk  أنت طالق lafzıyla cima kurmamış olduğu karısı ile aradaki nikah bağı sona 

ermiş, sonraki iki  أنت طالق lafzı, kocanın nikahında olmayan yabancı bir kadına söylenmiştir. 

Aktardığımız bu görüş, Hanefîlerin kabulü olup aslen Ali (r.a.), İbn Mesud (r.a.), Zeyd (r.a.) 

 
785 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/53-54; İmam Şâfiî’nin kavli ve bu kavlin istinad ettiği mezkûr rivayet için 

ayrıca bkz. Şâfiʿî, el-Üm, 2/151; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/130. 
786 Bkz. Ahzâb, 33/49. 
787 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/16. 
788 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/88-89. 



158 
 

ve İbrahim en-Nehaî’ye aittir. İbn Ebû Leylâ, bu ifadenin tamamının aynı mecliste telaffuz 

edilmesi halinde üç talakın vaki olacağını söylemiş ve bu mezhebini, meclisin bağımsız 

kelimeleri bir araya getirip tek kelime hüviyetine sokacağı şeklindeki prensibe dayandırmıştır. 

Şârih, bu değerlendirmenin şu açıdan isabetsiz olduğunu belirtmektedir: Meselede ele alınan 

cümlelerin her birinin başlı başına boşamayı gerçekleştirebildiği görülmektedir. Fakat bu 

durum, ancak boşamaya elverişli bir mahallin [:kişinin nikahındaki kadın] mevcudiyeti 

halinde mümkündür. Halbuki meselede kadın, ilk cümle neticesinde mahal olmaktan 

çıkmıştır.789 Müellifin bu ifadelerinden anlaşılmaktadır ki; meclisin lafızları cemetme özelliği, 

sarf edilen lafızların hüküm doğurmasına imkân tanıyan bir mahallin varlığına bağlıdır. 

3.2.11 Kocanın Karısını Kendini Boşama Hususunda Muhayyer Bıraktığı 

Durumda Meclis Devam Ettiği Sürece Kadının Kendini Boşayabileceği Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Kocanın hanımını kendisini boşama hususunda muhayyer bırakması halinde meclis 

devam ettiği müddetçe hanımı kendini boşayabilmektedir. Şayet kadın meclisten kalkıp 

giderse muhayyerliği sona ermektedir. Bu hüküm, Ömer (r.a.), Osman (r.a.), Ali (r.a.), İbn 

Mesud (r.a.), İbn Ömer (r.a.), Câbir (r.a.), Âişe (r.a.) ve Zeyd’ten (r.a.) nakledilen eserlerde 

mündemiçtir. Serahsî, bu eserlere istinaden terk edilen iki kıyastan söz etmektedir. İlki 

kocanın karısını bu şekilde muhayyer bırakıp kadının da kendini seçmek suretiyle boşaması 

halinde -koca karısını bu niyetle muhayyer bırakmış olsa dahi- talakın vaki olmamasıdır. Zira 

tefvîz-i talak [:kocanın boşama hakkını karısına vermesi], bizzat koca için mümkün olan 

boşama şekilleri ile kayıtlıdır. Koca, seçme/ihtiyar etme lafzını kullanarak “seni kendime 

tercih ettim/seçtim” yahut “kendimi sana tercih ettim” cümleleriyle karısını 

boşayamamaktadır. Öyleyse bu lafızla boşama hakkını karısına da verememesi 

gerekmektedir. Meseledeki ikinci kıyas, kadına tanınan muhayyerliğin, meclisten kalkmasıyla 

hükmünü yitirmemesidir. Zira koca, muhayyerliğe ilişkin bir kayıt zikretmemiştir. Daimî 

olması muhtemel mutlak ifadenin de daimî olduğuna hükmedilmelidir.790 İfade edildiği üzere, 

mezkûr sahabeden varid olan eserlere istinaden işbu kıyaslar bırakılıp istihsana gidilmiştir. Şu 

halde istihsanın nev‘i, istihsan bi’l-eser olmaktadır. 

 
789 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/89. 
790 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/210-211. 



159 
 

3.2.12 Kocanın Karısını Kendini Boşama Hususunda Muhayyer Bıraktığı 

Durumda Kadın Kocasını Seçerse Talakın Vaki Olmayacağı Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Kocanın kendisini boşama konusunda muhayyer bıraktığı hanımı şayet kocasını 

seçerse Hanefîlerin görüşüne göre talak vaki olmamaktadır. Onların bu görüşü, Ömer (r.a.) ve 

Abdullah b. Mesud’tan (r.a.) nakledilmektedir. Ali (r.a.) ise bu takdirde bir ric‘î talakın 

tahakkuk etmiş olacağı kanaatindedir. Serahsî, Hz. Ali’nin (r.a.), kadının kocasını tercih 

ederken kullandığı lafzın bizzat kendisini boşama lafzı olarak takdir etmiş olabileceği 

ihtimalini gündeme getirmektedir. Talakın vaki olmadığı şeklindeki mezhep görüşünün delili, 

Hz. Âişe’den (r.a.) rivayet edilen şu hadistir791: 

 792خیرنا رسول الله - صلى الله علیھ وسلم -  فاخترناه ولم یكن ذلك طلاقا 

Bu rivayeti, İmam Muhammed de Kitâbü’l-Asl’ında aynı hükmün delili olarak 

zikretmektedir. Keza bu halde talak vaki olmama görüşünün Ömer (r.a.) ve İbn Mesud’tan 

(r.a.) menkul bulunduğunu bildirmektedir. Bu nakle ilişkin en göze çarpan farklılık, Ebû 

Hanîfe’den yaptığı bir rivayet dahilinde vaki olmuştur. Orada işbu görüş, Aişe (r.a.), Ömer 

(r.a.) ve İbn Ömer’e (r.a.) isnad edilmiş olup İbn Mesud’tan (r.a.) bahis geçmemiştir.793 Şayet 

bu farklılık, nüshalardaki bir hatadan neşet etmiyorsa mezkûr görüşün kendisine dayandığı 

isimler noktasında mezhep imamlarından varid olan iki farklı naklin mevcudiyetinden 

bahsedilecektir. Öte yandan Serahsî, bu meselede Zeyd’e (r.a.) nispet edilen herhangi bir 

kavlin varlığından söz etmemişken İmam Muhammed Hanefîlerin kavline muvafık bir görüş 

isnadında bulunmaktadır.794 Tahâvî, görebildiğimiz kadarıyla Muhtasar’ında kendisine 

muhayyerlik tanınan kadının kocasını seçmesinin neticesi olan fıkhî hükme temas etmemiştir. 

Cessâs esere yazdığı şerhe bu meseleyi dercetmiş olup ne Kitâbü’l-Asl’da ne de Mebsût’ta 

görüşüne yer verilen İbn Abbas’ın (r.a.) kavlini beyan ederek onun Hanefîlerin kavline sahip 

olduğunu söylemiştir. Yanı sıra Zeyd’in (r.a.) kavlini dile getiren Cessâs, Şeybânî’den farklı 

olarak bu meselede kendisine Hz. Ali’nin (r.a.) kavli olan ric‘î talak görüşünü nispet 

etmiştir.795  

 
791 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/212. 
792 “Rasulüllah (s.a.v.) bizi muhayyer bıraktı, biz de onu tercih ettik ve bu bir talak değildi.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 

1989, 6/212. 
793 Bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 4/588. 
794 Bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 4/588. 
795 Bkz. Ceṣṣâṣ, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 5/69-70. 



160 
 

Kudûri’nin Muhtasar’ında bu mesele geçmemektedir. Tecrîd’inde ise zımnen 

bahsedilmiş olup kelâmının zahiri, Hanefî mezhebinin aktardığımız kavli ile uyum 

içerisindedir.796 Bedâi’de Âişe (r.a.) rivayeti ve bu rivayet doğrultusunda kanaat bildiren 

sahabe hakkında kelâm varid olmuştur. Hz. Ali’ye (r.a.) ric‘î talak görüşü izafe edilmişken 

talak vaki olmadığı şeklindeki görüş sahiplerinin şu sahabiler olduğu söylenmiştir: Ömer 

(r.a.), Abdullah b. Mesud (r.a.), Ebu’d-Derdâ (r.a.) ve Zeyd (r.a.).797 Bu listede diğer 

kitaplarda adı anılmayan Ebu’d-Derdâ’nın (r.a.) zikredilmiş olması, ilk göze çarpan husustur. 

Zeyd’in (r.a.) kavli noktasında ise Kâsânî’nin Cessâs’a muvafakat ettiği fark edilmektedir. 

3.2.13 Kocanın Karısını Kendini Boşama Hususunda Muhayyer Bıraktığı 

Durumda Kadın Kendisini Seçerse Bir Ric’î Talakın Vaki Olacağı Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Talak hususunda kocası tarafından muhayyer bırakılan kadın, kendini seçmesi 

halinde yukarıda temas edildiği üzere boşanmış olmaktadır. Fakat bu boşamanın mahiyet ve 

adedi hususunda çeşitli görüşlerin varid olduğu görülmektedir. Önceki meselenin aksine bu 

meselede Hz. Ali’nin (r.a.) kavlini tercih eden Hanefîler, işbu talakın bir bain talak olduğunu 

söylemektedir. Hz. Ömer (r.a.) ve İbn Mesud (r.a.) kadının kendisini ihtiyar etmesinin bir ric‘î 

talak manasına geldiğini savunurken Zeyd (r.a.), böylesi bir durumda üç talakın vaki olduğuna 

hükmetmiştir. Serahsî, onun muhtemelen seçim/ihtiyar neticesinde doğabilecek azami duruma 

itibarla bu şekilde görüş bildirdiği çıkarımını yapmıştır. Buna karşılık Ömer (r.a.) ve İbn 

Mesud (r.a.), kadının seçme ifadesini, talakın asgarisi olan bir ric‘î talaka hamletmişlerdir. 

Hanefiyye’nin kabul ettiği bain talak görüşü ise kadının ‘kendini tercih etmesi’nin ancak 

kocanın onun üzerinde var olup nikahtan doğan tasarruflarının sona ermesiyle anlamını 

kazanacağı ve bunun da bir bain talak ile mümkün olduğu şeklinde açıklanmıştır. Şârih, 

kocanın üç talaka niyet etmesi takdirinde dahi yalnız bir talakın gerçekleşeceğini 

vurgulamıştır. Bunun açıklaması şöylece yapılmıştır: Kocanın karısını muhayyer bırakırken 

kullandığı اختاري lafzı, fiilin yapılmasına ilişkin bir emirdir. Emir ise adede ihtimalli 

değildir.797F

798 

Kocanın karısını kendini boşama konusunda muhayyer bırakması meselesine el-

Asl’ında değinen Şeybânî, bu mesele dahilinde kocanın sözünün kabul edileceğini 

 
796 Krş. Ḳudûrî, et-Tecrîd, 10/4881, 4882. 
797 Bkz. Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ, 3/119. 
798 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/212; Serahsî metnin sonunda zikredilen fıkıh usûlü kaidesine Usûl’ünde de 

yer vermiştir. Bkz. Seraḫsî, Uṣûl, 1/23. 



161 
 

söylemektedir. Hatta koca muhayyerlik ifade eden lafzı kullandıktan sonra bu sözüyle 

boşamayı kastetmediğini yeminiyle teyit ettiği vakit karısı kendisini seçse dahi boşama 

gerçekleşmemektedir. Halbuki yukarıda ifade edildiği üzere Hanefîlerin görüşü, normal 

şartlar altında kadının bu sözüyle bain bir talakın vaki olmasıdır. İmam Muhammed de bu 

görüşü net olarak ifade etmiştir. Kocanın karısını kendini boşama noktasında muhayyer 

bırakıp karısının kendisini seçmesi halinde serdedilen görüşlerin sahabe neslindeki sahipleri 

olarak Serahsî kimleri dillendirdiyse İmam Muhammed de o zevâtın isimlerini 

zikretmektedir.799 Anlaşıldığı kadarıyla, kocanın boşamayı kastetmediğine dair iradesini açık 

surette ortaya koyması, Hanefîlerin bilinen görüşü için bir kayıt mesabesinde 

değerlendirilmektedir. Lakin Tahâvî’nin bu mesele dahilindeki açıklamaları, bu yaklaşımın da 

mezhep içerisinde mutlak olmadığına dair bir intiba uyandırmaktadır. 

Tahâvî, Muhtasar’ında, boşama konuşmalarının olduğu bir mecliste kocanın اختاري 

(:seçimde bulun) sözüne karşılık olarak kadının نفسي اخترت   ifadesini (kendimi seçtim:) قد 

kullanması halinde koca اختاري sözüyle boşamayı kastetmediğini söylese dahi bain bir talakın 

vaki olacağını belirtmiştir.800 Kadının buradaki mazi sigası yerine أنا أختار نفسي (:ben kendimi 

seçiyorum) gibi muzari siga tercih etmesi halinde de talakın tahakkuk edeceğini, bir başka 

paragrafta ifade etmiştir.801 Bununla bain talakı kastediyor olmalıdır. Eserin şârihi 

durumundaki Cessâs da hem mazi hem muzari siga üzerinden yaptığı anlatımlarda Tahâvî ile 

paralel bir çizgi izlemiştir.802 Boşama konuşmaları olarak ifade ettiğimiz hususu 

somutlaştırmak adına kocanın اختاري sözünden önce kadının طلقني (:beni boşa) demesini 

misalen zikretmiştir. 802F

803 İmam Muhammed’in bu meselede kocanın sözünün kabul edilmesi 

için ekstra bir şarttan bahsetmemesine mukabil Tahâvî ve Cessâs’ın böyle bir kayıt getirmesi, 

dikkat çekicidir. Tahâvî’nin dile getirmeyip Cessâs’ın söz ettiği hususlardan biri, anlatılan 

surette muhayyer bırakılan kadının kendisini seçmesi halinde gündeme gelen kavillerin hangi 

sahabilere ait olduğudur. İmam Muhammed ve Serahsî’nin ric‘î talak görüşünü isnad ettiği 

Ömer  (r.a.) ve İbn Mesud’a (r.a.) ek olarak Cessâs, İbn Abbas’ın da (r.a.) bu kanaatte  

olduğunu aktarmaktadır. 803F

804 

 
799 Krş. Şeybânî, el-Aṣl, 4/588. 
800 Ṭaḥâvî, Muḫtaṣar, 195. 
801 Ṭaḥâvî, Muḫtaṣar, 197. 
802 Krş. Ceṣṣâṣ, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 5/69, 74. 
803 Bkz. Ceṣṣâṣ, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 5/56. 
804 Bkz. Ceṣṣâṣ, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 5/69. 



162 
 

Kudûrî hem Muhtasar’ında hem Tecrîd’inde meseleyi kocanın اختاري sözüyle talakı 

kastettiği surete göre kurgulamıştır. Bu takdirde Hanefîlere nispet ettiği kavil, sair eserlerde 

olduğu gibi bain talak görüşüdür.805 Lakin özellikle Tecrîd’inde verdiği bilgi, dikkati caliptir: 

İmam Şâfiî, kadının ) نفسي  )قد اخترت   sözüyle talakın vaki olabilmesi için kocanın yanı sıra 

karının da talaka niyet etmesini şart koşmaktadır. Buna mukabil Hanefiyye, kocanın 

niyetini/kastını yeterli görmektedir.805F

806 Kâsânî mesele hakkında detaylı bir anlatım yapmakla 

birlikte806F

807 ric‘î talak görüşünün kimlere ait olduğu doğrudan belirtmemiştir. Görüşünü tasrih 

ettiği sahabiler, Ali (r.a.) ve Zeyd’tir (r.a.). Zeyd’in (r.a.) görüşü Mebsût’takine muvafık 

düşmekte iken Hz. Ali’ye (r.a.) isnad edilen bain talak görüşü, kendisinden menkul bulunan 

iki kavilden biri olarak tavsif edilmiştir.807F

808 Ric‘î talak görüşünün kimlere ait olduğu açıkça 

söylenmese de muhayyer bırakılan kadının kendisini seçmesinin icmâ ile talak demek olduğu 

belirtilmiş ve bu icmâyı oluşturan kavil sahiplerinin bir kısmının isimleri de zikredilmiştir. 

Zikredilen isimler şunlardır: Ömer (r.a.), Osman (r.a.), Ali (r.a.), İbn Mesud (r.a.), İbn Ömer 

(r.a.), Câbir (r.a.), Âişe (r.a.).808F

809 Dikkat edilirse bu listenin iki önceki bahiste, boşama 

konusunda kendisine muhayyerlik tanınan kadının meclis devam ettiği sürece bu 

muhayyerliğinin devam edeceği görüşüne sahip olan sahabilerle uyum içinde olduğu 

görülecektir. Orada fazladan Zeyd’in (r.a.) ismi sayılsa da bulunduğumuz meselede de zaten 

Zeyd’in (r.a.) görüş bildirdiği ifade edilmiştir. 

3.2.14 Koca Karısına “Durumun Senin Elinde/Yetkinde” Dese Kadın da 

Kendisini Üç Defa Boşayıp Koca Bunu Niyet Etmiş Olsa Yalnız Bir Ric’î Talakın 

Gerçekleşeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Kocanın hanımına بیدك  demesi, bunun [durumun senin elinde/yetkinde:] أمرك 

üzerine kadının kendisini üç kez boşayıp, kocanın da sözüyle bunu kastetmiş olması halinde 

Ömer (r.a.) ve İbn Mesud’a (r.a.) göre, bu boşama bir ric‘î talak olmaktadır.809F

810 Hanefîlerin bu 

meseledeki görüşünün, kişinin niyetinin devreye sokulması şeklinde olduğu tasrih edilmiş810F

811; 

bu itibarla İbn Mesud’un (r.a.) kavliyle amel edilmediği anlaşılmıştır. Serahsî, bu meseledeki 

ihtilafı bir başka açıdan da ele almakta ve şunları söylemektedir: Bir meselede sahabe ve ehl-i 

 
805 Krş. Ḳudûrî, Muḫtaṣar, 157-158; Ḳudûrî, et-Tecrîd, 10/4881, 4883. 
806 Bkz. Ḳudûrî, et-Tecrîd, 10/4881; Şâfiî’nin görüşü için ayrıca bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 10/173; Şîrâzî, el-

Müheẕẕeb, 3/12. 
807 Bkz. Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ, 3/118-121. 
808 Bkz. Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ, 3/120. 
809 Bkz. Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ, 3/118. 
810 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/88-89. 
811 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/221-222. 



163 
 

ilim arasında açık bir ihtilafın bulunması, hükmî şüphe oluşturur.812 Hükmî şüphe ise -

normalde haddi gerektirecek işi yapan kişi bunun haram olduğunu bilsin bilmesin- had 

cezasını düşürür.813 İncelenen meselede de böyle bir durumun varlığı tasavvur edilebilir. 

Şöyle ki; üç talaktan sonra eski kocanın, boşadığı karısı ile cimada bulunması ve bu yaptığının 

haram olduğunu ikrar etmesi halinde aslen kocaya lazım gelecek olan had cezası sakıt olur. 

Zira meselenin hükmü hakkında sahabe ve ilim ehli açık bir ihtilaf içerisindedir.814 

3.2.15 Kocanın Karısına “Sen Bana Haramsın” Sözüyle Niyetine Göre Talak 

yahut Yeminin Gerçekleşeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî mezhebinin görüşüne göre, kocanın karısına hitaben söylediği   أنت علي حرام 

[:sen bana haramsın] sözüyle, niyetine göre talak yahut yemin vaki olmaktadır.815 Sahabeden 

Hz. Ebubekir (r.a.), Hz. Ömer (r.a.), İbn Mesud (r.a.), İbn Abbas (r.a.) ile Hz. Âişe’den de 

(r.a.) bu şekilde naklolunmuştur.816 Serahsî, bu görüşü şu minval üzere açıklamıştır: Bu 

kişinin sözüyle neyi kastettiğinin sorulup ona göre hareket edilmesi, söylediği sözün müphem 

ve çeşitli manalara ihtimali olan bir kelâm hüviyetinde olmasından ileri gelmektedir. Kelâm 

sahibinin ifadesi, onun kastına göre anlamlandırılır. Bu kişinin kastı da ancak onun tarafından 

gelecek bir açıklama ile bilinebilmektedir. Bu itibarla, sözüyle neyi murat ettiği 

sorulmaktadır. Sonraki aşamada talakı kastettiğini söylemesi halinde bu sözü kabul 

edilmektedir. Zira sarf ettiği kelâm, talaka ihtimallidir. Kelâmının talaka ihtimali, karısını 

kendine haram kılınmış biri olarak tavsif etmesine dayanmaktadır. Karısının adama haram 

oluşu ise boşama sonucunda lazım gelen bir neticedir.817 Adamın mezkûr sözüyle yemini 

kastettiği şeklindeki açıklaması da geçerli sayılmaktadır. Bunun nedeni, insanlar tarafından 

helal olan bir şeyin haram kılınması/haram olarak nitelenmesinin dinen yemin kabul 

edilmesidir. İşbu hüküm, Tahrîm sûresinin ilk âyeti hakkında varid olan tefsire istinad 

etmektedir. Serahsî, Şâfiî’nin helalin haram kılınmasını yemin kabul etmediğini belirtmekte 

ve kişinin bu sözüyle hususen hanımı ile cariyesi hakkında bir keffaret terettüp edeceği 

şeklinde bir görüşe sahip olduğunu aktarmaktadır.818 Şâfiî kaynaklarında benzer bir anlatıya 

rastlanmakla birlikte aslen bu hüküm, kişinin  أنت علي حرام sözüyle karısını yahut cariyesini 

 
812 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/88. 
813 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/89. 
814 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/88. 
815 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/70. 
816 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/70-71. 
817 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/70. 
818 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/70-71. 



164 
 

kendisine haram kılmayı kastettiğinde cari olmaktadır. Bunun yerine talak yahut zıhara niyet 

ettiği takdirde ise niyetine göre bu ikisinden biri taayyün etmektedir.819 Mesele dahilinde 

Hanefî mezhebindeki diğer nakiller bir yana zıhar hakkında da kelâm eden Serahsî, nâdiru’r-

rivâye olduğunu belirttiği nakle göre Şeyhayn’ın niyete mukarin olarak zıharın kastedilmiş 

olmasını muhtemel gördüğünü aktarmaktadır.820 

3.2.16 Kişinin Tayinde Bulunmaksızın “Evleneceğim Her Kadın Boştur” 

Şeklinde Kullanacağı Bir İfadenin Münakid Bir Yemin Olmayıp Hüküm 

Doğurmayacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Talakın şarta ta‘lîk yoluyla verilmesinin cevazı, müçtehitler arasında tartışılmaktadır. 

Serahsî, bu meseleyi gündeme getirmiş ve nikah bağının kurulmasından evvel boşamanın 

meşruiyeti konusunda birtakım görüşlere yer vermiştir. Şâfiî, böyle bir talakı sahih 

görmemiş821 ve bu konuda İbn Abbas’a (r.a.) tabi olmuştur. İbn Abbas (r.a.), âyette822 Allah 

teâlânın talakı sıralama olarak nikahtan sonra zikretmiş olmasına itibarla söz konusu ta‘lîki, 

bu tertibi bozacak bir tasarruf olarak değerlendirmektedir. Hanefîler, yalnız nikahın değil şarta 

ta‘lîki kabil olan zıhar ve ıtk gibi tasarrufların da milk/mülkiyete izafesini caiz saymışlardır. 

Hz. Ömer’in (r.a.) görüşü de böyle olup zıhar hakkında kendisinden bu minvalde rivayet varid 

olmuştur. İbn Ebû Leylâ’nın daha farklı bir yaklaşımı olduğu görülmektedir. Kendisi, 

nikahtan önceki boşamanın muayyen bir kadın yahut kabile ile sınırlı tutulması halinde 

yapılan işlemi caiz görmekle birlikte kişinin “[evleneceğim] her kadın [boştur]” diyerek 

umûmî bir ifade kullanması takdirinde aksi yönde kanaat bildirmiştir. Bu fetva, böyle bir 

ifadenin nikah nimetinden yararlanma yolunu tümüyle kapatıyor olmasıyla ilişkilendirilmiştir. 

Mezkûr görüş, aynı zamanda İbn Mesud’un (r.a.) kavli olarak ifade edilmektedir.823 

Meselenin anlatımından hareketle Hanefîlerin özellikle bu son meselede İbn 

Mesud’un (r.a.) kavlini kabul etmediği yönünde bir fikir edinilmektedir. Müellif, İbn 

Mesud’un (r.a.) kavlini aktarırken kocanın farazî olarak kurduğu cümlenin tamamını 

vermemiş  كل امرأة demekle yetinmiştir. Cümlenin tamamı çok büyük bir ihtimalle امرأة    كل

طالق فھي   şeklinde tasavvur olunmaktadır. Serahsî’nin Mebsût’ta kocanın birebir bu أتزوجھا 

cümleyi sarf etmesi halinde Hanefîlerin görüşünün ne şekilde tezahür ettiğine dair bir 
 

819 Mesela bkz. İbn ʿAbdüsselâm, el-Ġāye, 5/402; Nevevî, Ravża, 8/28. 
820 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/71. 
821 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/96; Ayrıca bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 10/176, 192; Cüveynî, Nihâyetü’l-

maṭlab, 13/311. 
822 Bkz. Ahzâb, 33/49. 
823 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/96-97. 



165 
 

açıklaması bulunamamıştır. Fakat buna çok yakın bir ifadenin tahlilinde, bu mesele hakkında 

yapılacak mezhep değerlendirmesinin hangi yönde olacağı anlaşılmaktadır. Bahse konu ifade, 

kocanın söylediği فھي طالق  أبدا  كل امرأة أتزوجھا  ifadesidir. Şârih, bu ifadeyi kuran kişinin ilk 

nikahında evlendiği kadının doğrudan boş olacağını, aynı kadınla kıyılan ikinci nikahta talak 

vaki olmayacağını söylemektedir. Bunun sebebi, كل kelimesinin, fiillerin tekrarını değil 

isimlerin cemedilmesini824 iktiza etmesi olarak açıklanmıştır. Binaenaleyh bu surette talakın 

yeniden vaki olması, ismin (müsemmanın) [امرأة :evlenilecek kadının] 

yenilenmesi/farklılaşmasının bir sonucu olmaktadır. Dolayısıyla aynı kadın ile iki defa 

evlenilmesi halinde kadın değişmediği için yeni bir talaktan söz edilememektedir. İsme dahil 

olan كل kelimesinin hilafına olarak  كلما kelimesi ise fiillere bitişmekte ve fiillerin tekrarını 

iktiza etmektedir.825 Serahsî aynı bahsi Usûl’ünde de işlemiş olup orada verdiği örnek, İbn 

Mesud’un (r.a.) üzerinde görüş sarf ettiğini düşündüğümüz lafzın [: كل امرأة أتزوجھا فھي طالق] 

birebir aynısıdır. Bu sözü söyleyen kişinin aynı kadınla ikinci defa evlenmesi halinde kadının 

boş olmayacağı şeklindeki hüküm, burada da aynıyla geçmektedir. İlaveten, müellif, bu 

kişinin evleneceği her [yeni] kadının doğrudan boşanacağını belirtmiştir. Bununla kastının ilk 

seferindeki boşama olduğu anlaşılmaktadır. Varılan bu hükmün gerekçesi, farklı lafızlarla da 

olsa benzer surette açıklanmıştır. Buna göre  كل kelimesi, bitiştiği isme umûm manasını 

kazandırmaktadır. Fiil hakkında ise aynı şey söylenememekte; ancak  ما ile birleşip  كلما 
formunu alması takdirinde işbu kelimenin fiile bitişmesi ve bitiştiği fiile umûm manasını 

kazandırması söz konusu olmaktadır. Sözü edilen form için de konuyla alakalı bir örnek veren 

Serahsî, [ طالق امرأة  [فھي  تزوجت   Her ne zaman ki bir kadınla evlensem, evlendiğim:] كلما 

kadın boştur] cümlesini kuran kişinin aynı kadınla defalarca evlenmesi halinde, her seferinde 

bahse konu kadının boş olacağını belirtmekte; böylelikle iki kelimenin kullanımı ve 

doğurduğu hüküm arasındaki açık farka dikkat çekmektedir.825F

826  

Serahsî’nin eserleri içerisinden seçilen iki pasajın karşılaştırılması neticesinde, 

Hanefî mezhebinin ulaştığı hüküm cihetinden aralarında bir farklılık bulunmadığı 

gözlemlenmektedir. Demek ki Mebsût’taki ibarede geçen أبدا kelimesinin hükme bir tesiri 

 
824 Matbu nüshada bu kısım  تقتضي جمیع الأسماء  kelimesinin hatalı جمیع olarak geçmekte olup buradaki لأن كلمة كل 

olduğu fark edilmiştir. Nitekim Serahsî, Usûl isimli eserinde de konuyu işlemekte olup bir yerde كل kelimesinin 
isimleri cemettiğini tasrih etmektedir. Keza elimizdeki yazma nüshalardan ikisinde matbu nüshadaki جمیع 
kelimesi yerine جمع kelimesi yer almaktadır. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/130; Seraḫsî, el-Mebsût 
(Hamidiye, 548), 189a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 211a; Seraḫsî, Uṣûl, 1/233. 

825 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/130. 
826 Krş. Seraḫsî, Uṣûl, 1/157-158. 



166 
 

bulunmamıştır. Hanefîler adına burada işlediğimiz kısımlar, İbn Mesud’un (r.a.) zikri geçen 

kavline açık bir muhalefetin cari olduğunu göstermektedir. Fakat daha dikkati calip olan 

nokta, ilgili görüşün İbn Ebû Leylâ ve zahiren İbn Mesud’a (r.a.) nispet edilen gerekçesidir. 

Zira orada herhangi bir talaktan söz edilememesi, sözün sahibi için nikah kapısının sonsuza 

dek kapanmasına bağlanmıştır. Halbuki Hanefîler aynı cümleyi kuran kişi için bu kapının 

halen açık olduğunu, meselenin işlenişinde ortaya koymuşlardır. Burada كل lafzının delaletine 

ilişkin bir ihtilafın bulunması muhtemeldir. Her hâlükârda Hanefiyye’nin, nikah kapısının 

kapanmasını, talakın lağv/geçersiz sayılmasına gerekçe saymadıklarını söylemek mümkündür. 

Nitekim كلما ile başlayıp yukarıda lafzen zikrettiğimiz cümlede nikah kapısı, cümleyi kuran 

kişi için kapanmış olmakta ve buna rağmen Hanefîler bu sözün muktezasına göre hareket 

edileceği yönünde kanaat bildirmektedirler. 

3.3 Ric‘Atle Alakalı Rivayetler 

3.3.1 Kocanın Boşadığı Karısına Üçüncü Hayzından Temizlenmedikçe 

Dönebileceğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Karısını bir veya iki ric‘î talakla boşayan kimse, iddeti içerisinde boşadığı karısına 

dönüş [:ric‘at] yapabilmektedir. İşbu ric‘at hükmü, kıyasa aykırı olarak; istihsan bi’n-nass 

yoluyla sabit olmuştur.827 Ric‘at imkânının bulunduğu iddet, daha önce ifade edildiği üzere, 

Hanefîlere göre hayız periyotlarına karşılık gelmekteyken Şâfiî, işbu iddetin temizlik 

dönemleri olduğunu söylemektedir. Burada konu edilen kadın, hayız görmekte olan kadın 

olup Hanefiyye’ye göre üç hayız, Şâfiî’ye göre üç temizlik dönemi süresince iddet 

beklemektedir. Hasıl olan netice şudur: Şâfiî’ye göre kadın, boşama sonrasındaki üçüncü 

hayız dönemine girer girmez iddeti sonra ermektedir.828 Hanefîlerin görüşüne göre ise, 

üçüncü hayzından temizlenmedikçe kadının iddetinin bittiğine hükmedilmez. Mesele 

hakkındaki ihtilaf, sahabe arasında da caridir. Ebubekir (r.a.), Ömer (r.a.), Ali (r.a.), İbn 

Mesud (r.a.), Ebu’d-Derdâ (r.a.), Ubâde b. Sâmit (r.a.) ve Abdullah b. Kays (r.a.) gibi 

içlerinde âlim sahabilerin de bulunduğu on küsur sahabiden şöyle dedikleri nakledilmiştir829: 

 
827 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/13. 
828 Krş. Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 3/119-120; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 15/149. 
829 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/13. 



167 
 

 830الزوج أحق برجعتھا ما لم تحل لھا الصلاة

Meselede Şâfiî namına zikredilen şu iki rivayet öne çıkmaktadır: 

 831الأقراء الأطھار

 832كما طعنت في الحیضة الثالثة تبین من زوجھا ولا یحل لھا أن تتزوج حتى تطھر

Bunlardan ilki, İbn Ömer (r.a.), Âişe (r.a.) ve Zeyd b. Sâbit’ten (r.a.); ikincisi İbn 

Abbas’tan (r.a.) menkuldür.833 Anlaşılan odur ki; boşanan kadının iddetini ifade için nâzil 

olan âyetteki قروء kelimesinin tefsiri ile bunun iddet ve ric‘at meselelerine yansıyan 

neticelerine dair rivayetler bir arada ele alınmakta ve birisinde vaki olan ihtilaf, her ikisi için 

de cari kabul edilmektedir. 

Serahsî, Mebsût’unda İbn Mesud’un (r.a.) içinde bulunduğu sahabe topluluğundan 

naklolunan hadisin, sonunda ziyade bulunan başka bir rivayetini, yalnız İbn Mesud’a (r.a.) 

isnad ederek konu etmektedir. Mevzubahis rivayetin lafzı şu şekildedir: 

 834الزوج أحق برجعتھا ما لم تحل الصلاة لھا وحل الصلاة بالاغتسال

Rivayetin öncesinde şu bilgiler verilmektedir: İmam Muhammed, hayız süresi on 

günden az olan kadının hayzından temizlenip su bulamaması ve teyemmüm alması halinde 

kocanın ric‘at hakkının sona ereceği görüşündedir; ki bu kıyas görüşüdür. İstihsan yoluna 

giden Şeyhayn ise, yalnız teyemmüm almak ile kadının iddetinin sona erip kocanın ric‘at 

hakkının düşmesini kabul etmemişlerdir. Belki o teyemmüm ile namaza başlayıp -Serahsî’nin 

tahkikine göre- (aynı teyemmümle) namazı bitirdiği durumda kocanın bu hakkının düşeceğini 

ifade etmişlerdir.835 Sonrasında temas edilen bu rivayet, sözün sahibi durumundaki İbn 

Mesud’un (r.a.) bir başka görüşü ışığında şu şekilde anlaşılmıştır: İbn Mesud (r.a.), cünüp ve 

hayızlı kimselerin -bir ay su bulamasalar dahi- teyemmüm etmesini caiz görmemiştir.836 Söz 

konusu görüş, daha önce (madde 2.1.7’de) geçmişti. Buradaki meselede de âdet kanı nihayet 
 

830 “Koca, boşadığı karısına namaz kılması helal olmadıkça dönme [:ric‘at] hakkına sahiptir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 
1989, 6/13. 

831 “Kadının iddet için bekleyeceği periyotlar, temizlik dönemleridir.” 
832 “[Boşanan kadın] üçüncü hayzına girer girmez kocasından ayrılmış olur ve [sonrasında] temizlenene kadar 

evlenmesi helal olmaz.” 
833 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/13. 
834 “Koca, boşadığı karısına namaz kılması helal olmadıkça dönme [:ric‘at] hakkına sahiptir. Namazın [ona] helal 

olması da gusül iledir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/30. 
835 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/28-30. 
836 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/30. 



168 
 

bulsa da hayızdan kaynaklı abdestsizlik hali devam eden bir kadından bahsedilmektedir. 

Dolayısıyla İbn Mesud’a (r.a.) göre bu kadın gusletmedikçe kocasının ona ric‘at hakkı devam 

ediyor olmaktadır.  

Buraya aldığımız ilk rivayet, Hanefîlerin ameline medâr olmuştur. İkinci rivayet ise, 

barındırdığı ziyadeye binaen, Hanefîlerin amel etmediği bir rivayet durumundadır. Zikredilen 

iki rivayetin aslen tek bir rivayet olduğu; ilk mahalde ihtisar edilerek alıntılandığı 

düşünülmektedir. Bu takdirde ilk meselede, orijinal rivayetin bir kısmı ile amel edildiği 

neticesine varılacaktır. 

3.3.2 Ric‘ate İki Şahit Tutmanın Hükmüyle Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf 

Hadisler 

Ric‘at için iki şahit tutmanın hükmü hakkında mezhep imamlarının ikiye ayrıldığı 

görülmektedir. Hanefî imamları, bunun müstehap olduğunu söylemekte iken İmam Mâlik ve -

bir kavline göre- İmam Şâfiî, şart kabul etmektedir. Hanefîlerin görüşü, İbn Mesud (r.a.) ve 

Ammâr b. Yâsir’den (r.a.) menkuldür. Ayrıca Hanefîler, iddet içerisinde gerçekleşen ric‘atın 

en güzel suretinin, boşama sonrasında cimadan önce ric‘ate iki şahit tutmak olduğunu 

söylemektedirler.837 Bununla birlikte cima ve benzeri fillerle de ric‘atin mümkün olduğunu 

savunmaktadırlar. Fakat ric‘atin bu yolla gerçekleşmesi halinde kocanın bu ric‘atine iki şahit 

tutmasının en güzel tutum olacağı ifade edilmektedir.838 Nitekim Abdullah b. Mesud (r.a.) 

kendisine, hanımını boşayıp [boşadıktan sonra] onunla cinsî münasebet kurana değin 

boşadığını haber vermeyen kimsenin durumu sorulduğunda şöyle söylemiştir: 

 839طلقھا لغیر السنة وراجعھا على غیر السنة ولیشھد على ذلك شاھدین

İşbu rivayetin, mezkûr hükme ilaveten, karısına bildirmeden onu boşamanın sünnete 

aykırı bulunmakla birlikte geçerli olduğuna da delil kabul edilebilecek mahiyette 

değerlendirilebileceği öne sürülebilir. 

İki meselenin mukayesesi neticesinde görünüşte bir problem ortaya çıkmaktadır. 

Yukarıda ric’atin en güzel suretinin cimadan önce bu şahitliğin tahakkuk etmesi olduğu ifade 

 
837 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/19; Şâfiî’ye isnad edilen kaviller için ayrıca bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 

10/319; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 3/48; İmam Mâlik’e kendi mezhep literatüründe vücup ve istihbab yönünde iki 
farklı isnad yapılmaktadır. Krş. Ḳāḍî ʿAbdülvehhâb, el-Maʿûne, 2/858; İbn Rüşd, el-Muḳaddimât, 2/279. 

838 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/21. 
839 “[Bu adam] hanımını sünnete aykırı olarak boşamış ve ona sünnete aykırı olarak dönüş yapmıştır. Hanımına 

dönüş yaptığına iki şahit tutsun.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/21. 



169 
 

edilmiştir. Burada ise işbu şahitliğin cimadan sonra gerçekleşmesinin en iyi ric’at olduğu dile 

getirilmiştir. Herhalde ikinci meselede cima ya da cima hükmündeki hareketler vuku 

bulduktan sonra yapılacak en iyi şeyin ric’ate iki şahit tutmak olduğu söylenerek bu iki ifade 

bağdaştırılabilir. Buna göre mutlak anlamda düşünüldüğünde Hanefîlerin, ric’atin en 

güzelinin cimadan önce, kişinin boşadığı hanımına geri döndüğüne dair iki şahit tutması 

görüşünde olduğu şeklinde bir varsayım yapılmış olacaktır. 

3.4 İddete İlişkin Rivayetler 

3.4.1 Kocası Ölen Gebe Kadının İddetinin Çocuğunu Doğuruncaya Kadar 

Olması ile İlgili Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Kocası ölen kadının hamile olması halinde iddetinin sona ermesi, çocuğunu 

doğurması iledir. Bu, İbn Ömer (r.a.) ve İbn Mesud’un (r.a.) görüşüdür. Hanefî mezhebi de bu 

görüşü isabetli bulmuştur. Ali (r.a.), kadının doğurmasına kadarki süre ile ölüm iddeti olan840 

dört ay on günlük süreden hangisi daha uzak bir tarihe tekabül ediyorsa, söz konusu iddetin o 

süre ile hesaplanacağı kanaatindedir. Onun bu görüşe varırken benimsediği usûl, gebelerin 

iddeti hakkındaki âyet841 ile kocası ölen kadınların iddetini bildiren âyetin842 arasını, ihtiyat 

yolunu gözeterek cemetmek olmuştur. Serahsî, bu görüşü ve açıklamasını aktardıktan sonra 

işbu değerlendirmeyi yapmaya aykırı bir durumdan bahis geçmiştir. Buna göre, İbn Ömer ve 

İbn Mesud’tan (r.a.) Allah teâlânın الأ أجلھن  وأولات  حمال    âyetinin,  بأنفسھن  âyetini یتربصن 

nesh tarikiyle beyan ettiği, sahih olarak nakledilmiş olup konuyla alakalı olarak İbn Mesud’un 

(r.a.) şu sözü zikredilmektedir842F

843: 

حمال أجلھن نزلت بعد قولھ أربعة أشھر  ولات الأأمن شاء باھلتھ ان سورة النساء القصوى و

 844وعشرا التي  في سورة البقرة

Bir başka yerde, aslen aynı rivayet olduğunu düşündüğümüz farklı bir lafız karşımıza 

çıkmaktadır: 

 845من شاء باھلتھ أن سورة النساء القصرى نزلت بعد سورة النساء الطولى

 
840 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/30. 
841 Talâk, 65/4. 
842 Bakara, 2/234. 
843 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/31. 
844 “İsteyenle lanetleşebilirim. Uzak Nisâ sûresindeki [:Talâk sûresindeki] أجلھن الاحمال   âyeti, Bakara وأولات 

sûresindeki  أربعة أشھر وعشرا âyetinden sonra inmiştir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/31. 



170 
 

Talâk sûresi, النساء القصوى olarak da anılmakta olup846 ilk rivayet bunun bir örneğini 

ihtiva etmektedir. İkinci rivayetteki   النساء القصرى سورة   ifadesi ile Talâk sûresi murat 

edilmektedir. Aynı rivayette geçen الطولى النساء   ifadesiyle kastedilen ise Nisâ sûresi سورة 

olmayıp; bilakis Bakara sûresidir.846F

847 

3.4.2 Ölüm İddetinin Kocanın Ölüm Anı İtibariyle Başlamış Olacağına Dair 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Ölüm iddetinin başlama zamanı, sahabe arasında “muhtelefün fîh” bir mesele 

olmuştur. İbn Mesud (r.a.) ve İbn Abbas’a (r.a.) ait olan görüş, iddetin kocanın ölüm anından 

başlanarak hesaplanacağı şeklindedir. Hanefîlerin bu kavli tercih ettikleri görülmektedir. Ali 

(r.a.) ise kocasının ölüm haberinin kadına ulaşmasıyla iddetin başlayacağı kanaatindedir. 

Binaenaleyh kocası vefat ettiğinde yolculukta olup haberin karısına belli bir zaman sonra 

ulaşması halinde, aradan geçen zaman hesaba katılmaksızın, iddetin yeni başladığına 

hükmedilecektir. Ali (r.a.) bu kavle varırken, yas tutma (hidâd/ihdâd) sünnetinin ancak 

vefattan haberdar olunmakla mümkün olduğuna itibar etmiştir. Fakat Serahsî, iddetin 

muayyen bir sürenin geçmesinden ibaret olduğunu; bu bakımdan talak sebebiyle lazım gelen 

iddet ile vefat kaynaklı iddetin müsavi bulunduğunu belirtmiş ve hidâd sünnetinin terk 

edilmesinin de sürenin geçmesine mâni bir durum teşkil etmediğini eklemiştir.848 

3.4.3 Kocası Ölen Kadının İddeti İçerisinde İhtiyaca Binaen Dışarı Çıkabilip 

Geceyi Evinden Başka Yerde Geçiremeyeceğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Kocası vefat eden kadın, iddeti içerisinde ihtiyaçlarını görmek maksadıyla evinden 

çıkabilmektedir. Fakat geceyi evinden başka yerde geçirmesi849 caiz görülmemektedir. Bu 

hüküm, merfu bir hadise dayanmakta olup İbn Mesud’tan da (r.a.) konu ile alakalı şöyle bir 

nakilde bulunulmuştur850: 

 
845 “İsteyenle lanetleşebilirim. Kısa Nisâ sûresi [:Talâk sûresi] uzun Nisâ sûresinden [:Bakara sûresinden] sonra 

inmiştir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 17/166. 
846 İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-İstiẕkâr, 6/212; Ebü’l-Muẓaffer Manṣûr b. Muḥammed el-Mervezî es-Semʿânî, 

Tefsîru’l-Ḳurʾân, thk. Yâsir b. İbrâhîm-Ġanîm b. ʿAbbâs (Riyad: Dâru’l-Vaṭan, 1997), 5/464. 
847 Bkz. Bedruddîn el-ʿAynî, ʿUmdetü’l-ḳārî, 18/123. 
848 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/31-32. 
849 Bu tabirin orijinali بیتوتة masdarından türetilmiş olup bizzat Serahsî’nin kendisi, bu kelimenin uyku veya 

uyanıklık kaydı bulunmaksızın bir yerde geceyi geçirmek manasında olduğunu vurgulamıştır. Bkz. Seraḫsî, el-
Mebsûṭ, 1989, 9/19. 

850 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/32. 



171 
 

 يعنھن أزواجھن شكون إلى ابن مسعود رض يتوف اللاتيالله تعالى عنھ أن   يوعن علقمة رض

 851الله تعالى عنھ الوحشة فرخص لھن أن یتزاورن بالنھار ولا یبتن في غیر منازلھن

Şârih, bunu şu minval üzere açıklamıştır. Vefat sebebiyle iddet bekleyen kadının 

nafaka yönünden kocasının malına ilişen bir istihkakı bulunmamaktadır. Dolayısıyla gündüz 

vakti ihtiyacı olan işlerini görmek amacıyla dışarı çıkma gereksinimi duyar. Bu cihetten, 

boşanma sebebiyle iddet bekleyen kadından farklılaşmaktadır. Zira onun nafakası, iddeti 

süresince kocasına ait olup dışarı çıkmaya ihtiyaç duymamaktadır.852 Mesele dahilinde İbn 

Semâa’nın İmam Muhammed’ten yaptığı, ‘bahse konu kadının gecenin yarısından azını evi 

dışındaki bir yerde geçirebileceği’ şeklindeki bir nakle temas eden Serahsî, bu yaklaşımı 

isabetli bulmuştur.853 

3.4.4 Kocası Ölen Kadının İddeti İçerisinde Haccedemeyeceğine Dair Sahabi 

Fiili/Mevkuf Hadis 

Ölüm iddeti bekleyen kadının gündüzleyin haceti için evinden çıkmasına dair cevaz 

hükmü, yukarıda ifade edilmiştir. Haccın bu kapsamda değerlendirilemeyeceği ise sahabeden 

gelen nakillerle sabit olmuştur. Serahsî, Ömer (r.a.) ve İbn Mesud’tan (r.a.) varid olan 

rivayetleri, İmam Muhammed’ten naklen şu surette zikretmiştir:  

نھ رد المتوفى عنھا زوجھا من ذي الحلیفة  أبلغنا عن عمر بن الخطاب رضي الله تعالى عنھ 

  854وعن ابن مسعود رضي الله تعالى عنھ أنھ ردھن من قصر النجف وكن قد خرجن حاجات

Bu evsaftaki kadınların sefere/yolculuğa çıkmaları da aynı kapsamda 

değerlendirilmiştir. Seferin mahremli yahut mahremsiz olmasının hükme tesir etmediği 

vurgulanmıştır.855 

 

 
851 "Alkame’den (r.a.) rivayet edildiğine göre, kocaları vefat eden kadınlar Abdullah b Mesud’a (r.a.) 

yalnızlıklarından şikayetçi oldular. O da bu kadınların geceyi kendi evlerinden başka bir yerde geçirmemeleri 
kaydıyla gündüzleyin birbirlerini ziyaret etmelerine müsaade etti." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/32. 

852 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/32-33. 
853 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/33. 
854 “Bize ulaşmıştır ki; Ömer b. Hattab (r.a.), kocası vefat eden kadınları Zülhuleyfe’den geri çevirmiştir. 

Abdullah b. Mesud da (r.a.) bu kadınları Necef sarayından geri çevirmiştir. Bahsedilen kadınlar, haccetmek 
üzere yola çıkmışlardı.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/36. 

855 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/36. 



172 
 

3.4.5 Talâk Sûresinde Boşanmış Kadınların İddetleri İçerisinde Evlerinden 

Çıkmamaları Hakkındaki Âyetin Tefsirine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Talak sebebiyle iddet bekleyen kadınların iddetleri bitene kadar evlerinden dışarı 

çıkmaları helal değildir. Onlar hakkında gündüz veya gece vakti ile alakalı bir tahsise 

gidilmediği gibi verilen talakın bain, ric‘î talak olması yahut bir ya da üç defa vaki olması gibi 

hususlar da hükme tesir etmemektedir. Zikredilen hükmün dayanağı şu âyet-i kerîmedir856: 

(Talâk, 65/1) 857ولا یخرجن إلا أن یأتین بفاحشة مبینة 

Âyetteki الفاحشة kelimesinin tefsiri hakkında farklı görüşler ileri sürülmüştür. İbn 

Mesud (r.a.) bunu, kadının zina etmesi olarak açıklamıştır. Bu tefsire göre boşanmış kadın, 

yalnız zina haddinin uygulanması için evinden çıkmaktadır. İbn Abbas (r.a.) kelimeyi, kadının 

nüşûzu/serkeşliği olarak; İbrahim en-Nehaî, evinden çıkması şeklinde tefsir etmiştir. Bu son 

görüş, Ebû Hanîfe’nin tercihi olmuştur. İbn Mesud’un (r.a.) görüşünü alan kişi, Ebû Yûsuf 

iken, İbn Abbas’ın (r.a.) görüşünü sahiplenen bir müçtehitten söz edilmemiştir. Bu meselede 

Serahsî, kendi görüşünü de beyan etmiş olup İbn Mesud’a (r.a.) ait olan tefsiri en isabetli 

görüş olarak takdim etmiştir. Gerekçe olarak bu tefsirde الفاحشة kelimesinin “gaye” yapılmış 

olmasını göstermiştir. Peşi sıra müellif, bir şeyin kendisine “gaye” yapılamayacağını 

söylemektedir. Bununla İbrahim en-Nehaî’nin tefsirinin böyle bir netice îras etmesine bir 

işarette bulunduğu fikri hasıl olmaktadır. Fakat onun tefsirinin de muhtemel olduğunu Arap 

dilindeki kullanımlarla istişhad ederek göstermiştir. Yapılan istişhad doğrultusunda  الفاحشة 
kelimesi “gaye” olmamakta, mana da meâlen “[Boşanmış kadınlar iddetleri içerisinde] 

evlerinden çıkmakla ancak apaçık bir kötülük meydana getirmiş olurlar” şeklinde taayyün 

etmektedir. Netice olarak bu âyetten istidlal edilerek boşanmış kadının hac veya başka bir 

amaç doğrultusunda yolculuk bahanesiyle evinden çıkamayacağı hükmünün sabit olduğu 

belirtilmiştir.857F

858 

3.4.6 İddet Bekleyen Kadınların Nafakası ile İlgili Kıraat Rivayeti 

Müçtehit imamlar, boşanma sebebiyle iddet bekleyen kadınların nafakası hakkında 

muhtelif surette görüş beyan etmişlerdir. Meselede en kapsamlı görüş, Hanefîlere ait olup 

 
856 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/32. 
857  “… [Boşanmış kadınların] kendileri de [iddetleri bitene kadar evlerinden] çıkmasınlar. Meğerki, apaçık bir 

kötülük ( فاحشة), (meydana) getirmiş olsunlar…” 
858 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/32. 



173 
 

onlar kadının bir veya üç talakla yahut ric‘î ya da bain talakla boşanmış olmasına 

bakılmaksızın iddeti içerisinde nafaka ve sükna hakkına sahip olduğunu savunmaktadırlar. 

İmam Şâfiî bir ayrıma giderek bain talakla boşanmış kadının sükna hakkına sahip olacağını, 

fakat nafakayı hak etmesinin ancak gebe olması halinde mümkün olduğunu söylemektedir. 

İbn Ebû Leylâ, bain talakla boşanmış kadın için nafakanın söz konusu olmadığı görüşündedir. 

Görünüşe göre Şâfiî’nin aksine o, gebelik hali için bir istisna yapmamıştır. Bu iki müçtehit, 

Fâtıma bint Kays’tan (r.a.) nakledilen merfu bir rivayete dayanmaktadır. Bu rivayete göre 

kocası Fâtıma’yı (r.a.) üç talakla boşamış, Rasulüllah (s.a.v.) ise ona ne nafaka ne sükna 

takdir etmiştir. Fakat Serahsî, bu rivayetle alakalı birtakım problemlerin varlığından 

bahsetmektedir. Söz gelimi, Ömer (r.a.), Rasulüllah’tan (s.a.v.) aynı durumla alakalı bizzat 

işittiği hadisten güç alarak Fâtıma’nın (r.a.) bu nakline güvenmediğini belirtmiştir. Keza 

rivayette üç talakla boşanmış kadın için süknanın da bulunmadığı geçmektedir. Halbuki bu 

halde süknanın lazım geleceği herkesin kabulüdür. Bu vb. gerekçelerle hadisin zahir manası 

ile amel edilmesi mümkün gözükmediğine nazaran şârih hadis için muhtemel tevil vecihlerini 

zikretmiştir.859 

Şâfiî’nin boşanmış kadınlar arasında yalnız gebeler için nafaka lazım geleceği 

görüşüne, şu âyetin mesnet teşkil ettiği anlaşılmaktadır: 

 (Talâk, 65/6) 860وإن كن أولات حمل فأنفقوا علیھن حتى یضعن حملھن 

Bununla ilişkili olarak Şâfiî’nin kabul ettiği bir asla temas eden Serahsî, onun şu 

görüşte olduğunu aktarmaktadır: Hükmün şarta bağlanması, şartın bulunması halinde hükmün 

bulunacağına delalet ettiği gibi şartın yokluğunda hükmün de bulunmayacağına delildir.861  

Buna karşılık Hanefîler mezkûr önermenin ikinci kısmına katılmamaktadır. Serahsî, bunun 

sebebi olarak, mefhûm-ı nassın [:mefhûm-ı muhalefe] delil olmamasını zikretmektedir.862 Bu 

itibarla âyetin bu kısmında, hamile olmayan boşanmış kadınların nafakasının, “meskûtün anh” 

 
859 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/201-202; İmam Şâfiî’nin yukarıda zikredilen görüşü için ayrıca bkz. 

Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 3/355; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 3/156; Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 6/218. 
860 “… Eğer onlar [:boşanmış kadınlar] yüklü (hamile) iseler yüklerini koyuncuya (doğuruncaya) kadar 

nafakalarını verin…” 
861 Dolayısıyla âyette geçen “hamilelik” şartının bulunmaması halinde Şâfiî’ye göre nafaka da terettüp 

etmemektedir. Şâfiî mezhebinde mefhûmü’ş-şart bahsinde “şartın yokluğunda hükmün de var olmayacağı” 
şeklinde ifade edilen yaklaşım, Gazzâlî gibi bazı aksi görüşteki Şâfiî fakihler bulunsa da, çoğunluğun görüşünü 
yansıtmaktadır. Bkz. Ebü’l-Ḥasen Taḳıyyüddîn ʿAlî b. ʿAbdilkâfî es-Sübkî - Ebû Naṣr Tâcüddîn ʿAbdülvehhâb 
b. ʿAlî es-Sübkî, el-İbhâc fî şerḥi’l-Minhâc (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1984), 1/378-379; Ġazzâlî, el-
Müstaṣfâ, 271. 

862 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/202. 



174 
 

olduğu anlaşılmaktadır. Bunun da ötesinde, âyetin önceki kısmında, boşanmış kadınlarla ilgili 

olarak şu ifade geçmektedir: 

 أسكنوھن من حیث سكنتم من وجدكم

Müellif, bu âyetin İbn Mesud (r.a.) kıraatinde şu şekilde varid olduğunu 

vurgulamaktadır: 

 863أسكنوھن من حیث سكنتم وأنفقوا علیھن من وجدكم

Bu noktada İbn Mesud’un (r.a.) kıraatinin kaçınılmaz olarak Rasulüllah’tan (s.a.v.) 

duyulmuş olacağı şeklindeki tespit, hatırlatılmaktadır. Dolayısıyla boşanmış kadınların 

süknası yanında nafakası da, iddetleri içerisinde, kocaya ait olmaktadır. Sonrasında boşanmış 

kadınlar arasında yalnız hamile olanlar hakkındaki hükmün özellikle belirtilmesi ise bu 

konuda akla gelebilecek şüpheleri izale etme gayesine matuftur. Zira hamilelik süresinin 

uzaması neticesinde nafaka haklarının devam edip etmeyeceği hususunda zihinlerde soru 

işareti oluşabilir. Allah teâlâ, hamileler hakkında yukarıda mezkûr âyeti indirmek suretiyle 

işbu şüpheyi ortadan kaldırmış olmaktadır.864 

Zikredilen İbn Mesud (r.a.) kıraatine, Mebsût’ta bir başka mahalde daha 

rastlanılmaktadır. Orada umûmî bir hüküm olarak karılarının nafakalarının kocaya ait 

bulunduğuna delil olarak getirilmiştir. Fakat vech-i istidlalin ne olduğuna değinilmemiştir. 

Kıraatin vaki olduğu yerin gerisinde, boşanmış ve iddet bekleyen kadından bahsedilmektedir. 

Buna karşılık, söz konusu kıraat rivayeti, -boşamadan kaynaklı iddet bekleme kaydı 

olmaksızın- kadının nafakasının kocaya ait olması meselesinde delil olarak zikredilmiştir.865  

Bu durum, akla delalet-i nass ile istidlal edilmiş olma ihtimalini getirmektedir. 

3.4.7 İddet Süresi Uzasa da İddet Hükümlerinin Devam Ettiğine Delil Olarak 

Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Serahsî, iddet hükümleri ile alakalı muhtelif meselelerde dayanak noktası edinilip 

Alkame’den mervî bulunan şöyle bir hadis zikretmektedir: 

 
863 “Gücünüzün yettiği kadar, (boşanan) o kadınları, ikamet ettiğiniz yerin bir kısmında oturtun ve onların 

nafakalarını verin.” 
864 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/202. 
865 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/256. 



175 
 

 ثم ماتت فورثھ منھا عبد الله بن مسعود 866انھ طلق امرأتھ فارتفع حیضھا سبعة عشر شھرا

 867رضي الله عنھ وقال إن للھ تعالى حبس میراثھا علیك

Bir seferinde de şu lafızla nakledilmiştir: 

الله عنھ طلق امرأتھ فارتفع حیضھا سبعة عشر شھرا ثم ماتت فورثھ ابن   ين علقمة رض ا

 868مسعود رضي الله عنھ منھا وقال  إن الله تعالى حبس میراثھا علیك

Hadis, iddetin uzamasına rağmen iddetle alakadar bir hüküm olan mirasçılığın bu 

müddet süresince koca hakkında cari olduğunu anlatmaktadır. İşbu hadis, uzasa dahi iddet 

süresi içerisinde karısının nafakasının kocaya ait olduğuna delil olarak getirilmiştir.869 Buna 

göre bahse konu meseleyle alakalı olarak, hadiste istidlal edilen husus, sürenin uzamasının 

iddet hükümlerini değiştirmemesidir, denilebilir. 

Bir başka yerde rivayet, ric‘î talakta iddet devam ettiği sürece ric‘at hakkının devam 

etmesi bağlamında zikredilmiştir. Burada hadisten hemen önce “iddet devam ettiği sürece karı 

ile koca arasında nikah bağı devam eder” cümlesi geçmiştir.870 Önceki meselede de kadının 

iddetinin uzaması takdirinde kendisine nafaka terettüp etmesi, kadının nafakayı hak ediş 

sebebinin hâlihazırda mevcut oluşuyla talil edilmiştir.871 Şayet bu ifadede “sebep”le 

kastedilen ‘nikah bağı’ ise her iki maddede de zikredilen hadisin aslında ‘karı koca arasındaki 

nikah bağının devam etmesi’ hükmüne delil olarak getirildiği söylenebilir. Buna göre kocanın 

nafaka yükümlülüğü ve ric‘at hakkı, yekten bu delille sabit olmuş değildir. Belki başka bir 

delil/delillerin, nikah (hükmen de olsa) devam ettiği sürece bu iki hususun sabit olacağını 

isbat ettiği; mezkûr hadisin de iddet müddetince nikahın hükmen devam edeceğini beyan 

etmiş olacağı düşünülebilir. Fakat bu ihtimal, ric‘î talak için söz konusu edilebilir ise de bain 

talakta nikahın devam ettiğini söylemek mümkün gözükmemektedir. Nitekim bain talakta 

 
866 Hadisteki حیضھا  .ifadesi, kadının hayzının gecikmesi manasındadır. Bkz. Ebû Caʿfer Aḥmed b ارتفع 

Muḥammed eṭ-Ṭaḥâvî, Aḥkâmü’l-Ḳurʿân, thk. Sadettin Ünal (İstanbul: İSAM, 1998), 2/332; İlgili ifadenin 
daha açık bir tefsiri için bkz. Molla Hüsrev, Dürer, 1/315. 

867 “Alkame, hanımını boşamış ve hanımının hayız görmesi on yedi ay gecikmiş , akabinde de vefat etmiştir. 
Abdullah b. Mesud (r.a.) bunun üzerine Alkame’yi hanımına mirasçı yapmış ve şöyle söylemiştir: Allah teâlâ 
hanımının mirasını sana sakladı.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/204-205. 

868 “Alkame (r.a.) hanımını boşamış ve hanımının hayız görmesi on yedi ay gecikmiş, akabinde de vefat etmiştir. 
Abdullah b. Mesud (r.a.) bunun üzerine Alkame’yi hanımına mirasçı yapmış ve şöyle söylemiştir: Allah teâlâ 
hanımının mirasını sana sakladı.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/19. 

869 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/204. 
870 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/19. 
871 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/204. 



176 
 

nikah bağının devam etmediği, Mebsût’ta açıkça geçmiştir.872 Şayet ‘kadının nafakayı hak 

ediş sebebi’, ‘iddetin devam etmesi’ ise bu takdirde hem ric‘î hem de bain talak için geçerli 

olacak bir “sebep”ten bahsedildiği anlaşılmış olur. Nitekim müellifin Mebsût’taki şu ifadesi 

de bu takdiri desteklemektedir: 873العدة بسبب  لھا  مستحقة  النفقة  أن  على  دلیل   Bu ikinci فذلك 

takdirde nafaka hükmünün –ric’at hakkının aksine- bain talak için de söz konusu olduğu 

dikkatlerden kaçmamalıdır. 

3.5 Îlâ ile Alakalı Rivayetler 

3.5.1 Karısına Îlâda Bulunan Kişinin Dört Ay İçerisinde Yemininden Rücu 

Edebileceğine Delalet Eden Kıraat Rivayeti 

Îlânın tarifi Serahsî tarafından şu şekilde yapılmıştır: “Kişinin hanımıyla cimada 

bulunmasını meneden bir yemindir.” Îlâ, ileriki bir zamanda/vadede gerçekleşmek üzere 

yapılan bir boşama kabul edilmiştir. Burada bahsedilen vade, Bakara sûresi 226. âyette 

belirlenmiş olup dört aydır. Kişi, hanımıyla ebediyyen/asla cimada bulunmayacağına yemin 

etmekle îlâda bulunmuş olur.  Ebediyyen/asla kelimesini kullanmasa da yine îlâ yapmış 

sayılmaktadır. Zira ebedî/daimî olmaya muhtemel mutlak lafızların ebedîlik/daimîlik 

manasını iktiza ettiği kabul edilmiştir.874 

Hanefîlere göre îlâda bulunduktan sonra dört aylık müddet tamamlanmadan 

hanımıyla cinsî münasebet kuran kişiye yemin keffareti lazım gelmektedir. Bu surette îlâ, 

sakıt olmaktadır. Mezkûr âyetteki فيء de işte bu bahsedilen durumdan ibarettir. İmam Şâfiî, 

buradaki فيء (kişinin hanımına yaklaşmayacağına dair ettiği yeminden onunla cimada 

bulunarak rücu etmesi875), dört aylık müddet bittikten sonradır, demektedir.876 Hanefiyye, İbn 

Mesud’un (r.a.) âyetteki 877فیھن فاؤا   kıraatini esas alarak îlâ yapanın yemininden rücu فإ ن 

etmesinin dört aylık süre içerisinde olacağını söylemektedir. Onların bu kıraatle amel 

 
872 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/25. 
873 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/202. 
874 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/19. 
875 Krş. Ebû Bekr Aḥmed b. ʿAlî el-Ceṣṣâṣ, Aḥkâmü’l-Ḳurʿân, thk. Muḥammed eṣ-Ṣâdıḳ Ḳamḥâvî (Beyrut: Dâru 

İḥyâi’t-Türâs̱i’l-ʿArabî, 1405), 6/45; Ebû ʿAbdillâh Celâlüddîn Muḥammed b. Aḥmed el-Maḥallî - Ebü’l-Fażl 
Celâlüddîn ʿAbdurraḥmân b. Ebî Bekr es-Süyûṭî, Tefsîru’l-Celâleyn (Kahire: Dâru’l-Ḥadîs̱, 2001), 48; Ömer 
Nasuhi Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Alisi ve Tefsiri (İstanbul: Bilmen Yayınevi, 1966), 1/230. 

876 Krş. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 10/340; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 14/383-384. 
877 “… Eğer (îlâ yapan) erkekler dört ay içerisinde yeminlerinden rücu ederlerse…” 



177 
 

etmesinin gerekçesi, mevzubahis kıraat için Rasulüllah’tan (s.a.v.) duyulmuş olmaktan başka 

bir ihtimalin düşünülememesi olarak açıklanmıştır.878 

3.5.2 Îlâ Âyetinden Hasıl Olan  الطلاق  Manasıyla Îlâ Süresinin Dolmasının عزیمة 

Kastedildiği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Kocanın îlâda bulunmasından sonra dört ay geçer ve koca bu müddet zarfında 

karısına dḥönmez ise Hanefî mezhebine göre kadın bain bir talakla boş olur. Onlar, kocadan 

karısına hitaben sadır olan îlânın, “eğer dört ay geçip bu süre içerisinde seninle cimada 

bulunmamışsam bir bain talakla boşsun” manasında olduğunu söylemektedirler. Nitekim 

sahabeden Hz. Ali (r.a.), İbn Mesud (r.a.), İbn Abbas (r.a.), İbn Ömer (r.a.) ile Hz. Âişe’den 

(r.a.) bu değerlendirmeyi destekler mahiyette nakil varid olmuştur. Bu nakle göre adı geçen 

sahabiler, îlâ âyetindeki الطلاق عزموا  عزیمة  ) ”ifadesinde bahsedilen “talaka azmetme وإن 

 .ameliyesinin, [dört aylık] sürenin geçmesi manasında olduğunu beyan etmişlerdir (الطلاق 

Şâfiî ise sürenin geçmesiyle talak vaki olacağını kabul etmemektedir. Bilakis, dört aylık 

sürenin bitimi neticesinde ayrılığın gerçekleşmesi için koca yahut hâkim tarafından bu 

neticeyi doğuracak bir tasarrufun bulunmasını zorunlu görmektedir. Koca dört aylık müddetin 

akabinde karısını boşamaktan içtinap ederse hâkim onun yerine aralarını ayırır/tefrik eder. Bu 

takdirde hâkimin tefriki bir bain talak sayılmaktadır.878F

879  

3.5.3 Karısına Îlâda Bulunan Kişinin Cima Suretiyle Yemininden Rücu 

Edemediği Durumda Diliyle Söyleyerek Bunu Gerçekleştirebileceği Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Îlâ suretiyle yapılan yeminden rücu (الفيء), yukarıda temas edildiği üzere, cima ile 

gerçekleşmektedir. Dört aylık süre boyunca cimadan aciz kalan kimse hakkında ise Serahsî, 

Hanefî ve Şâfiîler arasında cereyan eden bir ihtilaftan söz etmektedir. Hanefîler, bu takdirde 

kişinin îlâdan rücu ettiğini sözlü olarak ifade etmesiyle işbu rücu hükmünün tahakkuk 

edeceğini söylemişlerdir. Hanefîlerin bu görüşü, Ali (r.a.) ve İbn Mesud’tan (r.a.) menkuldür. 

 
878 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/19-20. 
879 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/20; Mebsût’ta Şâfiî’ye isnaden zikredilen bu kavillerin hemen hemen aynıyla 

Şâfiî fıkıh literatüründe mevcut olduğu görülmektedir. Lakin îlâ müddetinin bitiminde kocanın hanımıyla 
birleşme yahut ayrılık yönünde bir tasarruftan geri durması halinde Şâfiî’ye nispet edilen iki kavlin 
kaydedildiği görülmektedir. Serahsî, meselede Şâfiî’ye izafe edilen tek görüş varmış izlenimi uyandıracak 
tarzda, bu halde hâkimin tefrik yoluna gideceği görüşünü nakletmektedir. İşbu kavlin kimi kaynaklarda İmam 
Şâfiî’nin yeni/cedîd görüşü olarak beyan edilmesi, müellifin bu tavrını anlaşılır kılmaktadır. Eski/kadîm görüş 
olarak ifade edilen kavil ise kocanın hapis yoluyla tasarrufta bulunmaya zorlanmasıdır. Bkz. Mâverdî, el-
Ḥâvi’l-kebîr, 10/340; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 3/61; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 14/383-384. 



178 
 

Serahsî, acziyetin ne olduğundan da bahsederek karı-koca arasında dört ay yahut daha uzun 

sürelik bir yürüme mesafesinin bulunması veya îlâ sürecinde cinsî münasebete mâni olan 

hastalığın devamını bu kabilden durumlar arasında zikretmiştir. Şu noktayı da vurgulamak 

lazım ki; Hanefî fakihleri sözlü rücu uygulamasını, ‘asıl’ olan cima için bir ‘bedel’ kabul 

etmekte olup ancak cimada bulunmaya kadir olunamaması halinde geçerli saymışlardır. Bu 

sebeptendir ki; mesela sağlıklı durumda iken îlâda bulunan kişinin cima fiiline güç 

yetirebileceği kadar bir süre bu durumunun devam edip sonrasında hastalanması halinde sözlü 

rücu‘un mümkün olmadığını söylemişlerdir.880 İmam Şâfiî’nin bu mesele etrafındaki 

değerlendirmesine yer veren Serahsî, sözlü beyanın bu meselede hüküm açısından bir şey 

ifade etmeyeceği görüşünü ona izafe etmiştir. Lakin Şâfiî kaynakları incelendiğinde durumun 

böyle olmadığı görülmüştür. Çeşitli mazeretler sebebiyle cima fiilinin mümkün olmaması 

halinde İmam Şâfiî de sözlü rücu (الفيء) işlemini geçerli kabul etmektedir. Şu kadar var ki; bu 

tasarrufun geçerli sayılmasına sebep olan özrün ortadan kalkması halinde Şâfiî rücu işleminin 

cima yoluyla tekrarlanmasını zorunlu görmektedir. Ebû Hanîfe ise böyle bir zorunluluktan söz 

edilemeyeceği görüşündedir.880F

881 Muhtemeldir ki işbu ihtilaf, şârihin ulaştığı kaynaklarda 

hatâen meselenin aslında vuku bulan bir ihtilaf olarak nakledilmiş; şârih de bu hatayı 

tekrarlamıştır. 

3.6 Diğer Münâkehât-Müfârakât Rivayetleri 

3.6.1 Kusur Sebebiyle Kişinin Hür Karısını Boşamadan Ayrılma Yoluna 

Gidemeyeceği Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

İmam Şâfiî’ye göre kişi, karısında var olan muayyen kusurları gerekçe göstererek 

talak vermeksizin (red yoluyla) ondan ayrılabilmektedir. Şayet bu yola başvurursa nikah akdi 

fesholmaktadır. Karısı ile aralarında cinsel birleşme gerçekleşmemişse karısının hak edeceği 

bir mehirden de söz edilemez. Fakat ondaki kusuru bilmezden evvel cima vaki olmuşsa kadın 

mehr-i misil alacaktır.882 Serahsî, Şâfiî’nin delillerini ve bunların Hanefî bakış açısına göre ne 

şekilde anlaşılacağını hikâye etmektedir. Bundan maada onun nikah akdini teorik planda 

hangi surette ele aldığının bir tasvirine yer vermiştir. İşbu tasvire göre, Şâfiî, nikahın çeşitli 
 

880 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/28-29. 
881 Bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 10/387; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 3/61-62; Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 5/26-27. 
882 Şâfiî kaynaklarında bu mesele Serahsî’nin aktardığına paralel surette anlatılmaktadır. Lakin Serahsî, mesela 

mehr-i misil gereken durumda kocanın red ile ayrıldığı hanımını evvelemirde kendisiyle nikahlayan şahsa rücu 
edebileceği şeklinde bir görüşü İmam Şâfiî’ye isnad etmektedir. Halbuki bu görüş, Şâfiî’nin kavl-i kadîmidir. 
Şunu da belirtmekte fayda görüyoruz. İşbu fesh/red hakkı Şâfiî’ye göre ancak hâkim huzurunda mümkündür ve 
derhal talep edilmelidir. Kaynaklar için bkz. Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/449-450; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 
6/311-314; Şirbînî, Muġni’l-muḥtâc, 4/339-344. 



179 
 

sebeplerle feshi kabil bir muavaza akdi mahiyetinde olduğunu ve bu itibarla nikahla 

amaçlanan maksada halel getiren kusurlara dayanarak red/iade hakkının bu akitte söz konusu 

olduğunu düşünmektedir. Bu bakımdan nikah akdi, satım akdi ile benzerlik göstermektedir.883 

Nikahta amaçlanan biyolojik maksat, şehvetin giderilmesi, dinî/şer‘î amaç ise neslin 

çoğaltılmasıdır. Dolayısıyla, sözü edilen maksatlara halel getiren muayyen sebeplere dayalı 

red hakkı, meşru olmalıdır.884 

Hanefî âlimleri, Şâfiî’nin aksine ister büyük ister küçük olsun, kusur sebebiyle 

kocanın karısından anlatılan surette ayrılmasını caiz görmemişlerdir. Ancak evlendiği kadında 

böyle fahiş kusurların bulunması halinde kendisine seçim hakkı tanınmaktadır: Dilerse 

karısını boşar, dilerse de karısını nikahında tutmaya devam eder.885 Bu hükme varılırken İbn 

Mesud (r.a.) ve Hz. Ali’den (r.a.) gelen kavillere dayanılmıştır. İbn Mesud’tan (r.a.) 

nakledilen kavil şu şekildedir: 

 886لا ترد الحرة عن عیب

Buna ilaveten müellif -Şâfiî’nin iddiasının aksine- kusur noktasında nikah akdinin 

satım akdinden farklı olduğunu izhar eden bir anlatımda bulunarak şunları söylemiştir: (Bir 

şeyde) kusur bulunmasının tesiri, o kusura tam bir rızanın bulunmaması halinde ortaya çıkar. 

Halbuki, nikahın bağlayıcılığı, tam bir rızanın varlığına dayanmamaktadır. Bu sebepten şaka 

yollu boşamayla nikah bağı ortadan kalkabilmektedir. Binaenaleyh mezkûr hususiyeti 

cihetiyle satım akdine benzememektedir.887 

3.6.2 Karısıyla Cinsel İlişkiye Muktedir Olamayan Kişi ile Karısının Arasının 

Hâkim Tarafından Ayrılıp Kadına Tam Mehir Gerekeceği Hakkında Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî mezhebinde erkeğin ayrılığa icbar edilmesi için zikredilen birkaç durumdan 

birisi erkeğin iktidarsız (عنین) olması sebebiyle karısı ile cinsel münasebet kuramamasıdır. 

Fakat böyle bir halin bulunması, derhal ayrılığa götüren bir durum değildir. Hâkim mezkûr 

evsaftaki kocaya karısı ile münasebet kurması için bir sene süre verir. Şayet bir sene sonunda 

 
883 Benzer anlatım için bkz. Ebû Muḥammed el-Ḥüseyn b. Mesʿûd el-Ferrâʾ el-Beġavî, et-Tehẕîb fî fıḳhi’l-İmâm 

eş-Şâfiʿî, thk. ʿÂdil Aḥmed ʿAbdülmevcûd-ʿAlî Muḥammed Muʿavvaż (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 
1997), 5/452-453; Râfiʿî, el-ʿAzîz, 8/135. 

884 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/95-96. 
885 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/95. 
886 “Hür kadın, kusur gerekçe gösterilerek ‘red’ edilemez.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/96. 
887 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/97. 



180 
 

koca, bunu başaramazsa hâkim kadına muhayyerlik tanır. Kadın, o mecliste ayrılmayı tercih 

ederse, hâkim kocaya karısını boşamasını emreder. Kocanın karısını boşamaktan geri durması 

takdirinde ise hâkim onun yerine aralarını tefrik eder; ki bu da bir bain talak sayılmaktadır. 

Eğer koca, kendisine tanınan süre zarfında bir kere olsun hanımıyla cinsel münasebet yaşarsa, 

kadın için bir muhayyerlik söz konusu olmamaktadır.888 

Hanefîlerin meselenin aslındaki dayanağı, Hz. Ömer’den (r.a.) varid olan rivayettir. 

Bu rivayete göre, iktidarsız erkeğe bir yıl mühlet verilir. Bu süre zarfında hanımıyla cinsel 

münasebet kurabilirse bu kadın, adamın hanımı olarak kalmaya devam eder. Şayet adam 

cinsel münasebete kadir olamazsa hâkim aralarını ayırır. Aralarındaki bu ayrılık, bir bain 

talaktır. Kadın mehrini tam olarak alır ve iddet bekler.889 Serahsî, bu rivayetin bir benzerinin 

Abdullah b. Mesud’tan da (r.a.) nakledildiğini belirtmektedir.890 

3.6.3 Sütten Kesilme Yaşına Geldikten Sonraki Emzirmenin Süt Kardeşliği 

Hükmünü Doğurmayacağına Dair Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Emzirme ile doğan süt kardeşliği ve buna bağlı haramlık hükmü, süt emme çağındaki 

çocuklarla sınırlı tutulmuştur. Önceleri büyüklerin emzirilmesi ile de haramlık hükmü 

doğuyorken, Serahsî bunun bilahare neshedildiğini eserlere dayanarak ortaya koymuştur. Süt 

emme çağı olarak ifade ettiğimiz dönem, Hanefî imamları arasında farklı sürelerle takdir 

edilmiştir. İmameyn bunu iki sene, Ebû Hanîfe otuz ay olarak ifade etmişken İmam Züfer süt 

emme kaynaklı haramlık hükmünün üç sene ile kayıtlı olduğunu belirtmiştir.891  

Süt emme çağı sonrasında yahut başka bir deyişle sütten kesilme yaşı geldikten sonra 

emzirme ile alakalı hükümlerin doğmayacağının delili, Ali (r.a.) ve İbn Mesud’tan (r.a.) 

rivayet edilen şu hadistir892: 

 893لا رضاع بعد الفصال

 
888 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/100-102. 
889 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/100. 
890 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/101; Hadis kaynaklarında manen Hz. Ömer’in (r.a.) rivayetine benzer İbn Mesud 

(r.a.) rivayetleri bulunmaktadır. Mesela Abdürrezzâk’ın Musannef’inde şu şekilde bir rivayet yer almaktadır: 
بینھمایؤجل   فرق  وإلا  بھا  دخل  فإن  سنة  العنین   İbn Ebû Şeybe’nin Musannef’inde geçen rivayetin bu rivayetten metin 

açısından tek farkı,  بھا -ifadesinin gelmiş olmasıdır. Taberânî’nin el-Mu’cemü’l جامع kelimesi yerine دخل 
kebîr’inde ise şöyle bir rivayet mevcuttur:   بینھما ولھا الصداقیؤجل إلیھا وإلا فرق  العنین سنة فإن وصل   Bu son rivayetin 
içeriğinde mehrin lüzumuna da temas ediliyor olması dikkatten kaçmamalıdır. Bkz. Abdürrezzâḳ, el-Muṣannef, 
6/253; İbn Ebû Şeybe, el-Kitâbü’l-muṣannef, 3/503; Ṭaberânî, el-Muʿcemü’l-kebîr, 9/343. 

891 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/136. 
892 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/135. 



181 
 

Bu ifade, Câbir’in (r.a.) ravisi olduğu merfu bir hadiste de geçmektedir. Büyüklerin 

emzirilmesi hakkındaki nesh hükmü ise aynı minvaldeki diğer eserlerin yanı sıra İbn 

Mesud’tan (r.a.) mervî bulunan şu hadisten de anlaşılmaktadır894: 

عرابیا ولدت امرأتھ ومات الولد فانتفخ ثدیھا من اللبن فجعل یمصھ ویمج فدخل  أن أ يورو

الله عنھ وسألھ عن ذلك فقال حرمت علیك فجاء  يبعض اللبن في حلقھ فجاء إلى أبى موسى الاشعري رض

بفتوى أبى موسى فقام معھ إلى   فأخبرهإلى ابن مسعود رضي الله عنھ وسألھ عن ذلك فقال ھي حلال لك  

عن  تسألونيالله عنھ لا   يفقال أبو موسى رض  للحیانيأبى موسى ثم أخذ بأذنھ وھو یقول أرضیع فیكم ھذا  

 895شيء ما دام ھذا الحبر بین أظھركم

3.7 Değerlendirme 

Aile hukukunun kapsamına giren Münâkehât-Müfârakât bahislerine ilişkin Mebsût 

içerisinde İbn Mesud’tan (r.a.) nakledilen 43 rivayet bulunmaktadır. Bunlardan 3 tanesi kıraat 

rivayeti, 1’i merfu ve mevkuf olarak nakledilmiş bulunan rivayettir. Bu bölümde yalnız merfu 

surette nakledilen İbn Mesud (r.a.) rivayetine rastlanılamamıştır. Kalan 39 rivayetin tamamı 

mevkuf rivayet olup yalnız 2 tanesi sahabi fiilidir. Kıraat rivayetleri (3.2.5, 3.4.6, 3.5.1) ile 

hem merfu hem mevkuf surette nakledilen rivayet (3.2.8), Hanefîlerin alıp kabul ettiği 

rivayetlerdir. Mevkuf rivayetlerin 3 tanesi (3.2.13, 3.2.14, 3.2.16) haricindekiler, en az bir 

Hanefî imamının esas aldığı rivayetler olmuştur. Bunlardan 2’si (3.1.6, 3.4.5) ile yalnız Ebû 

Yûsuf, 1 tanesi (3.2.4) ile yalnız İmam Muhammed amel etmiş iken kalan rivayetler, sahabi 

fiilleri (3.1.8, 3.4.4) de dahil olmak üzere, genel manasıyla mezhebin makbul görüp amel 

ettiği rivayetlerdir. Serahsî’nin şahsına ait bir değerlendirmeyi yansıttığını düşündüğümüz 

herhangi bir rivayet ise bulunmamaktadır. Netice olarak, muhtevası itibarıyla bu bölüme 

aldığımız rivayetlerin sadece 3’ü (3.2.13, 3.2.14, 3.2.16) ile amel edilmemiş olup Hanefî 

mezhep imamlarının en azından birisinin amel ettiği rivayetlerin bu baptaki rivayetlerin 

geneline oranı, yüzde 93 olarak tespit edilmiştir. Buradan ortaya çıkıyor ki Mebsût’ta aile 

 
893 “Sütten kesildikten sonra süt emme yoktur.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/135, 136. 
894 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/136. 
895 "Rivayet edilmiştir ki; bedevi bir kimsenin hanımı doğum yapmış ve çocuk da ölmüştür. Sonrasında, 

içerisindeki sütten dolayı kadının göğsü şişmiş, adam da sütü emip tükürmeye başlamıştır. Bu esnada sütün bir 
kısmı boğazına kaçmıştır. Bunun üzerine adam Ebû Musa el-Eş‘arî’ye (r.a.) gelip ona bu olayı sormuştur. O da 
‘Hanımın sana haram oldu’ diye cevap vermiştir. Akabinde bedevi, İbn Mesud’un (r.a.) yanına varıp olayı ona 
da sormuş; o da ‘Hanımın sana helaldir’ diyerek cevaplamıştır. Kendisine Ebû Musa’nın (r.a.) fetvasını haber 
edince kalkıp beraberce Ebû Musa’nın (r.a.) yanına gitmişlerdir. Oraya varınca İbn Mesud (r.a.) Ebû Musa’nın 
(r.a.) kulağını tutmuş ve ona ‘Bu uzun sakallı adam sizin aranızda süt çocuğu mu sayılıyor?’ demiştir. Ebû 
Musa da (r.a.) bunun üzerine şöyle söylemiştir: Bu âlim zât aranızda olduğu sürece bana bir şey sormayın." 
Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/136. 



182 
 

hukukuyla alakalı bahislerde Abdullah b. Mesud’tan (r.a.) gelen rivayetlerin tamamına yakını, 

Hanefîlerin benimsediği rivayetler olarak tabir edilebilmektedir. 

Bu bölüm içerisinde, meselelerin ele alınışında pek çok usûl ve fürû kaide ve 

prensibine yer verildiği görülmektedir: İncelenen bahisler bağlamında toplamda iki 

istihsandan söz edilmektedir. Bunların türü, istihsan bi’l-eserdir. (3.2.11) İbn Mesud’un (r.a.) 

kavlini kabul etmeyen Tarafeyn’in âyetle istidlal ederek merfu ve mevkuf bir rivayetle amel 

etmemesi, aksi tutumun nassa ziyade manasına gelmesiyle açıklanmıştır. (3.1.6) Bir yerde 

İmam Muhammed’in kavlini desteklemek üzere şu kaideye yer verilmiştir: “Sahabi kavli -söz 

konusu sahabi fakih ise- kıyasa öncelenir.” (3.2.4) Kıraat rivayetlerinin geçtiği kısımlarda 

yapılan, İbn Mesud’un (r.a.) kıraatinin kaçınılmaz olarak Rasulüllah’tan (s.a.v.) duyulmuş 

olacağı şeklindeki tespit (3.4.6, 3.5.1) önemlidir. 3.4.1’deki ikinci rivayet, İbn Mesud’a (r.a.) 

ait olup ilgili âyette sarih olarak neshin vaki olduğunu bildirmek için söylenmiştir. Serahsî’nin 

muvakkat hükümlerle alakalı olarak, söz konusu hükümler için belirlenen vaktin sona 

ermesiyle ilgili hükümlerin de geçerliliğini yitireceği ve dolayısıyla ayrıca nâsih durumundaki 

bir delile ihtiyaç duyulmayacağı şeklindeki değerlendirmesi (3.1.7), not edilmelidir. 3.2.1’de 

‘açık sebebin gizli mana yerine ikame edilmesi’ şeklindeki prensibin işletildiği görülmektedir. 

Yine aynı meselede bununla alakadar olan şu kaide dikkate alınmıştır: “Ne zaman ki açık 

sebep, gizli mananın yerine kaim olur/ikame edilir, hüküm de vücud ve adem bakımından ona 

eşlik eder.” Burada bir ıttıraddan söz edildiği anlaşılmaktadır. Şunlar da genel nitelikli 

denilebilecek kaideler arasında sayılabilir: “Bir fiil hakkında vaki olan nehiy, o işin 

tahakkukunun [:gerçekleşmeyi kabil olduğunun] bir göstergesidir.” (3.2.6) “Nehiy li ğayrihi 

olduğunda, yasaklanan işin dinen yok hükmünde olduğu söylenemediği gibi geçerliliği/nefazı 

da reddedilemez.” (3.2.6) “Bir meselede sahabe ve ehl-i ilim arasında açık bir ihtilafın 

bulunması, hükmî şüphe teşkil eder.” (3.2.14) “Haddi gerektirecek işi yapan kişinin o işin 

haramlığına dair bilgisine bakılmaksızın, hükmî şüphe sebebiyle had cezaları düşer.” (3.2.14) 

Konuların anlatımında, elfâz konusu altında değerlendirilebilecek birkaç hükümden 

de bahis geçmiştir. 3.2.16’daki mesele, usûl-i fıkıh eserlerinin âmm lafız bahsinde işlenilen 

bir mesele olup كل lafzına ilişkindir. Bununla alakalı bir kaide de zikredilmiştir: “كل kelimesi, 

fiillerin tekrarını değil isimlerin cemedilmesini iktiza eder.” Madde 3.2.13’te Hanefî 

görüşünün açıklamasında şu usûl kaidesine yer verilmiştir: “Emir adede ihtimalli değildir.” 

Herhalde bu kaide, söz konusu mesele dahilinde Hanefî görüşüyle uyuşmayan İbn Mesud 

(r.a.) kavline de tatbik edilebilir. Zira o da asgari sayıya denk düşecek şekilde yalnız bir talak 



183 
 

verileceği kanaatindedir. İhtilaf, talakın vasfındadır. Bir başka kaide, şöyle varid olmuştur: 

Daimî/ebedî olması muhtemel mutlak ifadenin daimî olduğuna hükmedilir. (3.2.11) 

Bu bölümde, yine lafızlarla alakadar olup fürû tezahürü ağır basan bir grup kaidenin 

bulunduğu da değerlendirilebilir. Mesela karşıt görüşteki İbn Ebû Leylâ’nın dillendirdiği, 

meclisin bağımsız kelimeleri bir araya getirip tek kelime hüviyetine sokacağı şeklindeki 

prensip, Hanefîler tarafından da kabul edilmekte olup Mebsût’ta muhtelif yerlerde dile 

getirilmiştir.896  Lakin Serahsî’nin izahından anlaşılan şudur ki; meclisin lafızları cemetme 

vasfının işlerlik kazanması, sarf edilen lafızların hüküm doğurmasına imkân tanıyan bir 

mahallin varlığına bağlıdır. (3.2.10) Şarta ta‘lîki kabil olan talak, zıhar, ıtk gibi tasarrufların 

milk/mülkiyete izafesi caizdir. (3.2.16) İnsanlar tarafından, helal olan bir şeyin haram 

kılınması/haram olarak nitelenmesi, dinen yemin kabul edilmektedir. (3.2.15) Tefvîz-i talak, 

bizzat koca için mümkün olan boşama şekilleri ile kayıtlıdır. (3.2.11) 

Aile hukukunun muhtelif meselelerinde okuyucunun dikkatini çeken birtakım 

durumları arz etmek adına şu hususları da belirtmek istiyoruz: 3.3.1’deki farklı rivayet 

vecihlerinin aslen tek bir rivayet olduğu düşünülürse, ilk meselede rivayetin baş kısmıyla 

amel edildiği sonucuna varılacaktır. Yani burası, rivayetin bir kısmıyla amel edilme 

uygulamasının bir örneğini teşkil etmiş olacaktır. İmam Mâlik, küçükler hakkındaki 

evlendirme velayeti hususunda, eserlerin yalnız baba için -ve kıyasa aykırı olarak- varid 

olduğunu söyleyerek bunun dışına çıkmamaktadır. Onun bu yaklaşımı istihsana 

benzemektedir. (3.1.8) İbn Mesud’un (r.a.) Ömer (r.a.) ile yaptığı münazara sonrasında onun 

fikrine dönüş yapması (3.1.2), ilgi çekici bir bilgidir. Serahsî’nin müt‘a nikahı konusunda 

İmam Mâlik’in aleyhine olacak şekilde yanlış isnatta bulunması (3.1.7) ve muhalaa ile îlâ 

bahislerinde İmam Şâfiî’ye nispetlerinde hata çıkması (3.2.8, 3.5.3) dikkati caliptir. Buradan 

hareketle her mezhebin fıkhının kendi kitaplarından öğrenilmesi gerektiğini söylemek, 

herhalde yerinde bir değerlendirme olacaktır. Bir meselede (3.2.6) ihtilafın diğer tarafında Şiî 

fıkıh mezhepleri bulunmaktadır. 

Münâkehât ve Müfârakât rivayetleri özelinde, İbn Mesud’la (r.a.) aynı görüşü 

paylaşan sahabiler tarandığında zihinde net bir şablon oluşturacak verinin bulunmadığını 

söylemek mümkündür. Karşı görüş sahibinin Mebsût içerisinde dillendirilmemesi yahut 

Hanefîlerin baskın derecede amel ettiği ikinci bir ismin tespit edilememesi, bunun başlıca 

nedenleridir. Belki İbn Abbas’ın (r.a.) tamamen; Hz. Ömer’in (r.a.) büyük oranda İbn Mesud 
 

896 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/174, 175, 185, 7/32. 



184 
 

(r.a.) ile hem fikir olduğu tespiti yapılabilir. Fakat buralarda da Hanefîlerin tercih ettiği 

görüşün sahipleri arasında pek çok ismin zikredilmesi, hangi ismin o görüşün tercihinde etkin 

olduğunun netleştirilmesine engel teşkil etmektedir. Keza bunların büyük bir kısmında, ifade 

edildiği üzere, karşıt görüş sahibi sahabilerin kimler olduğu belirtilmemiştir. Her hâlükârda 

İbâdât bahislerindeki kadar açık bir durumdan söz etmek pek mümkün gözükmemektedir. Bu 

bölüm dahilinde en net ifade edilebilecek husus, İbn Mesud (r.a.) rivayetlerinin tamamına 

yakınıyla amel edilmiş olmasıdır. 

  



185 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

DÖRDÜNCÜ BÖLÜM 

ABDULLAH B. MESUD’UN (R.A.) MUÂMELÂTA VE 

MUHTELİF FIKHÎ MESELELERE İLİŞKİN RİVAYET VE 

GÖRÜŞLERİ   



186 
 

4.1 Ferâiz Dışındaki Muâmelât Bahisleriyle Alakalı Rivayetler 

4.1.1 Alım-Satım Bahisleriyle Alakalı Rivayetler 

4.1.1.1 Altın ve Gümüşün (Nükûdun) Akitte Taayyün Etmeyeceği Şeklinde 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Abdullah b. Mesud’un (r.a.) mezhebine göre nükûd, akitte taayyün etmemektedir.897 

Kendisinden aktarılan bu görüşteki “nükûd” ifadesinin kapsamına, nakledildiği bağlamda 

değinilmemekle birlikte Serahsî’nin Mebsût’taki kullanım ve anlatımlarına bakarak bazı 

sonuçlara varmak mümkündür. Öncelikle bu ifadenin içeriğine “fülüs”un dahil olmadığı 

anlaşılmaktadır.898 Aslen müellifle paralel olarak fels grubunu buradan hariç tutacak 

anlatımlara başka Hanefî kaynaklarında da rastlanılmaktadır.899 Her ne kadar şârihin “nükûd” 

için yaptığı bir tanımlamaya rastlayamasak da dinar ve dirhemi bu kavram altında 

değerlendirdiği açıktır.900 Bu noktada, söz gelimi dirhemin çeşitli evsaftaki versiyonlarının 

aynı kategoriye dahil edildiği901 bilgisini vermekte fayda görüyoruz. Öte yandan Serahsî 

akitte taayyün meselesinde Hanefîlerin görüşünü açıklarken Şeyhayn’a göre felslerin taayyün 

edeceğini belirtmekte902 iken nükûd hakkında -mezhep görüşü olarak- bunun aksini 

söylemektedir903 ki bu da Hanefî mezhebinin mezkûr meselede İbn Mesud (r.a.) ile muvafakat 

halinde olduğu gösterir. Şu kadar var ki; Serahsî Mebsût içerisindeki bazı pasajlarda 

Hanefîlerin “nükûd” hakkındaki taayyün görüşünü muavaza akitleri ile kayıtlamıştır.904 İbn 

Mesud’un (r.a.) görüşünde böyle bir kaydın bulunduğuna dair açık bir ifade tespit 

edememekle beraber Hanefîlerin görüşünün metne döküldüğü kimi yerlerde905 bu kaydın 

zikrine gerek duyulmamasının, tartışmanın zaten muavaza akitlerindeki taayyün dairesinde 

cereyan ettiğini gösterdiğini düşünmekteyiz. Nitekim İbn Mesud’un (r.a.) kavline atıfta 

bulunulan nakilde bir muavaza akdi olan satım akdinin yapıldığı görülmektedir.906 Aksi 

görüşte olan İmam Şâfiî ve Züfer de nükûdun muavaza akdindeki taayyünü hakkında görüş 

 
897 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/4. 
898 Mesela bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/160, 12/137. 
899 Mesela bkz. Burhânüddîn el-Buḫârî, el-Muḥîtu’l-burhânî, 6/6; Molla Hüsrev, Dürer, 2/188. 
900 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/76. 
901 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/172. 
902 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/160, 12/183. 
903 Mesela bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/27, 12/198, 14/2, 13. 
904 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/12, 14/15. 
905 Mesela bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/27, 12/198, 22/170. 
906 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/4. 



187 
 

belirtmişlerdir.907 Bahsi geçen kaydın İmam Muhammed’in görüşü bağlamında felslerin 

taayyününde de dikkate alındığını söylemek herhalde yanlış olmayacaktır. 

4.1.1.2 Balığın Su İçerisindeyken Satılmasının Yasaklandığına Dair Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Balığın (henüz yakalanmadan) suyun içerisinde iken satılması, Hanefî mezhebine 

göre havadaki kuşun satımı gibi batıl bir akit olarak kabul edilmiştir. Serahsî bu görüşü, 

kamışlığın içindeki balığın kıstırılmış bir vaziyette iken satımı meselesinde dile getirmektedir. 

İbn Ebû Leylâ, balığın yakalanıp tekrar kamışlığa bırakılması halinde, ilk yakalamada elde 

edilen mülkiyetin ortadan kalkmadığını düşünerek, satışını caiz görmüştür. Suya bıraktıktan 

sonra balığın elde edilmesinin ancak tekrardan yakalanmasıyla mümkün olmasına itibar 

etmemiştir. Hanefîler her iki halde de balığın satışını caiz görmemektedir. Bu meselede 

dayandıkları rivayet, Ömer (r.a.) ve İbn Mesud’tan (r.a.) gelen şu kavildir908: 

 909لا تبیعوا السمك في الماء فإنھ غرر

Serahsî, ilk halde balık üzerinde bir temellükün zaten gerçekleşmediği ve bu 

sebepten başkasına satılmak suretiyle temlik edilmesinin mümkün olmadığını söylemektedir. 

Zira temlik, mülkiyete [:temellüke] öncelenemez. İkinci durumda ise satıcı, malın teslimine 

ancak evvelemirde balığı mülkiyetine geçirmesine sebep olan fiile başvurarak güç 

yetirebilmektedir. Başka bir deyişle balığı tekrardan yakalamadan müşteriye teslim 

edememektedir; ki zaten balığa en başta sahip olması da onu yakalamaktan geçmektedir. Bu 

mesele, kaçan kölenin (âbık) satımı gibi değerlendirilmiştir. Balığı tutan kişinin tekrardan onu 

yakalama zahmetine girmeyeceği bir kaba yahut alana hapsetmesi halinde ise sudaki balığın 

satışı caiz görülmüştür.910 İbn Mesud’tan (r.a.) mervî bulunan kavlin, garar-butlan ilişkisi 

bağlamında bir etkisinin olduğu, aşikâr olmakla beraber bu etkinin derecesi, araştırmaya 

değerdir. 

 
907 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 14/15; Şâfiî’ye nispet edilen görüşün kendi mezhep kaynaklarında da geçtiği 

görülmektedir. Mesela bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 5/138; Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 3/149; Nevevî, Ravża, 3/513. 
908 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 13/11-12. 
909 “Balığı suyun içindeyken satmayın, zira bu ‘garar’dır.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 13/12; Ayrıca bkz. Seraḫsî, 

el-Mebsûṭ, 1989, 20/167; Serahsî (rh.a.) Mebsût içerisinde  غرر kelimesini العاقبة مستور  یكون   akibeti] ما 
meçhul/belirsiz olan şey] şeklinde açıklamış gözükmektedir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/194; Kudûrî 
(rh.a.) Tecrîd’inde çeşitli lafızlarla mezkûr kelimeyi tarif etmiş ise de genelde şu tarifi kullandığı 
görülmektedir:  السلامة عدم  منھ/فیھ  الغالب  كان  ما  -mesela bkz. Ḳudûrî, et [.Garar, helak olması galip olandır] الغرر 
Tecrîd, 5/2219, 2404; Bahsi geçen kavram hakkında detaylı bilgi edinmek için bkz. İbrahim Kâfi Dönmez, 
“Garar”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1996). 

910 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 13/12. 



188 
 

4.1.1.3 Akdi Fasit Kılan Şart ile Alakalı Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

الله عنھ اشترى من امرأتھ الثقفیة جاریة وشرط لھا أنھا لھا بالثمن   ين عبد الله بن مسعود رضا

 911إذا استغنى عنھا فسأل عمر رضي الله عنھ عن ذلك فقال أكره أن ی طأھا  (تطأھا) ولأ حد فیھا شرط 

Serahsî, bu rivayeti, başkası adına köle azadı konusuna ayırdığı bahis altında 

zikretmiştir.912 İmam Muhammed ise el-Asl’ında ‘velâyı şart koşma’ bahsi altında incelemeyi 

uygun görmüştür.913 Bu rivayet, her iki eserde de Hz. Âişe’den (r.a.) rivayet edilen bir 

hadisten sonra ele alınmıştır. Aslen hadisin, biri İbrahim en-Nehaî’den diğeri Hişâm b. 

‘Urve’den914 (v. 146/763) nakledilmek üzere iki rivayetinden bahsedilmektedir. Her ikisinde 

de Âişe (r.a.) Berîre’yi (r.a.)915 (v. 60/680 [?]) satın alarak azat etmeyi istemekte, fakat 

sahipleri Hz. Âişe’den (r.a.) velâ hakkının916 kendilerinde kalmasını şart koşmasını talep 

 
911 "Abdullah b. Mesud (r.a.), Sakîf kabilesinden olan hanımından bir cariye satın almış ve artık ihtiyaç 

duymadığı vakit, ödediği semeni iade etmesi karşılığında cariyenin [tekrardan] hanımına ait olmasını şart 
koşmuştur. Ömer’e (r.a.) bu meseleyi sormuş o da şöyle cevap vermiştir: (Başka birisinin) şartı bu cariye 
hakkında cari iken onunla cinsî münasebet kurma[sı]nı kerih görüyorum." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/99; 
Matbu nüshada أطأھا یطأھا  olarak gelen lafzın, tezde kullandığımız yazmalar çerçevesinde en muhtemeli أن   أن 
şeklinde varid olan hattıdır. İşbu lafız, Hamidiye koleksiyonu 549 nolu kayıtta یطاھا  .olarak geçmektedir أن 
Burada ط harfinden sonra gelmesi gereken hemzenin ا şeklinde yazıldığını düşünmek makul olacaktır. 
Yazmalarda bu gibi hususlara dikkat edilmediği, ehlinin malumudur. Ancak bu şekilde mana verebilmek için 
 şeklinde meçhul okumaya elverişli bir hatla yazılması icap etmektedir. Söz konusu nüshadaki سئل  fiilinin سأل
hat da böyle olmadığı için zikrettiğimiz ihtimal geçerliliğini yitirmektedir. Bunun yerine Kitâbü’l-Asl’daki 
ibarenin esas kabul edilmesi suretiyle sağlıklı bir manadan söz edilme imkânı doğar. Orada geçen ifade  أن تطأھا 
şeklindedir. Bu surette soruyu soran da cevaba muhatap olan da bizzat İbn Mesud’un (r.a.) kendisi olmaktadır. 
Nitekim meşhur hadis kitaplarındaki benzer rivayetlerde böyle bir konumlandırma müşahede edilmektedir. 
Yaptığımız bu değerlendirmenin isabetli olması için yazmalar içerisinde, bahsettiğimiz muhatap sigasını 
barındıran bir nüshanın bulunması gerekmektedir; ki bu ihtimali oldukça olası görmekteyiz. Fakat henüz bu 
çalışmayı yapmadığımız için kesin konuşmaktan sakınıyoruz. Matbu nüshadaki diğer bir hata, فیھا شرط حد   ولا 
olarak yazılan ibarede bulunmakta olup doğrusu  شرط فیھا   olacaktır. Hamidiye koleksiyonundaki zikri ولأحد 
geçen nüshada hemze bulunmamakla beraber, hemzenin, az önce anlatılan sebebe binaen yazılmadığı 
düşünülmektedir. Doğru ibarenin bu olduğunu gösteren en açık husus, Kitâbü’l-Asl’ın yanı sıra pek çok hadis 
kitabında bu rivayetin benzerlerinin bahsi geçen kelime hemzeli olacak şekilde zikredilmiş olmasıdır. Ayrıca 
matbu nüshadaki ibarede düzgün bir mana çıkmamaktadır. Kaynaklar için bkz. Ebû ʿAbdillâh Mâlik b. Enes b. 
Mâlik Mâlik b. Enes, el-Muvaṭṭaʾ, thk. Muḥammed Fuâd ʿAbdülbâḳī (Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Türâs̱i’l-ʿArabî, 
1985), “Büyû”, 5; Ebû ʿAbdillâh Mâlik b. Enes b. Mâlik Mâlik b. Enes, Muvaṭṭaʾü’l-İmâm Mâlik bi-rivâyeti 
Muḥammed b. el-Ḥasen eş-Şeybânî, thk. ʿAbdülvehhâb ʿAbdüllaṭîf (Kahire: el-Mektebetü’l-ʿİlmiyye, ts.), 279; 
Ebû Yûsuf, el-Âs̱âr, 186; Şeybânî, el-Aṣl, 6/380; Abdürrezzâḳ, el-Muṣannef, 8/56; Ebû Bekr Aḥmed b. el-
Ḥüseyn b. ʿAlî el-Beyhaḳī, es-Sünenü’l-kebîr, thk. ʿAbdullâh b. ʿAbdilmuḥsin et-Türkî (Kahire: Merkezü Hicr 
li’l-Büḥûs̱ ve’d-Dirâsâti’l-ʿArabiyye ve’l-İslâmiyye, 2011), 11/239; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 284a; 
Benzer rivayetler için ayrıca bkz. İbn Ebû Şeybe, el-Kitâbü’l-muṣannef, 4/424, 425; Beyhaḳī, es-Sünenü’l-
kebîr, 11/240. 

912 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/98-99. 
913 Bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 6/379-380. 
914 Hayatı hakkında bilgi edinmek için bkz. M. Yaşar Kandemir, “Hişâm b. Urve”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1998). 
915 Kim olduğuna dair kısa malumat için bkz. Emin Âşıkkutlu, “Berîre”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1992). 
916 İleride ferâiz bahislerinde açıklanacağı üzere iki çeşit velâ bulunmakta olup burada kastedilenin velâü’l-atâka 

olduğu açıktır. Zira burada köle azadı neticesinde doğan bir velâdan söz edilmektedir; ki zaten velâü’l-atâka 
köle ya da cariye azadı neticesinde köleyi azat eden kişi lehine mirasçılık hakkı doğuran bir tasarruf olarak 
tavsif edilmektedir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/38. 



189 
 

etmektedirler. Durumu Rasulüllah’a (s.a.v.) haber eden Hz. Âişe’nin (r.a.) aldığı cevap 

noktasında rivayetler farklılaşmaktadır. Nehaî rivayetinde Rasulüllah (s.a.v.) yalnız velânın 

köleyi azat edene ait olacağını söylerken Hişâm rivayetinde Hz. Âişe’ye (r.a.) hitaben, köleyi 

[bu şartla] satın alıp azat etmesi direktifini vermekte ve sonrasında bunu velânın azat eden 

kimseye ait olmasıyla gerekçelendirmektedir. Bilahare Hz. Âişe’nin (r.a.) Berîre’yi (r.a.) satın 

alarak azat ettiği ve akabinde Rasulüllah’ın (s.a.v.) ayağa kalkıp şunları söylediği 

nakledilmiştir: “İnsanların bazısına ne oluyor da Allah’ın kitabında bulunmayan şartlar ileri 

sürüyorlar. Allah’ın kitabında bulunmayan her şart batıldır. Allah’ın kitabı en doğrusudur. 

Allah’ın şartı da en sağlam şarttır. Bazı insanlara ne oluyor da ‘sen özgür kıl ama velâ hakkı 

bende kalsın.’ diyor. Muhakkak ki velâ köleyi azat edene aittir.” Serahsî, İmam 

Muhammed’ten naklen Hişâm rivayetindeki ziyadeliklerin Hişâm’ın şahsına ait bir vehmin 

neticesi olduğunu belirtmektedir. Zira Allah Rasulü (s.a.v.) batıl bir işi emretmediği gibi 

insanları aldatmayı emretmesi de düşünülemez. Şeybânî, hadisin bu rivayetini şaz olarak 

nitelemiştir. Sahih olan rivayet ise İbrahim en-Nehaî’den menkul olandır.917 Bu noktada 

Serahsî devreye girmekte ve İmam Muhammed’in aktardığımız ifadelerine paralel olarak 

Rasulüllah’ın (s.a.v.) fasit bir akdi emretmesinden söz edilemeyeceğini ve rivayette zikredilen 

surette yapılan bir satışın fasit bir satış olacağını vurgulamaktadır. Onun değerlendirmesine 

göre İmam Muhammed’in yukarıda metnini verdiğimiz İbn Mesud (r.a.) rivayetini gündeme 

getirmesi de bu manayı ortaya koymak adınadır.918 

Anlaşıldığı kadarıyla, İbn Mesud (r.a.) rivayetinde velâ hakkında bahis geçmese de 

akdi ifsat eden bir şartın bulunması yönünden Âişe (r.a.) rivayetiyle bir benzerlik söz 

konusudur. Burada açıkça ifade edilmemekle beraber akdin muktezasına aykırılık taşımasının, 

ilgili şart/şartların akdi ifsat etme neticesini doğurduğunu düşünmek makul gözükmektedir. 

Tahâvî, İbn Mesud (r.a.) rivayetiyle ana hatlarda benzerlik gösteren fakat bazı farklılıklarla 

aktarılan bir rivayeti eserine almıştır. Oradaki rivayette şartı koşan, İbn Mesud (r.a.) değil 

hanımıdır. Koştuğu şart ise sattığı cariyenin kendisine hizmet etmesidir. Hz. Ömer de (r.a.) bu 

şekilde bir satış yapmamasını söyleyerek onu tembihlemiştir.919 Tahâvî, rivayetten hareketle 

İbn Mesud’un (r.a.), rivayette Hz. Ömer’in (r.a.) ifadelerinden anlaşılan ve aynı zamanda İbn 

 
917 Krş. Şeybânî, el-Aṣl, 6/378-380; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/98-99. 
918 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/99. 
919 Bkz. Ebû Caʿfer Aḥmed b. Muḥammed et-Ṭaḥâvî, Şerḥu Müşkili’l-âs̱âr, thk. Şuʿayb el-Arnaʾût vd. (Beyrut: 

Müessesetü’r-Risâle, 1994), 11/236. 



190 
 

Ömer’in (r.a.) görüşü olan hükme muvafakat ettiği sonucuna varmıştır.920 İbn Ömer’in (r.a.) 

görüşünü o mahalde tasrih etmese de daha geride zikrettiği iki rivayet ve bu rivayetler 

ekseninde yaptığı yorum zımnında ilgili görüşün ne olduğu az çok ortaya çıkmaktadır. Buna 

göre İbn Ömer (r.a.) bir kimsenin, cariye üzerinde cereyan edip, aldıktan sonra satamama 

yahut hibe edememeyi şart koştuğu bir satın alma işlemini kerih gördüğü gibi anlaşıldığı 

kadarıyla böyle bir cariye ile cinsî münasebet kurmayı da helal saymamaktadır.921 Şayet İbn 

Mesud’un (r.a.) bu yaklaşımı benimsediği kabul edilir ve Mebsût’taki rivayetin metninin 

Kitâbü’l-Asl’daki gibi olduğu varsayılırsa Hanefîlerin görüşü ile İbn Mesud’un (r.a.) 

görüşünün, netice itibariyle, uyum içerisinde olduğu söylenebilecektir. Mamafih bu uyumun 

spesifik olarak hangi hükümde olduğunu kestirmek güçtür. Söz gelimi Serahsî -yukarıda ifade 

edildiği üzere- İmam Muhammed’in İbn Mesud (r.a.) rivayetini, Hişâm rivayetinde anlatılan 

cinsten bir şart koşulan akdin fesadına delil olarak getirdiğini belirtmiştir. Orada koşulan şart, 

akitte söylenen semen iade edilerek dilenilen vakitte mebî‘in (satışa konu malın) iade 

edilmesidir. Bu şartı şöyle tasavvur etmek de mümkündür: mebî‘in başkasına hibe yahut 

satışını yasaklayan bir şart. Bu açıdan bakıldığında İbn Ömer’in (r.a.) görüşü ile tam bir 

uyumun varlığı görülecektir. Öte taraftan Hz. Ömer’in (r.a.) bu tarz şartlı bir satışla edinilen 

cariye ile cinsel münasebeti kerih görmesi de keza İbn Ömer’in (r.a.) kavline muvafık 

düşmektedir. Lakin bununla alakalı İmam Muhammed’in yaptığı herhangi bir yoruma, bu 

mahalde rastlanılmamaktadır. Her hâlükârda İmam Muhammed’in böyle bir akdi fasit olarak 

nitelediği kesin olarak söylenebilecektir. İşte bu noktada İbn Mesud da (r.a.) bu çeşit bir akdi 

fasit mi görmektedir, yoksa yalnız caiz olmayan bir tasarruf olarak mı telakki etmektedir; 

burası pek net değildir. 

4.1.1.4 Süt Emme ya da Nikah Sebebiyle Birbirlerine Mahrem Olanların 

Arasını Ayırma Sonucunu Doğuracak Bir Satışın Caiz Olduğuna Delil Olarak Getirilen 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Cariye olan anne ile küçük çocuğunu ayrı ayrı satışlara konu ederek aralarını 

ayırmak mekruh görülmüştür. Hibe, sadaka ve vasiyet için de aynı hüküm geçerlidir. 

Hanefîler, nesep kaynaklı ebedî evlenme yasağı bulunan her bir akrabayı (zî rahim mahrem) 

keza aynı çerçevede değerlendirmişlerdir. Burada iki akrabadan en az birinin büluğa ermemiş 

 
920 Ṭaḥâvî, Şerḥu Müşkili’l-âs̱âr, 11/236; Ayrıca bkz. Ebû Muḥammed ʿAli b. Zekeriyyâ el-Menbicî, el-Lübâb 

fi’l-cemʿ beyne’s-sünne ve’l-kitâb, thk. Muḥammed Fażl ʿAbdülʿazîz el-Murâd (Dımaşk: Dâru’l-Ḳalem, 1994), 
2/501. 

921 Krş. Ṭaḥâvî, Şerḥu Müşkili’l-âs̱âr, 11/229-230. 



191 
 

olması kerahet için şarttır.922 Süt emme ve nikah gibi nesep dışı sebeplerle birbirine mahrem 

olanların arasını ayırmak ise kerih değildir. Bunun delili Abdullah b. Mesud’un (r.a.) şu 

hadisidir: 

  923ان رجلا سألھ فقال أبیع جاریة لي  قد أرضعت ولدي  فقال قل من یشتري أم ولدي

4.1.1.5 Köle ve Hayvanlarda Selemin Caiz Olmadığına Dair Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî mezhebine göre الحیوان olarak ifade edilen grupta selem caiz değildir.923F

924 

Mezkûr kelime, lügatte diri/canlı manasında kullanılmakla 924F

925 beraber bitkiler kelimenin 

medlûlünün dışında kalmaktadır.925F

926 Bu itibarla insan ve hayvanlara şamil olmaktadır. Fıkıhta 

hür insanların satımından söz edilemediğine göre kapsam, köle ve hayvanlara münhasır 

olacak şekilde daralmaktadır. Serahsî’nin “hayevân” grubunda selem akdinin söz konusu 

olmadığını izah sadedinde getirdiği örnekler de bunu açıkça göstermektedir. Nitekim kendisi 

konu bağlamında, at ve devenin yaş vb. çeşitli zahirî evsafı belirlense bile yürüyüş ve sürat 

gibi ilk etapta gizli kalan bazı özellikleri sebebiyle mali değer noktasında uçurum denebilecek 

farkların tezahür edebileceğine dikkat çekmiş; benzer durumların zekâ ve kabiliyet gibi 

parametreler nedeniyle kölelerde de yaşanabileceğini ifade etmiştir.926F

927 Müellif bu sözleri, 

Şâfiî’nin “hayevân” hakkındaki, cins, tür, vasıf/sıfat, yaş nitelikleri beyan edildiği takdirde 

selemin caiz olacağı görüşüne 927F

928 cevaben aklî delil olarak sarf etmiştir. Aslen her iki tarafın 

da dayandığı kaynaklar naklîdir.928F

929 Meselede Hanefîlerin mesnet edindiği delillerden birisinin 

İbn Mesud’tan (r.a.) gelen rivayet olduğu ifade edilmiştir. Serahsî, İmam Muhammed’in 

Kitâbü’l-Mudârebe’nin baş kısmında bu rivayetin hangi rivayet olduğunu açıkça belirttiğini 

 
922 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 13/139. 
923 "Bir adam İbn Mesud’a (r.a.) şöyle diyerek bu meselenin hükmünü sormuştur: Çocuğumu emziren cariyemi 

satabilir miyim? İbn Mesud (r.a.) bunu şöyle cevaplandırmıştır: ‘Kim çocuğumun [süt] annesini satın alır’ de." 
Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 13/142. 

924 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/131. 
925 Bkz. Mehmed Efendi Vankulu, Lugat-ı Vankulu: Terceme-i Sıhâh-ı Cevherî (İstanbul: Dâru’ṭ-Ṭıbâʿati’l-

Cedîde, 1218), “hayevân”, 2/626. 
926 Bkz. Saʿdüddîn Mesʿûd b. Faḫriddîn Ömer et-Teftâzânî, Şerḥu’l-Maḳāṣıd, thk. ʿAbdurraḥmân ʿUmeyre 

(Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, 1998), 3/263-264; Muhammet Yazıcı, “Sünni Kelâmcılara Göre Varlık 
Kategorileri”, Atatürk Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 28 (2007), 222 (70 nolu dipnot). 

927 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/132-133. 
928 İmam Şâfiî’nin bu görüşte olduğu, Şâfiî kaynaklarında net surette ifade edilmektedir. Bkz. Mâverdî, el-

Ḥâvi’l-kebîr, 5/399; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 6/20; Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 3/438. 
929 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/131-132. 



192 
 

aktarmış, fakat anlaşıldığı kadarıyla kendisi bu mahalde de ilgili rivayeti şu surette manen 

aktarmıştır930: 

زید   (فأسلمھ) الله تعالي عنھ دفع مالا مضاربة إلى زید بن خلیدة فأسلمھا يان ابن مسعود رض

معلومة فقال عبد الله بن مسعود رضي الله تعالى عنھ اردد مالنا لا   قلائصبن عرقوب في  عتریسالي 

 931نسلم أموالنا في الحیوان

Gerçekten de Serahsî’nin belirttiği üzere el-Asl’ın bahsi geçen bölümünde böyle bir 

rivayet bulunmaktadır.932 Müellif, rivayeti yalnız burada -manen de olsa- zikretmekle 

kalmamış, rivayetin aslını Mebsût içerisindeki Kitâbü’l-Mudârebe’nin başında lafzen 

vermiştir. Fakat oradaki rivayetin metni, matbu nüshada hatalarla doludur.933 Yazmalardan 

istifade ile oluşturduğumuz metin şu şekildedir: 

سلمھ إلى عتریس  أ عطى زید بن خلیدة مالا مضاربة ف أعن عبد الله بن مسعود رضى الله عنھ انھ 

فأتى عتریس عبد   تد علیھشجل فا سنان معلومة إلى أجل معلوم فحل الأأ بن عرقوب في قلایص معلومة ب

مالنا في  من فذكر ذلك لھ فقال عبد الله خذ رأس مالك فلا تسلمن شیأ  مسعود یستعین بھ علیھ بن الله

 934الحیوان

 
930 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/132. 
931 "Abdullah b. Mesud (r.a.), bir miktar malını mudarebe yoluyla Zeyd b. Huleyde’ye (r.a.) vermiş, Zeyd de 

(r.a.) bu malla Itrîs b. Urkûb ile nitelikleri belirlenmiş birkaç genç dişi deve için selem akdi yapmıştır. 
Abdullah b. Mesud (r.a.) bunun üzerine şöyle söylemiştir: Malımızı iade et. Biz malımızla canlı malda 
(hayevânda: insan ve hayvanda) selem yapmayız." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/132; Matbu nüshada   عتویس بن
عرقوب olarak verilen isim, elimizdeki yazmalarda عرقوب بن   şeklinde geçmektedir. Doğrusu da bu عتریس 
olmalıdır. el-Asl’ın matbu nüshasında da böylece geçmektedir. Rivayetin metnindeki فأسلمھا ifadesinin hatalı 
olduğu bellidir. Doğru şekli ikinci rivayet dahilinde verilmiş olmakla beraber yazmalar dahil olmak üzere 
kullandığımız metinlerin hiçbirinde lafız, doğru surette yazılmamıştır. Kaynaklar için bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 
4/119; Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl es-Seraḫsî, el-Mebsût (Süleymaniye 
Kütüphanesi, Damat İbrahim Paşa, 649), 194b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 389a; Seraḫsî, el-Mebsût 
(Hamidiye, 549), 435a; Rivayetteki  قلائص kelimesi, genç dişi deve manasındaki قلَوُص kelimesinin cem‘i olarak 
betimlenmiştir. Bkz. Vankulu, Lugat-ı Vankulu, “kalâis”, 1/584. 

932 Bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 4/119-120. 
933 Matbu nüshanın metninde rivayetin lafzı şöylece verilmiştir:   كان عمر رضي الله عنھ أعطى زید بن خلیدة رضي الله عنھ

  مالا مضاربة فأسلمھ إلى عتریس بن عرقوب في حیوان معلوم بأثمان معلومة إلى أجل معلوم فحل الأجل فاشتد علیھ فأتى عتریس عبد الله ابن
-Seraḫsî, el مسعود رضي الله عنھ یستعین بھ علیھ فذكر ذلك فقال لھ عبد الله رضي الله عنھ خذ رأس مالك ولا تسلمھ شیأ مما لنا في الحیوان 
Mebsûṭ, 1989, 22/18-19. 

934 "Abdullah b. Mesud’tan (r.a.) rivayet edildiğine göre kendisi Zeyd b. Huleyde’ye (r.a.) bir miktar malını 
mudarebe yoluyla vermiş, o da bu malla Itrîs b. Urkûb ile yaşları bilinen ve nitelikleri belirlenmiş birkaç genç 
dişi deve için muayyen bir vade çerçevesinde selem akdi yapmıştır. Sonra belirlenmiş olan vadenin vakti 
gelmiş ve [Itrîs, manen] sıkıntıya düçar olmuştur. Itrîs, bu konuda kendisine yardımcı olması için Abdullah b. 
Mesud’a (r.a.) gelmiş ve durumu anlatmıştır. Abdullah b. Mesud da (r.a.) ona şöyle söylemiştir: Ana paranı al 
ve [bir daha da] bizim malımızla sakın ola ki canlı malda (hayevânda: insan ve hayvanda) selem yapma!" 
Yararlanılan bölümler için bkz. Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl es-Seraḫsî, el-
Mebsût (Süleymaniye Kütüphanesi, Damat İbrahim Paşa, 651), 1b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 677b; 
Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 778a. 



193 
 

Bu haliyle rivayet, el-Asl’daki rivayet ile lafzî açıdan hemen hemen birebirdir.935 

Serahsî, işbu rivayetten hareketle, mudarebe akdinin caiz bir akit olarak kabul edilmesi 

gerektiği ve canlı mal (insan ve hayvan) üzerinde yapılan selem akdinin fasit olduğu 

istidlallerini yapmıştır.936 

4.1.1.6 Gümüşün Gümüşle Değişiminde İşçiliğin Gümüşleri Farklı Mal 

Statüsüne Sokmayacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Abdullah b. Mesud (r.a.), ribevî malların birbiriyle değişimi noktasında madenlerin 

işçilik/kalite farkını dikkate alan içtihadını değiştirmiştir. Serahsî, gümüş özelinde bu süreci 

anlatan şu rivayete eserinde yer vermiştir: 

بیت المال یدا بید بفضل فخرج خرجة إلى   نفایةنھ كان یبیع أالله عنھ  يوعن ابن مسعود رض

الله عنھ فسألھ عن ذلك فقال ھو ربا وكان ابن مسعود رضي الله عنھ استخلف   يعمر بن الخطاب رض

الله عنھ نھاه عن بیع الدراھم  يدي فلما قدم ابن مسعود رضزعلى بیت المال عبد الله بن سخبرة الأ

الله عنھ بالكوفة على بیت المال   يبالدراھم بینھما فضل وكان ابن مسعود رضي الله عنھ عامل عمر رض

مع الجید نوعین فیجوز   النفایةن اختلاف الصنعة كاختلاف النوع وكان یجعل أ فكان من مذھبھ في الابتداء 

التفاضل بینھما عملا بقولھ صلى الله علیھ وسلم إذا اختلفا النوعان فبیعوا كیف شئتم بعد أن یكون یدا بید ثم 

وقال صلى الله علیھ وسلم الفضة    ن الكل فضةإ الله عنھ بین لھ أن الكل نوع واحد ف  يسأل عمر رضلما 

 937بالفضة مثل بمثل یدا بید والفضل ربا فرجع ابن مسعود إلى قولھ

 
935 Krş. Şeybânî, el-Aṣl, 4/119-120. 
936 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 22/19. 
937 "İbn Mesud’tan (r.a.) nakledilmiştir ki o, önceleri devlet hazinesindeki [:beytülmaldeki] düşük kaliteli artık 

[altın ve gümüşü], satın aldığından daha fazlasını vererek peşin olarak satardı. Bir defasında Ömer’e (r.a.) gitti 
ve bunun hükmünü kendisine sordu. O da “Bu faizdir” dedi. İbn Mesud (r.a.) [giderken] devlet hazinesinin 
başında, yerine Abdullah b. Sahbera el-Ezdî’yi (r.a.) bırakmıştı. Geri dönünce Abdullah b. Sahbera’nın (r.a.), 
dirhemleri dirhemler karşılığında, aralarında fazlalık bulunacak şekilde satmasını yasakladı. İbn Mesud (r.a.), 
Ömer’in (r.a.) Kûfe’deki devlet hazinesinin başına getirdiği görevlisiydi. Önceleri İbn Mesud’un (r.a.) görüşü, 
işçilikteki farklılığın, malın türündeki farklılık gibi olduğu şeklinde idi. Bu itibarla düşük kaliteli artık [altın ve 
gümüş] ile yüksek kaliteli [altın ve gümüşü] farklı iki tür kabul ediyordu. Dolayısıyla Rasulüllah’ın (s.a.v.) ‘İki 
malın türü birbirinden farklı oldumu peşin olduktan sonra dilediğiniz gibi satın’ hadisine istinaden bu malların 
değişimindeki fazlalığı caiz görüyordu. Daha sonra Ömer’e (r.a.) bu maddelerin hükmünü sorunca Ömer (r.a.) 
bunların hepsinin tek bir tür olduğunu, zira her birinin gümüş olduğunu ve Peygamber’in (s.a.v.) ‘Gümüş 
gümüşle birbirine eşit miktarda ve peşin olarak değiştirilir. Fazlalık ise faizdir.’ buyurduğunu beyan etti. 
Bunun üzerine İbn Mesud (r.a.) Ömer’in (r.a.) görüşüne döndü." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 14/8-9; Matbu 
nüshada hatalara rastlanılmıştır. Sırayla gidilecek olursa; ibaredeki بقایا ve البقایة kelimeleri sırasıyla  نفایة ve  النفایة 
şeklinde düzeltilmelidir. Hamidiye koleksiyonu 548 nolu kayıtta noktalaması böylece yapılmış ve el-Asl’da da 
bu surette geçmiştir. İşbu kelime lügatte “bir iyi nesnenin içinden alınıp atılan yaramaz nesne” olarak tarif 
edilmiştir. Rivayette geçen الأسدي  şeklinde düzeltilmelidir. Nitekim الأزدي isminde nisbe hatalı olup سخبرة 
tabakat kitaplarında bu nisbenin şöhret bulduğu gözlemlenmektedir. Yine el-Asl’da böyle geldiği gibi 
kullandığımız yazmalarda da noktasız haliyle bu hatta bir muvafakatın bulunduğu görülmektedir. Matbu 
metinde  ثم kelimesinden sonra her üç yazmada da  لما kelimesi bulunmaktadır. Mana da bu kelime ile 



194 
 

Şârih, İbn Mesud’un (r.a.) bilahare Hz. Ömer’in (r.a.) kavline rücu etmesini, Hz. 

Ömer’in (r.a.) ona işin doğrusunu açıklamasına bağlamış ve bu bağlamda söylenegelen bir 

deyişe yer vermiştir: “Kûfe’nin âlimi, Medine’nin âlimine muhtaç idi.” Serahsî, bu deyişte 

kastedilenin Ömer (r.a.) ile İbn Mesud (r.a.) olduğunu belirtmiştir.938 Hanefî mezhebi, Ömer 

(r.a.) ve İbn Mesud’un (r.a.) benimsediği görüşü kabul ederek ribevî mallardaki işçiliğe değer 

biçilmek suretiyle bu malların birbiriyle değişimini caiz görmemiştir.939   

4.1.1.7 Satılan Mal Satıcı veya Müşterinin Elinde Olup Semende İhtilaf Etmeleri 

Durumunda (Yeminiyle Birlikte) Satıcının Sözünün Kabul Edileceği ve Akdin 

Feshedileceğine Dair Merfu Hadis 

Hanefî mezhebine göre satıcı ile müşteri semen konusunda anlaşmazlığa düşseler ve 

satışa konu mal helak olmayıp hâlihazırda satıcı yahut müşterinin elinde bulunuyor olsa satıcı 

ile müşteri yeminleşir ve akdi feshederler. Serahsî bu meselede Hanefîler hesabına iki hadisin 

esas kabul edilip istihsana gidildiğini söylemektedir. Bunların birincisi İbn Mesud’tan (r.a.) 

nakledilen merfu bir hadis olup şöylece zikredilmiştir: 

 940إذا اختلف المتبایعان والسلعة قائمة بعینھا فالقول ما یقولھ البائع  أو یترادان

Konu hakkındaki ikinci rivayet, Ebû Hureyre’den (r.a.) mervî bulunan şu merfu 

hadistir: 

 941إذا اختلف المتبایعان تحالفا وترادا

 
oturmaktadır. En son zikredilen merfu hadiste varid olan بید بید lafzı, matbu nüshada yanlışlıkla ید   olarak یدا 
yazılmıştır. Kaynaklar için bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 2/585-586; İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 6/103; İbn Ḥibbân, 
es̱-S̱iḳāt, 5/25; Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 649), 285b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 435a; 
Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 484a; Ẕehebî, Siyer, 4/133; Vankulu, Lugat-ı Vankulu, “nüfâye”, 2/737. 

938 Buraya aktardığımız kısım Hamidiye 549 nolu nüshadan yararlanılarak yazılmıştır. Matbu nüsha hatalıdır. 
Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 14/9; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 484a. 

939 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 14/7-8. 
940 “Satıcı ile müşteri ihtilafa düşüp [satıma konu] mal da duruyor ise satıcının sözü kabul edilir yahut taraflar 

karşılıklı olarak akdi feshederler.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 13/29; Hadisin son kısmı matbu nüshada   فالقول ما
 şeklinde geçmektedir. Halbuki bu haliyle mananın problemli olmasının yanı sıra çeşitli hadis یقولھ البائع ویترادان
kaynaklarındaki benzer rivayetlerde  یترادان ifadesi ya da buna benzer ifadelerden önce و yerine  أو kelimesi 
gelmektedir. Elimizdeki Hamidiye koleksiyonu 548 nolu kayıtta da bu şekilde gelmiştir. Yine matbu nüshada 
hadisin baş kısmı إذا اختلفا المتبایعان şeklinde yazılmıştır. Halbuki bu, Arapların ekserisinin lügatına aykırıdır. Zira 
Arapların çoğu, fâilin âmiline tesniye ve cem alametleri getirmezler. Mezkûr yazma nüshada da ilgili kelime, 
meşhur lügate uygun olarak gelmiştir. Kaynaklar için bkz. Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. Yezîd İbn Mâce, es-
Sünen, thk. Şuʿayb el-Arnaʾût vd. (Dımaşk: Dâru’r-Risâleti’l-ʿÂlemiyye, 2009), “Ticârât”, 19; Ebû Dâvûd es-
Sicistânî, “Büyû”, 74; Nesâî, “Büyû”, 82; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 407b; Ebû Muḥammed 
Cemâlüddîn ʿAbdullâh b. Yûsuf İbn Hişâm, Şerḥu Ḳaṭri’n-nedâ ve belli’s-ṣadâ, thk. Muḥammed Muḥyiddîn 
ʿAbdülḥamîd (Kahire, 1383), 182. 



195 
 

Uygulamanın ne şekilde olacağı bu mahalde Serahsî tarafından adım adım anlatılmış 

değildir. İbn Melek, bunun izahını yaparak şöyle bir tasvir sunmuştur: Satıcı, iddiasına göre 

yeminini yapar. Müşteri bu noktada muhayyerdir; dilerse satıcının üzerine yemin ettiği 

iddiasına razı gelir, dilerse kendi iddiası nispetinde o da yemin eder. Müşteri bu yemini ile 

birlikte akdi fesheder ve mebî‘i geri verir.942 İbn Melek’in anlatımında yemine başlayan satıcı 

olmakla birlikte aslen bu mesele, mezhep içerisinde ihtilaflıdır. Ebû Yûsuf’un ilk görüşü ve 

Ebû Hanîfe’den nakledilen iki görüşten birisi olarak betimlenen, aynı zamanda Züfer’e ait 

olan kavle göre yemine başlayacak olan satıcıdır. Bu görüşte İbn Mesud’tan (r.a.) varid olan 

rivayete atıfta bulunularak aslen Şeriat tarafından tek başına satıcının sözünün itibara 

alınacağı hükmünün koyulduğu ifade edilmektedir. Lakin yalnız onun yemini ile 

yetinilemeyeceği ortaya çıkmıştır.943 Şârih, bu hususu bir başka pasajda daha açık ifade 

ederek satıcının yemini ile yetinilememesine dair bir delilin varlığından bahsetmektedir.944 

Bununla kastettiği, Ebû Hureyre (r.a.) hadisi olmalıdır. Zira bu hadiste akdin iki tarafının da 

yemin edeceği geçmektedir. Yani satıcının yemini tek başına kifayet etmemektedir. İşte bu 

noktada Serahsî, bu görüşü izah babında şunları söylemektedir: Mademki satıcının yemini ile 

yetinilemeyeceği, delil ile ortaya çıkmıştır öyleyse en azından zahir mananın dikkate alınması 

yoluyla evvela satıcının yemin ettirilmesine hükmedilir.945 Mesele dahilinde değinilen diğer 

görüş, Ebû Yûsuf’un bilahare kanaat getirdiği görüştür. Aynı zamanda İmam Muhammed’in 

kavli olan bu görüş, bir rivayete göre Ebû Hanîfe’ye nispet edilmekte olup yemin ettirilme 

işine müşteri ile başlanacağı şeklindedir.946 

Dikkat edilirse her iki hadisin metninde, ihtilafın semende olduğuna dair bir kayıt 

bulunmamaktadır. Şârih, diğer bir meseleyi açıklarken bu noktayı da açıklığa kavuşturmuş 

gözükmektedir. Kendisi, satıcı ile müşteri arasında vade hususunda vuku bulan bir ihtilaf 

halinde tarafların yeminleşmeyip yalnız satıcının sözüne [yeminine mukarin olarak] itibar 

edileceğini belirtmiştir. Bunun gerekçesini beyan sadedinde Ebû Hureyre (r.a.) hadisine atıfta 

bulunarak işbu hadisin yalnız akdin kendisiyle tamam olduğu hususlara ilişkin ihtilaf hali 

hakkında hüküm bildirdiğini söylemektedir. Vade ise bunun dışında kalan bir durumdur. 

Satım akdinin şartlarından yahut muktezasından değildir.947 Anlaşılan odur ki hadisin mutlak 

 
941 “Satıcı ve müşteri ihtilfa düştüklerinde karşılıklı olarak yeminleşip akdi feshederler.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 

1989, 13/29-30. 
942 Bkz. İbn Melek, Şerḥu Meṣâbîḥi’s-sünne, 3/440. 
943 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 13/30. 
944 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/155. 
945 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/155, 13/30. 
946 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 13/30. 
947 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 13/35. 



196 
 

ifadesinin, akdin kendisiyle tamam olduğu unsurlardan birisi olan semene de delalet ettiği 

kabul edilmiştir. 

4.1.2 Sorumluluk Hukukuna İlişkin Rivayetler 

4.1.2.1 Gasp ya da Helak Edilen Malın Mislinin Gasp ve Helak Mahallinde 

Teslim Edileceğine Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Serahsî, gasp bahsinde İmam Muhammed’in kitabına aldığı948 şu rivayete yer 

vererek izahını yapmaktadır: 

فقطعوا ألبانھا   إبلي علىعمك عدوا  يالله عنھ فقال إن بن  ي اعرابیا أتى عثمان بن عفان رضان 

فصلانك قال   الله تعالى عنھ إذا نعطیك إبلا مثل إبلك وفصلانا مثل ي وأكلوا فصلانھا فقال لھ عثمان رض

الله عنھ   يوم بعبد الله بن مسعود رضق إذا تنقطع ألبانھا ویموت فصلانھا حتى تبلغ الوادي فغمزه بعض ال 

الله عنھ أرى أن یأتي ھذا  يالله عنھ نعم فقال عبد الله رض يوبینك عبد الله فقال عثمان رض  بینيفقال 

 949وادیھ فیعطى ثمة إبلا مثل إ بلھ وفصلانا مثل فصلانھ فرضي عثمان رضي الله عنھ بذلك وأعطاه

Müellifin aktarımına göre, Medine fukahâsı rivayetin zahirine itibarla hayvanın gasp 

ve itlafı halinde misli ile tazmin olunacağına hükmetmektedir. Fakat kendisi bu yaklaşımın 

isabetsiz olduğunu ortaya koymak adına ilgili tazminin hâkim kararıyla değil karşılıklı rızaya 

dayanan sulh tarikiyle tahakkuk ettiğini belirtmektedir. Bunun en büyük göstergesi, olayda 

itlaf işini yapanın Osman (r.a.) olmayıp bilakis amca oğullarının sebep olduğu bir zarardan 

söz edilmesidir. Bir kimsenin amca oğullarının verdiği bir zarar sebebiyle müeyyideye tabi 

tutulması ise düşünülemez. Binaenaleyh Hz. Osman’ın (r.a.) teberru mahiyetinde bir 

tasarrufta bulunduğu netlik kazanmaktadır.950 

Şârih, bu rivayetten hareketle varılan birtakım hükümlerden bahsetmektedir. 

Öncelikle bu rivayet hakem tayin etmenin (tahkim) caiz olduğunu göstermektedir. Keza 

devlet başkanının davalı konumunda bulunması halinde, davacının rızası dahilinde aralarında 
 

948 Bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 12/119-120. 
949 "Bir bedevî Osman b. Affan’a (r.a.) gelerek ‘Senin amca oğulların benim develerime saldırdılar. Develerimi 

sütten kestiler, yavru develerimi de yediler.’ dedi. Osman (r.a.) bu adama şöyle cevap verdi: ‘Madem öyle, biz 
sana develerinin benzeri develer ve yavru develerinin benzeri de yavru develer verelim’ Bunun üzerine bedevi 
şunu söyledi: ‘Böyle yaparsan [:develeri şimdi teslim edersen] vadiye ulaşana kadar [verdiğin] develerin sütleri 
kesilir, yavru olanlar da ölür’ Bazı kişiler gözleriyle Abdullah b. Mesud’u (r.a.) işaret ettiler. Adam da 
[Osman’a (r.a.)] ‘Abdullah [b. Mesud (r.a.)] aramızda hakem olsun’ dedi. Osman (r.a.) ‘Pekâlâ’ diye karşılık 
verdi. Sonrasında Abdullah [b. Mesud (r.a.)] şöyle söyledi: ‘Bu adamın vadisine gitmesini ve orada kendisine 
develerinin benzeri develer, yavru develerinin benzeri yavru develerin verilmesini uygun görüyorum’ Osman 
da (r.a.) bu görüşe razı oldu ve [bunları] adama [vadisine ulaşınca] verdi." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/52-53. 

950 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/53. 



197 
 

kararlaştırdıkları üçüncü bir kimseyi hakem tayin etmesinin meşru olduğuna delalet 

etmektedir. Bunun dışında hadisten, gasp yahut helak edilen malın mislinin gasp/helak 

mahallinde teslim edileceği neticesi de çıkarılmıştır. Bu surette tazmine ilişkin külfet, 

gasbeden kimseye ait bulunmuş olmaktadır.951 

4.1.2.2 Bir Malı Âriyet Olarak Alan Kişinin Kullanımdan Kaynaklı Olsun 

Olmasın Elinde İken Helak Olan Malı Tazmin Etmekle Yükümlü Olmayacağı Şeklinde 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Menfaatin bedelsiz surette temlikinden ibaret olan âriyet, Hanefîlere göre lazım 

(bağlayıcı) olmayan bir  akittir.951F

952 Muavaza akdi olmaması hasebiyle bu akit çerçevesinde 

zaman ve mekânın belirlenmesi şart değildir. Keza bağlayıcı bir akit olmamasının nazar-ı 

itibara alınması halinde de bu iki kriterin tayininin âriyette şart olmadığı ortaya çıkmaktadır. 

Yine bu itibarla söz gelimi bir hayvan üzerinde gerçekleşecek âriyet akdinde hayvanın 

üzerinde taşınacak nesne/kimsenin belirlenmesinin şart koşulmadığı ifade edilmiştir. 

Dolayısıyla akit anında şart koşulmaması durumunda kişinin âriyet olarak aldığı hayvandan, 

kendi hayvanından bu hizmetleri nasıl alıyorsa aynı şekilde yararlanma hakkı bulunmaktadır. 

Lakin âriyet hayvanını başkasına kiralamak böyle kabul edilmemiştir. Böyle bir işlem, ilgili 

hayvan hakkında gasp olarak değerlendirilmektedir. Kiralandıktan sonra hayvanın helak 

olması halinde, hayvanı kiraya veren kişi tazminle yükümlüdür. 952F

953  

Âriyet olarak alınan hayvanın kiralanmaksızın mutat kullanım yahut başka bir 

sebepten ötürü helak olması hali ise Hanefî ve Şâfiîler arasında ihtilaflıdır. Serahsî’nin 

anlatımına göre, İmam Şâfiî bir ayrıma giderek mutat kullanımdan kaynaklı helakın tazmin 

edilmeyeceği fakat diğer sebeplere dayalı helakın tazmine konu olduğu görüşündedir.954 

Hanefî âlimleri, böyle bir ayrım yapmayarak her iki takdirde tazminden söz edilemeyeceğini 

savunmaktadırlar. Şâfiî’nin görüşü, sahabeden İbn Abbas (r.a.) ve Ebû Hureyre’ye (r.a.) ait 

iken Hanefîlerin mezhebi Ömer (r.a.), Ali (r.a.) ve İbn Mesud’a (r.a.) isnad edilmiştir.955 

Serahsî’nin Hanefî görüşünü yekten belirtmek üzere kullandığı ifadeler, sanki taaddî (hukuka 

 
951 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/53. 
952 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/133. 
953 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/134. 
954 Yakın ifadelerle yapılan benzer isnadlar için bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 7/118; Remlî, Nihâyetü’l-muḥtâc, 

5/126; Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve Istılahatı Fıkhiyye Kamusu, 4/202. 
955 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/134. 



198 
 

aykırılık)956 ve taammüt hallerini kapsıyormuş vehmini uyandırsa da bu durumların tazmin 

yükümlüğünü düşürmediği, müellifin âriyet malının kiralanması ile alakalı sarf ettiği 

sözlerden açıkça anlaşılmaktadır. Malın başkasına kiralanması, taaddî olarak kabul edilirse -ki 

böyle kabul edilmelidir957- taammüdün buraya haydi haydi dahil olduğu söylenecektir. 

4.1.2.3 Rehin Malının Helak Olması Halinde Rehin Malının Kıymeti ile 

Deynden Hangisi Daha Düşükse Tazminin Bu Miktarla Gerçekleşeceği, Rehin Malının 

Kıymetinin Deynden Fazla Olması Halinde ise Rehni Alan Kişinin Fazla Olan Miktarda 

Emanetçi Hükmünde Olacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Alacağın958 (دین: Deyn) rehin akdiyle teminat altına alınması sonrasında malın helaki 

olayı, tazmin yükümlülüğü etrafında yoğunlaşan bir hilaf malzemesinin oluşumuna yol 

açmıştır. Serahsî, bu mesele ile alakalı olarak Şâfiî öncesinde üç görüşün varlığından 

bahsetmektedir. Hanefîlerin benimsediği ilk görüş, rehin malının kıymeti ile rehne konu 

deynden hangisi daha düşük ise helak olan rehin malının onunla tazmin olunacağı şeklindedir. 

Bu görüşün devamında rehin malının kıymetinin deynden daha yüksek olması halinde rehin 

alan kişinin (murtehin), fazlalık kısımda emanetçi olduğu ifade edilmektedir. Bahsi geçen 

görüş, aslen Hz. Ömer (r.a.) ve İbn Mesud’a (r.a.) aittir. Hz. Ali’den (r.a.) nakledilen bir görüş 

böyledir. Diğer rivayete göre, Ali (r.a.), aktarılan görüşün ilk kısmına muvafakat sağlasa da 

ikinci kısımda farklı düşünmektedir. Deyni aşan kısımda rehni veren kişinin (râhin), rehni 

alan kişiye rücu edeceğini savunmaktadır. Bu nakil, aynı zamanda Şâfiî öncesi dönemde varid 

olan ikinci görüşe tekabül etmektedir. Mezkûr kavil, tarafların fazlalık kısımları birbirlerine 

iade edecekleri, şeklinde de ifade edilmektedir. Üçüncü ve son kavil, Şüreyh’e ait olup helak 

olan rehin malının her hâlükârda deyn ile tazmin edileceği yönündedir.958F

959 Serahsî, İmam 

Şâfiî’nin bu üç görüşün haricinde kalan dördüncü bir görüş ‘ihdas’ ettiğini söylemektedir. 

İşbu kavlin muhtevası, rehin malında emanet hükümlerinin geçerli olduğu şeklinde olup bu 

itibarla normal şartlarda helak olan rehin malının deynden düşülmesi suretiyle tazmininden 
 

956 “Taaddî” kavramının “hukuka aykırılık” kavramı ile özdeş sayılmasına dair izah için bkz. Kemal Yıldız, 
İslâm Sorumluluk Hukuku (Akit Dışı Sorumluluk) (İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2013), 91-
92. 

957 Bkz. Semerḳandî, Tuḥfe, 3/179. 
958 Fıkıh dilinde deyn ( دین) olarak ifade edilen vasfın ’ne’liği ve bu vasıf üzerinde te’essüs eden hakkın mahiyeti 

hakkında ortaya atılan teorileri doktora tezi kapsamında inceleyen Hasan Hacak, deyn üzerinde “alacak hakkı” 
olarak ifade edilebilecek bir hakkın var olduğu görüşünü daha isabetli bulmuştur. Deyn kavramı, genellikle 
borç yahut alacak kelimesi ile karşılandığına nazaran biz de tez içerisinde bu kelime için bir karşılık 
zikrettiğimiz mahallerde bu tabirleri kullanmayı uygun gördük. Mezkûr doktora tezi içerisinde ilgili konunun 
anlatımı için bkz. Hasan Hacak, İslam Hukukunun Klasik Kaynaklarında Hak Kavramının Analizi (İstanbul: 
Marmara Üniversitesi, Doktora Tezi, 2000), 279-287; Ayrıca bkz. Mehmet Âkif Aydın, “Deyn”, Türkiye 
Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994). 

959 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 21/64-65. 



199 
 

söz edilemeyeceği ileri sürülmektedir.960 Müellif, mütekaddim fukahânın üç görüş 

çerçevesinde ittifak etmeleri neticesinde meselenin dördüncü bir kavle mahal olmadığı 

noktasında icmâ tahakkuk ettiğini söylemekte ve bunu Hanefîlerin delilleri arasında 

zikretmektedir.961 

4.1.3 Devlet Başkanının Tasarruflarına İlişkin Rivayetler 

4.1.3.1 Had Cezaları, Zekât Toplama, Cuma Namazları ve Fey Hususlarının 

Devlet Başkanının Yetkinliğinde Olduğuna Dair Merfu ve Mevkuf Hadis/Sahabi Kavli 

Hanefî âlimleri, efendinin kölesine had cezası vurma yetkisinin bulunmadığını 

savunmaktadırlar. Bu hususta onların dayanağı İbn Mesud (r.a.), İbn Abbas (r.a.) ve İbn 

Zübeyr’den (r.a.) merfu ve mevkuf olarak nakledilen şu hadistir: 

 962ضمن الإمام أربعة وفي روایة أربعة إلى الولاة الحدود والصدقات والجمعات والفي ء

Hadisten anlaşılan odur ki; zekât toplama, cuma namazı ve fey’e963 taalluk eden 

sorumlulukların yanı sıra had cezalarının uygulanması da devlet başkanının uhdesindeki 

işlerdendir. Şer‘an bu işte yetki devlet başkanına ait kılındığına göre bir başkasının ona ortak 

edilmesi düşünülemez. Buna karşılık Şâfiî, efendinin kölesine had cezası vurmasını belirli 

şartlar dahilinde caiz görmektedir. Evvela efendinin, faraza devlet başkanı olsa had vurmaya 

yetkili olabilecek evsafta bulunması gereklidir. Dolayısıyla efendi kadın, mükatep köle yahut 

zimmi ise köle yahut cariyesine had cezası uygulayamaz. Bu şart dahilinde, efendi kölesini, 

sırf Allah hakkı olan hadlerin sebebi olan fiilleri işlerken görürse yahut köle bunu yaptığını 

huzurunda ikrar ederse, Şâfiî efendinin had vurabileceğini kabul etmiştir. Sırf Allah hakkı 

olan hadlerde suçun, şahitler vasıtasıyla sabit olması durumu ile alakalı olarak, Şâfiî’den 

nakledilmiş iki görüşün varlığından bahsedilmektedir. Keza kazf haddi ve kısas hakkında da 

durum böyledir.964 Şâfiî adına zikredilen hadisler, Hanefîlerce muhatabın devlet başkanları 

 
960 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 21/65; Ayrıca bkz. Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 6/292; Nevevî, Ravża, 4/96. 
961 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 21/65-66. 
962 “Devlet başkanı dört şeye kefildir/dört şeyi üstlenir …” başka bir rivayette: “Dört şey yöneticilere 

bırakılmıştır: Had cezaları, zekâtlar, cuma namazları ve fey” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/81. 
963 Fey ifadesi, genellikle İslâm devletinin gayri müslim vatandaşlarından aldığı çeşitli vergiler için kullanılan bir 

kavramdır. Daha geniş bilgi için bkz. Mustafa Fayda, “Fey”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(İstanbul: TDV Yayınları, 1995). 

964 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/80-81; Efendinin kadın veya mükatep olması, suçun şahitlerle sabit olması 
gibi hususlara ilişkin Şâfiî fıkıh eserlerinde farklı vecihler aktarılsa da meselenin aslı Serahsî’nin söylediği 
gibidir. Mesela bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 13/244-248; Râfiʿî, el-ʿAzîz, 11/162-167. 



200 
 

olduğu yahut kastın tazir cezası olduğu şeklinde yorumlanmıştır.965 Nitekim köleler hakkında 

tazir cezalarının efendiler tarafından uygulanabilmesini Hanefî mezhebi de kabul 

etmektedir.966 

4.1.3.2 Savaşta Düşmanı Öldüren Kişinin Sırf O Kişiyi Öldürmesi Gerekçesiyle 

Maktulün Özel Eşyasını (Selebini) Ganimet Olarak Hak Edemeyeceğine Delil Olarak 

Getirilen Merfu Hadis 

Savaşta selebin967 hangi şartlar altında düşmanı öldüren kişiye ait olacağı, Hanefî ve 

Şâfiîlerin uzlaşamadığı bahislerdendir. Şâfiî, konuyla alakalı olarak şu hadisi delil göstererek 

savaş meydanındaki yüz yüze çarpışmada düşmanını öldüren kimsenin, devlet başkanının 

iznine ihtiyaç duymaksızın sırf öldürme fiiline binaen maktulün selebini hak edeceğine kail 

olmuştur968: 

 969من قتل قتیلا فلھ سلبھ

Rivayet edildiğine göre Rasulüllah (s.a.v.) bu hadisi Huneyn savaşı esnasında 

söylemiş ve Ebû Katâde de (r.a.) düşmanlardan birisini teke tek mücadele sonunda 

öldürdükten sonra işbu hadisi duymuştur. Şâfiî, olayın akışındaki sıralamayı dikkate alarak 

burada genel bir hüküm vazedildiğine kani olmuştur.970 Hanefîler Şâfiî’nin bu yorumunu 

isabetsiz bulmakta ve ancak hadisin Medine’de Mescid-i Nebevî’de varid olması takdirinde 

böyle bir yorum yapmanın mümkün olacağını söylemektedir. Halbuki Allah Rasulü (s.a.v.) bu 

hadisi bir defa Bedir gazvesinde bir defa da Huneyn gazvesinde971 olmak üzere toplamda iki 

 
965 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/82. 
966 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/81-82. 
967 Savaşta öldürülen kimsenin birtakım eşyalarından ibaret olan “seleb”i Tahâvî, maktulün bindiği hayvan, 

yanında taşıdığı silah ve üzerindeki kıyafet olarak tefsir etmişken Kudûrî de selebi kıyafet, silah ve binek 
hayvanı ile açıklayarak ona muvafakat etmiştir. Bkz. Ṭaḥâvî, Muḫtaṣar, 284; Ḳudûrî, Muḫtaṣar, 234. 

968 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/47; Ayrıca bkz. Şâfiʿî, el-Üm, 5/307-308; Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 8/393-394. 
969 “Kim [savaşta] birini öldürürse, maktulün selebi ona aittir.” 
970 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/47. 
971 Matbu nüshada  حنین  harfi bulunmamakta; fakat bu surette düzgün bir mana و  ifadesinden önce یوم 

çıkmamaktadır. Hamidiye koleksiyonu 548 ve 549 nolu yazmalarda burası makablinde  و olacak şekilde doğru 
yazılmıştır. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/49; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 302a; Seraḫsî, el-
Mebsût (Hamidiye, 549), 340a. 



201 
 

kez, mücahitleri teşvik gayesiyle söylemiştir. Öyleyse burada ancak tenfîl972 yollu bir 

tasarrufun varlığından söz edilebilir.973  

Hanefî fukahâsı, mesele ile alakalı olarak şu âyeti zikretmektedir: 

 (Enfâl, 8/41) 974واعلموا أنما غنمتم من شيء فأن للھ خمسھ

İbn Abbas’tan da (r.a.) nakledildiği üzere seleb, ganimet mallarından kabul 

edilmiştir. Öyleyse seleb için de aslen humus975 gerekmektedir.976 Yani öldüren kişinin 

doğrudan öldürmesi sebebiyle hak kazandığı bir mal statüsünde değildir. Bu tespitin 

doğruluğunu göstermek adına Serahsî birtakım rivayetlere yer vermiştir. Bunlardan birisinde 

anlatılan olay şudur: Bedir gazvesinde Muavviz b. ‘Afrâ (r.a.) ile Muâz b. Amr b. Cemûh 

(r.a.), her ikisi de Ebû Cehil’i öldürdüğünü söyleyerek Rasulüllah’ın (s.a.v.) yanına gelirler, O 

da (s.a.v.) kılıçlarını göstermelerini ister. Gördüğü manzara neticesinde Ebû Cehil’i ikisinin 

beraberce öldürdüğünü söyler ve fakat Ebû Cehil’in selebini Muavviz’e (r.a.) verir. Serahsî, 

Rasulüllah’ın (s.a.v.), öldürme işini her ikisine birden izafe etmesine rağmen selebi hususen 

birisine vermesinin, seleb istihkakının yalnız öldürme fiili ile sabit olmadığını gösterdiğini 

belirtmektedir. Bu noktada akla bir soru gelmektedir: Meşhur rivayete göre Ebû Cehil’i 

öldüren Abdullah b. Mesud (r.a.) olmasına karşın yukarıdaki naklin sahih olduğu nasıl 

düşünülebilir? Müellif, bunu şöyle açıklamaktadır: Adı geçen iki sahabi, onu (yaralayarak) 

zayıf düşürmüş, İbn Mesud da (r.a.) son darbeyi vurmuştur. Nitekim İbn Mesud’tan (r.a.) 

nakledilen şu rivayet, bu yorumun haklılığını göstermektedir977: 

الغنم   يانھ قال وجدتھ صریعا في القتلى وبھ رمق فجلست على صدره ففتح عینیھ وقال یا رویع

ن تصنع قلت  ألقد ارتقیت مرتقى عظیما لمن الدبرة قلت للھ ولرسولھ صلى الله علیھ وسلم فقال ما ترید 

مضى لما ترید وأقطع رأسي من كاھل  أحز رأسك قال لست بأول عبد قتل سیده ولكن خذ سیفي فھو أ

ضا لھ مما كنت قبل ھذا فقطعت  غخبره اني الیوم أشد ب أھیب في عین الناظر وإذا لقیت محمدا فألیكون 
 

972 Tenfîl, devlet başkanının mücahitleri teşvik amacıyla, (ganimetteki) paylarına ilaveten mal vermesidir; ki 
Hanefîlere göre bunun zamanı, savaşın bitmesinden ve ganimetlerin elde edilmesinden öncedir. Bkz. Abdullah 
Şeyhîzâde Damad Efendi, Mecmaʿu’l-enhur fî şerḥi Mülteḳa’l-ebḥur (İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1328), 1/649-
650. 

973 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/49. 
974 “Bilin ki, ganimet olarak aldığınız herhangi bir şeyin mutlaka beşte biri Allah içindir …” 
975 Ganimetten ayrılan beşte birlik kısmı ifade eden “humus”, metinde zikredilen âyet ile sabit olmuş olup şu 

şekilde taksimi yapılmaktaydı: Humusun beşte biri Rasulüllah’a (s.a.v.) verildikten sonra kalan dört hissesi 
âyette “karâbet sahipleri” olarak ifade edilen Allah Rasulü’nün (s.a.v.) yakınları (Benî Hâşim ve Benî 
Muttalip) ile Müslüman yetimler, fakirler ve yolculara ait olurdu. Bkz. Bilmen, Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali 
Alisi ve Tefsiri, 3/1189. 

976 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/48. 
977 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/48. 



202 
 

بین یدیھ وقلت ھذا رأس أبى جھل فقال رسول الله   فألقیتھ تیت بھ رسول الله صلى الله علیھ وسلم أرأسھ و

أكثر من شر فرعون على   متيأوفرعون أمتي شره على  فرعونيصلى الله علیھ وسلم الله أكبر ھذا كان  

 978بني إسرائیل ونفلني سیفھ

İşbu rivayet, son darbenin İbn Mesud’a (r.a.) ait olduğuna delalet ettiği gibi (seleb 

kapsamındaki) kılıcın yalnız öldürme sebebiyle hak edilmediğinin de delilidir. Zira böyle 

olsaydı kılıç, Ebû Cehil’i yaralayarak zayıf düşürenlere ait olurdu.979 Şârih, Ebû Cehil’i 

öldüren kişi ile alakalı vehmi mezkûr rivayet ile ortadan kaldırmakla beraber bu rivayette 

kılıcın İbn Mesud’a (r.a.) verilmesine mukabil yukarıda selebin Muavviz’e (r.a.) verildiğinin 

söylenmesi ile oluşabilecek istifhamı giderecek bir ifadesine rastlanmamıştır. Bu noktada 

Muavviz’e (r.a.) verilenin kılıç dışındaki seleb olduğunu söylemek, bu şüpheyi izale edebilir. 

Serahsî’nin ifadesiyle, bazı müteahhir Hanefî ulemâsı, İbn Mesud’un (r.a.), Ebû Cehil’in 

kellesini taşıyıp kendisine getirmesinin Rasulüllah (s.a.v.) tarafından kötülenmemiş olmasını 

dikkate alarak, isyancıların başlarının kesilip sağda solda dolaştırılabileceğine cevaz 

vermişlerdir. Lakin yine onun aktardığına göre İmam Muhammed, bunu bir işkence telakki 

edip kerih gördüğünü belirtmiştir.980 

 

 

 

 
978 "[İbn Mesud’un (r.a.)] şöyle dediği rivayet edilmiştir: Onu [:Ebû Cehil’i] öldürülenler arasında yere serilmiş 

bir vaziyette buldum. Hala yaşıyordu. Göğsünün üzerine oturdum ve gözlerini açtı. Şöyle dedi: ‘Ey benim 
koyun çobancığım! Yüce bir makama çıktın. Netice kimin lehine?’ Ona ‘Allah ve Rasulü’nün (s.a.v.) lehine’ 
diye karşılık verdim. ‘Ne yapmak istiyorsun?’ diye sordu. Ben de ‘Kelleni keseceğim’ dedim. O da şunları 
söyledi: ‘Efendisini öldüren ilk köle sen olmayacaksın. Fakat kılıcımı al; zira kılıcım isteğini gerçekleştirmene 
daha uygundur ve kellemi kökünden daha iyi keser. Böylelikle bakanların gözüne daha heybetli görünür. 
Muhammed’in yanına gidince, bugün ona duyduğum kinin öncekinden daha fazla olduğunu haber ver’ 
Sonrasında kafasını kestim, Rasulüllah’a (s.a.v.) getirip önüne yuvarladım ve ‘İşte, Ebû Cehil’in kellesi’ 
dedim. Bunun üzerine Rasulüllah (s.a.v.): ‘Allahu Ekber! Bu, benim ve ümmetimin Firavun’uydu. Ümmetime 
yaptığı kötülük, Firavun’un İsrailoğullarına yaptığı kötülükten fazladır’ buyurdu ve Ebû Cehil’in kılıcını 
vererek beni ödüllendirdi." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/48-49. 

979 Serahsî’nin bu izahı, onun yalnızca son darbeyi vuranın selebi hak etmeyeceği görüşünde olduğunu gösteriyor 
gibidir. Bunun da ötesinde bu bap dahilinde, öldürme işini son darbenin sahibine isnad etmediği havasını veren 
ifadeler kullanmıştır. Belki öldürmenin gerçekleşmesinde yer tutan fiillerin etki derecesini göz önünde 
bulundurmuş olabilir. Bu mesele, sonraki Hanefî kaynaklarında daha net ifade edilmektedir. Ayrıca öldürülen 
kimsenin zayıf düşürülmesiyle (إثخان) kastın ne olduğu da açıklanmıştır. Söz konusu izaha göre bundan murat, 
aldığı darbeler neticesinde düşmanın savaşamayacak ve şavaşa ilişkin bir yardımının dokunamayacak hale 
getirilmesidir. Cessâs, Ebû Cehil’in öldürülmesiyle ilgili ilk hadisi izah ederken Ebû Cehil’in zayıf 
düşürülmesini, yaşamasından ümidin kesilmesi olarak tefsir etmiştir. Kaynaklar için bkz. Ceṣṣâṣ, Şerḥu 
Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 7/58; Ḳudûrî, et-Tecrîd, 8/4114; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/49; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-
ṣanâʾiʿ, 7/115. 

980 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/131; Ayrıca bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 7/519. 



203 
 

4.1.4 Hâkimlere Taalluk Eden Rivayetler 

4.1.4.1 Hâkimin Hüküm Verirken İzleyeceği Yol ile Alakalı Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Serahsî, hâkimin hüküm verirken hangi surette hareket edeceğine dair İbn Mesud’tan 

(r.a.) nakilde bulunmaktadır. Bu nakil fragmanlar halinde verilmiş olsa da aslen burada tek bir 

rivayetin var olduğu düşünülmektedir. Fakat rivayetin elfâzı peyderpey, atlanarak 

açıklanmıştır. Fragmanları (atlanılan yerlere işaret ederek) toparladığımızda metnin şöyle 

olduğuna kanaat getirmekteyiz: 

علینا زمان لسنا نسأل ولسنا ھنالك ثم قضى الله   ىالله عنھ قال لقد أت  يرض ابن مسعودوعن 

…    مر ما یرونن بلغنا من الأأتعالى 

…    منكم بقضاء فلیقض بما في كتاب الله تعالى  يفمن ابتل 

…   ن لم یجد ذلك في كتاب الله تعالى فلیقض بما قضى بھ رسول الله صلى الله علیھ وسلمإ ف

…   الصالحون بھ ن لم یجد ذلك فیما قضى بھ رسول الله صلى الله علیھ وسلم فلیقض بما قضى إ ف

…    أخاف نيإ و أرى  نيإفلیجتھد رأیھ ولا یقولن  ذلك ن لم یجد إ ف

 981فإ ن الحلال بین والحرام بین وبین ذلك أمور مشتبھات فدع ما یریبك إلى مالا یریبك

Nitekim el-Kâfî’de de oldukça benzer lafza sahip bir rivayet bulunmaktadır.982 Şârih, 

rivayet içerisinde kapalı kaldığı düşünülebilecek yahut önemli gördüğü bazı noktaları açıklığa 

 
981 "İbn Mesud’tan (r.a.) şöyle dediği rivayet edilmiştir: Üzerimizden bir zaman geçti ki o vakit bize bir şey 

sorulmuyordu, o makamda değildik. Sonra Allah teâlâ, gördükleri makama gelmemize hükmetti … Sizden kim 
hâkimlikle imtihan olunursa, Allah’ın kitabındaki ile hükmetsin … Eğer [vereceği hükmü] Allah’ın kitabında 
bulamazsa Rasulüllah’ın (s.a.v.) verdiği hükümle hükmetsin … Şayet [vereceği hükmü] Rasulüllah’ın (s.a.v.) 
hükümleri içerisinde bulamazsa salih kulların verdiği hükümle hükmetsin … [Vereceği hükmü orada da] 
bulamazsa kendisi içtihat etsin ve asla ‘görüşüm şudur [ama hata yapmaktan da] korkuyorum’ demesin … Zira 
muhakkak ki helal bellidir, haram da bellidir. Bu ikisi arasında birtakım şüpheli hususlar vardır. Öyleyse, seni 
şüpheye düşüren hükmü bırakıp seni şüpheye düşürmeyeni tercih et." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 16/68-69; 
Matbu nüshada ilk geçtiği yerde İbn Mesud (r.a.) değil Ebu Mesud’un (r.a.) ismi zikredilmiştir. Lakin 
yazmalarda burada geçen, İbn Mesud’tur (r.a.). Doğrusunun da bu olduğu anlaşılmaktadır. Nitekim matbu 
nüshada da ilgili kısmın devamında hep İbn Mesud (r.a.) ismi yer almaktadır. Bunun dışında matbu nüshada 
hatalı halde bulunup doğrusunu yazmalardan temin ettiğimiz şu tashihler yapılmıştır: Matbu nüshadaki   قضى
الصالحون ifadesi الصالحون بھ  بكر  olarak düzeltilmelidir. Devamında قضى  بكر yerine yanlışlıkla أبا   .yazılmıştır أبي 
İbaredeki فلیجتھد یجد  لم  -kelimesi bulunmalıdır. Bkz. Ebû Bekr Şemsü’l ذلك lafzından önce فلیجتھد kısmında فإن 
eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl es-Seraḫsî, el-Mebsût (Süleymaniye Kütüphanesi, Damat İbrahim 
Paşa, 650), 67b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 500b-501a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 559a. 



204 
 

kavuşturmuştur. İbn Mesud’un (r.a.) önceleri sorulara muhatap olan bir kimse olmayıp 

bilahare Allah’ın takdiriyle böyle bir makama gelmiş olduğuna dair ifadesi, farklı şekillerde 

anlaşılmıştır. Bir yoruma göre bu sözle Rasulüllah’ın (s.a.v.) zamanına işaret olunmaktadır. 

Zira o dönemde vahyin nüzûlü devam ettiği için İbn Mesud (r.a.) ve diğer sahabilere fetva 

sorulma ihtiyacı duyulmuyordu. Diğer bir yorum, kastın Hz. Ebubekir (r.a.) ve Hz. Ömer’in 

(r.a.) hilafet devirleri olduğu şeklindedir. Öyle ki; onların zamanında çok sayıda sahabe 

hayattaydı (ve dolayısıyla fetva sorulabilecek çok sayıda sahabi mevcuttu.) Bu sözle alakalı 

bir yorum daha yapılmış olup buna göre İbn Mesud (r.a.) bahsi geçen ifadesiyle yaşça küçük 

ve bilgisiz olduğu zamanlara işaret etmiştir. Nitekim kendisi bu sözü, Kûfe’de kendisinden 

ilim tahsil eden 4.000 talebeye sahipken söylemiştir. Birinci bölümde aktarıldığı üzere Ali 

(r.a.), İbn Mesud (r.a.) ve talebelerinin ufku kaplayacak derecede kalabalık olması karşısında 

Kûfe’nin ilim ve fıkıh ile dolduğunu ifade ederek memnuniyetini dile getirmiştir.983 

İbn Mesud’un (r.a.) “hâkimlikle imtihan olma” (إبتلاء) ifadesi, Ebû Hanîfe tarafından 

hâkimlikten kaçınmanın evlâ olduğu yönünde anlaşılmıştır. Serahsî, onun hapsedilip defaatle 

darbedilmesini bu yaklaşımının bir neticesi olarak tavsif eder. Buna karşılık Ebû Hanîfe’nin 

bazı önde gelen talebeleri, mezkûr lafızdan hasıl olan “belâ” manasının, âyetteki983F

984 belâ-yı 

hasene nev‘inden olduğuna kanaat getirerek hâkimlik vazifesinin insanlara faydalı olma 

cihetini ön plana çıkarmışlardır. Serahsî, hadiste “salihler” olarak betimlenenlerin Ebubekir 

(r.a.) ve Ömer (r.a.) olduğunu söylemektedir. Bundan sonraki aşamada hâkimin, rey içtihadına 

tevessül edeceği ifade edilmektedir. Bununla kastedilen, kıyas olup şârih, İbn Mesud’un (r.a.) 

sözüne nazaran hâkimin nass bulunmayan meselelerde bu surette içtihat etme hakkına sahip 

olduğunu vurgulamaktadır. Hatta bunun da ötesinde Rasulüllah’ın (s.a.v.) hayatında içtihadın 

caiz olduğunu belirtmekte ve eserine dercettiği984F

985 Muâz (r.a.) hadisine referansta 

bulunmaktadır.985F

986 

 

 

 
982 Bkz. Ebü’l-Fażl Muḥammed b. Muḥammed el-Mervezî Ḥâkim eş-Şehîd, el-Kâfî (Atıf Efendi Kütüphanesi, 

Atıf Efendi, 1005), 216a; Boynukalın, el-Muḳaddime (Şeybânî, el-Aṣl içinde), 178. 
983 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 16/68. 
984 Bkz. Enfâl, 8/17. 
985 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 16/69. 
986 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 16/68-70. 



205 
 

4.1.4.2 Hâkimin Vereceği Hüküm İçin Rüşvet Almasının Küfür, Kişinin 

İhtiyacını Gidermesi İçin Rüşvet Vermesinin ise Haram Olduğu Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Ömer (r.a.) Kadı Şüreyh’e (r.a.) hâkimlikle alakalı tavsiyelerde bulunduğu bir 

mektup yazmış ve bu mektupta kendisini hüküm meclisinde (mahkemede) alış-veriş 

yapmaması, öfkeliyken hüküm vermemesi gibi birkaç hususta tembihlediği gibi rüşvet 

almasını da yasaklamıştır. Mektupta hususuyla, verilecek hüküm için rüşvet almak 

kastedilmektedir. Serahsî, bunun haram olduğunu belirtmektedir. Lakin görünüşe göre İbn 

Mesud (r.a.) burada daha farklı bir yaklaşıma sahiptir. Müellif, bununla alakalı olarak şöyle 

bir rivayete yer vermektedir987: 

ن  أنما السحت إولما قیل لابن مسعود رضي الله عنھ الرشوة في الحكم سحت قال ذلك الكفر 

 988ترشو من تحتاج إلیھ أمام حاجتك

4.1.4.3 Kıyamet Günü Hâkimin Tabi Tutulacağı Muamele ile Alakalı Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Hz. Ali’den (r.a.) nakledildiğine göre hâkimler üç sınıftır. Bunların ikisi 

cehennemde, biri cennettedir. Cehennemlik olanlar, ilim sahibi olmakla birlikte bildiğinin 

aksine hüküm veren ile ilmi olmadığı halde hüküm veren hâkimlerdir.  Cennetlik olanlar ise 

Allah’ın kendisine ilim bahşeylediği ve bu ilim doğrultusunda hükmedenlerdir. Serahsî, bu 

tarz hükümlerin rey/kıyas yoluyla bilinemeyeceği989 ve dolayısıyla Hz. Ali’nin (r.a.) bunu 

bizzat Rasulüllah’tan (s.a.v.) duymuş olduğunun anlaşılacağını söylemektedir. Fakat sahabede 

şöyle bir tavrın varlığı gözlemlenmiştir: Onlar bazen Rasulüllah’tan (s.a.v.) işittiklerini ona 

isnad etmekte bazen de kendi sözleriymiş gibi yekten konuşmaktadırlar.990 

 
987 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 16/66-67. 
988 "İbn Mesud’a (r.a.) ‘[Vereceği] hüküm için rüşvet [almak] haramdır’ denilince, o şöyle söylemiştir: Bu, 

küfürdür. Haram olan, muhtaç olduğun kimseye, ihtiyacını gidermesi karşılığında rüşvet vermendir." Seraḫsî, 
el-Mebsûṭ, 1989, 16/67. 

989 Matbu nüshanın ibaresi بالرأي  zaittir. Nitekim elimizdeki إلا şeklinde gelmiş olup buradaki ومثل ھذا لا یعرف إلا 
yazmalarda bu kelime mevcut değildir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 16/72; Seraḫsî, el-Mebsût (Damat 
İbrahim Paşa, 650), 68b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 501b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 559b. 

990 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 16/72. 



206 
 

Müellif, Hz. Ali’den (r.a.) gelen yukarıdaki nakli aktardıktan sonra İbn Mesud’tan 

(r.a.)991 naklen, hâkimlerin kıyamet günündeki durumlarını anlatan şu rivayete yer vermiştir: 

في مھواة أربعین  ادفعھ دفعھ  قیلیجاء بالقاضي یوم القیامة وملك أخذ بقفاه ثم یلتفت فإذا 

 992خریفا 

Serahsî, hadis âlimlerinin, bu hadisi 993یجاء بالقاضي العدل یوم القیامة şeklinde rivayet 

ettiğini belirtmekte ve adaletle hükmeden hâkimin durumu böyle tavsif edilince zulüm ile 

hükmedenin halinin nice olacağına dair muhatabı tefekküre davet etmektedir. Yine bu 

minvalde açıklamalarını sürdürerek hâkim için reva görülen “enseden tutma” eyleminin 

insanlar arasında küçük düşürücü bir hareket olarak telakki edildiğini eklemektedir. Hadisin 

tevili babında söylenenleri dile getiren şârih, hâkim âdil olsa dahi ahirete taalluk eden bir işle 

dünyada insanlar nezdinde bir itibar elde ettiği için böyle bir muameleye tabi tutulduğu 

yorumunu aktarmaktadır. 993F

994 

Hadisin zahiri, ilk etapta hâkimliğin bütünüyle yerilen ve azaba sebep olan bir 

faaliyet olduğu zehabına kapılmaya müsait olsa da elbette ki işin aslı öyle değildir. En başta 

Serahsî, hâkimlikle alakalı pek çok müspet ifade kullanmaktadır. Kendisi hak ile 

hükmetmenin farzların en kuvvetlilerinden ve ibadetlerin en şereflilerinden olduğunu 

söylemektedir.  Keza hulefâ-yı râşidînin hâkimlik vazifesi ile iştigal ettiğini bildiren de bizzat 

müelliftir.995 Hadisin kaynaklardaki benzer rivayetleri üzerinde yapılan şerhler incelendiğinde 

kastın ne olduğu ortaya çıkmaktadır. Şurası belirtilmelidir ki; bahse konu hadisin Mebsût’taki 

rivayetinde قیل قال olarak geçen kısım, bilinen hadis mecmualarında فإذا   lafzıyla yer فإن 

 
991 Hadisin sahabe ravisi matbu nüshada yanlışlıkla Ebû Mesud (r.a.) olarak gösterilmiştir. Doğrusu İbn Mesud 

(r.a.) olmasıdır. Yazmalarda böyle olduğu gibi meşhur hadis kaynaklarında da benzer rivayet(ler)in ravisi İbn 
Mesud’tur (r.a.). Mebsût nüshalarında ilgili kısım için bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 16/72; Seraḫsî, el-Mebsût 
(Damat İbrahim Paşa, 650), 68b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 501b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 
549), 559b. 

992 “Kıyamet günü hâkim, bir melek ensesinden tutmuş bir vaziyette getirilir, sonra [melek, kafasını kaldırıp 
Allah teâlânın emrini bekler vaziyette semaya ] teveccüh eder. ‘Onu [aşağı] itekle’ denildiğinde [melek, adamı] 
kırk yıl derinliğindeki bir vadinin içine iter.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 16/72; Matbu nüshadan farklı olarak 
rivayetteki  أقبل kelimesinin yerine, kullandığımız her üç yazma nüshada da قیل kelimesi geçmektedir. Bunun 
dışında matbu nüshada دفعة دفعھ şeklinde gelen ibare, Hamidiye 549 no ile kayıtlı nüshada أدفعھ   lafzıyla ادفعھ 
geçmiştir; ki bu ibare mananın düzgün çıkması neticesini verecektir. Tercümede benzer lafızdaki hadisin Ali 
el-Kârî şerhinden faydalanılmıştır. Kaynaklar için bkz. Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 650), 68b; 
Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 501b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 559b; Ali el-Ḳārî, Mirḳāt, 
6/2430. 

993 “Kıyamet günü âdil hâkim getirilir…” 
994 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 16/72. 
995 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 16/59-60. 



207 
 

almaktadır.996 İşaret ettiğimiz şerhler de bu lafız ekseninde yapılmaktadır. Buna göre söz 

konusu lafızda geçen  ف tafsîl için, إن şart ifade etmek maksadıyla kullanılmıştır. Bu itibarla 

azaba düçar olacak surette vadi/çukura atılması emredilmeyen kimseler, böyle bir kötü sonla 

karşılaşmayacaklardır. Bilakis bu gibi zevât hakkında (görevli meleğe hitaben) “onu 

cennetime koy” denilecek, mevzubahis kişi de neticede cennete girecektir. 996F

997 Anlaşılan odur 

ki; Ali (r.a.) hadisinde belirtilen iki grup hâkim için burada anlatılan azap vaki olacakken 

bildiğiyle hükmeden âdil hâkim bundan hariç tutulacaktır. Lakin böyle bir hâkimin dahi 

ensesinden tutularak kendisi hakkındaki hükm-i ilâhînin bekleneceği bildirilmiş olmaktadır. 

4.1.5 Kölelerle Alakalı Rivayetler 

4.1.5.1 Efendisi Ölen ya da Kendisini Azat Eden Ümmüveledin Üç Hayız İddet 

Bekleyeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Ümmüveledin998 efendisi tarafından azat edilmesi halinde bekleyeceği iddetin ne 

kadarlık bir müddet olacağı Hanefî ve Şâfiîler arasında ihtilaflıdır. İhtilafın aslı, sahabeye 

dayanmaktadır. Ömer (r.a.), Ali (r.a.) ve İbn Mesud’un (r.a.) Hanefîlerin de benimsediği 

görüşüne göre böyle bir kadının beklemesi gereken iddet, üç hayız döneminden ibarettir. 

İmam Şâfiî, bahse konu kadının bir hayız dönemi iddet bekleyeceğini söylerken İbn Ömer’in 

(r.a.) görüşüne muvafakat sağlamış olmaktadır. Kendisi, bu meseleyi istibrâya999 kıyas 

etmektedir.1000 Anlaşıldığı kadarıyla bu meselede ümmüveledin köle olma vasfını öne 

çıkarmaktadır. Buna karşılık Hanefîlerin ümmüveledin hür kadına benzemekliğini dikkate 

aldığını söylemek mümkündür.1001 Öte yandan meseledeki ihtilaf, efendinin ölümü halinde de 

aynen caridir. Yalnız Abdullah b. Amr b. Âs (r.a.) (v. 65/684-85), ümmüveledin azat edilmesi 

 
996 Mesela bkz. İbn Ebû Şeybe, el-Kitâbü’l-muṣannef, 4/540, 6/419; Aḥmed b. Ḥanbel, Müsned, 7/173; İbn 

Mâce, “Ahkâm”, 2. 
997 Bkz. Ṭîbî, Şerḥu’ṭ-Ṭîbî ʿalâ Mişkât, 8/2600; Ali el-Ḳārî, Mirḳāt, 6/2430. 
998 “Ümmüveled”, efendisinin çocuğunu doğuran cariyenin aldığı addır. Ümmüveledin satım yahut başka 

yollarla temliki caiz değildir. Bkz. Ḳudûrî, Muḫtaṣar, 178. 
999 İstibrâ (الإستبراء), lügatte ayırmak, uzak etmek, berî olmasını talep etmek gibi manalara gelmekte iken şer’î 

ıstılahta, sahip olunan cariyenin rahminin [ceninden] berî olmasını talep etmekten ibarettir. İstibrâ, cariye 
üzerinde gerçekleşen satım akdi vb. temellük yolları ile beraber lazım gelen bir uygulama olup malik olan 
kimsenin muayyen bir süre geçmeden mülkiyetine giren cariye ile istifraş etmemesinden ibarettir ve farz kabul 
edilmiştir. Şayet cariye hayız görmekle birlikte hamile değilse bir hayız müddetince yeni malik onunla cinsel 
münasebet kuramaz. Hayız görmeyen için bu süre bir ay iken gebe kadında çocuğu doğurana kadardır. İstibrâ, 
iddetin bir çeşidi değildir. Nitekim cariyenin iddeti iki hayız dönemidir. Ayrıca iddetin aksine istibrâ 
hükmünde mükellef, efendidir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 13/145; Menbicî, el-Lübâb, 2/674; Raḍıyyüddîn 
Ebû Bekr b. ʿAlî b. Muḥammed el-Ḥaddâd, el-Cevheretü’n-neyyire (Kahire: el-Matbaʿatü’l-Ḫayriyye, 1322), 
1/216; Ahterî, Aḫterî, “istibrâ”, 42; Zeynüddîn b. İbrâhîm b. Muḥammed el-Mıṣrî İbn Nüceym, el-Baḥru’r-
râʾiḳ şerḥu Kenzi’d-deḳāʾiḳ (Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmî, ts.), 8/224. 

1000 Krş. Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 3/139; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 15/138. 
1001 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/174. 



208 
 

ile efendisinin ölümünü birbirinden ayırmıştır. Ona göre efendinin vefatı halinde ümmüveled, 

dört ay on günlük bir iddet bekleyecektir.1002 

4.1.5.2 İki Cariye Kız Kardeşe Sahip Olan Kişinin Bunları Cinsî Münasebet 

Açısından Cemedemeyeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

İki kız kardeşin bir nikah altında birleştirilme meselesi gibi iki kız kardeşin cariye 

olmaları halinde bunların istifraş (cinsî münasebet) cihetinden cemedilme meselesi, Nisâ 

sûresî 23. âyet ile irtibatlandırılarak tartışılmaktadır. Aslen meselede bu hareketin helal 

olduğunu söyleyen kimsenin bulunmadığı görülmektedir. Lakin Hanefîler net bir tavır 

sergileyerek cariyeler hakkındaki ilgili hükmün iki kız kardeşin nikahlanması gibi olduğunu 

belirtmiş ve bunun haram olduğunu ifade etmişlerdir. Osman (r.a.), mesele dahilinde biri 

işaret edilen âyet, diğeri Nisâ sûresi 3. âyet olmak üzere iki zıt hüküm bildiren nass 

bulunmasını gerekçe göstererek tevakkuf etmiştir. Onun yorumuna göre âyetlerin ilki 

haramlık, ikincisi helallik hükmünü gerektirmektedir. Serahsî, Hanefîlerin bu durum 

karşısında farklı bir tutuma sahip olduğunu aktarmakta ve şu yöntemin nazar-ı itibara 

alındığını belirtmektedir: Tearuz halinde haramlık tarafı tercih edilir. Bu bakımdan meselede 

esas alınacak olan delil, Nisâ sûresi 23. âyet olup buradaki الأختین بین  تجمعوا   ,ifadesi وأن 

nikah hususundaki haramlığın yanı sıra istifraş noktasında da haramlık hükmünü ispat 

etmektedir. Kişinin mülkiyetini elinde bulundurduğu gerekçesiyle, cariyesi olan iki kız 

kardeşi cinsî münasebet yönünden birleştirmesinin haram olduğu görüşü, aynı zamanda Ali 

(r.a.), İbn Mesud (r.a.) ve Ammâr b. Yâsir’in (r.a.) mezhebidir. 1002F

1003 

4.1.5.3 Mükatep Kölenin Kendi Kıymetini Ödemekle Özgür Olacağı ve Kitabet 

Bedelinden Kıymetini Aşan Kısmı Efendisine Borçlanacağı Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Sahabe arasında, mükatep kölenin1004 ne zaman azat olduğuna hükmedileceği 

hususunda açık bir ihtilaf bulunmaktadır. Serahsî, ihtilafın taraflarını ve bunların görüşlerini 

serdetmiştir. Meselede en erken vakitte azat görüşüne sahip olan sahabi, Abdullah b. 

Abbas’tır (r.a.). Ona göre mükatep köle kitâbet sözleşmesini eline alır almaz azat olmuş 

demektir. Müellif, bununla kastın kitâbet akdinin kendisi olduğunu söylemiştir. Yani akit 
 

1002 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/174; Ayrıca bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/153. 
1003 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/201. 
1004 Mükatep, fıkhî ıstılahta bir bedel karşılığında hürriyetini elde edebilmek amacıyla efendisiyle anlaşan köle 

yahut cariyedir. Krş. Fahrettin Atar, “Mükâtebe”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 2006), 31/530. 



209 
 

yapılır yapılmaz köle hür olmuştur. Sözleşmedeki kitâbet bedelini ise efendisine borçlanmış 

olur. İbn Mesud (r.a.) şöyle söylemektedir: “Mükatep köle kendi değerini [kâmilen] 

ödediğinde özgür olmuştur. Kitabet bedelinden geriye kalan kısımda efendisine 

borçlanmıştır.” Şârih, İbn Mesud’un (r.a.) bu görüşe varırken, kölenin kıymetinin efendisinin 

eline geçmiş olmasını dikkate almış olabileceğinden söz etmektedir. Ali (r.a.), mükatep 

kölenin ödediği miktar kadarıyla hür olduğunu savunmaktadır.  Zaten onun, efendinin 

kölesinin dilediği orandaki bir kısmını azat edebileceği şeklinde bir görüşü bulunmaktadır. 

Meseleye dair görüşünün de işbu kavle istinad ettiği anlaşılmaktadır. Son olarak Zeyd b. Sâbit 

(r.a.), mükatep kölenin kitâbet bedelinden bir dirhem bile borcu kalsa köleliğinin devam 

ettiğine kani olmuştur. Fukahânın ekserisi de bu görüşü tercih etmiştir.1005 Burada aktarılan 

ihtilaf, başka bir meselede semere vermektedir. Serahsî, zıhar keffaratinde kitâbet bedelinin 

bir kısmını ödemiş durumdaki mükatep kölenin azat edilmesi halinde keffaretin yerine gelmiş 

olup olmayacağını tartışırken bu meseleye atıfta bulunmaktadır. Ali (r.a.) ve İbn Mesud’un 

(r.a.) kavillerine yer verdikten sonra bu evsaftaki bir mükatep kölenin köleliğinin halen devam 

edip etmediği noktasında sahabe arasında ihtilaf bulunduğuna binaen keffaret için bu kölenin 

verilmesine mâni olan bir şüphenin oluştuğuna dikkat çekmektedir. Bu yaklaşım, genel 

manada Hanefî mezhebinin görüşünü yansıtmaktadır.1006 

4.1.5.4 Kitabet Bedelini Ödeyecek Miktarda Mal Bırakarak Ölen Mükatep 

Kölenin, Bıraktığı Mal ile Kitabet Bedelinin Ödenip Kölenin Hür Olarak Öldüğüne 

Hükmedileceği ve Mal Varlığının Mirasçılarına Ait Olacağı Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Mükatep kölenin vefat edip de geride kitâbet bedeline kâfi gelecek miktarda mal 

bırakması halinde hükmünün ne olacağı hakkında farklı görüşler ileri sürülmüştür. Ali (r.a.) 

ve İbn Mesud’un (r.a.) kanaatleri şöyledir: “Bu kölenin kitabet bedeli ödenir ve hür olduğuna 

hükmedilir. Binaenaleyh kalan mal, mirasçılarına ait olur.” Zeyd b. Sâbit (r.a.), kölenin ölümü 

ile kitâbet akdinin feshe uğradığını ve dolayısıyla bıraktığı malın efendisine ait olacağını 

söylemektedir. İlk görüş Hanefîlerin, ikinci görüş Şâfiî’nin kabulü olmuştur. Hanefî âlimleri, 

bunun bir muavaza akdi olduğunu ve bu sebepten akdin taraflarından birinin vefatı ile 

feshinden söz edilemeyeceğini savunmaktadırlar.1007  

 
1005 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/205-206. 
1006 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/5. 
1007 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/208; Ayrıca bkz. Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 19/379; Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 

7/519. 



210 
 

Meselede sahabe arasında cereyan eden ihtilaf, bir başka meselede şüphe teşkil eden 

bir durum olarak kabul edilmiştir. Sözünü ettiğimiz mesele, mükatep kölenin kasten 

öldürülmesidir. Mükatep kölenin kasten öldürülmesi halinde üç ihtimalden bahsedilmektedir. 

İlki, cinayet anında maktulün kitâbet bedelini tastamam ödeyememiş olmasıdır. Bu halde 

ölüm vaktinde köleliğin devam ettiğine nazaran kısas uygulanır ve kısası talep etme hakkı, 

maktulün efendisinindir. İkinci ihtimal, maktulün vefatı esnasında kitâbet bedeline yetecek 

kadar malının bulunması ve fakat efendisi haricinde de mirasçılarının bulunmasıdır. Bu halde 

sahabe arasındaki ihtilafa binaen kısası talep hakkının kime ait olacağına dair bir şüphe 

oluştuğu kabul edilmektedir. Zira Ali (r.a.) ve İbn Mesud’un (r.a.) kavline göre mükatep 

öldüğünde hür olduğuna hükmedilmektedir ve dolayısıyla kısas hakkı, mirasçılarınındır. 

Zeyd’in (r.a.) mezhebine itibarla mükatep, öldüğünde halen köle olacağı için kısas hakkı 

efendisine ait olacaktır. Ölenin mirasçıları ile efendisi uzlaşıp kısası talep etseler bile durum 

değişmemektedir, çünkü kısas hakkını talep edecek kişi, taayyün etmemiştir. Dolayısıyla 

şüphenin dikkate alınmasıyla kısas düşmektedir. Bu mesele dahilinde gündeme getirilen 

üçüncü ihtimal, mükatep kölenin kitâbet bedeline kifayet edecek miktarda mal bırakması ve 

efendisi haricinde mirasçı olarak kabul edilebilecek kimsesinin bulunmamasıdır. Şeyhayn, bu 

ihtimalde -her ne kadar farklı vasıflarla da olsa- kısası talep hakkına sahip şahsın belli 

olduğunu söylemiş ve dolayısıyla mezkûr ihtilafın kısası düşürecek bir şüphe teşkil 

etmeyeceğini belirtmiştir. Buna karşılık İmam Muhammed, her iki kavle göre kısası talep 

edecek şahsın, maktulün efendisi olmasına karşın farklı sebeplere binaen bu hakka sahip 

oluşunu müessir bir neden kabul etmektedir. Zira ilk kavle göre efendi bu hakka velâü’l-atâka 

yoluyla; mirasçı sıfatıyla sahip olmaktadır. Halbuki ikinci görüş neticesinde halen köle 

olmasına itibarla; onun üzerindeki mülkiyetine binaen kısası talep edebilmektedir. Kısası talep 

hakkını doğuran sebebe ilişkin ihtilafa dayalı şüphe de kısası düşürmek adına yeterlidir.1008 

4.1.5.5 Müdebber Kölenin Ümmüveled Gibi, Ölen Efendisinin Malının 

Tamamından Özgür Olacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Müdebber köle, azat edilmesi efendisinin ölümüne bağlanmış ve onun vefatıyla hür 

olacak köledir. Efendisinin vefatı ile azat olma bakımından ümmüvelede benzemektedir. 

Hatta ümmüvelede bu benzerliğinden ötürü İbn Mesud (r.a.), müdebberin de ümmüveled gibi 

efendinin malının tamamından özgür olacağına kanaat getirmiştir. Hammâd b. Ebû Süleyman 

ile -bir rivayete göre- İbrahim en-Nehaî’nin kavli de böyledir. Hanefiyye, bu kavli 

 
1008 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/220; Ayrıca bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 27/112. 



211 
 

almamaktadır. Onun yerine başta Ali (r.a.) olmak üzere Saîd b. Müseyyeb (r.a.) (v. 94/713), 

Hasan-ı Basrî (r.a.), Şüreyh (r.a.) ve İbn Sîrîn’den (r.a.) (v. 110/729) nakledilen görüşü tercih 

etmektedirler. Bu görüşe göre müdebber köle, efendisinin malının üçte birinden azat 

olmaktadır.1009 Burada hesaplama, borcun ödenmesinden sonradır. Bu yüzdendir ki, borcun 

vefat eden efendinin mal varlığının tamamını kaplaması halinde kölenin kendi kıymetini 

ödemek için çalışması gerekmektedir.1010 

4.1.5.6 Müdebber Cariyenin Çocuğunun da Kendisi Gibi Müdebber Olduğu 

Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî fakihleri, müdebber cariyenin müdebberlik vasfının çocuğuna sirayet 

edeceğini savunmaktadırlar. Başka bir deyişle, tedbîr yoluyla azat edilen cariyenin doğurduğu 

çocuk da müdebber olmaktadır. Bu bakımdan ümmüvelede benzemektedir; zira ümmüveledin 

çocuğuna da hür olmaklık sirayet etmektedir.1011 Şu kadar var ki; ümmüveledin efendisinden 

doğurduğu çocuk, müdebber cariyeninkinin aksine hür olarak doğmaktadır.1012 İmam Şâfiî ve 

bazı talebelerinin cariyedeki müdebberlik vasfının çocuğuna intikal etmediği yönünde görüş 

bildirdikleri aktarılmaktadır.1013 Serahsî, bu görüşü zayıf bir görüş olarak nitelemektedir. 

Bunun sebebi, ilgili görüşün, sahabe-tâbiin kavillerine aykırı bulunmasıdır. Nitekim İbn 

Mesud’un (r.a.) şöyle dediği nakledilmektedir: 

 1014ولد المدبرة مثل أمھ

Aynı minvalde nakiller, Osman (r.a.) ile birçok tâbii âlimden de varid olmuştur.1015 

4.1.5.7 Kişinin Evlenmesi Ebediyyen Haram Olan Yakınına Malik Olmasıyla Bu 

Yakınının Hür Olacağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Kişinin köle statüsündeki yakınına malik olması, yakınının azat olma neticesini 

doğurmaktadır. Meselenin aslında Hanefîler ile Şâfiîler fikir birliği etmişse de kapsamında 

ihtilafa düşmüşlerdir. Zâhirîler ise temellük edilen yakının derhal azat olmasını kabul 
 

1009 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/178. 
1010 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/185. 
1011 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/180. 
1012 Hüküm, efendi çocuğun nesebini iddia ettiği takdirde böylecedir. Bkz. Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve Istılahatı 

Fıkhiyye Kamusu, 4/43. 
1013 Şâfiî literatüründe İmam Şâfiî’ye meseledeki her iki kavil de isnad edilmektedir. İlginç bir durum olarak, 

incelediğimiz eserlerde görüşlerden birinin tercih edildiğine rastlayamadık. Bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 
18/138-139; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 19/328-329; Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 7/501-502. 

1014 “Müdebber cariyenin çocuğu, annesi gibidir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/180. 
1015 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/180. 



212 
 

etmemiş, azat işleminin ayrıca yapılması gerektiğini söylemişlerdir. Hanefîlerin delili, 

Âişe’nin (r.a.) Rasulüllah’tan (s.a.v.) rivayet ettiği şu hadistir1016: 

 1017من ملك ذا رحم محرم منھ فھو حر

Keza Ömer (r.a.) ve Abdullah b. Mesud’tan (r.a.) aynı lafızlarla rivayet varid 

olmuştur.1018 Hadisin bazı vecihlerinde, ilgili kısımda ifade عتق علیھ şeklinde gelmiştir. Bu da 

azat olmanın sebebinin akrabalıkla beraber mülkiyet [temellük] olduğunun delilidir. Yine aynı 

hadise dayanarak Hanefî fukahâsı, bir kimsenin kız ya da erkek kardeş yahut bir başka zî 

rahim mahrem (nesep kaynaklı ebedî evlenme yasağı bulunan) akrabasına malik olmasıyla bu 

yakınının kendiliğinden azat olacağını savunmaktadır. Şâfiî, meselede üst ve alt soylarla 

sınırlı kalan bir azat anlayışına sahiptir. Kendisi “cüz’iyyet” esasına göre hareket etmiş ve bu 

itibarla yan soy olarak tabir edilebilecek kardeş vb. akrabaların kapsam dışı olduğuna kanaat 

getirmiştir.1018F

1019 

4.1.5.8 İki Kişi Arasında Müşterek Kölede Ortaklardan Birinin Kendi Payını 

Azat Edip Maddi İmkânı Olduğu Takdirde Diğer Ortağın Payını Tazmin Edeceğine 

Delil Olarak Getirilen Merfu Hadis 

İki kişinin mülkiyetini ortaklaşa elinde tuttuğu bir kölede ortaklardan biri kendi 

hissesini azat etse bu tasarruf geçerlidir. Sonrasında azat eden ortağın durumuna bakılır. Eğer 

maddi imkânı varsa diğer ortak için Ebû Hanîfe’ye göre üç seçenek vardır: Dilerse o da kendi 

payını azat eder, dilerse köleyi kendi hissesinin kıymetini ödemek için çalıştırır, dilerse de 

azat eden ortağa kölenin kıymetinin yarısını tazmin ettirir. İkinci seçenekte köle çalışıp 

kıymeti ödeyince azat olur ve velâ hakkı iki ortak arasında müşterektir. Üçüncü seçenekte ise 

azat eden ortak, köleye rücu eder ve velâ hakkının tamamı ona ait olur. Şayet azat eden 

ortağın maddi imkânı yoksa aktarılan üç seçenekten tazmin seçeneği, diğer ortak için sabit 

olmaz ve dolayısıyla iki seçenekten birini tercih eder.1020 İmameyn, diğer ortak için bir 

muhayyerlik öngörmemektedir. Buna göre maddi imkânı olan için tek seçenek tazmin iken 

maddi durumu elvermeyenin de kölenin çalıştırılmasından başka bir tercihi söz konusu 

 
1016 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/69-70. 
1017 “Kim kendisiyle nesep sebebiyle evlenmesi ebediyyen haram olan bir yakınına malik olursa, o yakını hür 

olur.” 
1018 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/69; Gerçekten de Kitâbü’l-Asl’da ( منھ lafzı bulunmaksızın) aynı rivayet, adı 

geçen iki sahabiden nakledilmektedir. Bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 5/68. 
1019 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/69-70; Ayrıca bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 18/72; Şirbînî, Muġni’l-

muḥtâc, 6/458. 
1020 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/104. 



213 
 

olamaz. Ayrıca velâ hakkı, her iki takdirde köleyi azat edene aittir. Onların bu yaklaşımları, 

azat işleminin bölünmeyi (tecezzi) kabil olmadığı şeklindeki görüşlerine dayanmaktadır.1021 

Buna karşılık Ebû Hanîfe, azadın bölünebileceği kanaatindedir. Onun kanaatine göre kişinin 

kendine ait kölesinin bir kısmını azat etmesi halinde bu işlem geçerlidir ve kişi diğer yarı 

hakkında muhayyerdir. Dilerse o hisseyi de azat eder, dilerse de köleyi kalan yarı hisseyi 

ödemesi için çalıştırır. Bu bakımdan köle çalışıp da kalan hisseyi ödemedikçe mükatep 

hükmündedir. Şunu da ifade etmek gerekir ki; yarısı azat olduktan sonra kölenin köleliğinin 

devam ettirilmesi caiz değildir.1022 Son olarak bu meselede maddi imkân ile kastedilen, borcu 

ödemeye kifayet edecek bir mal varlığına sahip olmaktır. Bu itibarla köleyi azat eden kimse, 

zekât alması helal birisi olsa dahi kölenin kıymeti kadar malı varsa tazmin yükümlülüğü altına 

girer.1023 

Serahsî aslen meselede iki kıyasın gündeme geldiğinden söz etmektedir. Bahsi geçen 

kıyaslardan ilkine göre azat eden ortağın maddi imkânına bakılmaksızın tazmin ettirilmesi 

gerekmektedir. Zira bu kimsenin hissesini azadı neticesinde diğer ortağın mülkiyetini devam 

ettirme imkânı kalmadığı gibi kendi hissesinde tasarrufuna mâni olan bir durum ortaya 

çıkmıştır. Bu tip zararlarda tazmin için tazmini yapacak kimsenin mali durumu dikkate 

alınmamaktadır. İkinci kıyas, azat eden ortağa hiçbir tazmin sorumluluğunun terettüp 

etmemesini gerektirmektedir. Nitekim bu kimse kendi hissesinde tasarrufta bulunmuştur. 

Kişinin kendi hissesinde tasarrufta bulunması ise taaddî (hukuka aykırılık) manasında 

değildir. Dolayısıyla tasarrufundan neşet eden zarar, başkasının mülkiyetine sirayet etse bile 

tazmin yükümlülüğü doğurmaz. Fakat varid olan eserler nedeniyle işbu kıyaslar Hanefî 

imamlarınca terk edilmiştir.1024 

Kıyasların bırakılıp istihsana gidilmesine gerekçe teşkil eden eserlerden birisi, 

yaptığımız tetkikata1025 göre Abdullah b. Mesud (r.a.), Âişe (r.a.) ve Abdullah b. Amr b. 

 
1021 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/105. 
1022 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/102-103. 
1023 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/105. 
1024 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/104-105. 
1025 Matbu nüshada hadisin metni şöyledir:   روى عروة عن عائشة وعمر بن شھیب عن أبیھ عن ابن مسعود رضوان الله علیھم ان

إلى رسول الله صلى الله علیھ وسلم فضمنھ نصیب صاحبھ وحبسھ حتى باع غنیمة لھ    رجلین من جھینة كان بینھما عبد فأعتقھ احدھما فرفع ذلك 
ذلك  Bununla yazmalardaki lafızlar karşılaştırıldığında şu sonuçlar çıkmaktadır: Mebsût’un yazmalarında في 
senetteki عن أبیھ ifadesinden sonra عن جده ifadesi geçmektedir. Yine senette, matbu nüshada عمر بن شھیب olarak 
geçen isim, yazmalarda  عمرو بن شعیب şeklinde yer almıştır. Haricen, senetteki ابن مسعود  و ifadesinden önce عن 
harfinin matbu nüshanın aksine yazmalarda var olduğunu görmekteyiz. Bunların dışında, Mebsût’un 
nüshalarında farklı şekillerde gelmiş olan bir ifade dikkatimizi çekmiştir. Matbu nüshada ve yazmalardan 
Hamidiye 548 ve 549 nüshalarında ibarede senedin metin itibariyle baş kısmı عائشة عن  عروة   şeklinde روى 
geçmiştir. Damat İbrahim Paşa, 648 nüshasında ise ilgili kısım عائشة عن  عروة  عن   şeklindedir. Bu روي 
değişiklikleri metne tatbik ettiğimizde nahiv açısından ilk bakışta iki farklı itibar söz konusu edilebilmektedir. 



214 
 

Âs’tan (r.a.) rivayet edilen merfu bir hadistir. Rivayetin lafzı, Mebsût’ta şu şekilde 

nakledilmektedir: 

ابن مسعود رضوان الله   وعن  عن جده  عن أبیھ بن شعیب عمرووعروة عن عائشة  عن يرو

فرفع ذلك إلى رسول الله صلى الله علیھ وسلم  أحدھما ن رجلین من جھینة كان بینھما عبد فأعتقھ أعلیھم 

 1026فضمنھ نصیب صاحبھ وحبسھ حتى باع غنیمة لھ في ذلك

Görüldüğü üzere bu hadiste yalnız tazmin seçeneğinden söz edilmektedir. Hadiste 

doğrudan maddi imkân şartını gösteren bir ifade geçmemektedir. Fakat Serahsî, hadisi ele 

aldığı diğer mahallerde1027, Rasulüllah’ın (s.a.v.) adamın maddi yeterliliğe sahip olduğundan 

haberdar oluşunun, bilinen bir husus olduğunu söylemektedir. Hadis aynı zamanda -Ebû 

Hanîfe namına- borçlunun borcu sebebiyle hacr altına alınarak malının satılamayacağına da 

delil sayılmıştır. Zira Allah Rasulü (s.a.v.), onun malını satma yoluna gitmemiş, bilakis 

 
Bunlardan birisi,  عمرو kelimesinin  عائشة kelimesine atfedilmiş olmasıdır. Diğer ihtimal ise mezkûr kelimenin 
 kelimesine matuf olmasıdır. Senetteki kişilere dair yapılacak bir tahlil, bu ihtimallerden ikincisinin isabetli عروة
olduğunu göstermektedir. Zira Urve ile kastedilen büyük ihtimalle Hz. Âişe’nin (r.a.) yeğeni olan Urve b. 
Zübeyr’dir (r.a.) (v. 94/713). Amr b. Şuayb (r.a.) (v. 118/736) ise en çok babasından hadis rivayet ettiği ifade 
edilen ve büyük dedesi Abdullah b. Amr b. Âs (r.a.) olan, tâbiinden bilinen zât olmalıdır. Nüshalar içerisinde 
عروة عن   şeklindeki ibarenin esas alınması takdirinde, senette yalnızca İbn Mesud’un (r.a.) bulunduğu روي 
üçüncü bir rivayetin var olduğu söylenilebilecektir. Şayet  روى عروة şeklindeki diğer nüsha sahih kabul edilecek 
olursa, nahvî açıdan mütebadir olan, ابن مسعود ifadesinin أبیھ ifadesine atfedilmiş olmasıdır. Fakat bu da senette 
bir inkıta bulunması neticesini doğurur. Zira bu takdirde İbn Mesud’tan (r.a.) rivayette bulunan, doğrudan Amr 
b. Şuayb’ın (r.a.) kendisi olacaktır. Her iki takdirde de işbu rivayetin Mebsût’ta üç farklı senetle gelmiş 
olduğunu söyleyebiliriz. İlk takdire göre, birincisi Urve (r.a.) rivayeti, ikincisi Amr b. Şuayb (r.a.) rivayeti, 
üçüncüsü de İbn Mesud (r.a.) rivayetidir. İkinci takdire göre, birincisi Urve (r.a.) rivayeti, ikincisi Amr b. 
Şuayb’ın (r.a.) babası kanalıyla dedesinden yaptığı rivayet, üçüncüsü de Amr b. Şuayb’ın (r.a.) İbn Mesud’tan 
(r.a.) yaptığı rivayettir. Bahsettiğimiz inkıta durumundan dolayı ikinci takdirin isabetsiz olduğu, bu aşamada 
ortaya çıkmaktadır. Kitâbü’l-Asl ile Taberânî’nin el-Mu‘cemü’l-kebîr’indeki İbn Mesud (r.a.) rivayetinin 
senedinde zikredilen zevâtın, burada İbn Mesud’un (r.a.) isminden önce zikredilenlerden bütünüyle farklı 
olması da üç farklı senedin bulunduğu şeklindeki değerlendirmemizi destekler mahiyettedir. Cessas, 
muhtemelen burada ravileri zikredilen İbn Mesud (r.a.) rivayeti dışındaki iki rivayete Muhtasaru’t-Tahâvî 
şerhinde atıfta bulunmaktadır. Zira iki rivayette ravi isimleri birebir uyuşmaktadır. Amr b. Şuayb (r.a.) rivayeti, 
İbn Adî’nin el-Kâmil’inde zikredilen ilgili rivayet olabilir. Umdetü’l-kârî sahibi de bu rivayetin lafzını 
alıntılayarak yerine işaret etmiştir. Kaynaklar için bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 5/97-98; Ṭaberânî, el-Muʿcemü’l-kebîr, 
10/173; Ebû Aḥmed ̣ʿAbdullâh b. ʿAdî el-Cürcânî İbn ʿAdî, el-Kâmil fî ḍuʿafâʾi’r-ricâl, thk. ʿÂdil Aḥmed 
ʿAbdülmevcûd-ʿAlî Muḥammed Muʿavvaż (Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, ts.), 3/569; Ceṣṣâṣ, Şerḥu 
Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 8/260; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/105; Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 648), 
345b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 219b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 246a; Bedruddîn el-
ʿAynî, ʿUmdetü’l-ḳārî, 13/56; M. Yaşar Kandemir, “Amr b. Şuayb”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(İstanbul: TDV Yayınları, 1991); İrfan Aycan, “Urve b. Zübeyr”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 
(İstanbul: TDV Yayınları, 2012). 

1026 "Âişe (r.a.) vasıtasıyla Urve’den (r.a.), [Amr b. Şuayb’ın (r.a.)] babası vasıtasıyla dedesinden naklen Amr b. 
Şuayb’tan (r.a.) ve İbn Mesud’un (r.a.) kendisinden rivayet edilmiştir ki; Cüheyne kabilesinden iki adamın 
ortak oldukları bir köleleri vardı. Bunlardan birisi köleyi azat etti. Bu olay, Rasulüllah’a (s.a.v.) arz edildi. 
Rasulüllah (s.a.v.), azat eden adamın, ortağının hissesini tazmin etmesine hükmetti ve onu hapsettirdi. Nihayet 
adam borcunu ödemek için ufakça bir koyununu sattı." Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 648), 345b; 
Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/105. 

1027 Buralarda hadisin ravileri zikredilmemiştir. Fakat lafızdaki cüzi farklılıklara rağmen aynı rivayetten 
bahsedildiği açıktır. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/189, 24/165. 



215 
 

hapsederek borcunu ödemesini sağlamıştır.1028 Azadı gerçekleştirip maddi imkâna sahip 

olmayan ortak hakkındaki durumun ise diğer eserler üzerinden sabit olduğu anlaşılmaktadır. 

Müellif, konu hakkındaki rivayetleri peş peşe sıraladıktan sonra izahatını bu minval üzere 

yapmaktadır.1029 

4.1.5.9 Azat Ettiği Kölesinin Kıymeti Miktarınca Borçlu Olan Maraz-ı Mevtteki 

Efendisi Tarafından Azat Olunan Kölenin, Kıymetini Ödemek İçin Çalıştırılacağına 

Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Maraz-ı mevtte1030 iken yapılan azat işlemi, vasiyet kabul edilmekte ve dolayısıyla 

mal varlığının yalnız üçte birinde geçerli/nâfiz sayılmaktadır. Kölenin bir kısmının azat 

edilmesi halinde ise Ebû Hanîfe’ye göre köle, kıymetinden kalan kısım için 

çalıştırılacaktır.1031 Bununla alakalı olarak maraz-ı mevttekinin azat suretindeki tasarrufu 

değerlendirmeye tabi tutulmaktadır. Hususen ilgili dönemde azat işlemini gerçekleştiren 

kimsenin, azada konu kölesinin kıymeti miktarınca borçlu olması mevzubahistir. Müellif, 

meseleye ilişkin çeşitli rivayetleri eserine almıştır.1032 Bu rivayetler cümlesinden olarak İbn 

Mesud’un (r.a.) şöyle dediği nakledilmektedir: 

 1033تسعى الأمة في ثمنھا 

Şârih, rivayetteki ‘semen’ kelimesini ‘kıymet’ ile tefsir etmiştir.1034 Buna göre 

belirtilen evsaftaki cariye, kendi kıymetini ödemek için çalışmak durumundadır. Her ne kadar 

Serahsî’nin ifade tarzı, rivayetin muayyen bir olay üzerine söylenildiğine dair bir alamet 

taşımıyorsa da İmam Muhammed, bu rivayeti naklederken öncesinde sözün söylenme 

gerekçesi olan bir olay zikretmektedir. Olayda bir adam maraz-ı mevtte iken cariyesini azat 

etmektedir. Fakat cariyenin semenini (yahut Serahsî’nin tefsirine göre kıymetini) borçlanmış 
 

1028 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/189, 24/165. 
1029 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/105. 
1030 “Ölüm hastalığı” olarak da bilinen maraz-ı mevt, ölümle sonuçlanan hastalığa verilen isimdir. Bu bilgi ve 

daha fazlası için bkz. Ali Bakkal, “Maraz-ı Mevt”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (Ankara: TDV 
Yayınları, 2003). 

1031 Serahsî, bu mahalde hükmü naklederken Ebû Hanîfe’ye izafe etmiş değildir. Lakin bir önceki maddede ifade 
edildiği üzere kölenin kısmî azadını kabul eden, Ebû Hanîfe’dir. Ayrıca buralarda sarahaten zikredilmese de 
İmameyn’in, efendinin kölesinin bir kısmını azadını bütünün azadı manasında saydıkları ve (geride kalan bir 
cüz bulunmadığı için) kölenin çalıştırılmayacağı görüşünde oldukları, başka Hanefî kaynaklarında net olarak 
dile getirilmektedir. Serahsî, bu paragraftaki hükümleri sahiplendiğini gösteren net ifadeler kullanmıştır. 
Dolayısıyla buralarda Ebû Hanîfe’nin kavlini tercih ettiği anlaşılmaktadır. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/74-
75; İbrâhîm b. Muḥammed b. İbrâhîm el-Ḥalebî, Mülteḳa’l-ebḥur, thk. Vehbi Süleyman Gavoçi (Dımaşk: 
Dâru’l-Beyrûtî, 2005), 289; İbn ʿÂbidîn, Reddü’l-muḥtâr, 2/347. 

1032 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/77. 
1033 “Cariye kendi semenini [:kıymetini ödemek] için çalışır.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/77. 
1034 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/77. 



216 
 

durumdadır. İbn Mesud da (r.a.) işbu cariye hakkında yukarıdaki ifadeyi sarf etmiştir.1035 

Görünüşe göre bu meselede Hanefî imamları görüş birliği içerisindedir. Nitekim burada 

kölenin azadının tecezzi etmesi gibi bir durum söz konusu olmayıp mal varlığı üzerindeki bir 

kısıtlamadan bahsedilmektedir. 

4.1.5.10 Kişinin Satın Aldığı Bakire ya da Dul Cariyeyi Kusur Sebebiyle Geri 

Vermesine Mâni Olan Durumlarla Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Bir kimse, satın aldığı bir cariyenin vücut bütünlüğüne yönelik zarar verici bir fiil 

(cinayet1036) işledikten sonra cariyedeki bir kusura dayanarak iade talep edememektedir. Bu 

hüküm üzerinde, Hanefî ve Şâfiîler müttefiktir. Keza Ali (r.a.) ve İbn Mesud (r.a.), cariyeye 

karşı işlediği cinayetten sonra müşterinin satın aldığı işbu cariyeyi kusur sebebiyle iade 

edemeyeceğini söylemektedirler. Ömer (r.a.) ve Zeyd (r.a.) ise bu halde iadeye hükmetmekle 

beraber, ilaveten erş verileceği kanaatindedir.1037 

Cariyeye karşı işlenen cinayet hakkında durum anlatılan surette olmakla birlikte cinsî 

temasın mesele dahilinde cinayete benzerliği tartışmalıdır. Şunu en baştan belirtmek gerekir 

ki tartışılan meselede satıcı, satış sonrası ortaya çıkacak kusurlardan sorumlu olmadığı 

şeklinde bir şart koşmamaktadır. Şâfiî, meselede bakire ile dul olmaklığı birbirinden ayrı 

değerlendirmektedir. Ona göre cariye, müşteri satın aldığında bakire ise cima sonrasında fark 

edilecek bir kusur, iade sebebi olamaz. Fakat cariye dul olup da aynı halde kusura muttali 

olunması durumunda ayıp/kusur muhayyerliği nedeniyle iade mümkündür. Aralarında vuku 

bulan cinsî münasebet nedeniyle müşteri, maddi bir yükümlülük altına da girmemektedir.1038 

İbn Ebû Leylâ her iki takdirde de iadeyi mümkün görür. Lakin beraberinde ukr1039 verilmesi 

gerekmektedir ki bakire cariye için bunun miktarı, cariyenin kıymetinin onda biri, dul için 

kıymetin yirmide biridir. Bu iki görüşün hilafına olarak Hanefîler zikredilen hallerin ikisinde 

 
1035 Bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 5/72. 
1036 Metinde geçen kelime  الجنایة kelimesidir. Serahsî, bu kelimenin aslında can veya mala yönelik şer’an haram 

kılınmış fiilin adı olduğunu söylemekte, fakat fukahânın kullanımında mutlak ifade edildiği vakit mağdurun 
canına veya baş, kol ve bacaklarına (أطراف) karşı işlenen ilgili fiillerin kastedildiğini vurgulamaktadır. Bu 
mahalde de kölenin iadesinden söz edildiğine göre kısa ifadesiyle vücut bütünlüğüne yönelik zarar verici 
fiil(ler) kastediliyor olmalıdır. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 13/95, 27/84. 

1037 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 13/95-96. 
1038 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 13/95; Ayrıca bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 5/236; Nevevî, Ravża, 3/492. 
1039 “Ukr” kavramı, çoğunlukla şüphe ile cinsî münasebet kurulan kadına, mehrine muadil olarak verilen 

tazminat manasında kullanılmaktadır. Aslen mutlak manada mehir anlamındadır. Lakin mehir bağlamındaki 
istimallerinde mehr-i mislin kastedilmesi daha yaygındır. Cariyeler hakkındaki ukrun hür kadınlardaki mehr-i 
misil manasına benzer bir tefsiri yapılmakta ise de bazı zevâta göre cariyelerin ukrları bakire ve dul olmalarına 
göre değişiklik gösteren sabit oranlarla ifade edilmiştir. Bu yaklaşıma göre bakire cariyelerin ukrları 
kıymetlerinin onda biri, dul cariyelerinki kıymetlerinin yirmide biridir. Burada da işbu mananın maksut olduğu 
mülahaza edilmektedir. Krş. Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve Istılahatı Fıkhiyye Kamusu, 2/10. 



217 
 

de iadenin mümkün olmadığını savunmaktadırlar. Bu görüşlerini sahabe kavillerine 

dayandırdıkları görülmektedir. Nitekim Ali (r.a.) ve İbn Mesud (r.a.) böyle bir kimsenin cinsî 

münasebetten sonra cariyeyi iade edemeyeceğini söylemişlerdir. Ömer (r.a.) ve Zeyd b. 

Sâbit’ten de (r.a.) yukarıda İbn Ebû Leylâ’nın görüşü olarak aktarılan hüküm 

nakledilmektedir. Serahsî, bu rivayetlerden hareketle, müşterinin cariyesiyle cima etmesinin 

illaki bir karşılığı olacağı noktasında sahabenin icmâ ettiği neticesine varmaktadır. Bu itibarla 

Şâfiî’nin dul hakkındaki görüşü, icmâyı oluşturan kavillere muhalefet manasına gelmektedir. 

Yanı sıra, sahabenin, bu meselede cinsî münasebetin cinayet gibi değerlendirileceği 

noktasında da icmâ halinde olduklarını belirten şârih, iki meselede kendilerinden nakledilen 

kavilleri şahit tutmaktadır. Dolayısıyla cinayet hakkında Hanefîlerle mutabık olan Şâfiî’nin 

burada benimsemesi gereken tavır, cinsî münasebet için bir tefrike gitmeyerek cinayetle 

alakalı yaklaşımını sürdürmesidir.1040 

4.1.5.10.2 Kişinin Bakire ya da Dul Bir Cariye Satın Alıp Ona Karşı Bir Cinayet 

İşledikten Sonra Kusur Sebebiyle Cariyeyi Geri Veremeyeceği Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

الوطء الله عنھما كان یقولان لا یردھا بعد الجنایة فكذلك بعد    يوعلي وابن مسعود رض  

Ali (r.a.) ve İbn Mesud (r.a.) [cariyeye karşı işlediği] cinayetten sonra [müşterinin] 

satın aldığı cariyeyi iade edemeyeceğini söylerlerdi. Cimadan sonraki durum için de hakeza 

[böyle hükmederlerdi] (13/95-96) 

4.1.5.11 Kaçan Köleyi Sefer Mesafesinden Yakalayıp Getiren Kişinin Sevabın 

Yanı Sıra Kırk Dirhem Ödül Hak Edeceğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Sahibinden kaçan köleyi yakalayıp getiren kimsenin istihkakının ne olduğu, Hanefî 

mezhebi indinde Ebû Amr eş-Şeybânî’den (r.a.) rivayet edilen şu hadiste beyan edilmektedir: 

م  فیومن ال بأباقن فلانا قدم إالله عنھ فجاء رجل فقال  يكنت جالسا عند عبد الله بن مسعود رض

 1041فقال القوم لقد أصاب أجرا فقال عبد الله رضي الله عنھ وجعلا إن شاء من كل رأس أربعین درھما 

 
1040 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 13/95. 
1041 "Abdullah b. Mesud’un (r.a.) yanında oturuyordum. Bir adam geldi ve şunları söyledi: ‘Falanca kimse, 

Feyyûm beldesinden sahibinin elinden kaçmış birkaç köleyi beraberinde getirerek [şehre] geldi.’ Oradaki 
insanlar bu haber üzerine; ‘Muhakkak bu kişi ecir kazanmıştır.’ dediler. Abdullah b. Mesud (r.a.) ise buna 
cevaben şöyle söyledi: Dilediği takdirde köle başı kırk dirhem ödülü de hak etmiştir." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 
1989, 11/17; Rivayetteki أباق kelimesi, matbu nüshada hemzesinin harekesi kesre şeklinde belirtilmiş vaziyette 



218 
 

Bu hadisten ilk olarak anlaşılan şudur ki, köleyi getiren kimse bu ameliyle sevap 

kazanmış olur. Zira İbn Mesud (r.a.), oradakilerin bu minvaldeki sözlerini yadırgamamıştır. 

Yine hadisten anlaşılmaktadır ki köleyi getiren kişi, bu iş karşılığında efendiden talep 

edebileceği bir ödül (cu‘l) hak etmektedir. İşbu hüküm istihsan hükmü olup Hanefî imamları 

bunu tercih etmiştir. Terk edilen kıyas ise bu kimsenin ödüle hak kazanamamasıdır. Nitekim 

Şâfiî’nin kavli böyledir.1042 Serahsî, Hanefîlerce kıyasın bırakılmasında etkili olan tek 

unsurun bu rivayet olmadığını; bunun da ötesinde meselede -her ne kadar farklı miktarlar 

zikredilse de- köleyi getirenin bir ödül hak edeceği noktasında sahabe arasında icmâ tahakkuk 

ettiğini belirtmektedir. Bahse konu ödülün ne kadarlık bir tutar olduğuna dair şu kaviller 

nakledilmektedir: Ömer (r.a.) bir dinar yahut on iki dirhem, Ali (r.a.) bir dinar yahut on 

dirhem, İbn Mesud (r.a.) kırk dirhem, Ammâr b. Yâsir (r.a.) kölenin şehir içinde yakalanması 

halinde bir dinar yahut on dirhem, şehir dışında yakalanması takdirinde kırk dirhemlik bir 

ödül istihkakından bahsetmektedir. Görüldüğü üzere fıkhî bir meselede sahabeden zahiren 

birbirine muhalif kaviller varid olmuştur. Böyle bir durumun yaşanması halinde Serahsî takip 

edilecek usulü şu şekilde ifade etmiştir: Ne zaman ki sahabe bir mesele hakkında ihtilaf etmiş 

olsa, hakikat onların kavillerinin dışına çıkmaz ve hiç kimsenin kıyas yoluyla onların 

kavillerinin dışında bir hükme ulaşma gibi bir seçeneği olamaz.1043 Fakat bazısının görüşü 

 
gelmiş iken yazmalarda (yaygın uygulamaya muvafık olarak) hemze harekelenmemiştir. Kanaatimize göre 
hemzenin meksur olarak harekelenmesi hatalı olmalıdır. Zira bu durumda ilgili kelime masdar vezninde olup 
mana vermek pek mümkün gözükmemektedir. Doğrusu, yazma nüshaların hatasız olduğu varsayıldığında bu 
kelimenin, hemzesi dammeli olacak şekilde “übbâk” olarak okunmasıdır. Bu takdirde mana ‘sahibinden kaçan 
köleler’ şeklinde verilecek olup herhangi bir probleme mahal kalmayacaktır. Yine matbu nüshada القوم olarak 
yazılan kelime, الفیوم olarak düzeltilmelidir. Yazmalarda bu surettedir. Keza el-Asl’da böylece gelmiştir. el-
Asl’da Feyyûm kelimesinin matbu nüshalarda varolagelen yazılış hatalarına dikkat çekilmekle kalınmamış bu 
kelimenin bir mevzi ismi olduğu vurgulanmıştır. Muhakkik, Hamevî’nin Mu’cemü’l-büldân’ını referans 
göstererek bu lafzın, biri Mısır’da diğeri Irak’taki Hît şehri yakınlarında olmak üzere iki farklı yer için 
kullanılan bir isim olduğunu söylemekte ve Kûfe’ye yakın olmasını nazar-ı itibara alarak bu ihtimallerden 
ikincisini tercih etmektedir. Lakin kaynaklardaki yaygın kullanım ile İbn Mesud’un (r.a.) kavlinin sefer 
mesafesine yorulmuş olması dikkate alındığı vakit, rivayette Mısır’daki Feyyûm’un kastedildiği neticesine 
varmak herhalde daha isabetli olacaktır. Kullanılan kaynaklar için bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 9/364 (5 nolu dipnot); 
Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 649), 78a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 330a; Seraḫsî, el-
Mebsût (Hamidiye, 549), 372a; Ebû ʿAbdillâh Şihâbüddîn Yâkūt b. ʿAbdillâh Yâkūt el-Ḥamevî, Muʿcemü’l-
büldân (Beyrut: Dâru Ṣâdır, 1995), 4/286; Mizzî, Tehẕîbü’l-Kemâl, 29/163; Vankulu, Lugat-ı Vankulu, 
“Feyyûm”, 2/447; Kâtib Çelebi, Süllemü’l-vüṣûl, 5/196; Seyyid Muhammed es-Seyyid, “Feyyûm”, Türkiye 
Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1995). 

1042 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/17; Şahıs kaçan köleyi bir ödül vaadi üzerine değil de kendiliğinden 
getirdiği vakit Şâfiî’nin kavli böyledir. Lakin kölenin sahibi onu yakalayıp getirene muayyen bir ödül vaadinde 
bulunmuşsa Şâfiî böyle bir akdi -bağlayıcı olmasa da- caiz/geçerli kabul etmektedir. Bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-
kebîr, 8/29-31; Rûyânî, Baḥru’l-meẕheb, 7/343, 345. 

1043 Bu hususa ikinci bölümün değerlendirme kısmında da işaret edilmişti. Her ne kadar müellif, buradaki 
anlatımının devamında meselenin kıyasa mahal olmadığı vurgusunu yapsa da henüz o kısma geçmeden yekten 
böyle bir ifade kullanması, sahabe kavillerini mutlak manada kıyasa öncelediği izlenimini vermektedir. 



219 
 

diğerlerine tercih edilir. Bu prensipten hareketle Hanefîler ödülün lüzumuna kail olmuşlar, 

ödülün miktarı hususunda ise İbn Mesud’un (r.a.) kavlini tercih etmişlerdir.1044 

Müellif, Hanefîlerin hangi gerekçeyle İbn Mesud’un (r.a.) kavlini tercih ettikleri 

etrafında kelâm etmektedir. Bu doğrultuda miktarlar içerisinde en düşük olanın istihkak 

bakımından kesin olmasına binaen1045 tercih edilmesi gerektiği yönündeki farazî bir itiraz 

şöyle cevaplanmıştır: Asgari miktarın alınmaması, kavilleri uzlaştırmanın mümkün 

olmasından ileri gelmektedir. Burada da fazla miktarın sefer mesafesine, az miktarın sefer 

mesafesinden kısa mesafelere yorulması tarikiyle zahirî müşkülün çözülmesi mümkündür. 

Nitekim Ammâr (r.a.), kavlinde bu miktarları tefsir etmiştir. Onun şehir içi/şehir dışı ayrımı 

sefer mesafesinden kinayedir. Ayrıca asgarinin alınması prensibi, sahabenin kıyas ile içtihat 

ettiği bahislerde işlerlik kazanmaktadır. Halbuki bu mesele kıyasa aykırı bir mahiyete sahiptir. 

Öte yandan miktarların kıyas yoluyla tayin edilmesi de mümkün değildir. Sahabenin burada 

kıyasa başvurmadığı anlaşıldığına göre onlar, Allah Rasulü’nden (s.a.v.) işittiklerini dile 

getirmiş olmalıdırlar. Vahye dayalı haberler içerisinde de tearuz halinde asgari olanı değil, 

azami neticeyi veren rivayeti tercih etmek evlâdır.1046 Müellifin bu mahalde söylediği şu 

sözler, onun düşünce yapısında sahabe ve sahabe kavillerinin nerede konumlandığına dair 

epeyce fikir vermektedir: “Muhakkak Şeriat, zamanın sonuna [kıyamete] kadar sahabenin 

fetvalarıyla kaimdir. Herhangi birinin onlar hakkında en kâmil surette hüsnü zan beslemekten 

başka bir seçeneği yoktur.”1047 

4.1.5.12 Kölenin (Diyeti Olan) Kıymetinin Hür Kişinin Diyetine Ulaşmayıp En 

Fazla Bu Diyetten On Dirhem Eksik Olarak Takdir Edileceğine Dair Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Kölenin öldürülmesi neticesinde terettüp edecek diyet, kıymetinden ibarettir. Kölenin 

kıymetinin hür bir insanın diyetine müsavi olması yahut bu miktarı aşması halinde izlenecek 

yol haritasının ne olduğu hakkında farklı içtihatların varid olduğu görülmektedir. Hanefîlerin 

çoğunluğunun benimsediği görüşe göre maktulün hür olması durumunda lazım gelecek olan 

10.000 dirhemin üzerindeki bir kıymet, bütünüyle ödenmez. Bunun yerine 10 dirhem eksik 

 
1044 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/17. 
1045 Zira diğer görüşler de zımnen bu miktarı içermektedir. Söz gelimi kırk dirhemlik ödülün lazım geleceğini 

kabul etmek, on dirhemin zaten hak edildiği; bunun da ötesinde bir ziyadeliğin icap ettiğini söylemek manasına 
gelmektedir. 

1046 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/17-18. 
1047 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/18. 



220 
 

olacak şekilde bir diyet (kıymet) ödemesinden bahsedilir.1048 Hanefîlerin bu görüşü, İbn 

Mesud’un (r.a.) şu kavline dayanmaktadır: 

 1049لا تبلغ قیمة العبد دیة الحر وینقص منھ عشرة دراھم

Serahsî, bu kavlin Rasulüllah’tan (s.a.v.) bizzat rivayet edilmiş gibi olduğunu 

belirtmektedir. Zira miktarlar kıyasla bilinmeye elverişli olmayıp tevkîfî mahiyettedir. Başka 

bir deyişle ancak vahyin sahibi olan Allah Rasulü’nden (s.a.v.) işitmekle miktarlar hakkında 

bilgi edinmek mümkün olabilir.1050 

Hanefî mezhebinin genel kabul gören bu görüşüne mukabil Şâfiî kölenin diyeti için 

bir üst sınır konulamayacağını savunmaktadır. Ebû Yûsuf’un da bu kavle rücu ettiği ifade 

edilmektedir. Onlar bu meselede kölenin sahiplenilen bir mal statüsünde bulunmasını nazara 

almışlar ve diğer mallar hakkında cari olan tazmin hükmünü işletmişlerdir.1051 Maktulün 

cariye olması halinde Hanefî fukahâsının genel yaklaşımı, diyetlerdeki genel kural gereği1052 

yarım diyet terettübü yönündedir. Lakin 5.000 dirhemden nakıs olacak miktarın ne olduğu 

hususunda farklı nakiller yapılmaktadır. Bir nakle göre 10 dirhemlik bir noksan söz konusu 

iken diğerinde bu miktar 5 dirhemden ibarettir.1053 Görünüşe bakılırsa ilk nakilde İbn Mesud 

(r.a.) rivayetindeki miktar mutlak olarak düşünülmüş, ikincisinde bu miktarda da yarıya 

düşürme uygulaması icra edilmiştir. 

4.1.6 Muâmelâtın Çeşitli Bahislerine İlişkin Rivayetler 

4.1.6.1 Borcu Öderken (Borç Dolayısıyla) Ziyade Yapılmasında Kerahet 

Bulunduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Karz akdi neticesinde oluşan borcun geri ödenmesinde alacaklının fazladan bir 

menfaat elde etmesi, Hanefî âlimlerince tekdüze bir bakış açısıyla ele alınmamıştır. Şöyle ki; 

bahse konu menfaatin akitte şart koşulması halinde “menfaat celbeden karz” manasının 

tahakkuk ettiği kabul edilmekte ve yapılan işlem helal görülmemektedir. Akitte şart 

 
1048 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 27/28. 
1049 “Kölenin kıymeti, hür kişinin diyetine ulaşmaz; bundan on dirhem eksik olur.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 

27/30; Ayrıca bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 27/32. 
1050 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 27/30. 
1051 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 27/28-29; İmam Şâfiî’nin mezkûr kavli için ayrıca bkz. Şâfiʿî, el-Üm, 9/152; 

Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 12/20. 
1052 Kadınların can ve vücut bütünlüğüne yönelik cinayetlerde lazım gelecek diyet, erkeklerde lazım gelen 

diyetin yarısıdır. Bu mesele, madde 5.4.5’te işlenmektedir. Ayrıca bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/79. 
1053 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 27/29. 



221 
 

koşulmayan bir menfaat ise aynı kapsamda değerlendirilmemekte ve bunda bir beis 

bulunmadığı belirtilmektedir. Keza karzın konusu dirhem olup ödemede daha yüksek kalitede 

dirhem ödenmesi, aynı minval üzere yorumlanmaktadır. Hatta bu tarz bir ödemede borcun 

daha güzel surette ödenmesinden söz edileceğine binaen tasvir edilen fiilin mendub olduğu da 

ifade edilmektedir.1054 Nitekim İbn Ömer’in (r.a.) dirhem borcunu daha yüksek kalite 

dirhemlerle ödeme gibi bir âdetinin olduğu nakledilmektedir.1055 Bu noktada İbn Mesud’tan 

(r.a.) gelen şu naklin nasıl anlaşılacağı gündeme gelmektedir: 

الله عنھ رجلا دراھم فقضاه الرجل من جید عطائھ فكره ذلك   يأقرض عبد الله بن مسعود رض

 1056ابن مسعود رضي الله عنھ فقال لا إلا من عرضھ مثل دراھمي

Görüldüğü üzere İbn Mesud (r.a.), kendisine borçlu durumdaki kimsenin ödemeyi 

katkı maddesi az, kaliteli dirhemlerle yapmasını kerih görmektedir. Serahsî, İbn Mesud’un 

(r.a.) bu tavrının, olayda anlatılan ödemenin borç dolayısıyla yapılmış olmasına dayandığını 

söyleyerek rivayeti tevil etmektedir.1057 

4.1.6.2 Vasinin Vesayetindeki Yetimin Malından Borç Alma ve Satın Alma 

Tasarruflarında Bulunamayacağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Vasinin, vesayetinde bulunan yetimin mamelekindeki tasarrufları, kendi mal 

varlığındaki tasarrufları derecesinde geniş olmayıp sınırlandırılmıştır. Müellif, bu mevzuya 

ilişkin olarak şu hadisi zikretmektedir: 

إلى في یتیم فقال عبد   يجاء رجل إلى ابن مسعود رضي الله عنھ على فرس بلقاء فقال انھ أوص

 1058الله رضي الله عنھ لا یشترى من مالھ شیئا ولا یستقرض  منھ شیئا 

 
1054 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 14/35. 
1055 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 14/37. 
1056 “Abdullah b. Mesud (r.a.) bir adama birkaç dirhem borç verdi. Adam borcunu iyi kalitede dirhemlerden 

vererek ödedi. İbn Mesud (r.a.) ise bunu kerih görerek şöyle dedi: Hayır; malından sadece verdiğim 
dirhemlerin benzerini [ver!]” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 14/36. 

1057 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 14/37. 
1058 "Bir adam alaca renkli kısrağına binerek İbn Mesud’un (r.a.) huzuruna gelmiş ve ‘Vasiliğime bir yetim 

bırakıldı’ demiştir. Abdullah [İbn Mesud] da (r.a.) kendisine şunları söylemiştir: Yetimin malından bir şey 
satın alınmaz, onun malından borç da alınmaz." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 14/37; Burada zikredilen rivayetin 
ibaresi matbu nüshada hatalar içermektedir. Elimizdeki Hamidiye koleksiyonu 548 nolu nüsha ile Damat 
İbrahim Paşa koleksiyonu 649 nolu yazmaya bakıldığında matbu nüshadakinin aksine rivayette ilgili ifadenin   لا
 şeklinde yer aldığı görülmektedir. Keza hatalı matbu nüshanın aksine Hamidiye koleksiyonu 548 ve یستقرض
549 nolu yazmalarda لا یشترى şeklinde geçen lafız, Damat İbrahim Paşa nüshasında لا تشتري şeklinde yer almış 
ise de diğer ifade ile tenasübün gerçekleşmesi açısından meçhul gaip sigasındaki  لا یشترى lafzı doğru olmalıdır. 
Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 649), 294a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 439b; Seraḫsî, el-
Mebsût (Hamidiye, 549), 488b; Benzer rivayet için bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 3/24. 



222 
 

Hadisten şu neticeler çıkarılmıştır: Vasinin vesayetindeki yetimin malından borç 

alması caiz değildir. Keza vasinin, söz konusu mal varlığı içerisinden kendisi için bir şey satın 

alması helal değildir. Fakat Ebû Hanîfe, bu hükmü mutlak olarak düşünmemiş; helal olmayan 

tasarrufun, satın alınacak malın kıymetine eş değer yahut daha düşük bir bedelle temellük 

edilmesi olduğuna kani olmuştur. Zira bu tarz satın almalarda yetime açık bir menfaat 

bulunmadığı gibi vasi de töhmetten azade değildir. İbn Mesud’un (r.a.) ilgili sözüyle kastettiği 

de budur. Ebû Hanîfe’nin aksine İmam Muhammed, hadisin zahirini esas almış ve genel geçer 

bir hüküm olarak vasinin, vesayetindeki yetimin malından bir şey satın almasının caiz 

olmadığını söylemiştir.1059 Şârih meseleyi ilk ele aldığı mahallin haricinde bir daha gündeme 

getirmiş ve burada Ebû Yûsuf’un mesele etrafındaki görüşünü açıklığa kavuşturmuştur. Buna 

göre kendisi evvela İmam Muhammed’in kavline meyletmiş ise de nihai olarak vardığı netice, 

Ebû Hanîfe’ninkiyle aynı olmuştur. Serahsî ayrıca Ebû Hanîfe’nin yetime açık bir menfaat 

barındırmayan satışın batıl olduğu şeklindeki görüşünü nakletmektedir.1060 Bu surette 

meselede yalnız bir cevaz hükmünden bahsedilmediği anlaşılmış olmaktadır. 

4.1.6.3 Nehrin Aşağısındakilerin, (Tarlaları) Suya Kanana Dek 

Yukarısındakilere Âmir Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

İrtifak hakları bünyesinde değerlendirilen şirb (su alma) hakkı1061, Serahsî tarafından 

arazi yahut başka mecralardaki (sulama işlemleri için) su üzerinde sabit olan hisse şeklinde 

tarif edilmiştir.1062 Konunun işlenişinde pek çok mesele ele alınmakta olup müellif bir 

mahalde Abdullah b. Mesud’tan (r.a.) şu nakli yapmaktadır: 

 1063أسفل النھر آمر على أھل أعلاه حتى یرووا

İşbu rivayetten hareketle şu neticelere varılmıştır: Nehrin yukarısındakilerin nehre set 

çekerek nehrin aşağısındakilerin suya erişimine engel olma salahiyeti yoktur. Zira her 

birisinin su üzerinde hakkı bulunmaktadır. Nehir suyunun araziye akıtılmasının ancak bentler 

vasıtasıyla mümkün olduğu hallerde bu işleme nehrin aşağısındakilerle başlanır. Arazileri 

suya kandıktan sonra yukarıdakilere geçilir. Rivayette nehrin aşağısındakilerin “âmir” olarak 

 
1059 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 14/37. 
1060 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 14/46. 
1061 Hakku’ş-şirbin “su alma hakkı” şeklinde karşılanması için bkz. Hasan Hacak, “İrtifak”, Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2000), 22/461. 
1062 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 23/161. 
1063 “Nehrin aşağısındakiler, [tarlaları] suya kanana dek yukarısındakilere âmirdir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 

23/163. 



223 
 

ifade edilmesi bunun delilidir. Bu itibarladır ki; nehrin yukarısındakiler suyun kullanımı 

noktasında aşağısındakilerin güdümünde, edilgen konumdadır.1064 

 

 

4.1.6.4 Çocuğun Emzirmeye İlişkin Nafakasının Babadan Sonra Mirasçılardan 

Yalnız Ebedi Evlenme Yasağı Bulunanlara Ait Olduğuna Delalet Eden Kıraat Rivayeti 

Büluğa ermeyen çocuğun nafakası kural olarak babasına aittir. Baba, çocuğun maddi 

imkânı varsa nafakayı onun malından temin eder. Çocuğun maddi durumu elvermeyip 

babanın imkânı var ise bizzat kendi malından harcar. Babanın maddi durumu bulunmayıp 

anne maddi imkâna sahipse nafaka annenin malından temin edilir, fakat bu miktar babanın 

üzerine borçtur ve imkânı olunca bunları anneye öder.1065 Bu mevzu emzirme ve buna yönelik 

masraflar dahilinde de ele alınmıştır. Buna göre emzirme çağındaki çocuğun emzirme 

masrafları babaya aittir. Lakin şayet çocuğun anne-babası arasındaki nikah devam edip de 

çocuğu annesi emzirecekse baba bu ameliye karşılığında ona bir ücret ödemez. Eğer anne bu 

halde emzirme işinden imtina edip başka birisinin süt anne olarak tutulması icap ederse baba 

bu ücreti ödemekle yükümlüdür. Nitekim Hanefîler, nikah bağının devam ettiği böyle bir 

vaziyette annenin çocuğunu emzirmesinin dinî bir vecibe olduğunu söylüyorlarsa da kazâen 

böyle bir yükümlülüğünün bulunmadığını savunmaktadırlar. Bunun ötesinde çocuğun anne-

babası arasında ayrılık vaki olduğunda annenin çocuğunu emzirme zorunluluğundan dinen de 

bahsedilemeyeceği yönünde görüş belirtmişlerdir. Dolayısıyla bu takdirde anne, kendi 

çocuğunu emzirme mukabilinde ücret talep edebilmektedir. Şu kadar var ki; ayrılık sonrası 

annenin emzirme için talep edeceği ücretten daha düşük bir ücrete süt anne tutma imkânı 

varsa emzirmeyi süt anne yapacaktır. Süt annenin alacağı ücrete razı olması halinde ise 

annenin emzirme hususunda önceliği vardır.1066 İşbu ahkâm ortaya konduktan sonra müellif, 

çocuğun babasının vefat etmiş olma ihtimalini gündeme getirmektedir. Böyle bir çocuğun 

annesi ve amcası hayatta olsa ve maddi imkânları da bulunsa, Hanefîlere göre çocuğun 

emzirme masrafları üçe bölünerek anne ve amca arasında mirastaki hisselerine göre taksim 

edilecektir. Bu hususta delil, Bakara sûresinin 233. âyetidir. Âyetin zahirinden, çocuğun 

nafakasının mirasçılara, miras payları oranında taksim edileceği anlaşılmaktadır. Mamafih 

 
1064 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 23/163. 
1065 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/222-223. 
1066 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/208-209. 



224 
 

Hanefî imamları, İbn Mesud’un (r.a.) şu kıraat rivayetinden hareketle mirasçılar içerisinde 

yalnız ebedî evlenme yasağı bulunan zî rahim mahrem akrabaların mezkûr nafaka hükmüne 

muhatap olduğu neticesine varmışlardır1067: 

 1068وعلى الوارث ذي الرحم المحرم مثل ذلك

Serahsî, bu kıraatin, mutlaka Rasulüllah’tan (s.a.v.) duyulmuş olduğunu ve bu açıdan 

O’ndan rivayet edilmiş bir nakil kuvvetinde bulunduğunu vurgulamaktadır.1069 Yine bu kıraat 

rivayetinden yola çıkarak Hanefî âlimleri, kişinin ihtiyaç halindeki zî rahim mahrem 

akrabalarının nafakasını teminle mükellef olduğunu söylemektedir. Akrabaya yönelik sözü 

edilen nafakanın kapsamında büluğa ermemiş çocuklar, kadınlar ve kötürüm kimseler 

bulunmaktadır.1070 

4.1.6.5 Buluntu Malın (İlan Edildikten Sonra) Tasadduk Edileceği, Bilahare 

Sahibinin Bunu Onaylaması Durumunda Sevabının Sahibine Ait Olacağı, 

Onaylamaması Halinde Malı Bulan Kişinin Sahibine Tazminde Bulunacağına Delil 

Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Buluntu mallar (lukata) iki grup altında mütalaa edilmektedir. İlki sahibinin 

aramayacağı bilinen mallardır ki bu tarz bir malı bulan kimse onu alıp yararlanabilir; meğerki 

sahibi onu bu kimsenin elinde görsün. Bu halde sahibinin, malını o kimseden alma hakkı 

vardır. Hurma çekirdeği, nar kabuğu gibi nesneler bu gruba örnek olarak gösterilebilir. İkinci 

grup mallar, sahibinin arayacağı bilinen kıymetli mallardır. Böyle bir nesneyi bulup yerden 

alan kimse onu korumak ve sahibine ulaştırmak gayesiyle mal hakkında duyuru yapmakla 

mükelleftir. Duyurunun müddeti ile alakalı farklı miktarlar söylenmiştir. Serahsî, İmam 

Muhammed’in konu hakkında İbrahim en-Nehaî’den yaptığı bir nakle yer vermekte ve 

sürenin bir sene olacağını aktarmaktadır. Yine bu nakle göre bir senelik süre zarfında sahibi 

gelirse malını kendisine teslim eder, gelmezse tasadduk eder. Tasadduk ettikten sonra sahibi 

çıkıp gelirse muhayyerdir: Dilerse malı bulan kimseye onu tazmin ettirir, dilerse de yapılan 

tasadduku onaylar. Müellif, İmam Muhammed’in İbrahim en-Nehaî’den bu surette nakilde 

bulunmasını, onun kavillerini delil olarak gördüğü şeklinde değerlendirmenin yanlış olacağını 

belirtmektedir. Zira Ebû Hanîfe’nin tâbiin ulemâsının taklit edilmesi suretinde bir istidlal 

 
1067 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/209. 
1068 “Zî rahim mahrem mirasçıya düşen [nafaka vazifesi] de bunun gibidir” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/209, 223. 
1069 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/209. 
1070 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/223. 



225 
 

görüşüne sahip olmadığı bilinmektedir. İmam Muhammed’in bir delilmiş izlenimi verecek 

şekilde İbrahim en-Nehaî’nin kavlini zikretmesi, Nehaî’nin verdiği fetvalarda Ali (r.a.) ve İbn 

Mesud’un (r.a.) kavillerine istinad ettiğine kanaat getirmiş olmasıyla alakadardır. Nitekim 

Kûfe fukahâsının fıkhı, adı geçen iki sahabi etrafında yoğunlaşmıştır. Onların kavillerini en 

iyi bilen de İbrahim en-Nehaî’dir. Bu itibarla ondan sahih surette varid olan bir kavil, bu iki 

sahabiden menkul gibidir. İmam Muhammed’in eserinde Nehaî’nin kavillerine çok defa yer 

vermesi de bu anlayışın bir ürünüdür.1071 

Serahsî, Nehaî’den gelen nakildeki bir yıllık sürenin, mutlak bir süre olarak 

algılanmaması gerektiği ve sahibinin aramaya devam edeceği düşünülen bir müddetin esas 

kabul edileceğini belirtmektedir. Zikredilen rivayete muvafık olarak, İbn Mesud’tan (r.a.) 

şöyle bir nakilde bulunulmaktadır: 

نھ اشترى جاریة بسبعمائة درھم أو بثمانمائة درھم فذھب صاحبھا فلم یقدر علیھ فخرج ابن  ا

الله عنھ بالثمن في صرة فجعل یتصدق بھا ویقول لصاحبھا فان أبى فلنا وعلینا الثمن فلما   يمسعود رض

 1072فرغ قال ھكذا یصنع باللقطة

Şârih, rivayetten istidlal yoluyla, kayıp malı bulan kimsenin gerekli ilanı yaptıktan 

sonra tasadduk edebileceği, sahibinin bilahare bu işlemi onaylaması halinde sevabının ona ait 

olacağı, dilerse de malı bulan kimseye tazmin ettirme hakkının mahfuz bulunduğu 

hükümlerine ulaşıldığını beyan etmektedir. Serahsî, rivayetin medlûlünü bu veçhile izah ettiği 

gibi işbu rivayetten hareketle akla gelebilecek hatalı yorumlamalara yer vermekte ve bunların 

hangi cihetten isabetsiz olduğunu ortaya koymaktadır. Söz gelimi, İbn Mesud’un (r.a.) 

aktarılan sözü ile kastı, satım akdiyle kendisine lazım gelen deynin, her bakımdan lukata 

hükmünde olması değildir. Nitekim satım akdi neticesinde terettüp eden deyn zimmetinde 

sabit iken, İbn Mesud’un (r.a.) tasadduk ettiği dirhemler bizzat malik olduğu malıdır. Lukata 

malı ise sahibinin mülkiyetindedir ve malı bulan kişi ancak bir emanetçidir. Şu yorum da 

yapılamaz: Belki de cariyeyi muayyen bir mal [:muayyen dirhemler] karşılığında satın 

almıştır. Zira daha önce de ifade edildiği üzere1073 İbn Mesud’un (r.a.) görüşüne göre nükûd 

 
1071 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/2-3. 
1072 “İbn Mesud (r.a.) yedi yüz veya sekiz yüz dirheme bir cariye satın aldı. Cariyenin sahibi olan kişi yanından 

ayrıldı ve İbn Mesud da (r.a.) onu bulamadı. Bunun üzerine İbn Mesud (r.a.) bir kese içine koyduğu semeni 
yanına alarak dışarı çıktı ve keseden tasadduk etmeye başladı. Bir taraftan da cariyenin sahibi hakkında şöyle 
diyordu: ‘Eğer [yaptığımız tasadduku kabul etmekten] imtina ederse [sadakanın sevabı] bize ait olur ve semeni 
borçlanırız.’ Semeni tasadduk etmeyi bitirince şöyle söylemiştir: Buluntu malda da böyle yapılır.” Seraḫsî, el-
Mebsûṭ, 1989, 11/4; Ayrıca bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 18/30. 

1073 Bkz. madde 4.1.1.1. 



226 
 

akitte taayyün etmemektedir. Öyleyse ödemesi gereken bedelin her anlamda buluntu mal 

hükmünde olmadığı anlaşıldığı gibi kendisi verdiği sadaka ile ödemesi gereken semeni ıskat 

etmeyi kastetmiş de değildir.1074 

4.1.6.6 Tasadduk Edecek Kişinin Bunu Bildirmesiyle Sadakanın Bağlayıcı 

Olacağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî âlimleri, sadakayı hibe gibi değerlendirmekte ve ancak kabz ile birlikte 

kendisine tasaddukta bulunulan kimse için bir mülkiyet sübutundan bahsedileceğini 

söylemektedir. Buna mukabil Serahsî’nin aktardığına göre İmam Mâlik, mülkiyet için kabzın 

şart olmadığı görüşündedir. İhtilafın aslı, sahabe arasındadır. İbn Abbas (r.a.) ve Muâz (r.a.), 

sadakanın ancak kabz ile bağlayıcı1075 olacağı kanaatindeyken Ali (r.a.) ve İbn Mesud’tan 

(r.a.) konuyla alakalı olarak şöyle dedikleri naklolunmaktadır1076: 

 1077إذا أعلمت الصدقة جازت

Mâlikîlerin rivayetin zahir manasını alarak sadakanın yalnız bildirilmekle bağlayıcı 

olacağını savunduğu ve bu işlemi köle azadına kıyas ettikleri belirtilmektedir.1078 Kabzın 

akdin tamama ermesi ve bağlayıcı olması için şart olduğu mezhebindeki Hanefîler ise işbu 

kavlin babanın küçük çocuğuna tasaddukta bulunması hakkında varid olduğu yorumunu 

yaparak tevil yoluna gitmektedir.1079 

4.1.6.7 Vakfın Bağlayıcı Olmadığına Delil Olarak Getirilen Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Vakfın lazım olup olmadığı hususu Hanefî imamları arasında ihtilafın cari olduğu bir 

mahal olmuştur. İmameyn, vakfın bağlayıcı/lazım olduğu görüşündedir. Onlara göre vakfetme 

işlemi, vakfeden kimsenin mülkiyetini izale eder, fakat vakıf malının başkasının mülkiyetine 

 
1074 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/4. 
1075 İbn Mesud (r.a.) hadisinde de geçtiği üzere orijinal metinde yer alan ifade جاز/یجوز dür. Tasaddukun 

Hanefîlere göre icap kabul ile münakit olup bağlayıcı sayılmaması; buna karşılık Mâlikîlere göre bildirmekle 
tamam olmayıp münakit ve bağlayıcı kabul edilmesi bir arada düşünüldüğünde bu ifadenin bağlayıcı/lazım 
şeklinde karşılanması münasip görülmüştür. 

1076 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/48. 
1077 “Sadaka, bildirildiği vakit [tasadduk] bağlayıcı olur.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/35, 48. 
1078 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/35; Serahsî’nin i’lâm/bildirme olarak ifade ettiği husus, görünüşe göre Mâlikî 

kaynaklarında icap ve kabule tekabül etmektedir. Şurası kesindir; Mâlikîler akdin münakid ve lazım olması 
için kabzın şart olmadığı kanaatindedir. Lakin malın kabzedilmesi, tasadduk işleminin tamam olması için 
şarttır. Krş. İbnü’l-Cellâb, et-Tefrîʿ, 2/367; Ḳāḍî ʿAbdülvehhâb, el-Maʿûne, 3/1607; İbn Rüşd, el-Muḳaddimât, 
2/409. 

1079 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/48. 



227 
 

girmesine de mânidir. Lazım olması bu açıdandır. Keza vakıf malının mirasçılara intikali 

mümkün değildir. Ebû Hanîfe ise -istisnalar bir tarafa1080- vakfın bağlayıcı olmadığı yönünde 

bir mezhebe sahiptir. Malını vakfeden kimse mülkiyeti elinde tutmakta ve yalnız malın 

menfaatini muayyen bir cihete sarf etmektedir.1081 Dayanak noktalarından birisi İbn Mesud 

(r.a.) ve İbn Abbas (r.a.) ile Şüreyh’ten (rh.a.) nakledilen şu rivayettir: 

 1082لا حبس  عن فرائض الله تعالى

İmameyn bu rivayetin cahiliye dönemindeki bahîre, sâibe, vasîle ve hâm/hâmî 

uygulamalarına1083 ilişkin olduğunu söyleyerek tevile gitmiştir. Mamafih müellif, bu yoruma 

bir itiraz getirerek olumsuzluk/nefy makamındaki nekre lafzın umûm ifade edeceğini 

söylemektedir. Bu sebepten ilgili ifadenin, mirasa engel teşkil edip hakkında hususi bir delil 

bulunmayan bütün uygulamalara şamil kılınması gerektiğini eklemektedir.1084 

Serahsî, Ebû Hanîfe’nin görüşünün tercih edilmediğini zımnen dile getirmekte ve bu 

vakıayı (karşı görüşe delil mahiyetindeki) meşhur eserlerin varlığı ile alakalandırmaktadır. 

Bununla birlikte mana cihetinden Ebû Hanîfe’nin mesele etrafında sarf etmiş olduğu kelâmı 

daha kuvvetli gördüğünü belirtmektedir.1085  

4.1.6.8 Kefalet bi’n-Nefs Şeklindeki Kefaletin Caiz Olduğuna Delil Olarak 

Getirilen Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis 

Hanefî mezhebine göre kefillik iki türlüdür: Kefalet bi’n-nefs - kefalet bi’l-mâl.1086 

Kefalet bi’n-nefs, bir şahsı mahkemede yahut bir başka muayyen yerde hazır etmeyi 

 
1080 Bu istisnaların bir listesi için bkz. Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve Istılahatı Fıkhiyye Kamusu, 4/329-330. 
1081 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/27-28. 
1082 “Allah’ın [belirlediği] miras paylarından menetmek yoktur.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/29; Rivayetteki 

ilgili ifade matbu nüshada ikinci geçtiği yer ile Hamidiye koleksiyonu 548 ve 549 nolu kayıtlarda حبیس  لا 
şeklinde yer almıştır. Damat İbrahim Paşa koleksiyonu 649 nolu kayıtta ise لا حبس şeklinde gelmiştir. Keza el-
Asl’da bu lafızla varid olan bir rivayet iki yerde geçmektedir. Lakin İbn Mesud (r.a.) ile İbn Abbas’tan (r.a.) 
değil yalnız Şüreyh’ten bir nakilde bulunulduğu fark edilmektedir. Buna ilaveten meşhur hadis kitapları 
incelendiğinde -sahabi ravisi farklı da olsa- bu rivayetin aynı yahut benzer lafızlarla geçtiği ve ilgili ifadenin   لا
 şeklinde nakledildiği görülmektedir. Bu bilgiler ışığında matbu nüshada ilk geçen suret ile Damat İbrahim حبس
Paşa nüshasındaki lafzın doğru olduğu netlik kazanmaktadır. Diğer nüshalardaki hatanın da zamanla tekerrür 
eden bir yazım yanlışı olduğunu öne sürmek, vakıayı izah noktasında söylenebileceklerdendir. Kaynaklar için 
bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 3/362, 395; İbn Ebû Şeybe, el-Kitâbü’l-muṣannef, 4/349; Dâreḳutnî, Sünen, 5/119; 
Beyhaḳī, es-Sünenü’l-kebîr, 12/270-271; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/52; Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim 
Paşa, 649), 161a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 372a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 417b. 

1083 Bilgi için bkz. Elmalılı Muhammed Hamdi Yazır, Hak Dini Kur’an Dili (İstanbul: Matbaai Ebüzziya, 1939), 
2/1823. 

1084 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/29. 
1085 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/30. 
1086 Ḳudûrî, Muḫtaṣar, 118; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 19/162. 



228 
 

üstlenmek manasındadır. Kefalet bi’l-mal ise hariçte mevcut yahut zimmette sabit olan bir 

malın ödenmesine kefil olmaktır.1087 Serahsî, Hanefîlerin meşru gördüğü nefse kefalet 

ameliyesinin, Rasulüllah’ın (s.a.v.) zamanından kendi yaşadığı zamana değin hâkimlerin 

tatbik edegeldiği bir uygulama olduğunu belirtmektedir. Yine onun aktardığına göre, 

Şâfiî’den nakledilen üç görüşten biri, bu çeşit kefaletin caiz olduğu şeklindedir. Diğer iki 

nakilde nefse kefalet, zayıf yahut sahih/geçerli olmayan bir kefalet olarak nitelenmiştir.1088 

Abdullah b. Mesud’tan (r.a.), Hanefîlerin görüşünü destekler mahiyette şöyle bir rivayet 

nakledilmektedir: 

الله عنھ لما استتاب أصحاب ابن النواحة كفلھم عشائرھم ونفاھم إلى   يان ابن مسعود رض

 1089الشام

Kaynaklarda geçtiği üzere Abdullah b. Nevvâha adlı Müseylimetül kezzab destekçisi 

İbn Mesud’un (r.a.) emriyle öldürülmüş, sonrasında İbn Mesud (r.a.) bu kişinin 

takipçileri/neferleri hakkında kendisine yapılan öneriyi kabul edip bunların tövbe etmelerini 

istemiştir. Tövbe etmeleri üzerine bu insanların kabilelerini kendilerine kefil kılmış ve onları 

Şam’a sürmüştür.1090 

4.1.6.9 Müzâraa Akdinin Caiz Olduğuna Delalet Eden Sahabi Fiili/Mevkuf 

Hadis 

Müzâraa akdinin1091 cevazı hususunda sahabe ve tâbiin nesli dahil olmak üzere 

öteden beri ulemâ arasında cereyan eden bir ihtilaftan söz edilmektedir. Bunun nedeni, 

Rasulüllah’tan (s.a.v.) gelen konuyla alakalı rivayetlerin çok net olmamasıdır. Sahabeden Hz. 

Ali (r.a.) ve Muâz’ın (r.a.) bu akdi caiz görenler arasında bulunduğu nakledilmektedir.1092 

 
1087 Krş. Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve Istılahatı Fıkhiyye Kamusu, 6/244. 
1088 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 19/162; Serahsî’nin üç farklı kavil olarak sunduğu görüşler, aslında İmam 

Şâfiî’nin eserinde yer alıp sonraki Şâfiî ulemâsı tarafından çeşitli şekillerde anlaşılan kavillere tekabül ediyor 
gibidir. Aslına bakılırsa İmam Şâfiî’nin bu çeşit kefaletin zayıf olduğuna dair ifadelerinin, ya cevaza yahut 
butlana yorulduğu görülmektedir. Bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 6/462-463; Rûyânî, Baḥru’l-meẕheb, 14/418. 

1089 “İbn Mesud (r.a.) İbn Nevvâha’nın destekçilerinin tövbe etmelerini istediği vakit bu kimselerin kabilelerini 
kendilerine kefil kılıp onları Şam’a sürmüştür.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 19/163; Matbu nüshada  استناب olarak 
geçen kelimenin yazımı hatalı olup doğrusu استتاب şeklinde gelmesidir. Damat İbrahim Paşa nüshasının hattı ile 
bir sonraki dipnotta bir kısmı zikredilen kaynaklardaki bilgiler bu hususu açıkça göstermektedir. Yazma 
nüshadaki ibare için bkz. Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 650), 250b. 

1090 Mesela bkz. Ṭaḥâvî, Şerḥu Müşkili’l-âs̱âr, 11/312; Beyhaḳī, es-Sünenü’l-kebîr, 11/565; Bedruddîn el-ʿAynî, 
ʿUmdetü’l-ḳārî, 12/115. 

1091 Müzâraa, bir nevi ortaklıktır ki bir taraftan arazi, diğer amel/emek verilir yani ziraat yapılır. Hasılat 
aralarında yarı yarıya, üçte bire üçte iki gibi şayi hisselerle taksim edilir. Bkz. Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve 
Istılahatı Fıkhiyye Kamusu, 7/123. 

1092 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 23/9. 



229 
 

Keza Hz. Ömer’in (r.a.) cevaz yönünde bir yaklaşıma sahip olduğu belirtilmektedir.1093 

İmameyn bu sahabilerin görüşünü benimseyerek müzâraanın caiz olduğunu söylemiştir. Ebû 

Hanîfe, bu meselede İmameyn ile ihtilaf halindedir.1094 Buna rağmen müzâraa akdine taalluk 

eden fürû meselelerinde görüş bildirmekten geri durmadığı müşahede edilmektedir. Nitekim 

yukarıda ifade edilmişti.1095 Cevaz görüşünün delilleri arasında şu rivayet zikredilmektedir: 

وعن موسى بن طلحة قال أقطع عمر رضي الله عنھ خمسة من أصحاب النبي أرضین عبد الله  

بن مالك والزبیر وخباب بن الأرت وجابرا فرأیت جاري ھذین یعطیان أرضھما بالثلث والربع عبد   وسعد

 1096الله وسعدا

 
1093 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 23/11. 
1094 Bkz. Ḳudûrî, Muḫtaṣar, 143; Molla Hüsrev, Dürer, 2/324; Ayrıca bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 23/7. 
1095 Bkz. madde 2.2.3.5. 
1096 "Musa b. Talha’dan (rh.a.) şöyle dediği naklolunmuştur: Ömer (r.a.), Peygamber’in (s.a.v.) sahabilerinden 

beş kişiye iktâ yoluyla araziler vermiştir: Abdullah (r.a.), Sa‘d b. Mâlik (r.a.), Zübeyr (r.a.), Habbâb b. Eret 
(r.a.) ve Câbir (r.a.). Şu iki komşumun arazisini üçte bir ve dörtte bir oranla [müzâraaya] verdiklerini gördüm: 
Abdullah (r.a.) ve Sa‘d (r.a.)." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 23/10; Matbu nüshada rivayetin ibaresi problemlidir. 
Yazmalardan Hamidiye koleksiyonu 548 nolu kayıtta ibare oldukça farklı olup şu şekildedir:  وعن موسى بن طلحة
)  قال أقطع عمر رضي الله عنھ خمسة من أصحاب النبي أرضین عبد الله و سعد بن مالك والزبیر وخباب بن الأرت ( ابن الأرق) و جابرا (جایزا

فقھاء كبار  من  وھو  ھذا  بعد  مفسرا  ذكره  وقد  مسعود  بن  عبد الله  والمراد  وسعدا  عبد الله  والربع  بالثلث  أرضھما  یعطیان  ھذین  جاري    فرأیت 
والربع بالثلث  المزارعة  یباشران  وكانا  العشرة  من  مالك  بن  وسعد   Bu ibarede yazmanın orijinalindeki lafzı parantez الصحابة 
içinde belirtip doğrusu olduğunu düşündüğümüz lafzı parantez dışında verdik. Hamidiye koleksiyonu 549 nolu 
kayıtta ise metin şu şekilde gelmiştir:   وعن موسى بن طلحة قال أقطع عمر رضي الله عنھ خمسة من أصحاب رسول الله علیھ السلام

الله    و رضي عنھم أرضین عبد الله و سعید بن مالك والزبیر وخباب فرأیت جاري ھذین یعطیان أرضھما بالثلث والربع عبد الله وسعدا فالمراد عبد
بالثلث   المزارعة  یباشران  العشرة وكانا  بن مالك من  الصحابة وسعد  فقھاء  كتاب  بعد ھذا وھو من  بن مسعود رضي الله عنھ وقد ذكره مفسرا 
 kelimelerinin noktaları eksiktir. Mebsût’taki rivayeti adını zikredeceğimiz جاري ve أرضین ,خباب  Bu ibarede والربع
çeşitli fıkıh ve hadis eserlerindeki benzer rivayetlerle mukayese ettiğimizde göze çarpan ilk farklılık, iktâ 
usulüyle toprak verenin Mebsût’ta Hz. Ömer (r.a.) olarak zikredilmesine karşın işbu eserlerde onun yerine 
iktânın Hz. Osman’a (r.a.) nispet edilmiş olmasıdır. Bunun dışında rivayetlerde iktâ ile toprak verilen beş 
kişiden söz edilmekle birlikte bu isimlerin nispeten farklılaştığı, bazen de eksik olarak zikredildiği 
görülmektedir. Mebsût’un en az bir matbu ya da yazma nüshasında adı geçen sahabilerin isimlerini cüzi 
takdirlerde bulunarak topladığımızda şu isimleri elde etmekteyiz: Abdullah b. Mesud (r.a.), Sa’d (Saîd) b. 
Mâlik (r.a.), Zübeyr (r.a.), Habbâb b. Eret (r.a.), Câbir (r.a.). Kitâbül-Asl’da bu sahabilerden yalnız Câbir (r.a.) 
yerine Üsâme b. Zeyd (r.a.) geçmektedir. Lakin Üsâme (r.a.) ile Habbâb (r.a.) arasında ravi şek etmiştir. 
Tahâvi’nin Şerhu meâni’l-âsâr’ında ise iki farklı rivayet bulunup her ikisinde de Abdullah b. Mesud (r.a.) ve 
Sa‘d b. Mâlik’in (r.a.) ismi zikredilmiştir. İlk rivayette bu isimlerden başka Zübeyr b. Avvâm (r.a.) ve 
Üsâme’nin (r.a.) isimleri verilmiştir. Diğerinde ise Habbâb (r.a.) ve Suheyb (r.a.) bulunmaktadır. 
Abdürrezzâk’ın Musannef’inde 5 isim yer almaktadır. Bunlar Kitâbü’l-Asl’dakilerin aynısıdır. İbn Ebû 
Şeybe’nin Musannef’inde ise 3 rivayet geçmekte olup 5 sayısının tasrih edildiği tek rivayette bulunan isimler, 
el-Asl’daki ile aynıdır. Diğer iki rivayette zikredilenler arasında Suheyb’in de (r.a.) bulunduğunu görmekteyiz. 
Bu bilgiler ışığında mezkûr rivayetlerin ortak noktasının 5 sayısının tasrih edildiği yerlerde Kitâbü’l-Asl’da 
adları geçen 5 sahabinin isimlerinin verildiği; bazı rivayetlerde bu 5 isimden hariç kalan Suheyb’e (r.a.) iktâ 
yoluyla toprak verildiğinin aktarıldığını, fakat Mebsût’un bir yazmasında rast geldiğimiz Câbir’in (r.a.) isminin 
bu rivayetlerin hiçbirisinde geçmediğini tespit edebiliriz. Ayrıca yazma nüshalardan birisinde rastladığımız 
Saîd b. Mâlik şeklinde gelen ibare, hatalı olmalıdır. Zira diğer nüsha ve rivayetlerin tamamında bu sahabinin 
ismi Saîd değil Sa‘d olarak zikredilmiştir. Şayet Mebsût’un ilgili nüshasında ibare bütünüyle hatalı değilse 
toplam 7 kişiye iktâ ile toprak verildiğini söyleyebiliriz. Bu durum, 5 kişiye iktâ ile toprak verildiğini söyleyen 
rivayete aykırı olmaz; zira söz konusu rivayetlerde kasra delalet eden bir lafız yahut karine yoktur. Diğer 
taraftan daha önce de belirttiğimiz üzere iktâ yoluyla toprak veren kişinin Mebsût dışındaki eserlerde Ömer 
(r.a.) yerine Osman (r.a.) olarak zikredildiği görülmektedir. Eğer bu durum, Mebsût nüshalarında tekrar eden 
bir hatadan neşet etmiyorsa, teyide muhtaç bir durumun bulunduğu söylenebilir. Yararlanılan kaynaklar için 
bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 9/519; Abdürrezzâḳ, el-Muṣannef, 8/99; İbn Ebû Şeybe, el-Kitâbü’l-muṣannef, 4/377, 



230 
 

Serahsî, burada ‘Abdullah’ ile kastedilenin, Abdullah b. Mesud (r.a.) olduğunu; 

nitekim ravinin bunu rivayetin devamında ismini açıkça zikrettiğini belirtmektedir.1097 

Kendisi, İbn Mesud’un (r.a.) sahabenin fakihlerinin büyüklerinden olduğunu, Sa‘d b. Mâlik’in 

de (r.a.)1098 aşere-i mübeşşereye dahil bulunduğunu vurgulamakta ve bu iki zâtın üçte bir ve 

dörtte bir oranlarla müzâraa yaptıklarını aktarmaktadır.1099 

4.1.6.10 Şirk/Küfür Sözü Söyleme Hususunda Vücut Bütünlüğü ya da Canına 

Yönelik Tehdit İçerecek Şekilde Zorlanan Kişiye Bu Sözü Söyleme Ruhsatının 

Verildiğine Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Bir kimsenin öldürülmekle, uzvunun kesilmesiyle, yüz sopa vurulmakla yahut canını 

ya da bir uzvunu kaybetmesine yol açmasından korktuğu daha az miktarda sopa vurulmakla 

tehdit edilmesi halinde kendisinden talep edilip aslen haram olan birtakım fiilleri işlemesi 

mübah kabul edilmiştir. Söz gelimi şarap içmesi, domuz eti yahut murdar/laşe hayvanı 

yemesine böyle bir ikrah altında ruhsat verilmiştir. Serahsî, bu meseleyi zimmilerden yahut 

meşru bir tevile dayanmaksızın harekete geçen Müslümanlardan bir grup insanın toplanıp 

Müslüman beldelerinden birini ele geçirmesi sonrasında buraya atadıkları [sözde] yöneticinin 

icra ettiği bir faaliyet örnekliğinde işlemektedir. Bu halde tehdidi savuran kişinin böyle bir 

yönetici kişilik olup bulunduğu muhitte yakaladığı kimseyi ikrah altında bıraktığı 

düşünülmektedir. 1100 Şu kadar var ki; tehdide maruz kalan şahsın, bahse konu ruhsata ehil 

olması için tehditçi kişinin ilgili fiili yerine getirebileceği kanısını taşıması gerekmektedir. 

Aksi takdirde tehdit edildiği işi işlemesi helal olmaz.1101 

Anlatılan surette ikrah altında bulunan kimsenin haram gıdaları tüketmesi için dinen 

ruhsat verildiği gibi -kalbi imanla mutmain olmak kaydıyla- küfür/şirk sözünü telaffuz etmesi 

 
6/472; Ṭaḥâvî, Şerḥu Meʿâni’l-âs̱âr, 4/114; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 813a; Seraḫsî, el-Mebsût 
(Hamidiye, 548), 705b. 

1097 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 23/10; Müellifin anlattığı veçhile Abdullah b. Mesud’un (r.a.) isminin önce 
(Abdullah denerek) müphem bırakıldığı, bilahare kastın İbn Mesud (r.a.) olduğunun belirtildiği bir rivayete rast 
gelmedik. Lakin bazı kaynaklarda geçen rivayetlerde İbn Mesud’un (r.a.) ismi doğrudan verilmektedir. Mesela 
bkz. İbn Ebû Şeybe, el-Kitâbü’l-muṣannef, 6/472; Ṭaḥâvî, Şerḥu Meʿâni’l-âs̱âr, 4/114. 

1098 Rivayette kastedilen, Sa’d b. Ebû Vakkâs’tır (r.a.). Nitekim kaynaklarda Ebû Vakkâs’ın isminin Mâlik 
olduğu beyan edilmektedir. Mesela bkz. İbn Saʿd, eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ, 3/137; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-
İstîʿâb, 2/606. 

1099 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 23/10. 
1100 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/47-48. 
1101 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/50. 



231 
 

de caiz görülmektedir. Fakat bu halde küfür sözünü söylemekten içtinap ederse sevap 

kazanır.1102 Mesele dahilinde İbn Mesud’tan (r.a.) şöyle bir söz nakledilmektedir: 

 1103ما من كلام أتكلم بھ یدرأ عني ضربتین بسوط عند ذي سلطان  إلا كنت متكلما بھ

İbn Mesud’un (r.a.) bu sözünün -iki sopa neticesinde de olsa- darbeden kaynaklı aşırı 

bir ızdırap halinde gündeme gelen ruhsat hakkında varid olduğu düşünülmektedir. Ancak İbn 

Mesud’un (r.a.), can kaybı ile sonuçlanma endişesi bulunmayan iki sopa darbesi karşısında 

küfür sözünü söyleme yönündeki ruhsatı kullandığı zannına kapılmak caiz olmaz. Kendisinin 

bu sözü söylemesi misal kabilinden olup maksadı, ölüm korkusu durumundaki ruhsatı beyan 

etmektir. Şöyle bir yorum da yapılmıştır: İbn Mesud (r.a.), zayıf bünyeli birisi olması 

hasebiyle gerçekten de iki sopa darbesi onun için ölüme kadar götürebilecek bir etkiye 

sahipti.1104 Nitekim hayatının anlatıldığı bölümde bu hususa değinilmişti. 

4.1.6.11 Mirasçısı Olmayan Kişinin Bütün Malını Vasiyet Edebileceğine Delil 

Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Ulemânın çoğu nezdinde mendub bir iş olarak kabul edilen1105 vasiyet, mirasçıların 

dışındaki kimselere ve malın azami üçte biri ile mukayyed olmak üzere yapılmaktadır.1106 

Vasiyetin malın üçte birini aşan kısmında ise büluğa ermiş mirasçıların vasiyet sahibinin 

vefatından sonraki onayları (icazet) aranmaktadır.1107 Mirasçıların onayının aranması 

itibarıyla üçte biri aşan kısımdaki vasiyet, mevkuf olarak nitelenmektedir.1108 Vasiyetin vefat 

edenin mal varlığı üzerindeki tasarruflar içerisindeki sıralaması, teçhiz-tekfin işlemleri ile  

borcun ödenmesinden sonra; mirastan öncedir.1109 Bu bilgiler ışığında değerlendirilmek 

üzere; bir kimsenin mirasçısı bulunmasa ve malının tamamını bir şahsa bağışlasa Hanefî 

mezhebi bu vasiyeti geçerli kabul etmiştir. İşbu hükme varırken İbn Mesud’un (r.a.) şu 

kavliyle istidlal etmişlerdir: 
 

1102 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/50. 
1103 “Söylediğimde güç sahibi bir kimsenin iki sopa darbesini benden savuşturacak bir söz olsa, şüphesiz onu 

söylerdim.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/50; Hadisin metninde matbu nüshada غیر ذي سلطان olarak geçen ifade 
Hamidiye 549 nüshasında سلطان ذي   şeklindedir. Doğru lafız da bu olmalıdır. Mananın bu surette düzgün عند 
çıkması bir yana el-Asl’da da metin böyle gelmiştir ve hadis kaynaklarındaki benzer rivayetlerde bu ifadeyle 
hemen aynı manada ifadeler yer almaktadır. Bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 7/306; İbn Ebû Şeybe, el-Kitâbü’l-muṣannef, 
6/474; Ṭaberânî, el-Muʿcemü’l-kebîr, 9/171; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 861b. 

1104 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/50. 
1105 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 27/142. 
1106 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 27/143. 
1107 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 27/153. 
1108 Bkz. Abdüsselam Arı, “Vasiyet”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 

2012), 42/554. 
1109 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/136-138. 



232 
 

لھ وارث منكم فإذا كان   فلا یعر رى أن یموت الرجل منھا حنھ لیس من قبیلة أ إیا معشر ھمدان 

 1110ذلك فلیضع مالھ حیث أحب

 

4.2 Ferâiz Hükümlerine İlişkin Rivayetler 

4.2.1 Genel Nitelikli Rivayetler 

4.2.1.1 Ferâiz İlmini Öğrenmeye Teşvik Eden Merfu Hadis ve Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Ferâiz ilmi, İslâmî ilimlerin en mühimlerinden kabul edilmiş olup bizzat Allah 

Rasulü (s.a.v.), öğrenilmesi ve öğretilmesini şu hadisiyle teşvik ve terviç etmiştir: 

أمرؤ مقبوض وسیقبض ھذا   ين إ تعلموا القرآن وعلموه الناس وتعلموا الفرائض وعلموھا الناس ف

 1111العلم من بعدي حتى یتنازع الرجلان في فریضة فلا یجدان من یفصل بینھما 

Serahsî’nin aktardığına göre İbn Mesud (r.a.) bu hadisi talebelerine naklederken 

şunları söylerdi: 

  أھلينسانا من  إن  إ مھاجر أنت قال ف أ عرابي فقال أتعلموا الفرائض ولا یكونن أحدكم كرجل لقیھ 

 1112مات فكیف یقسم میراثھ قال لا أدرى قال فما فضلكم علینا تقرؤن القرآن ولا تعلمون الفرائض

Yine müellifin beyanına göre ashabın bir araya geldiğinde en ziyade ferâiz ilmi 

etrafında müzakere ettikleri1113 göz önünde tutulduğunda bu ilmin ehemmiyeti daha bir 

anlaşılacaktır. 

 
1110 “Ey Hemedan halkı! Hiçbir kabile yoktur ki içlerinden bir adam ölüp de sizden mirasçısı olacak biri 

bulunmasın. [Fakat] şayet böyle bir durum vaki olursa, [böyle bir adam, hayatta iken] malında dilediği gibi 
tasarrufta bulunsun.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/18. 

1111 “Kur’ân’ı öğreniniz ve onu insanlara öğretiniz. Ferâizi öğreniniz ve onu insanlara öğretiniz. Zira ben ölümlü 
bir kimseyim. Bu ilim, benden sonra aranızdan çekilip alınacak. Öyle ki, iki adam bir miras payı üzerinde 
ihtilafa düşecek de aralarındaki problemi halledecek bir kimse bulamayacak.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 
29/136. 

1112 “Ferâizi öğreniniz. Sizden birisi karşısına bir bedevi çıkıp da: ‘Sen muhacir misin? Ailemden biri öldü; 
mirası nasıl taksim edilecek?’ diye sorduğunda ‘Bilmiyorum’ diye karşılık veren, sonra da bedevinin, ‘Sizin 
bizden üstünlüğünüz ne ola ki? Kur’ân’ı okuyorsunuz [ancak] ferâizi bilmiyorsunuz’ dediği biri olmasın.” 
Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/136. 

1113 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/136. 



233 
 

4.2.1.2 Miras Paylaşımında Toplam Payın Paydadan Fazla Olduğu Hallerde 

Avl’e Gidileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Ferâiz meselelerinde üç ihtimalden söz edilmektedir: Âdile (العادلة) - Kâsıra (القاصرة) 

- Âile ( العائلة). İlkinde ashâbü’l-ferâizin1113F

1114 hisseleri ile ölenin mal varlığı üzerinde hesaplanan 

hisselerin toplamı eşittir; yahut ashâbü’l-ferâizin hisseleri, mal varlığının tamamına tekabül 

etmeyip kalanı alacak asabe türü mirasçı(lar) vardır. Başka bir deyişle ferâiz hesaplaması 

neticesinde ortaya çıkan pay ile payda aynı olmaktadır. İkinci halde söz konusu pay paydadan 

düşük olmakta ve asabe de bulunmamaktadır; ki bu durumda ashâbü’l-ferâize red1114F

1115 yoluna 

gidilmektedir. Son hal olan ‘âile’de ikinci halin tam tersine olarak miras hesaplaması 

sonucunda ortaya çıkan pay, paydadan yüksek olmaktadır. Bu durumda sahabenin 

çoğunluğuna göre “avl” yöntemine başvurulmaktadır. Avl görüşüne sahip olanlar arasında 

Ömer (r.a.), Osman (r.a.), Ali (r.a.) ve İbn Mesud (r.a.) bulunduğu gibi fukahânın tercihi de bu 

yönde olmuştur. Abdullah b. Abbas (r.a.) ise bu mezhebe kökten karşı çıkmaktadır. Kendisi, 

bu halde (hisse eksilmesiyle) tahakkuk edecek zararın, miras istihkakı açısından en zayıf 

durumdaki kimse tarafından üstleneceği kanaatindedir. Lakin bu görüşün meselelere tatbiki 

aşamasında, hüküm cihetinden netlik kazandırılamayan bazı meselelerin varlığından söz 

edilmektedir. Serahsî, bunların bir kısmına değinmektedir.1115F

1116 

Avl uygulaması, paya nispetle düşük/kifayetsiz kalan paydanın, hesaplama 

neticesinde hasıl olan paya yükseltilmesi olarak özetlenebilir.1117 Serahsî, avlin uygulama 

alanı bulduğu avliye/âile meselesinde tek bir payda olarak altı sayısından söz etmektedir. Bu 

payda, yerine göre yarım, dörtte üç, bir, bir buçuk, iki, iki buçuk, üç ve dört pay artabilmekte; 

başka bir deyişle avledebilmektedir.1118 Bu anlatıma göre, çok sayıda meselenin 

gözlemlenmesinden ortaya çıkan toplam sekiz avl ihtimalinin söz konusu olduğu 

anlaşılmaktadır.1119 Lakin daha sonraları fıkıh kitaplarında, avliye meselelerinde burada 

 
1114 Ashâbü’l-ferâiz, terikeden alacakları paylar Kur’ân, Sünnet veya İcmâ ile belirlenmiş mirasçılardır. Bkz. Arı, 

İslam Miras Hukuku, 59. 
1115 Bu tabir, ölenin geride yalnız ashâbü’l-ferâiz türü mirasçı bırakması halinde ve bunların muayyen hisselerini 

almasından sonra, kalan malın nesebî ashâbü’l-ferâize yine hisseleri oranında tekrardan verilmesi işlemini 
ifade etmektedir. Nesebî ashâbü’l-ferâizden maksat, karı-koca dışındaki ashâbü’l-ferâizdir. Bkz. Arı, İslam 
Miras Hukuku, 28, 61. 

1116 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/160-162. 
1117 Krş. Zeylaʿî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ, 6/244; Arı, İslam Miras Hukuku, 162. 
1118 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/163. 
1119  Burada avliye meselelerinin sayısının sekizle sınırlı olmayıp bundan çok daha fazla sayıda mesele için söz 

konusu edilen oranlardan bahsedildiğini vurgulamakta fayda görmekteyiz. Nitekim Serahsî de bu hususu 
açıkça ifade etmektedir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/164. 



234 
 

anlatılan veçhile küsuratlı payda hesaplaması yöntemi terk edilmiştir.1120 Bunun yerine 

paydaların yükseltilerek eşitlenmesi neticesinde altı, on iki ve yirmi dörtten ibaret olan üç 

payda ekseninde ihtimaller yeniden tasnif edilmiştir. Bu yeni tasnife göre paydalar içerisinde 

altı sayısı tek ve çift olarak on sayısına kadar avlederken, on iki sayısı on üç, on beş ve on 

yediye; yirmi dört sayısı yalnız yirmi yediye avletmektedir.1121 

4.2.2 Mirasçılık Sebeplerine İlişkin Rivayetler 

4.2.2.1 Zevi’l-Erhâmın Mirasçılardan Kabul Edileceği Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Zevi’l-erhâmın mirasçı yapılması hususunda sahabe arasında ihtilaf vardır. 

Sahabeden (r.a.) zevi’l-erhâmın mirasçı yapılacağı görüşünde olanlar, Ali (r.a.), İbn Mesud 

(r.a.), Muâz b. Cebel (r.a.), Ebu’d-Derdâ (r.a.), Ebû Ubeyde b. el-Cerrâh (r.a.) ve -meşhur 

rivayete göre- İbn Abbas’tır (r.a.). Zeyd b. Sâbit (r.a.), bu meselede aksi görüş belirtmiş olup -

bir rivayete göre- İbn Abbas da (r.a.) onun gibi düşünmektedir. Serahsî, Hz. Ebubekir (r.a.), 

Hz. Ömer (r.a.) ve Hz. Osman’ın (r.a.) Zeyd’e (r.a.) muvafakat ettiği yönündeki rivayetlerin 

sahih olmadığını vurgulamaktadır. Sahabe arasındaki ihtilaf tâbiin neslinde de devam etmiş; 

keza sonraki fukahâ mesele etrafında farklı görüşler serdetmişlerdir. Hanefî imamları, İbn 

Mesud’un (r.a.) yolunu takip ederek zevi’l-erhâmın mirasçı olduğu yönünde kanaat 

bildirmişlerdir. Zeyd b. Sâbit’in (r.a.) kavlini benimseyen müçtehitler arasında ise İmam Şâfiî 

ve İmam Mâlik bulunmaktadır. Onlar miras âyetlerinde ashâbü’l-ferâiz ve asabe mirasçıların 

zikredilmesine karşın zevi’l-erhâma değinilmediğini düşünmektedir. Hanefîler şu âyetin 

zevi’l-erhâmın mirasçılığına delalet ettiği kanaatindedir1122: 

 (Enfâl, 8/75) 1123وأولوا الأرحام بعضھم أولى ببعض  في كتاب الله 

Serahsî buradaki ببعض بعض ifadesinin أولى  من   manasında olduğunu أولى 

söylemektedir. Bu takdirde âyette umûmî bir vasıf ile mirasta hak kazanmaya dair bir hüküm 

vazedilmiş olmaktadır. Miras istihkakına dair hususi vasıf ile ortaya konan hükümler ile 

umûmî vasıfla vazedilen hüküm(ler) arasında ise bir çelişki bulunmamaktadır. Zira hususi 

 
1120 Bkz. Seraḫsî, Mebsut, 29/223 (46 nolu dipnot). 
1121 Hoca Emin Efendizâde Ali Haydar, Teshîlü’l-ferâiż (İstanbul: (A. Asaduryan) Şirket-i Mürettibiye Matbaası, 

1322), 99-102; Arı, İslam Miras Hukuku, 164-165. 
1122 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/2-3; Serahsî’nin İmam Şâfiî ve İmam Mâlik’e isnad ettiği görüşlerin teyidi 

için bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 8/73; İbn Yûnus, el-Câmiʿ, 21/394; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 9/198; İbn 
Rüşd, el-Muḳaddimât, 3/131, 142. 

1123 “…Allah’ın kitabınca hısımların bazısı bazısına daha yakındır…” 



235 
 

vasfa sahip olmayan kimse, umûmî vasfı hâiz olmakla mirastan pay hak edebilir.1124 Şârih, 

hususi vasıf ile mirastan pay istihkakından söz ederken ashâbü’l-ferâiz ve asabe olarak bilinen 

muayyen nitelikteki mirasçı grupları hakkındaki nasslara işaret ediyor olmalıdır; ki onun bu 

beyanı, İmam Şâfiî ve Mâlik’in görüşü olarak nakledilen iddialara bir bakıma cevap niteliği 

taşımaktadır. 

4.2.2.2 Müvâlât Velâsının Mirasçılığa Etkisi ile Alakalı Sahabi Kavli/Mevkuf 

Hadis 

Mirasçılık sebepleri arasında zikredilen velâ, iki türlü tahakkuk edebilir. İlki bir 

kimsenin köle yahut cariye azat etmesi neticesinde ortaya çıkan velâü’l-atâkadır. Velâü’n-

ni‘met olarak da bilinir. Bu çeşit velâda azat işlemini gerçekleştiren kişi “mevlâ-yı a‘lâ” 

olarak isimlendirilirken azat edilen köle “mevlâ-yı esfel” adını almaktadır.1125 Mirasçılığı hak 

eden, yalnız mevlâ-yı a‘lâdır.1126 Velânın ikinci türü olarak ifade edilen velâü’l-müvâlât, 

Hanefîlerin geçerli kabul ettiği bir velâ türü olup Şâfiîler bu tarz velâyı batıl/hükümsüz 

saymıştır.1127 Hanefîlerin yaklaşımı, aslen Ömer (r.a.), Ali (r.a.), İbn Mesud (r.a.), İbn Abbas 

(r.a.) ve İbn Ömer’in (r.a.) kavline dayanmaktadır. Şâfiî ise Zeyd’e (r.a.) muvafakat 

etmiştir.1128 Müvâlât velâsı, genellikle bir kimse vesilesiyle Müslüman olan şahsın kendisine 

vesile olan kişi ile yaptığı bir akdi ifade eder. Bu akitte iki husus konu edilir: Akit teklifini 

götüren şahsın vefatı halinde muhatabının mirasçısı olması, cinayet işlemesi halinde 

muhatabının kendisine âkile olması. Hanefîlerin dayanakları arasında İbn Mesud’un (r.a.) 

mesele hakkındaki görüşünü gösteren şu rivayet zikredilmektedir: 

ل ابن مسعود ئرض والى ابن عم لھ وأسلم على یدیھ فمات وترك مالا فسلأن رجلا من أھل اا

 1129رضي الله عنھ عن میراثھ فقال ھو لمولاه

 
1124 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/3. 
1125 Bedruddîn el-ʿAynî, el-Binâye, 6/12. 
1126 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/38. 
1127 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/43; Ayrıca bkz. Şâfiʿî, el-Üm, 8/304; Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 18/83; 

Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/400. 
1128 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/43. 
1129 "Toprak sahibi bir kimse, amcasının oğlu ile müvâlât akdi yaptı. Bu kimse sözü geçen amca oğlu vasıtasıyla 

Müslüman olmuştu. Bilahare adam vefat etti ve geride bir miktar mal bıraktı. İbn Mesud’a (r.a.) bunun mirası 
soruldu. O da; ‘O mal müvâlât akdi yaptığı kimseye [:mevlâsına] aittir’ diye cevap verdi." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 
1989, 8/91; Matbu nüshada سأل olarak geçen kelime, Hamidiye koleksiyonu 549 nolu yazmada matbu nüsha ile 
muvafakat halinde; Hamidiye koleksiyonu 548 nolu yazmada meçhul okumaya elverişli olacak şekilde سئل 
lafzıyla gelmiştir. Damat İbrahim Paşa koleksiyonu 648 nolu yazmada ise net okunamasa da görebildiğimiz 
kadarıyla سئل şeklinde yazılmıştır. Mana, meçhul okumaya daha elverişli gibidir. Aksi takdirde soran kişinin 
mevlâ-yı a‘lâ olması icap edecektir ki bu durumda İbn Mesud’un (r.a.) ھو لمولاه ifadesi yerine bu kişiyi muhatap 
alarak  لك -benzeri bir ifade kullanması sibakın gereğidir. Yazmaların ilgili kısımları için bkz. Seraḫsî, el ھو 



236 
 

Her ne kadar müvâlât akdi, çok sefer bir kimsenin eliyle/vesilesiyle Müslüman olan 

şahsa ait bir tasarruf olarak tasvir edilse de bu husus akdin şartlarından değildir.1130 Genel 

manada bu akit için iki şarttan bahsedilebilir. Bunlardan biri, icapta bulunan şahsın nesebinin 

meçhul olması yani bilinmemesidir. Buna ilaveten söz konusu şahsın velâü’l-atâka bağına 

sahip bulunmaması ve başkası ile daha evvel müvâlât akdi yapmış olsa bile muhatabının onun 

adına âkile vasfıyla diyet ödememiş olması gerekmektedir.1131 

4.2.2.3 Mevle’l-Atâka’nın Mirasçılıkta Zevi’l-Erhâmdan Sonra Geldiği Şeklinde 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî mezhebine göre mevle’l-atâka asabelerin sonuncusu olup miras sıralamasında 

zevi’l-erhâmdan önce gelmektedir. Bir önceki maddede tasrih edildiği üzere mirasçı olan 

mevlâ, mevlâ-yı a‘lâ olup burada kastedilen de bu vasıftaki kişidir. Mevle’l-atâkanın 

asabelerin sonuncusu olması ve zevi’l-erhâmdan mukaddem oluşu, sahabeden Ali (r.a.) ve 

Zeyd’ten (r.a.) nakledilmektedir. Hanefî âlimlerinin görüşü işte bu kavle istinad etmektedir. 

Bu meselede Abdullah b. Mesud’un (r.a.) görüşü ise mirasçılık sıralamasında mevle’l-

atâkanın zevi’l-erhâmdan sonra geldiği şeklinde sabit olmuştur.1132  

Kitâbü’l-Asl’da bununla alakalı olarak şöyle bir rivayet zikredilmektedir: 

مسعود رضي الله عنھ أنھ كان یورّث مولى النعمة إذا لم یكن لھ عمة ولا خالة ولا ذو  عن ابن 

 1133قرابة

Burada مولى النعمة ile kastedilenin Hanefî mezhebine göre ‘azadı gerçekleştiren kişi’ 

olduğunu İmam Muhammed bizzat beyan etmiştir. Rivayetteki قرابة  ifadesinin ise ذو 

Kitâbü’l-Asl’da farklı kullanımları mevcuttur. Bu kullanımları iki seçeneğe 

indirgeyebileceğimizi düşünüyoruz: Ashâbü’l-ferâiz, ve zevi’l-erhâma şamil olacak şekildeki 

 
Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 648), 412b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 251b; Seraḫsî, el-Mebsût 
(Hamidiye, 549), 283a. 

1130 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/91. 
1131 Hidâye şârihlerinden Bâbertî ve onu takiben Aynî, müvâlât akdi için üç şart saymış olup burada zikredilen 

iki şarta ilaveten icapta bulunan şahsın Arap olmaması gerektiğini belirtmişlerdir. Lakin İbnü’l-Hümâm nesep 
meçhuliyeti şartının Arap olmama şartınının zikredilmesine gerek bırakmadığını vurgulamış; bunu da 
Arapların neseplerinde bilinmezlik gibi bir durumun zaten söz konusu olmaması ile gerekçelendirmiştir. 
Dolayısıyla şârihlerin bu şartı zikretmesi, ancak lazımî olarak bilinen şartın sarahaten ifadesi kabilinden 
olabilir. Bkz. Ekmelüddîn Muḥammed b. Muḥammed el-Bâbertî, el-ʿİnâye şerḥu’l-Hidâye (Beyrut: Dâru’l-
Fikr, 1970), 9/228; Bedruddîn el-ʿAynî, el-Binâye, 11/31; İbnü’l-Hümâm, Fetḥu’l-ḳadîr, 9/228-229. 

1132 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/175. 
1133 “İbn Mesud’tan (r.a.) rivayet edildiğine göre kendisi, ölen kişinin halası, teyzesi veya [bir başka] zevi’l-

erhâm akrabası bulunmadığı vakit mevle’n-ni‘metini (mevle’l-atâkasını) mirasçı yapıyordu.” 



237 
 

kullanımlar1134 – zevi’l-erhâm manasındaki kullanımlar1135 İçerik itibarıyla işbu rivayetten 

sonra zikredilen Ebû Hanîfe’ye ait söz ile uyumlu olduğu varsayılırsa, bu tabirin zevi’l-erhâm 

manasında kullanıldığı sonucuna varılacaktır. Nitekim İbn Mesud’un (r.a.) bu kavline aykırı 

görüş bildiren Ebû Hanîfe, köleyi azat eden şahsın mirasçılık noktasında hala, teyze ve 

mirasçı olmayan [diğer] zî rahim mahrem akrabalara ( یرث لا  محرم  رحم  ذي   (كل 

önceleneceğini söylemektedir. İmameyn de bu görüştedir.1135F

1136 Bahsettiği son grup, zevi’l-

erhâm içerisinde değerlendirilen sair kimseler olmalıdır. Zira ashâbü’l-ferâizin mirasçılıkta 

mevle’l-atâkadan önce geldiği kesindir. 

Tahâvî, Muhtasar’da mevle’l-atâkanın mirasçılık sıralamasında ölünün akrabalarına 

nispetle konumundan bahsettiği kısımlarda oldukça kapalı bir anlatımda bulunmuştur. Lakin 

anlaşıldığı kadarıyla o da mevle’l-atâkanın mirasçılıkta zevi’l-erhâmdan önce geldiği 

kanaatindedir.1137 Esasen eseri üzerine Cessâs’ın yazdığı şerh içerisindeki metinlerde 

kullandığı ifadeler çok açıktır. Kendisi mevle’l-atâkanın zevi’l-erhâmdan olduğunu net surette 

ortaya koymaktadır.1138 Bu vesileyle bu durumla alakalı bir tespitimizi paylaşmak istiyoruz: 

Muhtasar’ın müstakil baskısı ile Cessâs’ın şerhi zımnında basılan nüshasını 

karşılaştırdığımızda açıkça gördük ki; bu iki baskıda yer alan metinler umûmen 

uyuşmamaktadır. Cessâs, müstakil baskıdaki çoğu kısmı atladığı gibi şerh ettiği metinlerin 

 
1134 Bu tabirin kapsamı hakkındaki ilk varsayımımıza asabeyi dahil etmedik. Zira  قرابة  ifadesinin bu ذو 

kullanımında “pay sahibi olmayanlar” şeklinde ifade edilenler için verilen örnekler, zevi’l-erhâm mirasçılardan 
seçilmiştir. Burada şöyle bir ihtimal de vardır: İşlenen bahis gereği asabe mirasçılar, kendiliğinden dışarıda 
kalmış olabilir. Yani lafzın medlûlünden dolayı değil de bağlam gereği asabe mirasçılar bu kavram altında 
zikredilmemiş olabilir. Fakat bu ihtimali teyit edecek bir misale rastlayamadığımız için medlûl olduğu kesin 
olanlarla yetindik. el-Asl’daki bir ibare, iki türlü yorumlanmaya müsait gözükmektedir. İbarede asabe olmayan 
bir  قرابة  mirasçı grubundan bahis geçmektedir. Bu grup, burada beyan ettiğimiz geniş anlama yorulmaya ذو 
elverişli olduğu gibi, dar anlamda قرابة  şeklindeki kullanımın örneği olmaya da ihtimallidir. Şöyle ki; bir ذو 
sonraki dipnotta açıklanacağı üzere bu tabirin dar anlamda kullanımını zevi’l-erhâma eş değer olarak takdir 
ettik. Lakin bu takdirimizde bir hata payı vardır. Keza  قرابة  tabirinin geniş anlamda kullanımının asabeyi ذو 
ihtiva edecek surette varid olması ve dolayısıyla buradaki takdirimizde de hataya düşmemiz, ihtimal dışı 
değildir. Burada da iki ihtimal söz konusu olacaktır. Ya bu tabirin yalnız zevi’l-erhâmı ihtiva eden bir 
kullanımının bulunmayıp diğer iki kullanımın cari olduğu söylenecektir; ya da her üç ihtimal bu kelimenin 
kullanımları içerisinde değerlendirilecektir. Her hâlükârda bu tabirin delaleti hakkında kesin bir yargıya 
varmak için daha geniş kapsamlı taramalar yapmak şarttır. Böylesi bir tarama, çalışmamızın sınırını aştığı için 
şu aşamada varsayımlarımız üzerinden fikir beyan etmekle kifayet ediyoruz. Referansta bulunulan kısımlar için 
bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 6/114, 127. 

1135 el-Asl’da  سھم قرابة  ile ذو   tabirlerinin birbirine mukabil olarak kullanılması, bunun örneğini teşkil ذو 
etmektedir. Zira سھم  ifadesi, ashâbü’l-ferâizden olan kimseleri tabir etmektedir. Her ne kadar bu ikili ذو 
kullanıma bakıldığında muayyen payı olmadığına nazaran asabenin de buraya dahil olabileceği düşünülse de 
görebildiğimiz kadarıyla verilen örneklerde asabe dışındaki mezkûr iki gruptan mirasçılar zikredilmektedir. 
Buradaki misallerde geçen الأخ أخ/ابن  للأم  ile kastedilen (erkek kardeşin oğlu) ابن  الأخ   ana bir erkek kardeş) ابن 
oğlu) olmalıdır. Nitekim bir meselede bu ifade önce müphem gelmiş, devamında açık haliyle verilmiştir. Krş. 
Şeybânî, el-Aṣl, 6/90-91. 

1136 Bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 6/363-364. 
1137 Krş. Ṭaḥâvî, Muḫtaṣar, 399-400. 
1138 Bkz. Ceṣṣâṣ, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 8/415. 



238 
 

lafzı da genellikle farklıdır.1139 Muhtemeldir ki; müstakil olarak basılan nüsha, İbnü’n-

Nedîm’in bahsettiği1140 iki farklı versiyondan “kebîr” olanıdır. Şerh ise “sağîr üzerine 

yazılmıştır. Tabi bu bir varsayımdır, tahkik edilmesi gerekmektedir. 

Kudûrî Muhtasar’ında ashâbü’l-ferâizden arta kalan mal üzerindeki mirasçılık 

noktasında, (nesep sebebiyle) asabe olan kimse mevcut değilse, azat işlemini gerçekleştiren 

kişinin zevi’l-erhâma nispetle öncelikli olacağını belirtmektedir.1141 Tecrîd’inde doğrudan 

konuya değinmemekle birlikte Şâfiîlere verdiği bir cevap zımnında zevi’l-erhâmın, mevle’l-

atâkanın aksine, asabelik vasfına sahip olmadığı için sıralamada mevle’l-atâkanın önde 

olduğunu ifade etmektedir.1142 Kâsânî Hanefîlerin kabul ettiği kavli eserinde müteaddit 

defalar dile getirmektedir.1143 İbn Mesud’a (r.a.) nispet edilen görüşe de yer verdiği 

görülmektedir. Lakin birtakım farklılıklar göze çarpmaktadır. Şöyle ki; Kitâbü’l-Asl ve 

Mebsût’ta İbn Mesud’un (r.a.) kavli olarak takdim edilen yaklaşım, Kâsânî tarafından Hz. 

Ömer’e de (r.a.) izafe edilmiştir. Mezkûr eserlerde yalnız mevle’l-atâkanın zevi’l-erhâmdan 

ve ashâbü’l-ferâize redden sonra geldiği söylenmişken burada adları geçen iki sahabi 

nezdinde mevle’l-atâkanın asabe olmadığı şeklinde ikinci bir isnatta bulunulmuştur.1144 

4.2.2.4 Mevle’l-Atâka’nın Mirasçılıkta Ashâbü’l-Ferâize Redden Sonra Geldiği 

Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

İbn Mesud (r.a.), mevle’l-atâka ile alakalı fıkhî değerlendirmesini, mevle’l-atâkanın 

bulunduğu bir denklemde ashâbü’l-ferâiz durumundaki kimselerin hisselerini alıp geride 

miras malı kalması halinde de sürdürmüştür. Daha açık olarak ifade etmek gerekirse İbn 

Mesud (r.a.) ashâbü’l-ferâize red imkânı varsa miras dağıtımında mevle’l-atâkaya geçilmesini 

kabul etmemiş; red işlemini öncelemiştir. Sahabeden Ali (r.a.) ve Zeyd (r.a.) ise bunun tersi 

bir görüş benimsemiş olup mevle’l-atâkanın bu halde ashâbü’l-ferâize redde mâni bir 

pozisyonda bulunduğunu kabul etmiştir. Hanefiyye, bu meselede bir önceki meselede olduğu 

gibi İbn Mesud’un (r.a.) değil Ali (r.a.) ve Zeyd’in (r.a.) kavlini tercih etmiştir. Bu ihtilafın 

semeresini göstermek adına bir misal getiren Serahsî, ölenin geride kızını ve mevle’l-atâkasını 
 

1139 Mesela krş. Ṭaḥâvî, Muḫtaṣar, 147-149, 399-400; Ceṣṣâṣ, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 4/94 vd., 8/414-415. 
1140 Bkz. 238 nolu dipnot. 
1141 Kudûrî, ilgili metinde zevi’l-erhâm ifadesini kullanmasa da hem sibakına nazaran hem de Meydânî şerhinde 

tasrih edildiği üzere kastın bu olduğu açıktır. Bu metin olmasaydı bile eserin velâ bahsi ile bu bölümdeki 
anlatımlar bir araya getirildiğinde, aynı hükme ulaşılacağını söylemek mümkündür. Bkz. Ḳudûrî, Muḫtaṣar, 
182, 247; ʿAbdülġanî b. Ṭâlib el-Ġuneymî ed-Dımaşḳī el-Meydânî, el-Lübâb fî şerḥi’l-Kitâb, thk. Muḥammed 
Muḥyiddîn ʿAbdülḥamîd (Beyrut: el-Mektebetü’l-ʿİlmiyye, ts.), 4/202. 

1142 Bkz. Ḳudûrî, et-Tecrîd, 8/3923. 
1143 Bkz. Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ, 4/162, 170, 7/229. 
1144 Bkz. Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ, 4/162-163. 



239 
 

bırakması durumunda Hanefî mezhebine göre kıza yarım pay verildikten sonra kalanın 

mevle’l-atâkaya ait bulunacağını; buna mukabil İbn Mesud’un (r.a.) kavline göre kalanın 

tekrardan kıza verileceğini (red) belirtmiştir. İbn Mesud (r.a.), şu âyet-i kerîmeye istinad 

etmiştir:  

(Enfâl, 8/75) في كتاب الله  وأولوا الأرحام بعضھم أولى ببعض  

Âyeti “Allah’ın kitabınca hısım/akrabaların bazısı bazısına, akraba olmayanlara 

nispetle daha yakındır” manasında anlamıştır. Mirasçılık ise ‘yakınlık’ üzerine bina edilmiştir. 

Yine İbn Mesud’un (r.a.) delili olarak zikredilen hadise göre Allah Rasulü (s.a.v.), efendisi 

tarafından azat edilen bir köleye hitaben şöyle söylemiştir: 

  1145وإن مات ولم یدع وارثا كنت أنت عصبتھ

Hadiste mevle’l-atâkanın mirasçı kılınması için ölen efendisinin geride vâris 

bırakmamış olması şart koşulmuştur. Bu hadis aynı zamanda zevi’l-erhâmın mevle’l-atâkaya 

önceleneceğine delil kabul edilmiştir. Zira zevi’l-erhâm da vârisler arasındadır.1146 Hanefîler, 

Rasulüllah’ın (s.a.v.), Hamza’nın (r.a.) kızı tarafından azat edildikten sonra geride bir kız 

evlat bırakarak vefat eden kimse için yaptığı miras paylaşımını, görüşlerinin delili olarak 

zikretmişlerdir. Söz konusu paylaşımda vefat eden şahsın kızına yarım pay düşmüş, kalanı 

mevle’l-atâka durumunda olan Hamza’nın (r.a.) kızı almıştır. Bu hadis, mevle’l-atâkanın 

miras dağıtımında red işleminden önce yer aldığının delili kabul edilmiştir. Aynı zamanda -

zevi’l-erhâm sıralamada red işleminden sonra geldiği için- mevle’l-atâkanın zevi’l-erhâmdan 

mukaddem olduğuna delil sayılmıştır. İbn Mesud’un (r.a.) delilleri arasında zikredilen hadiste 

ise ‘vâris’ ifadesi ile kastedilen, asabedir. Nitekim Rasulüllah (s.a.v.), hadisin devamında 

azatlı kölenin ‘vâris’ değil ‘asabe’ olma durumundan bahsetmiştir. Hadis, bu itibarla mevle’l-

atâkanın asabe olduğuna da delildir. Asabe ise mirasçılıkta zevi’l-erhâmdan önce gelir. İbn 

Mesud’un (r.a.) dayandığı âyetin, ensar ve muhacir sahabiler arasındaki muâhât/kardeşlik 

temelli mirasçılık hükmünü neshedip akrabalığa dayalı mirasçılık esasını getirdiği; sebeb-i 

nüzûlünün bu istikamette olduğu nakledilmektedir.1147 

 

 
1145 “… Şayet efendin arkasında mirasçı bırakmaksızın vefat ederse onun asabesi sen olursun.” 
1146 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/175. 
1147 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/176. 



240 
 

4.2.2.5 Mirasta Red İşleminin Kimlere Yapılacağına Dair Sahabi 

Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Miras taksiminde red uygulamasının ashâbü’l-ferâizin tamamı hakkında mı cari 

olduğu yahut ashâbü’l-ferâiz içerisinden bir kısmın bundan müstesna mı tutulacağı noktasında 

ashap arasında açık bir ihtilaf bulunmaktadır. Reddin ashâbü’l-ferâiz olarak tanımlanan her 

bir grup için söz konusu olduğunu söyleyen, Osman (r.a.) ve Câbir b. Zeyd’tir (r.a.). Ali (r.a.) 

koca ve karıya red yapılamayacağını savunmaktadır. Abdullah b. Abbas’tan (r.a.) gelen bir 

nakilde bu ikisine ilaveten nine zikredilmektedir. Abdullah b. Mesud (r.a.), şu altı grubun red 

işlemine dahil edilmeyeceğini söylemektedir: karı, koca, ölenin kızıyla birlikte bulunan oğul 

kızı, ana-baba bir kız kardeşle birlikte bulunan baba bir kız kardeş, anneyle birlikte bulunan 

ana bir kardeş ve ashâbü’l-ferâizden herhangi biriyle birlikte bulunan nine.1148 Zeyd b. Sâbit 

(r.a.), ashâbü’l-ferâizden hiçbirisine red yapılamayacağına kani olmuştur. Onun, ashâbü’l-

ferâize reddi kökten reddettiği anlaşılmaktadır. Bunun yerine kalan mal, beytülmale 

bırakılacaktır. Bir rivayete göre İbn Abbas da (r.a.) bu görüştedir. Zikredilen bu görüşlerden 

Hz. Ali’nin (r.a.) görüşünü benimseyen, Hanefîlerdir. Serahsî’nin aktarımına göre, Ahmed b. 

Hanbel’in tercihi İbn Mesud’un (r.a.) kavli olmuş, İmam Şâfiî ise bu meselede, Zeyd’in (r.a.) 

mezhebine meyletmiştir.1149 Ahmed b. Hanbel’e isnad edilen görüşün bir benzeri, kendisinden 

gelen nakiller içerisinde mevcut olsa da genellikle Hz. Ali’ye (r.a.) ait olup Hanefîlerin tercih 

ettiği görüş, mezhebin muteber görüşü olarak takdim edilmektedir.1150 

Abdullah b. Mesud (r.a.), red işleminde akrabalığın [:rahim] itibara alındığını 

söylemekte; akrabalık sebebiyle miras istihkakının ise ancak asabelik manasıyla tahakkuk 

edeceğini savunmaktadır. Bu sebepten, red yoluyla miras istihkakı, hakiki asabelik sebebi ile 

 
1148 Mebsût içerisinde, İbn Mesud’un (r.a.) görüşüne göre red işleminden mahrum bırakılacak altı gruptan, tespit 

edebildiğimiz kadarıyla, yalnız koca ve anne ile beraber bulunan ana bir kardeşlerin misali verilmemiştir. 
Misaller kimi zaman doğrudan İbn Mesud’un (r.a.) kavlinin neticesi olan fürû hükmü suretinde iken kimi 
zaman da onun kavline yapılmış kıyasa mebni bir misallendirmeye/tahrice gidilmiştir. Ölenin karısı hakkında 
red uygulamasına gidilmediğinin örneği için bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/197-198; Ölenin kızı ile beraber 
bulunan oğul kızına red yapılmadığının misalleri için bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/196, 197-198; Ayrıca 
bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/11, 12-13; Ana-baba bir kız kardeşle beraber bulunan baba bir kız kardeşlere 
red yapılmayacağının misali için bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/197; Ayrıca bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 
5/227-228, 30/14; Ashâbü’l-ferâizle birlikte mirasçı olan nineye red yapılmamasının örneği için bkz. Seraḫsî, 
el-Mebsûṭ, 1989, 29/197. 

1149 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/192-193; Serahsî’nin ashâbü’l-ferâize red hususunda İmam Şâfiî’ye 
yaptığı isnad sahihtir. Mâverdî, beytülmalin mevcut olmaması halinde zarurete binaen redde gidileceğini 
söylemiştir. Bkz. Şâfiʿî, el-Üm, 5/158, 172; Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 8/183; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 
9/192. 

1150 Krş. Ebû Muḥammed Muvaffaḳuddîn ʿAbdullâh b. Aḥmed el-Cemmâʿîlî el-Maḳdisî İbn Ḳudâme, el-Muġnî, 
thk. ʿAbdullâh b. ʿAbdilmuḥsin et-Türkî-ʿAbdülfettâḥ Muḥammed el-Ḥulv (Riyad: Dâru ʿÂlemi’l-Kütüb, 
1997), 9/49; Manṣûr b. Yûnus b. Ṣalâḥiddîn el-Buhûtî, Keşşâfü’l-ḳınâʿ ʿan metni’l-İḳnâʿ, thk. Hilâl Muṣayliḥî 
Muṣṭafâ Hilâl (Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1982), 4/433. 



241 
 

miras istihkakına kıyas edilmelidir. Karı ve kocada asabelik vasfıyla miras istihkakından söz 

edilememektedir. Zira asabelik, ya akrabalıktan ya da (velâ örneğindeki gibi) miras istihkakı 

hususunda gelip geçici olmayan (baki olan) ve bu bakımdan akrabalığa benzeyen bir vasıftan 

ileri gelmektedir. Karı-koca hakkında bu vasıfların ikisi de yoktur. Nitekim taraflardan birinin 

vefatı ile karı-kocalık sona ermektedir. Lakin nasslar karı ve koca için miras payı 

belirlemiştir. Bu hususta nassın getirdiği hükme tabi olunur. Nassın dışında kalan kısımda ise 

karı ve koca için miras payı sabit olmaz. Ölenin kızı ile beraber bulunan oğul kızına red 

yapılamaması, konum itibarıyla oğulla beraber bulunan oğlun oğlu gibi değerlendirilmesinden 

ötürüdür. Nitekim bu halde asabelik itibarıyla daha yakın olan oğul öncelenmektedir. Ana-

baba bir kız kardeş ile beraber mirasçı olan baba bir kız kardeşe red uygulanmaması, bunların 

beraberce bulunan ana-baba bir ve baba bir erkek kardeş gibi muamele görmesinden 

dolayıdır. Keza anne ile birlikte mirasçı olan ana bir kardeşler (başka bir deyişle annenin 

çocukları), baba ile beraber bulunan baba bir kardeşler (başka bir deyişle babanın çocukları) 

mesabesindedir. Bilindiği üzere bu iki tasvirde de daha yakın asabe olan ana-baba bir erkek 

kardeş ve baba asabe olurken ikinci grup için asabelik tahakkuk etmemektedir. Ninenin 

ashâbü’l-ferâizden bir kimse ile beraber mirasçı olduğunda red işleminden mahrum kalması 

ise ölen kimseye bağlanmasında araya kadın girmesinden ötürüdür. Araya kadın girmiş 

olması her hâlükârda asabeliğe mâni bir durumdur. Ayrıca ninenin miras istihkakı, ashâbü’l-

ferâiz durumundaki kimseye nispetle zayıftır.1151 

Hanefî fakihleri, daha evvel temas ettiğimiz şu âyetin delaletini esas almaktadır: 

(Enfâl, 8/75) في كتاب الله  وأولوا الأرحام بعضھم أولى ببعض  

Âyet, miras malının tamamının ölenin akrabalarına ait bulunduğunu ve işbu 

istihkakın akrabalık bağına dayandığını ifade etmektedir. Akrabaların payları diğer nasslarda 

açıklanmıştır. Karı ve koca ise ölenin akrabası olmadığı cihetle ilk aşamada diğer nasslarda 

beyan edilen payları alsalar da red işleminin muhatapları değildirler. Serahsî’nin konu 

etrafındaki açıklamalarına bakılırsa, Hanefîlerin bu yaklaşımı, nasslar ile azami derecede amel 

olunma esasına dayanmaktadır. Öte yandan nasslarda ziyade yahut noksanlık oluşturacak bir 

yorum, ancak kuvvetli bir delille mümkündür. Bu sebeptendir ki miras taksiminin sonucu avl 

uygulamasını gerektirdiğinde hissedarların payını azaltma neticesini doğuran bu uygulamanın 

devreye sokulmasında bir beis görülmemiştir. Zira avl uygulaması hakkında icmâ bulunduğu 

 
1151 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/194. 



242 
 

ifade edilmektedir.1152 Öyle görünüyor ki; müellif, İbn Mesud (r.a.) ve İbn Abbas’a (r.a.) 

nispet edilip reddin kapsamını daraltıcı mahiyetteki kavillerin yeterli kuvvette delil(ler)e 

dayanmadığını ima etmektedir. 

4.2.3 Dedenin Mirasçılığına İlişkin Rivayetler 

4.2.3.1 Mirasçılıkta Annenin Dedeye Üstün Tutulamayacağı Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Abdullah b. Mesud (r.a.), miras paylaşımında annenin dedeye üstün tutulamayacağı 

görüşündedir.1153 Mamafih ikisinin aynı paya sahip olmasını caiz görmektedir.1154 Onun bu 

görüşünün semeresi misalen şu meselelerde gözlemlenmektedir: Ölenin geride koca, anne ve 

dedesini bırakması halinde kocaya yarım pay verilir. Kalan ise İbn Mesud’a (r.a.) nispet 

edilen bir görüşe göre1155 anne ve dede arasında ikiye bölünerek taksim edilir.1156 Denklemde 

koca, anne, dede ve ana-baba bir yahut baba bir kız kardeş bulunan ve Ekderiyye ( الأكدریة) 
meselesi olarak bilinen meselede İbn Mesud (r.a.) kocaya ve kız kardeşe yarımşar, anne ve 

dedeye altıda birer hisse verileceğini söylemektedir. Sonrasında avle gidilmektedir.1157 Karı, 

anne, dede, ana-baba bir yahut baba bir erkek kardeşin bulunduğu bir başka meselede karıya 

dörtte bir pay verildikten sonra kalan anne, dede ve erkek kardeş arasında üçe bölünerek pay 

edilmektedir.1158 Harkâ’ (الخرقاء) meselesi namıyla şöhret bulan meselede anne, dede ve ana-

baba bir yahut baba bir kız kardeş bulunmaktadır. Bu meselede İbn Mesud’tan (r.a.) gelen 

nakillerden birisinde kız kardeş yarım hisse aldıktan sonra kalan anne ve dede arasında eşit 

olarak bölüşülmektedir.1158F

1159 Zikrettiğimiz meselelerin tamamında İbn Mesud’un (r.a.) başta 

aktardığımız prensibi etkili olmuştur. Serahsî’nin Hanefîler adına müftâ bih olarak ifade ettiği 

görüş, Zeyd b. Sâbit’in (r.a.) sahip olduğu ve aynı zamanda İmameyn’in kabulü olan, 

“annenin mirasçılıkta dedeye üstün tutulmasının caiz olduğu” görüşüdür. 1159F

1160 Mirasçılıkta 

annenin dede ile aynı payı hak edebilmesi (tesviye) hükmüyle alakalı Hanefîlerin görüşünü 
 

1152 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/194-195. 
1153 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/180, 185, 190, 191, 192. 
1154 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/190. 
1155 Bkz. Bir sonraki madde. 
1156 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/185; Ayrıca bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/180. 
1157 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/191. 
1158 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/192. 
1159 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/190; Matbu nüshanın ibaresinde hata vardır.   وفي الروایة اللأخرى للزوج النصف والباقي

نصفان والأم  الجد   kelimesi gelmelidir. Nitekim yazmalardan الأخت kelimesi yerine الزوج şeklindeki kısımda بین 
Hamidiye koleksiyonu 548 ve 549 nolu kayıtlarda bu şekilde gelmiştir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 
548), 927b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 1075a. 

1160 Değerlendirme kısmında tekrar temas edeceğimiz üzere, burada müteahhir ulemânın (meşâyıh) farklı bir 
yaklaşımına da yer verilmektedir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/184. 



243 
 

yansıtan sarih bir ifadeye rast gelmemiş olsak da önceki fetvaya bakarak bunun evleviyetle 

caiz olduğunu söyleyebiliriz. 

4.2.3.2 Ölenin Geride Koca, Anne ve Dedesini Bıraktığı Durumla Alakalı Sahabi 

Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Ölen kimsenin geride koca, anne ve dedesini bırakması halinde ilk etapta koca, yarım 

hisse almaktadır. Kalan mal üzerinde anne ve dedenin ne kadar hak sahibi olacağı, ihtilaf 

konusu olmuştur. Ali (r.a.) ve Zeyd (r.a.), annenin malın tamamının üçte birini alacağına kani 

olmuşlardır. Bu hususta onlar, şu âyet ile istidlal etmektedir1161: 

 (Nisâ, 4/11) 1162فإن لم یكن لھ ولد وورثھ أبواه فلأمھ الثلث 

Ebû Hanîfe, bu meselede adları geçen sahabiler gibi düşünmektedir.1163 Abdullah b. 

Mesud’un (r.a.) mesele hakkındaki görüşüne dair iki farklı rivayet bulunmaktadır. Kûfelilerin 

rivayeti olarak ifade edilen nakle göre anne, kocadan arta kalanın üçte birini; başka bir deyişle 

malın tamamının altıda birini alacaktır.1164 Bu kavilde dede, baba mesabesinde kabul 

edilmiştir.1165 Basralılardan gelen nakil ise İbn Mesud’un (r.a.), kocanın yarım hissesinden 

kalan malı anne ve dede arasında eşit olarak paylaştırdığı şeklindedir.1166 Bu rivayetteki kavil, 

İbn Mesud’un (r.a.) münferit kaldığı içtihatlar cümlesinden kabul edilmektedir.1167 Önceki 

maddede geçtiği üzere İbn Mesud’un (r.a.) bu kavlinin, annenin miras taksiminde dedeye 

üstün tutulmaması esasına dayandığı belirtilmektedir. Ebû Yûsuf’un görüşü pek çok Hanefî 

 
1161 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/190. 
1162 “… (Ölenin) çocuğu olmayıp da ona anne ve babası mirasçı olduysa (terekenin) üçte biri annesinindir…” 
1163 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/180. 
1164 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/180; Ayrıca bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/190. 
1165 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/190. 
1166 Matbu nüshada ve elimizdeki yazmaların her üçünde de ilgili kısımda   أن البصرة عن عبد الله بن عباس  وروى أھل 

النصف والباقي بین الجد والأم نصفان وھي إحدى مربعات عبد اللهللزوج    ibaresi yer almaktadır. Görüldüğü üzere Basralıların 
bu meselede yaptığı nakilde Abdullah b. Mesud’un (r.a.) değil Abdullah b. Abbas’ın (r.a.) ismi geçmektedir. 
Biz bu durumu tekerrür eden bir müstensih hatası olarak görmekten başka bir çıkış yolu göremiyoruz. Zira bu 
madde dahilinde özellikle dipnot kısmında verdiğimiz bilgiler, “murabba‘ât” namıyla maruf olan meselelerin 
İbn Mesud’a (r.a.) ait görüşlere ilişkin bir tasnifin sonucu olduğunu açıkça göstermektedir. Öte yandan söz 
konusu nakilden önce Kûfe ehlinin İbn Mesud’un (r.a.) görüşüne dair nakline yer verilmiştir. İbn Mesud’un 
(r.a.) görüşü hakkındaki bir nakilden sonra Basra ehlinin yine İbn Mesud’tan (r.a.) yaptığı naklin zikredilmesi 
daha olağandır. Yanı sıra İbn Mesud’un (r.a.) tam olarak bu kavli, Mebsût’un bir başka yerinde Abdullah b. 
Mesud’un (r.a.) tek kaldığı görüşler arasında sayılmıştır. Bütün bunlar Basralıların kendisinden nakilde 
bulunduğu ismin Abdullah b. Mesud (r.a.) olduğunu ve dolayısıyla bu mahalde ibare hatası bulunduğunu kesin 
olarak ortaya koymaktadır. Geriye kalan tek iş, Mebsût’un sair yazmalarından doğru ibareyi içeren nüshayı 
tespit etmektir. İlgili kaynaklar için bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/180; Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim 
Paşa, 651), 392b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 926a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 1073a; 
Ayrıca bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/185, 190. 

1167 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/185. 



244 
 

eserinde İbn Mesud’un (r.a.) ilk zikrettiğimiz görüşü gibi aktarılmasına rağmen1168 

Serahsî’nin kitabında bu görüşe yaptığı açık bir referansa rastlanılmamıştır. Yalnız annenin 

dede ile bulunduğu haldeki miras payıyla alakalı olarak Ekderiyye meselesinde, ileride 

açıklanacağı üzere, bahsi geçen kavle aykırı gözüken bir nakilde bulunduğu düşünülmektedir. 

Bu nakle binaen Ebû Yûsuf’un da dede karşısında anneye tamamın üçte birini verdiği 

sonucuna varılacak olursa Hanefî imamlarından İbn Mesud’a (r.a.) muvafakat eden kimsenin 

bulunmadığı söylenebilir. 

Koca-anne-dede meselesi hakkında Basralıların İbn Mesud’tan (r.a.) yaptığı nakil, 

Serahsî tarafından “murabba‘âtü İbn Mesud (r.a.)” şeklinde isimlendirilen meseleler arasında 

gösterilmiştir.1169 Tespit edebildiğimiz kadarıyla Mebsût içerisinde bu meseleler arasında 

tadat edilen iki mesele daha bulunmaktadır. Biri ölenin geride kız, dede ve kız kardeşini 

bıraktığı meseledir; ki İbn Mesud (r.a.) kendisinden yapılan rivayetlerden birine göre bu halde 

kıza yarım pay verileceğini, kalanın da dede ile kız kardeş arasında yarı yarıya 

bölüştürüleceğini söylemektedir. Murabba‘âtü İbn Mesud (r.a.) kabilinden olan rivayet, yalnız 

budur.1170 Mebsût içerisinde bu meselelere dahil edilen son mesele, denklemde anne, dede, 

karı ve ana-baba bir veya baba bir erkek kardeş bulunan meselededir. İleride geleceği üzere 

bu meselede İbn Mesud’a (r.a.) nispet edilen iki farklı görüş bulunmakta olup bunlardan 

yalnız birisi “murabba‘âtü İbn Mesud (r.a.)” içerisinde değerlendirilmektedir. O da ölenin 

karısına dörtte bir hisse verilip kalanın dede, anne ve erkek kardeş arasında üçte birer paylarla 

taksim edildiği görüştür.1171 Murabba‘âtü İbn Mesud (r.a.) adıyla bilinen meselelere yine bu 

adla yapılan referanslara Hanefî fıkıh literatüründe pek rastlanamadığı görülmüştür. Buna 

mukabil diğer mezhep literatüründe ve özellikle de Şâfiî fıkıh literatüründe bu tabirin daha sık 

kullanıldığı söylenebilir. İşbu tabirin hangi meseleleri kapsadığına dair pek çok değerlendirme 

yapılmıştır. Hızlı bir taramayla Mebsût’ta zikredilen üç mesele haricinde şu meselelerin de 

farklı müellifler tarafından “murabba‘âtü İbn Mesud (r.a.)” kabilinden sayıldığı tespit 

edilmiştir: 

a) Kız kardeş-dede-anne bulunan mesele (Harkâ’ meselesi) 

 
1168 Mesela bkz. Zeylaʿî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ, 6/231; Ebü’l-Ḥasen ʿAlî b. Muḥammed b. ʿAlî es-Seyyid eş-Şerîf el-

Cürcânî, Şerḥu Ferâiżi Sirâciyye (İstanbul: Mahmud Bey Matbaası, 1322), 30-31; Şeyhîzâde Damad Efendi, 
Mecmaʿu’l-enhur, 2/751; İbn ʿÂbidîn, Reddü’l-muḥtâr, 6/770; İşbu eserlerdeki nakle aykırı olarak Kudûrî 
şârihi Haddâd, annenin bu meselede malın tamamının üçte birini alacağı hususunda icmâ bulunduğunu 
belirtmektedir. Bkz. Ḥaddâd, el-Cevhere, 2/305. 

1169 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/180, 185. 
1170 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/185. 
1171 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/192. 



245 
 

b) Koca-kız kardeş-dede bulunan mesele  

c) Karı-kız kardeş-dede-anne bulunan mesele1172 

Murabba‘âtü İbn Mesud (r.a.) ismiyle müsemma olan meselelerin hangi meseleler 

olduğuna ilişkin farklı neticelere varıldığı aşikardır. Cüveynî’nin, murabba‘ât meselelerinde 

İbn Mesud’un (r.a.) kavillerinde karışıklık bulunduğu şeklindeki ifadesi1173, bu durumu bir 

dereceye kadar açıklayıcı mahiyette görülebilir. Öte yandan Serahsî’nin bu tasnifteki 

meselelere hangi saikten ötürü “murabba‘ât” denildiğine dair sarih bir açıklaması -

görebildiğimiz kadarıyla- bulunmamaktadır. Mamafih Şâfiî fukahâsının izahatına1174 bakarak 

 
1172 Cüveynî (v. 478), “İbn Mesud’un (r.a.) murabba‘âtındandır” dediği karı-anne-dede-erkek kardeş meselesinde 

onun görüşüne göre karıya dörtte bir, anneye kalanın üçte biri verildikten sonra kalanın dede ve erkek kardeş 
arasında eşit bölüştürüleceğini söylemektedir. Bu meseleyi zikrettikten sonra İbn Mesud’un (r.a.) dört 
murabba‘ı olduğundan bahsetmekte ve bunları saymaktadır. Bu meselelerde sırasıyla kız kardeş-dede-anne 
(Harkâ’ meselesi), koca-kız kardeş-dede, kız-kız kardeş-dede ve anne-kız kardeş-dede-karı [sehven ilk geçtiği 
yerde koca yazılmış] bulunmaktadır. Cüveynî, yaptığı bu anlatımla herhalde ilk mesele haricinde bu adla 
anılan dört mesele daha bulunduğunu ifade etmek istemiştir. İbn Mesud’a (r.a.) göre ilk meselede kız kardeş 
yarım pay aldıktan sonra kalan anne ve dede arasında eşit olarak paylaştırılır. İkinci meselede kocaya yarım, 
dede ve kız kardeşe dörtte birer pay düşmektedir. Üçüncü meselede kıza yarım pay, dede ve kız kardeşe dörtte 
birer pay verilir. Son meselede karıya dörtte bir, anneye kalanın üçte biri (bu, malın dörtte birine denktir), dede 
ve kız kardeşe dörtte birer pay verilmektedir. Bir başka Şâfiî fakihi olan Şîrâzî (v. 476), bunlardan karı-anne-
erkek kardeş-dede ve kız-kız kardeş-dede meselelerini zikretmekte ve İbn Mesud (r.a.) hesabına aynı şekilde 
çözmektedir. Lakin Cüveynî’nin murabba‘ât içerisinde hiç zikretmediği koca-anne-dede meselesini de bu 
sıfatla tavsif ettiği görülmektedir. Onun aktardığına göre İbn Mesud (r.a.), meselede kocaya yarım pay 
verdikten sonra kalanı anne ve dede arasında eşit olarak taksim etmektedir. Bu meselelerden başka 
“murabba‘a” adıyla bilinen bir meseleye değinen Şîrâzî, meselede Zeyd (r.a.), Ali (r.a.), İbn Mesud (r.a.), 
Ebubekir (r.a.) ve İbn Abbas’ın (r.a.) üç taraf oluşturacak şekilde ihtilaf ettiğini söylemekte ve buna rağmen her 
bir görüşte meselenin dört payda üzerinden çözümlendiğini vurgulamaktadır. Meselenin hangi sebepten ötürü 
“murabba‘a” ismini aldığını bu surette beyan etmiş olmaktadır. Bahse konu meselede karı-dede-kız kardeş 
bulunmaktadır. Onun naklettiğine göre İbn Mesud (r.a.), bu meselede karıya dörtte bir, kız kardeşe yarım pay 
vermekte, kalanı dedeye bırakmaktadır. Müellif Harkâ’ meselesine de temas etmekte ve bu meselede İbn 
Mesud’a (r.a.) isnad edilen iki farklı görüşün varlığından bahsetmektedir. Rivayetlerden birine göre kız kardeşe 
yarım pay, anneye kalanın üçte biri (yani bütünün altıda biri) verildikten sonra arta kalanı dede almaktadır. 
Diğer rivayette kız kardeşin yarım pay almasından sonra kalan anne ve dede arasında eşit olarak 
paylaştırılmaktadır. Bu rivayet özelinde meselenin “murabba‘atü ‘Abdillâh (r.a.) ‘ani’l-cemî‘” olarak da 
bilindiğini belirtmektedir. Şâfiî âlim Râfi‘î (v. 623), özel isimli/lakaplı (mulakkab) meseleler dediği meseleler 
arasında “murabba‘âtü İbn Mesud (r.a.)”ı da saymaktadır. Cüveynî’nin ilk olarak zikrettiği karı-anne-dede-
erkek kardeş meselesini ve bundan sonra dile getirdiği meselelerin üçüncüsü olan kız-kız kardeş-dede 
meselesini buraya dahil etmektedir. Haricen Şîrâzî’nin dillendirdiği koca-anne-dede ve karı-kız kardeş-dede 
meselelerini zikretmektedir. Bu son meseleye “murabba‘atü’l-cemâ‘a” da dendiğini eklemektedir. Bunun 
sebebi olarak, sahabenin bu meselede ihtilaf etmesine karşın paydayı dört üzerinden hesaplayarak çözüme 
gitmesini göstermiştir. Dikkat edilirse bu meselenin, Şîrâzî’nin “murabba’a” ismiyle bilindiğini söylediği 
meselenin aynısı olduğu görülecektir. Müellif, “murabba‘âtü İbn Mesud (r.a.)” içerisinde saydığı dört 
meselenin tamamının dört payda üzerinden çözüme kavuşturulduğunu belirtmektedir. Mâliki âlim İbn Yûnus 
es-Sıkıllî (v. 451), Cüveynî’nin başta zikrettiği karı-anne-dede-erkek kardeş meselesini İbn Mesud’un (r.a.) 
murabba‘âtı arasında saymakta, yine onun murabba‘âtü İbn Mesud (r.a.) içerisine dahil ettiği kız kardeş-dede-
anne (Harkâ’ meselesi) ve kız-kız kardeş-dede meselelerini dile getirmektedir. Son olarak Şîrâzî’nin ilave ettiği 
koca-dede-anne meselesini bu tasnif içerisinde değerlendirmektedir. Bkz. İbn Yûnus, el-Câmiʿ, 21/508-509; 
Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/421; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 9/122-123; İşaret ettiğimiz metinlerde kız ve erkek 
kardeşlerden kastın aynen Mebsût’taki gibi ana-baba bir yahut baba bir kız ve erkek kardeşler olduğu 
varsayılabilir. Râfiʿî, el-ʿAzîz, 6/587. 

1173 Bkz. Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 9/123. 
1174 Özellikle bkz. Râfiʿî, el-ʿAzîz, 6/587; Ayrıca bkz. Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/421. 



246 
 

söz konusu meselelerin dört payda üzerinden çözüme kavuşturuluyor olmasına dayalı bir 

isimlendirme yapıldığını söyleyebiliriz. 

4.2.3.3 Mirasçılık ve Hacb Noktasında Dedenin Baba Gibi Kabul Edildiği ve 

Edilmediği Yerlere İlişkin Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Serahsî, dedenin ferâiz bahislerindeki konumundan bahsetmiş ve babanın konumuna 

ne derece yaklaştığına dair değerlendirmeleri sunmuştur. Esasen bahsedilen husus, dedenin 

babanın bulunmaması halinde onun yerine geçebileceği haller ile sınırlıdır. Zira ölenin babası 

hayatta ise dedenin mirasçılığından bahsedilemez.1175 Ölenin çocuklarıyla birlikte mirasçı 

olabilmek, mirasçıların belirli bir zümresine münhasırdır. Hanefî mezhebine göre baba, anne, 

nine (anneanne, babaanne), koca ve karının yanı sıra dedenin de bu mirasçılar arasında yer 

aldığı; başka bir deyişle ölenin çocukları sebebiyle hacb-i hırmâna1176 uğramadığı kabul 

edilmektedir. Serahsî, buradaki dedeyi kayıtlamış ve baba tarafından dedelerin murat 

edildiğini belirtmiştir.1177 Zannediyoruz ki ilgili ifadeleriyle sahih dedeleri1178 kastetmiştir. 

Zira fasit dedeler zaten ashâbü’l-ferâizden değildir.1179 Dede, ölenin çocuklarıyla beraber 

mirasçı olma konusunda babanın yerine geçmiş olmaktadır. Dedeyle alakalı bu yaklaşım, aynı 

zamanda sahabeden Ali (r.a.), Zeyd (r.a.) ve Abdullah b. Mesud’tan (r.a.) menkuldür.1180  

Dedenin baba gibi kabul edildiği tek yer çocuklarla mirasçı olmak değildir. 

Kardeşlerin hacbedilmesi noktasında da dedenin baba yerine geçtiği kabul edilmektedir. 

Lakin kardeşler arasında hangi sınıfların hacbe uğrayacağında ihtilaf edilmiştir. İhtilaf, sahabe 

devrinden itibaren caridir. Ebubekir (r.a.), Âişe (r.a.), Abdullah b. Abbas (r.a.), Übey b. Ka‘b 

(r.a.), Ebû Musa el-Eş‘arî (r.a.), İmran b. el-Husayn (r.a.), Ebu’d-Derdâ (r.a.), Abdullah b. 

Zübeyr (r.a.) ve Muâz b. Cebel (r.a.), dedenin -hangi cihetten olursa olsun- kardeşleri 

hacbetme hususunda babanın yerine geçeceği görüşündedir. Ebû Hanîfe de bu kavli kabul 

etmektedir. Ali (r.a.), Zeyd (r.a.) ve Abdullah b. Mesud (r.a.) ise ana bir kardeşlerin 

hacbedilmesi noktasında dedenin baba yerine kaim olacağını kabul etmekle birlikte ana-baba 

 
1175 Misalen bkz. Ḳudûrî, Muḫtaṣar, 245; Cürcânî, Şerḥu Ferâiżi Sirâciyye, 16; Ali Haydar, Teshîlü’l-ferâiż, 47. 
1176 Hacb, bir şahsın varlığından dolayı bir başka şahsın terikeden alacağı payı tamamen veya kısmen 

menetmekten ibaret olup tamamen menetmeye “hacb-i hırmân”, kısmen menetmeye “hacb-i noksân” 
denilmektedir. Krş. Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve Istılahatı Fıkhiyye Kamusu, 5/212. 

1177 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/143-144. 
1178 Sahih dede (cedd-i sahih), ölüye nispetinde araya kadın girmeyen dededir ve ashâbü’l-ferâizdendir. Krş. 

Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve Istılahatı Fıkhiyye Kamusu, 5/209. 
1179 Fasit dede (cedd-i fasid) ile kastedilen, ölüye nispetinde araya anne (yahut nine) dahil olmayan dededir. Fasit 

dedeler, ashâbü’l-ferâizden değil zevi’l-erhâmdan kabul edilmektedir. Bkz. Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve 
Istılahatı Fıkhiyye Kamusu, 5/209; Ayrıca bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/6. 

1180 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/180. 



247 
 

bir kardeşlerin dede ile hacbe uğramayacağı görüşünü benimsemişlerdir. İmameynin yanı sıra 

İmam Şâfiî ile İmam Mâlik’in kavli de böyledir. Her iki yaklaşımda da kardeşlerin erkek 

yahut kız olmasının hükme bir tesiri bulunmamaktadır.1181 Baba bir kardeşler hakkında bu 

kısımda sarih bir ifade kullanılmasa da sonraki maddelerin işlenişinde görüleceği üzere, İbn 

Mesud’a (r.a.) göre dedenin baba bir kardeşleri hacbetmediği anlaşılmaktadır. Ebû Hanîfe’nin 

dedeyi kardeşlerin tamamı için bir hacbe uğrama sebebi kabul ettiği şeklindeki hüküm, 

kardeşlerle alakalı sonraki maddelerin işlenişinde daima hatırda tutulmalıdır. 

4.2.3.4 Dedenin Ana-Baba Bir Kardeşlerle Beraber Bulunup Ana-Baba Bir 

Erkek Kardeşlerden Biri Gibi Sayılmasında Dede İçin Şart Koşulan Asgari Hisse 

Hakkında Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Abdullah b. Mesud (r.a.), yukarıda ifade edildiği üzere, dedenin ana-baba bir 

kardeşleri hacbetmeyeceği yönünde görüş bildirmiştir. Bahsi geçen kardeşlerle bulunması 

halinde, İbn Mesud’un (r.a.), dedenin hissesi hakkında ne şekilde hükmettiğine ilişkin iki 

farklı rivayetin varlığından söz edilmektedir. Şöyle ki; bu durumda dedenin ana-baba bir 

kardeşlerden biri gibi kabul edilip taksime katılması gündeme gelir. Lakin taksime katılması 

neticesinde hak edeceği pay, toplam mala nispetle muayyen bir oranın altına düşmemelidir. 

İşte sözünü ettiğimiz iki rivayet bu oranın ne olduğuna ilişkin yapılan farklı nakillerden neşet 

etmektedir. Bunlardan daha meşhur olana göre dedenin ana-baba bir kardeşlerle beraber 

bulunduğu takdirde, ana-baba bir erkek kardeşlerle beraber taksime katılıp onlardan biri gibi 

kabul edilmesi için, taksim neticesinde malın tamamının üçte birinden daha fazla bir pay hak 

etmesi şarttır. Daha açık bir anlatımla dede, ana-baba bir erkek kardeşlerden biri sayılıp 

paylaşıma gidilirse ona üçte birden fazla hisse düşmelidir. Dedenin bu halde üçte birden az 

hisse alması düşünülemez ve olası taksim neticesinde hissesinin üçte birin altına düşmesi 

gündeme geliyorsa dede taksime katılmaksızın üçte bir pay elde eder. Bu görüş aslen Zeyd’e 

(r.a.) nispet edilmektedir.1182 İbn Mesud’tan (r.a.) nakledilen diğer kavil, bahsedilen surette 

dedenin payının altıda birin altına düşmemesinden ibarettir. Bu ikinci görüş, esasen Hz. 

Ali’ye (r.a.) izafe edilmektedir.1183 İlk kaville alakalı yaptığımız izahat -oranın farklı olması 

dışında- aynıyla burada da tasavvur edilmelidir. Meselenin aslında İmameyn’in İbn Mesud 

(r.a.) gibi düşündüğü; yani dedenin ana-baba bir kardeşleri hacbetmeyeceği ve onların 

 
1181 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/179-180; Ayrıca bkz. İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-Kâfî, 2/1059-1060; 

Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 9/94; Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 4/338; İbn Rüşd, el-Beyân ve’t-taḥṣîl, 14/242; Nevevî, 
Ravża, 6/12; Muḥammed ʿİlîş, Şerḥu Mineḥ, 9/620. 

1182 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/180; Ayrıca bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/185-186. 
1183 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/180. 



248 
 

erkeklerinden biri gibi kabul edileceği görüşünde oldukları Mebsût’ta net olarak ifade 

edilmiştir.1184 Dede için söz konusu olan asgari oran noktasında ise İmameyn’in Zeyd’in (r.a.) 

kavlini aldığı tasrih edilmektedir.1185 İbn Mesud’un (r.a.) meşhur kavli, Zeyd’in (r.a.) kavli 

gibi olduğuna nazaran İmameyn’in bu meselede İbn Mesud’a (r.a.) muvafakat ettiği 

söylenebilir. 

4.2.3.5 Dedenin Miras Paylaşımında Ana-Baba Bir Kardeşlerle Birlikte 

Bulunması Halinde Baba Bir Kardeş Gibi Kabul Edilmeyeceği, Yalnız Baba Bir 

Kardeşlerle Birlikte Bulunduğunda Onlardan Biri Gibi Muamele Göreceği Şeklinde 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Baba bir kardeşlerin ana-baba bir kardeşlerle birlikte bulunmasının, dedenin alacağı 

paya ne şekilde bir etkisi olacağı etrafında kelam eden sahabenin, özellikle ana-baba bir 

kardeşlerin bu halde baba bir kardeşlerin mirasçılığına tesiri üzerinde durduğu görülmektedir. 

Bu husus, dedenin baba bir kardeşlerden sayılması/sayılmaması olarak ifade edilmektedir. 

Sahabe arasında dedenin kardeşleri tümden hacbedeceği görüşündeki zevâtın kavline temas 

etmeye gerek olmadığı aşikardır. Sair sahabe arasında yer alan İbn Mesud (r.a.), iki kardeş 

grubunun dede ile birlikte bulunması takdirinde dedenin baba bir kardeşlerden biri gibi kabul 

edilmeyeceğini söylemektedir. Dedenin ana-baba bir kardeş bulunmaksızın yalnız baba bir 

kardeşlerle beraber olması halinde ise dede, baba bir kardeşlerden biri gibi muamele 

görecektir. Bu görüş, Hz. Ali’ye de (r.a.) nispet edilmektedir.1186  

Meseledeki diğer görüş sahibi olan Zeyd’e (r.a.) göre dede ile birlikte bulunan baba 

bir kardeşler, ana-baba bir kardeşlerle beraber bulunsalar bile denkleme dahil edilmekte ve 

dede, baba bir kardeşlerden biri gibi kabul edilmektedir. İlk aşamada böyle olmakla birlikte 

dede payını aldıktan sonra baba bir kardeşler aleyhine bir “iade” süreci başlamaktadır. Bu 

aşamada bakılır; şayet ana-baba bir kardeşlerin tamamı ya da bir kısmı erkekse baba bir 

kardeşler, aldıkları payın tamamını ana-baba bir kardeşlere geri verirler. Yok ana-baba bir 

kardeşlerin tamamı kız ise yine bakılır; iki [ya da daha fazla] ana-baba bir kız kardeş varsa 
 

1184 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/180. 
1185 Zeyd’e (r.a.) dede ile alakalı çeşitli meselelerde birkaç görüş izafe edildikten sonra İmameyn’in söz konusu 

kavillerin tamamını kabul ettiği ifade edilmiştir. Bulunduğumuz mesele de bunlardan birisidir. Bkz. Seraḫsî, el-
Mebsûṭ, 1989, 29/183-184; Ayrıca bkz. Cürcânî, Şerḥu Ferâiżi Sirâciyye, 89, 90. 

1186 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/185; Bu mesele, Mebsût’ta bir yerde daha dile getirilmektedir. Lakin matbu 
nüshanın ibaresi hatalıdır. Bahse konu ibarenin  بھم یعتد  لا  عنھ  ثابت رضى الله  بن  زید  قول  على  أن  الثاني   ,kısmı والفصل 
Hamidiye 548 ve 549 nolu nüshalarda doğru olarak   بالإخوة یعتد  عنھ  الله  رضى  ثابت  بن  زید  قول  على  أن  الثاني  الفصل 
 ,şeklinde gelmiştir. Bkz. Seraḫsî والأخوات لأب مع الإخوة والأخوات لأب وأم في مقاسمة الجد وعلى قول علي و عبد الله لا یعتد بھم
el-Mebsûṭ, 1989, 29/186; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 927a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 
1074b. 



249 
 

baba bir kardeşler bunların payını üçte ikiye tamamlayacak miktarda miras malını iade eder. 

Eğer ana-baba bir kız kardeş tekse baba bir kardeşler bu kardeşin payını yarım paya 

tamamlayacak kadarını geri verirler.1187 Serahsî, İmameyn’in yanı sıra İmam Şâfiî ve 

Mâlik’in bu görüşte olduğunu belirtmektedir.1188 Aslen Mebsût’un bir başka yerinde ana-baba 

bir kardeşlerin yokluğunda baba bir kardeşlerin erkeklerinin ana-baba bir erkek kardeşlerin 

yerine geçeceği ve kız kardeşler için de aynı usulün takip edileceği; ana-baba bir erkek 

kardeşlerle beraber bulunan baba bir kardeşlerin ise mirasçı olamayacağı şeklinde hükümler 

geçmektedir.1189 Bu hükümlerin aktarımında herhangi bir kayıt bulunmamakta ve görünüşe 

göre Hanefî mezhebine mâl edilmektedir. Meselemize gelindiğinde bu hükümlerin birebir 

uygulanmadığı görülmektedir. Anlaşılan o ki; Zeyd’in de (r.a.) gözettiği fıkhî bir incelik, bu 

hükümlerin ilk aşamada değil (dedenin hissesini düşürecek ve böylelikle ona zarar verecek 

surette1190) ikinci aşamada devreye alınmasını icap ettirmiştir. 

4.2.3.6 Dedeyle Birlikte Erkek Kardeşler ve Ashâbü’l-Ferâizin Beraberce 

Mirasçı Olmaları Durumu ile Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Dede ve erkek kardeşlerin bulunduğu denkleme ashâbü’l-ferâizin dahil olması 

durumunda sahabenin farklı yaklaşımlara sahip olduğu görülmektedir. Bu halde Abdullah b. 

Mesud’tan (r.a.) gelen iki rivayetin varlığından bahsedilmektedir. Hicaz âlimlerinin rivayetine 

göre İbn Mesud (r.a.) bu meselede, Zeyd (r.a.) gibi düşünmektedir: Ashâbü’l-ferâize pay(lar)ı 

dağıtılır. Sonra dede için üç ihtimal göz önünde tutularak en fazla pay getiren seçenek tercih 

edilir. Bahse konu ihtimaller, mukaseme (المقاسمة: kardeşlerden biri gibi kabul edilip taksime 

dahil olmak1190F

1191), kalanın üçte birini yahut malın altıda birini almaktır.1191F

1192 İbn Mesud’tan (r.a.) 

mervî bulunan diğer rivayet Iraklı âlimlere ait olup ashâbü’l-ferâize pay(lar)ı verildikten sonra 

dede için iki şık gündeme gelmektedir: Mukaseme ve malın altıda birini almak. Hangi şık 

dede için daha fazla pay almakla neticeleniyorsa o şık tercih edilir. Bu görüş, aynı zamanda 

Hz. Ali’nin (r.a.) görüşüdür.1192F

1193 Bir önceki meselede olduğu gibi burada da İmameyn, İmam 

 
1187 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/183. 
1188 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/183-184; Ayrıca bkz. İbnü’l-Ḥâcib, Câmiʿu’l-ümmehât, 550-551; Şirbînî, 

Muġni’l-muḥtâc, 4/38-39; Remlî, Nihâyetü’l-muḥtâc, 6/25-26; Muḥammed ʿİlîş, Şerḥu Mineḥ, 9/613-614. 
1189 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/156. 
1190 Benzer anlatım için bkz. Cürcânî, Şerḥu Ferâiżi Sirâciyye, 91. 
1191 Bu mahalde “mukaseme” kelimesi, dedenin mal paylaşımında ( القسمة) erkek kardeşlerden biri gibi kabul 

edilmesi şeklinde tefsir olunmaktadır. Dolayısıyla mal, dede ve kız kardeşler arasında erkeğin payı kızın 
payının iki katı olacak şekilde paylaştırılır. Erkek kardeşlerle birlikteliğinde ise dedenin payı onlardan birinin 
payı gibi olur. Bkz. Cürcânî, Şerḥu Ferâiżi Sirâciyye, 90-91. 

1192 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/185, 188-189. 
1193 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/185, 189. 



250 
 

Şâfiî ve İmam Mâlik, Zeyd’in (r.a.) kavlini tercih etmiştir.1194  Dolayısıyla Hicazlı âlimlerin 

kendisinden yaptığı nakle göre İbn Mesud’un (r.a.) görüşünün, İmameyn tarafından kabul 

edildiğini söylemek mümkündür.  

Meseleyi dede ve ashâbü’l-ferâizin yanı sıra erkek kardeşlerin bulunduğu bir mesele 

olarak arz ettik. Lakin Zeyd’in (r.a.) kavlinin aktarıldığı bir yerde dedenin kendisi için 

muhtemel en yüksek payı almasından sonra kalanın erkek ve kız kardeşlere ait olacağı ifade 

edilmektedir.1195 Sonraki kısımda İbn Mesud’un (r.a.) görüşünün -bir rivayete göre- Zeyd’inki 

(r.a.) gibi olduğu belirtilmektedir. Zannediyoruz ki; İbn Mesud’a (r.a.) isnad edilen görüşler, 

dede ve ashâbü’l-ferâizin sadece erkek olan kardeşler ile bulunması durumuyla alakadar 

olmayıp bu halde kardeşlerin kızlı-erkekli olmaları takdirinde de geçerlidir. Lakin kardeşlerin 

sadece kızlardan müteşekkil olması hali bundan hariç tutulmalıdır. Nitekim bir sonraki 

maddede açıklanacağı üzere İbn Mesud (r.a.), sadece kızlardan müteşekkil kardeşlerin dede 

ile beraber bulunması halinde bahse konu kız kardeşlerin asabe değil ashâbü’l-ferâiz 

sayılacağı görüşündedir. 

4.2.3.7 Erkek Kardeşiyle Beraber Bulunmayan Kız Kardeşlerin, Dedeyle 

Birlikte Mirasçı Olduklarında Ashâbü’l-Ferâizden Olacağı Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Abdullah b. Mesud (r.a.) kız kardeşlerin erkek kardeşle beraber bulunmayıp dede ile 

beraber mirasçı olduklarında ashâbü’l-ferâizden sayılacağı görüşündedir. Ali (r.a.), bu 

meselede ona muvafakat etmiştir.1196 Zeyd (r.a.) ise bu haldeki kız kardeşlerin (  الأخوات

 dede ile asabe olacağını savunmaktadır. Lakin ileride izah edeceğimiz üzere (المفردات

Ekderiyye meselesini bu hükümden hariç tutmaktadır.1196F

1197 Meselemizde kastedilenin ana bir 

kardeşler olmadığı açıktır. Nitekim yukarıda (4.2.3.3) bunların dede ile hacbe uğrayacağı 

ifade edilmişti. İşlediğimiz meselenin uzantısı olarak ele alınan Ekderiyye meselesinde ana-

baba bir yahut baba bir kız kardeşin mevcudiyetinden bahsedilmektedir.1197F

1198 Öyleyse kız 

kardeşlerden murat, ana-baba bir ve baba bir kız kardeşler olmalıdır. Şunu da ilave edelim ki 

 
1194 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/183-184; Ayrıca bkz. İbnü’l-Ḥâcib, Câmiʿu’l-ümmehât, 550; Nevevî, 

Minhâcü’ṭ-ṭâlibîn, 184-185. 
1195 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/183. 
1196 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/185, 187. 
1197 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/183, 187. 
1198 Zeyd’in (r.a.) dede ile beraber bulunan kız kardeşlerle alakalı kavlinin devamında Ekderiyye meselesi koca, 

anne, ana-baba bir kız kardeş ve dedenin bulunduğu bir mesele olarak tasvir edilmekte ise de Ekderiyye 
meselesinin yekten ele alındığı mahalde buraya baba bir kız kardeş de ana-baba bir kız kardeşin alternatifi 
olarak ilave edilmiştir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/183, 191. 



251 
 

erkek kardeşiyle beraber bulunmayan [ana-baba bir yahut baba bir] kız kardeşler (  الأخوات

 ifadesiyle kastedilen, kendi hizasındaki/derecesindeki erkek kardeşiyle bulunmayan (المفردات

kız kardeşler olmalıdır. Yani burada ana-baba bir erkek kardeşin denkleme dahil olmadığı 

takdirde ana-baba bir kız kardeş ve baba bir erkek kardeşin denkleme dahil olmadığı takdirde 

baba bir kız kardeşlerle alakalı bir mesele ele alınmaktadır. Nitekim ileride geleceği üzere 

ana-baba bir kız kardeşlerin Ali (r.a.) ve İbn Mesud’un (r.a.) bu meseledeki kavlinin neticesi 

olarak dede ile birlikte ashâbü’l-ferâiz olmaları halinde (kız veya erkek) baba bir kardeşlerin 

denkleme dahil olması, adı geçen iki sahabinin meselenin bu yeni tasavvurunda ihtilaf 

etmelerine yol açmıştır. Meselemizde İmameyn, Zeyd’in (r.a.) kavlini almıştır.1198F

1199 

4.2.3.8 Ölenin Geride Dede ve Kız Kardeşini Bırakması Halinde Malın Üçe 

Bölünüp Dede ve Kız Kardeş Arasında Mukaseme Yoluyla Paylaştırılacağı Şeklinde 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Serahsî, İbn Mesud’un (r.a.) görüşlerini Mebsût’ta pek çok defa açık bir şekilde 

ortaya koymaktadır. Lakin kimi yerlerde doğrudan onun bir görüşünü aktarma yoluna 

gitmemiş; ilgili görüşe belli belirsiz referansta bulunmakla yetinmiştir. Bu üslubu tercih ettiği 

meselelerden birisi, harkâ ( الحرقى) ve garkâ (الغرقى) bahsi olarak bilinen başlık altında 

incelenmektedir. Bu bahislerde suda boğularak, yangında yahut benzer olaylar neticesinde 

ölüp de hangisinin önce öldüğü tespit edilemeyen mirasçıların durumundan bahsedilmekte 

olup ileride yeri gelince temas edilecektir. İşte bu surette vefat eden baba ve oğuldan baba, 

geride babasını, kızını ve karısını bırakır, oğul da bunlardan başka kimseyi bırakmaz ve vefat 

eden babanın karısı oğlunun annesi olmazsa, oğul geride bir dede ve bir kız kardeş bırakmış 

olmaktadır. Bu halde Ali (r.a.), Abdullah b. Mesud (r.a.) ve Zeyd b. Sâbit’e (r.a.) göre, miras 

malının üçe bölünüp dedeyle kız kardeş arasında mukaseme yoluyla paylaştırılacağı 

nakledilmektedir.1199F

1200 Bir başka yerde yine adları geçen sahabilerin kavline kıyasla, ölenin 

geride dede ve kız kardeşini bırakması halindeki gibi çözülen bir meseleden bahsedilmekte ve 

bunun da mukaseme yoluyla malın üçe bölünmesi suretinde gerçekleşeceği 

bildirilmektedir.1200F

1201 İbn Mesud’tan (r.a.) naklen, erkek kardeşi bulunmayıp dede ile birlikte 

mirasçı olan kız kardeşlerin ashâbü’l-ferâizden kabul edileceği hükmü az önce geçmiştir. 

Bulunduğumuz meselede de zahiren böyle bir durumun var olduğu akla gelmektedir. Lakin 

anlaşılamayan bir sebeple İbn Mesud (r.a.) burada Zeyd’ten (r.a.) beklenebilecek bir paylaşım 

 
1199 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/183-184. 
1200 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/29. 
1201 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/27. 



252 
 

yolunu tercih etmiş gözükmektedir. Bu tercihin, erkek kardeşiyle beraber bulunmayan kız 

kardeşlerin dede ile mirasçı olduğu meseledeki ikinci bir görüşün neticesi olduğu ileri 

sürülebilir. Mamafih o mahalde böyle bir ikinci rivayetin varlığından söz edilmemiştir. 

İbarenin hatalı olması da tezde kullandığımız yazmalar muvacehesinde pek mümkün 

görünmemektedir. Zira her iki kısımda da yazmalardaki ibareler, matbu nüsha ile muvafık 

surette varid olmuştur.1202 Akla gelebilecek diğer bir ihtimal, dede ile kız kardeşin beraber 

bulunduğu duruma münhasır bir fıkhî mananın İbn Mesud (r.a.) nezdinde devreye girmiş 

olmasıdır. Fakat bununla alakalı bir karineye Mebsût’un metninde rastlanılamamaktadır. İşbu 

belirsizlik, aktardığımız kavlin olduğu haliyle müstakil bir rivayet olarak ele alınmasını -bu 

aşamada- makul hale getirmektedir. İmameyn’in erkek kardeşin bulunmayıp dedenin mevcut 

olduğu bir denkleme kız kardeşlerin dahil olması halinde kız kardeşlerin dede ile birlikte 

asabe olacağı şeklindeki yaklaşımının bir devamı olarak bu meselede Zeyd’in (r.a.) -ve 

dolayısıyla- İbn Mesud’un (r.a.) kavline muvafakat etmesi beklenecektir. 

4.2.3.9 Ana-Baba Bir Kız Kardeşlerin Dedeyle Birlikte Bulunup Ashâbü’l-

Ferâizden Olmaları Halinde, İster Sırf Erkek, İster Sırf Kız, İsterse Karışık Olsunlar, 

Baba Bir Kardeşlere Hiçbir Şey Verilmeyeceği ve Dedenin Baba Bir Kardeşlerden Biri 

Gibi Kabul Edilmeyeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Ana-baba bir kız kardeşlerin kendi derecesinde erkek kardeşleriyle; yani ana-baba bir 

erkek kardeşlerle beraber bulunmayıp dede ile birlikte mirasçı olmaları halinde Ali (r.a.) ve 

İbn Mesud’un (r.a.) görüşüne göre ashâbü’l-ferâizden olacakları, yukarıda beyan edilmişti. 

Meselenin buraya kadarki kısmında ittifak eden mezkûr sahabiler, devreye baba bir 

kardeşlerin dahil olması takdirinde farklı yaklaşımlar sergilemişlerdir. İbn Mesud (r.a.), bu 

takdirde baba bir kardeşlerin tamamının erkek ya da kız olmasını yahut baba bir kız ve erkek 

kardeşlerin karma halde bulunmasını önemsemeksizin kategorik olarak baba bir kardeşlerin 

sakıt olacağını savunmaktadır. Binaenaleyh bu halde dedenin baba bir kardeşlerden biri gibi 

kabul edilmesi düşünülememektedir. İbn Mesud’un (r.a.) söz konusu görüşü, onun sahabe 

arasında tek kaldığı birkaç görüşünden biridir.1203 Ali (r.a.) ve İbn Mesud (r.a.) arasında ihtilaf 

konusu olduğu ifade edilen Mebsût’taki şu meselenin bu bahsin misali olarak zikredildiği 

düşünülmektedir: Ölen kişi geride dedesini, ana-baba bir kız kardeşini, baba bir kız kardeşini 

ve baba bir erkek kardeşini bırakmıştır. İbn Mesud (r.a.), bu ferâiz meselesinde ana-baba bir 

 
1202 Matbu nüsha ile krş. Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 651), 406b, 407a; Seraḫsî, el-Mebsût 

(Hamidiye, 548), 935a, 935b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 1084a, 1084b. 
1203 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/185. 



253 
 

kız kardeşe yarım pay verdikten sonra kalanın dedeye ait olacağını söylemektedir. Baba bir 

kardeşlerin ise bu halde mirastan hiçbir istihkakı yoktur. Ali (r.a.), ana-baba bir kız kardeşten 

arta kalan malın dede, baba bir erkek kardeş ve baba bir kız kardeş arasında mukaseme 

usulüyle paylaştırılacağı kanaatindedir.1204 Anlaşılıyor ki kendisi, dede ile birlikte ashâbü’l-

ferâizden kabul edilen ana-baba bir kız kardeş(ler)in yanına baba bir kardeşlerin mirasçı 

sıfatıyla eklenmesini İbn Mesud (r.a.) gibi mümteni görmemiş ve her ne kadar bu kardeşleri 

ashâbü’l-ferâizden saymasa da mukaseme usulüyle pay almalarında bir mâni bulunmadığına 

kanaat getirmiştir. Meselemizin, iki önceki meseleye dayanması hasebiyle, Hanefîler adına 

İbn Mesud (r.a.) ile ihtilaf halinde olunan bir mesele olduğu aşikardır. 

4.2.3.10 Ölen Kişinin Geride Bir Kız, Dede ve Kız Kardeş Bıraktığı Durumla 

Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Sahabe arasında ihtilaf edilen bir mesele de kız, dede ve kız kardeşin bulunduğu 

miras meselesidir. Önceki meselelerde yeri geldikçe temas ettiğimiz üzere, kız kardeşten 

kastın ana-baba bir yahut baba bir kız kardeş olduğu söylenebilir. İşbu meselede Abdullah b. 

Mesud’tan (r.a.) gelen iki rivayetin varlığından söz edilmektedir. İbn Mesud’tan (r.a.) 

nakledilen ilk görüşe göre kıza yarım pay verildikten sonra kalan dede ve kız kardeş arasında 

yarı yarıya paylaştırılacaktır.1205 Zira kız kardeş ve dede, ölenin kızı ile tek başlarına mirasçı 

olmaları halinde ayrı ayrı asabe olmaktadırlar. Beraber bulundukları halde ise kız kardeşin 

dede ile asabe olması düşünülememektedir. Keza asabelikte erkeğin kadına üstün tutulması, 

ancak kadının erkek sebebiyle asabe olması halinde geçerlidir. Burada ise böyle bir durum 

mevcut değildir. Mesele, bir erkek ve kadının ortaklaşa köle azat etmeleri halinde kölenin 

mirasının velâ yoluyla aralarında eşit oranda müşterek olmasına benzemektedir.1206 

Kendisinden yapılan bu rivayete göre anlaşılan odur ki, İbn Mesud (r.a.) her ikisi de farklı 

sebeplerle asabelik hakkı kazanan dede ve kız kardeşin birini yekdiğerine öncelememiş ve bu 

sebepten kalanı aralarında eşit olarak paylaştırma yoluna gitmiştir. Bu rivayet, İbn Mesud’un 

(r.a.) yalnız kaldığı kavillerden birini yansıtmaktadır.1207 Diğer bir nakle göre İbn Mesud 

(r.a.), kız yarım pay aldıktan sonra, dedeye kalanın üçte birinin verileceği (ki bu pay ile altıda 

bir pay manen müsavidirler); arta kalanın da kız kardeşe ait olacağı görüşündedir.1208 

 
1204 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/188. 
1205 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/185, 189, 192. 
1206 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/189. 
1207 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/185. 
1208 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/192. 



254 
 

Mebsût’ta bu rivayetin izahına yer verilmemekle birlikte burada dedenin ashâbü’l-ferâiz, kız 

kardeşin kız ile asabe kabul edildiği söylenebilir.  

Abdullah b. Mesud’un (r.a.) hilafına Zeyd (r.a.), kız, kız kardeş ve dede bulunan 

meselede ölenin kızına yarım pay verildikten sonra kalanın dede ve kız kardeş arasında erkeğe 

[:dedeye] iki kız [:kız kardeş] payı düşecek şekilde bölüştürüleceği yönünde kanaat 

bildirmiştir.1209 Bu meselede İmameyn’in görüşü tasrih edilmemiştir. Lakin Zeyd (r.a.), ölenin 

kızının dede ile beraber bulunmasını ashâbü’l-ferâizden bir başkasıyla bulunmasına eş değer 

tutmakta ve ölenin kızı ile beraber bulunduğunda dedeyi asabe kabul etmektedir. İmameyn’in 

Zeyd’e (r.a.) muvafakat ettiği yerler arasında burası da bulunmaktadır.1210 Öte yandan 

İmameyn’in Zeyd’in (r.a.), erkek kardeşiyle birlikte bulunmayıp dede ile mirasçı olan kız 

kardeşlerin asabe olacağı şeklindeki görüşünü paylaştıkları bilinmektedir. Ölenin kızı 

ashâbü’l-ferâizdendir ve Zeyd (r.a.), erkek kardeşlerin ve kız-erkek karışık haldeki kardeşlerin 

ashâbü’l-ferâiz ve dede ile bulunması halinde önce ashâbü’l-ferâize paylarının verilip dede 

için mukaseme, kalanın üçte biri ve malın altıda biri içinde en çok pay getirenin söz konusu 

olacağı görüşündedir. Sonrasında kalan kız ve erkek kardeşlere bırakılmaktadır. İmameyn de 

böyle düşünmektedir. Bu iki kavil beraberce ele alındığında ashâbü’l-ferâiz, dede ve kız 

kardeş(ler)in bir arada bulunması halinde erkek kardeşler için söz konusu olan hükmün 

işletilmesi yönünde bir zann-ı galip zuhur etmektedir. Maddemizde işlenen mesele, bu zann-ı 

galibin yersiz olmadığını; Zeyd’in (r.a.) ashâbü’l-ferâiz-dede-kız kardeş üçgeninde böyle bir 

yaklaşıma sahip olduğunu gösteriyor gibidir. Nitekim ashâbü’l-ferâiz olan kıza yarım pay 

verildikten sonra kalanın üçte biri, toplamın altıda biri olmaktadır; ki bu da dede için gündeme 

gelen ikinci seçenekle eş değerdir. Son seçenek olan mukasemede dede, kardeşlerden biri gibi 

kabul edilmenin neticesi olarak kız kardeşin iki katı pay almaktadır. Bu seçenekte dedenin 

hak edeceği hisse malın üçte birine denk olması hasebiyle, üç ihtimalden dedeye en çok payı 

getiren seçenek, bu olmaktadır. Görülmektedir ki; Zeyd de (r.a.) meseleyi bu usul üzere 

çözümlemiştir. Binaenaleyh diğer iki meselede Zeyd’e (r.a.) muvafakat eden İmameyn, bu 

meselede de onunla aynı neticeye varacaktır. 

 

 
1209 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/189, 192. 
1210 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/184. 



255 
 

4.2.3.11 Ölenin Geride Bir Kız, Dede ile Erkek ve Kız Kardeşler Bırakması 

Halinde Ölenin Kızı Payını Aldıktan Sonra Dedenin Erkek ve Kız Kardeşlerle Birlikte 

Asabe Olacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Ölen şahsın, geride kızını, dedesini erkek ve kız kardeşlerini bıraktığı mesele, 

kardeşlerin tamamının kız olduğu önceki meseleden farklı değerlendirilmelere tabi 

tutulmuştur. Bu sebeptendir ki; o meselede Zeyd’e (r.a.) muhalefet eden İbn Mesud (r.a.) 

burada aynı yargıya varmıştır. Adı geçen sahabilere göre, bu meselede kızın ashâbü’l-

ferâizden sayılmasına bir mâni bulunmamaktadır. Keza dede, nasıl ki ashâbü’l-ferâizden olan 

diğer zevât ile beraber bulunduğunda asabe oluyorsa burada da aksi bir durum söz konusu 

değildir. Yine dedenin kalan malda erkek ve kız kardeşlerle mukasemeye dahil olmasına 

engel bir vaziyetin mevcudiyetinden söz edilememektedir. Bu itibarla kızın yarım payı 

almasından sonra dede, kız ve erkek kardeşlerle mukaseme yoluyla asabe olur. Ali (r.a.), 

dedenin burada ashâbü’l-ferâiz olarak altıda bir pay alacağına kani olmuştur.1211 

İbn Mesud’un (r.a.) bu meselede önceki meseleden farklı tavır alması, onun adına şu 

surette açıklanmıştır: Kız ve erkek kardeşlerin beraberce bulunması halinde kız kardeş erkek 

kardeşiyle asabe olmaktadır. Nitekim ölenin kızı denkleme hiç dahil olmasaydı da bu asabelik 

hükmü cari olacaktı. Kızın sisteme dahil olması, bu durumda bir değişikliğe yol 

açmamaktadır. Kız kardeşin erkek kardeşiyle bulunmadığı kız kardeş-kız-dede meselesinde 

ise ölenin kızı devreden çıkarılırsa kız kardeşin dede ile asabe olması gibi bir ihtimalden söz 

edilememektedir. Öyleyse meseleye kızın dahil olması halinde de aynı şekilde 

hükmedilmelidir.1212 İmameyn’in bu meseledeki görüşü açıkça ifade edilmese de şayet bir 

önceki meselede Zeyd’e (r.a.) muvafakat ettikleri kabul edilirse burada evleviyetle aynı 

istikamette görüş bildirdikleri söylenebilir. İlaveten, madde 4.2.3.6’da kardeşlerle alakalı 

olarak işaret ettiğimiz anlamın muteber sayılması halinde buradaki mesele o maddedeki 

meselenin tatbik edildiği bir mesele olarak düşünülecek ve İmameyn’in doğrudan bu neticeye 

vardığı kabul edilebilecektir. İbn Mesud da (r.a.) bu meselede aynı kavle sahip olduğuna göre 

İmameyn’in bu meselede İbn Mesud’un (r.a.) kavliyle amel ettiği sonucuna varılabilir. 

 

 

 
1211 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/189. 
1212 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/190. 



256 
 

4.2.3.12 Ölenin Geride Anne, Dede ve Tek Ana-Baba Bir ya da Baba Bir Kız 

Kardeş Bıraktığı Durumla Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Serahsî, sahabenin dede ile alakalı ihtilaflarını anlamak isteyen kimsenin altı 

meseleyi güzelce zapt etmesi halinde bu meselelerin kendisine kolaylaşacağını söylemiştir. 

İmam Muhammed’in bu altı meseleyi eserine dercettiğini belirten müellif, devamında bunları 

tadat etmiştir. Bahse konu meseleler, bu madde altında ele alacağımız Harkâ’ (الخرقاء) 
meselesi; Ekderiyye meselesi; karı, kız kardeş, anne ve dedenin bulunduğu mesele, koca, 

anne, dede ve ana-baba bir yahut baba bir erkek kardeşin bulunduğu mesele; karı, anne, dede 

ve ana-baba bir yahut baba bir erkek kardeşin bulunduğu mesele ve kız-kız kardeş dede 

meselesidir.1213 Bu meselelerin tamamı, tezimiz içerisinde yeri geldikçe incelenmektedir.  

Harkâ’ meselesi sahabenin çok ihtilaf ettiği bir mesele olup anne, dede ve ana-baba 

bir yahut baba bir kız kardeşin miras taksimine ilişkindir. Meselede sahabeden varid olan altı 

kavlin varlığından bahsedilmektedir. Burada her birisine temas etmeyip görüşleri Hanefî 

imamlarını daha ziyade ilgilendirdiğini düşündüğümüz Abdullah b. Mesud (r.a.) ve Zeyd’in 

(r.a.) kavilleri ile iktifa etmeyi uygun görüyoruz. İbn Mesud’tan (r.a.) bu meselede iki farklı 

kavil nakledilmiş olup rivayetlerden birine göre, belirtilen vasıftaki kız kardeşe yarım pay 

verildikten sonra anne altıda bir pay almakta ve kalan, dedeye ait olmaktadır. Diğer rivayette, 

kız kardeş yarım pay aldıktan sonra İbn Mesud’un (r.a.) kalanı anne ile dede arasında eşit 

olarak taksim ettiği anlatılmaktadır. Zeyd (r.a.) bu meselede İbn Mesud’a (r.a.) nispetle 

oldukça farklı bir yaklaşım sergilemiş olup evvela anneye üçte bir hisse vermekte, devamında 

kalanın dede ile kız kardeş arasında ikili-birli bölüştürüleceğini söylemektedir.1214  

İbn Mesud’un (r.a.) görüşüne dair yapılan her iki rivayette de münferit haldeki kız 

kardeş ashâbü’l-ferâizden olarak pay almış gözükmektedir. Mesele, İbn Mesud (r.a.) namına 

koca-anne-dede meselesine benzer surette çözümlenmiştir. Evvela ashâbü’l-ferâizden olan 

kimseye payı verilmiş, sonrasında bir rivayete göre anneye altıda bir hisse verilmiş ve dede 

kalanı almış; diğer rivayete göre kalan anne ile dede arasında eşit olarak taksim edilmiştir. 

Aradaki fark, koca-anne-dede meselesindeki ilk rivayette annenin kalanın üçte birini 
 

1213 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/190-192. 
1214 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/190; Matbu nüshanın ibaresinde hata vardır.   وفى الروایة الأخرى للزوج النصف

نصفان والأم  الجد  بین   kelimesi gelmelidir. Nitekim الأخت  kelimesi yerine الزوج  şeklindeki kısımda والباقي 
yazmalardan Hamidiye koleksiyonu 548 ve 549 nolu kayıtlarda bu şekilde gelmiştir. Damat İbrahim Paşa 
koleksiyonu 651 nolu kayıtta ise mezkûr hata mevcuttur. Matbu nüshada ve bu yazmada görülen işbu hatanın 
muhtemel sebebi, ibarenin hemen öncesinde كما ھو مذھبھ في زوج وأم وجد gibi bir ifadenin geçmiş olması olabilir. 
Zira burada koca dışındaki mirasçılar aynıdır. Adı geçen yazmalar için bkz. Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim 
Paşa, 651), 395a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 927b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 1075a. 



257 
 

alacağının söylenip bunun altıda bire tekabül ettiğinin belirtilmesi; buna karşılık meselemizde 

annenin payının doğrudan altıda bir olarak deklare edilmesidir. Lakin herhalde bu ifade farkı, 

işin aslına ilişkin olmayıp aynı hükmün muhtasar surette aktarılmasından ibarettir. İbn 

Mesud’un (r.a.) ikinci rivayetteki görüşe varmasının altında -geride ifade edildiği üzere- 

mirasçılıkta anneyi dedeye üstün tutmama şeklindeki prensip yatmaktadır. Zeyd’in (r.a.) 

kavline gelindiğinde, erkek kardeşiyle bulunmayan; başka bir deyişle münferit kız kardeşin 

dede ile asabe olması şeklindeki yaklaşımının bu meselede tezahür ettiği fark edilmektedir. 

Anne ise ashâbü’l-ferâizden sayılmış olmalıdır. Nitekim koca-anne-dede meselesinde de Zeyd 

(r.a.), anneye bu sıfatla üçte bir pay terettüp ettirmektedir. Annenin dede ile mirasçı 

olduğunda alacağı paya ilişkin olarak yukarıda bir değerlendirme sunmuştuk. Her hâlükârda 

İmameyn’in İbn Mesud’un (r.a.) görüşünü almadığı söylenebilir. Zira İbn Mesud’un (r.a.) 

aksine İmameyn, dede ile bulunan münferit kız kardeşlerin asabe olduğu kanaatindedir. 

4.2.3.13 Ölenin Geride Bir Kız, Anne, Dede ve Kız Kardeş Bırakması Halinde 

Anneye Altıda Bir, Kıza Yarım Pay Verildikten Sonra Kalanın Dede ile Kız Kardeş 

Arasında Yarı Yarıya Paylaştırılacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Serahsî, önceki meseledeki denkleme fazladan ölenin kızının dahil olduğu kız-anne-

dede-kız kardeş meselesine de kitabında yer vermiştir. Bu mesele, madde 4.2.3.8’deki gibi 

harkâ (الحرقى) ve garkâ (الغرقى) bahsinin işlenişinde gündeme gelmiştir. Burada baba ve 

oğlunun göçük altında kalarak, suda boğularak veya yanarak öldüğü ve babanın geride 

babasını, kızını ve karısını, oğlun da kızını bıraktığı bir mesele ele alınmaktadır. Bu halde 

şayet babanın karısı, oğlanın annesi ise, oğul geride bir kız, anne, dede ve kız kardeş bırakmış 

olmaktadır. İşbu meselede evvela anneye altıda bir, kıza yarım pay verilmektedir. Devamında 

İbn Mesud (r.a.) kalanın dede ve kız kardeş arasında yarı yarıya paylaştırılacağını söylerken 

Zeyd (r.a.) mukaseme yoluna gidileceği görüşündedir. Bu takdirde mal üçe bölünür ve dedeye 

kız kardeşin iki katı hisse terettüp eder.1214F

1215 İbn Mesud (r.a.), önceki meseleden farklı olarak 

ilk etapta annenin altıda birlik payını vermiştir. Bununla alakalı olarak Serahsî, bir başka 

mahalde annenin ölenin kız ya da erkek çocuklarıyla birlikte bulunması halinde altıda bir 

hisse alacağı noktasında bir ihtilaf bulunmadığını belirtmektedir. Bu hükmün şu âyetle sabit 

olduğu ifade edilmektedir 1215F

1216: 

 
1215 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/29. 
1216 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/144. 



258 
 

(Nisâ, 4/11)1217  ولأبویھ لكل واحد منھما السدس مما ترك إن كان لھ ولد 

Nitekim meselede görüş bildiren diğer sahabiler de anneye verilecek hissenin altıda 

bir olduğunda hemfikirdirler.1218 İbn Mesud (r.a.) adına mesele, anne payını aldıktan sonra 

kız-dede-kız kardeş meselesi gibi değerlendirilmiş ve orada kendisinden yapılan ilk 

rivayetteki surette çözüme kavuşturulmuştur. Keza Zeyd (r.a.), bahsi geçen meseledeki 

içtihadına paralel bir yargıya varmıştır.  Anne ve dedenin mirasçılığında Ebû Yûsuf’ın kavline 

ilişkin önceki maddede işaret ettiğimiz belirsizlik burada da söz konusudur. Lakin orada da 

ifade ettiğimiz üzere münferit kız kardeşin dede ile asabe olduğu görüşündeki İmameyn’in bu 

meselede İbn Mesud’a (r.a.) muhalefet ettiği net olarak ortaya konabilir. 

4.2.3.14 Ölenin Geride Koca, Kız Kardeş ve Dedesini Bırakması Halinde 

Kocanın Yarım Pay Almasından Sonra Malın Üçe Bölünüp Dede ve Kız Kardeş 

Arasında Mukaseme Yoluyla Paylaştırılacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Harkâ ve garkâ bahsinin işlenişinde gündeme gelen bir diğer mesele, ölenin arkada 

kocasını, kız kardeşini ve dedesini bıraktığı ferâiz meselesidir. Mesele şöyle kurgulanmıştır: 

Baba ve kızı suda boğularak ölmüş, baba geride babasını, kızını1219 ve karısını; kızı ise 

kocasını bırakmıştır. Eğer ölen babanın karısı, kızın annesi değil ise bu takdirde kız, arkasında 

koca, kız kardeş ve dedesini bırakmış olacaktır. Bu halde ilk olarak kocaya yarım pay verilir. 

Kalan miras malı, Ali (r.a.), Abdullah b. Mesud (r.a.) ve Zeyd’in (r.a.) görüşüne üçe bölünüp 

dedeyle kız kardeş arasında mukaseme yoluyla paylaştırılacaktır. Meselede karşıt görüş 

bildiren sahabi, Ebubekir (r.a.) olup, onun kavline göre kocadan arta kalan mal dedeye 

aittir.1220 

Zeyd’in (r.a.) bu meseledeki mezhebi, kız-kız kardeş-dede meselesindeki 

yaklaşımına oldukça benzemektedir. Evvela ashâbü’l-ferâizden olan kız payını almış; 

sonrasında kalan, dede ve kız kardeş arasında mukaseme yoluyla taksim edilmiştir. Buna 

mukabil İbn Mesud (r.a.), o meseledekine nispetle oldukça farklı bir görüş ortaya koymuştur. 

 
1217 “…(Ölenin) çocuğu varsa ana ve babadan her birine terikenin altıda biri (verilir)…” 
1218 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/29. 
1219 Matbu nüshanın ibaresinde hata bulunmaktadır. Bu nüshanın ibaresinde geçen  وامرأة وأختا  أبا  الرجل   وترك 

ifadesinde أختا kelimesi yerine  ابنة gelmesi gerekmektedir. Zira ölen babanın karısının, ölen kızın annesi olması 
halinde kızın mirasçıları açısından meselenin Ekderiyye meselesi olduğu söylenmiştir. Bu meselede, ölen kızın 
kız kardeşi de mirasçılar arasında sayıldığına göre babanın ölen kızı dışında da mirasçısı olacak bir kızı 
bulunmalıdır. Ayrıca devamında meselemizin anlatıldığı kısımda ölen kızın mirasçıları arasında kız kardeş 
sayılmaktadır. Hamidiye 548 ve 549 nolu nüshalar, yaptığımız çıkarımı doğrulamaktadır. Bkz. Seraḫsî, el-
Mebsût (Hamidiye, 548), 935b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 1084b. 

1220 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/29. 



259 
 

Hatırlanacak olursa orada kendisinden yapılan iki nakil bulunmakta olup her ikisinde de ilk 

etapta ölenin kızı payını almaktaydı. Sonrasında İbn Mesud (r.a.), bir rivayete göre kalanı 

dede ile kız kardeşe eşit olarak paylaştırmakta; diğerine göre dedeye kalanın üçte birini (yani 

tamamın altıda birini) vermekte ondan arta kalanı da kız kardeşin istihkakı saymaktaydı. 

Halbuki burada ashâbü’l-ferâiz olma ve bu vasıfla hak ettiği hisse noktasında kıza denk 

sayılabilecek koca payını aldıktan sonra kalan, mukaseme usulüyle taksim edilmekte; neticede 

dede kız kardeşin iki katı hisse elde etmektedir. Abdullah b. Mesud’un (r.a.) bu görüşünün, 

onun dede ve kız kardeşin bulunduğu meseledeki içtihadını anımsattığı söylenebilir. Nitekim 

o meselede İbn Mesud (r.a.) Zeyd (r.a.) gibi mukaseme usulünü benimsemiştir. Burada 

devreye kocanın dahil olması sonucunda öncelikle koca payını almış; sonrasında da dede ve 

kız kardeş meselesinde yekten hangi taksimat yapılıyorsa kalan miras malı aynı minval üzere 

pay edilmiştir. İmameyn’in bu meselede Zeyd’e (r.a.) ve dolayısıyla İbn Mesud’a (r.a.) 

muvafakat ettiği düşünülmektedir. Mesele, münferit kız kardeşin dede ile asabe olduğu 

denkleme ashâbü’l-ferâizden birinin dahil olması şeklinde tasavvur olunursa varılacak netice 

budur. 

4.2.3.15 Ölenin Geride Koca, Anne, Dede ve Tek Ana-Baba Bir ya da Baba Bir 

Kız Kardeş Bırakması Halinde Kocaya ve Kız Kardeşe Yarımşar, Anneye ve Dedeye 

Altıda Birer Pay Verileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Miras taksiminde anne, dede, koca ve ana-baba yahut baba bir kız kardeşin yer aldığı 

ferâiz meselesi, literatürde Ekderiyye ( لأكدریةا ) adıyla bilinmektedir. Serahsî, meselede 

Ebubekir (r.a.), Ali (r.a.), İbn Mesud (r.a.), İbn Abbas (r.a.) ve Zeyd’e (r.a.) ait olmak üzere 

beş görüşün varlığından bahsetmiş olup1221 biz bunlardan yalnız İbn Mesud (r.a.) ve Zeyd’e 

(r.a.) ait olanlardan söz edeceğiz. Meselenin Ekderiyye şeklinde isimlendirilmesi, Zeyd’in 

(r.a.) ferâiz meselelerinde benimsediği prensibi hususen bu meselede terk etmek durumunda 

kalması ile ilişkilendirilmiştir. Şöyle ki; Zeyd (r.a.), erkek kardeşi olmayan (münferit) kız 

kardeşlerin dede ile bulunması halinde asabe olacağı kanaatindedir. Lakin Ekderiyye olarak 

bilinen meselede bu görüşünü terk etmek mecburiyetinde kalmış ve yalnız bu meselede 

münferit kız kardeşlerin dede ile beraber bulunmasına karşın ashâbü’l-ferâiz vasfıyla pay 

alacağını söylemiştir. Meselede kocaya yarım, anneye üçte bir, dedeye altıda bir ve kız 

kardeşe yarım pay verileceğine hükmetmiştir. Dolayısıyla bu meselede Zeyd’in (r.a.) görüşü 

yeknesaklığını yitirmektedir ( تكدر). Zeyd’in (r.a.) böyle bir içtihada yönelmesinin ardındaki 

 
1221 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/191. 



260 
 

neden, şu surette açıklanmıştır: Ashâbü’l ferâiz [olan koca ve anne] payını aldıktan sonra 

geriye altıda birlik bir hisse kalmaktadır. Bu hisse dedeye ait kılınacak olsa kız kardeş dede ile 

hacbe uğramış sayılacaktır; ki bu Zeyd’in (r.a.) bir başka temel prensibine aykırıdır. Şayet 

kalanın dede ile kız kardeş arasında mukaseme yoluyla dağıtılacağı söylense dedenin payı 

altıda bir hissenin altına düşecektir. Halbuki Zeyd (r.a.), üst soy ilişkisi (1222الولاد) sebebiyle 

pay aldığı durumlarda dedenin hissesinin altıda birden düşük olamayacağı görüşündedir. Bu 

gerekçeler göz önünde bulundurulduğunda kız kardeş hakkında, ‘ölenin çocuğu yoksa kız 

kardeşin ashâbü’l-ferâizden olacağı’ şeklindeki nassa dayalı hüküm devreye alınmıştır. Kız 

kardeşin ilgili nassta1222F

1223 belirtilen payı, yarım paydır.1223F

1224  

Meselenin başında Zeyd (r.a.) adına zikrettiğimiz hisseler toplandığında pay 9, payda 

6 olacağından ötürü meselede avle gidilmiştir. Dede ve kız kardeşin avlden sonraki hisseleri 

(olan 1/9 ve 3/9) toplanır ve netice 4/9’dur. Bundan sonraki aşamada Zeyd (r.a.), iki 

mirasçının toplam hissesi olan bu miktarı, erkeğe iki kız payı düşecek şekilde paylaştırma 

yoluna gitmektedir. Pay olan 4’ün 3’e bölünmesi icap edeceği için payda 3 ile genişletilir. 

Mirasçılardan kocanın 3/9 olan hissesi 9/27, annenin 2/9 olan hissesi 6/27 haline gelmiştir. 

Dede ve kız kardeşin hisselerinin toplamı olan 4/9 da 12/27 olmuştur. Bahse konu 12 payın 

8’i dedeye 4’ü kız kardeşe ait kılınmakla miras taksimi Zeyd’in (r.a.) kavline göre 

tamamlanmış olmaktadır. Zeyd’in (r.a.) kız kardeşi yalnız ilk aşamada ashâbü’l-ferâizden 

kabul edip sonrasında dede ile mukasemeye dahil etmesi, haddizatında kız kardeşin ashâbü’l-

ferâizden sayılmasının bir zaruret neticesinde vuku bulmasına bağlanmıştır. Zaruret ilk 

aşamadan sonra ortadan kalktığı için ikinci aşamada temel prensibe [:münferit kız kardeşlerin 

dede ile asabe olması] geri dönülmüştür.1225 

İbn Mesud (r.a.) Ekderiyye meselesinde kocaya ve kız kardeşe yarımşar pay, dedeye 

altıda bir pay, anneye de -annenin dedeye mirasta üstün tutulması neticesine götürmemesi 

için- altıda bir pay terettüp ettirmektedir. Bu kavle göre mesele, avliye olmakta ve sekiz payda 

üzerinden çözümlenmektedir.1226 İbn Mesud’un (r.a.) kavlini, nispeten benzer sayılabilecek 

koca, anne ve dedenin mirasçı olduğu meselede İbn Mesud’a (r.a.) atfedilen iki görüşle ve 

 
1222 Mebsût’un matbu nüshasında الولاء olarak gelen kelime yazmalarda الولاد lafzıyla geçmektedir. Doğrusu 

yazmalardaki lafızdır; zira meselenin velâ ile bir alakası yoktur. İlgili kaynaklar için bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 
1989, 29/183; Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 651), 392b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 926b; 
Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 1074a. 

1223 İşaret edilen nass, Nisâ sûresi 176. âyetin şu kısmı olmalıdır:  إن امرؤا ھلك لیس لھ ولد ولھ أخت فلھا نصف ما ترك 
1224 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/183-184. 
1225 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/184. 
1226 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/191. 



261 
 

anne-dede-kız kardeşin bulunduğu Harkâ’ meselesindeki kavillerle mukayese etmeye gayret 

ederek şu değerlendirmeleri yapabiliriz: Her iki meselede de ashâbü’l-ferâizden olan anne ve 

dede haricindeki kişi en baştan payını almaktadır. Sonrasında iki yoldan birinin izlendiği 

gözükmektedir. Ya anne kalanın üçte biri/tamamın altıda birini almakta dede de kalana sahip 

olmaktadır; ya da anne ile dede kalanı eşit olarak aralarında paylaşmaktadır. Bulunduğumuz 

meselede ashâbü’l-ferâizden arta kalan mal olmadığı için kalanı alma seçenekleri mümteni 

olur. Netice olarak İbn Mesud’un (r.a.) farklı bir içtihada yöneldiği görülmektedir. 

Serahsî, Zeyd’in (r.a.) görüşünün İmameyn tarafından benimsendiğini 

belirtmektedir.1227 Bu noktada Ebû Yûsuf’un kimi Hanefî eserlerinde annenin dede ile beraber 

bulunduğunda kalanın üçte birini alacağı şeklinde ifade edilen görüşü akla gelmektedir. Ebû 

Yûsuf’un görüşüyle alakalı bu nakle Mebsût’ta rastlanılamamaktadır. Ekderiyye meselesinde 

Zeyd’in (r.a.) görüşünün İmameyn tarafından kabul edildiğinin nakledilmesi ve dolayısıyla 

Ebû Yûsuf’un da bu kavle sahip olduğunun söylenmesi, ilgi çekicidir. Zira Zeyd (r.a.), 

meselede anneye tamamın üçte birinin verileceği şeklinde hükmetmiştir; ki bu durumda Ebû 

Yûsuf’un dedenin bulunduğu bir miras paylaşımında anneye tamamın üçte birini verdiği 

kabul edilmiş olacaktır. İmameyn’in Ekderiyye meselesinde Zeyd’e (r.a.) muvafakat ettiğini 

Muhtasaru’t-Tahâvî şerhinde Cessâs da söylemektedir.1228 Öte yandan yine aynı eser 

zımnında Tahâvî, dede ile beraber bulunan annenin malın üçte birini alacağını belirtmiş ve bir 

ihtilaf zikretmemiştir. Keza Cessâs meseleyi aynı minval üzere şerh etmiştir.1229 Serahsî de 

Mebsût’ta başka bir meseleyi izah ederken “dede ile birlikte bulunduğunda anneye tamamın 

üçte birini verdik” ifadesini kullanmakta ve herhangi bir mezhep içi ihtilaftan söz 

etmemektedir.1230 Zikri geçen üç Hanefî fakihinin bu tutumu, Ebû Yûsuf’un dede karşısında 

annenin hissesi ile alakalı görüşünün Hanefî literatüründe çok net olmadığını ve belki de -

bunun da ötesinde- meselede Hanefîler adına bir ihtilaf bulunmadığını düşündürtmektedir. 

4.2.3.16 Ölenin Geride Karısını, Annesini, Dedesini ve Bir Kız Kardeşini 

Bırakması Halinde Karısına Dörtte Bir, Kız Kardeşine Yarım Pay Verilip Kalanın Anne 

ve Dedesi Arasında Eşit Olarak Paylaştırılacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Ekderiyye meselesindeki mirasçılardan kocanın yerine ölenin karısı olduğu 

varsayıldığında sahabenin daha farklı görüşlere yöneldikleri görülmektedir. Yeni meselede 

 
1227 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/184. 
1228 Ceṣṣâṣ, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 4/101. 
1229 Bkz. Ceṣṣâṣ, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 4/85; Ayrıca bkz. Ṭaḥâvî, Muḫtaṣar, 143. 
1230 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/147. 



262 
 

karı, kız kardeş, anne ve dede bulunmakta olup toplamda dört farklı kavil ortaya konmuştur. 

Bunlardan ikisi Hz. Ebubekir’e (r.a.) aittir. Hz. Ali (r.a.) ve Zeyd’e (r.a.) ait olan kavle göre 

ölenin karısına dörtte bir, anneye üçte bir pay verildikten sonra kalan dede ve kız kardeş 

arasında mukaseme usulüyle paylaştırılmaktadır.1231 Bununla alakalı olarak şöyle bir yorum 

yapılabilir: Ölenin karısı ile annesinin payını almasından sonra kalanın dede ve kız kardeş 

arasında taksim edilmesi, dedeye altıda birden az bir hisse düşmesi neticesini 

doğurmamaktadır. İlgili hesaplamalar yapıldığında bu değerlendirmenin matematiksel açıdan 

doğru olduğu görülecektir. Meseledeki son görüş, İbn Mesud’a (r.a.) ait olup kendisi, kadına 

dörtte bir, kız kardeşe yarım pay vermekte, kalanı dedeyle anneye yarı yarıya paylaştırma 

yoluna gitmektedir.1232 

Meselemizin bir benzerine koca-anne-dede meselesinin anlatımında temas edilmiştir. 

Müellifin aktardığına göre Zeyd b. Harun isimli şahıs kanalıyla gelen İbn Mesud’un (r.a.) 

kavli ile alakalı nakilde karı, anne ve dede bulunan meselede karıya dörtte bir pay verilip 

kalanın anne ve dede arasında yarı yarıya bölüştürüleceği şeklinde bir hüküm isnadında 

bulunulmaktadır. Lakin bu nakil, ravilerin tamamı tarafından hatalı görülmüştür. Gerekçe 

olarak, koca-anne-dede meselesinde anneye malın tamamının üçte biri verildiği takdirde 

annenin payının dedeninkinden fazla olacağına binaen İbn Mesud’un (r.a.) o meselede kalanı 

dede ve anne arasında eşit olarak taksim ettiği; buna mukabil karı-anne-dede meselesinde söz 

konusu sakıncanın bulunmadığı ve bu yüzden de aynı çözümlemenin burada yapılamayacağı 

ifade edilmiştir. Yalnız İbn Mesud’a (r.a.) göre meselenin ne surette hükme bağlandığı 

açıklanmamıştır.1233 Meselemizde bu meseleden farklı olarak denkleme kız kardeş dahil 

olmuştur. Varisler arasına kız kardeşin katılması neticesinde anne ve dede dışındaki ashâbü’l-

ferâiz payını aldıktan sonra kalan pay 1/4 olup karı-anne-dede meselesine göre kalan payda 

bir miktar azalma yaşanmıştır. Şayet bu durumda anne malın tamamının üçte birini alacak 

olsa, mesele avliyeye dönecek ve dedenin asabe olma imkânı kalmayacaktır. Dedenin payı 1/6 

olarak takdir edilse dahi bu pay annenin payından düşük olacağı gerekçesiyle annenin dedeye 

üstün tutulması durumu hasıl olacaktır; ki İbn Mesud (r.a.) bunu caiz görmemektedir. Bahsi 

geçen durum ortaya çıkmasın diye koca-anne-dede bulunan meseledekine benzer şekilde 

kalanın dede ile anne arasında eşit paylaşılması hükmünün verildiği ileri sürülebilir. 

Meselemizin sureten bir benzeri olup yukarı paragrafta geçen Ekderiyye meselesi ile bir 

mukayese yapıldığında orada dede ve anne dışındaki ashâbü’l-ferâize hisseleri verildikten 
 

1231 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/191. 
1232 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/191-192. 
1233 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/180. 



263 
 

sonra geriye bir pay kalmamasına mukabil burada halen bir miktar payın bulunduğu gözden 

kaçmamalıdır. Belki bu sebepten olacak olsa gerek 1/6 gibi sabit bir pay üzerinden 

değerlendirme yapılmamıştır. Denilebilir ki Ekderiyye’de ikiye paylaştırılacak bir pay 

kalmamasının doğurduğu bir zaruret olarak dede ve annenin hisselerindeki eşitlik de 

bozulmadan münasip bir takdire gidilmiştir. Bulunduğumuz meselede İmameyn’in hangi 

görüşü tercih ettiğine dair sarih bir beyana Mebsût içerisinde rastlanılmamakla beraber en 

azından İbn Mesud’a (r.a.) muhalefet içerisinde oldukları şeklinde bir yargıya varılabileceği 

düşünülmektedir. Zira İmameyn, münferit kız kardeşlerin dede ile asabe olup mukaseme 

yoluyla pay alacağı kanaatindedir. 

4.2.3.17 Ölenin Geride Koca, Anne, Dede ve Tek Ana-Baba Bir ya da Baba Bir 

Erkek Kardeş Bıraktığı Durumla Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler  

Bir kadın vefat edip geride kocasını, annesini, dedesini ve ana-baba bir yahut baba 

bir erkek kardeşini bıraktığı durumda miras taksiminin ne şekilde olacağına dair sahabe 

arasında üç görüşün varlığından söz edilmektedir. Bunlardan biri yalnız Hz. Ebubekir’e (r.a.), 

diğeri yalnız İbn Mesud’a (r.a.) nispet edilmektedir. Meseledeki son kavlin sahipleri, Hz. Ali 

(r.a.), Abdullah b. Mesud (r.a.), Zeyd (r.a.) ile Hz. Ebubekir’dir (r.a.). Anlaşılan odur ki; tüm 

kavillerde evvela koca yarım payını almaktadır. Kelâm, bundan sonraki kısımla alakadardır. 

Verdiğimiz sıralamaya göre ilk kavilde annenin kocadan arta kalan malın üçte birini alacağı, 

bundan sonra kalanın dedeye ait olacağı kabul edilmektedir. İkinci kavlin sahibi olan İbn 

Mesud (r.a.), bu kavlinde kocanın payını almasından sonra kalanın anne ve dede arasında eşit 

surette paylaştırılacağını söylemektedir. Üçüncü kavilde anne malın tamamının üçte birini 

almakta, kalan dedeye ait olmaktadır. Erkek kardeşe mal verilmeyeceği hususunda görüş 

sahipleri müttefiktir.1234  

Denkleme dahil olanlar açısından meselemizden tek farkı erkek kardeşin 

bulunmaması olan, koca-anne-dede meselesini burayla mukayese etmeye gayret edersek şu 

neticeleri fark ederiz: Burada İbn Mesud’a (r.a.) isnad edilen ilk kavle göre meselenin koca-

anne-dede meselesinden çok da farklı bir şekilde çözümlenmediği görülmektedir. Orada İbn 

Mesud’a (r.a.) isnad edilen ikinci görüşle benzer bir hüküm verilmiştir. Yalnız erkek kardeşin 

hangi itibarla mirasçılıktan düştüğü anlaşılamamıştır. Zira dedenin erkek kardeş ve ashâbü’l-

ferâiz ile bulunması durumunda zikredilen üç seçeneğin hiçbirisi gündeme gelmemiştir. 

Meselemizde İbn Mesud’tan (r.a.) mervî bulunan ikinci kavle gelindiğinde koca-anne-dede 
 

1234 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/192. 



264 
 

meselesindeki benzeri olan ilk kavle nispetle en temel farkın annenin kalanın üçte birini değil; 

malın tamamının üçte birini alması olduğu görülmektedir. Hangi itibarla annenin payındaki 

bu değişikliğin gerçekleştiğine dair bir izah, Mebsût içerisinde sunulmamıştır. Belki İbn 

Mesud’un (r.a.) anne için kalanın üçte birini takdir etmesi koca-anne-dede meselesine has 

olabilir, denilecektir. Fakat yukarıda anlatılan Harkâ’ meselesinde annenin payı altıda bir 

olarak belirlenmiş olup, bu payın kalanın üçte birine denk düştüğü görülmektedir. Bu 

meselede koca yerine kız kardeş bulunmaktadır. Keza bir sonraki maddede belirtileceği üzere 

karı, anne, dede ve ana-baba bir yahut baba bir erkek kardeş bulunan meselede İbn Mesud’tan 

(r.a.) gelen kavillerin birisine göre anne, kalanın üçte birini almaktadır. Dolayısıyla bu iddia 

doğrulanmaz. 

Bir başka açıdan meselemiz, 4.2.3.6’da ele alınan dede-ana bir olmayan erkek 

kardeş-ashâbü’l-ferâiz meselesi ile paralellik göstermektedir. Şayet bahsi geçen meselede 

zikredilen hükümler esas alınsaydı koca ve anneye payları dağıtıldıktan sonra mukaseme ile 

kalanın üçte biri ya da altıda birden dede için daha fazla pay düşürecek şık tercih edilecekti. 

Meselemizdeki ikinci görüşte anneye üçte bir pay terettüp ettirildiğini ifade etmiştik. Bunun 

gerekçesini açıklayamamış olsak da annenin bu payı ashâbü’l-ferâiz vasfıyla aldığını 

varsayarsak, dede dışındaki ashâbü’l-ferâizin paylarını almasından sonra geriye malın 

1/6’sının kaldığını görürüz. Dede için mukaseme düşünülecek olsa erkek kardeş gibi kabul 

edilip onunla eşit pay alması gündeme gelecektir ki bu durumda dedeye düşecek hisse 1/12 

olacaktır. Kalanın 1/3’ü ise 1/18’e tekabül etmektedir. 1/6 bu hisselerden daha fazla olduğu 

için İbn Mesud’a (r.a.) isnad edilen görüşlere uygun olarak dede 1/6’yı alır, denilebilecektir. 

Erkek kardeşe ise bu durumda herhangi bir pay kalmamaktadır. Bununla birlikte bu görüşün 

ortaya çıkardığı netice İbn Mesud’un (r.a.) anneyi dedeye üstün tutmama görüşüne aykırı 

gözükmektedir. Zira bu görüşe binaen yapılacak taksimde annenin payı 1/3 iken dedenin payı 

1/6 olacaktır. Burada İbn Mesud’un (r.a.) ikinci görüşüyle ilgili yaptığımız yorumların 

tamamı, ilgili naklin doğru olduğu varsayılarak yapılmıştır. İbn Mesud’a (r.a.) nispet edilen 

diğer görüş, önceki paragrafta ifade edildiği üzere, madde 4.2.3.6’daki kavillerine zahiren 

aykırılık taşımaktadır. 

Zeyd (r.a.) ve Hz. Ali’nin (r.a.), bu meselede madde 4.2.3.6’daki yaklaşımları ile bir 

bakıma uyumlu sayılabilecek tarzda hareket ettiği söylenebilir. Nitekim o meselede 

kendisinden yapılan iki farklı rivayette bu iki sahabiye muvafakat eden İbn Mesud’un (r.a.) 

anneye üçte bir pay verdiği görüşü izah edilirken dedenin 1/6 pay almasının lüzumu ortaya 

konmuştu. Her ne kadar Zeyd (r.a.) ve Hz. Ali’nin (r.a.) görüşünde dedenin kalanı alacağı 



265 
 

belirtilmişse de bu miktar 1/6’ya tekabül etmektedir. Diğer taraftan koca-anne-dede 

meselesinde annenin malın tamamının üçte birini alacağı yönünde görüş belirten bu iki 

sahabi, burada da aynı şekilde hükmetmiştir. Bu bilgiler ışığında madde 4.2.3.6’daki meselede 

Zeyd’e (r.a.) muvafakat eden ve dolayısıyla orada İbn Mesud (r.a.) ile mutabık olan 

İmameyn’in meselemizde ne şekilde tavır alacağı düşünüldüğünde şu neticelere varılabileceği 

kanaatindeyiz: Meselemizde dede ile bulunan annenin miras payı önem arz etmektedir. Daha 

önce de ifade edildiği üzere Serahsî, literatürde Ebû Yûsuf’a isnad edilen, annenin kalanın 

üçte birini alacağı görüşüne temas etmeyip bilakis Ekderiyye meselesinde İmameyn’in Zeyd 

(r.a.) gibi düşündüğü bilgisini vermektedir. Denilebilir ki; böylelikle zımnen de olsa Ebû 

Yûsuf’un dede ile bulunan anneye malın tamamının üçte birinin verilmesi görüşünde 

olduğunu dile getirmiş olmaktadır. Şayet bu çıkarım doğru kabul edilecek olursa İmameyn’in 

meselemizde -İbn Mesud’a da (r.a.) isnad edilen- annenin üçte bir pay alacağı kavlini 

benimsediği savunulabilir. İbn Mesud’un (r.a.) meseledeki diğer görüşü karşısında ise aksi 

kanaatte oldukları değerlendirmesi yapılabilir. Mebsût endeksli işbu varsayımların ikincisinin 

isabet olasılığı, ilkinden daha yüksektir. Zira zikrettiğimiz meselelerin hiçbirisinde 

İmameyn’in kalanı anne ve dede arasında eşit surette taksim etme şeklinde bir görüş 

belirttiklerine rastlanılmamıştır. 

4.2.3.18 Ölenin Geride Karısını, Annesini, Dedesini ve Tek Ana-Baba Bir ya da 

Baba Bir Erkek Kardeşini Bıraktığı Durumla Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Bir adamın vefat edip geride karısını, annesini, dedesini ve ana-baba bir yahut baba 

bir erkek kardeşini bıraktığı ferâiz meselesinde Serahsî beş görüş zikretmektedir. Bunlardan 

ikisi Hz. Ebubekir’e (r.a.) ait olup bir önceki meselede kendisine isnad edilen kavillerinde 

benimsediği yol üzere bu meseleyi çözümlemektedir. Hz. Ali (r.a.) ve Zeyd (r.a.) bu meselede 

Hz. Ebubekir’den (r.a.) ayrılarak ölenin karısına dörtte bir, anneye tamamın üçte birinin 

verileceğini, kalanın ise dede ve erkek kardeş arasında eşit olarak pay edileceğini 

söylemişlerdir. Onları bu görüşe götüren husus, dede ile erkek kardeş arasında mukaseme 

yollu paylaşımın dede için altıda birden daha yüksek bir pay manasına geliyor olmasıdır. Zira 

mukaseme dede için 2,5/12 (5/24) pay alma neticesini veriyorken altıda birlik hisse 2/12 

(4/24) paya denk düşmekle mukaseme payının altında kalmaktadır.1235 Bu çözüm yolu, büyük 

oranda madde 4.2.3.6’daki kavillerle paralellik göstermektedir. Nitekim Zeyd (r.a.), dede ve 

erkek kardeşlerin ashâbü’l-ferâizle bulunması halinin konu edinildiği mezkûr maddedeki 

 
1235 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/192. 



266 
 

meselede ashâbü’l-ferâize pay(lar)ının verilmesi akabinde dede için üç ihtimal arasından en 

fazla pay getiren seçeneğin tercih edileceği yönünde kanaat bildirmiştir. Dede için konu 

edilen ihtimaller, mukaseme, kalanın üçte biri, malın altıda biri seçenekleridir. Ali (r.a.) ise 

dede için kalanın üçte biri seçeneğini öngörmeyip diğer iki seçeneği göz önünde tutmuştur. 

Meselemizde Zeyd’in (r.a.) görüşünde geçen ‘kalanın üçte biri’ seçeneğinden bahis 

geçmemiştir. Bununla birlikte işbu seçenek meseleye tatbik edildiğinde dede için altıda birden 

bile daha düşük bir pay getirisi manasına geldiği görülecektir. Zannediyoruz ki; bu seçeneğin 

dillendirilmemesi, müellifin bu mahalde muhtasar bir anlatım tarzı tercih etmesiyle 

açıklanabilir. Sonuçta müellif, neticeye tesiri olmayan bir ihtimal hakkında suskun kalmıştır. 

Ali (r.a.) ve Zeyd’in (r.a.) meselemizle nispeten benzerlik içeren karı-anne-dede-kız kardeş 

meselesindeki ortak kavlini bu kısımla karşılaştırdığımızda yalnız dede ve kardeşlerin hisse 

oranlarında bir değişiklik yaşandığını görürüz. Aslında her iki meselede de mukaseme yoluna 

gidilmiştir. Yalnız yukarıdaki meselede taksime katılan kardeşin kız kardeş olması hasebiyle 

kalan mal ikili-birli dağıtılmış, burada ise taksime dahil olan kardeşin erkek olması sebebiyle 

taraflar eşit pay almıştır. 

Abdullah b. Mesud (r.a.) için meselede iki farklı görüş zikredilmektedir. Bunlardan 

birisine göre ölenin karısına dörtte bir, annesine kalanın üçte biri verilir. Geriye kalan, dede 

ile erkek kardeş arasında yarı yarıya bölüştürülür. Diğer görüşünde ise ölenin karısına dörtte 

bir pay verilmekte, kalan -annenin dedeye üstün tutulma neticesine götürmesin diye- üçe 

bölünüp dede, anne ve erkek kardeş arasında eşit olarak paylaştırılmaktadır.1236 Karı-anne-

dede-kız kardeş meselesinde İbn Mesud’a (r.a.) isnad edilen kavilleri burada aktarılan 

kavilleriyle mukayese ettiğimizde meseleler arasında önemli bir farklılığın bulunduğu göze 

çarpmaktadır. Daha önce de defaatle ifade edildiği üzere, Ali (r.a.) ve Zeyd’in (r.a.) hilafına 

İbn Mesud (r.a.), dede ile bulunan münferit kız kardeşleri asabe değil ashâbü’l-ferâiz olarak 

kabul etmektedir. Bu sebeptendir ki; orada kız kardeşin payını peşinen vermiş, dedenin payını 

ayrıca değerlendirmiştir. Burada ise her iki kavlinde İbn Mesud (r.a.), erkek kardeşleri dede 

ile taksime sokarak mukaseme usulünü takip etmiştir. Mamafih devamında görülmektedir ki; 

o meseleye nispeten paralel olan kavil, yalnız anne ve dedenin eşit pay aldığı kavildir. 

Meselemizde İbn Mesud’a (r.a.) atfedilen diğer görüşün bir benzerine ise o mesele dahilinde 

rastlanılmamaktadır. Buna mukabil farklı bir mukayese ile o görüş hakkında da bir 

değerlendirme sunulabilir. Şöyle ki; koca-anne-dede meselesinin anlatımında İbn Mesud’un 

(r.a.) kalanı anne ve dede arasında eşit paylarla taksim etmesi, miras paylaşımında anneyi 

 
1236 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/192. 



267 
 

dedeye üstün tutmama esası ile açıklanmış ve bu itibarla karı-anne-dede meselesinde ölenin 

karısının payını alması sonrasında kalanın anne ve dede arasında aynı şekilde pay edileceği 

şeklindeki Zeyd b. Harun rivayetinin hatalı bulunduğu nakledilmişti. Her ne kadar o mahalde 

karı-anne-dede meselesinde İbn Mesud’un (r.a.) ne şekilde hareket edeceği belirtilmese de 

sanki annenin kalanın üçte birini alacağı şeklindeki İbn Mesud (r.a.) kavlinin o meselede dahi 

geçerli olduğu ima edilmiş olmaktadır. Meselemize gelindiğinde ise karı-anne-dede üçlüsüne 

erkek kardeş dahil olmakta ve bu durum, kalanın anne ve dedeye eşit pay düşecek şekilde 

taksim edilmesi seçeneğini yeniden meşru hale getirmektedir. Zira burada da annenin dedeye 

üstün tutulmama esprisi kendini göstermektedir. Karı-anne-dede meselesinde ima yollu da 

olsa İbn Mesud’a (r.a.) atfedildiğini düşündüğümüz anneye kalanın üçte birinin verilmesi 

ihtimalinin sübutuna mâni bir durum ise burada bulunmamakta ve muhtemelen aynı anlayışın 

devamı olarak meselemizde İbn Mesud’a (r.a.) böyle bir izafe yapılmaktadır. İmameyn’in bu 

meseledeki kavlinin İbn Mesud’a (r.a.) ait bulunan ikinci görüşle uyuşmadığı açıktır. Zira 

İmameyn, miras taksimatında annenin dedeye üstün tutulmasını caiz görmektedir.1237 

Ekderiyye meselesinde kendilerine nispet edilen görüş üzerinden yürüdüğümüz takdirde ise 

İmameyn’in Ali (r.a.) ve Zeyd’in (r.a.) kavline meylettiği sonucuna varırız. Dolayısıyla bu 

meselede İbn Mesud’a (r.a.) isnad edilen kavillerin hiçbirisiyle amel olunmamıştır.  

Dedenin mirasçılığı ile alakalı meselelerin sonuna geldiğimiz bu noktada özellikle 

belirtmek istediğimiz bir husus bulunmaktadır. Serahsî’nin Mebsût’undaki ifadeleri 

çerçevesinde Hanefî mezhep imamlarının ferâiz meselelerindeki görüşlerini yer yer müellifin 

sarih ifadelerine dayanarak, yeri geldikçe ve zorunlu kalındıkça da çıkarım yoluyla tespit 

etmeye çalışmaktayız. Oldukça ihtilaflı bir alan olan dede ile alakalı ferâiz meselelerinde 

ikinci yolu takip etmek durumunda kaldığımız yerler nispeten fazla oldu. Bu aşamada 

Mebsût’la sınırlı kalmasaydık Cessâs’ın Muhtasaru’t-Tahâvî şerhinde sarf ettiği şu ifadeler, 

işimizi oldukça kolaylaştıracaktı: “Dede meselelerinin tamamında İmameyn’in görüşü, 

Zeyd’in (r.a.) görüşüdür.”1238 Görebildiğimiz kadarıyla İmameyn’in kavillerine ilişkin olarak 

vardığımız neticeler, bu tespite muvafık düşmektedir. 

 

 

 
 

1237 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/184. 
1238 Ceṣṣâṣ, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 4/94. 



268 
 

4.2.4 Dedenin Bulunmayıp Kardeşlerin Dahil Olduğu Ferâiz Rivayetleri 

4.2.4.1 Ölen Geride Bir Kız, Bir Oğul Kızı ve Bir Kız Kardeş Bıraktığı Takdirde 

Kıza Yarım, Oğul Kızına Üçte İkiyi Tamamlamak Üzere Altıda Bir Pay Verilip Kalanın 

Kız Kardeşe Ait Olacağına Dair Merfu Hadis 

Mebsût’ta geçen şu hadis benzer lafızlarla iki defa varid olmuştur: 

فجعل للابنة   ت الله عنھ سئل عن فریضة فیھا بنت وابنة ابن وأخ يشعري رضان أبا موسى الأ

الله عنھ فقال لقد ضللت إذا وما أنا من المھتدین  يفبلغ ذلك ابن مسعود رض  يما بق توللأخ النصف 

  والباقيسمعت رسول الله صلى الله علیھ وسلم یقول للابنة النصف ولابنة الابن السدس تكملة الثلثین 

 1239للأخت

Hadis, ikinci geçtiği yerde şöylece rivayet olunmuştur: 

  يما بق وللأخت شعري سئل عن ابنة وابنة ابن وأخت فقال للابنة النصف أن أبا موسى الأ يرو

عنھ فقال قد ضللت إذا وما أنا من المھتدین سمعت رسول الله صلى الله   يفسئل عن ذلك ابن مسعود رض

 1240علیھ وسلم یقول للبنت النصف ولابنة الابن السدس تكملة الثلثین والباقي للأخت

Rivayette İbn Mesud (r.a.) merfu hadisi nakletmeden önce Ebû Musa el-Eş‘arî’nin 

(r.a.) fetvasına cevaben kendisinin yanıldığını söylemiştir. Öyle görünüyor ki; onun bu 

ifadeleri kendi içinde bir tür ironi barındırmakta ve aslen kendisi Ebû Musa el-Eş‘ari’nin (r.a.) 

yanıldığını; onun verdiği fetvanın merfu hadise aykırı olması itibarıyla hatalı olduğunu dile 

 
1239 "Ebû Musa el-Eş‘arî’ye (r.a.) bir kız, bir oğul kızı ve bir kız kardeş bulunan bir ferâiz meselesi soruldu; o da 

kız için malın yarısını, kız kardeş için [kızın payını almasından sonra] kalan malı takdir etti. Bu hüküm İbn 
Mesud’a (r.a.) ulaşınca şunları söyledi: Öyleyse ben şaşırdım ve doğru yol üzere değilim. Rasulüllah’ı (s.a.v.) 
şöyle buyururken işittim: Kıza yarım pay, oğul kızına üçte ikilik hisseyi tamamlamak adına altıda bir pay 
verilir. Kalan da kız kardeşe ait olur." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/140; Hadisin metninde üç yerde geçen أخ 
kelimesi yazmalarda da bu şekilde gelmiştir. Vakıa böyle olsa da eldeki Mebsût tercümesinin dipnotunda da 
belirtildiği üzere doğrusu, أخت kelimesinin gelmesidir. Nitekim matbu nüshada rivayetin ufak lafzî farklılıklarla 
geçtiği diğer mahalde ve yazmalarda buraya tekabül eden kısımlarda أخ kelimesi yerine her defasında  أخت 
kelimesi zikredilmiştir. Dolayısıyla nüshalarda, belirtilen yerlerde, ilgili kelimenin  أخ şeklinde geçmesi 
mükerrer bir müstensih hatası olmalıdır. İşaret edilen kaynaklar için sırasıyla bkz. Seraḫsî, el-Mebsût (Damat 
İbrahim Paşa, 651), 382a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 919b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 
1066a; Seraḫsî, Mebsut, 29/189 (27 nolu dipnot); Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/158; Seraḫsî, el-Mebsût (Damat 
İbrahim Paşa, 651), 387a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 922b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 
1069a. 

1240 "Rivayet edilmiştir ki; Ebû Musa el-Eş‘arî’ye (r.a.) bir kız, bir oğul kızı ve bir kız kardeş bulunan bir ferâiz 
meselesi soruldu; o da dedi ki: ‘Kıza yarım pay verilir, kız kardeşe de [kızın payını almasından sonra] kalan 
mal verilir.’ Bilahare bu mesele İbn Mesud’a (r.a.) sorulmuş, o da şunları söylemiştir: Öyleyse ben şaşırdım ve 
doğru yol üzere değilim. Rasulüllah’ı (s.a.v.) şöyle buyururken işittim: Kıza yarım pay, oğul kızına üçte ikilik 
hisseyi tamamlamak adına altıda bir pay verilir. Kalan da kız kardeşe ait olur." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 
29/158. 



269 
 

getirmektedir. Hadisteki الثلثین ibaresi kız ve kız hükmündeki oğul kızının toplam hissesinin 

ne kadar olacağına delalet etmektedir. Hanefîler hadisten hareketle ölenin erkek çocuğu ve 

torunu bulunmayıp geride kızını ve oğlunun kız(lar)ını bırakması durumunda kızına yarım 

pay, oğlunun kız(lar)ına üçte ikilik hisseyi tamamlamak üzere altıda bir pay terettüp edeceği 

sonucuna varmışlardır.1240F

1241 Keza hadis, ölenin kız kardeşinin kızıyla birlikte asabe olacağına 

delil sayılmıştır.1241F

1242 Tabi burada kız kardeş denilince kastedilen, Hanefîlere göre, ana-baba bir 

yahut baba bir kız kardeştir. Bu iki grubun ölenin kızıyla asabe olacağı Mebsût’ta net olarak 

belirtilmiştir. 1242F

1243 Ana bir kardeşlerin ölenin çocuğu ve oğlunun çocuklarıyla sakıt olacağı da 

keza sarahaten ifade edilmiştir.1243F

1244  

İbn Mesud (r.a.) hadisi, Hanefîler açısından bir başka hüküm istidlaline de konu 

olmuştur. Onlar bu hadiste iki kızın mirastaki toplam hissesinin üçte iki olacağına dair bir 

delalet bulunduğu görüşündedir.1245 Görünen o ki; bu meselede İbn Mesud (r.a.) hadisiyle 

nass olması itibarıyla değil ama zahir olması itibarıyla amel edilmiştir. Hadiste ölenin kızı ile 

birlikte bulunan oğul kızının üçte ikilik hisseyi tamamlayacak şekilde pay alması, iki kızda 

haydi haydi toplam hissenin üçte iki olacağına delil kabul edilmiştir.1246 Rivayetin 

açıklamasında kullanılan الأ ولىبطریق   ifadesi, delalet-i nass ile istidlal edildiğinin 

göstergesidir. 

4.2.4.2 Ana-Baba Bir Kardeşlerin, Ana Bir Kardeşlerin Mirasçılığına Etkisine 

Dair Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Sahabe, ana bir kardeşlerin ana-baba yahut baba bir kardeşler sebebiyle mirasçılıktan 

düşmeyeceği; başka bir deyişle hacb-i hırmâna uğramayacağı hususunda müttefiktir. Keza ana 

bir kardeşlerin baba bir kardeşler sebebiyle hacb-i noksân yaşamayacağında sahabe arasında 

bir fikir ayrılığı bulunmamaktadır. Mamafih ana-baba bir kardeşler sebebiyle ana bir 

kardeşlerin hacb-i noksâna uğrayıp uğramayacağı, ihtilaf konusu olmuştur. Bu ihtilaf 

kendisini, ölenin geride kocasını, annesini, (kız erkek fark etmeksizin) iki ana bir kardeşini ve 

iki ana-baba bir erkek kardeşini bıraktığı meselede göstermektedir. Söz konusu mesele, el-

mes’eletü’l-müşerreke, mes’eletü’t-teşrîk, mes’eletü’l- hımâriyye (الحماریة) adlarıyla 

 
1241 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/141. 
1242 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/158. 
1243 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/157. 
1244 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/154. 
1245 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/140. 
1246 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/140. 



270 
 

anılmaktadır. Ali (r.a.), Ebû Musa el-Eş‘arî (r.a.) ve Übey b. Ka‘b (r.a.) bu meselede kocaya 

yarım, anneye altıda bir, ana bir kardeşlere üçte bir pay vermekte, ana-baba bir erkek 

kardeşlere ise bir hisse takdirinde bulunmamaktadır. Osman (r.a.) ve Zeyd (r.a.), koca ve 

anneden kalan üçte birlik hissenin ana bir ve ana-baba bir kardeşler arasında eşit surette 

dağıtılacağı fikrindedir. Bu görüş, aynı zamanda İmam Şâfiî ve İmam Mâlik’in kavlini 

yansıtmaktadır.1247 İlk yaklaşım nefyü’t-teşrîk, ikinci yaklaşım teşrîk görüşü şeklinde tabir 

edilmektedir. Sahabeden diğer zevâtın kavilleri de özetle şöyledir: Ömer (r.a.), önceleri 

nefyü’t-teşrîk görüşünde iken bilahare teşrîk görüşüne rücu etmiştir. İbn Abbas’tan (r.a.) 

menkul iki kavil bulunmakta olup daha sıhhatli görülen, teşrîk görüşünde olduğu naklidir. İbn 

Mesud’tan (r.a.) mesele hakkında nakledilen iki rivayet mevcuttur. Bunların içinde daha 

kuvvetli olanı, ana-baba bir kardeşleri ana bir kardeşlerin payına ortak etmemekten ibaret olan 

nefyü’t-teşrîk görüşüdür.1248 Hanefiyye, nefyü’t-teşrîk görüşünü kabul etmekte olup bu 

yaklaşım İbn Mesud’tan (r.a.) gelen kuvvetli kavle de muvafıktır.1249 Şunu belirtmek gerekir 

ki mezkûr ferâiz meselesinde Hanefîlerin de kabul ettiği çözüm yoluna göre ana-baba bir 

erkek kardeşlerin bir hisse alamamasının nedeni, bu kardeşlerin asabe olmasına karşın geriye 

alacakları bir mal kalmamış olmasıdır. 

4.2.4.3 Ölenin Bir Tane Ana-Baba Bir Kız Kardeşi, Baba Bir Kız ve Erkek 

Kardeşleri Bulunduğu Takdirde Ana-Baba Bir Kız Kardeşin Yarım Pay Almasından 

Sonra Baba Bir Kız Kardeşlerin Altıda Bir ile Paylaşımdan Elde Edeceği Paydan 

Hangisi Daha Düşük ise Onu Alacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Mirasçılık noktasında ana-baba bir kardeşler, oğul çocukları bulunmadığı vakit 

onların yerine geçmektedir. Bu halde ana-baba bir kardeşlerin erkekleri oğul çocuklarından 

erkek olanların, kızları da oğul kızlarının yerini almaktadır. Nitekim ana-baba bir kız kardeş 

tek olduğunda oğul kızı gibi yarım pay almakta, iki yahut daha fazla sayıdaki ana-baba bir kız 

kardeşler üçte ikilik hisseye sahip olmaktadır. Yine ortada yalnız bir tane ana-baba bir erkek 

kardeş bulunuyorsa bu kardeş malın tamamını elde etmekte, birden fazla erkek kardeş ise 

kalanı aralarında eşit olarak bölüşmektedir. Ana-baba bir kardeşler kızlı-erkekli karışık halde 

 
1247 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/154; Ayrıca bkz. Şâfiʿî, el-Üm, 5/184; İbn Yûnus, el-Câmiʿ, 21/413; 

Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 4/343; İbnü’l-Ḥâcib, Câmiʿu’l-ümmehât, 550; Nevevî, Ravża, 6/14; Muḥammed ʿİlîş, Şerḥu 
Mineḥ, 9/628-629. 

1248 Burada tasrih edilmese de meselede sahabilere nispet edilen toplamda iki görüş olduğuna binaen İbn 
Mesud’tan (r.a.) konu hakkında yapılan diğer rivayetin ne olduğunu “beyan-ı zaruret” yoluyla bulabiliriz. Buna 
göre kendisinden nakledilen diğer görüş “teşrîk” görüşü olup, kocanın yarı, annenin altıda bir pay almasından 
sonra üçte birlik payın ana-baba bir ve ana bir kardeşler arasında eşit olarak paylaştırılacağı şeklinde 
açımlanacaktır. 

1249 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/154. 



271 
 

iseler miras malı aralarında ikili-birli taksim edilmektedir. Aslen mirasçılıktaki bu haleflik 

oğul çocukları hakkında da caridir. Zira onlar da benzer şekilde ölenin çocuklarının yerine 

geçmektedir. Bu durum, baba bir kardeşler için de tasavvur olunabilmekte ve baba bir 

kardeşlerin erkeklerinin ana-baba bir erkek kardeşlerin yokluğunda onların yerine geçtiği 

kabul edilmekte; aynı tasavvur kız kardeşler için de tekrarlanmaktadır. Öyle ki; ölenin oğluyla 

bulunan oğul çocukları mirasçı olamadığı gibi ana-baba bir erkek kardeşlerle bulunan baba bir 

kardeşler de mirasçılıktan düşmektedir. Bu halde başka cihetten asabelik yoluyla pay almak 

da baba bir kardeş için söz konusu olamamaktadır. Söz gelimi ana-baba bir erkek kardeşle 

bulunan baba bir kız kardeşin normal şartlarda kendisiyle asabe olacağı ölenin kızıyla asabe 

olma yolu kapanmış olmaktadır.1250 

Ana-baba bir erkek kardeşle bulunan baba bir kardeşlerin -kız olsun erkek olsun- 

mirastan pay alamayacağı yukarıda ifade edildi. Ana-baba bir kardeş(ler)in kız olması 

durumunda ise farklı görüşlerin ileri sürüldüğü görülmektedir. Hanefîler ana-baba bir tek kız 

kardeşle birlikte bulunan baba bir kız kardeşlerin üçte ikilik hisseyi tamamlamak için altıda 

bir pay alacağı; aynı durumda baba bir kardeşlerin kızlı-erkekli karışık halde bulunmaları 

halinde ise baba bir kız kardeşlerin altıda birlik payı almayıp baba bir erkek kardeşlerle asabe 

olacağı görüşündedir. Bu halde kalan, baba bir kardeşlerin arasında ikili-birli bölüştürülür. 

Serahsî, İbn Mesud’un (r.a.) ilk meseledeki kavline değinmemiştir. İkinci meselede ise İbn 

Mesud’un (r.a.) Hanefîlere nispetle oldukça farklı bir anlayışa sahip olduğunu nakletmektedir. 

Zira İbn Mesud (r.a.) bu halde baba bir kardeşler karma halde ise baba bir kardeşlerden kız 

olanlar için mukaseme neticesinde alacakları hisse ile altıda birlik hisseden hangisi daha 

düşük ise kendilerine o hissenin verileceği kanaatindedir.1251 

4.2.4.4 Ölenin İki veya Daha Fazla Ana-Baba Bir Kız Kardeşinin Yanı Sıra 

Baba Bir Kız ve Erkek Kardeşleri Bulunduğu Takdirde Ana-Baba Bir Kız Kardeşlerin 

Üçte İki Pay Almalarından Sonra Kalan Malın Baba Bir Erkek Kardeşlere Ait Olacağı 

Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Ölenin ana-baba bir kız kardeşleri iki veya daha fazla sayıda olup baba bir 

kardeşlerinin tamamı kızsa Hanefîler işbu baba bir kardeşlerin mirastan pay alamayacağına 

kail olmuşlardır. Bunun istisnası, baba bir kız kardeşleri asabe yapacak baba bir erkek kardeş 

bulunması halidir. Zira bu takdirde baba bir kız kardeşler kendi derecelerindeki erkek 

 
1250 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/155-156. 
1251 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/156. 



272 
 

kardeşleriyle asabe olurlar. Önceki maddede olduğu gibi burada da İbn Mesud’un (r.a.) baba 

bir kardeşlerin tamamının kız olmasıyla alakalı kavline temas edilmemiştir. Kendisine nispet 

edilen görüş, baba bir kardeşlerin kızlı-erkekli karışık halde bulundukları miras meselesine 

ilişkindir. O bu meselede baba bir kız kardeşlerin asabe olarak da olsa mirasçı olamayacakları 

kanaatindedir. Bilakis ona göre baba bir erkek kardeşler, ana-baba bir kız kardeşlerden kalan 

malın tamamına sahip olurlar. İbn Mesud’un (r.a.) bu yaklaşımı, onun ölenin kızıyla beraber 

bulunan oğul çocukları hakkındaki meselelerde gösterdiği yaklaşım tarzına benzemektedir.1252 

İlerleyen kısımlarda bu meselelere değinilecektir. 

4.2.4.5 Ana-Baba Bir Kız Kardeşlerin ve Baba Bir Kız Kardeşlerin Ölenin Kızı 

Bulunduğu Takdirde Asabe Sıfatıyla Mirasçı Olacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf 

Hadis 

Sahabenin çoğunluğu ana-baba bir yahut baba bir kız kardeşlerin ölenin kızıyla asabe 

olacağı yönünde görüş belirtmiştir. Hanefîlerin de içinde olduğu cumhur fukahâ bu kavli 

tercih etmektedir. İhtilafın diğer tarafındaki isim, Abdullah b. Abbas’tır (r.a.). Kendisi 

belirtilen vasıftaki kız kardeşlerin ölenin kızı ile asabe olamayacağı kanaatindedir. Bu ihtilafın 

semeresi, şu meselede açıkça görülmektedir: Ölen kişi geride bir veya iki kız, bir tane ana-

baba bir veya baba bir kız kardeş bıraktığı vakit, zikrettiğimiz ilk görüşün sahiplerinden Ömer 

(r.a.), Ali (r.a.), Zeyd (r.a.) ve İbn Mesud (r.a.), kalanın -ister yarım pay olsun ister üçte bir- 

kız kardeşe ait olacağını söylemişlerdir. İbn Abbas (r.a.) ise ölenin kaç kızı olduğuna 

bakılmaksızın kız kardeşe herhangi bir pay verilmeyeceği neticesine varmıştır.1253 Hanefîlerin 

meseledeki delilleri arasında madde 4.2.4.1’de incelediğimiz İbn Mesud (r.a.) hadisi de 

bulunmaktadır. Prensip olarak baba bir kız kardeşlerin ölenin kızı ile asabe olacağını kabul 

etmekle beraber Hanefîler, denkleme ana-baba bir erkek kardeşin dahil olmasıyla baba bir kız 

kardeşin asabelik imkânının ortadan kalkacağını söylemişlerdir. Ölenin kızının haricinde baba 

bir erkek kardeşin meseleye dahil olması da sonucu değiştirmemekte ve hatta bu halde baba 

bir erkek kardeşin kendisi de mirastan pay alamamaktadır.1254 Şunu da bir not olarak düşelim 

ki; (kız olsun erkek olsun) ana bir kardeşlerin ölenin kızıyla sakıt olacağı noktasında bir ihtilaf 

bulunmamaktadır.1255 

 

 
1252 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/156. 
1253 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/157. 
1254 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/157. 
1255 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/154. 



273 
 

 

4.2.4.6 Ölenin Geride Biri Ana Bir Kardeşi Olmak Üzere İki Amca Oğlu 

Bıraktığı Durumda Malın Tamamının Ana Bir Kardeş Olan Amca Oğluna Ait Olacağı 

Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Bir kimsenin geride birisi ana bir kardeşi olan iki amca oğlu bıraktığı mesele1256, 

ferâiz meseleleri arasında zikredilmektedir. Ölen kişinin mirasçı olarak biri ana bir kardeşi 

olan iki amca oğlu bırakması, şu surette tasavvur olunabilmektedir: Ortada iki kardeş bulunup 

bunlardan büyük olanın bir oğlu bulunmaktadır. Büyük kardeş vefat edip oğlunun annesi olan 

hanımla küçük kardeşi evlenmekte ve bu kardeşin de o hanımdan bir oğlu dünyaya 

gelmektedir. Küçük kardeşin başka bir hanımdan olma bir oğlu daha bulunmaktadır. Bilahare 

önce küçük kardeş, sonra büyük kardeşin oğlu vefat etmektedir. Büyük kardeşin oğlunun 

birisi ana bir kardeşi olan iki amca oğlu bıraktığı bu meselede miras taksiminin ne şekilde 

olacağı noktasında sahabe, iki farklı bakış açısı ortaya koymuştur. Ali (r.a.) ve Zeyd’e (r.a.) 

ait olan yaklaşıma göre ana bir kardeş olan amca oğluna (ana bir kardeş sıfatıyla) altıda bir 

pay verilir. Kalan, ikisi arasında eşit olarak bölüştürülür. Buna karşılık diğer yaklaşım tarzının 

sahibi olan İbn Mesud (r.a.), malın tamamının ana bir kardeş olan amca oğluna ait olacağı 

yönünde kanaat bildirmiştir. O, bu hükme varırken ölene yakınlık derecesini itibara almıştır. 

Ölene daha yakın olan, ana bir kardeş vasfına sahip bulunan amca oğludur. Zira ana bir kardeş 

olan amca oğlu ölenle hem baba hem anne tarafından bağlantı kurarken diğer kardeş ölene 

yalnız baba tarafından bağlanmaktadır. Bu durum, ana-baba bir erkek kardeşle baba bir erkek 

kardeşin bulunması haline benzemektedir.1257 Nitekim orada da iki bağlantı sahibi olan 

kardeş; yani ana-baba bir erkek kardeş malın tamamına sahip olmaktadır. 

Hanefî âlimleri, bu meselede Ali (r.a.) ve Zeyd’e (r.a.) ait olan ilk kavli tercih 

etmiştir. Onlara göre meselede mirasçılık sebeplerinden ikisi de müstakil olarak dikkate alınır. 

Dolayısıyla ikisinden birini tercih etme yoluna gidilmez. Ayrıca mesele ana-baba bir kardeş 

ile baba bir kardeşin durumuna da benzememektedir. Zira o meselede sebep bir tane olup 

‘kardeşlik’ten ibarettir. Orada ana bir kardeşlik, baba bir kardeşliğin vasfındaki bir ziyade 

hükmündedir. Bu sebeptendir ki o meselede tercih mümkün olmuştur. Meselemizde ise ana 

 
1256 Matbu nüshanın ibaresi hatalıdır. Matbu nüshada واختلفوا في ابني عم أحدھما لاخ لام olarak geçen kısım yazmalarda 

 ,şeklindedir ve böyle de olmalıdır. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/177; Seraḫsî واختلفوا في ابني عم أحدھما اخ لام
el-Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 651), 391b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 925b; Seraḫsî, el-Mebsût 
(Hamidiye, 549), 1072b. 

1257 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/177. 



274 
 

bir kardeşliğin amca oğulluğunun vasfındaki bir ziyade olarak düşünülmesi söz konusu 

olmayıp bilakis başlı başına bir mirasçılık sebebi olarak ele alınmalıdır.1258 Serahsî, İbn 

Mesud’un (r.a.) kavline kıyasla çözümlenen birkaç mesele daha zikretmektedir.1259 

4.2.5 Dede ve Kardeşlerin Dahil Olmadığı Ferâiz Rivayetleri 

4.2.5.1 Ölenin Erkek Çocuğu Olmayıp Bir Kız Çocuğu ile Oğlunun Oğul ve 

Kızları Bulunduğu Takdirde Kızın Payını Almasından Sonra Oğlun Kızının Altıda Bir 

ile Paylaşımdan Elde Edeceği Paydan Hangisi Daha Düşük ise Onu Alacağı ve Kalanın 

da Oğlun Oğluna Ait Olacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Alt soyun kendi arasındaki hacb durumlarının konu edildiği kısımlarda şu bilgiler 

geçmektedir: Ölenin erkek çocuğu bulunduğu vakit oğlunun oğul ve kızları hacbe uğrayıp 

mirasçılıktan düşmektedir. Şayet ölenin çocukları ve oğul çocukları içerisinde erkek var 

olmayıp bir kızı ve oğul kız(lar)ı bulunsa, Hanefîlere göre kıza yarım, oğul kız(lar)ına üçte 

ikilik hisseyi tamamlamak üzere altıda bir pay verilir. Görüşün dayanağı, madde 4.2.4.1’de 

zikredilen İbn Mesud (r.a.) hadisidir. Ölenin iki yahut daha fazla kızı varsa bu halde kızlar 

üçte ikiyi alır, oğul kızlarına hisse verilmez. Oğul çocuklarının tamamı erkek olduğunda 

ölenin kızının bir ya da daha fazla sayıda olduğuna bakılmaksızın kalan oğul çocuklarına ait 

olmaktadır.1260 

Meselede ihtilafın cereyan ettiği asıl kısım, ölenin kız(lar)ı ile bulunan oğul 

çocuklarının kızlı erkekli karışık halde oldukları ihtimallerdir. Şayet böylesi bir durumda 

ölenin kızı bir tane ise Ali (r.a.) ve Zeyd’e (r.a.) göre ona yarım hisse verilir. Kalan, oğlun 

çocukları arasında erkeğe iki kız payı düşecek şekilde taksim edilir. Abdullah b. Mesud’a 

(r.a.) göre ise kızın yarım pay almasından sonra oğul kızları için mukaseme ile altıda bir 

hisseye bakılır: Bunlardan hangisi onlar için daha düşük mal elde etmeleri neticesini 

doğuruyorsa bu miktar onlara verilir. Kalan, oğlun oğullarına aittir. İbn Mesud’un (r.a.) 

zikrettiğimiz görüşüne nazaran, bu kabilden meselelere “ızrâr meseleleri” (الإضرار  (مسائل 

denilmektedir.1260F

1261 Hanefîlerin ilk kavli tercih ettiği anlaşılmaktadır.1261F

1262 

 
1258 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/177. 
1259 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/178-179; Ayrıca bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/67. 
1260 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/141. 
1261 Serahsî, geride madde 4.2.4.4’te işlenen meselede İbn Mesud’un (r.a.) kavline itibarla o meselenin buradaki 

ızrâr meselelerinin bir benzeri olduğunu ifade etmektedir. Muhtemelen bu tespiti, madde 4.2.4.3’teki meseleye 
de şamildir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/156. 

1262 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/141-142. 



275 
 

4.2.5.2 Ölenin Erkek Çocuğu Olmayıp İki veya Daha Fazla Kız Çocuğu ile 

Oğlunun Oğul ve Kızları Bulunsa Kızlar Paylarını Aldıktan Sonra Oğlun Oğlunun 

Geriye Kalan Malı Alıp Oğlun Kızının Mirastan Mahrum Kalacağı Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Ölenin erkek çocuğunun bulunmayıp geride bir kız ve karma halde oğul çocukları 

bıraktığı meseleyi bir önceki maddede işledik. Şayet aynı durumda ölenin kızı bir değil de en 

az iki tane ise meselede farklı görüşlerin serdedildiği görülmektedir. Tarafların ittifakıyla 

evvela ölenin kızları üçte iki hisse elde etmektedir. Kalan, Ali (r.a.) ve Zeyd’e (r.a.) göre, oğul 

çocukları arasında erkeğe iki kız payı düşecek şekilde taksim edilir. İbn Mesud (r.a.) ise bu 

aşamada kızlardan kalan miras malının hususen oğlun oğullarına ait olacağı görüşündedir. Bu 

kavle göre oğul kızlarına hiçbir şey verilmemektedir. Hanefîlerin de içinde bulunduğu ekser 

ulemâ, Ali (r.a.) ve Zeyd’in (r.a.) kavlini kabul etmektedir.1263 Anlaşıldığı kadarıyla önceki 

mesele gibi bu mesele de İbn Mesud’un (r.a.) kavline itibarla “ızrâr meseleleri” içerisinde 

değerlendirilmektedir. 

4.2.5.3 Anne ve Babanın Yanı Sıra Koca yahut Karı Bulunan Ferâiz 

Meselelerinde Karı/Koca Payını Aldıktan Sonra Anneye Kalanın Üçte Birinin Verileceği 

Şeklinde Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Ölen kişi geride kocasını, annesini ve babasını bıraktığı takdirde Ömer (r.a.), Ali 

(r.a.), İbn Mesud (r.a.) ve Zeyd’in (r.a.) görüşüne göre kocaya yarım pay, anneye kalanın üçte 

biri verilir, geriye kalan babaya ait olur. İbn Abbas (r.a.) ise annenin tamamın üçte birini elde 

edeceği görüşündedir. Hanefîlerin de içinde olduğu cumhur fukahâ ilk kavli tercih etmiştir. 

Benzer bir mesele olan karı-anne-baba meselesinde de ilk görüşün sahipleri olarak isimlerini 

zikrettiğimiz sahabiler karının payını almasından sonra annenin yine kalanın üçte birini 

alacağını söylemişlerdir. İbn Abbas (r.a.), önceki meseledeki yaklaşımını bu meselede de 

sürdürerek anneye tamamın üçte birinin verileceğini savunmuştur. Hanefîler bu meselede, ilk 

meselede olduğu gibi Ömer (r.a.), Ali (r.a.), İbn Mesud (r.a.) ve Zeyd’e (r.a.) isnad edilen 

kavli almışlardır.1264 

İbn Abbas (r.a.), âyetin zahirini esas almakta ve şu ifadeyle istidlal etmektedir:  

 (Nisâ, 4/11) الثلث   فلأمھ  
 

1263 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/141-142. 
1264 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/146. 



276 
 

Âyetin manası, onun görüşüne göre “terikenin üçte biri anneye aittir” olarak taayyün 

etmektedir. Nitekim bu ifade, öncesindeki  ترك ما  ثلثا  النصف  ve فلھن  فلھا  واحدة  كانت   وإن 

ifadelerine atfedilmiştir; ki buralarda hep terikeye nispet vardır. Serahsî, Hanefîlerin kavlini 

izah sadedinde âyette geçen ifadelerin içerdiği şart manasına vurgu yapmaktadır. Şöyle ki; 

âyetin ilgili kısmında nazım şu şekilde gelmektedir: 

 فإن لم یكن لھ ولد وورثھ أبواه فلأمھ الثلث 

Burada anneye üçte birlik pay lazım gelmesi için iki şart zikredilmektedir: Ölenin 

çocuğunun bulunmaması – varislerin anne ve babadan ibaret bulunması. İki şarta bağlanan 

hüküm ise nasıl ki iki şartın beraberce bulunmaması halinde sabit olmuyorsa şartlardan birinin 

yerine gelmemesi halinde de ilgili hükmün sübutundan söz edilemez. Âyetteki أبواه   وورثھ  

ifadesinin şart kabul edilmesinin bir neticesi olarak الثلث  فلأمھ  ifadesinin “ölenin anne 

babasının mirasçısı olduğu malın üçte biri anneye aittir” şeklinde anlaşılması bir gerekliliktir. 

Aksi takdirde ifadede faydasız bir fazlalığın bulunduğu gibi bir durum ortaya çıkacaktır. Zira 

hâlihazırda ولد  فإن لھ  یكن  لم   ifadesiyle ölenin çocuğunun bulunmadığı halden söz edildiği 

anlaşılmıştır. Sonuç olarak anneye (mutlak manada) tamamın üçte birinin verileceği şeklinde 

doğrudan nass ile sabit bir hükmün var olduğu söylenemez. 1264F

1265 Serahsî’nin ifadelerinden 

anlaşılan odur ki; nass anneye ölenin çocuğun bulunmadığı hallerde mutlak olarak üçte bir 

pay tayin etmiş değildir. Lakin anne ve babadan başka mirasçı bulunmazsa anne ve babanın 

mirasçısı olacakları mal, ölenin mal varlığının tamamına denk düşeceği için anne de tamamın 

üçte birini almış olacaktır. Devreye koca yahut karının girmesi takdirinde ise anne ve baba 

arasında taksim edilecek malda bir azalma yaşanacak olduğuna binaen anne, malın tamamının 

üçte birini almamış olacaktır. 

4.2.6 Ninenin Mirasçılığı ile Alakalı Rivayetler 

4.2.6.1 Sahih Ninelerin Mirasçılık Kriterleri ile Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf 

Hadisler 

Nine, ashâbü’l-ferâiz cümlesinden sayılmakta olup bu husus, meşhur sünnet ve icmâ 

ile sabit olmuştur.1266 Mirastan alacağı pay da Hanefîlere göre altıda birdir.1267 Mebsût’ta 

ninelerin mirasçılığı ile ilgili meselelerde -aksine bir karine bulunmadığı müddetçe- sahih 
 

1265 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/146-147. 
1266 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/165. 
1267 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/147, 167-168. 



277 
 

ninelerin kastedildiği anlaşılmaktadır. Zira fasit ninelerin, zevi’l-erhâmdan olduğu 

belirtilmiştir.1268 Başka bir deyişle, buralarda ninelerin ashâbü’l-ferâiz sıfatıyla pay alma 

ihtimallerinden söz edilmektedir. Zira bu sıfatla pay alanlar, sahih ninelerdir.1269 Bu bilgiler 

süzgecinde Ali (r.a.) ve Zeyd b. Sâbit’e (r.a.) nispet edilen görüş şudur ki, ölenle asabe veya 

ashâbü’l-ferâizden olan biri aracılığıyla bağlantı kuran her nine mirasçıdır. Asabe olmayan 

veya ashâbü’l-ferâizden olmayan biri aracılığıyla ölenle bağlantı kuran hiçbir nine ise mirasçı 

değildir. Hanefî âlimlerinin tercih ettiği görüş budur. Serahsî, fukahânın “Ölene olan nesep 

bağında, iki anne arasında bir baba bulunan hiçbir nine mirasçı olamaz” sözünün manasının 

da bu olduğunu belirtmektedir. Nitekim söz gelimi annenin babası, ashâbü’l-ferâizden 

olmadığı gibi asabe de değildir. Bununla uyumlu olarak Hz. Ömer’e (r.a.) dört ninenin 

(anneannenin annesi, babaannenin annesi, babanın babasının annesi, annenin babasının 

annesi) mirasçılığı sorulduğunda annenin babasının annesi haricindeki nineleri mirasçı yaptığı 

nakledilmektedir. Nitekim annenin babasının annesinin ölüye nispetinde iki anne arasında 

baba bulunmaktadır.1270 

İbn Mesud’tan (r.a.) hangi ninelerin mirasçı olacağı ile alakalı yapılan iki rivayet 

mevcut olup biri Hz. Ali (r.a.), Zeyd (r.a.) ve Hz. Ömer’inki (r.a.) gibidir. Diğer rivayete göre 

ise bütün nineler mirasçıdır. İbn Abbas’tan (r.a.) üç farklı kavil nakledilmiş olup ikisi İbn 

Mesud’un (r.a.) kavillerinin aynısıdır. Üçüncü kavil, nineler arasında yalnız anneannenin 

mirasçı olacağıdır. Sa‘d b. Ebû Vakkâs’a (r.a.) nispet edilen kavil ise yalnız iki ninenin 

mirasçı olacağıdır. Bu mahalde söz konusu ninelerin hangileri olduğu beyan edilmemiş 

olmakla birlikte İmam Mâlik ve -Ebû Sevr’in1271 kendisinden yaptığı nakle göre- İmam 

Şâfiî’nin bu kavli tercih ettiği söylenmektedir.1272 Mâlikî kaynaklarında bahsi geçen iki 

ninenin anneanne ve babaanne (ve bunların yukarı doğru anneleri) olduğu tasrih edilmiştir.1273 

İmam Şâfiî’ye yapılan nispet doğru olsa da1274 daha meşhur olup mezhep içinde kabul edilen 

görüş, Ali (r.a.) ve Zeyd’in (r.a.) kavlidir.1275 Başta belirttiğimiz üzere mezkûr kavillerde 

 
1268 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/6. 
1269 Bkz. Cürcânî, Şerḥu Ferâiżi Sirâciyye, 31. 
1270 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/165. 
1271 Burada kastedilen zât muhtemelen bir dönem Şâfiî’ye de talebelik yapmış olup mutlak müçtehitler arasında 

gösterilen Ebû Abdillâh İbrâhîm b. Hâlid olmalıdır. Hakkında bilgi için bkz. Muhsin Koçak, “Ebû Sevr”, 
Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 1994). 

1272 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/165-166. 
1273 Mesela bkz. İbn Ebû Zeyd, er-Risâle, 144; İbn Yûnus, el-Câmiʿ, 21/386; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-Kâfî, 

2/1062. 
1274 Nevevî naklin Ebû Sevr’e ait olduğunu açıkça söylemektedir. Sonraki dipnotta zikredeceğimiz eserlerde de 

naklin sahibi belirtilmeden bu görüşe yer verilmektedir. Nevevî’nin ifadeleri için bkz. Nevevî, Ravża, 6/9. 
1275 Krş. Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/410; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 9/73; Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 4/337; Nevevî, Ravża, 

6/9. 



278 
 

kastedilen, ashâbü’l-ferâiz sıfatıyla mirasçı olan ninelerin keyfiyetidir. Yoksa zaten ashâbü’l-

ferâiz vasfıyla mirasçı olamayan nineler için zevi’l-erhâmdan olarak miras payı elde etme 

yolu açıktır. İbn Mesud’tan (r.a.) varid olan her iki kavilde de belirtilen vasıftaki ninelerin 

tamamının bilfiil mirasçı olduğu kastedilmeyip mirasçı olma imkânından söz edildiği 

dikkatten kaçmamalıdır. Ayrıca zikredilen kavillerde ninelerin kendi arasındaki sıralamadan 

bahsedilmemiş olup bu husus bir sonraki maddenin konusudur. 

4.2.6.2 Sahih Ninelerin Mirasçılığındaki Sıralama ile Alakalı Sahabi 

Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Prensip olarak mirasçı olmaya hak kazanan nineler, kendi aralarındaki 

tertibe/sıralamaya binaen mirasçılıktan düşebilmektedir. Ninelerin tertibinde esas alınacak 

kriterlere ilişkin sahabeden farklı kaviller varid olmuştur. Ali (r.a.), anne yahut baba 

tarafından olduğuna bakılmaksızın ölene nispeti yakın olan ninenin uzak nineye tercih 

edileceği yönünde kanaat bildirmiştir. Iraklıların Zeyd’ten (r.a.) yaptığı nakil de bu şekilde 

olup bu görüş aynı zamanda Hanefîlerin yaklaşımını yansıtmaktadır. Medine ehlinin Zeyd’ten 

(r.a.) yaptığı nakilde ise bir tafsile gidildiği görülmektedir. Bu nakilde her ne kadar anne 

tarafından olan yakın nine, baba tarafından olan uzak nineye öncelense de yakın ninenin baba, 

uzak ninenin anne tarafından olduğu durumlarda iki nine denk kabul edilmektedir. İmam Şâfiî 

de bu görüşü almıştır.1276 Meselede İbn Mesud’tan (r.a.) iki görüş rivayet edilmiştir. 

Bunlardan birisi, yakın nineyle uzak ninenin, uzak ninenin yakın ninenin annesi veya ninesi 

olması haricinde, denk kabul edilmesidir. İstisna olarak zikredilen halde uzak nine yakın nine 

ile beraber mirasçı olamamaktadır.1277 Serahsî, bu kavle göre, sahih ninelerin bir araya 

geldiklerinde kuşak kuşak kaç tanesinin mirasçı olacağının uygulamasını da göstermiştir.1278 

İbn Mesud (r.a.), kendisinden yapılan diğer rivayete göre uzak nine ile yakın nineyi, ölene 

aynı cihetten/taraftan bağlanmaları dışında, denk kabul etmektedir. Ölene aynı taraftan 

bağlanmaları durumunda ise uzak nine yakın ninenin annesi veya ninesi olmasa da1279 yalnız 

yakın nine mirası hak etmektedir.1280 Anlaşılan odur ki; ölenle cihet birliğinden kasıt, ölene en 

 
1276 Şâfiî kaynaklarında da bu görüş, mezhebin muteber görüşü olarak zikredilmektedir. Mesela bkz. Mâverdî, el-

Ḥâvi’l-kebîr, 8/112; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 2/410. 
1277 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/168. 
1278 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/173. 
1279 Matbu nüshada hata mevcuttur. Orada وان لم تكن القربى أم القربى olarak geçen ifadede ilgili kısım  البعدى أم القربى 

şeklinde olmalıdır. Nitekim yazmalardan Hamidiye koleksiyonu 548 ve 549 nolu kayıtlarda böyledir. İlgili 
metinler için bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/168; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 924a; Seraḫsî, el-
Mebsût (Hamidiye, 549), 1071a. 

1280 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/168; İbn Mesud (r.a.), nine bahislerinin başındaki anlatımın ilk bakışta 
vehmettirdiği gibi uzak nine ile yakın nineyi kayıtsız/mutlak olarak mirasçı olma bakımından eşitleyen bir 



279 
 

yakın kişinin aynı olmasıdır. Yani ninelerin her ikisinin de anne veya baba tarafından 

olmasıdır. Burada İbn Mesud (r.a.) için -Hanefî mezhebinin görüşüyle uyuşmayan- iki görüş 

zikredilmiş olup bunlardan ikincisinin Hanefî mezhebinin görüşüne daha yakın olduğu 

görülmektedir. Aradaki fark, Hanefîlerin yakın ninenin uzak nineyi mirasçılıktan düşürmesi 

için cihet birliğini de şart koşmamış olmasıdır. 

4.2.6.3 Baba ile Birlikte Bulunan Baba Tarafından Ninelerin Mirasçı Olacağına 

Dair Merfu Hadis ve Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Nineler hakkında ittifak edilen bir husustur ki; anneler hem anne hem baba 

tarafından nineleri mirasçılıktan düşürmektedir. Yine babaların anne tarafından nineleri hacbe 

uğratmayacağı, ittifaki bir hükümdür. Babanın kendi tarafından nineleri hacbedip 

hacbetmeyeceği ise sahabe arasında ihtilafa konudur. Ali (r.a.), Zeyd b. Sâbit (r.a.), Übey b. 

Ka‘b (r.a.) ve Sa‘d b. Ebû Vakkâs (r.a.), baba tarafından ninelerin baba ile hacbe 

uğrayacağına kaildirler. Hanefiyye, bu görüşü almıştır. Serahsî’nin İmam Şâfiî ve Mâlik’e 

isnad ettiği1281 ve aslen Ömer (r.a.), İbn Mesud (r.a.), Ebû Musa el-Eş‘arî (r.a.) ve İmran b. el-

Husayn’a (r.a.)1282 ait olan kavle göre ise baba, anne tarafından nineleri hacbetmediği gibi 

kendi tarafındaki nineleri de hacbe uğratmamaktadır. Bu görüşün sahipleri, İbn Mesud (r.a.) 

kanalıyla gelen şu hadis ile istidlal etmektedirler: 

 1283ان النبي صلى الله علیھ وسلم أعطى الجدة السدس وابنھا حي

Hanefîler bu hadis için tevil vecihleri sunmuş ve ninenin oğlu durumundaki babanın 

köle yahut kâfir olma ihtimallerini gündeme getirmiştir. Ayrıca hayatta olan oğlun [:ninenin 

oğlu] vefat eden kimsenin babası olduğu da hadiste beyan edilmemiştir. Dolayısıyla ninenin 

 
görüşe sahip değildir. İlgili metnin devamında geçen على تفصیل نبینھ ifadesini göz ardı etmemek gerekmektedir. 
Bu ifade, yakın nine ile uzak nineyi zahiren denk tutan hükmün mutlak olmayıp ileride açıklanacak tafsilatının 
bulunduğundan bahsetmektedir; ki bu maddede zikri geçen tafsilata işaret edilmiş olmalıdır. Bahse konu ibare 
için bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/165. 

1281 Müellifin her iki isnadı da hatalıdır. İmam Şâfiî ve İmam Mâlik, Hanefî mezhebinin görüşü ile muvafakat 
halinde olup babanın kendi tarafındaki nineleri hacbe uğratacağı kanaatindedir. Burada ilginç bir durumla 
karşılaşılmıştır. Nasıl ki Serahsî diğer müçtehit imamlar hakkında hatalı nispetler yaptıysa bir Şâfiî fakihi olan 
Mâverdî de Ebû Hanîfe’ye İbn Mesud’unki (r.a.) gibi bir görüş isnad ederek benzer bir hataya düşmüştür. Bu 
durum, yeri geldikçe vurguladığımız üzere, her mezhebin fıkhını kendi kaynaklarından okumanın, en sağlıklı 
yol olduğunu bir kez daha göstermektedir. İlgili kaynaklar için bkz.. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 8/94; İbn 
Yûnus, el-Câmiʿ, 21/419, 470-471; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-Kâfî, 2/1059; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 
9/33; Nevevî, Ravża, 6/26. 

1282 Matbu nüshada görüş sahibi sahabiler arasında الحصین بن  الحصین  olması gereken isim عمران  بن   şeklinde عمر 
hatalı gelmiş olup, Damat İbrahim Paşa koleksiyonu 651 nolu yazmada doğrusu geçmektedir. Bkz. Seraḫsî, el-
Mebsûṭ, 1989, 29/169; Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 651), 389b. 

1283 “Peygamber (s.a.v.) nineye, oğlu hayattayken [mirastan] altıda bir pay vermiştir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 
29/169. 



280 
 

oğlu durumundaki kişi, ölenin babası dışındaki biri olabilir. Bu takdirde rivayette yalnızca o 

dönemde yaşanmış bir olayın nakledildiği söylenmiş olacaktır.1284 Yani hadisin hüküm 

vazetmek amacıyla irad edilmediği kabul edilecektir. Bu meselede Hanefî âlimlerinin ölenle 

kurulan bağlantı ve bu bağlantıdaki kişiyi dikkate aldığı, buna mukabil karşıt görüş 

sahiplerinin nine için sabit olan “ninelik” ismine/vasfına vurgu yaptığı ifade edilmektedir.1285 

4.2.7 Velâü’l-Atâkaya İlişkin Rivayetler 

4.2.7.1 Özgür Olma Velâsının Özgür Kılan Kişiden Sonra Bu Kişinin Hayattaki 

En Yakın Asabesine Ait Olacağına Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Velânın iki çeşidinden biri olan velâü’l-atâka (özgür olma velâsı), köle azadı ile 

doğan velâyı ifade etmekte olup mirasçılık sebeplerindendir. Mirasa hak kazanan, yalnız 

mevlâ-yı a‘lâ yani köleyi azat eden kişidir. Nitekim geride geçmişti. Velâü’l-atâka, aslen azat 

eden kimseye ait olsa da bu kişinin vefatı sonrasında akrabaları için sabit olabilmektedir. 

Mamafih akrabalar arasında hangisinin önceleneceği ve taksimin hangi surette olacağı ile 

alakalı bir ihtilaf zikredilmektedir. Sahabeden Ömer (r.a.), Ali (r.a.), İbn Mesud (r.a.), Übey b. 

Ka‘b (r.a.), Zeyd b. Sâbit (r.a.), Ebû Mesud el-Ensârî (r.a.) ve Üsâme b. Zeyd’ten (r.a.) bu 

mesele ile alakalı olarak şöyle söyledikleri nakledilmiştir: 

 1286الولاء للكبر

Serahsî rivayette geçen الكبر kelimesinin lügatte “büyüklük” ve “yakınlık” şeklinde 

iki farklı manaya geldiğini ve burada ikincisinin taayyün ettiğini belirtmektedir.1286F

1287 Buna 

karşılık ulemâdan kelimeyi büyüklük manasında alıp azat eden kişinin büyük oğlunu mirasçı 

yapanların da var olduğunu not düşmektedir.1287F

1288 Meselede görüş bildiren bir diğer fakih olan 

Kadı Şüreyh, velâyı mal gibi kabul etmektedir. Hanefîlerin de kabul ettiği ilk kavil ile Kadı 

Şüreyh’in görüşünden hasıl olan ihtilafın semeresi, azat işlemini gerçekleştiren şahsın geride 

oğlunu ve kızını bırakması durumunda ortaya çıkmaktadır. Zira Hanefîler bu meselede 
 

1284 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/170. 
1285 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/169, 170. 
1286 “[Özgür olma: ‘Atâka nevinden olan] velâ, yakınlığa ibtina eder.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/82, 30/39. 
1287 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/82-83. 
1288 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/39; Hadisteki kelime üzerinde vaki olan ihtilaf aktarılırken ilgili ifadeye atıf 

yapılmış ve fakat الأكبر kelimesi kullanılmıştır. Halbuki hadisin Mebsût içerisindeki hiçbir rivayetinde bu 
kelime geçmemiştir. Metni yazmalar üzerinden incelediğimizde bu kelime yerine الكبر kelimesinin 
kullanıldığını gördük. İlgili ibare matbu nüshada  الأقرب بالأكبر  المراد   şeklinde geçmiş iken yazmaların أن 
tamamında  القرب بالكبر  المراد   olarak yer almaktadır. Yazmalardaki ibare için bkz. Seraḫsî, el-Mebsût (Damat ان 
İbrahim Paşa, 651), 411a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 937a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 
1086b. 



281 
 

velânın tamamının erkek çocuğa ait olacağını söylerken Şüreyh çocuklar arasında ikili birli 

taksimi öngörmektedir.1289 Hanefîlerin görüşü velânın asıl sahibi olan kişiye yakınlık 

üzerinden anlatılmakla birlikte Serahsî’nin meselenin izahında bu ifadeyi “en yakın asabe” 

olarak tefsir ettiği görülmektedir.1290 Burada azat işlemini gerçekleştirenin geride oğul ve 

kızını bıraktığı meselede Hanefîlerin sergilediği yaklaşım hatırlanmalıdır. Bu ikisi yerine oğul 

ve oğlun oğulları bulunduğu takdirde “en yakın asabe” anlayışının bir devamı olarak, oğlun 

velâ ile mirasçı olacağı, Hanefî imamları arasında ittifakla kabul edilen bir hükümdür. Lakin 

denklemde azat edenin oğlu ve babası bulunduğu vakit mezhep içi bir ihtilaf gündeme 

gelmektedir. Tarafeyn, asabelikte babaya öncelenen oğlun velânın tamamına sahip olacağını 

söylerken son kavline göre Ebû Yûsuf, velâ ile istihkak konusu olan miras malının altıda 

birinin babaya verileceği, kalanın oğla ait bulunacağı yönünde görüş belirtmiştir. Onun bu 

yaklaşımı, babanın hiçbir surette mirasçılıktan düşmeyen zümreye dahil olması ve aynen oğul 

gibi ölüye vasıtasız bağlanan erkek mirasçı vasfını taşıması ile ilişkilendirilerek 

açıklanmıştır.1291 

4.2.7.2 Kadınların Velâ Hakkının Özgür Kıldıkları Kölelerle Sınırlı Olduğuna 

Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Velâü’l-atâka, erkekler için sabit olduğu gibi kimi hallerde kadınlar için de sübutu 

tasavvur olunabilmektedir. Lakin bir tür asabelik (asabe-i sebebiyye) olan1292 velâü’l-atâka, 

kadınlar için sınırlı durumlarda söz konusu olmaktadır. Bahse konu hallere ilişkin rivayetleri 

serdeden Serahsî, Ömer (r.a.), Ali (r.a.), İbn Mesud (r.a.), Übey b. Ka‘b (r.a.), Zeyd b. Sâbit 

(r.a.), Ebû Mesud el-Ensârî (r.a.) ve Üsâme b. Zeyd’ten (r.a.) gelen şu rivayete kitabında yer 

vermektedir: 

 1293لیس للنساء من الولاء إلا ما أعتقن

Serahsî, metninde ziyadelikler barındıran benzer birkaç rivayet daha zikretmektedir. 

Lakin diğer rivayetlerde görülen ilave kısımların1294 mükatebe gibi yine azat manasında 

tasarrufları ifade ettiği fark edilmektedir. Bunlar arasında belki önemli bir farklılık olarak 

İbrahim en-Nehaî’den gelen rivayetteki ] أعتقن  ]ما من  أعتق   ifadesi öne çıkarılabilir. Zira 
 

1289 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/82-83. 
1290 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/84. 
1291 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/39. 
1292 Misalen bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/175; Ali Haydar, Teshîlü’l-ferâiż, 22. 
1293 “Kadınlara, yalnızca azat ettikleri [köleler] için velâ sabit olur.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/84. 
1294 Aynî benzer rivayetlerde geçen lafızları ele almakta ve bu lafızlarla anlatılmak istenen velâ suretlerinin neler 

olduğu; bunların ne şekilde tahakkuk edeceğini anlatmaktadır. Bkz. Bedruddîn el-ʿAynî, el-Binâye, 11/24 vd. 



282 
 

burada kadın, mübaşereten azat etmediği bir kölenin velâsına sahip olmaktadır. Netice olarak 

İbn Mesud (r.a.) rivayeti ve aynı minvaldeki diğer rivayetler, kadının velâü’l-atâka hususunda 

aslî olarak asabe olabileceğini göstermektedir. Nesep kaynaklı asabelikte ise kadın için böyle 

bir durum söz konusu değildir.1295 Şunu da bir ihtimal olarak belirtmiş olalım ki, önceki 

meselede geçen rivayetin “ölene en yakın asabe” şeklinde kayıtlanarak anlaşılması, buradaki 

rivayete ibtina ediyor olabilir. 

4.2.7.3 Sâibenin Şartının Geçerli Olup Malı Üzerinde Öldükten Sonra Netice 

Verecek Tasarruflarına Dair Bir Kısıtlama ya da Mâni Bulunmadığına Dair Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Sâibe (السائبة) kelimesi, velâ azat edene ait olmamak şartıyla azat edilen köleyi ifade 

etmek için kullanılmaktadır.1295F

1296 Geride madde 4.1.1.3’te zikredilen Berîre (r.a.) hadisinde 

böyle bir tasarruf örneği müşahede edilmektedir. Hanefîler bu suretteki bir şartın batıl/lağv 

olduğu kanaatinde olup işbu şartla yapılan azat işleminde velânın azat eden kimseye ait 

olacağını söylemişlerdir.1296F

1297 Serahsî mirasçısı bulunmayan kimsenin malında vasiyet yahut 

velâü’l-müvâlât yollu tasarrufta bulunabileceğinin ve bu tasarrufun bütünüyle geçerli 

olduğunun delili olarak İbn Mesud’un (r.a.) şu kavlini zikretmektedir: 

 1298السائبة یضع مالھ حیث أحب

İbn Mesud’un (r.a.) kavlinin sibakıyla irtibatı ilk bakışta anlaşılamamakta ise de 

muhtemelen şöyle bir alaka ve anlatım söz konusudur: İbn Mesud (r.a.) büyük ihtimalle sâibe 

şartını geçerli saymaktadır. Buna göre velânın azat edene ait olmaması şartıyla gerçekleşen 

azat sonucunda velâ hakkı doğmayacağı için velâü’l-atâka da tahakkuk etmez; yani köle ile 

azat eden kimse arasında mirasçılık ilişkisi söz konusu olmaz. Rivayeti bu takdirle ele 

aldığımızda İbn Mesud’un (r.a.) kavlinin, kişinin (ki burada sâibeden bahsediliyor) şer‘î 

ölçüler çerçevesinde, öldükten sonra mirasçısı bulunmadığı durumda malına ne olacağına 

ilişkin alacağı karardaki özgürlüğü anlattığı düşünülebilir. Rivayetten bir önceki cümle bunu 

desteklemektedir: “Mirasçısı bulunmadığı zaman kişinin, vasiyet veya müvâlât gibi bir yolla, 

o malı istediğine yönlendirme hakkı vardır.” 1299 Her hâlükârda İbn Mesud’un (r.a.) sâibe 

 
1295 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/84-85. 
1296 Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ, 4/166; Bedruddîn el-ʿAynî, el-Binâye, 11/9. 
1297 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/38; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ, 4/166; Merġīnânî, el-Hidâye, 3/267; 

Zeylaʿî, Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ, 5/176. 
1298 “Sâibe, malında dilediği gibi tasarruf eder.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/82. 
1299 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 8/82. 



283 
 

olmak şartıyla azat edilen kişinin yapacağı müvâlât akdini ve vasiyeti geçerli kabul ettiğini; 

ayrıca bunlarda (öncelikli bir mirasçı bulunmadığı takdirde) 1/3 gibi bir sınırlama 

öngörmediğini söylemek herhalde isabetli olacaktır. 

İbn Mesud’un (r.a.) kavli iki türlü düşünülmeye açık gibidir: Birincisi, bu kavlin 

sâibenin ilgili şartının geçerli olduğuna ilişkin olmasıdır. İkincisi, sâibenin yaptığı müvâlât 

yahut vasiyet akdinin cevazına dair olmasıdır. Aslen bu rivayetin “nass” olması itibarıyla 

kazandığı mananın bunlardan ilki olduğunu düşünmek daha doğru gözükmektedir. İkinci 

mana ise Serahsî’nin yahut Hanefîlerin önceki konuyla irtibatlandırarak amel ettikleri bir 

manadır. Buna göre Hanefîler her ne kadar İbn Mesud’un (r.a.) sâibe konusundaki görüşünü 

kabul etmeseler de bu görüşün ifade edildiği rivayetin zımnında olan ‘mirasçısı olmayanın 

vasiyet ya da velâü’l-müvâlât yoluyla malında (1/3 gibi) bir sınırlandırma olmaksızın tasarruf 

edebileceği’ hükmünü benimseyip bu cihetten rivayetle amel ettikleri söylenebilir. 

4.2.8 Çeşitli Ferâiz Meselelerine Dair Rivayetler 

4.2.8.1 ‘Kelâle’ İfadesiyle Aralarında Çocuk ve Baba Bulunmayan Mirasçıların 

Kastedildiği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Allah teâlâ, indirdiği şu âyetlerde sırasıyla ana bir kardeşlerin ve ana-baba bir yahut 

baba bir kardeşlerin mirasçılığı hakkındaki hükümleri beyan etmiştir: 

 (Nisâ, 4/12) ... وإن كان رجل یورث كلالة أو امرأة ولھ أخ أو أخت   

(Nisâ, 4/176) ...  قل الله یفتیكم في الكلالة  كیستفتون   

Bu âyetlerde geçen ‘kelâle’ (الكلالة) kelimesinin delaleti hakkında ihtilaf vaki 

olmuştur. Ömer (r.a.) Allah Rasulü’nden (s.a.v.) bu kelimenin manasını beyan buyurmasını 

istemiş lakin istediğini elde edememiştir. Serahsî, Rasulüllah’ın (s.a.v.) bu kelimeyi tefsir 

etmemesini, Hz. Ömer’in (r.a.) bu konuyla alakalı içtihat edip müçtehitlere müjdelenen 

sevaba nail olmasını istemesiyle gerekçelendirmiştir. Netice olarak bu kelimenin manasıyla 

alakalı tartışmaları bitirecek surette bir beyan vaki olmamış ve sahabe bu hususta ihtilaf 

etmiştir.1299F

1300  

 
1300 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/151. 



284 
 

Kelâle kelimesinin medlûlü ile alakalı sahabe ihtilafına geçmeden önce bu kelimenin 

kapsamına ilişkin bir başka ihtilafa temas etmekte fayda görüyoruz. İhtilaf konusu, bu 

ifadeyle ölen kişinin mi, yoksa mirasçıların mı kastedildiğidir. Basra âlimlerinin tercih ettiği 

görüş, çocuğu ve babası bulunmayan ölülerin maksut olduğudur. Kûfe ve Medine âlimleri ise 

aralarında ölenin çocuğu ve babası bulunmayan mirasçıların murat edildiğini söylemektedir. 

Serahsî, ikinci görüşün isabetli olduğunu delillendirerek ortaya koymuştur.1301  

Sahabe arasındaki ihtilafa gelindiğinde Ebubekir (r.a.), Ali (r.a.), Zeyd (r.a.) ve İbn 

Mesud’un (r.a.) dahil olduğu çoğunluğun bir tarafta, kendisinden yapılan bir nakle göre İbn 

Abbas’ın (r.a.) diğer tarafta olduğu görülmektedir. Serahsî’nin burada her iki görüşü 

aktarırken kullandığı ifadeler, bir bakıma ilk bakışta yanlış anlaşılmaya müsaittir. Kelâlenin 

medlûlü hakkındaki ilk görüş الولد والوالد الولد lafzıyla, ikinci görüş ما عدى   ifadesiyle ما خلا 

aktarılmıştır.1302 Bir başka mahalde ise ilk görüşe göre kelâle kelimesini tefsiren   ما   خلا الوالد

 ifadesi kullanılmıştır.1303 Bu ifadeler, “çocuk ve baba dışındaki(ler)” şeklinde والولد

çevrilmeye müsait olup her ne kadar mirasçıların bir vasfını beyan eder mahiyette olsa da 

kastedilen manaya aykırıdır. Nitekim bu husus, kelimenin Kûfe ve Medine âlimlerine ait olan 

ve Serahsî tarafından benimsendiği anlaşılan tefsirinde1304 şüpheye mahal bırakmayacak 

surette ortaya konmuştur: ھو اسم لورثة لیس فیھم ولد ولا والد Dikkat edilirse verilen tarif, çocuk 

ve baba dışındaki muayyen mirasçılardan söz etmemekte; bilakis aralarında çocuk ve baba 

bulunmayan mirasçılara tekabül eden bir anlatım sunmaktadır. Yukarıdaki  ما عدى الولد والوالد 

ve  والولد  ما الوالد  خلا   ifadelerinde geçen خلا ve عدى kelimelerinin fiil olmalarının yanı sıra 

bunlara taalluk eden harf-i cerrlerin hazfedildiğini söylemek, başta değindiğimiz şüphenin 

bertaraf edilmesi manasına gelecektir. Bu kelimelerin fiil olarak kullanıldığı düşüncesini 

destekleyen bir şahit olarak şu örneği gösterebiliriz: Hz. Ebubekir’den (r.a.) konu ile alakalı 

yapılan nakilde1305 şöyle bir ifade kullanılmıştır: الولد والوالد  Rivayetin أرى الكلالة ما خلا  عن 

lafzında göze çarpan husus,  خلا kelimesinin fiil olarak kullanılmış olup عن harf-i cerrinin bu 

kelimeye taalluk ettirildiğidir. Netice olarak sahabenin görüşlerinde ilgili kısımlarda aynı 

minvalde takdirlere gidilerek kelâlenin, sahabenin çoğunluğuna ait olan ilk kavle göre 

aralarında çocuk ve baba bulunmayan mirasçılara tekabül ettiği; diğer kavle göre ise babanın 

 
1301 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/153. 
1302 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/152. 
1303 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/154. 
1304 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/153. 
1305 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/151. 



285 
 

dahil olmadığı varisleri ifade ettiğini söylemek isabetli olacaktır. Hanefîlerin de içerisinde 

bulunduğu cumhur ulemâ ilk kavli tercih etmiştir.1306 

4.2.8.2 Dinden Çıktığı İçin Öldürülen Kişinin Mirasının Müslüman Vârislerine 

Ferâiz Ölçülerine Göre Dağıtılacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî ve Şâfiîler, dinden çıkan kimsenin nihayetinde öldürüleceği konusunda 

hemfikirdirler.1307 Bu kimsenin geride bıraktığı mal varlığı üzerinde Müslüman mirasçılarının 

hak sahibi olup olmadığı noktasında ise fikir ayrılığına düşmüşlerdir. Şâfiî daha ziyade bu 

kimsenin kâfir olarak ölmesini itibara alarak mürtedin malının Müslüman mirasçılarına 

kalamayacağına hükmetmiştir. Ona göre bu mal, fey hükmünde olup beytülmale 

devredilir.1308 Hanefiyye, mürtedin öldürülmeden önceki İslâm’ını nazarıdikkate alarak 

bıraktığı malın Müslüman mirasçılarına ferâiz kıstaslarına göre taksim edileceğine kanaat 

getirmiştir.1309 İşbu hüküm, İbn Mesud (r.a.) ve Muâz b. Cebel’den (r.a.) rivayet edilmekte 

olup Serahsî, Hanefîlerin şu âyetin zahiri ile istidlal ettiğini belirtmektedir: 

 (Nisâ, 4/176)1310 إن امرؤ ھلك لیس لھ ولد ولھ أخت فلھا نصف ما ترك  

Âyette ölen kişinin miras istihkakından bahsedilmekte olup mürtet de ölüm ( ھلاك) 

istihkakı doğuracak bir suç işlemekle bir bakıma ölmüş kişi durumundadır. Bu takdire göre 

dinden çıkma (ridde/irtidat) da ölümle eş değer sayılmaktadır. Ancak mirasçılığın tahakkuk 

edebilmesi için ölümün bilfiil gerçekleşmiş olması gerekmektedir. Bu durum, muhayyerlik 

şartıyla yapılan satışın bilahare onaylanması (icazet) haline benzetilmektedir. Nitekim orada 

mülkiyet, akit anından itibaren sabit kabul edilmektedir.1310F

1311 

4.2.8.3 Mirastan Mahrum Olan Kişi Sebebiyle Hacb-i Noksânın Gerçekleşip 

Hacb-i Hırmânın Gerçekleşmeyeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Sahabe, köle veya kâfir olduğu yahut mûrisini öldürdüğü için mirastan 

menedilen/mahrum kalan kişiler sebebiyle hacb-i hırmân tahakkuk etmeyeceği noktasında 

ittifak halindedir. Anlatılan evsaftaki şahısların varlığına binaen hacb-i noksânın gerçekleşip 
 

1306 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/152. 
1307 Bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 13/149; Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 3/265; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/98. 
1308 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/100; Ayrıca bkz. Şâfiʿî, el-Üm, 7/425; Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 8/145; 

Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 4/361. 
1309 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/100-101. 
1310 “... Eğer (erkek veya kız) evlâdı (ve babası) olmayan bir erkek ölür, onun (ana baba bir veya sâdece baba bir) 

bir tek kız kardeşi kalırsa terikesinin yarısı onundur...” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/100. 
1311 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/100-101. 



286 
 

gerçekleşmeyeceğinde ise iki farklı görüşün öne sürüldüğü görülmektedir. Sahabenin 

ekseriyetine ait olup Hanefî mezhebinin benimsediği kavle göre bu hususta hacb-i noksân, 

hacb-i hırmân gibi kabul edilmekte ve mirastan mahrum kalan kimselerin hacb-i noksâna da 

sebep teşkil edemeyeceği söylenmektedir. Bu görüşte mirastan mahrum olan kişi, ölü 

hükmünde sayılmaktadır.1312 

İbn Mesud (r.a.) mahrum sebebiyle hacb bağlamında hacb-i noksânı hacb-i 

hırmândan ayrı tutmaktadır.1313 Ona göre ölenin çocuğu yahut erkek kardeşi sebebiyle hacb-i 

noksânın tahakkuk etmesi, nass ile sabit bir husustur. Bu türden hacbin gerçekleşmesi için 

ölenin çocuğunun yahut erkek kardeşinin varis olması şeklinde bir kayıt getirmek, nassa 

ziyade yapmak anlamına gelecektir. Hacb-i hırmânda ise böyle bir sakınca bulunmamaktadır. 

Zira orada ölene yakın olan kimse sebebiyle uzak olanın mirasçı olamamasından bahsedilir. 

Bu da ancak yakın olan mirasçının mirastan pay hak etmesiyle mümkün olmaktadır.1314 

4.2.8.4 Liân Çocuğunun Asabesi Hakkında Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Karısına zina suçlamasında bulunarak liân yoluna giden eşin çocuğun nesebini 

nefyetmesi halinde hâkim çocuğun nesebini, kocadan ayırarak annesine vermektedir.1315 Bu 

tasarruf neticesinde nesebi anneye kalan çocuğun (liân çocuğu/veled-i mülâane) miras 

taksiminde asabesinin kim olacağı tartışmaya mahal olmuştur. İbn Mesud (r.a.) ve İbn 

Ömer’in (r.a.) liân çocuğunun asabesinin, annesinin asabesi olduğunu söyledikleri 

nakledilmektedir.1316 Bir başka mahalde Serahsî bu kavli biraz daha netleştirerek “anne 

tarafından en yakın asabesi” şeklinde kayıtlamıştır.1317 Bu rivayetteki görüşüne göre İbn 

Mesud (r.a.) ile aynı görüşü paylaşan İbrahim en-Nehaî, liân çocuğunun asabesinin hangi 

yolla tespit edileceğini tarif ederek şöyle söylemektedir: “Liân çocuğunun asabesini bilmek 

istersen annesini öldü farz et ve asabesinin kim olduğuna bak. İşte bu halde asabe olan kişi, 

 
1312 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/148. 
1313 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/148, 202; İbn Mesud’un (r.a.) bu görüşünün tatbik edildiği örnekler için 

bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/202-203. 
1314 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/148. 
1315 Bkz. Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve Istılahatı Fıkhiyye Kamusu, 2/336. 
1316 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/198; Matbu nüshanın ibaresinde anlamı bozacak derecede hata mevcuttur. Söz 

konusu hata وكان ابن مسعود وابن عمر یقولان عصبة ولد الملاعنة عصبة ولد أمھ şeklindeki cümlededir. Buradaki   عصبة ولد
أمھ  ifadesinin doğrusu أمھ   şeklinde olmalıdır. Nitekim konunun anlatımında İbrahim en-Nehaî’nin [ve عصبة 
dolayısıyla ilk rivayete göre İbn Mesud’un (r.a.)] görüşünün delili olarak zikredilen rivayette mülâane/liân 
çocuğunun asabesinin kim olduğu sahabeye sorulmuş; onlar da ان عصبتھ عصبة أمھ şeklinde cevap vermişlerdir. 
Hamidiye 548 ve 549 nolu yazmalarda ibarenin ilgili kısmı, buna muvafık olarak أمھ  .şeklindedir. Bkz عصبة 
Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 929a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 1076b; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 
1989, 29/198. 

1317 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/200. 



287 
 

liân çocuğunun da asabesidir.”1318 Meselede İbn Mesud’tan (r.a.) varid olan bir rivayet daha 

bulunmakta olup buna göre kendisi liân çocuğunun asabesinin, annesi olduğu 

görüşündedir.1319 Hanefîler zikri geçen iki görüşü de almamış; bunun yerine Ali (r.a.) ve 

Zeyd’e (r.a.) ait olan ‘liân çocuğunun baba tarafından akrabası bulunmayıp anne tarafından 

akrabası bulunan kişi konumunda olacağı’ görüşünü tercih etmişlerdir.1320 

4.2.8.5 Zevi’l-Erhâmın Mirasçılığındaki Sıralamaya İlişkin Sahabi 

Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Zevi’l-erhâmın mirasçı olup olmaması hakkında ihtilaf vakidir. Nitekim geride 

zikredilmişti. Zevi’l-erhâmın mirasçı olacağını kabul edenler, zevi’l-erhâmın kendi 

aralarındaki sıralama konusunda farklı görüşler serdetmişlerdir. Sahip oldukları yaklaşımlar 

bakımından, bu meselede görüş beyan edenler, üç grup halinde ele alınmaktadır: Ehl-i karâbet 

 İlk grup, ölene yakın olma esasını .(أھل الرحم) Ehl-i rahim – (أھل التنزیل) Ehl-i tenzîl – (أھل القرابة)

savunduğu için bu şekilde isimlendirilmekte olup eimme-i selâse, bu grup içerisindedir. İkinci 

grup, ölene birisi aracılığıyla bağlanan kişiyi bu bağlantıya aracılık eden kişi gibi kabul etmesi 

hasebiyle böyle bir isimle anılmaktadır. Bu düşüncede olan fakihler arasında Alkame, Şa‘bî, 

Mesrûk, Hasan b. Ziyâd gibi isimler sayılmaktadır. Akrabalık bağını esas alıp zevi’l-erhâm 

arasında mirasçılık açısından uzak-yakın ayrımı gözetmeyen ve bu sebepten yukarıda mezkûr 

adla bilinen üçüncü grup fukahâ arasında Nûh b. Derrâc 1320F

1321 (v. 182) ile Hubeyş b. 

Mübeşşir1321F

1322 (v. 258) bulunmaktadır.1322F

1323 

 
1318 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/198. 
1319 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/198; İbn Mesud’un (r.a.) bu ikinci görüşünün aktarıldığı yerde de matbu 

nüshanın ibaresi hatalı gelmiştir. Metinde وعن ابن مسعود في روایة أخرى عصبة أمھ ifadesindeki  عصبة أمھ izafet terkibi 
aslen şu şekilde cümle formunda olmalıdır: عصبتھ أمھ Zira devamında bu görüşün delili olarak zikredilen hadis-i 
şeriflerde bunu gösteren bir anlatım göze çarpmaktadır. Ayrıca Hamidiye koleksiyonu 548 ve 549 nolu yazma 
nüshalarda bu kısım  عصبتھ أمھ şeklinde yer almıştır. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 929a; Seraḫsî, el-
Mebsût (Hamidiye, 549), 1076b; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/198. 

1320 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 29/198. 
1321 Ebû Hanîfe’nin talebelerinden olup tefakkuhu onun yanında gerçekleşmiştir. Hakkında bilgi için bkz. Vekîʿ, 

Aḫbâru’l-ḳuḍât, 3/182-184; Mizzî, Tehẕîbü’l-Kemâl, 30/43-48; Ḳureşî, el-Cevâhir, 3/562-563. 
1322 Fakih bir zât olup hadis rivayetinde bulunmuştur. İbn Mâce kendisinden rivayette bulunanlar arasındadır. 

Hakkında daha geniş bilgi için bkz. Ebû Bekr Aḥmed b. ʿAlî b. S̱âbit Ḫaṭîb el-Baġdâdî, Târîḫu Medîneti’s-
selâm, thk. Beşşâr ʿAvvâd Maʿrûf (Beyrut: Dâru’l-Ġarbi’l-İslâmî, 2001), 9/193; Mizzî, Tehẕîbü’l-Kemâl, 
5/415-417. 

1323 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/4; Mebsût’un matbu nüshasında ehl-i rahim içerisinde addedilen her iki isim de 
hatalı olarak gelmiştir. Oradaحسن بن میسر ve نوح بن ذراح olarak gelen isimlerin doğrusu, sırasıyla  حبیش بن مبشر ve 
دراج بن   şeklindedir. Nitekim Seyyid Şerîf Cürcânî Sirâciyye şerhinde bu isimleri zikrettiğimiz surette نوح 
aktarmaktadır. Cüveynî de Nihâyetü’l-matlab isimli eserinde aynı bahiste bu isimleri vermekte; yalnız 
Hubeyş’in babasını zikretmemektedir. Eserin muhakkiki, buradaki Hubeyş’in Hubeyş b. Mübeşşir olduğu 
neticesine varmaktadır; ki -ifade ettiğimiz üzere- doğrusu da bu olmalıdır. Nûh b. Derrâc’ın ismi Mebsût’un 
Hamidiye nüshalarında doğru lafzıyla geçmektedir. Hubeyş b. Mübeşşir’in babasının ismi Damat İbrahim Paşa 
651 nolu nüshada olması gerektiği gibidir. Lakin Hubeyş’in ismi, bu üç nüshadan hiçbirisinde eksiksiz ve 



288 
 

Bu bapta sahabeden üç mesele rivayet edilmekte olup her grup kendi görüşünün bu 

nakillere muvafık düştüğünü savunmaktadır. Bunlardan ikisinde İbn Mesud’un (r.a.) ismi 

geçmektedir. İlki İbrahim en-Nehaî’nin Ali (r.a.) ve Abdullah b. Mesud’tan (r.a.)1324 naklettiği 

meseledir; ki ölüp, geride hala ve teyzesini bırakan kişi hakkındadır. Bu meselede mal üçe 

bölünüp, üçte ikisi halaya, üçte biri teyzeye verilmektedir. Ehl- tenzîl bu rivayetin kendi 

mezheplerine uygun olduğunu söylemekte ve meselede halanın baba, teyzenin anne 

mesabesinde kabul edilerek hükmedildiğini ileri sürmektedir. Ehl-i karâbet, işbu naklin kendi 

görüşleri ile uyum içerisinde olduğunu belirtirken gerekçe olarak babada ashâbü’l-ferâiz ve 

asabelik vasıflarının her ikisinin bulunmasına karşın annede bunlardan yalnız birisinin mevcut 

olduğu ve bu sebepten böyle bir taksime gidildiğini varsaymaktadır. Nitekim meselede baba 

tarafından akraba olan halaya anne tarafından akraba olan annenin iki katı kadar hisse 

verilmiştir.1325 

İbn Mesud’un (r.a.) görüş belirttiği diğer mesele, Şa‘bî’nin İbn Mesud’tan (r.a.) 

naklettiği ve kızın kızıyla kız kardeşin kızının bulunduğu meseledir. İbn Mesud (r.a.) burada, 

malın mirasçılar arasında yarı yarıya paylaştırılacağı şeklinde hükmetmiştir. Serahsî bu kavil 

hakkında tek bir yorum zikretmekte ve işbu taksimin İbn Mesud’un (r.a.) ehl-i tenzîlinki gibi 

bir görüşe sahip bulunduğuna delil teşkil ettiğini söylemektedir. Kelâmının zahiri, bu 

yorumun kendisine ait olduğu izlenimini uyandırmaktadır. Şa‘bî’nin Hz. Ali’den (r.a.) yaptığı 

nakilde onun kızın kızını kız kardeşin kızına öncelediği aktarılmaktadır; ki müellif bu nakle 

istinaden Hz. Ali’nin (r.a.) ehl-i karabetinki gibi bir görüşe sahip olduğu sonucuna 

varmıştır.1326 

4.2.8.6 Suda Boğularak veya Yangında Ölüp de Hangisinin Önce Öldüğü Tespit 

Edilemeyenlerin Mirasçılığıyla Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Suda boğulma, yangın vb. sebeplerle vefat edenlerin hangisinin daha önce öldüğünün 

bilinmemesi halinde miras paylaşımının ne şekilde olacağı, harkâ (الحرقى) ve garkâ ( الغرقى) 
 

hatasız değildir. Hat olarak doğruya en yaklaşan, bunlardan sonuncusu olup orada da kelimenin noktaları 
koyulmamıştır. Yazma nüshalarda bu tip eksikliklere sıklıkla rastlanmakta olup inceleme imkânı 
bulamadığımız yazmalarda musahhah suretinin bulunacağını zannetmekteyiz. Referansta bulunulan kısımlar 
için bkz. Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 651), 401b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 931b; 
Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 1079b; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 9/201 (3 nolu dipnot); Cürcânî, Şerḥu 
Ferâiżi Sirâciyye, 107; Ebû ʿAbdi’l-Muʿizz Muḥammed ʿAlî Ferkûs, el-İlmâm bi-aḥkâmi tevrîs̱i ẕevi’l-erḥâm 
(Cezayir: Dâru’l-Mevḳiʿ-Dâru’l-ʿAvâṣım, 2017), 136. 

1324 Matbu nüshanın metni hatalıdır. Burada عن علي بن عبد الله olarak geçen ifade, Hamidiye yazmalarında   عن علي
 lafzıyla yer almaktadır; ki doğrusu da bu olmalıdır. Yazmalardaki ifadeler için bkz. Seraḫsî, el-Mebsût وعبد الله
(Hamidiye, 548), 931b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 1079b. 

1325 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/4-5. 
1326 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/5. 



289 
 

bahsinin altında işlenmektedir. Konunun esasında iki farklı temayülün varlığı göze 

çarpmaktadır. Hz. Ebubekir (r.a.), Hz. Ömer (r.a.), Zeyd (r.a.) [ve İbn Mesud’a (r.a.)] ait olan 

görüşe göre bu halde ölüm zamanları tespit edilemeyen kişiler, birbirlerine mirasçı 

olamamaktadır. Miras olarak bıraktıkları mallar, hayattaki varislerine verilmektedir. Hz. 

Ali’nin (r.a.) Cemel ve Sıffîn savaşlarında bu surette hükmettiği nakledilmektedir; ki bu 

rivayete göre Hz. Ali’nin (r.a.) kavlinin böyle olduğu anlaşılmış olmaktadır. Keza Ömer b. 

Abdülaziz (r.a.), bu görüşü tercih etmiştir. Cumhur fukahânın kabulü de bu yönde olmuştur. 

Meseledeki diğer görüş, Ali (r.a.) ve İbn Mesud’a (r.a.) nispet edilmiş olup bu görüşte, bahse 

konu kişilerin her biri, birbirlerinden alacakları miras payları haricinde, yekdiğerine mirasçı 

olmaktadır. Bu görüşü fukahâdan kimse tercih etmemiştir.1327 

Bahsin başındaki anlatım, özetle verdiğimiz surette olup görüldüğü üzere İbn 

Mesud’un (r.a.) ismi bu kısımda bir yerde geçmiştir. Bahse konu yerde kendisine izafe edilen 

görüş, Hz. Ali’den (r.a.) nakledilen ikinci görüşle aynıdır. Fakat Mebsût’ta İbn Mesud’un 

(r.a.), ilk görüşü esas aldığı kanaatini veren anlatımlar da yapılmıştır. Söz gelimi şu meselede 

İbn Mesud (r.a.), Zeyd (r.a.) ve -bir rivayete göre- Hz. Ali’ye (r.a.) isnad edilen kavle göre 

hükmetmiştir: Baba kız suda boğularak ölüp de baba geride babasını, kız kardeşini ve karısını, 

kız da kocasını bırakmıştır. Babanın bıraktığı miras hakkında konuşulacak olursa; mezkûr üç 

sahabiye göre karısına sekizde bir, kızına yarım pay verilmektedir. Kalan da babasına ait 

olmaktadır. Kızın mirasına gelindiğinde ise iki ihtimal gündeme gelmektedir: Şayet babanın 

karısı kızın annesi ise, kız geride koca, anne, dede ve kız kardeşini bırakmış olur. Bu haliyle 

mesele Ekderiyye meselesi olmaktadır; ki geride anlatmıştık. Eğer babanın karısı, kızının 

annesi değil ise, kız geride koca, kız kardeş ve dedesini bırakmış demektir. Bu durumda 

kocaya yarım pay verilmekte; kalan üçe bölünüp dedeyle kız kardeş arasında mukaseme 

yoluyla paylaştırılmaktadır. 1328 Dikkat edilirse; burada baba ve kız birbirine mirasçı 

olmamaktadır. Bu durum, çözümlemenin birinci kavle göre yapıldığı manasına gelmektedir. 

Ayrıca meselenin bu şekilde ele alınmasından sonra Hz. Ali’den (r.a.) nakledilen ikinci 

görüşü beyan etmek gayesiyle bir başka mesele getirilmiştir. Serahsî’nin bu anlatım tarzı da 

önceki meselenin birinci görüşe çözümlendiğini teyit etmektedir. Bunlara ek olarak, 

evvelemirde görüşlerin serdedildiği paragrafın ibaresinde روي عن علي وعبد الله بن مسعود    وقد

şeklinde geçen kısım1328F رضي الله عنھ في روایة أخرى

1329, Ali (r.a.) ile birlikte İbn Mesud’tan da 

 
1327 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/27-28. 
1328 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/29. 
1329 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/27-28. 



290 
 

(r.a.) yukarıda bir görüş zikredilip ikinci bir görüş olarak bu görüşün aktarıldığını ihsas 

etmektedir. Nitekim bu ibarede Ali (r.a.) ve İbn Mesud’un (r.a.) isimleri yer değiştirilecek 

olsa böyle bir izlenim oluşma ihtimali kalmaz. Burada kafada soru işareti bırakacak iki husus 

bulunmaktadır. Birisi, ilk görüşün takdiminde İbn Mesud’tan (r.a.) sarih vaziyette 

bahsedilmemiş olmasıdır. Diğeri, İbn Mesud’un (r.a.), Hz. Ali’den (r.a.) yapılan diğer nakil 

olarak tavsif edilen ikinci görüşünü izah sadedinde getirilen meselede kendisine hiçbir şekilde 

değinilmemiş olmasıdır. Bu durum, ibaredeki muhtemel bir hataya işaret ediyor olabilir. 

4.2.8.7 Bir Kişinin Ashâbü’l-Ferâiz Cümlesinden İki Farklı Akraba Vasfıyla 

Tek Kişiden Mirasçı Olamayıp İkisi İçerisinde Ölene Daha Yakın Akrabalığı Vasıtasıyla 

Miras Alabileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî âlimleri, bir şahsın akrabası olduğu kişinin mirasından iki farklı mirasçılık 

sebebi ile pay almasının mümkün olduğu kanaatindedir. Bu görüşün aslı, Hz. Ömer (r.a.) ve 

Hz. Ali’nin (r.a.) mecusinin mirasçılığı ile alakalı kavline dayanmaktadır. Onlara göre bir 

mecusinin ölenle iki farklı cihetten akrabalık bağı taşımasına binaen her iki mirasçılık sebebi 

ile hisse alması mümkündür. İbn Mesud (r.a.) ise bir kişinin iki akrabalık vasfı sebebiyle 

mirasçı olamayacağını, bilakis bu iki akrabalıktan daha yakın olanına dayanarak mirastan pay 

alabileceğini söylemektedir.1330 İbn Mesud’un (r.a.) görüşü, mecusilerin mirasçılığıyla alakalı 

bahiste gelmiştir. Zira Hanefîlerin meselemiz dairesinde kabul ettiği husus, cevaz açısından, 

ancak mecusiler hakkında tahayyül edilebilmektedir. Şunu ifade etmek gerekir ki; Hanefî 

mezhebinin kabul ettiği görüşe göre aslen ashâbü’l-ferâizden olmakla beraber mahremiyle 

evlenen karı/kocanın, Müslüman da olsalar, karı/kocalık sebebiyle mirasçı olmaları söz 

konusu değildir. Benzer şekilde, mahremiyle nikah kıyan mecusinin (her ne kadar bu nikah 

onlar hakkında sahih hükmünde olsa da) karı/kocalık vasfıyla mirastan pay alması caiz 

görülmemiştir.1331 

Müellifin yaptığı izahlarda verdiği bilgilere bakarak tartışılan konunun, ashâbü’l-

ferâiz cümlesinden iki farklı akraba vasfıyla mirasçılığın imkânı olduğunu söyleyebiliriz. Zira 

aynı kişinin hem ashâbü’l-ferâizden olması hasebiyle hem de asabe olarak aynı kişiye mirasçı 

olması -tespit edebildiğimiz kadarıyla- her iki görüş sahibinin de caiz gördüğü bir husustur. 

Söz gelimi ölenin amca oğlu olan şahıs aynı zamanda kocasıysa hem ashâbü’l-ferâizden biri 

 
1330 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/33-34. 
1331 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/34-35. 



291 
 

olarak hem asabe vasfıyla mirastan pay alabilmektedir.1332 İbn Mesud’un (r.a.) görüşünü 

kabul edenler, ana-baba bir kardeşlerin ana bir kardeş ve baba bir kardeş vasfıyla ayrı ayrı pay 

almıyor oluşu ile hem anne hem baba tarafından nine olan kişinin iki taraftaki akrabalıkları 

sebebiyle iki defa hisse elde etmiyor oluşunu misal vererek Müslümanlar arasında meşru 

olmayan bu tip uygulamaların mecusilerin kendi arasında da caiz görülemeyeceğini 

söylemektedir.1333 Serahsî, ana-baba bir kardeşlerde iki farklı mirasçılık sebebi 

bulunmadığını, bilakis anne tarafından yakınlığın, ortadaki tek mirasçılık sebebi olan 

“kardeşlik” manasını güçlendirdiğini belirterek bu kavle itiraz etmiştir. Nine hakkında da 

benzer bir yorum getirdiği görülmektedir.1334 

4.3 Diğer Muhtelif Konulara İlişkin Rivayetler 

4.3.1 Kadının Görünürdeki Zinet Yerlerinin Mesti ve Dış Elbisesi Olduğu 

Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Kadınların örtünmesi ile alakalı ahkâmın anlatıldığı Nûr sûresi 31. âyetin nazmındaki 

şu ifade üzerinden fukahâ çeşitli değerlendirmelerde bulunmaktadır: 

 1335ولا یبدین زینتھن إلا ما ظھر منھا 

Evvela vurgulanan husus, âyetteki zinet (süs eşyası, bezek) ile zinetlerin bizzat 

kendisinin kastedilmediğidir. Nitekim bu eşyalar çarşıda satılan mallardır ve dolayısıyla 

insanlar bunları görürler. Bilakis bu ifade ile kastedilen, zinet mahalleridir. Serahsî, bu zinet 

mahallerinin neler olduğunu ve buralarda takılan zinetleri tadat etmektedir. Buna göre zinet 

mahalleri, baş, saç, boyun, göğüs, kollar 1336, eller, diz-aşık kemiği arası (incikler1337), ayaklar 

ve yüzdür.1338  

 
1332 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/34, 35. 
1333 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/34. 
1334 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/35. 
1335 “…(Mümin kadınlara da söyle) ‘zinet’lerini açmasınlar; bunlardan görünen kısmı müstesna…” 
1336 Müellif aslen burada عضد ve  ساعد olmak üzere iki kelime zikretmektedir. İlkinin dirsekten omuzlara kadarki 

kısmı kapsayan bir kelime olduğu bilinmektedir. Yine ساعد kelimesi lügatte genellikle عضد kelimesiyle 
karşılanmış olup bu itibarla onun eş anlamlısıdır. Lakin Serahsî’nin kastının bu olmadığı açıktır. Onun kastına 
nispeten uygun olacak şekilde Fîrûzâbâdî ساعد kelimesini ذراع lafzıyla tefsir etmiş; bu lafzı da dirsekten orta 
parmağın ucuna kadarki kısma verilen isim olarak açıklamıştır. Lakin Serahsî’nin bu iki kelimeden sonra el 
manasındaki كف kelimesini zikretmesi, Fîrûzâbâdî’nin tefsirine aykırı bir durum teşkil etmektedir. Zira 
müellifin bu üç kelimeyi aralarında tedahül olmadığını gösterecek şekilde peş peşe zikretmesi, onun  ساعد 
kelimesine, dirsekten ellerin başladığı yer yahut bilek olarak ifade edebileceğimiz kısma kadarki bölge 
manasını verdiği neticesine götürmektedir. Onun bu kullanımına uygun bir tefsiri Mütercim Âsım Efendi 
yapmaktadır. Kullanılan lügatler için bkz. Cevherî, eṣ-Ṣıḥâḥ, "sâ’ide’l-insân", 2/488, “adud”, 2/509; Ebü’l-Fażl 
Cemâlüddîn Muḥammed b. Mükerrem İbn Manẓûr, Lisânü’l-ʿArab (Beyrut: Dâru Ṣâdır, 1414), "sâ’ide’l-



292 
 

Âyette kadının kendisine mahrem olmayanlara açması yasak olan azaları genel 

manada ortaya çıkmakla birlikte devamındaki istisna ifadesi olan  منھا ظھر  ما   tabirinin إلا 

muhtevası, sahabe devrinden başlayarak ihtilaf konusu olmuştur. Bakılması esasen helal olan 

görünürdeki zinet yerlerini ifade eden bu lafzı Ali (r.a.) ve İbn Abbas (r.a.), sürme ve yüzük 

(mahalli) olarak tefsir etmekte iken Âişe (r.a.) kadının bir gözünün istisna kapsamına girdiğini 

düşünmektedir. İbn Mesud (r.a.) bahse konu ifadeyi kadının mesti ve dış elbisesi/çarşafı 

şeklinde açıklamaktadır.1338F

1339 Onun bu sözüyle mest ve dış elbisesinin mahallini kastetmediği 

anlaşılmaktadır. Zira bu durumda vücutta dış elbisesinin örttüğü kısımlara bakmak helaldir 

denecek olurdu ki böyle olmadığı aşikardır. Öyleyse kadın üzerinde bu nesnelerin kendisine 

bakmak helaldir denmiş olacaktır. Bakılması helal olmayan yerlerle ilgili doğrudan bir 

açıklama yapılmadığına binaen kadının vücudunun tamamının İbn Mesud’un (r.a.) kanaatine 

göre avret sayıldığı seçeneği ağır basmaktadır. Nitekim onun görüşünün delili olarak sunulan 

merfu hadislerin devamında Serahsî, İbn Mesud (r.a.) hesabına bu delillerin, namahrem 

kadınların vücutlarının hiçbir yerine bakmanın mübah olmadığına delalet ettiğini 

belirtmiştir.1339F

1340 İbn Mesud’un (r.a.) mezhebi böyle olmakla birlikte Hanefîler bu görüşü 

almamış, Ali (r.a.) ve İbn Abbas’tan (r.a.) gelen kavli kuvvetli bularak bunu tercih etmişlerdir. 

Yüz ve ele bakmadaki ruhsatı gösteren haberler bu görüşü desteklemektedir. Genel manada 

Hanefiyye’nin görüşü bu şekilde olmasına karşın Hasan b. Ziyâd’ın Ebû Hanîfe’den yaptığı 

nakle göre kadınların ayağına bakmak da mübahtır. Serahsî’nin nakline göre Tahâvî bunu 

böylece zikretmektedir. Yine Câmi‘u’l-Berâmike adlı eserde 1340F

1341 Ebû Yûsuf’tan dirseklere 

kadar kolların ibaha kapsamına girdiği nakledilmektedir.1341F

1342 Serahsî’nin anlatımına bakarak 

bu görüşlerin zaruret ve umûmü’l-belvâ1342F

1343 esaslarına istinad ettiği söylenebilir. Şu kadar var 

ki; şârih bütün bu görüşlerde şehvetle bakmamanın şart olduğu; kişinin baktığı takdirde şehvet 

duyacağını bilmesi halinde bu bölgeler için de bir mübahlıktan söz edilemeyeceğini 

vurgulamaktadır.1343F

1344 Bakıştaki şehvet unsuru hakkında genel hüküm böyle olmakla birlikte 

Serahsî, zarurete mebni olarak kimi hallerde ruhsat verildiğini örnekler üzerinden 
 

insân", 3/217; Ebü’ṭ-Ṭâhir Mecdüddîn Muḥammed b. Yaʿḳūb el-Fîrûzâbâdî, el-Ḳāmûsü’l-muḥîṭ (Beyrut: 
Müessesetü’r-Risâle, 2005), “sâ’idân”, 288, “zirâ”, 716; Mütercim Âsım Efendi, el-Oḳyânûsü’l-basîṭ fî 
tercemeti’l-Ḳāmûsi’l-muḥîṭ (İstanbul: el-Matbaʿatü’l-Osmâniyye, 1305), “sâ’idân”, 1/623. 

1337 Bkz. Vankulu, Lugat-ı Vankulu, 2/179; Mütercim Âsım Efendi, el-Oḳyânûs, 2/929. 
1338 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/149. 
1339 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/152. 
1340 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/152. 
1341 Ebû Yûsuf’un telifâtından olan bu eser, nâdiru’r-rivâye kapsamında değerlendirilmektedir. Bkz. Eyyüp Said 

Kaya, “Nâdirü’r-Rivâye”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2006), 32/279. 
1342 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/153. 
1343 Bu kavram hakkında bilgi için bkz. Mustafa Baktır, “Umûmü’l-Belvâ”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi (İstanbul: TDV Yayınları, 2012). 
1344 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/153. 



293 
 

açıklamaktadır. Bu kabilden olarak hâkimlik, şahitlik, evlenilecek kadını görme gibi 

durumlarda şehvet duyulsa bile cevaz hükmünün cari olabildiğini ifade etmektedir.1345 

Mesele, sair Hanefî fıkıh eserlerinde genellikle, kadınların yabancı erkekler 

tarafından bakılması helal olan yerleri olarak ele alınmakta ve yukarıda zikrettiğimiz örtünme 

âyetine sıklıkla atıfta bulunulmaktadır. İmam Muhammed el-Asl’ında bu âyete yer vererek 

müfessirlerin  منھا ما ظھر   .ifadesini sürme ve yüzük şeklinde tefsir ettiğini aktarmaktadır إلا 

Bu tefsirdeki sürme yüzün zineti, yüzük elin zineti olmakta ve böylelikle bu iki mahalle 

bakılmasının helal olduğu anlaşılmış olmaktadır. Lakin kendisi burada bir kayıt zikretmekte 

ve şehvet duyarak bakmayı bu hükmün dışında bırakmaktadır. Mamafih, bu hüküm de mutlak 

değildir. Evlilik, hâkimlik, şahitlik gibi maksatlarla kadının el yahut yüzüne bakılmasına, 

şehvet vaki olsa dahi, belirli şartlar dahilinde ruhsat verildiği ifade edilmektedir.1345F

1346 

Görüldüğü üzere, Serahsî’nin bu meselede ortaya koyduğu anlatım, Şeybânî’ninkiyle hemen 

hemen aynıdır. 

Tahâvî Muhtasar’ında kadınlardan zî rahim mahrem akrabalardaki bakışla alakalı 

bilgi vermekle yetinmiş1347; yabancı kadınlarla alakalı hükme temas etmemiştir. Eserin şârihi 

olan Cessâs ise ilgili âyete telmihte bulunarak Şeybânî’nin naklettiği tefsire yer 

vermektedir.1348 Muhtasaru’l-Kudûrî’de İmam Muhammed’in yaptığı anlatım özet surette 

tekrarlanmaktadır.1349 Tecrîd’te ise Kudûrî, Hanefî fukahâsının ayağa bakmanın helalliği 

hakkında iki farklı kavil serdettiğinden bahsetmektedir. Bunlardan helallik yönündeki kavli 

temellendirirken İbn Mesud’tan (r.a.) varid olan bir nakli öne çıkarmaktadır. Bu nakle göre 

İbn Mesud (r.a.)  إلا ما ظھر منھا ifadesini küpe ve halhal olarak tefsir etmektedir. Kudûrî, bu 

tefsirin zahirinin ayağa bakmanın cevazına delalet ettiğini belirtmektedir.1349F

1350 İşbu tefsirin 

Serahsî’nin İbn Mesud’a (r.a.) isnad ettiği tefsire aykırı olduğu aşikardır. Bedâi‘ sahibi 

Kâsânî, eserinde İmam Muhammed’in el-Asl’da yaptığı izahata yakın; fakat daha detaylı bir 

anlatımda bulunmaktadır. Ayağın da helallik dairesine dahil edilip edilemeyeceği hususunda 

Ebû Hanîfe’den iki farklı naklin varlığına dikkat çeken müellif, zâhiru’r-rivâye görüşü olarak 

tavsif ettiği kavle göre ayağa bakmanın caiz olmadığını belirtmektedir. Hasan b. Ziyâd 

 
1345 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/154-155. 
1346 Bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 2/236. 
1347 Ṭaḥâvî, Muḫtaṣar, 433. 
1348 Bkz. Ceṣṣâṣ, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 8/537. 
1349 Bkz. Ḳudûrî, Muḫtaṣar, 241. 
1350 Krş. Ḳudûrî, et-Tecrîd, 2/604. 



294 
 

nakline göre ise Ebû Hanîfe, ayağa bakışın caiz olduğu görüşündedir.1351 Kâsânî’nin eserinde 

bu bahis dahilindeki belki de en göze çarpan nokta, İbn Mesud’un (r.a.) âyetteki ما ظھر    إلا

 ,ifadesini ridâ ve elbise/kaftan olarak tefsir ettiğini nakletmiş1352 olmasıdır. Bu rivayet منھا 

Serahsî’nin tefsiri ile bütünüyle uyuşmadığı gibi Kudûrî’nin zikrettiği tefsirden de oldukça 

farklıdır. 

4.3.2 Kocanın Vefat Eden Karısını Yıkayamayacağı Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Kişinin vefat eden karısını yıkayıp yıkayamayacağı meselesi, Hanefî mezhebi ile 

Şâfiîler arasında fikir ayrılığı bulunan hususlardandır. Mevzubahis mesele, kadını yıkayacak 

bir başka kadın bulunmaması takdirinde ele alınmaktadır. Hanefî âlimleri, nikahın zevaline 

nazar kılarak kocanın karısını yıkayamayacağına kani olmuşlardır. Şâfiî ise her ne kadar 

kadının vefatıyla nikah bağının ortadan kalkacağını kabul ediyorsa da yıkama konusunda 

helalliğin devam ettiğini söylemektedir. Bu hükme varırken getirdiği delillerden birisi, Fâtıma 

(r.a.) (v. 11/632) vefat ettiğinde onu yıkayanın kocası Ali (r.a.) olmasıdır.1353 Serahsî, buna 

karşılık Fâtıma’yı (r.a.) Ümmü Eymen’in (r.a.) (v. 24/645 [?]) yıkadığı şeklinde bir rivayetin 

varlığından bahsetmektedir. Lakin bununla yetinmeyerek Hz. Ali’nin (r.a.) vefat eden hanımı 

Fâtıma’yı (r.a.) yıkadığına dair rivayet sabit olsa bile İbn Mesud’un (r.a.) onun bu hareketini 

hoş karşılamadığı şeklinde bir başka rivayeti dikkatlere sunmuştur. Bu rivayete göre İbn 

Mesud’un (r.a.) menfi yöndeki tavrını gören Ali (r.a.) ona şöyle söylemiştir1354: 

 1355أما علمت أن رسول الله صلى الله علیھ وسلم قال فاطمة زوجتك في الدنیا والآخرة

Serahsî, Hz. Ali’nin (r.a.), hanımını yıkama noktasında Allah Rasulü (s.a.v.) 

tarafından beyan buyurulan hususi bir hükmün varlığından bahsetmesini, kocanın vefat eden 

karısını yıkayamayacağı şeklindeki hükmün sahabe arasından bilinen bir husus olmasının 

alameti olarak değerlendirmektedir.1356 Keza belirtmek gerekir ki İbn Mesud’un (r.a.) ilk 

etapta Hz. Ali’nin (r.a.) hareketini yadırgaması, bu işi caiz görmediğinin açık bir delilidir. 

 
1351 Krş. Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ, 5/121-122. 
1352 Bkz. Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ, 5/122. 
1353 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/71; Ayrıca bkz. Şâfiʿî, el-Üm, 2/621-623; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 

3/12. 
1354 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/71. 
1355 "Sen Rasulüllah’ın (s.a.v.) [bana] şöyle buyurduğunu bilmiyor musun: Fâtıma senin dünya ve ahirette 

hanımındır." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/71. 
1356 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/71. 



295 
 

4.3.3 Sarhoş Edici Yudumun Haram Kılındığına Delil Olarak Getirilen Merfu 

Hadis 

Serahsî, “Eşribe” bölümünde merfu olarak nakledilen şu hadisi zikretmektedir: 

روھا  ووعن بریدة أن رسول الله صلى الله علیھ وسلم قال نھیتكم عن ثلاث عن زیارة القبور فز

مسكوه أضاحي أن تمسكوه فوق ثلاثة أیام ف فقد أذن لمحمد في زیارة قبر أمھ ولا تقولوا ھجرا وعن لحم الأ

نھیتكم لیتسع بھ موسركم على معسركم وعن النبیذ في الدباء والحنتم والمزفت   فإنماما بدا لكم وتزودوا 

  1357فاشربوا في كل ظرف ف إ ن الظرف لا یحل شیأ ولا یحرمھ ولا تشربوا مسكرا

Hadisin İbn Mesud (r.a.) rivayetinde ise son kısım şöyle gelmiştir:  

 1358وعن الشرب في الدباء والحنتم والنقیر والمزفت فاشربوا في الظروف ولا تشربوا مسكرا

Hadiste toplamda dört hüküm zikredilmiş olup üçü mensûh bulunan hükümleri beyan 

sadedindedir. Evvela yasak iken bilahare mübah kılınan fiiller şunlardır: Kabir ziyareti, 

Kurban etlerinin üç günden fazla bir süre muhafaza edilmesi, isimleri mezkûr muayyen 

kaplarla meşrubat içmek. Serahsî, hadisin ayrıca sünnetin sünneti neshedebileceğine delil 

teşkil ettiğini söylemektedir. Rivayette açıklanan son hüküm, sarhoş edici olanın (müskir) 

haram kılınmış olmasıdır.1359 Şârih bununla kastın sarhoşluk doğuran bardak/kâse olduğunu 

belirtmektedir.1360 Muhtemelen bununla ifade etmek istediği, sarhoşlukla neticelenen son 

yudumdur. Mamafih işbu hükmün, içilmesi aslen caiz olan meşrubat türleri hakkında sabit 

 
1357 "Büreyde’den (r.a.) rivayet edildiğine göre Rasulüllah (s.a.v.) şöyle buyurmuştur: Ben üç şeyden sizi 

nehyetmiştim: Kabir ziyaretinden [nehyetmiştim]. Artık kabirleri ziyaret edebilirsiniz. Zira Muhammed’e 
(s.a.v.) annesinin kabrini ziyaret etme hususunda izin verildi. Fakat [kabirde] çirkin söz söylemeyin. [İkinci 
olarak] kurban etlerini üç günden fazla muhafaza etmekten [sizi nehyetmiştim]. Artık kurban etini, uygun 
gördüğünüz kadar muhafaza edip azık edinebilirsiniz. Ben sizi bundan, sizden hali vakti yerinde olanların eli 
dar olanlara yardımlarını bollaştırmaları için nehyetmiştim. [Üçüncü olarak] dübbâ, hantem ve müzeffet 
içerisindeki nebizi [içmenizden sizi nehyetmiştim]. Artık her türlü kaptan içebilirsiniz. Zira içinde bulunduğu 
kap, bir şeyi ne helal ne de haram kılar. Sarhoşluk veren meşrubatı ise içmeyin." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 
24/10; Dübbâ, kabak manasına gelmektedir. Bkz. Bedruddîn el-ʿAynî, ʿUmdetü’l-ḳārî, 1/305, 11/211; Hantem 
kelimesi, yeşil testi manasında kullanılmaktadır. Bkz. Müslim, Ṣaḥîḥ, “Eşribe”, 32; Ayrıca bkz. Bedruddîn el-
ʿAynî, ʿUmdetü’l-ḳārî, 1/305; Müzeffet, ziftlenmiş kap olarak çevrilebilir. Bkz. Bedruddîn el-ʿAynî, 
ʿUmdetü’l-ḳārî, 1/305. 

1358 “... Dübbâ, hantem, nakîr ve müzeffet içerisinden [bir şey] içmenizi yasaklamıştım. Artık [bu] kaplardan için. 
Sarhoşluk veren meşrubatı ise içmeyin.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/10; Nakîr ile kasıt oyulup içerisinde 
nebiz hazırlanan hurma gövdesidir. Bkz. Müslim, Ṣaḥîḥ, “İman”, 26; Ayrıca bkz. Bedruddîn el-ʿAynî, 
ʿUmdetü’l-ḳārî, 1/305, 15/27. 

1359 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/10-11. 
1360 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/9, 11. 



296 
 

olduğu anlaşılmaktadır. Hatta Serahsî, süt1361 gibi özü itibarıyla helal olan içeceklerin bile 

kişide sarhoş edici bir etkiye yol açması takdirinde aşırı miktarda içilmemesi gerektiğini 

söylemektedir.1362 Buna mukabil söz gelimi şarabın azını dahi içmek haram kılınmış, 

içilmesindeki haramlık için sarhoş olma kaydı koyulmamıştır.1363 

4.3.4 Testi Nebizi/Müselles İçeceği Hakkında Sahabi Kavil ve Fiilleri/Mevkuf 

Hadisler 

Hanefî mezhep imamları şarap (الخمر)1364, seker (السكر)1365, fadîh (الفضیخ) 1365F

1366 gibi 

azının yahut çoğunun içilmesi haram olan1366F

1367 içeceklerin yanı sıra çoğu sarhoş etmesine 

karşın -muayyen şartlar dahilinde- az miktarda içilmesi mübah olan belli başlı içeceklerin 

bulunduğuna kanaat getirmişlerdir. Bir önceki maddede açıklandığı üzere sarhoşluğa yol açan 

bardak/kâsenin içilmesi, bu içecekler için de haram kabul edilmektedir. Evvela şunu 

vurgulamak gerekir ki; eğlence/oyun (lehv/telehhî), neşesini bulmak yahut kederini gidermek 

(tarab) maksadıyla, azını içmenin helal olduğu söylenen içecekleri de içmek haram kabul 

edilmiştir.1367F

1368 Keza sarhoş olma maksadıyla içilen her içeceğin azını içmek de haram olur.1368F

1369 

Bahse konu içeceklerin helal olması ise ancak yemeğin hazmedilmesi, ibadet için kuvvet 

toplamak ve tedavi gibi meşru gayeler dairesinde söz konusudur. 1369F

1370 

Mebsût’ta sarhoşluk sınırına kadar içilmesi mübah/helal olarak değerlendirilen çeşitli 

içeceklerin zikredildiği görülmektedir. Bu cümleden olarak öne çıkan birkaç örneğe temas 

etmek yerinde olacaktır. Şarap gibi yaş üzümden elde edilen bir içecek olan müselles (المثلث), 
üzüm suyunun üçte ikisi gidip üçte biri kalana kadar pişirilmesiyle yapılmakta olup bunun 

 
1361 Müellif burada süt ile alakalı bir kayda yer vermese de tıpkı burada olduğu gibi ban denilen bitki ile sütü 

beraberce zikrettiği bir diğer mahalde sütü at sütü olarak ifade etmesi, burada da at sütünü kastetmiş olduğuna 
alamet sayılabilir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/17. 

1362 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/9. 
1363 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/8-9. 
1364 Galeyan edip (ısı görmeden kaynayıp) köpük attıktan sonra keskinleşen pişmemiş durumdaki yaş üzüm 

suyudur. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/2. 
1365 Keskin hurma suyunun pişirilmemiş halidir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/3. 
1366 Hurmanın ufatılıp sonrasında tatlılığını çıkarmak maksadıyla suda ıslatılması ve keskinleşene kadar orada 

bırakılması ile elde edilir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/6. 
1367 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/2, 3, 6. 
1368 Pek çok Hanefî kaynağında bu husus, arz edilen içecekler üzerinden net olarak belirtilmektedir. Bkz. Ḳudûrî, 

Muḫtaṣar, 204; Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ, 5/116; Mevṣılî, el-İḫtiyâr, 4/100-101; Mebsût’ta bunun şart 
olduğuna dair net bir ifadeye rastlayamamış olsak da satır aralarında bu içeceklerin meşru gayelerle içileceğine 
işarette bulunulduğu ileri sürülebilir. Mesela bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/5, 17, 19. 

1369 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/17. 
1370 Mesela bkz. Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ, 5/116; Mevṣılî, el-İḫtiyâr, 4/100. 



297 
 

keskinleşmiş halinin aldığı isimdir.1371 Bu içeceğin azının içilmesini helal görenler, Ebû 

Hanîfe ile Ebû Yûsuf’tur. İmam Muhammed’ten ise üç nakil yapılmış olup biri bu şekildedir. 

Diğer nakillere göre bu içeceği içmek mekruh yahut haramdır.1372 Hurma nebizi galeyana 

gelir (ısıya tabi tutulmadan kaynar), köpük atar ve keskinleşir, sonrasında asgari ölçüde 

pişirilirse içmek helal olur. Zâhiru’r-rivâyeye göre kuru üzüm nebizinin de aynı süreçlerden 

geçmesi halinde böyle olduğu ifade edilmektedir.1373 Asgari ölçüde pişirme ile murat olunan, 

bu işlem neticesinde ürünün pişip yumuşamasıdır.1374 Yaş üzüm, hurma ve kuru üzümün 

dışında kalan gıdalardan yapılan nebizlerin ise -zâhiru’r-rivâyeye göre- pişirilsin pişirilmesin 

içilmelerinde bir beis yoktur.1375 Serahsî, aslen hurma ve kuru üzümün tatlılığını çıkarmak 

amacıyla suya atılması yoluyla elde edilen içeceği ifade eden nebiz (النبیذ) kelimesinin, yalnız 

pişirme işleminden geçmeyen versiyonlar için hakikat manada kullanıldığını; pişirilmiş 

olanlarda ise mecazi bir kullanımın bulunduğunu belirtmektedir.1375F

1376 

Nebiz içimine dair sahabeden gelen rivayetlere yer veren Serahsî, bunların arasında 

İbn Mesud’un (r.a.) nebiz içtiğine dair şu nakilleri zikretmektedir:  

براھیم رحمھ الله وھو یتغدى فدعا بنبیذ فشرب  إالله عنھ قال دخلت على  يوعن حماد رض

الله   يابن مسعود رض الله عبدنھ كان یدخل على أرحمھ الله   ةوسقاني فرأى في الكراھة فحدثني عن علقم

  1377عنھ فیتغدى عنده ویشرب عنده النبیذ

Serahsî, bu rivayette nebiz ile testi nebizinin (نبیذ الجر) kastedildiğini söylemektedir. 

Diğer bir nakil şöyledir: 

 1378وقد روي أن ابن مسعود رضي الله عنھ كان یعتاد شربھ

 
1371 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/5, 12; Müellifin anlatımından tılâ’ (الطلاء) lafzının da müselles içeceği için 

kullanılan bir isim olduğu anlaşılmaktadır. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/12. 
1372 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/15. 
1373 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/13-14; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 736b; Seraḫsî, el-Mebsût 

(Hamidiye, 549), 852b-853a. 
1374 Mebsût’un dahil olduğu bazı Hanefî eserlerinde asgari pişirme  نضج kelimesiyle açıklanmaktadır. Bu da 

lügatte etin kâmilen pişmesi manasında bir lafızdır. Vankulu Mehmed, bunu etin pişip yumuşaması olarak 
tefsir etmiştir. Burada da hurma ve kuru üzümün et misali yumuşayana değin pişmesi kastediliyor olmalıdır. 
Kaynaklar için bkz. Cevherî, eṣ-Ṣıḥâḥ, “nadc”, 1/344; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/14; Zeylaʿî, Tebyînü’l-
ḥaḳāʾiḳ, 6/46; Fîrûzâbâdî, Ḳāmûs, “nadc”, 207; Vankulu, Lugat-ı Vankulu, “nadc”, 1/188; Şeyhîzâde Damad 
Efendi, Mecmaʿu’l-enhur, 2/571. 

1375 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/17. 
1376 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/8. 
1377 "Hammâd’tan (r.a.) şöyle söylediği rivayet edilmiştir: İbrahim’in (rh.) yanına girdim. Gündüz yemeği 

[:ğadâ’] yiyordu. Nebiz isteyip onu içti; bana da içirdi. Bunun hoşuma gitmediğini fark etti. Bunun üzerine 
bana Alkame’den (rh.) naklederek kendisinin İbn Mesud’un (r.a.) huzuruna girdiğini ve İbn Mesud’un (r.a.) 
kendisi yanında iken gündüzleyin yemek yiyip nebiz içtiğini anlattı." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/11-12. 



298 
 

Keza aynı istikamette şu rivayetler varid olmuştur: 

 1379ذكر عن أبي  عبیدة أنھ أراھم الجر الأ خضر الذي كان ینبذ فیھ لابن مسعود رضي الله عنھ

الله عنھ قال كنا عند یحیى بن سعید القطان رحمھ الله وكان یحدثنا    يوعن نعیم بن حماد رض

براھیم عن علقمة  إعمش عن بحرمة النبیذ فجاء أبو بكر بن عیاش رحمھ الله فقال أسكت یا صبي حدثنا الأ

 1380رحمھ الله أنھ شرب عبد الله بن مسعود رضي الله عنھ نبیذا مشتدا صلبا 

Buralarda nebizin mutlak geldiği yerlerde testi nebizinin kastedilmiş olması oldukça 

muhtemeldir. Testi nebizi (نبیذ الجر) ile kastedilenin müselles olduğu, Serahsî’nin iki kavramı 

aynı cümle içinde kullandığı bir pasajdan1380F

1381 az çok anlaşılmakla beraber bir başka Hanefî 

âlimi olan Aynî (v. 855/1451) bunu net olarak beyan etmiştir. 1381F

1382 Müellifin zikrettiği şu bilgi 

oldukça dikkati caliptir: Müselles/testi nebizi içmenin mübahlığına dair eserlerin çokluğu 

sebebiyle Ebû Hanîfe, ehl-i sünnetin hasletleri içerisinde “kişinin testi nebizini haram 

görmemesi”ni saymaktadır.1382F

1383 

Müselles/testi nebizinin başlarda yasaklandığını belirten şârih, bilahare bu hükmün 

neshedildiğini ve içilmesine ruhsat verildiğini söylemektedir. İbn Mesud’un (r.a.) şu sözü 

bunun açık bir delilidir: 

 1384شھدت تحریمھ كما شھدتم ثم شھدت تحلیلھ فحفظت ذلك ونسیتم

4.3.5 Haram Kılınan Hiçbir İçeceği Tedavi Amacıyla İçmenin Helal Olmadığına 

Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî mezhebine göre haram kılınan hiçbir içeceği tedavi maksadıyla içmek 

mübah/helal değildir. Bu hükme varırken istidlal, Abdullah b. Mesud’un (r.a.) şu kavliyle 

gerçekleşmiştir: 
 

1378 “Rivayet edilmiştir ki; İbn Mesud (r.a.) testi nebizini içmeyi alışkanlık haline getirmişti.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 
1989, 24/12. 

1379 "Ebû Ubeyde’den (r.a.) rivayet edildiğine göre kendisi yanında bulunanlara İbn Mesud (r.a.) için nebiz 
yapılan yeşil testiyi göstermiştir." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/12. 

1380 “Nuaym b. Hammâd’tan (r.a.) şöyle söylediği rivayet edilmiştir: Yahya b. Saîd el-Kattân’ın (rh.) yanında 
idik. Bize nebizin haramlığına dair rivayetlerde bulunuyordu. Bu sırada Ebû Bekr b. Ayyâş (rh.) geldi ve 
şunları söyledi: Sus çocuk! Bana A‘meş İbrahim vasıtasıyla Alkame’den (rh.) naklederek Abdullah b. 
Mesud’un (r.a.) keskin ve sert bir nebiz içtiğini anlatmıştır.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/12. 

1381 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/12. 
1382 Bkz. Bedruddîn el-ʿAynî, ʿUmdetü’l-ḳārî, 3/97, 4/121. 
1383 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/12. 
1384 “Testi nebizinin haram kılınmasına siz nasıl şahit olduysanız ben de şahit oldum. Sonra onun helal 

kılındığına da şahit oldum ve bunu belledim. Lakin siz unuttunuz.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/12. 



299 
 

فقال عبد   فقال وصف لي السكر  بطنھ صفر ينسانا أتاه وف إن أالله عنھ  يوعن ابن مسعود رض

 1385الله إن الله تعالى لم یجعل شفاءكم فیما حرم علیكم

Serahsî benzer lafızdaki merfu bir hadisi1386 zikretmekte ve onun manasını şöyle 

açıklamaktadır: Burada Allah Rasulü (s.a.v.), haram kılınan herhangi bir nesnede hiçbir 

surette şifa yaratılmamış olduğunu kastetmiş değildir. Nitekim haram kılınan nesnenin tedavi 

edici etkileri gözlemlenebilir. Halbuki Rasulüllah’ın (s.a.v.)1387 haber verdiği bir hususta 

haberine aykırılık teşkil edecek bir numunenin müşahede edilmesi muhaldir. Bilakis burada 

buyurmak istediği mana, Allah teâlânın haram nesnenin işini görecek yahut ondan daha 

ziyade tesirli olacak helal bir nesneyi yaratmaksızın şifayı haram kılınmış bir nesneye 

hasretmiş olmamasıdır.1388 Herhalde İbn Mesud (r.a.) rivayeti için de aynı mananın irade 

olunduğunu söylemekte bir beis bulunmamaktadır. 

Serahsî, aynı rivayeti bir defa daha, bu sefer şu lafızlarla aktarmaktadır: 

ن الله تعالى لم یجعل  إالصفر قال  لأجلالله عنھ عن شرب السكر   يولما سئل ابن مسعود رض

 1389شفاءكم فیما حرم علیكم

Mamafih burada rivayetin zikredilmesi, seker içeceğinin haramlığını ispat 

sadedindedir. Hadis, Hanefîlerin delilleri arasında yer almaktadır.1390 

 

 

 
1385 "İbn Mesud’tan (r.a.) rivayet edilmiştir ki karnında sarılık hastalığı olan birisi kendisine gelmiş ve 

‘[hastalığım için] bana seker içeceği önerildi’ demiştir. O da ‘Allah teâlâ şifanızı size haram kıldığı şeylere 
koymamıştır’ diyerek tepki vermiştir." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/9; Damat İbrahim Paşa 651 nolu nüshada 
matbu nüshadaki صفراء kelimesi yerine صفر kelimesi gelmiştir. Doğrusunun bu olduğu anlaşılmaktadır. 
Nitekim hadis kaynaklarındaki benzer rivayetlerde geçen kelime budur. Bkz. İbn Ebû Şeybe, el-Kitâbü’l-
muṣannef, 5/38, 75; Ḥâkim en-Nîsâbûrî, el-Müstedrek, 4/242; Beyhaḳī, es-Sünenü’l-kebîr, 19/591; Seraḫsî, el-
Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 651), 107b. 

 إن الله لم یجعل  في رجس شفاء  1386
1387 Orijinalde geçen ifade matbu nüshada  في خبر الشرع dır. Hamidiye 548 ve 549 nolü nüshalarda bunun yerine şu 

lafız gelmektedir: الشرع صاحب  خبر   ;Doğrusunun bu olduğu aşikardır. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/9 في 
Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 737a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 853b. 

1388 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/9-10. 
1389 "İbn Mesud’a (r.a.) sarılık hastalığı için seker içmenin (hükmü) sorulduğunda şöyle karşılık vermiştir: Allah 

teâlâ şifanızı size haram kıldığı şeylere koymamıştır." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/4; Matbu nüshadaki 
rivayetin lafzı hatalıdır. İbarede المسكر السكر olarak geçen kısım yazmalarda شرب   şeklinde gelmekte olup شرب 
doğrusu da budur. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 651), 106a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 
548), 736a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 852b. 

1390 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/4. 



300 
 

4.3.6 Çocuğa Tedavi Amacıyla ya da Başka Bir Amaçla Şarap İçirmenin Haram 

Olup Günahının İçirene Ait Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Şarabın tedavi yahut bir başka maksatla çocuklara içirilmesi haram kabul 

edilmektedir. Şayet bir şekilde bu fiil tahakkuk etmişse günah, şarabı içiren kimseye aittir. Bu 

hususta asıl, İbn Mesud’tan (r.a.) gelen şu rivayettir: 

ن الله تعالى لم یجعل في  إن أولادكم ولدوا على الفطرة فلا تداووھم بالخمر ولا تغذوھم بھا فإ

 1391رجس شفاء و إنما الإثم على من سقاھم

Serahsî, rivayette geçen رجس kelimesini, bir başka paragrafta “aynı (zâtı) haram 

kılınan nesne” olarak tefsir etmiştir.1391F

1392 Burada da işbu mananın maksut olduğu 

anlaşılmaktadır. Şarap içilmesinden hasıl olan günahın şarabı içiren kimseye ait olması, günah 

istihkakının Allah’ın emir ve yasaklarına muhatap olmaya bağlı olmasından ileri gelmektedir. 

Çocuk için böyle bir durum söz konusu olmadığına göre onun günahkâr olmasından da söz 

edilemez. Onun yerine şarap içirme eylemini gerçekleştiren ve bu vasfı haiz olan kimseye 

günah nispet edilir.1392F

1393 Şârihin izahı, meselede şarabı içiren kimsenin akil-baliğ olması 

takdirindeki hükümden bahsedildiğini göstermektedir. 

4.3.7 Atış İsabet Edip de Yuvarlanan Av Hayvanının ve Atış Sonucu Suya 

Düşen Kuşun Yenmeyeceğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hanefî mezhebinin av hayvanları ile alakalı temel esaslarından birisi, İbn Mesud’un 

(r.a.) şu sözüne istinad etmektedir: 

ن رمى طیرا فوقع  إأخاف أن یكون التردي قتلھ و نيإف من رمى صیدا فتردى من جبل فلا یأكلھ 

 1394في ماء فلا تأكلھ  فإ ني  أخاف أن یكون الغرق قتلھ

Bu hadisin yanı sıra Serahsî ilgili âyete1395 telmihte bulunarak ilk halde söz konusu 

olan, hayvanın yuvarlanma (التردي) manasının, bahse konu hayvanın yenmesini haram kılan 

 
1391 “Muhakkak çocuklarınız fıtrat üzere doğmuştur. Öyleyse onları şarapla tedavi etmeyin. Onlara şarap 

içirmeyin. Zira Allah teâlâ şifayı harama vazetmemiştir. Şüphesiz bundan doğacak günah, [şarabı] çocuklara 
içirene aittir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/21. 

1392 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/2. 
1393 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/21. 
1394 “Kim bir av hayvanına doğru atış yapar da neticesinde hayvan dağdan yuvarlanırsa onu yemesin. Zira ben, 

yuvarlanmasının ölümüne sebebiyet vermiş olmasından korkarım. Kim de bir kuşa doğru atış yapıp neticesinde 
kuş suya düşerse onu yemesin. Zira ben, suda boğulmanın kuşun ölümüne sebebiyet vermiş olmasından 
korkarım.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/224; Ayrıca bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/251. 



301 
 

bir mana taşıdığını belirtmektedir.1396 Hayvanın helal kılıcı bir fiil olan atış sebebiyle ölmüş 

olması ise olası diğer ihtimaldir. Bu noktada şârih, şu prensibi gündeme getirmektedir: 

Haramlığı gerektiren mana ile helalliği gerektiren mana bir araya geldiğinde haramlığı 

gerektiren mana galebe çalar.1397 Mesele dahilinde bu prensibin işletilmesi, İbn Mesud’un 

(r.a.) kavliyle tam bir muvafakat sağlanması neticesine götürmektedir. Müellif, hususen 

değinmemiş olsa da kuşun atış sonucu suya düşmesi meselesinin aynı minval üzere 

yorumlanacağı ortadadır. Lakin vurulan kuşun suya değil de yere düşmesi (ve 

yuvarlanmadan) ölmesi takdirinde hüküm farklılaşmaktadır. Zira bu halden sakınmak, insanın 

vüsatini aşan bir ameliye olup kişi mazur görülür. Hayvanın düşme sebebiyle ölmüş olma 

ihtimali, burada dikkate alınmamaktadır.1398    

4.3.8 Kadir Gecesiyle İlgili Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Kadir gecesinin vaktiyle alakalı sahabe ve sonraki ulemâ ihtilaf halindedir. Ebû Saîd 

el-Hudrî (r.a.), bu gecenin Ramazan ayının 21. gecesine tesadüf ettiği görüşündedir. Ali (r.a.), 

25. gecenin kadir gecesi olduğunu söylerken sahabenin çoğunluğu, bu gecenin Ramazan ayı 

içerisindeki 27. geceye tekabül ettiği kanaatindedir.1399 Bununla alakalı şöyle bir rivayet 

zikredilmektedir: 

ن ابن  إ بي بن كعب یا أبا المنذر أخبرني عن لیلة القدر ف ر بن حبیش قال قلت لأ زذكر عاصم عن 

نھا لیلة السابع أمسعود كان یقول من یقم الحول یدركھا فقال یرحم الله أبا عبد الرحمن قد كان یعلم 

  التيذلك قال بالعلامة  مفي جمیع الحول قلت بم عرفت  دھا تجالا ولكنھ أراد حث الناس على  والعشرین

العلامة قال تطلع الشمس من    أخبرنا بھا رسول الله صلى الله علیھ وسلم فاعتبرناھا فوجدناھا قلت وما تلك

 1400صبیحتھا كأنھا طست لا شعاع لھا 

 
حرمت علیكم المیتة والدم ولحم الخنـزیر وما أھل لغیر الله بھ والمنخنقة والموقوذة والمتردیة والنطیحة وما أكل السبع إلا ما ذكیتم    1395

... وما ذبح على النصب وأن تستقسموا بالأزلام  (Mâide, 5/3) 
1396 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/224. 
1397 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/224. 
1398 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 11/224. 
1399 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/127. 
1400 "Asım, Zir b. Hubeyş’in (r.a.) şöyle söylediğini nakletmiştir: Übey b. Ka‘b’a [r.a.], Ey Ebû Münzir, bana 

Kadir gecesini haber ver. Zira İbn Mesud şöyle derdi: ‘Kim yılın [tamamını] ihya ederse Kadir gecesini 
yakalamış olur.’ Übey [r.a.] cevaben şunu söyledi: ‘Allah Ebû Abdirahmân’a rahmet etsin. Kadir gecesinin 
yirmi yedinci gece olduğunu o da biliyordu, lakin insanları yılın tamamında gayretli olmaya teşvik etmek 
istemiştir.’ Dedim ki: ‘[Kadir gecesinin hangi gece olduğunu] nereden biliyorsunuz?’ Dedi ki: ‘Rasulüllah’ın 
(s.a.v.) bize haber verdiği alametten. Biz bu alameti esas aldık ve Kadir gecesini bulduk.’ ‘O alamet nedir?’ 
diye sordum. Şöyle cevap verdi: Güneş o günün sabahında sanki bir leğen gibi, etrafında iplik misali görünen 
hüzmeleri olmaksızın doğar." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/127-128; Matbu nüshadaki rivayeti yazmalardan 
Hamidiye 548 ve 549 nolu nüsha ile Damat İbrahim Paşa koleksiyonu 648 nolu nüsha ile karşılaştırmalı olarak 
incelediğimizde şu neticelere vardık: Her üç nüshada da matbu nüshada عرفت عرفتم  ,olarak geçen ifade بم   بم 



302 
 

Serahsî, Tahâvî’den naklederek Ebû Hanîfe’nin, Kadir gecesinin Ramazan ayındaki 

sabit bir gece olmayıp bu ay içerisinde (senelere göre) ileri geri yer değiştirdiği görüşünde 

olduğunu belirtmektedir. İmameyn ise bu görüşü kabul etmemektedir. Hasıl olan ihtilafın 

semeresi şu meselede gözükmektedir: Bir kimse kölesine hitaben Kadir gecesinde azat olduğu 

şeklinde inşâî bir cümle kursa ve bu olay, Ramazan ayının ilk günü yaşanmış olsa Ebû 

Hanîfe’nin kavline göre bir sonraki Ramazan ayı sona ermeden köle azat olmaz. Zira Kadir 

gecesinin ilk senenin ilk gecesi olması (ve dolayısıyla bu sene için Kadir gecesinin geçmiş 

olması) muhtemel olduğu gibi ikinci sene Kadir gecesinin son geceye tesadüf etmesi ihtimal 

dahilindedir. İmameyn’in görüşüne göre ise aynı durumda ikinci senenin Ramazan ayının ilk 

gecesi sona erip bu sözün sarf edildiği vakte gelindiğinde köle azat olmuş olur. Nitekim ancak 

bu gecenin bitiminde kesin olarak azat vaktine tevafuk edildiği söylenebilecektir.1401 Daha 

açık bir anlatımla; bu görüşe göre vakti muayyen bir gece olduğu varsayılan Kadir gecesinin, 

Ramazan ayının ilk gecesi olması muhtemeldir. Şayet böyle değilse bile ilk senenin Ramazan 

ayında diğer gecelerin geçmesiyle işbu gecelerde bulunma ihtimali ekarte edilmiştir. Geriye 

yalnız Ramazan ayının ilk gecesinin Kadir gecesi olma ihtimali kalmıştır. İkinci Ramazan 

ayının ilk gecesi nihayet bulunca bu seçenek de dikkate alınmış olur ve Kadir gecesinin bu 

süre zarfında kesin olarak yaşandığı söylenebilir. Kadir gecesinin vakti ile alakalı olarak 

sahabeden gelen kavillerin genellikle Ramazan ayının son on günü üzerinde yoğunlaşmış 

olmasına rağmen Hanefî imamlarının bu hususu zahiren dikkate almıyormuş görüntüsü 

vermesi, ilgili rivayetleri reddettikleri şeklinde anlaşılmamalıdır. Bilakis bu hususta belli bir 

zan oluşmuş olsa da kesin bir bilgiden söz edilemeyeceğine binaen böyle bir içtihada 

yöneldikleri söylenebilir. Özellikle İbn Mesud’tan (r.a.) gelen kavlin -her ne kadar verilen 

rivayet içerisinde farklı bir yoruma tabi tutulsa da- mevcudiyeti düşünüldüğünde bu husus 

daha bir netliğe kavuşacaktır. 

 

 
şeklinde gelmiştir. Hadis kitaplarındaki benzer rivayetlere bakıldığında birincisine muvafık ifadeler daha 
yaygın olmak üzere her iki tarzda rivayetin varid olduğu görülmektedir. Yine üç nüshada da matbu nüshada  ذر 
olarak geçen isim, زر şeklinde yazılmıştır. Doğrusu ikincisidir. DİA’da Zir b. Hubeyş maddesinde bu zâtın ismi 
yazmalardakine uygun olarak yazılmıştır. Ayrıca hadis eserlerindeki yakın rivayetlerde isim bu şekildedir. Son 
olarak Hamidiye 548 ve 549 nolu kayıtlarda الاجتھاد olarak geçen ifade, Damat İbrahim Paşa koleksiyonu 648 
nolu kayıtta matbu nüshayla uyum içerisinde olup الجھد şeklindedir. Bunlardan ilki tercihe şayandır. Zira 
ibadetler hakkında حث على الاجتھاد tabirinin kullanıldığı müşahede edilmiştir. Kaynaklar için bkz. Abdürrezzâḳ, 
el-Muṣannef, 4/252; Aḥmed b. Ḥanbel, Müsned, 35/121-125; Ṭaberânî, el-Muʿcemü’l-kebîr, 8/315; Seraḫsî, el-
Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 648), 74b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 92a; Seraḫsî, el-Mebsût 
(Hamidiye, 549), 98b; İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Fetḥu’l-bârî, 2/417; Bedruddîn el-ʿAynî, Şerḥu Süneni Ebî 
Dâvûd, 3/49; Tayyar Altıkulaç, “Zir b. Hubeyş”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi (İstanbul: TDV 
Yayınları, 2013). 

1401 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/128. 



303 
 

4.3.9 Ana Karnındaki Çocuğun Yaradılışı ile Alakalı Merfu Hadis 

Hanefî mezhebi, hamileliğin en az süresini altı ay olarak kabul etmiştir. Esasen bu 

görüş, sahabeden İbn Abbas (r.a.) ile Hz. Ali’ye (r.a.) dayanmaktadır. Öte taraftan Serahsî, 

çocuğa ruh üflenmesinin dört aydan sonra vaki olduğu ve çocuğun yaradılışının ruhun 

üflenmesi sonrasındaki iki ay içerisinde tamamlandığı bilgilerini vermektedir. Buna göre ruh 

üflemenin gerçekleştiği müddet olan dört ay ve sonrasında yaradılışın tamamlandığı iki ayın 

toplamı altı ay edecektir.1402 Anne karnındaki çocuğa dört aydan sonra ruh üfleneceğinin 

delili olarak İbn Mesud’tan (r.a.) gelen rivayet gösterilmektedir. Lakin Serahsî bu rivayetin 

yalnız baş kısmını zikretmekle iktifa etmiş ve şu lafza yer vermiştir: 

 1403یجمع خلق أ حدكم في بطن أمھ

Bilinen hadis kitaplarında birebir bu lafızlarla başlayan rivayetler bulunmaktadır. 

Bunların bazısında rivayette anlatılan “cem” işinin kırk günde gerçekleştiği ifade edilirken1404 

bazısında bu süre kırk gece olarak aktarılmaktadır.1405 Aynî, rivayetteki  خلق kelimesinin 

yaradılış değil yaratılmış ( مخلوق) manasında olduğunu söylemekte ve Kurtubî’den naklen 

bununla kastın meni olduğunu belirtmektedir. Buna göre hadisteki “cem”in manası dağınık 

haldeki atılmış meninin rahim içerisindeki doğum mahallinde Allah tarafından bir araya 

getirilmesidir. Bunun süresi de kırk gün yahut kırk gecedir. Hadisin devamında kırkar 

günlük/gecelik alaka (علقة) ve mudga (مضغة) aşamalarından bahsedilmektedir ki bu üç 

safhanın mecmuu yüz yirmi gün/gece yani dört ay eder.1405F

1406 Bu hususla alakalı olarak Fethu’l-

bârî’de -Kadı İyâz’dan naklen- ruhun ancak dört aydan sonra üfleneceğine dair ulemânın 

ittifak ettiği bilgisine yer verilmiştir.1406F

1407 Şunu da ifade etmek gerekir ki hadisin merfu yahut 

mevkuf olduğuna dair Mebsût içerisinde bir ipucu bulunmamakla birlikte zikrettiğimiz 

kaynaklarda hadisin merfu surette nakledilmiş bulunduğu açıkça görülmektedir. 

 

 

 
1402 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/44. 
1403 “Sizden birinin yaratılmış [menisinin] cemedilmesi [kırk gecede] tamamlanır ...” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 

6/44. 
1404 Bkz. İbn Mâce, es-Sünen, “Sünnet”, 10. 
1405 Bkz. Aḥmed b. Ḥanbel, Müsned, 7/48. 
1406 Krş. Bedruddîn el-ʿAynî, ʿUmdetü’l-ḳārî, 23/146. 
1407 İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Fetḥu’l-bârî, 11/484. 



304 
 

4.3.10 ‘Bişâra’ Kelimesinin Haberi İlk Verme Manasında Kullanıldığına Delil 

Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Türkçede müjde kelimesiyle karşılanan1408 bişâra/büşâra (البشارة) lafzı, alelade 

verilen herhangi bir müspet habere verilen isim değildir. Serahsî, bu kelimeyi, kullanımındaki 

inceliğe dikkat çekerek şöylece tarif etmektedir: “Haber verilen kimsenin (daha evvel) 

bilmediği doğru ve sevinçlik verici habere verilen isimdir.” Lakin bu tarif, örfteki kullanımı 

yansıtmaktadır. İşbu kelimenin hakikat manası ise -sevinç verici olsun olmasın- öncesinde 

haberdar olunmayan bütün doğru haberlere şamildir.1408F

1409 Burada gözden kaçırılmaması 

gereken husus, tarifteki kaydın malumun ilamı kabilinden olan haberleri dışarıda 

bırakmasıdır. Nitekim şu rivayet, böyle bir ayrımın varlığını net olarak göstermektedir: 

ن النبي صلى الله علیھ وسلم لما قال من أراد أن یقرأ القرآن غضا طریا كما أنزل فلیقرأ على  ا

الله عنھ فكان ابن   يالله عنھما أن یخبراه فسبق أبو بكر رض يقراءة ابن أم عبد فاستبق أبو بكر وعمر رض

الله   يالله عنھ وأخبرني بھ عمر رض يالله عنھ یقول بعد ذلك بشرني بھ أبو بكر رض يمسعود رض

 1410عنھ

Hanefî mezhebi bu ayrımdan ötürü birden fazla hanımı bulunan kimsenin, kendisine 

muayyen bir şeyin müjdesini veren karısının boş olacağına dair bir ifade kullanması halinde 

yalnız bu haberi ilk veren hanımının boşanmış olacağını; zira sonrakilerin aynı haberi 

kendisine ulaştırmasında bu mananın bulunmadığını söylemişlerdir.1411 

4.3.11 Kendisine ‘Sehm’ Vasiyet Edilen Kişinin Hak Edeceği Payla Alakalı 

Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Bir kimse malından bir ‘sehm’ (سھم) vasiyet etse Ebû Hanîfe’ye göre malının altıda 

biri hakkında vasiyette bulunmuş olur. Söz konusu ifadenin altıda birlik hisseye hamledilmesi, 

İbn Mesud’un (r.a.) kavline itibarladır.1411F

1412 İlgili rivayet Mebsût’ta şu şekilde geçmektedir: 

 
1408 Bkz. Mütercim Âsım Efendi, el-Oḳyânûs, “bişâra”, 1/767. 
1409 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/124. 
1410 “Peygamber (s.a.v.), 'Kim Kur’ân’ı indiği gibi taptaze okumak isterse İbn Ümmü ‘Abd’in kıraatı üzere 

okusun.’ buyurduğu vakit, Ebubekir (r.a.) ve Ömer (r.a.) bu haberi İbn Mesud’a (r.a.) ulaştırma yarışına 
giriştiler. Ebubekir (r.a.) haberi ilk veren kişi oldu. Bu sebepten İbn Mesud (r.a.) bu olaydan sonraları şöyle 
derdi: Ebubekir (r.a.) beni bununla müjdeledi, aynı haberi Ömer de (r.a.) bana ulaştırdı.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 
1989, 6/124. 

1411 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/124. 
1412 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 18/68. 



305 
 

 1413وذكر عن ابن مسعود انھ سئل عن انسان أوصى بسھم من مالھ فقال  لھ السدس

Serahsî, bir yerde, yukarıda aktardığımız üzere, Ebû Hanîfe’nin kavlini mutlak olarak 

zikretmektedir. Lakin meseleyi yekten ele aldığı mahalde aynı kavle atıfta bulunmasının yanı 

sıra ona bir başka kavil izafe etmiştir. Söz konusu kavle göre Ebû Hanîfe, kendisine ‘sehm’ 

vasiyet edilen kimsenin mirasçılar arasındaki en düşük payı alanla aynı payı alacağı 

görüşündedir. Ancak bir kayıt getirmektedir. Ona göre şayet en düşük mirasçı payı altıda 

birden fazla ise vasiyet edilen kişinin bu payı almak suretiyle altıda biri aşan bir hisseye sahip 

olması düşünülememektedir. Müellifin Ebû Hanîfe’ye nispet edilen bu iki görüşten ikincisini 

tercih ettiği anlaşılmaktadır. Zira kendisi, mutlak kavli tevil yoluna giderek vasiyet edilen 

kimsenin altıda biri hak edişinin mirasçılar arasında altıda birlik paydan daha az bir hisseye 

sahip birisinin bulunmaması halinde söz konusu olduğunu ifade etmektedir.1414 İmameyn 

meselede altıda bir kaydının varlığını kabul etmemekte, vasiyette bulunulan kişinin vârisler 

içerisinde en düşük paya sahip kimsenin payını elde edeceğini savunmaktadır. Zira asgari 

olması itibarıyla istihkakı kesin olan, bu hissedir. Şu kadar var ki; bu miktar ölenin malının 

üçte birinden daha fazla bir tutara tekabül ediyorsa -vârisler fazlalık kısmı onaylamadıkça- 

vasiyet malı, üçte birle sınırlandırılır.1415 Ebû Hanîfe, bu görüşün ancak ilgili lafzın marife 

surette (السھم) telaffuz edilmesi halinde geçerlilik kazanacağı fikrindedir. Yukarıda dile 

getirdiğimiz görüşü ise bahse konu lafzın nekre kullanımı hakkında serdedilmiş 

olmaktadır.1415F

1416 

4.3.12 Kişinin Tasarruflarında Harama Düşme Korkusuyla İhtiyatlı 

Davranmasına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Serahsî, ihtiyatın dikkate alındığı bazı meseleleri beyan ederken İbn Mesud’un (r.a.) 

şu kavline referansta bulunmaktadır: 

 
1413 "İbn Mesud’tan (r.a.) naklen şöyle bir olay zikredilmiştir: Malından bir ‘sehm’ vasiyet eden kimsenin 

durumu İbn Mesud’a (r.a.) sorulmuş; o da ‘Ona altıda bir pay verilir’ şeklinde cevap vermiştir." Seraḫsî, el-
Mebsûṭ, 1989, 27/145; İbarede ufak bir hata vardır. Matbu nüshada  فقال ھو السدس olarak geçen kısım yazmalarda 
doğru olarak فقال لھ السدس şeklinde gelmiştir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 651), 285a; Seraḫsî, 
el-Mebsût (Hamidiye, 548), 851b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 989b. 

1414 Matbu nüshanın ibaresi hatalıdır. Burada konu başında iki yerde احسن olarak geçen ifade, Hamidiye 
yazmalarında doğru olarak اخس lafzıyla gelmiştir. Keza devamındaki  فینتاولھ ifadesi elimizdeki her üç yazma 
nüshada  فتأویلھ şeklindedir. Bkz Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 28/87; Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 651), 
314b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 874a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 1014b. 

1415 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 27/145, 28/87. 
1416 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 27/145. 



306 
 

 1417كنا ندع تسعة  أعشار الحلال مخافة الحرام

Söz gelimi riba/faiz bahsinde bu rivayetin önemli bir yer teşkil ettiği anlaşılmaktadır. 

Bu baptan olarak şu mesele misal getirilebilir: Zeytin ile zeytinyağının birbiriyle değişiminde 

söz konusu olan dört ihtimalden birisi, zeytinin içindeki yağ miktarının bilinmemesidir. Bu 

halde Züfer dışındaki Hanefî âlimlerine göre satış caiz olmaz ve akit fasittir. Zira burada 

karşılığında bedel terettüp etmeyen bir fazlalığın varlığı, ihtimal dahilindedir. Faiz bahsinde 

ise tahakkuku muhtemel bir fazlalık, ihtiyaten tahakkuk etmiş gibi kabul edilmektedir.1418 

Benzer şekilde faiz konusunda ihtiyatı tercih etmenin vacip/farz olduğu ifade edilmiştir.1419 

Buralardaki ihtiyat vurgularına paralel olarak İbn Mesud’un (r.a.) kavli dile getirilmektedir. 

Metnini verdiğimiz rivayete bir başka bahis dairesinde daha atıfta bulunulmaktadır. 

İlgili bahis zımnında zikredilen mesele şöyledir: Bir kimse, sika olmayan bir kimsenin 

elindeki cariyenin aslında başkasına ait olup gasp edildiğine dair tanıklık etse; cariyeyi elinde 

bulunduran kişi de bunu inkâr etse bu olaylara şahit olan bir Müslümanın o cariyeyi satın 

alması ve onunla münasebet kurması caiz kabul edilmiştir. Zira bu halde zilyet tasdik edilip 

aleyhinde tanıklık eden kimse, verdiği haberde şer‘an yalanlanır. Mamafih Serahsî, böyle bir 

durumda bahse konu cariyenin satın alınmamasının uygun olacağını söylemektedir. Zira bu 

kimsenin cariyeyi almakla hedeflediği maksadı, başka helal yollarla temin etmesi 

mümkündür. Dolayısıyla ihtiyatlı olanı tercih etmesi evlâdır. İbn Mesud’un (r.a.) bu gibi 

hallerde benimsediği tavır -mezkûr kavlinde ifade edildiği veçhile- bu minval üzeredir.1420  

4.3.13 Yalnız Allah’ın Kendisine Mal Verip Bunu O’nun Rızası İçin Harcayan 

Kimse ile Allah’ın Kendisine İlim Verip Bu İlmi Öğreten ve Bu İlimle Hükmeden 

Kimseye Gıpta Edilmesinin Övgüye Layık Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Abdullah b. Mesud’tan (r.a.) şu lafızlarla nakilde bulunulmaktadır: 

 
1417 “Biz harama düşme korkusuyla helalin onda dokuzunu terk ederdik.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/172, 

12/179-180, 14/45; Bu kavlin aynı lafızlarla İbn Mesud’tan (r.a.) gelen bir rivayetini bulamadık. Benzer 
lafızlarla Hz. Ömer’den (r.a.) nakledilmiş bir rivayet mevcuttur. Fakat aradaki en dikkat çekici fark  الحرام 
kelimesinin yerine الربا ifadesinin gelmiş olmasıdır. İlgili rivayet şu şekildedir:   الرب أعشار  تسعة  تركنا الحلال مخافة   
Bkz. Abdürrezzâḳ, el-Muṣannef, 8/152; Kaynaklarda İbn Mesud’tan (r.a.) nakledilmiş, manen buna yakın 
denilebilecek şöyle bir rivayet bulunmaktadır:   الحلال الحرام على  غلب  ما اجتمع حلال وحرام إلا  Bu rivayetin neredeyse 
aynı olan bir rivayet Mebsût’ta birkaç defa zikredilmektedir. Yalnız buralarda rivayet, merfu olarak 
kaydedilmiştir. Bkz. Abdürrezzâḳ, el-Muṣannef, 7/199; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/147 vd. 

1418 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 12/179-180. 
1419 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 14/45. 
1420 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/172. 



307 
 

تاه علما فھو یعلمھ  آتاه الله مالا فھو ینفقھ في طاعة الله ورجل آلا في اثنین رجل إد سلا ح

 1421ویقضي بھ

Şârih, hadiste, hasedin istisna edilen iki grup insana yönelik olması dışında sahibine 

zarar getirdiğinden haber verildiğini söylemektedir. Bu itibarla hasedin zemmedilen bir iş 

olduğu; lakin zikredilen evsaftaki mal ve ilim sahiplerine -hadisteki tabiriyle- haset 

edilmesinin övülecek bir iş olduğu anlaşılmaktadır. Her ne kadar hadiste bu tip bir hissiyat 

haset olarak ifade edilmiş ise de Serahsî bundan muradın gıpta olduğunu belirtmektedir. Zira 

hasedin hakiki manası, kişinin bu duyguyu beslerken haset ettiği şahıstan nimetin alınmasını 

umması ve bu yolda çaba sarf etmesidir. Gıptada ise kişinin nimeti kendisi için temenni 

etmesi söz konusu olmakla birlikte bu nimetin gıpta edilen şahıstan zail olmasını umma ve bu 

yolda bir zahmete katlanma halleri görülmez. Dünya işlerinde gıpta etmek yerilen bir iş 

değildir. Ahiret işlerinde ise öncelikle böyle olmadığı bilakis övülecek bir hal olduğu 

anlaşılmaktadır. Allah’a kulluk yolunda malını veren kimse dünyası ile ahiretini 

kazanmaktadır. İlim sahibi olup adaletle hükmeden kişi ise dünyada hamdedilecek bir haslete 

sahip olmanın yanı sıra ahiret sevabını elde etmektedir. Bu itibarla böyle kimselere gıpta eden 

kişi de övülecek bir hal üzeredir.1422 

4.3.14 İhtiyaç Duyulduğunda ‘Ma‘ârîz’ Kabilinden Söz Söylemenin Caiz 

Olduğuna Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Serahsî, hiyel (الحیل) olarak bilinen şer‘î çarelere/çıkış yollarına başvurulmasının 

ekser ulemâya göre caiz olduğunu belirtmektedir.1423 Bu kabilden olarak kişinin yalandan 

sakınmak maksadıyla “ma‘ârîz” (الكلام  olarak ifade edilen sözler söylemesinin de (معاریض 

meşru görüldüğü, müellif tarafından aktarılmaktadır.1423F

1424 Muhtemelen bununla kastedilen, 

mütekaddim ulemâ tarafından “işiten kişinin konuşanın kastettiğine aykırı bir mana anladığı 

 
1421 “Ancak iki kişiye haset [:gıpta] edilir: Allah kendisine mal verip de onu Allah rızası için harcayan kimse ve 

Allah kendisine ilim verip de bunu öğreten ve bununla hükmeden kimse.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 16/74; 
Matbu nüshadaki لا أحسد ifadesinin yerine yazmalardaki لا حسد ifadesinin tercih edilmesi muvafıktır. İlgili ibare 
için bkz. Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 650), 69a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 501b; 
Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 560a. 

1422 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 16/74-75. 
1423 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/209. 
1424 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/211. 



308 
 

ihtimalli bir lafız zikretmek” şeklinde tarif edilen1425 söz sanatıdır.1426 Konuşma esnasında bu 

sanata başvurmanın caiz olduğunu gösteren pek çok delilden birisi de şu nakildir: 

عن علي رضي الله عنھ قال والله لا أغسل شعري حتى أفتح مصر وأترك البصرة كجوف حمار  

میت وأعرك أذن عمار عرك الأدیم وأسوق العرب بعصاي فذكروا لابن مسعود رضي الله عنھ ذلك فقال  

لطشت لا شعر علیھا فأي  مثل ا ي عل (ھامتھ) ة وھا غرة ھام   مصادره منھلا یصدر إن علیا یتكلم بكلام 

 1427شعر یغسلھ

Sahabeden varid olan bu ve benzeri rivayetler, sahabenin büyüklerinin ihtiyaç 

halinde “ma‘ârîz” türü kelâm sarf ettiğini net şekilde ortaya koymaktadır. Keza tâbiin 

neslinden aynı istikamette nakiller gelmektedir.1428 

 

 

 
1425 Bkz. Zeynüddîn ʿAbdürraûf b. Tâcilʿârifîn el-Münâvî, Feyżu’l-ḳadîr şerḥu’l-Câmiʿi’ṣ-ṣaġīr (Mısır: el-

Mektebetü’t-Ticâriyyetü’l-Kübrâ, 1356), 2/472. 
1426 Nitekim Serahsî, bu bahis dahilinde “ma’ârîz”in kullanım yolları olarak iki yöntemden bahsetmiş olup 

bunlardan ikincisi, bu tarif ile oldukça benzerlik göstermektedir. Hz. Ali’nin (r.a.) rivayeti ise bunlardan ikinci 
yönteme misal olsun diye dile getirilmiş olmalıdır. İlgili tabirin Aynî ve İbn Hacer örnekliğinde olduğu gibi 
tevriye ifadesiyle açıklandığı da vaki olmakla birlikte buralarda tevriyenin lügat manası kastediliyor olmalıdır; 
ki bu mana, verdiğimiz tarif ile uyum içerisindedir. Kaynaklar için bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/212; İbn 
Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Fetḥu’l-bârî, 1/155, 10/594; Bedruddîn el-ʿAynî, ʿUmdetü’l-ḳārî, 22/218; Mütercim Âsım 
Efendi, el-Oḳyânûs, “tevriye”, 3/947. 

1427 "Rivayet edildiğine göre Ali (r.a.) şu sözleri sarf etti: ‘Allah’a yemin olsun ki Mısır’ı fethedinceye, Basra’yı 
ölü merkep karnı gibi terk edinceye, Ammâr’ın kulağını deriyi ovar gibi ovuncaya ve Arapları değneğimle 
yönlendirinceye kadar saçımı yıkamayacağım.’ Bilahare bu sözü İbn Mesud’a (r.a.) ilettiler. O da şunları 
söyledi: Ali (r.a.) kendisine irca ettirilemeyecek bir söz söylemektedir. Başının tepesindeki açıklığa bakın 
leğen gibidir, üzerinde hiç saç yoktur. Hangi saçını yıkayacakmış ki?" Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/213; 
Yazma nüshalardaki ibareler matbu nüshadakinden farklıdır. Matbu nüshada   بكلام لا یصدر وھا غرة ھامتھ على مثل
بكلام لا یصدر مصادرھا   olarak geçen kısım, yazmalardan Hamidiye koleksiyonu 548 nolu nüshada الطشت لا شعر علیھا
علیھا شعر  لا  الطشت  مثل  مثل   şeklinde, Hamidiye koleksiyonu 549 nolu nüshada على  على  منھ  مصادرھا  یصدر  لا  بكلام 
بالكلام لا یصدر مصادره منھ علي   suretinde ve Damat İbrahim Paşa koleksiyonu 651 nolu nüshada الطشت لا شعر علیھا
 manasında olduğunu الطست  kelimesinin الطشت lafzıyla gelmiştir. Bütün nüshalarda geçen مثل الطشت لا شعر علیھا
Tâcü’l-arûs طست maddesine bakarak söyleyebiliriz. Yazma nüshaların ibaresindeki علیھا kelimesinde bulunan 
zamirin raci olacağı bir yer yoktur. İmam Muhammed’in el-Mehâric isimli eserinde benzer bir rivayet 
mevcuttur. Matbu nüshadaki ibarede لا یصدر وھا غرة ھامتھ على olarak geçen kısım el-Mehâric’te   لا یصدر مصادره
 şeklindedir. Rivayetin aslı da herhalde böyle olmalıdır. Matbu nüshayı esas kabul edip yazmalardan da ھامة علي
istifade ederek bir metin oluşturmak istersek şöyle bir metin tesis edebiliriz: لا یصدر مصادره منھ وھا غرة ھامتھ علي 
İşbu metinde matbu nüshada da geçen ھامتھ ifadesindeki zamir hatâen yazılmış olmalıdır. Zira devamındaki 
 kelimesine علي kelimesinin ھامة kelimesine dönmelidir. Makul olan, bu doğrultuda ھامة ,kelimesinin zamiri علیھا 
muzaf olmasıdır. Kullandığımız nüshalarda ibare böyle gelmemekle birlikte eserin diğer yazmaları üzerinde 
yapılacak bir araştırmanın bizi doğrulayacağını zannetmekteyiz. Metin eldeki nüshalar dikkate alınarak 
yeniden düzenlenmiştir. Kaynaklar için bkz. Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. el-Ḥasen b. Ferḳad eş-Şeybânî, el-
Meḫâric fi’l-ḥiyel (Kahire: Mektebetü’s̱-S̱eḳāfeti’d-Dîniyye, 1999), 98; Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim 
Paşa, 651), 456a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 965a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 1118a; 
Ebü’l-Feyż Muḥammed el-Murtażâ b. Muḥammed el-Ḥüseynî ez-Zebîdî, Tâcü’l-ʿarûs min cevâhiri’l-Ḳāmûs 
(Kuveyt: Vizâretü’l-İrşâd ve’l-Enbâʾ, 2001), “tast”, 5/5-6. 

1428 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 30/213. 



309 
 

4.4 Değerlendirme 

Muhtevasındaki bahis çeşitliliği açısından tezdeki en geniş bölüm, temelde 

Muâmelât rivayetlerinin incelendiği bu bölüm olmuştur. Bu bölümle alakalı değerlendirmeler, 

fıkha ilişkin olup Muâmelât dışında kalan muhtelif meseleleri de içine alacak şekilde 

yapılacaktır. Bölüm içerisindeki rivayetlerin büyük bir yekûnunu ferâizle alakalı olanlar teşkil 

etmekte ve ele aldığımız diğer nakiller içerisinde görmediğimiz bir husus olarak bu 

rivayetlerde İbn Mesud’a (r.a.) aynı meselede iki farklı görüş nispet edildiğine 

rastlanmaktadır. Bu durum, bizi, tezin istatiksel sunumunda iki farklı sayım yöntemi 

uygulamasına yöneltmiştir. Sonuç kısmında rivayetlerin tamamına uygulanacak olan bu sayım 

yöntemlerinin ilkinde bir meselede varid olan iki görüş, müstakil olarak sayılmayacaktır. 

Ayrıca mesele bazında iki görüşten en az biri ile amel olunmuşsa o meselede Hanefî 

mezhebinin İbn Mesud’un (r.a.) kavliyle amel ettiği değerlendirilecektir. Bu sayım 

yönteminde muayyen olarak kaç meselede İbn Mesud’tan (r.a.) nakil geldiğini ortaya koymak 

kolaylaşmaktadır. İkinci sayım yönteminde aynı meselede varid olup birbirine ters surette 

vaki olan kaviller ayrı ayrı sayılacak ve amel hususunda da bu tutum devam ettirilecektir. Bu 

yöntemde ise rivayetlerin tam bir dökümü yapılmış olacaktır. Zikrettiğimiz çerçevede ilk 

sayım yöntemi esas alındığında Mebsût’ta bu bölüm dahilinde incelemeye aldığımız, 

çoğunluğu Muâmelât ile alakalı İbn Mesud (r.a.) rivayetlerinin toplam sayısı 111 olarak tespit 

edilmektedir. İkinci sayım yönteminde bu sayı 123’e baliğ olmaktadır. İbn Mesud’tan (r.a.) 

iki farklı nakil gelen yerlerin tamamında, rivayetler sahabi kavli formatındadır. 

Ele aldığımız bahislerde İbn Mesud’a (r.a.) nispet edilerek zikredilen rivayetlerin 1 

tanesi kıraat, 1 tanesi merfu ve mevkuf surette nakledilen hadis, 8 tanesi merfu hadis olup 

bunların tamamı Hanefîlerin mezhep görüşüne esas aldığı rivayetler cümlesindendir. Kalan 

113 mevkuf rivayetin 107’si sahabi kavli, 6’sı sahabi fiilidir. Mevkuf rivayetlerle alakalı bu 

sayısal netice, ikinci sayıma göredir. Birinci sayım esas alındığında sahabi kavillerinin 

toplamı 95 olacağına binaen bu bölümdeki toplam mevkuf rivayet sayısı da 101 olarak tespit 

edilecektir. Sahabi fiillerinin tamamı ile en az iki Hanefî imamı amel etmiş olup bunların 

hiçbirisi ferâize dair değildir. Mebsût’taki ifadelere bakıldığında amel edilip edilmediği 

anlaşılamayan bir rivayet (4.3.8) bulunmaktadır. Bu bölümde en dikkat çekici husus, şüphesiz 

Hanefîlerin amel etmediği rivayetlerin fazlalığıdır. Tespit edebildiğimiz kadarıyla İbn 

Mesud’un (r.a.) ilk sayıma göre 30, ikinci sayıma göre 42 rivayeti ile amel olunmamıştır. 

Netice olarak ağırlıkla Muâmelât bahislerine ilişkin olup bölüm içerisinde incelediğimiz 

rivayetlerin, ilk sayıma göre yüzde 65, ikinci sayıma göre yüzde 72’si ile amel edilmiş olup 



310 
 

bu bölümde diğer bölümlerdekine nispetle oldukça düşük bir amel yüzdesinin var olduğu 

görülmüştür. 

Ferâiz rivayetleri ile ilgili vardığımız neticeleri sunmadan önce bu rivayetlerle ilgili 

bir tespitimizi belirtmek isteriz: Mebsût içerisindeki ferâiz bahislerinde yalnız ‘Abdullah’ 

denildiğinde Abdullah b. Mesud (r.a.) kastedilmektedir. Bu tespit, pek çok mesele ve ibarenin 

mukayese edilmesi neticesinde yapılmıştır. Rivayetlerin İbn Mesud’a (r.a.) aidiyetine bağlı 

olarak ilgili sayısal veriler de bu kabule istinaden yapılan hesaplamanın sonucudur. 

Görebildiğimiz kadarıyla Mebsût’ta İbn Mesud’a (r.a.) nispet edilen 50 yahut 62 ferâiz 

rivayeti bulunmaktadır. Bu rivayetler, tezin sonuna eklediğimiz listede 71 nolu rivayet ile 86-

130 ve 281-284 arası rivayetlere tekabül etmektedir. İlk sayımda ortaya çıkan 50 ferâiz 

rivayetinin 24’ü ile amel edilmiştir. Bu hesaba göre ferâiz rivayetlerindeki amel oranı, yüzde 

48’dir. İkinci sayıma göre amel edilen ferâiz rivayetleri yine 24 tanedir. Bu sayım esas 

alındığında amel oranı yüzde 38’lere kadar düşmektedir. Tam tersi noktadan bakılıp bölüm 

boyunca işlenen rivayetler içerisinde ferâiz harici konulara taalluk eden rivayetlerin oranı 

tespit edilmeye çalışıldığında ortaya şu netice çıkmaktadır: Bahse konu rivayetlerde İbn 

Mesud’a (r.a.) izafe edilen yalnız birer nakil bulunması hasebiyle rivayetlerin sayısıyla alakalı 

farklı itibarlar bulunmayıp toplam rivayet sayısı 61’dir. İşbu rivayetlerin yalnızca 4 tanesi 

amel dışı kalmıştır. Geride geçtiği üzere 1 rivayetin de amel noktasındaki durumu net değildir. 

Sonuç olarak bu bölümdeki ferâiz harici rivayetlerde amel edilme oranının yüzde 91’lere 

kadar çıktığı görülmektedir. Bu tespit açıkça göstermektedir ki; İbn Mesud’un (r.a.) ferâiz 

rivayetleri için ayrı bir parantez açılması şarttır. Şunu da belirtmiş olalım ki; İbn Mesud’un 

(r.a.) ferâiz meseleleri ile alakalı görüşlerinde izaha muhtaç pek çok hususun bulunduğu 

aşikardır. Lakin bu hususların açıklığa kavuşturulması, tezimizin sınırlarını aşmakta olup 

sonraki çalışmalara havale edilmiştir. 

İncelediğimiz rivayetlerin anlatımında kıyas deliline taalluk eden, istihsan ve sahabi 

kavlinin kıyas karşısındaki konumu gibi konulara yeri geldikçe değinildiği görülmektedir. Bu 

bölüm dahilinde bir meselede (4.1.1.7) hadis (nass) sebebiyle istihsana gidilmiş, diğer bir 

meselede (4.1.5.11) eser(ler) ile istihsan yapılmıştır. 4.3.7 nolu maddede zikredilen son 

meselede umûmü’l-belvânın dikkate alındığı düşünülmektedir. Müellif, sahabi kavilleri ile 

alakalı şöyle bir prensibe yer vermiştir: Sahabe bir mesele hakkında ihtilaf ettiği vakit hakikat 

onların kavillerinin dışına çıkmaz ve kıyas yoluyla onların kavillerinin dışında bir hükme 

ulaşma gibi bir seçenek düşünülemez. Yapılacak olan, bazısının görüşünü diğerlerine tercih 

etmektir. (4.1.5.11) Yine sahabi kavilleri bağlamında aynı mahalde temas ettiği şu esaslar 



311 
 

dikkat çekmektedir: Kesin olduğuna binaen asgari olanı alma prensibi, ancak kavilleri 

uzlaştırmak mümkün olmadığında devreye girer ve bu prensip, sahabenin kıyasa dayalı 

içtihatlarında işletilmektedir. Miktarlar ise kıyas ile bilinemez. Dolayısıyla sahabenin 

miktarlarla alakalı kavilleri, Rasulüllah’tan (s.a.v.) rivayet edilmiş haber hükmündedir. 

(Vahye dayalı) haberlerin tearuzunda ise azami olanı tercih etmek evlâdır. Müellif, bir başka 

mahalde bununla paralel olarak miktarların kıyasla bilinemeyip tevkif ve semâ‘a dayandığını 

ve bu sebepten miktarlar hakkındaki sahabi kavillerinin Rasulüllah’tan (s.a.v.) mervî gibi 

olduğunu belirtmektedir. (4.1.5.12) Serahsî, bölüm içerisinde ele aldığımız kıraat rivayetinin 

(4.1.6.4), illaki Rasulüllah’tan (s.a.v.) işitilmiş bulunduğunu ve bu bakımdan O’ndan rivayet 

edilmiş bir nakil ayarında olduğunu söylemektedir. Aktardığı şu bilgi (4.1.4.3), sahabi 

kavilleri ile ilgili bu örneklerin açıklanması noktasında önem arz etmektedir: Sahabe, Allah 

Rasulü’nden (s.a.v.) duyduklarını kimi zaman ona nispet ederler, kimi zaman da irsâl yoluna 

başvururlar. İmam Muhammed’in İbrahim en-Nehaî’nin kavlini delil edasıyla zikretmesine 

yönelik şârihin yaptığı açıklamalar (4.1.6.5), ilgi çekicidir. Buna göre Ebû Hanîfe’nin 

mezhebi, tâbiinin kavlini delil görmemektir. Dolayısıyla İmam Muhammed’in söz konusu 

kavli hakikaten delil sadedinde dile getirdiği düşünülemez. Onun bu hareketi, Nehaî’nin 

verdiği fetvalarda Ali (r.a.) ve İbn Mesud’un (r.a.) kavillerine istinad ettiğine kanaat getirmiş 

olmasına binaendir. Nitekim Kûfe fıkhı büyük oranda bu iki sahabiye dayanmaktadır. 

Şeybânî’nin Nehaî’nin kavillerine sık sık yer vermesi de bu bakış açısından neşet etmektedir. 

Bu izahat zımnında serdedilen iddialar, ciddi bir araştırmayı hak etmektedir. 

Sahabe arasında vuku bulan ittifak (icmâ) ve ihtilaflar ile bunların tesiri, Serahsî’nin 

üzerinde kelâm sarf ettiği bir diğer husustur. İlgili beyanattan hasıl olan neticelerin birkaçı şu 

şekildedir: Sahabenin fıkhî bir meselede ihtilaf etmiş olması, kısasın düşürülmesine neden 

olan (4.1.5.4) ve keffaret konusunda müessir sayılan (4.1.5.3) bir durum olarak telakki 

edilmiştir. Sahabe ve tâbiin kavillerine muhalefet, bir meselede (4.1.5.6) Şâfiî’ye isnad edilen 

görüşün zayıf olarak nitelenmesine gerekçe sayılmıştır. Bir başka meselede (4.1.2.3) Şâfiî 

öncesinde yalnız üç görüşün bulunduğu; Şâfiî’nin dördüncü bir görüş ihdas ettiği 

söylenmektedir. Ayrıca mütekaddim fukahânın, meselenin dördüncü bir kavle mahal olmadığı 

üzerinde icmâ ettiği belirtilmektedir. Şâfiî’nin bir görüşünde sahabe icmâ‘ına muhalefet ettiği 

ifade edilmektedir. (4.1.5.10) Aslında şârih burada, sahabeden varid olup da esasında birbirine 

aykırı olan görüşlerin zımnında ittifak edilen manayı icmâ olarak nitelemektedir. Bazı 

durumlarda sahabenin önceleri farklı bir görüşe sahip iken söz gelimi merfu bir hadis işitip 

evvelki görüşünü terk ettiği görülmektedir (4.1.1.6); ki bu hal, müçtehitlerin daha kuvvetli bir 



312 
 

delil gördüklerinde içtihatlarından rücu etmelerindeki meşruiyetin göstergesidir. Müçtehitlerin 

aslı itibarıyla kabul etmediği meselenin tefrîi sadedinde getirilen sair meselelerde görüş 

belirttikleri vakidir. Ebû Hanîfe için böyle bir örnek zikredilmektedir. (4.1.6.9)  

Usûl-i fıkıhla alakalı muhtelif uygulama ve kaidelere bu bölümde de 

rastlanılmaktadır. Serahsî, bir kavilde (4.1.5.11) kinaye yapıldığından bahsetmektedir. Bir 

yerde (4.1.6.7) olumsuzluk/nefy makamındaki nekre lafzın umûm ifade edeceğini söylemiştir. 

Bir meselede (4.2.4.1) delalet-i nass ile istidlal yoluna başvurulmuştur. Bir başka meselede 

(4.2.8.3) Hanefîlerin benimseyip, sahabenin çoğuna nispet edilen görüşe varmanın, nassa 

ziyade yapma neticesini doğuracağı, İbn Mesud’a (r.a.) atıfla söylenmektedir. Madde 

4.2.5.3’te geçen, ilgili hükmün iki şarta bağlandığı ve şartlardan birinin yokluğunda hükmün 

sabit olmayacağı tespiti önemlidir. İki yerde (4.3.3, 4.3.4) nesh uygulaması vaki olup 

bunlardan birisinde (4.3.3) zikredilen hadisin, sünnetin sünneti neshine dair bir delil 

mahiyetinde olduğu ifade edilmiştir. Serahsî’nin açık ifadesine (4.3.5) göre Allah Rasulü’nün 

(s.a.v.) getirdiği bir haberde hulf/tehallüfün vaki olması imkânsızdır. Serahsî’nin şahsa 

özel/hususi hükmün varlığını kabul ettiği görülmektedir. (4.3.2) Mebsût’ta aynı hususa ilişkin 

olduğunu düşündüğümüz şu iki kaide yer almaktadır: “Haramlığı iktiza eden mana ile 

helalliği iktiza eden mana içtima ettiğinde haramlığı iktiza eden mana tercih edilir.” (4.3.7) 

“Tearuz halinde haramlık tarafı tercih edilir.” (4.1.5.2) Hz. Osman’ın (r.a.) tevakkuf ettiği 

şeklindeki nakil (4.1.5.2), sahabe arasında tevakkuf görüşünün bulunduğunu göstermektedir. 

Ebû Hanîfe’nin, ehl-i sünnetin hasletlerini sayarken “kişinin testi nebizini haram görmemesi” 

şeklinde bir madde zikretmesi (4.3.4) şayanıdikkattir. 

Ferâiz bahislerini işlerken yeri geldikçe dile getirdiğimiz bir hususa burada da 

değinmek istiyoruz. Dede ile mirasçı olan annenin alacağı miras payına ilişkin literatürde Ebû 

Yûsuf’a isnad edilen kalanın üçte biri görüşünü Serahsî Mebsût’unda zikretmemektedir. 

Bilakis aksi yönde bir kavil isnadında bulunmuş gibidir. Ekderiyye meselesi olarak bilinen 

meselede İmameyn’in Zeyd’e (r.a.) ait olan görüşü tercih ettiğinin belirtilmesi (4.2.3.15), 

görebildiğimiz kadarıyla bahsi geçen rivayete aykırıdır. Bu itibarla Serahsî’nin Ebû Yûsuf’a 

literatürdeki mezkûr isnadı yapmadığı ileri sürülebilir. Ferâizle alakalı İbn Mesud’a (r.a.) 

nispet edilen birtakım meselelere “murabbaâtü İbn Mesud (r.a.)” denilmekte olup bu 

isimlendirmede meselelerin dört payda üzerinden çözümlenmesine atıfta bulunulmuştur. İfade 

edildiği üzere, bahse konu meselelerin kapsamı/sınırı hakkında bir belirsizlikten söz 

edilmektedir. Tespit edebildiğimiz kadarıyla dört maddede (4.2.4.3, 4.2.4.4, 4.2.5.1, 4.2.5.2) 

İbn Mesud’un (r.a.) ızrâr meseleleri kapsamına dahil edilebilecek görüşüne yer verilmiştir. 



313 
 

Şârih, bir meselede (4.2.8.5) İbn Mesud’tan (r.a.) varid olan kavle dayanarak onun görüşünün 

ehl-i tenzîlinki gibi olduğu sonucuna varmıştır. 

Bilindiği üzere, Serahsî yer yer diğer mezheplerin görüşlerine yer vermektedir. Lakin 

buralarda yaptığı isnadlar her zaman isabetli olmayabilmektedir. Bu bölüm içerisindeki 

bahislerde de bunun örneklerine rast gelinmiştir. Söz gelimi madde 4.2.6.3’te Serahsî’nin 

İmam Şâfiî ve Mâlik’e yaptığı nispetler hatalıdır. Keza madde 4.2.6.1’de İmam Şâfiî’nin 

meşhur ve muteber sayılan görüşü, Serahsî’nin kendisine isnad ettiği görüş olmayıp 

Hanefîlerin tercih ettiği görüştür. Benzer bir isnad, Ahmed b. Hanbel için de vaki olmuştur. 

(4.2.2.5) Bu durum, mezhep görüşlerinin diğer mezheplere ait kitaplardan öğrenilmesinde 

birtakım problemlerin ortaya çıkabileceğini ve bu kitaplardaki nakiller karşısında ihtiyatlı 

olmanın gerekliliğini göstermektedir. Bu hataları gören okuyucu, her mezhebin fıkhının 

öğrenilmesinde kendi literatüründen istifade edilmesinin lüzumu yönünde bir fikir 

edinmelidir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



314 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

BEŞİNCİ BÖLÜM 

ABDULLAH B. MESUD’UN (R.A.) UKÛBÂTA İLİŞKİN 

RİVAYET VE GÖRÜŞLERİ 

  



315 
 

5.1 Hadlerle Alakalı Genel Mahiyetli Rivayetler 

5.1.1 Cezası Ölüm Olan Bir Suç İşleyen Kimsenin Had Cezasını Gerektiren 

Başka Suçlar da İşlemesi Halinde Yalnız Ölüm Cezasının Uygulanıp Diğer Had 

Cezalarının Terk Edileceğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Bir kimsenin cezası ölüm olan bir suçun yanı sıra had cezasını gerektiren başka 

suçlar işlemesi halinde ne şekilde hareket edileceği noktasında Hanefîler, şu rivayeti esas 

kabul etmiştir: 

وعن ابن مسعود وابن عباس وابراھیم رضوان الله علیھم أجمعین قالوا إذا أصاب من الحدود 

 1429فیھا القتل قتل وألغي ما سوى ذلك

Serahsî, ‘ölüm cezasının dışındaki hadlerin uygulanmayacağı’ ifadesinin, Allah 

hakkı bulunan hadler olarak anlaşılması gerektiğini belirtmektedir. Buna göre kazf haddi ve 

kısas gibi kul hakkı barındıran cezaların ölüm cezasının öncesinde ifa edilmesi icap eder.1430 

Rivayette ‘ölüm cezasının da içinde olduğu hadler’ denilerek, ilk bakışta okuyucuda kısasın 

hariç kaldığı izlenimi hasıl olsa da şârihin, yaptığı açıklamada buraya kısası dahil ederek 

rivayette bunun da maksut olduğunu vurguladığı kanaatindeyiz. Bu itibarla aslen kendisi her 

ne kadar had kelimesinin şer‘î ıstılah manasına kısasın dahil olmadığını ifade etse de1431 aksi 

kullanımın da mümkün olduğunu zımnen kabul etmiş gözükmektedir. 

Mebsût’ta yukarıda aktarılan prensibin ne şekilde icra edileceğine dair misal de 

verilmektedir. Şöyle ki; muhsan olmayan bir kimseye kendi ikrarı neticesinde zina, hırsızlık, 

şarap içme, kazf hadleri ile göz çıkarma kısası lazım gelse; öncelikle göz çıkarma kısasıyla 

başlanır. Zira bu, katıksız surette bir kul hakkıdır ve bu sebeple Allah haklarına öncelenir. 

Kısas, yerine getirilip adam iyileştikten sonra kazf haddine geçilir. Bunun sebebi, bu haddin 

kul hakkı da içeriyor olmasıdır. Dolayısıyla yalnız Allah hakkı olarak tavsif edilen hadlerden 

evvel ifa edilir. Sonraki aşamada zina ve hırsızlık hadleri uygulanmaktadır. Fakat hangisi ile 

başlanacağı noktasında bir zorunluluk yoktur. Çünkü her ikisi de yalnız Allah hakkı 

statüsündedir. Bu iki haddin şarap içme haddinden evvel uygulanması ise tilavet olunan 

(metlüv) bir nass ile; yani Kur’an âyeti ile sabit olmalarından ileri gelmektedir. Şarap içme 

 
1429 "İbn Mesud (r.a.), İbn Abbas (r.a.) ve İbrahim’den (r.a.) şöyle söyledikleri nakledilmiştir: Bir kişiye, ölüm 

cezasının da içinde olduğu birkaç had cezası ile hüküm verilse, bu kişi öldürülür ve bunun dışındaki hadler icra 
edilmez." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/138. 

1430 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/138. 
1431 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/36. 



316 
 

haddi, böyle değildir. Sayılan aşamaların her birisinde had vurulduktan sonra yaraları 

iyileşene kadar adam hapsolunur ve bilahare bir sonraki hadde geçiş yapılır. Şayet bahse konu 

kişi, recm için aranan şartları haiz muhsan birisi olursa evvela göz çıkarma kısası uygulanır, 

ikinci olarak kazf haddi vurulur ve sonrasında da recmedilerek öldürülür. Diğerleri ise terk 

edilir. Göz çıkarma ve kazf suçlarındaki cezaların uygulanmasının sebebi, bunların kul hakkı 

ihtiva etmeleridir. Diğer hadlerin sakıt olması ise, anlatıldığı üzere, yukarıdaki rivayetten 

edinilen prensibe mebnidir.1432 

İmameyn, rivayet üzerindeki istidlali bir derece daha ileri taşıyarak, yol kesme 

(kat‘u’t-tarîk) suçunun işlenmesi neticesinde bir kimse öldürülmeyi hak etmişse artık el ve 

ayaklarının kesilmesi ile uğraşılmaz, demişlerdir. Buna karşılık Ebû Hanîfe, rivayette 

kastedilenin birden fazla haddin içtima‘ı halindeki tedahül olduğunu söylemekte; bir had 

içerisindeki durumun ise hadiste mevzubahis edilmediğini savunmaktadır. Binaenaleyh 

kat‘u’t-tarîk suçunu işleyen kimsenin gerekli şartlar yerine geldiğinde, evvela el ve ayakları 

kesilir, öldürülme sona ertelenir. Böylelikle işbu suça ağırlaştırılmış bir ceza ile mukabele 

edildiği, izhar edilmiş olur.1433 

5.1.2 Dinde El Bağı/Kelepçe, [Suçluyu] Bağlama, Boynuna Kelepçe Vurma ve 

Soyma Cezalarının Bulunmadığı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Borç ( دین) sebebiyle hapsetme müeyyidesi, ödemeden kaçınan kimseler için Hanefî 

mezhebinde genel manada kabul edilen bir uygulamadır. Zira kişi vadesinde borcunu 

ödemeyerek zulmetmektedir. Zalim de hapisle cezalandırılmaya müstehaktır.1434  Serahsî’nin 

ifadesiyle bir dirhem yahut daha az miktarda bir borç sebebiyle dahi hapis uygulamasına 

başvurulabilmektedir. Gerekçe olarak düşük miktardaki borcu ödemeyen kimsenin neticede 

zulmetmiş olacağı zikredilmektedir.1435 Mamafih; anne-babanın çocuğuna olan borçları 

sebebiyle hapsedilmesi, istisna edilerek Hanefîler tarafından umûmen1436 caiz 

görülmemiştir.1437  Serahsî, anne-babanın yanı sıra üst soy için de adem-i cevaz hükmünün 

sabit olduğunu ifade etmek üzere nispeten kapalı bir tabir (بعض الأجداد) kullanmış olsa da1437F

1438 

 
1432 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/101. 
1433 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/139. 
1434 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 20/88. 
1435 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 20/90. 
1436 Zâhiru’r-rivâye bu şekilde ise de Ebû Yûsuf’tan aksi yönde bir rivayet bulunmaktadır. Mesela bkz. 

Burhânüddîn el-Buḫârî, el-Muḥîtu’l-burhânî, 8/235. 
1437 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 20/88. 
1438 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 20/88. 



317 
 

el-Asl’da bu mesele incelendiğinde kastın ‘anne ve baba tarafından dede ve ninelerin herhangi 

biri’ olduğu anlaşılmaktadır.1439 Şu kadar var ki; çocuğun nafakası sebebiyle anne-babanın 

dahi hapsedilebileceği belirtilmektedir.1440 

Borç için öngörülen bir başka yaptırım da haciz yoluyla borçlunun malının 

satılmasıdır. İmameyn bu uygulamayı caiz görürken Ebû Hanîfe prensip olarak kabul 

etmemektedir. Lakin borçlunun dinar yahut dirhemleri olup da borcunun karşı cinsten olması 

halinde hâkimin borçlunun elindekini alıp borcunun cinsine çevirtmesi suretiyle borcun 

ödenmesini, bundan istisna tutarak caiz görmektedir.1441 

Borçlu için Hanefîlerin ittifakla kabul ettiği bir müeyyide olan hapis uygulamasına 

ek olarak borçlunun dövülmesi, bağlanması, ayakta dikilmesi, alacaklının önünde küçük 

düşürmek amacıyla ayakta durmasının emredilmesi yahut (zorla) çalıştırılması gibi cezaî 

yaptırımlara gidilmesi, caiz değildir. Bunun nedeni söz konusu ek cezaların şer‘an varid 

olmamasıdır. Hapis uygulaması ise her ne kadar bir bakıma ceza manasını ihtiva etse de 

borçlunun borcu ödemeye zorlanması maksadıyla, nass ile sabit olmuş bir husustur. Buna 

ilave yapılacağına dair bir nass ise bulunmamaktadır. Ayrıca İbn Mesud’tan (r.a.) şöyle bir 

söz naklolunmuştur1442: 

 1443لیس في ھذه الأمة صفد ولا قید ولا غل ولا تجرید

Rivayet mutlak bir yapıya sahip olup şârih işbu rivayeti sadece bu konu bağlamında 

zikretmiştir. Rivayetteki yaptırımların, İslâm ceza hukukunda ilkesel olarak uygulanıp 

uygulanmayacağına ise değinmemektedir. 

5.2 Hırsızlık Fiilinin Cezasına İlişkin Rivayetler 

5.2.1 Hırsızlık Cezası Olarak Ellerden Yalnız Sağ Elin Kesileceğine Delil Olarak 

Getirilen Kıraat Rivayeti 

Hırsızlık suçunu büyük-küçük şeklinde ikiye ayıran Serahsî, büyük hırsızlığın 

“kat‘u’t-tarîk” olduğunu söylemekte; küçük hırsızlıkla, mutlak anlamda ‘hırsızlık’ 

 
1439 Bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 10/496. 
1440 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 20/90. 
1441 Buradaki ibare, matbu nüshada hatalı olup bu kısım, eldeki yazma nüshadan istifade ile takrir olunmuştur. 

Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 20/88; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 621b. 
1442 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 20/90. 
1443 “Bu ümmette el bağı/kelepçe , [suçluyu] bağlamak, boyna demir vurmak ve kişiyi soymak yoktur.” Seraḫsî, 

el-Mebsûṭ, 1989, 20/90. 



318 
 

denildiğinde akla gelen hırsızlık (السرقة) suçunu kastetmektedir. İkinci tür hırsızlık yapan 

kişinin cezası, elinin kesilmesi olup işbu hüküm şu âyete dayanmaktadır1443F

1444: 

(Mâide, 5/38) 1445والسارق والسارقة فاقطعوا أیدیھما جزاء بما كسبا نكالا من الله 

Aslen Arap dilinde ید kelimesi parmak uçlarından omuza kadarki kısmı 

kapsamaktadır. Hatta Hâricîler bundan yola çıkarak hırsızın elinin/kolunun omzundan 

kesileceğini ileri sürmüşlerdir. Fakat Rasulüllah’ın (s.a.v.) beyanı ile kesme işleminin bilek 

bölgesinden icra edileceği sabit olmuş ve ilgili ifade böylece açıklığa kavuşturulmuştur.1446 

Keza ilk seferde kesilecek olan, sağ el olup bu konuda icmâ tahakkuk ettiği kaydedilmektedir. 

Suçun mükerreren işlenmesi halinde sol elin de kesilip kesilmeyeceği ise İmam Şâfiî ile ihtilaf 

edilen konulardandır. Aslen o da Hanefî fakihleri gibi, ikinci sırada sol ayağın kesileceğini 

kabul etmiştir. Fakat bunun da ötesinde üçüncü sırada sol elin kesilmesi suretiyle cezanın 

devam ettirileceğini savunmaktadır. Hanefîler ise sağ el ve sol ayaktan sonra sol ele 

geçilmesini kabul etmemekte ve bu görüşlerinde İbn Mesud’tan (r.a.) nakledilen kıraati 

referans almaktadırlar.1447 Bahsi geçen kıraat rivayeti, yukarıda zikrettiğimiz âyette yer alan 

أیدیھما   ifadesinin mahallinde varid olup İbn Mesud (r.a.) kendi kıraatinde burayı فاقطعوا 

şöylece okumaktadır: 

 1448فاقطعوا أیمانھما 

Serahsî, bu kıraatin izahında İbrahim en-Nehaî’den nakilde bulunarak şunları 

söylemektedir: İbn Mesud’un (r.a.) bu kıraati, meşhur kıraatlerden olup mutlak lafza ilişen 

mukayyed lafız menzilesindedir. Buna göre sanki âyette şöyle buyurulmuş gibi olur:   فاقطعوا

الأیدي  أیمانھما من   Âyet, zaten ayağı kapsamamaktadır. Bu kıraatle sol ele de bir delaletin 

bulunmadığı anlaşılmış olur. İkinci hırsızlıkta sol elin kesilmiyor olması, bunun 

göstergelerindendir. Zira nass ile sabit olan bir hüküm varken bunun dışına çıkılamamasına 

 
1444 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/133. 
1445 “Erkek hırsızla kadın hırsızın, irtikâp ettiklerine karşılık bir ceza ve Allah’tan (insanlara) ibret verici bir 

ukubet olmak üzere ellerini kesin …” 
1446 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/133-134. 
1447 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/166-167; İmam Şâfiî’nin görüşünü kendi kaynaklarından okumak için bkz. 

Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 13/321; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 17/261-262. 
1448 “(Erkek hırsızla kadın hırsızın) [ellerinden] sağ taraflarını kesin ...” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/167. 



319 
 

rağmen sağlam olan sol elin kesilmemesi, sol elin nassın kapsamına hiç dahil olmadığının 

delilidir.1449 

İmam Şâfiî kendi kavlini desteklemek üzere birtakım rivayetler zikretse de1450 

müellif, Şâfiî’nin görüşüne esas aldığı rivayetlerin sıhhati noktasında Tahavî’nin kanaatini 

aktararak bu rivayetlerin hiçbirinin sahih surette nakledilmiş bir isnadının bulunmadığını 

bildirmektedir.1451 Yanı sıra bu rivayetlerdeki zaid ahkâmın neshedilme ihtimaline değinen 

şârih1452, böylelikle söz konusu rivayetlerin sabit olması faraziyesinde yine amele konu 

olamayacağını vurgulamaktadır. 

5.2.2 Hırsızlık İşini Tekraren Yapan Kişinin Sırasıyla Elinin ve Ayağının 

Kesileceği, Üçüncü Seferde ise Hapsedileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hırsızlık fiilini tekrar tekrar irtikâp eden kimsenin önce sağ elinin sonra sol ayağının 

kesileceği; sonrasındaki çalma eylemlerinde ise -Hanefî mezhebine göre- herhangi bir 

organının kesilmeyeceği yukarıda ifade edilmişti. Üçüncü hırsızlıkta ne şekilde hareket 

edileceği noktasında Hanefîler, Ali (r.a.) ve İbn Mesud’un (r.a.) kavlini almışlardır. Onların 

bu şekilde mükerreren hırsızlık yapan kimse hakkında şöyle söyledikleri nakledilmektedir1453: 

 1454أقطع یده ورجلھ ثم أحبسھ

Mesele etrafında sahabe arasında bilinen bir ihtilaf olup ihtilafın diğer tarafında 

Ebubekir (r.a.) ve Ömer (r.a.) bulunmaktadır. Onlar, el ve ayakların tamamının peyderpey 

kesileceğini savunmaktadır.1455 İmam Şâfiî’nin görüşü de bu kavle icmâlen muvafık 

gözükmektedir. Nitekim onun görüşüne göre üçüncü seferde sol el, dördüncü seferde sağ ayak 

kesilerek hırsızın el ve ayakları bütünüyle kesilmiş olmaktadır. Fakat o, bunlara ek olarak 

beşinci seferde hırsızın hapsedileceğini söylemektedir.1456 

 

 
1449 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/167. 
1450 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/166-167. 
1451 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/167. 
1452 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/167. 
1453 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/140-141. 
1454 “[Mükerreren] hırsızlık yapan kişinin [sırasıyla sağ] elini ve [sol] ayağını keserim, sonra onu hapsederim." 

Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/140. 
1455 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/140. 
1456 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/166; Şâfiî’nin kavline göre beşinci seferde hapsetme cezası tazir yollu 

verilmektedir. Bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 13/325; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 17/261. 



320 
 

5.2.3 Bir Dinar yahut On Dirhemden Daha Az Miktarlarda El Kesme Cezasının 

Uygulanmayacağına Dair Merfu ve Mevkuf Hadis/Sahabi Kavli 

El kesme cezasının lazım gelmesi için, çalınan malda bir nisap aranacağı görüşü 

Serahsî’nin “fukahâü’l-emsâr”1457 tabir ettiği fakihlere aittir. Zâhirîler ise haddi gerektirecek 

hırsızlık suçunun teşekkülü için bir nisabın varlığını kabul etmemişlerdir.1458 Öte yandan 

nisabın var olduğunu savunanlar, bunun takdirinde fikir ayrılığına düşmüşlerdir. İmam Şâfiî, 

çeyrek dinar, İmam Mâlik üç dirhem, İbn Ebû Leylâ beş dirhem, İkrime dört dirhemlik bir 

nisaptan söz etmiştir. Ebû Hureyre (r.a.) ve Ebû Saîd el-Hudrî’den (r.a.) bu nisabın kırk 

dirhem olduğu nakledilmiştir.1459 

Müellif, Şâfiî’den naklen mezkûr zevâtın bu meselede bir kalkan bedelinden daha az 

bir mal sebebiyle el kesme cezasının uygulanmayacağı esasında ittifak ettiğini belirtmektedir. 

İhtilaf edilen husus, aslında, sözü geçen bedelin miktarıdır. İmam Şâfiî ve İmam Mâlik, 

‘kıymette ihtilaf vaki olması halinde asgari olanın tercih edileceği’ prensibinden hareketle 

buradaki kıymeti tespit etmeye çalışmıştır.1460  Şu kadar var ki, Serahsî, burada nominal 

manada asgari olanın tercihini mahzurlu görmüştür. Zira mesele, had cezasına taalluk etmekte 

olup -bilindiği üzere- esasen mümkün mertebe hadleri düşürmeye gayret etmek lazımdır. 

Binaenaleyh burada daha çok olan miktarın alınması gerekmektedir. Bu itibarla Hanefî 

âlimleri, on dirhem yahut bir dinarı hırsızlık nisabının ölçüsü olarak takdir etmişlerdir.1461 

Onları bu takdire sevk eden rivayetler arasında İbn Mesud’tan (r.a.) merfu ve mevkuf surette 

nakledilmiş bulunan şu rivayet de vardır:  

 
1457 Serahsî, bu ifadeyi, Mebsût’unda beş, Usûl’ünde üç kez kullanmıştır. Muhtevası hakkında pek bilgi vermese 

de Serahsî’ye göre Hâricîler ile Zâhirîlerin bu tabirin kapsamı dışında kaldığı kesindir. Tahâvî ve Cessâs gibi 
erken dönem Hanefî fakihlerinin ifadelerine bakılırsa Ebû Hanîfe, İmameyn, Züfer, Hasan b. Ziyâd, İmam 
Mâlik, İmam Şâfiî, İbn Ebû Leylâ, Evzâî, Süfyân es-Sevrî, Leys b. Sa’d gibi daha ziyade tebe-i tâbiin 
neslinden görüş belirten fukahânın isimlerine, bu kavram dahilinde yer verildiği görülecektir. Kavramın 
içeriğinin sınırları ise müstakil bir çalışmaya muhtaç gözükmektedir. Kaynaklar için bkz. Ṭaḥâvî, Şerḥu 
Müşkili’l-âs̱âr, 2/113, 12/459; Ceṣṣâṣ, Aḥkâmü’l-Ḳurʿân, 2/114, 137, 3/110; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/133, 
136, 12/112; Seraḫsî, Uṣûl, 1/255, 321, 2/140; Bu kavramın içeriği hakkında bir değerlendirme için bkz. Halit 
Özkan, Hicrî İlk İki Asırda Farklı Şehirlerde Amel Telakkisi Oluşumunda Sünnet ve Hadisin Yeri (İstanbul: 
Marmara Üniversitesi, Doktora Tezi, 2006), 13-15. 

1458 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/136. 
1459 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/137. 
1460 Bu prensibe itibarla İmam Şâfiî’nin vardığı asgari kıymet, çeyrek dinar iken İmam Mâlik’e göre bu miktar, 

üç dirhemdir. Nitekim metinde ifade edildi. Anlaşılan, buradaki tartışma mahalli, altın ve gümüş dışındaki 
eşyalarda aranan nisaptır. Öyle ki; mesela İmam Mâlik, altın çalan kişi için çeyrek dinarın ağırlığını, gümüş 
çalan için üç dirhemin ağırlığını nisap kabul etmiştir. Çalınılmasıyla el kesme cezası gündeme gelen sair 
nesnelerde ise üç dirhem kıymetini esas almaktadır. Kaynaklar için bkz. İbn Ebû Zeyd, er-Risâle, 130; 
Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 13/269; İbn Yûnus, el-Câmiʿ, 22/103; İbn ʿAbdülber en-Nemerî, el-Kâfî, 2/1080; 
Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 3/354; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 17/223; Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/137; İbn Rüşd, 
el-Muḳaddimât, 3/216. 

1461 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/137-138. 



321 
 

 1462لا تقطع الید إ لا في دینار أو في عشرة دراھم

Burada akla şöyle bir soru takılabilir: Mesele etrafında serdedilen görüşler 

incelendiğinde on dirhem yahut bir dinardan daha yüksek nisapların dillendirildiği 

görülmektedir. Öyleyse haddin düşürülmesi adına söz konusu nisapların azami olanına 

gidilmesi gerekmez miydi? Görülebildiği kadarıyla şârih, bu noktaya doğrudan temas 

etmemiştir. Lakin bununla alakalı şöyle bir değerlendirme yapmak mümkün olabilir: 

Mevzubahis rivayetlerin, Hanefîlerin sahih görmediği yahut hükmünün neshedildiğine kanaat 

getirdikleri haberler cümlesinden olması muhtemeldir. Nitekim şârih de -kıymette azami 

olana gidilmesi prensibi bağlamında olmasa da- bu varsayımı tasdik ettiği düşünülebilecek 

yorumlarda bulunmuştur. Söz gelimi Şâfiîlerin istinad ettikleri Âişe (r.a.) rivayetindeki 

problemlerden dem vurması yahut yine İmam Şâfiî’nin görüşü olan çeyrek dinar hükmünün 

mensûh olma ihtimalini gündeme getirmesi,1463 bu kabilden açıklamalardır. 

Hanefî mezhebinin görüşünün evlâ sayılması için bir gerekçeden daha söz 

edilmektedir. Bu görüş, Ali (r.a.), İbn Mesud (r.a.), İbn Abbas (r.a.), İbn Ömer (r.a.) gibi 

gazvelere iştirak etmeleriyle maruf olunan sahabilerden gelmektedir. En nihayetinde kalkan 

bir savaş aleti olduğuna göre bunun kıymetini de en iyi onların bilmesi beklenir.1464 

5.2.4 Hırsızlık Yaptığını İkrar Eden Kişiye Bu Fiili Yapmadığı Şeklinde Telkin 

Vermenin Mendub Olduğuna ve Bu Kişinin İkrarından Dönmesi Halinde Had 

Cezasının Düşeceğine Delalet Eden Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Hırsızlık suçu ikrar ile sabit olduğunda, devlet başkanının, bu işi yaptığını söyleyen 

kimseye aksi yönde telkinde bulunmasının mendub olduğu kabul edilmektedir.1465 Serahsî, 

bununla alakalı olarak İbn Mesud’tan (r.a.) nakledilen bir rivayet zikretmektedir: 

لا قالوا   قوليبسوداء یقال لھا سلامة فقال أسرقت   يالله تعالى عنھ أنھ أت يوعن ابن مسعود رض

 1466أتلقنھا قال جئتموني بأعجمیة لا تدري ما یراد بھا  حتى  تقر ف أ قطعھا 

 
1462 “Ancak bir dinar yahut on dirhemde el kesme cezası uygulanır.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/137. 
1463 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/138. 
1464 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/137. 
1465 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/141. 
1466 "İbn Mesud’tan (r.a.), ‘Selâme’ adındaki siyahi bir kadının huzuruna getirildiği, onun da kadına şöyle dediği 

nakledilmiştir: ‘Hırsızlık yaptın mı? Hayır [yapmadım] de!’ [Bunun üzerine] orada bulunanlar, ‘Ona telkinde 
mi bulunuyorsun?’ demişler; İbn Mesud da (r.a.) ‘Bana öyle bir kadın getirdiniz ki, Arap olmadığı için سرقة 
[hırsızlık] ile neyin kastedildiğini bilmiyor; ta ki suçu ikrar etsin, ben de elini keseyim’ şeklinde karşılık 
vermiştir." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/141; Matbu nüshanın ibaresi hatalıdır. Rivayetin metninde   تفسر حین 



322 
 

İbn Mesud (r.a.) devlet başkanı olmasa da hâkimlik yaptığı bilinmektedir. Şârih 

konunun anlatımında bu rivayete yer vererek hâkim için de mendubluk/nedb hükmünün sabit 

olduğunu vurgulamak istemiş olmalıdır. Hadisten hareketle, hırsızlık yaptığını ikrar eden 

kimsenin bu ikrarından dönmesi halinde had cezasının düşeceği söylenmiştir.1467 Telkinin 

verilme sebebinin bu olduğu aşikârdır. İşbu rivayet ile mesele dahilinde zikredilen diğer 

rivayetler bir arada düşünüldüğünde, ikrarından dönenin erkek ya da kadın olmasının haddin 

düşürülmesi noktasında bir tesirinin bulunmadığı sonucuna varılmıştır.1468 Zira ikrarından 

dönen kişinin bu rivayetlerden birinde erkek olduğu ifade edilmiş iken İbn Mesud (r.a.) 

rivayetinde ikrarından rücu eden kimse bir kadındır. Binaenaleyh erkek-kadın fark etmeksizin 

hırsızlık suçunu ikrar eden kişi bilahare bu ikrarından döndüğünde, el kesme cezası 

uygulanmamaktadır. 

5.2.5 Kefen Soyan Kişiye El Kesme Cezasının Uygulanacağı Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Kefen soyucusunun (nebbâş) ceza ahkâmı açısından hangi statüde değerlendirileceği, 

fukahâ arasında muhtelif kavillerin öne sürüldüğü bir mesele olmuştur. Aslen buradaki fikir 

ayrılığının sahabe arasında da mevcut olduğu bilinmektedir. Kefen soymayı hırsızlıkla eş 

değer görüp elinin kesileceğine kani olan sahabiler, Ömer (r.a.), Âişe (r.a.), İbn Mesud (r.a.) 

ve İbn Zübeyr’dir (r.a.). Buna mukabil Abdullah b. Abbas (r.a.), bu işi irtikâp eden kimsenin 

elinin kesilmeyeceği yönünde görüş belirtmiştir. İlk görüş, Ebû Yûsuf ve İmam Şâfiî 

tarafından benimsenmekte iken Ebû Hanîfe ile İmam Muhammed, İbn Abbas’ın (r.a.) 

mezhebine meyletmişlerdir.1469 

 Serahsî, Tarafeyn’in görüşünü isabetli bulduğunu açıkça ifade etmektedir.1470 Hatta 

bununla alakalı şöyle bir olay nakletmektedir: Emevî halifesi Mervân’ın (v. 65/685) huzuruna 

kefen soyan bir kimse getirilmiş o da dönemindeki sahabilere bunun hükmünü sormuştur. 

Lakin sahabiler bu konuda suskun kalmış, Mervân da tazir cezası vermekle yetinmiş ve 

kendisine getirilen adamın elini kesmemiştir. Serahsî, bu nakli yaptıktan sonra kısa bir 
 

فاقطعھا olarak geçen kısım yazmalarda فاقطعھا  تقر  -şeklindedir. Olması gereken de budur. Bkz. Seraḫsî, el حتى 
Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 648), 486b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 285b; Seraḫsî, el-Mebsût 
(Hamidiye, 549), 321b. 

1467 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/141. 
1468 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/141. 
1469 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/159; Şâfiî’nin görüşü için ayrıca bkz. Şâfiʿî, el-Üm, 7/380; Mâverdî, el-Ḥâvi’l-

kebîr, 13/313; Ġazzâlî, el-Vasîṭ, 6/469. 
1470 Esasen halife Mervân devrindeki olaya ilişkin yorumu, bunu bir dereceye kadar belli etmektedir. Fakat 

ilerleyen kısımlarda Tarafeyn’in görüşünün delilini ifade etmek üzere حجتنا tabirini kullanması, bu tespit 
hakkında hiçbir şüpheye meydan bırakmamaktadır. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/159. 



323 
 

değerlendirmede bulunmaktadır. Buna göre olay, el kesme âyeti ile kefen soyucu için hüküm 

istidlalinin batıl olduğunu göstermektedir. Zira şayet bu mana nebbâş için âyetle sabit olsaydı 

ne Mervân evvelemirde sahabeye sual etme ihtiyacı hissederdi, ne de sahabe âyete muhalefet 

anlamında sayılacak surette sükût ederdi. Serahsî, sahabenin meselenin hükmünü beyandan 

geri durmalarını ittifak olarak nitelemiştir.1471 Bununla sükûtî icmânın tahakkukuna dair bir 

imada bulunuyor olması, kuvvetle muhtemeldir. 

5.3 Diğer Hadlerle Alakalı Rivayetler 

5.3.1 Zina Haddinde Sopa ve Sürgün Cezalarının Birleştirileceğine Dair Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Muhsan olmayan kimselerin işlediği zina suçundan kaynaklanan haddin yalnız yüz 

sopa olarak mı yoksa yüz sopaya ilaveten sürgün cezası şeklinde mi uygulanacağı, fukahâ 

arasında tartışmalı bir konudur. Şâfiî, zina haddinde bu iki cezanın birleştirileceği ve bu işi 

işleyen kimsenin yüz sopadan sonra bir senelik süreyle sürgün edileceği kanaatindedir.1472 

Görüşünü desteklemek üzere merfu ve mevkuf olarak varid olan birtakım rivayetleri öne 

çıkarmaktadır. Onun bu görüşünü kabul etmeyen Hanefîler, zina suçu için tek bir had 

belirlendiğini ve bunun da şu âyette açıkça ifade edildiği üzere yüz sopa olduğunu 

vurgulamaktadırlar1473: 

 (Nûr, 24/2) 1474فاجلدوا كل واحد منھما مائة جلدة  

Serahsî, âyette yüz sopa haddinin zina suçunun tamamına ait bir ceza kılındığını, 

dolayısıyla buna sürgün cezasının eklenmesinin, nassa ziyade demek olacağını söylemektedir. 

Nassa ziyade ise neshe eş değerdir.1475 Müellif, burada sarahaten ifade etmese de ilgili 

rivayetlerin haber-i vahid ayarında kalmasına binaen mezkûr nassa ziyadeye elverişli 

durumda bulunmadığını anlatmak istemiş olabilir. 

Mesele hakkında sahabenin de farklı görüşler sarf ettiği görülmektedir. Bu 

doğrultuda müellifin zikrettiği bir örnek, şu şekildedir: 

 
1471 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/159. 
1472 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/44; Ayrıca bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 13/193; Cüveynî, Nihâyetü’l-

maṭlab, 17/180; Râfiʿî, el-ʿAzîz, 11/127. 
1473 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/44. 
1474 “(Zina eden kadın ve erkekten) her birine yüzer değnek vurun …” 
1475 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/44. 



324 
 

  يرض  يالله عنھما اختلفا في أم ولد زنت بعد موت مولاھا قال عل يان علیا وابن مسعود رض

 1476الله عنھ تجلد ولا تنفى وقال ابن مسعود رضي الله عنھ تنفى

Rivayetin konu dahilinde ele alınması, ilgili cezaların had olma vasfıyla beraber 

hükme bağlandığını düşündürtmektedir. Hanefî mezhebi, burada Hz. Ali’nin (r.a.) görüşünü 

almıştır. Tercihte dikkate alınan husus, söz konusu görüşün fitne ve fesadı defetme amacını 

gerçekleştirme noktasında daha tesirli görülmesidir.1477 

5.3.2 Kazf Haddinin Ancak Muhsan Bir Kadına Zina İftirası Atıldığında yahut 

Birisinin Nesebinin Babasına Ait Olmadığını Söyleme Durumunda Söz Konusu 

Olacağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Serahsî, seksen sopadan ibaret olan1478 kazf haddini gerektirmesi muhtemel cümleleri 

uzun uzadıya ele almaktadır.1479 Bu cümleler arasında muhataba söylenen  لست لأبیك (:Babana 

ait değilsin) cümlesi de bulunmaktadır. Sözü edilen cümleyi kuran kişi, muhatabın annesine 

zina suçlamasında bulunmuş olmakta ve kadının hür bir Müslüman olması halinde kazf haddi 

ile cezalandırılmaktadır. Müellifin beyanına göre kıyas, bu kimseye had lazım gelmemesidir. 

Zira nazarî planda bir kimsenin, annesi zina etmemiş olmakla birlikte nesebinin babasından 

sabit olmaması mümkündür. Şöyle ki; bir kadın, şüphe ile kurulan cinsel temas neticesinde 

hamile kalıp söz konusu cinsî münasebet nedeniyle beklediği iddet içerisinde doğum yaparsa, 

doğan çocuğun nesebi babasından sabit olmamaktadır. Kıyas böyle olmakla birlikte Hanefîler 

bu meselede istihsana giderek bu sözü telaffuz eden kimsenin had cezasını hak edeceğini 

söylemişlerdir. İstihsan, İbn Mesud’tan (r.a.) naklolunan şu rivayete dayanmaktadır1479F

1480: 

 1481لاحد إلا في قذف محصنة أو نفي رجل عن أبیھ

Şârih, bu rivayet muvacehesinde, kıyas kavlini açıklarken değindiği ihtimali de 

yeniden değerlendirmektedir. Buna göre şüphe ile kurulan cinsel ilişkide her ne kadar nesep, 

 
1476 “Ali (r.a.) ve İbn Mesud (r.a.), efendisinin vefatından sonra zina eden bir ümmüveled hakkında ihtilaf 

etmişlerdir. Ali (r.a.) şöyle söylemiştir: Bu kadına sopa atılır, sürgün edilmez. İbn Mesud (r.a.) ise ‘Sürgün de 
edilir’ demiştir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/44. 

1477 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/44. 
1478 Ceṣṣâṣ, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 6/203; Semerḳandî, Tuḥfe, 3/144; Ayrıca bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 

9/72, 24/32. 
1479 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/111-129. 
1480 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/121. 
1481 “[Kazf] haddi ancak muhsan bir kadına zina suçlamasında bulunma yahut bir adamın nesebinin babasına ait 

olmadığını söyleme hallerinde icap eder.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/121. 



325 
 

çocuğun biyolojik babasından sabit olmasa da en nihayetinde bir baba/erkekten sabit 

olmaktadır. Halbuki zinada nesep babadan/erkekten sabit olmaz.1482 

5.3.3 Karısına Zina Suçlamasında Bulunan Kimseye Kazf Haddi Uygulanacağı 

Şeklindeki Hükmün Liân Âyetiyle Neshedildiğine Dair Merfu Hadis 

Kocanın karısına yönelttiği zina suçlaması, kocanın liân yapmasını gerektirmektedir. 

Önceleri bu hareketin karşılığı, koca için özel bir istisnada bulunulmaksızın, kazf haddi idi. 

Fakat bilahare nâzil olan liân âyet(ler)iyle1483 koca hakkında bu hüküm neshe uğramıştır. İbn 

Mesud’tan (r.a.) nakledilen şu rivayet bunu açıkça göstermektedir1484: 

نصاري فقال یا رسول الله أرأیت الرجل یجد  أكنا جلوسا في المسجد لیلة الجمعة إذ دخل رجل  

ن سكت سكت على غیظ ثم قال اللھم افتح فنزلت آیة  إن تكلم جلدتموه وإن قتل قتلتموه وإ مع امرأتھ رجلا ف

 1485اللعان

Hanefîler bu itibarla, kocanın karısına zina suçlamasında bulunmasının mucebinin 

liân olduğunu kabul etmişlerdir. Bundan dolayı şayet koca liân yapmaktan imtina ederse liân 

yapana değin hapsedileceğini söylemişlerdir. Şâfiî ise kocadan sadır olan böyle bir ithamın 

karşılığını koca açısından kazf haddi olarak görmüş, fakat liân yaparak bu haddi ıskat etme 

imkânına sahip bulunduğunu değerlendirmiştir. Şâfiî’nin görüşünde âyetteki ویدرأ عنھا العذاب 

ifadesinin önemli bir yer tuttuğu düşünülmektedir. Kendisi, buradaki العذاب kelimesinin, 

kocanın liânıyla lazım gelen haddi belirttiği görüşündedir. Nitekim onun kavline göre kocanın 

liânı sebebiyle kadın için de zina haddi sabit olmakta, sonrasında kadın bu cezadan liân 

yoluyla kurtulabilmektedir.1485F

1486 Serahsî, ilgili kelimenin koca hakkında kazf değil hapis cezası 

 
1482 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/121. 
1483 Bahse konu âyetler, Nûr sûresi 6 ila 9. âyetlerdir. Nitekim madde 3.1.6’da da belirtilmişti. 
1484 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/39. 
1485 “Biz bir cuma gecesi mescitte oturuyorduk. Bu esnada ensardan bir adam gelerek şöyle dedi: ‘Ya Rasulallah 

hanımıyla bir erkeği birlikte yakalayan adam hakkında ne diyorsunuz? Şayet bu adamı öldürse onu 
öldürürsünüz. Bu konu hakkında [zina isnad ederek] konuşsa, [kazf haddi olarak] sopa atarsınız. Konuşmasa, 
içinde öfkesini biriktirerek susar.’ Sonra [Allah Rasulü (s.a.v.)]; ‘Allah’ım [hayırları] fetheyle’ diye dua etti. 
Bunun üzerine liân âyeti nâzil oldu.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/39; İbn Hacer, hadiste liân âyetinin 
nüzûlünün sebebi olarak zikredilen duayı Rasulüllah’ın (s.a.v.) yaptığını tasrih etmektedir. Bkz. İbn Ḥacer el-
ʿAsḳalânî, Fetḥu’l-bârî, 9/450. 

1486 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/39; İmam Şâfiî, el-Üm isimli eserinde, Serahsî’nin nakline paralel olarak, 
âyetteki  العذاب kelimesinin had cezası manasında olduğunu söylemekte ve kadının liân yoluyla bu cezayı 
kendisinden ıskat edebileceğini belirtmektedir. Bkz. Şâfiʿî, el-Üm, 6/349, 735. 



326 
 

olarak anlaşılacağını savunmakta ve böylelikle Şâfiî’nin istidlalinin geçersiz olduğunu 

vurgulamaktadır.1487 

5.3.4 Şarap İçme Cezasının Uygulanabilmesi İçin Şarap Kokusunun 

Bulunmasının Şart Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Şarap içmekten kaynaklanan had cezası (hadd-i şürb) kazf haddi gibi seksen sopadan 

ibaret olup bu hüküm üzerinde sahabe icmâ‘ı tahakkuk etmiştir.1488 Hadd-i şürb, sırf Allah 

hakkı olan hadlerden kabul edilmektedir. Sırf Allah hakkı olan hadlerde hüküm şudur: Zaman 

aşımı/müruruzaman (tekâdüm) gerçekleştikten sonra suçun beyyine (şahitlik1489) yoluyla sabit 

olması mümkün değildir. Söz konusu hadlerde geçerli olan zaman aşımı süresinin takdiri 

noktasında altı ay, bir yıl, bir ay yahut hâkimin uygun göreceği süre gibi farklı görüşlerden 

bahseden Serahsî, bunlar arasında İmameyn’den nakledilen ‘bir ay’ görüşünü isabetli 

bulmaktadır. Tabi burada hâkim ile şahitlerin arasındaki mesafe dikkate alınarak buna göre bir 

hesap yapılmaktadır. Söz gelimi arada bir aylık yürüme mesafesi varsa bu mesafenin kat 

edileceği müddet itibara alınacağı için toplam sürenin bir ayı aşması, şahitliğin edasına engel 

teşkil etmeyecektir. Zira burada zaruret vardır.1490 Serahsî’nin bu anlatımından anlaşılan odur 

ki; aradaki mukadder yolculuk süresinin bir aylık süreye eklenmesi suretiyle şahitliğin 

geçerlilik süresi hesaplanmaktadır. Buna göre verilen misaldeki gibi arada bir aylık mesafenin 

mevcudiyeti halinde iki ay içerisindeki şahitlikler kabul edilecektir. 

Belirtildiği üzere sırf Allah hakkı olan hadler kategorisinde değerlendirilen hadd-i 

şürb için geçerli olan zaman aşımı süresinin ne olacağı hakkında farklı görüşlerin ileri 

sürüldüğü görülmektedir. İmam Muhammed, diğer Allah hakkı statüsündeki hadlerde olduğu 

gibi burada da mezkûr süre(ler)in dikkate alınacağı yönünde görüş bildirmiştir. Ebû Hanîfe ile 

Ebû Yûsuf, mevzuyla doğrudan alakadar olan İbn Mesud (r.a.) hadisi ile istidlal ederek hadd-i 

şürb hakkında bir istisna yapmışlardır.1491 Sözü edilen hadisin metni şöyledir: 

 1492انھ أت ي بشارب الخمر قال مزمزوه وترتروه واستنكھوه فإ ن وجدتم رائحة الخمر فحدوه

 
1487 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 7/39-40. 
1488 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/72, 24/30. 
1489 “Beyyine” kelimesi, aslı itibariyle hadis-i şerifte varid olan bir kelime olup bununla kastın şahitlik olduğu 

kabul edilmiştir. Bkz. Kemal Yıldız, İslâm Yargılama Hukukunda Şahitlik (İstanbul: Hâcegân Akademi 
Kitaplığı, 2005), 45. 

1490 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/69-70. 
1491 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/171-172. 
1492 "İbn Mesud’un (r.a.) huzuruna şarap içmiş birisi getirildi. O da şunları söyledi: Onu sarsıp ırgalayın ve ağzını 

koklayın. Şayet şarap kokusu alırsanız had cezasını ifa edin." Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/172. 



327 
 

Şeyhayn, rivayetten hareketle şarap kokusunun bulunmasını1493 zaman aşımı süresi 

mesabesinde görmüş ve kokunun zail olması ile haddin vurulma imkânının kalmayacağını 

belirtmiştir. Bu noktada suçun şahitlik yoluyla yahut ikrar yoluyla sabit olmasını aynı 

görmüşlerdir.1494 Aslen salt Allah hakkı olan hadlerde suçun ikrar yoluyla sabit olması 

halinde zaman aşımı söz konusu olmamaktadır.1495 Bu bakımdan hadd-i şürb için böyle bir 

değerlendirmenin yapılması son derece dikkati caliptir. Fakat Serahsî’nin meselenin izahında 

verdiği ayrıntılar, Şeyhayn’ın neden böyle bir tutum sergilediğini anlaşılır kılmaktadır. Şöyle 

ki; sırf Allah hakkı olan diğer hadlerde zaman aşımı müddeti ile alakalı açık bir nass 

bulunmamakta ve bu sebepten müçtehitler muhtelif takdirler yapmaktadırlar. Lakin hadd-i 

şürb hakkında bir eser varid olması hasebiyle mümkün mertebe işbu nassta ifade edilen 

hususa sadık kalınmış ve böylece hükmedilmiştir.1496 

5.3.5 Dinden Çıkan Kişinin Öldürüleceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Müslümanken dinden çıkan kimseye (mürtede) İslâm’a avdet etmesi teklif edilir. Bu 

kimse kendisine süre tanınmasını talep ederse üç günlük mühlet verilir. Böyle bir talebin 

gelmemesi halinde bu kimse hemen orada öldürülür.1497 Belirtilen hüküm, zâhiru’r-rivâye 

görüşüdür. Nâdiru’r-rivâyede ise Şeyhayn’dan naklen, mürtet talep etsin etmesin devlet 

başkanının üç günlük mühlet vermesinin müstehap olduğu geçmektedir. İmam Şâfiî, bunun 

vacip olduğunu söylemektedir.1498 Serahsî, kendi zamanında dinin hükümlerinin yerleşik 

halde bulunması ve hakikatin ayan beyan ortada olmasından hareketle mürtedin süre talep 

etmemesi durumunda öldürülmesinin bir sakınca barındırmadığına kanaat getirmiştir. Fakat 

bu kimseyi tövbeye davet etmenin müstehap olduğunu da belirtmektedir.1499 Meselede dinden 

çıkan kimseye üç gün süre tanınması ise şer‘an ‘düşünme’ süresinin üç gün olarak takdir 

edilmiş olması ile ilişkilendirilmiştir. Nitekim muhayyerlikte de böylece 

hükmedilmektedir.1500 

 
1493 Alkol tespiti yapabilen aygıtlarla şahsın alkol aldığı kesin olarak tespit edilebildiği takdirde kokunun varlığı 

ile aynı hükmün verileceği şeklindeki değerlendirme için bkz. Yıldız, İslâm Yargılama Hukukunda Şahitlik, 21. 
1494 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/171, 172. 
1495 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/69, 93. 
1496 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 9/172. 
1497 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/98. 
1498 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/99; Şâfiî’nin görüşü hakkında vücup ve istihbab yönünde iki farklı rivayet 

olup bunlardan birisinin mezhep içinde kesin surette muteber olduğuna dair bir ifadeye rastlayamadık. Bkz. 
Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 3/257; Rûyânî, Baḥru’l-meẕheb, 12/428. 

1499 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/99. 
1500 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/99. 



328 
 

Dinden çıkan kimsenin öldürülme hükmünün, esasen nasslara dayandığı 

görülmektedir. Söz gelimi, Fetih sûresinin 16. âyetinde mürtetlerden bahsedildiği 

düşünülmektedir. Bunun ötesinde Rasulüllah’tan (s.a.v.) merfu olarak rivayet edilen şu hadis, 

bu konuda açık bir delildir1501: 

 1502من بدل دینھ فاقتلوه

Mürtedin dinden çıktığına binaen öldürüleceği hükmü, ayrıca Ali (r.a.), İbn Mesud 

(r.a.), Muâz (r.a.) ve başka sahabilerden de rivayet edilmiştir.1503  

5.4 Öldürme ve Yaralama Hükümlerine İlişkin Rivayetler 

5.4.1 Kasten Öldürülen Kişinin Velilerinden Birinin Katili Affetmesi 

Durumuyla Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler 

Kasten öldürmenin mucebinin ne olduğunda ihtilaf edilmiştir. Hanefî mezhebi, 

bunun kısas olduğunu savunmaktadır. Şâfiî’den bu hususta iki kavil nakledilmiştir. Birinde bu 

fiilden lazım gelenin kısas veya diyet olduğunu ve maktulün velisinin bunlardan birini tercih 

edeceğini söylediği aktarılır. İkinci kavline göre kasten öldürmenin karşılığı, kısastır. Lakin 

velinin katilin rızasını gözetmeksizin diyeti alma hakkı da vardır.1504 Hanefîlerin taammüden 

öldürmenin karşılığını kısas olarak kabul etmelerinin bir neticesi de yalnız öldürme fiili ile 

diyetin lazım gelmemesidir. Bu tip öldürmelerde diyetin lazım gelmesi ise iki durumdan biri 

ile mümkün olabilir: Şüpheden ötürü kısasın uygulanamaması – katil ile veli arasındaki 

karşılıklı rıza neticesinde sulh yapılması. Her iki durumda da diyet, katilin malından 

ödenmektedir.1505 

Hanefîler namına kısasın kasten öldürmenin mucebi oluşunun delili, şu merfu 

hadistir: 

 1506العمد قود

Bu hadis esas alındığında kısasın yanına mal (diyet) seçeneğini de eklemek, nassa 

ziyade yapmak manasına gelecektir.1507  Konuyla alakalı olarak Ali (r.a.) ve İbn Mesud’tan 
 

1501 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/98. 
1502 “Her kim dinini değiştirdi ise onu öldürün.” 
1503 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 10/98. 
1504 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/60; Ayrıca bkz. Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 16/137; Nevevî, Ravża, 9/239. 
1505 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/60. 
1506 “Kasten öldürme(nin karşılığı) kısastır.” 



329 
 

(r.a.) şöyle bir hüküm nakledilmiştir: Kasten öldürülen kişinin iki velisinden birinin katili 

affetmesiyle diğer velinin hakkı mala [:diyete] dönüşür. Serahsî, rivayette malın yalnız 

affetmeyen veliye has kılınmasının affeden veliye diyetten pay düşmeyeceğine delalet ettiğini 

söylemektedir.1508 Şârih tasrih etmese de bu kavlin, aslolanın kısas olduğuna delil olarak 

zikredildiği düşünülebilir. Zira rivayette öldürme ile lazım gelen karşılığın dönüştüğünden 

 bahsedilmektedir. Buradan yola çıkarak ilk başta lazım gelenin diyet haricinde bir şey (انقلاب)

[:kısas] olduğu ve sonrasında değiştiği sonucuna varmak mümkündür. 

Taammüden öldürülen kimsenin iki velisinden birinin katili affetmesiyle alakalı İbn 

Mesud’tan (r.a.) varid olan bir nakil daha bulunmaktadır. Rivayet edildiğine göre böyle bir 

olay Hz. Ömer’in (r.a.) zamanında gerçekleşmiş, o da İbn Mesud’a (r.a.) danışmıştır. İbn 

Mesud (r.a.) bu olay hakkında şöyle demiştir: 

 1509أرى ھذا قد أحیا بعض نفسھ فلیس للآخر أن یتلفھ

Hanefîler bu rivayete dayanarak, kasten cinayet işleyen kimsenin maktulün iki 

velisinden biri tarafından affedilmesi halinde kısasın düşeceğine kail olmuşlardır.1510 Burada 

diyetle alakalı söylenenlerden farklı olarak katilin rızasına ihtiyaç duyulmayacağı aşikâr 

olduğu için şârih buna değinmemiştir. 

5.4.2 Kasıt Benzeri Öldürmede Ağırlaştırılmış (Muğallaza) Diyetin Gerekeceği 

Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Serahsî’nin ifadelerine göre şibh-i amd (kasıt benzeri) öldürme, kasta mukarin 

değnek, kamçı, taş yahut elle vurarak öldürmedir. Bu tip öldürmede kasıt özelliği, failin 

maktule vurma konusundaki niyetinde kendini gösterir. Hatâen öldürmeye benzemekliği ise 

vurduğu adamı öldürmeyi kastetmemesinde tezahür eder. Zira maktule vururken kullandığı 

nesne, öldürme aleti değil tedip maksadıyla darbetmede kullanılan alettir. Hanefî mezhebine 

göre kasıt benzeri öldürmede kısas gerekmemekte ve âkilenin ödeyeceği muğallaza 

(ağırlaştırılmış) diyet terettüp etmektedir. Bu tip öldürmede muğallaza diyetin lazım gelmesi 

sahabeden sarahaten varid olmuştur. Rivayet edildiğine göre İbn Ömer (r.a.), İbn Mesud (r.a.), 

 
1507 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/62. 
1508 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/62. 
1509 “Affeden kişinin katilin canının bir kısmını yaşattığı; [kısas hakkına sahip olan] diğer ortağın da bu canı 

helak etmeye hakkının olmadığı görüşündeyim.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/158. 
1510 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/158. 



330 
 

Ebû Musa el-Eş‘arî (r.a.) ve Muğîre b. Şu‘be (r.a.), kasıt benzeri öldürmede [:şibh-i amd] 

ağırlaştırılmış [:muğallaza] diyetin gerekeceği şeklinde hükmetmişlerdir.1511 

Müellif, “İmam Mâlik’in şibh-i amd namında bir cinayet türü bilmediği” şeklinde bir 

nakilde bulunur ve bu yaklaşımı fasit bir yaklaşım olarak niteler. Gerçekten de Müdevvene’de 

İmam Mâlik’ten hemen hemen aynı lafızlarla naklolunmuş ifadeler geçmektedir.1512 Mamafih 

kendisinden Iraklıların yaptığı bir nakil daha bulunmaktadır ve bu nakle göre İmam Mâlik 

hesabına, aynen Hanefîlerin görüşü gibi muğallaza diyetin lazım geldiği bir şibh-i amd 

cinayetten söz edilmektedir. Bunun da ötesinde mezhep içerisinde çoğunluk bu kavli tercih 

etmiştir.1513 

5.4.3 Ağırlaştırılmış (Muğallaza) Diyetin Mahiyeti Hakkında Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Kasıt benzeri öldürmede muğallaza diyetin gerekeceğini kabul edenler, mahiyetinde 

ihtilafa düşmüşlerdir. Ebû Hanîfe ve Ebû Yûsuf’a göre, bu tip cinayette dörtte birlik oranlarla 

yüz deve lazım gelir. Bunlar; yirmi beş tane iki yaşına girmiş dişi deve, yirmi beş tane üç 

yaşına girmiş dişi deve, yirmi beş tane dört yaşına girmiş dişi deve ve yirmi beş tane beş 

yaşına girmiş dişi devedir.1514 Bu, İbn Mesud’un (r.a.) görüşüdür. İmam Şâfiî ve İmam 

Muhammed’in kavline göre otuz tane dört yaşına girmiş dişi deve ve otuz tane beş yaşına 

girmiş dişi devenin yanı sıra kırk gebe devenin verilmesi icap etmektedir. Onların bu görüşü, 

sahabeden Hz. Ömer (r.a.), Zeyd b. Sâbit, (r.a.), Muğîre b. Şu‘be (r.a.) ve Ebû Musa el-

Eş‘arî’den (r.a.) menkuldür. Hz. Ali de (r.a.) bu görüşteki develerin lazım geleceğini 

söylemekle birlikte develerin sayısında farklı düşünmektedir. Onun görüşüne göre otuz üç 

tane dört yaşına girmiş dişi deve ve otuz üç tane beş yaşına girmiş dişi deve ile otuz dört 

yüklü deve verilecektir. Son olarak Hz. Osman’a (r.a.) nispet edilen görüşte, mezkûr develerin 

her birinden otuz üçer tane verilir ki bu nakle göre develerin toplamı doksan dokuz 

etmektedir.1515  

 
1511 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/64-65. 
1512 Saḥnûn, el-Müdevvene, 4/558. 
1513 Bkz. İbn Rüşd, el-Muḳaddimât, 3/287. 
1514 Matbu nüshanın ibaresinde hata vardır. İbarede خمسة وعشرون ابنة مخاض وخمس وعشرون بنت ابن لبون olarak geçen 

kısım Hamidiye koleksiyonu 548 ve 549 nolu yazmalarda لبون بنت  وعشرون  وخمسة  مخاض  بنت  وعشرون   خمسة 
şeklinde doğru haliyle gelmiştir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/76; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 
808b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 940b. 

1515 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/76; Şâfiî’nin görüşü için ayrıca bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 12/213; 
Şîrâzî, el-Müheẕẕeb, 3/210. 



331 
 

Meselede sahabenin açık bir ihtilaf halinde oldukları görülmektedir. Serahsî, bununla 

alakalı olarak Ebû Hanîfe’nin şöyle bir aslı esas aldığından bahseder: “İttifakla kabul edilen 

âmm lafzın bu nevi has lafza öncelenmesi evlâdır.”1516 ‘Bu nevi has lafız’ denilmekle 

kastedilenin ne olduğu, bir başka yerde müellif tarafından daha açık olarak ifade etmiştir: 

“İttifakla kabul ve amel edilen âmm lafız, kabul ve amelinde ihtilaf edilen has lafızlara tercih 

edilir.” Orada bu asıl için misal de vermiştir. Şöyle ki: Rasulüllah’ın (s.a.v.)  ما أخرجت الأرض

العشر صدقة hadisinin 1517ففیھ  أوسق  خمسة  دون  فیما  صدقة  ve لیس  الخضراوات  في   لیس 
hadislerine1517F

1518 tercih edilmesi, bu prensibe dayanmaktadır.1518F

1519 Şibh-i amd ile öldürmede lazım 

gelen diyet meselesinde bu aslın hangi surette tatbik edildiği; daha açık bir ifadeyle, ittifakla 

kabul edilen âmm lafzın neye tekabül ettiği tavzih edilmemiştir. Yalnız bu prensibin 

devamında zikredilen ifade, bu konuda bir fikir verebilir. Şârih, burada diyetteki ağırlaştırma 

vasfının develerin yaşında tezahür edeceği noktasında bir ihtilafın bulunmadığını 

belirtmektedir.1519F

1520 Gebelik vasfının eklenmesinde ise bir kapsam daralması/tahsis manasının 

ortaya çıktığı düşünülebilir. Serahsî, Ebû Hanîfe’ye nispet edilen bu asla Usûl’ünde de temas 

etmektedir. Lakin orada başka bir kayıt zikretmeksizin âmm lafzın has lafza amel cihetinden 

tercih edileceği şeklinde bir önerme sunmaktadır.1520F

1521 

5.4.4 Hata ile Öldürme Diyetinin Mahiyetine Dair Merfu Hadis ve Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Hatâen öldürmede lazım gelen diyetin mahiyeti, Hanefîlerin dayandığı şu merfu 

hadiste açıkça belirtilmektedir: 

عشرون جذعة وعشرون بنت لبون وعشرون بنت مخاض  عشرون حقة و دیة الخطأ أخماس 

 1522وعشرون ابن مخاض

 
1516 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/77. 
1517 “Toprağın çıkardığı/bitirdiği (her) şeyde öşür vardır.” 
1518 “Beş vesakın altında zekât yoktur.” – “Sebzelerde zekât yoktur.” 
1519 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 23/162. 
1520 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/77. 
1521 Bkz. Seraḫsî, Uṣûl, 1/133. 
1522 “Hata ile öldürmenin diyeti beşte bir oranlarla verilir: Yirmi tane dört yaşına girmiş dişi deve, yirmi tane beş 

yaşına girmiş dişi deve, yirmi tane üç yaşına girmiş dişi deve, yirmi tane iki yaşına girmiş dişi deve ve yirmi 
tane de iki yaşına girmiş erkek devedir.” Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/76; Matbu nüshanın ibaresindeki   عشرون
 kısmı hatalıdır. Elimizdeki yazmaları incelediğimizde جذعة وعشرون بنت لبون وعشرون بنت مخاض وعشرون ابن مخاض
Hamidiye koleksiyonu 549 nolu nüshanın hatasız olduğunu tespit ettik. Bu nüshada ilgili ibare, tez metninde 
yer verdiğimiz surettedir. Yazma nüshadaki metin için bkz. Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 940b. 



332 
 

Bu hadisin ravisi, Abdullah b. Mesud’tur (r.a.). Hadiste ifade edilen hüküm, İbn 

Mesud’un (r.a.) kavli olarak da rivayet edilmiştir.1523 Serahsî bir başka yerde, hata ile 

öldürmede lazım gelen diyetin beşte birlik oranlarla verileceğinde bir fikir ayrılığı 

bulunmadığını fakat beşinci grubun İmam Şâfiî ile Hanefîler arasında “muhtelefün fîh” 

olduğunu belirtmektedir. Bu noktada, beşinci grup deveyi iki yaşına girmiş erkek deve (  ابن

 olarak kabul eden Hanefîlerin görüşünün Ömer (r.a.), Zeyd (r.a.) ve İbn Mesud’tan (مخاض

(r.a.) nakledildiği ifade edilmektedir.1524 Doğrusu şârihin ilk zikrettiği yerde bu kavli, hangi 

sebeple yalnız İbn Mesud’a (r.a.) isnad ettiği, net değildir. Belki ilk dört grup deve hakkında 

diğer iki sahabiden mufassal bir nakil gelmemiş olup, Serahsî bu sebepten bunları iki ayrı 

rivayet olarak ele almış olabilir. Şâfiî beşinci grup devenin üç yaşına girmiş erkek deve (  ابن

şeklinde taayyün edeceğini savunmaktadır.1524F (لبون

1525  

Hanefîler,  diyetin evvelemirde altın ve gümüş olarak da verilebileceğini 

söylemektedirler. Altından verilecek miktar 1.000 dinar, gümüşten verilecek miktar 10.000 

dirhemdir.1526 İmameyn bunlara ek üç sınıf daha zikretmektedir: Sığır-koyun-elbise.1527 Aslen 

Ebû Hanîfe’nin diyette deve, altın ve gümüşten ibaret olmak üzere üç aslın bulunduğu 

görüşünde olduğu bilinmekle beraber Serahsî, Ebû Hanîfe’nin Kitâbü’l-Me‘âkil’de incelediği 

bir görüşüne atıfta bulunarak onun da altı sınıfı diyette asıl olarak kabul ettiği neticesine 

varmıştır.1528 Deve dışındaki diyet kalemlerinin muğallaza diyet için de geçerli olup olmadığı 

hakkında mezhep içinde farklı değerlendirmeler bulunmaktadır.1529 Serahsî’nin böyle bir 

ayrımın varlığına dair net bir ifadesine rastlanılamamıştır. Şu kadar var ki; diyetin deve 

dışındaki muayyen mallarla ifa edilebilme meselesini şibh-i amd ile öldürmede lazım gelen 

muğallaza diyet bahsinin hemen peşinden işlemesi1530, müellifin muğallaza diyet için bir 

ayrım yapmaksızın altı kalemden diyet verilebileceği görüşünde olduğu izlenimini 

uyandırmaktadır. 

 
1523 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/75. 
1524 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/76. 
1525 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/76; Ayrıca bkz. Şâfiʿî, el-Üm, 7/278; Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 12/224; İbn 

ʿAbdüsselâm, el-Ġāye, 6/341-342. 
1526 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/75. 
1527 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/77, 78. 
1528 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/78-79. 
1529 Söz konusu değerlendirmeler hakkında derli toplu bir inceleme için bkz. Ebü’l-İḫlâṣ Ḥasen b. ʿAmmâr b. 

ʿAlî eş-Şürünbülâlî, Ġunyetü ẕevi’l-aḥkâm fî buġyeti Düreri’l-ḥükkâm (Dâru İḥyâi’l-Kütübi’l-ʿArabiyye, ts.), 
2/103. 

1530 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/77. 



333 
 

5.4.5 Diş ve Mûdıhanın Erşi Müstesna Olmak Üzere Cana ve Vücut 

Bütünlüğüne Yönelik Cinayetlerin Diyetinde Kadının Diyetinin Erkeğin Diyetinin Yarısı 

Olacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Kadınların can ve vücut bütünlüğüne yönelik cinayetlerde lazım gelen diyet, 

erkeklerdekinin yarısıdır. Hanefîlerin kabul ettiği bu görüş, Hz. Ali’nin (r.a.) kavline 

dayanmaktadır. Hz. Ömer de (r.a.) bu fikirdedir.1531 İbn Mesud (r.a.) hükmün, mûdıha ve diş 

erşleri1532 haricinde aynen bu şekilde olduğunu söylemiştir. Bu ikisinde gerekecek diyet/erş 

hususunda ise onun kavline göre kadın erkeğe müsavidir. Mûdıha ve dişte lazım gelecek erş 

hususunda erkek-kadın arasında bir fark gözetmemesi, Rasulüllah’ın (s.a.v.) cenin hakkında 

verdiği bir kazâî hükme dayanmaktadır. Zira Allah Rasulü (s.a.v.), düşürülen cenin için 

kıymeti 500 dirhem olan bir gurre1533 ile hükmetmiş ve bu noktada ceninin erkek yahut kız 

olmasını aynı kabul etmiştir.1534 Cenin için lazım gelen bu bedel, (tam) diyetin 1/20’sine 

tekabül etmektedir. Bundan dolayı İbn Mesud (r.a.), diyetin 1/20’sine denk gelen miktarda 

kadın ile erkeği denk tutmuştur; ki bu miktar da mûdıha ve diş erşidir.1535 Bu izahata 

bakılarak İbn Mesud’un (r.a.) meselede kıyas ile hükme vardığı söylenebilir. Serahsî, 

Rasulüllah’ın (s.a.v.) cenin hakkında bu şekilde hükmetmesini, bebeğin anne karnındaki 

cinsiyetinin -özellikle yaradılışın tamamlanmadığı periyotta- bilinememesi ile 

alakalandırmıştır.1536 Mesele dahilinde varid olan diğer bir görüş Zeyd b. Sâbit’e (r.a.) aittir. 

Kendisi, tam diyetin üçte birine kadar olan kısımlarda kadın ile erkeği eşit tutmuştur. Üçte biri 

aşma halinde ise onun kavline göre kadın için lazım gelecek diyet/erş, erkeğin yarısıdır. 

Serahsî, İmam Şâfiî’nin de bu görüşü tercih ettiğini söylemektedir.1537 Lakin Şâfiî fıkıh 

eserleri incelendiğinde işbu görüşün İmam Şâfiî’nin kadîm kavlini yansıttığı; kavl-i cedîdinde 

 
1531 Hz. Ömer’in (r.a.) bu görüşü paylaştığını ifade eden  قول عمر  ibaresi, matbu nüshada geçmemekte olup وھو 

elimizdeki yazmalardan ikisinde وبھ نأخذ lafzından sonra mezkûrdur. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 
808b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 941a. 

1532 “Erş” terimi, yaralanan ve kesilen uzuvlardan dolayı verilmesi lazım gelen diyeti ifade etmektedir. Bkz. 
Bilmen, Hukukı İslâmiyye ve Istılahatı Fıkhiyye Kamusu, 3/13. 

1533 Gurre (الغرة), lügatte beyaz köle ve cariye için kullanılan bir kelime olarak ifade edilmiştir. Hadisin bilinen 
hadis kaynaklarındaki rivayetlerinde geçen ifade أمة أو   kelimesinin atf-ı beyan olması tercihe عبد olup غرة عبد 
şayan bulunmuştur. Bu itibarla gurre, köle ve cariyenin her ikisine şamil olmaktadır. Ayrıca fukahâ kölenin 
beyaz yahut siyahi olmasının şart olmadığını belirtmiştir. Mebsût’ta zikredilen  قیمتھا خمسمائة ziyadesi ile beraber 
düşünüldüğünde beş yüz (dirhem) kıymetindeki köle ve cariyeler için kullanıldığı söylenecektir. Nitekim 
mesela Bedâi’de mesele böylece beyan edilmektedir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/87; Kâsânî, 
Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ, 7/325; Bedruddîn el-ʿAynî, ʿUmdetü’l-ḳārî, 23/243; Ali el-Ḳārî, Mirḳāt, 6/2279. 

1534 Merfu hadisin matbu nüshadaki metninde  یسوى olarak geçen kısım, Hamidiye koleksiyonu 548 ve 549 nolu 
nüshalarda سوى (sevvâ) şeklindedir; ki doğrusu budur. Çünkü hadisin başındaki قضى mazi fiiline matuftur. Bu 
takdirde merfu hadisin metnine burası da dahil olmaktadır. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/79; Seraḫsî, el-
Mebsût (Hamidiye, 548), 809a; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 941a. 

1535 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/79. 
1536 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/79. 
1537 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/79. 



334 
 

ise kendisinin Hanefî mezhebinin kabul ettiği görüşü benimsediği görülmektedir.1538 

Dolayısıyla Serahsî’nin isnadı hatalıdır. 

Kitâbü’l-Asl’da Hanefîlerin görüşü, Hz. Ali’ye (r.a.) dayandırılmaktadır.1539 Tespit 

edebildiğimiz kadarıyla diğer sahabilere isnad edilen bir kavil ise bulunmamaktadır. 

Muhtasaru’t-Tahâvî’de kadının can ve vücut bütün yönelik cinayetlerde söz konusu olan 

diyetin erkek için gündeme gelen diyetin yarısı olduğu belirtilmektedir. Tahâvî bu hükmü dile 

getirirken az olsun çok olsun şeklinde bir kayıt koymuş1540 ve böylelikle mesele dahilinde 

serdedilen diğer görüş(ler)e işarette bulunmuştur. Cessâs aynı meseleyi açıklarken Şeybânî 

gibi bu kavlin aslının Hz. Ali’ye (r.a.) dayandığı vurgusunu yapmaktadır. Haricen Serahsî’nin 

Zeyd’e (r.a.) nispet ettiği can diyetinin üçte birine kadarki kısımda erkek ile kadına terettüp 

eden diyetin aynı olup bunu aşan kısımda kadına erkeğin diyetinin yarısı kadar diyet lazım 

geleceği görüşünü zikretmektedir. Ayrıca bu kavlin Medine ehlinin görüşünü yansıttığı 

bilgisini vermektedir.1541 Kudûrî Muhtasar’ında bu meseleye doğrudan temas etmemekle 

birlikte erkek ve kadın arasında vücut bütünlüğüne yönelik cinayetler sebebiyle kısas 

uygulamasının söz konusu olmadığını söylemektedir.1542 Tecrîd’inde ise kadının diyetinin 

yarım olacağı görüşünü sarih surette dile getirmektedir. Şu kadar var ki; bu görüşü Hz. 

Ali’nin (r.a.) yanı sıra İbn Mesud’a (r.a.) isnad etmiştir. Ayrıca bu naklin Ebû Hanîfe-

Hammâd-İbrahim en-Nehaî senediyle İbn Mesud’a (r.a.) ulaştığı bilgisini vermektedir. 

Kudûrî’nin bu nakli, Serahsî’nin yaptığı nispete bütünüyle aykırıdır. Devamında Zeyd’in (r.a.) 

‘üçte bir diyet görüşü’nden söz etmekte ve bu görüşün Şâfiî’nin iki kavlinden biri olduğunu 

söylemektedir.1543 Kâsânî, İbn Mesud’un (r.a.) kavli konusunda Serahsî’ye muvafakat 

etmiştir.1544 

5.4.6 Vücut Bütünlüğüne Yönelik Cinayet Neticesinde Kısas Uygulanan Kişi Bu 

Sebepten Ölse Tam Bir Can Diyetinden Kısasın Nedeni Olan Organın Erşi Düşülmek 

Suretiyle Tazminin Gerçekleşeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis 

Bir uzuv yahut baş yaralaması (şecce) neticesinde kısas [:kısas fîmâ dûne’n-nefs] 

uygulanıp da kısas uygulanan kişinin bu sebepten hayatını kaybetmesi halinde mali 

 
1538 Mesela bkz. Mâverdî, el-Ḥâvi’l-kebîr, 12/289; Râfiʿî, el-ʿAzîz, 10/328; İbn ʿAbdüsselâm, el-Ġāye, 6/356. 
1539 Şeybânî, el-Aṣl, 6/553. 
1540 Bkz. Ṭaḥâvî, Muḫtaṣar, 240. 
1541 Bkz. Ceṣṣâṣ, Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî, 6/10. 
1542 Ḳudûrî, Muḫtaṣar, 185. 
1543 Krş. Ḳudûrî, et-Tecrîd, 11/5720-5721. 
1544 Bkz. Kâsânî, Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ, 7/322. 



335 
 

sorumluluk oluşup oluşmayacağı yahut oluştuğu düşünülen mali sorumluluğun niceliği 

hakkında farklı görüşler serdedilmiştir. Bu meselede ihtilaf sahabe arasında da vakidir. 

Sahabeden Ömer (r.a.) ve Ali (r.a.), kısas hakkının yerine gelmesinde başka bir yol 

bulunmadığına nazaran herhangi birisi için mali bir sorumluluktan söz edilemeyeceğini 

savunmuşlardır. İmameyn ile İmam Şâfiî, bu görüşü esas ittihaz etmiştir. İbn Mesud (r.a.), 

tazminin, tam bir diyetten [:diyetü’n-nefs] bu kişinin yaralanma sebebiyle kısas hakkına sahip 

olduğu organın erşinin düşülmesi suretiyle gerçekleştirileceğini söylemektedir. Abdullah b. 

Amr b. Âs (r.a.) şahsın bizzat kendisine yüklenecek tam bir diyet sorumluluğundan söz 

etmektedir. Ebû Hanîfe ise ödenecek miktar konusunda adı geçen sahabi gibi düşünse de 

ödemeyi âkilenin üstleneceğine kanaat getirmiştir.1545  

5.4.7 Binek Hayvanını Süren Birisi Varken Hayvanın Dürtülüp Arka Ayağıyla 

Tepmesi Neticesinde Ölen Kişinin Diyetinin Dürten Kişiye Yükleneceği Şeklinde Sahabi 

Kavli/Mevkuf Hadis 

Bir kimse binek hayvanı ile yolda seyir halindeyken birisi bu hayvanı odun parçası 

ile dürtse yahut hayvana vursa; hayvan da bir kişiyi arka ayağı ile tepip öldürse, bu cinayetin 

sorumluluğu binitli kimseye değil, dürtene ait olur.1546 Serahsî, İmam Muhammed’in işbu 

hükümle alakalı olarak [el-Asl’daki1547] “bu, bize Ömer (r.a.) ve Abdullah b. Mesud’tan (r.a.) 

ulaşmıştır.” sözüyle Kâsım b. Rebîa’nın (r.a.) rivayet ettiği şu hadisi kastettiğini ve Hz. 

Ömer’in de (r.a.) İbn Mesud’un (r.a.) verdiği hüküm ile hükmettiğini söylemektedir1548: 

ان رجلا نخس دابة رجل وصدمت رجلا فقتلھ فرفع ذلك إلى سلمان بن ربیعة فقضى بالدیة على  

 1549الراكب ثم رفع ذلك إلى ابن مسعود رضي الله عنھ فقال الا انما نخس الناخس ما ضمن الراكب

 
1545 Krş. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/147; İmam Şâfiî’nin metinde zikredilen görüşü için ayrıca bkz. Şîrâzî, el-

Müheẕẕeb, 3/197; Cüveynî, Nihâyetü’l-maṭlab, 16/163. 
1546 Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 27/2. 
1547 Bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 4/559. 
1548 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 827b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 962b. 
1549 "Bir kimse bir başkasının hayvanını odun ile dürttü, hayvan da birisini ezip öldürdü. Bu olay Selmân b. 

Rebî‘a’ya (r.a.) ulaştırıldı. O da hayvana binen kimsenin diyeti ödemesine hükmetti. Sonra aynı olay İbn 
Mesud’a (r.a.) haber verildi. İbn Mesud (r.a.) şunları söyledi: Bilin ki hayvanı dürtenin dürtmesini, binen kişi 
tazmin etmez." Bu rivayet, matbu nüshada ve Türkçe tercümenin tezde kullanılan baskısında bulunmamaktadır. 
Matbu nüsha ile yazma nüshaların bir kısmı arasında ciddi farklılıklar görülmektedir. İncelemelerimiz 
neticesinde şu sonuçlara ulaştık: Hamidiye koleksiyonu 548 ve 549 nolu yazmalar ile matbu nüshanın 27. 
cildinin 3. sayfasındaki وإن كان الناخس عبدا ifadesi ve devamında bir uyumun bulunduğu ilk bakışta görülmüştür. 
Damat İbrahim Paşa koleksiyonu 651 nolu kayıtta bu ifadenin geçtiği yerin öncesinde de bir uyum mevcuttur. 
Görünüşe göre matbu nüshada bu yazmadan yahut istinsah konusunda bu yazmaya kaynaklık eden başka bir 
yazmadan istifade edilmiştir. Hamidiye koleksiyonu 548 ve 549 nolu yazmalarda, matbu nüshada   لان نخسھ جنایة
قال  الطریق  في  یسیر  كان  إذا  جبارا  بالرجل  النفحة  تكون  وانما  علیھ  مضمونا  كان  منھ  تولد   ,olarak gelen ibare atlanmış فما 
sonrasındaki  مسعود بن  الله  وعبد  عنھ  الله  رضي  الخطاب  بن  عمر  عن  ذلك   ifadesinin devamında da Hamidiye بلغنا 



336 
 

Serahsî, bu olayın hayvanı eliyle itekleyip yönlendirme haline benzediğini 

söylemektedir. Bu durumda hayvanın üzerindeki kişinin de onunla birlikte hareket etmiş 

olacağına dikkat çekerek binitli kimsenin tazmin noktasındaki konumunu tasvir 

etmektedir.1550  

5.5 Değerlendirme 

Mebsût’ta Ukûbât bahisleri altında işlenebileceğini düşündüğümüz Abdullah b. 

Mesud (r.a.) rivayetlerinin sayısı 21’dir. Bölüm içerisinde 1 kıraat rivayeti (5.2.1), 1 merfu ve 

mevkuf surette nakledilmiş rivayet (5.2.3) ve 2 merfu hadis (5.3.3, 5.4.4 birinci rivayet) 

bulunup bunların her biri Hanefî mezhebinin amel ettiği rivayetlerdir. Buraya aldığımız 

rivayetler içerisinde sahabi fiili olarak değerlendirilebilecek bir rivayet bulunmadığından 

kalan 17 rivayetin tamamı sahabi kavlidir. Sözü geçen kavillerden 2’si (5.3.4, 5.4.3) 

Şeyhayn’ın, 1’i (5.2.5) yalnız Ebû Yûsuf’un ameline konu olmuştur. 3 rivayet (5.3.1, 5.4.5, 

5.4.6) ise Hanefîlerin amel etmediği nakillerdir. Kalan 11 rivayet, mezhep görüşüne muvafık 

düşmüştür. Bu tablodan ortaya çıkan şudur: Ukûbat bölümündeki rivayetlerle amel edilme 

oranı yüzde 85 civarındadır. Yine oldukça yüksek bir yüzdeliğe tekabül etmekle beraber 

(ferâiz bahsi ayrı tutulduğu vakit) diğer bölümlere göre nispeten düşük bir orandan söz 

edildiğini söylemek mümkündür. Üstelik amel edilmeyen rivayetler, İbn Mesud’un (r.a.) 

ravisi olduğu değil bizzat şahsından sadır olan sözlerdir. Bununla birlikte bölüm içerisindeki 

toplam rivayet sayısının azlığı, bu bahisle alakalı özel bir parantez açılmasına mâni teşkil 

eden bir faktör olarak değerlendirilebilir. 

Serahsî, bu bölümde de çeşitli usûlî yöntem ve kaidelerin varlığından bahsetmiştir. 

Madde 5.3.2’de bir istihsan bi’l-eser örneğine rastlanılmaktadır. Madde 5.1.1’de Allah hakkı 

 
koleksiyonu 549 nolu yazmada, matbu nüshada bulunmayan bir rivayetin de zikredildiği şu ibare geçmiştir: 
بالدیة على   فقضى  ربیعة  بن  إلى سلمان  ذلك  فرفع  فقتلھ  دابة رجل وصدمت رجلا  ان رجلا نخس  بن ربیعة  القاسم  الذي رواه  الحدیث  ومراده 

ة  الراكب ثم رفع ذلك إلى ابن مسعود رضي الله عنھ فقال الا انما نخس الناخس ما ضمن الراكب وبھ قضى عمر رضي الله عنھ لأن الناخس بمنزل 
 Hamidiye koleksiyonu الدافع للدابة الحامل لھا على ما فعلت والراكب كالمدفوع مع الدابة النخس والضرر وھو بمنزلة ما لو دفع علیھ بیده
548 nolu kayıtta ise buradaki الراكب ضمن  ما  الناخس  نخس  انما  الراكب  ibaresi yerine الا  ضمن  ما  الناخس  ضمن  انما   الا 
şeklinde bir ifade geçmiştir. Bunların ikisi için de gerekli izahın yapılması suretiyle düzgün bir mana takdir 
edilebilir. Şöyle ki; ilk ibarede انما olarak geçen kısmın aslında müstensih tarafından hatalı yazılmış haliyle  إن ما 
olduğu ileri sürülebilir. Bu doğrultuda mana, “Bilin ki hayvanı dürtenin dürtmesini binen kişi tazmin etmez” 
olarak verilir. Yahut müstensihin hata yapmadığı düşünülüp şöyle bir mana verilir: “Muhakkak hayvanı dürten 
dürtmüştür [:Dürtme işi (ve neticeleri) onu yapana izafe edilir]. Hayvana binen kişi [bunu] tazmin etmez.” 
İkinci ibarede ise  الراكب ضمن   :cümlesinin istinafî cümle olduğu düşünülüp şöyle bir mana verilebilir ما 
“Muhakkak tazmini, hayvanı dürten yapar. Hayvana binen kişi [bunu] tazmin etmez” Yaptığımız tercümede 
Hamidiye koleksiyonu 549 nolu kaydın ibaresi esas alınmıştır. Adı geçen kaynaklar için bkz. Seraḫsî, el-
Mebsûṭ, 1989, 27/2-3; Seraḫsî, Mebsut, 27/1; Seraḫsî, el-Mebsût (Damat İbrahim Paşa, 651), 249b; Seraḫsî, el-
Mebsût (Hamidiye, 548), 827b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 962b-963a; Hadisin benzer rivayetleri için 
bkz. Abdürrezzâḳ, el-Muṣannef, 9/422; İbn Ebû Şeybe, el-Kitâbü’l-muṣannef, 5/458. 

1550 Bkz. Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 548), 827b; Seraḫsî, el-Mebsût (Hamidiye, 549), 962b. 



337 
 

ve kul hakkı kavramlarının etkin bir şekilde kullanıldığı görülmektedir. Şârihin yaptığı 

anlatıma göre had ve kısas cezalarının içtima etmesi halindeki uygulama sırası şu şekildedir: 

1) Sırf kul hakkı 2) Kul hakkı da içeren Allah hakkı 3) Sırf Allah hakkı. Fakat burada bir 

istisnada bulunularak ölüm cezasını gerektiren bir suç işlenmişse sırf Allah hakkı statüsünde 

olanlar hiç uygulanmaz denilmiştir. Konuyla alakalı olarak bir başka mahalde (5.3.4) şunlar 

söylenmektedir: Sırf Allah hakkı olan hadlerde hüküm şudur: Zaman aşımı gerçekleştikten 

sonra suçun şahitlik (beyyine) yoluyla sabit olması mümkün değildir. Ayrıca bu mesele 

zımnında zikredilmese de Mebsût içerisinde anlatılanlardan hareketle şöyle bir kaideden söz 

edilebilir: Allah hakkı olan hadlerde suçun ikrar yoluyla sabit olması halinde zaman aşımı söz 

konusu olmamaktadır. Şeyhayn, her iki türlü suç ispat yöntemi için hadd-i şürb hakkında bir 

istisna yaparak şarap kokusunun varlığını zaman aşımı için temel kriter kabul etmiştir. Bunun 

sebebi, varid olan eser olduğuna binaen Şeyhayn’ın meselede istihsan bi’l-eser yaptığını 

söylemek herhalde yanlış olmayacaktır. Ayrıca onların şu minvaldeki değerlendirmeleri de 

önemlidir: Nass bulunan mahalde takdire gidilmez ve nass ile mümkün mertebe amel edilir. 

Madde 5.3.3’teki rivayet, doğrudan neshi anlatan bir içeriğe sahiptir. Serahsî, İbrahim en-

Nehaî’den naklen İbn Mesud’tan (r.a.) menkul kıraatin, mutlakı takyid eden mukayyed lafız 

mesabesinde olduğunu belirtmektedir. (5.2.1) Serahsî’nin madde 5.2.5’te halife Mervân 

döneminde tahakkuk eden bir sükûtî icmâya işaret ettiği söylenebilir. Ebû Hanîfe, madde 

5.4.6’daki meselede hiçbir sahabinin görüşünü almayarak sahabe kavillerinin dışına çıkmış 

gözükmektedir. İkinci bölümün değerlendirme kısmında Serahsî’nin Usûl’ündeki 

ifadelerinden hareketle, kıyasa elverişli meselelerde mezhebin kurucu imamlarının sahabe 

kavilleri karşısındaki tavırlarının net olmadığı aktarılmıştır. Bu meselede mezkûr 

değerlendirmenin menfi yöndeki bir numunesinin gözlemlendiği düşünülmektedir. 

İşlediğimiz rivayetler bağlamında bir yerde (5.4.3) Ebû Hanîfe’nin bir aslından söz 

edilmektedir. Konunun işlenişinde kısaltılarak verilen işbu aslın açık hali Mebsût içerisinde 

geçmekte olup şöylece ifade edilmiştir: İttifakla kabul ve amel edilen âmm lafız, kabul ve 

amelinde ihtilaf edilen has lafızlara tercih edilir. Şâfiî adına dillendirilen ‘kıymette ihtilaf vaki 

olması halinde asgari olanın tercih edileceği’ şeklindeki prensibe Serahsî, ilkesel olarak karşı 

çıkmamış gözükmektedir. Fakat hükme tesir noktasında bundan daha kuvvetli bir ‘mana’nın 

mevcudiyeti halinde vazgeçilebilecek bir prensip olarak değerlendirdiğini söylemek 

mümkündür. (5.2.3) 

Bölüm dahilinde önemli bulup zikredilmesinde yarar gördüğümüz diğer hususlar 

şunlardır: İmam Şâfiî’ye hatalı bir görüş isnadında bulunulmuştur. (5.4.5) Serahsî, hadislerin 



338 
 

sıhhati noktasında Tahâvî’ye atıfta bulunarak onun değerlendirmelerini referans kabul 

etmektedir. (5.2.1) Müellifin ifadesine göre, şer‘an ‘düşünme’(النظر) süresi üç gün olarak 

takdir edilmiştir. (5.3.5) Kendisinin savaş aletlerini gazve deneyimi olanların daha iyi 

bileceğine dair değerlendirmesinin (5.2.3), gerektiğinde ehil olana danışılabileceği ve buna 

göre hareket edileceği yönünde bir temayülün, fıkhen geçerli olduğunu gösterdiği 

söylenebilir. Madde 5.2.5’te müellif, Tarafeyn’in görüşünü tercih ettiğini açıklamalarıyla net 

bir şekilde ortaya koymaktadır. Bir maddede (5.2.1) meselenin izahında Hâricîlerin görüşüne 

yer verilmesi dikkat çekicidir. Madde 5.4.7’de geçen rivayet, matbu nüshada ve tercümenin 

kullandığımız nüshasında bulunmamaktadır. Abdullah b. Mesud’un (r.a.) kavlinin alınmadığı 

meselelerin ikisinde Hz. Ömer (r.a.) ve Hz. Ali’nin (r.a.), birinde yalnız Hz. Ali’nin (r.a.) 

görüşü tercih edilmiştir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



339 
 

SONUÇ 

Abdullah b. Mesud (r.a.), genel olarak İslâm tarihinde, bir bütün olarak İslâm’a ait 

ilim geleneğinde seçkin bir yere sahip olmasının yanı sıra fıkıh ilmine ve hususen Hanefî 

mezhebine etkisi, ayrı bir öneme sahiptir. Mezhebin ilmî silsilesi, fıkıh anlayışı bu zâta 

dayanmakta olup belki de sahabe nesli içerisinde bu ekol üzerindeki en ziyade tesir ona aittir. 

Elinizdeki bu çalışma işbu ön kabulün bir dereceye kadar sınanması amacıyla hazırlanmıştır. 

Mezhebin pratiğini görme adına Hanefiyye’nin fıkhını izhar edecek seviyede müdellel, 

hacimli, temsil kabiliyeti yüksek bir eser olan Mebsût tercih edilmiştir. Tez boyunca 

görüldüğü üzere Serahsî, eserinde yalnız hükümleri serdetmemekte; bilakis bunlara mesnet 

teşkil eden delillere ve farklı görüş sahiplerinin yaklaşımlarına da yer vermekte, meseleyi çok 

yönlü olarak tahlil etmektedir. Bu özelliğiyle Mebsût, İbn Mesud’a (r.a.) isnad edilen 

rivayetlerin etki gücünü göstermek adına ideal bir eser olup tezin merkezinde yer almıştır. 

Mebsût’taki İbn Mesud (r.a.) rivayetlerinin çeşitli formlarda geldiği müşahede 

edilmiştir. Bir kısmı kıraat rivayeti, diğer bir kısmı merfu hadis iken çoğunluk rivayet mevkuf 

hadis olarak varid olmuştur. Merfu hadisler içerisinde ayrıca mevkuf kanalla gelenler 

bulunduğu gibi yalnız merfu olarak nakledilenler de vardır. Mevkuf rivayetlere gelindiğinde 

içeriğin, bazısında sahabi kavli formatında olduğu diğerlerinde sahabi fiili denilmeye elverişli 

bir muhteva bulunduğu görülmüştür. Tespit edebildiğimiz kadarıyla Mebsût içerisinde 7 kıraat 

rivayeti, 6 hem merfu hem mevkuf surette nakledilen hadis, 43 merfu hadis, 248 mevkuf hadis 

bulunmaktadır. Mevkuf rivayetlerin 231’i sahabi kavli formatında iken kalan 17 rivayet 

sahabi fiili olarak değerlendirilmiştir. Bu hesaplama tezin Dördüncü bölüm değerlendirme 

kısmında izah ettiğimiz üzere ikinci tip sayıma göre yapılmıştır; ki aynı meselede varid olan 

farklı görüşlerin müstakil olarak sayılması esasına dayanmaktadır. Buna göre ikinci tip sayım 

itibara alındığında Mebsût’taki İbn Mesud (r.a.) rivayetlerinin toplam sayısı 304 olmaktadır. 

Birinci tip sayım temelli bir hesaplamaya gidilecek olursa, yalnızca İbn Mesud’a (r.a.) nispet 

edilen sahabi kavillerinin (ve dolayısıyla mevkuf rivayetlerin) sayısında değişiklik olmaktadır; 

ki bu sayıma göre sahabi kavilleri 219 adettir. Toplam rivayet sayısı ise 292 olarak 

hesaplanmaktadır. Pek tabii bunlar, Giriş kısmında da belirtildiği üzere, Serahsî’nin sarih 

denilebilecek ifadelerle İbn Mesud’a (r.a.) isnad ettiği rivayetlere ait istatistiklerdir. Herhangi 

bir rivayet, sair eserlerde İbn Mesud (r.a.) rivayeti olarak nakledilmiş olsa bile Mebsût’ta bu 

durum açıklıkla dile getirilmemişse tez kapsamımızın dışında kalmakta ve vardığımız 

neticeler, ilgili rivayete ilişkin hüküm bildirmemektedir. 



340 
 

Tezde amaçlanan hususlardan biri, Mebsût’taki İbn Mesud (r.a.) rivayetlerinin hangi 

rivayetler olduğunun tespiti ve bunların bir dökümünü sunmaktı. Verdiğimiz sayısal bilgiler 

ve tezin sonuna ilave ettiğimiz ek bölümler, bu amacı elden geldiği kadarıyla yerine 

getirmektedir. Lakin hiç şüphesiz çalışmamızın en can alıcı özelliği, bu rivayetlerin Hanefî 

mezhebi üzerindeki etkisini kısmen ortaya koyması; bu gayeye matuf bir numune sunmasıdır. 

Bahusus İbn Mesud (r.a.) rivayetlerinin Hanefî imamları tarafından ne derece teveccüh 

gördüğüne dair matematiksel verilerle desteklenmiş -tabiri caizse- bir rapor takdim etmesi, tez 

boyunca sarf edilen çabanın en mühim semeresi olarak ifade edilebilir. Tez içerisinde 

dillendirilmiş olmakla birlikte, ilk sayım metodunda, aynı mesele dahilinde nakledilen farklı 

kavillerin en az birisi ile amel edilmiş olmasının, o meselede Hanefî amelinin bulunmasıyla eş 

değer kabul edileceği şeklindeki kriterimizi hatırlatmakta fayda görüyoruz. Buna göre, ilk 

sayım esas alındığında ortaya çıkan 292 rivayetin içerisinde amel edilenlerin sayısı 244 iken, 

amel edilmeyen rivayetler 46 adet olarak hesaplanmıştır. Mebsût’taki konu anlatımlarına 

itibarla, amel edilip edilmediği belli olmayanların sayısı ise yalnız 2’dir. Bu sayımda 

Hanefîlerin İbn Mesud (r.a.) rivayetleri ile amel etme oranı, yüzde 83 küsur olarak hesap 

edilmiştir. İkinci sayımdaki 304 rivayetin 244’ü amele konu olmuş, 58’i amel dışı kalmış, 2’si 

hakkında ise amel noktasında kesin bir yargıya varılamamıştır. Bu veriler esas alındığında 

Mebsût’taki İbn Mesud (r.a.) rivayetlerinin en az yüzde 80’i ile amel olunduğu sonucuna 

ulaşılmaktadır. 

Mebsût’taki bütün İbn Mesud (r.a.) rivayetlerinin denkleme dahil edilmesi 

takdirinde, görüldüğü üzere, rivayetlerin en az yüzde 80’inde Hanefî amelinin tahakkuk ettiği 

ortaya konmuştur. Bu oranın görece yüksek olduğu söylenebilir. Lakin daha incelikli bir 

tahlile gidildiği vakit, işbu oranı oldukça aşağı çeken bir grup rivayetin varlığı fark 

edilmektedir. Bahse konu rivayetler, ferâize taalluk eden İbn Mesud (r.a.) rivayetleridir. 

Nitekim yerinde ifade edildiği üzere yekûnu ilk sayıma göre 50, ikinci sayıma göre 62 adet 

olan ferâiz rivayetlerinin her iki sayımda 24 tanesiyle amel edilmiştir. Hesaplamalar 

yapıldığında ilk sayıma nispeten ferâiz rivayetlerindeki amel oranı yüzde 48 olurken, ikinci 

sayımda bu oran yüzde 38’lerde kalmıştır. Hatırlanacak olursa, fıkhın diğer dallarına ilişkin 

amel yüzdeleri içerisinde en düşük orana yüzde 85 ile Ukûbât rivayetlerinde rastlanmaktaydı. 

Elde ettiğimiz bu sonuçlar bizi son bir hesaplama daha yapmaya daha yöneltti. Bu 

hesaplamada ferâiz rivayetleri dışarıda bırakıldı ve kalan rivayetler özelinde bir inceleme 

yapıldı. Ferâiz dışındaki rivayetlerde aynı meselede iki kavil sadır olması gibi bir duruma 

rastlanılmadığı için farklı sayım yöntemlerine de gerek duyulmadı. Sonuç olarak Mebsût’taki 



341 
 

ferâiz harici rivayetlerin yekûnu olan 242 rivayetin 220’si ile amel edildiği tespit edilmiş olup 

bu oran yüzde 90’a tekabül etmektedir. Bu netice açıkça göstermektedir ki; ferâiz 

rivayetlerine has bir durum olarak İbn Mesud (r.a.) rivayetlerine teveccüh düşük olmuştur. 

Sair meselelerde yüzde 90’lık bir amel söz konusu olup bu durum, İbn Mesud’un (r.a.) Hanefî 

fıkhı üzerindeki etkisini açık surette ortaya koymaktadır. Ulaşılan bu sonuçlar ışığında İbn 

Mesud’un (r.a.) Hanefî silsilesinde yalnızca ismi anılan bir şahsiyet olmadığı, mezhep 

anlayışında önemli bir yer tuttuğu söylenebilir. Öte yandan İbn Mesud’un (r.a.) ravisi olduğu 

hadislerin tümü ile amel olunması, Hanefîlerin İbn Mesud’u (r.a.) fakih sahabi kabul ettiğinin 

göstergesi olup mezhebin fakih ravi kriteriyle örtüşmektedir. Ona ait kıraat rivayetleri de 

Hanefî fıkhı açısından nassların anlaşılmasında belirleyici olmuştur. Hangi saikten ötürü İbn 

Mesud’un (r.a.) ferâiz rivayetlerinin çoğuyla amel edilmediği, gelecekteki çalışmalara havale 

edilmiştir. 

İbn Mesud’un (r.a.) ravisi olduğu rivayetlerle yahut kendisinden sadır olan kavil ve 

fiillerle yer yer kıyasın terk edildiği ve -geniş manasıyla- istihsan bi’l-eser yoluna gidildiği 

görülmüştür; ki bu yöntem Mebsût içerisindeki İbn Mesud (r.a.) nakillerinde en az 10 defa 

kullanılmıştır. Serahsî’nin istihsanın Sünnet’in yanı sıra fakih sahabilerin kavli ile de terk 

olunacağına dair ifadesi, önemli bir usûl kaidesine işaret etmektedir. Müellif, İbn Mesud’un 

(r.a.) kavillerini değerlendirirken sahabi kavilleri ile alakalı esaslara sık sık değinmiş ve 

özellikle sahabi kavillerinin miktar ihtiva ettiği halleri diğer hallerden ayrı tutmuştur. Bu 

türden muhtevaya sahip sahabi kavilleri, Serahsî’nin ifadeleriyle, aslen ilgili hükmün ancak 

Allah Rasulü’nden (s.a.v.) işitilmiş olabileceğine binaen Hanefîlerce merfu hadis gibi kabul 

görmektedir. Sahabenin Rasulüllah’tan (s.a.v.) işittikleri haberleri bazen merfu hadis olarak 

nakledip kimi hallerde mürsel hadis suretinde aktarmaları, bu yaklaşımı takviye eden bir bilgi 

olarak paylaşılmıştır. Mebsût’taki İbn Mesud (r.a.) rivayetlerinde uygulama alanı bulduğu 

üzere, haberlerin zahiren tearuzu halinde azami miktarı içeren nakli esas almak, tercihe şayan 

görülmüştür. Asgari olanı tercih etmek ise, kıyas temelli sahabi içtihatlarının tearuzunda, 

kavilleri uzlaştırmanın mümkün olmadığı durumlarda devreye giren bir yöntem sayılmaktadır. 

Serahsî, bir meselede birden fazla sahabi kavli varid olmuşsa o meseledeki ‘hakikat’in bu 

kaviller haricinde sübutunun mümteni olduğunu belirtmektedir. Görünüşe göre kendisi, bu 

kaidede ilgili kavillerin kıyasa dayalı olup olmadığı şeklinde bir ayrıma da gitmemektedir. 

Şeriat’ın kıyamete kadar sahabe fetvalarıyla kaim olacağı şeklindeki ifadesi, müellifin bu 

bağlamdaki bakış açısını özetler mahiyette bir yargıdır. 



342 
 

Ele aldığımız meselelerin azımsanmayacak bir kısmında sahabenin ihtilaf ettiği 

görülmektedir. Sahabenin fıkhî meselelerde ihtilaf halinde bulunmaları, başlı başına hükme 

tesir eden bir mana olarak telakki edilmiştir. Öyle ki; bu tarz bir ihtilaf sebebiyle kısas cezası 

sakıt olabilmekte yahut ilgili ihtilaf, verilecek keffaret bedelinde pürüz oluşturan bir durum 

olarak kabul edilebilmektedir. Serahsî sahabe arasındaki ihtilafın bu yöndeki etki gücünün 

müçtehit olmalarından ileri geldiği fikrini verecek tarzda daha genel bir kaideden bahis 

geçmektedir: “Bir meselede sahabe ve ilim ehli arasında açık bir ihtilafın bulunması, hükmî 

şüphe teşkil eder” Yine bu konunun devamı sayılabilecek bir yargıyı dile getirerek, hükmî 

şüpheye istinaden hadlerin düşürüleceği bilgisini vermektedir. Öte yandan sahabe ve tâbiin 

kavillerine muhalif surette serdedilen bir görüş, sırf bu vasfından dolayı zafiyet isnadına hedef 

olabilmektedir. Şunu ifade etmek gerekir ki; Serahsî, Ebû Hanîfe’nin tâbiin kavlini başlı 

başına bir delil saymadığını aktarmaktadır. Hatta bu sebepten İmam Muhammed’in İbrahim 

en-Nehaî’nin kavlinin delil sanılmasına yol açabilecek ifadelerini izah etme zorunluluğu 

hissetmiştir. Müellife göre İmam Muhammed, Nehaî’nin fetvalarında Ali (r.a.) ve İbn 

Mesud’un (r.a.) kavillerine dayandığına kani olduğu için doğrudan Nehaî’nin kavline 

referansta bulunmaktadır. 

Sahabe kavilleri ve benzeri konuların yanı sıra Mebsût’ta usûl, fürû, kavaid ilimlerine 

taalluk eden pek çok husustan söz edilmektedir. Umûm, mutlakın mukayyede hamli, kinaye, 

delalet-i nass ile istidlal, nesh, tearuz gibi usûl bahisleri ile alakadar konulara temas edildiği 

gibi fürû meselelerine ilişkin esaslara; söz gelimi meclis birliğinden neşet eden hükümlere 

veya dinen helal olan bir şeyin haram olarak nitelenmesinin yemin kabul edilmesi gibi 

hususlara da yer verilmiştir. Keza “tatbîk”, “müfevviza”, “murabbaâtü İbn Mesud (r.a.)”, 

“ehl-i tenzîl”, “erş” vb. fürû-ı fıkha ilişkin ıstılahlara yeri geldikçe değinildiği görülmektedir. 

Yine “Haramlığı iktiza eden mana ile helalliği iktiza eden mana içtima ettiğinde haramlığı 

iktiza eden mana tercih edilir.”, “Ne zaman ki açık sebep, gizli mananın yerine kaim olur, 

hüküm de vücud ve adem bakımından ona eşlik eder.” gibi kavaid misallerine, İbn Mesud’un 

(r.a.) rivayetleri tahlil edilirken atıfta bulunulduğu müşahede edilmektedir. 

Abdullah b. Mesud’un (r.a.) Mebsût’taki muayyen rivayetleri üzerinden yürütülen bu 

çalışmada bahse konu rivayetlerin Hanefî mezhebi üzerindeki etkisinin Mebsût öncesi ve 

sonrasındaki Hanefî fıkıh literatüründe farklılık gösterip göstermediğini test etmek adına 

belirli eserler seçilmişti. Fıkhın temel konu başlıklarından numune kabilinden meseleler ve bu 

meseleler zımnında varid olan rivayetler, işbu eserler özelinde de kontrol edildi. Mebsût’la 

mukayese edildiğinde mezhebin ilgili meselelere yaklaşımının bu eserlerde Mebsût’takiyle 



343 
 

umûmî surette paralellik arz ettiği görüldü. Rivayetlere gelindiğinde, Mebsût’taki İbn Mesud 

(r.a.) rivayetlerinin aynısı yahut benzerlerine yine ona nispetle yer veren eserlerde bu 

rivayetler üzerindeki değerlendirmelerin genellikle aynı minval üzere olduğu gözlemlendi. Bu 

bakımdan verdiğimiz istatistikler ve vardığımız sonuçları boşa çıkaracak bir tablonun bu 

eserler muvacehesinde söz konusu olmadığını söyleyebiliriz. Seçilen eserler içerisinde mevcut 

olup, ele alınan meseleler dahilinde kullanılan rivayetlerde ise hem rivayetin mahiyeti hem 

isnad edildiği sahabi(ler) noktasında farklılıklar bulunduğu tespit edildi. Lakin bu farklılıklar, 

Mebsût’taki İbn Mesud (r.a.) rivayetlerinin konu edildiği bu çalışmanın elde ettiği neticeleri 

etkiler mahiyette değildir. Mebsût’la alakalı ilim dünyasına bir öneride bulunmamız icap 

edecekse bu, eldeki matbu nüshaların tamamının hatalı ve eksik olmasına binaen eserin en 

kısa sürede özenli bir tahkikli neşrinin gerçekleştirilmesi olacaktır. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



344 
 

 

BİBLİYOGRAFYA 

Abdullâh b. Muḥammed b. ʿAbdirraḥmân el-Cumʿa. Fıḳhu ʿAbdillâh b. Mesʿûd fi’l-

ʿibâdât. Riyad: Câmiatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd el-İslâmiyye, Yüksek Lisans Tezi, 1987. 

Abdurraḥmân b. Fehd b. Muḥammed. Fıḳhu ʿAbdillâh b. Mesʿûd mine’ẓ-ẓıhâr ile’l-

iḳrâr: cemʿan ve dirâseten. Câmiatü’l-İmâm Muhammed b. Suûd el-İslâmiyye, Yüksek 

Lisans Tezi, 1440. 

Abdülazîz el-Buḫârî, ʿAlâüddîn ʿAbdülʿazîz b. Aḥmed. Keşfü’l-esrâr (Keşf-i 

Pezdevî). 4 Cilt. Dersaâdet: Şirket-i Sahafiyye-i Osmâniyye, 1308. 

Abdülḥakîm ʿAbdülġanî Muḥammed Kāsım. Fıḳhu’l-İmâm ʿAbdillâh b. Mesʿûd: min 

aṣḥâbi Rasûlillâh. Kahire: el-Ḥadîs̱e li’ṭ-Ṭıbâʿa, 1986. 

Abdürrezzâḳ, Ebû Bekr ʿAbdürrezzâḳ b. Hemmâm eṣ-Ṣanʿânî. el-Muṣannef. thk. 

Ḥabîbürraḥmân el-Aʿẓamî. 11 Cilt. Beyrut: el-Meclisü’l-ʿİlmî, 2. Basım, 1983. 

Abdürrezzâḳ İskender. ʿAbdullâh b. Mesʿûd: İmâmü’l-fıḳhi’l-ʿIrâḳı̄. Câmiatü’l-

Kâhire, Doktora Tezi, 1976. 

Abdüssettâr eş-Şeyḫ. ʿAbdullâh b. Mesʿûd : ʿamîdü ḥameleti’l-Ḳur’ân ve kebîru 

fuḳahâi’l-İslâm : (31 K H - 32 H). Dımaşk: Dâru’l-Ḳalem, 1982. 

Ağırman, Cemal. “Müksirûn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/534. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Ahatlı, Erdinç. “Yahyâ b. Maîn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43/256-

257. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Aḥmed b. Ḥanbel, Ebû ʿAbdillâh Aḥmed b. Muḥammed eş-Şeybânî. el-ʿİlel ve 

maʿrifetü’r-ricâl. thk. Vaṣiyyullâh b. Muḥammed ʿAbbâs. 3 Cilt. Riyad: Dâru’l-Ḫânî, 2001. 

Aḥmed b. Ḥanbel, Ebû ʿAbdillâh Aḥmed b. Muḥammed eş-Şeybânî. Müsnedü’l-

İmâm Aḥmed b. Ḥanbel. thk. Şuʿayb el-Arnaʾût vd. 50 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 

2001. 



345 
 

Ahmed Cevdet Paşa. Ḫulâṣatü’l-beyân fî teʾlîfi’l-Ḳurʾân. İstanbul: Karabet ve 

Kasbar Matbaası, 1303. 

Aḥmed Muḥammed Ḥasen Ḥassân. eṣ-Ṣaḥabî ʿAbdullâh b. Mesʿûd ve es̱eruhû fi’l-

fıḳhi’l-Ḥanefî (dirâse fıḳhiyye). Amman: Câmiatü’l-ʿUlûmi’l-İslâmiyyeti’l-ʿÂlemiyye, 

Yüksek Lisans Tezi, 2021. 

Ahterî, Muslihuddin Mustafa. Aḫterî-i kebîr. İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1302. 

Akşit, M. Cevat. “İmam Serahsî’nin Kitabu’l-Mebsut Adlı Eserinin Uluslararası 

Kaynak Baskılarında Yer Alan Eksik Metinler ve Baskı Hataları”. Diyanet İlmî Dergi 49/2 

(2013), 171-195. 

Akyüz, Vecdi. “Abdullah b. Utbe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

1/139. İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Albayrak, İsmail. “Erken Dönem Kurrâ ile İlgili Oryantalistik Bakış Açısının 

Eleştirel Değerlendirmesi”. Marife: Dini Araştırmalar Dergisi [Bilimsel Birikim] 4/2 (2004), 

129-154. 

Algül, Hüseyin. “Fâtıma bint Hattâb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

12/226. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Ali b. Medînî, Ebü’l-Ḥasen ʿAlî b. ʿAbdillâh b. Caʿfer. Tesmiyetü men ruviye ʿanhu 

min evlâdi’l-ʿaşera. thk. ʿAlî Muḥammed Cemmâz. Kuveyt: Dâru’l-Ḳalem, 1. Basım, 1982. 

Ali el-Ḳārî, Ebü’l-Ḥasen Nûrüddîn ʿAlî b. Sulṭân Muḥammed. Mirḳātü’l-mefâtîḥ 

şerḥu Mişkâti’l-Meṣâbîḥ. 9 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2002. 

Ali el-Ḳārî, Ebü’l-Ḥasen Nûrüddîn ʿAlî b. Sulṭân Muḥammed. Şerḥu Müsnedi Ebî 

Ḥanîfe. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1985. 

Ali el-Ḳārî, Ebü’l-Ḥasen Nûrüddîn ʿAlî b. Sulṭân Muḥammed. Şerḥu’ş-Şifâ. 2 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1421. 

Ali Haydar, Hoca Emin Efendizâde. Teshîlü’l-ferâiż. İstanbul: (A. Asaduryan) 

Şirket-i Mürettibiye Matbaası, 1322. 



346 
 

Altıkulaç, Tayyar. “Hamza b. Habîb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

15/511-513. İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Altıkulaç, Tayyar. “Kisâî, Ali b. Hamza”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

26/69-70. Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

Altıkulaç, Tayyar. “Zir b. Hubeyş”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

44/449. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Ammâr, Muḥammed b. ʿAbdillâh b. ʿAbdilʿazîz. “Cüz’ün fîhi’l-kelâm ʿalâ evlâdi 

ʿAbdillâh b. Mesʿûd ve evlâdi eḫîhi ʿUtbe b. Mesʿûd (raḍıyallâhu ʿanhümâ) min kelâmi’l-

Ḥâfıẓ Ebî Mûsâ Muḥammed b. Ebî Bekr Ömer b. Ebî ʿÎsâ el-Medînî el-İṣbahânî 

(raḥimehullâh)”. Mecelletü’l-Ulûmi’ş-Şerʿiyye 1/63 (Rebiulahir 1443 2021), 63-166. 

Arı, Abdüsselam. İslam Miras Hukuku. İstanbul: M.Ü. İlahiyat Fakültesi Vakfı 

Yayınları, 4. Basım, 2023. 

Arı, Abdüsselam. “Vasiyet”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/552-555. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

Âşıkkutlu, Emin. “Berîre”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 5/503-504. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Atar, Fahrettin. “Mükâtebe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 31/531-533. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Atli, Yaşar. Kur’an’ın Yazılması ve Cem’i. Malatya: İnönü Üniversitesi, Yüksek 

Lisans Tezi, 2013. 

Avcı, Casim. “Kûfe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 26/339-342. 

Ankara: TDV Yayınları, 2002. 

Aycan, İrfan. “Urve b. Zübeyr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 42/183-

185. İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

Aydın, Mehmet Âkif. “Deyn”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/266-

268. İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 



347 
 

Aydınlı, Osman. “İmam Serahsî’nin İçinde Yaşadığı Siyasi Ortam ve Hapis Hayatı”. 

Diyanet İlmî Dergi 49/2 (2013), 7-25. 

Aydınlı, Osman. “Özkent Şehri, Türkler’in İslâmlaşması ve İslâm Kültür ve 

Medeniyetinin Gelişmesinde Rolü”. İSTEM: İslâm, San‘at, Tarih, Edebiyat ve Mûsikîsi 

Dergisi 13/25 (2015), 125-149. 

Ayıntâbî, Mehmed Münîb. Terceme-i Şerḥu’s-Siyeri’l-kebîr. 2 Cilt. İstanbul: 

Matbaa-i Âmire, 1241. 

Bâbertî, Ekmelüddîn Muḥammed b. Muḥammed. el-ʿİnâye şerḥu’l-Hidâye. 10 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1970. 

Bağdatlı İsmail Paşa. Hediyyetü’l-ʿârifîn esmâü’l-müellifîn ve âs̱âru’l-muṣannifîn. 2 

Cilt. Ankara: Milli Eğitim Bakanlığı, 1955. 

Bakkal, Ali. “Maraz-ı Mevt”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/39-41. 

Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Baktır, Mustafa. “Suffe”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 37/469-470. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Baktır, Mustafa. “Umûmü’l-Belvâ”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

42/155-156. İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

Bayder, Osman. “Hâkim eş-Şehîd’in ‘el-Kâfî’ Adlı Eserindeki Faaliyeti Üzerine”. 

Bilimname: Düşünce Platformu 2/29 (2015), 245-261. 

Bayder, Osman. “Kemalpaşazâde’nin Tabakâtu’l-Fukahâ’sına Yönelik Eleştiriler 

Üzerine Bir Değerlendirme”. Kemalpaşazâde: Felsefe-Din-Edebiyat Araştırmaları. ed. Murat 

Demirkol vd. 2/66-71. Ankara: Fecr Yayınları, 2022. 

Bedir, Murteza. Buhara Hukuk Okulu : Vakıf Hukuku Bağlamında X-XIII. yüzyıl 

Orta Asya Hanefi Hukuku Üzerine Bir İnceleme. İstanbul: İSAM Yayınları, 2014. 

Bedir, Murteza. “Ebû Hafs el-Kebîr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

EK-1/364-366. Ankara: TDV Yayınları, 2020. 



348 
 

Bedir, Murteza. “ez-Ziyâdât”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 44/483-

484. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Bedir, Murteza. “Usûl-Fürû’: Ebû Hanîfe ve Fıkhın Yöntemi”. Diyanet İlmî Dergi 

56/4 (2020), 1303-1348. 

Bedir, Murteza. “Usûlü’s-Serahsî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

42/221-222. İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

Bedruddîn el-ʿAynî, Ebû Muḥammed Maḥmûd b. Aḥmed. el-Binâye fî şerḥi’l-

Hidâye. thk. Eymen Ṣâliḥ Şaʿbân. 13 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 2000. 

Bedruddîn el-ʿAynî, Ebû Muḥammed Maḥmûd b. Aḥmed. Nuḫabü’l-efkâr fî tenḳīḥi 

Mebâni’l-aḫbâr fî şerḥi Meʿâni’l-âs̱âr. thk. Ebû Temîm Yâsir b. İbrâhîm. 19 Cilt. Devha: 

Vizâretü’l-Evḳāf ve’ş-Şuûni’l-İslâmiyye, 1. Basım, 2008. 

Bedruddîn el-ʿAynî, Ebû Muḥammed Maḥmûd b. Aḥmed. Şerḥu Süneni Ebî Dâvûd. 

thk. Ebü’l-Münẕir Ḫâlid b. İbrâhîm el-Mıṣrî. 7 Cilt. Riyad: Mektebetü’r-Rüşd, 1999. 

Bedruddîn el-ʿAynî, Ebû Muḥammed Maḥmûd b. Aḥmed. ʿUmdetü’l-ḳārî şerḥu 

Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî. 25 Cilt. Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Türâs̱i’l-ʿArabî, ts. 

Beġavî, Ebû Muḥammed el-Ḥüseyn b. Mesʿûd el-Ferrâʾ. et-Tehẕîb fî fıḳhi’l-İmâm eş-

Şâfiʿî. thk. ʿÂdil Aḥmed ʿAbdülmevcûd-ʿAlî Muḥammed Muʿavvaż. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-

Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1. Basım, 1997. 

Beġavî, Ebü’l-Kāsım ʿAbdullâh b. Muḥammed b. ʿAbdilʿazîz. Muʿcemü’ṣ-ṣaḥâbe. 

thk. Muḥammed el-Emîn b. Muḥammed el-Cekenî. 5 Cilt. Kuveyt: Mektebetü Dâri’l-Beyân, 

1. Basım, 2000. 

Belâẕürî, Ebü’l-Ḥasen Aḥmed b. Yaḥyâ b. Câbir. Ensâbü’l-eşrâf. thk. Süheyl 

Zekkâr-Riyâḍ Ziriklî. 13 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1996. 

Beyhaḳī, Ebû Bekr Aḥmed b. el-Ḥüseyn b. ʿAlî. Delâilü’n-nübüvve ve maʿrifetü 

aḥvâli ṣâḥibi’ş-şerîʿa. thk. ʿAbdü’lmuʿṭî Ḳalʿacî. 7 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 

1988. 



349 
 

Beyhaḳī, Ebû Bekr Aḥmed b. el-Ḥüseyn b. ʿAlî. es-Sünenü’l-kebîr. thk. ʿAbdullâh b. 

ʿAbdilmuḥsin et-Türkî. 24 Cilt. Kahire: Merkezü Hicr li’l-Büḥûs̱ ve’d-Dirâsâti’l-ʿArabiyye 

ve’l-İslâmiyye, 2011. 

Beyhaḳī, Ebû Bekr Aḥmed b. el-Ḥüseyn b. ʿAlî. Menâḳıbü’ş-Şâfiʿî. thk. es-Seyyid 

Aḥmed Ṣaḳr. 2 Cilt. Kahire: Mektebetü Dâri’t-Türâs̱, 1970. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Büyük İslâm İlmihali. İstanbul: Bilmen Yayınevi, 1968. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Hukukı İslâmiyye ve Istılahatı Fıkhiyye Kamusu. 8 Cilt. 

İstanbul: Bilmen Yayınevi, 1967. 

Bilmen, Ömer Nasuhi. Kur’anı Kerim’in Türkçe Meali Alisi ve Tefsiri. 8 Cilt. 

İstanbul: Bilmen Yayınevi, 1966. 

Birışık, Abdulhamit. “Sûre”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 37/538-539. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Boynukalın, Ertuğrul. “Yemin”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 43/417-

420. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Boynukalın, Mehmet. el-Muḳaddime (Şeybânî, el-Aṣl içinde). Beyrut: Dâru İbn 

Ḥazm, 2012. 

Bölükbaş, Ali Haydar. İbadetler Bağlamında Abdullah b. Mes‘ûd’un Ebû Hanîfe’ye 

Etkisi. Rize: Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2014. 

Brockelmann, Carl. Geschichte der Arabischen Litteratur. 2 Cilt. Leiden: E. J. Brill, 

1943. 

Brockelmann, Carl. Geschichte der Arabischen Litteratur : supplement. 3 Cilt. 

Leiden: E. J. Brill, 1937. 

Brockelmann, Carl. Târîḫu’l-edebi’l-ʿArabî. çev. ʿAbdülḥalîm en-Neccâr vd. 10 Cilt. 

Kahire: el-Hey’etü’l-Mıṣriyyetü’l-ʿÂmme li’l-Kitâb, 1993. 

Buḫârî, Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. İsmâʿîl b. İbrâhîm. Ṣaḥîḥu’l-Buḫârî. thk. 

Muṣṭafâ Dîb el-Buġā. 7 Cilt. Dımaşk-Beyrut: Dâru İbn Kes̱îr-Dâru’l-Yemâme, 5. Basım, 

1993. 



350 
 

Buḫârî, ʿAbdullâh b. Muḥammed ʿAbdirraḥîm b. Ḥüseyn. Merviyyâtü Ebî ʿUbeyde b. 

ʿAbdillâh b. Mesʿûd ʿan ebîhi cemʿan ve dirâseten ve taḫrîcen ve taʿlîḳan. Mekke: Câmiatü 

Ümmi’l-Kurâ, Yüksek Lisans Tezi, 1999. 

Buhûtî, Manṣûr b. Yûnus b. Ṣalâḥiddîn. Keşşâfü’l-ḳınâʿ ʿan metni’l-İḳnâʿ. thk. Hilâl 

Muṣayliḥî Muṣṭafâ Hilâl. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1982. 

Burhânüddîn el-Buḫârî, Maḥmûd b. Aḥmed b. ʿAbdilʿazîz. el-Muḥîtu’l-burhânî. 26 

Cilt. Karaçi: İdâretü’l-Ḳurʾân ve’l-ʿUlûmi’l-İslâmiyye, 2004. 

Cerrahoğlu, İsmail. “Abdullah b. Mes‘ûd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 1/114-117. İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Ceṣṣâṣ, Ebû Bekr Aḥmed b. ʿAlî. Aḥkâmü’l-Ḳurʿân. thk. Muḥammed eṣ-Ṣâdıḳ 

Ḳamḥâvî. 5 Cilt. Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Türâs̱i’l-ʿArabî, 1405. 

Ceṣṣâṣ, Ebû Bekr Aḥmed b. ʿAlî. Şerḥu Muḫtaṣari’ṭ-Ṭaḥâvî. thk. ʿİṣmetullâh 

ʿİnâyetullâh Muḥammed vd. 8 Cilt. Beyrut-Medine: Daru’l-Beşâiri’l-İslâmiyye-Dâru’s-Sirâc, 

2010. 

Cevherî, Ebû Naṣr İsmâʿîl b. Ḥammâd. eṣ-Ṣıḥâḥ tâcü’l-luġa ve ṣıḥâḥu’l-ʿarabiyye. 

thk. Aḥmed ʿAbdülġafûr ʿAṭṭâr. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-ʿİlm li’l-Melâyîn, 1987. 

Cürcânî, Ebü’l-Ḥasen ʿAlî b. Muḥammed b. ʿAlî es-Seyyid eş-Şerîf. Şerḥu Ferâiżi 

Sirâciyye. İstanbul: Mahmud Bey Matbaası, 2. Basım, 1322. 

Cüveynî, Ebü’l-Meʿâlî İmâmü’l-Ḥaremeyn ʿAbdülmelik b. ʿAbdillâh. Nihâyetü’l-

maṭlab fî dirâyeti’l-meẕheb. thk. ʿAbdülʿaẓîm Maḥmûd ed-Dîb. 20 Cilt. Beyrut: Dâru’l-

Minhâc, 2007. 

Çeker, Huzeyfe. “Hanefi Mezhebinin Fıkıh Silsileleri (Ebû Hanîfe’den Hicri VI. 

Asrın Sonuna Kadar)”. İslam Hukuku Araştırmaları Dergisi 19 (2012), 163-201. 

Dâreḳutnî, Ebü’l-Ḥasen ʿAlî b. Ömer b. Aḥmed. Sünenü’d-Dâreḳutnî. thk. Şuʿayb el-

Arnaʾût vd. 5 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1. Basım, 2004. 

Dönmez, İbrahim Kâfi. “Garar”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 13/366-

371. İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 



351 
 

Düleymî, ʿUbeyde ʿÂmir Tevfîḳ. “Ârâü Ebî ʿUbeyde b. ʿAbdillâh b. Mesʿûd el-

fıḳhiyye (dirâse fıḳhiyye muḳārene)”. Mecelletü’l-Câmiʿati’l-ʿIrâkıyye 23/1 (2009), 325-364. 

Ebû Dâvûd es-Sicistânî, Süleymân b. el-Eşʿas̱ b. İsḥâḳ. Sünenü Ebî Dâvûd. thk. 

Şuʿayb el-Arnaʾût vd. 7 Cilt. Dâru’r-Risâleti’l-ʿÂlemiyye, 1. Basım, 2009. 

Ebû Dâvûd es-Sicistânî, Süleymân b. el-Eşʿas̱ b. İsḥâḳ. Tesmiyetü’l-iḫve ellezîne 

ruviye ʿanhümü’l-ḥadîs̱ (er-Ruvât mine’l-iḫve ve’l-eḫavât içerisinde). Riyad: Dâru’r-Râye, 

1988. 

Ebû Nuaym el-İṣfahâni, Aḥmed b. ʿAbdillâh. Delâilü’n-nübüvve. thk. Muḥammed 

Revvâs Ḳalʿacî-ʿAbdülber ʿAbbâs. Beyrut: Dâru’n-Nefâis, 2. Basım, 1986. 

Ebû Nuaym el-İṣfahâni, Aḥmed b. ʿAbdillâh. Ḥilyetü’l-evliyâʾ ve ṭabaḳātü’l-aṣfiyâʾ. 

10 Cilt. Kahire: Matbaʿatü’s-Saʿâde, 1979. 

Ebû Nuaym el-İṣfahâni, Aḥmed b. ʿAbdillâh. Maʿrifetü’ṣ-ṣaḥâbe. thk. ʿÂdil b. Yûsuf 

el-ʿAzzâzî. 7 Cilt. Riyad: Dâru’l-Vaṭan, ts. 

Ebû Ubeyd, el-Kāsım b. Sellâm el-Herevî. Feżâilü’l-Ḳurʾân li’l-Kāsım b. Sellâm. 

thk. Mervân el-ʿAṭıyye vd. Dımaşk-Beyrut: Dâru İbn Kes̱îr, 1995. 

Ebû Yûsuf, Yaʿḳūb b. İbrâhîm b. Ḥabîb. el-Âs̱âr. thk. Ebü’l-Vefâ el-Efġānî. 

Haydarâbâd: Lecnetü İḥyâi’l-Maʿârifi’n-Nuʿmâniyye, ts. 

Ebû Yûsuf, Yaʿḳūb b. İbrâhîm b. Ḥabîb. İḫtilâfü Ebî Ḥanîfe ve İbn Ebî Leylâ. thk. 

Ebü’l-Vefâ el-Efġānî. Matbaʿatü’l-Vefâ, 1357. 

Ebû Zehre, Muḥammed b. Aḥmed. Ebû Ḥanîfe : ḥayâtühû ve ʿaṣruh - ârâühû ve 

fıḳhuh. Kahire: Dâru’l-Fikri’l-ʿArabî, 2. Basım, ts. 

Ebû ʿAbdi’l-Muʿizz Muḥammed ʿAlî Ferkûs. el-İlmâm bi-aḥkâmi tevrîs̱i ẕevi’l-

erḥâm. Cezayir: Dâru’l-Mevḳiʿ-Dâru’l-ʿAvâṣım, 4. Basım, 2017. 

Efendioğlu, Mehmet. “Hz. Peygamber ve Ashâb-ı Suffe”. Günümüze Yansımalarıyla 

Hz. Peygamber’in Muasırlarıyla Münasebetleri -I -Yardımlaşma ve Dayanışma Açısından Hz. 

Peygamber ve Ashâbı-. 199-212. İstanbul, 2018. 



352 
 

Efendioğlu, Mehmet. “Saîd b. Zeyd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

35/580-581. İstanbul: TDV Yayınları, 2008. 

Elmalı, Ayşe. Abdullah b. Mes‘ûd ve Hukukî Kişiliği. İzmir: Dokuz Eylül 

Üniversitesi, Doktora Tezi, 2009. 

Ençakar, Orhan. Hanefî Mezhebi Nevâdir Literatürü. İstanbul: Marmara Üniversitesi, 

Doktora Tezi, 2019. 

Fayda, Mustafa. “Fey”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 12/511-513. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Fażlülḥaḳ Nûr Muḥammed Bâz. Fıḳhu ʿAbdillâh b. Mesʿûd fi’l-muʿâmelât (dirâse 

muḳārene). Câmiatü Ümmi’l-Kurâ, Yüksek Lisans Tezi, 1417. 

Fîrûzâbâdî, Ebü’ṭ-Ṭâhir Mecdüddîn Muḥammed b. Yaʿḳūb. el-Ḳāmûsü’l-muḥîṭ. 

Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 8. Basım, 2005. 

Ġazzâlî, Ebû Ḥâmid Muḥammed b. Muḥammed. el-Müstaṣfâ. thk. Muḥammed 

ʿAbdüsselâm ʿAbdüşşâfî. Beyrut: Dâruʾl-Kütübiʾl-ʿİlmiyye, 1993. 

Ġazzâlî, Ebû Ḥâmid Muḥammed b. Muḥammed. el-Vasîṭ fi’l-meẕheb. thk. Aḥmed 

Maḥmûd İbrâhîm-Muḥammed Muḥammed Tâmir. 7 Cilt. Kahire: Dâru’s-Selâm, 1997. 

Hacak, Hasan. “İrtifak”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 22/460-464. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

Hacak, Hasan. İslam Hukukunun Klasik Kaynaklarında Hak Kavramının Analizi. 

İstanbul: Marmara Üniversitesi, Doktora Tezi, 2000. 

Ḥaddâd, Raḍıyyüddîn Ebû Bekr b. ʿAlî b. Muḥammed. el-Cevheretü’n-neyyire. 2 

Cilt. Kahire: el-Matbaʿatü’l-Ḫayriyye, 1322. 

Ḥâkim en-Nîsâbûrî, Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. ʿAbdillâh. el-Müstedrek ʿale’ṣ-

Ṣaḥîḥayn. thk. Muṣṭafâ ʿAbdülkādir ʿAṭâ. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1990. 

Ḥâkim eş-Şehîd, Ebü’l-Fażl Muḥammed b. Muḥammed el-Mervezî. el-Kâfî. 

Süleymaniye Kütüphanesi, Hacı Beşir Ağa, 288. 



353 
 

Ḥâkim eş-Şehîd, Ebü’l-Fażl Muḥammed b. Muḥammed el-Mervezî. el-Kâfî. 

Süleymaniye Kütüphanesi, Molla Çelebi, 68. 

Ḥâkim eş-Şehîd, Ebü’l-Fażl Muḥammed b. Muḥammed el-Mervezî. el-Kâfî. 

Süleymaniye Kütüphanesi, Feyzullah Efendi, 923. 

Ḥâkim eş-Şehîd, Ebü’l-Fażl Muḥammed b. Muḥammed el-Mervezî. el-Kâfî. Atıf 

Efendi Kütüphanesi, Atıf Efendi, 1005. 

Ḥâkim eş-Şehîd, Ebü’l-Fażl Muḥammed b. Muḥammed el-Mervezî. el-Muḫtaṣaru’l-

kâfî. thk. ʿAbdullâh Neẕîr Aḥmed ʿAbdurrạhmân. 6 Cilt. Kuveyt: Dâru’l-Esfâr, 1. Basım, 

2024. 

Ḥalebî, İbrâhîm b. Muḥammed b. İbrâhîm. Mülteḳa’l-ebḥur. thk. Vehbi Süleyman 

Gavoçi. Dımaşk: Dâru’l-Beyrûtî, 2. Basım, 2005. 

Ḫalef, Maḥmûd Muḥammed Seyyid ʿAlî. “Üsratü ʿAbdillâh b. Mesʿûd raḍıyallâhu 

ʿanh ve es̱eruhüm fi’l-ḥayâti’l-ʿilmiyye münẕü fecri’l-İslâm ḥattâ nihâyeti’l-ḳarni’r-râbiʿ el-

hicrî”. ed-Dâre: Dâretü’l-melik ʿAbdilʿazîz es-Suʿûdiyye 45/4 (Ekim 2019), 9-90. 

Ḥâmidî, Ġālib b. Muḥammed Ebü’l-Ḳāsım. Merviyyâtü ʿAbdirraḥmân b. ʿAbdillâh 

b. Mesʿûd ʿan ebîhi fî kütübi’s-sünne: cemʿan ve dirâseten. Câmiatü Ümmi’l-Kurâ, 2009. 

Hamidullah, Muhammed. İslâm’ın Hukuk İlmine Katkıları. İstanbul: Beyan 

Yayınları, 2012. 

Hamîdullah, Muhammed. “Serahsî, Şemsüleimme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 36/544-547. İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Hamidullah, Muhammed. “Serahsî’nin Devletler Umumi Hukukundaki Hissesi”. 

900. Ölüm Yıldönümü Münasebetiyle Büyük İslâm Hukukcusu Şemsu’l-Eimme es-Serahsi 

Armağanı. 15-25. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 1965. 

Hamidullah, Muhammed. “Usûl al-fıqh’ın Tarihi”. çev. M. Fuad [Muhammed Fuat] 

Sezgin. İslâm Tetkikleri Enstitüsü Dergisi 2/1 (1957 1956), 1-18. 

Ḫaṭîb el-Baġdâdî, Ebû Bekr Aḥmed b. ʿAlî b. S̱âbit. Târîḫu Medîneti’s-selâm. thk. 

Beşşâr ʿAvvâd Maʿrûf. 17 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ġarbi’l-İslâmî, 1. Basım, 2001. 



354 
 

Hatiboğlu, İbrahim. “Sa‘d b. Ebû Vakkās”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 35/372-374. İstanbul: TDV Yayınları, 2008. 

Ḥıbşî (Ḥabeşî), ʿAbdullâh Muḥammed. Câmiʿu’ş-şürûḥ ve’l-ḥavâşî. 5 Cilt. Cidde: 

Dâru’l-Minhâc, 2017. 

Hoyladı, Adnan. “Muhammed b. Fadl el-Kemârî ve Buhara Hanefî Geleneğindeki 

Yeri”. Tetkik 2 (2022), 381-405. 

Ivaż, Saʿîd Semmâḥa Muḥammed. “Rivâyetü Ebî ʿUbeyde b. ʿAbdillâh b. Mesʿûd 

ʿan ebîhi beyne’l-ḳabûli ve’r-red”. Ḥavliyyetü Külliyyeti’d-Dirâsâti’l-İslâmiyye ve’l-ʿArabiyye 

li’l-Benât bi’z-Zeḳāzîḳ 1/6 (2016), 134-184. 

İbn Ebû Dâvûd, Ebû Bekr ʿAbdullâh b. Ebî Dâvûd Süleymân b. Eşʿas̱ es-Sicistânî. 

Kitâbü’l-Meṣâḥif. thk. Muḥibbüddîn ʿAbdüssübḥân Vâʿiẓ. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Beşâiri’l-

İslâmiyye, 2. Basım, 2002. 

İbn Ebû Ḥâtim, Ebû Muḥammed Abdurraḥmân b. Muḥammed b. İdrîs er-Râzî. el-

Cerḥ ve’t-taʿdîl. 9 Cilt. Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Türâs̱i’l-ʿArabî, ts. 

İbn Ebû Şeybe, Ebû Bekr ʿAbdullâh b. Muḥammed. el-Kitâbü’l-muṣannef fi’l-eḥâdîs̱ 

ve’l-âs̱âr. thk. Kemâl Yûsuf el-Ḥût. 7 Cilt. Beyrut: Dâru’t-Tâc, 1989. 

İbn Ebû Zeyd, Ebû Muḥammed ʿAbdullâh b. ʿAbdirraḥmân el-Ḳayrevânî. er-Risâle. 

Dâru’l-Fikr, ts. 

İbn Fażlullâh el-Ömerî, Şihâbüddîn Aḥmed b. Yaḥyâ. Mesâlikü’l-ebṣâr fî 

memâliki’l-emṣâr = Routes toward insight into the capital empires. 27 Cilt. Frankfurt: Institut 

für Geschichte der Arabisch-Islamischen Wissenschaften, 1989. 

İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Ebü’l-Fażl Şihâbüddîn Aḥmed b. ʿAlî b. Muḥammed. el-

İṣâbe fî temyîzi’ṣ-ṣaḥâbe. thk. ʿÂdil Aḥmed ʿAbdülmevcûd-ʿAlî Muḥammed Muʿavvaż. 8 

Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1415. 

İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Ebü’l-Fażl Şihâbüddîn Aḥmed b. ʿAlî b. Muḥammed. 

Fetḥu’l-bârî bi-şerḥi Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî. thk. Muḥammed Fuâd ʿAbdülbâḳī vd. 13 Cilt. Beyrut: 

Dâru’l-Maʿrife, ts. 



355 
 

İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Ebü’l-Fażl Şihâbüddîn Aḥmed b. ʿAlî b. Muḥammed. 

Taḳrîbü’t-Tehẕîb. thk. Muḥammed ʿAvvâme. Suriye: Dâru’r-Reşîd, 1986. 

İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Ebü’l-Fażl Şihâbüddîn Aḥmed b. ʿAlî b. Muḥammed. 

Tebṣîru’l-müntebih bi-taḥrîri’l-Müştebih. thk. Muḥammed ʿAlî en-Neccâr. 4 Cilt. Beyrut: el-

Mektebetü’l-ʿİlmiyye, ts. 

İbn Ḥacer el-ʿAsḳalânî, Ebü’l-Fażl Şihâbüddîn Aḥmed b. ʿAlî b. Muḥammed. 

Tehẕîbü’t-Tehẕîb. 12 Cilt. Haydarâbâd: Matbaʿatü Meclisi Dâireti’l-Maʿârifi’n-Nizâmiyye, 

1327. 

İbn Ḥazm, Ebû Muḥammed ʿAlî b. Aḥmed el-Endelüsî. Cemheretü ensâbi’l-ʿArab. 

thk. ʿAbdüsselâm Muḥammed Hârûn. Mısır: Dâru’l-Maʿârif, 1962. 

İbn Ḥibbân, Ebû Ḥâtim Muḥammed b. Ḥibbân el-Büstî. es̱-S̱iḳāt. 9 Cilt. Haydarâbâd: 

Matbaʿatü Meclisi Dâireti’l-Maʿârifi’l-Osmâniyye, 1983. 

İbn Ḥibbân, Ebû Ḥâtim Muḥammed b. Ḥibbân el-Büstî. Meşâhîru ʿulemâi’l-emṣâr ve 

aʿlâmü fuḳahâi’l-aḳṭâr. thk. Merzûḳ ʿAlî İbrâhîm. Manṣûra: Dâru’l-Vefâ, 1991. 

İbn Hişâm, Ebû Muḥammed Cemâlüddîn ʿAbdullâh b. Yûsuf. Şerḥu Ḳaṭri’n-nedâ ve 

belli’s-ṣadâ. thk. Muḥammed Muḥyiddîn ʿAbdülḥamîd. Kahire, 11. Basım, 1383. 

İbn Hişâm, Ebû Muḥammed Cemâlüddîn ʿAbdülmelik b. Hişâm el-Ḥimyerî. es-

Sîretü’n-Nebeviyye. thk. Muṣṭafâ es-Seḳḳā vd. 2 Cilt. Mısır: Maṭbaatü Muṣṭafâ el-Bâbî el-

Ḥalebî, 1955. 

İbn Ḳāniʿ, Ebü’l-Ḥüseyn ʿAbdülbâḳī b. Ḳāniʿ el-Bağdâdî. Muʿcemü’ṣ-ṣaḥâbe. thk. 

Ṣalâḥ b. Sâlim el-Mıṣrâtî. 3 Cilt. Medine: Mektebetü’l-Ġurabâi’l-Es̱eriyye, 1. Basım, 1418. 

İbn Kemâl, Ahmed b. Süleyman. Risâle fî duḫûli veledi’l-bint fi’l-mevḳûfi ʿalâ 

evlâdi’l-evlâd. Süleymaniye Kütüphanesi, Süleymaniye, 1049. 

İbn Kes̱îr, Ebü’l-Fidâʾ ʿİmâdüddîn İsmâʿîl b. Şihâbiddîn Ömer el-Ḳuraşî. el-Bidâye 

ve’n-nihâye. thk. ʿAlî Şîrî. 14 Cilt. Dâru İḥyâi’t-Türâs̱i’l-ʿArabî, 1988. 



356 
 

İbn Ḳudâme, Ebû Muḥammed Muvaffaḳuddîn ʿAbdullâh b. Aḥmed el-Cemmâʿîlî el-

Maḳdisî. el-Muġnî. thk. ʿAbdullâh b. ʿAbdilmuḥsin et-Türkî-ʿAbdülfettâḥ Muḥammed el-

Ḥulv. 14 Cilt. Riyad: Dâru ʿÂlemi’l-Kütüb, 1997. 

İbn Ḳuteybe, Ebû Muḥammed ʿAbdullâh b. Müslim ed-Dîneverî. el-Maʿârif. thk. 

S̱ervet ʿUkkâşe. Kahire: el-Hey’etü’l-Mıṣriyyetü’l-ʿÂmme li’l-Kitâb, 2. Basım, 1992. 

İbn Kutluboğa, Ebü’l-ʿAdl Zeynüddîn Ḳāsım. Tâcü’t-terâcim. thk. Muḥammed Ḫayr 

Ramażân Yûsuf. Dımaşk: Dâru’l-Ḳalem, 1992. 

İbn Mâce, Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. Yezîd. es-Sünen. thk. Şuʿayb el-Arnaʾût vd. 

5 Cilt. Dımaşk: Dâru’r-Risâleti’l-ʿÂlemiyye, 1. Basım, 2009. 

İbn Manẓûr, Ebü’l-Fażl Cemâlüddîn Muḥammed b. Mükerrem. Lisânü’l-ʿArab. 15 

Cilt. Beyrut: Dâru Ṣâdır, 3. Basım, 1414. 

İbn Melek, ʿİzzüddîn ʿAbdüllaṭîf b. ʿAbdilʿazîz b. Melek (Firişte). Mebâriḳu’l-ezhâr 

fî şerḥi Meşâriḳi’l-envâr. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Cîl, 1995. 

İbn Melek, ʿİzzüddîn ʿAbdüllaṭîf b. ʿAbdilʿazîz b. Melek (Firişte). Şerḥu Meṣâbîḥi’s-

sünne. thk. Nûrüddîn Ṭâlib vd. 6 Cilt. Kuveyt: İdâretü’s̱-S̱eḳāfeti’l-İslâmiyye, 2012. 

İbn Nüceym, Zeynüddîn b. İbrâhîm b. Muḥammed el-Mıṣrî. el-Baḥru’r-râʾiḳ şerḥu 

Kenzi’d-deḳāʾiḳ. 8 Cilt. Dâru’l-Kitâbi’l-İslâmî, 2. Basım, ts. 

İbn Nüceym, Zeynüddîn b. İbrâhîm b. Muḥammed el-Mıṣrî. el-Eşbâh ve’n-neẓâir 

ʿalâ meẕhebi Ebî Ḥanîfe en-Nuʿmân. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1999. 

İbn Rüşd, Ebü’l-Velîd Muḥammed b. Aḥmed el-Ḳurṭubî. el-Beyân ve’t-taḥṣîl ve’ş-

şerḥ ve’t-tevcîh ve’t-taʿlîl fî mesâili’l-Müstaḫrece. thk. Muḥammed Ḥaccî vd. 20 Cilt. Beyrut: 

Dâru’l-Ġarbi’l-İslâmî, 2. Basım, 1988. 

İbn Rüşd, Ebü’l-Velîd Muḥammed b. Aḥmed el-Ḳurṭubî. el-Muḳaddimâtü’l-

mümehhidât. thk. Muḥammed Ḥaccî. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ġarbi’l-İslâmî, 1988. 

İbn Saʿd, Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. Saʿd el-Hâşimî. eṭ-Ṭabaḳātü’l-kübrâ. 9 Cilt. 

Beyrut: Dâru Ṣâdır, 1968. 



357 
 

İbn Yûnus, Ebû Bekr Muḥammed b. ʿAbdillâh eṣ-Ṣıḳıllî. el-Câmiʿ li-mesâili’l-

Müdevvene. thk. İbrâhîm Şâmî Muṭâʿin Şeybe. 24 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1. Basım, 2013. 

İbn ʿAbdülber en-Nemerî, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. ʿAbdillâh b. Muḥammed. 

el-İstiẕkâr. thk. Sâlim Muḥammed ʿAṭâ. 9 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 2000. 

İbn ʿAbdülber en-Nemerî, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. ʿAbdillâh b. Muḥammed. 

el-İstîʿâb fî maʿrifeti’l-aṣḥâb. thk. ʿAlî Muḥammed el-Bicâvî. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Cîl, 

1992. 

İbn ʿAbdülber en-Nemerî, Ebû Ömer Cemâlüddîn Yûsuf b. ʿAbdillâh b. Muḥammed. 

Kitâbü’l-Kâfî fî fıḳhi ehli’l-Medîneti’l-Mâlikî. thk. Muḥammed Muḥammed el-Morîtânî. 2 

Cilt. Riyad: Mektebetü’r-Riyâḍ el-Ḥadîs̱e, 2. Basım, 1980. 

İbn ʿAbdüsselâm, Ebû Muḥammed ʿİzzüddîn ʿAbdülʿazîz. el-Ġāye fi’ḫtiṣâri’n-

Nihâye. thk. İyâd Ḫâlid eṭ-Ṭabbâʿ. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’n-Nevâdir, 2016. 

İbn ʿÂbidîn, Muḥammed Emîn b. Ömer b. ʿAbdilʿazîz. Reddü’l-muḥtâr ʿale’d-

Dürri’l-muḫtâr. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2. Basım, 1992. 

İbn ʿÂbidîn, Muḥammed Emîn b. Ömer b. ʿAbdilʿazîz. Şerḥu ʿUḳūdi resmi’l-müftî. 

Karaçi: Mektebetü’l-Büşrâ, 1430. 

İbn ʿAdî, Ebû Aḥmed ̣ʿAbdullâh b. ʿAdî el-Cürcânî. el-Kâmil fî ḍuʿafâʾi’r-ricâl. thk. 

ʿÂdil Aḥmed ʿAbdülmevcûd-ʿAlî Muḥammed Muʿavvaż. 9 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

ʿİlmiyye, ts. 

İbn ʿAsâkir, Ebü’l-Ḳāsım ʿAlî b. el-Ḥasen. Târîḫu medîneti Dımaşḳ. thk. 

Muḥibbüddîn Ebû Saʿîd Ömer b. Ġarâme el-ʿAmrî. 80 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2001. 

İbnü’l-Cellâb, Ebü’l-Kāsım ʿUbeydullâh b. el-Ḥüseyn. et-Tefrîʿ fî fıḳhi’l-İmâm Mâlik 

b. Enes. thk. Seyyid Kesrevî Ḥasen. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1. Basım, 2007. 

İbnü’l-Cevzî, Ebü’l-Ferec Cemâlüddîn ʿAbdurraḥmân b. ʿAlî b. Muḥammed el-

Bağdâdî. Ṣıfatü’ṣ-ṣafve. thk. Aḥmed b. ʿAlî. 2 Cilt. Kahire: Dâru’l-Ḥadîs̱, 1421. 

İbnü’l-Cezerî, Ebü’l-Ḫayr Şemsüddîn Muḥammed b. Muḥammed. en-Neşr fi’l-

ḳırâʾâti’l-ʿaşr. thk. ʿAlî Muḥammed eḍ-Ḍabbâʿ. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, ts. 



358 
 

İbnü’l-Cezerî, Ebü’l-Ḫayr Şemsüddîn Muḥammed b. Muḥammed. Müncidü’l-

muḳriʾîn ve mürşidü’ṭ-ṭâlibîn. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1999. 

İbnü’l-Es̱îr, Ebü’l-Ḥasen ʿİzzüddîn ʿAlî b. Muḥammed b. Muḥammed. el-Kâmil fî’t-

târîḫ. thk. Ömer ʿAbdüsselâm Tedmürî. 10 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kitâbi’l-ʿArabî, 1997. 

İbnü’l-Es̱îr, Ebü’l-Ḥasen ʿİzzüddîn ʿAlî b. Muḥammed b. Muḥammed. el-Lübâb fî 

tehẕîbi’l-Ensâb. 3 Cilt. Beyrut: Dâru Ṣâdır, ts. 

İbnü’l-Es̱îr, Ebü’l-Ḥasen ʿİzzüddîn ʿAlî b. Muḥammed b. Muḥammed. Üsdü’l-ġābe 

fî maʿrifeti’ṣ-ṣaḥâbe. thk. Muḥammed İbrâhîm Bennâ vd. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1989. 

İbnü’l-Es̱îr, Ebü’s-Saʿâdât Mecdüddîn el-Mübârek b. Muḥammed. Câmiʿu’l-uṣûl fî 

eḥâdîs̱i’r-Rasûl. thk. ʿAbdülḳādir el-Arnaʾût vd. 11 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2. Basım, 1983. 

İbnü’l-Ḥâcib, Ebû ʿAmr Cemâlüddîn Os̱mân b. Ömer. Câmiʿu’l-ümmehât. thk. Ebû 

ʿAbdirrạhmân el-Aḫḍar el-Aḫḍarî. Dımaşk-Beyrut: el-Yemâme li’ṭ-Ṭıbâʿa ve’n-Neşr ve’t-

Tevzîʿ, 2. Basım, 2000. 

İbnü’l-Hümâm, Kemâlüddîn Muḥammed b. ʿAbdilvâḥid es-Sîvâsî. Fetḥu’l-ḳadîr. 10 

Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1970. 

İbnü’n-Nedîm, Ebü’l-Ferec Muḥammed b. İsḥâḳ. el-Fihrist. thk. Rıżâ Teceddüd. 

Tahran, 1971. 

İltaş, Davut. “Tahâvî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 39/385-388. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2010. 

İmrânî, Ebü’l-Ḥüseyn Yaḥyâ b. Ebi’l-Ḫayr. el-Beyân fî meẕhebi’l-İmâm eş-Şâfiʿî. 

thk. Ḳāsım Muḥammed en-Nûrî. 13 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Minhâc, 2000. 

İnanır, Ahmet. “İbn Kemal’in Tabakâtü’l-Fukahâsı ve Değerlendirilmesi”. Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 37 (2012), 65-86. 

İsabaeva, Mairamkan. “İmam Serahsi’nin Mezarı Neden Özgen’de”. 11. 

Uluslararası Türk Dünyası Sosyal Bilimler Kongresi. 47-52. Celalabat-Kırgızistan, 2013. 

Îsevî, Muḥammed Aḥmed. Tefsîru İbn Mesʿûd. 2 Cilt. Riyad: Müessesetü’l-Melik 

Fayṣal, 1985. 



359 
 

Jabari, Shaker. Muhammed b. İbrahim el-Hasiri’nin el-Havi fi’l-Fetava Adlı Eserinin 

Muamelat Bölümünün Tahkik ve Tahlili. Sakarya: Sakarya Üniversitesi, Doktora Tezi, 2021. 

Joulha, Munibah. İbadetler Bağlamında Serahsî’nin Hanefî Mezhebindeki Tercihleri 

ve Gerekçeleri. Konya: Necmettin Erbakan Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2021. 

Ḳāḍî ʿAbdülvehhâb, Ebû Muḥammed ʿAbdülvehhâb b. ʿAlî el-Baġdâdî. el-İşrâf ʿalâ 

nüketi mesâili’l-ḫilâf. thk. el-Ḥabîb b. Ṭâhir. 2 Cilt. Beyrut: Dâru İbn Ḥazm, 1999. 

Ḳāḍî ʿAbdülvehhâb, Ebû Muḥammed ʿAbdülvehhâb b. ʿAlî el-Baġdâdî. el-Maʿûne 

ʿalâ meẕhebi ʿâlimi’l-Medîne. thk. Ḥamîş ʿAbdülḥaḳ. 3 Cilt. Mekke: el-Mektebetü’t-

Ticâriyye, ts. 

Ḳāḍî ʿİyâż, Ebü’l-Fażl ʿİyâż b. Mûsâ el-Yaḥṣubî. İkmâlü’l-Muʿlim bi-fevâʾidi 

Müslim. thk. Yaḥyâ İsmâʿîl. 9 Cilt. Manṣûra: Dâru’l-Vefâ, 1998. 

Ḳāḍîḫân, Ebü’l-Meḥâsin Faḫruddîn Ḥasen b. Manṣûr. Şerḥu’z-Ziyâdât. thk. Ḳāsım 

Eşref Nûr Aḥmed. 6 Cilt. Karaçi: İdâretü’l-Ḳurʾân ve’l-ʿUlûmi’l-İslâmiyye, 2000. 

Kahraman, Abdullah. “Ubeydullah b. Abdullah”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 42/18-19. İstanbul: TDV Yayınları, 2012. 

Kallek, Cengiz. “Fukahâ-yi Seb‘a”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

13/214. İstanbul: TDV Yayınları, 1996. 

Kallek, Cengiz. “İbn Semâa”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 20/313-

314. İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 

Kallek, Cengiz. “İbnü’s-Selcî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 21/203-

204. İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

Ḳalʿacî, Muḥammed Revvâs. Mevsûʿatü fıḳhi ʿAbdillâh b. Mesʿûd raḍıyallâhu ʿanh. 

Mekke: Câmiatü Ümmi’l-Kurâ, 1404. 

Kanca, Fatih. Hz. Abdullah b. Mes’ûd. Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları, 

2023. 

Kandemir, M. Yaşar. “Amr b. Şuayb”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

3/92. İstanbul: TDV Yayınları, 1991. 



360 
 

Kandemir, M. Yaşar. “Hişâm b. Urve”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

18/155-156. İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Karaarslan, Nasuhi Ünal. “Hüzeyl (Benî Hüzeyl)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 19/70-72. İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 

Karacabey, Salih. “İbn Ebû Seleme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

19/438-439. İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 

Kâsânî, ʿAlâüddîn Ebû Bekr b. Mesʿûd b. Aḥmed. Bedâʾiʿu’s-ṣanâʾiʿ fî tertîbi’ş-

şerâʾiʿ. 7 Cilt. Kahire: Matbaʿatü’l-Cemâliyyeti’l-ʿÂmire, 1328. 

Ḳasṭallânî, Ebü’l-ʿAbbâs Şihâbüddîn Aḥmed b. Muḥammed. İrşâdü’s-sârî li-şerḥi 

Ṣaḥîḥi’l-Buḫârî. 10 Cilt. Mısır: el-Maṭbaʿatü’l-Kübrâ el-Emîriyye, 1323. 

Ḳasṭallânî, Ebü’l-ʿAbbâs Şihâbüddîn Aḥmed b. Muḥammed. Leṭâʾifü’l-işârât li-

fünûni’l-ḳırâʾât. Kahire: el-Meclisü’l-Aʿlâ li’ş-Şüʾûni’l-İslâmiyye Lecnetü İḥyâi’t-Türâs̱i’l-

İslâmî, 1972. 

Kâtib Çelebi, Hacı Halife Mustafa. Keşf-el-zunun. thk. Şerefettin Yaltkaya-Rifat 

Bilge. 2 Cilt. Ankara: Türk Tarih Kurumu, 2014. 

Kâtib Çelebi, Hacı Halife Mustafa. Süllemü’l-vüṣûl ilâ ṭabaḳāti’l-fuḥûl. thk. Maḥmûd 

ʿAbdülḳādir el-Arnaʾûṭ. 6 Cilt. İstanbul: IRCICA, 2010. 

Kavakcı, Yusuf Ziya. XI. ve XII. Asırlarda Karahanlılar Devrinde Māvarāʾ al-Nahr 

İslâm Hukukçuları. Erzurum: Atatürk Üniversitesi İslami İlimler Fakültesi, 1976. 

Kaya, Eyyüp Said. “el-Mebsût”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 28/214-

216. Ankara: TDV Yayınları, 2003. 

Kaya, Eyyüp Said. “Muallâ b. Mansûr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

30/309. İstanbul: TDV Yayınları, 2005. 

Kaya, Eyyüp Said. “Nâdirü’r-Rivâye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

32/278-280. İstanbul: TDV Yayınları, 2006. 

Kaya, Eyyüp Said. “Zâhirü’r-Rivâye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

44/101-102. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 



361 
 

Kefevî, Maḥmûd b. Süleymân el-Ḥanefî. Ketâibü aʿlâmi’l-aḫyâr min fuḳahâi 

meẕhebi’n-Nuʿmâni’l-muḫtâr. 4 Cilt. İstanbul: Mektebetü’l-İrşâd, 2017. 

Kefevî, Maḥmûd b. Süleymân el-Ḥanefî. Ketâibü aʿlâmi’l-aḫyâr min fuḳahâi 

meẕhebi’n-Nuʿmâni’l-muḫtâr. Süleymaniye Kütüphanesi, Reisülküttab, 690. 

Keḥḥâle, Ömer Rıżâ. Muʿcemü’l-müellifîn: terâcimü muṣannifi’l-kütübi’l-ʿArabiyye. 

15 Cilt. Beyrut: Mektebetü’l-Müs̱ennâ, 1957. 

Kelbî, Ebü’l-Münẕir Hişâm b. Muḥammed. Cemheretü’n-neseb. thk. Nâcî Ḥasen. 

Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, 1986. 

Keskioğlu, Osman. Kur’an Tarihi ve Kur’an Hakkında Ansiklopedik Bilgiler. 

İstanbul: Nebioğlu Yayınevi, 1953. 

Kevs̱erî, Muḥammed Zâhid. Bülûġu’l-emânî fî sîreti’l-İmâm Muḥammed b. el-Ḥasen 

eş-Şeybânî. Kahire: Mektebetü’l-Ḥâncî, 1355. 

Kevs̱erî, Muḥammed Zâhid. Ḥüsnü’t-teḳāḍî fî sîreti’l-İmâm Ebî Yûsuf el-Ḳāḍî. Mısır: 

Dâru’l-Envâr, 1948. 

Kevs̱erî, Muḥammed Zâhid. Maḳālâtü’l-Kevs̱erî. Humus, 1968. 

Kılavuz, Ahmet Saim. “Bişr b. Gıyâs”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

6/220-221. İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Kılıç, Muharrem. “Tarsûsî, Necmeddin”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

40/114-115. İstanbul: TDV Yayınları, 2011. 

Kızılboğa, Harun. Abdullah b. Mes‘ûd Rivayetlerinin Hanefî Fıkıh Düşüncesinin 

Oluşumuna Etkisi. Adana: Çukurova Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Koçak, Muhsin. “Ebû Sevr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 10/229-230. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Korkmaz, Tuba Hacer. Şerhu’l-Cessâs a’le’l-Câmi’i’l-Kebîr Adlı Eserin Tahkiki. 

İstanbul: İstanbul Üniversitesi, Doktora Tezi, 2018. 



362 
 

Köse, Saffet. “Hasîrî, Muhammed b. İbrâhim”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 16/383-384. İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Ḳudûrî, Ebü’l-Ḥüseyn Aḥmed b. Ebî Bekr Muḥammed b. Aḥmed. et-Tecrîd. thk. 

Muḥammed Aḥmed Sirâc-ʿAlî Cumʿa Muḥammed. 12 Cilt. Kahire: Dâru’s-Selâm, 2. Basım, 

2006. 

Ḳudûrî, Ebü’l-Ḥüseyn Aḥmed b. Ebî Bekr Muḥammed b. Aḥmed. Muḫtaṣaru’l-

Ḳudûrî. thk. Kâmil Muḥammed Muḥammed ʿUveyża. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1. 

Basım, 1997. 

Ḳureşî, Ebû Muḥammed Muḥyiddîn ʿAbdülḳādir b. Muḥammed. el-Cevâhiru’l-

muḍıyye fî ṭabaḳāti’l-Ḥanefiyye. 5 Cilt. Cîze: Hicr li’ṭ-Ṭıbâʿa ve’n-Neşr, 1993. 

Küçük, Raşit. “Abâdile (Hadis)”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 1/7. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Küçükkalay, Hüseyin. Abdullah İbn Mes‘ûd ve Tefsir İlmindeki Yeri. Konya: 

Denizkuşları Matbaası, 1971. 

Leknevî, Ebü’l-Ḥasenât Muḥammed ʿAbdülḥay b. Muḥammed. el-Fevâidü’l-behiyye 

fî terâcimi’l-Ḥanefiyye. Kahire: Matbaʿatü’s-Saʿâde, 1324. 

Leknevî, Ebü’l-Ḥasenât Muḥammed ʿAbdülḥay b. Muḥammed. Şerḥu’l-Hidâye 

(Merġīnânî, el-Hidâye içinde). thk. Naʿîm Eşref Nûr Aḥmed. 8 Cilt. Karaçi: İdâretü’l-Ḳurʾân 

ve’l-ʿUlûmi’l-İslâmiyye, 1417. 

Maḥallî, Ebû ʿAbdillâh Celâlüddîn Muḥammed b. Aḥmed - Süyûṭî, Ebü’l-Fażl 

Celâlüddîn ʿAbdurraḥmân b. Ebî Bekr. Tefsîru’l-Celâleyn. Kahire: Dâru’l-Ḥadîs̱, 3. Basım, 

2001. 

Maḳdisî, Ebû Naṣr el-Muṭahhar b. Ṭâhir. Kitâbü’l-Bedʾ ve’t-târîḫ. thk. Clément 

Huart. 6 Cilt. Bağdat: Mektebetü’l-Müs̱ennâ, ts. 

Maḳrîzî, Ebû Muḥammed (Ebü’l-ʿAbbâs) Taḳıyyüddîn Aḥmed b. ʿAlî. Kitâbü’l-

Muḳaffa’l-kebîr. thk. Muḥammed el-Yaʿlâvî. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ġarbi’l-İslâmî, 2006. 



363 
 

Mâlik b. Enes, Ebû ʿAbdillâh Mâlik b. Enes b. Mâlik. el-Muvaṭṭaʾ. thk. Muḥammed 

Fuâd ʿAbdülbâḳī. 2 Cilt. Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Türâs̱i’l-ʿArabî, 1985. 

Mâlik b. Enes, Ebû ʿAbdillâh Mâlik b. Enes b. Mâlik. Muvaṭṭaʾü’l-İmâm Mâlik bi-

rivâyeti Muḥammed b. el-Ḥasen eş-Şeybânî. thk. ʿAbdülvehhâb ʿAbdüllaṭîf. Kahire: el-

Mektebetü’l-ʿİlmiyye, 2. Basım, ts. 

Maşalı, Mehmet Emin. Resmü’l-Mushaf ve Tarihsel Değeri. Bursa: Uludağ 

Üniversitesi, Doktora Tezi, 2003. 

Maṭlûb, Maḥmûd. Ebû Yûsuf : ḥayâtühû ve ârâühü’l-fıḳhiyye. Bağdat: Câmiatü 

Bağdâd, 1972. 

Mâtürîdî, Ebû Manṣûr Muḥammed b. Muḥammed. Teʾvîlâtü’l-Ḳurʾân. thk. Ahmed 

Vanlıoğlu vd. 17 Cilt. İstanbul: Mizan Yayınevi, 2010. 

Mâverdî, Ebü’l-Ḥasen ʿAlî b. Muḥammed. el-Ḥâvi’l-kebîr. thk. ʿÂdil Aḥmed 

ʿAbdülmevcûd-ʿAlî Muḥammed Muʿavvaż. 18 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1999. 

Mâzerî, Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. ʿAlî. Şerḥu’t-Telḳı̄n. thk. Muḥammed el-

Muḫtâr Es-Selâmî. 3 Cilt. Tunus: Dâru’l-Ġarbi’l-İslâmî, 2. Basım, 2008. 

Mehmed Zihni. Nimet-i İslâm: Kitâbü’l-Hac. İstanbul: Şirket-i Mürettibiye Matbaası, 

2. Basım, 1329. 

Mehmed Zihni. Nimet-i İslâm: Kitâbü’s-Savm. İstanbul: Şirket-i Mürettibiye 

Matbaası, 2. Basım, 1328. 

Menbicî, Ebû Muḥammed ʿAli b. Zekeriyyâ. el-Lübâb fi’l-cemʿ beyne’s-sünne ve’l-

kitâb. thk. Muḥammed Fażl ʿAbdülʿazîz el-Murâd. 2 Cilt. Dımaşk: Dâru’l-Ḳalem, 2. Basım, 

1994. 

Merġīnânî, Ebü’l-Ḥasen Burhânüddîn ʿAlî b. Ebî Bekr. el-Hidâye fî şerḥi Bidâyeti’l-

mübtedî. thk. Ṭallâl Yûsuf. 4 Cilt. Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Türâs̱i’l-ʿArabî, ts. 

Mevṣılî, Ebü’l-Faẓl Mecdüddîn ʿAbdullâh b. Maḥmûd. el-İḫtiyâr li-taʿlîli’l-Muḫtâr. 

5 Cilt. Beyrut: Matbaʿatü’l-Ḥalebî, 1937. 



364 
 

Meydânî, ʿAbdülġanî b. Ṭâlib el-Ġuneymî ed-Dımaşḳī. el-Lübâb fî şerḥi’l-Kitâb. 

thk. Muḥammed Muḥyiddîn ʿAbdülḥamîd. 4 Cilt. Beyrut: el-Mektebetü’l-ʿİlmiyye, ts. 

Meys, Ḫalîl. Fehârisü’l-Mebsûṭ li-Şemsiddîn es-Seraḫsî. Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 

1980. 

Mizzî, Ebü’l-Ḥaccâc Cemâlüddîn Yûsuf b. ʿAbdirraḥmân. Tehẕîbü’l-Kemâl fî 

esmâʾi’r-ricâl. thk. Beşşâr ʿAvvâd Maʿrûf. 35 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1. Basım, 

1992. 

Molla Hüsrev, Mehmed b. Ferâmurz. Dürerü’l-ḥükkâm fî şerḥi Ġureri’l-aḥkâm. 2 

Cilt. Dâru İḥyâi’l-Kütübi’l-ʿArabiyye, ts. 

Molla Mehmed Emin Efendi. ʿUmdetü’l-ḫullân fî îżâḥi Zübdeti’l-ʿirfân. thk. Mehmet 

Çaba. 2 Cilt. İstanbul: Hacıveyiszade İlim ve Kültür Vakfı Yayınevi, 1. Basım, 2021. 

Muḥammed ed-Desûḳī. el-İmâm Muḥammed b. el-Ḥasen eş-Şeybânî ve es̱eruhû fi’l-

fıḳhi’l-İslâmî. Katar: Dâru’s̱-S̱eḳāfe, 1987. 

Muḥammed Ḥâmid Muḥammed Os̱mân Ṣâliḥ. Fıḳhu ʿAbdillâh b. Mesʿûd fî niẓâmi’l-

üsra (dirâse fıḳhiyye muḳārene). Omdurman: Câmiatü Ümdürmân el-İslâmiyye, Doktora 

Tezi, 2010. 

Muḥammed ʿİlîş, Ebû ʿAbdillâh. Şerḥu Mineḥi’l-celîl ʿalâ Muḫtaṣari’l-ʿallâme 

Ḫalîl. 9 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1. Basım, 1984. 

Murad, Shawish. “Es̱eru’ṣ-ṣaḥâbe ʿalâ fıḳhi ehli’l-Kûfe ve s̱eḳāfetihâ: ‘ʿAbdullâh b. 

Mesʿûd ünmûẕecen’”. Doğu Anadolu Sosyal Bilimlerde Eğilimler Dergisi 4/2 (2020), 49-66. 

Muẓhirî, Muẓhiruddîn el-Ḥüseyn b. Maḥmûd ez-Zeydânî. el-Mefâtîḥ fî şerḥi’l-

Meṣâbîḥ. thk. Nûrüddîn Ṭâlib vd. 6 Cilt. Dımaşk-Beyrut: Dâru’n-Nevâdir, 2012. 

Münâvî, Zeynüddîn ʿAbdürraûf b. Tâcilʿârifîn. Feyżu’l-ḳadîr şerḥu’l-Câmiʿi’ṣ-ṣaġīr. 

6 Cilt. Mısır: el-Mektebetü’t-Ticâriyyetü’l-Kübrâ, 1. Basım, 1356. 

Müneccid, Ṣalâḥuddîn b. ʿAbdillâh. Muʿcemü’l-maḫṭûṭâti’l-maṭbûʿa. 5 Cilt. Beyrut: 

Dâru’l-Kitâbi’l-Cedîd, 1982. 



365 
 

Münîre bint ʿAvvâd el-Murayṭıb. Fıḳhu ʿAbdillâh b. Mesʿûd fi’n-nikâḥ, eṭ-ṭalâḳ, el-

fesḫ, el-ḫulʿ, er-racʿa, el-îlâʾ (dirâse fıḳhiyye muḳārene). Câmiatü Ümmi’l-Kurâ, Yüksek 

Lisans Tezi, 1417. 

Müslim, Ebü’l-Ḥüseyn Müslim b. el-Ḥaccâc b. Müslim el-Ḳuşeyrî en-Nîsâbûrî. 

Ṣaḥîḥu’l-İmâm Müslim. thk. Muḥammed Züheyr en-Nâṣır. 8 Cilt. Cidde-Beyrut: Dâru’l-

Minhâc-Dâru Ṭavḳi’n-Necât, 2013. 

Mütercim Âsım Efendi. el-Oḳyânûsü’l-basîṭ fî tercemeti’l-Ḳāmûsi’l-muḥîṭ. 3 Cilt. 

İstanbul: el-Matbaʿatü’l-Osmâniyye, 1305. 

N. Bayraktar vd. “İmam Muhammed Şeybânî’nin İstanbul Kütüphanelerindeki 

Mevcut Yazma Eserleri”. İslâm Medeniyeti 2/20 (1969), 44-49. 

Nahi, Selahaddin Abdüllatif. “Suğdî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

37/474-475. İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Nesâî, Ebû ʿAbdirraḥmân Aḥmed b. Şuʿayb. es-Sünenü’l-kübrâ. thk. Ḥasen 

ʿAbdülmünʿim Şelebî. 12 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 2001. 

Nesefî, Ebû Ḥafṣ Necmüddîn Ömer b. Muḥammed. el-Ḳand fî ẕikri ʿulemâi 

Semerḳand. Tahran: Mirʾâtü’t-Türâs̱, 1999. 

Nesefî, Ebü’l-Berekât Ḥâfıẓuddîn ʿAbdullâh b. Aḥmed. Medârikü’t-tenzîl ve 

ḥaḳāʾiḳu’t-teʾvîl. thk. Yûsuf ʿAlî Büdeyvî. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kelimi’ṭ-Ṭayyib, 1. Basım, 

1998. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Şeref. el-Mecmûʿ şerḥu’l-Müheẕẕeb. Beyrut: 

Dâru’l-Fikr, ts. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Şeref. el-Minhâc şerḥu Ṣaḥîḥi Müslim b. el-

Ḥaccâc. 18 Cilt. Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Türâs̱i’l-ʿArabî, 1392. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Şeref. Minhâcü’ṭ-ṭâlibîn ve ʿumdetü’l-muttaḳīn fi’l-

fıḳh. thk. Ḳāsım Aḥmed ʿAvaḍ. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 2005. 

Nevevî, Ebû Zekeriyyâ Yaḥyâ b. Şeref. Ravżatü’ṭ-ṭâlibîn ve ʿumdetü’l-müttaḳīn. 12 

Cilt. Beyrut-Dımaşk-Amman: el-Mektebü’l-İslâmî, 3. Basım, 1991. 



366 
 

Öğüt, Salim. “Ebû Yûsuf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 10/260-265. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Öğüt, Salim. “İhsâr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 21/548-549. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2000. 

Öğüt, Salim. “Mîkāt”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 30/48-49. İstanbul: 

TDV Yayınları, 2005. 

Öngül, Ali. “Burhan Ailesi”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 6/430-432. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1992. 

Özel, Ahmet. Hanefi Fıkıh Alimleri ve Diğer Mezheplerin Meşhurları. Ankara: 

Türkiye Diyanet Vakfı, 3. Basım, 2013. 

Özen, Şükrü. “İbn Şübrüme”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 20/379-

381. İstanbul: TDV Yayınları, 1999. 

Özen, Şükrü. “Serahsî, Radıyyüddin”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

36/542-544. İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Özkan, Halit. Hicrî İlk İki Asırda Farklı Şehirlerde Amel Telakkisi Oluşumunda 

Sünnet ve Hadisin Yeri. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Doktora Tezi, 2006. 

Özkan, Halit. “Zeyneb bint Muâviye”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

44/361-362. İstanbul: TDV Yayınları, 2013. 

Özkuyumcu, Nadir. “Hilf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 18/29-30. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1998. 

Öztürk, Mehmet. “Abdullah İbni Mesud’un İslam Hukuku ve Hanefi Mezhebinin 

Teşekkül Sürecine Etkisi”. Turkish Studies 11/5 (2016), 447-460. 

Râfiʿî, Ebü’l-Ḳāsım ʿAbdülkerîm b. Muḥammed. el-ʿAzîz şerḥu’l-Vecîz. thk. ʿÂdil 

Aḥmed ʿAbdülmevcûd-ʿAlî Muḥammed Muʿavvaż. 13 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-

ʿİlmiyye, 1. Basım, 1997. 

Râzî, Ebû ʿAbdillâh Faḫruddîn Muḥammed b. Ömer b. el-Ḥüseyn. Mefâtîḥu’l-ġayb. 

32 Cilt. Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Türâs̱i’l-ʿArabî, 1420. 



367 
 

Remlî, Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. Aḥmed Şemsüddîn. Nihâyetü’l-muḥtâc ilâ 

şerḥi’l-Minhâc. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Fikr, 1984. 

Rûyânî, Ebü’l-Meḥâsin ʿAbdülvâḥid b. İsmâʿîl. Baḥru’l-meẕheb fî fürûʿi meẕhebi’l-

İmâm eş-Şâfiʿî. thk. Ṭârıḳ Fetḥî es-Seyyid. 14 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 2009. 

Ṣadruşşehîd, Ebû Ḥafṣ (Ebû Muḥammed) Ḥüsâmüddîn Ömer b. ʿAbdilʿazîz el-

Buḫârî. Şerḥu Edebi’l-ḳāḍî. thk. Ebü’l-Vefâ el-Efġānî-Ebû Bekr Muḥammed el-Hâşimî. 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1994. 

Ṣadruşşerîa, ʿUbeydullâh b. Mesʿûd el-Maḥbûbî el-Buḫârî. Şerḥu’l-Viḳāye. 5 Cilt. 

Amman: Müessesetü’l-Verrâḳ, 2006. 

Ṣafedî, Ebü’ṣ-Ṣafâ Ṣalâḥuddîn Ḫalîl b. ʿİzziddîn Aybeg. el-Vâfî bi’l-Vefeyât. thk. 

Aḥmed el-Arnaʾûṭ-Türkî Muṣṭafâ. 29 Cilt. Beyrut: Dâru İḥyâi’t-Türâs̱, 2000. 

Saḥnûn, Ebû Saʿîd ʿAbdüsselâm b. Saʿîd et-Tenûḫî. el-Müdevvenetü’l-kübrâ. 4 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1. Basım, 1994. 

Sayan, Yüksel. “Serahs”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 36/539-542. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Ṣaymerî, Ebû ʿAbdillâh el-Ḥüseyn b. ʿAlî. Aḫbâru Ebî Ḥanîfe ve aṣḥâbih. 

Haydarâbâd: Dâru’l-Kitâbi’l-ʿArabî, 1976. 

Selâm Muḥammed ʿAlî. Fıḳhu ʿAbdillâh b. Mesʿûd (r.a.) fi’l-cinâyât ve’l-ḥudûd 

(dirâse muḳārene). Irak: Câmiatü Bağdâd, 2006. 

Semerḳandî, Ebû Bekr ʿAlâüddîn Muḥammed b. Aḥmed. Tuḥfetü’l-fuḳahâʾ. 3 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 2. Basım, 1994. 

Semʿânî, Ebû Saʿd ʿAbdülkerîm b. Muḥammed. el-Ensâb. thk. ʿAbdurraḥmân b. 

Yaḥyâ el-Muʿallimî vd. 13 Cilt. Haydarâbâd: Matbaʿatü Meclisi Dâireti’l-Maʿârifi’l-

Osmâniyye, 1982. 

Semʿânî, Ebü’l-Muẓaffer Manṣûr b. Muḥammed el-Mervezî. Tefsîru’l-Ḳurʾân. thk. 

Yâsir b. İbrâhîm-Ġanîm b. ʿAbbâs. 6 Cilt. Riyad: Dâru’l-Vaṭan, 1997. 



368 
 

Seraḫsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl. el-Mebsûṭ. 30 

Cilt. Kahire: Matbaʿatü’s-Saʿâde, 1331. 

Seraḫsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl. el-Mebsûṭ. 30 

Cilt. Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1989. 

Seraḫsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl. el-Mebsût. 

Süleymaniye Kütüphanesi, Damat İbrahim Paşa, 648. 

Seraḫsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl. el-Mebsût. 

Süleymaniye Kütüphanesi, Hamidiye, 548. 

Seraḫsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl. el-Mebsût. 

Süleymaniye Kütüphanesi, Hamidiye, 549. 

Seraḫsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl. el-Mebsût. 

Süleymaniye Kütüphanesi, Damat İbrahim Paşa, 649. 

Seraḫsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl. el-Mebsût. 

Süleymaniye Kütüphanesi, Damat İbrahim Paşa, 651. 

Seraḫsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl. el-Mebsût. 

Süleymaniye Kütüphanesi, Damat İbrahim Paşa, 650. 

Seraḫsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl. Mebsut. ed. 

Mustafa Cevat Akşit. 31 Cilt. İstanbul: Gümüşev Yayınları, 2008. 

Seraḫsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl. Şerḥu’l-

Câmiʿi’ṣ-ṣaġīr. thk. Ertuğrul Boynukalın. 2 Cilt. Ankara-İstanbul: TDV Yayınları-İSAM 

Yayınları, 2021. 

Seraḫsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl. Şerḥu’s-

Siyeri’l-kebîr. 5 Cilt. eş-Şeriketü’ş-Şarḳıyye li’l-İʿlânât, 1971. 

Seraḫsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Aḥmed b. Ebî Sehl. Uṣûlüʾs-

Seraḫsî. thk. Ebü’l-Vefâ el-Efġānî. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, ts. 

Seraḫsî, Ebû Bekr Şemsü’l-eʾimme Muḥammed b. Ebî Sehl Aḥmed. en-Nüket. thk. 

Ebü’l-Vefâ el-Efġānî. Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, 1986. 



369 
 

Serkîs, Yûsuf b. İlyân b. Mûsâ. Muʿcemü’l-maṭbûʿâti’l-ʿArabiyye ve’l-muʿarrebe. 2 

Cilt. Kahire: Matbaʿatü Serkîs, 1928. 

Seyyid, Seyyid Muhammed. “Feyyûm”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

12/514-515. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Sezgin, Fuat. Arap-İslam Bilimleri Tarihi : Almanca Aslın Türkçe Tercümesi. 

İstanbul: Prof. Dr. Fuat Sezgin İslam Bilim Tarihi Araştırmaları Vakfı, 2. Basım, 2015. 

Sezgin, Fuat. Geschichte des Arabischen Schrifttums. 17 Cilt. Leiden: E. J. Brill, 

1967. 

Siğnâkī, Ḥüsâmüddîn el-Ḥüseyn b. ʿAlî el-Buḫârî. en-Nihâye fî şerḥi’l-Hidâye. 25 

Cilt. Mekke, 1438. 

Sübkî, Ebü’l-Ḥasen Taḳıyyüddîn ʿAlî b. ʿAbdilkâfî - Sübkî, Ebû Naṣr Tâcüddîn 

ʿAbdülvehhâb b. ʿAlî. el-İbhâc fî şerḥi’l-Minhâc. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 

1984. 

Şâfiʿî, Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. İdrîs. el-Üm. thk. Rifʿat Fevzî ʿAbdülmuṭṭalib. 

11 Cilt. Manṣûra: Dâru’l-Vefâ, 1422. 

Şahin, Kamil. “Halvânî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 15/383. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1997. 

Şahin, Sami. “İmam Muhammed Şeybani’nin Hanefî Mezhebindeki Rolü ve 

Eserlerinin Neşrine Olan İhtiyaç”. Dinî Araştırmalar 8/24 (2006), 253-272. 

Şaḳīḳ Mûsâ Ḳāsım. ʿAbdullâh b. Mesʿûd ve es̱eruhû fi’l-fıḳh. Câmiatü’l-Ezher, 

Doktora Tezi, 1978. 

Şener, Mehmet. “İ‘tikâf”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 23/457-459. 

İstanbul: TDV Yayınları, 2001. 

Şevkânî, Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. ʿAlî. Neylü’l-evṭâr. thk. ʿİṣâmüddîn eṣ-

Ṣabâbiṭî. 8 Cilt. Kahire: Dâru’l-Ḥadîs̱, 1993. 

Şeybânî, Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. el-Ḥasen b. Ferḳad. el-Aṣl. thk. Mehmet 

Boynukalın. 12 Cilt. Beyrut: Dâru İbn Ḥazm, 2012. 



370 
 

Şeybânî, Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. el-Ḥasen b. Ferḳad. el-Câmiʿu’ṣ-ṣaġīr. thk. 

Mehmet Boynukalın. İstanbul: Ocak Yayıncılık, 2009. 

Şeybânî, Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. el-Ḥasen b. Ferḳad. el-Meḫâric fi’l-ḥiyel. 

Kahire: Mektebetü’s̱-S̱eḳāfeti’d-Dîniyye, 1999. 

Şeyhîzâde Damad Efendi, Abdullah. Mecmaʿu’l-enhur fî şerḥi Mülteḳa’l-ebḥur. 2 

Cilt. İstanbul: Matbaa-i Âmire, 1328. 

Şîrâzî, Cemâlüddîn İbrâhim b. ʿAlî Ebû İsḥâḳ. el-Müheẕẕeb fî fıḳhi’l-İmâm eş-Şâfiʿî. 

3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1. Basım, 1995. 

Şirbînî, Şemsüddîn Muḥammed b. Muḥammed el-Ḫaṭîb. Muġni’l-muḥtâc ilâ 

maʿrifeti meʿânî elfâẓi’l-Minhâc. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1994. 

Şürünbülâlî, Ebü’l-İḫlâṣ Ḥasen b. ʿAmmâr b. ʿAlî. Ġunyetü ẕevi’l-aḥkâm fî buġyeti 

Düreri’l-ḥükkâm. 2 Cilt. Dâru İḥyâi’l-Kütübi’l-ʿArabiyye, ts. 

Ṭaberânî, Ebü’l-Ḳāsım Müsnidü’d-dünyâ Süleymân b. Aḥmed. el-Muʿcemü’l-evsaṭ. 

thk. Ṭârıḳ b. ʿIvażillâh b. Muḥammed-ʿAbdülmuḥsin b. İbrâhîm el-Ḥüseynî. 10 Cilt. Kahire: 

Dâru’l-Ḥaremeyn, 1995. 

Ṭaberânî, Ebü’l-Ḳāsım Müsnidü’d-dünyâ Süleymân b. Aḥmed. el-Muʿcemü’l-kebîr. 

thk. Ḥamdî ʿAbdülmecîd es-Selefî. 25 Cilt. Kahire: Mektebetü İbn Teymiyye, ts. 

Ṭaberî, Ebû Caʿfer Muḥammed b. Cerîr. Târîḫu’r-rusül ve’l-mülûk. thk. Muḥammed 

Ebü’l-Fażl İbrâhim. 11 Cilt. Kahire: Dâru’l-Maʿârif, ts. 

Ṭaḥâvî, Ebû Caʿfer Aḥmed b. Muḥammed. Aḥkâmü’l-Ḳurʿân. thk. Sadettin Ünal. 2 

Cilt. İstanbul: İSAM, 1998. 

Ṭaḥâvî, Ebû Caʿfer Aḥmed b. Muḥammed. Muḫtaṣaru’ṭ-Ṭaḥâvî. thk. Ebü’l-Vefâ el-

Efġānî. Kahire: Dâru’l-Kitâbi’l-ʿArabî, 1370. 

Ṭaḥâvî, Ebû Caʿfer Aḥmed b. Muḥammed. Şerḥu Meʿâni’l-âs̱âr. thk. Muḥammed 

Zührî en-Neccâr-Muḥammed Seyyid Câdü’l-ḥaḳḳ. 5 Cilt. Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, 1994. 

Ṭaḥâvî, Ebû Caʿfer Aḥmed b. Muḥammed. Şerḥu Müşkili’l-âs̱âr. thk. Şuʿayb el-

Arnaʾût vd. 16 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1994. 



371 
 

Ṭaḥṭâvî, Aḥmed b. Muḥammed. Ḥâşiyetü’ṭ-Ṭaḥṭâvî ʿalâ Merâḳı’l-felâḥ. thk. 

Muḥammed ʿAbdülʿazîz el-Ḫâlidî. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1997. 

Taş, Aydın. Muhammed b. el-Hasan eş-Şeybani`nin Hukuk Anlayışı (Usul Anlayışı). 

Kayseri: Erciyes Üniversitesi, Doktora Tezi, 2003. 

Taşköprizâde, Ahmed Efendi. Miftâḥu’s-saʿâde ve miṣbâḥu’s-siyâde fî mevżûʿâti’l-

ʿulûm. 3 Cilt. Kahire: Dâru’l-Kütübi’l-Ḥadîs̱e, 1968. 

Ṭayâlisî, Ebû Dâvûd Süleymân b. Dâvûd. Müsnedü Ebî Dâvûd et-Ṭayâlisî. thk. 

Muḥammed b. ʿAbdilmuḥsin et-Türkî. 4 Cilt. Cîze: Hicr li’ṭ-Ṭıbâʿa ve’n-Neşr, 1999. 

Teftâzânî, Saʿdüddîn Mesʿûd b. Faḫriddîn Ömer. Şerḥu’l-Maḳāṣıd. thk. 

ʿAbdurraḥmân ʿUmeyre. 5 Cilt. Beyrut: ʿÂlemü’l-Kütüb, 1998. 

Teftâzânî, Saʿdüddîn Mesʿûd b. Faḫriddîn Ömer. Şerḥu’t-telvîḥ ʿale’t-Tavżîḥ. thk. 

Zekeriyyâ ʿUmeyrât. 2 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, ts. 

Ṭîbî, Ebû Muḥammed el-Ḥüseyn b. ʿAbdillâh. Şerḥu’ṭ-Ṭîbî ʿalâ Mişkâti’l-Meṣâbîḥ. 

thk. ʿAbdülḥamîd Hindâvî. 13 Cilt. Mekke-Riyad: Mektebetü Nizâr Muṣṭafâ el-Bâz, 1997. 

Ṭîbî, ʿUkkâşe ʿAbdülmennân. ʿAbdullâh b. Mesʿûd. Beyrut, 1422. 

Tirmiẕî, Ebû ʿÎsâ Muḥammed b. ʿÎsâ. el-Câmiʿu’l-kebîr (Sünenü’t-Tirmiẕî). thk. 

Beşşâr ʿAvvâd Maʿrûf. 6 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Ġarbi’l-İslâmî, 1996. 

Togan, Zeki Velidi. Karahanlılar (840-1212): 1966-1967 Ders Notları, ts. 

Ṭûfî, Ebü’r-Rebîʿ Süleymân b. ʿAbdilḳavî. Şerḥu Muḫtaṣari’r-Ravża. thk. ʿAbdullâh 

b. ʿAbdilmuḥsin et-Türkî. 3 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 1987. 

Tuğ, Salih. “Eserlerinde Rastlanan İfadelerine Göre İmam Sarahsî’nin Hapis 

Hayatı”. 900. Ölüm Yıldönümü Münasebetiyle Büyük İslâm Hukukcusu Şemsu’l-Eimme es-

Serahsi Armağanı. 43-60. Ankara: Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi, 1965. 

Tüccar, Zülfikar. “Ferrâ, Yahyâ b. Ziyâd”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 12/406-408. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 



372 
 

Ufakca, Yusuf. Halvani ve Serahsi’nin el-Mebsut Adlı Eserlerinin Nikah 

Bölümlerinin Mukayesesi. Malatya: İnönü Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2019. 

Uzunpostalcı, Mustafa. “Abîde es-Selmânî”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 1/309-310. İstanbul: TDV Yayınları, 1988. 

Vâḳıdî, Ebû ʿAbdillâh Muḥammed b. Ömer el-Eslemî. el-Meġāzî. thk. Marsden 

Jones. 3 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Aʿlemî, 3. Basım, 1989. 

Vankulu, Mehmed Efendi. Lugat-ı Vankulu: Terceme-i Sıhâh-ı Cevherî. 2 Cilt. 

İstanbul: Dâru’ṭ-Ṭıbâʿati’l-Cedîde, 1218. 

Vekîʿ, Ebû Bekr Muḥammed b. Ḫalef el-Bağdâdî. Aḫbâru’l-ḳuḍât. thk. ʿAbdülʿazîz 

Muṣṭafâ el-Merâġī. 3 Cilt. Kahire: el-Mektebetü’t-Ticâriyyetü’l-Kübrâ, 1. Basım, 1369. 

Yâkūt el-Ḥamevî, Ebû ʿAbdillâh Şihâbüddîn Yâkūt b. ʿAbdillâh. Muʿcemü’l-büldân. 

5 Cilt. Beyrut: Dâru Ṣâdır, 2. Basım, 1995. 

Yaman, Ahmet. “Abdullah b. Mes’ûd’un Hanefî Mezhebinin Oluşumundaki Rolü: 

Bir Genel Kabulün Buhârî ve Müslim Rivâyetleri Çerçevesinde Gözden Geçirilmesi”. Marife: 

Dini Araştırmalar Dergisi [Bilimsel Birikim] 4/2 (2004), 7-26. 

Yaman, Ahmet. “es-Siyerü’l-Kebîr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

37/327-329. İstanbul: TDV Yayınları, 2009. 

Yaran, Rahmi. “Dem”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 9/147-148. 

İstanbul: TDV Yayınları, 1994. 

Yavuz, Yunus Vehbi. “el-Câmiu’l-Kebîr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 7/109-110. İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Yavuz, Yunus Vehbi. “el-Câmiu’s-Sagīr”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi. 7/112. İstanbul: TDV Yayınları, 1993. 

Yavuz, Yusuf Şevki. “Esam, Ebû Bekir”. Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi. 

11/353-355. İstanbul: TDV Yayınları, 1995. 

Yazıcı, Muhammet. “Sünni Kelâmcılara Göre Varlık Kategorileri”. Atatürk 

Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 28 (2007), 201-260. 



373 
 

Yazır, Elmalılı Muhammed Hamdi. Hak Dini Kur’an Dili. 9 Cilt. İstanbul: Matbaai 

Ebüzziya, 1939. 

Yerinde, Adem. “Türklerin İslâm Hukukuna Katkıları: Serahsî Örneği”. Yeni Türkiye 

22/91 (2016), 434-448. 

Yıldız, Abdullah. Büyük Türk-İslam Hukuk Bilgini İmam Serahsî’nin Hayatı ve 

Sünnet Anlayışı. Şanlıurfa, 2001. 

Yıldız, Kemal. “Din Adına Konuşmanın Fıkıh-Tefakkuh Açısından 

Değerlendirilmesi”. Din Bilimleri Akademik Araştırma Dergisi 5/3 (2005), 159-178. 

Yıldız, Kemal. “Fıkıh İlmi ve Tafakkuh Yolu”. İslâm Düşüncesi Kılavuzu. 293-316. 

İstanbul: Ensar Neşriyat, 2019. 

Yıldız, Kemal. İslâm Sorumluluk Hukuku (Akit Dışı Sorumluluk). İstanbul: M.Ü. 

İlahiyat Fakültesi Vakfı Yayınları, 2. Basım, 2013. 

Yıldız, Kemal. İslâm Yargılama Hukukunda Şahitlik. İstanbul: Hâcegân Akademi 

Kitaplığı, 1. Basım, 2005. 

Yılmaz, Okan Kadir. İlk Tedvin Döneminde Hanefi Mezhebi Literatürünün Kayıp 

Eserleri. İstanbul: Marmara Üniversitesi, Yüksek Lisans Tezi, 2017. 

Zebîdî, Ebü’l-Feyż Muḥammed el-Murtażâ b. Muḥammed el-Ḥüseynî. Tâcü’l-ʿarûs 

min cevâhiri’l-Ḳāmûs. 40 Cilt. Kuveyt: Vizâretü’l-İrşâd ve’l-Enbâʾ, 2001. 

Zebîdî, Zeynüddîn Ahmed. Sahihi Buharî Muhtasarı Tecridi Sarih Tercemesi. çev. 

Ahmed Naim, Kâmil Miras. 12 Cilt. Ankara: Diyanet İşleri Reisliği, 1. Basım, 1948. 

Ẕehebî, Ebû ʿAbdillâh Şemsüddîn Muḥammed b. Aḥmed. Siyeru aʿlâmi’n-nübelâʾ. 

thk. Şuʿayb el-Arnaʾût vd. 25 Cilt. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle, 3. Basım, 1985. 

Ẕehebî, Ebû ʿAbdillâh Şemsüddîn Muḥammed b. Aḥmed. Teẕkiretü’l-ḥuffâẓ. 4 Cilt. 

Beyrut: Dâru’l-Kütübi’l-ʿİlmiyye, 1998. 

Zerkeşî, Ebû ʿAbdillâh Bedruddîn Muḥammed b. ʿAbdillâh. el-Burhân fî ʿulûmi’l-

Ḳurʾân. 4 Cilt. Beyrut: Dâru’l-Maʿrife, 1990. 



374 
 

Zeylaʿî, Ebû Muḥammed Faḫruddîn Os̱mân b. ʿAlî. Tebyînü’l-ḥaḳāʾiḳ şerḥu Kenzi’d-

deḳāʾiḳ. 6 Cilt. Bulak: el-Maṭbaʿatü’l-Kübrâ el-Emîriyye, 1314. 

Ziriklî, Muḥammed Ḫayruddîn b. Maḥmûd. el-Aʿlâm. 8 Cilt. Beyrut: Dâru’l-ʿİlm li’l-

Melâyîn, 2002. 

Ziyodov, Şovosil. “Şemsü’l-Eimme Serahsî’nin ‘Kitabü’l-Mebsût’ Eseri ve Eserin 

Orta Asya’daki Vakıf Kütüphanelerinde Bulunan Nüshaları”. Uluslararası Serahsî 

Sempozyumu. 147-154. Sakarya, 2013. 

el-Fihrisü’ş-şâmil li’t-türâs̱i’l-ʿArabiyyi’l-İslâmiyyi’l-maḫṭûṭ. 12 Cilt. Amman: el-

Mecmaʿu’l-Melekî li-Büḥûs̱i’l-Ḥaḍârati’l-İslâmiyye [Müessesetü ʾÂli’l-Beyt], 2004. 

Mecelle-i Ahkâm-ı Adliyye. Dersaâdet: Matbaa-i Osmaniyye, 1308. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



375 
 

 

 

EKLER 

Ek-1 

1) Namazda kıraatten önce besmele, gizlice (hafiyyen) çekilir. (1/15) [+] 

2) Namazda [rükudayken] tatbîk yapılır. (1/19-20) [-] 

3) Namazda teşehhütten sonra salavat getirilir. (1/29) [+] 

4) Namaz bitiminde [bir değil] iki selam verilir. (1/30) [+] 

5) İmam namazda [Fâtiha’dan sonra] “âmîn” lafzını gizlice söyler. (1/32) [+] 

6) İmamın öğle, akşam ve yatsı namazlarını kıldırdıktan sonra yerinde oturması 

mekruhtur. (1/38) [+] 

7) Guslederken vücuda su döktükten sonra abdest almak vacip değildir. (1/44) [+] 

8) Penisine eli değen kişinin abdesti bozulmaz. (1/66) [+] 

9) Kadını öpmek, kadına şehvetli ya da şehvetsiz dokunmak sebebiyle abdest almak 

lazım gelir. (1/67) [-] 

10) Cimada kadınla erkeğin sünnet yeri bir araya gelip erkeğin haşefesi miktarınca 

duhul vaki olduğunda, meni gelmese de gusül almak lazım gelir. (1/68) [+] 

11) Yara ağzından akar surette çıkan kan, sarı su ve irin abdesti bozar. (1/76) [+] 

12) Cünüp ve hayızlının teyemmümü, bir ay su bulamasalar bile geçersizdir. (1/111, 

6/30) [-] 

13) Nisâ sûresindeki لامستم/لمستم ifadesi ile elle dokunma kastedilmektedir. (1/111) [-] 

14) İsrâ sûresindeki دلوك الشمس ifadesi ile kasıt, güneşin batmasıdır. (1/141) [*] 



376 
 

15) Akşam namazının son vaktinde esas alınan vakti ifade eden الشفق kelimesi ile kast 

olunan, [semadaki] beyazlıktan önceki kızıllıktır. (1/144-145) [+] 

16) Sabah namazının vakti girdikten sonra namazı kılana kadar hayırlı kelâm dışında 

kelâm etmek mekruhtur. (1/157) [+] 

17) Cuma namazından sonra kılınan nafile namaz, dört rekatlıdır. (1/157) [+] 

18) Namazda iken elinde olmadan abdesti bozulan kişi, abdest alarak kaldığı yerden 

namaza devam edebilir. (1/169) [+] 

19) Fussilet sûresinde, tilavet secdesinin yapılması gereken yer, ikinci âyetin 

sonundaki وھم لا یسأمون kısmıdır. (2/7) [+] 

20) Bayram namazında beşi ilk, dördü ikinci rekatta olmak üzere toplam dokuz 

tekbir getirilir. (2/38) [+] 

21) Bayram namazının iki rekatında kıraat peş peşe icra edilir. (2/38) [+] 

22) Teşrik tekbirlerine Arefe günü sabah namazı ile başlanır. (2/42) [+] 

23) Kurban Bayramının birinci günü ikindi namazı ile birlikte teşrik tekbirleri kesilir. 

(2/43) [+] 

24) Teşrik tekbiri, kişinin selam verdikten sonra şöyle demesidir:   الله أكبر الله أكبر لا إلھ إلا

 [+] (2/43) الله والله أكبر الله أكبر وللھ الحمد 

25) Koca, vefat eden karısını yıkayamaz. (2/71) [+] 

26) Yüz yirmi deveden sonra zekât nisabı başa döner. (2/152) [+] 

27) Malına zekât düşecek yetim çocuğun velisi, çocuğun yetimlik yıllarını sayar. 

Çocuk büluğa erince ona, vermesi icap eden zekâtı haber eder. (2/162) [-] 

28) Ramazan orucu borcunu bir sonraki Ramazan ayına kadar erteleyen kişi, bu 

borcu için fidye vermeyip bilahare kaza eder. (3/77) [+] 

29) Müt‘a orucu, Kurban Bayramının hiçbir gününde tutulamaz. (3/81) [+] 

30) İtikafta oruç tutmak şart değildir. (3/115-116) [-] 



377 
 

31) Hayzın asgari süresi üç, azami süresi on gündür. (3/147) [+] 

32) İhramlı kişinin av hayvanını öldürmesi durumunda öldürdüğü hayvanın benzeri 

(nazîr) kendisine lazım gelir. (4/82-83) [-] 

33) İhramlı iken devekuşu yumurtasını kıran, kıymetini öder. (4/93) [+] 

34) Hac için ihrama girmiş iken hanımıyla münasebet kuran kişi ile hanımı birer 

koyun kesip haccı tamamlar ve bir sonraki sene haclarını kaza ederken ayrı dururlar. (4/118) 

[+] 

35) Bedene olan hedy kurbanına gerdanlık takılarak ihrama girilebilir. (4/139) [+] 

36) Bakara sûresindeki الھدي من  استیسر  فما  الحج  إلى  بالعمرة  تمتع   âyetinde zikri geçen فمن 

hedy kurbanı, koyundur. (4/180-181) [+] 

37) Hanımının annesi, kişiye nikah akdiyle birlikte haram olur. (4/199) [+] 

38) Kişinin hanımının kızıyla nikahlanmasının haram olması için kendi himayesinde 

bulunması şart değildir. (4/200) [+] 

39) İki cariye kız kardeşe sahip olan kişi, bunları cinsi münasebet açısından 

cemedemez. (4/201) [+] 

40) Kişi, bain bir talak veya üç talakla boşanma sebebiyle iddet bekleyen baldızı ile 

evlenemez. (4/202) [+] 

41) Cinsel ilişki, mutlak manada, alt ve üst soy için haramlık hükmü doğurur.1551 

(4/204-205) [+] 

42) Karısıyla cinsel ilişkiye muktedir olamayan kişi ile karısının arası, hâkim 

tarafından ayrılır ve bu takdirde kadına tam mehir gerekir. (5/100-101) [+] 

43) Müt‘a nikahı, talak, iddet ve miras âyetleri ile neshedilmiştir. (5/152) [+] 

44) Efendisi ölen ya da kendisini azat eden ümmüveled, üç hayız dönemi iddet 

bekler. (5/174, 7/153) [+] 
 

1551 Serahsî, İbn Mesud’un (r.a.) görüşünün sınırını çok net açıklamamış, “bizim görüşümüzün benzeri/misli 
farklı lafızlarla İbn Mesud’tan (r.a.) nakledilmiştir” demekle yetinmiştir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 4/204-
205. 



378 
 

45) Bir adam hanımını sünnet üzere boşamak istediğinde, hanımı hayızdan 

temizlenmiş iken ve aralarında cinsel münasebetin gerçekleşmediği bir dönemde bir defa 

boşar. Şayet üç defa boşamak istiyorsa, hanımı hayız görüp bilahare bu hayzından 

temizlendiğinde onu bir defa boşar, sonra hanımı tekrar hayız görüp temizlenene dek kadına 

ikinci talakı vermez. Daha sonra [bu ikinci temizlik dönemi içerisinde] hanımını bir kez daha 

boşar. Böylelikle kadın, üç talakla kocasından ayrılmış olur ve iddetinden geriye bir hayız 

müddeti kalır. (6/4) [+] 

46) Tek seferde üç defa boşamak mekruhtur. (6/6) [+] 

47) Talâk sûresindeki فطلقوھن لعدتھن ifadesi, kişinin karısını aralarında münasebet vaki 

olmayan bir temizlik döneminde boşayacağı manasındadır. (6/7) [+] 

48) Hamile olan kadın, sünnete göre bir defadan fazla boşanamaz. (6/10) [+] 

49) Ric‘ate iki şahit tutmak müstehaptır. (6/19) [+] 

50) Kocası ölen gebe kadının iddeti, çocuğunu doğuruncaya kadardır. (6/31) [+] 

51) Ölüm iddeti, kocanın ölüm anı itibariyle başlamaktadır. (6/31) [+] 

52) Talâk sûresindeki [ ولا یخرجن إلا أن یأتین بفاحشة مبینة kısmında geçen] الفاحشة, kadının 

zina etmesidir. Bu fiili irtikap etmesi halinde zina haddinin uygulanması için kadın evinden 

çıkar. (6/32) [+] 

53) Talak hakkının azami sayısının belirlenmesinde kadının hürriyet durumuna 

bakılır. (6/39) [+] 

54) Bir defada vaki olan üç talakla boşamanın tamamı geçerlidir. (6/57) [+] 

55) Kocanın karısına “sen bana haramsın” sözüyle, niyetine göre talak yahut yemin 

gerçekleşir. (6/70-71) [+] 

56) Aralarında zifaf gerçekleşmeyen karısına peş peşe üç kere “sen boşsun” diyen 

adamın bu sözüyle yalnız bir talak gerçekleşir. (6/88-89) [+] 

57) Kişinin tayinde bulunmaksızın kullanacağı “evleneceğim her kadın boştur” 

şeklinde bir ifade, münakid bir yemin olmayıp hüküm doğurmaz. (6/97) [-] 



379 
 

58) Kocanın karısını kendini boşama hususunda muhayyer bıraktığı durumda meclis 

devam ettiği sürece kadın kendini boşayabilir. (6/211) [+] 

59) Kocanın karısını kendini boşama hususunda muhayyer bıraktığı durumda kadın 

kocasını seçerse talak vaki olmaz. (6/212) [+] 

60) Kocanın karısını kendini boşama hususunda muhayyer bıraktığı durumda kadın 

kendisini seçerse bir ric’î talak vaki olur. (6/212) [-] 

61) Mükatep köle, kendi kıymetini ödemekle özgür olur ve kitabet bedelinden 

kıymetini aşan kısmı efendisine borçlanır. (7/5, 206) [-] 

62) Bakara sûresindeki [الطلاق عزموا  الطلاقعزیمة   [ifadesinden hâsıl olan وان   îlâ 

süresinin dolması manasındadır. (7/20) [+] 

63) Karısına îlâda bulunan kişi, cima suretiyle yemininden rücu edemediği durumda 

diliyle söyleyerek bunu gerçekleştirebilir. (7/28) [+] 

64) Liân yapan karı-koca ebediyyen evlenemez. (7/44) [+] 

65) Kişinin evlenmesi ebediyyen haram olan yakınına malik olmasıyla bu yakını hür 

olur. (7/69) [+] 

66) Müdebber köle, ümmüveled gibi, ölen efendisinin malının tamamından özgür 

olur. (7/178) [-] 

67) Kitabet bedelini ödeyecek miktarda mal bırakarak ölen mükatep kölenin, 

bıraktığı mal ile kitabet bedeli ödenip kölenin hür olarak öldüğüne hükmedilir ve mal varlığı 

mirasçılarına ait olur. (7/208) [+] 

68) Koca karısına “durumun senin elinde/yetkinde” dese kadın da kendisini üç defa 

boşayıp koca bunu niye etmiş olsa yalnız bir ric‘î talak gerçekleşir. (9/88-89) [-] 

69) Kefen soyan kişiye el kesme cezası uygulanır. (9/159) [+] 

70) Dinden çıkan kişi öldürülür. (10/98) [+] 

71) Dinden çıktığı için öldürülen kişinin mirası, Müslüman varislerine ferâiz 

ölçülerine göre dağıtılır. (10/100) [+] 



380 
 

72) Nûr sûresindeki [منھا ظھر  ما  إلا  زینتھن  یبدین   ifadesinde geçen] ‘kadının ولا 

görünürdeki zinet yerleri’ ile mesti ve dış elbisesi kastedilmektedir. (10/152) [-] 

73) Müslümanın nikahı altındaki hristiyan kadının gebe iken ölmesi halinde cenaze 

namazı kılınmaz ve müşrik mezarlığına gömülür. (10/199) [+] 

74) Altın ve gümüş (nükûd), akitte taayyün etmez. (11/4) [+] 

75) Bir malı âriyet olarak alan kişi, kullanımından kaynaklı olsun olmasın elinde iken 

helak olan malı tazmin etmekle yükümlü değildir. (11/134) [+] 

76) Yedi kişinin ortaklaşa bir sığır ya da deve kurban etmesi caizdir. (12/11) [+] 

77) Kişi, bakire ya da dul bir cariye satın alıp onunla cinsi münasebet kurduktan 

sonra kusur sebebiyle geri veremez. (13/95) [+] 

78) Kişi, bakire ya da dul bir cariye satın alıp ona karşı bir cinayet işledikten sonra 

kusur sebebiyle geri veremez. (13/95-96) [+] 

79) Rehin malının helak olması halinde rehin malının kıymeti ile deynden hangisi 

daha düşükse tazmin bu miktarla gerçekleşir. Rehin malının kıymetinin deynden fazla olması 

halinde ise rehni alan kişi, fazla olan miktarda emanetçi hükmünde olur. (21/64) [+] 

80) Kasten öldürülen kişinin iki velisinden birinin katili affetmesiyle diğer velinin 

hakkı mala [:diyete] dönüşür [ve affeden veli diyetten pay alamaz.] (26/62) [+] 

81) Kasıt benzeri öldürmede ağırlaştırılmış (muğallaza) diyet lazım gelir. (26/65) [+] 

82) Hata ile öldürmede gerekecek diyet, yirmi tane beş yaşına girmiş dişi deve, yirmi 

tane dört yaşına girmiş dişi deve, yirmi tane üç yaşına girmiş dişi deve, yirmi tane iki yaşına 

girmiş dişi deve ve yirmi tane de iki yaşına girmiş erkek deveden ibarettir. (26/75) [+] 

83) Kasıt benzeri öldürmede lazım gelecek [muğallaza] diyet, yirmi beş tane iki 

yaşına girmiş dişi deve, yirmi beş tane üç yaşına girmiş dişi deve, yirmi beş tane dört yaşına 

girmiş dişi deve ve yirmi beş tane beş yaşına girmiş dişi deveden ibarettir. (26/76) [+] 

84) Diş ve mûdıhanın erşi müstesna olmak üzere cana ve vücut bütünlüğüne yönelik 

cinayetlerin diyetinde kadının diyeti, erkeğin diyetinin yarısıdır. Diş ve mûdıhanın erşinde ise 

müsavilerdir. (26/79) [-] 



381 
 

85) Vücut bütünlüğüne yönelik cinayet neticesinde kısas uygulanan kişi bu sebepten 

ölse, tam bir can diyetinden kısasın nedeni olan organın erşi düşülmek suretiyle tazmin 

gerçekleşir. (26/147) [-] 

86) Ölenin erkek çocuğu olmayıp iki veya daha fazla kız çocuğu ile oğlunun oğul ve 

kızları bulunsa kızlar paylarını aldıktan sonra oğlun oğlu geriye kalan malı alıp oğlun kızı 

mirastan mahrum kalır. (29/141-142) [-] 

87) Ölenin erkek çocuğu olmayıp bir kız çocuğu ile oğlunun oğul ve kızları 

bulunduğu takdirde kızın payını almasından sonra oğlun kızı, altıda bir ile paylaşımdan elde 

edeceği paydan hangisi daha düşük ise onu alır, kalan oğlun oğluna ait olur. (29/141-142) [-] 

88) Ölen kişi geride kocasını, annesini ve babasını bıraktığı durumda, ölenin kocası 

payını aldıktan sonra anneye kalanın üçte biri, babaya anneden arta kalan malın tamamı 

verilir. (29/146) [+] 

89) Ölen kişi geride karısını, annesini ve babasını bıraktığı durumda ölenin karısı 

payını aldıktan sonra anneye kalanın üçte biri verilir. (29/146) [+] 

90) “Mirastan mahrum olan kişi sebebiyle hacb-i noksân gerçekleşir, hacb-i hırmân 

gerçekleşmez. (29/148, 202) [-] 

91) ‘Kelâle’ ifadesiyle aralarında çocuk ve baba bulunmayan mirasçılar 

kastedilmektedir. (29/152) [+] 

92) a) Ana-baba bir kardeşler mirasçılıkta ana bir kardeşlerin payına [onların payında 

hacb-i noksana sebep olacak surette] ortak edilmez. [Kuvvetli rivayet] [+] 

b) Ana-baba bir kardeşler mirasçılıkta ana bir kardeşlerin payına [onların payında 

hacb-i noksana sebep olacak surette] ortak edilir. (29/154) [-] 

93) Ölenin bir tane ana-baba bir kız kardeşi ile baba bir kız ve erkek kardeşleri 

bulunduğu takdirde ana-baba bir kız kardeşin yarım pay almasından sonra baba bir kız 

kardeşler, altıda bir ile paylaşımdan elde edecekleri paydan hangisi daha düşük ise onu alır. 

(29/156) [-] 



382 
 

94) Ölenin iki veya daha fazla ana-baba bir kız kardeşinin yanı sıra baba bir kız ve 

erkek kardeşleri bulunduğu takdirde ana-baba bir kız kardeşlerin üçte iki pay almalarından 

sonra kalan mal, baba bir erkek kardeşlere aittir. (29/156) [-] 

95) Ana-baba bir kız kardeşler ve baba bir kız kardeşler, ölenin kızı bulunduğu 

takdirde asabe sıfatıyla mirasçı olur. (29/157) [+] 

96) Miras paylaşımında toplam payın paydadan fazla olduğu hallerde avl’e gidilir. 

(29/161) [+] 

97) a) Ölenle asabe veya ashâbü’l-ferâizden olan biri aracılığıyla bağlantı kuran her 

nine [sahih nine vasfıyla] mirasçıdır. Ölenle bu surette bağlantı kurmayan hiçbir nine [sahih 

nine olarak] mirasçı değildir. [+] 

b) Bütün nineler [sahih nine vasfıyla] mirasçıdır. (29/165) [-] 

98) a) Uzak ninenin yakın ninenin annesi veya ninesi olması haricinde uzak nine ile 

yakın nine, beraberce [sahih nine vasfıyla] mirasçı olurlar. [-] 

b) Uzak nine ile yakın nine, ölene aynı taraftan bağlanmaları durumu dışında 

beraberce [sahih nine vasfıyla] mirasçı olurlar. (29/168) [-] 

99) Babaanne [ve baba tarafından nineler] baba ile birlikte bulunduğunda mirasçı 

olur. (29/169) [-] 

100) Mevle’l-atâka, mirasçılıkta zevi’l-erhâmdan sonra gelir. (29/175) [-] 

101) Mevle’l-atâka, mirasçılıkta ashâbü’l-ferâiz’e redden sonra gelir. (29/175) [-] 

102) Ölenin geride biri ana bir kardeşi olmak üzere iki amca oğlu bıraktığı durumda 

malın tamamı ana bir kardeş olan amca oğluna verilir. (29/177) [-] 

103) a) Ölenin geride koca, anne ve dedesini bıraktığı durumda anneye, kalanın üçte 

biri verilir. (29/180, 190) [Kûfe âlimlerinin rivayeti] [-] 

b) Ölenin geride koca, anne ve dedesini bıraktığı durumda kocaya yarım pay 

verildikten sonra kalan dede ve anneye yarı yarıya paylaştırılır. (29/180, 185, 190) [Basra 

âlimlerinin rivayeti] [-] 



383 
 

104) Mirasçılıkta anne dedeye üstün tutulamaz fakat ikisine aynı pay verilebilir.1552 

(29/180, 185, 190, 191, 192) [-] 

105) Dede, ölenin çocuklarıyla beraber mirasçı olmak hususunda baba yerine geçer. 

(29/180) [+] 

106) Dede, ana bir kardeşleri hacbetme hususunda baba yerine geçer. (29/180) [+] 

107) Dede, ana-baba bir kardeşleri hacbetmez. (29/180) [+] 

108) a) Dedenin ana-baba bir kardeşlerle beraber bulunduğu takdirde, ana-baba bir 

erkek kardeşlerle birlikte taksime katılıp onlardan biri gibi kabul edilmesi için, taksim 

neticesinde malın tamamının üçte birinden daha fazla bir pay hak etmesi şarttır. (29/180, 185, 

185-186) [Meşhur rivayet] [+] 

b) Dedenin ana-baba bir kardeşlerle beraber bulunduğu takdirde, ana-baba bir erkek 

kardeşlerle birlikte taksime katılıp onlardan biri gibi kabul edilmesi için, taksim neticesinde 

malın tamamının altıda birinden daha fazla bir pay hak etmesi şarttır. (29/180) [-] 

109) Dede, miras paylaşımında ana-baba bir kardeşlerle birlikte bulunması halinde 

baba bir kardeş gibi kabul edilmez. Yalnız baba bir kardeşlerle birlikte bulunduğunda ise 

onlardan biri gibi muamele görür. (29/185, 186) [-] 

110) a) Dedeyle birlikte erkek kardeşler ve ashâbü’l-ferâiz mirasçı olursa ashâbü’l-

ferâize payları verildikten sonra dede, kalanın üçte biri, taksimat ve malın altıda biri 

seçenekleri içinde daha fazla pay getireni alır. (29/185, 188-189) [Hicaz âlimlerinin rivayeti] 

[+] 

b) Dedeyle birlikte erkek kardeşler ve ashâbü’l-ferâiz mirasçı olursa ashâbü’l-ferâize 

payları verildikten sonra dede için taksimat ile altıda bir seçeneklerinden, daha fazla pay 

getireni söz konusu olur. (29/185, 189) [Irak âlimlerinin rivayeti] [-] 

111) Erkek kardeşiyle beraber bulunmayan kız kardeşler, dedeyle birlikte mirasçı 

olduklarında ashâbü’l-ferâizden olur. (29/185, 187) [-] 

 
1552 Anne ve dedeye aynı pay verilebileceği (tesviye) hükmü, yalnız 29/190’da geçmektedir. 



384 
 

112) a) Ölen kişinin geride bir kız, dede ve kız kardeş bıraktığı durumda kıza yarım 

pay verildikten sonra kalan, dede ile kız kardeş arasında yarı yarıya paylaştırılır. (29/185, 189, 

192) [-] 

b) Ölen kişinin geride bir kız, dede ve kız kardeş bıraktığı durumda kıza yarım, 

dedeye kalanın üçte biri, kız kardeşe de arta kalan verilir. (29/192) [-] 

113) Ana-baba bir kız kardeşlerin dedeyle birlikte bulunup ashâbü’l-ferâizden 

olmaları halinde ister sırf erkek, ister sırf kız, isterse karışık olsunlar, baba bir kardeşlere 

hiçbir şey verilmez ve dede baba bir kardeşlerden biri gibi kabul edilmez. (29/185, 188) [-] 

114) Ölenin geride bir kız, dede ile erkek ve kız kardeşler bırakması halinde ölenin 

kızı payını aldıktan sonra dede, erkek ve kız kardeşlerle birlikte asabe olur. (29/189) [+] 

115) a) Ölenin geride anne, dede ve tek ana-baba bir ya da baba bir kız kardeş 

bırakması halinde kız kardeşe yarım, anneye altıda bir pay verilir, kalan dedeye ait olur. 

(29/190) [-] 

b) Ölenin geride anne, dede ve tek ana-baba bir ya da baba bir kız kardeş bırakması 

halinde kız kardeşe yarım pay verilir, kalan anne ile dede arasında eşit olarak paylaştırılır. 

(29/190, 191) [-] 

116) Ölenin geride koca, anne, dede ve tek ana-baba bir ya da baba bir kız kardeş 

bırakması halinde kocaya ve kız kardeşe yarımşar, anneye ve dedeye altıda birer pay verilir. 

(29/191) [-] 

117) Ölenin geride karısını, annesini, dedesini ve bir kız kardeşini bırakması halinde 

karısına dörtte bir, kız kardeşine yarım pay verilir. Kalan anne ve dedesi arasında eşit olarak 

paylaştırılır. (29/191-192) [-] 

118) a) Ölenin geride koca, anne, dede ve tek ana-baba bir ya da baba bir erkek 

kardeş bırakması halinde kocaya yarım, anneye malın tamamının üçte biri verildikten sonra 

kalan, dedeye bırakılıp erkek kardeşe pay verilmez. [+] 

b) Ölenin geride koca, anne, dede ve tek ana-baba bir ya da baba bir erkek kardeş 

bırakması halinde kocaya yarım pay verildikten sonra kalan, anne ve dede arasında eşit olarak 

paylaştırılıp erkek kardeşe pay verilmez. (29/192) [-] 



385 
 

119) a) Ölenin geride karısını, annesini, dedesini ve tek ana-baba bir ya da baba bir 

erkek kardeşini bırakması halinde karısına dörtte bir, annesine kalanın üçte biri verildikten 

sonra kalan, dede ve erkek kardeşi arasında eşit olarak paylaştırılır. [-] 

b) Ölenin geride karısını, annesini, dedesini ve tek ana-baba bir ya da baba bir erkek 

kardeşini bırakması halinde karısına dörtte bir pay verildikten sonra kalan, anne, dede ve 

erkek kardeşi arasında eşit olarak paylaştırılır. (29/192) [-] 

120) Mirasta red işlemi, koca, karı, ölenin kızıyla birlikte bulunan oğul kızı, ana-

baba bir kız kardeşle birlikte bulunan baba bir kız kardeş, anneyle birlikte bulunan ana bir 

kardeş ve ashâbü’l-ferâizden herhangi biriyle birlikte bulunan nine haricindeki ashâbü’l-

ferâize yapılır. (29/192-193) [-] 

121) Red işleminde akrabalık [:rahim] itibara alınır. Akrabalık sebebiyle mirası hak 

etmek de asabelik manasıyla tahakkuk eder. (29/194) [-] 

122) a) Liân çocuğunun asabesi, annesinin en yakın asabesidir. [-] 

b) Liân çocuğunun asabesi, annesidir. (29/198, 200) [-] 

123) Zevi’l-erhâma miras düşer. (30/2) [+] 

124) Ölenin geride hala ve teyzesini bırakması halinde mal üçe bölünüp halaya üçte 

iki, teyzeye üçte bir pay verilir. (30/4) [+] 

125) Ölenin geride kızının kızı ile kız kardeşinin kızını bırakması halinde mal 

aralarında eşit olarak paylaştırılır. (30/5) [-] 

126) a) Suda boğularak veya yangında ölüp de hangisinin önce öldüğü tespit 

edilemeyenlerin her biri, birbirlerinden alacakları miras payları haricinde, yekdiğerine mirasçı 

olur. (30/27-28) [-] 

b) Suda boğularak veya yangında ölüp de hangisinin önce öldüğü tespit 

edilemeyenler birbirlerine mirasçı olamazlar. Mirasları hayatta olan varislerine dağıtılır. 

(30/29) [+] 

127) Ölenin geride dede ve kız kardeşini bırakması halinde mal üçe bölünüp dede ve 

kız kardeş arasında mukaseme yoluyla paylaştırılır. (30/29) [+] 



386 
 

128) Ölenin geride bir kız, anne, dede ve kız kardeş bırakması halinde anneye altıda 

bir, kıza yarım pay verildikten sonra kalan, dede ile kız kardeş arasında yarı yarıya 

paylaştırılır. (30/29) [-] 

129) Ölenin geride koca, kız kardeş ve dedesini bırakması halinde kocanın yarım pay 

almasından sonra mal üçe bölünüp dede ve kız kardeş arasında mukaseme yoluyla 

paylaştırılır. (30/29) [+] 

130) Bir kişi, ashâbü’l-ferâiz cümlesinden iki farklı akraba vasfıyla tek kişiden 

mirasçı olamayıp ikisi içerisinde yalnız, ölene daha yakın olan akrabalığı vasıtasıyla miras 

alabilir. (30/34) [-] 

Ek-2 

جدك ولا إلھ غیرك  سبحانك اللھم وبحمدك وتبارك اسمك وتعالى 131   (1/12) + 
r 

 + (1/14)  أن النبي صلى الله علیھ وسلم كان یرفع یدیھ عند تكبیرة الإحرام ثم لا یعود 132
r 

خیرتین یسبحانالله عنھما انھما كانا في الأ يوعن على وابن مسعود رض 133   (1/18) + 
فأما عمر وعلي وابن مسعود رضوان الله علیھم فكانوا یكبرون عند الركوع  134

  والسجود
(1/19) + 

rv 
ورأى سعد بن أبى وقاص رضى الله تعالى عنھ ابنا لھ یطبق فنھاه فقال رأیت   135

رحم الله ابن أم عبد كنا أمرنا بھذا ثم نھینا  عبد الله بن مسعود یفعل ھكذا فقال 
 عنھ

(1/20) - 

 + (1/20)  أربع یخفیھن الإمام وفي جملتھ ربنا لك الحمد 136
من قال في ركوعھ سبحان ربي العظیم ثلاثا فقد تم ركوعھ وذلك أدناه ومن   137

  قال في سجوده سبحان ربي الأعلى ثلاثا فقد تم سجوده وذلك أدناه
(1/21) + 

r 
أربع من الجفاء أن تبول قائما وأن تسمع النداء فلم تجبھ وأن تنفخ في صلاتك   138

  وأن تمسح جبھتك في صلاتك
(1/27) + 

التحیات للھ والصلوات والطیبات السلام علیك أیھا النبي ورحمة الله وبركاتھ   139
وأشھد أن محمدا  السلام علینا وعلى عباد الله الصالحین أشھد أن لا إلھ إلا الله 

  عبده ورسولھ

(1/27) + 

ن أبا حنیفة قال أخذ حماد بیدى وقال حماد أخذ إبراھیم بیدى وقال إبراھیم أخذ  ا 140
علقمة بیدى وقال علقمة أخذ عبد الله بن مسعود بیدى وقال ابن مسعود أخذ  

رسول الله صلى الله علیھ وسلم بیدى وعلمني التشھد كما كان یعلمنى السورة  
 من القرآن وكان یأخذ علینا بالواو والألف 

(1/28) + 
r 

ولما علم رسول الله صلى الله علیھ وسلم ابن مسعود رضى الله عنھ التشھد قال   141
  لھ وإذا قلت ھذا فاختر من الدعاء أعجبھ

(1/30) + 
r 

وكان ابن مسعود یدعو بكلمات منھن اللھم انى أسألك من الخیر كلھ ما علمت   142
  منھ وما لم أعلم وأعوذ بك من الشر كلھ ما علمت منھ وما لم أعلم

(1/30) + 



387 
 

ن رسول الله صلى الله علیھ وسلم یحول وجھھ في التسلیمة الأولى حتى یري  كا 143
  بیاض خده الأیمن أو قال الأیسر

(1/30) + 
r 

 + (1/32)  ان النبي صلى الله علیھ وسلم قال في صلاتھ آمین وخفض بھا صوتھ  144
r 

 + (1/34)  1553لھ أجر بكل شعرة 145
یؤم القوم أقرؤھم لكتاب الله تعالى فإن كانوا سواء فأعلمھم بالسنة فإن كانوا   146

  سواء فأقدمھم ھجرة فإن كانوا سواء فأكبرھم سنا وأفضلھم ورعا 
(1/41) + 

r 
بیت واحد فقام  ان ابن مسعود رضي الله تعالى عنھ صلى بعلقمة والأسود في  147

  في وسطھما 
(1/42) - 

 + (1/57)  انھ خرئت علیھ حمامة فمسحھ بأصبعھ 148
ان النبي صلى الله علیھ وسلم طلب من ابن مسعود أحجارا للاستنجاء لیلة الجن   149

  فأتاه بحجرین وروثة فأخذ الحجرین ورمى بالروثة وقال انھا ركس
(1/61) + 

r 
الله صلى الله علیھ وسلم لیلة الجن فلما انصرف إلیھ عند  انھ كان مع رسول  150

الصباح قال أمعك ماء یا ابن مسعود قال لا إلا نبیذ تمر في إداوة فقال تمرة 
  طیبة وماء طھور وأخذه وتوضأ بھ

(1/88) + 
r 

ان النبي صلى الله علیھ وسلم لما علمھ التشھد قال لھ إذا قلت ھذا أو فعلت ھذا   151
  فقد تمت صلاتك فإن شئت أن تقوم فقم وإن شئت أن تقعد فاقعد

(1/126) + 
r 

ن ابن مسعود رضى الله تعالى عنھ صلى بعلقمة والأسود في بیت فقیل لھ ألا  ا 152
  تؤذن فقال أذان الحي یكفینا

(1/133) + 

وشغل رسول الله صلى الله علیھ وسلم عن أربع صلوات یوم الخندق فقضاھن   153
من اللیل قال ابن مسعود رضى الله تعالى عنھ أمر بلالا فأذن وأقام  بعد ھوي 

  للاولى ثم أقام لكل صلاة بعدھا 

(1/136) + 
r 

154 / أحب أن یكون لى صلاة حین ما تحمار الشمس بفلسینما    
  ما أحب أن یكون لى صلاة حین تحمر الشمس بفلسین

(1/144) 
(2/88) 

+ 

صلاة   قبل میقاتھا الا صلى صلاة  ما رأیت رسول الله صلى الله علیھ وسلم  155
/ فانھ صلاھا یومئذ بغلس  ةالفجر صبیحة الجمع  

صلاة   ما رأیت رسول الله صلى الله علیھ وسلم صلى صلاة قبل میقاتھا الا 
  الفجر صبیحة الجمع فانھ صلاھا یومئذ بغلس

(1/146) 
(4/19) 

+ 
r 

 + (1/147) كان النبي صلي الله علیھ وسلم یصلى العصر والشمس بیضاء نقیة  156
r 

 + (1/149) من جمع بین صلاتین في وقت واحد فقد أتى بابا من الكبائر  157
r 

 + (1/156) الوتر ثلاث ركعات كالمغرب 158
 + (1/156) وتر اللیل كوتر النھار  159
 + (1/159) لا یصلى بعد صلاة مثلھا   160
 والله ما أخرت ركعة قط/ 161

 والله ما أجزت ركعة قط
(1/164, 
228) 
(6/213) 

+ 

من   حيان النبي صلى الله علیھ وسلم قنت في صلاة الفجر شھرا یدعو على   162
 أحیاء العرب ثم تركھ 

(1/165) + 
r 

 
1553 Bu rivayet, namazda (alna sarkan) saçı geri atmanın mekruh olduğuna delil olarak getirilmektedir. İbn 

Mesud (r.a.), bu sözü secde eden kişi hakkında söylemiştir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 1/34. 



388 
 

المسجد    سواريانھ دخل المسجد والإمام في صلاة الفجر فقام إلى ساریة من  163
 وصلى ركعتي الفجر ثم دخل مع الإمام 

(1/167) + 

علیكم بالجماعات فإنھا من سنن الھدى ولو صلیتم في بیوتكم كما فعل ھذا   164
 المتخلف لتركتم سنة نبیكم ولو تركتم سنة نبیكم لضللتم 

(1/167) + 

انھ قدم من الحبشة فوجد رسول الله صلى الله علیھ وسلم في الصلاة فسلم علیھ   165
فلم یرد علیھ السلام قال فأخذني ما قرب وما بعد فلما فرغ قال یا ابن مسعود 

أحدث أن لا یتكلم في الصلاةإن الله تعالى یحدث من أمره ما یشاء وإن مما   

(1/170) + 
r 

ومسروقا رضى الله تعالى عنھما ابتلیا بھذا فصلى جندب وروى أن جندبا  166
ركعتین ثم قعد ومسروق ركعة ثم قعد ثم صلى ركعة أخرى فسألا عن ذلك ابن  

مسعود رضى الله تعالى عنھ فقال كلاكما أصاب ولو كنت أنا لصنعت كما  
 صنع مسروق

(1/190) + 

 + (1/191) یجزئ من السترة السھم 167
 + (1/200) أنزل القرآن لیعمل بھ فاتخذ الناس تلاوتھ عملا 168
وعبد الله بن مسعود رضي الله تعالى عنھ دخل على أخیھ عتبة یعوده في   169

مرضھ فرأى عودا یرفع بین یدیھ وكان یسجد علیھ فأخذ العود من ید من كان  
 في یدیھ وقال إن ھذا شيء عرض لكم الشیطان فأوم بسجودك

(1/217-
218) 

+ 

شك في صلاتھ فلیتحر الصواب من  170  (1/219) + 
r 

 + (1/219) ان النبي صلى الله علیھ وسلم سجد للسھو بعد السلام 171
r 

ولما صلى عثمان رضى الله تعالى عنھ بعرفات أربعا قال ابن مسعود رضى   172
الله عنھ صلیت مع رسول الله صلى الله علیھ وسلم في ھذا المقام ركعتین ومع 

أبى بكر وعمر رضي الله تعالى عنھما ركعتین ثم اختلفت بكم الطرق فلیت  
  إنيحظي من الأربع مثل حظي من الركعتین فلما بلغ ذلك إلى عثمان قال  

تأھلت بمكة وسمعت رسول الله صلى الله علیھ وسلم یقول من تأھل ببلدة فھو 
 من أھلھا

(1/240) + 
r 

سورة والنجم بمكة فسجد وسجد  رأیت رسول الله صلى الله علیھ وسلم قرأ  173
الناس معھ المسلمون والمشركون الا شیخا وضع كفا من التراب على جبھتھ  

 وقال ان ھذا یكفیني فلقیتھ قتل كافرا ببدر 

(2/7) + 
r 

 + (2/24) ان ابن مسعود أقام الجمعة ضحى  174
ان ابن مسعود رضى الله عنھ لما سئل عن ھذا فقال ألیس تتلو قولھ تعالى   175

وتركوك قائما كان رسول الله صلى الله علیھ وسلم یخطب قائما حین انفض  
 1554عنھ الناس بدخول العیر المدینة

(2/26) + 
r 

 + (2/29) إذا خرج الإمام فلا صلاة ولا كلام 176
rv 

 + (2/31) طول الصلاة وقصر الخطبة من فقھ الرجل 177
العید فكیف تأمرونني أن أفعل فقالوا لابن  إن الولید بن عقبة أتاھم فقال ھذا  178

 1555مسعود علمھ فعلمھ بھذه الصفة ووافقوه على ذلك
(2/38) + 

 
1554 İbn Mesud’a (r.a.) sual edilen husus, hutbenin hangi surette (ayakta, oturarak vs) irad edileceğidir. Seraḫsî, 

el-Mebsûṭ, 1989, 2/26. 
1555 Velîd b. Ukbe’nin (r.a.) yanlarına gelip sual ettiği kimseler Ebû Mes’ûd el-Bedrî (r.a.), Ebû Musa el-Eş’arî 

(r.a.) ve Huzeyfe b. Yemân’dır (r.a.). İbn Mesud’un (r.a.) öğretip diğer sahabilerin muvafakat ettiği keyfiyet, 



389 
 

ان النبي صلى الله علیھ وسلم كان لا یرفع یدیھ في الصلاة إلا في تكبیرة  179
 الافتتاح 

(2/39) + 
r 

صلاة  كان رسول الله صلى الله علیھ وسلم یواظب على أربع ركعات في   180
 الضحى 

(2/39) + 
r 

ان النبي صلى الله علیھ وسلم جعل الناس طائفتین فصلى بكل طائفة ركعة   181
 1556وقضت كل طائفة ركعة أخرى

(2/46) + 
r 

 + (2/56) من السنة أن تحمل الجنازة من جوانبھا الأربع 182
أمامھا كفضل المكتوبة على النافلة  المشي خلف الجنازة على   المشيفضل   183  (2/57) + 
لم یوقت لنا في الصلاة على الجنازة دعاء ولا قراءة كبر ما كبر الإمام واختر   184

 من الدعاء أطیبھ
(2/64) + 

انكسفت الشمس یوم مات إبراھیم ابن رسول الله صلى الله علیھ وسلم فقال   185
علیھ الصلاة والسلام إن الشمس والقمر  الناس إنما انكسفت الشمس لموتھ فقال 

آیتان من آیات الله تعالى لا ینكسفان لموت أحد ولا لحیاتھ فإذا رأیتم شیئا من  
 ھذه الأھوال فافزعوا إلى الصلاة

(2/74) + 
r 

 + (2/208) لا یجتمع العشر والخراج في أرض رجل مسلم 186
rv 

187 / فیھا الخراج كان لھ أرض خراج بالسواد فكان یؤدى    
عن ابن مسعود والحسن بن على وشریح رضى الله عنھم أنھ كانت لھم 

 أرضون بالسواد یؤدون خراجھا/
وقد كان لابن مسعود والحسن بن علي وأبي ھریرة رضي الله عنھم مزارع  

 بالسواد یزرعونھا ویؤدون خراجھا

(3/5) 
(10/83) 
(30/259) 

+ 

وسلم یوم عاشوراء من بیت أم سلمة وعیناه خرج رسول الله صلى الله علیھ  188
 مملوتان كحلا كحلتھ أم سلمة

(3/67) + 
r 

ما صمنا على عھد رسول الله صلى الله علیھ وسلم رمضان تسعة وعشرین  189
 یوما أكثر مما صمنا ثلاثین یوما 

(3/78) + 

روى أن حذیفة قال لابن مسعود عجبا من قوم عكوف بین دارك ودار أبى   190
موسى وأنت لا تمنعھم فقال ابن مسعود ربما حفظوا ونسیت وأصابوا 

 وأخطأت كل مسجد جماعة یعتكف فیھ 

(3/115) + 

وروى أن ابن مسعود مر بقوم معتكفین فقال لحذیفة وھل یكون الاعتكاف الا   191
في المسجد الحرام فقال حذیفة رضى الله عنھ سمعت رسول الله صلى الله علیھ  

 1557وسلم یقول كل مسجد لھ إمام ومؤذن فإنھ یعتكف فیھ

(3/115) - 

ذكر عاصم عن زر بن حبیش قال قلت لأبي بن كعب یا أبا المنذر أخبرني عن  192
لیلة القدر فإن ابن مسعود كان یقول من یقم الحول یدركھا فقال یرحم الله أبا  

عبد الرحمن قد كان یعلم أنھا لیلة السابع والعشرین ولكنھ أراد حث الناس على  
الاجتھاد في جمیع الحول قلت بم عرفتم ذلك قال بالعلامة التي أخبرنا بھا  

رسول الله صلى الله علیھ وسلم فاعتبرناھا فوجدناھا قلت وما تلك العلامة قال  
 تطلع الشمس من صبیحتھا كأنھا طست لا شعاع لھا

(3/127-
128) 

* 

 
Bayram namazında beşi ilk dördü ikinci rekatta olmak üzere toplam dokuz tekbir getirilmesi şeklindedir. Bu 
husus Mebsût’ta bu rivayetin az yukarısında izah edilmiştir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/38. 

1556 Bu hadis, korku namazının kılınışıyla alakalıdır. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 2/46. 
1557 Serahsî, bu meselede İbn Mesud’a (r.a.) nispet edilen iki farklı rivayet zikretmiştir. [Burada 190 ve 191. 

rivayetler] Bunlardan yalnız birincisi Hanefî mezhebine uygundur. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 3/115. 



390 
 

الحمد والنعمة لك والملك لا شریك لك لبیك اللھم لبیك لا شریك لك لبیك إن  193  (4/5) + 
r 

 + (4/16) یصلى المنفرد كل صلاة لوقتھا  194

انھ لبى عشیة عرفة فقال لھ رجل یا شیخ لیس ھذا موضع التلبیة فقال ابن  195
مسعود رضى الله عنھ أجھل الناس أم طال بھم العھد لبیك عدد التراب لبیك  

الله علیھ وسلم فما زال یلبى حتى رمى جمرة  حججت مع رسول الله صلى 
 العقبة 

(4/18) + 
r 

ان ابن مسعود رضى الله عنھ وقف في بطن الوادي فرمى سبع حصیات فقیل   196
لھ إن ناسا یرمونھا من فوقھا أجھل الناس أم نسوا ھذا والله الذي لا إلھ غیره  

 مقام الذي أنزلت علیھ سورة البقرة 

(4/20) + 
r 

ان النبي صلى الله علیھ وسلم قرن بین الحج والعمرة فطاف لھما طوافین  197
  وسعى سعیین/

 ان النبي صلى الله علیھ وسلم قرن وطاف لھما طوافین وسعى سعیین

(4/26) 
(4/28) 

+ 
r 

ان النبي صلى الله علیھ وسلم في عمرة القضاء قطع التلبیة حین استلم الحجر   198
 الأسود

(4/30) + 
r 

 + (4/42) من قدم نسكا على نسك فعلیھ دم 199

 + (4/59) إذا جاوز المیقات بغیر احرام فعلیھ دم لترك الوقت  200

 + (4/61) ان أشھر الحج شوال وذو القعدة وعشر من ذي الحجة  201

وعن الأسود بن یزید قال خرجنا من البصرة عمارا أي معتمرین فلدغ صاحب   202
الطریق لنسأل من نجده فإذا نحن بركب فیھم ابن مسعود رضي  لنا فأعرضنا 

الله تعالى عنھ فسألناه عن ذلك فقال لیبعث صاحبكم بدم ویواعد المبعوث على  
 یدیھ أي یوم شاء فإذا ذبح عنھ حل 

(4/108) + 

وقد قال علي وابن مسعود رضى الله عنھما في قولھ تعالى وأتموا الحج  203
   إتمامھما أن تحرم بھما من دویرة أھلك والعمرة للھ قال 

وقال علي وابن مسعود رضى الله تعالى عنھما في تفسیر قولھ تعالى       
 وأتموا الحج والعمرة للھ إن إتمامھما أن یحرم بھما من دویرة أھلھ 

(4/131) 
(4/167) 

+ 

إن سائلا سأل ابن مسعود رضي الله عنھ ان صاحبا لنا أوجب بدنة أفتجزي   204
البقرة فقال مم صاحبكم فقال من بني رباح فقال ومتى اقتنت بنو رباح البقر  

  وإنما وھم صاحبكم الإبل/
ان سائلا سأل ابن مسعود رضي الله عنھ فقال ان صاحبا لنا أوجب بدنة  

أفتجزي البقرة فقال ممن صاحبكم فقال من بني ریاح قال ومتى أقتنت بنو 
 1558ریاح البقر إنما وھم صاحبكم الإبل

(4/136-
137) 
(8/167) 

- 
 
 
+ 

روى عن ابن مسعود رضي الله عنھ أنھ بعث بھدى مع علقمة فأمره أن  205
یتصدق بثلث وأن یأكل ثلثا وأن یبعث إلى آل عبد الله بن مسعود رضي الله عنھ  

 بثلث 

(4/141) + 

 
1558 Bu rivayetlerden ilki ile “bedene” lafzının delaleti hususunda amel edilmemiş iken ikinci rivayetle, kayıtsız 

kelamda sözün sahibinin örfünün dikkate alınması meselesinde amel edilmiştir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 
4/136-137, 8/167. 



391 
 

نخبة  وزوجت امرأة ابن مسعود رضي الله عنھ بنتا لھا صغیرة ابنا للمسیب بن  206
 فأجاز ذلك عبد الله رضي الله عنھ 

(4/212) + 

ان سائلا سأل ابن مسعود رضي الله تعالى عنھ عن ھذا فجعل یردده شھرا ثم   207
قال أقول فیھ بنفسي فإن یك صوابا فمن الله ورسولھ وإن یك خطأ فمن ابن أم  

عبد وفي روایة فمني ومن الشیطان والله ورسولھ منھ بریئان أرى لھا مھر 
مثل نسائھا لا وكس ولا شطط فقام رجل یقال لھ معقل بن سنان أو معقل بن  

یسار وأبو الجراح صاحب الاشجعین رضوان الله علیھم فقال نشھد أن رسول  
الله صلى الله علیھ وسلم قضى في امرأة منا یقال لھا بروع بنت واشق  

الاشجعیة بمثل قضیتك ھذه فسر ابن مسعود رضي الله تعالى عنھ بذلك سرورا  
ضاء رسول الله صلى الله علیھ  لم یسر قط مثلھ بعد إسلامھ لما وافق قضاؤه ق

 1559وسلم

(5/63) + 

 + (5/96) لا ترد الحرة عن عیب 208
 ,5/135) لا رضاع بعد الفصال  209

136) 
+ 

وروي أن أعرابیا ولدت امرأتھ ومات الولد فانتفخ ثدیھا من اللبن فجعل یمصھ   210
فدخل بعض اللبن في حلقھ فجاء إلى أبى موسى الاشعري رضي الله عنھ  ویمج 

وسألھ عن ذلك فقال حرمت علیك فجاء إلى ابن مسعود رضي الله عنھ وسألھ  
عن ذلك فقال ھي حلال لك فأخبره بفتوى أبى موسى فقام معھ إلى أبى موسى  

ثم أخذ بأذنھ وھو یقول أرضیع فیكم ھذا للحیاني فقال أبو موسى رضي الله  
 عنھ لا تسألوني عن شيء ما دام ھذا الحبر بین أظھركم

(5/136) + 

إنھ طلق امرأتھ فارتفع حیضھا سبعة عشر شھرا ثم ماتت فورثھ منھا عبد الله   211
 1560بن مسعود رضي الله عنھ وقال إن للھ تعالى حبس میراثھا علیك

وقد روي أن علقمة رضي الله عنھ طلق امرأتھ فارتفع حیضھا سبعة عشر 
شھرا ثم ماتت فورثھ ابن مسعود رضي الله عنھ منھا وقال إن الله تعالى حبس  

 میراثھا علیك 

(5/204-
205) 
(6/19) 

+ 

 + (6/8) 1561لعل شفقة الولد تندمھ 212

 الزوج أحق برجعتھا ما لم تحل لھا الصلاة/ 213
بالاغتسال الزوج أحق برجعتھا ما لم تحل الصلاة لھا وحل الصلاة   

(6/13) 
(6/30) 

+ 
- 

قال ابن مسعود رضي الله تعالى عنھ حین سئل عمن طلق امرأتھ ولم یعلمھا   214
حتى غشیھا فقال طلقھا لغیر السنة وراجعھا على غیر السنة ولیشھد على ذلك  

 شاھدین

(6/21) + 

من شاء باھلتھ ان سورة النساء القصوى وأولات الأحمال أجلھن نزلت بعد   215
 قولھ أربعة أشھر وعشرا التي في سورة البقرة /

 من شاء باھلتھ أن سورة النساء القصرى نزلت بعد سورة النساء الطولى

(6/31) 
(17/166) 

+ 

وعن علقمة رضي الله تعالى عنھ أن اللاتي توفي عنھن أزواجھن شكون إلى   216
ابن مسعود رضي الله تعالى عنھ الوحشة فرخص لھن أن یتزاورن بالنھار ولا  

 یبتن في غیر منازلھن

(6/32) + 

 
1559 Burada İbn Mesud’a (r.a.) müfevvizanın hükmü sorulmuştur. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 5/63. 
1560 Hanımını boşadığı ifade edilen kişi, ikinci rivayette de açık edildiği üzere Alkame [b. Kays]’tır. 
1561 Serahsî, İbn Mesud’un (r.a.) bu sözüyle, kişinin hanımını cinsel münasebet kurduğu bir temizlik döneminde 

boşaması halinde duyacağı pişmanlığa işaret ettiğini söylemiştir. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/8. 



392 
 

وعن ابن مسعود رضي الله تعالى عنھ أنھ ردھن من قصر النجف وكن قد   217
 1562خرجن حاجات

(6/36) + 

...  یجمع خلق أحدكم في بطن أمھ 218  (6/44) + 
r 

جائز إلا طلاق الصبي والمعتوهكل طلاق   219  (6/53) + 
ان النبي صلى الله علیھ وسلم لما قال من أراد أن یقرأ القرآن غضا طریا كما   220

أنزل فلیقرأ على قراءة ابن أم عبد فاستبق أبو بكر وعمر رضي الله عنھما أن  
یخبراه فسبق أبو بكر رضي الله عنھ فكان ابن مسعود رضي الله عنھ یقول بعد  

 ذلك بشرني بھ أبو بكر رضي الله عنھ وأخبرني بھ عمر رضي الله عنھ

(6/124) + 

 + (6/171) الخلع تطلیقة بائنة  221
rv 

كنا جلوسا في المسجد لیلة الجمعة إذ دخل رجل أنصاري فقال یا رسول الله   222
أرأیت الرجل یجد مع امرأتھ رجلا فإن قتل قتلتموه وإن تكلم جلدتموه وإن 

سكت على غیظ ثم قال اللھم افتح فنزلت آیة اللعانسكت   

(7/39) + 
r 

 + (7/77) تسعى الأمة في ثمنھا 223
ن رجلین من جھینة كان بینھما عبد فأعتقھ أحدھما فرفع ذلك إلى رسول الله  ا 224

 صلى الله علیھ وسلم فضمنھ نصیب صاحبھ وحبسھ حتى باع غنیمة لھ في ذلك 
(7/105) + 

r 

المدبرة مثل أمھ ولد  225  (7/180) + 
 + (8/82) السائبة یضع مالھ حیث أحب 226

 ,8/82) الولاء للكبر  227
30/39) 

+ 

نساء من الولاء إلا ما أعتقن    228   (8/84) + 
ان رجلا من أھل الأرض والى ابن عم لھ وأسلم على یدیھ فمات وترك مالا   229

میراثھ فقال ھو لمولاهفسئل ابن مسعود رضي الله عنھ عن   
(8/91) + 

ان عبد الله بن مسعود رضي الله عنھ اشترى من امرأتھ الثقفیة جاریة وشرط   230
لھا أنھا لھا بالثمن إذا استغنى عنھا فسأل عمر رضي الله عنھ عن ذلك فقال  

  ولأحد فیھا شرط1563أكره أن یطأھا (تطأھا)

(8/99) + 

الأیمان التي لا كفارة فیھاكنا نعد الیمین الغموس من  231  (8/128) + 

 + (8/143) من حلف على یمین وقال إن شاء الله فقد استثنى ولا حنث علیھ ولا كفارة  232
rv 

ان علیا وابن مسعود رضي الله عنھما اختلفا في أم ولد زنت بعد موت مولاھا   233
الله عنھ تنفى قال علي رضي الله عنھ تجلد ولا تنفى وقال ابن مسعود رضي   

(9/44) - 

ضمن الإمام أربعة وفي روایة أربعة إلى الولاة الحدود والصدقات والجمعات   234
 والفيء 

(9/81) + 
rv 

 + (9/121) لاحد إلا في قذف محصنة أو نفي رجل عن أبیھ  235

 + (9/137) لا تقطع الید إلا في دینار أو في عشرة دراھم 236
rv 

 
1562 İbn Mesud’un (r.a.) geri döndürdüğü kadınlar, kocalarının vefat etmesi sebebiyle bekledikleri iddet süresi 

içerisinde hac için yola çıkmışlardı. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 6/36. 
1563 Matbu nüsha ile incelediğimiz yazmalarda bu fiilin muhatap sigası geçmemekle birlikte el-Asl’da lafız, bu 

surette gelmiştir. Mananın düzgün çıkması adına bu lafzın tercih edilmesi isabetli olacaktır. Mebsût’un 
yazmaları içerisinde bu lafzın bulunarak dikkatlere sunulması, sonraki çalışmalara havale edilmiştir. İlgili lafız 
için bkz. Şeybânî, el-Aṣl, 6/380. 



393 
 

وابن عباس وابراھیم رضوان الله علیھم أجمعین قالوا إذا  وعن ابن مسعود  237
 أصاب من الحدود فیھا القتل قتل وألغي ما سوى ذلك 

(9/138) + 

 + (9/140) 1564أقطع یده ورجلھ ثم أحبسھ 238

وعن ابن مسعود رضي الله تعالى عنھ أنھ أتي بسوداء یقال لھا سلامة فقال   239
أتلقنھا قال جئتموني بأعجمیة لا تدري ما یراد بھا حتى  أسرقت قولي لا قالوا 

 تقر فأقطعھا

(9/141) + 

انھ أتي بشارب الخمر قال مزمزوه وترتروه واستنكھوه فإن وجدتم رائحة   240
 الخمر فحدوه

(9/172) + 

انھ قال وجدتھ صریعا في القتلى وبھ رمق فجلست على صدره ففتح عینیھ   241
الغنم لقد ارتقیت مرتقى عظیما لمن الدبرة قلت للھ ولرسولھ  وقال یا رویعي 

صلى الله علیھ وسلم فقال ما ترید أن تصنع قلت أحز رأسك قال لست بأول عبد  
قتل سیده ولكن خذ سیفي فھو أمضى لما ترید وأقطع رأسي من كاھل لیكون  

أھیب في عین الناظر وإذا لقیت محمدا فأخبره اني الیوم أشد بغضا لھ مما كنت  
قبل ھذا فقطعت رأسھ وأتیت بھ رسول الله صلى الله علیھ وسلم فألقیتھ بین یدیھ  
وقلت ھذا رأس أبى جھل فقال رسول الله صلى الله علیھ وسلم الله أكبر ھذا كان  

فرعوني وفرعون أمتي شره على أمتي أكثر من شر فرعون على بني  
 إسرائیل ونفلني سیفھ 

(10/48-
49) 

+ 
r 

 ,10/172) كنا ندع تسعة أعشار الحلال مخافة الحرام  242
12/179-
180, 
14/45) 

+ 

وذكر عن ابن مسعود رضي الله عنھ أنھ اشترى جاریة بسبعمائة درھم أو   243
بثمانمائة درھم فذھب صاحبھا فلم یقدر علیھ فخرج ابن مسعود رضي الله عنھ  

بالثمن في صرة فجعل یتصدق بھا ویقول لصاحبھا فان أبى فلنا وعلینا الثمن  
 فلما فرغ قال ھكذا یصنع باللقطة 

(11/4) + 

عن أبى عمرو الشیباني قال كنت جالسا عند عبد الله بن مسعود رضي الله عنھ   244
م فقال القوم لقد أصاب أجرا فقال  فیوفجاء رجل فقال إن فلانا قدم بأباق من ال

 عبد الله رضي الله عنھ وجعلا إن شاء من كل رأس أربعین درھما 

(11/17) + 

ان اعرابیا أتى عثمان بن عفان رضي الله عنھ فقال إن بني عمك عدوا على   245
إبلي فقطعوا ألبانھا وأكلوا فصلانھا فقال لھ عثمان رضي الله تعالى عنھ إذا  

نعطیك إبلا مثل إبلك وفصلانا مثل فصلانك قال إذا تنقطع ألبانھا ویموت  
الوادي فغمزه بعض القوم بعبد الله بن مسعود رضي الله  فصلانھا حتى تبلغ 

عنھ فقال بیني وبینك عبد الله فقال عثمان رضي الله عنھ نعم فقال عبد الله 
رضي الله عنھ أرى أن یأتي ھذا وادیھ فیعطى ثمة إبلا مثل إبلھ وفصلانا مثل  

 فصلانھ فرضي عثمان رضي الله عنھ بذلك وأعطاه

(11/52-
53) 

+ 

من رمى صیدا فتردى من جبل فلا یأكلھ فإني أخاف أن یكون التردي قتلھ وإن   246
 رمى طیرا فوقع في ماء فلا تأكلھ فإني أخاف أن یكون الغرق قتلھ 

(11/224) + 

 
1564 İbn Mesud’un (r.a.) bu sözü mükerreren hırsızlık yapan kişi hakkında söylediği ifade edilmiştir. Seraḫsî, el-

Mebsûṭ, 1989, 9/140. 



394 
 

 جردوا التسمیة عند الذبح / 247
 جردوا التسمیة

(11/228) 
(12/5) 

+ 

 + (12/29) لا حبس عن فرائض الله تعالى  248

أعلمت الصدقة جازت إذا  249  (12/35, 
48) 

+ 

ان ابن مسعود رضي الله تعالي عنھ دفع مالا مضاربة إلى زید بن خلیدة  250
زید الي عتریس بن عرقوب في قلائص معلومة فقال عبد الله   (فأسلمھ) فأسلمھا 

 بن مسعود رضي الله تعالى عنھ اردد مالنا لا نسلم أموالنا في الحیوان
 

عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنھ انھ أعطى زید بن خلیدة مالا مضاربة  
فأسلمھ إلى عتریس بن عرقوب في قلایص معلومة بأسنان معلومة إلى أجل  
معلوم فحل الأجل فاشتد علیھ فأتى عتریس عبد الله مسعود یستعین بھ علیھ  

فذكر ذلك لھ فقال عبد الله خذ رأس مالك فلا تسلمن شیأ من مالنا في  
 1565الحیوان

(12/132) 
(22/18-
19) 

+ 

 + (13/12) لا تبیعوا السمك في الماء فإنھ غرر  251

بعینھا فالقول ما یقولھ البائع أو یترادانإذا اختلف المتبایعان والسلعة قائمة  252  (13/29) + 
r 

ن رجلا سألھ فقال أبیع جاریة لي قد أرضعت ولدي فقال قل من یشتري أم  ا 253
 ولدي

(13/142) + 

وعن ابن مسعود رضي الله عنھ أنھ كان یبیع نفایة بیت المال یدا بید بفضل   254
عنھ فسألھ عن ذلك فقال ھو ربا  فخرج خرجة إلى عمر بن الخطاب رضي الله 

وكان ابن مسعود رضي الله عنھ استخلف على بیت المال عبد الله بن سخبرة  
الأسدي فلما قدم ابن مسعود رضي الله عنھ نھاه عن بیع الدراھم بالدراھم  
بینھما فضل وكان ابن مسعود رضي الله عنھ عامل عمر رضي الله عنھ  
بالكوفة على بیت المال فكان من مذھبھ في الابتداء أن اختلاف الصنعة  

كاختلاف النوع وكان یجعل النفایة مع الجید نوعین فیجوز التفاضل بینھما  
عملا بقولھ صلى الله علیھ وسلم إذا اختلفا النوعان فبیعوا كیف شئتم بعد أن  
یكون یدا بید ثم لما سأل عمر رضي الله عنھ بین لھ أن الكل نوع واحد فإن  

الكل فضة وقال صلى الله علیھ وسلم الفضة بالفضة مثل بمثل یدا بید والفضل  
 ربا فرجع ابن مسعود إلى قولھ 

(14/8-9) + 

وعن الشعبي قال أقرض عبد الله بن مسعود رضي الله عنھ رجلا دراھم فقضاه   255
الرجل من جید عطائھ فكره ذلك ابن مسعود رضي الله عنھ فقال لا إلا من 

 عرضھ مثل دراھمي 

(14/36) + 

وعن صلة بن زفر قال جاء رجل إلى ابن مسعود رضي الله عنھ على فرس   256
بلقاء فقال انھ أوصي إلى في یتیم فقال عبد الله رضي الله عنھ لا یشترى من 

 مالھ شیئا ولا یستقرض منھ شیئا 

(14/37) + 

 
1565 Bu iki rivayet arasında lafzî farklılık bulunmakla birlikte ilk rivayetin ikinci rivayetin manen aktarımı 

olduğuna kanaat getirilmiştir. 



395 
 

الكفر  ولما قیل لابن مسعود رضي الله عنھ الرشوة في الحكم سحت قال ذلك  257
 إنما السحت أن ترشو من تحتاج إلیھ أمام حاجتك 

(16/67) - 

لقد أتى علینا زمان لسنا نسأل ولسنا ھنالك ثم قضى الله تعالى أن   258
 بلغنا من الأمر ما یرون 

   فمن ابتلي منكم بقضاء فلیقض بما في كتاب الله تعالى
فإن لم یجد ذلك في كتاب الله تعالى فلیقض بما قضى بھ رسول الله  

  صلى الله علیھ وسلم
فإن لم یجد ذلك فیما قضى بھ رسول الله صلى الله علیھ وسلم فلیقض  

   بما قضى الصالحون
  أخاف  وإنيأرى  إني فإن لم یجد فلیجتھد رأیھ ولا یقولن 

فإن الحلال بین والحرام بین وبین ذلك أمور مشتبھات فدع ما یریبك 
 إلى مالا یریبك

(16/68-
69) 

+ 

یجاء بالقاضي یوم القیامة وملك أخذ بقفاه ثم یلتفت فإذا قیل ادفعھ دفعھ في   259
 مھواة أربعین خریفا

(16/72) + 

لا حسد إلا في اثنین رجل آتاه الله مالا فھو ینفقھ في طاعة الله ورجل آتاه علما   260
 فھو یعلمھ ویقضي بھ 

(16/74) + 

امرء مسلم لقي الله تعالى وھو علیھ  من حلف یمینا فاجرة لیقتطع بھا مال  261
 غضبان

(16/116) + 
r 

ان ابن مسعود رضي الله عنھ لما استتاب أصحاب ابن النواحة كفلھم عشائرھم  262
 ونفاھم إلى الشام

(19/163) + 

 + (20/90) لیس في ھذه الأمة صفد ولا قید ولا غل ولا تجرید  263

وعن موسى بن طلحة قال أقطع عمر رضي الله عنھ خمسة من أصحاب النبي   264
فرأیت    وجابراأرضین عبد الله وسعد بن مالك والزبیر وخباب بن الأرت 
 جاري ھذین یعطیان أرضھما بالثلث والربع عبد الله وسعدا

(23/10) + 

 + (23/163) أسفل النھر آمر على أھل أعلاه حتى یرووا 265

ولما سئل ابن مسعود رضي الله عنھ عن شرب السكر لأجل الصفر قال إن الله   266
 تعالى لم یجعل شفاءكم فیما حرم علیكم /

فقال وصف لي    وعن ابن مسعود رضي الله عنھ أن إنسانا أتاه وفي بطنھ صفر
 السكر فقال عبد الله إن الله تعالى لم یجعل شفاءكم فیما حرم علیكم

(24/4) 
(24/9) 

+ 

وعن بریدة أن رسول الله صلى الله علیھ وسلم قال نھیتكم عن ثلاث عن زیارة   267
القبور فزوروھا فقد أذن لمحمد في زیارة قبر أمھ ولا تقولوا ھجرا وعن لحم  
الأضاحي أن تمسكوه فوق ثلاثة أیام فأمسكوه ما بدا لكم وتزودوا فإنما نھیتكم  

لیتسع بھ موسركم على معسركم وعن النبیذ في الدباء والحنتم والمزفت  
فاشربوا في كل ظرف فإن الظرف لا یحل شیأ ولا یحرمھ ولا تشربوا مسكرا  

وفي روایة ابن مسعود رضي الله عنھ قال وعن الشرب في الدباء والحنتم  
 والنقیر والمزفت فاشربوا في الظروف ولا تشربوا مسكرا

(24/10) + 
r 



396 
 

على إبراھیم رحمھ الله وھو یتغدى فدعا  وعن حماد رضي الله عنھ قال دخلت  268
بنبیذ فشرب وسقاني فرأى في الكراھة فحدثني عن علقمة رحمھ الله أنھ كان  

یدخل على عبد الله ابن مسعود رضي الله عنھ فیتغدى عنده ویشرب عنده النبیذ 
 یعني نبیذ الجر

(24/11-
12) 

+ 

 + (24/12) 1566وقد روي أن ابن مسعود رضي الله عنھ كان یعتاد شربھ 269

ذكر عن أبي عبیدة أنھ أراھم الجر الأخضر الذي كان ینبذ فیھ لابن مسعود  270
 رضي الله عنھ 

(24/12) + 

وعن نعیم بن حماد رضي الله عنھ قال كنا عند یحیى بن سعید القطان رحمھ   271
یا  الله وكان یحدثنا بحرمة النبیذ فجاء أبو بكر بن عیاش رحمھ الله فقال أسكت 
صبي حدثنا الأعمش عن إبراھیم عن علقمة رحمھ الله أنھ شرب عبد الله بن 

 مسعود رضي الله عنھ نبیذا مشتدا صلبا

(24/12) + 

 + (24/12) 1567شھدت تحریمھ كما شھدتم ثم شھدت تحلیلھ فحفظت ذلك ونسیتم 272

فإن الله إن أولادكم ولدوا على الفطرة فلا تداووھم بالخمر ولا تغذوھم بھا  273
 تعالى لم یجعل في رجس شفاء وإنما الإثم على من سقاھم

(24/21) + 

وقد بلغنا عن ابن مسعود رضي الله عنھ قال ما من كلام أتكلم بھ یدرأ عني   274
ذي سلطان إلا كنت متكلما بھ  عندضربتین بسوط   

(24/50) + 

لبون  دیة الخطأ أخماس عشرون حقة وعشرون جذعة وعشرون بنت  275
 وعشرون بنت مخاض وعشرون ابن مخاض 

(26/76) + 
r 

ن ھذه الحادثة وقعت في زمن عمر رضي الله عنھ فشاور فیھا ابن مسعود ا 276
 1568فقال أرى ھذا قد أحیا بعض نفسھ فلیس للآخر أن یتلفھ

(26/158) + 

ربیعة  ان رجلا نخس دابة رجل وصدمت رجلا فقتلھ فرفع ذلك إلى سلمان بن  277
فقضى بالدیة على الراكب ثم رفع ذلك إلى ابن مسعود رضي الله عنھ فقال الا  

 انما نخس الناخس ما ضمن الراكب 

(27/2) + 

 + (27/30) لا تبلغ قیمة العبد دیة الحر وینقص منھ عشرة دراھم 278

 + (27/145) وذكر عن ابن مسعود انھ سئل عن انسان أوصى بسھم من مالھ فقال لھ السدس  279

بلغنا عن ابن مسعود رضي الله عنھ أنھ قال یا معشر ھمدان إنھ لیس من قبیلة   280
رى أن یموت الرجل منھا لا یعرف لھ وارث منكم فإذا كان ذلك فلیضع مالھ  حأ

 حیث أحب 

(29/18) + 

تعلموا القرآن وعلموه الناس وتعلموا الفرائض وعلموھا الناس فإني أمرؤ  281
مقبوض وسیقبض ھذا العلم من بعدي حتى یتنازع الرجلان في فریضة فلا  

 یجدان من یفصل بینھما  

(29/136) + 
r 

تعلموا الفرائض ولا یكونن أحدكم كرجل لقیھ أعرابي فقال أ مھاجر أنت قال   282
أھلي مات فكیف یقسم میراثھ قال لا أدرى قال فما فضلكم علینا  فإن إنسانا من 

 تقرؤن القرآن ولا تعلمون الفرائض 

(29/136) + 

 
1566 Bu rivayette bahsi geçen içecek testi nebizidir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/12. 
1567 Kastedilen içecek testi nebizidir. Bkz. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 24/12. 
1568 İbn Mesud’a (r.a.) danışılan husus, kasten öldürülen kişinin velilerinden birinin katili affetmesi durumunda 

verilecek hükümdür. Seraḫsî, el-Mebsûṭ, 1989, 26/158. 



397 
 

ان أبا موسى الأشعري رضي الله عنھ سئل عن فریضة فیھا بنت وابنة ابن   283
وأخت فجعل للابنة النصف وللأخت ما بقي فبلغ ذلك ابن مسعود رضي الله  

عنھ فقال لقد ضللت إذا وما أنا من المھتدین سمعت رسول الله صلى الله علیھ  
 وسلم یقول للابنة النصف ولابنة الابن السدس تكملة الثلثین والباقي للأخت /

روي أن أبا موسى الأشعري سئل عن ابنة وابنة ابن وأخت فقال للابنة النصف  
وللأخت ما بقي فسئل عن ذلك ابن مسعود رضي عنھ فقال قد ضللت إذا وما  

أنا من المھتدین سمعت رسول الله صلى الله علیھ وسلم یقول للبنت النصف  
 ولابنة الابن السدس تكملة الثلثین والباقي للأخت 

(29/140) 
(29/158) 

+ 
r 

 + (29/169) ان النبي صلى الله علیھ وسلم أعطى الجدة السدس وابنھا حي  284
r 

شعري حتى أفتح مصر وأترك  عن علي رضي الله عنھ قال والله لا أغسل  285
البصرة كجوف حمار میت وأعرك أذن عمار عرك الأدیم وأسوق العرب  

بعصاي فذكروا لابن مسعود رضي الله عنھ ذلك فقال إن علیا یتكلم بكلام لا 
علي مثل الطشت لا شعر علیھا فأي شعر   تھ یصدر مصادره منھ وھا غرة ھام

 یغسلھ 

(30/213) + 

 

Ek-3 

...  اللھم إنا نستعینك 286  (1/164)  + 
 + (Talâk, 65/6) (5/202) أسكنوھن من حیث سكنتم وأنفقوا علیھن من وجدكم 287
 + (Bakara, 2/233) (223 ,5/209) وعلى الوارث ذي الرحم المحرم مثل ذلك  288
 + (Talâk, 65/1) (6/14) لقبل عدتھن 289
 + (Bakara, 2/226) (7/20) فإن فاؤا فیھن 290
 + (Mâide, 5/89) (8/144) ثلاثة أیام متتابعات  291
 + (Mâide, 5/38) (9/167) فاقطعوا أیمانھما  292

 

 

 

 

 

 

 

 



398 
 

Ek-4 

Tezler 

1) Elmalı, Ayşe, Abdullah b. Mes‘ûd ve Hukukî kişiliği, (Doktora Tezi), Dokuz Eylül 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir, 2009. [İslam Hukuku]  

2) Başaran, Serkan, Abdullah b. Mes'ûd'un İctihadlarında Sünnetin Rolü, (Doktora Tezi), 
Uludağ Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Bursa, 2017. [Hadis] [bs. Sahabe Algısında 
Sünnet-İçtihad İlişkisi: Abdullah b. Mes'ûd Örneği. (Bursa:Emin Yayınları, 2017)] 

3) Kızılboğa, Harun, Abdullah b. Mes'ûd Rivayetlerinin Hanefî Fıkıh Düşüncesinin 
Oluşumuna Etkisi, (Yüksek Lisans Tezi), Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Adana, 2019. [İslam Hukuku] 

4) Bektaş, Hami, Abdullah b. Mes'ud ve Sünnet Anlayışı, (Yüksek Lisans Tezi), Ondokuz 
Mayıs Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Samsun, 2017. [Hadis] 

5) Bölükbaş, Ali Haydar, İbadetler Bağlamında Abdullah b. Mes'ûd'un Ebû Hanîfe'ye Etkisi, 
(Yüksek Lisans Tezi), Recep Tayyip Erdoğan Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Rize, 
2014. [İslam Hukuku] 

6) Altuncu, Tuğba, Abdullah b. Mes’ûd ve Hadis İlmindeki Yeri, (Yüksek Lisans Tezi), Dokuz 
Eylül Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, İzmir, 2015. [Hadis] 

7) Küçükkalay, Hüseyin, Abdullah İbn Mes'ûd ve Tefsir İlmindeki Yeri, (Doktora Tezi) 
Ankara Üniversitesi İlâhiyat Fakültesi, Ankara, 1970. [İslam Hukuku] [bs. Abdullah İbn 
Mes’ûd ve Tefsir İlmindeki Yeri, (Konya : Denizkuşları Matbaası, 1971), Matbu tez 
(Doktora)] 

8) Erdoğan, Sebahattin, Abdullah İbn Mes'ûd ve Kıraat İlmindeki Yeri, Atatürk Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum, 2020. [Temel İslam Bilimleri]  

9) Ertaş, İbrahim, el-Üm Çerçevesinde İmam Şâfiî’nin Abdullah b. Mes’ûd’un İctihadları 
Karşısındadaki Tutumu - Temel İbadetler, (Yüksek Lisans Tezi). Necmettin Erbakan 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Konya, 2021. [İslam Hukuku] 

عبد الرزاق اسكندر   / عبدالله بن مسعود : امام الفقھ العراقي (10 (DR)  

وأثره في الفقھ عبدالله بن مسعود   (11   (DR) شقیق موسى قاسم /

عباداتفقھ عبد للھ بن مسعود في ال  (12   (YL) عبد الله بن محمد بن عبد الرحمن الجمعة / 

الصحابي عبدالله بن مسعود وأثره في الفقھ الحنفي دراسة فقھیة  (13   (YL) احمد محمد حسن حسان /

معاملات (دراسة مقارنة)فقھ عبد للھ بن مسعود في ال  (14   (YL) فضل الحق نور محمد باز / 

الرجعة، الإیلاء   (15 الخلع،  الفسخ،  الطلاق،  النكاح،  فقھیة مقارنة  –فقھ عبد الله بن مسعود رضي الله عنھ في  دراسة   / 
  (YL) منیرة بنت عواد المریطب

صالح محمد حامد محمد عثمان / فقھ عبد الله بن مسعود رضي الله عنھ في نظام الأسرة : دراسة فقھیة مقارنة (16  (DR)  

فقھ عبد للھ بن مسعود (رض) في الجنایات والحدود   (17   سلام محمد علي /



399 
 

فقھ عبدالله بن مسعود من الظھار إلى الإقرار: جمعا ودراسة  (18   (YL) عبدالرحمن بن فھد بن محمد المقحم /

رضى الله عنھ على القواعد الاصولیة تخریج فقھ عبدالله بن مسعود   (19   (DR) عماد عبد النبي محمود عبد النبي /

عمر   تطبیقیة) (20 بن  وعبدالله  مسعود  بن  عبدالله  للصحابیین  الفقھي  تحلیلیة(المنھج  دراسة  عقلان  /  محمد  عبي   أماني 
(DR)  

مدرسة عبد الله بن مسعود رضى الله عنھ في الحدیث والفقھ  (21 عبد الرحمن عبد الله محمد  طارق /  (YL)  

(دراسة فقھیة مقارنة)  (رض)  المسائل الخلافیة بین عمر بن الخطاب وعبد الله بن مسعود   (22 عائشة نجاتي أبو المجد   / 
  (YL) علي

الفكر الأصولي قبل عصر التدوین : عبد الله بن مسعود رضي الله عنھ أنموذجا  (23   عوض بن أحمد العماري /

24) دراسة     بالمأثور:  التفسیر  في  المنثور  الدر  خلال  من  الفقھي  الاستنباط  في  عنھ  مسعود رضي الله  بن  عبدالله  منھج 
  (YL) أمیر حمد مصطفى /تحلیلیة

جھود الصحابي عبد الله بن مسعود رضي الله عنھ وتلامیذه في تأسیس الحركة العلمیة في الكوفة   (25 محمد بن عبد الله   / 
  (YL) بن راشد السنیدي

حمد أمرویات ابن مسعود رضي الله عنھ في الكتب الستھ وموطأ مالك ومسند   (26   (DR) منصور بن عون العبدلي /

27)    ً مرویات أبي عبیدة بن عبدالله ابن مسعود عن أبیھ جمعاً ودراسة وتخریجاً وتعلیقا عبد الله بن محمد عبد الرحیم بن   /
  (YL) حسین البخاري

مرویات عبدالله بن مسعود رضي الله عنھ في السنن الكبیر للبیھقي : جمعاً وتخریجاً ودراسة   (28   أحلام علي الریح حمد  /
  (YL) النیل

29) الھروي، ت.     عبید  الحدیث لأبي  كتاب غریب  في  الواردة  والآثار  بن    224الأحادیث  أحادیث عبد الله  أول  ھـ. من 
محمد  الضي آدم الأمین / مسعود إلي نھایة الكتاب تخریجا ودراسة  (YL)  

البزار     (30 )دراسة وتحقیق(  رضي الله عنھ)  مسند عبد الله بن مسعود (الأحادیث المعلولة في مسند  محمد أنس محمد   /
  (DR) شعیب

الطیالسي،     (31 الجارود  بن  داود  بن  سلیمان  الحافظ  الإمام  الطیالسي"  داود  أبي  مسند   204-133"مسند  بدایة  من  ھـ.:   
إبراھیم بن   / عبدالله بن مسعود "رضى الله عنھ" إلى نھایة مسند أبي موسى الأشعرى "رضى الله عنھ": دراسة وتحقیق

الدویش عبدالله بن صالح   (YL)  

32) الكشف لمشكل الصحیحین من أول مسند عثمان بن عفان رضي الله عنھ إلى نھایة مسند عبد الله بن مسعود رضي الله    
ھـ تحقیق ودراسة   ٥۹۷  المتوفى سنة  الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد بن الجوزي  يلأب  عنھ عارف بن عبد العالي   / 

  (YL) الشمراني

33) أحادیث الحسبة: في مسند الامام أحمد رحمھ الله وأثرھا في الدعوة: من أول المسند الى نھایة مسند عبدالله بن مسعود    
الناصر عبدالله بن محمد بن عبدالله / رضي الله عنھ: جمع ودراسة دعویة  (YL)  

من مسند أنس بن مالك    ٤۰٦۰:  جمعاً وتخریجاً ودراسة من حدیث رقم  في مسنده  الموصلي  رباعیات الإمام أبي یعلى (34
من مسند عبدالله بن مسعود  ٥٦۱۲:  إلى حدیث رقم بو سمعانأمروان عبداللطیف محمد  /  (YL)  

  ):۱۰٥۷، (-رضي الله عنھ-  المبارك دراسة وتحقیقاً من بدایة أثر ابن مسعود   بن  كتاب الزھد والرقائق للإمام عبد الله  (35
...)كان رجل من أفضل أھل زمانھ(  ):۱٤٦٤، (، إلى نھایة أثر وھب بن منبھ...)بینما رجل ممن كان قبلكم( عبد الرحمن   / 

  (YL) بن عایض دریمیح العتیبي

ھـ دراسة وتحقیق من حدیث    .۲۹۲للامام الحافظ أبى بكر احمد بن عمرو الازدي البزار المتوفى سنة    مسند البزار (36
الولید عن   براھیم عن علقمة عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنھاطلحة بن عبید رضي الله عنھ إلى حدیث یزید بن   / 

بو سلیماناحمد ابراھیم محمد ا  (DR)  



400 
 

37) القسم الثانى من كتاب مسند عبد الله بن مسعود رضى الله عنھ من كتاب المسند للامام احمد بن حنبل"ضبط احادیثھ    
  (YL) محمد شوقى خضر / " وتخریجھا وبیان درجة كل منھا مع التعلیق علیھا 

38) تحقیق ودراسة كتاب المستدرك على الصحیحین للامام ابى عبد الله الحاكم من كتاب معرفة الصحابة "من اول باب    
ـ وعددھم   ـ رضى الله عنھ  القرنى  بن عامر  اویس  مناقب  ذكر  باب  اخر  الى  ـ  بن مسعود رضى الله عنھ  مناقب عبد الله 

حدیثا تقریبا 368   (YL) مروان محمد مصطفى شاھین / 

39) شرح الأربعین النوویة لعبد الرؤوف المناوي من بدایة الحدیث الرابع وھو حدیث ابن مسعود (إن أحدكم یجمع خلقھ    
في بطن أمھ أربعین یوما نطفة ...) إلى نھایة شرح الحدیث العشرین الذي ینتھي بقول الشارح (والعجب من المؤلف مع 
  محمد بن القاسم / جلالتھ وتبحره في علم السنة كیف وقع في ذلك) : دراسة وتحقیقا

آثار عبد الله بن مسعود رضي الله عنھ العقدیة وتطبیقاتھ العملیة (جمعاً ودراسة)  (40  (YL)  

الآثار الواردة عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنھ في العقیدة والرد على الشبھات المثارة حولھ  (41 عبد الرحیم بن عبد  / 
  المجید 

موقف القراء والمفسرین من قراءة أبن مسعود : دراسة موضوعیة تحلیلیة  (42 فرح بثینة علي عبدالله /   (DR)  

التوجیھ اللغوي في قراءة عبد الله بن مسعود   (43   (Magister Tezi) صالح لحلوحي /

قراءة عبدالله بن مسعود في تفسیر البحر المحیط: دراسة لغویة نحویة  (44 الذنیبات آسیة عبد ربھ /  (YL)  

قطر الندى بن ناصر –إیمان بیسي  / قراءة عبد الله بن مسعود والتوجیھ النحوي _سورة البقرة أنموذجا_ (45  (YL)  

ودراسة  (46 جمع  الاعراف  الى  الفاتحة  من  التفسیر  في  عنھ  الله  رضي  مسعود  الله  عبد  كمال  / مرویات  سعود   سعد 
(Magister Tezi)  

آن من بدایة سورة آل عمران إلى نھایة سورة  في تفسیر القر  رضي الله عنھم   الاختلاف بین ابن مسعود و ابن عباس (47
دراسة مقارنة -الأعراف    (YL) ضیاء حامد عواد العسافي / 

)ھود   -  یونس  –  التوبة  –  الأنفال( الأوجھ التفسیریة عند ابن مسعود وابن عباس رضي الله عنھما في سورة   (48 شیماء   / 
  (YL) ابراھیم اسماعیل النعیمي

الجوزي   (49 التفسیر لابن  المسیر في علم  ابن مسعود وابن عباس من خلال زاد  بین  التفسیر  المتفق علیھا في  المسائل 
نورة تجاني -الشیماء بوصبیع صالح   / "سورة البقرة نموذجا"  (YL)  

السلامي محمد آدم محمد البین / تفسیر عبدالله بن مسعود من خلال كتاب فتح القدیر للشوكاني (50  (YL)  

السوید  محمد إبراھیم / ابن مسعود مفسراً وتحقیق المروي عنھ من أول سورة الروم حتى نھایة " ق " (51  (YL)  

  علي عبد الله نعمان قائد  / قراءة عبد الله بن مسعود جمعا و توجیھا النصف الأول من القرآن الكریم (52

  سعاد بنت حواس بن محمد الحواس / قراءة عبد الله بن مسعود في كتابھ معاني القرآن للفراء : دراسة نحویة (53

التوجیھ اللغوي في قراءة عبد الله بن مسعود   (54 صالح لحلولي /  (Magister Tezi)  

قراءة عبد الله بن مسعود وأثرھا في استدلالات النحویین  (55 مرابط مسعود  /  (Magister Tezi)  

قراءة عبد الله بن مسعود  -التوجیھ اللغوي   (56 صالح لحلولي /  (YL)  

قراءة ابن مسعود : جمع وتوثیق ودراسة لغویة  (57 علي وائل كمال محمد محمد  /  (YL)  

  سلیمان حسن عاشور / المسائل اللغویة في قراءة عبد الله بن مسعود رضي الله عنھ : دراسة لغویة   (58

  (DR) عبد الغفور محمود مصطفى / تحقیق مرویات عبد الله بن مسعود فى التفسیر من الفاتحة الى اخر الاسراء (59



401 
 

أقوال ابن مسعود في تفسیر ابن كثیر من سورة الأعراف إلى سورة العنكبوت (جمعاً ودراسةً)   (60  سلطان زاید مخارش  /
(DR)  

تفسیر ابن مسعود : جمع وتحقیق ودراسة  (61 تركى محمد احمد عیسوى /  (YL)  

مدرسة عبد الله بن مسعود التفسیریة في العراق  (62 ;رضوان إسماعیل یحي السامرائي أنس حسیب حسن /  (YL)  

سورة الحجر إلى سورة العنكبوتتحقیق وتخریج المروي عن ابن مسعود من  (63   محمد مرشود المرشود  / 

تفسیر السدى الكبیر دراسة للمنھج ومقارنة بتفسیر ابن مسعود   (64 الزكي احمد عیسوى محمد  /  (DR)  

نقدیة   (65 تحلیلیة  دراسة   : الكریم  القرآن  في  مسعود  ابن  إلى  المنسوبة  الروایات  إشكالات  محمد  / محمد  السید    محمود 
  (YL) العشماوي

66) تعالى وتطبیقھ على ولایة بلاتو   إلى الله  الدعوة  نیجیریا: عبدالله بن مسعود ومصعب بن عمیر    -منھج الصحابة في 
عبدالغني منیر محمد  / رضي الله عنھما نموذجا   (DR)  

عبدالله بن مسعود رضي الله عنھ ومنھجھ في الدعوة إلى الله  (67 أحمد  عبدالله مسعود  /  (YL)  

الغامدي عبدالله غازي / منھج عبدالله بن مسعود "رضي الله عنھ" في الدعوة إلى الله تعالي (68  (YL)  

المضامین الدعویة من كتاب الإفصاح عن معاني الصحاح للوزیر الإمام یحیى بن محمد بن ھبیرة من بدایة الجزء   (69
الثاني مسند عبد الله بن مسعود رضى الله عنھ إلى نھایة الجزء الرابع مسند عبد الله بن عمر رضى الله عنھ : (دراسة دعویة  
  عبد العزیز بن یحیى بن علي النزاوي / (تحلیلیة

 

Makaleler 

1) Abdullah b. Mes’ûd’un Hanefî Mezhebinin Oluşumundaki Rolü: Bir Genel Kabulün 
Buhârî ve Müslim Rivâyetleri Çerçevesinde Gözden Geçirilmesi, Yaman, Ahmet, 2004 

2) Abdullah İbni Mesud’un İslam Hukuku ve Hanefi Mezhebinin Teşekkül Sürecine Etkisi, 
Öztürk, Mehmet, 2016 

3) Abdullah bin Mes’ud, Mükremin (Sadeleştiren: Yusuf Ufakca), 2013 

4) Abdullah Bin Mes’ud, Yinanç, Mükrimin Halil, 2017 

5) İbn Mes‘ûd’dan Ebû Hanîfe’ye Rey Mektebi, Erdoğan, Mehmet, 2005 

6) Bir Ekol Olarak Abdullah b. Mes’ûd = Abdullah b. Masood as an School, Atalay, Arif, 2019 

7) Abdullah b. Mesud’un “Unuttuğu” İddia Edilen Meselelerin Tahlili, Çelik, Taha, 2017 

8) Abdülbasit el-Malati ve el-Kavlü’l-Meşhud fi Tercih-i Teşehhüd-i İbn-i Mes’ud Adlı 
Risalesi, Yıldırım, Selahattin [1971-] - Serkan Demir, 2018 

9) Abdullah İbn Mes’ud ve Kıraatı = Abdullah b. Mas’ud and His Qiraat, Küçük, Cemil, 2021 

10) Abdullah b. Mes’ud ve Mushafının Kur’an Tarihindeki Yeri, Atik, M. Kemal, 2005 

11) Mâtürîdî’nin İbn Mes’ûd Kırâatine Yaklaşımı = The Approach of Maturidi to Ibn 
Mas’ud’s Qiraat, Satybaldiev, Aitmyrza, 2020 

12) Abdullah b. Mesud’un Hayatında Kur’an’ın Yeri, Atmaca, Gökhan, 2015 



402 
 

13) Abdullah İbn-i Mesud ve Tefsirdeki Yeri, Cerrahoğlu, İsmail, 1970 

14) Taberî Tefsiri Örneğinde Abdullah İbn Mes’ûd’un Âyet Açıklamaları, Şahin, Davut, 2016 

15) Taberî Tefsirinde Abdullah b. Mes’ûd Kıraatı, Şahin, Davut, 2017 

16) İbrahîm en-Nehaî’nin İbn Mes’ûd’dan İrsâllerine Dair Sözü Bağlamında İlk Dönem İrsâl-
Şöhret İlişkisi, Özüdoğru, Bekir, 2022 

17) Fâtiha ve Muavvizeteyn’in Abdullah b. Mes’ûd’un Mushafında Bulunmaması Meselesinin 
Tahlili = Analysis of the Issue of al-Fâtiha and al-Mu’awwidhatayn’s Absence in ‘Abdullâh 
ibn Mas’ud’s Mushaf, Sayğın, Sümeyye, 2022 

18) Fahreddîn er-Râzî Tefsirinde İbn Mes'ûd'un Kıraat Özellikleri, Kalaç, Habip, 2023 

19) Abdullah b. Mes'ûd'un Hadis Rivâyetindeki Titizliğini İfade Eden Haberlerin 
Değerlendirilmesi, İnan, Sait, 2024 

20) Kûfe Ekolü Tefsir Anlayışında Re'yin Niceliği ve Niteliği (Abdullah B. Mes'ûd'un Tefsiri 
Bağlamında), Akcan, Hasan, 2024 

21)  ً   Shawish Murad (2020) , أثر الصحابة على فقھ أھل الكوفة وثقافتھا عبد الله بن مسعود أنموذجا

22) مخالفات الأمام أبي حنیفة و صاحبیھ للصحابي الجلیل ابن مسعود رضي الله عنھ كتاب الصوم أنموذجا دراسة فقھیة    
یاسین حسن حمد  - عمار علي كریم , مقارنة  (2019)  

العمري علي محمد إبراھیم , خلاف ابن مسعود رضي الله عنھ في الفرائض (23  (2003)  

24) تفردات الصحابي عبد الله بن مسعود رضي الله عنھ في میراث الجد مع الإخوة والأخوات الأشقاء ولأب: دراسة فقھیة   
استیتي مھند فؤاد  , قانونیة  (2022)  

الزیود  عبدالله محمد  , القراءة الشاذة عند عبدالله بن مسعود وأثرھا في الفقھ الحنفي (25  (2016)  

القراءات الشاذة جمعاً ودراسةآراء ابن مسعود الفقھیة من خلال كتاب مختصر ابن خالویھ في     (26  خالد محمد صوفي ,
(2023)  

27) دراسة     الجماعة:  في صلاة  الإمام  الركوع وموقف  في  التطبیق  في صفة  بن مسعود رضي الله عنھ  حدیث عبد الله 
جامع جاسم محمود  , حدیثیة فقھیة  (2021)  

  مظھر محي , ما انكره عبد الله بن مسعود رضي الله عنھ على الصحابة رضي الله عنھم في الصلاة: دراسة مقارنة (28
  (2022) محمد 

29) الملطي     الدین  زین  شاھین  بن  خلیل  بن  الباسط  عبد  عنھ)  (رضي الله  مسعود  ابن  تشھد  ترجیح  في  المشھود  القول 
ه) (دراسة وتحقیق)920المعروف بابن الوزیر (ت    (2023) صادق عبد الرزاق سلمان , 

حكم نكاح المراة قبل الدخول ببنتھا عند الصحابي عبد الله بن مسعود ( رضي الله عنھ ) دراسة و تحلیل   (30 نوزاد سالم   ,
جودت انور مجید  - حسن  (2022)  

بابطین خالد بن أحمد الصمي , المسائل التى انفرد بھا ابن مسعود رضى الله عنھ بسبب النسیان (31  (2012)  

سعد  قاسم علي , حدیث ابن مسعود رضى الله عنھ فى التخلیق والتقدیر : دراسة حدیثیة تحلیلیة مقارنة (32  (2014)  

حفیظي حكیمة , الجنین فى الأربعین الأولى من الخلق ونفخ الروح بین حدیثى ابن مسعود وحذیفة بن أسید  (33  (2007)  

الغانم حصھ بنت عبدالعزیز بن عبدالله , شرح حدیث ابن مسعود رضى الله عنھ فى مراحل تكوین الجنین (34  (2018)  



403 
 

)تحلیلیة(دراسة   (35 أطوار خلق الجنین وإثبات القدر في ضوء حدیث عبد الله بن مسعود رضي الله عنھ    عائشة محمد   ,
  (2022) نور الدین محمد عبد المذكور

مغیا یوسف عبدالرحمن , شھود ابن مسعود لیلة الجن مع النبي صلي الله علیھ وسلم بین النفي والإثبات (36  (2020)  

الخطیب  عبدالجواد  , ابن مسعود والمدرسة الكوفیة (37  (1988)  

أسرة عبدالله بن مسعود رضى الله عنھ وأثرھم في الحیاة العلمیة منذ فجر الإسلام حتى نھایة القرن الرابع الھجري   (38 , 
خلف محمود محمد السید علي  (2019)  

الزھرانى  فایز بن سعید  , حلقات بن مسعود رضي الله عنھ في مسجد الكوفة : قراءة إداریة و تربویة  (39  (2013)  

40) جزء فیھ الكلام على أولاد عبدالله بن مسعود وأولاد أخیھ عتبة بن مسعود (رضى الله عنھما) من كلام الحافظ أبي    
(رحمھ الله) الأصبھاني  المدني  عیسى  أبي  بن  عمر  بكر  أبي  بن  محمد  عبدالعزیز , موسى  بن  عبدالله  بن  العمار    محمد   
(2021)  

محمد عوض ةسعید سماح , روایة ابي عبیده ابن عبدالله بن مسعود عن ابیھ بین القبول والرد  (41  (2016)  

آراء أبي عبیدة بن عبد الله بن مسعود الفقھیة (دراسة فقھیة مقارنة)  (42   (2009) عبیدة عامر توفیق الدلیمي ,

1 -عبدالله بن مسعود الفقیھ  (43 الصدیقي محمد أحمد  , -   (1962)  

2 -عبدالله بن مسعود الفقیھ  (44   (1962) محمد أحمد الصدیقي , - 

السنوسي محمد بن علي , عبدالله بن مسعود الھذلي (45  (1959)  

الزعبي عبدالله حسین , عبدالله بن مسعود  (46  (1971)  

الھنداوي محمد عبده , عبد الله بن مسعود رضى الله عنھ (47  (1982)  

عبد الله بن مسعود   (48   (1949) عبد الستار أحمد فراج ,

عبد الله بن مسعود   (49   (1966) عبد الصاحب جعفر جمال الدین ,

عبد الله بن مسعود   (50   (1934) محمد طھ الحاجري ,

ھندم ھدیل , من حكم الصحابي الجلیل ابن مسعود رضي الله عنھ (51  (2011)  

النجار  خالد بن سعد  , رؤیة معاصرة في سیرة عبدالله بن مسعود رضي الله عنھ (52  (1999)  

  (1990) ھیئة التحریر , صور من حیاة الصالحین : عبدالله بن مسعود رضي الله عنھ (53

مریش رشدي , من اعلام الإسلام : عبدالله بن مسعود رضي الله عنھ (54  (1966)  

55) ". م 653 -ھـ.  32عبدالله بن مسعود رضي الله عنھ: فضائلھ في مجال العلم والدین "  كبیر ھمایون ,  (2022)  

56)  ً أبو شامة أبو القاسم محمد  , رعایة الموھوبین في ظلال السنة النبویة ابن مسعود نموذجا  (2009)  

حلواني سناء بنت عبدالرحیم بن عبدالله , عبدالله ابن مسعود العالم بالقرآن (57  (2012)  

عالم القرآن (عبدالله بن مسعود) رضي الله عنھ  (58 حلواني سناء بنت عبدالرحیم بن عبدالله ,  (2017)  

المطرودي عبدالرحمن بن إبراھیم , شیخ القراء عبدالله بن مسعود  (59  (1992)  

الشھابي سكینة , المجلس الثمانون بعد المائتین في فضل عبد الله بن مسعود من أمالي الحافظ ابن عساكر (60  (1983)  

الرسول صلى الله علیھ وسلم (61 في حیاة  للقرآن  بن مسعود  القول في حفظ عبدالله  بامؤمن   محمد مؤمن محمد  , تحقیق   
(2021)  



404 
 

من أعلام المفسرین : عبد الله بن مسعود   (62 شحاتة عبدالله محمود  ,  (1989)  

الدریس بدر محمد  , عوامل تكوین شخصیة عبدالله بن مسعود رضى الله عنھ الدعویة (63  (2020)  

رضي الله عنھ -عبدالله بن مسعود الھذلي  - 3 -من المعلمین الاوائل   (64 علي أحمد  , -   (1960)  

عبد الله بن مسعود أنُْموذجًا –الكفایات المھنیة لمعلمّ القرآن الكریم   (65 المشاعلة مجدي سلیمان ,  (2023)  

 , العدل و الإحسان في تحریر إعتراضات ابن مسعود على مصحف عثمان رضي الله عنھما : دراسة تحلیلیة نقدیة (66
العنزي علي ذریان الجعفري  (2011)  

67) تحذیر الداعیة من القصص الواھیة ، الحلقة التاسعة عشرة : قصة حوارعثمان رضي الله عنھ مع ابن مسعود رضي    
  (2002) علي حشیش , الله عنھ

قراءة عبدالله بن مسعود بین التواتر والشذوذ   (68 دراز سید أحمد محمد  ,  (2012)  

مصحف عبدالله بن مسعود رضي الله عنھ: بین الحقیقة والأسطورة  (69 محمد  ساردي ,  (2016)  

لحلوحي صالح  , قراءة في القراءات القرآنیة الشاذة : قراءة عبدالله بن مسعود أنموذجا (70  (2009)  

الجنابي أحمد نصیف جاسم , دور الكوفة في علم القراءات ومدرسة عبدالله بن مسعود  (71  (1999)  

"المستدرك على كتاب "قراءة عبدالله بن مسعود  (72    ,الجھني عبدالعزیز بن حمید بن محمد   (2012)

القاضي نجلاء عبدالعزیز , موقف ابن مسعود رضي الله عنھ من جمع القرآن (73  (2021)  

مزوز خلیصة , موقف ابن مسعود من اختیار زید للجمع العثماني: روایة ودلالة (74  (2020)  

عیطھ  صلاح صالح أحمد  , الظواھر اللغویة في قراءة عبدالله بن مسعود وعلاقتھا بلھجة ھذیل (75  (1989)  

عیسى رجب عثمان محمد  , الخصائص الصوتیة لقراءة عبدالله بن مسعود  (76  (2004)  

لحلوحي صالح , الظواھر الصرفیة للبنیة اللفظیة لقراءة عبدالله بن مسعود  (77  (2006)  

الظواھر الصوتیة في قراءة عبد الله بن مسعود   (78   (2007) صالح لحلوحي ,

صالح لحلوحي , الظواھر النحویة في قراءة عبدالله بن مسعود  (79  (2008)  

عرباوي أحمد الشایب , قراءة ابن مسعود وأثرھا في الآراء النحویة للفراء (80  (2012)  

ظاھرة الإبدال في قراءات عبدالله بن مسعود وقیمتھا التفسیریة  (81   (2013) عبد الجلیل ,

أثرُ قراءةِ ابنِ مسعودٍ في التأصیلِ النحوي كتابُ سیبویھ انموذجًا  (82   (2021) بلال محمد عبد الله الحیاني ,

الفراء بقراءة عبدالله بن مسعود: دراسة نحویة وصرفیة في ضوء الجزء الأول من معاني القرآن (83 عربي   , احتجاج 
أحمد  محمد   (2021)  

والمعوذتین   (84 الفاتحة  من  ابن مسعود رضي الله عنھ خلو مصحفھ  شبھة مصحف  ثابت حسن , الجرادي   سلطان علي   
(2023)  

مصحف عبد الله بن مسعود دراسة حول حذف الفاتحة والمعوذتین والقراءات الشاذة المنسوبة لمصحف ابن مسعود   (85 , 
  (2018) عبد الجلیل

ھبشان حسن سالم , مقومات مدرستي القرآن والتفسیر عند عبدالله بن مسعود رضي الله عنھ (86  (2018)  

الآراء المنسوبة إلي الصحابي عبدالله بن مسعود رضي الله عنھ في كتب علوم القرآن الكریم: دراسة تحلیلیة نقدیة   (87 , 
الفالح أحمد بن مرجي صالح  (2020)  



405 
 

رشید  السید محمد عطا الله , الاختلاف في التفسیر بین ابن مسعود وابن عباس رضي الله عنھما: الجزء الأول أنموذجا (88  
(2022)  

89)    ً الإختلاف بین ابن مسعود وابن عباس رضي الله عنھما في تفسیر القرآن الكریم: سورة الفاتحة أنموذجا محمد عطا   ,
رشید  الله  (2021)  

مسلك ابن مسعود رضي الله عنھ في التفسیر  (90   نورة الدبیخي ,

ضوابط تفسیر القرآن الكریم عند الصحابة (الصحابي ابن مسعود أنموذجا)  (91  (2020) غانم وني مطر ,

92) تطبیقیة على     دراسة   : أنموذجا  ابن مسعود رضي الله عنھ  السیاق:  بدلالة  بالتفسیر  الصحابة رضي الله عنھم  عنایة 
سلطان إبراھیم محمد إبراھیم  , الأجزاء الثلاثة الأخیرة من القرآن الكریم  (2022)  

  عبدالرحمن الصالح السلیمان , آیات الدخان: دراسة تفسیریة تحلیلیة في ضوء رأي عبدالله بن مسعود رضي الله عنھ (93
  (2022) الدھش

تعلم     (94 في  السلمي  الرحمن  عبد  وأبي  مسعود  بن  الله  عبد  بھأثرا  والعمل  الكریم  القرآن  شعبان  حسن , حسین   مالك 
(2021)  

طالبي محمد  , ترصیع القلائد بما في أثر ابن مسعود من الفرائد والفوائد  (95  (2016)  

- رضي الله عنھ -النقد التربوي عند الصحابي عبد الله بن مسعود   (96   (2023) محمد سعید عبدالله بافیل ,

فقھیة تحلیلیة   (97 نقدیة  حدیث ابن مسعود رضى الله عنھ یرفعھ: "لا یحل دم امرئ مسلم إلا بإحدى ثلاث...": دراسة  , 
الدیحاني فلاح صالح برغش  (2022)  

98) حدیث ابن مسعود رضي الله عنھ في الخلوف الذین یقولون ما لا یفعلون، ویفعلون ما لا یؤمرون: الإشكالات الواردة    
الشنطى  أسامة محمد زھیر , علیھ: عرضا ونقدا  (2020)  

عبدالرحمن بن محمد بن   , حدیث عبدالله بن مسعود رضي الله عنھ "كنا یوم بدر كل ثلاثة على بعیر" : روایة ودرایة (99
الحازمى غنیم  (2016)  

رضي الله عنھ الحكم و المناسبات-النظائر القرآنیة في حدیث ابن مسعود   (100 الشمراني علیوي بن عبد الله ,  (2019)  

أنموذجا  "   خط النبي خطا مربعا  : "   حدیث عبدالله بن مسعود   السنة النبویة  خطوات الدرس الناجح في   (101 آسیة محمد   ,
  (2017) الصقعبي

العلي محمد بن عبدالعزیز بن أحمد , حدیث عبدالله بن مسعود في دفع الھم والحزن : دراسة عقدیة (102  (2005)  

الله عنھ مع أھل البدعة  یحوار عبد الله بن مسعود رض  ی ف  ةیوالاحتساب  ة یوالدعو  ةیالجوانب العقد  (103 عبد الحمید عبد   , 
  (2018) الكریم منشد الضفیري

 (1990) أبغیل، مصطفى بن محمد  / ابن مسعود صاحب السر (104

 (1996) السیف، خالد بن صالح / المعلم ابن مسعود الوزیر (105

نظرة في حدیث ابن مسعود   (106 (1985) / الأشقر، محمد سلیمان     

/ (1987) نظرة في حدیث ابن مسعود  (107 الأشقر، محمد سلیمان     

من حكم ابن مسعود رضي الله عنھ  (108 (2002) 

 (2012) عرباوي، أحمد الشایب / قراءة ابن مسعود وأثرھا في الآراء النحویة للفراء (109

 (2010) الشربینى، حسین الشربینى محمد  / عبد الله بن مسعود وأثره فى التفسیر وعلوم القرآن (110

 (1986) الجمیلي، صادق / من أعلام العارفین: عبدالله بن مسعود رضي الله عنھ (111



406 
 

 (1973) عبدالله، مفید  / صفحات مشرقة من حیاة عبدالله بن مسعود رضي الله عنھ (112

ھـ)32-000الفقھاء الخالدون : عبدالله بن مسعود ( (113  (1997) الشویعر، محمد بن حسن / 

 (2017) خلف، محمود محمد السید علي / عبدالله بن مسعود وجھوده العلمیة فى صدر الإسلام (114

 (2018) حسن، نوزاد سالم / حكم العزل عند ابن مسعود رضي الله عنھ (115

أول من جھر بالقرآن وجلس على صدر الطغیان عبدالله بن مسعود : (116  (1984) شمس الدین، زكریا  / 

 (2018) ھبشان، حسن سالم / مقومات مدرستي القرآن والتفسیر عند عبدالله بن مسعود رضي الله عنھ (117

 (2006) الشتیوي، علي سعد  / التوجیھ النحوي لقراءة عبدالله بن مسعود من خلال معاني القرآن للقراء (118

الجاسر، إیمان بنت حمد بن   / موقف عبدالله بن مسعود رضي الله عنھ من الجمع العثماني للقرآن الكریم: دراسة نقدیة (119
 (2019) صالح

البدعة (120 أھل  مع  عنھ  مسعود رضي الله  بن  عبدالله  حوار  في  والاحتسابیة  والدعویة  العقدیة  الضفیري،   / الجوانب 
 (2018) عبدالحمید عبدالكریم منشد 

121)  ً أنموذجا الفاتحة  الكریم: سورة  القرآن  بین ابن مسعود وابن عباس رضي الله عنھما في تفسیر  رشید،   / الإختلاف 
 (2021) محمد عطا الله

محمد، مظھر   / ما انكره عبد الله بن مسعود رضي الله عنھ على الصحابة رضي الله عنھم في الصلاة: دراسة مقارنة  (122
 (2022) محي

عبدالمذكور،   / أطوار خلق الجنین وإثبات القدر في ضوء حدیث عبدالله بن مسعود "رضي الله عنھ": دراسة تحلیلیة (123
 (2022) عائشة محمد نور الدین محمد 

حسن،   / حكم نكاح المرأة قبل الدخول ببنتھا عند الصحابي عبدالله بن مسعود رضي الله عنھ: دراسة وتحلیل (124
 (2022) نوزاد سالم

125)    ً خطوات الدرس الناجح في السنة النبویة: حدیث عبدالله بن مسعود رضي الله عنھ "خط النبي خطا مربعا" أنموذجا  / 
 (2017)  الصقعبي، آسیة محمد 

 إبراھیم یونس / أول ساعة من النور في حیاة ابن مسعود  (126

عبد الله بن مسعود   (127  (1934) محمد طھ الحاجري /

عبد الله بن مسعود   (128  (1949) عبد الستار أحمد فراج /

  (2019) نورة الدبیخي / مسلك ابن مسعود رضي الله عنھ في التفسیر (دراسة تحلیلیة ) (129

 (1994) عبدالمتجلي ، محمد رجاء حنفي / عبدالله بن مسعود : الفقیھ .. العالم .. و النموذج الفرید  (130

131) The Legal Epistemology of Qur'anic Variants The Readings of Ibn Masʿūd in Kufan fiqh 
and the Ḥanafī madhhab, Ramon Harvey, 2017  

132) The Comparison of The Mauquf Narratives Conveyed Via Ibn Mas’ûd in Al-Jâmi of 
Ma’mer B. Al-Râshed With Kutub Al-Sittah, Nilüfer Kalkan Yorulmaz, 2017  

133) Wa-bi-Rādhān mā bi-Rādhān... The landed property of ʿAbdallāh ibn Masʿūd, Michael 
Lecker, 2015 

134) Ḥamza's Consideration of Ibn Masʿūd's Divergent Readings, Redwan B. Refat Albakri, 
2023 


	ÖZET
	ABSTRACT
	ÖNSÖZ
	İÇİNDEKİLER
	KISALTMALAR
	GİRİŞ
	I. Konu
	II. Tezin Amaç ve Önemi
	III. Yöntem
	IV. Kaynaklar

	BİRİNCİ BÖLÜM
	ABDULLAH B. MESUD’UN (R.A.) FIKHININ TEŞEKKÜLÜNE TESİR EDEN ANA ETKENLER VE SERAHSÎ’NİN MEBSÛT’U
	1.1 Abdullah b. Mesud (r.a.)
	1.1.1 Abdullah b. Mesud’un (r.a.) Hayatı
	1.1.1.1 Abdullah b. Mesud’un (r.a.) ve Ailesinin Evsafına Kısa Bir Bakış
	1.1.1.2 Müslüman Olmadan Önceki Hayatı ve İslâm’la Müşerref Olması
	1.1.1.3 Rasulüllah (s.a.v.) ile Aralarındaki Münasebet
	1.1.1.4 Hulefâ-yı Râşidîn Dönemindeki Hayatı ve Vefatı

	1.1.2 Abdullah b. Mesud’un (r.a.) Fıkhı ve İslâmî İlimler İçerisindeki Konumu

	1.2 Serahsî
	1.2.1 Serahsî’nin Kısa Terceme-i Hâli
	1.2.2 Serahsî’nin Eserleri ve el-Mebsût


	İKİNCİ BÖLÜM
	ABDULLAH B. MESUD’UN (R.A.) İBÂDÂT BAHİSLERİNE DAİR RİVAYET VE GÖRÜŞLERİ
	2.1 Taharetle Alakalı Rivayetler
	2.1.1 Su Bulunmadığı Zaman Hurma Nebizi ile Abdest Alınabileceğine Dair Merfu Hadis
	2.1.2 Guslederken Vücuda Su Döktükten Sonra Abdest Almanın Vacip Olmadığı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.1.3 Yara Ağzından Akar Surette Çıkan Kan, Sarı Su ve İrinin Abdesti Bozacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.1.4 Kadını Öpmekten, Kadına Şehvetli ya da Şehvetsiz Dokunmaktan Dolayı Abdestin Bozulacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.1.5 Zekerine Eli Değen Kişinin Abdestinin Bozulmayacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.1.6 Cima Esnasında Erkekten Meni Gelmese de Gusül Almayı Gerektiren Durumla Alakalı Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.1.7 Cünüp ve Hayızlının Teyemmümünün Geçersiz Olduğuna Dair Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	2.1.8 Tezeğin Necis Olduğuna Dair Merfu Hadis
	2.1.9 Güvercin Pisliğinin Necis Olmadığını Gösteren Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis
	2.1.10 Hayzın Asgari Süresinin Üç, Azami Süresinin On Gün Olduğu Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	2.2 Namaza İlişkin Rivayetler
	2.2.1 Namaz İçerisindeki Fiillere İlişkin Rivayetler
	2.2.1.1 İftitah Tekbirinden Sonra Namazda Ellerin Kaldırılmayacağı Hakkında Merfu Hadisler
	2.2.1.2 Namaza Başlanınca Okunan Sübhaneke Zikri Hakkında Merfu Hadis
	2.2.1.3 Namazda Kıraatten Önce Besmelenin Gizlice (Hafiyyen) Çekileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.1.4 Farz Namazların Herhangi İki Rekatında Kıraat Etmenin Farz Olduğuna Delil Olarak Getirilen Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis
	2.2.1.5 Rüku ve Secdede Tekbir Getirileceğine Dair Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis
	2.2.1.6 Namazda Rükudayken Yapılan “Tatbîk” Uygulaması Hakkında Sahabi Kavli ve Fiili/Mevkuf Hadisler
	2.2.1.7 Rüku ve Secdedeki Zikirlerin Asgari Sayısı ile İlgili Merfu Hadis
	2.2.1.8 Teşehhüt Hakkında Merfu Hadis ve Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.1.9 Namazda Teşehhütten Sonra Salavat Getirileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.1.10 Teşehhütten Sonra Yapılacak Dua ile Alakalı Merfu Hadis ve Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.1.11 Namaz Bitimindeki Selamın Keyfiyetine Dair Merfu Hadis ve Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.1.12 Namazdan Selamla Çıkmanın Farz Olmadığına ve Son Rekatta Teşehhüt Miktarı Oturmanın Farz Olduğuna Delil Olarak Getirilen Merfu Hadis
	2.2.1.13 Farz Namaz ile Bunlara Bitişik Olarak Kılınan (Revâtib) Sünnetlerdeki Kıraatin Birbirinden Farklı Şekillerde İfa Edileceğine Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.1.14 Kunut Duası Olarak Bilinen Duanın Kıraat Rivayeti
	2.2.1.15 Sabah Namazında Kunut Okumanın Neshedildiğine Dair Merfu Hadis

	2.2.2 Ezan ve Kamet Rivayetleri
	2.2.2.1 Evde Farz Namaz Kılma Durumunda Dışarıda Okunan Ezan ve Kametle Yetinilebileceğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.2.2 Namazı Kaza Ederken Hem Ezan Okunup Hem de Her Farz Namaz İçin Kamet Getirileceğine Dair Merfu Hadis

	2.2.3 Cemaatle Namaza İlişkin Rivayetler
	2.2.3.1 Namazın Cemaatle Eda Edilmesinin Ehemmiyetine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.3.2 İmamlığa Geçmede Esas Alınacak Sıralama Hakkında Merfu Hadis
	2.2.3.3 Cemaatin İki Kişi Olması Durumunda İmamın Namaza Duracağı Yerle İlgili Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis
	2.2.3.4 İmamın Namazda Fatiha’dan Sonra Âmîn Lafzını Gizlice Söyleyeceğine Dair Merfu Hadis ve Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.3.5 İmamın Gizlice Söyleyeceği Dört Şey Arasında “Rabbenâ Leke’l-Hamd” İfadesinin de Bulunduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.3.6 İmamın Arkasında Cemaatin Kıraat Etmesinin Yasaklandığına Dair Deliller Arasında Zikredilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.3.7 Sabah Namazı Cemaatle Kılınmaya Başlanmışken Cemaate Yetişeceğini Uman Kişinin Sabahın İki Rekatlık Sünnetini Kılacağına Delil Olarak Getirilen Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis
	2.2.3.8 Mesbukun İmamla Kıldığı Kısmın Kıraat ve Kunut Bakımından Namazının Sonu, Oturuş Bakımından Namazının Başı Hükmünde Olduğu Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	2.2.4 Namazla Alakalı Kerih İşlere Dair Rivayetler
	2.2.4.1 Namazda Yüzü Silmenin Kerahetine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.4.2 Namazda Alna Sarkan Saçı Geri Atmanın Mekruh Olduğuna Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.4.3 Öğle, Akşam ve Yatsı Namazlarını Kıldırdıktan Sonra İmamın Yerinde Oturmasının Keraheti ile İlgili Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.4.4 Sabah Namazının Vakti Girdikten Sonra Namazı Kılana Kadar Hayırlı Kelâm Dışında Kelâm Etmenin Mekruh Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	2.2.5 Namaz Vakitleri ile Alakalı Rivayetler
	2.2.5.1 Namazları Cemetmenin Caiz Olmadığına Dair Merfu Hadis
	2.2.5.2 Tek Başına Namaz Kılan Kişinin Her Namazını Vaktinde Kılacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.5.3 Kur’ân-ı Kerîm’deki دلوك الشمس İfadesinin Tefsiri Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.5.4 İkindi Namazını Bir Miktar Geciktirmenin Müstehap Olduğuna Delil Olarak Getirilen Merfu Hadis
	2.2.5.5 Güneşin Değiştiği Vakte Kadar İkindi Namazını Geciktirmenin Mekruh Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.5.6 Akşam Namazının Son Vaktinde Esas Alınan Alameti İfade Eden الشفق Kelimesinin Tefsiri Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.5.7 Kuşluk Vaktinde Cuma Namazı Kıldırma Şeklinde Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis

	2.2.6 Hutbeye İlişkin Rivayetler
	2.2.6.1 Hutbenin Ayakta İrad Edileceğine Dair Merfu Hadis
	2.2.6.2 İmam Hutbe Vermek İçin Minbere Çıkınca Namaz Kılmamak ve Konuşmamak Gerektiğine Dair Merfu ve Mevkuf Hadis/Sahabi Kavli
	2.2.6.3 Hutbeyi Kısa Tutmakla İlgili Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	2.2.7 Bayram Namazları ile Alakalı Rivayetler
	2.2.7.1 Bayram Namazında Beşi İlk ve Dördü İkinci Rekatta Olmak Üzere Toplam Dokuz Tekbir Getirileceğine Dair Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	2.2.7.2 Bayram Namazının İki Rekatında Kıraatin Peş Peşe İcra Edileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.7.3 Bayram Namazını Kaçıran Kişiye Bir Şey Gerekmeyip Bu Vakitte Dilerse Diğer Günlerdeki Kuşluk Namazı Gibi Dört Rekatlık Bir Namaz Kılabileceğine Delil Olarak Getirilen Merfu Hadis
	2.2.7.4 Teşrik Tekbirleri Hakkında Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler

	2.2.8 Cenaze Namazı ile İlişkili Rivayetler
	2.2.8.1 Cenaze Namazında Farz Kılınan Bir Kıraat ya da Dua Olmadığına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.8.2 Müslümanın Nikahı Altındaki Hristiyan Kadının Gebe İken Ölmesi Durumunda Cenaze Namazının Kılınmayıp Müşrik Mezarlığına Gömüleceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.8.3 Cenazenin Dört Tarafından Taşınacağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.8.4 Cenazenin Arkasında Yürümenin Önünde Yürümekten Daha Faziletli Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	2.2.9 Secde Âyetlerine Dair Rivayetler
	2.2.9.1 Fussilet Sûresindeki Tilavet Secdesinin Yeri ile İlgili Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.9.2 Mufassal Sûreler Cümlesinden Olarak Necm Sûresinde Secde Âyeti Bulunduğuna Delil Olarak Getirilen Merfu Hadis

	2.2.10 Namazla Alakalı Diğer Rivayetler
	2.2.10.1 Vitir Namazının Vacip Olduğuna Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	2.2.10.2 Cuma Namazından Sonra Kılınan Nafile Namazın Dört Rekatlı Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.10.3 Bir Rekatlık Namaz Olmayacağına Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.10.4 Yolculukta Namazı Kısaltmanın Azimet Hükmü Olduğuna Delil Olarak Getirilen Merfu Hadis
	2.2.10.5 Konuşmanın Namazı Bozacağına Delil Olarak Zikredilen Merfu Hadis
	2.2.10.6 Namazda İken Elinde Olmadan Abdesti Bozulan Kişinin Abdest Alarak Kaldığı Yerden Namaza Devam Edebileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.10.7 Namazda Secdeye Muktedir Olamayan Kişinin Odun Parçası Gibi Bir Nesneyi Alnına Götürerek Secde Etmeyip İma ile Yetineceği Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.10.8 Açık Alanda Namaz Kılanın Önüne Koyduğu Sütrenin Eni Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.2.10.9 Namazda Yanılmayı Alışkanlık Haline Getiren Kişinin Yanılma Durumunda İşin Doğrusunu Araştıracağına Dair Merfu Hadis
	2.2.10.10 Sehiv Secdesinin Selam Verdikten Sonra Yapılacağına Dair Merfu Hadis
	2.2.10.11 Korku Namazının Kılınış Şekli Hakkında Merfu Hadis
	2.2.10.12 Küsûf (Güneş Tutulması) Namazı Hakkında Merfu Hadis


	2.3 Zekâta İlişkin Rivayetler
	2.3.1 Yüz Yirmi Deveden Sonra Zekât Nisabının Başa Döneceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.3.2 Çocuğun Malına Zekât Düştüğü Fakat Velinin Çocuğun Malından Zekâtını Verme Yetkisi Olmadığına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.3.3 Müslümanın Arazisinden Hem Öşür Hem Haraç Alınamayacağına Dair Merfu ve Mevkuf Hadis/Sahabi Kavli
	2.3.4 Müslümanın Haraç Arazisine Malik Olmasına İlişkin Hükümlerle Alakalı Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis

	2.4 Oruca İlişkin Rivayetler
	2.4.1 Oruçlunun Sürme Çekebileceğine Delil Olarak Getirilen Merfu Hadis
	2.4.2 Ramazan Orucu Borcunu Bir Sonraki Ramazan’a Kadar Erteleyen Kişinin Bu Borcu İçin Fidye Vermeyip Bilahare Kaza Edeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.4.3 Yemin Keffaretindeki Üç Günlük Orucun Peş Peşe Tutulacağına Delalet Eden Kıraat Rivayeti
	2.4.4 Müt‘a Orucunun Kurban Bayramının Hiçbir Gününde Tutulamayacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.4.5 Belde Halkına Hilali Görmedikleri Gerekçesiyle Muhalefet Edip Oruca Başlamayan ve Toplamda Yirmi Dokuz Gün Oruç Tutan Kişiye Kaza Gerekmemesi Meselesinde Delil Olarak Zikredilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.4.6 İtikafta Oruç Tutmanın Şart Olmadığı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.4.7 İtikafa Girilebilecek Yerle İlgili Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler

	2.5 Hac Bahislerine İlişkin Rivayetler
	2.5.1 Hac Aylarının Hangi Ayları Kapsadığı Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.5.2 Telbiyenin Sureti Hakkında Merfu Hadis
	2.5.3 Hacda Telbiyenin Arafat Vakfesiyle Birlikte Kesilmeyip Akabe Cemresini Taşlayana Kadar Getirileceğine Delil Olarak Zikredilen Merfu Hadis
	2.5.4 Müzdelife Vakfesinin Yapılacağı Gün Sabah Namazının Ortalık Henüz Aydınlanmaya Başlamadan Kılınacağına Dair Merfu Hadis
	2.5.5 Mina’da Akabe Cemresine Vadinin Alt Tarafından Taş Atılacağına Dair Merfu Hadis
	2.5.6 Kıran Haccı Yapanın İki Tavaf ve İki Sa‘y Yapacağına Dair Merfu Hadis
	2.5.7 Umrede Telbiyenin Hacerülesved’i İstilamla Kesileceğine Dair Merfu Hadis
	2.5.8 Hac Fiillerinden Birini Diğerinin Önüne Geçiren Kişiye Ceza Kurbanı (Dem) Gerekeceği ile İlgili Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.5.9 Mîkâtı İhramsız Geçip Mekke’de İhrama Giren Kişiye Ceza Kurbanı (Dem) Gerekeceğine Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.5.10 İhramlı Kişinin Av Hayvanını Öldürmesi Durumunda Öldürdüğü Hayvanın Benzerinin (Nazîr) Lazım Geleceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.5.11 İhramlının Devekuşu Yumurtasını Kırması Durumunda Bunun Kıymetini Ödeyeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.5.12 Hac İçin İhrama Girmiş Eşlerin Cinsel Münasebetleri Halinde Her İkisinin Birer Koyun Kesip Haccı Tamamlamaları ve Bir Sonraki Sene Ayrı Durarak Haclarını Kaza Etmeleri Gerektiğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.5.13 Haccına yahut Umresine Hastalık Mâni Olan Kişinin Düşman Tarafından Hac Yahut Umreden Alıkonan Kişi Hükmünde Olduğuna Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.5.14 Bakara Sûresinde Hac ve Umreyi Tamamlamayı Emreden Âyetin Tefsiri Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.5.15 Bedene Olan Hedy Kurbanına Gerdanlık Takılarak İhrama Girilebileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.5.16 Kişinin Hedy Kurbanının Üçte Birinden Azını Tasadduk Etmesinin Uygun Olmayacağına Delil Olarak Zikredilen Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis
	2.5.17 Temettu Haccı Yapana Gerekecek Kurbanla İlgili Âyetin Tefsiri Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	2.6 Kurban ve Şer‘î Kesimle Alakalı Rivayetler
	2.6.1 Hayvan Boğazlarken İlave Kelâm Edilmeyip Yalnız Allah’ın Adının Anılacağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.6.2 Yedi Kişinin Ortaklaşa Bir Sığır ya da Deve Kurban Edebileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.6.3 ‘Bedene’ Kelimesinin Yalnız Deve Manasına Geldiğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	2.7 Yeminle Alakalı Rivayetler
	2.7.1 Gamûs Yemininin Keffaret Gerektirmeyen Yeminlerden Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	2.7.2 Gamûs Yemininin Ahirette Allah’ın Gazabını Celbedeceğine Dair Merfu Hadis
	2.7.3 Kişinin Yemin Ettikten Sonra “İnşâallah” Dediği Takdirde Yemininin Bozulmayacağı ve Keffaret Lazım Gelmeyeceğine Dair Merfu ve Mevkuf Hadis/Sahabi Kavli

	2.8 Değerlendirme

	ÜÇÜNCÜ BÖLÜM
	ABDULLAH B. MESUD’UN (R.A.) MÜNÂKEHÂT-MÜFÂRAKÂT BAHİSLERİNE DAİR RİVAYET VE GÖRÜŞLERİ
	3.1 Nikah Ahkâmına Taalluk Eden Rivayetler
	3.1.1 Mehir Belirlenmeden Nikahlanan Kadının (Müfevvizanın) Hak Edeceği Mehirle Alakalı Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.1.2 Hanımının Annesinin Kişiye Nikah Akdiyle Birlikte Haram Olduğu Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.1.3 Kişinin Hanımının Kızıyla Nikahlanmasının Haram Olması İçin Kendi Himayesinde Bulunmasının Şart Olmadığı Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.1.4 Cinsel İlişkinin Mutlak Manada Alt ve Üst Soy İçin Haramlık Hükmü Doğuracağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.1.5 Kişinin Bain Bir Talakla veya Üç Talakla Boşanma Sebebiyle İddet Bekleyen Baldızı ile Evlenemeyeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.1.6 Liân Yapan Karı-Kocanın Ebediyyen Evlenemeyeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.1.7 Müt‘a Nikahının Neshedildiğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.1.8 Büluğa Ermemiş Erkek ve Kızın Velisi Tarafından Evlendirilebileceğine Delil Olarak Zikredilen Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis

	3.2 Boşamaya İlişkin Rivayetler
	3.2.1 Sünnet Üzere Boşama ile Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	3.2.2 Boşamanın Kerih Görüldüğü Vakitlerle Alakalandırılan Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.2.3 Tek Seferde Üç Defa Boşamanın Mekruh Olduğu Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.2.4 Hamile Kadını Sünnet Üzere Boşamayla İlgili Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.2.5 Boşamanın Yapılacağı Zamanla İlgili Kıraat Rivayeti
	3.2.6 Bir Defada Üç Talakla Boşamanın Külliyyen Geçerli Olduğu Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.2.7 Talak Hakkının Azami Sayısının Belirlenmesinde Kadının Hürriyet Durumuna Bakılacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.2.8 Muhalaanın Bir Bain Talak Sayıldığına Dair Merfu ve Mevkuf Hadis/Sahabi Kavli
	3.2.9 Büluğa Erene Kadar Çocuğun Boşamasının Geçerli Olmayacağına Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.2.10 Aralarında Zifaf Gerçekleşmeyen Karısına Peş Peşe Üç Kere “Sen Boşsun” Diyen Adamın Bu Sözüyle Yalnız Bir Talakın Gerçekleşeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.2.11 Kocanın Karısını Kendini Boşama Hususunda Muhayyer Bıraktığı Durumda Meclis Devam Ettiği Sürece Kadının Kendini Boşayabileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.2.12 Kocanın Karısını Kendini Boşama Hususunda Muhayyer Bıraktığı Durumda Kadın Kocasını Seçerse Talakın Vaki Olmayacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.2.13 Kocanın Karısını Kendini Boşama Hususunda Muhayyer Bıraktığı Durumda Kadın Kendisini Seçerse Bir Ric’î Talakın Vaki Olacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.2.14 Koca Karısına “Durumun Senin Elinde/Yetkinde” Dese Kadın da Kendisini Üç Defa Boşayıp Koca Bunu Niyet Etmiş Olsa Yalnız Bir Ric’î Talakın Gerçekleşeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.2.15 Kocanın Karısına “Sen Bana Haramsın” Sözüyle Niyetine Göre Talak yahut Yeminin Gerçekleşeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.2.16 Kişinin Tayinde Bulunmaksızın “Evleneceğim Her Kadın Boştur” Şeklinde Kullanacağı Bir İfadenin Münakid Bir Yemin Olmayıp Hüküm Doğurmayacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	3.3 Ric‘Atle Alakalı Rivayetler
	3.3.1 Kocanın Boşadığı Karısına Üçüncü Hayzından Temizlenmedikçe Dönebileceğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.3.2 Ric‘ate İki Şahit Tutmanın Hükmüyle Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler

	3.4 İddete İlişkin Rivayetler
	3.4.1 Kocası Ölen Gebe Kadının İddetinin Çocuğunu Doğuruncaya Kadar Olması ile İlgili Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	3.4.2 Ölüm İddetinin Kocanın Ölüm Anı İtibariyle Başlamış Olacağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.4.3 Kocası Ölen Kadının İddeti İçerisinde İhtiyaca Binaen Dışarı Çıkabilip Geceyi Evinden Başka Yerde Geçiremeyeceğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.4.4 Kocası Ölen Kadının İddeti İçerisinde Haccedemeyeceğine Dair Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis
	3.4.5 Talâk Sûresinde Boşanmış Kadınların İddetleri İçerisinde Evlerinden Çıkmamaları Hakkındaki Âyetin Tefsirine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.4.6 İddet Bekleyen Kadınların Nafakası ile İlgili Kıraat Rivayeti
	3.4.7 İddet Süresi Uzasa da İddet Hükümlerinin Devam Ettiğine Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	3.5 Îlâ ile Alakalı Rivayetler
	3.5.1 Karısına Îlâda Bulunan Kişinin Dört Ay İçerisinde Yemininden Rücu Edebileceğine Delalet Eden Kıraat Rivayeti
	3.5.2 Îlâ Âyetinden Hasıl Olan عزيمة الطلاق Manasıyla Îlâ Süresinin Dolmasının Kastedildiği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.5.3 Karısına Îlâda Bulunan Kişinin Cima Suretiyle Yemininden Rücu Edemediği Durumda Diliyle Söyleyerek Bunu Gerçekleştirebileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	3.6 Diğer Münâkehât-Müfârakât Rivayetleri
	3.6.1 Kusur Sebebiyle Kişinin Hür Karısını Boşamadan Ayrılma Yoluna Gidemeyeceği Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.6.2 Karısıyla Cinsel İlişkiye Muktedir Olamayan Kişi ile Karısının Arasının Hâkim Tarafından Ayrılıp Kadına Tam Mehir Gerekeceği Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	3.6.3 Sütten Kesilme Yaşına Geldikten Sonraki Emzirmenin Süt Kardeşliği Hükmünü Doğurmayacağına Dair Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler

	3.7 Değerlendirme

	DÖRDÜNCÜ BÖLÜM
	ABDULLAH B. MESUD’UN (R.A.) MUÂMELÂTA VE MUHTELİF FIKHÎ MESELELERE İLİŞKİN RİVAYET VE GÖRÜŞLERİ
	4.1 Ferâiz Dışındaki Muâmelât Bahisleriyle Alakalı Rivayetler
	4.1.1 Alım-Satım Bahisleriyle Alakalı Rivayetler
	4.1.1.1 Altın ve Gümüşün (Nükûdun) Akitte Taayyün Etmeyeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.1.2 Balığın Su İçerisindeyken Satılmasının Yasaklandığına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.1.3 Akdi Fasit Kılan Şart ile Alakalı Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.1.4 Süt Emme ya da Nikah Sebebiyle Birbirlerine Mahrem Olanların Arasını Ayırma Sonucunu Doğuracak Bir Satışın Caiz Olduğuna Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.1.5 Köle ve Hayvanlarda Selemin Caiz Olmadığına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.1.6 Gümüşün Gümüşle Değişiminde İşçiliğin Gümüşleri Farklı Mal Statüsüne Sokmayacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.1.7 Satılan Mal Satıcı veya Müşterinin Elinde Olup Semende İhtilaf Etmeleri Durumunda (Yeminiyle Birlikte) Satıcının Sözünün Kabul Edileceği ve Akdin Feshedileceğine Dair Merfu Hadis

	4.1.2 Sorumluluk Hukukuna İlişkin Rivayetler
	4.1.2.1 Gasp ya da Helak Edilen Malın Mislinin Gasp ve Helak Mahallinde Teslim Edileceğine Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.2.2 Bir Malı Âriyet Olarak Alan Kişinin Kullanımdan Kaynaklı Olsun Olmasın Elinde İken Helak Olan Malı Tazmin Etmekle Yükümlü Olmayacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.2.3 Rehin Malının Helak Olması Halinde Rehin Malının Kıymeti ile Deynden Hangisi Daha Düşükse Tazminin Bu Miktarla Gerçekleşeceği, Rehin Malının Kıymetinin Deynden Fazla Olması Halinde ise Rehni Alan Kişinin Fazla Olan Miktarda Emanetçi Hükmünde O...

	4.1.3 Devlet Başkanının Tasarruflarına İlişkin Rivayetler
	4.1.3.1 Had Cezaları, Zekât Toplama, Cuma Namazları ve Fey Hususlarının Devlet Başkanının Yetkinliğinde Olduğuna Dair Merfu ve Mevkuf Hadis/Sahabi Kavli
	4.1.3.2 Savaşta Düşmanı Öldüren Kişinin Sırf O Kişiyi Öldürmesi Gerekçesiyle Maktulün Özel Eşyasını (Selebini) Ganimet Olarak Hak Edemeyeceğine Delil Olarak Getirilen Merfu Hadis

	4.1.4 Hâkimlere Taalluk Eden Rivayetler
	4.1.4.1 Hâkimin Hüküm Verirken İzleyeceği Yol ile Alakalı Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.4.2 Hâkimin Vereceği Hüküm İçin Rüşvet Almasının Küfür, Kişinin İhtiyacını Gidermesi İçin Rüşvet Vermesinin ise Haram Olduğu Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.4.3 Kıyamet Günü Hâkimin Tabi Tutulacağı Muamele ile Alakalı Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	4.1.5 Kölelerle Alakalı Rivayetler
	4.1.5.1 Efendisi Ölen ya da Kendisini Azat Eden Ümmüveledin Üç Hayız İddet Bekleyeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.5.2 İki Cariye Kız Kardeşe Sahip Olan Kişinin Bunları Cinsî Münasebet Açısından Cemedemeyeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.5.3 Mükatep Kölenin Kendi Kıymetini Ödemekle Özgür Olacağı ve Kitabet Bedelinden Kıymetini Aşan Kısmı Efendisine Borçlanacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.5.4 Kitabet Bedelini Ödeyecek Miktarda Mal Bırakarak Ölen Mükatep Kölenin, Bıraktığı Mal ile Kitabet Bedelinin Ödenip Kölenin Hür Olarak Öldüğüne Hükmedileceği ve Mal Varlığının Mirasçılarına Ait Olacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.5.5 Müdebber Kölenin Ümmüveled Gibi, Ölen Efendisinin Malının Tamamından Özgür Olacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.5.6 Müdebber Cariyenin Çocuğunun da Kendisi Gibi Müdebber Olduğu Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.5.7 Kişinin Evlenmesi Ebediyyen Haram Olan Yakınına Malik Olmasıyla Bu Yakınının Hür Olacağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.5.8 İki Kişi Arasında Müşterek Kölede Ortaklardan Birinin Kendi Payını Azat Edip Maddi İmkânı Olduğu Takdirde Diğer Ortağın Payını Tazmin Edeceğine Delil Olarak Getirilen Merfu Hadis
	4.1.5.9 Azat Ettiği Kölesinin Kıymeti Miktarınca Borçlu Olan Maraz-ı Mevtteki Efendisi Tarafından Azat Olunan Kölenin, Kıymetini Ödemek İçin Çalıştırılacağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.5.10 Kişinin Satın Aldığı Bakire ya da Dul Cariyeyi Kusur Sebebiyle Geri Vermesine Mâni Olan Durumlarla Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	4.1.5.11 Kaçan Köleyi Sefer Mesafesinden Yakalayıp Getiren Kişinin Sevabın Yanı Sıra Kırk Dirhem Ödül Hak Edeceğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.5.12 Kölenin (Diyeti Olan) Kıymetinin Hür Kişinin Diyetine Ulaşmayıp En Fazla Bu Diyetten On Dirhem Eksik Olarak Takdir Edileceğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	4.1.6 Muâmelâtın Çeşitli Bahislerine İlişkin Rivayetler
	4.1.6.1 Borcu Öderken (Borç Dolayısıyla) Ziyade Yapılmasında Kerahet Bulunduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.6.2 Vasinin Vesayetindeki Yetimin Malından Borç Alma ve Satın Alma Tasarruflarında Bulunamayacağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.6.3 Nehrin Aşağısındakilerin, (Tarlaları) Suya Kanana Dek Yukarısındakilere Âmir Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.6.4 Çocuğun Emzirmeye İlişkin Nafakasının Babadan Sonra Mirasçılardan Yalnız Ebedi Evlenme Yasağı Bulunanlara Ait Olduğuna Delalet Eden Kıraat Rivayeti
	4.1.6.5 Buluntu Malın (İlan Edildikten Sonra) Tasadduk Edileceği, Bilahare Sahibinin Bunu Onaylaması Durumunda Sevabının Sahibine Ait Olacağı, Onaylamaması Halinde Malı Bulan Kişinin Sahibine Tazminde Bulunacağına Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/M...
	4.1.6.6 Tasadduk Edecek Kişinin Bunu Bildirmesiyle Sadakanın Bağlayıcı Olacağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.6.7 Vakfın Bağlayıcı Olmadığına Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.6.8 Kefalet bi’n-Nefs Şeklindeki Kefaletin Caiz Olduğuna Delil Olarak Getirilen Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis
	4.1.6.9 Müzâraa Akdinin Caiz Olduğuna Delalet Eden Sahabi Fiili/Mevkuf Hadis
	4.1.6.10 Şirk/Küfür Sözü Söyleme Hususunda Vücut Bütünlüğü ya da Canına Yönelik Tehdit İçerecek Şekilde Zorlanan Kişiye Bu Sözü Söyleme Ruhsatının Verildiğine Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.1.6.11 Mirasçısı Olmayan Kişinin Bütün Malını Vasiyet Edebileceğine Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis


	4.2 Ferâiz Hükümlerine İlişkin Rivayetler
	4.2.1 Genel Nitelikli Rivayetler
	4.2.1.1 Ferâiz İlmini Öğrenmeye Teşvik Eden Merfu Hadis ve Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.1.2 Miras Paylaşımında Toplam Payın Paydadan Fazla Olduğu Hallerde Avl’e Gidileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	4.2.2 Mirasçılık Sebeplerine İlişkin Rivayetler
	4.2.2.1 Zevi’l-Erhâmın Mirasçılardan Kabul Edileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.2.2 Müvâlât Velâsının Mirasçılığa Etkisi ile Alakalı Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.2.3 Mevle’l-Atâka’nın Mirasçılıkta Zevi’l-Erhâmdan Sonra Geldiği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.2.4 Mevle’l-Atâka’nın Mirasçılıkta Ashâbü’l-Ferâize Redden Sonra Geldiği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.2.5 Mirasta Red İşleminin Kimlere Yapılacağına Dair Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler

	4.2.3 Dedenin Mirasçılığına İlişkin Rivayetler
	4.2.3.1 Mirasçılıkta Annenin Dedeye Üstün Tutulamayacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.3.2 Ölenin Geride Koca, Anne ve Dedesini Bıraktığı Durumla Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	4.2.3.3 Mirasçılık ve Hacb Noktasında Dedenin Baba Gibi Kabul Edildiği ve Edilmediği Yerlere İlişkin Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	4.2.3.4 Dedenin Ana-Baba Bir Kardeşlerle Beraber Bulunup Ana-Baba Bir Erkek Kardeşlerden Biri Gibi Sayılmasında Dede İçin Şart Koşulan Asgari Hisse Hakkında Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	4.2.3.5 Dedenin Miras Paylaşımında Ana-Baba Bir Kardeşlerle Birlikte Bulunması Halinde Baba Bir Kardeş Gibi Kabul Edilmeyeceği, Yalnız Baba Bir Kardeşlerle Birlikte Bulunduğunda Onlardan Biri Gibi Muamele Göreceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.3.6 Dedeyle Birlikte Erkek Kardeşler ve Ashâbü’l-Ferâizin Beraberce Mirasçı Olmaları Durumu ile Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	4.2.3.7 Erkek Kardeşiyle Beraber Bulunmayan Kız Kardeşlerin, Dedeyle Birlikte Mirasçı Olduklarında Ashâbü’l-Ferâizden Olacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.3.8 Ölenin Geride Dede ve Kız Kardeşini Bırakması Halinde Malın Üçe Bölünüp Dede ve Kız Kardeş Arasında Mukaseme Yoluyla Paylaştırılacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.3.9 Ana-Baba Bir Kız Kardeşlerin Dedeyle Birlikte Bulunup Ashâbü’l-Ferâizden Olmaları Halinde, İster Sırf Erkek, İster Sırf Kız, İsterse Karışık Olsunlar, Baba Bir Kardeşlere Hiçbir Şey Verilmeyeceği ve Dedenin Baba Bir Kardeşlerden Biri Gibi Kabu...
	4.2.3.10 Ölen Kişinin Geride Bir Kız, Dede ve Kız Kardeş Bıraktığı Durumla Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	4.2.3.11 Ölenin Geride Bir Kız, Dede ile Erkek ve Kız Kardeşler Bırakması Halinde Ölenin Kızı Payını Aldıktan Sonra Dedenin Erkek ve Kız Kardeşlerle Birlikte Asabe Olacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.3.12 Ölenin Geride Anne, Dede ve Tek Ana-Baba Bir ya da Baba Bir Kız Kardeş Bıraktığı Durumla Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	4.2.3.13 Ölenin Geride Bir Kız, Anne, Dede ve Kız Kardeş Bırakması Halinde Anneye Altıda Bir, Kıza Yarım Pay Verildikten Sonra Kalanın Dede ile Kız Kardeş Arasında Yarı Yarıya Paylaştırılacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.3.14 Ölenin Geride Koca, Kız Kardeş ve Dedesini Bırakması Halinde Kocanın Yarım Pay Almasından Sonra Malın Üçe Bölünüp Dede ve Kız Kardeş Arasında Mukaseme Yoluyla Paylaştırılacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.3.15 Ölenin Geride Koca, Anne, Dede ve Tek Ana-Baba Bir ya da Baba Bir Kız Kardeş Bırakması Halinde Kocaya ve Kız Kardeşe Yarımşar, Anneye ve Dedeye Altıda Birer Pay Verileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.3.16 Ölenin Geride Karısını, Annesini, Dedesini ve Bir Kız Kardeşini Bırakması Halinde Karısına Dörtte Bir, Kız Kardeşine Yarım Pay Verilip Kalanın Anne ve Dedesi Arasında Eşit Olarak Paylaştırılacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.3.17 Ölenin Geride Koca, Anne, Dede ve Tek Ana-Baba Bir ya da Baba Bir Erkek Kardeş Bıraktığı Durumla Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	4.2.3.18 Ölenin Geride Karısını, Annesini, Dedesini ve Tek Ana-Baba Bir ya da Baba Bir Erkek Kardeşini Bıraktığı Durumla Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler

	4.2.4 Dedenin Bulunmayıp Kardeşlerin Dahil Olduğu Ferâiz Rivayetleri
	4.2.4.1 Ölen Geride Bir Kız, Bir Oğul Kızı ve Bir Kız Kardeş Bıraktığı Takdirde Kıza Yarım, Oğul Kızına Üçte İkiyi Tamamlamak Üzere Altıda Bir Pay Verilip Kalanın Kız Kardeşe Ait Olacağına Dair Merfu Hadis
	4.2.4.2 Ana-Baba Bir Kardeşlerin, Ana Bir Kardeşlerin Mirasçılığına Etkisine Dair Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	4.2.4.3 Ölenin Bir Tane Ana-Baba Bir Kız Kardeşi, Baba Bir Kız ve Erkek Kardeşleri Bulunduğu Takdirde Ana-Baba Bir Kız Kardeşin Yarım Pay Almasından Sonra Baba Bir Kız Kardeşlerin Altıda Bir ile Paylaşımdan Elde Edeceği Paydan Hangisi Daha Düşük ise O...
	4.2.4.4 Ölenin İki veya Daha Fazla Ana-Baba Bir Kız Kardeşinin Yanı Sıra Baba Bir Kız ve Erkek Kardeşleri Bulunduğu Takdirde Ana-Baba Bir Kız Kardeşlerin Üçte İki Pay Almalarından Sonra Kalan Malın Baba Bir Erkek Kardeşlere Ait Olacağı Şeklinde Sahabi...
	4.2.4.5 Ana-Baba Bir Kız Kardeşlerin ve Baba Bir Kız Kardeşlerin Ölenin Kızı Bulunduğu Takdirde Asabe Sıfatıyla Mirasçı Olacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.4.6 Ölenin Geride Biri Ana Bir Kardeşi Olmak Üzere İki Amca Oğlu Bıraktığı Durumda Malın Tamamının Ana Bir Kardeş Olan Amca Oğluna Ait Olacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	4.2.5 Dede ve Kardeşlerin Dahil Olmadığı Ferâiz Rivayetleri
	4.2.5.1 Ölenin Erkek Çocuğu Olmayıp Bir Kız Çocuğu ile Oğlunun Oğul ve Kızları Bulunduğu Takdirde Kızın Payını Almasından Sonra Oğlun Kızının Altıda Bir ile Paylaşımdan Elde Edeceği Paydan Hangisi Daha Düşük ise Onu Alacağı ve Kalanın da Oğlun Oğluna ...
	4.2.5.2 Ölenin Erkek Çocuğu Olmayıp İki veya Daha Fazla Kız Çocuğu ile Oğlunun Oğul ve Kızları Bulunsa Kızlar Paylarını Aldıktan Sonra Oğlun Oğlunun Geriye Kalan Malı Alıp Oğlun Kızının Mirastan Mahrum Kalacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.5.3 Anne ve Babanın Yanı Sıra Koca yahut Karı Bulunan Ferâiz Meselelerinde Karı/Koca Payını Aldıktan Sonra Anneye Kalanın Üçte Birinin Verileceği Şeklinde Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler

	4.2.6 Ninenin Mirasçılığı ile Alakalı Rivayetler
	4.2.6.1 Sahih Ninelerin Mirasçılık Kriterleri ile Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	4.2.6.2 Sahih Ninelerin Mirasçılığındaki Sıralama ile Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	4.2.6.3 Baba ile Birlikte Bulunan Baba Tarafından Ninelerin Mirasçı Olacağına Dair Merfu Hadis ve Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	4.2.7 Velâü’l-Atâkaya İlişkin Rivayetler
	4.2.7.1 Özgür Olma Velâsının Özgür Kılan Kişiden Sonra Bu Kişinin Hayattaki En Yakın Asabesine Ait Olacağına Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.7.2 Kadınların Velâ Hakkının Özgür Kıldıkları Kölelerle Sınırlı Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.7.3 Sâibenin Şartının Geçerli Olup Malı Üzerinde Öldükten Sonra Netice Verecek Tasarruflarına Dair Bir Kısıtlama ya da Mâni Bulunmadığına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	4.2.8 Çeşitli Ferâiz Meselelerine Dair Rivayetler
	4.2.8.1 ‘Kelâle’ İfadesiyle Aralarında Çocuk ve Baba Bulunmayan Mirasçıların Kastedildiği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.8.2 Dinden Çıktığı İçin Öldürülen Kişinin Mirasının Müslüman Vârislerine Ferâiz Ölçülerine Göre Dağıtılacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.8.3 Mirastan Mahrum Olan Kişi Sebebiyle Hacb-i Noksânın Gerçekleşip Hacb-i Hırmânın Gerçekleşmeyeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.2.8.4 Liân Çocuğunun Asabesi Hakkında Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	4.2.8.5 Zevi’l-Erhâmın Mirasçılığındaki Sıralamaya İlişkin Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	4.2.8.6 Suda Boğularak veya Yangında Ölüp de Hangisinin Önce Öldüğü Tespit Edilemeyenlerin Mirasçılığıyla Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	4.2.8.7 Bir Kişinin Ashâbü’l-Ferâiz Cümlesinden İki Farklı Akraba Vasfıyla Tek Kişiden Mirasçı Olamayıp İkisi İçerisinde Ölene Daha Yakın Akrabalığı Vasıtasıyla Miras Alabileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis


	4.3 Diğer Muhtelif Konulara İlişkin Rivayetler
	4.3.1 Kadının Görünürdeki Zinet Yerlerinin Mesti ve Dış Elbisesi Olduğu Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.3.2 Kocanın Vefat Eden Karısını Yıkayamayacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.3.3 Sarhoş Edici Yudumun Haram Kılındığına Delil Olarak Getirilen Merfu Hadis
	4.3.4 Testi Nebizi/Müselles İçeceği Hakkında Sahabi Kavil ve Fiilleri/Mevkuf Hadisler
	4.3.5 Haram Kılınan Hiçbir İçeceği Tedavi Amacıyla İçmenin Helal Olmadığına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.3.6 Çocuğa Tedavi Amacıyla ya da Başka Bir Amaçla Şarap İçirmenin Haram Olup Günahının İçirene Ait Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.3.7 Atış İsabet Edip de Yuvarlanan Av Hayvanının ve Atış Sonucu Suya Düşen Kuşun Yenmeyeceğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.3.8 Kadir Gecesiyle İlgili Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.3.9 Ana Karnındaki Çocuğun Yaradılışı ile Alakalı Merfu Hadis
	4.3.10 ‘Bişâra’ Kelimesinin Haberi İlk Verme Manasında Kullanıldığına Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.3.11 Kendisine ‘Sehm’ Vasiyet Edilen Kişinin Hak Edeceği Payla Alakalı Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.3.12 Kişinin Tasarruflarında Harama Düşme Korkusuyla İhtiyatlı Davranmasına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.3.13 Yalnız Allah’ın Kendisine Mal Verip Bunu O’nun Rızası İçin Harcayan Kimse ile Allah’ın Kendisine İlim Verip Bu İlmi Öğreten ve Bu İlimle Hükmeden Kimseye Gıpta Edilmesinin Övgüye Layık Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	4.3.14 İhtiyaç Duyulduğunda ‘Ma‘ârîz’ Kabilinden Söz Söylemenin Caiz Olduğuna Delil Olarak Getirilen Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	4.4 Değerlendirme

	BEŞİNCİ BÖLÜM
	ABDULLAH B. MESUD’UN (R.A.) UKÛBÂTA İLİŞKİN RİVAYET VE GÖRÜŞLERİ
	5.1 Hadlerle Alakalı Genel Mahiyetli Rivayetler
	5.1.1 Cezası Ölüm Olan Bir Suç İşleyen Kimsenin Had Cezasını Gerektiren Başka Suçlar da İşlemesi Halinde Yalnız Ölüm Cezasının Uygulanıp Diğer Had Cezalarının Terk Edileceğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	5.1.2 Dinde El Bağı/Kelepçe, [Suçluyu] Bağlama, Boynuna Kelepçe Vurma ve Soyma Cezalarının Bulunmadığı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	5.2 Hırsızlık Fiilinin Cezasına İlişkin Rivayetler
	5.2.1 Hırsızlık Cezası Olarak Ellerden Yalnız Sağ Elin Kesileceğine Delil Olarak Getirilen Kıraat Rivayeti
	5.2.2 Hırsızlık İşini Tekraren Yapan Kişinin Sırasıyla Elinin ve Ayağının Kesileceği, Üçüncü Seferde ise Hapsedileceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	5.2.3 Bir Dinar yahut On Dirhemden Daha Az Miktarlarda El Kesme Cezasının Uygulanmayacağına Dair Merfu ve Mevkuf Hadis/Sahabi Kavli
	5.2.4 Hırsızlık Yaptığını İkrar Eden Kişiye Bu Fiili Yapmadığı Şeklinde Telkin Vermenin Mendub Olduğuna ve Bu Kişinin İkrarından Dönmesi Halinde Had Cezasının Düşeceğine Delalet Eden Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	5.2.5 Kefen Soyan Kişiye El Kesme Cezasının Uygulanacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	5.3 Diğer Hadlerle Alakalı Rivayetler
	5.3.1 Zina Haddinde Sopa ve Sürgün Cezalarının Birleştirileceğine Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	5.3.2 Kazf Haddinin Ancak Muhsan Bir Kadına Zina İftirası Atıldığında yahut Birisinin Nesebinin Babasına Ait Olmadığını Söyleme Durumunda Söz Konusu Olacağına Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	5.3.3 Karısına Zina Suçlamasında Bulunan Kimseye Kazf Haddi Uygulanacağı Şeklindeki Hükmün Liân Âyetiyle Neshedildiğine Dair Merfu Hadis
	5.3.4 Şarap İçme Cezasının Uygulanabilmesi İçin Şarap Kokusunun Bulunmasının Şart Olduğuna Dair Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	5.3.5 Dinden Çıkan Kişinin Öldürüleceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	5.4 Öldürme ve Yaralama Hükümlerine İlişkin Rivayetler
	5.4.1 Kasten Öldürülen Kişinin Velilerinden Birinin Katili Affetmesi Durumuyla Alakalı Sahabi Kavilleri/Mevkuf Hadisler
	5.4.2 Kasıt Benzeri Öldürmede Ağırlaştırılmış (Muğallaza) Diyetin Gerekeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	5.4.3 Ağırlaştırılmış (Muğallaza) Diyetin Mahiyeti Hakkında Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	5.4.4 Hata ile Öldürme Diyetinin Mahiyetine Dair Merfu Hadis ve Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	5.4.5 Diş ve Mûdıhanın Erşi Müstesna Olmak Üzere Cana ve Vücut Bütünlüğüne Yönelik Cinayetlerin Diyetinde Kadının Diyetinin Erkeğin Diyetinin Yarısı Olacağı Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	5.4.6 Vücut Bütünlüğüne Yönelik Cinayet Neticesinde Kısas Uygulanan Kişi Bu Sebepten Ölse Tam Bir Can Diyetinden Kısasın Nedeni Olan Organın Erşi Düşülmek Suretiyle Tazminin Gerçekleşeceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis
	5.4.7 Binek Hayvanını Süren Birisi Varken Hayvanın Dürtülüp Arka Ayağıyla Tepmesi Neticesinde Ölen Kişinin Diyetinin Dürten Kişiye Yükleneceği Şeklinde Sahabi Kavli/Mevkuf Hadis

	5.5 Değerlendirme

	SONUÇ
	BİBLİYOGRAFYA
	EKLER
	Ek-1
	Ek-2
	Ek-3
	Ek-4
	Tezler
	Makaleler



