
 

 

  

 

T.C. 

ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANABİLİM DALI 

YENİ TÜRK EDEBİYATI PROGRAMI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

             

Danışman 

 

 

Doç. Dr. Şeyma BÜYÜKKAVAS KURAN 

      

      

 

SAİT FAİK ABASIYANIK ÖYKÜLERİNE PSİKANALİTİK 

BİR YAKLAŞIM 

 
 

SAMSUN 

2024 

 

Yüksek Lisans Tezi  

 

Yasemin ÖSKEN 

 

 

 



 

 

T.C. 

ONDOKUZ MAYIS ÜNİVERSİTESİ 

LİSANSÜSTÜ EĞİTİM ENSTİTÜSÜ 

 TÜRK DİLİ VE EDEBİYATI ANA BİLİM DALI  

YENİ TÜRK EDEBİYATI PROGRAMI 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

           

           

           

           

           

   

 

 

 

 

 

 SAMSUN 

2024 

 

Yasemin ÖSKEN 

 

      

 

SAİT FAİK ABASIYANIK ÖYKÜLERİNE PSİKANALİTİK 

BİR YAKLAŞIM 

 

 

 

Yüksek Lisans Tezi 

 

Danışman 

Doç. Dr. Şeyma BÜYÜKKAVAS KURAN 

 

 

 

 



 

 

TEZ KABUL VE ONAYI 

Yasemin ÖSKEN tarafından, Doç. Dr. Şeyma BÜYÜKKAVAS KURAN 

danışmanlığında hazırlanan “SAİT FAİK ABASIYANIK ÖYKÜLERİNE 

PSİKANALİTİK BİR YAKLAŞIM” başlıklı bu çalışma, jürimiz tarafından  

10.09.2024 tarihinde yapılan sınav sonucunda oy birliği ile başarılı bulunarak Yüksek  

Lisans Tezi olarak kabul edilmiştir. 

 

 

 

 

 
Unvanı Adı Soyadı 

Üniversitesi 

Ana Bilim/Ana Sanat Dalı 

 

 

Sonuç 

Başkan 

 

Prof. Dr. Selçuk ÇIKLA 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı 

☒  Kabul 

☐  Ret 

Üye 
 

Dr. Öğr. Üyesi Fikret USLUCAN  

Giresun Üniversitesi 

Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı 

☒  Kabul 

☐  Ret 

Üye 

Doç. Dr. Şeyma BÜYÜKKAVAS  KURAN 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi 

Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı 

☒  Kabul 

☐  Ret 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bu tez, Enstitü Yönetim Kurulunca belirlenen ve yukarıda adları yazılı jüri 

üyeleri tarafından uygun görülmüştür. 

 

 

 

Prof. Dr. Ahmet TABAK 

Enstitü Müdürü 

 

 

 



 

 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK BEYANI 

Hazırladığım Yüksek Lisans tezinin bütün aşamalarında bilimsel etiğe ve 

akademik kurallara riayet ettiğimi, çalışmada doğrudan veya dolaylı olarak 

kullandığım her alıntıya kaynak gösterdiğimi ve yararlandığım eserlerin Kaynaklar’da 

gösterilenlerden oluştuğunu, her unsurun enstitü yazım kılavuzuna uygun yazıldığını 

ve TÜBİTAK Araştırma ve Yayın Etiği Kurulu Yönetmeliği’nin 3. bölüm 9. 

maddesinde belirtilen durumlara aykırı davranılmadığını taahhüt ve beyan ederim. 

Etik Kurul Gerekli mi ? 

Evet   ☐   (Gerekli ise ekler kısmına ekleyiniz) 

Hayır ☒ 

 

  

21 /06 / 2024 

Yasemin ÖSKEN 

 

 

 

TEZ ÇALIŞMASI ÖZGÜNLÜK RAPORU BEYANI 

Tez Başlığı : SAİT FAİK ABASIYANIK ÖYKÜLERİNE PSİKANALİTİK 

BİR YAKLAŞIM 

  

 

Yukarıda başlığı belirtilen tez çalışması için şahsım tarafından 1 Temmuz 2024 

tarihinde intihal tespit programından alınmış olan özgünlük raporu sonucunda;  

Benzerlik oranı   : % 24 

Tek kaynak oranı  : % 1 çıkmıştır.  

 

 

 

01 /07 / 2024 

Doç. Dr. Şeyma BÜYÜKKAVAS KURAN 

 

 



iii 

 

ÖZET 

SAİT FAİK ABASIYANIK ÖYKÜLERİNE PSİKANALİTİK BİR YAKLAŞIM  

Yasemin ÖSKEN 

Ondokuz Mayıs Üniversitesi 
Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Türk Dili Ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı  

Yeni Türk Edebiyatı Programı 

Yüksek Lisans, Haziran/2024 

Danışman: Doç. Dr. Şeyma BÜYÜKKAVAS KURAN 

Psikanalizin uygulama alanlarından biri; mekâna ve zamana göre şekillenen, ilk 

çalışmalarının yapıldığı dönemde çok ses getirmiş, günümüzde geçerliliğini tartışmalı 

olarak sürdüren karakter çözümlemeleridir. Psikanalitik kuram, davranış 

bozukluklarının, tamamen taşınan genlerle ve organik yapıyla ilgili olmadığını; 

bozuklukların ve nevrozların, çatışmaların ve çatışmalarla mücadele için geliştirilen 

savunma mekanizmalarının etkisiyle ortaya çıktığını savunur. Psikanaliz mekânın, 

zamanın, insanın hatta bazıları için sıradan görünen bir nesnenin insan psikolojisindeki 

güçlü etkisini ortaya koyar. Mekân, zaman ve insanın etkisiyle yeni bir düşünce olarak 

doğan psikanalizin edebiyattan bağımsız olduğu düşünülemez. Psikanaliz biliminin 

kurucusu Freud; çocuk oyunlarının, düşler gibi cinsel isteklerin örtülü bir temsili 

olduğunu ileri sürer ve “Yaratıcı Yazarlar ve Gündüz Düşleri” (1999) başlıklı 

yazısında yaratıcı yazıların tıpkı bir gündüz düşü gibi çocukluktaki oyunların devamı 

olduğunu savunur. Yazar bilinçaltını istemli ya da istemsizce haz ilkesinin dürtüsüyle 

bir çocuk oyunu oynar ya da düş kurar gibi yazıya geçirir. 

Sait Faik ABASIYANIK, öykülerine kendini en fazla yansıtan yazarlardandır. 

Yazar, anlatıcısının ve karakterlerinin duygu durumlarını ve ruh çözümlemelerini 

bazen açıkça bazen örtülü olarak sunarken, bir analist gibi psikanalizin inceleme 

alanının içinde yer alan aşk, korku, endişe gibi duygu durumlarını anlatıcı ve 

karakterlerle kurguya dahil eder. Bu bağlamda yazarın öykülerinin psikanalitik 

incelemeye uygun olduğu tespit edilmiş, yazarın hayatı incelenmiş ve tüm öyküleri 

taşıdıkları psikanalitik unsurlar bakımından kapsamlı bir şekilde analiz edilmiştir. 

Yazarın hayatı, sanatı ve eserleriyle ilgili yapılmış çok sayıda çalışma olduğu ancak 

öykülerinin tamamı taranarak yapılmış psikanalitik kuramsal bir çalışma olmadığı 

görülmüştür. Bu çalışma, alandaki eksikliğe katkı sağlamak ve psikanalitik edebiyat 

eleştirisi çerçevesinde yazarın öykülerine yeni bir bakış açısı kazandırmak amacıyla 

yapılmıştır. Çalışmada edebiyat ve psikanaliz ilişkisi belirlenmiş, bu çerçevede 

öykülerdeki anlatıcıların, karakterlerin ruh çözümlemeleri bilinç, bilinç öncesi, 

bilinçdışı kavramları, savunma mekanizmaları, Jung’ın arketipleri (gölge, anne, süt 

arketipi), ayna metaforu, narsisizm, anne-oğul ve baba-oğul dolantısı, yalnızlık olgusu, 

hastalık ve ölüm korkusu bağlamında incelenmiştir. Bulgular yazarın biyografisiyle 

psikanalitik kuram çerçevesinde ilişkilendirilmiştir. 

 

Anahtar Sözcükler: Psikanalitik edebiyat kuramı, Sait Faik Abasıyanık, Öykü, Carl 

Gustav Jung, Sigmund Freud. 

  



iv 

 

ABSTRACT 

A PSYCHOANALYTIC APPROACH TO SAİT FAİK ABASIYANIK STORIES   

Yasemin ÖSKEN 

Ondokuz Mayıs University 
Institute of Graduate Studies 

Department of Turkish Language and Literature 

New Literature Programme 

Master, June/2024  

Supervisor: Assoc. Prof. Dr. Şeyma BÜYÜKKAVAS KURAN 

One of the application fields of psychoanalysis is the character analysis which 

takes form according to time and place that is controversial  at the present time, and  

creating a big influence in the first time of the work. Psychoanalysis exhibits the strong 

effect of time, place and human even an object which is thought as ordinary by some 

in the human psychology. Psychoanalysis which has appeared as a new thought  with 

the effect of time, place and human can not be considered independent from literature. 

While Freud who is the founder of psycoanalysis puts forward that childhood games 

are hidden representatives of sexual desires like dreams, he supports the idea that 

creative writings are the continuations of games during childhood like daydreams in 

his essay “Creative Writers and Day Dreaming”. The narrater writes the subconscious 

either deliberate or unintentional driven by the pleasure principle as a child plays 

games or dreams. Sait Faik Abasıyanık is one of those writers  most-reflecting himself 

in his stories. Sait Faik, while presenting his narrater’s and chacarters’ emotional states 

and psycoanalysis either overt or covert, he includes such emotional states as love, 

fear, worry which are part of psycoanalysis into the fiction like an analyst. In this 

concept, the writer’s stories have been found to be suitable for examination, the 

writer’s life has been inspected thoroughly and all his stories have been analyzed in 

depth in terms of the psychoanalytic elements they contain. It has been observed that 

there are many studies carried related to the writer’s life, art and works; however, there 

is no psychoanalytical theoretical study conducted by scanning the whole story. This 

study has been conducted with the aim of making contributions to the deficiency in 

the field and gain a new perspective to the writer’s stories within the framework of 

psychoanalytic literary criticism. In the study, the relation of literature and 

psychoanalysis has been determined and in this frame the psychoanalysis, conscious, 

preconscious, unconscious concepts have been analyzed in terms of defense 

mechanisms, Jung’s archetypes (shadow, mother, milk archetype), mirror metaphor, 

narcissism, mother-son and father-son affairs of the narraters and characters in the 

stories. The findings have been related with the author’s biography within the 

framework of psychoanalytic theory. 

 

Keywords:  Psychoanalytic literary theory, Sait Faik Abasıyanık, story, Carl Gustav 

Jung, Sigmund Freud. 

  



v 

 

ÖNSÖZ VE TEŞEKKÜR  

Psikanalitik kuram mekânın, zamanın, insanın ve hatta sıradan görünen bir 

nesnenin insan psikolojisindeki güçlü etkisini ortaya koyar. Mekân, zaman ve insanın 

etkisiyle yeni bir düşünce olarak doğan psikanalizin, bu kavramları esas alan 

edebiyattan bağımsız olduğu düşünülemez. “Sait Faik Abasıyanık Öykülerine 

Psikanalitik Bir Yaklaşım” adlı bu çalışmayla edebiyat ve psikanalizin birbirlerinden 

faydalanarak devam ettirdikleri çalışma alanları çerçevesinde Sait Faik Abasıyanık’ın 

öykülerinde psikanalitik izlere yaklaşmak amaçlanmıştır. Çalışmanın “Giriş” 

bölümünü izleyen “Psikanaliz Kuramına Genel Bir Bakış”, “Psikanaliz ve Edebiyat” 

başlıkları altında Freudyen psikanalize ve Carl Gustav Jung’un analitik psikoloji 

kuramına genel bir bakışla değinilmiş, psikanaliz ve edebiyat ilişkisi üzerinde 

durulmuştur. Eserin psikanalitik kuram çerçevesinde incelenmesi yolunda önemli 

veriler sunan Sait Faik’in hayatı, sanatı, eserleri üzerinde inceleme yürütülmüştür. 

Çalışmalar ışığında Sait Faik’in psikanalitik edebiyat kuramıyla incelemeye uygun 

olduğu tespit edilmiş, öyküleri “Ayna Metaforu, Narsisizm, Anne Arketipi, Baba-Oğul 

Dolantısı ve Bilinçdışı İlişkileri”, “Sait Faik Öykülerinde Bir İmgelem: Yalnızlık”, 

“Yalnızlığın Yarattı Adam, Alternatif Bir ‘Ben’: Panço”, “Yalnızlık Üzerine Diğer 

Bulgular”, “Yolculuk, Hastalık ve Ölüm Üzerine” başlıkları altında incelenmiş, 

psikanalitik bulgulara ulaşılmış, yazarın biyografisiyle ilişkili unsurlar belirlenmiştir. 

Çalışma “Sonuç” ve “Kaynakça” bölümleriyle tamamlanmıştır.  

Çalışma sürecimde nezaketiyle ve anlayışıyla bana yol gösteren ve 

danışmanlığımı üstlenen değerli hocam Doç. Dr. Şeyma BÜYÜKKAVAS KURAN’a 

sonsuz saygı ve teşekkürlerimi sunarım. Bu vesileyle bu çalışmamda olduğu gibi 

hayatımın her anında yanımda olan kıymetli annem Hava CEVİZ’e, kıymetli babam 

Hacı Ali CEVİZ’e ve sonsuz anlayışı ve desteğiyle yanımda duran eşim Orçun 

ÖSKEN’e teşekkür ederim. 

 

Haziran 2024, Samsun 

Yasemin ÖSKEN 

 

 



vi 

 

İÇİNDEKİLER 

TEZ KABUL VE ONAYI ...................................................................................................... İ 

BİLİMSEL ETİĞE UYGUNLUK BEYANI ...................................................................... İİ 

TEZ ÇALIŞMASI ÖZGÜNLÜK RAPORU BEYANI ...................................................... İİ 

ÖZET .................................................................................................................................... İİİ 

ABSTRACT .......................................................................................................................... İV 

ÖNSÖZ VE TEŞEKKÜR ..................................................................................................... V 

İÇİNDEKİLER .................................................................................................................... Vİ 

TABLOLAR DİZİNİ ......................................................................................................... Vİİ 

ŞEKİLLER DİZİNİ .......................................................................................................... Vİİİ 

1.GİRİŞ ................................................................................................................................... 1 

2.PSİKANALİZ KURAMINA GENEL BİR BAKIŞ ......................................................... 7 

2.1. Psikanaliz Kuramının ve Bilinçdışı Kavramının Kâşifi: Sigmund Freud ..................... 7 

2.2. Yapısal Kişilik Kuramı ............................................................................................... 12 

2.3. Psikoseksüel Kuram .................................................................................................... 14 

2.4. Psikanalitik Kuramda Savunma Mekanizmaları ......................................................... 21 

2.4.1. Savunma Mekanizmaları...................................................................................... 21 

2.5. Carl Gustav Jung ve Analitik Psikoloji ....................................................................... 26 

3.PSİKANALİZ VE EDEBİYAT ....................................................................................... 30 

4.İNSAN RUHUNUN DEHLİZLERİNDE BİR FLANÖR: SAİT FAİK ABASIYANIK

 ..................................................................................................................................... 35 

4.1. Sait Faik’in Hayatı ...................................................................................................... 35 

4.2. Sait Faik’in Sanatı ....................................................................................................... 43 

4.3. Sait Faik’in Eserleri .................................................................................................... 46 

5.AYNA METAFORU, NARSİSİZM, ANNE ARKETİPİ, BABA-OĞUL DOLANTISI 

VE BİLİNÇDIŞI İLİŞKİLERİ ................................................................................. 48 

6.SAİT FAİK ÖYKÜLERİNDE BİR İMGELEM: YALNIZLIK ................................... 67 

7.YALNIZLIĞIN YARATTIĞI ADAM, ALTERNATİF BİR “BEN”: PANÇO .......... 73 

7.1. Yalnızlık Üzerine Diğer Bulgular ............................................................................... 83 

8.YOLCULUK, HASTALIK VE ÖLÜM ÜZERİNE ....................................................... 88 

SONUÇ ............................................................................................................................... 106 

KAYNAKLAR ................................................................................................................... 111 

ÖZ GEÇMİŞ....................................................................................................................... 116 

 

  



vii 

 

TABLOLAR DİZİNİ 

Tablo 4.1. Sait Faik ABASIYANIK’ın hayatındaki önemli olaylar…………………………………...41 

Tablo 4.2. Sait Faik ABASIYANIK’ın Öyküleri.…………….……………………………………… 44 

Tablo 4.3. Türlerine Göre Sınıflandırılmış Sait Faik Abasıyanık Eserleri..………………………….. 46 

Tablo 4.4. İlk yayım kronolojisine göre Sait Faik ABASIYANIK eserleri….………….…………… 47 

  



viii 

 

ŞEKİLLER DİZİNİ 

Şekil 2.1. Carl Gustav Jung’a göre kişiliğin dört ana işlevi…………………………………………28 

Şekil 2.2. Ana Arketipi Gelişim Sırası………………………………………………………………29 

 



1 

 

1. GİRİŞ 

Bastırılmış duygu ve düşünceler, bireyde birtakım ruhsal problemlerin ve 

davranış bozukluklarının açığa çıkmasına zemin hazırlar. Bu psişik durumlar ve 

tutumlar psikoloji biliminin inceleme alanına girer.  Psikanaliz sözcüğü “psyche” ve 

“analyze” kelimelerinden gelmektedir. Latin kökenli Psyche (psişe);  insan zihninin, 

bilinç ve bilinçdışının tamamı, “ruh” olarak tanımlanır. Günümüzde ise psişe “zihin” 

sözcüğünü karşılar. Carl Jung ekolüne göre psişe, oldukça kapalı bir sistem olarak hem 

birbirine karşıt olan hem de birbirini tamamlayan bilinci ve bilinçdışını içerir ve 

kişiliğin tümü olarak tanımlanır (Jung, 2006: 32). “Sinir”, “sinirlilik”, “histeri” gibi 

deyimlerin kapsadığı durumların kaynağı psişiktir yani ruhsaldır (Jung, 2006: 93). Bu 

bilgiler ışığında psikanalizi  ruh bilimi olarak tanımlamak yerinde olacaktır.  

Psikanaliz; bireyin anlamlandıramadığı, bastırmak durumunda kaldığı istek, 

dürtü, rüya, nevroz, gündüz düşleri, dil sürçmeleri  gibi durumları nedenleriyle ortaya 

koymayı amaçlar.  

Psikanalizin bir bilim olup olmadığının tartışılması psikanalizin sanata ait bir dal 

olarak sınıflandırılması, edebiyat ve psikanaliz ilişkisini düşündürür. Edebiyat yapıtı 

ve yazar ilişkisi, edebiyat yapıtının yaratıcısıyla arasındaki bağ sorunsalı, edebiyat 

eleştirisi kuramı çerçevesinde tartışılır. Konuşma yoluyla uygulanan tedavi sırasında 

kullanılan aracın dil olması, psikanalizle benzerliği, ortaklığı en fazla olan sahanın 

edebiyat olmasını sağlar. Ruhsal ve bilinç dışı bulguların edebî eserler üzerinde 

uygulanmasına olanak sağlayan psikanalitik kuram, Sigmund Freud’un düşüncelerini 

temel alır.  Freud ve öğrencileri psikanalizde edebiyat ürünlerinden yararlanır, oradaki 

karakterleri, anlatıcıları birer denek gibi kendi tezlerini savunmak için kullanır. Talat 

Parman, psikanalizin doğumu sırasında edebiyatla karşılaştığını söyler. Ona göre bu 

karşılaşmanın nedeni arayıştır. Freud, kendinden önceki psikoloji düşüncelerini 

reddeder; yazarların bilim insanlarından çok daha ileride olduğunu belirtir (Parman, 

2005: 12). Freud’un çalışmalarından yola çıkarak psikanalizin teknik psikolojiden 

arınmış ilk hâlinin edebiyat olduğu düşünülür. Okunduğunda psikolojinin yanı sıra 

din, bilim, tarih yazısı okuyormuş hissi uyandıran psikanaliz yazıları en çok da edebî 

yazıları çağrıştırır (Phillips, 2020: 21). 

Psikanalitiğin tarihine bakıldığında, yazılı ve sözlü edebiyatta, yazarların kendi 

eserlerine iç dünyalarını aktardıkları görülür. Esasen yazarlar, eserlerini yazarken 



2 

 

kendi iç dünyalarını keşfetme imkânı bulurlar. Psikanalitik yöntem ile sanatçının 

bilinçaltı unsurlarını keşfeden Freud, hem sanatçının eserinin iyi anlaşılmasını 

sağlamaya hem de sanatçının iç dünyasına ışık tutmaya çalışır (Sarı, 2008: 56). 

Edebiyatı başlı başına bir kategori olarak kabul eden Phillips, psikanalizi 

edebiyatın bir parçası olarak sınıflandırır. Freud’u geç döneme ait romantik bir yazar 

olarak görür, psikanalizi ise bir şiir olarak betimler. Psikanalizin kendisi bir edebiyat 

külliyatı gibi sözlü bir gelenektir, aynı zamanda az çok tanımlanabilir bir toplumsal 

pratik, bir terapidir (Phillips, 2020: 249-250). Psikanaliz ve edebiyat ilişkisini 

Sigmund Freud, Yaratıcı Yazarlar ve Uyanıkken Görülen Düşler’de şairi, oyun 

oynayan bir çocuğa benzeterek betimler. Ona göre çocuğun hazzı -Freud cinsel haz 

olarak vurgular- karşılamak için kurduğu oyunlar, şairin hazzı yakalamak için kurduğu 

fantezik şiir dünyasına denk gelir (Freud, 1999). Şairin sanatını üretirken duyduğu haz 

ile çocuğun oyun hazzı arasındaki benzerlik ilişkisinden söz ederken farkı da belirtmek 

gerekir: “Yaratıcı yazarı ayırt eden şey- düş gören kişi ve oyun oynayan çocuk gibi- 

kabul görmeyen arzuları paylaşılabilir bir biçime sokmanın yolunu bulmuş olmasıdır” 

(Phillips, 2020: 26).  

Freud’un öğretileriyle doğan; Freud’un kızı Anna Freud’un yanı sıra Alfred 

Adler, Carl Gustav Jung ve Otto Rank gibi isimlerin ekolleriyle gelişen psikanalitik 

kuram, ilk olarak sanatsal yaratımlar üzerinde uygulanır. Bu yolla sanatçının ruh 

dünyası anlamlandırılmaya çalışılır. Freud, Sanat ve Edebiyat’ta Leonardo Da Vinci, 

Dostoyevski gibi birçok yazarın eserini psikanalitik kuram çerçevesinde inceler ve 

yorumlar (Freud, 1999). İncelediği eserlerden esinlenerek kuramındaki kavramları 

adlandırır. Bu bağlamda eserlere yeni bir bakış açısı da kazandırmış olur. 

Freud’un öğrencisi Carl Jung’un çalışmaları edebiyat ve psikanalizin iç içe 

durumuna işaret eder. Onun yaşamı bir anlamda, yazdıklarının özünü oluşturur. 

Kişiliği ve yazma biçimi bir bütündür. Tüm düşünceleri ve çabaları kendi 

yansımasıdır. Bu nedenle ona göre özgeçmişi yalnızca küçük bir parçasıdır (Jung 

2001: 14). Ayrıca Jung, ortaya attığı görüşlerle edebiyat araştırmalarında önemli 

açılımlar sağlayan arketipsel eleştirinin önünü açar. İlk olarak arketiplere; mitler, 

masallar, destanlar ve efsaneler gibi simgesel alanlarda rastlanırken zamanla 

arketiplerin öykü, roman gibi modern edebî türlere taşındığı görülür (Parlakpınar, 

2012: 5). 



3 

 

Günümüzde edebî metinler üzerinde yapılan birçok çalışmada psikanalitik 

edebiyat kuramından yararlanıldığı görülür. Çalışmalarda yazarın veya şairin, 

kurmaca kahramanlarının ve anlatıcılarının ruh çözümlemelerini yapmada, metindeki 

bilinçdışı unsurları farkederek okumada psikanalitik kuram, okuyucuya ve 

araştırmacıya faydalanılacak zengin ve örnek bir yelpaze sunmaktadır. Psikanaliz 

edebiyatı içerik yönünden olduğu gibi teknik bakımından da etkiler. Edebî eserlerde 

görülen bilinç akışı, iç monolog teknikleri  kahramanların iç dünyalarını yansıtmak 

amacıyla öykü, roman gibi anlatma esasına dayalı türlerde kullanılır (Parlakpınar, 

2012: 4).  

Sait Faik Abasıyanık (1906-1954), kırk sekiz yıllık hayatına sığdırdığı öykü, şiir, 

roman ve röportaj türünde eserleriyle Türk edebiyatında yeni bir dönem başlatmış ve 

derin izler bırakmış bir yazardır. İlk dönem öykülerinde  yazar; kendisini ikinci plana 

alarak, insanı, yaşama sevincini hareket noktası alan bir yazı tarzıyla okur karşına 

çıkar. İkinci dönem öykülerinde ise yazar ‘ben’de ve kahramanlarda Sait Faik’ten bir 

parça bulmak mümkündür. Yazarın bütün öyküleri biyografisi niteliğindedir, özellikle 

son dönem öyküleri; yazarın bilinçdışının dışa vurulduğu, özlemlerinin dile getirildiği 

sürrealist metinlerdir (Ürgüp, 1956: 111-112).  

Anlatıcının ve karakterlerin duygu durumlarını ve ruh çözümlemelerini açıkça 

ya da örtülü olarak sunan yazar, bir psikanalist gibi psikanalizin inceleme alanında yer 

alan aşk, korku, endişe, kaçış, çatışma gibi duygu durumlarını anlatıcı ve karakterlerle 

kurguya dahil eder. Yazar, evinin penceresinden dışardaki insanları, hayatın olağan 

akışında izler gibi onlardan biri “herkes gibi” olma duygusuyla yazar. Yazarken 

penceresinden kendi yansımasını da görür. Kendi yansıması öykülerine, karakterlerine 

karışır. Okuyucuya seçilmiş karakterler ve nesnelerle bilinçdışının ve arketiplerin 

etkisinde kurgulanmış öyküler sunar. Hastasını tedavi eden psikanalistin hastasını 

kendine özgü bir algıyla anlamlandırması gibi yazar da gözlemlerinden ve hayal 

gücünden doğan anlatıcı ve karakterlerini kendinden bir şeyler katarak şekillendirir. 

Yazarın seçilmiş yalnızlığı, avareliği, çatışma psikolojisi, yaşam sevincinin zamanla 

dönüştüğü melankoli hâli; eserlerinde karakterlerinde ve anlatıcılarında vücut 

bulmuştur. Freud’un yazarlar ve şairlerin ilk psikanalistler olduğunu iddia eden 

görüşünü destekler nitelikteki Sait Faik öyküleri; anlatıcının ruh çözümlemelerini, 

okuyucuya merak, acıma, suçluluk duyguları ile yazarın bilinçdışının etkisinde sunar. 

Öykülerindeki bilinç akışı, iç ses itirafları ve metaforlar psikolojik çözümlemeler için 



4 

 

ipuçları niteliğindedir. Sait Faik öykülerini; tanık olduğu, gördüğü, duyduğu 

olaylardan, kişilerden ve kendi yaşadıklarından yararlanarak kurgular.  

Türk edebiyatında onun kadar hayat hikayesini eserlerine yansıtan çok az yazar 

vardır. Onun eserlerinde oluşturduğu kişilerde, Sait Faik’ten bir parça bulmak her 

zaman mümkündür. Bu kişiler bazen çocukluk yıllarına  dair anıları bazen 

yaşadıkları mekân ve aşkları bazen duygu ve düşünceleri bazen de hayat 

karşısında aldığı tavrı yansıtması itibariyle Sait Faik’ten izler barındırır (Çakır, 

2023: 75).  

Muzaffer Uyguner, “Sait Faik’in Hayatı” (1959) adlı eserinde, yazarın hayatı 

hakkında yazılanların azlığına dikkat çeker ve sitem ederek, yazarın çocukluk 

dönemini ancak öykülerinden hareketle anlatabilir. Uyguner eserinin “Başlangıç” 

bölümünde yazarın öykülerinin biyografik yönünü şu şekilde açıklar:  

Eserlerinin incelenmesinde, hayatına ait birçok olaylarla bu olayların geçtiği 

çevrenin gerçek olarak bir çok vesile ile yeraldığı görülmektedir. Adapazarı’nda 

geçen çocukluğundan sözaçan öykülerinde bir bahçe, bu bahçedeki dut ve kızılcık 

ağaçları sık sık geçmektedir. Bunun gibi, Bursa, Grenoble, İstanbul şehirlerinde 

geçen hayatı ile ilgili olay ve çevreler de öykülerinde görülmektedir (Uyguner, 

1959: 4)  

Onun öykülerinde bir “Sait Faik Paltosu” vardır, bu palto kahramanlarının 

sırtında gezer. Paltonun sahibi yaşamak heveslisi güçlü bir empattır. Onu bazen bir 

ceza, en çok da bir lütuf gibi taşır (Atsan, 2023: 221).  

Bir edebî eserin yazar, okur ve metin bağlamında kuramsal yönden incelenmesi, 

metnin farklı yönlerini ve anlamlarını keşfetmeyi sağlar. Psikanalitik edebiyat 

eleştirisi bu üç unsuru da bünyesinde barındırmakla birlikte metni odak noktası olarak 

belirler. Psikanalitik edebiyat kuramıyla yapılacak incelemede yazarı tanımak ve 

anlamak, metindeki psikanalitik unsurları derinleştirir. Esasen psikanalitik kuram, 

yazarın  metni oluştururken içinde bulunduğu ruh hâlini, dürtülerini ve bilinçdışı 

durumunu aydınlatır ve bunların esere sirayetini belirler.  

Sait Faik’in öykülerinde belirlediği anlatıcılar ve karakterler kuramın ölçütleri 

bağlamında değerlendirilmeye uygun görülür; öykülerdeki yazarın biyografisiyle 

ilişkili izler, öyküye ve belirlenmiş psikanalitik unsurlara derinlik katar. Sait Faik’in 

özellikle ikinci dönem öyküleri hastalık, ölüm korkusu, tatmin edemediği isteklerle 

dolu yalnızlık duygusunu barındırır. Gerçek hayattaki tatminsizliği öykülerinde 

gündüz düşleri olarak okunur. Öykülerinin genel yapısında, yazarın kendi yaşamından, 

çocukluğundan, bulunduğu çevreden, hastalığından, yalnızlığından, ölüm 

korkusundan izler görülür. Bu çalışmayla  edebiyat ve psikanalizin birbirlerinden 



5 

 

beslenerek devam ettirdikleri çalışma alanları çerçevesinde Sait Faik Abasıyanık’ın 

öykülerinde psikanalitik izlere yaklaşmak amaçlanmıştır. Bu bağlamda Sait Faik’in 

öyküleri, hayatı detaylıca incelenmiş ve tüm öyküleri taşıdıkları psikanalitik nitelikler 

açısından kapsamlı bir şekilde analiz edilmiştir.  

Öncelikle yazarın bütün öyküleri okunarak psikanalitik incelemeye uygun 

öyküler belirlenmiştir. İlk dönem öyküleri  ve hastalık dönemi öyküleri arasındaki 

farklılık bu okumalar sırasında netleştirilmiştir. Psikanalitik kuramlardan yola 

çıkılarak öykülerdeki yalnızlık, yabancılaşma, eksiklik duygusu, hastalık ve ölüm 

anksiyetesi, gündüz düşleri, rüyalar gibi durumlara ait örnekler tespit edilmiş ve 

yorumlanmıştır.  

Daha önce Sait Faik’in hayatı, sanatı ve eserleriyle ilgili çok sayıda çalışma 

yapılmıştır fakat yazarın bütün öyküleri incelenerek psikanatik kuramsal bir çalışma 

yapılmadığı belirlenmiştir. Bu eksikliği gidermek ve psikanalitik edebiyat eleştirisi 

bağlamında Sait Faik’in öykülerini irdelemek amacıyla yapılan bu çalışma, yazarın 

öykücülüğüne farklı bir açıdan yaklaşarak, onun öykülerindeki anlam katmanlarına 

ulaşmayı hedeflemektedir. Çalışmanın önemi edebiyat ve psikanaliz arasında ilişki 

kurarak psikanalitik kuram aracılığıyla Sait Faik’in öykülerindeki anlatıcıların, 

kahramanlarının ruh çözümlemelerinin bilinç, bilinç öncesi, bilinç dışı, savunma 

mekanizmaları, arketipler (gölge, anne, süt arketipi), ayna metaforu, narsisizm, anne-

oğul, baba-oğul dolantısı bağlamında incelenmesi ve bunların yazarın hayatıyla 

ilişkilerinin belirlenmesidir. 

Çalışma Sait Faik’in öykülerinin psikanalitik edebiyat eleştirisinin ölçütleri 

ışığında incelenmesi ile sınırlıdır. Bu çalışmada yazarın öyküleri bilinç, bilinç öncesi 

kavramları, narsisizm, ayna metaforu, anne, gölge, süt arketipleri, anne-oğul ve baba-

oğul dolantısı, savunma mekanizmaları, yalnızlık, hayali kahramanlar, gündüz düşleri, 

rüyalar, hastalık, melankoli, anksiyete, ölüm korkusu ve bilinçdışı ilişkiler bağlamında 

değerlendirilmiştir. 

Bu çalışma nitel bir araştırmadır, doküman incelemesi yöntemi esas alınarak 

oluşturulmuştur. Doküman incelemesi yönteminde, araştırılması hedeflenen olgular ile 

ilgili metinlerin analizi yapılmıştır. 

“Sait Faik Abasıyanık Öykülerine Psikanalitik Bir Yaklaşım” adlı bu tez 

çalışmasının araştırma çerçevesi Psikanalitik Kurama Genel Bir Bakış, Psikanaliz 



6 

 

Kuramı ve Bilinçdışı Kavramının Kaşifi: Sigmund Freud, Yapısal Kişilik Kuramı, 

Psikoseksüel Kuram ve Evreleri, Narsisizm, Psikanalitik Kuramda Savunma 

Mekanizmaları, Carl Jung ve Analitik Psikoloji, Psikanaliz ve Edebiyat, İnsan 

Ruhunun Dehlizlerinde Bir Flanör: Sait Faik’in Hayatı, Sanatı ve Eserleri olarak 

belirlenmiştir. Sait Faik Abasıyanık’ın bütün öyküleri ilk okuma sürecinden geçtikten 

sonra öyküler üzerinde psikanalitik kuramın genel çerçevesinde; bilinç öncesi, 

bilinçdışı, bilinç, içgüdü kavramları, savunma mekanizmaları, narsisizm, yapısal 

kuram, psikoseksüel kuram(oral dönem, anal dönem, fallik dönem, gizil dönem, 

genital dönem), analitik kuram(gölge arketipi, persona, psişe, kollektif bilinç) analiz 

çalışması yapılmıştır. Alemdağda Var Bir Yılan, Az Şekerli, Mahalle Kahvesi, Havuz 

Başı, Son Kuşlar, Havada Bulut, Lüzumsuz Adam adlı öykü kitapları; bilinç, bilinç 

öncesi, bilinçdışı kavramı, narsisizm, gölge arketipi, personalar, anne arketipi, ayna 

metaforu, süt arketipi, doğum ve ölüm travması, ana rahmine sığınış, yalnızlık, 

hastalık, hayali arkadaşlar, gündüz düşleri, rüyalar, melankoli, anksiyete ve imgelem 

açısından değerlendirilmiştir.   

Çalışmanın evrenini Sait Faik Abasıyanık’ın bütün eserleri oluşturmaktadır. 

Örneklemini ise psikanalitik bulgulara daha fazla rastlanılan “Plajdaki Ayna”, “Süt”, 

“Sinağrit Baba”, “Öyle Bir Hikaye”, “Yalnızlığın Yarattığı İnsan”, “Alemdağda Var 

Bir Yılan”, “Panco’nun Rüyası”, “Lüzumsuz Adam”, “Dülger Balığının Ölümü”, 

“Çarşıya İnemem”, “Müthiş Bir Tren”, “Gümüş Saat”, “G”, “Kalinikhta”, “Papaz 

Efendi”, “Kafa ve Şişe”, “Havada Bulut”, “ Haritada Bir Nokta”, “Yandan Çarklı”, 

“Çatışma”, “Hişt, Hişt!”, “Sonbahar” adlı öyküler oluşturur. 

Çalışmanın kavramsal çerçevesini oluşturmak amacıyla Sait Faik Abasıyanık’la, 

psikanalik kuram ve edebiyatla ilgili kitaplar, tezler, makaleler taranmış ve Sait Faik 

üzerine yapılan çalışmalar incelenmiştir. Kütüphanelerden, kitapevlerinden, 

sahaflardan ve elektronik kaynaklardan yararlanılmıştır.  

Psikanaliz ile ilgili birincil kaynaklar taranarak psikanalitik edebiyat kuramıyla 

ilgili  tezler, kitaplar, makaleler incelenmiştir. İncelemeden sonra psikanaliz kuramınn 

genel çerçevesi ve edebiyat ile ilişkisi sunulmuştur. Ardından Sait Faik Abasıyanık 

üzerine yapılan çalışmalar incelenerek yazarın hayatı, sanatı ve eserleri üzerine bir 

çalışma yapılmıştır. Tezin ana kısmını oluşturan bölümde ise Sait Faik’in öykülerinde 

yer alan psikanalitik unsurlar belirlenerek açıklanmış ve yorumlanmıştır. Çalışmanın 

sonunda elde edilen sonuçlar ve öneriler sunulmuştur. 



7 

 

2. PSİKANALİZ KURAMINA GENEL BİR BAKIŞ 

2.1. Psikanaliz Kuramının ve Bilinçdışı Kavramının Kâşifi: Sigmund Freud 

Freud’un geliştirdiği, bireyin uyumlu veya uyumsuz davranışlarının kaynağı 

sayılan bilinçaltı çatışma ve güdüleri araştırıp bilince çıkararak davranış 

sorunlarını çözme yöntemi, ruhsal çözümleme (TDK, 1998: 1828). 

Carl Gustav Jung, Analitik Psikoloji adlı eserinde psikanalizi ve psikanalizin 

gelişim sürecini ele alır. Ona göre, hekimin özellikle de sinir hastalıkları uzmanının 

amacı hastasını iyileştirmekse psikoloji bilmesi zorunludur; çünkü sinir, sinirlilik ve 

histeri kavramlarının kapsadığı durumların kaynağı psişiktir, yani ruhsaldır. Psikiyatri 

ders kitapları, klinik tanımlarla, akıl hastalıklarını sıralayan sistemlerle doluyken, 

üniversitelerde psikoloji adı altında öğretilen şey felsefe ya da deneysel psikolojidir. 

Nevrozların psikoterapisine doğru ilk adım, Paris’teki Salpetriere Akıl Hastalıkları 

Hastanesinden Charcot ekolü tarafından atılır. Pierre Janet, nevroz vakaları psikolojisi 

üzerine çalışırken; Nancy’deki Bernheim, nevrozun telkin yoluyla tedavisi fikrini 

işlemeye başlar. Freud, Bernheim’ın kitabını çevirerek değerli bilgiler edinir. Böylece 

nevroz psikolojisinin temelini atma ayrıcalığı Freud’a ait olur. Freud, nevrozların 

uygulamalı tedavisinde edindiği deneyimlerle psikanaliz olarak adlandırdığı yeni bir 

yöntemi ortaya koyar (Jung, 2006: 93-94). Bu yeni yöntem, yirminci yüzyılın 

başlarında, beynin davranış bozukluklarının tek sebebi olarak kabul edildiği görüşe bir 

tepki olarak ortaya çıkmıştır. Bu yöntem, ruhsal hastalıkların sadece organizmayla 

ilgili olmadığını çevresel faktörlerin ve yaşamda karşılaşılan çatışmaların bu 

hastalıkları tetikleyen asıl etmenler olduğunu savunur. Olağan sürerlikte engellemeler 

ve çatışmalar ile karşılaşan kişi durumlara uyum sağlamak ve hayatta kalabilmek için 

bazı sağlıksız durumlara başvurabilir.  

1778 yılında Avusturyalı Doktor Franz Anton Mesmer (1734-1815), hipnozla 

ilgili kuramını uygulamada başarı sağlayamayınca Viyana’dan Paris’e gidip 

hastalarına yoğunlaşabileceği bir klinik açar ve histerik kökenli duyu bozukluklarını 

tedavi edecek yöntemler geliştirir. Bu süreçte dokunarak telkin yöntemini kullanan 

Mesmer daha sonra hipnoz ile iyileştirme denemeleri yapar. Hipnozun ilk 

uygulamacılarından olduğu kabul edilen Mesmer o dönemde meslektaşları tarafından 

dolandırıcılıkla suçlanmış ve Paris’i terk etmesi yönünde zorlanmıştır.  On dokuzuncu 

yüzyılın başlarında psikolojik etmenlerin incelendiği ciddi çalışmaların başlamasıyla 

Mesmer ile başladığı kabul edilen telkin ve hipnoz tedavi yöntem ve teknikleri gün 



8 

 

yüzüne çıkar. Freud bu dönemde, histeriyi oluşturan nedenlerin organik bir patolojiden 

kaynaklandığı görüşüne direnir ve histeri belirtilerinin çoğunun nörolojik kökenli 

olması gerektiği inancını sürdürür. Bir yandan da histerik bayılma nöbetlerinin 

psikolojik nedenlerden kaynaklandığını kabul eden Parisli doktor Jean-Martin Charcot 

ve arkadaşlarıyla tanışır (Geçtan, 2020: 17). Freud Charcot’un kliniğindeki 

gözlemlerinden sonra histeri üzerine çalışmalar yapmak üzere Paris’ten ayrılıp 

Viyana’ya döner. Freud burada histeri belirtileri gösteren nevrotik davranış 

bozuklukları olan hastalarıyla özellikle ilgilenir. Viyana’nın seçkin doktorlarından 

Breuer’ın Freud’a özel bir hastasından bahsetmesiyle başlayan dostlukları 1893’te ilk 

ürününü vermiş ve iki hekimin birlikte yazdıkları “Ön İletişim” yayımlanmıştır. Bu 

çalışmayı “Histeri Üzerine İncelemeler” adlı ikinci eser izler. Böylece bilinçdışı  

kavramı ve kavramın  insan davranışları üzerindeki etkisi üzerine ilk kez çalışılmaya 

başlanır.   

Freud histeri üzerinde cinsel etmenlere yoğunlaşınca Breuer ile fikir ayrılıkları 

yaşar. Bu fikir ayrılığıyla hipnozdan uzaklaşan Freud, yeni bir yöntemle hastalarının 

içsel durumlarını açmalarını onunla rahatça konuşmalarını sağlar. Bu yeni yönteme 

“serbest çağrışım” ve bu yöntem aracılığıyla hastaların içsel dünyalarına inerek 

kendilerini daha iyi tanımlamalarına ve sağlıklı uyum düzeyine ulaşabilmelerine 

olanak sağlayan ilkelere “psikanaliz” adı verilir. (Geçtan, 2020: 21) 

Psikanaliz, Sigmund Freud tarafından ortaya atılan, normal şartlar altında bilinç 

seviyesine ulaşmayan ama davranışlarımızı etkileyen derin katmanlarda meydana 

gelen öğretilerin çözümlenme sürecini ifade eder. Freud’un, psikanalitik kuramın 

temelini oluşturan bilinçdışı kavramını ölümünden sonra 1940’ta yayımlanan 

kitabında “elektrik kadar bilinemez” olarak tanımlaması, bu kavramın oluşturulduğu 

dönemde insan organizmasının hormonal ve nörofizyolojik verilerinin kıtlığını ve 

bilinçdışı kavramının derinliğini vurgular niteliktedir.  

Freud ilk büyük eseri Rüyaların Yorumu’nu 1900 senesinde yayımlar. Bu eserini 

birçok yazı ve kitap takip eder. Kendi rüyalarından örneklemlerin de yer aldığı ilk 

eserinde rüyaları, bilinçdışıyla ilişkilendirir ve bilinçdışında gizlenen isteklerin 

rüyalarda bilinç düzeyine çıktığını savunur. Bilinçdışı isteklerin, duygu ve 

düşüncelerin rüyalarla sansürlenmiş olarak ve çoğunlukla imgelerle bilinç düzeyine 

çıktığını ve bu sansürlemenin bir çeşit savunma mekanizması olduğunu belirtir.  Anna 

Freud sansür eylemini gizil düş içeriğinin açık düş içeriğine tercümesi sırasında direnç 



9 

 

baskısı altında çağrışımların çarpıtılması olarak açıklar. Düşlerin yorumlanması, gizil 

düş fikirlerini  gün ışığına çıkarır; sansürün düş fikirlerine yaptığı etkiden hareketle 

onun benimsediği önlemleri yeniden kurgulamamızı sağlar (Freud, 2020: 21). 

Sigmund Freud ve Anna Freud için rüyalar bilinçdışı süreçlerin gözlemi ve savunma 

mekanizmalarının tespiti için önemli bir inceleme alanıdır. Freud’un “Ego ve İd” adlı 

makalesi yayımlanmadan önceki en dikkat çeken kuramıdır. Bu kuramın temelini 

oluşturan bilinç, bilinçöncesi ve bilinçdışı kavramlarını Freud, 1917 yılında Ruh 

Çözümlemelerine Giriş Konferansları’nda benzetme yoluyla şu şekilde 

açıklamaktadır: 

 Bilinçdışı sistemini, içinde zihinsel dürtülerin tıpkı başka başka bireylermiş 

gibi birbirlerini sıkıştırdığı geniş bir hol gibi düşünelim. Bu holün hemen 

bitişiğinde, ikinci ve daha dar bir odacık daha bulunur. Bu odacığa bilincin de 

ikamet ettiği bir tür misafir odası denebilir. Ancak bu iki odacığın arasındaki 

eşikte, türlü zihinsel dürtüleri inceleyen ve onu tatmin etmeyen dürtüleri odaya 

sokmamak için bir denetçi görevi gören bir bekçi bulunmaktadır… Bilinçdışının 

holündeki dürtüler, diğer odada bulunan bilincin bakışlarından uzakta, bilinçsiz 

bir şekilde kalmaktadır. Ancak kendilerini eğiğe doğru ittirip bekçi tarafından 

reddedilmişse, bilince ulaşmaları imkansızlaşır ki, bundan da biz, bastırılmış 

dürtüler diye söz ederiz. Hatta bazen bekçinin geçmesine izin verdiği dürtüler dahi 

bilincin görüş alanına girmedikleri sürece bilinçli olamayabilirler. Bu nedenledir 

ki, bu ikinci odayı bilinç öncesi şeklinde adlandırmak makuldür. 

Bilinç 

Bilinç, mantık çerçevesi içinde rasyonel bir biçimde düşünebilen ve hayatı 

düzenleyen zihinsel bir süreçtir. Bedensel ve dış dünyadan gelen algıları keşfeden 

zihinsel bölgedir. Bilinç içeriği konuşma ve davranışlarla çevreye iletilir (Geçtan, 

2020: 28). 

Bilinç Öncesi 

Bilinç öncesi, çoğunlukla zihinde gizli kalmış ancak biraz dikkatin 

zorlanmasıyla su yüzüne çıkan bilinç düzeyindeki yaşantıları ve düşünceleri içerir. 

Akla hemen gelmeyen ancak bir süre düşünüp çaba harcayınca hatırladığımız bilgiler 

bilinç öncesinde saklanmış bilgilerdir. Bilinç öncesinde, gerçekliğe ilişkin sorunları 

çözmeye çalışmak gibi gelişmiş düşünce biçimlerinin yanı sıra düş kurma gibi ilkel 

süreçler de yer alır (Geçtan, 2020: 28). 

Bilinçdışı 

Ruhtaki bilinçdışının varlığını kabul etme ve bu kabulün bilimsel çalışmada 

kullanılması birçok çevrede tartışma konusu olur. Bilinçle sağlanan bilgi, boşluklarla 

doludur. Sağlıklı ve hasta insanlarda psişik eylemler, sıklıkla bilinç tarafından kaydı 



10 

 

yapılmayan diğer eylemleri yalnızca varsayarak açıklayacak şekilde gerçekleşir. 

Bunlar sadece sağlıklı insandaki dil sürçmeleri ve rüyaları, psişik belirti ya da 

zorlanımları içermez, aynı zamanda günlük yaşantımızda karşılaştığımız kaynağı 

bilinmeyen düşünceleri ve çalışma şekli gizli yürütülen düşünce süreçlerinin 

sonuçlarını da içerir (Freud, 2022: 103).  

Bilinçdışı, Freud’un psikolojiye kazandırdığı, bütün çalışmalarının merkezinde 

yer alan bilinçaltı olarak da bilinen en kıymetli kavramlardandır. Bilinçli algılamanın 

dışında yer alan tüm zihinsel olayları kapsamaktadır. Çeşitli savunma 

mekanizmalarıyla biliçdışına atılmış ve sansür mekanizmalarının engellemeleri 

nedeniyle bilinç düzeyine çıkarılamayan zihinsel süreçlerdir. Kişinin istekleri, 

dürtüleri baskılanarak bu zihinsel süreçte saklanmaktadır.  Öyleyse bilinçdışı ile 

alakalı bilgi nasıl elde edilir? Elbette yalnızca bilinçli olan şeye dönüştüğünde ya da 

çevrildiğinde bilebiliriz. Psikanalitik çalışma  günbegün böyle bir dönüşümün 

mümkün olduğunu gösteren kanıtlar sunmaktadır (Freud, 2022: 102). Bu sürede analiz 

edilen kişi belirli dirençleri kırmalıdır, bu dirençler materyalin bilinçten 

uzaklaştırılmasına ve bastırılmasına neden olur. 

Derinlere gömülmüş, görünmeyen bir şey, er geç yüzeye çıkar ve başka 

durumları da tetikleyebilir. Nevrotik arazlar olduğunda dikkat etmek gerekir ancak 

daha tehlikelisi görünürde normal olanlar, özel bir nevrotik araz göstermeyenlerdir. 

Kendileri doktor, öğretmen gibi mesleklerden, iyi yetiştirilmiş, özel bir nevrotik araz 

göstermeyen, normallikleriyle övünen insanlardır. İlgili kişiler bu kimselerde herhangi 

bir anormalik saptayamaz ancak analitik teknik bilinçdışını harekete geçirdiğinden ve 

ön plana çıkardığından, bu vakalarda sağlıklı telâfi mekanizması bozulur. Bu noktada 

bilinçdışı dizginlenmesi olanaksız fanteziler doğurmaya başlar, bu durum baş 

edilemez bir hal alır. Bu uyur durumdaki psikozlar bilinçdışı analizi sırasında insanları 

intihara kadar götürebilir (Jung, 2006: 186). 

 Jung bilinçdışı ögelerin günlük hayattaki kazalara da sebep olabileceğini iddia 

eder. Tökezlemek, bir yere çarpmak hatta araba kazaları, dağcılık faciaları gibi önemli 

olayların nedenleri bile psişiktir. Bu kazaların psişik nedenleri haftalar hatta aylar 

önceden hazırlanmış olabilir. Aynı şekilde bedensel hastalıklar ve kronikleşmiş 

hastalıklar kötü işleyen bir psişenin eseri olabilir. Çünkü psişe ve beden ayrı ayrı 

varlıklar değildir. Ancak bilinçdışının sadece olumsuz yönü üzerinde durmak yanlış 

olur.  Bütün normal durumlarda bilinçdışının olumsuz veya tehlikeli olmasının sebebi 



11 

 

onunla bir olunamaması, ona direnilmesidir. Bilinçdışına karşı olumsuz bir davranış 

ya da bilinçdışından kopuş, içgüdünün kaybı köksüzlük demektir. Doğaüstü bir aşkın 

kabullenişiyle işleri başarıyla geliştirebilmiş bir birey için uyumsuzluk sona erer ve 

bilinçdışı tüm cömertliğiyle bütün yardımlarını, teşviklerini sunar (Jung, 2006: 188). 

Freud, rüya ve gerçek ilişkisini bilinçdışı kavramı ile açıklar. Freud’a göre 

rüyalar, isteklerin yerine getirilmesinin gizli ifadesidir. Rüyalarımız yaşadığımız 

olaylardan ya da yaşamak isteyip yaşayamadığımız, bastırdığımız duygulardan izler 

taşıyan bilinçaltının eseridir (Freud, 2021). Rüya görürken, uyanık durumda hiç fark 

etmediğimiz bir kaynağı kullanırız. Bu kaynak, bilinçdışıdır. (Fromm, 2017:18). 

Bilinçdışı, zaman ve uzay kavramlarının geçersiz olduğu, mantık kurallarına uyma 

gereğinin duyulmadığı rüyada aralanır. Jung, egonun süzgecinden geçemeyen 

yaşantıların psişenin içinde yok olmadığını, kişisel bilinçaltında biriktiğini ve bu 

bastırılmış ögelerin rüyalarla açığa çıkabildiğini belirtir (Geçtan, 2020: 165). 

Zihin, genellikle Buzdağı Modeli aracılığıyla anlatılır. Buzdağında olduğu gibi 

suyun üzerinde “görünen” o çok küçük kısım bilinç iken, zihnin büyük bir kısmını 

oluşturan bilinç öncesi ve bilinçdışı suyun altında, “görünmeyen” kısımdadır. Bununla 

birlikte Sigmund Freud’un üç aşamalı bu modeli fizyolojik bir gerçeği yansıtmaz, daha 

çok zihnin işleyişini araştırmada akademik bir araç olarak kullanılır (Smith, 2021: 77). 

İçgüdüler 

Freud’a göre organizmanın içinden gelene ve fizyolojik ihtiyaçları içeren 

uyaranlar insan zihninde psikolojik bir etki bırakır. Bu etki ona bağlı organları uyarır 

ve harekete geçirir. İçgüdüler insanın kullanabileceği ruhsal enerjinin bütünüdür. 

Freud içgüdüleri iki ana başlık altında toplar: Eros (yaşam içgüdüsü) ve Thanatos 

(ölüm içgüdüsü). 

Yaşam içgüdüleri bireysel yaşamın ve insan ırkının sürekliliğini sağlar. Açlık, 

susuzluk ve cinsellik bunlar arasında sayılabilir. Yaşam içgüdüsünü çalıştıran 

enerji türüne libido denir. Freud’un en çok ilgisini çekmiş olan yaşam içgüdüsü 

cinsellik olmuş ve bundan ötürü psikanalizin ilk günlerinde, bir insanın her yaptığı 

bu güdüyle açıklanmıştır (Geçtan, 2020: 31). 

Ölüm içgüdüsünü ise Freud “Yaşamın amacı ölümdür.” cümlesiyle açıklamıştır.  

Her insan bilindışında ölüm arzusu ile yaşar. İdin ve süperegonun insan ruhundaki 

baskın ısrarcılığı egoyu çatışmalara sürükler ve Thanatos’u cazip hale getirir. Bu 

nedenle ona göre insanda bilinçdışına taşınmış ölüm isteği hep vardır. Saldırganlık 



12 

 

dürtüsünün köklerini ölüm içgüdüsüne dayandıran Freud, sevgi ve nefretin yani yaşam 

ve ölümün birbirini dengelemesi gerektiğini iddia etmiştir. 

2.2. Yapısal Kişilik Kuramı 

Freud’un 1923 yılında yayımlanan “Ego ve İd” makalesi ile psikanalitik kuram 

en belirgin değişimini geçirmiştir. Klinik çalışmalarına devam eden Freud 

gözlemlerinin bir kısmının topoğrafik kişilik kuramına uymadığını fark etmiştir. 

Düşüncelerindeki sürekli değişmeler ve gelişmeler Freud’un topoğrafik kuramdan 

uzaklaşıp yapısal kişilik kuramını geliştirmesine zemin hazırlamıştır. 

Freud’un yapısal kişilik kuramına göre ruh üç bölümden oluşur: id, ego, 

süperego. Freud’un id kavramını Georg Groddeck’in aynı konulu İd’in Kitabı adlı 

eserinin adından aldığı bilinmektedir. İd, Topoğrafik Kuramında altını çizdiği  

bilinçdışı kavramıyla eş değerdir ve haz ilkesiyle çalışır. Sigmund Freud, 1922’de id’i  

karakterimizin erişilemeyen, karanlık yanı, bir kaos olarak tanımlar. 

İd, içgüdülerimizi savunurken süper ego ahlakı ve vicdanı temsil ederek tam 

karşısında durur. Süperego vicdan azabı, utanç, suçluluk duygularının kaynağıdır. 

İdden gelen istekleri bastırmak, bu istekleri ahlaki toplum kurallarına yöneltmek 

kişiliğin en son gelişen sistemi olarak kabul görmüş süperegonun en önemli görevidir. 

Süperego mükemmeliyetçidir, kusursuz olanı ister.  

Freud yeni doğmuş bir bebeğin zaman, mekân kavramlarından bağımsız olarak 

idden gelen dürtülerle hareket ettiğini ancak yetişkin insanda bu dürtülerin süperego 

ile denetlendiğini vurgulamıştır. Bu denetlemeler anne ve babanın ceza ve ödül 

pekiştirmeleriyle ve toplumda kabul görmüş doğrularla çocuğun kişiliğine vicdanî bir 

yön verecektir. Freud bu yönüyle süperegoyu toplumun ve ebeveynin mirasçısı olarak 

tanımlar. Ona göre süperego ile baskı altına alınan dürtüler, bilinçdışına taşınır ve 

psikanaliz, hipnoz, serbest çağrışım ve duygu boşalımı olarak da bilinen katarsis gibi 

yöntemlerle bu dürtülerin su yüzüne çıkarılmasına yardım eder. 

İd ile süperego arasında dengeyi kurmaya çalışan ego ise sağduyuyu ve mantığı 

temsil eder. Ego gerçeklik ilkesinin hakimiyetindedir. Gerçeklik ilkesi erteleme 

yoluyla haz ilkesini engeller. Bu İlke kişinin arzularını yatıştırıp onu mantıklı bir 

temelde insanla uyum içinde yaşamaya yöneltir. 

 

 



13 

 

Anksiyete 

Anksiyete duygusal bir durumdur ve doyumsuzluk yaşanan birtakım duyguların, 

onlara uygun gelen boşalmaların bir birleşimidir. Kalıtsal bir iletimle bazı önemli 

olayların kalıntısını temsil eder (Freud, 2024: 95).  

Adler anksiyeteyi insanın tamlık eğilimiyle ve aşağılık duygusuyla ilişkilendirir. 

Ona göre ruhsal denge sürekli tehlikelerle karşılaşır. İnsan ise tamlık amacına ulaşmak 

için zayıf imkânlara sahiptir ve sadece yükselme eğiliminde tatmin edici bir dereceye 

ulaştığında huzur, mutluluk duygularını yaşayabilir. İnsan, sürekli bir ödünleme 

isteyen aşağılık duygusuna sahiptir. Hissedilen aşağılık duygusunun fazlalığı 

ölçüsünde ödünleme artarak kuvvetlenir. Bu duygu ve heyecanlar vücut dengesinde 

değişikliklere neden olur. Devam ettiği taktirde sinir ve ruh bozuklukları olarak 

kendini gösterir. Bu ruh hali psikonevrozlar gibi, ilerlemiş bir aşağılık duygusu ile 

bireyi sorundan kaçmaya sevkeder (Adler, 2024: 46-47). 

Freud, insanı uyum sağlayabilen bir organizma olarak tanımlamıştır. Bu 

düşüncesinde Darwin’in kendi varoluşlarına katkıda bulunan canlıların hayatta 

kalabilecekleri savunusunun etkisi büyüktür. Freud insan hayatındaki birinci 

anksiyetenin doğum anı olduğunu iddia eder. Anne karnında çevresini saran sıcak, 

karanlık, sessiz ve güvenli ortamda yaşayan bebek kendini birden uyum sağlama 

becerilerinin üzerinde gürültülü, ışıklı ve dokunma uyarılarıyla dolu bir ortamda bulur. 

Doğum anında çok sayıda uyaranla karşılaşan insan yetişkinlik hayatında yaşanan 

anksiyete belirtilerine benzer ağlama, soluma ve hızlı kalp atışı gibi tepkiler verir 

(Freud, 2024: 95-107).  

Otto Rank ise doğumun anne ile ilk ayrılık olduğu için önemli olduğunu belirtir. 

Ona göre sonraki anksiyeteler doğum anındaki ilk ve korkunç deneyim üzerine 

kalıplaşır. Her gelişme döneminin kendine özgü bir bunalımı vardır. Psişik vazgeçiş 

tehlikesi, hedefi ya da sevgiyi yitirme tehlikesi, ilk çocukluk dönemi ile; hadım edilme 

tehlikesi, fallus evresi ile; sonunda özel bir yer tutan benüstü korkusu, gizlilik dönemi 

ile eşleştirilir (Freud, 2024:102). 

Birincil anksiyeteden sonraki ansiyetelere geçiş, insan ruhunun id, ego ve 

süperego süreçlerinde olgunlaşmasıyla ilişkilidir. Freud, insan davranışlarının 

kökeninde hayata uyum sağlama çabasının yattığını savunmuştur. Ancak id, süperego 



14 

 

ve ego mekanizmalarının etkileşiminde bazı aksaklıklar yaşanabilmektedir. Ego denge 

sağlamayla ilgili güçlükler yaşar. Bu çatışma durumu ise anksiyeteyi doğurur. 

 “Ego sürekli olarak üç ayrı tehlike karşısındadır: 

Engellemeler ve dış dünyadan gelebilecek saldırılar, 

İdin içgüdüsel ve gerçek dışı istemleri, 

Süperegonun cezalandırılması”  (Geçtan, 2020: 51). 

2.3. Psikoseksüel Kuram 

Freud hastalarında oluşan nevrozların çocuklukta yaşanan cinsel içerikli 

çatışmalardan kaynaklandığını fark ederek çalışmalarına yeni bir boyut kazandırır. 

Freud 1896 yılında babasını kaybeder. Bu ölümün yarattığı yıkım kendi nevrozlarının 

da farkına varmasını sağlar. Bu dönemde başladığı öz analizinin gelişim kuramına 

büyük katkıları bulunmaktadır. Kalp ritim bozuklukları ve sıkıntılı ruh hali gibi 

şikayetlerle kendi çocukluğuna ve travmalarına yönelen Freud, çocukluğundaki cinsel 

düşlerinin ve ebeveynine ilişkin duygularının farkına varır. Bu çalışmalarla libido 

enerjisinin etkisiyle insan hayatında belli kritik dönemlerin olduğu ve bu dönemlerin 

kişiliğin oluşmasında büyük önem taşıdığı sonucuna varır. Kritik dönemleri şu şekilde 

gruplandırır: 

 Oral Dönem 

 Anal Dönem 

 Fallik Dönem 

 Gizil (Latent) Dönem 

 Genital Dönem 

 Narsisizm 

Oral Dönem  

Gelişimsel kurama göre ruhsal güçlerin gelişimi libidonun geçtiği evrelere göre 

şekil almıştır. Oral dönem bebeğin doğumdan bir buçuk yaşına kadarki yaşamını 

kapsar. Bu dönemde bebek bütün gereksinimlerini ağız yoluyla karşıladığı için dış 

dünyayı bu yolla tanımaktadır. Freud’a göre bu dönemde süt çocuğunun beslenme tarzı 

sebebiyle erojen bölge ağızdır yani libido bu bölgededir (Freud, 2024:113).  Bebek, 

açlık duygusu ile dünyayla iletişim kurmaya çalışır. İçsel gerilimini gidermek için 



15 

 

çevresindeki nesneleri ağzına almaya çalışır. Objeleri ağzına almaya çalışması, istekli 

oluşunun; ağzına aldığı objeyi tutup ona yapışması, azminin; objeyi tükürmesi 

reddetmesinin ve beğenmemesinin; ağzını kapatması, istemeyişinin prototip ifadesidir. 

Prototip ifadelerde engelemelerle ya da travmalarla karşılaşması halinde bu 

davranışlar, ilerideki kişiliğinin bir parçası haline gelebilir (Hall, 2010: 121).  

Bu dönemi sağlıklı bir şekilde geçiren, yeterince sevilen ve beslenen bebekte 

temel güven duygusu gelişmeye başlar. Bu dönemde gereksinimleri karşılanamayan 

bireylerde diğer dönemlerde bağımlılıkla ilgili sorunlar yaşanabilir. Tırnak ve tırnak 

eti yeme, parmak emme gibi davranışlar ve madde bağımlılıkları bu dönemle ilişkili 

sorunların varlığına işaret etmektedir.  

Oral dönemde cinsel aktivite henüz besin alımından ayrılmaz. İki eylem arasında 

fark yoktur. İki eylemde de aynı obje vardır, amaç ise objeyi içine almaktır. Parmak 

emme ve tırnak yeme buna örnek olarak verilebilir. Böylece cinsel aktivite 

beslenmeden ayrılır,  bebek kendi bedenini yabancı nesneye tercih eder (Freud, 2018: 

57). 

Anal Dönem 

Bu evrede libido dışkılama mekanizmasına yönelir. Bu dönem bir buçuk 

yaşından üç yaşına kadar devam eder. Freud anal dönemde çocuğun dışkılama 

yapmaktan veya denetim altında tutmaktan haz duyduğunu savunmaktadır. Bu 

dönemde bağımlılık duygusu devam ederken bir yandan da bağımsızlaşma ve 

bireyselleşme duyguları görülür. Anal dönemde çatışmalar yaşayan bireyde ilerleyen 

dönemlerde temizlik takıntısı, aşırı kuralcılık, tutumluluk ve titizlik ya da tam tersi 

savurganlık ve aşırı kuralsızlık gibi durumlar görülebilmektedir. 

Anal dönemde cinsel yaşamda bulunan karşıtlıklar görülür. Bu karşıtlıklar 

erkeklik ve dişilik olarak değil etkinlik ve edilgenlik olarak görülür (Freud, 2017: 57). 

Freud,  anal dönem gelişme süreci için Abraham’ın anüsün dölüt oluşunda ilkel 

ağzın yerini karşıladığını, sonra bağırsağın ucuna götürüldüğünü kabul etmeyi 

öğütleyen tezini anımsatır. Bu görüşe göre dışkılar, süt çocuğunun kendisine  bakana 

sevgi göstergesi olarak verdiği ilk armağandır. Bu bağlamdan hareketle çocuk bebeğin 

dışkı gibi anüsten çıktığına inanır. Böylece çocuk için kaka yapmak bir doğumu temsil 

eder. Kaka, çocuk, armağan eşdeğer ifadelerdir ve aynı sembolle gösterilirler (Freud, 



16 

 

2024: 114). Bu bağlantıların bilinmesi bilinçdışı tarafından etkilenmiş düşünceleri ve 

insanların semptomatik dilini anlamayı kolaylaştırır.  

Fallik Dönem 

Bu dönem yaklaşık olarak üçüncü yaşın sonlarında başlar ve beşinci yaş biterken 

son bulur. Cinselliğe ilgi duyma, vücut özelliklerinin farkına varma, kadın ve erkek 

vücudundaki değişikliklerin farkına varma gibi özellikler gözlemlenir. Bu dönemde 

çocuğun yetişkin dönemindeki cinselliğinin temellerinin atıldığı düşünülmektedir. Bu 

dönemde anne baba ve çocuğun ilişkileri çok önemlidir. Fallik dönemde yaşanan 

sıkıntılar bireyin ileri yaşantısında nevrozlar olarak karşısına çıkabilir. Nevroz 

geçmişte bastırılmış ve bilinçdışına atılmış çatışmaların güncel olarak ve simgesel bir 

tarzda ortaya çıkması olarak tanımlanmaktadır. Freud’un kuramına göre bu dönemde 

libidinal dürtüler anne ve babaya yönelir. Günümüzde hâlâ tartışmaları devam eden 

Freud’un meşhur Oidipus kompleksi bu döneme aittir. Bu meşhur kompleks ismini 

çok eski zamanlardan beri hafızalarda yer eden, Sophokles’in Kral Oidipus adlı eserine 

gelene kadar dallanıp budaklanan bir efsaneden alır. Sophokles’in Kral Oidipus adlı 

eserinde efsanenin Oidipus’la ilgili olan kısmı eseri Türkçeye çeviren Bedrettin Tuncel 

tarafından şöyle aktarılır: 

Labdakos’un oğlu Laios, Thebai’de kralıdır. Karısı İokaste bir çocuk doğurur. 

Tanrı Apollon, çocuğun, babasını öldüreceğini habere verir. Laios ile karısı böyle 

korkunç bir felaketten kurtulmak için ayaklarını bağlayıp çocuğu Kithairon dağına 

attırırlar. Böylelikle ondan kurtulduklarını sanırlar. Dağda sürülerini otlatmakta 

olan bir çoban çocuğu kurtarır, Korinthos kralı Polybos ile karısı Merope’ye verir; 

çocukları olmadığı için onu evlat edinirler. Bağlarının etkisiyle ayakları 

şiştiğinden çocuğa Oidipus adını verirler. Çocuk Korinthos’ta  Polybos’un 

sarayında büyür. Günün birinde bir tartışma sırasında kendisine “uydurma evlat” 

diye hakaret edildiğinden içine şüpheler düşer, kalkıp Delphoi’ye Apollon’un 

kâhinine başvurur. Kâhin ona kimin oğlu olduğunu söylemez, ama babasını 

öldüreceğini, anasıyla evleneceğini haber verir. O da Polybos ile Merope’nin 

sarayından kaçar. Asıl felaketleri işte bundan sonra başlar, çünkü Oidipus anası 

babası bildiği insanlardan kaçmakla kendini tehlikeden uzaklaştırdığını 

sanmaktadır. Kithairon bölgesinde, bir üç yol ağzında bir arabaya rastlar. Arabada 

Thebai kralı, Oidipus’un öz babası Laios vardır. Kral da, yanındaki adamlar da 

yoldan çekilmesi için Oidipus’a bağırırlar; öfkelenen Oidipus arabaya saldırır, 

kendisini de hırpaladıkları için elindeki sopayla arabadaki adamı, yanındakileri 

yere serer, öldürür. Yoluna devam eder, Thebai kapılarına yaklaşır. Sphinks adlı 

canavar yol üzerinde oturmuş, gelip geçenlere bilmece sormakta, çözemeyeni 

parçalamaktadır. Laios’un ölümünden sonra Thebai’yi idare eden kraliçe 

İokaste’nin kardeşi Kreon, kenti canavardan kurtaracak olana Thebai tahtını vaat 

etmiştir. Oidipus talihini denemek ister; canavar ona bilmecesini sorar: 

“Sabahleyin dört, öğleyin iki, akşam üç ayakla yürüyen yaratık hangisidir?” 

Oidipus şöyle cevap verir: “İnsandır; çocukluğunda iki eli, iki ayağıyla yürümeye 

çalışır; büyüdüğü zaman iki ayağıyla yürür; ihtiyarladığında da bir değneğe 

dayanır.” Yenilen canavar hırsından kendini öldürür. Oidipus böylece Thebai 

tahtına geçer, bilmeden anası kraliçenin kocası olur. Ondan iki erkek (Eteokles, 

Polyneikes), iki de kız çocuğu dünyaya gelir (Antigone, İsmene). Hiç farkına 



17 

 

varmadan, Apollon’un bildiği felaketler de gerçekleşmiş olur. Thebai’de çok 

sevilen, sayılan bir kral hayatı yaşadığını sanır. Çok geçmez, kentte veba, kıtlık 

baş gösterir. Delphoi’deki kâhine danışırlar; Laios’u öldürenin Thebai’de 

yaşadığını, felaketin asıl sebebinin bu olduğunu, onu bulup kentten atmadıkça 

beladan kurtulamayacaklarını bildirir. Oidipus bu işi kendi üzerine alır, öldüreni 

araştırmaya başlar. Ne yazık ki, sonunda bütün şüpheler kendi üzerinde toplanır, 

gerçeği anlar. Duyduğu acının, utancın etkisiyle gözlerini kör eder, yanından 

ayrılmayan kızı Antigone’nin kılavuzluğunda kentten çıkar, Atina yakınındaki 

Kolonos kasabasına sığınır. Orada işlediği korkunç günahların kefaretini 

ödedikten sonra esrarlı bir şekilde dünya yüzünden kaybolur…(Tuncel, 2013: 10-

11). 

Freud babasını kaybettikten sonra annesi ve babasıyla geriye dönük ilişkilerini 

sorgularken karşısına Sofokles’in Kral Oidipus adlı eseri çıkar.  Bu eser annesine karşı 

duyduğu sevgiyi ve geçmişten beri babasına duyduğu kıskançlığı sorguladığı döneme 

bir açıklama getirecektir. Geliştirdiği bu komplekse göre oğlan çocuk annesine cinsel 

arzular duyabilir ve bu durum babasına karşı saldırgan bir tavır geliştirmesine neden 

olur. Bu dönemde erkek çocuk annesiyle uyumak, annesine dokunmak isteyebilir. 

Hatta evlenme önerisinde bile bulunabilir. Babasını ve kardeşlerini rakip olarak 

algılar. Zamanla otorite olarak tanıdığı babası tarafından cezalandırılma 

(hadımlaştırılma) kaygısına kapılır ve annesinden vazgeçer. Onun yerini sert bir 

benüstü alır (Freud, 2024: 146). Bu durum ensest yasağını tanımasıyla gerçekleşir.  

Oidipus kompleksinde iki farklı duygu durumu görülebilir. Birinci durumda 

çocuk kıskandığı ve nefret ettiği babayı ortadan kaldırmayı ve anneye sahip olmayı 

arzular. Diğer durumda ise kıskanılan ve nefret edilen anneyi ortadan kaldırma, 

babanın yanında onun yerini alma isteği vardır. Her iki durum derin bir iç çatışma 

doğurur. Çocuğun karşı cinse duygusu derin bir aşktır. Bu nedenle nefret, kıskançlık, 

öfke ve korku gibi duygular da yoğun olarak hissedilir (Brenner, 1998: 118). 

Fallik dönemdeki bazı erkek çocukları anneden çok babaya ilgi 

duyabilmektedirler. Bu dönemde babaya karşı duyulan ve giderilmeyen bir özlem ve 

buna karşılık anneyle özdeşleşme biçiminde ortaya çıkan bir karşıt Oedipus 

kompleksinin sonucunda çocuk, ileriki yaşamında eşcinsel eğilimler geliştirebilir 

(Geçtan, 2020: 40). 

Elektra Kompleksi 

Freud’un Oidipus kompleksi, Carl Jung için bir varsayımdır, bazı durumlarda 

doğrulanabilir ancak genelleştirilemez. Carl Jung, kadınların ve kız çocuklarının 

durumuyla ilgili olarak Freud’a Elektra kompleksi sözcüğünü önerir (Gürol, 2006: 30). 

Bu, Yunan mitolojisinden bir başka karakterin ismidir.  



18 

 

Sofokles’in eserine göre Elektra, babasının cinayetinden sorumlu tuttuğu annesi 

Klütaimnestra’yı ve annesiyle evlenip babasının koltuğuna oturan Aigisthos’u, kardeşi 

Orestes’e öldürtür. Ancak Elektra’nın annesinin, babası Agamemnon’u öldürmesinin 

sebebi babasının daha önce Elektra’nın kız kardeşi Dike’yi öldürmesidir (Sofokles, 

2009: 47-87). Jung, Elektra için kız kardeşinin ölümünün babasının ölümünden çok 

daha değersiz olması bağlamından hareketle kız çocuğunun babasına, otoriteye 

duyduğu yoğun ilginin altını çizer. Kompleksi bu hikâye ile ilişkilendirir. Ancak Freud 

öğrencisinin bulduğu bu terimi kabul etmez. Ona göre bu kompleksin çözümlemesinde 

önemli olan iki cinsiyetten çocuğun da hemcinsi ebeveyniyle özdeşleşebilmesi gerekir. 

Jung’un Elektra kompleksinde anne ile kız arasında özdeşleşme sağlanmamıştır. 

Freud, Oidipus kompleksinin kız çocuklarında da görülebildiğini savunur. Bu 

komplekste bu sefer de kız çocuk babasına karşı cinsel arzu duyar. Onu bu 

duygulardan uzaklaştıran ise annesinin sevgisini kaybetme kaygısıdır. Bu durumda 

kendi cinsel kimliğini kazanmak üzere yasaklanmış nesneden sapıp toplumun kabul 

ettiği doğrultuda evrilmeyi seçer. 

Freud, Oidipus kompleksinin üstben kavramının temellerini attığını bunun 

özdeşleşme ve kimlik kazanma sürecini başlattığını savunur. Erkek çocuk annesinden, 

kız çocuk babasından vazgeçip erkek çocuk babayla, kız çocuk anneyle özdeşleşme 

sürecine girerken üstbenlikleri oluşmaya başlar. Üstben aslında toplumda ideal ve 

ahlaki olan anne baba modelidir. Dolayısıyla çocuk anne babasının üstbeni ile 

benzerlik kurmaya çalışır. Bu dönemleri sağlıkla ve eksiksiz tamamlayan kız veya 

erkek çocuk özdeşleşme ve kimlik kazanma sürecini cinsel kimliğini kazanarak 

tamamlar. 

Gizil Dönem  

Oidipus kompleksinin bitiminden buluğ çağına kadar süren dönem gizil 

dönemdir. Cinselliğe ilgi kaybolmuştur. Cinsel dürtülerin durgunluk dönemi olduğu 

için kız çocuklar kız çocuklarla, erkek çocuklar erkek çocuklarla yakınlaşır. Bu 

dönemde kız çocuklarının anneleriyle, erkek çocukların babalarıyla özdeşimleri artar 

ve sosyal roller öğrenilir. Bu dönemde çocuk enerjisini yeni şeyler öğrenme, araştırma, 

çevresiyle etkileşim kurma, arkadaşlarıyla oyun oynama gibi sosyal becerilere 

yöneltir. Obsesif kompülsif bozukluk yaşayan bireylerin bu dönemde enerji denetimini 

tam olarak gerçekleştiremediği ya da başka bir uyaranla karşılaştığı düşünülmektedir. 



19 

 

Ayrıca bu dönemde yaşanılan sıkıntılar erişkinlik döneminde aşağılık duygusuna 

kapılma, özgüvenini koruyamama, yalnızlık ve içe dönüklük gibi sorunlara zemin 

hazırlamaktadır. 

Genital Dönem 

Genital dönem, buluğ çağına girilmesiyle başlar genç yetişkinlik dönemine 

kadar devam eder.  Bu dönemde hormonların etkisiyle cinsel dürtülerin gücü artar.  

Freud bu durumun tekrar çatışmaların doğmasına sebep olacağını iddia etmiştir. Bu 

dönemde birey bu çatışmalardan sıyrılır ve sağlıklı bir yetişkin olmak için adım atar. 

Anne baba bağlılığı yerini sağlıklı bir özerkliğe bırakır. Narsist duygular gerçek 

kişilere yönelir. Karşı cinse ve hayata ilgi artar. Kişi bu dönemde toplumun kurallarını 

içselleştirmeye çalışan, doğru ve yanlışı ayırt ederek öz denetimini yapabilen ve 

sağlıklı ilişkiler içine giren bir yetişkin olmaya yönelik adımlar atacaktır.  Bu süreç 

sevmek ve çalışmak eylemleri için kritik süreçtir. Bireyin ihtiyaçlarına ve 

beklentilerine göre bir eğitim ve çalışma hayatı belirlemesi ve seçimlerini bu yönde 

yapabilmesi kimlik bunalımına girmesini engeller.  

Genital dönem, sosyal ilişkilerle birlikte gelişen eş seçiminin de gerçekleştiği 

dönemdir. Freud’a göre kadınlar eş seçimini narsis idealine uyarak yapar. Seçtikleri 

erkek, küçük kızın zamanında olmayı arzuladığı erkeğin benzeridir; yani kadın, 

Oidipus kompleksinden sağlıklı bir şekilde çıkamamışsa baba tipine uygun birini 

seçer. Ancak bu durum çoğu zaman uygun olmaz, anlaşmazlıklar ve çarpışmalar 

ortaya çıkar. Bu durumda düşmanlığın kalıntısı, yeni hedef üzerine taşınır. Önceleri 

babaya benzeyen eş, giderek anneye benzer. Bu yeni durum; kadının annesine 

duyduğu isyankar duyguları, kocasına karşı yürüttüğü bir savaşa dönüştürür. Ancak 

kadın, ilk çocuğunun doğumundan sonra tutumunu değiştirmeye başlar ve evleninceye 

kadar karşı durduğu annesine benzeme eğilimi gösterir (Freud, 2024: 150). 

Zihinsel olarak sağlıklı bireyde id, ego ve süperego  uyum içinde olmalıdır. İd, 

ego ve süperego uyum içinde çalışırsa birey; çevresi ile etkili ve tatmin edici ilişkiler 

içinde olur, temel ihtiyaçlarını ve isteklerini sağlıklı bir şekilde karşılar. Bu üç sistem 

birlikte uyumlu bir süreç oluşturamazsa birey denge sağlayamaz, kendinden ve 

dünyadan tatmin olamaz (Hall, 2010: 29). Bu dönemi sağlıkla atlatan bireylerde tutarlı 

bir kişilik gelişir. Kendinin farkına varan genç olgun ve üretken bir yetişkin olma 

yolunda emin adımlarla ilerler. 



20 

 

Narsisizm 

Narsisizm terimi, Paul Nacke tarafından1899’da, insanın bir cinsel nesnenin 

bedenine gösterdiği davranışı kendi bedenine karşı göstermesi, yani kendi bedenine 

cinsel haz olarak bakması şeklinde klinik olarak tanımlanır. Bu biçimiyle narsisizm 

kişinin tüm yaşamını soğurmuş, cinsel bir sapkınlık olarak nitelendirilir. Ayrıca 

psikanaliz gözlemlerinde münferit narsisistik davranış özelliklerinin ruhsal 

bozukluklara sahip kişilerde görülmesi dikkat çeker (Freud, 2021: 63). Bu nedenle 

narsisizm, cinsellik ve libido kavramlarıyla ilişkilendirilerek, geniş kapsamda 

incelenmelidir. 

Freud narsisizmi kendine aşık olma, özseverlik olarak açıklamıştır.  Ona göre 

yeni doğan bir bebek kendini koruma içgüdüsüyle narsist olarak doğar ancak fizyolojik 

ihtiyaçlarını karşılayan annesini fark etmeye başladıkça özsevgisi annesine sonraki 

dönemlerde de diğer varlıklara ve nesnelere yönelir (Geçtan, 2020: 30).  

Freud 1910 yılında narsisizmle ilgili çalışmalara başlamıştır. İnsan hayatındaki 

bu dönemi adlandırırken yine Yunan mitolojisinden yararlanır. Publius Ovidius Naso 

Dönüşümler adlı eserinde Narcissus efsanesini şöyle anlatır: 

16 yaşındaki Narcissus; narin ancak edepsiz ve küstah bir delikanlıdır. Tanrıçayı 

uzun bir söyleşiyle oyaladığı için cezalandırılan, bu sebeple sadece konuşmanın 

bitimindeki sesleri yineleyen Echo, Narcissus’a aşık olur. Narcissus Echo’yu hor görür 

ve reddeder. Echo reddedilmenin acısıyla zayıflar, bedeninin özü havaya karışıp gider, 

geride sadece sesi kalır. Hor görülen Echo, Narcissus’un kendisine aşık olup, elde 

edemediği için acı çekmesini diler. Narcissus avdan ve sıcaktan bitkin bir halde su 

içmek için berrak, pırıl pırıl bir pınara yanaşır; içerken gördüğü güzelliğin hayaline 

kapılır. Suda gördüğü kendi yüzüne hayret eder, hareket etmeden Paros mermerinden 

yapılmış küçük bir yontu gibi aynı yerde kalır. Ne yemek ne dinlenme kaygısı onu 

oradan ayırabilir, öylece eriyip gider (2019: 59-84). 

Narcissus miti, narsisistik bozukluğun trajedisidir. Narcissus  yansımasında 

sadece mükemmel olan taraflarını görür, diğer kısımlarını saklar. Narcissus güzel bir 

genç olmanın dışında hiçbir şey olmak ister. Gerçek kendiliğini inkâr eder, 

yansımasındaki güzel resimle bir olmak ister. Sahte kendiliğine takılan, idealleştirilmiş 

resmine aşık Narcissus kendinden vazgeçer, ölüme dönüşür (Anlı, 2010: Önsöz). 



21 

 

Yunan efsanesinden hareketle Freud yeni doğmuş bebeğin fizyolojik 

ihtiyaçlarını karşılayarak ve rahatlamak için bütün enerjisini kendi libidosuna 

yönelttiğini ve bu durumun özseverlik olarak ortaya çıktığını belirtir. Bu süreç onun 

ihtiyaçlarını gidermesini sağlayan annesini fark etmesiyle evrilir. Özsever libido 

anneye ve zamanla diğer objelere yönelir (Geçtan, 2020: 32). 

2.4. Psikanalitik Kuramda Savunma Mekanizmaları 

Savunma mekanizmaları terimi ilk olarak, 1894’te Freud’un “Savunma 

Psikonevrozları” konulu araştırmasında ortaya atılmış, burada ve bunu izleyen bir dizi 

çalışmada benin, acı veren ya da katlanılamayan fantezi ve duygulanımlara karşı 

direnmesi anlamında kullanılmıştır (Freud, 2020: 40). Anna Freud savunma 

mekanizmalarını tanımlarken “doyum”  dürtüsünü vurgular. Ona göre ben ya da 

kendilerini benle temsil ettiren dış dünyanın güçleri karşı çıkmasalardı, her dürtünün 

karşılaşacağı bir tek yazgı olurdu: doyum (Freud,2020:41). Doyumu arzulayan ben, 

dürtü temsilcileri ve dürtü duygulanımlarıyla savaşımlarında savunma 

mekanizmalarını kullanır. Bu savunma mekanizmaları organizmanın psikolojik 

bütünlüğünü ve dengesini korumayı sağlar. Bu mekanizmalar zorlanmalı durumlarla 

baş edebilmek için çok sık kullanılır hale geldiyse ve bireyin uyum sürecini 

zorlaştırıyorsa  sağlıksız bir durum ortaya çıkar ki bu durumda nevrotik savunma 

mekanizmaları söz konusu olacaktır. Savunma mekanizmalarına sığınmış birey bu 

kısır döngünün içine hapsolur. Yetersizlik ve eksiklik duygularıyla bu kısır döngüden 

çıkamayan insan savaşmak yerine kaçınma yoluna gider. Sorunlarını çözme iradesini 

gösterememiş olmanın suçluluk duygusu, mutsuzluk ve anksiyeteyi beraberinde 

getirebilir. 

2.4.1. Savunma Mekanizmaları 

Baskı 

Baskı mekanizmasının anlaşılabilmesi için öncelikle bilinçaltı ve bilinçdışı 

kavramları incelenmelidir. Bilinçaltı; yoğunlaşılmayan algıları, otomatik hareketleri, 

fikir çağrışımlarını, üzerine bilinçli olarak düşünülmediği halde bir anda olgunlaşmış 

olarak bilinç alanında bulunan düşünceleri ilgilendirir. Bilinçdışı ise toplum tarafından 

kabul edilmeyen arzuların ve düşüncelerin bastırılması ve tamamen bilincin alanının 

dışında tutulması ile oluşur. Bu durumda bilinçdışına baskı ya da bastırma 

mekanizması, toplumsal ben’in ilkel dürtülere karşı kendini koruduğu bir savunma 



22 

 

düzeneği olarak ortaya çıkar (Tura, 2021: 33). Öyleyse baskı, dürtülerin bireyin 

isteğinin dışında bilinçdışında tutulmasıdır. Uygun olmayan ya da olmadığı düşünülen 

dürtülerin, duyguların veya kabul edilemeyen yaşantıların bilinçten uzaklaştırılmasına 

“Bastırma mekanizması” denir. Baskı mekanizması, diğer mekanizmalara oranla daha 

temel, daha kesin ve daha ilkeldir; beklenmedik anda bir tehlikeyle karşılaşıldığında 

yaşanan korkuya karşı geliştirilen akut savunma ketlenmesiyle özdeştir (Geçtan, 2020: 

77). Baskı ve bastırma mekanizması genellikle diğer savunma mekanizmalarıyla 

birlikte kullanılır. 

Yadsıma (Denial) 

Yadsıma, yok sayma mekanizmasıdır. Bastırılan düşüncenin içeriği bilince 

ulaşır ve bu durumda inkâr ortaya çıkar. İnkâr, bastırılanı kabul etme  şeklidir ve 

bastırmanın kaldırılması anlamına gelir. Ancak bastırılanın kabulü olarak 

düşünülemez. Burada entelektüel bir işlevin duygusal işlevden farklılaşması görülür.  

Bastırma süreci sonuçlarından biri (bilince girişine izin verilmeyen düşünsel içeriğin 

biri) inkâr yardımıyla iptal edilir. Sonuç olarak bastırmanın asıl ögesi yerinde kalırken 

bastırılan bir şekilde entelektüel olarak tanınır (Freud, 2022: 159).   

Yadsıma ideal psişenin sağlanması için gerekli dengeye ulaşmayı hedefler. 

Sorunlarıyla baş edemeyen birey onları yok sayarak kendince güvenli bir denge 

oluşturmaya çalışır. Yetişkin insanlarda gerçeklik duygusu gelişmiştir, bu nedenle 

gerçekler tümüyle yadsınamaz ancak yine de anksiyetenin gerilimini azaltır. Egonun 

dış dünyayla ilişkisinde gerçekler yadsınamaz durumdaysa kişi düşler yoluyla yadsıma 

yoluna gider. Düş yoluyla yadsıma hayal gücü aracılığıyla ihtiyaçlarını karşılamalarını 

sağlar. 

Düşünce içeriklerini doğrulamak ya da inkâr etmek entelektüel değerlendirme 

işlevinin görevidir ve işlevin psikolojik kaynağına uzanır. Yaptığı değerlendirmede bir 

şeyi yadsımak temel olarak şöyle demektir: “Bu bastırmayı tercih ettiğim bir şeydir.” 

Onaylamamak bastırmanın entelektüel ikamesiyken, söylenen “hayır” bastırmanın 

damgasıdır. Bu inkâr sembolü aracılığıyla düşünce, bastırmanın kısıtlamalarından 

kendini kurtarır ve olmadan işlevini gerçekleştiremediği materyali kendine mal eder 

(Freud, 2022: 160). 

 

 



23 

 

Neden Bulma (Rationalization) 

Güçlü bir zorlanmayla karşılaşan kişi, anksiyetenin şiddetini azaltmak için 

yadsıma mekanizmasıyla birlikte neden bulma mekanizmasını kullanır. Bu 

mekanizmayla davranışını haklı gösterecek ya da hedeflerine ulaşamadığı için 

yaşadığı hayal kırıklıklarını azaltacak bir neden bulur ve bu nedene kendini 

inandırmaya çalışır. “Kedi uzanamadığı ciğere mundar dermiş” atasözü neden bulma 

savunma mekanizmasını örnekler. Nevrotik özellikler gösteren insanların gerçek 

benlikleri ile idealleştirilmiş benlikleri birbirinden uzaklaştığı zaman bu 

mekanizmanın kullanılma alanı çoğalır. Dıştan gelen ve öz eleştirileri kabul edemeyen 

insan, davranışlarının sonuçlarını haklı görmek ve göstermek için sorumluluklarından 

kaçarak bu savunma mekanizmasına sığınır. Böylece kendi gözünde 

değersizleşmekten  ve anksiyeteden kaçar. 

Yansıtma (Projection) 

Bu mekanizma ile kişi kendi yenilgilerinin sorumluluğunu veya suçunu 

başkasına yükleme yoluyla anksiyeteden kaçar. Suçluluk duyguları yaşamasına sebep 

olan dürtülerinin başka insanlardan kaynaklandığına kendini inandırır. Oyun oynarken 

takılıp düşen bir çocuğun takıldığı taşı tekmelemesi ya da dersteki başarısızlığını 

öğretmenin kendisiyle ilgili bir sıkıntısı olduğuna inanarak durumu açıklayan 

öğrencinin tavrı yansıtma mekanizması savunmasıdır.  

Yansıtma mekanizması; idden ve süperegodan gelen, egonun zorlanacağı içsel 

bir dürtüyü,  egonun daha kolay baş edebileceği dışsal bir dürtü haline getirir (Hall, 

2010: 105). 

Ödünleme (Compensation) 

Temeli insanın gerçek ya da imgesel yoksunluklarından kaynaklanan, yetersizlik 

duygularına karşı geliştirilen, belirli bir amaca yönelik bilinçli davranışlar biçiminde  

görülebilen tepkilerdir. Fiziksel görüntüsünü istediği gibi bulmayan genç bir insanın, 

çevresine sempatik ve çok sıcak davranarak istediği ilgiyi üzerine çekmesi, ya da 

akademik başarısıyla dikkat toplaması ödünleme mekanizmasını örnekler. Bu 

mekanizmayla birey yetersiz yönünü gidermek için çabalamak yerine bir başka 

yönünü geliştirir ve yetersizlik duygusunu bu yönüyle kapatmayı seçer. İnsanın 

hayatına anlam katmak, mutlu olmak ve toplum tarafından kabul edilmek amacıyla 

kullandığı ödünleme mekanizması sağlıklı görülmekle birlikte mekanizma, nevrotik 



24 

 

düzeylere çıktığında kökenini anksiyete ve kırgınlıktan alan güç kazanma hırsı, 

kaybetme ve zayıf düşme korkusu gibi duygulara evrilerek sağlıksız bir hal alabilir. 

Yüceltme (Sublimation) 

Ödünleme, engellenen ve doyurulamayan istek ve davranışların yarattığı 

tedirginliği, onların yerine geçebilecek diğer istek ve davranışlarla giderilme 

biçiminde işlerken yüceltme mekanizmasında ilkel nitelikteki eğilim ve istekler doğal 

amaçlarından çevrilerek toplumca beğenilen ve onaylanan etkinliklere dönüştürülürler 

(Geçtan, 2020: 89). Bu mekanizmanın kullanılabilmesi için içgüdüsel dürtülerin baskı 

mekanizmasıyla bastırılmadan toplumun onayladığı alana yönlendirilmesi gerekir. 

Engellenmemiş ve psişik enerjiyle beslenen davranışlar yön değiştirecek şekilde 

saptırılır ve içgüdüsel enerji ve yüceltme mekanizmasıyla toplumun takdir ettiği kabul 

edilebilir şekline kavuşur. 

Özdeşleşme (İdentification) 

Özdeşleşme, olağan gelişim sürecindeki çocuğun erkekse babasına, kızsa 

annesine ya da seçtiği diğer bireylere taklit yoluyla benzeme çabası olarak tanımlanır. 

Yetişkin bireylerde kişinin değerini koruma ve artırma çabasıyla geliştirdiği savunma 

mekanizmasıdır. Hızlı toplumsal değişimlerin yaşandığı son yıllarda, yaşananların 

yarattığı şaşkınlık, duyarsızlık, anlamsızlık duyguları insanları bir gruba ait olmaya 

yöneltir.  Bu duygular bireyde zamanla özüne yakın bulduğu topluluklarla kendini 

özdeşleştirme ve o gruplara dahil olma ve sığınma ihtiyacı doğurur. 

Karşıt Tepki Oluşturma 

Benlikte gelişen, kabul edilmeyen, suçluluk duygusu yaratan dürtü ve duygular 

yoğun olduğunda bunların baskı altında tutulması güçleşir. Bu güçlükle karşılaşan kişi 

dürtü ve duygularının tam karşıtı olan bilinçli davranışlar ve duygular geliştirerek 

kendini savunur. Düşmanca duygular beslenen bir kişiyle karşılaşıldığında abartılı 

kibar ve sevecen bir tutum takınılması ya da arkadaşının karşı cinsle ilişki kurmasını 

kıyasıya eleştiren kişinin tutumu karşıt tepki mekanizmasına örneklerdir. 

Duygusal Soyutlama, Duygusal Yalıtma (Emotional  Insulation) 

Hayat boyu karşılaşılan düş kırıkları sonucunda  kişinin beklentilerini belirli 

sınırlar içinde tutarak, insan ilişkilerinde duygusallığa yer vermeyerek kendini 

korumaya alma tepkisidir. İnsanlar bazı hayal kırıklıklarından sonra soyutlanma 



25 

 

mekanizmasını kullansalar da etkin katılım gerektiren durumlarda gerekli riski 

alabilirler. Aksi hal hayata etkin katılımı engeller ve nevrotik bir tepkiye dönüşür. 

Uzun süre cezaevinde kalan kişiler, engellenmiş olmanın acısından 

korunabilmek için duygusal bir soyutlanma içine girer ve ertesi günü düşünmeden  

günlük yaşarlar.  Umut etme ve düş kurma davranışlarından kendilerini soyutlamaları 

duygusal soyutlama örneğidir. 

Gerileme (Regresyon) 

Çok üzücü bir durumla karşılaşan kişi bilinçsizce, daha erken bir gelişim çağına 

kaçabilir. Çocukluk döneminde çatışmayla karşılaşan birey, bebek gibi konuşmaya ya 

da yatağını ıslatmaya başlayabilir. 

İçleştirme (Introjection) 

Yansıtma mekanizmasının tam tersi olan içleştirme mekanizması, kişinin diğer 

insanın ya da grubun bazı özelliklerini kendi benliğine katarak kişiliğinin parçası 

haline getirmesidir. Özdeşleşme mekanizmasında kişi özdeşleşeceği kişiyi kendi 

ideallerine, beğenilerine göre seçer, içleştirme mekanizmasında kişi kendi düşünce ve 

inançlarına uymayan birini içleştirebilir. 

İçleştirme bazı değerlerin benimsenmesini açıklamak için kullanılır. Anne ve 

babanın değer yargıları, içinde yaşanılan toplumun değer yargıları, siyasal öğretiler 

içleştirme terimiyle açıklanır. 

Yön Değiştirme (Displacement) 

Günlük hayatta çok rastlanılan belirli bir uyarana verilen ya da verilemeyen 

tepkinin o uyarandan bir başkasına ya da bir başka nesneye yöneltilmesi olarak 

tanımlanır. 

Kişinin yönetmekte güçlük çektiği duyguların yoğun olduğu durumlarda 

kullanılan yön değiştirme mekanizması iki şekilde işler: 

 Yönetiminde güçlük çekilen duygu ait olduğu obje ya da durumla ilgisi 

olmayan bir obje ya da duruma yöneltilir. 

 Tehlikeli sayılan duygunun yarattığı tepkinin yerine bir başka tepki gösterilir 

(Geçtan, 2020: 94). 

 



26 

 

Bedenselleştirme, Somatizasyon (Somatization) 

Bedenselleştirme, kişilerin ruhsal sorunlarını fiziksel hastalık olarak 

yaşamasıdır. Bu savunma mekanizmasında saldırgan dürtüler kişinin organlarına 

yöneltilir. Üzüntüler, çatışmalar, kabul edilemez dürtüler bastırılır ve bedensel 

yakınmalar olarak dışarı vurur. Duygusal problemler bedensel semptomlarla ifade 

edilir. Semptomlar fiziksel hastalıkların bulgularını taklit edebilir. Freud psikanalizin 

kurucusu olarak bu alanda çalışan diğer araştırmacıları ve yeni görüşler 

geliştirmelerini destekler. Ancak yeni fikirlerin psikanalizle ilgili kavram kargaşası 

yaratacağı kaygısıyla yeni düşüncelerin psikanaliz adı altında toplanmasını kabul 

etmez. Carl Gustav Jung gibi kuramcılarla anlaşamamalarının en güçlü sebebi budur. 

Freud’la birçok noktada fikir ayrılıkları yaşayan Jung bir süre sonra çalışma ekibinden 

ayrılır ve kendi kuramlarını ortaya koyar. 

2.5. Carl Gustav Jung ve Analitik Psikoloji 

Carl Gustav Jung tıp ve psikiyatri temelli bir ruh çözümleyicisidir. Jung’ı bir 

okul yapan, bütün insan-bilimlerine yansıyan türevleriyle sembol bilim alanındaki 

çalışmaları, bilinçdışının dinamik ve görüngelerini irdeleyen eserleridir. İnsan, insan 

olmak hususunda bir anlatıya giriştiğinde önce kendisi olur. Kendini anlatma durumu, 

anlatının hem içeriğinde hem de biçiminde tespit edilir. Onun için her şey “kendi” nin 

kuramıdır. Öteki, ancak bir ilişki sürecinde, ötekinden kendini bulmak ve oluşturmak 

içindir (Saydam, 2021: 7).   

 Ekolünde insanın bir bütün olduğunu savunan Jung;  bilinçli ve bilinçdışı tüm 

davranışları, duygu ve düşünceleri “psişe” ile açıklar. Ruh ya da günümüzde zihin 

olarak karşılık bulan psişe; bilinç, kişisel bilinçdışı ve toplumsal bilinçdışı 

sistemlerinden oluşur. Bilinç ve bilinçdışı, hem birbirine karşıttır hem de birbirini 

tamamlar yapıdadır. Bilinç alanı, bilinçdışına göre daha dardır. 

 Gürol, bilinç ve bilinçdışı kavramlarının ilişkisini bir benzetmeyle açıklar: 

Bir ada düşünelim: Adanın suyun yüzünde görülen bölümüne bilinç diyelim, 

suyun altında kalan bölümü kişisel bilinçdışı, yeryüzüne oturan tabanı ise, ortak 

bilindışı olsun. Bilincin ortasında BEN oturur, “Bilincin Öznesidir”. Bilinç, ruh 

içeriğinin BEN ile ilişkisini sürdüren işlev, ya da eylemdir. Dış ve iç dünyamızdaki 

bütün yaşantılarımız, algılanabilmesi için BEN’den geçmek zorundadırlar. 

Bilincimiz, aynı anda, birçok şeyi bir arada tutamaz. Kişisel bilinçdışımız bir 

hazne gibidir, içeriğine her zaman başvurulabilir, gerekirse de bilinç yüzüne 

çıkartılabilir; kişisel bilinçdışı, aynı zamanda, bastırdığımız, içimize attığımız 

yaşantıları da kapsar (Gürol, 2006: 33). 



27 

 

Bilinç ve bilinçdışı her ikisi de bireyin yaşantılarının ürünü olarak tanımlanır. 

Kişisel bilinçdışı daha önce bilinçte var olmuş yaşantıların ürünüdür ve unutulmuş, 

bastırılmış bilinçdışı tarafından algılanan, duyulan, düşünülen her türlü yaşantıyı 

kapsar. Jung bu kavramdan daha derin bir olgunun varlığını düşünür ve psişeyle 

bağlantılı kolektif (ortak) bilinçdışını psikolojiye kazandırır. Kolektif 

bilinçdışındakiler hiçbir zaman bilinçte yaşanmamış insanlık tarihinin ürünleridir. 

Jung insanın doğarken bazı düşünceleri, algıları, davranışsal yatkınlıkları beraberinde 

getirdiğini savunur. Kuşaktan kuşağa aktarılan ırksal imgeleri ve kolektif bilinçdışının 

içeriğini arketip terimiyle açıklar. Ona göre psişik olarak her şey önceden 

biçimlenmiştir: Psişe’nin tek tek işlevleri, bilinçdışı eğilimlerinden kaynaklanır.  

Jung’ a göre kişiliğin dört ana işlevi vardır: Düşünce, sezgi, duyum ve duygu 

işlevleri. Ruhsal işlevler, durumlar değişse de kuramsal olarak değişmeyen ruhsal 

etkinlik biçimidir. Algılama, keşfetme, tanıma, imgeleme, yargılama, ezberleme, 

öğrenme, konuşma yoluyla, yarı mantıksal çıkarımlarla kendini dünyaya uydurmaya 

çalışan işleve düşünme işlevi denir. Düşünme işlevi gibi duygu işlevi de akla dayanır, 

değerlendirme ve yargılama yapar. Duygu işlevi; dünyayı “hoş ya da hoş olmayan, 

kabul edilebilirlik veya edilemezlik” duygularına dayanarak algılar. Duyum ve sezgi 

ise akla dayanmaz, yargılara başvurmaz. Duyum nesneleri olduğu gibi algılarken 

sezgi, nesneleri kendi iç yapısında varolan gizilgüçlerin bilinçdışı yoluyla algılar 

(Gürol, 2006: 34). 



28 

 

 

Şekil 2.1. Carl Gustav Jung’a göre kişiliğin ana işlevleri. Şekil 2.1. Jung’un Analitik Psikoloji adlı 

eserinden faydalanılarak oluşturulmuştur (Gürol, 2006: 34-35). 

Akıldışını her zaman varolduğu için, gerekli psikolojik bir işlev gibi görüp, 

içeriklerini, somut gerçekler gibi değil psişik gerçekler olarak kabul etmek gerekir. 

İnsanın deneyimlerinin haznesi, aynı zamanda bu yaşantının ön koşulu olarak ortak 

bilinçdışı, oluşması uzun yıllar alan dünyanın bir imgesidir. Bu imgede, arketipler 

zaman içinde netleşmişlerdir. Bunlar ruhun deneyim çemberinde sürekli varolan tipik 

olayların baskın yasaları ve ilkelerin imgeleridir. Arketipler benzer deneyimlerin 

yığılması ile oluşur ve mecazi olarak fiziksel olayların sezgisel kavramlarıdır (Jung, 

2006: 169-170). 

Jung, arketip sözcüğünü, Yunanca “Arketipi” sözcüğünün karşılığı St. 

Augustin’in “Ana Düşünceler” kavramından esinlenerek kullanmıştır. Gizilgüç 

durumundaki bir “eksen-düzeni” olan arketipler, insan ruhunun derinliklerinde 

önceden vardır. Arketipler eksen düzeni çevresinde  billûrlaşan, bilinçdışının döl 

yatağında gittikçe beliren ve zenginleşen imgeleri barındırır. İmgeler ortaya çıkarken, 

o sırada oluşmazlar. Yansıttığı tipik ve temel yaşantının insanoğlunun ruhsal 

hazinesine katıldığı andan beri zaten karanlık içinde beklemektedir. Arketip, bilinç 

KİŞİLİĞİN ANA İŞLEVLERİ

DÜŞÜNCE

SEZGİ

DUYGU

DUYUM



29 

 

yüzeyine doğru çıkarken, gittikçe daha parlaklaşır ve her ayrıntısıyla görünür olur. Bu 

aydınlanma hem birey için hem de evren için geçerlidir (Gürol, 2006: 49). 

Arketipoloji ve bilinçdışı dinamiklere yoğunlaşan Analitik Psikoloji Okulu, 

arketiplerin doğası gereği imgeler ve resimlerle çalışır. Bu imgeler ve resimler, türe 

özgü olmaları nedeniyle ilk imgelerdir ve oluşumları türün ortaya çıkışıyla eş 

zamanlıdır (Jung, 2021: 20). Öyleyse insana ait tüm arketipler insanın yaradılışına 

uzanmaktadır. 

Arketiplerin etkisi masallarda, destanlarda, efsanelerde simgesel olarak 

görülürken modern edebiyatta  öykü, roman türlerinde ortaya çıkar. Arketipsel eleştiri 

yöntemi yapıtların simgesel ifadesini çözümleyerek arketipsel yapısını bulmayı ve 

yapıtın oluşumunda nasıl bir rol oynadığını incelemeyi amaçlar (Gökeri, 1979: 30). 

Jung’un imgeleri ve özellikle üzerinde durduğu arketipler, persona,  anima,  animus, 

gölge, ben ve anne arketipi, öykülerdeki anlatıcıların ve karakterlerin psikanalitik 

çözümlemelerinde bilinçdışı ögeler kapsamında tespit edilebilir.  

Freud’un psikanalizi ataerkil bir yapı gösterirken, Jung’un analitik psikolojisinin 

temeli anaerkildir. Anaerkil analitik psikoloji; hem yutup yokedici, hem de koruyucu 

kadın imge ve arketipleriyle doludur (Gürol, 2006: 14).  

 

Şekil 2.2. Ana Arketipi Gelişim Sırası. Şekil 2.2. Gürol’un “‘Dişi olan’ arketipinin gelişim sırası” 

çiziminden yararlanılarak oluşturulmuştur (Jung, 2006: 50). 

  

Gece-Bilinçdışı-
Alıcı

Deniz- Su- Süt

Toprak- Dağ-
Orman- Vadi

Ev- Kutu- Sepet-
gül-lale

Balina-
Örümcek-

Ejder-inek- kedi

Mağara- Yeraltı 
dünyası-

Derinlikler
Atasal Ana

Büyük Ana

İnsanın Kendi 
Anası



30 

 

3. PSİKANALİZ VE EDEBİYAT 

“Bilim çağında bir trajedi yazarı: Sigmund Freud.” 

Pierre Babin, 2015 

Edebi metin ile yazar ilişkisi, edebi eserin yaratıcısından bağımsız olup olmama 

sorunsalı edebiyat eleştiri kuramları çerçevesinde üzerinde durulan tartışmalı bir 

konudur. Bu noktada edebiyat ile psikolojiyi karşılaştırmak değil, iki disiplin arasında 

varolduğu kuşku götürmeyen yakın bağlantılar üzerinde durmak doğru olacaktır. 

Psikoloji, insanoğlunun psişik nedenlerden doğan tüm etkinliklerini ele aldığı gibi 

sanatı da ele alıp konusu yapabilir. Ancak Carl Jung psikoloji ve edebiyat ilişkisine 

kesin bir sınırlama gerektirir. Ona göre psikolojinin inceleme alanı sanatın ana 

niteliğini oluşturan şey değil, sadece yaratılış sürecidir. Yani psikoloji, sanatın özüne 

zarar getirmeksizin, onun psikolojik incelemeye uygun olabilecek yönünü ele alır. 

Aklın, duygu denilen şeyin özünü kavrayamaması gibi psikolog da, sanat konusunda 

ne derse desin, bütün söyleyecekleri, sanatın yaratma süreciyle sınırlı kalır (Jung, 

2006: 308-309).  

Phillips, psikoloji ve edebiyat disiplinlerinin ilişkisini sorgularken psikanalizin 

bir bilim olduğunu iddia eder. Bu iddialar yoluyla psikanalizin bir sanat olarak kabul 

edilmesi edebiyat incelemeleri açısından dikkat çekicidir. Esasen ona göre psikanaliz 

bir konuşma tedavisidir ve tedavide kullanılan araç çoğunlukla dildir. Bu nedenle de 

psikanaliz ve edebiyat sanatı arasında bir ortaklık söz konusudur (Phillips, 2020: 1). 

Jung’a göre psikoloji, hem bir edebî eserin nasıl yazıldığına ışık tutar hem de 

kişiyi sanat yönünden yaratıcı yapan unsurları açığa çıkarır (Jung, 2006: 327). Bununla 

birlikte Jung, sanat yapıtını ve sanatçının psişesini incelemeyi, birbiriyle yakın ilişkili 

ve birbirine fayda sağlayan iki eylem olarak açıklar. Birinci durumda, olayları 

kesinleşmiş, somut bir sanat yapıtının psikolojik olarak incelenmesi, ikinci durumda 

ise yaşayan, yaratıcı insan varlığının kişiliğinin incenlemesi söz konusudur. Sanat 

yapıtı incelenerek, sanatçı hakkında; sanatçı incelenerek sanatı hakkında birtakım 

kesin olmayan sonuçlara varılabilir (Jung, 2006: 328). 

20. Yüzyılın etkin edebiyat eleştirisi akımı yeni eleştiricilik ise Jung’un 

görüşünün aksine, edebiyat yapıtını yaratıcısından bağımsız bir nesne olarak kabul 

eder. Oysa yaratıcı kişinin iç dünyasının bilinmesinin yapıtın anlaşılması açısından 

taşıdığı önem yadsınamaz; nitekim günümüz edebiyat eleştirilerinde yazarın önemini 



31 

 

vurgulayan yaklaşımların ağırlığı artmaktadır (Cebeci, 2004: 11). Yazın bilim, elbette 

yazarı tanıtmayı amaçlamaz, asıl hedef yapıtın sanatsallığının ortaya çıkarılmasıdır. 

Ancak yazarı tanımak ve yazarın yapıtla ilişkisini belirlemek metinden farklı ve derin 

anlamların çıkarılmasına katkı sağlar. Yazarın ruh dünyasına yönelik psikanalitik 

incelemeler metnin anlam derinliklerini artırır. Hatta Cebeci’ye göre psikanaliz 

kuramı, sanatçının yaşam öyküsünün hem biyografik verilerden, hem de ürettiği 

yapıtlardan yola çıkılarak yeniden kurgulanmasını ve yine bu kurgudan yararlanılarak 

eserlerinin tekrar yorumlanmasını amaçlayan psikobiyografi türünün doğmasına yol 

açar. Freud’un Leonardo da Vinci (1932) üzerine yaptığı çalışma psikobiyografi 

alanının ilk örneği kabul edilir (Cebeci, 2004: 12). Özbek ise edebi ürünlerin 

psikanalizinde yazarın biyografisinden yararlanılmasıyla ilgili görüşlerini şu şekilde 

ifade eder: 

Psikanalizi yazın ürünlerini çözümleme yöntemi olarak seçenler, yazar 

biyografisinden yararlanma seçeneğini asla dışlayamazlar. Yazarın bilinçaltından 

da beslenen bir yapıt ancak yazarın biyografisinden yola çıkılarak çözümlenebilir. 

Freud’a göre bilinçaltından da beslenen hayaller, düşler, fanteziler yazınsal 

ürünlerin hammaddesini oluşturur. Yazarlar bunları işleyerek eserlerine  şekil ve 

ruh verirler (Özbek, 2007: 8).  

Talat Parman psikanalizin doğumu sırasında edebiyatla karşılaştığını söyler. 

Ona göre bu karşılaşmanın nedeni arayıştır. Freud kendinden önceki psikoloji 

düşüncelerini reddederken yazarların bilim insanlarından çok daha ileride olduğunu 

belirtir (Parman, 2005: 12). Hatta Freud, histeri üzerine incelemelerinin daha çok kısa 

öykülere benzediğini söylerken Sofokles ve Shakespeare’den aldığı esin hakkında 

Wilhelm Fliess’a yazar. Yazdığı psikanaliz teorisi, ona göre kulağa bazen edebiyat 

gibi gelen bilimdir. Seçilen biçimse yazdığı mesleğin onay verdiği tür olan bilimsel 

incelemedir; ancak içeriği şiirsel drama ya da kurmacadan izler taşır (Phillips, 2020: 

1). Freud, “Yaratıcı Yazarlar ve Uyanıkken Görülen Düşler” başlıklı yazısında 

psikanaliz ve edebiyat arasındaki ilişkiyi şairi, oyun oynayan bir çocuk olarak 

betimleyerek açıklar.  Çocuğun cinsel hazzı karşılamak için kurduğu oyunlar, şairin 

hazzı yakalamak için kurduğu fantastik şiir dünyasına denk gelmektedir (Freud, 1999: 

126). Bununla birlikte Freud, Sanat ve Edebiyat Üzerine Yazılar isimli eserinde 

Leonardo da Vinci,  Dostoyevski gibi birçok yazarın yapıtını psikanalitik kuram 

çerçevesinde yorumlar ve  bu çalışmalardan hareketle kendi kuramındaki kavramları 

adlandırır (Freud, 2024).  



32 

 

Özbek, psikanalizi açıklarken bilinçaltı kavramını işaret eder. Ona göre bilinçaltı 

birçok sanatçının beslendiği önemli bir kaynaktır. Sanat yapıtı bir hayal ürünü olduğu 

gibi, aynı zamanda sanatçının bilinçaltından sızan ruh hallerinin de yansımasıdır 

(Özbek, 2007: 15). Wellek ve Varren ise sanatçının bilinçdışını hem aklın dışında hem 

de üstünde bir şey olarak görür. Onlara göre şair bir mecnundur. Öteki insanlara 

benzemez, onlardan hem eksik hem fazla yönleri vardır. Hatta eski Yunan’da sanatsal 

dehanın, nevrozdan psikoza varıncaya kadar çeşitli şekillerde yorumlanan delilikle 

ilişkili olduğu düşünülür (Wellek, Warren, 2001: 62). 

Freud’un şairi oyun oynayan bir çocuğa benzetmesinden yola çıkarak (Freud, 

1999) yazınsal sanatın ilk evresinden söz edersek, gündüz düşlerine uzanırız. Oyun 

oynayan bir çocuk kendine bir hayal dünyası kurar ve gündüz düşleriyle dünyasını 

istediği şekilde yapılandırır. Çocukluk döneminin sonlarında hayal kurma yetisi azalır 

ve yerini fiziksel gelişime bırakır. Ergenlik hayalleri oyunlardan farklı bir özelliktedir. 

Arzuları tatmin eden gündüz düşleri bazı bireylerde kısa bir dönem sürerken bazılarını 

her zaman hayal kuran bir roman kişisine dönüştürür. Gündüz düşleri insanı hayal 

kırıklıklarından uzaklaştırır, hayal yoluyla arzularına kavuşmasını sağlar. Yazınsal 

yapıtların birçok noktada gündüz rüyalarıyla yakınlığı vardır (Özbek, 2007: 105).  

Oyun oynayan, gündüz düşleriyle kendi dünyasını kurmuş çocukla, yazınsal 

eserler veren yaratıcı yazarı birbirinden ayırmak gerekir. Yaratıcı yazarı hazzın 

peşindeki çocuktan ayırt eden şey -düş gören kişi ve oyun oynayan çocuk gibi- kabul 

görmeyen arzuları paylaşılabilir bir biçime sokmanın yolunu bulmuş olmasıdır 

(Phillips, 2020: 26). Gündüz rüyaları ile sanat yapıtı arasındaki fark şekildedir. Yazarı 

hayal kurandan ayıran özellik ise, yazarın şekil yaratma ve kullanma özelliğine sahip 

olmasıdır (Özbek, 2007: 109). 

 Freud’un önbilinç, bilinç ve bilinçdışı olarak belirlediği sistemler arası geçişler 

edebiyat eserlerinde metaforlarla ifade bulur. 

Bazı psikanaliz çevrelerinde, genel olarak, bilinçdışındaki unsurların, travma 

yapılı erken dönem duygularıyla ilgili olduğu, bunların yine bilindışı düzeydeki 

temsilinin ‘bilinçdışı fantezi’ olgusu çerçevesinde gerçekleştirdiği kabul 

edilmektedir. Bilinçdışı fantezi, ‘temsil bir senaryodur’ yapısındadır ve bir şeyin 

bir başka şeyi ifade ettiği bir ‘yerine geçen ilişkisi’ne dayanır. Bu yüzden 

metaforiktir. …Bilinçdışı unsurların rüya vs unsurlarla bilinç alanına geçmesi ve 

bir sonraki aşamada, sanat/edebiyat yapıtları üzerinden ifade edilmesi de yine 

metafor aracılığıyla olur (Cebeci, 2004: 565). 



33 

 

Carl Jung ise edebiyat ve psikanalizin metaforlarla iç içe geçmiş durumunu şu 

şekilde açıklar: 

 “Yaşamım bir anlamda, yazdıklarımın özünü oluşturuyor, yazdıklarım 

yaşamımın özünü değil. Kişiliğim ve yazma biçimim bir bütün. Tüm düşüncelerim ve 

çabalarım aynı zamanda ‘ben’im. Bu nedenle özgeçmişim ‘ben’in yalnızca küçük bir 

parçası” (2001: 14). 

Sait Faik kendi yaşamıyla iç içe geçmiş metaforik öyküler yazar. Yalnızlık, 

hastalık ve ölüm düşüncesi yazarla iç içe anlatıcısını ele geçirir. Anlatıcıların, 

karakterlerin arkasına saklanmış yazar, kendi iç dünyasını ve beraberinde toplumun iç 

dünyasını anlatır. Okurunu; rüyalarla, bilinç akışıyla, gündüz düşleriyle kendisinin bir 

görünüp bir kaybolduğu, bilinç ve bilinçdışının etkisiyle şekillenmiş mekân ve 

zamanlarda dolaştırır. Özellikle hastalık dönemi öykülerinde üçüncü şahıs yerini ben 

anlatıcıya bırakır. Vedat Günyol, Sait Faik’in eserlerde sadece kendinden bahsetmeye 

bağladığı dönemi, yalnız olmasıyla şöyle ilişkilendirir: 

 “Yalnız adam, konuşsa konuşsa ancak kendisinden konuşabilir. Sait Faik de 

öyle yapmış. Kendinden söz ediyor, kendi adına konuşuyor. Hikayelerinin gerçek 

kahramanı “ben” adına düşüncelerinin, ahlakının cesaretini ele almış, öyle konuşuyor” 

(Abasıyanık, 2000: 208).  

Mehmet Rifat, Günyol’un bu yazısını dünya eleştiri tarihinde metinde konuşan 

ile metni yazan arasına bir ayrım koyan yaklaşıma uymaması yönünde eleştirir (2020: 

24). Cafer Şen ise psikanalizdeki gibi bir metinde bilinçli olarak söylenenden bilinçdışı 

söylenmeyene gitmek istendiğinde psikanalitik kuramla eserin bütünüyle tahlilinin 

imkânsız olduğunu söyler. Öte yandan yazara ait bir aktarım nesnesi olan edebi 

metindeki boşlukların, bilinçdışına yönelik bir dışavurum olduğunu da belirtir. Bu 

nedenle bir eser bütünüyle olmasa da parçalı olarak psikanalitik kurama göre 

incelenebilir. Bu bağlamda eserlerde özne için doyumun belirtisi olarak görülen 

semptomlar, kaygı, aşk ve arzu imgeleri psikanalitik kuramla analiz edilir (Şen, 2022: 

121). 

Cebeci, Kramer’in “Rüya tercümesi” adını verdiği özgün bir rüya yönteminin 

edebiyatla ilişkisini inceler ve bu yöntemi edebiyatımıza uyarlar. Kramer’in 

yönteminin en önemli özelliği; rüyanın, rüya görenin serbest çağrışımlarından 



34 

 

bağımsız olarak yorumlanmasıdır. Kramer’in yöntemi edebiyata uyarlanırken edebi 

metin bir rüya metni gibi düşünülür ve okuyucu ya da eleştirmen, yazardan bağımsız 

olarak metni yorumlar. Rüya yorumcusu, rüyaya, gören bireyin iç dünyasının 

metaforik bir açıklaması olarak yaklaşır. Kramer, rüya göreni tanımadan ve rüyanın 

ortaya çıktığı atmosfer bilinmeden rüyaların tercüme edilebileceğini  savunsa da rüya 

göreni tanımanın rüyalara ilişkin anlayışımızı geliştireceğini  kabul eder.  Kramer’in 

görüşleri metafor kavramıyla ilişkili olarak ele alındığında, edebiyat eleştirisi 

bağlamında önemli sonuçlar ortaya çıkar. Çünkü edebiyat da rüyalar da metaforik 

yapıdadır ve her ikisi de bilinçdışını işaret eder. Bu yöntem Yeni Eleştiri ekolünün 

yaklaşımını andırır. Yeni eleştiriciler psikanalitik okumalarda edebi analizi metinle 

sınırlama eğilimindedir (Cebeci, 2004: 352-353).  

Psikanalitik edebiyat eleştirisinin ilk yıllarında yazar biyografisi odaklı bir 

yaklaşım izlenirken zamanla metinle sınırlandırılan psikanalitik incelemelere 

yönelindiği görülür. Son yıllarda ise psikanalitik edebiyat kuramıyla yapılan 

çalışmaların metin odaklı olduğu vurgulanırken yazarın tanınmasının, edebi eserin 

ortaya çıktığı koşulların ve çevrenin bilinmesinin, eserin psikanalitik anlamsal 

derinliğini artırdığı belirtilir.  

  



35 

 

4. İNSAN RUHUNUN DEHLİZLERİNDE BİR FLANÖR: 

SAİT FAİK ABASIYANIK 

4.1. Sait Faik’in Hayatı 

Sait Faik, Adapazarlı bir aileye mensuptur. Sait Faik’in baba tarafından dedesi 

Seyyid’in babası Mehmed’in başından geçen bir olay sonucu ailesine halk arasında 

“Abasızlar” lâkabı verilir. Mehmed, İzmit taraflarından takayla geçerken üzerindeki 

aba suya düşer, bunun üzerine yanındakiler kendisine “abasız” lâkabını takar. 

Mehmed’in iki oğlu olur. Büyük oğluyla ilgili pek bilgi bulunmamakla birlikte 

ikinci oğlu Seyyid’in Mehmet Faik ve Ahmet Faik adlarında iki oğlu ve Fatma adında 

bir kızı olduğu bilinir (Kavaz, 2005: 27). 

Celep Mehmet’in küçük oğlu Sait(Seyyit) Ağa diye bilinir, eski Adapazarı’nın 

en işlek çarşısı Uzunçarşı’da kahvecilik yapar. Sait Ağa’nın çağına göre ileri görüşlü 

bir adam olduğu bilinir (Mert, 2018: 14). Sait Ağa’nın kahvesi, aydın kişilerin toplantı 

yeridir (Alangu, 1956: 11). Dedesinin kahvesinin aydın kişilerin uğrağı olmasından o 

yıllarda ailenin hatırlı bir aile olduğu anlaşılır (Uyguner, 1959: 5). 

 Sait’in üç çocuğu olur. Üç çocuğundan en büyüğü olan Mehmet Faik, Sait 

Faik’in babasıdır (Kavaz, 2005: 28). Ailenin soyadı aslında “Abasızoğulları”dır soyadı 

kanunuyla, Sait Faik’in isteğiyle “Abasıyanık”a çevrilir (Alangu, 1956: 11). Sait Faik, 

Miladî 1906 yılının 23 (1322 Rûmi 9) Kasımında, Ramazan bayramının birinci günü 

bayram namazı sırasında, (Uyguner, 1959: 5) Adapazarı Semerciler Mahallesinde 

dedesi Seyyit’in evinde dünyaya gelir (Kavaz, 2005: 32). Babası, kereste ve ceviz 

kütüğü ticaretiyle uğraşan Mehmet Faik’tir. Annesi kasabanın ileri gelenlerinden Hacı 

Rıza’nın kızı Makbûle’dir (Uyguner, 1959: 5). 

Sait Faik’in babası Mehmet Faik’in tahrirat kâtipliği ve belediye başkanlığı gibi 

görevler yapmasına dayanarak, belli bir eğitim sürecinden geçmiş olduğu söylenir. 

1910’da Sait Faik ilköğrenimine başlamadan, Mehmet Faik tahrirat kâtibi olarak 

Karamürsel’e tayin olur. Burada üç yılı aşkın bir süre memuriyetine devam eder. 

1913’te memuriyeti bırakıp ticarete başlar. Memuriyetten ayrıldıktan kısa bir süre 

sonra Mehmet Faik ile eşi Makbûle Hanım arasında anlaşmazlıklar başlar. Üç buçuk 

yıl ayrı yaşarlar. Mehmet Faik ticari hayatta başarı sağlar. İlk işi zahire alım satımıdır. 

Daha sonra İstanbul’da da devam ettireceği ceviz kütüğü ticaretine yönelir. Yunan 

ordusu Adapazarı’ndan çekilince Mehmet Faik kasabanın belediye başkanı olur. Aynı 



36 

 

dönemde Müdafaa-i Hukuk Cemiyetinde görev alması nedeniyle kendisine beyaz 

kokartlı İstiklal Madalyası verilir. İstanbul’da ticarete başladıktan yaklaşık on yıl sonra 

Osmanbey’de İstanbul’daki ilk gayri menkulü İkbâl Apartmanını satın alır. (Kavaz, 

2005: 29) Bundan iki yıl sonra şu an “Sait Faik Abasıyanık Müzesi” olarak kullanılan 

Burgazada’daki yazlık alınır (Kavaz, 2005: 29-30). 

1913-1916 yılları arasında Sait Faik’in anne ve babası ayrı yaşarlar. Annesi 

Makbûle Hanım, babasının akrabalarından Hacı Numan Bey’in hanımı Mürüvvet 

Hanım’ın yanında kalır. Sait Faik bu süreyi babasının evinde babaannesi ve dedesi ile 

geçirir, annesiyle ancak haftada bir gün görüşebilir (Sönmez, 2007: 8). Sait Faik’in 

çocuk ruhunda bu yalnızlığın izleri daha sonraki senelerde görülecektir. Aile 

büyüklerinin araya girmesiyle Makbûle Hanım kocasının yanına döner.  

“Bundan sonra, anne-oğul arasındaki yakınlığın güçlenerek devam ettiğini 

görürüz. 1938’de Mehmet Faik Bey’in ölümünden itibaren Sait Faik’le Makbûle 

Hanım, kışları Osmanbey’deki apartmanda, yazları Burgazada’da beraber otururlar” 

(Kavaz, 2005: 31). 

Muzaffer Uyguner, “Sait Faik’in Hayatı” adlı eserine başlarken Sait Faik’in 

hayatıyla ilgili yazılanların azlığını fark eder. Fikret Ürgüp’ün Varlık’ın 407. sayındaki 

“Sait Faik’in bütün hikâyeleri yaşanmış, kendi biyografisidir” sözünden yola çıkarak 

yazarın çocukluk dönemini öykülerinden hareketle anlatır. Aynı eserin “Başlangıç” 

bölümünde, Sait Faik’in hayatına ait birçok olay ile bu olayların geçtiği çevrenin 

birçok vesile ile öykülerinde yer aldığını söyler: 

“Sözgelimi, Adapazarı’nda geçen çocukluğundan söz açan öykülerinde bir 

bahçe, bu bahçedeki dut ve kızılcık ağaçları sık sık geçmektedir. Bunun gibi, Bursa, 

Grenoble, İstanbul şehirlerinde geçen hayatı ile ilgili olay ve çevreler de öykülerinde 

görülmektedir” (Uyguner, 1959: 4). 

Uyguner, Sait Faik’in Semaver adlı eserindeki “Orman ve Ev”, “Ayni Hikâye” 

ve “Bohça” öykülerinin Sait Faik’in doğduğu evle ilgili ve bu bağlamda ailesinin 

durumuyla ilgili bilgiler içerdiğine işaret eder. 

Doğduğu ev, o zamanın bütün kasaba evleri gibi üslupsuz, biçimsiz bir binadır. 

Yalnız tertemiz badanalı olduğundan, beyazlığı bir anlam taşır. Pencerelerde 

kafesler bulunmaktadır. Kafeslerin ardında, duvarların içinde geçen hayatı kimse 

bilemez, “kafesli pencerelerinden ötesini insan tahayyül bile edemez. Halbuki 

bütün kasaba evleri gibi bir sofa ve beş oda, bir mutfak, bir hamam, bir de arkada 

iki dönümlük yemiş bahçesinin gölgesine asılmış nişastalar, pestiller ve tarhanalar 

kuruyan bir balkondan ibarettir.  



37 

 

Evin on dokuz ayak mermer merdivenleri vardır. “Mermer merdivenlerin kenarlığı 

yeşil çubuklarla örülü; yeşil çubukların sivri uçları bir iki parmak sarı yaldızla 

kaplı”dır. Kasabada bu gibi evlerin sayısı o yıllarda pek azdı. Sait Faik bunu kendisi 

de söylemektedir. Evin bu biçimde anlatılmasının yanında evde hizmetçilerin 

bulunması ve gene kendisinin “haşarı bir burjuva çocuğu” olduğunu söylemesi ailenin 

o  günkü durumunu açıkça göstermektedir” (Uyguner, 1959: 5-6).  

Refah ve gelir düzeyi yüksek bir ailenin tek erkek çocuğu olmak Sait Faik’in 

kendisini “haşarı bir burjuva çocuğu” olarak tanımlamasında etkili olmalıdır.  Öte 

yandan Sait, sert mizaçlı bir baba ile otoriter bir anneyle kurulmuş geçimsizlikle 

devam eden bir ailenin çocuğudur. Sait Faik ilkokula başladığında anne ve babası 

ayrılır. Bu süreç onun çocuk ruhunda olumsuz etkiler bırakır. “Yazarın çocukluk 

dönemindeki bu durum, birbirine tezat teşkil eden iki duygunun bir arada 

bulunmasının ilk tezâhürleri olarak düşünülebilir” (Kavaz, 2005: 35). 

Sait Faik’in çocukluğu Adapazarı’nda geçer. İlköğrenimini orada “Rehber-i 

Terakki” okulunda tamamlar. Ortaöğrenim için İstanbul’a geçer, onuncu sınıfa kadar 

İstanbul Erkek Lisesi’nde okur. Arapça Hocası Salih Bey’in minderine iğne 

koymaktan kırk bir arkadaşıyla birlikte  Bursa Erkek Lisesi’ne sürülür. 1925 yılında 

yatılı olarak girdiği bu liseden 1928 yılında mezun olur (Alangu, 1965: 12).  Bütün 

derslerine karşı alakasızdır ancak edebiyata ilgi duyar ve ilk öykü denemelerine Bursa 

Lisesi’nde başlar (Kavaz, 2005: 37). Gülen Erdal’ın Sait Faik’le yaptığı yazarın son 

röportajında (1954) “Hikaye yazmaya ne zaman başladınız, Sait Faik Bey?” sorusuna 

şu yanıtı verir: 

Bursa Lisesi’nde  onuncu sınıftaydım, edebiyat hocamız bir vazife yazmamızı istedi. 

Ben İpekli Mendil isimli bir hikâye yazıp verdim. Ertesi ders hoca bu hikâyemi 

bütün sınıfa okuttu. Neden okutuyordu bir türlü anlamamıştım. Meğerse hikâyeyi 

çok beğenmiş, sonra beni yanına çağırıp; eğer böyle yazmakta devam edersen iyi 

hikâye yazabileceksin sen demişti. İşte ilk bu şekilde yazmaya başladım. Hocam, 

bana daima cesaret veriyordu. İkinci olarak Zemberek’i yazdım. Sonra İstanbul’a 

gelip Edebiyat Fakültesine girdim (Erdal,1999: 153-154).  

Röportajın devamında Kenan Hulûsi’nin verdiği cesaretle öykü yazmaya 

devam ettiğini de ekler (Erdal, 1999: 154). 

Yazarın okul hayatında çalışkan bir öğrenci olduğu söylenemez. Bir süre 

İstanbul Darülfünun Edebiyat Fakültesi’ne devam eder ancak buradaki eğitimden 

sıkılır, babasının isteğiyle 1931 yılında ekonomi okumak için Venedik üzerinde 

İsviçre’ye gider. Ekonomiyi de sıkıcı bulan Sait Faik oradan Fransa’ya Grenoble’ye 



38 

 

geçer. Bu şehri çok sever. Orada üç yıl boyunca başıboş, okuyup yazmayı aklına bile 

getirmeden yaşar. Fransa’ya gidişinden üç yıl sonra işsizliği ve başıboşluğu yeterli 

görülerek babası tarafından geri çağrılır (Alangu, 1965: 12). 

Sait Faik, öğrenimi için gittiği yurt dışından yirmi sekiz yaşında döner. 

Grenoble’da başlayan flanör (aylak kent gezgini) hayatına İstanbul’da da devam eder. 

Ancak artık bir iş sahibi olması gerekir. Önce Ermeni Yetim Mektebinde Türkçe 

dersleri vererek öğretmenliğe başlar. Ancak bu iş ona göre değildir (Kavaz, 2005: 41-

42). Bu konuda kendini yetersiz gördüğünü Mavi dergisinde Haziran 1954’te 

yayımlanan Orhan Özmez’in “Sait Faik’le Son Konuşma”sında şu cümlelerle ifade 

eder:  

Bir gün öğretmenleri gelmediği için, dersim olmayan sınıflardan birine yolladılar. 

Çocuklar hergele mi hergele. Beni bir tiye, bir matrağa aldılar ki sorma. 

‘Susunuz!’ dedim, olmadı. ‘Susun!’ dedim, gene olmadı. ‘Susun ulan eşşoğlular’ 

dedim, büsbütün gemi azıya aldılar…Bu sırada dışarıdan gürültüyü işiten papaz 

kapıyı açarak, ‘Niçin çocukları susturmuursun zo?..’ diye bana çıkışmaz mı?.. 

Tepem attı: ‘Ulan’ dedim, ‘Sıkıysa sen sustur.’ Bu hadiseden sonra anladım ki, 

öğretmenlik benim harcım değil… (Özmez, 1999: 162).  

Babası hayattayken, bir iş sahibi olsun diye, oğluna bir toptancı zahire dükkanı 

açar. Sait Faik ise keyfinin istediği saatte işe gelir, aklına esince dükkanı kapatıp 

savuşur, malları birkaç ay içinde zarara satarak, boş dükkanın anahtarını babasına 

teslim eder (Alangu, 1956: 13). Bundan sonra, bir yerde uzun süre duramaz, sürekli 

gezer, öyküler yazar. Her gün başka muhitte bulunur. Aynı dönemde ilk kitabı 

Semaver’i (1936) yayımlar. 29 Ekim 1938’de Sait Faik babasını, ağırbronşitten 

(Sönmez, 2007: 10) kaybeder. Babasının ölümünden sonra yazar, zamanının çoğunu 

Burgazada’da geçirmeye başlar. Geceleri hikâye yazar, gündüzleri kırlarda tek başına 

dolaşır ya da balıkçı dostlarıyla zaman geçirir (Kavaz, 2005: 44). Adada kendine 

uygun bir arkadaş bulamadığından boş geçen günlerinde sıkıntıdan kurtulmak için 

zaman zaman balıkçılarla balığa çıkmaya başlar. Bu şekilde başlayan amatör balıkçılık 

hayatı, balıkçılarla dostluklar kurmasına vesile olur. Böylece balıkçıları yakından 

tanır, onların hayatını ve sosyal gerçeklerini öykülerinde işler. Adada çok sıkılırsa 

İstanbul’a birkaç gün için gider. Bazen birkaç günden daha fazla kalır bazen akşama 

adaya döner. Uzun süren vapur yolculuklarında gözlemlediği insanlara  öykülerinde 

sıkça rastlanır (Uyguner, 1959: 54). 

İlk kitabın yayımından sonra yazmaya devam eden Sait Faik’in 1936’dan sonra 

yazdığı öyküleri Varlık’ta çıkar ancak pek yankı uyandırmaz. 



39 

 

Sait Faik’in ikinci kitabı olan Sarnıç 1939 yılında Çığır Kitapevinden çıkar. 

Kapağında Agop Arad’ın bir kompozisyonu bulunan eser 112 sayfadan oluşur. Bir yıl 

sonra aynı kitapevinden üçüncü kitabı Şahmerdan’ı yayınlar. Eser 139 sayfadır. 

Kitapta, konusunu memleket meselelerinden alan öyküler yer alır (Uyguner, 1959: 35). 

Sait Faik’in “Çelme” adlı öyküsü 15 Haziran 1940’da  Varlık’ta yayımlanır. 

(Öykü ilk kez 25 Mart 1937’de Kurun’da yayımlanmıştır.) Yazar bu öyküsü nedeniyle 

askeri mahkemeye verilir (Sönmez, 2007: 11). 10 Eylül 1940’ta Ankara Müdde-i 

Umumiliği’nde yapılan ve kendisini Avukat Fuat Ömer Keskinoğlu’nun temsil ettiği 

duruşmaya bizzat katılır ve beraat eder (Sönmez, 2007: 11). 

Sait Faik, 1944 yılında Medar-ı Maişet Motoru adındaki romanını kendi 

parasıyla bastırır (Alangu, 1956: 15). Ancak yazar ikinci defa mahkemeye verilme 

korkusuyla tedirgindir. Yokuş Kitapevinde yayımlattığı kitap bir ihbar üzerine 

toplatılır. O günlerde karşılaştığı Ömer Faruk Toprak, “Bir Sait Faik Yaşamıştı” 

yazısında Sait Faik’in kitaplarının toplatılmasıyla ilgili kızgınlığını şu sözleriyle 

anlattığını belirtir: “Yazmayacağım artık. Emek veriyorsun yazıyorsun, paranla 

bastırıyorsun, toplatıp atıyorlar bir kenara. Yazmayacağım” (Kavaz, 2005: 45-46).  

Sait Faik’e, 1944 yılında siroz teşhisi konur. Arada sırada gelen sıkıntıları ve 

tehlikeli krizleri perhizle atlatır ve belli aralıklarla hastanelere gidip muayene olur.  Bu 

sırada içkiyi tamemen bırakır (Alangu, 1956: 31). İç dünyası çelişkilerle dolu olan 

yazar için hastalık yeni bir sıkıntının kaynağı olur. Hastalık onu  yalnızlığa sürükler. 

Alıştığı Beyoğlu çevresine hastalığı sebebiyle girmemesi önerilir. Günlerini Burgaz 

Adasın’da geçirir, nadiren İstanbul’a gider. Bu dönemde tamamen kendi dünyasına 

yönelir, dış dünyayı daha ferdi bir tarzda yorumlamaya başlar. Sağlığı için dikkat 

etmek zorunda olduğu perhiz onu sıkıntılı bir insan haline getirir (Kavaz, 2005: 47). 

Naim Tirali, 1954’te Yenilik’teki “Sait Faik’in Paris’teki Anlaşılmaz Beş Günü” 

yazısında Sait Faik’in tedavi için gittiği Paris’teki beş gününü anlatır: Yazar, 1951 

yılında, tedavi olmak için Paris’e gitmeye karar verir. Sait Faik’in Paris’teki beş günü, 

kalabalık ve gürültülü büyük bir kentte uyuyamayışın sıkıntısıyla geçer. Paris’te  bir 

gece bile deliksiz bir uyku uyuyamamanın tedirginliği davranışlarına fazlasıyla yansır. 

Paris’te karaciğerini iyileştirmek için gerekli görülürse birkaç ay kalacaktır. Bu 

konuda kararlıdır, Prof. Dr. Kâzım İsmail Gürkan’dan ünlü doktor Besançon’a mektup 

bile getirir. Dr. Zeki ile hastaneye giderler ancak yazar hastaneden hiç hoşlanmaz. 



40 

 

Karaciğerinden parça alınıp incelenmesi gerekli görülür, bu operasyondan korkar ve 

Paris’e geldiğinin üçüncü günü İstanbul’a dönmekten bahsetmeye başlar. Paris’ten beş 

gün sonra döner. Dönüşünün üzerinden bir hafta geçmeden, Naim Tirali’ye yazardan 

dönüşüyle ilgili pişmanlığını anlatan bir kart gelir: 

“Ne halt ettim de hemen döndüm. Annem kızdı. Siz orada yaşıyorsunuz. Ama 

yaşadığınızın farkında değilsiniz. Boş verin, eğlenmenize bakın. Gözlerinizden 

öperim.” cümleleriyle yazar pişmanlığını anlatır (Tirali, 1996: 89). 

Yaşar Nabi 1954’te Varlık’ta “Büyük Kaybımız” yazısında Sait Faik’in Paris’ten 

kaçar gibi dönüşünden bahseder. Ona göre, yazar, ölümü istemez. Beş yıl önce tedavi 

için gittiği Paris’ten ters pers kaçısı da o yüzdendir. Bir tavsiye mektubu alarak meşhur 

doktor Besonçon’a gitmiştir. Kendisini muayene eden ünlü hekim, teşhisini 

tamamlamak için mütehassısı bulunduğu hastanede bir hafta kadar yatması gerektiğini 

söyler ve onu hastaneye yollar. Eski bir taş binanın kasvetli koğuşuna girer. Burada 

içine birdenbire orada öleceği, sevgili İstanbul’unu, canım adasını bir daha 

göremeyeceği hissi gelir, eşyalarımı getireyim diye hastabakıcıların elinden âdeta 

kaçar, ertesi sabah ilk kalkan uçağa atlar, henüz bir hafta önce kendisini uğurlamış 

olanları bir hayli şaşırtır. Bu olaydan sonra tekrar Paris’e gitme düşüncesini hiç 

ağzından düşürmez. Ancak ömrünü uzatmak için gerekli gördüğü Paris seyahatini, 

yabancı bir ülkede, sevmediği insanlar arasında ölmek korkusu yüzünden bir türlü 

gerçekleştiremez. Daha uzun, dönüşsüz bir yolculuğun hazırlıklarıyla uğraşır (Nabi, 

1996: 113). 

Yazar, 1944-1948 yılları arasında bir duraklama devri geçirir. Hastalığı ile 

yaşamayı öğrenen yazar, hayatına getirilen yasakları, kuralları kabul eder. Perhizini 

bozmadan yaşamanın formülünü bulmuştur ancak hastalığıyla yeni hayatına altı buçuk 

sene dayanır, perhizini bozar, isyan eder. Sait Faik’i sanat yapmaya zorlayan ondaki 

bu duygusal boşalma ihtiyacıdır. Yazar, kendini zorlayan, içinde biriken, ruh 

durumunu dışarı vurarak rahatlamak ister (Ürgüp, 1956: 113).  

Sait Faik, 1948 yılında tekrar yazmaya başlar, ölümüne kadar devam eder, on iki 

kitabının içindeki öyküler bu devrede ortaya çıkar. Ölümünden önce eserleri yabancı 

dillere çevrilmeye başlar (Alangu, 1956: 15). 

1953 Yılında Mark Twain Derneği tarafından modern edebiyata yaptığı 

hizmetler sebebiyle kendisine şeref üyeliği ödülü verilir (Uyguner, 1959: 86). 



41 

 

Hastalık devam eder, geçirdiği krizler bedenini yormuştur. Sait Faik, çok bağlı 

bulunduğu hayata, her yerden ve her şeyden hayatın fışkırdığı bir mevsimde veda eder. 

12 Mayıs 1954 Çarşamba günü Şişli Camiide cenaze namazı kılınır.  

“Artık o güzel hikâyelerini okuyamayacaktık. Dostlarına kızamayacak, mavi 

gözlerini dört açamayacaktı artık. Bizim dünyamızdan ayrılmak, bir başka dünya 

yolculuğuna çıkmak üzereydi. Namazdan çıkanlar bu yağmur altında son vazifeyi de 

ifa eylediler” (Uyguner, 1959: 71). 

Sait Faik’in ölüm haberini başta İstanbul, İzmir ve Ankara’da neşredilenler 

olmak üzere bütün gazeteler, ilk sayfadan duyurur. İstanbul’da çıkan Fransızca, 

Ermenice, Rumca gazetelerde de bu habere geniş ölçüde yer verilir. Radyolarda 

sanatından ve eserlerinden bahsedilir, Atina Radyosu 21 Haziran 1954’te yazarı Yunan 

halkına tanıtmak için bir gece düzenler. Ölümünü takip eden günlerde adına birçok 

edebiyat toplantısı yapılır. Sanat dergileri Sait Faik için özel sayılar çıkarır: Yeditepe, 

Varlık, Yenilik, Seçilmiş Hikâyeler Dergisi, Doğu- Batı, Yeni Ufuklar, Mavi, Onüç, 

Kaynak dergileri, Vatan, Dünya, Akşam…(Alangu, 1956: 33). 

Tablo 4.1. Sait Faik ABASIYANIK’ın hayatındaki önemli olaylar. Tablo 4.1. A’dan Z’ye Sait Faik 

(Sönmez, 2007) ve Sait Faik İçin (Alangu, 1956) adlı eserlerden faydalanılarak 

hazırlanmıştır. 

Yıl Olay(lar) 

Kasım 1906  Adapazarı’nda dedesinin evinde Ramazan Bayramının ilk günü dünyaya gelir. 

1910 Babası Mehmet Faik Bey, tahrirat kâtibi olarak Karamürsel’e tayin olur. 

1910-1913 Babasının işi sebebiyle Karamürsel’de deniz kıyısında bir evde yaşarlar. Denize 

ilgisinin bu yıllardan geldiği düşünülür. 

1913 Aile Adapazarı’na geri döner ve Sait Faik, Rehber-i Terakki’de okula başlar. 

Babası kereste ticaretine atılır. 

1913-1916 Annesi ve babası üç yıl civarı ayrı yaşarlar. Annesi Makbule Hanım, babasının 

akrabalarından Hacı Numan Bey’in hanımı Mürüvvet Hanım’la beraber kalır. 

Sait Faik ise babasının evinde babaannesi ve dedesi ile yaşar. 

1920-1922 Aile Yunan işgali nedeniyle diğer akrabalarla birlikte önce Düzce’ye, oradan 

Bolu’ya ve son olarak Hendek’e gider. 

1922 Sait Faik, Adapazarı İdadisi’nde öğrenimine devam eder. 

1924 Ailece İstanbul’a göç ederler.Şehzadebaşı Bozdoğan Kemeri, Kirazlımescit 

Caddesi No:7’deki evlerine taşınırlar. Sait Faik İstanbul Erkek Lisesine kaydolur. 

Yakacık’ta sonra da Burgazada’da yazlık kiralamaya başlarlar. 

1925 Arapça öğretmeniyle yaşanan iğne olayı nedeniyle İstanbul Erkek Lisesinden 

atılır. Bursa Erkek Lisesine devam eder. İlk Öyküsü olan İpekli Mendil’i, edebiyat 

dersinin ödevi olarak yazar. 

1928 Bursa Erkek Lisesinden mezun olur. İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi 

Türk Dili ve Edebiyatı Bölümüne kaydını yaptırır. 



42 

 

9 Aralık 1929 İlk yazısı Uçurtmalar Milliyet gazetesinde yayımlanır. 

1930 Yurtdışına ilk çıkış. Amcasıyla birlikte vapurla Venedik’e ardından Lozan’a 

geçerler. 

1931 Grenoble Üniversitesine yazılmadan önce Fransızcasını ilerletmek için 

Champollien Lisesine devam eder. 

1934 Babasının isteğiyle yurtdışındaki avare yaşamını bırakıp, İstanbul’a döner. 

Ailece, Osmanbey’de yaşarlar. Öyküleri Varlık dergisinde yayımlanmaya başlar. 

1935-1936 Babası İkbal Apartmanını satın alır.(İstanbul’daki ilk gayrimenkulleridir.) 

Halıcıoğlu Ermeni Yetim Okulunda Türkçe Öğretmenliği yapmaya başlar.  

1936 Babası kendi işini kurum parasını kazanması için Sait Faik’e Odunpazarı’nda 

zahire dükkânı açar. Kendi ortaklarından Ali’yi de oğlunun yanına ortak eder. 

Ancak Sait Faik bu işte başarılı olamaz ve zarar ederek dükkânın anahtarlarını 

babasına teslim eder. İlk kitabı Semaver  İstanbul’da Remzi Kitapevi tarafından 

baba parasıyla yayımlanır. Eser 17 öyküden oluşur. 

1937 Marsilya’ya gider. Kısa bir süre sonra döner. 

1938 Ailesi Burgazada’daki köşkü satın alır. Sait Faik hasta günlerini bu köşkte geçirir. 

Köşk ve çevresindeki kilise gibi birçok mekân öykülerine konu olur. 

29 Ekim 1938  Babası Mehmet Faik Bey vefat eder..  

1939 Sarnıç, İstanbul’da Çığır Kitabevi tarafından yayımlanır. Eser on altı öyküden 

oluşur. 

1940 Şahmerdan, İstanbul’da Çığır Kitabevi tarafından yayımlanır. Eser yirmi 

öyküden oluşur. 

15 Haziran 

1940 

Çelme öyküsü Varlık’ta yayımlanır. Öykü ilk kez 25 Mart 1937’de Kurun’da 

yayımlanmıştır. Yazar bu öykü nedeniyle Askeri Mahkemeye verilir. 

10 Eylül 1940 Ankara Müdde-i Umumiliğinde yapılan duruşmada beraat eder. Sait Faik’i 

Avukat Fuat Ömer Keskinoğlu temsil eder. 

28 Nisan 

1942- 31 

Mayıs 1942 

Haber- Akşam Postasında muhabir gazetecilik yapar. Röportajlarını 

yorumlarıyla Mahkemelerde başlığı altında yayımlar. 

1944 Medar-ı Maiset Motoru adlı roman türündeki eseri İstanbul’da Yokuş Kitabevi 

tarafından yayımlanır. Sait Faik kitap maliyetini annesinden aldığı parayla 

karşılar. Kitap yayımlandıktan birkaç gün sonra, Bakanlar Kurulu’nun kararıyla 

toplatılır. 

1945 Siroz hastalığına yakalanır. İçki yasağı getirilir. Perhize ve günlerinin çoğunu 

Burgazada’da geçirmeye başlar. 

1948 Lüzumsuz Adam İstanbul’da Varlık Yayınları tarafından yayımlanır. Eserde on 

dört öykü bulunur. 

1950 Mahalle Kahvesi, İstanbul’da Varlık yayınları tarafından yayımlanır. Eserde 

yirmi iki hikaye vardır. 

29 Ocak 1951 Doktor Kâzım İsmail Gürkan’ın tavsiyesiyle Doktor Justin Besançon’a muayene 

olmak için Paris’e gider. Tetkiklerin devamında karaciğerinden parça alınması 

gerekir. Hastanenin kasvetli havasından etkilenen yazar, İstanbul’dan ve 

sevdiklerinden ayrı ölmek korkusuyla beş gün sonra İstanbul’a döner. 

1951 Havada Bulut Varlık Yayınları tarafından yayımlanır. Eser on üç öyküden oluşur. 

1951 Kumpanya Varlık Yayınları tarafından yayımlanır. Eser üç hikayeden oluşur. 

1952 Havuz Başı İstanbul’da Varlık Yayınları tarafından yayımlanır. Eser yirmi üç 

öyküden oluşur. 



43 

 

1952 Son Kuşlar, İstanbul’da Varlık Yayınları tarafından yayımlanır. On dokuz 

öyküden oluşur. 

1952 Medar-ı Maişet Motoru, Varlık Yayınları tarafından ikinci kez basılır. Sait Faik, 

kitabın adını “Birtakım İnsanlar”, romanda geçen “Medar-ı Maişet” adlı motorun 

adını da “Ceylan-ı Bahri” olarak değiştirir. 

1953 Sanatı hanesinde “yok” yazan ama hiç kullanamadığı pasaportunu alır. Amacı 

tedavi için bir kez daha yurtdışına çıkmaktır. 

1953 Mark Twain Cemiyeti şeref üyeliğine seçilir. 

1953 Kayıp Aranıyor, roman türünde bir eser olarak Varlık Yayınları tarafından 

İstanbul’da yayımlanır. 

1953 Şimdi Şevişme Vakti, İstanbul’da Yenilik Yayınları tarafından yayımlanır. Eserler 

şiir türündedir. 

1954 Alemdağda Var Bir Yılan, İstanbul’da Varlık Yayınları tarafından 

yayımlanmıştır. Eserin içinde on yedi öykü vardır.  

1954 Georges Simenon’dan çevirdiği daha önce Yedigün dergisinde tefrika edilmiş 

olan Yaşamak Hırsı kitap olarak İstanbul Yayınları tarafından yayımlanır. 

5 Mayıs 1954 Şiddetli bir kriz geçirir. Doktor Ahmet Erbelger durumun ciddiyeti nedeniyle Sait 

Faik’i hemen Marmara Kliniğine yatırır. Yemek borusu kanamasıyla başlayan 

kan kaybı nedeniyle komaya girer. 

11 Mayıs 1954 02.35’te vefat eder. 

12 Mayıs 1954 Yazarın naaşı 11.00’de Marmara Kliniğinden alınarak Şişli Camiine götürülür. 

Zincirlikuyu Mezarlığına defnedilir. 

1954 Az Şekerli, İstanbul’da  Varlık Yayınları tarafından yayımlanır. Eserde on bir 

öykü ve altı röportaj bulunur. 

8 Kasım 1954 

 

Annesi Makbule Abasıyanık düzenlediği vasiyetname ile Sait Faik’in kitaplarının 

telif haklarını, Sait Faik’in uzun zaman yaşadığı Kırağı Sokaktaki evi, başka 

gayrimenkulleri ve Burgazada’daki köşkü Sait Faik Abasıyanık Müzesi haline 

getirilmesi koşuluyla Darüşşafaka Cemiyetine bağışlar. 

1955 Tüneldeki Çocuk, İstanbul’da Varlık Yayınları tarafından yayımlanır. Eserde on 

üç hikaye ve yedi röportaj yer alır. Sait Faik  Hikâye Armağanı ödül parası Varlık 

Yayınları tarafından karşılanarak verilir. 

1959 Annesinin vasiyetine uygun olarak Sait Faik Abasıyanık Müzesi açılır. 

21 Ocak 1963 Sait Faik’in annesi Makbule Abasıyanık vefat eder. 

1964 Darüşşafaka Cemiyeti tarafından Sait Faik Hikaye Armağanı verilmeye başlar. 

A’dan Z’ye Sait Faik (Sönmez, 2007) ve Sait Faik İçin (Alangu, 1956) adlı eserlerden faydalanılarak 

Sait Faik ABASIYANIK’ın hayatındaki önemli olaylar Tablo 4.1.’de gösterilmiştir. 

4.2. Sait Faik’in Sanatı 

Edebiyatla uğraşan pek çok sanatçı gibi Sait Faik de ilk eserini şiir türünde 

kaleme almıştır. Yazar ilk şiirini Adapazarı’ndaki öğrencilik yıllarında yazar. Cavit 

Yamaç’ın 1954 yılında Yeditepe’deki “Dövünme” adlı yazısına göre Sait Faik’in ilk 

kalem denemesi “Hamal” adlı şiirdir. Yazar, sanat faaliyetlerine şiir ile başlasa da asıl 

edebi kişiliğini öykü türünde gösterir. Bursa Erkek Lisesinde yazdığı “İpekli Mendil” 

1934’te Varlık dergisinde ve “Zemberek” adlı öyküsü de 1939 yılında Vakit 

gazetesinin edebi ilâvesinde yayımlanır (Kavaz, 2005: 65-66). 



44 

 

Sait Faik’in ilk üç öykü kitabı, Semaver (1936), Sarnıç (1939) ve Şahmerdan 

(1940), “Sait Faik’in ilk dönem öyküleri” başlığı altında toplanır. Sait Faik üzerine 

yapılan çalışmaların büyük bir çoğunluğunda yazarın öykücülüğü hastalığından önce 

ve sonra olacak şekilde iki bölümde incelenirse de Fethi Naci, Sait Faik’in Hikâyeciliği 

adlı eserinde Sait Faik öykülerini üç dönemde incelemenin gerekliliğini belirtir. Ona 

göre sadece kitapların tarihi bile bir şey anlatır: İlk üç kitap 1936, 1939, 1940 yıllarında 

yayımlanır; oysa dördüncü kitabı Lüzumsuz Adam’ın yayım tarihi 1948: ilk dönemin 

son kitabından tam sekiz yıl sonradır. (Bu sekiz yıllık arayı, Medarı Maişet Motoru 

romanının 1944’te toplatılmasına ve “Çelme” ile “Kestaneci Dostum” adlı öyküleri 

yüzünden yazarın başına gelenlere bağlarlar.) İlk dönemde üç öykü kitabı yayımlanan 

yazarın ikinci döneminde beş öykü kitabı yayımlanır; ayrıca iki uzun öyküsü, bir 

romanı, bir de şiir kitabı yayımlanır. 1948’de siroz hastalığı tanısından sonra yazarın 

daha verimli bir döneme girdiği görülür (Naci, 1998: 15). 

Tablo 4.2. Sait Faik Abasıyanık’ın Öyküleri. Tablo 4.2. Fethi Naci’nin Sait Faik’in Hikâyeciliği adlı 

eserinden faydalanılarak hazırlanmıştır (Naci, 1998). 

 

İlk Dönem 

Öyküleri 

 

İkinci Dönem 

Öyküleri 

 

Son Dönem 

Öyküleri 

 

 

Öyküleri 

 

Romanlar 

İlk üç öykü kitabı 

bu başlık altında 

toplanır. 

Semaver (1936) 

Sarnıç (1939) 

Şahmerdan 

(1940) 

Lüzumsuz Adam 

(1948) 

Mahalle Kahvesi 

(1950) 

Havuz Başı 

(1952) 

Son Kuşlar 

(1952) 

Alemdağda Var 

Bir Yılan (1954) 

Yazarın bu eseri 

ölümünden 

yaklaşık iki ay 

önce 

yayımlanmıştır. 

Havada           

Bulut(1951) 

Kumpanya 

(1951) 

Medarı Maişet 

Motoru (1944) 

Kayıp Aranıyor 

(1953) 

Yazarın ilk dönem öykülerinde cümleler alışılagelmiş yapıdadır. Bu dönemde 

eserlerinde anlatımda konuşma dilinin canlılığı, renkleri yok denecek kadar azdır. 

İkinci dönem öykülerinden ilki “Lüzumsuz Adam”da ilk dönem öykülerinden oldukça 

farklı, konuşma dilinin tüm zenginliklerinden faydalanılmış bir dil fark edilir.  

Kullanılan bu dil; anlatımı tekdüzelikten, durgunluktan, uyuşukluktan kurtaran yeni 

bir öykü dili olarak karşımıza çıkar. Son dönem öykülerinde ise (Alemdağda Var Bir 

Yılan) Sait Faik söylemek istedikleri için yepyeni bir dil kullanır (Nabi, 1998).  



45 

 

Sait Faik’e göre “yazıcılık işinde” insanın “pek ahım şahım” olmasına gerek 

yoktur. Ona göre önemli olan yazı işinde namuslu kalabilmektir. “Kalemimizi ne 

devlete, ne patrona, ne de hattâ millete satalım” der; hatta okuyucuya bile beğendirmek 

gayesiyle yazı yazılmamalıdır (Alangu, 1956: 21). Yazar, “ne iş yaparsın” sorusuna 

göğsünü kabartarak “yazıcıyım” cevabını verse de bu işten yeterince para 

kazanamamaktan yakınır. Böyle bir şikayetini yazıcılığının yirminci senesinde 

Yeditepe gazetesindeki yazısında (1950) anlatır: 

“Bereket Yeditepe para vermiyor yazıcısına şimdilik. Şu yazıma en azından beş 

papel isterdim. Beş papeli alınca da acaba zavallı Hüsam’ı ne diye kandırdım, bu yazı 

beş papel eder miydi? diye içimi yerdim” (Alangu, 1956: 23). 

 Yazar, para kazanmak niyetiyle yazmaz. Onun için yazmak; balık tutmak, 

kahvede oturmak, insan tanımak, Beyoğlu’nda bir aşağı bir yukarı dolaşmak, sigara 

içmek gibidir. Gülen Erdal’ın 1954’teki röportajında sorduğu “Sizce yaşamak nedir?” 

sorusuna “yazmak” cevabını verir (Erdal, 1996: 55). Sait Faik, yazı yazmayı iş 

saydığından başka iş yapmamaya karar verir. Toplumun, ailesinin para kazanabileceği 

bir iş bulması yönündeki tavsiyelerini “Kim ne derse desin… Yalnız yazımla 

geçinmek kararını kimse sökemez” (Abasıyanık, 2022: 13) cümleleriyle geçiştirir. 

Sait Faik öykülerini bir ideolojiye bağlı olarak yazmaz. İçinden geldiği gibi 

yazar. Kahramanları, iyi ve güzeli arayan, yoksul olmalarına rağmen maddî hırsları 

olmayan, hile ve aldatmaca bilmeyen, az şeyle mutlu olabilen “küçük insanlar”dır 

(Kavaz, 2005: 81)  Olay örgüsünün içinde “ben” ve bene ait ruh hallerinin yansımaları 

görülür. “Yazar kendini dışarda tutamaz. Başka bir ifâdeyle, kendi ‘ben’ini olay 

örgüsünün dışında tutmaya gerek de görmez” (Kavaz, 2005: 80).  

Yazarın öykülerinde, hayatını ve psikolojik durumunu yansıtan bulgulara 

rastlamak mümkündür. Kendi hayatıyla iç içe geçmiş metinler yazar. Hayatının son 

döneminde yazdığı Alemdağ’da Var Bir Yılan adlı eserinin bütün öykülerinde kendisi 

yer bulur. Daha öyküye başlarken “İstanbul adalarının birinde hasta anam var” der, 

“Ne iş yaparsın?” sorusuna “Yazı yazarım” cevabını verir. Parkta yürürken karşılaştığı 

adam babasının ismiyle “Faik Bey’in oğlu” diye seslenir. Eserdeki on yedi öykünün 

on beşi 1. Tekil kişi/ben tarafından anlatılır (Gemici, 2023: 29).  

 

 



46 

 

4.3. Sait Faik’in Eserleri 

Sait Faik Abasıyanık, başta öykü olmak üzere, roman, şiir, röportaj ve eleştiri 

türlerinde eserler vermiştir. Fakat bunlar içinde en çok öykü türünde eserleri vardır. 

Zaten Türk edebiyatında da öykücülüğü ile tanınır. Ölümünden önce on öykü kitabı, 

iki roman ve bir şiir kitabı yayımlanan yazarın ölümünden sonra röportajların da yer 

aldığı iki kitabı ve 1942’de Haber-Akşam Postası adlı gazete için yaptığı mahkeme 

röportajlarından oluşan bir eseri daha yayımlanır. 

Tablo 4.3. Türlerine Göre Sınıflandırılmış Sait Faik Abasıyanık Eserleri. Tablo 4.3. Sait Faik 

Abasıyanık (Kavaz, 2005) adlı eserden faydalanılarak hazırlanmıştır. 

1 Öykü Kitapları Romanları Röportajları Şiir 

Kitapları 

Tercümeleri Diğer 

Yazılarının 

Bulunduğu 

Kitaplar 

2 Semaver Medarı 

Maişet 

Motoru 

Mahkeme 

Kapısı 

Şimdi 

Sevişme 

Vakti 

Müthiş Bir 

Tren 

Yaşasın Edebiyat 

3 Sarnıç Kayıp 

Aranıyor 

Tüneldeki 

Çocuk 

 Yaşamak 

Hırsı 

Açık Hava Oteli- 

Konuşmalar- 

Mektuplar 

4 Şahmerdan  Açık Hava 

Oteli- 

Konuşmalar- 

Mektuplar 

  Sevgiliye 

Mektup 

5 Lüzumsuz 

Adam 

     

6 Mahalle 

Kahvesi 

     

7 Havada Bulut      

8 Kumpanya      

9 Havuz Başı      

10 Son Kuşlar      

11 Alemdağ-da 

Var Bir Yılan 

     

12 Az Şekerli      

13 Tüneldeki 

Çocuk 

     

14 Balıkçının 

Ölümü 

     

15 Yaşasın 

Edebiyat 

     

16 Müthiş Bir 

Tren 

     

17 Sevgiliye 

Mektup 

     

Sait Faik’in biyografisinin ve psikolojisinin eserlerine yansımalarının doğru 

tespiti için eserlerin ilk basılış tarihleri önemlidir.  



47 

 

Tablo 4.4. İlk yayım kronolojisine göre Sait Faik ABASIYANIK eserleri. Tablo 4.4. Sait Faik Bütün 

Eserleri 6 Havuz Başı Son Kuşlar eserinin arka kapağından faydalanılarak hazırlanmıştır 

(Abasıyanık, 2000). 

Eser Adı İlk Basılış Tarihi 

Semaver 1936 

Sarnıç 1939 

Şahmerdan 1940 

Lüzumsuz Adam 1948 

Mahalle Kahvesi 1950 

Havuz Başı 1952 

Son Kuşlar 1952 

Alemdağda Var Bir Yılan 1954 

Az Şekerli 1954 

Tünelde Çocuk 1955 

Mahkeme Kapısı 1956 

  



48 

 

5. AYNA METAFORU, NARSİSİZM, ANNE ARKETİPİ, 

BABA-OĞUL DOLANTISI VE BİLİNÇDIŞI İLİŞKİLERİ 

Freud’a göre doğuş, bunalım halinin bir prototipidir. Bebek doğumda 

savunmasız olarak birçok uyaranla karşılaşır ve savunmasızlık hali ilk anksiyetesini 

doğurur. Anne karnında huzur ve güven içindeki yaşam; doğum anında belirsizliğe, 

savunmasızlığa dönüşür. Anne bedeninden kopuş Freud için ilk kaygı iken Otto Rank 

için tüm kaygıların kaynağıdır (Freud, 2024: 102-107). Rank Doğum Travması 

yapıtında dölyatağındaki rahat ve huzurlu dönemden sonra çaba isteyen doğum sonrası 

koşullara geçen bebeğin dehşetini anlatırken sağlıklı insanların bilinçdışında bile bu 

ilk anksiyetenin izlerinin bulunduğunu belirtir. Bir daha asla dönülemeyecek olan anne 

karnı, birey için kaybolmuş bir cennet gibidir ve insan çoğu zaman bu cenneti yeniden 

anımsatacak imgelere yönelir (Cebeci, 2004: 237-238). Alfred Adler, Freud’un 

bahsettiği ilk dönemlerdeki çocuğun çaresizlik hissini “yoğun eksiklik duygusu” 

olarak tanımlar. Her insanın yaşamına “yoğun eksiklik duyguları”yla başladığı 

görüşünü savunur (Adler, 2024:46-47). Ona göre bu duygular evrenseldir, herkeste 

vardır ve bireyin ölümüne dek varlığını sürdürür (Geçtan, 2020: 125). Bu nedenle 

edebiyatta birçok imge anne karnına dönüş arzusunu, doğumla gelen travmaları ve ilk 

narsistlik deneyimi hatırlatır. Carl Gustav Jung ise bu imgeleri ortak (kolektif) 

bilinçdışı ve arketiplerle açıklar. Jung insanın diğer canlılardan farklı olmadığı, her 

hayvan gibi onun da önceden biçimlenmiş, türüne ait bir psike’ye sahip olduğu, 

üstelik, keskin gözlemlerin de ortaya koyduğu üzere, belirgin ailevi özellikler taşıdığı 

varsayımından yola çıkarak bilinçdışı psişik yapıları imgeler olarak tanımlar (Jung 

2021: 20). Jung imgeleri incelerken ilk imgenin üzerinde durur ve prototip kelimesiyle 

eş anlam taşıyan, kolektif bilinçdışını ifade eden, arketip terimini psikolojiye 

kazandırır. Jung’a göre arketipler bir insanın geçmiş yaşantılarının ürünü olan bellek 

imgeleri gibi canlı görüntüler değil evrenseldir. Jung’ın tanımını yaptığı arketipler 

arasında doğum, yeniden dünyaya geliş, ölüm, güçlülük, kahraman, çocuk, üçkağıtçı, 

akıllı ihtiyar, toprak ana, dev gibi imgeler; ağaçlar, güneş, ay, rüzgar, ırmak, ateş ve 

hayvanlar gibi doğal objeler; yüzük ve silah gibi insan yapımı objeler sayılabilir 

(Geçtan, 2020: 168).  

Jung’un tanımladığı arketiplerden biri olan anne arketipiyle edebi metinlerde 

sıklıkla karşılaşılır. Her arketip gibi annenin de sayısız görünüşü vardır: anne, üvey 

anne, kayınvalide, sütanne,dadı, ata, bilge kadın, kurtuluş arzusunun hedefi (cennet), 



49 

 

kilise, üniversite, ülke, toprak, orman, deniz, akarsu, dar anlamda doğum, döllenme 

yeri olarak bahçe, tarla, mağara, her tür oyuk biçim, fırın, tencere ( Jung, 2021: 23). 

Tüm bu arketipler sanatsal ürünlerde anneye dönüş arzusu, anne rahmindeki huzura 

özlem ve bunları çağrıştıran bir çok ifadeyle karşımıza çıkar. Psikanalitik inceleme 

yöntemleriyle okunduğunda Sait Faik Abasıyanık öykülerinde anne arketipi ve onu 

anımsatacak imgeler dikkat çeker. Plajdaki Ayna, Süt ve Gümüş Saat öykülerinde su, 

süt ve ayna; anneyi, anne karnını, ölümü ve doğumu anımsatan metaforlar olarak 

kullanılmıştır.  

Freud içgüdüleri bir liste çıkararak iki ana başlıkta sınıflandırır: yaşam içgüdüsü 

ve ölüm içgüdüsü. İnsan ırkının devamlılığını sağlayan yaşam içgüdüsünün kaynağını 

libidodan aldığını savunur. Açlık, susuzluk, cinsellik, doğurganlık, annelik içgüdüsü, 

çalışma ve kazanma dürtüsü yaşam içgüdüleridir. Freud’un ilgisini en çok cinsellik 

içgüdüsü çeker. Freud’a göre yeni doğan bir bebek fizyolojik ihtiyaçlarını karşılamak 

için tüm libidosunu kendine yöneltir. Bu durum insanın özseverliğidir. Bebek 

özseverlik döneminden sonra onun ihtiyaçlarını birinin karşıladığını fark eder ve 

libidosunu bu kez ona yöneltir. Yaşamın ilk aylarındaki özsever libido anneyi fark 

etmesiyle obje sever libidoya dönüşür. Özsever libido ile objeye yönelik libido 

arasındaki uyumlu denge, bireyin sağlıklı gelişimi ve özellikle kendine olan saygısını 

sürdürebilmesi için oldukça önemlidir (Geçtan, 2020: 32). Bu süreçte çocuğun 

narsistik libidosu ile nesneye yöneltilen libidosunun uyum içinde bir denge yakalaması 

beklenir. Simgesellik döneminden önce çocuk dış dünyayla ikili ilişki kurmaya çalışır. 

Çocuk bu dönemde bir başkasıyla, yaşıtı bir çocukla, annesinin görsel imgesi ya da 

aynadaki kendi bütünsel imgesiyle imgesel yoldan özdeşleşerek, parçalanmış olarak 

yaşantıladığı bedeninin bütünlüğünü kazanmaya çalışır. Çocuk gerek sinestezik 

duyumlarını gerekse hareketlerini eşgüdümleyemediği için bedenini de bir bütün 

olarak algılayamaz (Tura, 2021: 121).  Narsistik dönemdeki çocuk bütünsel imgeyi 

kazanma, beden imgesini tamamlama arzusundadır. Doğumla ilk anksiyetesini 

yaşayan çocuk, o çatışma halinin devamında bütün fizyolojik ihtiyaçlarını 

karşıladığını fark ettiği annesini tanımaya başlar. Bu evrede annesinin yüzünde, 

gözlerinde kendini gören çocuk, annesiyle bir bütün olmayı ister. Lacan annenin 

yüzünün bebek için bir ayna gibi olduğunu savunmuştur (Tura, 2021).   

Lacan’a göre bebeklik döneminde karşılaşılan yüzler, insan psikolojisinde, 

seçimlerinde ve davranışlarında belirleyici imgelerdir. Bu imgeler için kritik dönem 



50 

 

olarak “ayna evresi”ni işaret eder. “Ayna evresi”, çocuğun eksiksizliğe ulaşmak 

amacıyla annesiyle bütünleşerek, kendi bedensel imgesini kazanma sürecidir. 

Annesinin yüzünde kendi yansımasını gören bebek için bu ilk narsisizm deneyimidir. 

Annesiyle birlikte kendini aynada gören birey kendini annesiyle bütünleşmiş olarak 

düşünür. Ayna görüntüsü öznenin bundan sonra isnat edeceği yer olarak kendi dışında 

bir düzen içinde konumlandığı anı temsil eder (Rose, 2010: 66).  

Sait Faik’in “Plajdaki Ayna”, “Süt” ve “Gümüş Saat” öykülerinin imge 

dağarcığında Narkissos mitinin su, süt ve ayna imgelerine rastlanır. Ayrıca narsisizmle 

ilgili olarak anneye bağlılık duygusu, ona dönme isteği ve anneyle yüzleşmekten 

kaçma arzusu öykünün derinliklerinde yer alır.  

Sait Faik Abasıyanık’ın eserlerinin özü insandır. Yazar ilk öykülerinden 

başlayarak sevinci, hüznü, kararsızlıkları, kaçışları ve  tüm duygularıyla insanı anlatır.  

Anne ve babasının onun için seçtiği meslekleri elinin tersiyle iterek eleştirilerinin 

hedefi olmak pahasına insanı anlamayı ve anlatmayı meslek edinir. Yazı hayatının en 

üretken dönemi olarak kabul edilen Lüzumsuz Adam (1948) ile başlayan evre siroz 

tanısı aldığı döneme denk gelir ve artık bu dönemde öykülerinin merkezindeki insanlar 

kendi duyarlılığı, benliği ile şekillenmeye başlar. Bir flanör gibi gezen ve kendine özgü 

bir üslupla gözlemlerini insanı merkeze alarak kurgulayan yazarın ilk dönem 

öykülerinde yaşama sevinci ve insan sevgisi ön plandayken; sevdiği kadınlarla 

mutluluğu yakalayamamış olması, girdiği işlerde başarısız olması ve uzun bir hastalık 

sürecinin sonunda siroz teşhisi konması, öykülerindeki yaşama sevincinin yerini 

karamsarlığa, umutsuzluğa ve yalnızlığa bırakmasına sebep olur. Yaşadıklarının 

etkisiyle yazar kendini arkadaşlarından ve gitmeyi çok sevdiği mekânlardan soyutlar. 

Bu yalnızlık, içine dönüş hali öykülerinde kendi görünürlüğünü artırır ve Sait Faik 

öykülerini psikanalitik incelemeye uygun kılar. “Plajdaki Ayna”da, kurguyu başlatan 

giriş bölümündeki bilinç akışı, iç monologlar; devamında izlenen duyumlar, algılar, 

seçilen nesnelerin açılımı ve işaret ettiği arketipler öyküyü ayna ve su imgeleri 

çerçevesinde psikanalitik edebiyat kuramıyla tahlile uygun kılmıştır. Bachelard bir 

imgenin tüm ruhu ele geçirmesi için ikili anlamlar kazanması gerektiğini belirtir 

(Bachelard, 1996). Sait Faik’in “Plajdaki Ayna” öyküsünde ayna hem tüm gerçeği 

yüze vuran yapıda alabildiğine açık ve yansıtıcı hem de insanı içine hapseden savunma 

mekanizmalarına çeken dipsiz bir kuyu gibi karanlıktır. “Plajdaki Ayna” çatışma 

bağlamı üzerine kurulu dramatik bir öyküdür. 



51 

 

“Plajdaki Ayna” öyküsü anlatıcının iç çatışmalarıyla başlar. Anlatıcı içinde 

bulunduğu vicdani ve ahlaki çatışmalardan bir kaçış yolu aramaktadır. Bütün inkâr ve 

kaçış çabalarına rağmen itirafçı anlatıcı; aynayı kırmasını, aynayı neden kırdığını ve 

kırmasıyla ilgili insanların kanısını direkt muhatabı olarak seçtiği okuyucuya iç ses 

olarak itiraf eder.  

Yazar, bir edebi metnin kurgu dünyasının dışında yer alan ‘gerçek yazar ve 

gerçek okuyucu’nun da dahil olduğu ‘gizli yazar, anlatıcı, muhatap ve gizli okuyucu 

katılımcılarından muhatabı bu öyküde  “okuyucu” olarak belirlemiştir (Demir, 2002: 

24). Yazar; anlatıcının psikolojisini, yaşantılarını, hayallerini muhatabı olarak 

belirlediği okuyucuya bilinç akışı ve iç ses şeklinde itiraf ve kaçışlarla sezdirir. 

“Anlatıcı’nın dışsal ses olarak varlığı, metni olabileceği kadar yabancılaştıran unsur 

olarak dikkat çeker. Dışsal ses muhatabını bilgi sınırında dolaştırırken; ‘içses’ bilinç 

duvarını da aşarak, hikayenin sentetik bir oluşum olarak kavranılmasına, yani feth’in 

ışıklarına doğru çeker bizi”  (Demir, 2004: 87). “Plajdaki Ayna” öyküsünde “O halde 

aynayı kıran sensin” (Abasıyanık,  2000: 15). sorusunu anlatıcıya yönelten muhatap, 

anlatıcıdan iç sesi yoluyla bir cevap bekler. Yazar bu cevabı anlatıcının kırdığı aynanın 

arkasına saklamıştır. Böylece anlatıcının içsesi muhatabı, okuyucuyu merakla sonunu 

beklediği bir oyunun içine çeker. 

Sait Faik anlatıcısını bazen bir mahalle kahvesinden bazen bir balıkçı 

teknesinden yani ekseriyetle halkın içinden seçer. Kendi hayatında da bütün 

imkânlarına rağmen halkın içinden biri, herkes gibi olmayı isteyen yazar; insan, mekân 

ve nesne tasvirleriyle okuyucuda içinizden biriyim duygusunu uyandırır. Onun 

öykülerinde günlük hayatta karşılaşılan ama anlam kazanmamış nesneler dile gelir. 

Seçtiği nesneler öykülerinde eğretileme unsuru olarak kullanılır. Onun öykücülüğünde 

dış dünyadaki nesnelerin tasviri alelade yapılmış tasvirler değildir. 

Betimlemelerindeki birçok unsurun psikanalitik bir açılımı ve işaret ettiği arketipler 

vardır. Seçilen nesnelerin betimlemeleriyle anlatıcının ruh çözümlemeleri birbirlerini 

bütünler ve çağrıştırır yapıdadır. Onun nesne ve insan betimlemeleri önseme tekniğiyle 

okuyucuyu kurguya, bir oyuna davet eder gibi dâhil eder. “Eserdeki önsemeyi fark 

ederek adım adım anlama ya da sona ulaşmanın verdiği haz ile işaret kazıklarından 

ormanın çıkışını bulabilmenin ya da ipuçlarından yararlanarak bir labirentteki çıkışı 

bulabilmenin verdiği haz aynıdır” (Büyükkavas Kuran, 2021: 33).  



52 

 

Yazar önseme tekniğiyle henüz öykünün başlangıcında, ileride 

duyumsatacaklarının sinyalini verir. Anlatıcının “Sonradan deli olduğuna karar verilen 

bir adam plajın aynasını kırdı.” cümlesi, öykünün ilk cümlesi olarak “kırık ayna” ve 

“deli” kelimelerinin izinde iç monologla sürdürülen heyecanlı bir oyuna dahil olma 

hissi uyandırır. “Kırık ayna” önsemesi psikanalitik bir incelemenin de kapılarını aralar. 

“Plajdaki Ayna” öyküsü arkasının sırrı dökülmüş, insanı yeşil gösteren eski ve 

kırık bir aynanın betimlemesiyle sürer.  Ayna hem edebiyat hem de psikanalizde çok 

güçlü bir metafordur. “Metaforlar, metin içerisinde ‘delik’ler açarlar” ( Demir, 2011: 

39). Öyküdeki ana metafor ayna, metin içinde bir delik oluşturur ve okuyucuyu bir 

bulmacanın içine sürükleyerek kurguyu çözmesi için yol gösterir. Aynanın kırılmış 

olması kurgunun ilerleyişine dair belirgin bir ipucu olarak dikkat çeker.  

Öykünün ikinci paragrafında anlatıcının plajdaki aynayı kırdığına dair itirafı 

görülmektedir. “O halde aynayı kıran da sensin, diyeceksiniz, bize numara yapıyorsun. 

Pekala! Aynayı kıran benim. Aynayı kırmamın hiçbir sebebi yoktur. Sebepsiz yere 

kırdım” (Abasıyanık,  2000: 15). Yazar, anlatıcının aynayı kırma nedenini saklayarak 

hikayedeki merak unsurunu oluşturur.  Anlatıcı kırık aynayı görenlerin kendilerince 

haklı bir sebep arayışlarını ve tahminlerini iç sesiyle okuyucuyla paylaşır. Burada iç 

monologlara bilinç akışı eşlik eder. “İç monolog, anlatı kapsamında yer alan bir 

figürün ruh varlığının, doğrudan doğruya, ama onun ağzından söze dökülmeksizin, 

onun düşünceleri, hatıraları, çağrışımlarıyla kendi kendine konuşmasına tanık 

olurcasına anlatıma aktarılmasıdır” (Aytaç, 1999: 215-226). Gürsel Aytaç, bilinç 

akımının; bilincin, bilinçaltının ve bilinç dışının kaynaklarından beslenen bir akış 

olduğunu belirtirken bilinç akışının iç monolog tekniği ile fakat bölük pörçük düşünce 

ve duygu imgeleriyle gerçekleştiğini vurgular (Aytaç, 1999: 215). İçsel ses öyküde 

anlatıcının psikolojisini okumayı kolaylaştırır. “Düşünce aktarımı ilgili karakterin iç 

dünyasını aracısız bir şekilde ortaya kor” (Yıldız, 2008: 46). Bu bölümde anlatıcı bir 

psikanaliz seansında gibi Freud’un serbest çağrışım yöntemiyle içsel dünyasını 

okuyucuya açar.  

“Deli olduğuma karar verildi. Ama zararsızmışım, pek zararsızmışım. Öcümü 

aynalardan alırmışım” (Abasıyanık, 2000: 15). Yazar, anlatıcının insanların 

kınamalarına ve onu deli diye nitelendirmelerine aslında pek de aldırış etmediğini, asıl 

meselenin burası olmadığını, insanların eleştirilerini okuyucuyla açıkça paylaşarak 

hissettirir.   



53 

 

 Sait Faik’in “Plajdaki Ayna” adlı öyküsü çatışma bağlamı üzerine kurulu 

dramatik bir öyküdür. Bu tip öykülerde “iç çatışmanın olgusallığında başkarakterin 

zihnine odaklanılır; okura başkarakterin iç çatışmaları, sorgulamaları, karar verişleri, 

kararından dönüşleri ilk elden sunulur” (Yivli, 2019: 19). “Plajdaki Ayna”, itirafçı 

anlatıcının ağzından tam da böyle bir sorgulamayla ve iç çatışmayla başlar.  Yazar 

öykünün kurgusuna ağır bir zorlanma yaşamakta olan anlatıcının yeni duruma uyum 

sağlayabilmek, karşılaştığı tehditlere karşı gelişen kaygısını yenebilmek için Freud’un 

“yadsıma” ve “neden bulma” (Freud, 2020: 61-62) olarak adlandırdığı ego savunma 

mekanizmasının arkasına saklanmışlığını okuyucuya sezdirerek devam eder. Aynanın 

kırılmasının asıl sebebini savunma mekanizmalarıyla öykünün sonuna saklar. 

“Aynayı kırmamın hiçbir sebebi yoktur. Sebepsiz yere kırdım. Canım sıkıldı, 

eğlenmek için kırdım bile diyemem. Güzel insanları çirkin gösteriyormuş, ne 

münasebet efendim. Güzel insanları çirkin gösteren ayna, onların derununu tefriş eder” 

(Abasıyanık,  2000: 15). Son cümle inkâr mekanizmalarının ürettiği cümleler arasına 

sıkışmış bir itiraftır. Anlatıcı suçluluk duygusunu yadsıma mekanizmasıyla 

bilinçdışına atarak kendini içinde bulunduğu nevrozdan çıkarmaya çalışmakta ancak 

suçunu aynalar yüzüne vurmaktadır. 

Lacan annenin yüzünün bebek için bir ayna gibi olduğunu iddia eder (Tura, 

2021).  Lacan’ın “ayna evresi” olarak isimlendirdiği, bebeklikten itibaren karşılaşılan 

yüzlerin; insanların psikolojisini, seçimlerini ve davranışlarını belirlediği bu süreçte 

anne, ayna tutucu görevini tam olarak yerine getiremeyebilir. Bu durum bireyin 

erişkinlik döneminde onaylanma ihtiyacı duyma, öz güven eksikliği, kendiyle 

yüzleşememe, hatalarını kabullenememe, hatalarından kaçış ve inkâr gibi nevrozlarla 

kendini göstermektedir. Öyküdeki anlatıcı kişi bu dönemde gelişmesi beklenen benlik 

bütünlüğünü tamamlayamadığı için aynada kendi hatasıyla yüzleşememekte ve aynayı 

kırarak suçluluk duygusundan kaçmayı seçmektedir. İçgüdüsel bir dürtüye eşlik eden 

davranış gerçekleşirse ve bu davranış egonun varlığı için tehlike oluşturuyorsa ego bu 

davranışın bilinç düzeyinde şekillenmesini önlemek için savunmaya geçer. Baskı 

savunma mekanizmasıyla bilinçaltına itilen davranış ve düşünceler, kişinin bir miktar 

rahatlamasına sebep olsa da duygusal enerji kaybolmaz ve yeni savunma 

mekanizmalarıyla desteklenme ihtiyacını doğurur (Geçtan, 2017: 178). 

Sait Faik’in ben anlatıcısı aynayı kırmasının hiçbir sebebi olmadığını yadsıma 

yöntemi ile savunurken “Güzel insanları çirkin gösteren ayna, onların derununu tefriş 



54 

 

eder” (Abasıyanık, 2000: 15). cümlesiyle de anlatıcının bilinçdışını okuyucuya 

sezdirir. Yazar, anlatıcının inkârlarını, içsel ses yoluyla, anlatıcı kişinin bilinç altında 

yatan suçluluk duygusunun nedenini merak ettirerek sürdürür. Bu merak duygusu 

okuyucuda anlatıcı kişinin içinde bulunduğu psikolojik durumu anlama isteği 

uyandıracak, empati duygusunu tetikleyecektir 

Sait Faik, insanı uzaktan izler; giyim kuşamını, hareketlerini gözlemler ve 

yorumlayarak öykülerinin merkezinde konumlandırır. Ancak bu öykülerinde anlatıcı 

hariç, karakter tanıtımları gösterme metoduyla, diyaloglar yoluyla yapılır. Anlatıcının 

zeytin ağacının altında oynayan küçük bir çocuğun yanına yaklaşıp onunla sohbete 

koyulmasıyla küçük çocuk ve annesi kurguya dâhil edilir. Çocukla anlatıcı kişi 

arasında geçen daha sonra çocuğun annesinin de katıldığı diyaloglar çocuğun ve 

kadının psikolojik ve sosyal durumunu okuyucuya yansıtır.  Babası olmayan, belki de 

kendini sahiplenmemiş öz babasını, “Boyacı Ahmet Ağabey” olarak tanıyan bir çocuk 

ve o çocuğun annesi, anlatıcının da dâhil olduğu konuşma bölümüyle okuyucuya 

tanıtılır. 

 “Zeytin ağacının altında bir küçük çocuk oynuyordu. Yanına yaklaştım. Yeşil 

zeytinleri korku ile bana uzattı. 

- Sizin mi bunlar? dedi. 

- Benim ya! dedim. 

- Ben taş atmadım, dedi, kendi kendilerine düştü bunlar. 

- Onlar ne? dedim.  

- Acı şeyler, dedi. 

Açık mavi gözlerinin kırmızı kirpikleri yanıp yanıp sönüyordu (Abasıyanık, 

2000: 16). 

… 

- Senin baban kim? dedim. 

- Benim babam yok, dedi. 

Mavi gözlerine, beyazlıktan mavileşmiş bir gözkapağı altın ışıklarıyla indi. 

Büyük büyük dudaklarını uzata uzata; 

- Benim babam ölmüş, dedi (Abasıyanık, 2000: 17). 



55 

 

Çocuğun görünüşü ve konuşmaları başlarda anlatıcıda acıma hissi uyandırsa da 

çocuğun annesinin tavrı bütün dengeleri değiştirir, anlatıcının kendisini bir ego 

çatışmasının içinde bulmasına zemin hazırlar. Bir yanda vicdani, ahlaki değerler vardır 

ki az evvel acıyarak konuştuğu çocuk son derece bu türden güçlü duygular 

hissettirmiştir. Diğer yandan ise içgüdülerinin baş edilemez hezeyanları ruhunu sarar.  

Çocuk, 

“…yıkık bir mescit duvarının kenarından; 

-Al herifi de götürsene mahzene! dedi. 

Annesi: 

-Utanmaz, hınzır, diyerek çocuğa doğru koştu. Bana da bir göz kırpmayı 

unutmadı. Büyülenmiş gibi kadını takip ettim” (Abasıyanık, 2000: 22). 

Öykü kurgusunda kırılma noktası tam da burasıdır. Anlatıcı seçimini yapar, 

içgüdülerine yenilir ve çocuğun gözü önünde para karşılığı çocuğun annesiyle birlikte 

olur. Çocuğun sus payı isteyen bağırmalarını ise para vererek susturacaktır. Anlatıcı 

burada değerler çatışması, dolayısıyla duygusal çatışma yaşar. Toplum tarafından 

kabul görmüş değerler toplumsal bilinçaltını işaret eder. Jung “toplumsal bilinçaltı” 

(kolektif şuuraltı) kavramını kullanırken onu kişisel bilinçaltı olgusundan daha derin 

bir katman olarak niteler. Freud’un ebeveynlerden ve toplumdan içselleştirilmiş ahlaki 

standartlar ve idealler olarak tanımladığı süper ego ile id arasında kalan anlatıcı, 

yüksek değerlerinin önüne geçen haz duygusuna yenilecektir. Çocuk, anne ve 

babasının onaylamadığı davranışları süperegonun alt sistemlerinden biri kabul edilen 

vicdanda şekillendirir. Bu şekillendirmeleri birey içselleştirme mekanizmasıyla 

hayatına geçirir. Öyküdeki gibi çatışma durumlarında vicdan kişiyi suçluluk 

duygusuyla cezalandırır. Egoda oluşan suçluluk ve utanç duygusu bireyi vicdani 

anksiyeteye sürükler (Geçtan, 2017: 52). 

Doğuştan insanda var olan “id” mekanizması haz ilkesine göre hareket 

etmektedir. “İd, kişinin istek ve ihtiyaçlarını gidermek için hiçbir kural tanımaz. 

Ahlaki değerler ve çevresel koşullar “id” için önemli değildir. Onun için tek hedef 

vardır: o anki ihtiyacın doyurulması” (Freud, 2000).  

“Geçici olan bu arzu boyutundaki istek, bir müddet sonra kalıcı olan yüksek 

değerlerin yerine tercih edildiği için, ‘ben’ de tiksintiye, bunalıma sebep olur. Aynanın 



56 

 

kırılma sebebi de budur” (Çelik, 2002: 69). Anlatıcı; durumuna üzüldüğü, merhamet 

duygusuyla yaklaştığı çocuğun yanında içgüdülerine yenilmiş, çocuğun annesiyle 

birlikte olmuştur. Plajdaki Ayna öyküsü, kirin, kayıp bir duyguyla bir arada oluşunu 

ayna metaforuyla verirken öznenin kendi kirliliğini de ima eder. Öykü kahramanı, 

kendinden ve toplumdan kaçmasının yansıması olarak aynayı kırar (Örgen, 2015: 

138). Olaydan hemen sonra anlatıcı, “yıkanmamış sefil insan ve abdesthane kok(an)” 

(Abasıyanık, 2000: 22) mahzenden koşarak uzaklaşır. Bulunduğu izbe yerden koşarak 

kendini denize atan anlatıcı denize koşma sebebinin temizlenmek olmadığını 

söyleyerek yine yadsıma savunma mekanizmasının arkasına saklanır. Aynayı kırma 

sebebini inkâr eden anlatıcı bu sefer de denize temizlenmek için koşma düşüncesini 

inkâr eder. 

Oradan adeta erimiş bir öğle aydınlığına çıktığım zaman, şakaklarımda bir zonklama 

vardı. Hemen plaja koştum. Plaja temizlenmek, bir şeyden silkinmek, ferahlamak 

için mi koştum. Hayır, yalnız mahzenden çıkar çıkmaz, kuyudan sıcağa çıkarılmış 

bir testi gibi terlemiştim. En çok kafam terlemişti, parmaklarımı saçlarımın diplerine 

sürdüm. Tırnaklarımın ucu tarafından emilen, yahut bana emilir gibi gelen bir 

ıslaklık duymuştum. Elime baksam bu ıslaklığın ter olmadığını, tepemden kan 

sızdığını anlayacakmış gibi oldum (Abasıyanık, 2000: 23). 

Acıma duygusuyla yaklaştığı ve mavi gözlerini kendi gözlerine benzeterek 

özdeşlik kurduğu çocuğun annesiyle birlikte olan anlatıcı kirlilik duygusundan, 

vicdani anksiyeteden kaçma isteğiyle kendi gibi kirli bulduğu mahzenden dışarı 

çıkarak denize koşar. Çünkü tüm inkârlarına rağmen deniz ya da su onun için arınmak, 

temizlenmek ve bütün saflığıyla yeniden doğmaktır. 

Carl Gustav Jung,  şuuraltı psişede ortaya çıkan benzer mit ve ögelerini defalarca 

üreten ögelerden söz etmektedir. Bu mitolojik ögelere yukarıda da değinildiği gibi ilk 

örnekler ya da arketipler adını vermiştir (Jung, 2021: 17). İlk insanlar bu mitleri bilinç 

gücünün yansımaları olarak yaşarken, günümüz insanları aslın yansımaları olarak 

tekrar tekrar hissetmektedir. Jung’a göre anne arketipinin sayısız karşılığı mevcuttur 

(Jung, 2021: 22). Geniş anlamda ele alındığında denizin ve akarsuyun annenin 

tezahürlerinden olduğunu belirtir.  

Suda arınma, temizlenme duygusu aslında annesinden yeni doğan bir bebek 

temizliğine kavuşma, o saf hale dönme duygusuyla iç içedir. Psikanalizde deniz ve su, 

anne arketipinin sembollerindendir. Su ve deniz; temizlenme, yeniden doğma 

arzusuyla ölümü ve karamsarlığı da ifade eder. Nurdan Gürbilek Kör Ayna Kayıp Şark 

adlı eserinde imgelemde suyla sütün, suyla ana rahminin, suyla aynanın sık sık yer 



57 

 

değiştirdiğinin görüldüğünü belirtirken suyun ölümle, bireyin yeniden doğmak üzere 

suya geri dönmek istemesiyle de ilgili olduğuna değinmiştir (Gürbilek, 2020: 108). 

“Hayat boyunca anne tarafından sevilme ve korunma arzusundan daha yoğun ve bir 

kat daha usdışı olan onunla bir olma, onun rahmine dönme ve sonunda da doğmuş 

olma gerçeğini ortadan kaldırma yönündeki şiddetli arzudur; böylelikle rahim mezara, 

yani içine gömülünecek toprak anaya, içinde boğulunacak okyanusa dönüşür” 

(Fromm, 2021: 51). Bu bağlamda öyküdeki anlatıcı, anne arketipinin tezahürü olan 

denize; temizlenmek, suçluluktan kurtulmak, günahlarından arınmak için koşarken 

aslında anne rahmine tekrar dönmek üzere ölmek istemektedir. “İşte o zaman, 

tepemden kan sızdığını sanarak denize koşmuştum.” 

Anlatıcının koşarken kafasından akan teri kan olarak hissetmesi bir imge olarak 

ölüm düşüncesini destekler niteliktedir. Anlatıcı içinde bulunduğu suçluluk 

duygusuyla nevrotik davranış özellikleri gösterir. Anlatıcı, hatasıyla yüzleşmekten 

kaçarak denize koşarken anksiyetenin sonucu vücudundan yoğun ter boşalması yaşar. 

Teri kan olarak hissetmesi anlatıcının Freud’un Haz İlkesinin Ötesinde Ben ve İd adlı 

eserinde içgüdülerin temeli olarak iki grupta incelediği yaşam içgüdüsü (eros) ve ölüm 

içgüdüsü (thanatos) arasında hızlı geçişi gösterir.  

Bireysel yaşamın ve insan ırkının sürekliliğini sağlayan yaşam içgüdüsü libido 

(Geçtan, 2017: 31) ile hareket eden anlatıcı olaydan sonra vicdani anksiyete ve 

suçluluk duygularıyla ölüm içgüdüsüne hızlı bir geçiş yapar. Bu hızlı geçiş, fazla 

terleme ve teri kan olarak tasavvur etme gibi nevrozlara sebep olur. Anlatıcı libidonun 

hakimiyetinde yaşam içgüdüsüne uymuş -çocuğun annesiyle birlikte olmuş-  daha 

sonra  yaşadığı suçluluk duygusu ve çatışmaların getirdiği vicdani anksiyete sebebiyle 

ölüm içgüdüsü ile ölümü istemiş, böylece yaşadıklarından kaçma, olanları yok sayma 

isteğine sürüklenmiştir. Tepesinden kan sızması ölümün ve ölüm içgüdüsünün 

öyküdeki izdüşümleri olarak okunabilir. 

Freud, doğumu insanın ilk anksiyetesi olarak kabul eder. Doğuş, bunalım anının 

bir prototipidir. Her tehlikeli durumda olduğu gibi psi-şizmde, bir haksızlık gibi 

duyulur ve ancak bir boşalım ile kurtulunabilecek büyük bir gerilim halidir. Doğum 

anında organizmanın kapasitesini aşan birçok uyaranla aynı anda karşılaşması onda 

sarsıntı meydana getirir (Freud, 2024: 107). Otto Rank’a göre doğum, anne ile ilk 

ayrılıktır. Bu nedenle insanın ilk anksiyetesi kabul edilebilir (Freud, 2024: 102). 

Rank’ın Doğum Travması’na göre anne rahminde huzur dolu dokuz aydan sonra 



58 

 

oradan ayrılışın yarattığı kaygı, diğer gelişim evrelerinde gereksinimlerini karşılama, 

kendi varlığını fark etme, kendini dış dünyaya anlatma endişesine dönüşür (Cebeci, 

2004: 237-238). Anlatıcının suçundan kaçarak denize koşması özellikle de bu esnada 

kafasından akan teri kan olarak hissetmesi yaşadığı anksiyetenin, doğum anındaki 

anksiyeteyle benzerlik taşıdığını düşündürür. Her ikisinde de ana rahmi en güvenli 

limandır, arınma yeridir. Ancak aynadaki yansımasından kaçan anlatıcı birçok edebi 

eserde ayna işlevi gören suda kendi yansımasını görür. Aynayı kırarak kendisiyle 

yüzleşmekten kaçarken arınmak için sığındığı deniz, suçunu yansıtan başka bir ayna 

olacaktır.  

“Hâlâ serinliğin, denizin içinde terliyordum. Hâlâ o apteshane kokulu, serin, çok 

serin bir mahzen havası, gözlerini bize dikmiş mavi gözlü, elleri arpa ekmeği gibi kara 

ve çatlak çocuk bir duman halinde, ama ne zaman istersem vücut haline 

getirebileceğim bir ruh haliyle beynimle gözüm arasında bir yerde uçuşuyordu. 

Durmadan geziniyordu” (Abasıyanık, 2000: 24). Anlatıcının yadsıma mekanizmasıyla 

acı ve kaygı yaşatan duygularını çarpıtarak, sığındığı deniz bir ayna gibi gerçekleri 

yüzüne vurur ve yine utanç duygusundan kaçamaz. Denizde temizlenirken gözünün 

önüne gelen çocuğun gözleri de yüz aynası niteliği taşıyarak anlatıcının çocuğun 

gözlerinde kendini görmesine ve hatasını en gerçek haliyle hatırlamasına sebep olur. 

Anlatıcının panik halinde temizlenmek için suya koşması psikanalitik okumada 

narsist kişilikle de ilişkilendirilebilen kendine dönük bir davranıştır. Adını Yunan 

mitolojisinde sudaki aksini görerek kendine aşık olan ve hayatını  suda yansımasını 

izleyerek tüketen Narkissos karakterinden alan narsisizmde kişinin başkalarından 

gelecek ilgi, beğenilme, takdir ve kabul edilme duygularına bağımlı olduğu 

gözlemlenir.  Süperego ve id arasında kalmış ve bu çatışmadan id’in zaferiyle çıkmış 

anlatıcı için toplum tarafından ayıplanmak, beğenilmemek ağır bir yıkımdır ve bu 

yıkımdan kaçarak ilk narsistlik deneyimini yaşadığı anneye dönmeye çalışır. Su ve 

anne rahmi, narsistler için en iyi sığınaktır. Buradaki anne rahmine dönme isteği, 

anneye bağımlılıktan farklı olan narsisizm ile özdeşik, ben ve bencillik kavramlarını 

öne çıkarır. Buradaki mesele sadece anne rahmine dönme isteğiyle anılan anneye 

bağlılık problemiyle ilgili değildir.  

Mesele, bireysellik ve özgürlükten olma pahasına, tam olarak bireyselleşmeye 

ulaşmaktan kaçınma ve bunun yerine dünyada mutlak koruma altında, emniyette ve 

kendini iyi ve güvende hissetme fantezisiyle yaşama çabasıyla nitelenen, “cennetvari 



59 

 

varoluş”a (Fromm, 2021: 54) sığınma isteğidir. Erich Fromm zorlanma durumunda 

anne rahmine sığınma fantezisini normal biyolojik gelişimin koşulu olarak görür. 

Annenin kanatları altında olma fikri, zarar görmeme ve eleştirilmemeyi de beraberinde 

getiren iki unsurdur ki bu ögeler narsisizmle ilişkilendirilir.  Eleştirilme, zarar görme, 

sevilmeme, takdir edilmeme, toplumla ters düşme ve dışlanma gibi yoğun korkuların 

temeli narsisizme dayanmaktadır. Anlatıcının yaşadığı olay, toplumun değer 

yargılarına örf ve âdetlerine uymaz. Özellikle yazarın bu öyküyü yazdığı yıllar (1950) 

düşünüldüğünde anlatıcı ile kadın arasında geçenler Türk kültüründe, dini ve  etik 

olarak  toplum tarafından kabul görmeyecek olaylardır. Bu durumun sarsıcı gerçekliği 

içinde anlatıcı, denize koşarak süperegodan yani toplum tarafından kabul görmüş 

değerlerden, ona gelecek eleştirilerden en çok da kendi vicdanından kaçarak kendi 

cennetine, güvenli alanına, narsisizmin kalesi, anne rahmine sığınır.  

Yazarın hayatı incelendiğinde anne unsurunun onun hayatındaki baskın konumu 

dikkat çeker.  Sait Faik’in annesi oğlu üzerinde çok etkilidir. Makbûle Hanım otoriter, 

sözü geçen bir anne modeli çizer. Yazarın anne ve babası yaklaşık üç buçuk yıl ayrı 

yaşarlar ve bu süreçte yedi-on yaşlarında olan Sait babasında kalır. Daha sonra aile 

büyükleri tarafından anne ve babası bir araya getirilse de bu süreç, yazarın annesine 

daha da düşkün bir hale gelmesine yol açacaktır. Burada Lacan’ın “ayna evresi” olarak 

adlandırdığı evrenin yazar üzerindeki etkilerini bulmak mümkündür. Bu dönemde 

anne “ayna tutucu kendilik nesnesi işlevini” yerine getirmekle yükümlüdür. Anne bu 

evrede herhangi bir nedenle bu görevi tam olarak yerine getirmezse çocuk yetişkin bir 

birey olduğunda öz saygısını koruyabilmek için çeşitli mekanizmalar geliştirebilir. 

Genelde de bu eksiklik, öz saygısının tam olarak gelişmemesinden kaynaklanan 

onaylanma ve destek görme ihtiyacı olarak ortaya çıkar.  

Sait Faik’in hem arkadaşı hem de psikiyatristi Dr. Fikret Ürgüp, “Sait Faik’in 

Psikolojik Yapısı Üzerine Bir Deneme” isimli yazısında yazarı şöyle tanımlar: “ Sait, 

ancak, ilkel iç-tepkilerini tatmin ettiği, yediği, içtiği, seviştiği zaman kendini gerçekte 

var olarak hissederdi. Başkalarıyla duygusal münasebete giriştiği zamanlar, kendini 

kabul ettiği zamanlardı. Bu yüzden başkalarına şiddetli bir şekilde bağlanmak ihtiyacı 

vardı” (Ürgüp, 1964: 6). Fikret Ürgüp’e göre Sait Faik’te  kimlik kazandığı dönemde 

babasının ilgisizliğini annesinin otoriter tutumuyla  tamamladığı için  bağımlılık 

psikolojisi gelişmiştir.   



60 

 

Bu psikolojik durum, anne hakimiyetiyle büyüyen Sait Faik’in yetişkinliğinde 

sorumluluktan kaçma, annesini her zaman arkasında bir dayanak olarak görme isteği 

doğurur. Öyküdeki benlik bütünlüğünü tamamlayamamış, hatalarıyla yüzleşmekten 

kaçan, aynayı kırıp; anne rahmine, arınmaya, doğumu simgeleyen denize koşan 

anlatıcı ile sorumluluktan kaçan, yaşadığı sıkıntılarda, hayal kırıklıklarında annesinin 

kanatları altına sığınan Sait Faik arasındaki benzerlik dikkat çeker. 

 “O halde aynayı kıran da sensin, diyeceksiniz, bize numara yapıyorsunuz. 

Pekala! Aynayı kıran benim. Deli olduğuma karar verildi. Ama zararsızmışım, pek 

zararsızmışım. Öcümü aynalardan alırmışım” (Abasıyanık, 2000: 15). 

Anlatıcı, aynayı kırdığını yukardaki cümlelerle itiraf ederken aynanın 

kırılmasına şaşıran topluluğun onun deli olduğuna karar verdiğini söyler. Bu söylenti 

anlatıcıyı rahatsız etmez. Zararsız deli olma fikri ona içinde bulunduğu durumdan, 

yaptıklarının sorumluluğunu almaktan çok daha cazip gelir. Anlatıcının deli olarak 

görülmesiyle Sait Faik’in ruhsal sıkıntıları nedeniyle yaşadığı gelgitlere çevresinin 

tepkileri benzerlik gösterir. Sevme ve sevilme isteği hayal kırıklıklarıyla sonuçlanmış 

yazar, deliliği, melankolik halini kaçış yolu olarak görür. Onun “hayatı ve insanı 

sevme isteği, çok fazla artan sevilme ihtiyacı bütün renk ve çizgilerde onu arama ve 

bulamayacağını bildikçe öfkelenme hali, çıkışsızlığıdır” (Örgen, 2010: 91). Bu 

çıkışsızlık duygusu, melankolik duruş ve boş vermişlik hali “deli”liğini anlamlı 

kılacaktır.  

“Yazar, ruh sağlığının yerinde olmadığına dair bir rapor ile askerlikten muaf 

tutulmuştur” (Ertuş, 2022: 49).  Delilik fikri Sait Faik’i rahatsız etmez aksine boş 

vermişlik, avarelik hali için bir dayanak oluşturur. “Aziz Nesin, Sait Faik’in Tan 

gazetesinde çalışması için çok çaba sarf ettiğini ancak haber yazılarını yazamadığı için 

gazete idaresi tarafından işe alınmadığını anlatır. Sait Faik ise çevresindekilere Aziz 

Nesin’in ayağını kaydırdığını ve Tan gazetesinde çalışmasını istemediğini söyler.  

Karşılaştıkları bir gün, Aziz Nesin, Sait Faik’e arkasından söylediklerini duyduğunu 

ve buna çok kırıldığını söylemesiyle Sait Faik, Sen benim söylediğim söze niye 

alınıyorsun, ben deliyim be...” diyerek üzerinde “paranoyak filan gibi” (Nesin, 2021: 

403) bir ruh hastalığı adının olduğu ve bu nedenle askere alınmadığının yazılı olduğu 

kağıdı uzatır. Buradan hareketle, Sait Faik’in gerçekten bir ruh hastalığının olduğu ya 

da askere gitmesin diye alınan bu belgeye sığınarak kimi zaman “delice” sözler sarf 

ettiği söylenebilir” (Ertuş, 2021: 58).  Sait Faik için deli olmak anlatıcı için olduğu 



61 

 

gibi pek de mühim bir olay değildir. Anlatıcının deli olduğuna yönelik eleştirilere 

gösterdiği kabul etmiş ve önemsemez tavır ile Sait Faik’in özel hayatında çevresi 

tarafından deli olarak kabul edilmesine sebep olan ruhsal rahatsızlığını önemsemez 

tavrı benzerlik gösterir. 

Fazla otoriter yapıda ebeveyn ile büyüyen çocuklar kendilerini yeterince ifade 

edememişlerse duygularına karşı güvensizlik duyarlar. Yetişkin  olduklarında 

onaylanma ihtiyacı duyabilir, desteklenmek isterler. Sait Faik’in özellikle çalışma 

hayatında bir türlü dikiş tutturamaması, çalışma hayatıyla ilgili isteklerinin kabul 

görmemesi ve yanlış olarak değerlendirilmesi onu derinden etkiler. Annesinin ve 

özellikle babasının onu düzenli bir çalışma hayatına uydurmak için uğraşmalarının 

sonuç vermemesi yetersizlik duygusunu ve toplum tarafından kabul görme arzusunu 

daha da artırmıştır. Yazarın toplumda kabul görme isteği; anlatıcının öyküde “herkes 

gibi olma” isteğiyle benzer nitelikte kabul görme arzularıdır. 

Sait Faik’in “Plajdaki Ayna”da seçtiği anlatıcı, öyküde denizden çıktıktan sonra 

bir süre kimsenin görmediği bir noktada yatar, bekler ve gazinolardan sesler, 

kahkahalar, şarkılar gelmeye başlayınca herkes gibi olmanın rahatlığıyla kalabalığa 

karışır. Gazinolardan gelen sesler, kahkahalar, havanın kararması; hatasının 

görünürlüğünü azaltmış, toplum gözünde kabul edilirliğini artırmıştır. Ben anlatıcının 

ıslık çalarak ağzında sigarasıyla plajdan geçişi “herkes gibi” kelimeleriyle vurgulanır. 

Bu ifade, bağımlılık psikolojisiyle açıklanabilir. Anlatıcının değer çatışması ve 

bağımlılık durumunun izdüşümü olan toplumda kabul görme arzusu ile Sait Faik’in 

psikolojik durumu benzerlik gösterir.   

Su; Bachelard’ın Su ve Rüyalar’ında kuşatıcı, sarıp sarmalayıcı, saf, besleyendir. 

Ona göre bu özellikleriyle su dişildir, anadır. Mekanın Poetikası’nda da Su ve 

Rüyalar’da da su aynı zamanda gözdür: dünyanın gözü (Bachelard,  1996: 221). 

Evrenin kendini seyrettiği kadim aynadır su; dünya kendini gölde görmek istemiş 

gibidir. Duruluğu ve besleyiciliği ile olduğu kadar, aynı anda hem gören(göz) hem de 

yansıtan (ayna) unsur olmasıyla da şairde bir kozmik narsisizm ortaya çıkarır. Göz, 

ayna ve su birlikteliği, insana ilk narsistlik deneyimi, kendisini ilk kez annesinin 

gözünde gören bebeğin ilksel mutluluk imgesini, bakanla aynalayanın ilksel 

beraberliğini hatırlatır (Gürbilek, 2020 :108). 



62 

 

Su, süt, ayna, ana rahmi, ölüm ve doğum imgelemde sürekli yer değiştiren 

metaforlardır. Bachelard’ın ilk yatıştırıcı olarak tanımladığı süt de temizliğiyle ana 

rahmine, güvenli alana dönüşü simgeler. Sait Faik’in “Süt” adlı öyküsünde anlatıcı 

yıllardır yapmadığı şeyi yapar bir sütçü dükkanına gider ve süt içer. Daha sütçü 

dükkanına girerken Carl Jung’un persona olarak adlandırdığı maskelerini “Defolun!” 

diye bağırarak kovar. Bu çatışma tüm personalarından kaçma ve gölgesiyle başbaşa 

kalabilme telaşıdır. Jung’un persona adını verdiği arketip, tiyatro oyuncularının çeşitli 

rolleri canlandırırken taktıkları maskelerden adını almıştır. Analitik psikolojiye göre 

insanın yaşamını sürdürebilmesi için zorunlu olduğu kendisi olmayan bir karakteri 

yaşaması halidir. Ona göre bir insan birden fazla persona takabilir. İş hayatı için farklı, 

arkadaşlarıyla ilişkisinde farklı personaya ihtiyaç duyulabilir.  

Anlatıcı ben, aslında sütçü dükkânına girerken “Defolun!” sözüyle gölgesinin 

eylemlerini bastıran, yaratıcılığını, duygusallığını, içgörülerini körletmek zorunda 

bırakan tüm maskeleri kapının dışında bırakır. Böylece Jung’un en güçlü ve en 

tehlikeli arketipi olan gölge ortaya çıkar. Gölge insanın temel içgüdülerini içerir, 

gerçekçi içgörülerin ve yaşamın sürdürülebilmesi için gerekli olan tepkilerin 

kaynağıdır. (Geçtan, 2020: 172) Yeni doğmuş bir bebeğin yaşamını sürdürmek için 

verdiği tepkiler benzer şekilde gölgeyle açıklanabilir. Sütçü dükkanı ve süt kırk iki 

yaşında olduğunu söyleyen anlatıcı için ana rahmine dönüş, yeniden başlama 

hayalidir.“Sütçü dükkanına yeni doğmuş gibi girdim. İçimden bir nara atmak 

geçiyordu. Sanki yeni bir hayata başlıyordum. Şimdi böyle bir sabah yeniden doğmuş 

gibi taze uyanacak, burnumda o sıcak, köpüklü süt damlasının kokusunu, 

damarlarımda yumuşak, beyaz bir rüya nezlesi gibi dolaştırıp yine burnuma getirecek, 

hapşıracağım” (Abasıyanık, 2000: 63). 

Bachelard’ın ilk yatıştırıcı olarak nitelediği süt, doğum sonrası hayat serüvenine 

anneden koparak başlayan bebeğin travmasına ilk merhemdir. Bu nedenle süt ve ana 

rahmi imgelemde birbirinin yerine geçer. Bir daha asla dönülemeyecek olan anne 

karnı, birey için kaybolmuş bir cennet gibidir ve insan çoğu zaman bu cenneti 

hatırlatacak imgelere tekrar yönelir. Her kaygı ve korkunun temelinde doğum 

kaygısının yatması gibi, her haz rahim içindeki ilksel hazzı yeniden oluşturmaya 

yöneliktir (Rank, 2014: 36).  

Anlatıcı sütçüde ilk sütü içerken tüm personalarından, kaçışlarından, 

günahlarından arınmış yeniden doğmuş gibi hisseder. Ancak ikinci süt aynı tesiri 



63 

 

yapmaz. Yağmurun içindeki her günkü dünya: “Hadi çabuk artık. Yeter artık. Gel 

buraya. Böyle biteviye sütçü dükkanında kalıp, yeniden doğmuş numarasıyla 

oturamazsın. … Her şey, bütün insanlar seni bekliyor. Onların arasında oynadığın 

oyunu bitirmeye mecbursun. Yeniden doğulmaz” (Abasıyanık, 2000: 65) sözleriyle 

anlatıcıyı Jung’ın en tehlikeli arketip olarak tanımladığı gölgeden uzaklaştırmak ister. 

Gölge genellikle ısrarcıdır ve personanın baskısına kolayca boyun eğmez. Örneğin, 

yazar olma eğilimine karşın devlet memurluğunu sürdüren bir insan günün birinde 

görevinden çekilip yazı yazmaya başlayabilir (Geçtan, 2020: 171). Ego ve gölge 

işbirliği kişinin yaşam enerjisini artırır. Bu işbirliğiyle insanın bilinç dünyası genişler, 

üreticiliği artar. Zihinsel olarak da bedensel olarak da etkinlik ve verim artar.  

Ancak işbirliği sağlanamamış, gölgeden yoksun kalmış bir hayat cılız ve 

ruhsuzdur. Ego ile gölge arasında çatışmalar içinde kalmış anlatıcı işbirliğini 

sağlayamaz; personalardan ve baskılarından bıkar, içtiği sütle bir an olsun bastırdığı 

gölgesine döner.  

“Yeni bir dünyaya başlıyordum. Yepyeni şiirler isterdim. Yeni romanlar 

okumalı, yeni resimler seyretmeli, yazmak için yeniden bir başka Türkçe 

öğrenmeliydim” (Abasıyanık, 2000: 64). 

Kuşkusuz bu karar ve arzu aniden oluşmamıştır. Gölge birçok kez ortaya çıkmış 

ve kabul görmemiştir. Tıpkı Sait Faik’in hayatının merkezine yerleşmiş, birçok 

öyküsünün çıkış noktası olmuş, kanayan yarası yazarlık ve meslek döngüsünde olduğu 

gibi. Sait Faik’in yaşadığı dönemde yazarlık bir meslek olarak görülmez hatta aylaklık 

olarak değerlendirilir. Toplum, anne ve baba baskısı düzenli bir işi olması gerektiğini 

savunsa da Sait Faik yazmayı seçer. Anlatıcının gölgeye dönüş isteği Sait Faik’in bu 

baskılardan kaçışıyla benzerdir. Sait Faik tıpkı anlatıcı gibi gölgenin eylemlerini 

bastırır ve onun gücüne karşı çıkabilecek güçte bir persona geliştirir. 1936 yılında Sait 

Faik’in babası Mehmet Faik Bey ona bir iş kurar. Bu sorumluluk Sait Faik’i hiç 

istemediği bir çatışmanın içine sokacaktır. Bir yanı gezmek, görmek ve yazmak ister 

diğer yanı toplumca kabul görmüş değerleri kabul etmek. Onun için belli bir işe bağlı 

kalmak mümkün değildir. Bu yıllarda Varlık’a hikayeler göndermeye başlar. 

Arkadaşlarıyla iş yerini kapatıp gezmeye gider. Ahmet Muhip Dıranas’la müşterilerin 

yanında sanat ve edebiyat üzerine konuşmalarının akabinde alışverişin yoğun olmasına 

aldırmadan iş yerini kapatıp Beyoğlu’na çıkmaları (Ağaoğlu, 1954: 6) bastırılamamış 



64 

 

gölgenin hakimiyetiyledir. Gölge ve personalar arasında kalması sebebiyle ortaya 

çıkan sıkışmışlık duygusu onu kendi içinde çatışmalara sürükler.  

“Kalemi yonttum. Yonttuktan sonra tuttum öptüm. Yazmasam deli 

olacaktım”(Abasıyanık, 2000 :187)  

“Haritada Bir Nokta” öyküsünün bu son cümleleri içinde bulunduğu çatışma 

durumunun ifadesidir. Çünkü hayatı boyunca bir işte çalışmamış, onun için seçilmiş 

okullarda okumamış, evlenmemiştir. Bu seçimleri, ailesinin ve toplumun baskısına bir 

başkaldırıdır. “Haritada Bir Nokta” öyküsündeki haksızlığa uğramış kahramana 

yapılanlar için kendini kahredip tütüncüye koşarak “Yazmasam deli olacaktım” diyen 

Sait Faik için yazmak hayatla mücadele ediştir.  

Yazmak; haksızlıklara, yalnızlığa, baskılara, hastalığa direniştir. Öyküleri 

hayatın manifestosu niteliğindedir. Elbette bu çatışmanın galibi bellidir. Sait Faik 

gölgenin ısrarlarıyla personayı bastırmak yerine ego ve gölge işbirliğini sağlamayı 

seçer. Böyle bir durumda ego, içgüdüsel güçlerin yolunu kapatacağı yerde onları 

yönlendirir. Bilinç dünyası genişler ve zihinsel işlevler canlılık kazanır (Geçtan, 2020: 

171). Bu seçim ona yaşam enerjisi verir. Modernleşme, sanayileşme ve kapitalizmin 

hüküm süren değerlerine karşı pasif bir direnişle caddelerde dolaşır, kahvelerde 

meyhanelerde oturur, insanları seyreder ve yazar. Ancak yazarken beklentilerinin 

burukluğunu duyar ve bu ikilem öykülerine yansır. Kentin sokaklarında, caddelerinde 

amaçsızca dolaşan, vitrinleri seyreden flanör, aslında bir yandan da karşı olduğu iklime 

tuhaf bir bağlılık hissetmektedir. Bu iklimin dışına kolay kolay çıkamaz. Arzu ve 

hakikat arasında kalan, bulunduğu yere ait olmayan fakat bir şekilde oraya bağlılık 

hisseden, hastalıklı bir ruh hali böylece gelişir (Aslan, 2023: 192). “Süt” öyküsünde 

içtiği ikinci bardak sütten ilkindeki tesiri alamaması bundandır.  

Öyküde “yağmurun içindeki her günkü dünya”; anlatıcı beni şu ifadelerle 

sütçüden, sütten, sığındığı korunaklı limandan ayırmaya çalışır:  

“Hadi çabuk ol. Yeter artık. Gel buraya…Öylesine hayattan hoşnut olacaksın ki, 

şimdiki gibi elle tutulamayan, gözle görülemeyen, yalnız işte böyle ara sıra sezeceğin 

ümitlerle yapılmamış ama belli, göze görünür şarapla başlayan yalancı 

kahramanlıklarla dolu ümitleri bulunca karşında, sabahki halinden utanacaksın” 

(Abasıyanık 2000: 65).  



65 

 

Dükkanın içindeki köpürmüş süt kokusu, duvardaki rutubet kokusuna döner. 

Şapkasını başına atar ve sokağa fırlar. “Defolun!” diye bağırdıkları sakince yaklaşan 

ona şifa olmaya gelmiş doktor, hastabakıcı gibi görünürler ve birden anlatıcı kendini 

her günkü hayatın deli gömleği sırtında düğümlenmiş bulur (Abasıyanık, 2000: 66). 

Buradaki süt arketipi, sığınılmış güvenli liman ile gerçek hayatın acımasız ama 

kandıran cazibesi arasında kalmış anlatıcı ben’in çatışmasını ortaya çıkaran unsurdur. 

Sait Faik’in “Gümüş Saat” öyküsündeki anlatıcı ben; babası ölmüş, analığıyla 

kalmış hasta, zayıf, kansız bir oğlandır. Analığından başka kimsesi olmayan çocuk,  

babasının ölümünden sonra hastalanır. Analığının onu köye göndermekten başka 

çaresi yoktur. Çocuğun -anlatıcı ben’in- babasından kalma gümüş saatinden başka bir 

şeyi kalmamıştır. 

“Bütün tesellim saatimdi. Bu babamdan kalma gümüş saatti. Onu gündüzün 

kimse bulmasın diye nerelere saklardım! Gece yatağıma girer girmez çıkarır, avucuma 

alır, kulağıma kor, dinler, sanki bir sevgiliyle, seninleymişim gibi, Zehra dünyalar 

benim olurdu. Azıcık da sevinçten ağlardım” (Abasıyanık,2000: 124).  

“Saatiyle anlatıcı birbiri için ateşe atılmaya hazır, birbirinden ayrılmaz iki 

arkadaş” (Abasıyanık, 2000: 124) tır. Babasının ölümü ve analığının terkiyle 

yapayalnız kalan çocuk içine kapanır, kimseyle konuşmaz, hırçınlaşır. Mahallenin 

çocuklarıyla konuşmaz, onlar tarafından da sevilmez. Tek konuştuğu işte bu saati bir 

de Zehra isimli bir kız çocuğudur. Zehra’ya saatini gösterirken mahallenin çocukları 

saati fark ederler ve almak isterler. 

“Her şey, her şeyimi alabilirlerdi: İçimden midemi, kalbimi, ciğerlerimi; 

kafamdan aklımı, ama saatimi asla! ...Ömrümde ilk defa saat için çılgın gibi dövüştüm. 

Ellerinden kurtulunca soluğu evde aldım. Saatimi çıkardım, artık işlemiyordu. 

Yatağımda sabaha kadar ağladım” (Abasıyanık 2000: 126).  

Anlatıcı en değerli varlığı olan saatini çocuklara vermez ancak çocuklar bu işin 

peşini bırakmaz. Çocukta çalıntı bir saat olduğu söylentisi her yere yayılır. İftira 

üzerine uzak akraba, çoluk çocuk saati ararlar. Ertesi gün çocuk, deniz kenarına iner. 

Saati için güvenli alanına, saklı cennetine, anne rahmini simgeleyen suya koşar. 

“Balıkçı Hasan Çavuş’a yalvardım. Biraz gezeyim diye sandalı aldım. Açıldım. 

Sonra durdum. Bozuk saatimi çıkardım. Kapağını açtım. Kırmızı taşlarının üstüne 

senin o gün bana verdiğin papatyayı koydum. Sonra suyun üstüne yavaşça saatimi 



66 

 

bıraktım” (Abasıyanık 2000: 126-127). Böylece hem saatini hem de Zehra’sının ona 

verdiği papatyayı; kaybettiği annesini ve babasını, onlar hayattayken duyduğu huzuru, 

güveni imgeleyen suya emanet eder.  

Su, doğuş anını simgelediği gibi ölümün de simgelerinden olmuştur. Ölüm ve 

yeniden doğum iç içedir. Burada gençliği, güzelliği ve masumiyetiyle Tanpınar’ı 

etkilemiş Shakespeare’in Hamlet’inin en derin psişelerinden Ophelia’nın suya 

yürümesinde olduğu gibi bir vazgeçiş vardır. Hamlet’e aşık kadın Hamletin kararsız 

tutumunun ve babasının ölümünün üzüntüsüyle cam gibi parıldayan suya gömülür. 

Suya şarkı söyleyerek girer çünkü anasız büyümüş Ophelia; ana rahmine, kayıp 

cennetine kavuşmak için yürümektedir. Suyun olduğu her yerde, muhakkak 

çiçeklerini, yarım kalmış türküsünü, saçlarının dağınık rüyasını bir edebiyete götüren 

bir Ofhelia vardır. Bu suyun ve aydınlığın ölüm rüyasıdır. Aydınlıkta kabaran her suda 

bu masal mevcuttur (Tanpınar, 2000: 150).  

Çocuk suyun üzerine saatini yavaşça bırakır. Uzun zaman arkasından bakar. Saat 

döne döne batmaya başlar. Çocuğun gözlerinden yaş boşanır. Şimdi artık saati de 

yoktur (Abasıyanık, 2000: 127). Bu vazgeçiş ölüm ile yeniden doğumun iç içeliğinin 

ifadesidir. Çocuk, saatini ve onun hatırlattığı her şeyini kaybetmeyi göze alarak onu 

kimsenin bulamayacağı bir yere denizin karanlıklarına bırakır. Bu kayıp ya da ölüm; 

onu, Zehra’yı ve babasını kayıp cennetine kavuşturur.  

  



67 

 

6. SAİT FAİK ÖYKÜLERİNDE BİR İMGELEM: YALNIZLIK 

Yalnızlık ve yabancılaşma modern çağ insanını derinden etkileyen durumlardır. 

Yabancılaşma; bireyin toplumsal, kültürel ve doğal çevresine uyumunun azalması, 

çevresi üzerindeki denetimini kaybetmesi ve giderek yalnızlaşması, kendini bir yere, 

gruba, topluluğa ait hissedememe durumudur (Ofluoğlu, Büyükyılmaz, 2008: 114). 

Yabancılaşmayı ontolojik bir olgu olarak ilk ve sistemli olarak kullanan Hegel, insanın 

fiziki ve ruhi varlığı arasındaki ayrımın özden uzaklaşmaya neden olduğunu belirtir 

(Sazyek, 2010: 24). 

Yalnızlık, yabancılaşma, ötekileşme gibi iç içe geçmiş kavramlar, 19.yy’dan beri 

sanat ve edebiyat alanında sıkça ele alınır. Özellikle modernist dönemde bu 

kavramların daha ziyade politik, ideolojik bir tabana oturtuldukları, a priori olarak 

girdikleri yazılara örtük bir siyasal bilinç taşıdıkları görülür. Çünkü 20. yüzyılda şairler 

ve yazarlar politik bunaltıları, siyasal hesaplaşmaları, tarihsel krizleri, ideolojik 

kaygıları dolayısıyla karamsar bir kültürel iklime doğarlar. Soludukları siyasal 

atmosferin etkisiyle, modern çağın bunaltısı görünümündeki yalnızlık psikolojisini 

derinden yaşarlar (Ceylan, 2023: 285). 

Sait Faik, içinde bulunduğu çağın politik ve toplumsal çatışmalarına girmez, 

insana yönelir, makamı, sıfatı önemsemez. İnsanla ve insan olmakla ilgilenir. Ona göre 

insanı anlamak için siyasal bir konum almak gereksizdir. Siyasal bir duruş belirlemek 

onu özgürlüğünden uzaklaştıracaktır. Onun öykülerinde insan ve insana ait her türlü 

duygu bir şekilde yer bulur.  

Freud, imgelemsel etkinliğin ilk izlerinin çocukluk döneminde görüldüğünü 

iddia eder. Ona göre sanatçının çocukluğunun ve yaşam öyküsünün izleriyle, bu izlerle 

ortaya çıkan eserleri arasındaki ilişkiyi çözmeye yönelik inceleme en çekici 

konulardan biridir (Freud, 2000: 54). Sait Faik’in çocukluğunun ve yaşam öyküsünün 

izleri ile eserleri arasındaki ilişki çözümsel incelemeye uygundur. Yazarın 

anlatılarında yaygın olarak yabancılaşma ve yalnızlık izleklerine rastlanır. Yalnızlık, 

Sait Faik’in metinlerinin temel zeminidir. Sait Faik’in yalnızlığından söz ederken onun 

baba-oğul dolantısı, annesinin baskın kişiliği ve onunla kurduğu güvenli ve korunaklı 

bağ göz önünde bulundurulmalıdır.  

Sercan Ceylan, “Sait Faik’in Öykülerinde Modern Çağın Bunaltısı” başlıklı 

makalesinde  “Haritada Bir Nokta” öyküsünde Sait Faik’in otobiyografik gerçeğine 



68 

 

işaret eder. Ona göre “Haritada Bir Nokta” öyküsünde kimi tasvir ve alogeriler bilinçli 

olarak anne baba benzetmesini temel almıştır (Ceylan, 2023: 286). 

“Tabiat; çoğunca dosttur. Düşman gibi gözüktüğü zaman bile insanoğluna 

kudretini ve kuvvetini tecrübe imkanları veren, yüz vermez bir babadır; fırtınasında 

kayığını batırdığı zaman yüzmesini, rüzgârında kulübenin damını uçurduğu zaman 

daha sağlamı, daha hünerliyi bulmayı öğretiyor, canavarıyla…adale kuvvetini 

sınıyordur ” (Abasıyanık, 2009: 179).  

Freud’un gelişim kuramları kapsamında fallik dönemde ana-baba-çocuk 

ilişkilerinde yaşanan aksaklıklar çocuğun ileriki yaşamında nevrotik belirtilere temel 

oluşturur. Babasının yoğun iş hayatı sebebiyle bu süreçte babasıyla yeterince ilişki 

kuramayan Sait Faik’in yalnızlık hissinde bu süreç etkili olmalıdır. Bu süreci 

yetişkinlik döneminde işsizliğin, karşı cinsle ilişkilerinde aradığını bulamamanın 

doğurduğu hayal kırıklıkları izler.  

Sait Faik hayatta ondan beklenen başarıyı gösteremediğine inanır. “Ben Ne 

Yapayım” öyküsünde yaşadığı çatışma duygusunu hissettiren ifadelere rastlanır:  

 Söyleyin ben ne yapayım? Yazı yazmak, böylece şu harbi atlatıp iyi bir 

kütüphane açmayı düşünüyor, yalnız kendilerine, zevklerine güvendiğim insanlar 

vasıtasıyla kitaplar çıkartmak, tâbilik etmek istiyordum. Hiçbir kötü kitap 

basmamak şartıyla hayatımı kazanmayı tasarlamıştım. Olmayacak. Böyle giderse, 

babadan miras birkaç parçayı da tüketeceğim.  

Ne yapayım? Bulgur mu alayım, dersiniz? Bizans’tan kalma o İstanbul 

Balıkpazarı’nın yukasındaki kocaman yapılardan birisine tepeleme doldurayım, 

içine de bir Kürt bekçi mi dikeyim? Ha, ne dersiniz? (Abasıyanık,2000: 147).  

Öyküdekine benzer şekilde babası Mehmet Faik Bey, 1936 senesinde Sait 

Faik’in sorumluluk alması için ona bir iş kurar. Ancak babasının kurduğu bu iş onun 

gezilerini ve eğlencelerini kısıtlar. Sait Faik için bir işe bağlı kalmak oldukça zordur. 

Bu sebeple ticaretten çok, tutkusu olan öykülerle ilgilenir ( Karahan, 2023: 18).  

Sait Faik’in annesi Makbûle Hanım’ın ise iki önemli vasfı vardır. “Birincisi 

otoriterdir. Bütün işlerin kendi iradesine uygun yapılmasını ister. İkincisi, olayları 

tasvir gücüne ve aynı konuyu değişik açılardan değerlendirme kabiliyetine sahiptir” 

(Kavas, 2005: 31). Otoriter ve kabiliyetli anne, yazar üzerinde güçlü bir hakimiyet 

kurar. Babası Adapazarı’nın toprak zenginlerinden olan Makbûle Hanım, yazarın 

hayatı boyunca maddi olarak arkasında durur.  



69 

 

Yazarın büyük tembellik ve âvarelik denizinde balıklar, balıkçılar, kayıkçılar, 

çocuklar, fırtınalarla yüzebilmesine imkân sağlayan servet sahibi bir ailesi vardır. 

Babası da annesi de kendi ekmeğini kazanmasını isterler ama bu konuda başarısız 

olmasına da kızmazlar. Hatta bir zaman gelir, evlatlarının tanınmış bir yazar olmasında 

kendi isteklerinin gerçekleştiğine inanarak sevinirler. Vefat eden babasından biraz 

para kalır. Annesi ise Sait Faik ölünceye dek her sabah cebine harçlığını koymayı 

unutmaz (Ağaoğlu, 1954: 141). 

“Papaz Efendi” öyküsündeki toprak imgesinde annesiyle ilişkisinin ipuçlarını 

yakalamak mümkündür.  

Hiç durmadan dağıtarak bize bir bayram gösterir. …Karşılığı için hiçbir şey 

istemeden veriyor o. Cömerttir, cömert! Sonra vakti gelince, bize yeter derece 

kadar bir bayram gösterdikten sonra, yine alır kucağına, çürütür, doğurur. Çürütür, 

doğurur. Erkekler değil ama kadınlar muhakkak topraktan çıktı. Toprak ana! 

…Her mahlukun dişisinde bir topraklık var (Abasıyanık, 2022: 80).  

Öyküdeki kucaklayan, besleyen, cömert toprak, yazarın annesinin özelliklerini 

de çağrıştırır. 

Sait Faik, “garip huylu bir çocuktu[r]” (Erten, 1955: 11). İş kurarak bir düzen 

oturtması, sorumluluk alması için uğraşan babasına, otoriter ve güçlü bir kadın olarak 

hep arkasında duran annesine minnet duysa da çocukluğunda “bir şey olmaya değil 

olmamaya karar” verir (Abasıyanık, 1999: 149). Kararının yarattığı çatışmalı 

ikilemden kaçar, öykülerine sarılır. Yazarken insanları tanır, tanıdıkça, insanın insana 

yaptığı zulmü, haksızlıkları görür. Gördükleri hayatla çatışma duygusunu derinleştirir. 

Öykülerinde hayatın acımasız gerçekleriyle mücadele halinin sebebi budur. Çocuk 

imgeleminde duyduğu yalnızlık, kendi seçtiği yalnızlıkla derinleşir.  

Sait Faik, ilk öykülerini; iyiliklere duyduğu inançla, insan ve yaşam sevgisiyle, 

denizi, balıkçıları, kuşları selamlayarak en yalın haliyle yazmaya başlar. Yazarken 

kenara itilmişlerin, görmezden gelinenlerin, zulüm karşısında susanların, umutsuzların 

mücadelelerine şahit olur. Yazarın “Bir insanı sevmekle başlıyor her şey” (Abasıyanık, 

2000: 31-32) düşüncesi şahit olduğu düş kırıklıklarını, kırgınlıklarını dost meclisinde 

unutma çabasına dönüşür. Yazarın yalnızlığı da insana duyduğu umutsuzluk için bir 

çıkış noktasıdır. Öykülerinde seçtiği yalnızlığıyla, yalnızlığını doğuran tüm sebeplere 

kafa tutar. 

 “Bakıyoruz, yalnızlığa da, yalnızlığı doğuran şeylerin topuna da kafa tutuyor. 

Bu, yalnızlığın Sait Faik’te yarattığı ilk tepki oluyor. ‘Son Kuşlar’daki hikayelerinin 



70 

 

çoğunda bir dövüş, bir kavga havası var. Biliyoruz: Sait Faik’in kavgası insanlarla. 

Daha doğrusu insanların insanlara ettikleriyle” (Günyol, 2000: 211). 

 Yazara siroz hastalığı tanısı konulduğunda doktorların bir takım yasaklar 

koyarak hastalığın seyrini kontrol etmek istemeleriyle yazarın seçilmiş yalnızlığı 

zaruriyete dönüşür.  

“Yalnızlık. Yalnızlık güzel. Güzel değil. Kavun acısı” (Abasıyanık, 2000: 25)  

“Yalnızlığın Yarattığı İnsan” öyküsünde sıralanan bu cümleler yazarın 

yalnızlığının tinsel değişimini ortaya koyar. Önce güzel olarak nitelenen yalnızlık 

zamanla acıya dönüşür.  

Karen Horney’in gerilime karşı geliştirildiğini savunduğu çözüm yollarından 

çekilme Sait Faik’in bu dönemdeki duruşunu açıklar niteliktedir. Çağdaş psikolog ve 

psikiyatristlerin büyük bir bölümü Honey’i önemli bir kuramcı olarak addeder. Ona 

göre insan çatışmadan uzak kalabilmek için çekilme çözümüne başvurabilir. Etkin bir 

yaşamdan, duygulardan ve arzulardan kaçınan birey bu yolla nevrotik gurur sistemini 

kontrol altında tutabilir. Bu kontrol onu çatışmalardan koruyacaktır ancak bu süreç 

sonucunda kişi kendi gözlemcisi haline dönüşür. Sait Faik çekilme çözüm yoluyla 

insanlardan özgürleşme çabası içine girer. Hissettiği özgürlük, süreç uzadıkça onu 

kendi gözlemcisi haline getirir. Yalnızlık, bunalım, ölüm korkusuyla hastalığından 

önce rastlanmayan gerçekle düşün iç içe geçtiği kendine yabancılaştığı bir atmosfere 

yönelir.  

“Yalnızlık karşısında Sait Faik’in ikinci bir durumu var: Dünyanın sınırlarından 

kurtulmak için ‘Yapma cennetler’e sığınan Baudelaire gibi, Sait Faik de, ruhuna, 

ağaçlardan, bulutlardan, kuşlardan, böceklerden bir yankı aramakta, bütün varlığıyla 

evrenin çağrısına kulak vermektedir” (Günyol, 2000: 212). 

İlk dönem öykülerindeki toplumsal kaygı ve çatışmalar, Lüzumsuz Adam ile 

başlayan hastalık dönemi öykülerinde yerini varoluşsal kaygılara, düşe, fantazyaya 

bırakır. “Yazarın birçok öyküsünde oluşturduğu düşsel atmosfere doğa ve doğanın 

varlıkları olan hayvanları dâhil etmesi, hayvanlar ve cansız varlıklardan oluşan bir 

dünya özlemini dile getirmesi yine mutlak yalnızlık duygusuyla alakalıdır” (Bakır, 

2023: 207). Öykülerindeki gerçeküstülük, düşsel yapı, yabancılaşma, içe dönük 

çatışmalar; hayali kahramanlarla, hayvanlarla kurguya dahil edilir. “Yazarın hayal 



71 

 

ettiği, arzuladığı ideal dünyanın gerçekliği, yazarda kaçma isteği uyandıran reel dünya 

gerçekliğinden çok farklıdır” (Erdoğan, 2023: 297).  

Sait Faik, Alemdağda Var Bir Yılan adlı eserindeki “Hişt, Hişt!..” öyküsünde 

yalnızlığını şöyle anlatır: 

“Nereden gelirse gelsin; dağlardan, kuşlardan, denizden, insandan, ottan, 

böcekten, çiçekten. Gelsin de nereden gelirse gelsin!.. Bir “hişt hişt” sesi gelmedi mi 

fena. Geldikten sonra yaşasın çiçekler, böcekler, insanoğulları…” (Abasıyanık, 2000: 

75).  

Hişt sesinin kesildiği yerde, zengin bir hayal dünyası kapılarını ardına kadar 

açar. Burada, eşyaların alışılagelmiş ilişikleri kesilir,  sürrealizmin sınırlarına girilir. 

Her şey aklın, mantığın kontrolünden çıkar. Sait Faik, sürrealizme, içeri tepilmiş 

isteklerini bir düş âleminde gerçekleştirme isteğinin verdiği dayanılmaz ihtirasla 

kendiliğinden kayıverir. Bilinçdışındakileri ortaya çıkaran rüya, hayal, şiir dolu bu 

yepyeni ifade şekli, belki de ona yalnızlığını unutturur, yalnız güzel ve haklı bir dünya 

yolunda benimsediği bütünlüğünü kazandırır (Günyol, 1956: 105-107). 

Hastalığıyla yazarın yalnızlığı derinleşir. Doktorların koyduğu yasaklara tepkisi 

öykülerine yansır. “Yasakları kabul ettik. İnsanoğlu için yasaklı hayvan diyebiliriz. 

Mikroplar bile birer yasak değil mi? Aşklar yasaktır. Gün olur, sular, yemişler bile 

yasaktır. İnsanlar birbirine yasaktır” (Abasıyanık, 2000: 89). 

 Adler, ruhsal dengenin sürekli tehlike ile karşılaştığını ve insanın tamlık 

eğiliminde olduğunu savunur. İnsan, sürekli olarak ödünlemeyi isteyen aşağılık 

duygusuyla yaşar. Tamlık duygusu sağlanamadığında organik fonksiyon sinir ve ruh 

bozukluğu olarak kendini gösterir. Psikonevrozlarda olduğu gibi bir hayat tarzı ortaya 

çıkar ve bu hayat tarzı, ilerlemiş bir aşağılık duygusu halinde, bireyi karşılaştığı 

sorunlardan kaçmaya sevk eder (Adler, 2024: 46-47). Yalnızlık vücut bütünlüğünü 

sağlayamayan yazar için hayat tarzına dönüşür. Derinleşen yalnızlığıyla, düş ile 

gerçeğin sınırlarının iç içe geçtiği yeni bir düzlem kurar. Sait Faik’in yarattığı düzlem, 

iç içe geçmiş, kesişim noktaları olan iki küme olarak tezahür edilebilir. Sait Faik 

düzleminin düş kümesi, birçok öyküde Alemdağ olarak karşımıza çıkar. Sait Faik, bu 

düzlemle mantıksal algının, bilindik sözdiziminin dışına çıkar. Bilinç ile bilinçdışı 

karmaşası içinde gerçeküstü bir âlem inşaat eder. Alemdağ gerçek hayattaki bütün 

çatışmalardan kaçarak sığındığı, yalnızlığını hissetmediği tavşanlarıyla, keklikleriyle, 



72 

 

yılanlarıyla, keçileriyle, beş metrelik ağaçlarıyla ılık bir diyardır. Panço ise iki 

kümenin kesişim kümesinde yaşar. Bazen gerçeklik kümesinde, bazen düş kümesinde 

ortaya çıkar. Gerçek üstü görüntüler, bilinçdışı ve bilinç arasındaki git-geller, 

yabancılaşma, yalnızlık imge ve simgeleri yazarın son dönem öykülerinde izlenir. 

Bilinçdışı unsurları açığa vurduğu gündüz düşleriyle içinde bulunduğu çatışmalarını, 

yalnızlığını unutur; kendi yalnız, adaletli dünyasında iç huzurunu sağlar. Yalnızlık, 

hastalık, karamsarlık içinde kendine yeni muhayyel bir dünya kuran yazar yalnız adam 

mantığıyla kendini anlatmaya başlar. Öykülerinde üçüncü şahıs, bu dönemde yerini 

“ben”e bırakır (Günyol, 2000: 208). 

  



73 

 

7. YALNIZLIĞIN YARATTIĞI ADAM, ALTERNATİF BİR 

“BEN”: PANÇO 

Nereden gelirse gelsin, dağlardan, kuşlardan, denizden, insandan, hayvandan, 

ottan, böcekten, çiçekten. Gelsin de nereden gelirse gelsin… Bir hişt… hişt… sesi 

gelmedi mi, fena. Geldikten sonra yaşasın çiçekler, böcekler, insan oğulları… hişt, 

hişt (Abasıyanık, 2000: 75). 

Sait Faik, Türk öykücülüğü dendiğinde ilk akla gelen isimlerdendir. Yazar, yazın 

hayatının ilk döneminde avare gezmeyi, tabiatı ve insanları görmeyi, insanla ve 

tabiatla olmayı seçer. Gülen Erdal’ın Sait Faik ile yaptığı röportajında (1954) 

yönelttiği “Sizce yaşamak nedir?” sorusuna, yazar: “Balık tutmak, kahvede oturmak, 

yanımda çok sevdiğim köpeğim, insan tanımak. Beyoğlu’nda bir aşağı bir yukarı 

dolaşmak, arada içmek, hikaye yazmak, velhasıl hiçbir şeye bağlanmadan avare 

gezmek bütün gün. İşte ben böyle hayattan zevk alırım, buna yaşamak derim” (Erdal, 

1999: 155) cevabını verir. Ailesi ve toplum için yaşamın tanımı farklıdır. Yazı yazmayı 

iş saydığı için başka iş yapmama kararı veren (Abasıyanık, 2000: 144) yazar ile toplum 

çatışması burada başlar. Kendine ait değerler sistemini oluşturan yazar; toplumun 

direttiği para kazanmak, geçimini sağlamak gibi araç değerlerle çatışma yaşar. 

Ailesinin, toplumun uygun gördüğü  bir meslek sahibi olması yönündeki baskılarına 

aldırmaz. Onun için en yüksek değer insandır, yaşamaktır.  

Sait Faik’in yazar kimliğinde Carl Gustav Jung’ın gölge olarak adlandırdığı 

arketip etkilidir. Gölge, arketiplerin en güçlüsü ve en tehlikelisi olarak kabul edilir ve 

yaratıcı düşünmeyi, içgörüyü, duygusallığı besleyen içgüdüsel arzular olarak 

tanımlanır. İnsanın toplum içinde var olabilmesi ve grup üyeliğini sürdürebilmesi için 

gölgesindeki hayvansı eğilimleri evcilleştirmesi gerekir. Bu evcilleştirme süreci, 

gölgenin eylemleri bastırılarak ve onun gücüne karşı çıkabilecek güçte bir persona 

geliştirilerek gerçekleşir (Geçtan, 2020). “Haritada Bir Nokta” öyküsündeki 

“Yazmasam deli olacaktım.”  sözü ile yazarlık tavrını belirten yazar için bu içgüdü 

(gölge), boğazına yapışan tüm personaları yıkan, bedenini ele geçiren oldukça güçlü 

bir dürtüdür. Bu dürtüye karşı yazarın isteksiz direnci ve değerlerle yaşadığı çatışma 

durumu ve gölgenin mahzun galibiyeti öykülerinde hissedilir.  

“Haritada Bir Nokta” öyküsünde şahit olduğu haksızlık karşısında anlatıcı 

“ben”, yüksek değerleri ile araçsal değerler arasında kalır ve gölgesine sığınır: 



74 

 

Söz vermiştim kendi kendime: Yazı bile yazmayacaktım. Yazı yazmak da bir 

hırstan başka ne idi? Burada namuslu insanlar arasında ölümü bekleyecektim. 

Hırs, hiddet neme gerekti? Yapamadım. Koştum tütüncüye, kalem kağıt aldım. 

Oturdum. Adanın tenha yollarında gezerken canım sıkılırsa küçük değnekler 

yontmak için cebimde taşıdığım çakımı çıkardım. Kalemi yonttum. Yonttuktan 

sonra tuttum öptüm. Yazmasam deli olacaktım (Abasıyanık, 2000: 186-187). 

Gölge, yazarın yaratıcılığını ve duygusallığını besler. Yaşama ve yazma dürtüsü,  

onu gözlemlediklerini kurgulayacağı öykü âlemine iter. Kalemini yontar, yonttuktan 

sonra öper ve yazmaya koyulur. 

Sait Faik, hastalığının belirtileriyle tanışmadan evvel “bir şey olmama” kararını 

vermiş  ve yazar olmayı seçmiştir. Bu seçim hayat telaşı içindeki insanlar için kabul 

edilebilir bir karar değildir, bu sebeple bu bilinçli seçim ona seçilmiş yalnızlığını 

getirir. Yazarın çatışmalarından kaçıp saklandığı yalnızlığı, hastalığıyla zaruri 

yalnızlığa dönüşür. Seçilmiş yalnızlığını izleyen zaruri yalnızlık duygusu, kurgunun 

verdiği imkânlar ölçüsünde son dönem öykülerine yansır. 

Sait Faik öyküleri iki dönem olarak düşünülürse ikinci dönem, içinde Sait Faik’i 

daha çok hissettiğimiz ilkinden bambaşka bir dönemdir. İkinci dönemin dönüm 

noktası olarak 1948 yılında teşhis edilen karaciğer hastalığı düşünülebilir ve bu 

hastalıkla yazarın hayata bakışı, yaşam tarzı ve öyküleri ilk dönemden oldukça farklı 

bir yapıya bürünür. İlk dönemde toplumsal bir olguyu, düşüncelerini, gözlemlerini 

çarpıcı bir şekilde durum öyküsü olarak sunan yazar, ikinci döneminde benin 

varoluşsal sıkıntılarına yönelir. Nesnel gerçeklikten toplumdan kaçtığı gibi uzaklaşır 

ve düşe, hayal dünyasına sığınır. Bu son dönem öyküleri yazarın bilinçaltının dışa 

vurulduğu, özlemlerini dile getirdiği, sürrealist metinler olarak tanımlanmaktadır. 

“Yazar, bu hikayelerinde alışılmış gerçekliği, kronolojik zamanı alt-üst eder” (Karaca, 

2023: 122). “Düş dünyası Said’in gerçekçiliğinin üstüne çekilmiş bir cila gibidir” 

(Kemal, 1956: 57)  benzetmesi Sait Faik’in gündüz düşleri ile realitesini açıklar  

niteliktedir. Onun öykülerinde zaman, mekan, anlatıcı ve kahramanlar mantığın 

kontrolünden çıkar. Özellikle surrealist eseri Alemdağ’da Var Bir Yılan’da düş ile 

yaşam birbirine karışır. Bu surrealist öykülerdeki hal Sait Faik’in realitesidir. Çünkü 

günlük hayatında da Sait Faik için rüya ile hayal birbirine karışmıştır. Bu nedenle 

öyküleri tam olarak anlamlandırmak için şiir gibi okunmak gerekir.  (Ürgüp, 1956: 

112).  

Hasta Sait Faik, çok sevdiği arkadaş ortamlarından uzaklaşmak zorunda kalır. 

İçki yasağıyla İstanbul’daki sevdiği mekânlardan da elini ayağını çeken yazar içine 



75 

 

kapanır. Dönemin şartlarında hastalığın tam olarak iyileşmesi oldukça zordur ancak 

özenli bir yaşamla ve düzenli kullanılan ilaçlarla seyri kontrol edilebilmektedir. 

Paris’te tedavi olmayı reddeden Sait Faik’i günden güne ölüm korkusu sarar. Bu 

gerginlik onu daha çok yazmaya iter. Böylece yalnızlığını, ölüm duygusunu 

okuyucuyla paylaştığı öyküleriyle verimli ve hüzünlü bir döneme girer. Annesi, sevgili 

dostu Panço ve köpeği Arap ile paylaştığı bu hüzünlü dönem eserlerinde psikanalitik 

tahlile uygun yapının ortaya çıkmasına sebep olur. 

Sait Faik, bu dönem öykülerinde anlatıcı ben, kahraman kimliğiyle okuyucunun 

karşısına çıkar. “Öyle Bir Hikaye” ve “Yalnızlığın Yarattığı İnsan” isimli öykülerinde 

anlatıcı ben ve Panço hasta ve yalnız Sait Faik’in yansımalarıdır. Hastalığı sebebiyle 

duygusal soyutlanma içine giren yazar, yetersizlik ve çaresizlik duyguları içindedir. 

Bu durum anksiyetesini tetikler, zorlanma halini yenmek için çabalamaktan vazgeçer, 

türlü savunma mekanizmalarıyla kaçınma yoluna yönelir. Oysa bu yöneliş onu içinde 

bulunduğu kısırdöngüye sürükleyecektir. Paris’teki tedavi sürecini reddetmesi 

mücadeleden kaçınmasının bir örneğidir. Kendi doğrularının katılığının farkında 

değildir. Kendi doğruları daha sonra çaba göstermemenin verdiği suçluluk duygusu, 

karamsarlık olarak varlığına egemen olacaktır. Yazar bu döngü içinde kısılmış bir 

halde öykülerine sarılır.  “Varoluşsal sıkıntı, yalnızlık, bunalım, yabancıla(ş)ma ve 

ölüm korkusu söz konusu rahatsızlığı öncesinde rastlanmayan bir düşsel atmosfere 

yöneliminde belirleyici olur” (Bakır, 2023: 205). Hastalığı döneminde yazdığı 

öykülerinde yazar, düş ile gerçeği bir arada kullanmıştır. Karakterler ve Panço, Sait 

Faik’in gündüz düşleridir. Yazar bu dönemdeki tüm çıkmazlarını gündüz düşleriyle 

yok sayar. Gündüz düşleri gerçekten kaçma olanağı sağladığı için çekicidir (Parman, 

2000). Sait Faik, özlemini duyduğu hayatı gündüz düşleriyle öykülerinde yaşar, 

hayallerini orada gerçekleştirir, öykülerinde konuşur, dertleşir. Freud’un gündüz düşü 

olarak adlandırdığı düş kavramında Sait Faik, Panço’yla hem yalnızlığını paylaştığı 

bir dostu, hem de hasta ama her şeye rağmen hayata tutunmuş, eski günlerdeki gibi 

gezebilen, dilediğini yiyip içebilen kendini düşler. Bu düş onu içindeki karamsarlık 

halinden çıkarır, özgürleştirir.  

Panço ve anlatıcılar yazarın bölünmüş benliğini düşündüren hayali 

kahramanlarıdır. Sanatçının bilinçaltının yansımalarını ve iç dünyasının dehlizlerini 

yansıttığı bu kahramanlar yazarın hem kendinden kaçışıdır hem de kendi gerçeğiyle 

yüzleşmesidir.  



76 

 

Sait Faik’in benlik sorunu, kendini yetersiz ve uygunsuz görmesiyle  belirlenir. 

Bedenini çirkin, kendini fiziki olarak arzu edilmez bir kişi olarak gören yazar, 

bedeninin yeterince gelişmediğine ve dağılabileceğine ilişkin kaygılar taşır. Öte 

yandan narsisizmde tipik olarak rastlanılan bu benlikte kendini beğenen iyi/güzel bir 

yönde bulunmaktadır (Cebeci, 2004: 406-407). Sait Faik’in içinde Panço geçen 

öykülerinde bu iyi/güzel yönler Panço’ya yansıtılır. Yazar, Panço’ya yönelik 

sevgisinde, kendisine ait yetersizlik duygusunu, Panço üzerinden, yine kendine ait 

dışarıya yansıtılmış iyilik ve güzellik özellikleriyle dengeye sokmaya çalışır. 

Hayal kurma tüm insanlar tarafından ve gündelik yaşamın önemli bir kısmında 

gerçekleştirilen insani bir eylemdir (Poerio ve Smallwood, 2016: 605-618). Freud 

hayal kurmayı yoksunluk durumlarında ve bilinçaltı çatışmalarında savunma girişimi 

olarak ele almıştır. Alfred Adler ise  hayal kurmayı bireyin kendi iç dünyası ile dış 

gerçekliği arasında uzlaşma girişimi olarak açıklar (Adler, 2016: 12). “Yalnızlığın 

Yarattığı Adam” ve “Öyle Bir Hikaye” öykülerinde Sait Faik’in iç dünyası ile kendi 

gerçekliği arasında bir uzlaşma arayışı içinde olduğu görülür. Freud’un ve Adler’in 

görüşlerine göre daha güncel olan ilk olarak Eli Somer tarafından 2002’de literatüre 

kazandırılan uyumsuz hayal kurma kavramı da Freud’un ve Adler’in hayal kurma 

olarak belirttiklerinin o dönemde adı konulmamış şekli olarak düşünülebilir. Somer ve 

diğerlerine göre (2017) uyumsuz hayal kurma, klinik açıdan belirgin bir sıkıntıya ya 

toplumsal işle ilgili alanlarda ya da önemli diğer işlevsellik alanlarında bozulmaya 

neden olacak şekilde, bireyin içsel bir fantezi dünyasına aşırı derecede daldığı bir 

bozukluktur. Uyumsuz hayal kurma, insan hayatında belirgin sıkıntılara yol açar, 

kişinin hayatının farklı alanlarında işlevselliğini bozar (Akyüz, 2022).  Adler’in de 

Freud’un da hayal kurma olarak tanımladıkları,  görece daha güncel olarak Eli 

Somer’in uyumsuz hayal kurma olarak adlandırdığı davranış, çatışma ve zorlanma 

hallerinde iç huzuru sağlamak gerginlikten ve çatışmalardan kaçmak için geliştirilmiş 

bir savunma mekanizmasdır. 

Yazarın son dönem öykülerinde anlatıcının yalnızlığını paylaştığı, dış 

görünüşünü, giyimini ve fiziksel özelliklerini detaylandırdığı hayali arkadaşı 

Panço’yla sık sık karşılaşılır. Hastalığı sebebiyle Sait Faik önce bir kabullenme süreci 

geçirir. Ardından yalnızlık duygusu, ölüm korkusuyla fiziksel ve ruhsal acılar yaşar. 

Beklentiler, bunalımlar, sıkışmışlık duygusu onu; çatışmalara, savunma 

mekanizmalarına, nesnel gerçeklikten uzaklaşarak düşler dünyasına sığınmaya 



77 

 

sürükler. Bu hayal dünyası çatışmalardan kaçtığı, olmak istediği kişilere 

dönüşebildiği, acılarını paylaşabildiği gizemli, kurgusal yapıda bir sığınaktır. Panço 

ise Sait Faik’in bu sığınaktaki öykülerinin başkahramanıdır.  

Sait Faik’in hastalığından kaynaklı olarak ölüm korkusu yaşaması, bunun 

doğal sonucu olarak nesnel gerçekliğin dayatmaları karşısında bunalmaları, ölüm 

ve yalnızlık duygularına dış dünyanın, aklın verileriyle yanıtlar bulamaması 

toplumdan uzaklaşmasına, duyuların alanından çıkarak düşün, fantazyanın alanına 

yönelmesine, hayali kahramanlar üzerinden iç gerçekliği sorgulamasına yol açar 

(Bakır, 2023: 205).  

Panço ve anlatıcının diyalogları toplumdan kendini soyutlamış yazarın iç 

gerçekliğine yolculuğu gibidir. Tahir Alangu, Panço ile Sait Faik’in ilişkisini “Panço, 

Sait Faik’in ‘kavun acısı’ yalnızlığının düşlerinde yarattığı gerçeküstü bir varlık mıdır, 

içe itilmiş bir kompleksin yücelmesinin hikayeye yansımış bir sembolü müdür, yoksa 

bu insan onun hayatına gerçekten karışmış mıdır?” sözleriyle sorgular. Pançonun 

belirsizliği aslında Sait Faik’in değişken, gerçeklikten uzaklaşan ruh hali, rüya ile 

hayatın birbirine karışmışlığı olarak okunabilir.  

Panço, Sait Faik’in yalnızlığının düşlerinde yarattığı gerçeküstü bir dost olarak 

kabul edilebilir. Bu dostluk ve seçilen Panço ismi okurlara Donkişot ve onun yoldaşı 

Sanço Panza’yı hatırlatır. Yeryüzündeki bütün yanlışları düzeltmeye ahdetmiş, 

romantik, hayalci Donkişot yaşlı, güçsüz, sakar bedeniyle ideallerinin peşinden koşar. 

Donkişot, yaşlı ve çelimsiz vücudu ile ruhunun ideallerini gerçekleştiremeyince Sait 

Faik gibi gündüz düşlerine sığınır. Edebi bir arketip olan Donkişot yüreğinin doğruları 

için haydutlarla savaşır, düşman gibi gördüğü sürüye saldırır, kötü devler olarak 

düşlediği yel değirmenlerine kafa tutar. Bu yolculuğunda onu hayranlıkla izleyen, onu 

gerçek dünyaya davet eden, ölüm döşeğinde “Efendim, ne olur beni yanınıza alın!” 

(Cervantes,  2008) diye iki gözü iki çeşme ağlayan dostu Sanço Panza  hep yanındadır. 

Sait Faik hayatı boyunca önce kendi doğru bildiğini yaşamak için daha sonra da 

hastalık ve yalnızlıkla savaşmak zorunda kalmış, toplumun genel geçer kalıpları 

karşısında bir Donkişot gibi mücadele vermiştir. Bu mücadeleleri öykülerine düşsel 

bir atmosferde yansımış, anlatıcı ben ile onu hiç yalnız bırakmayan Panço’nun 

dostluğu, Donkişot ve Sanço Panza’nın dostluğu gibi öykülerde tezahür etmiştir.  

Yazar, yel değirmenlerine kafa tutar gibi, gündüz düşlerinde hastalığıyla ve 

yalnızlığıyla savaşır. Yazarın bu mücadelede sırt sırta verdiği can dostuna Sanço Panza 

ismini çağrıştıran Panço ismini koyması tesadüf değildir.  



78 

 

“Yalnızlığın Yarattığı İnsan” öyküsünde anlatıcı ben, pardösüsünün kürklü 

yakasını kaldırmış, üşüyen, soluk esmer yüzlü Panço’yu betimleyerek yalnızlığını 

anlatmaya koyulur. Öyküde Panço anlatıcının yanında bir belirir bir kaybolur. Anlatıcı 

sürekli onu bulmak için çabalar. Hayali arkadaşı Panço yalnızca istediğinde çıkagelen, 

yalnızlığını paylaştığı sırdaşı değildir,  anlatıcının aynadaki yansımasıdır. Panço’yla 

öykülerinde karanlıkta karşılaşması ya da buluşması ve Panço’nun soluk benizli 

olması birinci anlatıcının ağzından Sait Faik’in duygu durumunu hissettirir. Karanlık 

bir sokakta anlatıcının yalnızlığını, ısınabilmek için kürklü pardösüsüne sığınan ama 

bir türlü ısınamayan soluk benizli hayali arkadaşı paylaşır. Karanlık ve soluk beniz 

hastalığın ve karamsarlığın öyküdeki izdüşümleridir. Sait Faik de yalnız ve hastadır. 

“Bu insan kimi zaman kendine bir alter-ego (ikinci ben/diğer ben/alternatif ben) 

yaratmak ihtiyacı hisseder. Panço aslında yazarın ta kendisidir. Bu bir tür kendisiyle 

konuşmadır ve bir tür katarsise hizmet etmektedir” (Aslan, 2023: 195). 

“Pardösüsünün kürklü yakasını kaldırınca, üşüdü mü, diye baktım. Aslında soluk 

esmer yüzü balmumu gibi sararmıştı. 

‘Üşüdün,’ dedim. 

…Yüzünü avuçlarıma alıp ovaladım. 

‘Neden böyle oldun?’ dedim” (Abasıyanık, 2000: 20). 

Acı çeken kahraman karşılaşmış olduğu engeller ve haksızlıklardan ötürü yenik 

düştüğü inancı içinde, yetersizliğini görmekten kaçınır; güçlüklere karşı yaptığı 

savaşta gösterdiği yüreklilikten ve çektiği acıdan ötürü diğer insanların kendisine 

yakınlık ve hayranlık duymasını düşler (Geçtan, 2020: 79). Tam da yazarın istediği 

gibi anlatıcının gözü sürekli Panço’dadır, üşümemesi için çabalar, yüzünü avuçlayıp 

ısıtmaya çalışır. Yazar hastalık anksiyetesiyle belirginleşen bilinçdışındaki yakınlık ve 

hayranlık isteğini Panço’ya yansıtır. Böylece hem güçsüz yenik görüntüsünü gizler 

hem de bilindışındaki yakınlık kurma, ilgi ihtiyacını gidermeye çalışır.  

Kişi yenilgileri karşısında anksiyetesiyle mücadele edebilmek için en ilkel 

savunma mekanizmalarından yadsımaya sığınır. Gerçekleri bilir ancak bilmiyormuş 

gibi davranır. Bu mekanizmayı genelde yansıtma (projection) izler.  

Yenilgilerini kendine yakıştıramayan birey içinde bulunduğu durumu ilkel bir 

savunma mekanizmasıyla başkalarında görür. Anlatıcı benin  “Neden böyle oldun?” 

(Abasıyanık, 2000: 20) sorusu savunma mekanizmasıyla hasta halini Panço’ya 



79 

 

yansıttığını, bu yolla kendi hastalığını sorguladığını gösterir. Yazar gerçeklerden tam 

olarak kaçamasa da düş yoluyla yadsıma yaparak, Panço’yu hasta ve karamsar olarak 

düşler. Bu düşlem onu rahatlatacak, içinde bulunduğu kaygı durumundan 

uzaklaşmasını sağlayacaktır. Anlatıcı; düş dünyasında Panço’yla konuşur, onun 

sıkıntısıyla ilgilenir, yüzünü avuçlarının içine alır, ovalar böylece hem ihtiyaç duyduğu 

sevgiyi ona yansıtmış olur hem de gerçeklerden düş ve yadsıma yoluyla kaçar. Bu 

mekanizmada anlatıcı bellekle büyük bir çatışma içindedir. “Nevrotik hasta, 

gerçekliğe yüz çevirir çünkü ona tamamıyla ya da kısmen tahammül edilemez gelir” 

(Freud, 2022: 41). Ancak, yetişkin bir birey gerçekleri tamamen yok sayamaz. Freud’a 

göre, yetişkin insanda gerçeklik sınanmasının gelişmiş olması gerçeğin tamamen 

yadsınmasına imkân vermez. Ancak nevrotik bir egonun dış dünyayla ilişkide olan 

bölümü gerçekleri fark edebilirse, derinlerdeki bölümü bunları yadsıma eğilimi 

gösterir. Karşılaştıkları gerçekleri bilmelerine karşın bu gerçekler yok gibi davranırlar. 

Tatsız bir gerçek bazı anlarda kabul edilir, bazı anlarda ise yadsınır ve bu durum, 

olayın etkisi geçiştirilinceye ya da bastırılıncaya dek sürdürülür. (Geçtan, 2020: 78-

79). Anlatıcı benin Panço’yu kaybetmesi ve sürekli onu bulmak, yakalamak için 

çabalaması işte tam da bu sebeptendir. Gerçeklik sınanması gelişmiş yazar gerçekleri 

tamamen yok sayamaz, ancak hastalığının etkisiyle düş dünyası ile gerçeklik arasında 

gidip geldiği dönemlerde saklanabildiği artık çok eskilerde kalmış flanör hayatından 

da izler taşıyan gerçek üstü bir dünya kurmuştur. Mustafa Kurt’a göre Sait Faik’te 

görülen bu gerçek üstü olay ve durumlar bir “humour” duygusundan, ruhi 

otomatizmden veya tesadüflerden ziyade hayatı ciddiye alan, topluma ve büyük şehre 

yabancılaşan, yalnızlaşan ve içten içe ölüm duygusuyla boğuşan bireyin dramını 

sergilemek gibi bir amaca hizmet eder (Kurt, 2011: 1468).  

Anlatıcı Panço’ya sorduğu “Neden böyle oldun?” sorusuyla yazarın hastalığını, 

yalnızlığını ve kabullendiği yenilgisini sorgular. Yazarın yadsıma ile  kullanılan neden 

bulma savunma mekanizmasıyla varoluşsal bir sorgulama içine girdiği gözlemlenir. 

Bu durum nevrotik özellikler izlenen kişilerde sıklıkla gözlemlenir. “Neden bulma 

mekanizması, gerçekleştirilememiş isteklerin yarattığı düş kırıklıklarını yumuşatma 

amacıyla kullanılır” (Geçtan, 2020: 80). Anlatıcı ben, “Neden” sorusuyla Panço’da 

kaygısını hafifletecek bir cevap aramaktadır. Bu arayış, Sait Faik’in hastalığıyla ilgili 

kaygısını azaltacak bir cevap bulma çabasıyla benzerdir. Bu varoluşsal sorgu yazarın 

gerçekliği ile düşlemi arasında sıkışmışlığını okuyucuya hissettirmektedir. Psikolojik 



80 

 

tiplerin sınıflandırılmasını yapan Jung’un içe dönüklük kavramları koşullara göre 

bireyi ya kendi içine kapanmaya ya da başkalarıyla ilişki kurmaya götürür (Aktulum, 

2021: 257). “Yazar aklın ve mantığın dayattığı nesnel gerçeklik yerine bilinçaltıyla 

ilişkili düşsel gerçekliğe yönelir. Varoluşsal sıkıntı, yabancılaşma, mutlak yalnızlık ve 

ölüm korkusu içe dönük bireyin kendi gerçeğiyle yüzleşmesine zemin hazırlar” ( 

Bakır, 2023: 204). Yazar, eski hayatına, arkadaşlarına ve kendine yabancılaşırken 

bilinçaltıyla ilişkili düşsel gerçekliğe yönelmiştir. “Neden böyle oldun?” sorusu; 

yazarın parçalanmış benliğini yansıttığı hayali kahramanlar üzerinden, kendi 

varoluşunu sorgulamasına hizmet eder. 

Pançonun üşümesi ve paltosunun kürklü yakasını kaldırarak kendini paltosuna 

saklaması hastalığını yadsımasının öyküdeki yansımaları olarak okunabilir. Kürklü 

palto Panço için güvenli alandır, hastalığının ve yalnızlığının kaygılarından bu 

metaforla uzaklaşmaktadır.  

Panço anlatıcının sorusuna güler. Karanlığa doğru tükürür. Başını iki tarafa 

şiddetle sallar. 

 “Olurum bazı bazı böyle!” der (Abasıyanık, 2000: 20). 

Anlatıcının sorusuna Panço’nun cevabı ve tavrı, inkâr yoluyla cevaplardan 

kaçışının, kaygılarının üstünü kapatıp, onları yok sayma isteğinin göstergesidir. 

Anlatıcı hayal kurma (fantezi) yoluyla gerçekleştiremediği yaşantıyı hayali düzlemde 

Panço’nun yaşamasını sağlayarak rahatlama yoluna gitmektedir. Panço, yanağında 

ufacık bir eski çıban izi bulunan, derisinin altından kan akmazmış gibi soluk benizli 

bir adamdır (Abasıyanık, 2000: 26). Panço her ne kadar sağlıksız bir fiziksel tabloyla 

betimlense de özgürce gezer, arkadaşlarıyla buluşup dilediği gibi zaman geçirir.  

Anlatıcının “Ben de koyun postu taklidi bir kürk bulup pardösüme 

diktirmeliyim” (Abasıyanık, 2000: 31) söylemi içten içe Panço’ya özenmesinin, 

aslında hastalıktan önceki hayatına duyduğu özlemin itirafıdır. 

Yazar anlatıcının gözünden hayali arkadaşı Panço’yu anlatırken aslında Panço 

pardösüsü altına gizlenmiş kendi duygu ve düşüncelerini anlatmıştır.  Böylece kendi 

kendine dertleşmiştir. “Yeni düş evreninde merkezi konuma yükselen yazarın 

kendisidir, hayali karakterler, canlı cansız varlıklar ve doğa kişilik bölünmesinin farklı 

unsurları olarak dikkatlere sunulur” (Bakır, 2023 :205). Yazarın duygu durumu 

anlatıcının ve Panço’nun bileşenidir. Yadsıma ve yansıtma savunmalarıyla kaygılarını 



81 

 

baskılamaya çalışan yetişkin bireylerde zaman zaman hayal âleminden çıkıp gerçek 

düzleme dönme hali görülür. Anlatıcının Panço’yu kaybetmesiyle ortaya çıkan bu 

gerçeğe dönme anlarında Sait Faik, kendi duygularını ve özlemlerini okuyucuyla 

sansürsüzce paylaşmaktadır. 

“O pasajdaki birahaneye yine gitsem. O masaya otursam o masaya. İnsanlar 

gelse otursa çift çift kadınlı erkekli. Ben tek başıma. Milyonlar içinde tek başıma. Acı 

gitgide acıyor. Kavun acısı gibi, zehir gibi bir acı. Kaybettikten sonra bulduğumuz 

şey” (Abasıyanık, 2000: 25).  

Anlatıcı “ben”in kaybettiği ve bulduğu, düş evreninde Panço belirmesi ve 

kaybolması olarak izlenen, özgürce sokaklarda dolaşıp, yiyip içebildiği eski günlerine, 

yalnız kaldığı hastane odasından geçiş anlarıdır. Panço kaybolunca düş evreni sislenir, 

yalnızlığıyla ve hastalığıyla baş başa kalır. 

Sait Faik hastalığının ileri dönemlerinde zaman zaman şuur kayıpları yaşar. 

Yazar bu anlarda da yazmayı bırakmaz, yüksek ateşin etkisiyle çocukluğundaki anıları 

sanrılarla iç içe öykülerine yansır.  

…yazar kendi çocukluğunda hastalandığında ellerinin büyüdüğünü hatırlar ve 

yine ellerinin büyük olduğunu zanneder. Yazarın ömrünün son günlerinde 

yaşadığı hastalık dolayısıyla sık sık çocukluğuna gittiğini ve aldığı ilaçların 

etkisinin olduğunu da söylemek mümkün olabilir. Birbirinden kopuk durum 

anlatımlarından bu çıkarımlarda bulunabiliriz. Bu etki ve travmaların dışavurumu 

da gerçeküstü olarak nitelendirilebilir (Çelik, 2023: 390).  

Sait Faik öykülerinde, anlatıcı kişi zaman zaman Panço’yu kaybeder, öykünün 

bu bölümlerinde Sait Faik’in rahatsızlandığı, ateşinin yükseldiği bu durumun etkisiyle 

Panço’yu kaybederek gerçeklere döndüğü söylenebilir. Bu yüzleşmeler anlatıcıyla Sait 

Faik’in birbirine en yakın olduğu bölümler, hastalığının etkisiyle yazarın öyküde 

kendine döndüğü anlardır. Anlatıcının ateşlenince çocukluğunda olduğu gibi “ellerinin 

büyümesi” yazarın bu sanrılarının öyküsüne yansımasıdır.  

Çok hasta olduğum zaman, ateşim kırka yaklaştığı zaman ellerim büyür. Dev gibi 

ellerim olur. Çoğunca çocukluğumda olurdu.  

“Ellerim büyüyor” derdim.  

Büyükanam, yahut anam; ellerimi, soğumuş elleri içine alırlar “Yok, bir şey 

yavrum, yok bir şey! Bak benim elimde ellerin.” derlerdi. Sakinlerdim bir iki 

dakika. Yine büyürdü ellerim (Abasıyanık, 2000: 24-25). 

Ruhtaki denge durumu, içsel ihtiyaçların acil istekleriyle aksatıldığında sanrılara 

sığınırız. Sanrı aracılığıyla doyuma ulaşma çabasının terk edilmiş olmasının sebebi 



82 

 

yalnızca beklenen tatminin başarısızlığa uğraması, yaşanan hayal kırıklığıdır (Freud, 

2022: 43). İmgelemsel olguların ve sanrıların ilk izlerini çocukluk döneminde aramak 

gerekir. Öyküde çocukluğunu hatırlayan anlatıcı ve hastalık halinde sanrılar içinde 

yazan Sait Faik için  anne ilgisi ve şevkati sakinlik veren sığınacak bir limandır. 

Öyküde sıkça tekrar edilen elin büyümesi durumu çocukluktan kalma rahatsız edici 

hatıralara işaret eder. Çocukluğa ait bu nevrotik vak’anın yetişkinlikte sürekli  tekrar 

etmesi  yalnızlığın büyümesinden kaynaklıdır” (Bakır, 2023: 206). Sait Faik’in bir 

benlik sorunu olduğu söylenebilir. Beden-kimliğiyle ilgili sorunlarının da olduğu 

görülmektedir. Kendini çirkin ve fiziki olarak arzu edilemez bir kişi olarak 

tanımlamasının gerisinde, bu bedenin dağılabileceğine ilişkin kaygıları bulunmaktadır. 

Bu nedenle “çocuk Sait Faik”, bunalım anlarında, annesi veya büyükannesi, onun 

ellerini avuçlarına aldığı için “ellerinin kaybolmadığını” (bedeninin dağılmadığını) 

görerek teselli bulur (Cebeci, 2004: 406-407). Sait Faik öykülerinde anne arketipi 

kendi yaşantısıyla ilişkili, ayrışamadığı üçlü bir figür ve imge olarak karşımıza çıkar. 

Ateşinin yükseldiği, şuur kayıpları yaşadığı anlarda Panço’yu kaybeder ve gerçek 

dünyaya, bilinç akışıyla çocukluğuna annesine ve ellerine döner. Bu dönüş, yazarın 

vücut benliğinin zayıflığının işaretidir. Gerçeklik ve gündüz düşleri arasındaki gel-

gitler  psişik bir eylem olarak devam eder. “Fikirler artık tatmin sağlananla değil, 

tatmin sağlanmamış olsa bile gerçek olanla şekillenmiştir” (Freud, 2022: 43). 

Annesinin elleri Sait Faik için güçlü bir sığınaktır.  

Düş evreninden dönen Sait Faik annesinin ellerine sarılır. İyi hissettiği anlarda 

gerçeklere yüz çeviren ve sığınağından çıkan yazar için; çok sevdiği avare gezgin hale 

dönmek, hasta haliyle dönemediği için kendi yansımaları olarak anlatıcıyı ve Panço’yu 

sokaklarda hayal etmek, gerçeklerden kaçmanın en güzel hali olacaktır. 

“…Sokağa çıktığım zaman ellerim küçülüverirdi. Caddelerdeydim. Binlere karşı 

birdim. On binlere karşı birdim” (Abasıyanık, 2000: 25). 

Bir flanör için caddelerde olma hali en güzel düştür. Anlatıcı “ben” kendini 

sokaklarda düşler, bu gündüz düşleriyle elleri küçülür, güçlü ve yalnız günlerine döner. 

Ellerin büyüyor mu? Yok, büyümüyor. Büyümüyor, büyümüyor, yaşasın. Ama 

acıyor. Hayır acımıyor, yalan söyleme. Yüreğinin üstünde bir şey varmış gibi değil 

mi? Yalan. Mutlak bir yerde okudun. Yahut biri anlattı. Yahut aklında böyle 

kalmış. Yüreğinin üstünde bir şey yok. Yalnızlık. Yalnızlık güzel. Güzel değil. 

Kavun acısı. Kavun acısı da ne? (Abasıyanık, 2000: 25). 



83 

 

Hastalık sürecinde Sait Faik kendine Burgazada’da küçük, içe dönük bir dünya 

kurar. Bu zorunlu seçim ona yalnızlıkla birlikte hayal dünyasının kapılarını açar. 

Hastalığının ilerlemesiyle tek dostu öyküler olmuştur. Yaşadığı kısa süreli şuur 

kayıplarına rağmen öykü yazmayı bırakmamıştır. Öykülerindeki kahramanların ve 

anlatıcıların içinde gerçek beni yaşatarak fantezide yadsıma savunmasıyla yaşama 

tutunmaya çabalar. Ancak fantezilerin getirdiği doyum yetişkin yaşamda zararsız 

olmaktan çıkar, tuttuğu yer ciddi boyutlara vardığında artık fantezi ve gerçeklik barış 

içinde yan yana yaşayamaz duruma gelir, “ya o ya bu” ilişkisi içine girer. Gerçekliği 

yadsıyarak kendini, kaygıdan, dürtülerin kısıtlamasından ve nevrozdan korumayı 

deneyen, bu mekanizmaya fazla yüklenmiş olur. Ben bu sırada kendini çevreden 

soyutlar ve çevreden kaynaklanan uyarıları algılamayı tamamen durdurur” (Freud, 

2020: 71). İçinde bulunduğu kaygılardan, çatışmalardan kaçarak savunma 

mekanizmalarına sığınan yazar kendini özgürleştiren gündüz düşlerine hapsolur. 

Kendini yapabileceklerinden de soyutlar. Bu sadece öykülerinde yaşayabilme hali, 

öykülerinde yazar, okur ve kahramanların birbirinin yerine geçtiği, gerçeklik ve 

kurmacanın birbirinden ayırt edilemediği bir dünya kurar. Yaratıcısının yalnızlığından 

beslenen Panço, bulanık, sanrılı, gerçeküstü, yazarın o döneme ait her halinin yansıdığı 

bir ayna gibi öykü âleminde yerini alır. 

7.1. Yalnızlık Üzerine Diğer Bulgular 

“Alemdağ’da Var Bir Yılan” öyküsünün ikinci paragrafında anlatıcı ben, 

boynundan içeri düşen bir damlayla ürpererek “Çek elini ağzından. Tırnağını yeme!” 

(Abasıyanık, 2000: 30) diye bağırır. Anlatıcı, boynundan içeri giren damlayla bir anda 

çocukluğuna döner. Freud, tırnak yemeyi bağlanma ve bağımlılıkla açıklamıştır. Oral 

dönemdeki bebek oral gerginliğin yarattığı duruma emme eylemiyle son vermeyi 

amaçlar. Bu dönemde oral ihtiyaçlar yeterinde karşılanmazsa ya da aşırı oranlarda 

doyurulursa aşırı bağımlılık, ilgi görmeye aşırı istek, güvensizlik yalnızlık korkusu 

eğilimleri görülür. İleri yaşlarda karşılaşılan sigara-içki bağımlılığı, tırnak yeme, 

duygusal yeme bozuklukları bu dönemde yaşanan aksaklıkların yansıması olarak 

görülür. Anlatıcı içselleştirme savunma mekanizmasıyla “Çek elini ağzından. 

Tırnağını yeme!” cümleleriyle anne ve babasının doğrularını, uyarılarını kendi ego 

yapısına mal eder. Bu mekanizma genellikle sevdiğini yitiren ya da sevdikleri 

tarafından terk edilen kişilerce kullanılır. Okuyucu anlatıcının geçmişe karışık 

duygularla yolculuğunu hisseder. Öykünün devamında “Yalnızlık dünyayı 



84 

 

doldurmuş” (Abasıyanık, 2000: 31) cümlesi de yolculuğun sebebini açıklar 

özelliktedir. 

Alemdağ’da Var Bir Yılan adlı eserindeki “Kafa ve Şişe” öyküsünde anlatıcı 

“ben” yalnızlık duygusunu muhayyel bir arkadaşıyla giderir. Vitrinli frijiderin önünde 

iki kişilik bir masaya oturan anlatıcı yalnızlığını ve muhayyel arkadaşıyla 

münasebetini şu cümlelerle anlatır: 

Yalnızdım. Yalnızdım ama, muhayyel bir arkadaşım vardı karşımda. Bu 

muhayyel arkadaşı pek severim. Öyle ki, bazen konuşurken dudaklarına dalarım, 

öpüveresim gelir. Ellerini severim, gözünün rengini severim. İçime, ondan 

durmadan yağmur gibi bir şeyler yağar. Hiçbir laf etmez. Fazla konuşmaz, 

tükürmez, kaşınmaz; ideal arkadaştır (Abasıyanık,2000: 82).  

Bu ideal arkadaş hayal gücü aracılığıyla yazarın amacına ve ihtiyacına göre 

şekillenir. “Kadın mıdır, erkek midir, zengin midir, fakir midir, okumuş yazmış mıdır, 

cahil midir, ihtiyar mıdır? Nasıl karar verirsem öyledir” (Abasıyanık, 2000: 82). 

Anlatıcı ben zorlanma sonucunda yaşanan sıkıntılı hallerde, her şey yolunda 

gidiyormuş gibi davranma eğilimi göstererek kendisine ve çevresine üzüntülerini, 

yalnızlıklarını belli etmez. Bu yadsıma mekanizmasıyla çöküntü duygularını 

hafifletmeyi amaçlar, ancak bunun bedeli kendine tümden yabancılaşma 

olabilmektedir. Sait Faik düşsel arkadaşlıklarıyla diğer insanlardan bağımsızlık 

kazanarak duygusal ihtiyaçlarının onlar tarafından giderilmesinin önüne geçer.  

1951 yılında yayımlanan yazarın eserine de adını verdiği “Havada Bulut” 

öyküsünde Sait Faik’in yalnızlığını hatırlatan, köpeğinden başka kimsesi olmayan 

köpekli adamın yalnızlığı dikkat çeker. Köpekli adamın köpeğinden başka dertleşeceği 

pek kimsesi yoktur. Posta müvezzii onun köpeğiyle konuştuğunu duyar ve ona cigara 

ikram eden her adama merak ettire ettire köpeğiyle konuşan adamı anlatır. Bilinç 

akışıyla başlayan öyküdeki anlatıcı köpekli adamın ta kendisidir. Postacının 

dedikoduya düşkünlüğünü bahane eder bu bahaneyle kendini anlatmaya koyulur.  

“Okuyucu bana, ‘sen o adam mısın? Be herif! Herifin içini nereden biliyorsun?’ 

diye sorabilir. Haklıdır da… Bilmem size yazıya başlarken bu adamla olan müthiş iç 

akrabalığımı söylemiş miydim?” cümleleriyle öykü Sait Faik’in okuyucusuna kendini 

anlattığı bir sohbete dönüşür. Yazarın yalnızlığının sebebi, köpeğiyle konuşan adamın 

köpeğiyle konuşma sebebiyle benzerlik gösterir.  



85 

 

“Bu adamın köpekle konuşması insanları sevdiği halde onlarla 

konuşmamasından, hatta nasıl diyeyim, insanlarla ruhi alışverişinde onlara çok 

düşkünlüğünden, insanları merak edip bir türlü öğrenememesinden” (Abasıyanık, 

2000: 137). 

Havuz Başı adlı eserindeki “Çatışma”, yazarın yalnızlıkla ilgili bulgulara 

rastlanan öykülerindendir. Öykü, anlatıcı benin on senede bir gördüğünü söylediği 

rüyasıyla başlar. 

Çürümeden çok önce, galiba kokuşmadan da evvel, ölümle dirim arasında 

geçen kavganın sonundaki boşlukta; birtakım ecza şişelerinin küçüklü büyüklü, 

sıra sıra dizildikleri, ağızlarını açıp bekleştikleri zamanı, ötekisi ile; sıcacık bir oda 

ve bir sepet içinde kokmaya, bir kurt yüzünden bozulmaya, delirmeye, 

canlanmaya hazırlandıkları zaman parçası ile karıştırıyorum. Burnuma 

yıldızlardan, çamurdan, tohumdan, yosundan, denizden, albümin ve asit 

parçalarından güzel diyebileceğim bir koku; taze balıkların taze kokusu, daha 

meme emmemiş, yıkanmamış çocuk kokusu, süt kokusu, bir genç saç kokusu 

geliyor (Abasıyanık, 2000:24). 

İmgeler dili olan bilinçdışı dilinde, arketipler birer simge olarak görülür.  

Öyküde doğum ve ölüm arketipleri, çamur, tohum,deniz, süt kokusu, yıkanmamış 

çocuk kokusu ile simgelenir.  Anlatıcının rüyasında bilinçdışından bilinç düzeyine 

çıkan simgeler,  onun hasta ve yaşlı hali ile gençliği arasında zamansal geçişler 

yaşayan ve kendini sorgulayan ruh halini işaret eder. Anlatıcı rüyasında “Babacığım, 

beni affet!” diye  yalvaran on altı yaşlarında bir çocuğu, çocuğun ölmüş annesini ve 

onları izleyen başka bir adamı görür. Adam, çocuğun annesinin peşine düşer, 

gülüşerek şehvetle giderler. Çocuk, babasıyla kalır. Babasına tekrar tekrar seslenir, 

cevap alamayınca bir kayanın arkasına saklanır, silahla ateş etmeye başlar. Çatışma 

sabaha kadar sürer.  

Anlatıcı evlenmemiştir, çocuğu da bildiği kadarıyla yoktur ancak bu rüya ona 

İstanbul Lisesinde öğrenciyken görüştüğü bir sevgiliyi hatırlatır. Kızla evlenmek 

üzereyken iki sınıf büyük bir çocuğun araya girmesiyle kızdan vazgeçmiştir. Genç 

çocuk, sevgilisinden vazgeçmesi için anlatıcının önünde diz çöküp göz yaşları içinde 

yalvarır. Anlatıcı ikna olur, sonraki randevuya gitmez, sevgilisinde vazgeçer. Şimdi 

ise o vazgeçişi sorgulamaktadır. Yalnız, mutsuz ve hastadır. Otuz sene öncesini 

sorgular, o sevgiliden vazgeçmeyip o randevuya gitse belki şimdi bir oğlu olacaktır. 

Anlatıcının rüyasındaki çocuk, bilinçdışına taşınmış çatışmayı işaret eder. Rüyada 

hasta ve yalnız halini telafi etme ve tamamlama isteği bilinçdışı sembollerle açığa 

çıkar. Rüyadaki çocuğun, anlatıcının sevgilisinden vazgeçtiği on altı yaşlarında olması 



86 

 

ve ateş etmesi, gençliğinde aldığı karar sebebiyle kendi içinde yaşadığı çatışmayı ve 

kendine duyduğu öfkeyi ifade eder. 

Öykünün sonunda otuz yaşlarında ancak elli yaşında gözüken, evkafda 

tahsildarlık eden, mutsuz, bitkin bir adam hayal eder. Genç adam, anlatıcıya o kadar 

çok benziyordur ki arkadaşları onun anlatıcı olup olmadığını güçlükle ayırt eder.  

Sonra, otuz yaşlarında elli yaşında gözüken, evkafta tahsildarlık eden bir 

adamcağız görür gibi olurum. Türbede tramway bekliyordur ve sabırsızlanıyordur. 

Kim görmüştü geçenlerde onu, unuttum. Sana benzeyen bir adam gördük. Elinde 

yırtık bir evrak çantası vardı. Senin gibi bitkin ve yorgundu. Suratından düşen bin 

parça oluyordu. Hatta bir aralık, nereye böyle, diyecek olduk. Baktık ki, suratın 

bozuk, vazgeçtik. Yanımızdan geçerken, “Müsaade buyurun” deyince, adama 

dikkatli baktık… Sen değilsin. Ama yine de sana benziyordu (Abasıyanık, 2000: 

28).  

Gündüz ve gece düşlerinin çoğu, ideal üstünlük amacının gösterdiği yolu izler. 

Hayal gücü, bir tür ödünleme olarak, duyulan bir yetersizliği ortadan kaldırmak 

amacını güder. Hayat tarzının manasını anlamak isteyen kimse için hayal gücü bir 

ipucu gibi düşünülür (Adler, 2024: 135-136). Anlatıcı rüyanın etkisini, geçmişini 

sorgulamasına sebep olan iç çatışmasını, gündüz düşleriyle ödünler. Hayal ettiği çocuk 

kendi çocuğunun otuz yaşındaki halidir. Kendi durumundan pek de farklı olmayan 

çocuğunun bitkin, yorgun ve mutsuz halini düşlemek iç çatışmasını baskılar. 

Çocuğuyla karşılaştığı anı düşlerken oğluna “Mehmet, oğlum?” diye seslenmesi 

tesadüf değildir. Mehmet, Sait Faik’in babasının adıdır ve anlatıcı ben, hayali oğluna 

Mehmet adını vermeyi düşler. Benzer şekilde, Mehmet Faik, öyküdeki çocuğun 

evkafda tahsildar olması gibi yazarın düzenli gelir sağlayabileceği sabit bir işinin 

olmasını arzulamıştır. Sait Faik’in de kendi isteklerinden vazgeçip babasının arzuları 

doğrultusunda hayatını yönlendirse tıpkı rüyadaki çocuğun olduğu gibi mutsuz, bitkin 

bir hayatı olacaktır. Bu bağlamda anlatıcının çocuğuyla çatışması esasen Sait Faik ve 

babası Mehmet Faik’in çatışması olarak da okunabilir. Bir yandan da anlatıcı ben’in 

çocuğuna Mehmet ismini vermesi, annesini arzulayan erkek çocuğunun rakip gördüğü 

babasının yerini alma isteğine iten Oidipus kompleksini düşündürür (Freud, 

2024:146). Fallik evresini babasıyla yakın ilişkiler içinde geçirememiş yazarın bu 

süreci diğer evrelere bilindışı yoluyla taşıdığı düşünülebilir. 

Yazarın Son Kuşlar kitabında yer alan “Yandan Çarklı” öyküsünde yalnızlıkla 

ilgili bulgulara rastlanır. Öyküde anlatıcı ben hastalığından bahsederken, yalnız kalma 



87 

 

ve insanlarla bir arada olma isteğiyle ilgili yaşadığı çatışma ve karışık duygu 

durumunu şöyle anlatır: 

“Ölesiye yalnız, ölesiye mesutum. İçim kalabalık çekiyor. İnsanlar çekiyor. 

Çocuklar istiyorum, haşarı, sarışın, esmer, edepsiz… Seyahatler çekiyor içim” 

(Abasıyanık, 2000: 207). 

Yalnız kalmayı istemek ve insanları sevmek, doğum ve ölüm duygusunun iç içe 

geçmiş durumu gibi, birbirine zıt gibi görünen ancak birbirini besleyen duygulardır. 

Anlatıcı “ben” yalnızlığı arzular, yalnızlık ise insana kavuşma, vuslat arzusunu 

doğurur. 

  



88 

 

8. YOLCULUK, HASTALIK VE ÖLÜM ÜZERİNE 
 

“Ölmüş Sait  

Deniz mavisinden erken  

Bunca sevgiden sonra  

Ölmüş annesini öperken 

 

…Yıldızlar gitmez, gün doğmaz,  

Ölmüş, korkunç uykusu yerde, 

Ölmüş hayal meyal 

Üşür balıklar hikâyelerde” 

Fazıl Hüsnü Dağlarca 

Varlık Dergisi, Sanat sayfası 

15 Mayıs 1955 

 

“Mübarek ruhuna dembedem 

rahmet…” 

Fahri Celal  

Cumhuriyet Gazetesi, 16 Mayıs 1954 

 

Sait Faik, sıradan bir insan olma arzusu taşır. Küçük insanların büyük öykülerini 

görür, “lüzumsuz adamları”, yoksul, ezilen, hor görülen insanları geniş dünyasına 

sığdırır. Küçük insanların hayatlarını içselleştirmesi; gösterişten uzak, sade bir hayatı 

seçmesinde etkili olur. Sadeliği giyimine, vakit geçirdiği mekânlara ve arkadaşlarına 

yansımıştır. Basit mahalle kahvehaneleri, Burgazada’nın balıkçı meyhaneleri, 

Beyoğlu kıraathaneleri sevdiği, kendini rahat hissettiği ve bu nedenle sıklıkla tercih 

ettiği yerlerdir. Bu tür mekânlarda hayatın içinden kesitlere rastlar. Sıradan insanların 

sıradan hayatlarından ilham alır, üzüntülerine kayıtsız kalamaz, kalemini yontar, 

yonttuktan sonra tutup öper. Yazmaya başlar, yazmasa deli olacaktır (Abasıyanık, 

2000: 187). 

Sait Faik bir mekân anlatıcısı değildir, mekânı olabildiğince araçsal bir biçimde 

yüzeysel olarak ele alır, ayrıntıya çok fazla girmeden fakat iyi betimlemelerle, 

geçişken, sıradan, her an karşılaşılabilecek mekânlarla öykü zeminini oluşturur (Can, 

2023: 332). “Müthiş Bir Tren” öyküsünde, kendi hayatında sıklıkla gitmeyi tercih 

ettiği mekânlardan biri olan kıraathaneyi seçen yazar,  öyküye cam kenarına oturup 

yağmuru izleyen iki kişiden birinin tasviriyle başlar. 

 “Kıraathanenin camları önüne oturmuşlardı. İki arkadaştılar. Nargilelerinin 

marpuçlarını emerek susuyorlardı. Zayıf olan, lülenin ateşini nargilenin kehribar 

ağızlığıyla düzeltti. Bir-iki nefes daha çekti… Önündeki çaydan bir yudum daha aldı” 

(Abasıyanık, 2000: 113). 



89 

 

Kıraathaneyi kurguya geçiş için bir araç olarak kullanan yazar, ilk mekânla pek 

oyalanmadan ikinci ve asıl mekâna hızlı bir geçiş yapar. İkinci mekân bu öyküye 

psikanalitik incelemeye uygun imgesel anlamlar kazandırır. Yazarın Son Kuşlar adlı 

kitabındaki  “Kendi Kendime” adlı metinde öykü yazma alışkanlığı şekillenirken Arif 

Dino’nun ona verdiği küçük bir dersi aktarır: “Resim yaparken evvela muhiti 

çizeceksin. Sonra dahili teferruata geçersiniz” (Abasıyanık, 2000: 148). Arif’in 

dersinin etkisine bu öyküsünde rastlanır. Rüyanın geçtiği muhit, tinsel çözümlemelere 

uygun olarak bir resim gibi çizilmiştir. Bu yer Sait Faik’in silik, geçişken 

mekânlarından farklı, öykünün seyrini belirleyecek yapıdadır.  

Küçük bir istasyonda tren bekliyordum. İstasyon Maltepe mi, Kartal mı, 

Pendik mi hatırlamıyorum. Yağmur durmadan yağıyordu. …Raylar yağmurdan ve 

istasyonun sarı ışıklarından keskin keskin parlıyordu. Sağımda, yapraklarını 

dökmüş ağaç iskeletleri; karşımda, rayların ötesinde susmuş, kederli bir şehrin 

gökyüzüne vurmuş bulanık sarı ışığı, arkamda istasyonun sarı yolcuları, dört 

tarafımda sessizliğin içine düşen muttarit bir yağmur pıtırtısı (Abasıyanık, 2000: 

113). 

Mekân tasvirinde sarı renk, yağmur, istasyon ve treni bekleyen sarı yolcular 

tesadüfi unsurlar değildir. Bu unsurlar merak uyandıran belirsiz bir kurguya 

yöneltirken hastalık, sıkıntı, gözyaşı gibi imgeleri çağrıştırır. Yağmur imgesi, öykünün 

geneline hakim karamsar hava ve “muttarit” kelimesi okuyucunun aklına Tevfik 

Fikret’in “Yağmur” şiirini getirir.  

Küçük, muttarit, muhteriz darbeler 

Kafeslerde, camlarda pür-ihtizâz 

Olur dem-be-dem nevha-ger, nağme-sâz 

Kafeslerde, camlarda pür-ihtizâz 

Küçük, muttarit, muhteriz darbeler (Fikret, 2017). 

Şair, öyküde olduğu gibi yağmurla ilgi kurarak karamsar bir tablo çizer. Tevfik 

Fikret’in karamsarlığı ve çatışmaları Sait Faik’in melankolisinden farklıdır. Serveti 

Fünun şiirinin melankolik, karamsar havası dönemin siyasi baskılarıyla ilişkilendirilir. 

Yine de siyasetten bağımsız olan Sait Faik’in, karamsarlığı ve iç dünyasındaki 

çalkantıları şiirlerinde öne çıkmış Tevfik Fikret’ten ve duygu durumundan etkilendiği 

düşünülebilir. 

Sait Faik gibi “hassas bir kalp için dünyanın ve insanın geldiği durum, hemen 

her dönemde hastalıklı bir bakış oluşturmuştur” (Erdoğan, 2023: 299). Ancak 

Alemdağ’da Var Bir Yılan ile Az Şekerli gibi son dönem eserlerindeki hastalık olgusu 

kendi hastalığıyla paralel, tinsel çözümlemelere uygun, ilk dönem öykülerinden farklı 

bir derinlik kazanmıştır. 



90 

 

Öykü, tasviri yapılan adamın rüyasını anlatmasıyla şekillenmeye başlar. Aslında 

öyküde iki farklı gerçeklik düzeyinde anlatıcı çıkar karşımıza bunlardan biri rüyasını 

anlatan anlatıcı diğeri ise üçüncü kişinin gözünden durumu anlatan anlatıcıdır. 

Öykünün neredeyse tamamı rüyadan oluştuğu için bu noktada tasviri yapılan adamın 

bir süreliğine anlatıcı konumuna getirildiği görülmektedir.  

Anlatıcı, anlatacaklarının rüya mı gerçek mi olduğuna karar veremediğini 

belirterek anlatmaya başlar: 

 “Rüyamda mı gördüm, yoksa bir seyahatte mi başımdan geçti? Böyle şey olur 

mu, olmaz mı? Oralarını geçelim” (Abasıyanık, 2000: 113).  

Bu bilinç akışı  okuyucuyu rüya mı gerçek mi belirsizliğinin içine çeker. Bu 

çelişki Erich Fromm’un şu sözlerini hatırlatır: “Eğer rüya görüyorsak, bu rüya yüzde 

yüz “gerçektir” ve uyanık halimizin gerçekleri gibi tam olarak geçerlidir. Rüyada 

“sanki, imiş” gibi durumlar yoktur” (Fromm, 2017: 19). Ona göre rüya gerçek bir 

yaşayıştır. Bu sorunsalı bir Çin şairi şöyle açıklar: “Geçen gece rüyamda kelebek 

olduğumu gördüm. Ama şimdi, bir kelebek olduğunu düşünen bir insan mı ya da insan 

olduğunu düşünen bir kelebek mi olduğumu bilemiyorum” (Fromm, 2017: 19). 

Anlatıcı rüya ve gerçek arasındaki ikilemini bilinç akışı şeklinde sorgulayarak 

anlatmaya devam eder: 

“Böyle bir vakayı rüyada görsem yine başımdan geçmiş sayılır. Başımdan 

geçmemiş olsa içimden, rüyamdan, hülyamdan geçer miydi?” (Abasıyanık, 2000: 

113).  

Rüya ve gerçek ilişkisini Freud bilinçdışı kavramı ile açıklamıştır. Bilinçdışı 

kavramını psikolojiye kazandıran ve bilinçdışına atılmış ögelerin rüyalarla açığa 

çıkışını savunan Freud’a göre rüyalar isteklerin yerine getirilmesinin gizli ifadesidir. 

Rüyalarımız yaşadığımız olaylardan ya da yaşamak isteyip yaşayamadığımız, 

bastırdığımız duygulardan izler taşıyan bilinçaltının eseridir (Freud, 2024: 16). Rüya 

görürken, uyanık durumda hiç fark etmediğimiz bir kaynağı kullanırız. Bu kaynak, 

adına bilinçdışı dediğimiz, geçmiş hatıra ve deneyimlerden oluşan bir depo gibidir. 

(Fromm, 2017:18). Bu depo zaman ve uzay kavramlarının geçersiz olduğu, mantık 

kurallarına uyma gereğinin duyulmadığı rüyada aralanır. Jung, egonun süzgecinden 

geçemeyen yaşantıların psişenin içinde yok olmadığını, kişisel bilinçaltında biriktiğini 

ve bu bastırılmış ögelerin rüyalarla açığa çıkabildiğini savunur (Geçtan, 2020: 165). 



91 

 

Yazar bu sorgulamayla biliçdışı kavramına gönderme yapar. Anlatıcının 

bilinçdışındaki duygularıyla rüyalarında yüzleştiğini hissettirir.  

Anlatıcı rüyada bir istasyonda tren beklemektedir. Bekleme esnasında onunla 

birlikte bekleyen insanların sarı ve mahzun yüzlerini fark eder. Anlatıcı, istasyonda 

gördüğü yapraklarını dökmüş ağaç iskeletini, kederli olarak nitelendirdiği şehrin sarı 

ışıklarını, çevresindeki insanların sarılığını vurgular. Uzunca bir süre tren 

beklediklerini en sonunda bir trenin geldiğini ve trene sadece kendisinin bindiğini, sarı 

ve sessiz olarak nitelendirdiği diğer yolcuların trene binmediğini belirtir. Treni 

bekleyen yolcuların sarılığı, kederli bir şehrin gökyüzüne vurmuş bulanık sarı ışığı, 

yapraklarını dökmüş ağaç iskeleti birer metafor olarak kullanılmıştır. Yolcuların 

sessizce treni beklemeleri hastaların ölümü beklediği kederli hastane odalarını, sarı 

benizli insanlar hastalığa yakalanmış mahzun insanları, yapraklarını dökmüş ağaç 

iskeleti insan hayatının kaçınılmaz sonunu simgeler.  

“Sanatkârlar yazma eyleminden önce onları yazmaya sevk eden çeşitli 

ruhi/psikolojik hâllere maruz kalırlar” (Çıkla, 2016: 20). Sait Faik’in ilk dönem 

öykülerindeki yaşama bağlılığı, heyecanı ve insan sevgisi, hastalığının etkisiyle yerini 

karamsarlığa, hastalık olgusunun getirdiği yalnızlık ve ölüm korkusuna bırakır. 

“Dünyayı ve şehri riyasız kucaklamak” isteyen yazar, bir insanı sevmekle başlayan 

hayatında, “her şey bir insanı sevmekle bitiyor.” noktasındadır (Çakır, 2023: 87). Bu 

hüzünlü,  psikolojik hâl onun en güzel eserlerini vermesine vesile olacaktır. 

Fikirler, rüyalarda görsel simgeler haline dönüşür; gizli düşünceler böylece 

biçimlenmiş ve renklenmiş olarak belirir (Freud, 2024: 21). Sait Faik’in alegorik bir 

anlatımla ele aldığı “Muhteşem Bir Tren” öyküsündeki neredeyse bütün 

betimlemelerde yer alan sarı renk, hastalığı simgelemektedir. Anlatıcının rüyasındaki 

istasyondaki sessiz sarı yüzlü insanlar, hastanede ölümü bekleyen hastaların öyküdeki 

imgeleridir. Kendi hastalığı sirozun da ilerleyen evrelerindeki belirtilerinden biri, sarı 

ten rengidir ve öyküsüne hastalığın simgesi olarak sirayet etmiştir. 

Anlatıcı kişi trene biner ve orada tanıdığı ancak bir süre önce kaybettiği insanları 

görür. Tren ve istasyon savunma mekanizmalarından simgeleştirme mekanizmasıyla 

görünür içeriğe dönüşür. Freud Rüyaların Yorumu adlı eserinde rüyalarda 

simgeleştirme mekanizmasının kullanıldığını vurgular (Freud, 2024: 13). Ona göre 

simgeleştirme mekanizması aslında bir tür sansür mekanizmasıdır. Ego sansür 



92 

 

uygulayarak rüya görenin bilinçdışındaki ögelerle direkt karşılaşmasının önüne geçer. 

Bu sansür ile aile üyeleri, doğum ölüm gibi çeşitli kavramlar rüya içerisinde doğrudan 

değil simgelerle dolaylı olarak anlatılır. Freud’a göre simgeleştirmenin amacı rüyanın 

gerçek içeriğini saklamaktır ve böylece rüyayı gören kişinin tedirgin olmasının önüne 

geçilir.  

Görülen rüyaların içeriğinde masallardan, efsanelerden, mitlerden öğrenilen bir 

takım motifleri andıran durumlarla ve görünümlerle karşılaşılır. Rüyaların 

yorumlanması, motiflerin, ilk anlamları yüzyıllar boyunca değişiklere uğramış olsa 

bile, ilkel temellerinin bulunmasına olanak sağlar. Örneğin Abraham’a (1922) göre 

rüyada örümcek, Ferenczi’ye göre köprü annenin, anne rahminin sembolüdür.  Köprü, 

dünya ile henüz doğmamış olma hali, anne karnı arasında geçit olarak düşünülür. Aynı 

zamanda ölüm ana rahmine dönüş olarak kabul edilir. Bu durumda  köprü ölüme doğru 

ilerleme olarak da anlamlandırılır (Freud, 2024:28). Bu bağlamda “Müthiş Bir Tren” 

öyküsündeki tren rüyadaki önemli sembollerden biri olarak düşünülebilir. Tren, bir 

köprü olarak ölüm ile yaşam arasında geçişi simgeler. Tren ölüme doğru ilerleme 

anlamı taşır. Hastane ve hastanede ölümü bekleyen hastalar ise, istasyonda treni 

bekleyen yolcular olarak simgeleştirilir. Tren bekleyen diğer yolcuların sarı ve sükûti 

olarak betimlenmesi bu simgelemenin sonucudur. Tüm bu simgeler, rüya görenin 

bilinçdışındaki ögelerle sansürsüzce karşılaşmasını engelleyen egonun ürünüdür. 

Öyküde özellikle sarı renk ve sessizlik imgeleri, Sait Faik’in psikolojik 

durumuyla ilgili ipuçları verir. Sait Faik, ilk dönem öykülerinde gerçek kimliğini bir 

anlatıcı olarak kullanmaz. “Lüzumsuz Adam”dan itibaren ben anlatıcı olarak eserde 

kendini hissettirmeye başlar. Olaylar ve diğer insanlar “ben” in objesi durumunda 

karşımıza çıkarılır. “Ben”, duyduğu değerlerle onlara yön verir (Çelik, 2002). Bu 

öyküyü yazdığı dönemde Sait Faik hasta bir adamdır.  İçki yasağı sebebiyle 

İstanbul’daki uğrak mekânlarından ve arkadaşlarından kendini soyutlar, içine döner. 

Yalnızlığını, annesini ve köpeğini bu dönemde yazdığı öykülerinde bu sebeple daha 

fazla görürüz. 

Sosyal duygu yetersizliği yüzünden çözümüne hazır olmadığı bir problemle 

karşı karşıya gelen bir adam düşünelim. Bu adam hayal gücüne sığınır. Hayat tarzına 

uyan bir çözüm bulma yolu arar (Adler, 2024: 139). Sait Faik’in yaşadığı içine dönme 

hali sebebiyle bu dönem öykülerinde rüya, kurgu ve gerçeklik iç içe geçmiş bir hal 

alır. Yazar bir yandan okuyucusuna öykülerinde küskünlüğünü, yalnızlığını anlatarak 



93 

 

içini döker, diğer yandan kendini onu bekleyen sona hazırlar. Çünkü “Adlercilere göre 

rüya, gelecekte girişilmesi tasarlanan eylemlerin bir provasıdır. Tasarladığımız bir 

yaşantıyı düşlemlerimizde önceden canlandırmak, o durumu gerçekten yaşadığımızda 

duyacağımız gerilimi azaltır” (Geçtan, 2020: 149).  

Freud ve Silberer “anagogik” ve “analitik” rüya yorumu olarak ikili bir ayrıma 

gitseler de şu görüşte birleşirler: Rüyalar kaynakları geçmiş yıllara uzanan arzuları 

temsil eder ancak rüyalar aynı zamanda geleceğe de yönelmişlerdir ve rüya gören 

kişinin hedef ve düşüncelerine ışık tutar (Freud, 2024: 264). Jung’a göre rüyalar bize 

geçmişteki olayları gösterdiği gibi geleceğimizle ilgili oluşturduğumuz bilinci ve 

bilgimizi de aktarır (Fromm, 2017: 103). Bu bağlamda Sait Faik için bu rüya hem 

hastalığını kabulleniş hem de ölüm duygusuyla yüzleşme niteliği taşır. Sait Faik, 

öyküdeki rüya imgeleriyle ölümle ve hissettirdiği duygularla yüzleşir. Fichte 

“tamamlayıcı rüyalar”dan söz ederken rüyaları, ruhun kendini iyileştirici doğasının 

gizli nimetlerinden birisi olarak tanımlar (Freud, 2024: 13). Sait Faik, hastalıkla ve 

ölümle yüzleşirken ruhuna girip gerçekliği sembollerle ifade etmesini sağlayan 

rüyaların iyileştirici doğasından faydalanmayı umar. 

Beklenen trene binmesiyle anlatıcı durumundaki kahraman geçmişinde yer alan 

insanlarla karşılaşır. “Babası, karısı ve çocuğu Hasan. Babası kendisine, yaptıklarını 

biliyorum, davranışlarını düzelt şeklinde bir ikaz yapar. Karısı Nadide ve çocuğu 

Hasan ise oldukça zor durumdadır. ‘Ben’ geçmişini yeniden elde etmek isteyen bir 

görünümle karşımıza çıkar” (Çelik, 2023: 145). Anlatıcının öykü boyunca geçmişe 

özlem duyması onun narsist kişilik özelliği gösterdiğini düşündürmektedir. 

Winnicott’a göre kişinin kaybedilmiş bir nesnenin içsel temsiline kararsız bir şekilde 

tutunması geçmişe duyulan özlemin yansımasıdır (Winnicott, 1998).  

Anlatıcı ilk olarak karısı Nadide’yi, oğlu Hasan’ı görür sonra Çanakkale’de 

gözünün önünde vurulan arkadaşı Hüsnü’yü ve Hüsnü’nün peşi sıra veremden vefat 

eden Hüsnü’nün nişanlısını görür. Ölmüş olduklarını hatırladığı bir sürü tanıdıktan 

sonra yüzüne kabahatliymiş gibi bakan çatık kaşlı babasını görür. Anlatıcı için babası 

suçluluk, yetersizlik duygusunu çağrıştırırken otoriteyi simgelemektedir. Bu hisler 

Sait Faik’in babasıyla ilgili bilinçdışı ögeleri destekler niteliktedir. Freud, rüyaları 

kişinin geçmişteki sorunlara çözüm arama çabası olarak yorumlar (Geçtan, 2020: 149). 

Sait Faik’in babası onun düzenli bir işte çalışması, sorumluluk sahibi bir insan olarak 

para kazanması için çaba sarfetmiş, ancak bu çabaları sonuç vermemiştir. Sait Faik’e 



94 

 

göre yazmak başlı başına bir iştir ancak o dönemin şartları bu düşünceyi desteklemez. 

Yazarın babası ve annesi belki Sait Faik’i anlarlar, ancak toplumun doğru ve yanlış 

olarak benimsediği yazılı olmayan kuralların etkisini hayatları boyunca hissederler. 

Oysa Sait Faik’i Sait Faik yapan, bu yazılı olmayan kurallara uyumsuzluğudur; 

aylaklığı, okul kaçkını oluşu ve başıboşluğudur. Sonunda kendini olduğu gibi kabul 

eder. Dünyadaki, toplumdaki hikayeci yerini bilinçle alır. Burgaz çalılıklarından bir 

kızılcık dalı koparır, kalem gibi yontar, ucunu yaşama batırır ve yazmaya koyulur 

(Taner, 2012: 128).  

“Yazmasam deli olacaktım.” diyen bir insanın yazarlığı bir meslek olarak 

görmeyen toplumla çatışması,  babası ve annesiyle ilişkisine yansır. Yazar, bu 

çatışmanın burukluğunu, anne ve babasına karşı işsiz görünmenin ve para 

kazanamamanın mahcubiyetini iliklerine kadar hisseder. Kırk yedi yıl, hep alargada, 

hep tedirgin yaşar. Bir baltaya sap olamamak, bir aile kuramamak, şu şu şu niteliklerle 

değil de, bu bu bu niteliklerle yaratılmış olmak… onu zaman zaman üzer (Taner, 1996: 

216).  

Yazarın buradaki üzüntüsüne kendi arzuları ile toplumun doğruları arasında 

sıkışmışlığı sebep olur. Bu durumu Carl Jung’ın “Gölge” arketipiyle açıklamak 

mümkündür. Gölge arketipi, insanın gerçekçi, hayatta kalmak için gerekli içgüdülerini 

temsil eder. İnsanın yeteneklerini ortaya koyma güdüsü olarak değerlendirilen gölge 

bu yönüyle güçlü ve değerlidir. Sait Faik ego ile gölge arasında kalır. Yazar olma 

eğilimine karşın düzenli bir iş sahibi olabilmek için uğraşması gölge ile egonun 

çatışmasını doğurmuştur. Gölge arketipi ısrarcı ve güçlüdür. Sait Faik yazar olma 

arzusunu yani güçlü gölgesini seçer ancak yaşadığı çatışmaların izleri bilinçdışında 

varlığını sürdürür.  

Öykü kişisi, gördüklerinin heyecanıyla kompartımanlara koşar, birine dalar ve 

ölmüş olduklarını sonradan hatırladığı bir sürü tanıdık görür. Daha sonra köşede yüzü 

okuduğu gazeteden gözükmeyen bir adam dikkatini çeker.  

“...Babamdı. Rengi soluktu. Göz göze geldik. Yüzüme sanki kabahatliymişim 

gibi baktı. Bir şey söylemek, acı bir şeyler söylemek istiyormuş gibiydi. Sonra 

vazgeçti. Kaşlarını ben bir şey söylersem çok kızacakmış gibi çattı. Yine gazetesini 

yüzüne kapadı” (Abasıyanık, 2000: 117). 



95 

 

Bu karşılaşma yazarın babasıyla yüzleşmesi olarak okunabilir. Öyküde anlatılan 

baba, öykü kişisinin yüzüne bakmaz, kaşlarını çatar, onunla konuşmaz. Yoğun işleri 

dolayısıyla onunla fazla ilgilenemeyen babasına kendini, toplumun işsizlik olarak 

değerlendirdiği içindeki güçlü dürtüyü, yazarlığı, anlatmak ister.  

‘‘Baba’ diyebildim. Yerinde bir sarsıldı. …Gözlerini, o çok çekindiğim baba 

gözlerini bir ilanın üstüne dikti. ‘Bir tek laf daha istemem, kafi. Yaptığın terbiyesizliği 

biliyorum. Bir daha yapmamaya bak ve sus!’ der gibiydi” (Abasıyanık, 2000:116). 

Anlatıcının babasıyla yüzleşme isteği toplum baskısıyla “Baba” sözcüğünden 

başka tek kelam edemeden söner. 

“Öteki, kendilerini çoktan unuttuğum ölüler, gözlerini, babasına kafa tutmaya 

çalışan çocuğa, bana dikmişlerdi. Utandım. Kapıyı kapadım çıktım” (Abasıyanık, 

2000: 116). 

Anlatıcı ve Sait Faik, her ikisi de yazılı olmayan toplum kuralları sebebiyle, 

babasıyla yüzleşememiştir.  

Trene binip tüm geçmişiyle, kayıplarıyla yüzleşen anlatıcı başka bir 

kompartımanda karısını ve oğlunu bulur. Eşine çocuğuna kavuşması için kapıyı 

açtırması gerekir ve bir memur bulmak üzere trenden iner. Tren hiçbir düdük sesi 

gelmeden hareket eder, ışıklar ve sessizlik içinde kaybolur. Anlatıcının trene binip 

inmesi ölümle yaşam arasında gidip gelişlerini simgeler. Arafta kalmış anlatıcının 

ölümü bekleyişi, kabullenmişliği ve sevdiklerine kavuşma arzusu okuyucuya simgesel 

ögelerle hissettirilir. Sait Faik yüzleşemediği ölüm duygusuyla anlatıcı ben olarak 

yüzleşir. Bu savunma mekanizmasıyla yazar kabullenmekte zorlandığı bazı duyguları 

anlatıcıya mal etmiştir. Böylece hastalık ve ölüm duygularından yansıtmalı 

özdeşleştirme yoluyla kurtulmayı hedefler ve duyguları denetim altında tutması 

yönünde bilinçdışı bir yanılsama yaşar. Anlatıcının ölümü (treni) bekleyişi ve ölümle 

hayat arasındaki ince çizgide gidiş geliş durumu yazarın kendi hastalığıyla yüzleşme 

korkusunun öyküye yansımasıdır. 

Bir memur bulurum da kapıyı açtırırım diye, istasyona indim. Biraz yürüyünce 

lüks tren hiçbir düdük çalmadan hareket etti. Koşmak trene yetişmek istedim. Ama 

koşamıyordum. Ayaklarım sanki tutmuyordu. Olduğum yerde çivilenmiş 

gibiydim. Baktım, lüks tren, içinde ışıklar ve sessizlikler taşıyarak, yağmurla 

birlikte uzaklaşıp gitti (Abasıyanık, 2000: 117). 



96 

 

Freud “Yaşamın amacı ölümdür” der ve her insanda bilinç düzeyinde olmayan 

bir ölüm isteğinin var olduğuna inanır. Freud’a göre kendini yok etme isteği ve yaşam 

içgüdüleri birbirini etkisiz kılabilir ya da biri diğerinin yerine geçebilir  (Geçtan,  2020: 

33). Anlatıcının treni kaçırınca yakalamak için koşmak istemesi her insanda var olan 

bilincin ötesindeki ölüm arzusunu anlatır. 

Sait Faik hastalığını öğrendikten sonra umutsuzluğa kapılır, Paris’e tedavi için 

gider ancak oradan tedavi olmadan döner.   

Gittim, o canım Paris’i göreceğim diye. Titreyen kalbimin tayyareden iner inmez 

garip bir lâkaydı ile, hatta pişmanlıkla dolduğunu hissettim. Büyük şehri yirmi dört 

saatte dolaştım. Her taraf bana tatsız geldi. Anladım ki, ne Paris benim bıraktığım 

şehirdir ne de ben o zamanki Sait Faik’im. Daha fazla duramadım, yine tayyareye 

atladım ve geldim (Ağaoğlu, 1956: 142). 

Paris’i eski günlerdeki gibi olmadığını söyleyerek neden bulma savunma 

mekanizmasının ardına gizlenen yazarın korkusu farklıdır. Paris’te Dr. Zeki ile birlikte 

hastaneye giderler. Sait Faik, hastaneden hiç hoşlanmaz. Karaciğerinden incelenmek 

üzere parça alınması söz konusu olunca düpedüz korkmaya başlar (Tirali, 1996: 87). 

Bu korku yazarın çok daha iyi tıbbi imkânları reddetmesine sebep olur. Ancak bu 

reddediş ölüm arzusu değil aksine kaçış savunma mekanizmasıdır. Paris’ten ayrılırken 

Naim Tirali’ye bıraktığı iki kitaptan biri Havada Bulut’un ilk sayfasında Sait Faik’in 

okunaksız el yazısı ve imzasıyla şu satırlar yer alır: “Yaptığım deliliğe ne zaman ah 

vah diyeceğimi bir kestirebilsem, o zaman Paris’te beş günün romanına başlardım” 

(Tirali, 1996: 88). Sait Faik’e göre geliştirdiği yadsıma savunma mekanizmasıyla 

Paris’ten kaçışı bir “delilik”tir. 

Hastalık konusu Alemdağ’da Var Bir Yılan kitabının “Çarşıya İnemem” 

öyküsünde de karşımıza çıkar. “ ‘Çarşıya İnemem’ hikayesinde hastalığı dolayısıyla 

evde yaşamaya mahkum edilmiş ‘ben’in, insanların dışında kalmaya isyanıyla 

karşılaşırız” (Çelik, 2023: 151). Anlatıcının bilinç akışıyla başlayan öykü anlatıcının 

sorduğu sorularla sürdürülür: 

“Çarşıya inemememin sebebi bu değil. Bu değil de ne? Mesele midir sizin için 

benim çarşıya inememem? Hiç sanmam. Size vız gelir” (Abasıyanık, 2000: 88).  

Acı çeken kahraman karşılaşmış olduğu engeller ve zorluklardan ötürü yenik 

düştüğü inancıyla, yetersizliğini görmekten kaçınır; güçsüzlüğe karşı yaptığı savaşta 

gösterdiği yüreklilikten ve çektiği acıdan ötürü diğer insanların yakınlık ve hayranlık 

duymasını ister (Geçtan, 2020:79). Anlatıcı bilinçdışında çarşıya inememesinin 



97 

 

insanların dikkatini çekmesini ve onu merak etmelerini arzular. Ancak mutsuzluluğu 

belli etmez, anksiyete ve yeniklik duygusunu hafifletmek için yadsıma ve neden bulma 

mekanizmasını kullanır:  

“… benim şu yazıya başlayabilmem için çarşıya inememem çok, çok önemlidir” 

(Abasıyanık, 2000: 88). 

Anlatıcı, çarşıya inememesinin sebebi ve sonucu olarak yazıyı yazmasını 

gösterir. Sait Faik de hastalığı sebebiyle sosyal çevresinden ve çok sevdiği 

mekânlardan uzaklaşmak zorundadır. Bu süreç, anlatıcının yazılarına neden bulma 

mekanizmasıyla sığınması gibi yazarın yazın hayatının en verimli dönemi olmuştur. 

Öykü; anlatıcı kişinin, sırf canı istiyor diye bazı şeyleri yapamayacağını dile 

getirmesiyle devam eder. Sırf canı istiyor diye denize giremeyeceğini, canı istiyor diye 

sarhoş olamayacağını söyler. Doktor yasaklamıştır: “Karaciğer yasağı”. Güzel bir 

çocuğu sırf canı istiyor diye öpemez. Canı çekiyor diye bir vapura binip 

Haydarpaşa’ya, oradan tabana kuvvet Van’a kadar gidemez. Bu yasakları kabul eder 

ama çarşıya gidememek! Anlatıcı, en çok da çarşıya gidememesine içerler.  

“Çarşıya inemem. Çarşıyı Allah kahretsin” (Abasıyanık, 2000: 89).  

Çarşıya çıkar gibi olur, aynanın karşısında  bembeyaz yüzünü görünce geri 

döner. O insanlarla iç içe yaşamak istemektedir. …Sütçü Pandeli Efendi ve kahveci 

İskanavi Efendi ile olan bütün konuşmaları ve şakalaşmaları da, çarşıda olan güzel, 

yüksek değerlerin hâkim olduğu yapıp-etmelerdir. ‘Ben’in asıl özlediği de budur 

(Çelik, 2002: 132).  

Öyküdeki anlatıcıya konulan yasaklar, Sait Faik’in hastalığının teşhisinden 

sonra yazarın hayatına getirilen kısıtlamalarla benzerlik gösterir. Sait Faik de hastalığı 

sebebiyle benzer yasakları kabullenmek zorunda kalmıştır. 

“Evimde, odamdayım. Çarşıya inemem. Otuz dokuz derece ateşim var. Üşüyor, 

titriyorum. Bir ara yanıyorum. Anam sirke koyuyor. ‘Okuma artık, yat’ diyor, ışığı 

söndürüp gidiyor” (Abasıyanık, 2000: 93). 

 “1954’ün Mayısında vefat eden öykücü, sirozun etkisiyle çok sıkıntılı zamanlar 

geçirir. Şuur kayıpları yaşar, ateşi yükselir, halsizleşir. Sanrılar yaşarken hâlâ 

yazıyordur” (Atsan, 2023: 223). Yazarın hastalığının sebep olduğu nöropsikolojik 

durumlar ve tek dayanağı annesinin ilgili oluşu öyküdeki anlatıcının durumuyla 

benzerlik gösterir. 



98 

 

O dönem için hastalığına ilk belirtilerinden yola çıkarak tanı koymak zordur. İlk 

dönem belirtileri birçok hastalığın belirtilerini andırmaktadır. Hastalığın siroz 

olduğunun şüphesiz hale gelmesi için belirtiler artmalıdır. Bu nedenle hastalık tanısı 

belirtilerden sonraki yıllarda konulmuştur (Mert, 2020: 134). 

Siroz tanısı ile 1948 yılında Lüzumsuz Adam’la başlayan dönem, yazarın  yazı 

hayatının en verimli evresidir. Fethi Naci’ye göre yazar sirozun getirdiği gerginlik ve 

telaş ile daha çok yazma ihtiyacı hisseder (Naci, 1998: 15). Bu dönem eserlerinden 

Lüzumsuz Adam’daki “Papaz Efendi” öyküsünde de hastalığın etkileri görülmektedir. 

Sait Faik’in Burgazada’daki evinden görünen Aya Yani Kilisesinin papazı olduğu 

tahmin edilen Papaz Efendi bu öykünün ana karakteridir. Öykünün anlatıcısı evinin 

karşısındaki, hayat enerjisi dolu, yaşından genç göründüğünü düşündüğü Papaz 

Efendiyle; hayatın, doğanın, toprak ananın mükemmelliğiyle ilgili konuşur. Anlatıcı 

bir süre sonra hayata bakışını, yaşayışını ilgiyle takip ettiği Papaz Efendinin siroz 

hastalığına yakalandığını öğrenir.  

“Papaz efendi geçen yaz öldü. Hem de karaciğer hastalığından. Karnı Hüt dağı 

gibi şişmişti. 

- Hastalığım sirozmuş, dedi. Bu hastalık bana gelmemeliydi. Hastalık diye bir 

şey yoktur. Bu dert de insanların yaptığından. 

- Ne oldu papaz efendi? Bir şeyler duydum ben. 

- Aldırma, dedi. Ben aldırdım da gidiyorum. Namussuz köylü, dedi. İftira attı. 

Yalan olduğuna sen inanmalısın. Ama belki de ölmem. Ben bunu da atlatırım” 

(Abasıyanık 2022: 83).  

İnsanların onunla ilgili düşüncelerine ve ettikleri laflara hiç aldırmadığını 

söyleyen Papaz Efendi, hastalığına ona atılmış bir iftiranın sebep olduğunu söyler. “O, 

bu hastalığın kendisine yakışmadığını, kendisine gelmemesi gereken bir hastalık 

olduğunu düşünür. Ölümün kapıya gelmiş olmasından dolayı insanların, hakkında 

söyledikleri sözlerin onu sarstığını, yoksa bunlara aldırmadığını söyler” (Çakır, 2023: 

81). 

“ - Sana vız gelirdi hani böyle şeyler papaz efendi? 



99 

 

- Bu sefer koydu, oturdu içime, dedi. Niye İnsanlar birbirleriyle bu kadar 

uğraşırlar… Hem artık ölüm de kapıyı çalmıştı herhalde ki, insanların hakkımdaki 

lakırdıları beni bu kadar sarstı. Yoksa aldırır mıyım?” (Abasıyanık, 2000: 212). 

Papaz efendi ölüm geldiğinde yapılacak bir şey olmadığını, vakti geldiğinde 

normalde aldırış etmediği şeylerin ölümüne sebep olabileceğini söylerken hastalığıyla 

ve ölümle ilgili kabulleniş içinde olduğunu hissettirir. Papazın hastalığı yazarın 

hastalığıyla aynıdır. Yazar hastalığının tanısını aldığı günlerin peşi sıra yazdığı bu 

öyküde yansıtmalı özdeşleşme savunma mekanizmasıyla hastalık kendisinin 

değilmişçesine onu papaz efendiye mal etmiştir. Böylece istemediği durumla 

yüzleşmekten yansıtmalı özdeşleşme yoluyla kurtulur. Bu mekanizmayla istemeyip 

yansıttığı hastalığını denetim altına alabileceği yönünde bilinçdışı bir yanılsamaya 

sığınır. Psikolojik anlamda sarsıcı bir dönem yaşayan Sait Faik dış dünyadan kendini 

soyutlar. Zamanını daha çok Burgazada’daki evinde ve evinin çevresinde geçirir. 

Günümüzde müze olarak kullanılan bu evin karşısında öyküdekine benzeyen bir kilise 

bulunmaktadır. Papaz “öyküde anlatıldığı gibi Sait Faik’in evinin bahçesine bakmıştır. 

Daha ilginç olan ise papaz gerçekten de siroz hastalığından ölmüştür” (İbiş, 2023: 

445). Öykü yeri ve papaz efendi öyküdeki kurgu ile gerçekliğin iç içe geçmişliğini 

gösterir.  

“Bu hikayeleri yazdığı dönemde bu hastalıkla mücadele ettiğini göz önünde 

bulundurursak yazarın anılar sarnıcına daldığını avucuna ölümün hastalığın 

gelmiş olması hiç şaşırtıcı değildir. Papaz efendinin hastalığından bahsederken 

‘hastalığım da sirozmuş bu hastalık bana gelmemeliydi’ sözlerini okuyan okur Sait 

Faik’in hastalığıyla ve hastalığa bakışıyla yüzleşir” (İbiş, 2023: 445).  

Öyküde yazarın hayatı boyunca varoluşsal bir sorgu içinde olmasına sebep olan 

toplumla ilgili bir eleştiri vardır. İnsanların hadsizlik içinde başka insanların 

hayatlarına karışma, kendi kusurlarını görmeden başkalarının kusurlarını konuşma 

merakları,  öyküde diyaloglar yoluyla aktarılır. Papaz efendiye göre ona bu hastalığı 

insanlar getirmişti: 

“Çocukluğumda da ilk gençliğimde de bir şey olmaya değil, olmamaya karar 

vermiştim. Sözümü tuttum gibime geliyor!” (Abasıyanık, 2001: 180). 

Yazar, ‘Bir şey olmamak’ derken gerçekten bir şey olmamayı kastetmiştir. 

Bundan dolayıdır ki babasından emanet aldığı ticaret işlerinde başarı gösterememiş, 

kısa süre denediği öğretmenlik mesleğinde kendini yeterli görmemiş, herhangi bir 

alanda çalışmaya uygun yaradılışta olmadığına inanmıştır. İnanarak ve kendini 



100 

 

adayarak yaptığı şey, sadece yazmaktır (Gürel, 2023: 368).  Yazarın yazarlık dışında 

hiçbir işte dikiş tutturamaması, beklenilenin aksine bekar kalması onu sürekli bir 

toplum baskısına maruz bırakır. Öyküdeki “Niye insanlar birbirleriyle bu kadar 

uğraşırlar…” sorusu bu baskıyı sorgular niteliktedir. Papaz sirozdan mı ölmüştür, 

yoksa iftiradan mı? Bu hastalık ona neden gelmiştir? Bu varoluşsal soruna dönüşen 

düşünceyle yazar hastalığını ve nedenini sorgular, günümüzde tedavisi olan ancak o 

dönemde tedavisi zor görülen hastalığını kabullenir. Bu kabulleniş fizyolojik olarak 

da psikolojik olarak da yazarı ve hayatını etkiler. Fizyolojik ve psikolojik anlamda 

sarsıcı olaylar,  hastalıklar, libidonun dış dünyadaki objelerden çekilmesine neden 

olur. Bu dönemlerde libido dış dünyadan koparak yeniden kişinin kendisine dönebilir. 

Bu süreçte kişi dış dünyanın gerçeklerine yabancılaşır. Sait Faik hastalığının sarsıcı 

gerçekliğiyle dış dünyadaki objelerden kendini çeker. Kendini arkadaşlarından 

soyutlayan yazarın tek tesellisi annesi ve bazen dertleştiği bir günlük ya da anı defterini 

andıran öyküleridir. Bu bağlamda yazarın yaşamının son dönemindeki kabullenişlerini 

ve hissiyatını bu öyküden de okumak mümkündür.  

Yazarın 1950 yılında yayımlanan ikinci dönem eserlerinden Mahalle Kahvesi 

kitabındaki “Sinağrit Baba”, yazarın hastalığını ve ölüme bakışını yansıttığı 

öykülerindendir. Yazarın bu öyküsünde de alegorik bir anlatım hâkimdir. Hayatının 

sonuna geldiğini düşünen, yaşlı ve yalnız bir balık olan “Sinağrit Baba” yaşamını 

sonlandırmak için oltasına tutunacağı balıkçıyı seçmeye çalışmaktadır: 

“Bu akşam kimin oltasını seçmeli de artık bitirmeli bu yorucu ömrü. Daha her 

yeri pırıl pırılken, mantosu sırtında iken, daha eti mayoneze gelirken bitirmeli bu 

ömrü” (Abasıyanık, 2000: 127). 

Yazarın siroz hastalığının pençesinde, tedavi sürecindeyken yazmış olduğu bu 

cümleler onun ölüme bakış açısını gösterir niteliktedir.  

Sinağrit Baba birçok oltayı koklar, hiçbirini beğenmez. “Zira o, kendi hayat 

felsefesine uygun düşecek bir balıkçı aramaktadır. Sinağrit Baba’nın balıkçılar için 

belirtmiş olduğu özellikler, Sait Faik’in öykülerinde sıklıkla yer verdiği temalardan 

oluşmaktadır. Bu temalar; yoksulluk, dürüstlük, iki yüzlülük, kıskançlık, açgözlülük 

ve çıkarcılık gibi temalardır” (Nakipoğlu- Aşık, 2021: 279-293). 

Mercanları budalaca yakalandıkları için eleştiren yaşlı balık, bilgece doğru 

balıkçıyı seçmeye çalışır. Sinağrit Baba, sonunda hayatını sonlandıracak oltayı bulur. 



101 

 

Yemi ağzına aldığında bu olta sahibinin tam aradığı balıkçı olduğunu düşünür. Sinağrit 

Baba sandala düşünce kendini yakalayan adamın hiç de düşündüğü gibi biri olmadığını 

görür: 

“Birden bire ürperdi. Hiddetinden ayaklarını yere vuran bir genç kız gibi 

sandalın döşemesini dövdü” (Abasıyanık, 2000 : 129).  

Öykü, Sinağrit Baba’nın ölürken içinde yaşadığı pişmanlık ve hayal kırıklığıyla 

tamamlanır. Sinağrit Baba ölümü kabullenmiştir ancak büyük bir yanılgı yaşadığını 

anlar. Ölüm ona yakışmayacak bir şeklide onu yakalamıştır.  Buradaki ifade Sait 

Faik’in “Papaz Efendi” öyküsündeki “Bu hastalık bana gelmemeliydi” (Abasıyanık, 

2022: 83) sözünü hatırlatır. Her ikisinde de ölümü kabulleniş ancak ölümün şeklini 

kendine yakıştıramama duygusu hissedilmektedir. Sait Faik de siroz hastalığını 

kendine yakıştıramaz.  

Öyküde balıkçı ve olta metafordur. Balıkçı ve oltası siroz hastalığını simgeler. 

Kendine bu hastalığı yakıştıramayan yazar, öykünün sonunda hastalığı “…korkakların 

en korkağı, namussuzların en namussuzu” (Abasıyanık, 2000: 130) olarak nitelendirir. 

Onun öykülerinde yaşam şekli kadar ölüm şekli de sorgulanmıştır. Ona göre ölüm 

kaçınılmazdır ancak nasıl olduğu mühimdir. Ölüm, Cahit Sıtkı Tarancı’nın Otuz Beş 

Yaş şiirinde anlatıldığı gibi “uyudun, uyanmadın olacak” kadar sade ve kolay 

olmalıdır. “Semaver” öyküsünde tasvir edildiği gibi insana “…bir misafir, bir 

başörtülü, namazında niyazında, bir komşu hanım gelir gibi” (Abasıyanık, 2017) 

gelmelidir.  Esasında bu hastalık ona hiç gelmemelidir. O; mantosu sırtında, “daha eti 

mayoneze gelirken” (Abasıyanık, 2000: 127) bir sokağın, hayatın içinde dolaşırken 

ölümü arzular.  

Sait Faik’in çok bilinen öykülerinden biri olan “Dülger Balığının Ölümü” 1954 

yılının Mart ayında yayımlanan Alemdağ’da Var Bir Yılan eserinde yer alır. Öykü; ada 

ve denize tutkun, balıkçılarla dost yazarın sevdiği bu unsurlarla ördüğü bir ölüm 

anlatısıdır. “Dülger Balığının Ölümü”, yazarın öykülerinde adına sıkça rastlanan balık 

türlerinden dülger balığının efsanesiyle başlar. Efsaneye göre Rum balıkçıların 

Hırisopsaros dedikleri bu balık, korkunç bir deniz canavarıyken Hz. İsa’nın elleriyle 

sımsıkı kavrayıp kulağına bir şey söylemesiyle huyu pek uysal, pek zavallı bir yaratığa 

dönüşmüştür. Öykü anlatıcısı; bir gün, balıkçı kahvesinin önünde yarısı kırmızı, yarısı 

beyaz çiçek açan akasyanın dalına asılmış bir dülger balığı görür. Denizden yeni 



102 

 

çıkarılan dülger balığına ölümün gelişini tüm incelikleriyle anlatır. Önceleri balığın 

incecik, ipekten bile yumuşak zarlarının titremesi anlatıcıya zevkli bir ürperiş gibi 

gelir. Bunu bir oyun gibi düşünmek ister. 

“Böyle bir oynama hiç görmemiştim. Evet, bu bir oyundu. Bir görünmez iç 

rüzgarının oyunuydu. Vücutta, görünüşte hiçbir titreme yoktu. Yalnız bu zarlar zevkli 

bir ürperişle tatlı tatlı titriyorlardı. İlk bakışta insana zevkli, eğlenceli bir şeymiş gibi 

gelen bu titreme, hakikaten bir ölüm dansıydı” (Abasıyanık, 2000: 78). 

1954’ün Mayıs ayında vefat eden yazarın bu öyküsünde de hastalığının 

kendisinde bıraktığı etki ve ölümü sorgulayışı görülür. Anlatıcının balığın yavaş yavaş 

ölümünü ölüm dansına benzetmesinde ilkel savunma mekanizmalarından yadsıma ve 

düşleme etkilidir. “…Balığın ölmek üzere olduğu düşünülürse, bu titremenin anlamı 

hafifçe acıya yorulabilirdi. Ama insan  yine de bu ‘anlam’a almamaya çalışıyordu” 

(Abasıyanık, 2000: 78). Anlatıcı, balığın ölümünü kabul etmeyerek bu ölüm 

korkusuyla baş etmeye çalışır. Bu kudretli balığın ölümü belki de yazarın öykülerinin 

başkarakterlerinden dülger balığıyla vedalaşmasıdır. Nitekim bu öykünün bulunduğu 

eser, yazarın ölmeden önce yayımlanmış son kitabı olacaktır. Öte yandan yazarın 

kendisiyle özdeşleştirdiği dülger balığının ölümüne şahit olması bir anlamda kendi 

ölümünü dışardan seyretmesi olarak da okumaya uygundur. 

Anlatıcı ben’in, ölümü, hayalleri yoluyla yadsıma ve inkârı dülger balığının 

bedenindeki renk değişimiyle kesilir. Artık ölüm yadsınamayacak, hakkında 

güzellemeler yapılamayacak kadar yakındır.  

“Birdenbire dehşetli bir şey gördüm: Balık tuhaf bir şekilde, ağır ağır ağarmaya, 

rengini atmaya, bembeyaz kesilmeye giden bir hal almıştı. ...Kenarları süsleyen 

zarların oyunu çabuklaşmaya; balık da, gitgide, saniyeden saniyeye pek belli bir halde 

beyazlamaya başladı” (Abasıyanık, 2000: 79). 

Dülger balığı ölürken bembeyaz olur, üzerindeki renkleri kaybeder. Esasen bu 

öyküde balığı değil Sait Faik’in kocaman, parlak, açık renkli gözleri, soluk benziyle 

kendi yüzünü görürüz (Güvemli, 1956: 127).Yazarın da yaklaşan ölümü; onu 

Burgazada’daki annesinin evine, dört duvar arasına hapsederek dülger balığının 

ölürken renklerini kaybetmesi gibi hayatın bütün renklerinden mahrum bırakmıştır. 

Ölümün yaklaşması anlatıcı “ben” için yaşamın renklerini yitirmesidir. Dülger 

balığının ölüm korkusunu yüreğinin derinliklerinde onunla birlikte hisseder:  



103 

 

“İçimde dülger balığının yüreğini dolduran korkuyu duydum. Bu hepimizin 

bildiği bir korkuydu: Ölüm korkusu” (Abasıyanık, 2000:79). 

 Az Şekerli adlı eserdeki “G…”, Sait Faik’in anılarını, gerçeküstü canlılar ve 

gerçek üstü olaylarla sanrılar şeklinde duyumsayarak yazdığı öyküsüdür.  

Burnuma bir at sidiği kokusu geldi. Pencereden dışarıya baktım: Lapa lapa kar 

yağıyordu. Maımukattar damla damla damlıyordu. Borular, tüpler, renkler, 

tüplerin üstünde insan isimleri vardı. Sıra sıra tüplere damarlarımızdaki kandan 

bırakmıştık. Öteki kanların sahipleri ortada yoktu.  Ben kendi kanıma dalmıştım. 

Öteki kanların sahipleri yataklarındaydılar. Ben yüzlerini görmüyordum 

(Abasıyanık, 2000: 143). 

Öykü, anlatıcı “ben”in hastane odasındaki gerçek ile gerçek dışılık arasında 

geçişleri ile başlar. Anlatıcı bir hastane odasındadır, odada yatan başka hastalar da 

vardır. Tahliller için kan alırlarken burnuna gelen “at sidiği” kokusuna benzettiği 

kokuyla kanla ilgili anılarını hatırlar:  

“Birden mektepte kan kardeşi olduğum çocuğu hatırladım. Sisli bir Bursa 

sabahının lise bahçesindeki binaları birbirinden ayırıverdiği o gün, içerisini hiç 

görmediğim vagonumsu tahtadan bir barakanın kapısında oturmuştuk” (Abasıyanık, 

2000: 143). 

Anlatıcının serbest çağrışımları, en temel ve ilkel savunma mekanizmalarından  

baskı mekanizmasını işaret eder. Baskı, beklenmedik bir anda bir tehlikeyle 

karşılaşıldığında yaşanan korkuya karşı geliştirilen akut bir savunmadır. Zihnin 

bilinçaltı  bölgesinde tutulan baskılanmış duygular ve olaylar yeniden bilinç düzeyine 

çağrıştırılabilirler (Geçtan, 2020: 76-77). Anlatıcıya kan kokusu geçmişindeki bazı 

baskılanmış duygu ve olayları çağrıştırır. Bursa’da sisli bir sabahta kankardeş olduğu 

lise arkadaşını, tıraş olduğu berberi Hilmi Efendi’yi hatırlar. Sait Faik, İstanbul Erkek 

Lisesinde okurken Arapça öğretmeninin minderine iğne koyması sebebiyle Bursa 

Lisesine gönderilmiştir. Sisli bir Bursa sabahında lise bahçesinde kan kardeşiyle 

oturan anlatıcı ile Bursa’da lise öğrenimine devam etmek zorunda kalan yazar 

arasındaki benzerlik, yazarla öykü anlatıcının iç içe geçmiş halini doğrular niteliktedir.  

Anlatıcı “ben” tahliller için kan alınırken Sait Faik’in hastalığıyla ilgili 

ümitsizliğini ve ölüm hakkındaki düşüncelerini çağrıştıran bilinç akışıyla ölüm ve çare 

ikileminde sorgular: 

“Kaç saat var ölüme? Bir sene mi? İki sene mi? Yoksa daha mı az? Beklenir… 

Ne beklenecek? Mucize! İlimde mucize yoktur. Bilinmez, keşfedilmemiş kanunlar 



104 

 

bulunabilir ama… Şimdiye kadar yapılmış tüm tahlillerde meydana çıkmamış bir şey 

olabilir. Olmamış olmasına ama, milyonda bir ihtimalle olabilir… Züğürt tesellisi! 

(Abasıyanık, 2000: 144). Bu bilinç akışı Paris’te tedaviyi reddedip apar topar 

Türkiye’ye dönen Sait Faik’in pişmanlığını yansıtır niteliktedir.  

Son Kuşlar adlı eserinde yer alan “Yandan Çarklı” başlıklı öyküsündeki anlatıcı 

ben, yaşama isteği ile ölümü tevekkülle karşılama hali arasında kalır. Bu değişken ruh 

hali çatışma durumunu doğurur. Bu çatışmada yalnızlığını, güçsüzlüğünü, hastalığını 

kabullenmiş ölümü bekleyen hal baskın çıkar, ancak aklının kabul ettiği durumu kalbi 

reddeder, yaşamayı arzular. Anlatıcı ben ölüme yaklaştıkça içindeki insan sevgisini 

daha kolay dillendirir. İnsan onun için hayat, yaşamak demektir. Kızgınlığını dıştaki 

bir kişiye yöneltemeyince, içleştirme mekanizması sonucu duygularını dışarı vuramaz, 

kendine çevirir. Engellenmelerin ve yalnızlığın yarattığı çatışma hali üzüntü ve 

küskünlük duygularına dönüşür. Yazarın, ölüm korkusunun, hastalığının ve hayat 

yoksunluğunun getirdiği kızgınlığının bilinçlenmesi ve dışa vurulması süperego 

tarafından engellendiğinde, bu duyguları kendi içinde yaşar, içleştirir. “Yandan 

Çarklı” öyküsündeki anlatıcının kendi hayatını bir insana benzetip muhatap alarak 

hayatıyla konuşması bu mekanizmanın öyküye yansımasıdır: 

Şimdi kaçıyorsun benden, soğuyayım istiyorsun, soğuyup da gebereyim. Yok 

anam, yok! Yok hayatım, yok! Kafamın içindeki tenhalığı, halimdeki yalnızlığı, 

karaciğerimdeki hastalığı, canımdaki kudretsizliği, sinirlerimdeki derin derin uyku 

ihtiyacını bahane edebilir, sana da giderayak lanet şarkıları yazmaya çalışırım. 

Kim bilir belki de güzel bulanlar olur. Olur, olur ama, gönlüm hala sendedir, 

sende. Şimdi parklarda uyumuş çocukların, ihtiyarlarınla benim gibisin. Benim 

gibi. Değil ‘ben’ sen, hiçbir şey seni sevmekten beni alıkoyamaz (Abasıyanık, 

2000: 208). 

Anlatıcı ben yalnızlığının, ihtiyarlığının, sevimliliğinin, egoizminin ortasında 

“daha dün şehvetle sarıldığı”, “kokusundan hazzettiği” insana, sevgiliye, hayata sitem 

eder, onlarla vedalaşır ve “Yandan Çarklı” ismini verdiği hayatı simgeleyen vapurdan 

iner. Öykü melankolik bir kayıba işaret eder. Söz konusu olan henüz gerçekleşmemiş, 

ancak gerçekleşmesi kaçınılmaz bir kayıptır. Sait Faik’te için kayıp “yersizlik”tir 

(Örgen, 2010: 86).  

“Yandan Çarklı” adlı öyküsünde olduğu gibi onun öykülerinde kayıp, yersizlik 

duygusu ve bunların sonucunda oluşan melankoli okunur. “Gümüş Saat” öyküsünde 

babasını simgeleyen saati kaybetme korkusu, “Dülger Balığının Ölümü”, “Sinağrit 

Baba” ve “Papaz Efendi” öykülerinde ölümle kaybedişler, “Süt” öyküsünde kendini 



105 

 

kaybetme ve bulma çatışması, Panço’nun geçtiği öykülerinde Panço’nun bir görünüp 

bir kaybolan halinin yarattığı gerginlik, melankolik kayıplara işaret eder. 

Havuz Başı isimli eserinin “Sonbahar” adlı öyküsünde anlatıcı “ben” sonbaharı 

arkadaşının satırlarından söyle anlatır: 

Çiçekler ve ağaçlar, toprağın derinliğindeki sırrı bize ifşa ederler. Orada da, 

kokuların ve renklerin bilmediğimiz tecellileri olduğunu lisan-ı hal ile söylerler. 

Fakat bir şey anlamayız. Bu anlaşılmaz lisanlarını kulağımıza fısıldayan nebahat, 

anlaşılmadıklarına mahzun sönüp giderlerken, biz de yeni mevsime gireriz. İşte 

bu mevsim sonbahardır.  

Ne yazı, ne de kışı, ne de ilkbaharı seviyorum. İlkbahar, çiçeklerin ve ağaçların, 

küçük çocukların, kuzular gibi bağırıp meleme zamanlarıdır. Ne söyledikleri 

mechuldür. Şuursuz ve istikametsiz konuşurlar. Yazın ise daha ağırbaşlı, lisanları 

daha kâvi, fakat bir inactuel filozof ve psikologdurlar. Çiçekler ve ağaçlar ve otlar, 

yalnız sonbaharda son bir ümitle yapraklarını dökerek; garip, esrarlı bir fani 

goncalar açarak, insanlara, ümitlerinden ve zaaflarından son defa bahsederler 

(Abasıyanık, 2000: 95). 

Anlatıcı “ben” yönetiminde zorluk çektiği hastalık ve ölüm duygularını yön 

değiştirme savunma mekanizmasıyla arkadaşına yöneltir. Ona göre sonbahar ölümün 

habercisidir ancak aslında toprağın derinliklerindeki sırrı, yeniden doğuşu da fısıldar.   

Anlatıcı ben, sonbaharla ilgili yazısını yazdıktan kısa süre sonra zatüreden öldüğünü 

duyduğu arkadaşının ifadeleriyle ölümü şöyle anlatır: 

“Sonra melul, mahzun, dargın çocuklar gibi, rüyalarına ve yataklarına kavuşur, 

yeni bir hız alabilmek için uyurlar” (Abasıyanık, 2000:96). 

Bu ifadeler Sait Faik’in “ölümle dirim arasında geçen kavga(sı)nın sonundaki 

boşlukta, birtakım ecza şişelerinin küçüklü büyüklü, sıra sıra dizildikleri, ağızlarını 

açıp bekleştikleri zaman[ının]” (Abasıyanık, 2000: 24) psikanalitik okumasıdır.  

Esasen Sait Faik sonbaharı, içine döndüğü ve en güzel öykülerini yazdığı edebiyat 

anlamında en verimli dönemi olacaktır. Çünkü “Son Kuşlar”da anlattığı gibi sonbahar 

ona; kocayemişleri, beyaz esmer bulutları, yakmayan güneşi, durgun maviliği, bol 

yeşili ile hele de kuşlarla beraber olunca şiiri, edebiyatı, resimi, musikiyi, mesut 

insanlarla dolu, anlaşmış, sevişmiş, açsız, hırssız bir dünya düşündürür (Abasıyanık, 

2000: 129). Hayatının sonbaharındadır, hastadır, yalnızdır ve bitkindir ancak 

öykülerinde fazlaca geçen anne arketipinin simgelerinden toprak, çiçek, deniz, su, süt 

ona hep ümit fısıldar.  Ona göre ölümü ve doğumu “yeni bir hız alabilmek için”, 

“toprak” birleştirir.   



106 

 

SONUÇ 

Freud, beyin patolojisinin nevrozların tek sebebi olduğunu savunan görüşlere 

karşı çıkarak; yirminci yüzyılın başlarında davranış bozukluklarının psikolojik 

nedenlerini savunan psikanaliz okulunu başlatır. Ona göre doğumla başlayan ve 

günlük hayatın her anında maruz kalınan engellemelere ve çatışmalara uyum 

sağlanamayan durumlarda sağlıksız yollara başvurulur. Engellemelere , çatışmalara 

neden olan duygu, düşünce ve dürtüler bilinçdışı kavramıyla bir süre bastırılabilir. 

Ancak bilinçdışındaki bastılırılmış dürtüler, duygular, travmatik durumlar ve 

düşünceler; simgeseleşmiş olarak ve şekil değiştirerek,  dil sürçmeleriyle, düşlerle, 

gündüz düşleriyle ve nevrozlarla geri gelir.  

Freud’un psikanaliz okuluna birçok isim katkı sağlamıştır. Bu isimlerden biri 

Carl Gustav Jung, Freud ile altı yıl süren dostluklarını Dönüşümün Simgeleri adlı 

kitabıyla sonlandırıp önce “Kompleks Psikoloji” sonra da “Analitik Psikoloji” olarak 

adlandırdığı ekolün kurucusu olur. Freud’dan farklı olaran psişe (ruh), bilinç, ortak 

bilinç, arketipler üzerine yoğunlaşan Jung, insanı bir bütün alarak ele alır. Ona göre 

analist, bütünlüğünü kaybeden insanların bunu yeniden kazanmasını sağlar, ruhu 

güçlendirir, böyle bir dağılmanın tekrarlamaması için önlem alır.  

Jung, kolektif bilinçdışını arketiplerle anlamlandırır, arketiplerin doğası gereği, 

imgelere ve resimlere yoğunlaşır. Onu yazmaya iten güç olarak ortak biliçdışını, 

arketipleri ve imgeleri işaret eder. Ona göre yazmak içsel bir zorunluluktur, yazarı 

yazmaya iten bilinçdışı unsurlardır ve bu unsurlar ruhun konuşması şeklinde esere 

yansır. Freud’a göre ise yaratıcı bir yazı gündüz düşü gibi çocukluktaki oyunların 

devamıdır ve bunların yerini tutar. Edebiyat ise toplum tarafından kabul görmeyen 

düşlerin ve arzuların örtülü olarak başarılı bir biçimde yazar tarafından kabul edilir 

hâle getirilmesidir.  

Edebiyatın ve psikanalizin temeli ve ortak noktası insandır. Bu nedenle her iki 

alan da birbirlerine önemli katkılar sağlar. İnsanın ruhsal durumu sanatın oluşmasında 

önemli bir etkendir, dolayısıyla edebiyatı insan merkezinde psikanalitik olarak ele 

almayı mümkün kılar. Psikanaliz, belirlenen bir teknik yardımıyla insana ait duygu 

durumunu inceler, açıklamaya çalışır. Aynı duygularla edebî metinlerde simgeler, 

motifler ve arketipler olarak karşılaşılır. Psikanalizin, edebi metinlerde; bu imgeler, 

motifler ve arketiplerle karakter oluşumunda ve bu karakterlerin aynı unsurlar 



107 

 

çerçevesinde çözümlenmesinde yazara ve okuyucuya katkı sağladığı söylenebilir. Bir 

analist hastasını tedavi ederken anlatılanları bilinçdışının etkisinde anlamlandırır. 

Benzer şekilde yazar, eserine bilinçdışından unsurlar yansıtır ve okuyucu da eseri 

kendi bilinçdışı çağrışımlarıyla anlamlandırır.  

Sait Faik’in ilk dönem öyküleri insan sevgisiyle, küçük ve somut ayrıntılara 

saklanmış yaşama sevinciyle doludur. Öykülerinin merkezinde “insan”; küçük, 

lüzumsuz, hor görülmüş, dışlanmış, emeği hiçe sayılmış “insan” vardır.  Ona göre 

İnsan edebi eserin temelidir. Hayat, düşünce, toplum, eleştiri, felsefe, yaşama yön 

veren taşıyıcı unsurlar ancak insanla anlam kazanır. Edebi eserlere de insan bu unsurlar 

bağlamında yansır. Karşılık beklemeden yazan Sait Faik’in öykülerinde insan, bahsi 

geçen bu unsurlarla görünür, nefes alır. Bu çalışmayla; insan psikolojisiyle etkileşimi 

her geçen gün artan günümüz edebiyatında Sait Faik öyküleri, psikanalitik edebiyat 

eleştirisiyle ele alınmaya çalışılmıştır. Yazarın öyküleri, kurguyu başlatan giriş 

bölümlerindeki bilinç akışı, iç monologlar; devamında izlenen duyumlar, nesne 

imgelemleri ve gösterdikleri arketipler yönünden psikanalitik edebiyat kuramı 

çerçevesinde incelenmiştir. Yazarın ilham kaynağı dışardaki unsurlar gibi görünse de 

asıl kaynak kendi bilinci ve bilinçdışıdır. Bastırılmış duyguları, kırgınlıkları, öfkeleri, 

travmaları; düşsel bir düzlemde ve düşsel karakterlerde eserin içinde kendine yer 

bulur. Öte yandan Sait Faik’in öykü anlatıcıları, karakterleri psikanalitik edebiyat 

kuramıyla incelenirken, öykülerdeki karakterlerin Sait Faik’le ortak izleri de tespit 

edilmiştir. 

Yazarın ilk dönem öykülerinde anlatıcı ve karakterler; hor gürülmüş, toplum 

tarafından dışlanmış, hakkı yenmiş, emeğine değer verilmemiş insanlardır. Anlatıcı, 

sevmek, korkmak, yaşamak, umut etmek gibi değerleri insan ve toplum üzerinden 

sorgular. Yüksek değerlerine uygun olmayan durumlar anlatıcı ve karakterleri 

çatışmalara, kaçışlara ve savunma mekanizmalarına iter.  

Psikanalistlere göre, doğum anı, anne rahminde geçen rahat, huzurlu, sessiz 

dönemden sonra çaba isteyen koşullara aniden geçen bebeğin ilk anksiyetesidir. Bir 

daha asla dönülmeyecek olan anne rahmi, birey için kaybolmuş bir cennet gibidir. 

İnsan, hayatı boyunca anne karnındaki cennet ortamını çağrıştıran imgelere bu sebeple 

yönelir. Doğumdan sonraki çaresizlik hissi “yoğun eksiklik duygusu” doğurur ve insan 

hayatına “yoğun eksiklik duygusu”yla başlar. Edebi eserlerde birçok imge anne 

rahmine dönüş isteğini, doğum travmalarını ve anneyle yaşanan ilk narsisistlik 



108 

 

deneyimini işaret eder. Sait Faik’in “Plajdaki Ayna”, “Süt” ve “Gümüş Saat” 

öykülerinde suyun, sütün ve aynanın; anneyi, anne karnını, ölümü, doğumu anımsatan 

bir metafor olarak kullanımını görürüz. Öykülerinde anne arketipi; süt, ayna, deniz, 

su, anne rahmi, toprak imgeleriyle izlenir.  İlk dönem öykülerinde sıklıkla rastlanan 

psikanalitik ögeler; anne-çocuk, baba-çocuk dolantısı bağlamında yalnızlıktır. 

Çatışmalardan yadsıma, neden bulma gibi savunma mekanizmalarıyla kaçan anlatıcı 

denize koşarak, sütçüye saklanarak saklı cennetine, anne rahmine kavuşmayı arzular. 

Bu kaçış ona huzurla birlikte seçilmiş yalnızlığını getirir. Su, süt, ayna, ana rahmi, 

ölüm ve doğum imgelemde sürekli yer değiştiren metaforlardır. Bachelard’ın “ilk 

yatıştırıcı” olarak tanımladığı süt de temizliğiyle ana rahmine, güvenli alana dönüşü 

simgeler. Sait Faik’in “Süt” adlı öyküsünde anlatıcı yıllardır yapmadığı şeyi yapar bir 

sütçü dükkânına gider ve süt içer. Daha sütçü dükkânına girerken Jung’un persona 

olarak adlandırdığı maskelerini “Defolun!” diye bağırarak kovar. Bu çatışma tüm 

personalarından kaçma ve gölgesiyle başbaşa kalabilme telaşının yansımasıdır. 

Jung’un persona adını verdiği arketip, tiyatro oyuncularının çeşitli rolleri 

canlandırırken taktıkları maskelerden adını almıştır. Analitik psikolojiye göre insanın 

yaşamını sürdürebilmesi için zorunlu olduğu kendisi olmayan bir karakteri yaşaması 

hâlidir. Ona göre bir insan birden fazla persona takabilir; iş hayatı için farklı, 

arkadaşlarıyla ilişkisinde farklı personaya ihtiyaç duyulabilir. 

İkinci dönem öykülerinde psikanalitik ögelerden en belirgin olanlar hastalık, 

yalnızlık, ölüm korkusu ve anksiyetedir. Bu dönem öykülerinde anlatıcı ben olarak 

Sait Faik’i çok daha fazla hissederiz.  Siroz hastalığı tanısıyla arkadaş çevresinden ve 

sürekli gittiği mekânlardan soyutlanan yazar, yalnızlığıyla ve ölüm korkusuyla 

öyküleriyle başa çıkmaya çalışır. Bu süreçte kaleme aldığı  Alemdağ’da Var Bir Yılan 

ve Az Şekerli adlı eserlerinde psikanalitik kuramın temel unsurlarından rüyalar, gündüz 

düşleri, halüsinasyonlar, nevrozlar izlenir. Gerçeküstü bir yapıya bürünen öykülerinde 

yazar, ben anlatıcının şahsında öyküde bir belirir bir kaybolur. Mekân ve zaman 

kavramlarının geçiş unsurları olarak kullanıldığı öykülerde anlatıcının iç sesi, 

karakterlere karışır. Rüyalar, gündüz düşleri ve gerçeklik iç içe geçmiştir. Bu dönem 

öykülerinin baş karakteri “Panço” psikanalitik önemli bir unsur olarak dikkat çeker. 

Yazarın hayatının son döneminde kaleme aldığı öykülerinde karakterler ve Panço, Sait 

Faik’in gündüz düşleridir. Yazar, bu dönemdeki tüm çıkmazlarını gündüz düşleriyle 

yok sayar, özlemini duyduğu hayatı gündüz düşleriyle öykülerinde yaşar, hayallerini 



109 

 

orada gerçekleştirir, öykülerinde konuşur, dertleşir. Esasen Sait Faik, Panço’yla hem 

yalnızlığını paylaştığı bir dostu, hem de hasta ama her şeye rağmen hayata tutunmuş, 

eski günlerdeki gibi gezebilen, dilediğini yiyip içebilen kendini düşler. Bu düş onu 

içindeki karamsarlık hâlinden çıkarır, özgürleştirir.  

Panço ve anlatıcılar yazarın bölünmüş benliğini düşündüren hayali 

kahramanlarıdır. Sanatçının bilinçaltının yansımalarını ve iç dünyasının dehlizlerini 

yansıttığı bu kahramanlar yazarın hem kendinden kaçışıdır hem de kendi gerçeğiyle 

yüzleşmesidir. Sait Faik, bu dönem öykülerinde anlatıcı ben, kahraman kimliğiyle 

okuyucunun karşısına çıkar. “Öyle Bir Hikaye” ve “Yalnızlığın Yarattığı İnsan” isimli 

öykülerinde anlatıcı ben ve Panço, hasta ve yalnız Sait Faik’in yansımalarıdır. 

Hastalığı sebebiyle duygusal soyutlanma içine giren yazar, yetersizlik ve çaresizlik 

duyguları içindedir. Bu durum anksiyetesini tetikler, zorlanma hâlini yenmek için 

çabalamaktan vazgeçer, türlü savunma mekanizmalarıyla kaçınma yoluna yönelir. 

Oysa bu yöneliş onu içinde bulunduğu kısırdöngüye sürükleyecektir. Öykülerde bu 

süreç; Freud’un bilinç, bilinçdışı ve rüyalar üzerine geliştirdiği kuramlardan 

etkilendiğini düşündüren gerçeküstü unsurlar olarak izlenir. 

Sait Faik’in 1954 Mart’ında yayımlanan Alemdağ’da Var Bir Yılan adlı 

eserindeki “Dülger Balığının Ölümü” öyküsünde hastalık, ölüm anksiyetesi izlenir. 

Anlatıcı,  balıkçı kahvesinin önünde akasyanın altına asılmış dülger balığına ölümün 

gelişini tüm incelikleriyle anlatır. 1954 yılının Mayıs ayında vefat eden yazarın bu 

öyküde  hastalığın kendisinde bıraktığı etkileri ve ölümü sorgulayışı okunur. Anlatıcı 

ben; balığın incecik, ipekten bile yumuşak zarlarının titremesini bir oyun gibi düşler. 

Bu ölüm dansı, anlatıcı benin sığındığı ilkel savunma mekanizmalarından yadsımayı 

ve düşlemeyi işaret eder. Anlatıcı ben bu savunma mekanizmalarıyla ölümü kabul 

etmeyerek ölüm korkusuyla baş etmeye çalışır. Bu kudretli balığın ölümü belki de 

öykülerinin başkarakterlerinden balıklarla vedalaşmasıdır. Öte yandan bu ölüm anına 

şahitlik etmesi kendi ölümünü dışardan izlemesi olarak da okunabilir.  

Yazarın Az Şekerli adlı eserindeki  “Müthiş Bir Tren” öyküsünde; hastalık, ölüm 

anksiyeteleri, bu korkuların bilinçdışından rüyalarda bilinç yüzeyine çıkışı ve simgesel 

ifadeleri psikanalitik ögeler olarak belirlenir. Öyküdeki tren rüyadaki önemli 

sembollerden biri olarak düşünülebilir. Tren, bir köprü olarak ölüm ile yaşam arasında 

geçişi simgeler. Tren ölüme doğru ilerleme anlamı taşır. Hastane ve hastanede ölümü 

bekleyen hastalar, istasyonda treni bekleyen yolcular olarak simgeleştirilir. Tren 



110 

 

bekleyen diğer yolcuların sarı ve sükûti olarak betimlenmesi bu simgelemenin 

sonucudur. Tüm bu simgeler, rüya görenin bilinçdışındaki ögelerle sansürsüzce 

karşılaşmasını engelleyen egonun ürünüdür. Trene binip tüm geçmişiyle, kayıplarıyla 

yüzleşen anlatıcı çok kısa bir süre için trenden iner. Tren hiçbir düdük sesi gelmeden 

hareket eder ışıklar ve sessizlik içinde kaybolur. Anlatıcının trene binip inmesi, ölümle 

yaşam arasında gidip gelişlerini simgeler. Arafta kalmış anlatıcının ölümü bekleyişi, 

kabullenmişliği ve sevdiklerine kavuşma arzusu okuyucuya simgesel ögelerle 

hissettirilir. Sait Faik yüzleşemediği ölüm duygusuyla anlatıcı ben olarak yüzleşir. Bu 

savunma mekanizmasıyla yazar kabullenmekte zorlandığı bazı duyguları anlatıcıya 

mal etmiştir. Böylece hastalık ve ölüm duygularından yansıtmalı özdeşleştirme 

yoluyla kurtulmayı hedefler ve duyguları denetim altında tutması yönünde bilinçdışı 

bir yanılsama yaşar. Anlatıcının ölümü (treni) bekleyişi ve ölümle hayat arasındaki 

ince çizgide gidiş geliş durumu yazarın kendi hastalığıyla yüzleşme korkusunun 

öyküye yansımasıdır. 

Sonuç olarak, psikanaliz ve edebiyat gibi birbirlerinden faydalanan iki disiplinin 

olanaklarıyla iz sürmeyi amaçlayan bu çalışmada Sait Faik öykülerindeki karakterler 

ve anlatıcılar, edebiyatın kurmaca özelliğinden faydalanılarak ortaya konulurken 

psikanaliz biliminin verilerinden yararlanıldığı görülmüştür. Sait Faik, düşsel ve 

gerçek yaşam arasında geçişlerle, gerçeküstü bir çok ögeyi kurguya dâhil ederek 

anlatıcılarının ve karakterlerinin bilişsel ve bilinçdışı dünyasını okuyucusuna sunar. 

Bu kavramların psikanaliz ile çözümlenmesi yazarın bilinçaltındaki asıl gerçekliğe de 

ayna tutar. Böylece, Sait Faik’in öyküleri hem usta bir analistin hem de analistiyle 

terapide bir danışanın öyküleri olarak da okunmaya imkân sunar. Yapılan 

değerlendirmeler ışığında Sait Faik öykü anlatıcılarının, karakterlerinin ve kurgusunun 

psikanalitik edebiyat eleştirisiyle incelenebilecek özellikte olduğu görülmüştür. 

  



111 

 

KAYNAKLAR 

Abasıyanık, S. F. (1999). Balıkçının ölümü, yaşasın edebiyat. Ankara: Bilgi Yayınevi. 

Abasıyanık, S.F. (1999). Açık hava oteli, konuşmalar, mektuplar. Ankara: Bilgi Yayınevi. 

Abasıyanık, S. F. (2000). Havuz başı, son kuşlar, Bütün eserleri 6. Ankara: Bilgi Yayınevi. 

Abasıyanık, S. F. (2000). Şahmerdan, lüzumsuz adam, Bütün eserleri 2. Ankara: Bilgi 

Yayınevi. 

Abasıyanık, S. F. (2000). Mahalle kahvesi, havada bulut, Bütün eserleri 4. Ankara: Bilgi 

Yayınevi. 

Abasıyanık, S. F. (2000). Alemdağ’da var bir yılan, az şekerli, Bütün eserleri 7. Ankara: Bilgi 

Yayınevi. 

Abasıyanık, S. F. (2001). Açık hava oteli, mektuplar. Ankara: Bilgi Yayınevi. 

Abasıyanık, S. F. (2009). Bütün eserleri. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Abasıyanık, S.F. (2017). Semaver. İstanbul: İşbankası Kültür Yayınları. 

Abasıyanık, S.F. (2022). Lüzumsuz adam. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Adler, A. (1964). Problem of  neurosis. New York: Harper and Row. 

Adler, A. (2024). İnsan psikolojisi. Tuğrul Dursun (çev.), İstanbul: Olympia Yayınları. 

Ağaoğlu, S. (1954). Sait Faik, Sait Faik için. İstanbul: Yeditepe. 139-146. 

Aktulum, K. (2021). İmgelemem çözümlemesine giriş. Konya: Çizgi Kitapevi. 

Akyüz, T. (2022). Uyumsuz hayal kuranların hayal kurma deneyimlerinin incelenmesi. İbn 

Haldun Üniversitesi, Psikoloji Anabilim Dalı, Yüksek Lisans Tezi. İstanbul. 

Alangu, T. (1956). Sait Faik için. İstanbul: Yeditepe. 

Anlı, İ. (2010). Psikanalizde narsisizm. İstanbul: Nobel Tıp Kitapevi. 

Aslan, B. (2023). Sait Faik’in modernist hikâyeleri hakkında. Hece Dergisi Sait Faik Özel 

Sayısı. 45/313. 192-198. 

Atsan, D. (2023). Öykücü empatlığı ve Sait Faik. Hece Dergisi Sait Faik Özel Sayısı. 45/313. 

221. 

Aytaç, G. (1999). Genel edebiyat bilimi. İstanbul: Papirüs Yayınları. 

Babin, P. (2015) Sigmund Freud, bilim çağında bir trajedi yazarı. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Bachelard, G. (1996). Mekanın poetikası. Aykut Derman (çev.), İstanbul: Kesit Yayıncılık. 

Bakır, S. (2023). Sait Faik öykülerinde şiirsel söylem, görüntü, imge ve imgelem: Alemdağ’da 

var bir yılan örneği. Hece Dergisi Sait Faik Özel Sayısı. 45/313. 199-210. 

Belge, M. (1994). Türk romanında tip, edebiyat üstüne yazılar. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları. 

Brenner, C. (1998). Psikanaliz- Temel kavramlar. Işık Savaşır, Yusuf Savaşır (çev.), Ankara: 

HYB Yayınları. 

Brooks, Peter. (2016). Psikanaliz ve hikâye anlatıcılığı. Hivren Demir Atay, Hakan Atay 

(çev.), İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Yayınları. 

Can, B. (2023). Sait Faik Hikayelerinde Mekan Unsuruna Dair Genel Bir Değerlendirme. Hece 

Dergisi Sait Faik Özel Sayısı. 45/313. 332-335. 

Cebeci, O. (2004). Psikanalitik edebiyat kuramı. İstanbul: İthaki Yayınları. 

Celal. F. (1956). Sait Faik, Sait Faik için. İstanbul: Yeditepe Yayınları. 



112 

 

Cervantes, M. (2008). Don Kişot. Ali Çankırılı (çev.), İstanbul: Timaş  Yayınları. 

Ceylan, S. (2023). Sait Faik öykülerinde modern çağın bulantısı: yalnızlık. Hece Dergisi Sait 

Faik Özel Sayısı. 45/313. 285. 

Craib, I. (2004). Psikanaliz Nedir. Ali Kılıçlıoğlu(çev.), İstanbul: Say Yayınları. 

Çakır, D. (2023). Sait Faik’in hayatından eserlerine yansıyan izler. Hece Dergisi Sait Faik 

Özel Sayısı.  45/313. 75-90. 

Çelik, Kesmegülü, M. (2023).Sürrealizm ve Alemdağda Var Bir Yılan. Hece Dergisi Sait Faik 

Özel Sayısı. 45/313. 387. 

Çelik, Y. (2002). Sait Faik ve insan. Ankara: Akçağ Yayınları.  

Çıkla, S. (2016). Edebiyat ve hastalık. İstanbul: Kapı Yayınları. 

Çıkla, S. Ve Büyükkavas Kuran, Ş. (Eds.). (2021). Metin tahlilinde yeni yaklaşımlar 1. 

Ankara: Çolpan Kitap. 

Dağlarca, F. H. (1956). Ağıt, Sait Faik için. İstanbul: Yeditepe Yayınları. 

Daniel, S. (2021). Sigmund Freud gibi düşünmek. Can Çetin (çev.), İstanbul: İndigo Yayınları. 

Demir, Y. (2011). Hayat böyledir işte fakat hikâye. Ankara: Hece Yayınları. 

Erdal, G. (1996). Sait Faik Abasıyanık’la röportaj, Sait Faik Abasıyanık 90 yaşında. Ankara: 

Bilgi Yayınevi. 

Erdal, G. (1999). Sait Faik’le son röportaj, Sait Faik bütün eserleri 10. Ankara: Bilgi Yayınevi. 

153-156. 

Erdoğan, E. (2023). Sait Faik öykülerinde hastalık teması. Hece Dergisi Sait Faik Özel Sayısı. 

45/313. 297. 

Erten, A. (1955). Sait Faik’in annesiyle birkaç saat. Varlık Dergisi. 418/11. 

Ertuş, A. (2023). Anıların gölgesinde ölümsüz Sait Faik, Hece Dergisi. 45/313. 49-59. 

Fikret, T. (2017). Rübâb-ı şikeste. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Freud, A. (2020). Ben ve savunma mekanizmaları, Yeşim Er (çev.), İstanbul: Metis Yayıncılık. 

Freud, S. (1999). Yaratıcı yazarlar ve gündüz düşleri, Sanat ve Edebiyat, Emre Kapçın, Ayşen 

Tekşen Kapkın (çev.), İstanbul: Payel Yayınları. 

Freud, S. (1999). Sanat ve edebiyat, Emre Kapkın, Ayşen Tekşen Kapkın (çev.), İstanbul: 

Payel Yayınları. 

Freud, S. (2000). Ruh çözümlemelerinin tarihi. Emre Kapkın (çev.), Ayşen Tekşen 

Kapkın(çev.), İstanbul: Payel. 

Freud, S. (2017). Cinsellik üzerine. Ali Avni Öneş (çev.), İstanbul: Say Yayınları. 

Freud, S. (1018). Bilinçaltı, cinsellik üzerine üç deneme. Beyza Nur Doğan (çev.), İstanbul: 

Gece Kitaplığı Yayınevi. 

Freud, S. (2021). Rüyaların yorumu. Dilman Muradoğlu (çev.), İstanbul: Say Yayınları. 

Freud, S. (2021). Yas ve melankoli. Leyla Uslu (çev.), İzmir: Cem Yayınları. 

Freud, S. (2022). Bilinç dışı. Elif Çalıner (çev.), İstanbul: Olimpos Yayınları. 

Freud, S. (2024). Rüyaların Yorumu 2. İstanbul: Olympia Yayınları. 

Freud, S. (2024). Psikanaliz üzerine.Ersin Cengiz (çev.), İstanbul: Olympia Yayınları. 

Freud, S. (2024). Sanat ve edebiyat üzerine yazılar. Ruhiye Erulaş (çev.), İstanbul: Olimpos 

Yayınları. 



113 

 

Fromm, E. (2017). Rüyalar masallar mitler. Aydın Arıtan, Kaan H. Ökten (çev.), İstanbul: 

Say Yayınları. 

Fromm, E. (2021). Psikanalize yeni bir bakış. Funda Sezer (çev.), İstanbul: Say Yayınları. 

Geçtan, E. (2020). Psikanaliz ve sonrası. İstanbul: Metis Yayınları. 

Gemici, M. (2023). Sait Faik Abasıyanık’ın Alemdağ’da var bir yılan’ı. İstanbul: Ketebe 

Yayıncılık. 

Gültekin, Y. (2021). Psikanaliz kuramı bağlamında Engin Geçtan romanını incelemek: ‘Bir 

günlük yerim kaldı ister misiniz?’. Yükseklisans tezi. İstanbul Kültür Üniversitesi 

Lisansüstü Eğitim Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, İstanbul. 

Günyol, V. (1956). Yalnızlığın yarattığı adam, Sait Faik için. İstanbul: Yeditepe Yayınları. 

100-107. 

Günyol, V. (2000). Yalnızlığın yarattığı adam, Sait Faik bütün eserleri 7. Ankara: Bilgi 

Yayınevi. 

Günyol, V. (2020). Hemen her açıdan Sait Faik, Sait Faik’i yorumlayanlar. İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları 

Gürbilek, Nurdan. (2020). Kör ayna, kayıp şark. İstanbul: Metis Yayınları. 

Gürel, S. (2023). Bir şey olmamanın cazibesi ve Sait Faik. Hece Dergisi Özel Sayısı. 45/313. 

368-375. 

Gürsel, N. (2019). Yalnızlığın yarattığı yazar Sait Faik. İstanbul: Doğan Kitap. 

Gürol, E. (2006). Giriş, Analitik Psikoloji. İstanbul: Payel Yayınevi. 9-92. 

Güvenli, Z. (1956). Sait Faik, Sait Faik için. İstanbul: Yeditepe Yayınları. 

Hall, Calvin S. (2010). Freudyen psikolojiye giriş. Ersan Devrim (çev.), İstanbul: Kaktüs 

Yayınları. 

İbiş, H. (2023). Sait Faik’in papaz efendi öyküsü. Hece Dergisi Sait Faik Özel Sayısı. 24/313. 

445-448. 

Jung, C.G. (2001). Anılar, düşler, düşünceler. İris Kandemir (çev.), İstanbul: Can Yayınları. 

Jung, C.G. (2006). Analitik Psikoloji. Ender Gürol (çev.), İstanbul: Payel Yayınevi. 

Jung, C.G. (2021). Dört arketip. Zehra Aksu Yılmazer (çev.), İstanbul: Metis Yayınları. 

Kaplan, M. (1984). Hikâye Tahlilleri. Ankara: Dergah Yayınları. 

Karaca, A. (2023). Serazat hikâyeci Sait Faik. Hece Dergisi Sait Faik Özel Sayısı. 45/313. 

119-123. 

Kavaz. İ. (2005). Sait Faik Abasıyanık. İstanbul: Şûle Yayıncılık. 

Kurt, M. (2011). Modernizm ve gerçeküstücülük bağlamında Sait Faik’in son hikayeleri. 

Turkish Studies. 6/3. 1468. 

Mert, N. (2018). Sait Faik. Ankara: Cümle Yayınları. 

Moran, B. (2001). Edebiyat kuramları ve eleştiri. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Nabi. Y. (1996). Büyük kaybımız, Sait Faik Abasıyanık 90 yaşında. Bilgi Yayınevi: Ankara. 

Naci, F. (1998). Sait Faik’in hikayeciliği. İstanbul: Adam Yayıncılık. 

Nakipoğlu M., Aşık, B. (2021) “Sinağrit baba ve köpek balıkları insan olsaydı” isimli kısa 

öykülerde sistem ve toplum ilişkisi. Manisa Celal Bayar Üniversitesi Sosyal Bilimler 

Dergisi, Dergipark. 19/3. 279-293. 



114 

 

Naso, P. O. (2019). Dönüşümler. Asuman Coşkun Abuagla (çev.), İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Nesin, A. (Ed.). (2021). Birlikte yaşadıklarım birlikte öldüklerim. İstanbul: Nesin Yayınevi. 

Ofluoğlu, G., Büyükyılmaz, O. (2008). “Yabancılaşmanın teorik gelişimi ve tarihsel süreç 

içinde farklı alanlarda görülümü”. Kamu-İŞ. 10/1. 113-144. 

Örgen, E. (2010). Sait Faik Abasıyanık’ın öykülerinde melankoli. Yeni Türk Edebiyatı 

Araştırmaları. 2/4. 79-91. 

Örgen, E. (2015). Öykümüzün izinde. İstanbul: İz Yayıncılık. 

Özbek, Y. (2007). Edebiyat ve psikanaliz. Konya: Çizgi Kitapevi. 

Özmez, O. T. (1999). Sait Faik’le son konuşma, Sait Faik bütün eserleri 10. Ankara: Bilgi 

Yayınevi. 

Parlakpınar, M. (2012). Aslı Erdaoğan’ın öykü ve romanlarının psikanalitik yöntemle 

incelenmesi. Yüksek lisans tezi. İnönü Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk 

Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı, Malatya. 

Parman, T. (2000). Psikanaliz yazıları, Yüzyıl sonra, düş ve düşlerin yorumu. İstanbul: Bağlam 

Yayınları. 

Parman, T. (2005). Edebiyat ve psikanaliz. İstanbul: Varlık Dergisi. 73/1177. 11-12. 

Phillips, A. (2020). Hep vaat hep vaat, edebiyat ve psikanaliz üzerine denemeler. Ferit Burak 

Aydar (çev.), İstanbul: Metis Yayınları. 

Poerio, G. L., ve Smallwood, J. (2016). Daydreaming to navigate the social world: What we 

know, what we don't know, and why it matters. Social and Personality Psychology 

Compass. 10/11. 605-618, https://doi.org/https://doi.org/10.1111/spc3.12288 

Rank, O. (2014). Doğum travması. Sabir Yücesoy (çev.), İstanbul: Metis Yayınları. 

Rifat, M. (2020). Sait Faik’i yorumlayanlar, Eleştirinin eleştirisi. İstanbul: Yapı Kredi 

Yayınları. 

Rose, J. (2010). Görme ve Cinsellik. İstanbul: Metis Yayınları. 

Sağlık, Ş. (2014). Hikâye /anlatı/ yorum. Ankara: Hece Yayınları. 

Sağlık, Ş. (2023). Sait Faik hikâyelerinde küçük insanların büyük hikayeleri. Hece Dergisi 

Sait Faik Özel Sayısı. 45/313. 174-191. 

Sarı, A. (2008). Psikanaliz ve edebiyat. Erzurum: Salkımsöğüt Yayınları.  

Saydam, M. B. (2021). Nesnel ruh’un şamanı, Carl Gustav Jung: Dört arketip. İstanbul: Metis 

Yayınları. 

Sazyek, H. (2010). Yusuf Atılgan’ın aylak adamı C. Kitap-lık Edebiyat Dergisi. S.142. 64-78. 

Seyhan, R. (2017). Bana hikaye anlatma. İstanbul: Bilge Yayıncılık. 

Smith, D. (2021). Sigmund Freud gibi düşünmek. Can Çetin (çev.), İstanbul: İndigo Yayınları. 

Sofokles. (2009). Aias ve Elektra. Furkan Akderin (çev.), İstanbul:TEM Yapım Yayıncılık. 

Sophokles. (2013). Kral Oidipus. Bedrettin Tuncel (çev.), İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür 

Yayınları. 

Sönmez. S. 2007. “A’dan Z’ye Sait Faik”. Murat Yalçın (ed.). Yapı Kredi Yayınları. İstanbul. 

Şen, C. (2022). “Psikanalitik edebiyat kuramı”. V. Şahin (ed.) Edebiyat kuramı ve eleştirisi 

(s.121-164). Ankara: Akçağ Yayınları. 

Taner, H. (1996). Ölürse ten ölür canlar ölesi değil, sevimli bir aylak, Sait Faik Abasıyanık 90 

yaşında. Ankara: Bilgi Yayınevi. 



115 

 

Tanpınar, A. H. (2000). İstanbulun mevsimleri ve san’atlarımız, Yaşadığım gibi. İstanbul: 

Dergah Yayınları. 

Taş, S. (2018). Sait Faik’in hikayelerinde başlıca konular. Ankara: Anı Yayıncılık. 

TDK. (1998). Türkçe sözlük. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Tirali. N. (1996). Sait Faik’in Paris’teki anlaşılmaz beş günü, Sait Faik Abasıyanık 90 yaşında. 

Ankara: Bilgi Yayınevi. 

Tuncel, B. (2013). Kral Oidipus, Kral Oidipus. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Tura, S. M. (2021). Freud’dan Lacan’a psikanaliz. İstanbul: Metis Yayınları. 

Uyguner, M. (1959). Sait Faik’in hayatı. Ankara: Mars Ticaret S.A.Ş. ve Matbaası. 

Uluköse, G. T. (2024). Sait Faik. İstanbul: Ciniuz Yayınları. 

Uslucan, Fikret ve Arslan, Abdurrahman, “Psikanalitik edebiyat eleştirisi açısından Kar ve 

İnci romanı üzerine bir değerlendirme”, Mavi Atlas, 11(1), 2023, ss. 208-221. 

Ürgüp, F. (1956). Sait Faik’in realitesi, Sait Faik için. İstanbul: Yeditepe Yayınları. 111-115. 

Wellek, R., Varren, A. (2001). Edebiyat Teorisi. Ömer Faruk Huyugüzel (çev.), İzmir: 

Akademi Kitapevi. 

Winnicott, D.W.(1998). Oyun ve gerçeklik. Tuncay Birkan(çev.), İstanbul: Metis Yayınları. 

Yaşar, K. (1956). Yaşar Kemal, Sait Faik için. İstanbul: Yeditepe Yayınları. 

Yıldız, A. D. (2008). Hikaye incelemeleri. İstanbul: Dergah Yayınları. 

Yivli, O. (2019). Öykü nasıl okunur, modern öykü ve yöntem. İzmir: Günce Yayınları. 

  



116 

 

ÖZ GEÇMİŞ 

Yasemin ÖSKEN, Samsun Anadolu Lisesini bitirdikten sonra Ondokuz Mayıs 

Üniversitesi Eğitim Fakültesi, Türkçe Eğitimi bölümünden 2008 yılında mezun oldu. 

2022 yılında Ondokuz Mayıs Üniversitesi Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı 

Yüksek Lisans programına girdi. Mezuniyetinden bu yana Türkçe öğretmeni olarak 

görev yapan Yasemin  Ösken, orta derecede İngilizce bilmektedir.  

Yayınlar: 

1. Ösken, Y. ve Kuran, Ş. (2024). Sait Faik Abasıyanık’ın “Plajdaki Ayna” 

öyküsüne psikanalitik bir bakış. Turkish Studies Language and Literature.  

Kazanılan Ödüller, Teşvikler ve Burslar: 

1. MEB Başarı Belgesi (17.01.2022) 

2. MEB Başarı Belgesi (01.06.2022) 


