
  

 
 

T.C. 

ANKARA YILDIRIM BEYAZIT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

GRUPLAR ARASI İLİŞKİLER BAĞLAMINDA SOSYAL 

KİMLİK VE DİN: ANKARA ÖNDER MAHALLESİ ÖRNEĞİ 

 

 

 

 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

MEHMET EMİN SARIKAYA 

 

 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 
 

Ankara- 2024 



  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

T.C. 

ANKARA YILDIRIM BEYAZIT ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 

 

 

 

 

 

GRUPLAR ARASI İLİŞKİLER BAĞLAMINDA SOSYAL 

KİMLİK VE DİN: ANKARA ÖNDER MAHALLESİ ÖRNEĞİ 

 

 

 

 

DOKTORA TEZİ 

 

MEHMET EMİN SARIKAYA 

 

 

FELSEFE VE DİN BİLİMLERİ ANABİLİM DALI 

 

 

PROF. DR. ÖZCAN GÜNGÖR 

DANIŞMAN 

 

 

Ankara- 2024



 

 i 

ONAY SAYFASI 

 
 

Mehmet Emin Sarıkaya tarafından hazırlanan Gruplar Arası İlişkiler Bağlamında 
Sosyal Kimlik ve Din: Ankara Önder Mahallesi Örneği” adlı tez çalışması aşağıdaki jüri 
tarafından oy birliği / oy çokluğu ile Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Felsefe ve Din Bilimleri Anabilim Dalı’nda Doktora/Yüksek Lisans tezi olarak 
kabul edilmiştir.  
 
 
 

Jüri Üyesi Kurumu İmza 
Prof. Dr. Özcan GÜNGÖR 

AYBÜ   Kabul Red 
Prof. Dr. Zekiye DEMİR 

AYBÜ   Kabul Red 
Prof. Dr. Cem Şafak ÇUKUR 

AYBÜ   Kabul Red 
Prof. Dr. Asım YAPICI 

ASBÜ    
Kabul Red 

Prof. Dr. Mustafa MACİT 
 Atatürk Üniversitesi   

Kabul Red 
 
 
Tez Savunma Tarihi: 26.07.2024 
 
 

Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Felsefe ve Din 
Bilimleri Anabilim Dalı’nda Doktora tezi olması için şartları yerine getirdiğini onaylıyorum.  
 
 
 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Müdürü      Ünvan Ad Soyad 

Doç. Dr. Muhammet Enes Kala 



 

 ii 

BEYAN 

 

 Bu tez çalışmasının kendi çalışmam olduğunu, tezin planlanmasından yazımına kadar 
bütün aşamalarda patent ve telif haklarını ihlal edici etik dışı davranışımın olmadığını, bu 
tezdeki bütün bilgileri akademik ve etik kurallar içinde elde ettiğimi, bu tezde kullanılmış 
olan tüm bilgi ve yorumlara kaynak gösterdiğimi beyan ederim. Tarih (26.07.2024)   

 
İmza 
Adı SOYADI Mehmet Emin SARIKAYA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 iii 

TEŞEKKÜR 

Bu tez çalışması birçok kıymetli insanın desteği ve rehberliği olmadan tamamlanamazdı. 
Akademik sürecimin her aşamasında emeği olan ve pek çok bilimsel çalışmaya dahil ederek 
gelişimimi destekleyen, öğrencisi olarak anılmaktan mutluluk duyduğum danışmanım Sayın 
Prof. Dr. Özcan GÜNGÖR hocama sonsuz teşekkürlerimi sunarım. Değerli danışmanımın 
vizyonu ve yönlendirmeleri olmadan bu çalışma eksik olacaktı. AYBÜ İlahiyat Fakültesi 
kadrosuna dahil olduğum günden bu yana, güler yüzü ve akademik çalışma disipliniyle 
kendime örnek aldığım değerli Prof. Dr. Zekiye DEMİR hocama, tez sürecindeki 
katkılarından ötürü çok teşekkür ederim. Tez izleme toplantılarındaki paylaşımları, 
rehberliği ve yapıcı tutumu için kıymetli Prof. Dr. Cem Şafak ÇUKUR hocama bu süreci 
daha verimli kıldığı için teşekkürlerimi sunarım. Tez savunma jürisinde yer alan Sayın Prof. 
Dr. Mustafa MACİT ve Sayın Prof. Dr. Asım YAPICI hocalarıma metne sağladıkları çok 
yönlü katkılarından ötürü şükranımı arz ederim. Bu süreçte kendisiyle yüz yüze tanışma 
fırsatımız olmasa da YouTube üzerinden MAXQDA hakkındaki derslerini dinleyerek 
programı kullanmayı öğrendiğim ve takıldığım noktalarda mail yoluyla sorularımı hızla 
cevaplayan değerli Dr. Öğretim Üyesi Zeynep KURNAZ hocama teşekkürü bir borç bilirim. 
 
Bu çalışmanın ortaya çıkmasında misafirperver tutumlarıyla kıymetli vakitlerini ayıran 
çalışma grubundaki 44 katılımcı ve sahada görüştüğüm kişilerin tamamına kalbî 
teşekkürlerimi sunmak istiyorum. Aynı zamanda saha araştırmasına çıkarken ilgili kişilere 
ulaşmamda yardımcı olan Rıdvan İbrahim hocamıza, katılımcılarla görüşmelerde 
yardımlarını esirgemeyen fakültemiz öğrencilerinden Nuran’a ve Muhammed’e çok 
teşekkür ediyorum. 
 
Doktora eğitimim sürecinde beraber dersler aldığımız ve tez yazım aşamasını birlikte 
sürdürdüğümüz kıymetli arkadaşlarıma müteşekkirim. Aynı zamanda kader ortaklığı 
yaptığımız, işlerden vakit buldukça birlikte bir çay sohbeti yapıp ferahladığımız 
fakültemizdeki kıymetli araştırma görevlisi arkadaşlarıma ve tecrübelerinden istifade ettiğim 
sayın hocalarıma çok teşekkür ederim. Tezim devam ederken 18 gün boyunca YADEP 
eğitim programı kapsamında, bilabedel ciddi bir akademik eğitim ve danışmalık desteği 
sunan, sosyal bilimcilerin uğrak yeri İSAM’a ve tanışmaktan onur duyduğum kıymetli 
hocaları ve çalışanlarına şükranlarımı sunuyorum. 
 
İnsan bir konu üzerinde çalışırken fazlaca yoğunlaşıyor ve bazı şeylerden feragat etmesi 
gerekiyor. Tezimi yazarken, yanındayken geçirdiğim değerli vakitlerden mahrum kaldığım, 



 

 iv 

süreç içerisinde ne zaman zorlandığımı fark etse beni gayretlendiren sevgili eşim Betül 
DOĞAN SARIKAYA ve bu satırları yazarken kendisine kavuşmayı dört gözle beklediğimiz 
canım kızıma tüm kalbimle teşekkür ediyorum. Beni bu günlere kadar binbir emekle getiren 
sevgili anne, babama ve aileme minnettarım. 
 
Bu tez çalışması, TUBİTAK tarafından 2211/A Genel Yurt İçi Doktora Burs Programı 
kapsamında desteklenmiştir. Kıymetli destekleri için ülkemizin bu güzide kurumuna 
müteşekkirim. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 v 

ÖZET 

Gruplar Arası İlişkiler Bağlamında Sosyal Kimlik ve Din: Ankara Önder 

Mahallesi Örneği  

 

Din, dini inançlar, pratikler, değerler ve zihniyet oluşturucu yönleriyle bireysel ve toplumsal 
kimliğin önemli bileşenlerinden biridir. İnsanların ait oldukları gruplar, sosyal kimliklerini 
inşa ederken, dini aidiyetleri bu sürece dahil olur. Ancak bu durum dinin bireysel ve sosyal 
kimliği, mutlak anlamda yönlendirdiği sonucuna götürmemelidir. Din ve sosyal kimlik 
arasında karşılıklı bir etkileşim söz konusudur. Sosyal kimlik, etnik olarak farklılaşmış 
gruplarda daha belirgin şekilde incelenebilir. Ülkemizde bu anlamda etnik sınırların net 
biçimde ayrıldığı iki grubun Suriyeli sığınmacılar ve Türkler olduğu söylenebilir. Bu tezde, 
sosyal kimlik ve din ilişkisi, Suriyeli ve Türk katılımcıların sosyal kimliğe dair görüşleri 
üzerinden anlaşılmaya çalışılmıştır. Ankara’da ikamet eden katılımcı grubuyla, iç grup 
aidiyeti, dış grup farkındalığı, karşılıklı temas biçimleri ve meydana gelen engeller üzerinden 
sosyal kimliklerini nasıl yapılandırdıkları ve dini bu süreçte ne şekilde konumlandırdıkları 
üzerinde durulmuştur. Böylece dinin, gruplar arası çatışma veya uyumda etkisinin ortaya 
çıkması amaçlanmaktadır. Tezde, nitel araştırma deseni tercih edilmiş ve 44 katılımcıyla 
derinlemesine görüşmeler yapılmıştır. Görüşmeler MAXQDA 24 programı kullanılarak 
kodlanmış ve analiz edilmiştir. Elde edilen katılımcı görüşleri içerik analizine tabi 
tutulmuştur. Farklı temalar altında kodlanan anlatıların yanı sıra saha gözlemleri de göz 
önünde bulundurulmuştur. Çalışmada sonuç olarak sosyal kimliğin inşasında dini etkinin 
güçlü ve zayıf yönleri tespit edilmiştir. Dinin güçlü etkisi dezavantajlı grubun, baskın grupla 
benzeşme isteğinde meydana çıkmaktadır. Ancak baskın gruptan, dezavantajlı gruba 
yönelen söylemlerde din, gruplar arası sosyal mesafeyi azaltacak güçlü bir etki 
göstermemektedir. Sonuç olarak sosyal kimlik inşasında dinin mutlak belirleyici etken 
olmadığı düşünülmektedir. Bu çalışma, TÜBİTAK 2211-A Genel Yurt İçi Doktora Burs 
Programı tarafından desteklenmiştir. 
Anahtar Kelimeler: Din sosyolojisi, kimlik, sosyal kimlik, din, Suriyeli, Türk. 
 

 

 



 

 vi 

 

ABSTRACT 

Social Identity and Religion in the Context of Intergroup Relations: The Case of 

Ankara Önder Neighbourhood 

 
Religion, with its beliefs, practices, values and mentality-forming aspects, is an important 
component of individual and social identity. While the groups to which people belong 
construct their social identities, their religious affiliation is included in this process. 
However, this should not lead to the conclusion that religion determines individual and social 
identity in an absolute sense. There is an interaction between religion and social identity. 
Social identity can be analysed more clearly in ethnically differentiated groups. In this sense, 
it can be said that the two groups in our country where ethnic boundaries are clearly separated 
are Syrian refugees and Turks. This paper has tried to understand the relationship between 
social identity and religion through the views of Syrian and Turkish participants on social 
identity. With the group of participants living in Ankara, the focus was on how they construct 
their social identities through ingroup belonging, outgroup awareness, forms of mutual 
contact and the obstacles that arise, and how they position religion in this process. In this 
way, the effect of religion on intergroup conflict or harmony will be revealed. In the thesis, 
a qualitative research design was preferred and in-depth interviews were conducted with 44 
participants. The interviews were coded and analysed using MAXQDA 24 software. The 
participants' views were analyzed using content analysis. In addition to the narratives coded 
under various themes, field observations were also considered. As a result, the study 
identified the strengths and weaknesses of religious influence in the construction of social 
identity. The strong influence of religion is evident in the desire of the disadvantaged group 
to resemble the dominant group. However, in the discourses directed from the dominant 
group to the disadvantaged group, religion does not show a strong effect in reducing the 
social distance between the groups. This suggests that religion is not the absolute 
determining factor in social identity construction. This study was supported by TUBITAK 
2211-A General Domestic Doctoral Fellowship Programme. 
Keywords: Sociology of religion, identity, social identity, religion, Syrian, Turkish. 
 
 

 



 

 vii 

 

İÇİNDEKİLER 

ONAY SAYFASI .................................................................................................................. i 
BEYAN ................................................................................................................................. ii 
TEŞEKKÜR ........................................................................................................................ iii 
ÖZET .................................................................................................................................... v 
ABSTRACT ........................................................................................................................ vi 
İÇİNDEKİLER .................................................................................................................. vii 
ŞEKİLLER DİZİNİ ............................................................................................................ xi 
TABLOLAR DİZİNİ ........................................................................................................ xiii 
TANIMLAR LİSTESİ ..................................................................................................... xiv 
GİRİŞ .................................................................................................................................... 1 
1. Araştırmanın Problemi ...................................................................................................... 4 
2. Araştırmanın Amacı ve Beklenen Yararlar ....................................................................... 6 
3. Literatürdeki Araştırmalar ................................................................................................. 7 
3.1. Kimlik ve Din Konusunu Ele Alan Araştırmalar ........................................................... 8 
3.2. Göç, Kimlik ve Din Olgularını İlişkilendiren Çalışmalar ............................................ 10 
4. Araştırmanın Güven Duyulabilirliği ................................................................................ 14 
4.1. Metodolojik Yaklaşım .................................................................................................. 16 
4.2. Katılımcı Grubu ............................................................................................................ 18 
4.3. Katılımcı Görüşmeleri ve Analiz .................................................................................. 24 
4.4. Araştırmacının Konumu ve Araştırma Deneyimi ......................................................... 31 
4.5. Araştırmada Yaşanan Güçlükler ................................................................................... 31 
4.6. Kapsam ve Sınırlılıklar ................................................................................................. 33 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

SOSYAL KİMLİK, GRUPLAR ARASI ETKİLEŞİM VE DİN 
 
1. Kimlik Kavramı ............................................................................................................... 35 
1.1. Kimlik ve Din Etkileşimi .............................................................................................. 42 
1.2. Kimlik, Göç ve Din ...................................................................................................... 50 
2. Sosyal Kimlik Teorisi ...................................................................................................... 56 
2.1. Karşılıklı Bağımlılık Süreçleri: Gruplar Arası İlişkiler ................................................ 58 
2.2. Gruplar Arası Bağlam: İç Grup, Dış Grup ................................................................... 62 
2.3. Grup İçi Çekicilik: İç Grup Kayırmacılığı ................................................................... 64 



 

 viii 

2.4. Duyarsızlaşma: Önyargı ve Kalıp Yargı ...................................................................... 67 
2.4.1 Önyargı ....................................................................................................................... 67 
2.4.2 Kalıp Yargı ................................................................................................................. 69 
2.4.3. Dindarlık, Önyargı ve Kalıp Yargı ............................................................................ 73 
3. Sosyal Kimlik ve Gruplar Arası Çatışma ........................................................................ 75 
3.1. Gruplar Arası İlişkiler ve Şiddet Tipolojileri ............................................................... 78 
3.1.1. Kişisel Boyut: Doğrudan Şiddet ................................................................................ 86 
3.1.2. Kurumsal Boyut: Yapısal Şiddet ............................................................................... 87 
3.1.3. Kolektif Boyut: Kültürel Şiddet ................................................................................ 89 
3.2. Gruplar Arası Çatışma ve Kültürel Şiddet İlişkisi ...................................................... 107 
4. Gruplar Arası İlişkiler: Kültürleşme Kuramı ................................................................. 109 
4.1. Kültürleşme Kuramı ................................................................................................... 109 
4.2. Gruplar Arası İlişkiler: Kültürleşme ve Sosyal Kimlik Etkileşimi ............................. 112 
6. Değerlendirme ............................................................................................................... 113 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

ANLATILARIN DİLİ 
 
A. Grup İmajı: Grupla Birlikte İnşa Edilen Kimlik .................................................... 117 
1. Olmak ya da Ait Olmak ................................................................................................. 120 
1.1. Grubun yaşama kültürünü içselleştirmek: ‘Benim gibi’ ............................................. 124 
1.2. Aynı dili konuşmak: ‘Dili unutması demek Suriyeli olduğunu unutması anlamına 
gelir’ .................................................................................................................................. 126 
1.3. Gruba aidiyetin gündelik hayata yansımaları: ‘Berber Suriyeli olursa benim için daha 
rahat olur’ .......................................................................................................................... 127 
1.4. Vatan kavramı üzerinden aidiyeti somutlaştırmak: ‘…bizim vatanımız…’ ................ 129 
1.5. İç Grup Övgüsü ve Dini Açıdan Yüceltme: ‘…biz daha İslam'a yakın bir milletiz…’
 ........................................................................................................................................... 131 
1.6. Pekişen grup kimliği: ‘Bir bağ’ .................................................................................. 133 
2. İç Grup İstisna Olumsuzluk ........................................................................................... 135 
2.1. Olumsuz kültürel ögelerde ve davranışlarda istisna: ‘Bizden değil’ .......................... 136 
2.3. Ahlaki olumsuzluklarda istisna: ‘Aynı değiliz’ ........................................................... 137 
3. İç Grup Kategorizasyon ................................................................................................. 139 
4. İç Grup Olumlu Yargılar ............................................................................................... 142 
4.1. Olumlu dini yargılar : ‘Daha muhafazakar…’ ........................................................... 143 
4.2. Toplumsal ilişkilere dair olumlu yargılar: ‘Uyum sağlıyorlar…’ .............................. 144 
5. Değerlendirme ............................................................................................................... 145 



 

 ix 

B. Sınırın İki Tarafı: Ötekini Dikkate Almak ............................................................... 148 
1. Dış Grup Farkındalığı .................................................................................................... 151 
1.1. Ayrımcılık ve açık rekabet: ‘…bakın Suriyeliler burada geliyorlar mutlu oluyorlar’
 ........................................................................................................................................... 151 
1.2. Yabancılaşma duvarları: ‘Onlarla yaşamaktan hiç keyif almıyorum…’ .................... 154 
1.3. Dış Grup Kritiği .......................................................................................................... 156 
1.3.1. İnanç üzerinden yapılan eleştiriler: ‘…adamlar 5 tane İslam devleti say desem 
bilmiyor…’ ......................................................................................................................... 157 
1.3.2. Gündelik hayat pratiklerine dair eleştiriler: ‘…Türkler karşılıklı ilişkileri pek 
sevmiyor” ........................................................................................................................... 158 
2. Grup İçi Dinamik İlişkiler ............................................................................................. 159 
2.1 Yardımlaşma ağlarındaki değişkenlik: ‘…bir yardımlaşma ağı yok yok…’ ................ 160 
2.2. Değişen komşuluk ve akrabalık ilişkileri: ‘…hiç birlik beraberlik yok…’ ................. 161 
2.3. Başka gruplara yönelme: ‘…Türklere kendimi daha çok yakın hissettim…’ .............. 161 
2.4. Kimlik reddi: ‘…bir Suriyeli olarak kendimi görmüyorum…’ ................................... 162 
3. Sınır Muhafızı Adet ve Gelenekler ................................................................................ 164 
4. Sınır Muhafızı Dil .......................................................................................................... 167 
4.1. Baskın grubun dil üzerinden tahakkümü: ‘…Türkçe öğrensin de gelsin ya da 
gelmesin…’ ........................................................................................................................ 168 
4.2. Grubun devamlılığı için dil mirası: ‘…Arapça da öğrenilmesi hepsi gerek çünkü biz de 
Arabız’ ............................................................................................................................... 170 
4.3. Din konusunda dilin ayırt ediciliği ............................................................................. 170 
4.3.1. Bir dilden fazlası: ‘İslam'ın dili…’ .......................................................................... 171 
4.4.2. Sadece bir dil: ‘Alakası yok Arapça her türlü küfür de ediyorlar…’ ...................... 172 
5. Sınır Muhafızı Din ......................................................................................................... 173 
5.1. Dinin güçlü etkisi: ‘Müslüman Müslüman'ı ateşe atmak.. vermek olmaz…’ ............. 175 
5.2. Dinin soluk gölgesi: ‘Ensar’dık ama…’ ..................................................................... 177 
6. İç Grup Farkındalığı ...................................................................................................... 182 
6.1. Grup normları ............................................................................................................. 182 
6.1.1. Etkileşime dair normlar: ‘…çoğu şey değişti’ ......................................................... 183 
6.1.2. Kültürel ve dini ayrışmalar: ‘…sen nasıl böyle duruyorsun melek girmez’ ............ 183 
6.2. İç grup kritiği .............................................................................................................. 185 
6.2.1. Davranış ve uyum sorunları: ‘Bizimkilerin bazıları cahil…’ .................................. 185 
6.2.2. Sürece dair eleştiriler: ‘…edebli oturtmalısınız…’ .................................................. 186 
6.3. Kendi grubunu referans alma ..................................................................................... 187 
7. Değerlendirme ............................................................................................................... 189 
C. Dinamik İlişkiler: Kimliğin İnşasında Etkileşim Biçimleri .................................... 192 
1. Kabul Çerçevesi ............................................................................................................. 195 



 

 x 

1.1. Dinamik birliktelik: ‘…kalacak mıyız gidecek miyiz…’ ............................................. 197 
1.2. Gündelik hayatta sınırlar: ‘…misafirse misafir…’ .................................................... 198 
2. Karşılıklı Temas ............................................................................................................ 199 
2.1. Dış grupla ilişkilerde duygusal bağlam: ‘Gerçekten bir aile gibiydik…’ ................... 201 
2.1.1. Baskın grupla özdeşleşme: ‘Evlenmek isterim Türk bir kızla…’ ............................. 202 
2.1.2. Dezavantajlı grupla seçici yakınlık kurma: ‘… şimdi aynı kıbleye oturuyoruz aynı 
camide’ .............................................................................................................................. 203 
2.2. Din Eğitiminde Temas: ‘…yanlış bir şey öğretiyor olsalar hani fark ederdik...’ ...... 204 
2.3. Sosyal Karşılaştırma: ‘…nargile kültürü var bizde de çok şey var ama böyle alal usul 
değil…’ .............................................................................................................................. 205 
3. Değerlendirme ............................................................................................................... 208 
D. Sosyal Mesafe: Araya Engeller Koymak .................................................................. 211 
1. Grup Değersizleştirme ................................................................................................... 215 
2. Düşmanlaşma ................................................................................................................. 216 
3. Fiziksel Şiddet ............................................................................................................... 219 
4. Kurumsal Şiddet ............................................................................................................ 221 
5. Kültürel Şiddet ............................................................................................................... 223 
5.1. Kültürel ögelerde dayatma: ‘…belki hayatlarını farklı standartlara uydurmaları 
gerekiyordu’ ....................................................................................................................... 224 
5.2. Silah olarak sosyal kimlik: ‘…burada sığınmacı olduklarını unutmamaları lazım’ .. 225 
5.3. Simgesel şiddet ve reddetme: ‘…fazlalık gibi hissettiriyor’ ....................................... 226 
5.4. Sosyal izolasyon: ‘…sosyal hayatım neredeyse sıfır…’ ............................................. 228 
5.5. Şiddet olarak dil: ‘…neden Arapçayı sadece kaldırıyorlar?…’ ................................. 229 
5.6. Önyargı ve kalıp yargılar: ‘Bunların dinle imanla, ahlakla ilgileri yok…’ ................ 230 
6. Değerlendirme ............................................................................................................... 233 
SONUÇ ............................................................................................................................. 237 
KAYNAKÇA .................................................................................................................... 244 
EKLER ............................................................................................................................. 277 
EK 1: Görüşme Formu (Suriyeli Katılımcılar İçin) ........................................................... 277 
EK 2: Görüşme Formu (Yerli Katılımcılar İçin) ............................................................... 279 
EK 3: Saha Araştırması Katılımcı Profili .......................................................................... 281 
EK 4: Kod Sistemi ............................................................................................................. 283 
EK 5: Etik Kurul Raporu ................................................................................................... 285 

 

 



 

 xi 

 

ŞEKİLLER DİZİNİ 

Şekil 1: Katılımcı Grubu Yaş Grafiği .................................................................................. 20 

Şekil 2: Katılımcı Grubu Meslek Grafiği ............................................................................ 21 

Şekil 3: Katılımcı Grubu Cinsiyet Grafiği ........................................................................... 22 

Şekil 4: Katılımcı Grubu İkamet Yeri Grafiği ..................................................................... 23 

Şekil 5: Gruplar Arası İlişkiler Bağlamında Sosyal Kimlik ve Din: Ankara Önder Mahallesi 
Örneği Çalışması Kod Sistemi ............................................................................................ 27 

Şekil 6: SE4 kod isimli katılımcı görüşme kaydı metin portresi ......................................... 29 

Şekil 7: E3 kod isimli katılımcı görüşme kaydı metin portresi ........................................... 30 

Şekil 8: Suriyeli Katılımcı Görüşmeleri Kelime Bulutu ................................................... 115 

Şekil 9: Türk Katılımcı Görüşmeleri Kelime Bulutu ........................................................ 116 

Şekil 10:  Suriyeli ve Türk Katılımcılar Kod ve Alt Kodlarda Karşılıklı Sıklık Modeli .. 117 

Şekil 11: Grup İmajı: Grupla Birlikte İnşa Edilen Kimlik Teması Kod Haritası .............. 118 

Şekil 13: Suriyeli Katılımcılar Grup İmajı: Grupla Birlikte İnşa Edilen Kimlik Teması Kod 
Frekansları ......................................................................................................................... 118 

Şekil 14: Türk Katılımcılar Grup İmajı: Grupla Birlikte İnşa Edilen Kimlik Teması Kod 
Frekansları ......................................................................................................................... 119 

Şekil 16: Olmak ya da Ait Olmak Kod Birlikte Oluşma Modeli ...................................... 120 

Şekil 17: İç Grup İstisna Olumsuzluk Kodu Kod Birlikte Oluşma Modeli ....................... 135 

Şekil 18: İç Grup Kategorizasyon Kodu Kod Birlikte Oluşma Modeli ............................ 139 

Şekil 19: İç Grup Olumlu Yargılar Kodu Kod Birlikte Oluşma Modeli ........................... 142 

Şekil 20: Sınırın İki Tarafı: Ötekini Dikkate Almak Kod Haritası .................................... 148 

Şekil 22: Suriyeli Katılımcılar Sınırın İki Tarafı: Ötekini Dikkate Almak Teması Kodlu 
Bölümler ............................................................................................................................ 149 

Şekil 23: Türk Katılımcılar Sınırın İki Tarafı: Ötekini Dikkate Almak Teması Kodlu 
Bölümler ............................................................................................................................ 150 

Şekil 25: Dış Grup Farkındalığı Kodu Kod Birlikte Oluşum Modeli ............................... 151 



 

 xii 

Şekil 26: Grup İçi Dinamik İlişkiler Kodu Kod Birlikte Oluşum Modeli ......................... 159 

Şekil 27: Sınır Muhafızı Adet ve Gelenekler Kodu Kod Birlikte Oluşum Modeli ........... 164 

Şekil 28: Sınır Muhafızı Dil Kodu Kod Birlikte Oluşum Modeli ..................................... 167 

Şekil 29: Sınır Muhafızı Din Kodu Kod Birlikte Oluşum Modeli .................................... 173 

Şekil 30: İç Grup Farkındalığı Kodu Kod Birlikte Oluşum Modeli .................................. 182 

Şekil 31: Dinamik İlişkiler: Kimliğin İnşasında Etkileşim Biçimleri Teması Kod Haritası
 ........................................................................................................................................... 193 

Şekil 33: Suriyeli Katılımcılar Dinamik İlişkiler: Kimliğin İnşasında Etkileşim Biçimleri 
Teması Kod Frekansları ..................................................................................................... 194 

Şekil 34: Türk Katılımcılar Dinamik İlişkiler: Kimliğin İnşasında Etkileşim Biçimleri 
Teması Kod Frekansları ..................................................................................................... 194 

Şekil 35: Kabul Çerçevesi Kodu Kod Birlikte Oluşum Modeli ........................................ 195 

Şekil 36: Karşılıklı Temas Kodu Kod Birlikte Oluşum Modeli ........................................ 199 

Şekil 37: Sosyal Mesafe: Araya Engeller Koymak Teması Kod Haritası ......................... 212 

Şekil 39: Suriyeli Katılımcılar Sosyal Mesafe: Araya Engeller Koymak Teması Kod 
Frekansları ......................................................................................................................... 213 

Şekil 40: Türk Katılımcılar Sosyal Mesafe: Araya Engeller Koymak Teması Kod Frekansları
 ........................................................................................................................................... 214 

Şekil 42: Grup değersizleştirme Kodu Kod Birlikte Oluşma Modeli ............................... 215 

Şekil 43: Düşmanlaşma Kodu Kod Birlikte Oluşma Modeli ............................................ 216 

Şekil 44: Fiziksel Şiddet Kodu Kod Birlikte Oluşma Modeli ........................................... 219 

Şekil 45: Kurumsal Şiddet Kodu Kod Birlikte Oluşma Modeli ........................................ 221 

Şekil 46: Kültürel Şiddet Kodu Kod Birlikte Oluşma Modeli .......................................... 223 

Şekil 47: Önyargı ve Kalıp Yargılar Kodu Kod Birlikte Oluşma Modeli ......................... 230 

 

 

 



 

 xiii 

TABLOLAR DİZİNİ 

Tablo 1: Sosyal Kimlik ve Din İlişki Modeli .................................................................... 243 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 xiv 

TANIMLAR LİSTESİ 

 

Sığınmacı ve Göçmen: Teknik olarak savaş ve şiddet yüzünden kaynak ülkelerini terk 
etmek durumunda olanlara ‘sığınmacı’ denmektedir. Ancak göçmen terimi, daha geniş bir 
çerçevede ülkelerinden göç etmek zorunda olan herkes için kullanılır. 
 
Kültürel Şiddet: Galtung bu kavramı, din, dil, ideoloji, sanat, empirik ve formel bilimler 
gibi kültürel simgelerin uyguladığı şiddeti içerecek şekilde tanımlamaktadır. Ancak bu 
tanımdaki kültür kavramı, toplumun tamamına mal olmuş kültürel değerlerden ziyade 
yaşayan kültür içerisinde, şiddeti onaylayan parçalara atıfla kullanılmaktadır. 
 
Sosyal Kimlik Teorisinde Grup Kavramı: Sosyal Kimlik Teorisi’nde grup kavramı, 
kişinin kimliğini inşa ettiği ilişkiler ağı olarak anlaşılmaktadır 
 
Kimlik Performansı: Fiziksel eylem ve fiziksel görünümün manipülasyonu (teşhirler, 
semboller, işaretler dahil) ve iç grup için normatif olarak görülen temsillerin ve tutumların 
sözlü ifadesi (ör. stereotipler ve önyargılar) gibi çeşitli şekillerde gerçekleşen eylemler. 
 

Asabiye: İbn Haldun tarafından kan bağı (neseb) ve sosyal bağ (sebep) asabiyeti olmak 
üzere ikiye ayrılır. Kavram kişiler arasındaki dayanışma ruhunu açıklamaktadır 
 
Neo-selefilik: Türkçeye çağdaş selefilik şeklinde çevrilebileceği söylenen bu kavram, 
“fanatik, dışlamacı, ötekileştirici ve tekfir edici bütün gruplara verilen ortak isimdir  
 

Ammice/ Ammiya: Arapçanın günlük konuşma dilidir. 
 
  



 

 1 

GİRİŞ 

  Dini anlatının ve pozitivist yaklaşımların toplum ve insan değerlendirmeleri 
birbirinden farklılaşmaktadır. Ancak, insanın toplumsal bir varlık olduğuna dair temel 
argüman üzerinde ittifak edilmiştir.  İnsanın varoluşu, diğer varlık formlarıyla ve 
hemcinsleriyle etkileşim örüntüleri yoluyla ortaya çıkar. Bu nedenle, tek bir insanın serüveni 
aynı zamanda kendi türdeşleriyle birlikte ürettiği maddi araçlar, değerler ve kültür yoluyla, 
yaşamı anlamlı kılan toplumsallıklarla kesişir. Buradan hareketle insan ve toplum 
kavramlarının, sosyal gerçekliği anlamak adına birbirini gerektiren karşılıklı ilişkilerle 
bezenmiş motifler olduğu dile getirilir. İçine doğduğumuz toplum ve kapsayıcı ilişkiler 
ağıyla bizi şekillendirirken sosyalleşme sürecinde insan, çevresini yeniden düzenlemektedir 
(Subaşı, 2014, 28-30). Sosyalleşme, bu açıdan, bireyin toplumun değer ve kimliklerini 
içselleştirerek kendini gerçekleştirmesi sürecidir. Bunu yaparken bireyin, ötekileri dikkate 
aldığı ve bu sayede kendi benliğini inşa ettiği belirtilir (Güngör, 2019, 78). İnşacı bir bakış 
açısının, sosyolojide sembolik etkileşimci teorisyenlerince savunulduğu bilinmektedir. Buna 
göre bireyler, anlamlı ötekilerin yardımıyla oluşturulmuş bir sosyal gerçeklikle, yapıyı 
etkilemekte ve toplum dediğimiz büyük yapı, bu süreçler neticesinde sembolik ve dilsel bir 
kurgu olarak karşımıza çıkmaktadır (Güngör, 2013, 66-67).  

Bireyselleşme, toplumsal deneyimleri kendine mal etmesi anlamında, toplumsalın 
içselleştirilmesidir. Bu yönüyle bireysellik, toplumsallığı ötelemez ve karşıtı değildir. 
Toplumsallaşan birey, kendi kişisel özelliklerini fark ederken bunu diğerleriyle ayrıştığı 
noktaları anlayarak gerçekleştirir. Kendimizi başkalarının aynasından gördüğümüz gerçeği, 
toplumsal ilişkilerin ortaya çıkışına ışık tutar (Tezcan, 2010, 58-59). Toplumsal gerçekliğin 
önemli parçalarından biri olan dinin anlaşılmasında da sosyal inşacı yaklaşımdan hareketle 
James Beckford, “dini tartışmanın en iyi yolunun, onu tanımlamak değil, sosyal ortamlarda 
dine atfedilen anlam çeşitlerini göz önünde bulundurmak, hakim anlamların göreceli 
sıklığını ayırt etmek ve zaman içindeki değişimleri izlemek” olduğunu dile getirmiştir (akt. 
Day, 2020, 20-21).  

Çalışmanın konusu olan gruplar arası ilişkiler bağlamında sosyal kimlik ve din 
ilişkisinin, toplumsallaşmanın bir yönünü oluşturduğu söylenebilir. Gruplar arası ilişkilerde 
sosyal kimlik inşa edilirken içinde yaşanılan toplumun kültür, değer ve normları ilişkilerin 
doğasına etki etmektedir. Sosyal kimliğin unsurlarının, içinde yaşanılan toplumun sosyal 



 

 2 

gerçekliğinden bağımsız olması düşünülemez. SKT’nin1 özellikle üzerine eğildiği nokta ise 
bireylerin grup üyeliklerinden nasıl etkilendiği ve iç-dış grup ilişkilerinin bu süreci nasıl 
şekillendirdiğidir (Hogg - Reid, 2006). Gruplar arası ilişkiler gerçekleşirken bunun sadece 
uyum biçiminde ortaya çıktığı düşünülemez. Çatışma ve rekabet, ilişkilerin seyrinde oldukça 
etkilidir. Bu yüzden, karşılıklı ilişkilerde ortaya çıktığı dile getirilen şiddet unsurlarının göz 
ardı edilmemesi gerekir (Moshman, 2011). Bununla birlikte iç-dış grup ilişkilerinde 
karşılıklı kültür alışverişi de mümkündür. Gruplar arası kültürel transferler, SKT bağlamında 
baskın gruptan dezavantajlı gruba yönelik olabileceği gibi tersi de gerçekleşebilir. Gruplar 
arası ilişkilerde kültürleşme biçimleri, sosyal kimliğin inşa sürecinde, sınırların keşfinde 
önemli bir kılavuzluk sağlamaktadır (Schwartz - Montgomery, 2002). Sonuç itibariyle dinin 
gruplar arası ilişkilerde, kültürel alışverişi destekleyici veya engelleyici pozisyonu, 
bireylerin kültürel ögelerde seçici davranmasındaki etkisi ve meşrulaştırma gücü 
boyutlarıyla sosyal kimlik inşasında önemi ortaya çıkmaktadır. Belirtmek gerekir ki aşağıda 
detaylıca ele alındığı üzere bu çalışma bağlamında din kavramı, katılımcıların kavrama 
yükledikleri anlamla sınırlandırılmıştır. 

Bu çalışmaya başlamadan önce aynı dine mensup iki etnik grubun, karşılıklı 
ilişkilerinde dinin olumlu bir etki doğurabileceği varsayılmıştır. Bu bağlamda araştırmanın, 
Suriyeli ve Türk etnik gruplarından bireylerle gerçekleştirmesi gerektiğine karar verilmiştir. 
Çalışma sahası olarak iki etnik grubun yoğun temas halinde olduğu Ankara Önder Mahallesi 
tercih edilmiştir. Ankara’nın merkezi lokasyonları Kızılay’a 10 km, Ulus’a 8 km mesafedeki 
bu yerleşim yeri, 1950’li yıllardan itibaren Bolu, Gerede tarafından iç göçle buraya yerleşen 
insanlardan oluşmuştur. Ankara’nın ilk gecekondulaşan yerleşim alanlarındandır. Siteler 
olarak bilinen mobilyacılar sitesi, bu bölgede ikamet edenlerin geçim kaynağını oluşturur 
(Kolektif, 2011, 59; 110). Önder Mahallesi kuruluşu itibariyle başka mekanları yeniden yurt 
edinenlerin, yeni fırsatlar ve yaşam alanları arayanların adresi olmuştur. Bu yönüyle 2011 
yılından itibaren ülkemize ve özelde Ankara’ya göç eden Suriyelilerin bu bölgede 
yoğunlaşması daha anlaşılabilir hale gelmektedir. Bu bağlamda mahallenin dokusunun daha 
iyi tanınabilmesi adına alan ziyaretleri yapılmıştır. Alan ziyaretlerinde, mahallenin eski 
sakinlerinin büyük bir kısmının iş yerleri Önder mahallesi sınırlarında olmasına rağmen 
çevre mahallelerde ikamet ettiği anlaşılmıştır. Mahallenin eski sakinlerinin bu kararında yeni 
gelenlerin etkisi olduğu kadar artan sosyoekonomik refahın izleri de gözlemlenmiştir. Bu 
mekan tercihlerinin beraberinde doğal olarak sınırları çizilmiş alanlar doğurduğu 
söylenebilir. Bununla birlikte hali hazırda Türk ve Suriyeli esnafların yan yana dükkanları 
                                                
1 Metnin devamında, sosyal kimlik teorisi yerine SKT kısaltması kullanılmaktadır. 



 

 3 

bulunmaktadır. Ancak yan yana olmak ‘iç içe’ olmanın yeter sebebi değildir. Esnafın kendi 
etnik gruplarıyla ilişkileri, dış grupla ilişkilerine nazaran ayrışmaktadır. Suriyeliler ‘müşteri’ 
olarak cazip ancak ‘komşu’ olarak tercih edilmeyendir. Türkler komşu olarak ‘ideal’ ancak 
patron olarak ‘istenmeyen’dir. İlişkilerin bu şekilde ‘zorunlu’ kaideler üzerinden ilerlemesi, 
kar- zarar hesabının güdülerek hareket edildiği izlenimini verir. Bunun yanında Suriyelilerin 
içinde bulundukları zor şartlara rağmen Türklere kıyasla daha ‘hayat dolu’ olduğu 
görülmüştür. Kendi aralarında yüksek sesle yaptıkları selamlaşmalar ve şakalaşmalar, iş 
yerlerinin renkli görüntüsü ve görünümlerine özen göstermeleri içinde bulundukları geleceği 
olmayan bir şimdiki zamanın yansıması gibidir. Türkler, Suriyelilerin bu hal ve tavırlarından 
hoşlanmadıklarını çektikleri sınırlarla ortaya koyarken Suriyelilerle ilişkilerinde genel ruh 
hallerinin ‘çözümü olmayan bir probleme’ odaklandığı izlenimini vermektedirler. 

 Ezan okunduğunda Türklerle aynı camiye gidenlerin yanı sıra yıkılmış gecekondular 
arasında ayakta kalan Suriyelilerin yoğun olduğu Ören Camii’ne yönelenler de görülür. Bu 
insanları, camilerde toplanan gruplar üzerinden tanıyabileceğimiz gibi kadınların örtünme 
biçimleri, erkeklerin saç-sakal stilleri yoluyla da ayırt edebiliriz. Tabi ki tüm bunlarında 
yanında Önder mahallesinin görünümünü değiştiren Arapça tabelalar da Suriyelilerin 
mekanlarını bize gösterir. Bunun yanı sıra Suriyelilere ait olan araçların plakalarındaki 
kodlar, bir etnik damga olarak kendini belli eder. Başta ifade ettiğimiz aynı dine inanca sahip 
olan bu iki etnik grup gözlemlendiğinde toplumsal yaşamdaki tutum ve davranışlara bu 
aynılığın ezan, selam ve edilen dualar şeklinde yansıdığı anlaşılmaktadır. Kısaca bu şekilde 
resmedebileceğimiz bir ortamda hayat, başka bir yerde nasıl olması gerekiyorsa öyle akıyor 
gibi durmaktaysa da bu tekdüzeliğin arkasında anlaşılmayı bekleyen bir farklıklar tablosu 
merakımızı celp etmiştir.  

İki etnik grubun birbirleriyle teması, toplumsal dayanışma, kültürel zenginleşme ve 
ön yargıların azalması gibi olumlu sosyolojik sonuçlar içerebileceği gibi kimlik sorunları, 
ayrımcılık, çatışma, dışlanma ve gerginlik gibi olumsuz sonuçları da doğurabilir. Bu 
bağlamda ekonomik ve siyasi koşullar, toplumsal yapı ve tarihsel arka plan gibi makro; 
komşuluk, alışveriş, evlilik ve arkadaşlık gibi mikro faktörler bu sonuçlarda etkili olabilir. 
Bu çalışmada gruplar arası ilişkilerde, sosyal kimliğin iç grup aidiyeti, dış grup farkındalığı, 
karşılıklı bağımlılık süreçleri, sosyal mesafenin oluşumu ve dinin bu boyutlarda nasıl 
ilişkilendirildiğine dair sorgulamalar araştırmaya eşlik edecektir. Bu çerçevede aşağıda 
araştırmanın problemi, amacı ve araştırma modeline dair bilgiler verilmektedir.  

 



 

 4 

1. Araştırmanın Problemi  

 Toplumsal gruplar, sosyoloji disiplinindeki en temel araştırma konularından biridir. 
Görece devamlılık arz eden ilişkiler yoluyla çok sayıda insanın meydana getirdiği bir küme 
şeklinde tanımlanan gruplar, üyelerinde meydana getirdiği ortak özelliklerle bilinir 
(Marshall v.dğr., 2005, 285). Toplumsal gruplara dair özellikler, din ile olan etkileşimleri 
bağlamında bir alt grup tipi olan dini gruplarda da görülür. Aynı zamanda toplumsal grup 
üyelerinin ve gruplar arası ilişkilerin dinle olan etkileşimi söz konusudur (Günay, 2015, 60-
61). Bireylerin içinde bulundukları gruplar, değer ve inançlar yoluyla, kişilerin tutum ve 
davranışlarını etkilemektedir. Bu bağlamda toplumda farklı şekillerde ortaya çıkan 
gruplaşmaların, grubun dini değer ve pratiklerinden etkilendiği söylenebilir. Bunun yanında 
toplumsal grupların işlevlerinden birisi de üyelerine, dahil oldukları gruplarla aidiyet 
kazandırmaları ve böylece gruba sadakat duygusunun meydana gelmesidir. Bu sayede iç 
grup olarak adlandırılan yapı oluşur. Aynı zamanda iç grubun kimliğiyle 
özdeşleştiremediğimiz ve kimi zaman olumsuz duygular beslediğimiz ‘diğerlerinin’ 
meydana getirdiği dış gruplar bulunur. Bir gruba aidiyet, ‘içerde’ ve ‘dışarda’ olanları 
tanımlamak adına bize kılavuzluk eder (Stolley, 2005, 84). İç-dış grup ayrımında, özellikle 
dini gruplarda çokça rastlanılan ‘bizden olmayan’ anlayışı oldukça barizdir (Güngör, 2019, 
47). Ancak grup kimliği, çoğu zaman üzerinde düşündüğümüz ve rasyonel kritikler sonucu 
elde ettiğimiz bir olgu değildir. Gruba yönelik bir tehdidin varlığında, grup kimliğinin açığa 
çıktığı ve belirginleştiği dile getirilmiştir (Volkan, 2017, 14).  Grup kimliğinin 
belirginleşmesiyle birlikte gruplar arası ilişkilerde, kendi grubunu merkeze alarak gündelik 
hayatı ve toplumsal ilişkileri yorumlayan, önyargı ve kalıp yargıların oluşumunu 
destekleyen ‘grup fanatizmi’ davranış biçimi ortaya çıkar. Bu noktada dini inanç ve pratikler 
mevcut grup fanatizmini artırabilir ve özellikle dini gruplarda dışarıya kapalı bir yapı ortaya 
çıkabilir.  Bunun yanında grup fanatizminin iç grup üyelerinin kolektif bilincini yükseltme 
ve iç bütünleşmeyi sağlama gibi bir fonksiyonu da bulunmaktadır (Sinanoğlu, 2014, 36-38). 
Görüldüğü üzere grupla birlikte inşa edilen kimliği şekillendiren olgulardan biri olan dinin, 
iç-dış grup ilişkilerinde çatışma ve uyum gibi farklı işlevleri söz konusudur. Bu çerçevede 
çalışmada, gruplar arası ilişkiler incelenirken sosyal kimliğin oluşumunda dini anlam ve 
tutumların rolü üzerinde durulmaktadır. Çalışmada, gruplar arası ilişkilere yoğunlaşırken bu 
ilişkilerin çatışmaya veya şiddete evirilmesinde yahut çatışma ve şiddetin sönümlenmesinde 
dinin yorumlanma biçimleri ve işlevi de bu anlama faaliyetini besleyecek olgulardır. Aynı 
dine inanan insanlar arasında oluşan veya oluşması muhtemel ilişkilerde dinin, bu ilişkileri 
düzenleyecek bir prosedür sunduğu ve çatışmacı bir ilişki varsa bunu ortadan kaldırabileceği 
bir varsayımdır. Tamda bu noktada görünenin ardında, dinin ilişkilerde nasıl 



 

 5 

konumlandırıldığının derinlemesine bir analizi, dinin işlevi ve konumuyla ilgili merakımızı 
giderebilir.  

Çalışmanın, göçmenler ve yerli halk arasındaki ilişki üzerine yoğunlaşması yerli 
halkın, Suriyeli göçmenlere yönelik olumsuz yargılarına ve Suriyeli göçmenlerin, Türk 
toplumu ile ilişkilerindeki dalgalanmalara temas etmeyi gerektirmiştir. Çalışma sahası 
olarak tercih edilen Ankara’da, 2021 yılında yaşanan ve zaman zaman fiziksel şiddet 
eylemlerine dönüşen olayların2 ardından, bu mekanı paylaşan insanlar arasındaki sosyal 
kimliğe dayalı ilişkilerin çözümlenmesi, arka planda seyreden kültürel şiddet unsurlarının 
tespit edilmesi ve dinin gruplar arası ilişkilerde ne oranda referans kaynağı olduğunu anlama 
isteğini doğurmuştur. Bu sayede, araştırma sahamızda yaşayan Suriyeliler ve Suriyeli etnik 
grupla ortak toplumsal alanları paylaşan yerli halktan, çalışmaya katılmayı kabul edenlerin 
verdiği cevaplar üzerinden gruplar arası ilişkiler ve bu ilişkilerde dinin rolüne dair analizler 
gerçekleştirilmiştir.  

Karşılıklı söylem ve analizlerde her iki toplumsal grubun, kültürel şiddet unsurlarını 
kullanma biçimlerini tespit etme, yukarıda açıklandığı üzere gruplar arası ilişkilerde 
doğrudan şiddetin ortaya çıkışından önce, şiddetin nasıl meşrulaştırıldığını anlamak 
açısından oldukça önemlidir. Bu sayede ilişkilerde ilk planda görünür olmayan soyut 
olguların anlaşılması sağlanmaktadır. Bunun yanında Türkiye Cumhuriyeti’nde Suriyeliler 
ile ilgili alınan kararlar ve izlenen politikanın sağlaması ancak alanda gerçekleştirilecek 
araştırmaların geri bildirimleriyle mümkündür. Din sosyolojisi disiplini, olması istenen veya 
gerekeni değil, olanı inceleyerek dinin toplum üzerindeki sosyolojik etkilerini (olumlu, 
olumsuz yahut nötr) ortaya koyabilecektir. Bu bağlamda Suriyeliler ve yerli halk arasındaki 
ilişkilerde dini anlayışlar, yaşayışlar, yorumlar vb. sosyal kimliğe ve kültürel şiddete etki 
eden tutum ve davranışlar araştırmacının ulaşmayı hedeflediği bilgilerdir. Dinin insanların 
hem birey hem de toplum olarak düşüncelerine, duygularına, tutumlarına, verdikleri 
kararlara ve ötekine bakışına olan etkisinin anlaşılmaya çalışılması, genel kabullerin 
ötesinde, öznel inşaların derinlemesine analiziyle mümkündür. 

                                                
2 Ankara’nın Altındağ ilçesinde yer alan ve 2011 yılından bu yana ülkemizde ikamet eden Suriyeli 
sığınmacıları ağırlayan Önder Mahallesi, daha çok Halep’ten gelen sığınmacıların yaşadığı bir bölge olduğu 
için ‘Küçük Halep’ olarak adlandırılmaktadır. Mahalle eski bir gecekondu bölgesidir. Mahallenin dörtte üçünü 
Suriyeliler oluşturmakta aynı zamanda mekânsal düzenlemelerle Türklerin ikamet ettiği alanlardan 
ayrışmaktadır (Günaydın Temel - Kahraman, 2019). Mahallede 2021 yılında meydana gelen bıçaklı kavgada 
bir Türk genci öldürülmüştür. Ardından çıkan olaylarda ise Suriyelilerin ev ve iş yerlerine dönük saldırılar 
gerçekleştirilmiştir (DHA, 2021). Bu olaydan sonra gruplar arası ilişkilerin eskiye nazaran kötüye gittiği 
katılımcı görüşlerine de yansımaktadır. 



 

 6 

Bu araştırmanın temel problemini, “Suriyeli sığınmacılar ve yerli halk, gruplar arası 
ilişkilerinde, sosyal kimlik çerçevesinde dini nasıl konumlandırmaktadır?” sorusu oluşturur. 
Bu bağlamda gruplar arası ilişkilerde katılımcıların dini, sosyal kimlik inşasına hangi 
söylemler üzerinden dahil ettiği anlaşılacaktır. Bu bağlamda, temel problemimiz 
çerçevesinde cevap aranan araştırma konuları; 

Yerli halk ve Suriyeli göçmenler arasında, gruplar arası tehdit algısını incelemek; 
Katılımcıların iç gruba yönelik söylemlerinde dine olan vurguyu tespit etmek; 
Yerli halk ve göçmenler arasındaki ilişkiler, katılımcıların söylemlerine hangi temalarda 
yansıdığını görmek; 
Gruplar arası kalıp yargıların taraflarca benimsenmesinde, dinin etkisini ele almak; 
Sosyal kimliğin bir alt boyutu olarak dini kimliği, katılımcılar gerçekçi tehdit algısı ile nasıl 
ilişkilendirdiğini ortaya çıkarmak; 
Sosyal kimliğin bir alt boyutu olarak dini kimliği, katılımcılar sembolik tehdit algısı ile nasıl 
ilişkilendirdiğini anlamak; 
Yerli halk ve Suriyeli göçmenler dini kimlik boyutunda var olan kalıp yargıları belirlemek; 
Yerli halk ve Suriyeli göçmenler dini kimlik boyutunda var olan önyargıları ortaya 
çıkarmak; 
Katılımcıların dış gruba karşı kültürel şiddet unsurlarını ne şekilde yansıttığını ele almaktır. 

2. Araştırmanın Amacı ve Beklenen Yararlar 

Gruplar arası süreçler, bir ilişki biçimi olarak pek çok öncülü barındırır. Araştırmacı, 
bu unsurların ve özellikle dinin farklı boyutlarda, bu süreçle ilişkisini anlamaya 
odaklanacaktır. Bu sayede sosyal kimliğin hangi alt boyutlarının incelenen ilişkilerde aktif 
olduğu, tarafların bu boyutları ortaya çıkan ilişkilerle ne derece bağdaştırdığı ve süreçlerde 
meydana gelen kültürel şiddetin tespiti söz konusu olacaktır. Bu çalışmanın temel amacı, 
gruplar arası süreçlerde gözlemlenen sosyal kimlik ve kültürel şiddet çerçevesinde dinin 
nasıl konumlandırıldığını anlamaktır. Bu temel amaç çerçevesinde a. Grupların, grup 
imajlarını inşa etme süreçleri, b. İç-dış grup ilişkileri, c. Karşılıklı bağımlılık süreçleri ve d. 
Gruplar arası ilişlerde oluşan kültürel şiddet biçimleri analiz edilmektedir. Sosyal kimliği 
oluşturan bu unsurların inşasında dine yapılan atıflar ortaya çıkarılmaya çalışılmıştır. 

Sosyal bilim çalışmaları ve özellikle sosyolojik araştırmalar, toplumun genel veya özel 
bir resmini çekmektedirler. Bu çerçevede politika yapıcılar, STK’lar, bireysel girişimler 



 

 7 

gerçekleştirecekleri toplumsal faaliyetlerde, ilgili araştırmaların sonuçlarından yararlanarak 
zaman, insan gücü ve maliyet olarak çok daha ekonomik adımlarla, daha etkin ve 
sürdürülebilir sonuçlara ulaşabileceklerdir.  

Yapılan çalışmanın örneklemini oluşturan Suriyeli sığınmacılar ve yerli halk, uzun 
süredir Türkiye’nin başkenti Ankara’da aynı fiziksel mekanları paylaşmaktadır. Karşılıklı 
ilişkiler, zaman zaman doğrudan çatışmaya varacak şekilde gelişmiştir. Ancak, bu ilişkilerin 
bilimsel analizi yapılmadan atılacak her adımın başka bir soruna yol açması veya var olan 
sorunu derinleştirmesi muhtemeldir. Bu nedenle yapılacak araştırmanın, gruplar arası 
ilişkilerin haritasını oluşturarak bilimsel bir model sunmaya ve uygulanacak sosyal 
politikanın önünü açmaya yarayabileceği ifade edilmelidir. Çalışma, sosyal psikoloji 
alanının birikiminden faydalanarak SKT, kültürleşme kuramı ve kültürel şiddet kavramının 
öncüllerinden ilham alarak dinin, gruplar arası süreçlerde; kalıp yargıların, önyargıların, 
çatışmanın ve şiddetin oluşumu veya önlenmesindeki nasıl konumlandırıldığını 
incelemektedir. Bu sayede, din sosyolojisi ve sosyal psikoloji birikimi daha geniş bakış 
açısıyla bireylerin davranışlarının arka planının anlaşılmasına zemin teşkil etmektedir. Bu 
zeminin kavranması adına öncelikle literatürde daha önce yapılmış araştırmalara göz 
atmanın faydalı olacağı düşünülmektedir. 

3. Literatürdeki Araştırmalar 

Çalışma, farklı disiplinlerin ortaya koyduğu bilgi birikimini kullanarak 
gerçekleştirildiği için kavramsal çerçeveyi sosyoloji, din sosyolojisi ve sosyal psikoloji 
kaynakları oluşturmaktadır. Bu kaynaklara dair tarama, “sosyal kimlik, din sosyolojisi, 
gruplar arası ilişkiler, kültürleşme, şiddet vb.” anahtar kavramlar üzerinden 
gerçekleştirilmiştir. Bu kavramlar özelinde özellikle 1950’lerden itibaren gerçekleştirilen 
alan araştırmalarındaki artış zengin bir bilgi birikimini karşımıza çıkarmıştır. Çalışmaya 
rehberlik eden bu veriye yönelik, kavramsal çerçeve bölümünde oldukça geniş bir sunum 
gerçekleştirildiği için bu kısımda, yukarıda zikredilen kavramlar ve bu kavramlara ilişkin 
birincil kaynaklara dair kısa bir değerlendirme sonrası ülkemizde gerçekleştirilen 
çalışmalara odaklanılmıştır. Bu sayede araştırmanın disiplinler arası konumu ve alana katkısı 
netleştirilmeye çalışılmıştır. Alandaki çalışmalar değerlendirilirken kimlik ve din; göç, 
kimlik ve din ilişkileri bağlamında tematik bir sunum, daha sistematik ve akıcı bir anlatım 
ve çalışmanın güvenilebilirliğini ortaya koymak için tercih edilmiştir. 



 

 8 

3.1. Kimlik ve Din Konusunu Ele Alan Araştırmalar 

SKT çerçevesinde 1970’li yıllardan itibaren çok sayıda çalışma yapıldığı 
bilinmektedir. Bu çalışmalar içerisinde, özellikle din, kimlik ve sosyal kimlik ilişkisini konu 
edinen araştırmalar mevcuttur (Mol, 1976; Wright, 1982; Mearns, 1995; Hall, 1996; 
Coleman - Collins, 2004; Suárez-Orozco, 2008; Day, 2011; Shani, 2014; Pasek, 2015; Kapur 
v.dğr., 2022). Bu araştırmalar içerisinde Hans Mol’ün eserinin din ve kimlik ilişkisine dair 
önemli bir boşluğu doldurduğu ifade edilmelidir. Modern toplumda dini, insanların farklı 
kimlik yapılarıyla olan ilişkisinin bir yansıması olarak tasvir ettiği çalışmasında, kimlik ve 
din ilişkisine dair kapsamlı bir çözümleme yapmaktadır. Mol’ün bu çabası literatürde kimlik 
kavramına ilgiyle paralel ilerlemiştir. Ulaşabildiğimiz kadarıyla ülkemizde kimlik ve din 
ilişkisini doğrudan konu edinen ve daha sonra kitap halini alan ilk akademik çalışma ise 
Mustafa Necati Kula’ya ait ergenlerde, kimlik ve din ilişkisini ele alan yüksek lisans tezidir 
(Kula, 1986). Daha sonra yine din eğitimi alanında Cemal Tosun tarafından yazılan Din ve 

Kimlik kitabı, kimlik ve din ilişkisine dair araştırmaların öncülerindendir (Tosun, 1993). 
Ancak bu kitapların kimlik ve din ilişkisini dar bir çerçevede ele aldığı söylenebilir. Din 
sosyolojisi araştırmalarında kimlik ve din konusunu yüksek lisans tezi olarak ilk kez çalışan 
Şahin Gürsoy, milli kimlik bağlamında dinin işlevini ele almıştır. Bu çalışmanın, kimliği 
sadece bütünleştirici bir bakış açısından değerlendirdiği ve ulus devlet paradigması 
üzerinden okuduğu söylenebilir (Gürsoy, 1996). Din ve kimlik ilişkisini, sosyal kimlik 
teorileri çerçevesinde inceleyen Asım Yapıcı’nın Din, Kimlik ve Önyargı (Biz ve Onlar) 
isimli araştırması ise üniversite öğrencilerinin görüşleri yoluyla ötekine karşı grup temelli 
kimlik algısının inşasını analiz etmektedir. (Yapıcı, 2004). Yapıcı’nın çalışması, nicel 
yöntemle gerçekleştirilmiş bir araştırmadır ancak sosyal kimliğe dair oluşturulacak nitel 
tematik analizler için oldukça yol gösterici ve doygun bir içeriğe sahiptir.  

İlerleyen yıllarda kimlik konusunun dinle ilişkili boyutları sorunlaştırılmış ve tezlere 
konu olmuştur.3 Yapılan tez çalışmalarının ortak özelliği kimlik ve din ilişkisini, tek bir 

                                                
3 Gasimova’nın (2006) Azerbaycan Milli Kimliğinin Oluşmasında Dinin Rolü isimli (yüksek lisans), Güngör’ün 
(2007) Günümüz Alevî-Bektâşî kimliğine dair sosyolojik bir araştırma (Beypazarı/Karaşar yöresi örneği) 
(doktora), Türkkan’ın (2011) Kimliğin oluşumunda ve korunmasında dinin rolü  (yüksek lisans), Durmaz’ın 
(29-013) Alevi ve Sünnilerde sosyal kimlik ve önyargı ( Malatya örneği) (yüksek lisans), Sağıroğlu’nun (2014) 
Etnisite, din ve önyargı: Üniversite öğrencileri örneği (doktora), Erol (2015) İstanbul Süryani Kadim 

Cemaatinde etno - dinsel kimliğin inşası ve kimlik stratejlleri (doktora), Yeşilmen’in (2016) Sosyo-kültürel 

değişim ve etno-dini kimlik ilişkisi (Mahallemiler örneği) (doktora), Dereli’nin (2018) Dini kimliklerin sosyal 

medyada akışkanlaşması: Siber-etnografik bir araştırma (doktora), Akbulut’un (2019) Uzunyayla 

Çerkeslerinde kimlik ve din etkileşimi (yüksek lisans), Çakmak’ın (2019) Etno-dinsel kimlikler ve ilişkisellik: 



 

 9 

örneklem grubunun kendi iç dinamikleri içinde sınırlandırmasıdır. Bu araştırmaların bir 
kısmında, teori ve veri ilişkisinin tam anlamıyla kurulamadığı ve böylece betimsel 
analizlerle, sınırlı sonuçlar ihtiva ettiği söylenebilir.  

Bu minvalde dini kimliği, bir ulusal grup özelinde incelemesi açısından Polat’ın 
Kırgızistan’da ulusal ve kültürel kimliğe odaklanan alan araştırmasına dayalı kitabı önemli 
bir örnektir (Polat, 2007). Ancak bu çalışmanın kapsam ve sınırlılık yönünden dini kimliğin 
inşasını netleştirme noktasında zayıf kaldığı söylenebilir. İlerleyen dönemde, din ve toplum 
araştırmalarında kimlik ve din konusu popüler bir tema olma özelliğini korumuştur. Bu 
çerçevede ortaya çıkan Kimlik ve Din editöryal kitabı, kimlik teorileri, kolektif yönleriyle 
kimlik konusu ve toplumsal değişimle ilişkisini içeren bölümlerden meydana gelmiştir. 
Teorik çerçevenin aktarıldığı ilk bölümün son sözlerinde, din sosyologlarının kimlik 
meselesiyle sürekli olarak ilgilendikleri ve bu ilginin artarak devam edeceği vurgulanmıştır 
(Greil - Davidman, 2007, 28). Bu vurgunun, günümüzde hala kimliğin gücünden bahsediyor 
oluşumuzla uygunluğu dikkate değerdir. 

Din ve kimlik ilişkisiyle ilgili makale düzeyinde yapılan çalışmalar da geniş bir yekun 
oluşturmaktadır (Kılıç, 2017; Üzüm, 1999; Şenay, 2002; Alperen, 2008; Macit, 2014; 
Arslan, 2015; Göktepe, 2021; Kocalan, 2022). Bu çalışmalar, din ve kimlik ilişkisini değişik 
toplumsal olgular ve toplumsal değişim süreçleri üzerinden okumaktadır. Ancak 
çalışmaların nispeten teorik araştırmalardan oluştuğu ifade edilmelidir. Kimliğin verili bir 
durum olmadığı ve kimliğe dair tutumların değişkenliği göz önünde bulundurulduğunda 
güncel alan araştırmalarına olan ihtiyaç söz konusudur. Bu araştırmanın, gruplar arası 
ilişkileri ele alıyor oluşu alandaki bu eksikliği gidermek adına mütevazı bir girişimdir. 

                                                
Mardin örneği (yüksek lisans), Darende’nin (2020) Hans Mol'un kimlik kuramı bağlamında kutsal-seküler 

kimlik dönüşümü: Menzil Nakşiliği örneği (2020), Özen’in (2021) İlahiyat eğitiminin kimlik ve ahlaki yargı 

gelişimine etkisi (doktora), Taştan’ın (2021) İsmailağa Cemaati sosyal kimlik inşa araçları (yüksek lisans), 
Yıldız’ın (2021) Din ve bilişsel sosyoloji bağlamında postmodern kimlik sorunsalı (doktora), Aşlamacı’nın 
(2022) Alevi bireylerin kimlik gelişiminde din eğitiminin rolü (doktora), Mutlu’nun (2022) Kentleşme 

sürecinde Çerkeslerde kimlik ve din: Sivas örneği (doktora), Sovgatov’un (2023) Türkiye Caferileri: Din, 

kimlik ve aidiyet (Bursa örneği) (doktora), Çevik’in (2023) Sosyo-kültürel bir inşa olarak bireyselleşen Kürt 

dindarlığının imkânı (doktora) çalışmaları vb. Türkçe akademik tez çalışmaları literatüründe kimlik ve din 
ilişkisini günümüze değin ele alan eserlerdir. Kimliği farklı boyutları (kişisel, kültürel, sosyal) ve türleriyle 
(etnik, ulusal, akışkan) konu edinen bu araştırmaların 2000’li yıllarda din ve kimlik araştırmalarının 
yoğunlaştığına dair önemli bir gösterge olduğu ifade edilmelidir. Kimlik ve din konularına yoğunlaşmadaki 
artışın, İngilizce literatürdeki eğilimlerle paralel olduğu Google kavram istatistikleri yoluyla anlaşılabilir 
(Google Books Ngram Viewer, 19 Ağustos 2023). Bu çalışmaların önemli bir kısmının ortak özelliği, tek 
boyutlu olarak bir grup içerisinde kimliğin inşasında, dine odaklanmaktır.  



 

 10 

İlahiyat alanındaki kimlik araştırmalarında, bir kimlik teorisi olan SKT’nin nispeten 
din psikolojisi çalışmalarında daha fazla kullanıldığı görülmektedir (Yapıcı - Yıldırım, 2003; 
Yapıcı - Kayıklık, 2005; Yapıcı, 2006; Ulu, 2019; Göktepe, 2021). Bunun temel nedeninin 
kuramın, psikoloji ve sosyal psikoloji disiplinleri etrafında geliştirilmesi olduğu söylenebilir. 
Buna mukabil sosyal kimliğe ilişkin gerçekleştirdiğimiz araştırma, sosyal kimliğin 
inşasında, dinin anlaşılma biçimleriyle karşılıklı ilişkiyi ortaya çıkarmayı ve gruplar arası 
ilişkilerde, çatışma durumunda dinin konumunu ve etkisini anlamayı amaçlamaktadır. 
Bunun yanında çalışmanın mevcut araştırmalarda temas edilmeyen kültürel şiddet kavramı 
ve unsurlarına yer verdiği ifade edilmelidir. Kültürel şiddetin ilişkilerin seyrine etkisi 
çalışmada ortaya konan önemli bir boyuttur. Elde edilen bilgilerin, alandaki diğer 
araştırmalarla mukayesesi bu gibi güncel çalışmaların devamlılığı ile mümkündür. 

3.2. Göç, Kimlik ve Din Olgularını İlişkilendiren Çalışmalar 

 Göç çalışmalarının bir boyutuyla, kimlik ve aidiyet konuları çerçevesinde ilerlediği 
ifade edilebilir Bu konuda kaynak bir eser ortaya çıkaran Chambers, göçün insanları, geri 
dönülmesi pek mümkün olmayan bir yolculuğa çıkararak yeni aidiyetler ve kimlik edinim 
süreçlerine maruz bıraktığını aynı zamanda her insanın muhtemel birer göçmen olduğunu 
dile getirmiştir (Chambers, 1994). Göç ve göçmenlerin yeni yurtlarına uyum sağlama 
sürecinin aşağıda yoğun bir şekilde anlatacağımız üzere kimlik edinim ve kimliğin 
devamlılığı konularıyla bağlantı içerisinde ilerlediği anlaşılmaktadır. Bu başlık etrafında 
yapılan çalışmalar literatüre yansımıştır (Güngör, 2005; Kaya, 2007; Göker v.dğr., 2015; 
Kaplan, 2017; Salman, 2019). Bu eserler genel olarak Türkiye dışındaki göçmen gruplarının 
entegrasyon süreçleri ve kimlik inşasına odaklanmıştır. Bunun yanında araştırmamızın 
konusu ile benzer şekilde kimlik ve göç konusunu üçüncü bir değişken olan dinle 
ilişkilendiren çalışmalar bulunmaktadır (Sernett, 1997; O’Brien v.dğr., 2003; Ourselves, 
2008; Beckford, 2015; Harris, 2016; Kaya, 2016; Frederiks - Nagy, 2016; Weisenfeld, 2018; 
Ahmed, 2018; Murray, 2018; Çoştu, 2019; Çoştu, 2020). Kimlik, göç ve din olguları 
üzerinden uluslararası göç süreçlerini analiz eden bu çalışmaların özellikle 9/11 saldırısı 
sonrası artan güvenlikleştirme ve doğudan gelen göçmenlerin “tehlikeli” olarak anılması 
söylemine ve göçmenlere dönük kimlik politikaları veya göçmenlerin yerli halkla 
ilişkilerindeki aidiyet sorunları üzerine eğildiği görülmüştür. Göçmenlere ilişkin bakış 
açısının, dini söylemler üzerinden analizine dair yapılan bir çalışma, dini inançların "sosyal 
kimlik" yönünün, farklı olduğu düşünülen göçmenlere karşı mesafeyi artırma ve anti-
göçmenlik politikalarını destekleme eğilimini özellikle artırdığını bulmuştur. Öte yandan, 



 

 11 

merhameti vurgulayan dini inançlar, göçmenlere karşı daha yüksek kabul ve göçmenlik 
politikalarını desteklemeyi beraberinde getirmektedir. Ancak bu etkinin, göçmen grupların 
benzerliğinde ve özellikle liberal dindar tutumda daha belirgin olduğu aktarılmaktadır 
(Bloom v.dğr., 2015, 218). 

Göç, kimlik ve din başlıklarını ilişkisel olarak konu edinen tezler, Türkçe literatürde 
önemli bir yer tutmaktadır. Bu tezlerden bir bölümü göç ve kimlik konusunu din olgusuyla 
ilişkilendirerek analiz etmektedir.4 Bu araştırmalardan, Ensar Göçmez’in, Zeytinburnu’nda 
yaşayan Afganistan Özbekleri ile ilgili tezi, bu araştırmanın konusuyla yakınlığı bakımından 
önemlidir. Göçmez tezinde, göçmenlerin kente uyumunu kültürleşme teorileri çerçevesinde 
ele almaktadır. Uyum süreçlerine odaklanan bu çalışmanın ulaştığı temalar, kimlik ve dinin 
ilişkilendirilmesi konusunda önemli bilgiler sunmaktadır. Ancak çalışmada, yerli halktan 
katılımcıların bulunmayışı ve aradaki muhtemel çatışma ilişkisine odaklanılmaması, 
yaptığımız araştırmanın bu boşluğu doldurabileceğini göstermektedir. Bir başka saha 
araştırması olan Demirkol’un tezi önemli bir konu olan göçmenlere dönük prososyal 
davranışlarda kimliğin ve dinin etkisine odaklanmıştır. Bu çalışmanın veri sahası ile bizim 
çalışmamız benzemektedir. Ancak çalışmanın odaklandığı konu, bu araştırmanın sadece bir 
bölümünü oluşturmakta, karşılıklı ilişkilerde sosyal kimliğin, din ile hangi düzeyde ilişki 
kurduğu ile ilgili analizlerle farklılaşmaktadır. 

                                                
4 Genç’in (2004) The role of religious identity in Turco-European relations (yüksek lisans), Kökel’in (2017) 
Toplumumuzun mülteci algısında dini ve sosyal etmenler 'Türkiye'de bulunan Suriyeliler bağlamında’ (yüksek 
lisans), Aslan’ın (2018) Çokkültürlülük ve entegrasyon tartışmaları bağlamında üçüncü kuşağın kimlik algısı 

ve din: Köln örneği (doktora), Göçmez’in (2022) Göç ve kente uyum sürecinde kimlik inşası ve din: 

Zeytinburnu Afganistan Özbekleri örneği (doktora), Çınar’ın (2023) Zorunlu kitlesel göçler ve toplumsal uyum 

sürecinde dinin rolü: Suriyeli sığınmacılar örneği (doktora), Solaktaş’ın (2020) Kimlik din ilişkisi (Almanya'da 

yaşayan üçüncü kuşak Türkler üzerine bir araştırma) (yüksek lisans), Fındık’ın (2020) Ceyhan'daki 
Arnavutlar: Din, kimlik ve bütünleşme (yüksek lisans), Arıcan’ın (2021) Avrupa'da yaşayan Türklerde 

dini kimlik ve aidiyet algısı: Sandıklı örneği (yüksek lisans), Özdemir’in (2021) Entegrasyon ve ötekileşme 

bağlamında ikinci ve üçüncü kuşak Türk ailelerinde kimlik ve din: Hessen (LDK) örneği (yüksek lisans), 
Demirkol’un (2021) Türkiye Cumhuriyeti devleti vatandaşlarının geçici koruma statüsündeki Suriyelilere 

yönelik prososyal davranışları ile dinî tutumları arasındaki ilişki: Ankara/Altındağ örneği (yüksek lisans), 
Gökmen’in (2022) Entegrasyon bağlamında kimlik mücadelesi: Avrupa'da Müslüman olmak (Hollanda 

örneği) (doktora), Oğuz’un (2022) Belçika'da yaşayan üçüncü nesil Türk gençlerinde kimlik ve din (yüksek 
lisans), Yılmaz’ın (2022) Sancak göçmenlerinde kimlik ve din: Pendik örneği (yüksek lisans) tez çalışmaları 
sayılabilir. Bu araştırmaların grup kimliğinin inşasında dinin rolünü çerçeveleyen yönleri ağır basmaktadır. 
Ancak sosyal kimliği temel alanlarının gruplar arası ilişkilere odaklanarak dinin iç-dış grup ilişkilerindeki 
rolünü incelediği ifade edilmelidir. Ancak bu çalışmalarda, sosyal kimlikten ziyade göç ve göçmenliğe dair 
tecrübenin öncelendiği anlaşılmaktadır. 



 

 12 

Ülkemizde yapılan tezlerden bir bölümü ise, din değişkeninden bağımsız olarak göç 
ve kimlik olgularını çalışmaktadır.5 Bu tezlerden Özkeçeci’nin 2017 yılında tamamladığı 
çalışması, toplumsal grupların öteki olarak belirledikleri hedef gruba yönelik, önyargı 
tutumlarını ve gruplar arası temas hipotezini incelemektedir. 310 kişiyle yürütülmüş olan 
araştırmanın veri sahasını İstanbul ve Şanlıurfa oluşturmuştur. Bu araştırma, tezde 
kullandığımız gruplar arası ilişkiler hipotezlerine dair araştırmanın gerçekleştiği dönemde 
önemli bilgiler sağlamıştır. Ancak bu ilişkilerin, nicel analizlerle değil derinlemesine 
görüşme yöntemiyle yapılması daha detaylı sonuçlara götürebilir.  

Sosyal Politika alanında 2017 yılında tamamlanan Balcı’nın yüksek lisans tezi, 
zorunlu göç ve uyum konusu etrafında, Ankara’da yaşayan göçmenlerle gerçekleştirilmiştir. 
Çalışmada karma yöntem tercih edilmiştir ancak baskın olan araştırma aracının anket olduğu 
anlaşılmaktadır. Bu çalışma sadece Suriyelilerin gözünden Türkiye’ye uyum süreçleri 
hakkında bilgi vermektedir. Bu bağlamda bizim araştırma konumuzla kısmen alakalı 
olmakla birlikte yöntem ve amaçlar açısından ayrışır. Yukarıda bahsettiğimiz Demirkol’un 

                                                
5 Taştan’ın (1993) Göç ve din: sosyo kültürel değişme ve kimlik sorunu çerçevesinde Kayseri'nin Ömerhacılı 

köyünden yurtdışına işçi göçü olayının göçmen işçilerin dini yaşayışlarına etkileri üzerine sosyolojik bir 

araştırma (doktora), Agha’nın (2007) Türkiye'deki İranlı göçmenlerin kimlik aidiyet ve uyum sorunları (1979 

İran devrimi sonrası) (doktora), Göker’in (2013) Göç, kimlik, aidiyet: Kültürlerarası iletişim açısından İsveçli 

Türkler (doktora), Özkeçeci’nin (2017)  The Role of Contact and The Perceptıon of Threat in Prejudıce 

Towards Syrıans in Turkey (yüksek lisans), Balcı’nın (2017) Kimlik ve aidiyet bağlamında zorunlu göç ve 

uyum: Ankara Önder mahallesi örneği (yüksek lisans), Küçükdağ’ın (2019) Mersin'de yaşayan sığınmacılar: 

Yerel kültür bağlamında kimlik tartışması (yüksek lisans), Fırat’ın (2019) Turks' prejudice against Kurds and 

Syrians: The role of contact, identification, and threat (yüksek lisans), Keskin’in (2020) Suriyeli mültecilerde 

çoklu grup üyeliği, sosyal kimlik ve ruh sağlığı arasındaki ilişkinin incelenmesi (yüksek lisans), Yıldız’ın 
(2020) Ankara'da öğrenim gören Suriyeli lisansüstü öğrencilerin çok kültürlülük ve kimlik bağlamında sosyal 

uyum algıları (yüksek lisans), Sak’ın (2021) Suriyeli göçmenlerin kültürel kimliklerini inşa etme süreci: 

Gaziantep örneği (yüksek lisans), Atrash’ın (2021) Geçici Koruma Statüsü'ndeki Suriyeli 

gençlerin kimlik gelişimi ve aidiyet duygularının incelenmesi (yüksek lisans), Yılmaz’ın (2021) Türkiye'de 

yaşayan Ukraynalılarda kültürel kimlik pratikleri (yüksek lisans), Yenen’in (2021) Suriyeli Türkmen göçmen 

kadınların yeni kimlik inşası: Gaziantep kenti örneği (yüksek lisans), Boğazlıyanlıoğlu’nun (2021) San 

Francisco'da yaşayan Türklerde sosyo-kültürel değişme ve kimlik algısı (yüksek lisans), Steif’in (2021) 
Integration and social identity construction in the context of Turkey (yüksek lisans), Çevik’in (2022) Toplumsal 

İlişkiler Ve Göç Politikaları Bağlamında Sosyokültürel Entegrasyon: Ankara’daki Suriyeli Mülteciler Örneği 
(doktora), Acun’un (2022) Kimlik ve aidiyet bağlamında Türkiye'deki mülteciler ve uyum: Mültecilerin ev ve 

yabancı olmak bağlamındaki görüşleri üzerine bir değerlendirme (yüksek lisans) çalışmaları konusunu kimlik 
ve göç ilişkisi kapsamında şekillendirmiştir. Ele aldıkları problem, göçmenlerin aidiyet sorunları, yerli halkın 
göçmene bakışı ve üretilen stratejiler üzerinedir. 



 

 13 

tezi, araştırma sahamızla ortak bir çevrede gerçekleştirilmesi ve Suriyeli sığınmacılara 
yönelik prososyal algıyı ölçmesi yönleriyle sosyal politikalara dönük sonuçlar ihtiva 
etmektedir. Araştırma hem yöntem hem de örneklem sınırlılığı itibariyle bu araştırmada 
ulaşmak istediğimiz amaçları kapsamamakta ancak Ankara’da gerçekleştirilmesi ve kısmi 
örneklem benzerliği nedeniyle sonuçların karşılaştırılmasında işlevsel olabileceği 
düşünülmektedir. Çevik tarafından 2022 yılında tamamlanan doktora çalışması, araştırmada 
ulaştığımız katılımcı grubuna oldukça yakındır. Çevik, örneklem grubunu sığınmacılar ve 
yerli halkın çeşitliliğini yansıtacak şekilde tasarlamıştır. Bunun yanında, amaçlı örneklemin, 
farklı kriterlere göre şekillendirilmesi, farklı statü ve gelir grubundan katılımcılarla 
görüşülmesi çalışmanın geçerliliğini artırmaktadır. Bununla birlikte Çevik, din ve sosyal 
kimlik ilişkisine “Ortaklaşan Kimlik Müslümanlık: “Biz kardeşiz aslında, aynı diniz” alt 
başlığında değinmektedir. Ancak tezin probleminin entegrasyona dönük olması, dinin 
ayrıştırıcı yönü üzerine daha az temas edilmesinde etkili görünmektedir. Dinin önyargı, kalıp 
yargı ve kültürel şiddeti besleyen yönlerinin, gerçekleştirdiğimiz araştırma vesilesiyle daha 
yoğun işlendiği söylenebilir. Ayrıca, bu çalışma Türkiye için önemli bir dönemeç olan 2023 
genel seçimleri sonrası oluşan göçmen karşıtı havanın akabinde gerçekleşen bir saha 
araştırması olması nedeniyle yeni veri ve yorum imkânı sunacaktır. Şebnem Korkmaz’ın, 
SKT çerçevesinde Suriyelilerin, diğer göçmen gruplara bakışını incelediği ve 2023 yılında 
tamamladığı yüksek lisans tezinin kuramsal yönüyle tez çalışmamızla örtüştüğü ifade 
edilmelidir. Bu çalışmanın, Suriyelilerin bir grup kimliği etrafında diğer göçmen gruplarına 
yönelik olumsuz ve ötekileştiren tavrını göstermesi açısından dikkat çekici olduğu ifade 
edilmedir. Son olarak 2023 yılında tamamlanan Çınar’ın, tamamı Suriyeli katılımcılardan 
oluşan doktora tez çalışmasında, toplumsal uyum sürecinde dini ve kültürel yakınlık 
incelenmiştir. Araştırma sahası ve kısmi katılımcı grubu çerçevesinde, gerçekleştirdiğimiz 
araştırmayla yakın ilişkisi olan bu çalışmada, uyum olgusunun ön planda olduğu dile 
getirilmelidir. 

Literatürde yer alan kimlik, sosyal kimlik ve bu kimlik modelleri ile din ilişkisini 
kısmen veya bütün olarak ele alan çalışmaların daha çok göçmenlik ve göçmen tecrübesini 
ortaya koymayı amaçladığı söylenebilir. Gerçekleştirdiğimiz araştırmanın katılımcı 
grubunun bir bölümünü sığınmacılar oluştursa da aslında sosyal kimliğin inşasında ve 
gruplar arası çatışmada dinin rolünü ve konumunu ortaya çıkarmaya çalıştığı özellikle 
vurgulanmalıdır. Bunun yanında sosyal kimlik ve çatışmanın inşasında kültürel şiddet ve din 
ilişkisini anlamaya çalışması, bu konudaki araştırmalara farklı bir bakış açısı sunacaktır. 



 

 14 

Göç, kimlik ve din ile ilgili yapılan taramada bu alanda yapılan makale düzeyinde 
çalışmalara da rastlanmıştır. Tavukçuoğlu’nun Avrupa’daki Türk gençleri hakkında 
gerçekleştirdiği, din ve kimlik ilişkisini ele alan araştırması, akademimizdeki öncü 
çalışmalardandır. Yazar, bu çalışmasında Avrupa’da Türk göçmen grubu gençlerinin dini ve 
seküler kimlik arayışlarını işlemektedir (Tavukçuoğlu, 1999). Benzer bir çalışma Ayten’in, 
İngiltere’deki Türk göçmenlerin yeni kuşak gençleriyle yaptığı araştırmasıdır. Bu 
araştırmada dindarlığın, kimlik karmaşasını azalttığı gibi önemli bir sonuç elde edilmiştir. 
Bu sonucun, daha önceki çalışmalarla uyumlu olduğu dile getirilmiştir (Ayten, 2012). 
Akıncı’nın Fransa’daki Türk göçmenler hakkındaki araştırması, sosyal kimliğin inşasında 
birincil olarak Türklük vurgusunun ön plana çıktığını akabinde özellikle birinci kuşakta ve 
eyleme dönüşmese dahi söylem bazında ikinci kuşak göçmenlerde, dinin önemli bir kimlik 
kurucu unsur olduğu tespit edilmiştir (Akıncı, 2014). Daha yakın bir tarihte benzer şekilde 
Almanya’da yaşayan 4. Nesil göçmen Türk gençleri üzerine yapılan bir çalışma, gençlerin 
“Türk-Alman kültürü” olarak tasvir edilen iki boyutlu bir kimlik geliştirdikleri ve dini 
değerlerin bu kimliğin bir parçası olduğu sonucuna ulaşılmıştır (Gürbüz, 2023). Göç ve 
kimlik olgularını dinle ilişkilendirerek çalışan araştırmaların, karşılıklı ilişkilerden ziyade 
grup içi özdeşim üzerinden sorunu ele aldığı anlaşılmaktadır. Bu bağlamda çalışmamızın, 
ilgili literatüre, sosyal kimlik bağlamında gruplar arası ilişkiler yoluyla inşa edilen kimlik ve 
din ilişkisi ve bu ilişkide kültürel şiddet unsurlarının nasıl işlediğine ilişkin veri sunacağı 
ifade edilebilir. 

4. Araştırmanın Güven Duyulabilirliği 

 Nicel çalışmalardaki güvenirlik ve geçerlik yerine Guba ve Lincoln güven 
duyulabilirlik (trustworthiness) kavramını önermiştir. Guba ve Lincon (1981) bir nitel 
çalışmanın güven duyulabilirliğini artırmak adına, nicel yaklaşımların aksine “geçerlik ve 
güvenirlik” kavramlarına alternatif olarak “inanılırlık, güvenilebilirlik,  aktarılabilirlik ve 
doğrulanabilirlik” konseptinden faydalanılabileceğini öne sürmüşlerdir (Guba - Lincoln, 
1981, 103-127). Nicel araştırmadaki, iç geçerlik kavramının “bulguların verileri doğru bir 
şekilde yansıtma hassasiyeti” şeklindeki kullanımına alternatif olarak nitel araştırmalar 
“birden fazla gerçekliğin var olduğunu kabul etme; araştırmacıların metodolojik önyargıya 
neden olabilecek kişisel deneyimlerini ve bakış açılarını ana hatlarıyla belirtme; 
katılımcıların bakış açılarını açık ve doğru bir şekilde sunma” anlamında inanılırlık ifadesi 
tercih edilmektedir. Bunun yanında nicel araştırmacıların, “bulguları etkilemiş olabilecek 
kişisel önyargılar ve araştırma yöntemi önyargılarının hesaba katılması da dahil olmak üzere 



 

 15 

analitik prosedürlerin tutarlılığı” şeklinde tanımladıkları güvenirlik terimi yerine nitel 
araştırmacılar, “yöntemlerin uygulanma güvenilirliği ve araştırmacının aldığı kararların net 
ve şeffaf olmasına bağlı, benzer veya karşılaştırılabilir bulgulara ulaşabilme imkânı sunma” 
anlamında doğrulanabilirlik terimini tercih ederler. Aynı zamanda nitel araştırmalar için 
nicel çalışmalardaki dış geçerlilik kapsamında ‘genellenebilirlik’ ilkesinden ziyade 
‘aktarılabilirlik’ kavramının uygun olduğu dile getirilmektedir. Aktarılabilirlikten kasıt; 
bulguların, diğer bağlamlara, gruplara veya ortamlara uygulanabilir olmasının dikkate 
alınmasıdır. Son olarak nicel araştırmadaki tarafsızlık kavramını karşılayan güvenilebilirlik 
araştırmacının en önemli ilkelerinden biridir. Güvenilebilirlik ancak katılımcılarla uzun 
süreli birliktelik sağlayan araştırmacının felsefi konumu, deneyimleri ve bakış açısı dikkate 
alınıp araştırmacının yorumu ile katılımcıların görüşleri ayırt edildiğinde sağlanabilir (Noble 
- Smith, 2015).  

 Çalışmanın geçerlik değeri ve tutarlılığının sağlanması adına belirlenen ilkelerden 
inanılırlık için; uzun süreli etkileşim, araştırmacı önyargılarını azaltma, katılımcı teyidi ve 
üçgenleme aşamaları ortaya konulmuştur. Aktarılabilirlik için; amaçlı örneklem, dahil 
etme/dışlama kriterleri, ortamın ayrıntılı tanıtımı ve katılımcıların ayrıntılı tanıtımı 
süreçlerinin işletilmesi beklenir. Güvenilebilirlik adına; literatür taraması, üçgenleme, 
araştırma yöntemlerinin ayrıntılı tanıtımı, başka bir araştırmacının süreç ve sonuçları 
incelemesi tavsiye edilir. Son olarak onaylanabilirlik için; araştırmacı önyargılarını azaltma 
ve üçgenleme yöntemlerinin kullanılabileceği belirtilmektedir (Başkale, 2016, 24). Denzin, 
nitel araştırmada geçerlik değeri ve tutarlılığın açıklanmasında pek çok aşamada 
kullanılabilen üçgenlemeyi; kapsamlı çıktı, çıktıların birden fazla araştırmacının gözünden 
değerlendirilmesi, araştırma sorusunu anlamaya dönük farklı türde bilgiye maruz kalma ve 
bulguların değişik teorilerle kapsamlı analizi gibi değişik biçimlerde 
gerçekleştirilebileceğini dile getirmiştir (Denzin, 2017, 294-304). 

 Bu çalışmanın araştırma sürecine dair metodolojik yaklaşım, katılımcı grubunun 
yapısı, görüşmelerin nasıl yapıldığı ve anlatıların analiz süreciyle ilgili aşamalar, 
araştırmacının konumu ve araştırma deneyimi hakkında bilgiler, araştırma esnasında 
yaşanan güçlükler, sınırlılıklara dair aşağıda aktardıklarımız çerçevesinde güven 
duyulabilirlik ilkesinin sağlanmasına çalışılmıştır. 

 

 



 

 16 

4.1. Metodolojik Yaklaşım 

Aktarılabilirlik ilkesi kapsamında araştırma modelinin sunumu ve bu yöntemin neden 
tercih edildiğinin cevaplanması önem arz etmektedir. Bu bağlamda ilk olarak araştırmada 
nitel bakış açısının takip edildiği vurgulanmalıdır. Nitel yöntemin tercih edilmesindeki en 
temel güdü, gruplar arası ilişkilerde bireylerin bir gruba ait olmaları nedeniyle dış gruplara 
karşı oluşturdukları imajın, yargıların ve kendilerini konumlandırdıkları yerin, katılımcıların 
kendi ifadeleri üzerinden daha derinlemesine anlaşılabileceğine dair kabuldür. Nitel 
araştırma, ele alınan problemleri anlamlandırmak için derinlemesine analizlerle inşa edilir. 
Bunu yaparken yorumlayıcı kuramsal çerçeve dikkate alınmaktadır. Araştırma esnasında 
araştırma problemi ile ilgili örüntüler ve temalar oluşturulur. Oluşturulan temalar tümevarım 
yöntemiyle, eldeki bilgiler soyutlanarak elde edilir. Ancak araştırmacı, elde ettiği bilgileri 
tümdengelim yöntemi ile araştırma süreci içerisinde kontrol eder. Tümevarım ve 
tümdengelim yöntemlerinin kullanımına, nitel araştırmanın yapıldığı süre içerisinde sürekli 
olarak devam edebilir. Nitel araştırmada, sadece belirli bir yöntemde ısrar şeklinde bir 
kesinlikten söz edilmez. Araştırma, katılımcıların doğal ortamında, problemin kaynağında 
yapılır. Araştırma grubuyla ile birebir iletişime geçilir. Araştırmanın en önemli aracı, 
araştırmacının kendisidir. Yani nicel yöntemde olduğu üzere anket vb. gibi bilgi toplama 
araçlarına güvenme eğilimi yoktur. Bu nedenle araştırmacı, araştırılan problemle ilgili pek 
çok nitel bilgi toplama tekniği ile (ör. gözlem, odak grup, mülakat) araştırmasını 
gerçekleştirir. Araştırma problemine yönelik katılımcıların yorumları, nitel araştırma 
desenindeki temaları ve örüntüleri şekillendirir. Önceden belirlenmiş katı bir araştırma 
deseni yerine, zaman içerisinde oluşan soruların ve bilgi toplama tekniklerinin değişebildiği 
bir desen tercih edilir. Araştırmacılar, probleme etki eden farklı faktörlerin karmaşık ama 
bütüncül bir resmini çıkarmaya çalışırlar (Creswell, 2014, 43-47). 

Araştırma, konusu gereği katılımcıların görüşlerine müracaat ettiği, karşılıklı 
ilişkilerdeki jestlerin ve mimiklerin kullanımını dikkate aldığı ve gündelik hayatta gerçek bir 
ortam veya kültürel bağlamın içerisinde cereyan eden olaylara odaklandığı için bir nitel 
araştırma deseni olan etnografik araştırma yöntemiyle sosyal gerçekliği keşfetmeye 
çalışmıştır. Bu sayede katılımcıların, gündelik hayatta ortaya koydukları davranış biçimleri 
ve mekânsal kurguları daha ayrıntılı ele alınabilmiştir. Etnografi araştırmaları, genellikle 
araştırmacının bir grubun gündelik yaşamına katılması, gözlem yapması, sorular sorması ve 
alan notları tutması yoluyla bilgilerin toplandığı bir araştırma biçimidir. Bir saha araştırması 
olan etnografik araştırma yaklaşımında, etnik ve kültürel farklılıklara odaklanılmaktadır. Bu 



 

 17 

yaklaşım, araştırmacının sosyal hayata dahil olarak kişilerden elde edeceği derinlemesine 
bilgileri ve bunun yanında gündelik hayatın rutinleri arasına gizlenmiş alışılmadık olguların 
keşfiyle edinilen bilgileri kullanır (Hammersley, 2019, 1-20). Gündelik yaşam içerisinde 
sözler, davranışlar, ilişki ağları, maddi ve manevi semboller, duygular ve inançlar vardır. 
Tüm bunlara dair bilgi üretme gayretiyle araştırmada, her iki etnik gruptan bireylerle iç grup 
ve dış gruba dair görüşler, yarı yapılandırılmış görüşmelerle ve katılımlı gözlemle elde 
edilmiştir.  

Nitel araştırmaların esnek yapısı, sosyal kimlik ve din gibi karmaşık iki olgunun 
ilişkisini, katılımcıların dilinden anlamada yardımcı olmuştur. Çalışmaya başlamadan önce, 
sosyal kimlik, önyargı, kalıp yargı ve kültürleşme kavramları üzerine gerçekleştirilen 
araştırmalara dair okumalar6 gerçekleştirilmiştir. Çalışmanın temel problemiyle ilgili bu 
okumalar çerçevesinde katılımcılara yöneltilecek soruların çerçevesini belirten yarı 

                                                
6 Sosyal kimlik ve din ilişkisine dair yarı yapılandırılmış soru formunu oluşturmadan önce yerli ve yabancı 

literatürde var olan nicel çalışmalardaki sosyal kimlik ölçeklerine ve nitel araştırmalardaki yarı yapılandırılmış 
görüşme formlarına odaklandım. Bu çerçevede ülkemizde gerçekleştirilen Göksu Kostakoğlu’nun (2010) 
“Grup Kimliğine Yönelik Tehdit İle İç-Grup Yanlılığının Benlik Değeri Üzerindeki Etkileri” (yüksek lisans), 
Meltem Güler’in (2013) “Gruplararası Temas, Kaygı ve Yanlılığın Sosyal Mesafeye Etkisi: Türk Ve Kürt 
Kökenli Gruplar Üzerine Bir Çalışma” (doktora), Deniz Akyıl Sokullu’nun (2019)  “Türk Ve Ermeni 
Gençlerde Grubaaidiyet, Gruplararası İlişkiler, Algılanan Ayrımcılık ve Değerlerin İlişkisi” (yüksek lisans), 
İbrahim Halil Demir’in (2022) “Sosyal Kimliklerle Özdeşleşme, Gruplar Arası Kaygı ve İyi Oluş Arasındaki 
İlişkilerin İncelenmesi” (doktora) tezlerinde kullandıkları ölçekler incelenmiştir. Bunun yanında Jennifer 
Filson Moses’in (2014) “Social Identity in Close Relationships” (doktora), Darren Chan’ın (2014) 
“Acculturation: A Social Identity Approach” (yüksek lisans) tezlerindeki yarı yapılandırılmış sorular üzerinde 
çalışılmıştır. SKT’nin bir bileşeni olan önyargı ve kalıp yargı kavramları hakkında Aylin Kirişçi Sarıkaya ve 
Halim Güner’in (2021) “Sığınmacılara Yönelik Önyargı Ölçeğinin Türkçeye Uyarlanması ve Psikometrik 
Yönden İncelenmesi”, Yasemin Abayhan, Heyyem Hürriyetoğlu ve Ayşe Tuna’nın (2022) “Mültecilere 
yönelik önyargı ölçeğinin Türkçe formunun geçerlik ve güvenirlik çalışması” ölçek çalışmalarına müracaat 
edilmiştir. Bunun yanında gruplar arası tehdit algısı ve sosyal mesafeyle ilgili Hamza Bahadır Eser ve Mehmet 
Recai Uygur’un (2019) “Suriyeli Göçmenlere Yönelik Tutumların Bütünleşik Tehdit ve Sosyal Mesafe 
Kuramları Doğrultusunda İncelenmesi: Süleyman Demirel Üniversitesi Örneği”, Sabahat Çiğdem Bağcı ve 
Elif Çelebi’nin (2017) “Gruplararası Temas ve Çatışma ile Azınlıklara Yönelik Tutumlar ve Çokkültürlülüğe 
Destek Arasındaki İlişkiler: Gruplararası Tehdit ve Kaygının Aracı Rolü” makalelerine ve Zeynep Gülüm’ün 
(2019) “Misafir mi Tehdit mi? Suriyeli Göçmenlere Yönelik Önyargının Ayırt Edici Boyutları” (doktora tezi) 
çalışmasından faydalanılmıştır. 
 
 
 



 

 18 

yapılandırılmış görüşme formu üretilmiştir. Yarı yapılandırılmış görüşme formunun tercih 
edilmesindeki gerekçenin, katılımcılardan elde edilecek bilgilere yönelik sorulmak istenen 
çerçevenin dışına çıkmama ve konunun dağılması önleme isteğidir. Bu noktada 
katılımcıların cevaplarını kısıtlama değil araştırmacının müdahalesini azaltma isteği ön 
plandadır. Zira  yarı yapılandırılmış görüşme tekniği, belirli bir konu hakkında araştırmacıya 
ve katılımcıya konu hakkında derinlemesine bilgiler elde etmek adına esneklik 
sağlamaktadır. Katılımcıların bu şekilde sorulan sorulara cevap vermede daha istekli 
oldukları bilinmektedir. Katılımcılarla iyi bir iletişim kurma ve ön görülemeyen bilgilere 
ulaşma imkanı sunan bu teknik, karmaşık sosyal, kültürel ve duygusal konuları araştırmak 
için idealdir. Bu yönleriyle etnografik araştırma deseni için yarı yapılandırılmış görüşmeler 
gerçekleştirmenin daha uygun olacağı düşünülmüştür.  

 Her ne kadar alan araştırmalarında bilgilerin sahadan alınması ve sonrasında 
çalışmanın inşa edilmesi süreci işlese de araştırmacının ele aldığı konuyu sorunlaştırmadan, 
araştırma çerçevesini belirlemeden ve bilgi toplama ve değerlendirme tekniğine karar 
vermeden hareket etmemesi gerekir. Zira Fetterman’dan aktarılan, etnografik çalışmaya 
‘açık fikirle başlanır, boş kafayla değil’ sözü bu gerçeğe işaret etmektedir (Kartarı, 2017, 
218). Bu anlamda araştırmacının bir probleminin olması, katılımcılarla görüşmelerinin 
bağlamını teşkil etmektedir. 

4.2. Katılımcı Grubu  

Araştırmanın katılımcı grubuyla ilgili ayrıntılı bilgilerin sunumu çalışmanın inanırlık 
ve aktarılabilirlik durumu hakkında bilgiler sunar. Gerçekleştirdiğimiz araştırma, iki etnik 
grup arasındaki ilişkilere odaklanmaktadır. Katılımcılar, 2011 Suriye İç Savaşı nedeniyle 
ülkemize sığınan Suriyeliler ve yerli halktan oluşmaktadır. Araştırmaya katılacakların 
ikamet ettikleri bölge Ankara olarak sınırlandırılmıştır. Ankara, oldukça kalabalık bir 
göçmen nüfusuna ev sahipliği yapmaktadır.7 Bu çerçevede katılımcı grubuna ulaşmadaki 
imkânlar göz önünde bulundurularak Ankara ilinde yaşayan göçmenler ve yerli halktan 
kişiler yoluyla araştırma gerçekleştirilmiştir. Bu araştırmanın katılımcı grubunun bölgede 
yaşayan Suriyeliler ve yerli halktan meslek gruplarından temsilciler, farklı yaş ve cinsiyet 
gruplarından kişilerden oluşması etnografi araştırmalarında tercih edilen amaçlı örneklem 

                                                
7 Ankara’da güncel göç verilerine göre 89.812 Suriyeli göçmen ikamet etmektedir. Bu bağlamda göçmenlerin 
en çok ikamet ettiği iller arasında onuncu (10.) sıradadır (Göç İdaresi Başkanlığı, 2024).  



 

 19 

metodunun kulanılmasını gerekli kılmıştır. Araştırmanın katılımcıları seçilirken gündelik 
hayatta temas edebilme ihtimalleri göz önünde bulundurulmuştur. Bunun yanında karşılıklı 
ilişkilerin yoğun veya az olması da çalışmanın çıktılarını etkileyeceğinden, katılımcıların 
seçiminde buna da dikkat edilmiştir. Bu örneklem metodu, araştırmacının özel bir durum 
için, bu durumu tecrübe eden veya tarafı olan katılımcılara ulaşmasını sağlar. Ulaşılması 
gereken nüfusun içerisindeki belirli gruplara odaklanan çalışmalarda, gruba ait olduğu 
düşünülen kişilerin tercih edilmesi gerekmektedir. Bu tarz gereklilikler, amaçlı örnekleme 
metodunun seçimindeki öncüllerdir (Neuman, 2020, 321-323).  

Katılımcıların farklı yaş ve sosyo-ekonomik gruplardan oluşması, çeşitlilik prensibini 
gerçekleştirmemi sağlamıştır. Her iki katılımcı grubunda, yaş ve cinsiyet dağılımını,  
mümkün olduğunca dengeli şekilde gerçekleştirmeye çalışılmıştır. Katılımcılarımıza 
ulaşırken ‘anahtar kişi’ olarak isimlendirilen, sahadaki bireylerin güven duyduğu insanlar 
yoluyla ilk temas sağlanmıştır. Sonrasında ulaşılan kişiler, aynı bölgede ikamet edip 
çalışmaya katılmayı kabul edenlerden oluşmaktadır. Suriyeli katılımcılara ulaşmada, 
akrabalarım içerisinde Suriyeli kadınlarla evli olan kişiler oldukça yardımcı olmuşlardır. 
Bunun yanında fakültemizde öğretim görevlisi olan Suriyeli hocalarımız ve fakülte 
öğrencilerimizden  Suriye uyruklu olanların hem görüşmecilerle iletişimde hem de 
katılımcıları bulmada destekleri bu aşamayı kolaylıkla tamamlamamızı sağlamıştır. Saha 
araştırmalarında iletişimde olunan ve katılımcılara ulaşamada kolaylık sağlayacak kişilerden 
faydalanmanın zamandan tasarruf sağlamada ve güven kazanmada önemi dile 
getirilmektedir (Silverman, 2021, 300).  

Katılımcı grubunda bilimsel araştırma etiği gereği, daha önceden etik kurul izninde 
belirtildiği şekilde yetişkin bireylerle görüşülmüştür. Bu grup içerisindeki kadın katılımcılar, 
Suriyelilerin ev içi ilişkilerini ve gündelik hayatın bu kesitini gözlemlememizi sağladılar. 
Bunun dışında ulaşılan katılımcılar, saha gözlemlerimiz sırasında temas kurduğumuz aynı 
sosyal ortamı paylaşan kişilerden oluşmuştur. Bu temaslar hem gündelik hayatın doğal akışı 
içerisinde sohbet ortamının oluşmasıyla hem de amaçlı örneklem yöntemi gereği özel 
talepler neticesinde randevulaşarak gerçekleşmiştir. Farklı meslek ve yaş gruplarından 
toplamda 44 kişiyle yarı yapılandırılmış görüşmeler yapılmıştır. Raporun sonunda ekler 
kısmında katılımcı profillerine dair detaylı bir tablo sunulmaktadır. 



 

 20 

Yukarıda atıf yapılan tabloda verilen bilgilerin frekans dağılım tabloları, aşağıdaki 
grafiklerde sunulmaktadır. 

 

Şekil 1: Katılımcı Grubu Yaş Grafiği 

Çalışma grubunun yaş grafiği incelendiğinde en çok 35-44 yaş arası katılımcıların 
olduğu görülmektedir. Gündelik hayatta her iki katılımcı gruptan görüşmecilerin, nispeten 
orta ve üst yaş grubunu paylaşması, bu kişilerin geçmiş ve şimdiki yaşam şeklini kıyaslama 
ve gruplararası ilişkilerin öncesi ve sonrasını analiz edebilme becerileri nedeniyle, 
araştırmada elde edilen bilgiler açısından önemlidir. Suriyeli katılımcılarda, Türk 
katılımcılara nazaran genç katılımcı sayısı daha fazladır. Bu durum Suriyeli katılımcıların 
demografik yapısıyla uyumlu görünmektedir (Göç İdaresi Başkanlığı, 2024).  

0 1 2 3 4 5 6 7 8 9

SURİYELİ

TÜRK

54'ün Üzerinde 45-54 35-44 25-34 18-24



 

 21 

 

Şekil 2: Katılımcı Grubu Meslek Grafiği 
 

 Katılımcıların mesleki dağılımına baktığımızda yoğun olarak özel sektörde 
çalışanlardan oluştuğu görülmektedir. Saha araştırmasını gerçekleştirdiğim sırada insanlarla 
daha çok iş yerlerinde buluşma imkânı elde etmem bu sonuçta etkili olmuştur. Ayrıca 
kamuda çalışanlardan akademisyen, öğretmen ve doktor olan katılımcılarım bulunmaktadır. 
Genel anlamda pek çok iş dalından katılımcıyla görüşmeleri çeşitlendirme isteğime rağmen 
gündelik hayatta esnaflarla iletişim sağlama ve görüşme yapma olanağım daha fazla 
olmuştur. Bu iş yerleri, iki grubun karşılıklı temas sağlayabileceği market, manav, mobilya 
atoyeleri vb.’dir. Ev hanımı olan katılımcılara ev ziyaretleri yoluyla ulaşılmıştır. Suriyeli 
katılımcılardan, kamuda çalışanların Türk katılımcılardan fazla olması, kamuda çalışan Türk 
katılımcıların araştırmaya katılımda ‘çekingen’ olmasıyla ilişkilendirilmiştir. Öğrenci olan 
katılımcımız, liseden bu yana eğitimini Türkiye’de almış ve hali hazırda üniversiteye devam 
eden Suriye uyruklu bir birey olması nedeniyle görüşme gerçekleştirilmiştir.  

0 5 10 15 20 25

SURİYELİ

TÜRK

KAMU ÖZEL SEKTÖR ÖĞRENCİ EV HANIMI



 

 22 

 

Şekil 3: Katılımcı Grubu Cinsiyet Grafiği 
 

 Katılımcıların cinsiyete göre dağılımında, erkek katılımcılarda nispeten bir yoğunluk 
vardır. Bu sonuçta, araştırmacı olarak benim erkek olmamın etkisi olmuştur. Özellikle 
Suriyeli katılımcıların, gözlemlediğim kadarıyla kadın-erkek ilişkilerinde daha muhafazakâr 
davranmaları ve Türk kadın katılımcıların, araştırma konusu hakkında bilgilendirildiklerinde 
çekimser tutumları nedeniyle bir erkek olarak kadınlarla görüşmem için daha fazla çaba sarf 
etmem gerekmiştir.  

0 2 4 6 8 10 12 14

SURİYELİ

TÜRK

ERKEK KADIN



 

 23 

 

Şekil 4: Katılımcı Grubu İkamet Yeri Grafiği 

 Araştırmaya katılan Suriyeli katılımcıların ikametleri yoğun olarak Ankara’nın 
Altındağ ilçesindedir. Bununla birlikte Keçiören, Pursaklar ve Yenimahalle ilçelerinde 
ikamet eden az sayıda katılımcıyla görüşülmüştür. Aynı zamanda araştırma raporuna 
yansımayan Ankara’ya yaklaşık 60 km uzaklıkta olan Kahramankazan ilçesindeki 
Suriyelilerle de görüşülmüştür. Bu şekilde diğer ilçelerden de katılımcı bulmamızın sebebi 
anlatının, mekanla ilişkisini anlamaya dönüktür. Bununla birlikte araştırmamız, büyük 
oranda Suriyeli ve Türk katılımcıların beraber yaşadığı Altındağ bölgesine yoğunlaşmıştır. 
Ülkemizdeki Suriyeli etnik grubunun kaynak ülkede kırsalda ve şehir merkezinde yaşama 
deneyimlerinin Türk halkıyla ilişkilerinde etkili olduğu katılımcıların ifadelerine 
yansımıştır. Suriyeli katılımcıların Ankara’da yaşayanları, Suriye’nin daha çok kırsal 
kesimden Türkiye’ye göçtüklerini ifade etmişlerdir.  

Suriyeli ve Türk katılımcıların mekan kurgusu, sosyal kimlik çalışmalarında 
rastlanılan fiziki sınırlarla benzerlik taşır. Altındağ ve özellikle Önder mahallesi, Suriyeli 
katılımcıların yeni toplumlarına kültürel heybeleriyle taşıyıp getirdikleri objelerle 
bezenmiştir. Giyim-kuşam, yeme-içme, eğlenme ve alışveriş gibi sosyal olguların, daha 
gösterişli sunumlara sahip olduğu bir ortamın yeniden üretildiği gözlemlenmiştir. Bu 
ortamda, bu olgular kadar bunların altında sıralanacak davranış biçimleri de kültürden 
süzülüp gelmiştir. Bu anlamda Türklerle ilişkilerin, bu sembolik göstergelerden etkilendiği 

0 5 10 15 20

SURİYELİ

TÜRK

ÇANKAYA YENİMAHALLE PURSAKLAR KEÇİÖREN ALTINDAĞ



 

 24 

söylenebilir. Bir  Türk olarak ortama dahil olduğumuzda, bu kültürel farklılığı hissettiğimizi 
ve bazen belirsizliğin nasıl davranmamız gerektiği konusuda endişe yarattığını itiraf 
etmeliyiz. Tüm bu ilişki biçimlerinin, katılımcı grubun gündelik hayatını şekillendirdiği ve 
sosyal kimlik inşasında etkili olduğu düşünülmektedir. 

4.3. Katılımcı Görüşmeleri ve Analiz 

Veri denilen bilgi parçalarını toplayarak anlamlı bir bütün haline getirmek 
araştırmanın önemli aşamalarından biridir. Araştırma verisi tabiri, nicel araştırma yöntemini 
kullananlar açısından istatistiki sonuçları içerirken, nitel araştırma deseni kullananlar 
açısından veriden kastın, katılımcıların görüşleri, katılımcı gözlem bilgileri veya diğer 
ampirik çıkarımlar olduğu akılda tutulmalıdır (Firmin, 2008, 190). Araştırmada sunduğumuz 
katılımcı görüşleri, sahada yaptığımız görüşmelerden elde edilmiştir. Bunun yanında dolaylı 
gözlemler yoluyla araştırma problemine yönelik anlayışımızı derinleştiren süreçler 
işlemiştir. Nitel araştırmada elde edilen görüş, düşünce ve tutumlara dair bilgiler, sözel, 
yazılı veya görsel kaynaklardan sağlanabilir. Biz, SKT’de grup üyelerinin tepkileri ön planda 
olduğu için yarı yapılandırılmış görüşmelerden edindiğimiz görüşleri, raporumuzda 
kullanmayı tercih ettik. Saha çalışmalarında çıktıların kendini tekrar ediyor olması, 
çalışmanın veri doygunluğuna ulaştığını göstermektedir. Araştırmada 21 Türk ve 23 Suriyeli 
katılımcıyla gerçekleştirilen görüşmeler tematik olarak kodlanmış ve kodlamalar neticesinde 
de a piori tematik doygunluğun sağlandığı anlaşılmıştır. Nitel araştırmada doygunluk terimi 
üzerinde uzlaşılmış olunmamakla birlikte araştırmanın amacı ve türüne göre araştırmacının, 
elde edilen çıktıların nihai hedefe ulaştığına dair bir karar vermesi gerekmektedir. Bu sayede 
bir derece meselesi olan doygunluğun, araştırmanın desenine uygun olarak belirlenebileceği 
ortaya çıkar (Saunders v.dğr., 2018). Katılımcı görüşlerinin, araştırma probleminin sınırları 
içerisinde detaylı bir analize imkân verdiği belirtilmelidir. 

Katılımcı görüşlerinin, hangi süreçler yoluyla elde edildiği ve analizin nasıl 
gerçekleştirildiğine yönelik aktarımlar çalışmanın aktarılabilirliğini destekleyici unsurlardır. 
Bu bağlamda görüşmeler esnasında, katılımcının kendini rahat hissetmesi adına, 
görüşmelerimizi buna göre yapılandırdığımızı dile getirmeliyiz. Çalışmayla ilgili tüm 
bilgileri, karşı tarafın anlayacağı şekliyle aktarmaya gayret ettik. Suriyeli katılımcılarımdan 
bir kısmı Türkçe anlama ve konuşma becerisine sahip olmadığı için güvenilir ve sosyal 
araştırmanın doğasına hakim bir tercümandan yardım aldık. Tercüman kullanılan 
görüşmelerde, katılımcıya görüşmenin muhtevasını daha detaylı olarak ilettik. Nitekim bir 



 

 25 

görüşmedeki araştırmacı ve katılımcı ilişkisi ciddi bir psikolojik süreci içermektedir. Bu 
bağlamda araştırmacının katılımcıyı araştırma hakkında yeterince bilgilendirmesi ve şeffaf 
olması gerekmektedir (Uslu - Demir, 2023, 293).  

Katılımcıların izni dahilinde, ses kaydı kullandığımızda, anlatıları daha hızlı ve 
eksiksiz olarak kayda geçirdik. Bu konuda ses kaydı kullanımının, katılımcıyı olumsuz 
yönde etkileyebileceğini ifade edenler olsa da aynı zamanda kayıt cihazlarının, bilgilerin 
daha güvenli ve kontrol edilebilir olmasını sağladığı da ifade edilmektedir (Rutakumwa 
v.dğr., 2020, 566-567). Kayıt işlemi sırasında, kayıt cihazını gözden uzak bir yere koyarak 
katılımcıların dikkatinin dağılmasını engellemeye çalıştık. Daha sonra kayıtları, Word’ün 
dikte özelliğini kullanarak deşifre ettim ve analiz için uygun olan formata getirdik. Bu 
süreçte alan notlarımı da göz önünde bulundurarak katılımcılardan edindiğim bilgileri tekrar 
tekrar gözden geçirdik. Nitel araştırma bir süreç olduğu için bilgi elde etme ve literatürdeki 
kuramlarla karşılaştırma işlemleri nihai raporun bitimine değin sürmektedir.  

Sahadan topladığımız görüşlerin ve bilgilerin analizi için öncelikle nitel anlatı analizi 
programı olan MAXQDA’nın8 kullanımını öğrendik. Katılımcı görüşlerini programa 
yükledikten sonra ilk olarak ön okuma ve etiketleme sürecini gerçekleştirdik. Ardından ilk 
döngü kodlama aşamasına geçtik. Literatürden edindiğimiz bilgilerin yardımıyla, katılımcı 
görüşlerini dört tema altında çok sayıda kod ve alt kod kullanarak analiz ettik. Daha sonra 
ikinci döngü kodlama aşamasına geçtik. Bu aşamada kod ve alt kodlarımın 
isimlendirmelerini ve niceliğini düzenleyerek kod sistemimi, anlamlı tema ve alt kategoriler 
yoluyla oluşturduk. Bu sırada iki farklı katılımcı grubundan elde edilen görüşlerin, gruplar 
arası ilişkilerde benzer yönleri olması dolayısıyla ortak kodlanıldığını ve konuyla ilgili 
ifadeler geçmediğinde ise Türk veya Suriyeli katılımcıların ilgili kodda görüşlerine hiç atıf 
yapılmadığını belirttiğimizi ifade etmeliyiz. Bu analizler için MAXQDA 24 sürümünü 
kullandık. Son aşamada kodlanmış bölümleri ve analiz edilen belgeleri kullanarak 
programın sunduğu analiz araçları yoluyla bulgularımı yorumladık. Bu bağlamda bulguların 

                                                
8 MAXQDA, kuruluşunda sosyolog Max Weber’in ismini kullanan yazılım paketleri serisinin son ürünüdür. 

1980’lerin sonundan itibaren geliştirilmeye devam eden program, Udo Kuckartz tarafından kendi sinin siyasi 
söylem analizi çalışması için ortaya çıkarılmıştır (Silver, 2014, 68). 
 



 

 26 

yorum kısmının okuyucu tarafından daha rahat anlaşılması adına MAXQDA 24 
Programı’nın sunduğu farklı analiz araçlarını fonksiyonlarını aktarmak istiyoruz. 

Kod Matris Tarayıcısı: Kodların hangi belgelerde ve belge veya belge gruplarının 
hangi bölümlerinde yer aldığını gösterir. Aynı zamanda belge veya belge gruplarında 
kodların dağılım sıklığını tespit eder. 

Kod Haritası: Kodların hiyerarşik yapısını ve nasıl organize edildiğini 
göstermektedir. 

Kod Birlikte Oluşum Modeli: Belirlenen kodların, birlikte ortaya çıkma sıklığı ve 
ilişkilerini göstermektedir. 

Kod Frekansı: Belirli bir kodun anlatılar içerisinde kaç kez uygulandığını gösteren 
metriktir. 

Belge Portresi: Belgelerdeki kodlu alanlarının yoğunluğunu ve dağılımını 
görselleştirir. 

Bu analiz araçları; anlatıların organizasyonu ve anlatıların görselleştirilmesi 
noktasında araştırmacının kabiliyetlerini artırmakta ve anlatının daha kapsamlı 
değerlendirebilmesini sağlamaktadır (Paulus, 2023). 

Bu analizler sırasında kodları yeniden düzenledik ve son halini verdik. Aşağıdaki 
görsel tabloda ve ekler kısmındaki metin tablosunda kod sistemi incelenebilir. Kod 
sisteminde renklerle ayrılmış alanlar, dört farklı tema ve bu temalara bağlı kod ve alt kodları 
temsil etmektedir. Kod sistemini oluştururken ilk aşamada, Saldana’nın (2019) yapısal 
kodlama olarak ifade ettiği yöntemi takip ettik. Yapısal kodlama çoklu katılımcılarla ve yarı 
yapılandırılmış görüşmelerle anlatıların toplandığı, ana kategoriler ve temaların bir listesinin 
yapılmak istendiği çalışmalar için uygundur (Saldana, 2019, 98). Yapısal kodlamalar 
sırasında, MAXQDA 24 programının sunduğu kodları düzenleme aracını kullanarak farklı 
kod ve alt kodlarda benzer içerikleri temsil eden alıntıların, tek bir kod altında birleştirilmesi 
için düzenlemeler yaptık. 



 

 27 

 
 
 

 
 
 

Şekil 5: Gruplar Arası İlişkiler Bağlamında Sosyal Kimlik ve Din: Ankara Önder Mahallesi Örneği Çalışması Kod 
Sistemi9 

 Bulguların sunumu esnasında, öncelikle üst temayla ilgili anlatıları, MAXQDA 24 
programındaki analizlerden sağladığımız görsel içeriklerle destekleyerek metne yansıttık. 
Rapor yazımında katılımcılara kod isimler verdik. Buna göre Suriyeli katılımcılarda, ör. 
erkekleri SE1, kadınları SK1 şeklinde, Türk katılımcılarda ör. erkekleri E1, kadınları K1 
şeklinde isimlendirdik. Böylece katılımcı kimliklerinin gizliliğini sağlamaya çalıştık. 
Metinde kod ve alt kodları, görsel analizler eşliğinde rapora ekledim. Bu sırada Suriyeli ve 
Türk katılımcıların ifadeleri her ne kadar alıntının sonunda yer alan parantez içindeki ör. 
(SK1, 18-25) şeklindeki katılımcı etiketinde belirtilse de karışıklığa yer vermemek adına 
Türk katılımcıların katılımcı görüşlerini italik olarak rapora yansıttık. İlgili yerlerde 
alıntılara dair yorumlarımı da metne ekleyerek raporun akıcı bir forma kavuşmasına dikkat 
ettik. Tüm bu prosedürlere rağmen etnografik çalışmalarda belirli bir yol haritası olmadığı 

                                                
9 Kod sistemi ekler kısmında metin şeklinde de sunulmaktadır. 



 

 28 

bilinir. Araştırmacı rapora veya analize, alana adım attığı anda zihnen başlamıştır. Tabi ki 
bu analizler bir metne dönüştüğünde son halini alır. Ancak analitik notlar, gayrı resmî olarak 
araştırmacının sezgilerinde somutlaşır. Sürecin bu esnek hali, araştırma sırasında herhangi 
bir ilginç örüntüyle karşılaşma ve teoriyle örtüşmeyen yerler keşfetme gibi farklılıklara 
açıktır (Hammersley, 2019, 167). 

 Sahada karşılaştığım her iki katılımcı grubundan hafızamızda daha fazla yer eden ve 
görüşlerinin kendi grubundan farklılaştığı belirgin olarak görülen iki katılımcı profilinden 
bahsetmek istiyoruz. İlki Suriyeli SE4 kodlu 20 yaşındaki erkek katılımcıydı. Genç yaşına 
rağmen Suriyeli sığınmacılarla ilgili en geniş bilgiyi kendisinden edinmemiz ve kendisini 
‘Türk’ olarak tanıtması oldukça dikkat çekiciydi. Aşağıdaki metin portresinde görüldüğü 
üzere SE4, grup içi dinamik ilişkiler temasına daha çok vurgu yapmıştır. Akabinde sosyal 
mesafe temasının yoğun kodlandığı görülmektedir. İç grup aidiyeti temasının ise en az 
kodlama alanına sahip olduğu ve bu durumun, SE4’ün grubuyla yaşadığını ifade ettiği 
aidiyet sorunlarıyla örtüştüğü ifade edilmelidir. 



 

 29 

 
 

Şekil 6: SE4 kod isimli katılımcı görüşme kaydı metin portresi 

Diğer katılımcı, E3 kodlu 36 yaşındaki Türk görüşmeciydi. Açık bir şekilde ifade 
etmese de Suriye’de bulunduğunu ima etmesi, giyim-kuşamı ve dini fikirleri kendisinin 
çağdaş selefi10 çizgide olduğunu ve fiilen savaş bölgesinde bulunduğunu düşündürdü. 
Bununla birlikte Suriyeli katılımcılarla ilgili daha ılımlı söylemlere sahip olduğunu gördüm. 
Görüşmelerimizin kayda geçmediği ancak alanda gözlemlediğimiz insanların her biri 
çalışmamıza ayrı bir bakış açısı kattı. Bunlardan biri olan E3’ün metin portresi tablosundan, 
iç-dış grup farkındalığının yüksek olduğu anlaşılmaktadır. Buna rağmen iç grupla aidiyeti 
de zayıftır. Gruplar arası ilişkilerde, dinamik bir birlikteliğin olduğu kabulüne dair 

                                                
10 Neo-selefi olarak adlandırılan ve Türkçeye çağdaş selefilik şeklinde çevrilebileceği söylenen bu kavram, 
“fanatik, dışlamacı, ötekileştirici ve tekfir edici bütün gruplara verilen ortak isimdir.” (Kubat, 2017, 128). 



 

 30 

kodlamalar nispeten yoğundur. E3 dinin gruplar arası yakınlığı sağladığını da 
düşünmemektedir. Dindar birisi olduğunu ifade etmesine rağmen Suriyelilerin gitmesi 
gerektiğine dair görüş bildirmesi bu durumu desteklemektedir. 

 
 

Şekil 7: E3 kod isimli katılımcı görüşme kaydı metin portresi 

 Son olarak YÖK’ün Üretken Bilimsel Araştırma ve Yayın Faaliyetlerinde Üretken 
Yapay Zeka Kullanımına Dair Etik Rehber’de (YÖK, 2024) belirttiği hususlar çerçevesinde, 
çalışmanın raporlama kısmında ChatGPT-4o’dan faydalandık. Faydalandığımız noktalardan 
ilki literatürde, anahtar kelimeler üzerinden kaynakça taraması yapmaktı.  Bunun yanında 
soru-cevap yöntemiyle, ulaştığımız kaynakların içeriklerine dair hızlı bir şekilde bilgi 
edinmede yararlandık. Bu bilgileri ilgili eserlerden teyit ederek ve atıf yaparak kullandık. 
Ayrıca rapor metninin teknik hatalarının tespitinde de üretken yapay zekaya başvurduk. 
Bunun dışında bilgi, belge üretme vb. etik sorunlar doğuracak şekilde üretken yapay zekayı 
kullanmadığımızı belirtmek isterim. 



 

 31 

4.4. Araştırmacının Konumu ve Araştırma Deneyimi 

 Nitel araştırmalarda ve özelde etnografik araştırmada araştırmacının, katılımcılara ve 
alana göre konumlandığı bir yer bulunmaktadır.  Bu yerin betimlenmesi, çalışmanın 
inanırlığına katkı sunar. Aynı zamanda sahaya adım attığımızda bazen çok tanıdık 
durumlarla karşılaşsak da olağandışı ve bizim için yeni olan şeylerle muhatap 
olmayacağımızın garantisi yoktur. Aynı zamanda katılımcılar yönüyle de bu yabancılık veya 
bizden olma halinin mevcut olduğu unutulmamalıdır. Gold (1958) bu durumu dahil olma ve 
uzak durma arasında konumlanma olarak ele almaktadır. Tam katılım olarak adlandırdığı 
seviye, araştırmacının sahadakilerle ilişki kurma adına tüm performansını sergilediği bunun 
yanında katılımcıların kendisinden habersiz olduğu ‘dahil olmanın’ en yoğun halidir. 
Katılımcı olarak gözlem şeklinde isimlendirdiği diğer temada, katılımcılar araştırmacının 
amacından haberdardır ve mutlak gizlilik yoktur. Gözlemci şeklinde katılım diye 
adlandırılan üçüncü bir rolde, tek seferlik alan ziyaretleri ve sonucunda sağlanan bilgiler 
kastedilmiştir. Tam gözlem biçiminde dile getirilen araştırmacının uzak durma taktiği 
uyguladığı rolde, katılımcılarla temas olmadan ulaşılan anlatılarla çalışma gerçekleşir. 
Araştırmacının rolüne dair bu tipolojilerin, araştırma süresince farklı aşamalarda 
araştırmacının konumunu yansıtabileceği aktarılmıştır (akt. Taşğın v.dğr., 2015, 185-186). 

Araştırma sırasında özellikle uzak durma refleksi göstererek gözlemlerimizi 
yaptığımız ilk katılımcı grubu Suriyeli katılımcılardır. Türk olmamız sebebiyle 
yaşayabileceklerini düşündüğümüz yabancılık hissi yüzünden anahtar kişi olmadan dahil 
olma stratejisini gerçekleştiremedik. Bununla birlikte saha araştırması süresince yukarıdaki 
alıntıladığımız dört aşamayı farklı zamanlarda bilgi elde etme yöntemi olarak kullandık. Bu 
şekilde gerçekleşen doğrudan gözlemlerin, ‘insanların etkileşim kurduğu bağlamı 
yakalama’, ‘keşif odaklı birincil elden deneyimler tecrübe etme’ ve ‘alışkanlık halini almış 
davranışlardaki görülmeyen kısımlara odaklanma’ şeklinde avantajları söz konusudur 
(Patton, 2012, 262-263). 

4.5. Araştırmada Yaşanan Güçlükler 

 

 Bu çalışmayı yapmaya karar verme sürecinde ilk olarak aklımıza gelen Suriyeli 
katılımcıların dili olan Arapçayı yeterli düzeyde konuşamamamızdı. Fasih Arapçayla 
kurulan iletişimleri nispeten anlayabiliyor olsak da katılımcıların büyük oranda fasih Arapça 



 

 32 

konuşmaması, bu engelin devam ettiğinin göstergesiydi. Ancak bu sorunu anahtar kişi 
konumundaki yardımcı olan Suriye uyruklu arkadaşlarımız eliyle çözdük. Bunun yanında 
çalışmanın sınırlarını belirleme sürecinde katılımcıları hangi özelliklerine göre tercih 
edeceğimize karar verme aşaması da oldukça sancılı geçti. Bu noktada sahadaki aktörleri 
yansıtan bir çeşitliliği sağlamaya gayret ettik. Ancak görüşme taleplerimize olumlu yanıt 
vermeyen katılımcılar ve çalışmanın belirli bir zamanla sınırlı olması gibi zorunluluklar bu 
tercihlerimizde etkili oldu. 

 
 Çalışmanın teorik alt yapısını kurgularken danışmanımızın önerisiyle temel 

aldığımız teorinin, daha sonraki okumalar neticesinde makro bir yaklaşım içerdiğine kanaat 
getirmemiz ve seçtiğimiz çalışma sahasında uygulama zorluğu, bu teorik yaklaşımı 
benimsemeyi zorlaştırdı. Çünkü alan bu tarz bir makro çalışma için uygun değildi. Böylece 
çalışmada kullanacağımız metodolojiyi seçmek uzun zamanımızı aldı. Ancak danışmanımız 
ve tez izleme jürisi hocalarımızın desteğiyle metodolojik çerçeveye karar verdikten sonra 
zihnimiz oldukça rahatladı. 
 
 Saha araştırmasının gerçekleştirildiği dönemin siyasi atmosferi araştırmayı hassas bir 
konuma taşıdı. Araştırma sırasında, güvenlik güçlerince ilgili makamlardan izin almamız 
konusunda uyarılmamız neticesinde kurumlarla irtibata geçmek ve sonuca ulaşmak için 
beklediğimiz uzun süre, çalışmamızı kısmen aksattı. Daha sonra bu izne ihtiyacımız 
olmadığını ve bu engellemenin yasal zemini bulunmadığını öğrenmemiz bu geçen zamanın 
aleyhimize işlediği hissiyle moralimizi bozdu. Ancak sonrasında sahanın içinde olmanın 
verdiği gayretle alan araştırmasını tamamladık. Aynı zamanda Suriyeli katılımcılarla ilk 
görüşmelerimizde, görüşlerini ifade etmek istemeyenler oldu. Onları ikna etme ve 
güvenlerini kazanmamız zaman aldı. Buna rağmen Suriyeli toplumu hakkında çokça bilgi 
sahibi olan kişilerden biri uzun uğraşlarımız ve defaten randevu almamıza rağmen her 
seferinde bizi geçiştirmeyi başardı.  
  
 Araştırmamız sırasında zorluk çektiğimiz konulardan biri de Suriyeli kadın 
katılımcılara ulaşmak oldu. Suriyelilerin kültürel olarak kadın- erkek ilişkilerinde daha katı 
yaklaşmaları, kadın katılımcıların ikna sürecini uzatmıştır. Ancak daha sonrasında bölgede 
yardım faaliyetlerinde bulunan bir beyefendinin aracılığı ile güven ilişkisini temin ederek 
görüşmelerimizi ayarladık. Görüşme esnasında fakültemizden Suriye uyruklu bir kadın 
öğrencimizin yardımıyla ve ev ziyareti esnasında katılımcının daha rahat hissetmesi adına 
yanımızda bulunan kadın akrabalarımızın desteğiyle görüşmeleri gerçekleştirdik.  



 

 33 

4.6. Kapsam ve Sınırlılıklar 

  
Bu çalışma, sosyal kimlik ve dinin gruplar arası ilişkiler üzerindeki etkisini anlamaya 

yönelik bir girişimdir ve kültürel şiddet bağlamını da araştırmaya dahil eder. Araştırma, 44 
kişiyle yapılan yarı yapılandırılmış görüşmelerden derlenen anlatılar üzerine kuruludur. 
Amaç, katılımcıların sosyal kimliklerini nasıl konumlandırdıklarını ve dini bu sürece ne 
şekilde dahil ettiklerini günlük yaşamlarındaki pratikler ve söylemler üzerinden 
derinlemesine anlamaktır. SKT, kimliği bir gruba aidiyet üzerinden temellendirir. Bu 
bağlamda bireysel kimlik farklılıklarından ziyade grup kimliğinin temel alındığı çerçeve, 
araştırmamızın analizlerine zemin teşkil etmiştir.  

Etnografi araştırmaları, katılımcılardan alınan ve araştırmacının gözlemine dayanan 
bilgilerle kurgulandığından, çalışma sahasının çok geniş tutulmaması gerekmektedir. 
Katılımcıların izniyle, onların özel alanına dahil olunan bu araştırma türünde, araştırmacı 
her zaman hoş karşılanmayabilir. Bu nedenle çalışmada görüş bildirecek kişilerin, meslek 
dalları ve toplumsal sınıflara göre çeşitlendirilmesi planlanmış ancak istenilen seviyede 
gerçekleştirilememiştir. Çalışmanın doğal akışını bozmamak adına bu konuda ısrarcı 
davranılmamıştır. Buna ek olarak uzun süre alanda olmak çalışma, her ne kadar ikamet 
edilen şehirde gerçekleştirilse dahi maddi yükler doğurmuş ve uzun bir zaman dilimini 
kullanmayı gerektirmiştir. Bu nedenle çalışmanın katılımcı görüşmeleri kısmı, anlatıların 
doygunluğa ulaştığına kanaat getirdiğimizde sonlandırılmıştır. 

Araştırmacı pozisyonumuzla, kendimizi ‘paranteze almayı’ şiar edinsek de Türk 
olmamız nedeniyle Suriyeli katılımcılara yönelik geçmişten gelen ön yargıların bir sınır 
oluşturabildiğini kabul etmekteyiz. Ancak danışmanımız ve tez izleme jürimizin desteğiyle 
bunun üstesinden gelmek için elimizden geleni yaptık. Yine Türk olmamız ve ammice11 
anlayamamamız Türkçe konuşmayan katılımcılarla aramızda bir tercümanın aracılığını 
gerekli kılmıştır. Bu kısımda dil engelini güvenilir tercümanlarla aşmaya çalıştığımızı ifade 
etmeliyiz.  

Araştırma, etnografi türünde olduğundan elde edilen bilgileri evrene genelleme 
imkânının olmadığı bilinmektedir. Ancak bu çalışmanın aktarılabilir olmasını engellemez. 
Bunun yanında elde edilen görüşme çıktıları, yarı yapılandırılmış görüşmelerin hazırlıkları 
ve gerçekleştirilmesini içeren Ocak 2023- Nisan 2024 tarihleriyle sınırlıdır. Saha 

                                                
11 Arapçanın halk arasında konuşulma biçimi. 



 

 34 

araştırmasında tercih edilen grupların yoğunlaştığı ve alan hakimiyeti hissettiği mekanlarda, 
tutum ve davranışların ve olaylara verilen tepkilerin şiddetinin farklı olacağı da göz önünde 
bulundurulmalıdır. Bu çerçevede elde edilen bilgilerin analizinde bu sınırlılıklar göz önünde 
bulundurulmuştur. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 35 

BİRİNCİ BÖLÜM 

 

SOSYAL KİMLİK, GRUPLAR ARASI ETKİLEŞİM VE DİN 
 
 

 

 Bu bölümde kimlik kavramı, gruplar arası çatışma ve kültürel şiddet ilişkisiyle 
birlikte gruplar arası etkileşim biçimlerini anlama adına sosyal kimlik ve kültürleşme teorisi 
üzerinde durmaktayız. Gruplar arası etkileşimin, temel sosyal etkileşim süreçleri olan iş 
birliği, uyum, özümseme, karşıtlık, rekabet ve çatışma yoluyla okunabileceği ifade edilebilir. 
Toplumsal etkileşim süreçleri, insanlar ve gruplar arası ilişkilerin formlarını ortaya 
koymaktadır. Temel olarak bu süreçler bağlayıcı ve birleştirici veya ayırıcı ve birliği bozucu 
şekilde iki genel kategoride değerlendirilebilir (Fichter, 2009, 105-109). Esasında SKT ve 
kültürleşme teorisi özünde bu temel sosyal süreçlerin gruplar arası ilişkilerde nasıl 
anlaşılabileceği üzerine odaklanmaktadır. Bu çerçevede ilgili teorilerin anlaşılması 
katılımcıların görüşlerine dair keşfedici yorumların tutarlı olmasına katkı sunmaktadır. Aynı 
zamanda katılımcıların anlatılarıyla, kuramsal anlatının örtüşen ve ayrışan yönlerini tespit 
etmek ve değerlendirmek adına bu bölümde ele alınan bilgiler önem arz etmektedir.  

1. Kimlik Kavramı 

“Kimlik öyle bir çırpıda verilmez, yaşam boyunca oluşur ve değişir. Pek çok kitapta 

bunlar söylenmiş ve uzun uzun açıklanmıştır ama bir kez daha altını çizmenin zararı 

yok: doğarken içimizde var olan kimlik öğelerimiz pek fazla değil- bazı fiziksel 

özellikler, cinsiyet, renk... Hatta orada bile her şey doğuştan gelmiyor. Cinsiyetimizi 

belirleyen elbette sosyal çevremiz değil ama bu aidiyetin yönünü belirleyen gene de o; 

Kabil'de kız doğmakla Oslo'da kız doğmak aynı anlamı taşımıyor, kadınlık aynı 

biçimde yaşanmıyor, ne de kimliğin başka hiçbir öğesi...” (Maalouf, 2000, 3). 

Kavramlar, mutabık kalınmış anlamlar üzerinden veya bir başka deyişle genelin kabul 
ettiği anlam yoluyla topluma mal edilmektedir. Bu çerçevede kimlik kelimesi sözlükte, 
insana özgü özellikler ve birinin o kişi olarak tanınmasını sağlayan belirteçler veya herhangi 
bir nesneyi belirlemeye yarayan işaretler bütünü olarak tanımlanmaktadır (Kolektif, 1945, 
2150). Türkçede bu kelimenin kökünde bulunan -kim sözcüğü bir soru edatı olması 
nedeniyle kimliğin; kendimize, çevremize ve diğer insanlara dair merakımızı gideren ve 



 

 36 

zihnimizi sorunun muhatabına yönelik berraklaştıran cevaplar şeklinde anlaşılması 
mümkündür. İngilizce sosyal bilim yazınında, farklı kullanım biçimleriyle kimlik kavramını 
karşılayan “identity” kelimesi; ‘aynılık, birlik, aynı olma durumu’nu ifade eden Fransızca 
“identité” sözcüğünden (14.yy) yine Latince ‘aynılık’ şeklinde kullanılan “identitatem” 
kelimesi ve ‘nötr’ veya ‘aynı’ anlamlarına gelen “idem” kelime kökünden türetilmiştir. İdem 
kelimesinin, Latince yazım dilinde tekrardan kaçınmak amacıyla “aynı (yukarıdaki gibi)” 
manasında zamir olarak kullanıldığı bilinmektedir (Friedrichsen - Burchfield, 1966, 459; 
Hoad, 1993, 227; Douglas, 2022). Kelimenin türetilme serüveninden anlaşılacağı üzere 
kimlik, bireyin hem kendi psikolojik bütünlüğünde hem de toplumsal süreçlerde, 
sürekliliğini ve kabulünü sağlamaya yarayan aynılıklardır. Bu benzerlikler çerçevesinde, 
bireyin kimliğinde zaman içerisindeki değişimlerin tespitine dönük kıstaslar belirlenebilir 
(Sciolla, 2011, 412). Sahip olunan kimlikler, tarihsel değişimlere bağlı olarak sürekli 
dönüşür. Bu nedenle kimlik tartışmaları, tarihsel ve toplumsal bağlamlarda oluşan süreçlerle 
ilişkilidir. Kimlikler, sadece geçmişin izleriyle değil, yaşanmışlıkla ilgilidir ve temsilde 
meydana getirilir. Farklılık ve dışlama etkisiyle kimlikler, özünde kapalı ve apriori değildir. 
Aksine, diğerleriyle ilişkilerle şekillenir ve güç dinamikleriyle inşa edilir (Hall, 1996, 1-5). 

Kimlik kavramının uzun bir kullanım geçmişi olmasına rağmen 20.yy’da kavrama 
ilginin arttığı söylenmektedir (Marshall v.dğr., 2005, 405). 1930’ların başında yayınlanan 
Encyclopedia of the Social Sciences isimli hacimli ansiklopedide, kavrama dair herhangi bir 
madde bulunmadığı tespit edilmiştir. Kimlik kavramının “ben kimim” sorusuna karşılık 
gelen anlamıyla ilk olarak 20.yy.’da, Will Herberg tarafından yazılan Protestant-Catholic-

Jew çalışmasında yer aldığı belirtilmiştir (Gleason, 1983, 910-912). Erik Erikson’un,  
Identity and the Life Cycle çalışmasının ise kimlik kavramının sosyal bilimlerdeki akademik 
tartışmalarda yaygınlaşarak yer bulmasını sağladığı aktarılır (Sökefeld, 2001, 531). 
Literatürde kavramın kullanım sıklığının 1960’lı yıllardan itibaren yükselişe geçtiğine dair 
grafik, 20.yy.’da kavramın gelişimiyle ilgili bilgiyle örtüşür (“Google Books Ngram 
Viewer”).  

Sosyal bilimlerde kimliğe dair tanımlarda kimliğin; insanların kim oldukları ve 
başkaları ile ilişkiler (Abrams - Hogg, 1988, 2), neyin iyi ve takdire şayan olduğu ve buna 
bağlı olarak neye taraf ve karşı olmak gerektiğine  dair göstergeler (Taylor, 1989, 27), 
bireylerin ve grupların kendilerini ırk, etnik köken, din, dil ve kültür temelinde tanımlamaları 
(Deng, 1995, 1), bireylerin ve toplulukların ayırt edilme biçimleri (Jenkins, 2008, 4), uyum, 
istikrar, diğerlerinden farklılaşma, fail özne olarak dünyada yaşayabilmeyi de içeren kişinin 



 

 37 

benliğiyle ilişkisini yönetimi (Bamberg - Dege, 2021, 35) ve birey ile toplum arasındaki 
diyalektikten doğan bir fenomen (Berger - Luckmann, 2018, 251) şeklinde farklı bakış 
açılarıyla açıklandığı görülmektedir (Fearon, 1999, 4-5). Kimlik kavramını akademinin 
ilgisine sunan Erikson ise kimliği “kimlik terimi öyle karşılıklı bir ilişkiyi betimler ki, hem 
kişinin kendi içindeki sürekli bir aynılığı (selfsameness) hem de başkalarıyla bir tür temel 
karakterin sürekli paylaşımını ifade eder” sözleriyle açıklamıştır (Erikson, 1998, 129). Bu 
tanımlardan anlaşılacağı üzere kimliğin genel olarak kabul edilmiş bir tanımından ziyade, 
tanımlarda ortak olan aynılık, birliktelik, farklılaşma, birey ve gruba aitlik ilkeleri göze 
çarpmaktadır.  

Bu açıklamalar, kimliğe dair çerçeve çizerken, bir taraftan kavramın anlaşılmasını ve 
tanımı üzerinde uzlaşılmasını zorlaştırmaktadır. Brubaker ve Cooper’a göre kimlik 
kavramının yaygın kullanımı, beraberinde bir bulanık tanım sorununu getirmiştir. Kendini 
bireysel olarak açıklamaktan, kolektif olarak benzerlikleri vurgulamaya değin temel ve 
değişmez aynılık anlayışı ve kimliğin parçalanmışlığı veya süreç içerisinde inşa edildiğine 
dair yaklaşımlar, basit bir heterojen görünümden daha çok zıtlıkları vurgulamakta ve 
kavrama dair soru işaretlerini doğurmaktadır  (Brubaker - Cooper, 2000, 8). Jenkins bu 
eleştirinin, özellikle modern ve postmodern yaklaşımların, kimlik kavramını insanlığın 
gerçekliğinden bağımsız ele almaya çalışması nedeniyle doğru olabileceğine işaret eder. Bu 
durum, hatalı bir bakışla, sosyal kuramın gerçek konusunu, sosyal kuramcılar olarak 
tasarlayan ve kendi varoluşsal sorunlarını, evrensel sorunlar olarak lanse edenlere dair 
önemli bir eleştiri olarak kayda geçmelidir. Bu kargaşa ve muğlaklığı gidermek adına 
Jenkins, alternatif bir kuramsal bakış açısı önererek çok da yeni olduğunu savunmadığı 
ilkeleri aktarır. Buna göre; kimlik tespitinde bireysel kimlik ve kolektif kimlikler ortak 
kaynaklara sahiptir. Bireysel ve kolektif kimlik ancak etkileşim ile var olur ve her iki 
kimliğin oluşturulması ve yeniden üretimi ortak süreçlere tabidir. Bu nedenle kimlik 
tespitinde bireysel ve kolektif olan eşit ölçüde bulunmalıdır. Bireysel farklılığa, kolektif 
benzerliğe vurgu yapıyor olsa dahi özünde kimlik; benzerlik ve farklılığın ilişkisinden 
doğmaktadır. Düşünür bu teorisine, C. Wright Mills’in sosyolojik imgelemin en verimli 
çalışma şeklinin ‘sosyal çevrenin kişisel sorunları’ ve ‘sosyal yapının kamusal sorunları’ 
alanlarında olduğu tespitini, delil olarak sunar. Jenkins’in ifadesi ile ‘insanlık dünyası’ 
bireysel ve kolektifin karıştığı alandır (Jenkins, 2008, 36-39). Aslına bakılırsa kimlik başlı 
başına bir tanımlama durumudur. Bu tanımlama, insanın kendini, başkalarının aynasında 
nasıl gördüğü ve toplumsal çerçevede, nerede ve nasıl konumlandığı ile ilgili bilgiler içerir 
(Vatandaş, 2004, 14). Aynı zamanda tanımlardan anlaşılacağı üzere sosyal bilimlerde 



 

 38 

psikoloji, sosyoloji veya felsefe disiplinlerinin kimliği, özneyi başka hiç kimseye benzemez 
yapan nitelikleriyle ele alma problemi olarak gördüğü ve merkezinde özne olma vurgusunun 
bulunduğu söylenebilir (Aydoğdu, 2010, 116). 

Kimlik-özne ilişkisinde farklı referans kaynakları öznenin kimliğine dair 
göstergelerdir. Maddiyat, manevi doyum, entelektüel kapasite vb. güç unsurları, ait 
hissedilen grubun morfolojisi ve göze çarpan fiziksel özellikleri, fiziksel referansları, tarihi 
önemli olaylar, kişiler, süreçler, grubun devrettiği kültürel miras, tarihsel referansları, 
kültürel değerler, sanatlar, semboller, gruba ilişkin normlar, toplumsal alışkanlıklar, değerler 
sistemi vb., psikokültürel referansları, unvanlar, toplumsal statü, meslek, cinsiyet, görevler, 
toplumsal faaliyetlerde edinilen roller, toplumsal uyum, yaşam stratejileri, davranış 
biçimleri, psikososyal referansları oluşturmaktadır. Bu referans kaynakları, kişilerin kendi 
kimlikleri, ait oldukları grubun kimliği veya diğer grupların kimliklerini tanımlarken 
kullandıkları yardımcı sınıflama ögeleridir (Mucchielli’den akt. Tacar, 1996, 29-31). 
Kullanılan referans kaynaklarının tamamının kişinin gündelik yaşamı ve toplumsal düzenin 
parçaları olarak da anlaşılabileceği görülmektedir. Buradan hareketle diğer sosyal bilimlerin 
yanı sıra sosyolojinin, kimliğe olan ilgisi yadsınamaz bir durumdur. 

Sosyoloji disiplininde kimlik kavramının yer edinmesinin, ‘sembolik etkileşimcilik’ 
ekolü yoluyla gerçekleştiği ifade edilmektedir. Sosyoloji alanında kimliğe dair ilginin ise 
küreselleşme, milliyetçilik akımı, teopolitiğin yükselişi, göç hareketleri ve ulus, ulus devlet 
gibi olguların belirginleşmesi ile artışa geçtiği aktarılmaktadır (Alpman, 2018, 8-9). Kimlik 
kavramının bilimsel araştırmalara konu olduğu Amerikan sosyolojisi ve toplumunun, 
1960’lardan itibaren yaşadığı süreçlerin, kavramın gelişim seyriyle ilişkisi önemlidir. Çünkü 
bu yıllarda Amerika’da yaşanan gelişmeler, bir değişim dalgası olarak isimlendirilmiştir. Bu 
zaman diliminde, siyahi hareket ve kadın hakları hareketi gibi toplumsal hareketler, Yeni 
Sol’un yükselişi, teknolojik gelişmeler, Vietnam savaşı gibi pek çok olay (Anderson, 1996, 
411-435) kimliğe dair tartışmaları yoğunlaştırmıştır.  

Klasik sosyolojide kimlik kavram olarak kullanılmasa da ‘kolektif kimlikler’ olarak 
düşünülebilecek konseptler bulunmaktadır. Bunlardan ilk akla gelenler; Durkheim’in 
‘kolektif bilinç’, Marx’ın ‘sınıf bilinci’, Weber’in ‘anlama (Verstehen), Tonnies’in ‘cemaat 
(Gemeinschaft)’ kavramları gibi grubun biz duygusu ve ortak niteliklerine vurgu yapan 
kullanımlardır. Klasik sosyolojide, gruba ve bireye dair varsayılan özellikler; ‘doğal ve 



 

 39 

temel’ nitelikler olarak anlaşılmıştır (Cerulo, 1997, 386-387). Evrenselci ekolden ayrılan 
sembolik etkileşimci teorinin kurucu isimlerinden G. Herbert Mead’a göre ise Ben (I) ve 
Bana (me) şeklinde kişinin eylem ve tutumlarını belirleyen iki sosyal süreçten bahsedilebilir. 
Benlik, toplumun nesnel gerçekliği içselleştirilme süreci sonucunda oluşur. Burada benliğin, 
ben (I) ve bana (me) pozisyonlarının örgütlü grup faaliyetlerinde genelleştirilmiş diğerleri 
(örgütlü tutumlar ve bu tutumlara verilen tepkiler) ile muhatap olmasıyla, sosyal benlik 
halini alacağı açıklanır. Bu diyalektik karşılaşma psikolojik ‘ben’ ve sosyolojik ‘bana’nın 
bir birleşimidir (Ritzer, 2011, 365; Kınağ, 2018, 190-191). İlk planda sembolik etkileşimci 
teorinin kimlik kavramını, Mead’ın kimliği, daha kapsayıcı olduğu düşünülen benlik 
kavramı içinde ele almasıyla açıkladığı aktarılmıştır (Owens v.dğr., 2010, 478-479). Daha 
sonra sembolik etkileşimciliği sistematik bir ekol haline getiren Herbert Blumer, Mead’ın 
teorisini insanların ‘anlam verme’ kabiliyetlerine vurgu yoluyla geliştirmiştir. Blumer, 
toplumsal eylemin teşekkülünü, insanların önce olguları yorumlamaları, sonrasında fiilde 
bulunmaları yoluyla meydana gelmesi şeklinde açıklamıştır. Bu anlam verme kapasitesi, 
aynı zamanda ferdi ben (I) ve toplumsal ben/bana (me) arasındaki diyalog yoluyla, 
benliğimizin farkına varmamızı sağlamaktadır (Blumer, 1986, 4; Alpman, 2018, 13). Bu 
ekolün bir devamı olarak Erving Goffman’ın teorisinde, benliğin sunumu yoluyla kimliğin 
sosyal inşası, etkileşimler üzerinden anlaşılmaya devam etmiş, bununla birlikte Charles 
Cooley’in Ayna Benlik kavramında üzerinde durduğu ‘başkalarının gözünden kendine 
bakmak’ ilkesi, Goffman’ın beklenilen davranışları sergileme olarak benlik inşası prensibine 
kapı aralamıştır (Kavut, 2018, 3; Çelebi, 2007, 215-216). Etkileşimci sosyoloji geleneğinde 
benliğin, birey tarafından inşa edilmesi ve bu süreçte yapıyla olan karşılıklı diyalog üzerinde 
yoğunlaşıldığı söylenebilir (Güngör, 2013). 

Sosyoloji kuramları içerisinde kimliğe, bilgi sosyolojisi çerçevesinde sosyal olarak 
inşa edilmiş bir gerçeklik olarak yaklaşan Peter L. Berger ve Thomas Luckmann’ın 
açıklaması, fenomenoloji bakış açısından kavramı irdeler. Berger kimliği: “kimlik, 
psikolojik gerçeklikle olan uygun bağlılığıyla, daima sosyal olarak yapılanmış belirli bir 
dünyada kimliktir. Yahut, ferdin bakış açısından ise: İnsan kendini, genel bir dünyada 
bulunmakla, diğer insanlar tarafından tanımlanmış olduğu gibi hüviyetlendirir” ifadeleriyle 
hem toplumsalı hem de özneyi buluşturacak şekilde tanımlamıştır (Berger, 2011, 247). 
Berger ve Luckman’a göre kimliği, sosyal süreçler oluşturmaktadır. Kimlik, bir defa 
somutlaştığında, sosyal ilişkiler yoluyla değişir ve yeniden düzenlenir. Aynı şekilde kimlik, 
sosyal ilişkiler aracılığıyla sosyal yapıyı idame ettirir, dönüştürür ve yeniden şekillendirir. 
Bu diyalektik ilişki, öznelliği görmezden gelen bir kolektif kimlik tanımlamasını 



 

 40 

yadsımaktadır (Berger - Luckmann, 2018, 250-251).  Bu açıklamada görüleceği üzere 
kimliğin, sosyolojideki merkezi konumu, yapı-fail ilişkisi gibi temel bir tartışmanın konusu 
olmasıyla açık hale gelmektedir. 

Sosyolojinin kuramsal bakış açılarınca açıklanmaya çalışılan kimlik kavramı, modern 
öncesi dönemde bir soru(n) oluşturmamaktaydı. Modern dönemle kabul edilmesi zorunlu bir 
gerçeklik algısına bürünen kimlik, geç modern dönemde merkezi tanımlamaların 
kıskacından kurtularak çoklu kimlik veya çok kimlikli özneler doğurdu. Gelinen bu noktada 
bir modernite eleştirmeni olan Bauman’a göre kimlik, tek bir kalıba sığdırılmayacak, 
donmuş ve değişmez olarak anlaşılamayacak bir fenomendir. Kimlikten değil akışkan 
kimliklerden bahsedilmelidir. Düşünüre göre kimlik fikri, modern insanın yaşam alanına 
zorla sokulmuş ve verili bir gerçeklik haline getirilmiştir. Ancak akışkan modern dünyada, 
Gofmann ve diğerlerinin toplumsal yaşamı düzenlediğini düşündüğü ilişkiler ağının dahi 
oldukça kırılgan hale geldiği ve yaşam becerilerinin kazanılması adına referans 
çerçevelerine ihtiyacın azaldığını vurgulamaktadır (Bauman, 2017, 30;38; 116-119). Ancak 
bu yorumun, günümüz dünyasında yükselen milliyetçilikler ve etkisi azalan Avrupa Birliği 
görüntüsüyle çelişkiler içerdiği söylenebilir. 

Modern dönemde kimliğin, öznenin özgürlüğüne karşı tehdide dönüştürüldüğünü 
vurgulayan bir başka düşünür Michel Foucault, iktidar ilişkilerini merceğe aldığı eserlerinde, 
modern kimliği oluşturan unsurların, söylemler olduğunu aktarır. Modern insan, özne ve 
kimlik olarak biyo-iktidarın şekillendirdiği bir proje haline getirilmiştir. Ancak Foucault, 
insanın kendi öznelliğini ve özgürlüğünü keşfederek söylemin kafesinden kurtulup bilinçli 
bir şekilde kimliğine bağlanabileceğini, ben olabileceğini kabul eder. Bunun için öznenin 
kendisine soracağı sorunun ‘kimliğimi bulacağım yer neresidir?’ değil ‘benlik nedir?’ 
şeklinde gerçekleşmesi gerektiğini ifade etmektedir (Foucault, 2004, 11-15; Aydoğdu, 2010, 
125-127; Çelebi, 2013, 521). Yapısalcı geleneğin dışında kendini konumlandıran 
düşünürlerden biri olan Jaques Derrida ise fenomenolojik ve yorumbilimsel yaklaşımlardan 
farklı olarak mevcudiyet metafiziği12 eleştirisinin bir devamı niteliğinde, kimlik ve farklılık 

                                                
12 Mevcudiyet metafiziği, Heidegger ve Derrida tarafından Batı düşünce geleneğinin eleştirisi için kullanılan 
ve varlığı bilince sunulmuş olan şeylerin ontolojik üstünlüğünü kabul eden düşünce sistemine atfen 
oluşturulmuş bir kavramdır. Cogito felsefesinde varlığa temel teşkil eden ben’in  mevcudiyetinden ve 
gerçekliğinden şüphe duyulmaması ve şühelerin ötesinde anlaşılması bu kavrama bir örnektir (Küçükalp, 2016, 
6). 



 

 41 

konularına eğilmiştir (Derrida, 1985, 1-27). Derrida, kimlik kavramını irdelerken Batı 
düşünce sistemindeki söz merkezci anlayışın (doğrunun, iyinin, güzelin ne olduğuna dair 
bildirimde bulunan evrenselci düşünce) yapı sökümünü gerçekleştirmektedir. Bu bağlamda 
sabit bir kimlik söyleminin uzlaşımsal olduğunu, uzlaşım ve istikrar kazandırma çabalarının 
özünde bu faaliyetin nesnesi olan şey hakkındaki istikrarsızlığa gönderme yaptığını 
vurgulamıştır. Aslında istikrar ve bütünlük şeklinde üzerinde uzlaşılmış kimlik kavramının, 
inşa edilmiş bir gerçeklik olarak özdeşlikten ayrılması gerektiğini ifade eden Derrida, 
différance kavramı üzerinden başkalık olmadan anlaşılmayacak bir kimlik tanımını 
vurgulamaktadır. Kimlik, bu haliyle kendine özdeşleştirilemeyen ancak aynı zamanda 
istemeden de olsa kullanılması zorunlu bir kavrama dönüşür. Aslında kimliğin yapı sökümle 
merkezisizleştirilmesi, ör. Avrupa kimliğindeki, Avrupalı olmayan yanın görülmesi ve 
açımlanmasını talep etmektedir (Özkan, 2018, 15; Mollaer, 2019, 91-99; Ritzer, 2017, 474). 
Böylece kimlik konusunda, öznenin konumu, bağlamı ve yaşadığı zaman dilimi ötekini 
dikkate alan bir inşayı gerektirmektedir. 

Sosyoloji literatürü, özellikle postmodern, geç modern yahut tamamlanmamış bir proje 
olarak modernlik çağında, kimlik konusunu farklı pencerelerden değerlendirmektedir. Bu 
değerlendirmelerle ilişkilendirebileceğimiz sosyologlardan biri olan Jürgen Habermas, 
kimliği genel düşünce tarzı içerisinde sistem anlayışı üzerinden inceler. Politik ve sosyal 
sistemdeki krizlerin, kendilerini varoluşsal tehlike altında hisseden öznelerin kimlik krizini 
tetikleyeceğini ifade etmektedir. Demokrasi ve hukuk devletinin çatısı altında iletişimsel 
eylemin ve özneler arası süreçlerin devamında kimliğin belirlendiğini vurgularken bireyin 
toplumsallaşma yoluyla bireyselleşeceğinin altını çizmektedir (Habermas, 2012, 
116;129;214; Yıldız, 2019, 162). Kimlik kavramının modern dönemde anlaşılma 
serüveninde, üçüncü bir açıklama biçiminin varlığına inanan Anthony Giddens, kimlik 
tartışmasında öznenin içinde yaşadığı toplumsal gerçekliğe değin öz-düşünümsel tavrı 
üzerinden bir yorum getirmiştir. Kimlikler, sadece belirlenmiş özler olarak yapısal kurgular 
değilken yine sadece öznenin fenomene yönelimi ile inşa edilmemiştir. Burada çifte 
hermenötik anlayış üzerinden, pasif bir belirlenen olarak kimlik algısı reddedilmektedir. 
Ancak modernitenin farklı kurumsal ortamlarının insanı, özel biyografilerden çıkararak, bir 
nevi muhtemel hayat tarzları olarak adlandırılan “nasıl yaşamam gerekir?” sorusuna 
muhatap kıldığı gelenek ötesi bir duruma soktuğunu kabul etmektedir (Jenkins, 2008, 34; 
Giddens, 2010, 28). 



 

 42 

Yakın zamanda sosyal bilimlerde kimliğin işlenme biçiminin anlaşılması adına 
Giddens gibi postmodern süreçte kimliği ve kimliksel dönüşümleri anlamaya çalışan Manuel 
Castells’in, kimliğe dair tespitlerine de değinilmelidir. Castells kimliği, insanların 
bireyleşme sürecindeki anlam kaynağı şeklinde tarif eder. Kimlikler, baskın toplumsal 
kurum ve örgütlenmelerden etkilenme yoluyla kazanılsa dahi birey, kimliği içselleştirme 
sürecinde kendi kişiselleştirilmiş anlam dünyasını inşa etmektedir. Ancak Castells’e göre 
toplumsal alanda kimliğe çok benzeyen toplumsal rollerin, kimlik kavramından ayırt 
edilmesi gerekir. Basitçe en temel fark; kimliğin, aktörlerin eylemin amacına atfettiği 
sembolik anlamı inşa etmesi olarak çerçevelenmesi ancak rollerin ise işlevi organize ediyor 
oluşudur. Sonuç olarak Castells’in, anlam kaynağı olan kimlikleri üç farklı kategoride 
incelediği görülmektedir. Bunlar; toplumun egemen kurumlarının, aktörlere karşı 
otoritelerini sağlamlaştırdığı meşrulaştırıcı kimlik, aktörlerin, başat/ hakim konuma karşı 
inşa ettiği direniş kimliği, aktörlerin kültürel malzemeyi kullanarak inşa etmeye çabaladığı 
ve toplumsal yapıyı değiştirmeyi amaçlayan proje kimliği olarak sıralanmaktadır. Bu tipoloji 
çerçevesinde tarihsel olarak ağ toplumu içinde konumlanmış haliyle meşrulaştırıcı kimliğin 
bir sivil toplum yarattığı, direniş kimliğinin, kimliğe dayalı kolektif örgütlenmeleri inşa 
ederek komün, cemaat ya da ideolojileri meydana getirdiği, son olarak proje kimliğinin ise 
toplumsal özneler teşkil ettiği aktarılır (Castells, 2013, 14-17).  

Kimlik kavramının geniş bir biçimde kişinin bireysel varoluşuna, gündelik hayata, 
toplumsal ilişkilere, toplumsal sınıflara, statü ilişkilerine ve iktidar ilişkilerine bakan 
yönleriyle açıklandığı görülür. Bu açıklamalardan anlaşılacağı üzere kimlik, var olmanın bir 
gereği ve varlık aleminde yer edinmenin bir sonucudur. Gerek öznelerarası ilişkilerin 
gerekse gruplar arası temasın başlangıcı, süreci ve sonuçları kimliğimizin nasıl inşa edildiği 
ve kimliğimizde hangi unsurların ön plana çıktığıyla yakından ilişkilidir. Tabi ki kimlik 
zaman ve mekandan bağımsız bir olgu değildir. Bu nedenle zamanın ruhu ve mekanın 
konumu kimlik inşasına tesir eder. Kimlik, bir yönüyle farklılıklarımızla varlığımızı 
hissetmeyi diğer yönüyle aynılıklarımızla yaşam dünyasını kurgulayabilmeyi sağlamaktadır. 

1.1. Kimlik ve Din Etkileşimi  

Kimlik kavramı, yapılan tartışmalardan anlaşılacağı üzere benzerlik ve farklılık 
ekseninde, insanın kendi iç bütünlüğüne odaklanmakta ve bunu sağlarken diğerleri ile ilişkisi 
temelinde anlaşılmaktadır. Aynı zamanda bir tanımlama girişimi olarak kimliğin, düzen ve 
gerçeklik fikri ile iç içe olduğu görülür. Bu bağlamda kimliğin, çevremizde gerçekleşen olay 



 

 43 

ve durumların sürekli, tutarlı ve uyumlu olarak yorumlanması ve bu yorumlara eşlik eden 
aşkınlık çerçevesinde anlaşılması mümkündür. Dini anlam sistemleri, kişinin kendiyle, 
yakın veya uzak, dost veya düşman diğerleriyle, insan dışındaki evrenle, Tanrı’yla yahut 
nihai gerçek olduğuna inanılan şeyle ilişkisinin, en geniş ilişki yelpazesini tanımlayarak 
güvenli kimlik geliştirme sürecinde, diğer anlam sistemlerine kıyasla en fazla yanıtı 
vermiştir. Bu nedenle din genel olarak bireysel ve grup kimliğinin merkezinde yer 
almaktadır (Seul, 1999, 558).  

Dini ve etnik kimlikler, topluluklara birden fazla sınıfı dahil etmeye çalışır. Din, belirli 
bir sınıfa veya etnik gruba özgü değildir; kiliseler ve dini cemaatler genellikle belli bir halkın 
tüm kesimlerine seslenir. Dinî ve etnik kimlikler arasında yakın ilişkiler ve sürekli bir 
"kayma" vardır. Dinsel kimlik, iletişim ve toplumsallaşma alanlarından doğar, kültürün 
unsurlarıyla ilişkilidir. Bu nedenle dini topluluklar genellikle etnik kimliklerle de anılır. 
Dünya dinleri, etnik sınırları aşmaya çalışırken, bazı etnik gruplar en dindar cemaatler haline 
gelir. Dini ve etnik kimlikler arasında güçlü bağlar bulunur, ancak analitik olarak farklıdırlar. 
Dinî ayrılıklar, etnik bilincin doğmasını engelleyebilir. Her iki kimlik de kültürel 
sınıflandırmalardan gelir, birbirlerini güçlendirebilir ve güçlü cemaat oluşumlarını 
tetikleyebilir (Smith, 2014, 20-23). 

Dini kimliğin, dini failler, fikirler, kurumlar ve tecrübeler yoluyla anlaşılabileceği 
ifade edilir (Ammerman, 2014, 313). Dolaylı veya dolaysız bir biçimde fikirlerin, aktörlerin, 
kurumların ve tecrübelerin kutsalla etkileşimi söz konusudur. Aşkın bir varlık alanı ile ilgili 
tecrübelerin, ritüeller ve anlatılarda kurumlaşması, dini pratikler şeklinde anlaşılmasını 
sağlar. Kutsalla ilişkisi aşkın bir alanı içersin ya da içermesin, sosyal etkileşim içerisinde 
meydana gelen dini anlatılar, bireysel ve kolektif kimliğin ana unsurlarından birini meydana 
getirirler. Dini kimliği oluşturan dini anlatının, önemli bir bileşeni olan dini 
organizasyonların (mezhepler, dini gruplar, örgütler vb.), dini etkileşimin yoğun olarak 
gerçekleştiği yerler olması ve kurumsal sınırlar içerisinde bir dini söylem sunması yönüyle 
dini kimliği şekillendirdiği aktarılır. 

 Dini organizasyonlar; roller, mitler ve ritüeller yoluyla dini aktörleri, kutsal ötekiler 
hakkında canlı bir bilince kavuşturur. Ancak burada dikkat edilmesi gereken nokta, dini 
organizasyonların değişmeyen donuk yapılar olarak düşünülmemesi gerektiğidir. Aynı din 
içerisinde dahi farklı organizasyonların kesişim alanları veya çatışan anlatıları söz konusu 



 

 44 

olabilir. Dini kimliği şekillendiren dini anlatıların, dini sınırların dışında, dinimsi yapılar 
eliyle geliştiği de bilinmektedir. Popüler kültürde; müzik, sinema, edebiyat türleri gibi 
ürünlerin içerisinde, dini imaj ve hikayelerin geleneksel halleri veya yeniden üretilmiş 
formları bulunabilir. Sonuç olarak dini kimliğin inşası, toplumdaki otoritelerin beklentileri 
(bunlar dini yahut seküler olabilir), dini kültürün seküler tahakküm araçları olan devlet ve 
ideolojilerle ilişkileri üzerinden makul veya marjinal olarak tanımladığı anlatılar, dini 
kurumların öne çıkardığı dini portreler ve kişisel otobiyografilerin dinamizmi gibi anlatının 
değişim, zaman ve mekan boyutları da dikkate alınarak anlaşılabilir (Ammerman, 2014, 320-
325). Kimliğin bu farklı boyutlarda tezahürü, dinin kimlikle ilişkisindeki çok boyutluluğunu 
göstermesi açısından önemlidir. 

İşte bu noktada Hans Mol’un dini; kimliğin kutsallaşması olarak tanımlaması, din ve 
kimlik ilişkisinin anlaşılmasında derinlikli bir okuma sunar. Mol, kutsallaşmanın, kişisel ve 
toplumsal düzeyde dört mekanizma üzerinden ilerlediğini ifade etmektedir. İlk olarak 
dünyevi varoluşu daha düzenli ve tutarlı şekilde açıklama ve aşkın bir otoriteye referansla 
anlamak için nesnelleştirme ortaya konulur. Nesnelleştirme, basit bir şeyleştirme olmayıp 
varoluşun anlamıyla ilintilidir. İkinci mekanizma, merkezde var olan bir kimlik odağına, 
duygusal bağlılıktır. Bu temel bağlılık için somut bir odak noktası gerekmeyebilir. Bu kimlik 
odağı; nirvana veya metafizik bir tanrı fikri olabilir. Bireyin toplumdaki yerini pekiştiren, 
birey ve toplum arasındaki çekimi kuvvetlendiren, canlandırıcı ve saldırgan eylemlerin 
dramatize edilerek gerçek hayatta kontrol altında tutulmasını sağlayan üçüncü mekanizma 
ise ritüeldir. Ritüel, düzen bilincini üst seviyede algılamayı kolaylaştırır. Dördüncü 
mekanizma, gerçeklerin bir yorumu olarak ifade bulan, varoluş açısından bir uyum çerçevesi 
sağlayan ve farklı toplumlarda benzer yapısal ifadeleri içeren mitlerdir. Mit, farklı zaman 
dilimlerinde anlatıyı devamlılık yoluyla kutsallaştırmaktadır. Bütün bu mekanizmaların 
birbiriyle ilişkili olduğu da kabul edilmiştir. Mol, dinin doğaüstü tanımında ısrar edenler için 
bağlılık mekanizmasının bu işlevi yerine getirdiğini aktarmaktadır (Mol, 1976, 22; 28-32). 
Mol’un dini, kimlikle eşleştirdiği tanımına yapılan eleştirilerin birleştiği nokta, işlevselci 
yorumu takip ederek dini ve kimliği, bozulma ve çatışma ile ilişkilendirmekten kaçınması 
ve bireysel kimliğe olan vurgusuyla ilgilidir. Bu eleştirinin yanında Mol’un teorisinin, 
diyalektik biçimde, yapı-fail ikiliğini uzlaştırdığı, dinin durağan bir töz değil bir süreç 
olmasını vurgulayarak dinamizmi sağladığı, dinin hem bireysel hem kolektif olarak 
anlamlandırılmasının açıklamasını getirebildiği ve çatışan kimlikleri veya heterodoks dini 
yapıyı ıskalamadığı öncülleri, teorinin konumuna dair olumlu bir bakış açısını temsil 
etmektedir (Powell, 2017, 81-83). Mol’ün yaklaşımı, din ve kimlik ilişkisine dair radikal bir 



 

 45 

girişim olarak görülebilir. Fakat kimliğin din ile olan bağlantısını görmek için önemli ve 
açıklayıcı bir bakış açısı sunmaktadır. Kimlik, diğer toplumsal olguların yanı sıra din ile 
ilişkisinde, sadece maddi unsurlarıyla etkileşime girmeyecek aynı zamanda manevi 
boyutuyla bir ilişkiye maruz kalacaktır. Bu çerçevede Mol’ün teorisinin atladığı noktanın, 
özellikle İslam gibi daha normatif dinlerin, kimlik üzerindeki baskınlığı olduğu söylenebilir. 

Kimliğin dinle ilişkisini dolaylı olarak betimleyen Hitlin ise dini, kimlikle ilişkili bir 
olgu olarak anlamış, kişisel kimlik ve değerler arasında paralellikten bahsetmiştir. Ör. 
kimlikte var olan diğerlerine benzememe anlamında özgünlük sorunu, bir öz güdü olarak 
değerlerimize uygun davrandığımızda hissettiğimiz bir duygudur. Değerler, bireyler için 
anlam taşıdıkları ölçüde sahiplenilir. Belirli durumlarda sahiplenilen öz değerler, bireyin 
çekirdek kimliğini oluşturur. Kişisel kimlik bu yüzden, değerler gibi inançları, arzu edilen 
ideal durum ve davranışları içerir. Kişi, farklı gruplarda ve rollerde büründüğü kimliğini, öz 
değerlerini değişik bağlamlarda referans çerçevesi aldığı gibi, çekirdek kimliği etrafında 
dinamik bir şekilde konuşlandırır (Hitlin, 2003, 123-124). Hitlin’in değerler ve kimlik 
oluşumu teorisini destekleyen Polonya’da gerçekleştirilen bir çalışmada, bireylerin kimlik 
çatışmalarıyla nasıl başa çıktıklarının, yaşamlarını motive eden ve yönlendiren değerlerle 
ilişkili olduğu aktarılmıştır. Bu çalışmanın sonucunda “kimliğe yönelik akılcı yaklaşım; 
kişisel zevki ve kendini beğenmişliği aşan bir tarzda bağımsız olmayı, kendi kendini 
yönetmeyi vurgulayan değerler ile eşleştirilmiş; kimlik konularına normatif ve uyumlu bir 
yaklaşım; benzerliği ve kurumsal bağlılığı ve sorumluluğu vurgulayan değerlerle eş 
tutulmuş; kimlik çatışmalarına yönelik erteleyici ve kaçınmacı bir yaklaşım ise kişisel çıkar 
ve kişisel hazzı öne çıkaran değerlerle ilişkilendirilmiştir” (Berzonsky v.dğr., 2011, 299). 
Çukur ve arkadaşlarının ABD, Türkiye ve Filipinler’de gerçekleştirdikleri, dini inançların 
ve kültürel değerlerin, kişilerin sosyal kimlikleri ve davranışları üzerindeki etkisini ele alan 
çalışmada, farklı kültürel yönelimlerin kişilerin sosyal kimlik ve davranışlara etkisi ortaya 
konmuştur. Araştırmanın Türkiye ile ilgili sonuçlarında dindarlık, muhafazakâr değerler ve 
bireylerin aile ve geniş sosyal gruplara aidiyeti arasında pozitif ilişki tespit edilmiştir. Aynı 
zamanda Müslüman kimliği, bireylerin kendilerini tanımlamalarında merkezi bir rol 
oynamaktadır (Çukur v.dğr., 2004, 620;625-28). 

Kimlik ve din ilişkisine dair kuramlar, dinin normatif unsurları, ritüelleri, yorumları 
ve diğer yandan inanan bireyin duygu ve eylemleri ve grup içindeki konumu vb. öncülleri 
kullanarak ilişkinin taraflarını, kimliğin oluşumundaki sürecin işleyişinde uzlaştırmaya 
çalışmaktadırlar. Bu uzlaşının, göreceli olduğunu bize Thomas Luckman aktarmaktadır. 



 

 46 

Öyle ki dinin resmî, kurumsal modeli, dini kimliği kendi kurallarına göre inşa etmek için 
belirli normlar ve sistemler bütününü vaaz eder. Madalyonun diğer tarafında, hayatın işleyişi 
içerisinde metinsel ve örgütsel sınırları belirlenmiş ve ilmihal kuralları ile sabiteleri olan 
dinin akışına tam olarak ayak uydurmayan bir gündelik yaşam söz konusudur. Gündelik 
yaşam içerisinde, resmî dinin gerekleri ve öğretileriyle, sosyal değişimin sonuçlarını, 
bireysel kimliğinde uzlaştırması gereken birey vardır. Kişiler, değişen şart ve problemler 
için resmî dini öğretiyi baz alan muhafazakâr yorumlar getirerek karşı koyma, dünyadan el 
etek çekerek problemi görmezden gelme yahut yeni bir dini yorum geliştirme gibi başa 
çıkma stratejileri geliştirir. Bu çatışma, inanan bireyde bir ‘iman sıçramasına’, seküler olan 
unsurların gündelik hayatta terkedilmesine ya da seküler ve dini olan konusunda, faydacı bir 
düşünceyle tercihlerde bulunarak hayatını planlamaya yol açabilir. Son tercih dinin, ‘özel 
alana’ çekilmesini gerektirebilir (Luckmann, 1967, 135-146). Luckman’ın, başka bir yerde, 
geleneksel toplumlarda gündelik hayata ve insanın kimliğine kadar en derin noktalara nüfuz 
eden ‘kader’ algısının seçim ihtimalini aza indirmesine referansla, modern çoklu tercih 
skalasına ve bu tercihlerin sorgulanamayan şeyleri, sorgulamaya yönlendirmesine dikkat 
çektiği görülmektedir (Berger - Luckmann, 2015, 64-66). Dini otoritedeki bu değişimin, din 
ve kimlik ilişkisini modern dönemde yeniden tasarladığını söyleyebiliriz. Bu aynı zamanda 
toplumsal değişimin din-kimlik ilişkisi üzerindeki etkisini görmek adına da önemlidir. 

Modern dönemin, dini kimliğe etkilerinden en göz önünde olanı sekülerleşme olarak 
belirtilebilir. Sekülerleşme, dini olan ile kamusal olanın ayrıştırılması anlamında toplumsal-
yapısal bir süreç, bunun yanında insanların, dini öğretileri referans kaynağı olarak 
algılamaktan uzaklaşması yönüyle öznel-kültürel bir süreçtir. Öznel-kültürel süreçte din, 
bireylerin gündelik hayatta, tavır, davranış ve zihniyetlerindeki belirleyici konumunu 
kaybeder. Din ve kimlik ilişkisi bağlamında din, kimliğin inşasında statü kaybı yaşarken bu 
durum yeni dini kimliklerin oluşmasına zemin hazırlamaktadır (Durmuşoğlu, 2022, 431; 
468-469). Darush Shayegan, sekülerleşmeyle birlikte yeni dini kimliklerin oluşum sürecini 
melez bilinç olarak niteler. İki kültürel yapı arasında sıkışan insanların, her birinden istediği 
ölçüde faydalanarak ‘düzenleme sanatı’ icra ettiklerini ifade eder. Başka kültürel sahalardan 
faydalanıp kendine göre bir sentez oluşturmayı ‘yaptakçılık’ olarak adlandırmaktadır. 
Kaynak aldığı geleneklere karşı mesafesi, yaptakçıyı parçalanmış bir kimlikle baş başa 
bırakır. Bu parçalanmışlığın yeni bir sentezle sonuçlanması muhtemeldir (Shayegan, 2023, 
27-28). Bu tür yaptakçı veya melez bilinçle bezeli kimliklerin, batılılaşma ve uluslaşma 
faaliyetlerinin tüm hızı ile toplumsal yaşamın gündemine girdiği Cumhuriyet’in kuruluş 
yıllarında, Türk edebiyatına yansıdığı söylenebilir. Bir Tereddüdün Romanı ve Fatih-



 

 47 

Harbiye gibi eserleriyle Peyami Safa’nın, antikahraman roman karakterleri üzerinden 
getirdiği eleştirilerle, geleneksel ve seküler değerler arasındaki çatışmayı gün yüzüne 
çıkardığı aktarılmaktadır (Acar, 2020, 180-194). Türk romanlarına yansıyan 
sekülerleşmenin tetiklediği din-kimlik ilişkisine dayalı dönüşüm bize, kimliğin din ile ne 
denli ilişki içerisinde olduğunu gösterir. Dini referansların azaldığı anlarda dahi alternatif 
kimliklerin belirleniminde, dinin çatışmacı etkisi gün yüzüne çıkar. Değişimin bir yansıması 
olarak sekülerleşmenin, muhafazakâr toplumsal habitusun yeni kimlik kodları inşasını, 
mekan ve iktidarla ilişkisi üzerinden konu edinen İrfan Özet’in, Peyami Safa’nın meşhur 
eseri Fatih Harbiye’den mülhem başlığı ile Fatih Başakşehir: Muhafazakâr Mahallede 

İktidar ve Dönüşen Habitus isimli çalışması ise değişen şartların kimlik ve din ilişkisindeki 
etkisini tersi bir bakış açısından yakalaması açısından oldukça etkileyicidir (Özet, 2019). 
Benzer şekilde Volkan Ertit, sekülerleşme sürecinde, kimlik ve din ilişkisinin değişiminde 
başat aktörlerin mekan boyutu ile kentleşme (Ertit, 2015), üretim ilişkilerinin toplumu 
dizayn etmesi yönüyle kapitalizm (Ertit, 2014) olduğunu ifade etmektedir. Öznel-kültürel 
veya toplumsal-yapısal süreç olarak sekülerleşmenin, yeni bir dini kimlik (bu kimlik 
sekülerleşme teorilerinin iddiasına göre zayıf dahi olsa) inşasını tetiklediği anlaşılmaktadır. 
Dini kimliğin zaman içerisinde yok olacağı yahut azalacağına dair seküler tahminlerin 
özellikle modern meta anlatının, dinin yerini almak istemesiyle güçlendiği söylenebilir. 
Dinin konumuna dair eleştirel bakış, kimliğin inşasında dinin rolünü görmezden gelmeye 
çalışırken modern dünyada din bir kimlik yapıcı olarak belirginleşmektedir (Hjelm, 2014, 
866). 

Büyük anlatıların iflası olarak nitelenen postmodern anlatı ise gündelik hayata 
varıncaya değin, dinin metalaşmasından ve dini kimliğin erozyonundan bahsetmektedir. 
Ancak Aktay, dini kimliklerin varoluşsal kaygıların ve cevap arayışlarının gölgesinde, dini 
anlatının yeni formlarıyla halen görünür olduğunu belirtmektedir (Aktay, 2007, 339-344).  
Bireysel ve kolektif dini kimliğin bir kez inşa edildikten sonra değişime uğramaması eşyanın 
tabiatına aykırıdır. Ancak kimlikteki değişimin öze dair olmadığı, bu çerçevede dini kimliğin 
fonksiyonel farklılaşmalarından bahsedilebileceği söylenebilir. 

Varlığını farklı formlarda devam ettireceği düşünülen dini kimliğe dair Castells’in, 
enformasyon çağı olarak nitelediği postmodern toplumda, din ve kimlik ilişkisi bağlamında 
kimlik kaynağı olan dini, köktencilik üzerinden analizi dikkat çekmektedir (Castells, 2013, 
20-21). Bu teziyle modernlik projesinin akamete uğradığını düşünen Castells, dini 
köktencilik kavramı üzerinden özellikle Batı toplumları dışında kalan kolektif kimliklere 



 

 48 

yönelik toptancı bir tavır takınmaktadır. Müslüman cemaatlerin inanç ve uygulama farklarını 
dikkate almamaktadır. Bu çabanın, dini köktencilik kavramı yoluyla Müslüman toplumları 
homojen kitleler olarak görme, Müslüman toplumlara karşı zorlama bir kimlik giydirme 
çabası olduğu ifade edilebilir (Delibaş, 2004, 4-5;16-17). Kavramın kullanımındaki keyfilik 
bir yana bu kavramsallaştırma, din ve kimlik ilişkisi tartışmalarının canlılığını göstermesi 
yönüyle konumuz açısından önemlidir. Ancak postmodern dönemin genel eğiliminin, dini 
özel alana yönlendirmek olduğu söylenebilir (Perşembe, 2003, 177). Özel alana hapsedilen 
dini kimlikte köktendincilik, başarısını inananları tercih teröründen kurtarmasıyla 
kazanmıştır. Modern dönem dini, sekülerleşme yoluyla alt edilmesi gereken bir olgu olarak 
karşısına alıp geleneksel köklerinden koparma girişimleri ile tanınmıştır. Postmodern akıl 
ise, gelenekleri ve yerel inanışları yeniden keşfetmiş ancak dini olanı dünyevi aşkınlık ile 
eşitlemiştir. Dini veya dünyevi olan ayrımını ortadan kaldıran postmodern akım, dini bir 
tüketim nesnesi haline getirmiştir. Bu çerçevede geleneksel dönemde herkesin erişimine 
sınırlı olan dini uzmanlık alanını, bütün bireylerin ulaşabileceği bir konuma getiren 
postmodernizm, aynı zamanda sınırsız bir coşkunluk vaadi olarak karşımıza çıkmaktadır. 
Anlatılardan bir anlatı haline gelen dinin, kimlik üzerindeki belirleyici etkisinin, köktendinci 
olarak nitelenen oluşumlar yoluyla postmodern tüketim kültürünün oluşturduğu danışmanlık 
ve rehberlik kültünün son noktasını temsil ettiği ifade edilir (Bauman, 2019, 244-275). Dini 
kimlikler de diğer tüm hakikat iddiaları gibi, sürekli olarak yeniden üretilen imaj ve 
gerçekliğin birbirinin yerini aldığı bir süreçte, yeni anlamlar kazanır. Bu süreç içerisinde 
vahiy, peygamberlik vb. dini kimlik kodlarının sabitelerine de yer yoktur (Tekin, 2015, 17). 

 Dini kimlikleri etkileyen süreçlerden birisi de küreselleşmedir. Küreselleşme 
dendiğinde akla dünyanın tek bir kültür veya toplum altında birleşeceği (büyük harflerle) bir 
ulus getirilmektedir. Her ne kadar bazı ulus devletlerin bu tarz hırslarla belli toplulukları 
bayrağı altında topladığı bilinse de küreselleşmenin salt bu tarz bir çabaya indirgenmesi 
doğru değildir. Ancak küreselleşmeden, alternatif bir üçüncü kültür ve bu kültüre bağlı bir 
kimlik olarak bahsedilebilir. Bir yönüyle küreselleşme, postmodernizm üreten bir kültür 
şeklinde tanımlanır (Featherstone, 2000, 114). Buna rağmen küreselleşme, din ve kimlik 
ilişkisinde, kültürel küreselleşme boyutunun ön plana çıktığı söylenmelidir. Küreselleşme, 
dini kimlikleri, küresel bir bütün içinde eriterek geleneksel bağlarını koparmaktadır. 
Geleneğin yokluğunda oluşan boşluğu ise otantikliğini kaybetmiş bir dini kimlik inşası 
doldurmaktadır (Çapcıoğlu, 2008, 171). Küresel dünyada, yerellikleri temsil eden dini 
cemaatin dahi üzerindeki baskıyla, geleneksel söyleminin yanında çevre ve ekoloji gibi 
küresel sorunlara eğildiği anlaşılmaktadır (Robertson, 2003, 269). Bu çerçevede 



 

 49 

küreselleşmenin dini kimliğe etkisinin, farklı dinler ve inançların birbirlerine dönük 
farkındalığının artması ve dini kaynakların çeşitlenmesiyle kültürün melezleşmesi yoluyla 
meydana geldiği aktarılır. Ayrıca dini kimliklerin sınırlarını müphemleştiren kültürel 
küreselleşmenin, ekonomik küreselleşmenin ürünleri vasıtasıyla hızlanacağı ve etkisinin 
artacağı üzerinde durulmaktadır (Yapıcı - Yıldırım, 2003, 131-132). Küreselleşme tam da 
bu noktada önemli bir fonksiyona sahiptir. Miras alınan yahut inşa edilen kültürel ve kişisel 
kimlikleri erozyona uğratırken, küresel araçları elinde bulunduranların yeni kimlikler 
yaratması veya unutulmuş kimlikleri canlandırması söz konusudur. Yeni kimliklerin 
yaratımı ve kimliklerin yeniden ihyası noktasında dinin, esas rolünü gerçekleştirdiği 
belirtilir. Bu yönüyle küresel sisteme karşı çıktığını iddia eden dini kimlikleri inşa eden 
protest hareketlerin de, sistemin detaylandırılması ve genişlemesinde aktif bir pozisyon 
aldığı söylenmektedir (Beyer, 2000, 3). Bununla birlikte dinlerin ve dolayısıyla dini kimliğin 
küreselleşme ile ilişkisi tek bir boyutta anlaşılamaz. Nitekim dinin küreselleşmeye karşı 
direnç göstermesi veya teolojik olarak evrensel bir tutumla, küresel değerleri desteklemesi 
ve en nihayetinde küreselleşen dünyada anlam kaynağı olarak gereksinim duyulan bir olgu 
olması gibi farklı boyutlarıyla küreselleşme sürecinde etkileşime girdiği anlaşılmaktadır 
(Usta, 2003, 179-182). 

Bu süreçlerin yanında özneye bakan yönüyle din ve kimlik ilişkisini anlamak için 
inanç, ibadet ve ahlak boyutlarıyla kimlikle bütünleşen dini inşa göz önünde 
bulundurulmalıdır. Aynı zamanda din denildiğinde zihinlerde sadece tek bir yorum veya 
öğreti belirebilir. Aksine din kurumu, içerisinde farklı öğretilere dayalı uygulamaları ve 
yorum biçimlerini barındırır. İslam dini ve Müslüman kimliği özelinde meseleye bakılırsa, 
Şiî ve Sünnî gibi öğretisel; Hanefî-Şafiî ve Eş’arî-Mâturîdî gibi mezhepsel yorum 
farklılıklarının olduğu görülür. Bu yorumların tamamı inananları toplum ve birey bazında 
şekillendirir ve dönüştürür (Pamuk, 2013, 37-39). Din farklı boyutlarıyla insan hayatına 
anlam yüklemektedir. Anlamın, kimlik üzerindeki belirgin etkisini ele alan Belirsizlik- 
Kimlik Teorisi’ne göre insan, etrafındaki olaylar hakkında daha az belirsizlik ve şüphe 
yaşama adına aidiyet ilişkileri kurmalıdır. Bu ilişkiler, grup düzeyinde kurulduğunda kişinin 
belirsizliğe giden yolu kapatması daha kolaylaşmaktadır. Bu çerçevede din, inanan bireye 
bir anlam çerçevesi ve dolayısıyla bir kimlik yükler. Bu kimlik sadece belirli normatif 
kurallar olmayıp gündelik hayata dair ahlaki çerçevenin sunumu biçiminde ortaya çıkar. Bu 
sayede dinin hem kutsal hem de seküler olana yönelik cevaplar sunduğu ve sağlıklı bir 
kimlik inşası için sağlam temeller kurguladığı ifade edilmelidir (Hogg v.dğr., 2010, 4-6). 
Bununla birlikte sosyolojide dinin topluma etkileri noktasında işlevselci veya anlamacı bir 



 

 50 

pencereden yaklaşmayan eleştirel sosyoloji ekolünün dini, bir ideoloji biçimi olarak gördüğü 
söylenmelidir. Bu ekole göre din, otoritenin meşrulaştırıcı aracı olarak görülmektedir (Kim, 
1996, 271-272). Bu pencereden yaklaşıldığında da dinin, ideolojiyi belirleyen yönüyle 
gündelik hayata ve dünyayı anlamlandırmaya dönük bir çerçeve çizerek kimliğin inşasını 
etkilediği anlaşılabilir. 

Din ve kimlik arasındaki etkileşim, bireysel olarak kimliğin inşasında dinin bir kimlik 
kaynağı olduğunu gösterir. Aynı zamanda insanların dini inanç ve değerler yoluyla aidiyet 
hissettiği topluluklar yoluyla kimliklerini inşa ettikleri anlaşılmaktadır. Bu bağlamda dinin, 
kimlik inşasında kritik bir öneme haiz olduğu görülebilir. Ancak dinin bu fonksiyonu, 
insanların kimliklerini sadece dini gerekçelerle inşa ettikleri gibi bir anlama kapı aralamaz. 
Ayrıca dini inanç ve aidiyetlerin, daha az etkin olduğu kimlik inşaları da söz konusudur. 
Bunun yanında küreselleşme, göç ve modernleşme gibi makro toplumsal değişimlerin din 
ve kimlik etkileşiminin içeriğini ve yoğunluğunu etkileyeceği de göz ardı edilmemelidir. 

1.2. Kimlik, Göç ve Din 

Katılımcı grubumuzu oluşturan göç tecrübesi ve göçmenlik halleri yaşayan Suriyeliler 
ve göçten etkilenen Türk katılımcılara doğrudan etkisi olmasa ve araştırmamızın konusunu 
oluşturmasa dahi kimliğin çok boyutlu yapısının anlaşılması adına bu başlığı açma gereği 
hissettik. Ayrıca göç ve kimlik ilişkisi, göç süreçlerindeki tarihsel kırılmalar göz önüne 
alındığında ciddi bir ilgiyi hak etmektedir. Göç fenomeni, 1800’lü yıllarda sadece ekonomik 
gücü olan insanlar için mümkünken ve köle ticareti gibi insan hareketliliği açısından söz 
konusuyken 1850’lerden itibaren göçün muhtevası farklılaşarak Kuzey Amerika’ya ve 
Avustralya’ya kitlesel işçi göçlerinin başladığı belirtilir (Carson, 2004, 579). Bu göçler 
sonucunda Amerika’nın, kıtaya göç eden farklı milletlerin insanlarından oluşmuş uluslar 
üstü, bir ulus devlet olduğu söylenebilir. Bu durum literatürde, eritme potası (melting pot) 
tabiriyle karşılanmıştır (Glazer, 1970, 288-292).  

Dünya tarihindeki Amerika tecrübesine rağmen, Dünya savaşı yıllarında, göçmenlere 
yönelik sınırları kapatma politikası izlenmiştir. İlerleyen dönemde, Soğuk Savaş sonrası 
göçlerin ise genel karakterinin, bölgesel terör, iç savaşlar ve baskılanan kimlikler sonucu 
şekillendiği aktarılmakta ve göç alan ülkelerin göçmen politikalarında belirleyici ilkenin ise 
güvenlik konusu olduğuna dikkat çekilmektedir. Kitlesel göçlere muhatap olan gelişmiş 



 

 51 

ülkeler, doğurganlık oranlarındaki ciddi düşüşler nedeniyle göçmenlere ihtiyaç duysalar da 
aynı zamanda kültürel uyum açısından hedef ülkeye aidiyet problemlerinin artışa geçmesi, 
çekinceleri artırmaktadır. Ev sahibi ülkenin dilini öğrenmeyen, sosyal yardımlarla yaşama 
stratejisi güden, ortak dil, tarih ve kültüre sahip olamayan toplulukların varlığı, modern ulus 
devlet halklarını endişeye sokmaktadır. Bunun yanında, insanca yaşam hakları ellerinden 
alınmış insanlar açısından göç, hayata tekrardan tutunabilecekleri ve kimlikleri dolayısıyla 
zulme maruz kalmayacakları bir mekan arayışına dönüşmektedir. Tüm bu süreç, ev sahibi 
ülke halkı ve göçmenler açısından “müphem kimlik” sorunsalını doğurmaktadır (Spellman, 
2008, 7-18;205-6). Müphem kimlik olarak tasarlanan şema, aslında kimlik kavramına dair 
hakim bakış açısının ürünüdür. Oysa mevcut kimlik kavramının hali hazırda ilgili topluluğa 
dair bazı durumları açıkladığı kadar, karanlık alanlar bıraktığı ifade edilmektedir. Özellikle 
etnik kimliklere dair teori ve kuramlarda, katı sınırlarıyla dış dünyaya ve gündelik hayatın 
seyrine kapalı, donuklaşmış bir kimlik tanımı, sosyal gerçekliğin anlaşılmasında verili bir 
kurgunun oluşumuna eşlik edebilir. Ancak bu tartışmaların hiçbiri, kimlik kavramının sosyal 
bilimlerde kullanımına engel teşkil etmemiştir. Zira kavramın farklı boyutlarıyla birlikte 
analizi, bahsi geçen problemleri aşmada yardımcı olacaktır. Bu tartışmadan etkilenen 
göçmen kimliğine yönelik kapalılık algısı, göçmenlerin ötekileştirilmesine ortam hazırlasa 
da benzer şekilde kimlik tanımlamalarının tamamında, kimliğin; aidiyetler, aktörlerin 
tutumu, farklı gruplar arası geçirgenlikler ve kültürel alışverişler yönleriyle birlikte ele 
alınması, bir ‘son durum’ olarak konumlandırılması anlayışına engel olacaktır. Anlaşıldığı 
üzere “…kimlik, söylemsel olarak inşa edilen bir dizi akışkan süreç tarafından 
destekleniyorsa, bu durumda bağlılıklar ve aidiyetler de aktörler tarafından çok çeşitli 
şekillerde (yeniden) inşa edilir ve (yeniden) yorumlanır.” (Jones - Krzyzanowski, 2011, 41-
44). Buradan hareketle göçmen kimliğinin, kimi zaman diğer kimlik türleri kadar değişim 
ve dönüşüme açık olduğu söylenebilir. 

Kimlik kavramının göçmen kimliği ile ilişkisindeki konumu anlaşıldıktan sonra 
göçmen kimliğine yönelik göstergelerin neler olduğu üzerinde durulabilir. Göçmenlerin 
kimlikle ilişkisini, evrimsel olarak konumlandıran temel olgunun; ulus devlet ve modern 
vatandaşlık anlayışı olduğu ileri sürülmektedir (Bloemraad v.dğr., 2008, 154-155). Ortak bir 
dilin konuşulduğu, ortak fiziksel mekanı paylaşan insanlar, gelenekler, tarihsel anlatı, inanç 
ve değerler etrafında ulusal kimliği inşa etmektedir. Ulusal kimlik, ulus devletin temel 
taşlarından biri olarak vatana hizmet mottosu ile pekişen sadık orduların meydana 
getirilmesini, ulus inşası ile güçlenen ulusal aidiyetle dönüşen işçi sınıfının, sosyal haklar 
kazanmasını ve genelleştirilmiş bir ulus tanımının yerel alt kültürleri yok ederek evrensel 



 

 52 

eğitim ilkelerine dayalı endüstriyel bir toplumun yaratımını sağlamıştır. Ulusal bilincin, 
bireyi daha iyi bir geleceğe taşıyacak, bireysel aidiyetleri koruyacak, anavatan imgesi 
yoluyla anlamın tarihsel anlatı üzerinden kurgulandığı ve duygusal birlikteliklerle bezenmiş 
bütünlüğü temsil ettiği anlaşılmaktadır. Aynı zamanda yurttaşlık temelinde ve ulusal 
aidiyetlerle örülü ulusal kimliğin, öteki ve yabancı kategorisini yarattığı ifade edilmektedir. 
Göçmene, bu denklemde ulus devlette ancak vatandaşlık gibi ulusal kimliğin yasal aidiyetini 
temsil eden kısmında alan açılır. Bu alanın, fiziksel olarak ulusun toprağında hak kazanma 
sonucunu içermesi gerekmez. Bu nedenle göçmen kimliğinin, ‘yurtsuz kimlik’ olarak 
tanımlanması mümkündür (Hanauer, 2011, 200-208). Yurtsuz kimlik, yerkürenin 
metropolleşmesiyle birlikte modern kentlerde, merkeze taşınmış marjinallerin (ör. Hintli, 
Yahudi, Müslüman diasporaların) kaybedilmiş bir geçmiş ve uyum sağlanamamış bir 
şimdiki zaman arasında kalma duygusunun eşlik ettiği, köksüzlük hissi ile ilintilidir 
(Chambers, 1994, 48). Bu yersiz-yurtsuz durumun yeni bir toplumsal gerçeklik inşasını 
gerektirmesi beklenebilir. Bu inşa sürecinde ev sahibi toplumla ilişkilerin önemi ortadadır. 

Göçmen kimliği ayrıca, göç edilen toplulukta etnik farklılıkların ön plana çıkarıldığı 
bir stratejiyi barındırır. Etnik köken üzerinde tartışmaların vardığı son nokta, kavramın 
sosyo-kültürel bir inşa sonucunda diğerleri tarafından nasıl görüldüğümüz ve kendimizi 
diğerlerine nasıl göstermek istediğimize dair bir göstergeler toplamı şeklinde tanımlandığını 
hatırlatır. Beraberinde, etnik kökenin ırk kavramı kadar kesin sınırları barındırmadığı ve 
insanların gündelik hayat stratejilerinde, kendi çıkarlarına göre etnik kimliklerini 
yenileyebildiklerinin altı çizilmektedir. Göçmen açısından etnik kimliğin ön plana çıkması, 
asimilasyonun bir seçeneğe dönüşmesinin önünü tıkayacaktır. Bunun sonucunda göçmen 
kimliğinin, sosyal etkileşim dinamikleri içerisinde, etnik kökene atıflarla şekillenebileceği 
göz önünde bulundurulmalıdır (Bartram v.dğr., 2019, 137-141). Yakup Coştu, Avrupalı 
Türkler üzerine literatürdeki çalışmalarla gerçekleştirdiği meta analizde, göçmen Türklerin 
ikinci ve üçüncü nesilde, kendilerini hem Avrupalı hem de Türk/ Türkiyeli şeklinde 
tanımladıkları ‘çifte bilinç’ haline dikkat çekmiştir (Çoştu, 2016, 543). Göçmen kimliğinin 
inşasında göç edilen ülkeye uyumun yoğunlaşması ile etnik kökene dair stratejiler dönüşerek 
etkide bulunmaktadır. Dönüşümün farklı kültürlerle karşılaşma esnasında gerçekleşen 
alışverişlerin bir ürünü olduğu üzerinde duran Denis Costant Martin’e göre hepimiz, 
‘kültürel melezleriz’. Bu bağlamda göçmen kimliğinde de görülen farklı bağlantılar ve 
ilişkiler yoluyla meydana gelen kimlik tercihlerimiz neticesinde, melez kimliklere 
bürünmemiz söz konusudur (Martin, 1995, 17). 



 

 53 

Göçmen kimliğine dair kaynak hareketliliği bağlamında uluslararası işgücü göçü 
fenomeni üzerinden yeni teorik bakış açıları göçmeni, kaynak ülkeden çıkıp hedef ülkeye 
varabilmiş olan ve bu sayede hedef ülkede yeni bir yaşam süren ekonomik bir nesne olarak 
değerlendirmeyi uygun görmemektedir. Göçmen, göç ettiği ülkede kurduğu ilişki ağları ile 
aktif bir eyleyen, kaynak ülkesi ile devam eden ilişkileriyle kültürel devamlılığını sağlayan 
bir öznedir. Bunun yanında göç alan ülke vatandaşları açısından da her göçmenin aynı 
statüde değerlendirildiği söylenemez. Göçmenlerin, niteliksel ve niceliksel değişkenleri 
hedef ülkedeki mevcut kültürel ortam ve yerli halk ile ilişkilerini, dolayısıyla var olan 
kimliklerine dair öz düşünümselliklerini etkileyecektir (Portes - Böröcz, 1996, 158-165). Bu 
nedenle göçmen kimliğini etkileyen yurtsuzluk ve melezlik durumları, göçmenlerin kurulu 
düzenlerini bırakarak yeni düzen arayışlarına girdikleri mekanın, daha önce yaşadıkları 
çevreyle olan benzerliği ve farklılığıyla yakından ilgilidir. Neticede göçmen ve yerlinin 
gündelik hayatın akışına dair stratejileri değişebilir (Arends-Tóth - Vijver, 2003, 263-264). 
Benzer şekilde ekonomik gerekçelerle bir şehirden başka bir şehre veya bir başkentten, farklı 
bir ülkenin başkentine yapılan göç ile savaş vb. durumlardan kaçarak göç edilen ülkenin 
kenar mahallelerinde iskan edilme yahut köyden, kente göçte olduğu gibi birincil ilişki ağları 
ile örülü bir toplumdan, kent merkezindeki ikincil ilişki biçimlerinin yoğun seyrettiği 
alanlara göç etmek farklı sonuçlar doğurmaktadır. Ancak her iki göç biçiminde ortak olan, 
yoğunlukları değişmekle birlikte, göçmen kimliğinin teşekkülünde cemaatçi ilişki ağlarının 
etkisidir. Göç ettiği yerde barınma, iş bulma, sağlık gibi maddi ihtiyaçlar ve dayanışma, 
sorunları paylaşma vb. manevi ihtiyaçlar için göçmenin, hemşerilik kurumuna gereksinimi 
belirginleşmektedir. Bunun sonucunda göçmen kimliğinin, geleneksel ve modern arasında 
bir yerde, kendisine alan açması, yaşam stratejileri geliştirmesi ve çok katmanlı bir kimlik 
inşasını benimsemesi mümkündür (Çelik, 2003).  

Göçmen kimliği, göçer açısından ‘zorunlu’ bir benlik inşasıyken, yerli halk, göçmen 
kimliğini ‘sorunlu’ bir meydan okuma olarak tanımlayabilir. Bazı durumlarda ev sahibi 
toplum göçmenlerin kaynak ülkeye dayalı kültürel kimliklerini hazmetmekte zorlanabilir. 
Ancak göçmenler, Çoştu’nun (2016) ortaya koyduğu üzere çoğu zaman çifte bilince sahiptir. 
Bu çifte bilinç aynı zamanda çoklu kimlik olarak adlandırılabilir. Çoklu kimliklerin ise 
göçmenlerin içinde toplumsallaştıkları gruplarıyla özdeşleşmeleri neticesinde meydana 
gelen sosyal kimliğin bir görünümü olduğu aktarılmaktadır (Verkuyten v.dğr., 2019, 392-
394). Ev sahibi toplum, çoklu kimliğe sahip göçmenlere dönük farklı düşünceler ve tutumlar 
ortaya koyabilir. Bu noktada karşılıklı ilişkilerde, göçmenlerin kolektif kimliğini bir kenara 
bırakarak geniş gruba tamamen uymasını salık veren asimilasyon, kimliğini devam ettirmesi 



 

 54 

halinde geniş grupla iletişimin kesilmesi anlamında ayırma hem kimliğini sürdürmesi hem 
de geniş gruba katılım ve iletişimi devam ettireceği entegrasyon ve ne kimliğin sürdürülmesi 
ne de katılımı olumlayan marjinalleştirme şeklinde kültürel karşılaşmalar meydana gelir. 
Göçmen kimliğini şekillendiren ve aynı zamanda ev sahibi toplumun göçmenlere karşı 
duyarlılığını olumlu veya olumsuz anlamda artıran ilişki biçimlerinden, günümüzde 
göçmenler ve ev sahibi toplumla ilişkileri sağlıklı hale getiren stratejinin, entegrasyon 
olduğu belirtilir. Ancak entegrasyon sadece göçmenlerin çaba sarf ettiği tek taraflı bir süreç 
değildir. Yapısal ve kültürel değişkenler üzerinde hegemonyası olan ev sahibi toplumun 
adımları, oldukça belirleyicidir (Simon, 2003, 140-142). Sonuç olarak kimlik olgusunun 
kendisinde var olan ötekini içerme durumunun göçmen kimliğinde de zuhur ettiği 
anlaşılabilir. Bu durum, yerlinin inkar ettiği kendisinde var olan göçmen olma potansiyeline 
olan mesafeli duruşuyla anlaşılır hale gelmektedir. Aynı zamanda Bauman’ın göç ve kimlik 
ilişkisinin, göçle birlikte mevcut halin geri döndürülemez oluşunu imgeleyen ‘kökler’ ve 
‘kökünden sökülme’ paradigmasıyla anlaşılamayacağına vurgusu önemlidir. Bu metaforun 
kullanışsızlığının aksine bir limana çapa atma ve zamanı geldiğinde çekilmesi mecazı, göç 
süreçlerinde, göçmen kimliğine dair nispeten uygun bir tablo çizmektedir. Çapa 
metaforunun, kimlikteki süreklilik ve süreksizlik hallerini daha iyi açıkladığı değerlendirilir. 
Aynı bir geminin yüküne yahut geminin cinsine göre seçtiği farklı limanların, bu gemiyi ne 
o limana ait ne de o limanın dışarısında kıldığı gibi günümüz kimliklerindeki melezlik de 
göçmenin farklılıklarını zenginlik kılabilecektir (Bauman, 2011, 433-434). Ancak bu 
idealleştirilmiş görüntünün, mevcut uluslararası düzlemde göçmenlerin yaşadıkları 
deneyimlerle paralellik arz ettiğini söylemek gerçeği tam anlamıyla yansıtmayabilir. Bu 
noktada aşağıda verileri sunulacak olan araştırmaların bir yönüyle göç ve kimlik ilişkisinde 
mevcut duruma ışık tutacağı ifade edilebilir. 

 Göç ve kimlik ilişkisi bağlamında göçmenin deneyimlerini etkileyen olgulardan biri 
de dindir. Her ne kadar klasik göç teorilerinde göçe dair ekonomik gerekçeler ön plana 
çıkarılmış ve dine daha az temas edilmişse de13 çağdaş araştırmalarda dinin etkisi güçlü bir 
şekilde vurgulanmıştır. Hagan ve Ebough gerçekleştirdikleri saha araştırmasında dinin, göç 

                                                
13 Klasik göç teorilerinden ilki The Laws of Migration eserinde bu görüşlerini aktaran Ravenstein’a aittir. 
Ravenstein çalışmasında endüstrileşme ve kentleşme ilişkisi üzerinden bir okuma gerçekleştirmiştir 
(Ravenstein, 1889). Bir başka klasik kuramcı Everett Lee A Theory of Migration çalışmasında itme ve çekme 
kuramı çerçevesinde göç olgusunun kendisi üzerine yoğunlaşmıştır (Lee, 1966). Willam Petersen ise A General 
Typology of Migration isimli makalesinde göçleri sınıflandıran bir kuram ortaya koymuştur (Petersen, 1958).  
Bu vb. klasik göç kuramlarında, göç ve din ilişkisi belirgin değildir. 



 

 55 

süreçlerinde karar verme aşamasından, göç edilecek yerin seçimine ve yerleşime değin pek 
çok boyutta etkisini ortaya çıkarmıştır (Hagan - Ebaugh, 2003). Din, uluslararası bağlantılar 
kurarak evrensel kimlikler inşa etmektedir. Göçmenler geldikleri yerlerden getirdikleri dini 
uygulamaları yeni yerleştikleri mekana aktarırken, kaynak ülkelerine de burada edindikleri 
tecrübeleri götürür. Bunun yanında bireysel ve örgütsel düzeyde, kaynak ve hedef 
ülkelerinde dini diasporalar kurabilir ve dini uygulamalar bu şekilde devam eder. Göçmen 
yeni kutsal veya dini merkezler oluşturarak ulus aşırı dini alanlar oluşturabilir. Son olarak 
göçmenlerin dini kimlikleri üzerinden kolektif hak ve sorumluluklarının farkına varmaları 
ve mücadele etmeleri de söz konusudur (Levitt, 2003).  

Frederiks, dinin göçmenlerin deneyimlerinde farklı boyutlarda etkili olduğunu ifade 
etmiştir. Ona göre din, göçmenler için bir destek ve kimlik kaynağıdır. Göçmenler, 
yaşadıkları olumsuzlukları anlamlandırmak adına dine başvurur. Dini topluluklar, 
göçmenlere sundukları imkânlarla bu destek mekanizmasını somut olarak devreye sokar. Bu 
sebeplerle, göçmenler yeni yerlerinde daha dindar bir profile sahip olabilir. Göçmenler için 
dinin topluluk boyutunun daha ön planda olduğu görülür. Göç edilen yerde din, göçmenler 
için yabancı bir mekanda tanıdık bir iklime kavuşmalarını sağlayabilir (Frederiks, 2015, 13-
22). Ancak bazı durumlarda göçmenlerin dini kimlikleri, hedef ülkedeki topluluktan farklı 
olduğunda din, göçmenin olumsuz deneyimler yaşamasına neden olmaktadır. Göçmen 
grubunun aynı dini paylaşması, dış grup üyesi yerlilerin onlara karşı davranışlarını olumlu 
anlamda etkilemektedir (Bloom v.dğr., 2015). Deslandes ve Anderson’un din ve göçmenlere 
karşı önyargıya dair gerçekleştirdikleri meta analiz, bir dini toplulukla özdeşleşme 
anlamında dini bağlılığın, mültecilere yönelik daha yoğun olmak üzere göçmenlere karşı 
olumsuz tutumları desteklediğini bulmuştur. Ancak dindarlık ve göçmenlere yönelik tutum 
arasında bir ilişki tespit edilememiştir (Deslandes - Anderson, 2019). 

 
Göçmenlerin dini kimliklerinin, yerli halkın göçmene bakışını etkilediğine dair 

çalışmalar vardır. McDaniel ve arkadaşları Hristiyan Milliyetçisi yerli halkın, kendi 
inançlarından göçmenlere daha az karşı olduklarını ve farklı dinden olmanın göçmenlere 
düşmanlığı körüklediğini tespit etmişlerdir. Benzer bir araştırma 2021 yılında Al-Kire v.dğr. 
tarafından tekrarlanmış ve Amerikan Hristiyan Milliyetçiliğinin göçmenlere karşı 
insansızlaştırma ve düşmanlık pratiklerini yoğun şekilde icra ettikleri anlaşılmıştır. 
(McDaniel v.dğr., 2011; Al-Kire v.dğr., 2021). Göçmenler, yerli halk açısından iç gruba 
karşı tehdit olarak görülmekle birlikte aynı dine mensubiyet bu tehdit durumunu kısmen 
yumuşatmaktadır. Bu noktada Müslüman yerli halkın göçmen tutumları hakkında Mustafa 



 

 56 

ve Richards’ın çalışması, Avrupalı Müslümanların göçmenlere karşı daha duyarlı olduğunu 
ve sosyal kimlik bağlamında Müslüman göçmenleri daha çok benimsediklerini ortaya 
koymuştur (Mustafa - Richards, 2019). 

 
Sonuç olarak göçmen ve yerli halk arasındaki ilişkilerde dinin, uyum ve karşılıklı 

teması kolaylaştırma gibi olumlu ve farklı dinden olanlara karşı önyargı ve kalıp yargılar ile 
farklı dinden olanlara karşı düşmanlık besleme ve tehdit olarak algılama gibi olumsuz 
tutumlara neden olduğu anlaşılmaktadır. Bu tutum ve davranışların, aynı gruptan olma 
öncülü devreye girdiğinde, dinin etkisini zayıflatması veya etkisini pekiştirmesi söz 
konusudur. Tam da bu noktada iç-dış grup ilişkileri devreye girmekte ve sosyal kimliğin 
belirgin olduğu hallerde göçmene bakış bu durumdan etkilenmektedir. 
 

2. Sosyal Kimlik Teorisi 

“Şayet tutarlı biçimde seçici olmasa, dışlanmanın tehdit ve uygulamaları tarafından 
sürekli can suyu verilip yenilenmese, ‘aidiyet’ bütünleştirici ve disipline edici işleviyle 
birlikte ihtişamını ve ayartıcı gücünü kaybederdi.” (Bauman, 2017). 

Sosyal Kimlik Teorisi toplumsal düzene dair bazı varsayımlar üzerinden işlemektedir. 
Toplumun, birbirleriyle güç ve statü ilişkisi içerisinde olan sosyal kategorilerden oluştuğunu 
kabul eder. Güç ve statü ilişkilerinden kasıt, toplumda bazı kategorilerin diğerlerine nazaran 
daha fazla prestij, statü ve maddi gücü elinde bulundurduğuna dair varsayımdır. Aynı 
zamanda toplumun ırk, din, cinsiyet, sınıf vb. temelinde farklı kategorilere ayrıldığı belirtilir. 
Kategoriler, kendi aralarında zıtlık ilişkisi ile anlam kazanırlar. Örneğin ‘siyah’ olmadan 
‘beyaz’ olmanın bir anlamı yoktur. Bu kategorilerin, bireylerden önce var olduklarına dair 
yapısalcı bir kabul olsa da kategorilerin de toplumsal değişimle birlikte farklılaşacağı ve 
dönüşeceği (ör. prestijli meslek gruplarının değişimi) kabul edilir. Sosyolojik çözümleme 
açısından, SKT’nin kategoriler veya gruplar14 arası farklılaşmaya ve çatışmaya, uzlaşmadan 

                                                
14 SKT’de grup kavramı,  kişinin kimliğini inşa ettiği ilişkiler ağı olarak anlaşılmaktadır (Bilgin, 1995, 69). 
Gruplar arası davranış ise “insanların kendilerinin ve başkalarının farklı sosyal grupların üyeleri oldukları 
yolundaki anlayışlarının etkisiyle oluşturdukları her türlü algı, biliş ya da davranış” şeklinde tanımlanmaktadır 
(Hogg - Vaughan, 2011, 428). İnsanlar, bireysel kimlik, grup üyeliği veya kapsayıcı kategoriler gibi farklı 
düzeylerde kendilerini tanımlarlar, bu tanımlamalar sosyal etkiler ve durumsal değişkenlikle şekillenir. Bu 
kategorilendirme, farklı bağlamlarda yeniden yorumlanacak şekilde esneklik içerir (Turner - Reynolds, 2012, 



 

 57 

daha yoğun olan vurgusu, gelişiminde çatışmacı teorisyenlere (Marx, Weber, Simmel) 
entelektüel borcunun nispeten daha çok olduğunu düşündürmektedir. SKT’nin, sosyal 
kategorilerden, sosyal gruplara yönelen ilgisinin altında, sosyal psikolojide geleneksel 
yaklaşımların grup içinde bireye yönelmesi, SKT’nin ise birey içindeki gruba dikkat çekmesi 
olduğu ifade edilmektedir. Son raddede, sosyal kategoriler ve bireysel davranış arasında 
cereyan eden psikolojik süreçlerin, kimliği şekillendirdiğinin ve karakteristik olarak ayırt 
edici bir grup davranışı yarattığının altı çizilir (Abrams - Hogg, 1988, 13-15).  

SKT’nin anlaşılmasında, sosyal psikolojideki grup tanımının önemi ortaya 
çıkmaktadır. Sosyal psikoloji açısından grup, kendilerini aynı sosyal kategorinin üyeleri 
olarak algılayan, bu kategorilere dair grup aidiyeti hisseden ve grup üyelerinin öz 
değerlendirmesi noktasında ortak bir kanıyı sahiplendiği bir birliktelik şeklinde 
tanımlanmaktadır. Bu yönüyle gruplar, üyelerinin kendilerini sosyal terimlerle ifade 
etmelerini sağlamaktadır (Tajfel - Turner, 2004, 367). Bu bağlamda, Mark Van Vugt ve 
Claire M. Hart gerçekleştirdikleri çalışmada sosyal kimliğin, grubu bir arada tutmaya 
yarayan ‘sosyal yapıştırıcı’ rolünden bahsetmektedir. Sosyal yapıştırıcı hipotezine göre, 
grup kimliği insanların gruplarına karşı sadakatini teşvik eder. Bu sadakat, duygusal, bilişsel 
ve davranışsal unsurlardan oluşan karmaşık ve çok yönlü bir yapıdır. Örneğin, sadakat, grup 
üyeliğiyle ilişkili güçlü, olumlu duyguların (ör. mutluluk, neşe, empati) deneyimlenmesi 
yoluyla ortaya çıkabilir. Kısacası sosyal kimlik, bireyleri gruptan ayrılarak daha iyi sonuçlar 
elde edebilecekleri durumlarda bile, grupta kalmaya ve grubun başarısına katkıda bulunmaya 
motive eden bir aidiyet ve gruba bağlılık duygusunu teşvik eder (Van Vugt - Hart, 2004, 
594-596). 

SKT’nin ortaya çıkışında, sosyal kategorizasyon süreçlerinin ve sosyal psikolojik 
işleyişin, ‘birey’ yönüne yapılan aşırı vurgu önemlidir. Ayrıca gruplar arası ilişkilerin, insan 
davranışlarına ve tutumlarına tesirinin arka plana atılmasının etkili olduğu ifade 
edilmektedir. Burada sorulması gereken soru ‘gruplar arası ilişkilerin gelişimi, grupları 
oluşturan insanların davranış ve tutumlarını nasıl etkilemektedir?’ şeklindedir. Bu soruya 
cevabın, Muzaffer Sherif’in gruplar arası çatışma ve iş birliğine yönelik öncü 
çalışmalarından ortaya çıkan ‘gerçekçi grup çatışması’ teorisiyle verildiği aktarılmaktadır 

                                                
405). Çalışmada kullanıldığı biçimiyle grup kavramı, bireylerin kendilerini ait hissettikleri kategorilere karşılık 
gelmektedir. Bu kategoriler sabit olmayıp kişilerin tercihleri doğrultusunda iç grup özdeşim veya dış grup 
farklılaşma boyutlarına göre dönüşebilecektir. 



 

 58 

(Capozza - Brown, 2000, viii-ix). Bu teoride öne çıkan teorik açıklama, gruplar arası 
ilişkilerin sıfır toplamlı bir oyun ve tek tarafın kazanmasından kaynaklı meydana gelen çıkar 
çatışması olduğudur. Sherif’in bu temellendirmesine rağmen gruplar arası çatışmanın, 
karşılıklı temas meydana gelmeden sosyal rekabet şeklinde oluşabileceği kabul edilir. 
Burada başta verilen sorunun yenilenmiş hali karşımıza çıkmaktadır. Tajfel, ‘Gruplar arası 
önyargı ve ayrımcılığın; (I) bir grubun bireysel üyelerinin, kendi gruplarını kayıran eylemleri 
sonucunda elde edebilecekleri herhangi bir 'nesnel' avantaj; (II) gruplar arasında herhangi 
bir açık rekabet biçimi ve (III) önceden var olan herhangi bir düşmanlık olmaksızın var 
olduğu gösterilebilir mi?’ sorularını ortaya atmaktadır (Tajfel, 1987, 433-439). 

Bu sorunun cevabının yine Tajfel tarafından verildiği görülmektedir. Gruplar arası 
ayrımcılığı ve düşmanlığı incelediği bir araştırmada, bu ayrımcılık ve düşmanlığa neden 
olarak gösterilen psiko mantıksal önermelerin, insanlar arası ilişkilerin bir kısmında 
aydınlatıcı olduğunu kabul etmektedir. Ancak özellikle erken yaşta çocuklarda, bir tutum 
olarak gelişen grup içi yanlılığı ve grup dışına yönelik ayrımcılık, sadece saldırganlık ve 
fayda elde etme güdüleriyle açıklanamayacak kadar karmaşıktır. Gerçekleştirilen 
araştırmalarda, gruplar arasında gelişen ilişkilerin öğrenme sürecinde, semboller ve 
soyutlamaların manipülasyonu ile uzun bir zaman dilimini gerektirdiği tespit edilmiştir. 
Sosyal durumlarda neyin uygun davranış olduğu problemine, çalışılan gruplarda deneklerin 
cevabı, ‘grup olma’ ve ‘adalet’ normları şeklindedir. Bununla birlikte gerçek hayatta, gruplar 
arası şiddetli çekişmelere rağmen, grup halinde sosyalleşmenin güçlü etkisi, gruplaşma 
normunu ön plana çıkarmaktadır (Tajfel, 1970). Billig ve Tajfel minimal gruplar üzerinde 
gerçekleştirdikleri bir diğer araştırmalarında, grup içi yanlılığın, grubun oluşumunu takiben 
meydana gelen farklılıkların keşfinin yanında, grup içi benzerliğin ayırt edilmesi yoluyla 
anlaşılabileceğini tespit etmişlerdir. Gruplar arası sosyal karşılaştırma sonucu ayırt 
ediciliğin, sosyal kimliği inşa ettiği düşünülürken aynı zamanda üçüncü bir süreç olan kendi 
grubunu diğer gruplardan, grup içi benzerlikleri kullanarak ayırma boyutu böylece 
belirginleşmiştir. Bunun sonucunda, grup içi bağlılıkların gelişimini hareket noktası kabul 
eden gruplar arası davranışa ilişkin sosyal ve bilişsel bir teori inşa etmek mümkün olacaktır 
(Billig - Tajfel, 1973, 47-50). 

2.1. Karşılıklı Bağımlılık Süreçleri: Gruplar Arası İlişkiler 

Sosyal kimlik teorisi, grup içi süreçlere vurgu yaparak kategorilerin nasıl grup halini 
aldığına dair detaylı açıklamalar yapmaktadır. Kuram, sosyal kimlik tespitinin bireyler için 



 

 59 

gerçek deneyimlere tekabül ettiğini ve bunun nasıl işlediğini irdeler. Bu yönüyle, kuramın 
öncüleri, kendisini anmasa da Fredrik Barth’ın etnik kimliğe dair çalışmalarının ve keza 
Barth’ın öncüsü olan Erving Gofmann, G. Herbert Mead ve Everett Hughes gibi etkileşimci 
sosyologların araştırmalarının, teorinin gelişimine etkisi oldukça barizdir (Jenkins, 2008, 
124). Barth’ın çalışmaları, SKT’de olduğu üzere toplumu meydana getiren bireysel 
etkileşimlerin, nasıl olup da kolektif formlara dönüştüğünü anlamaya dönüktür (Barth, 1956; 
Barth, 1969). Ona göre kolektif yaşamın örüntüleri, bireysel etkileşim süreçleriyle inşa 
olmaktadır. Gruplaşmalarda, bireysel stratejiler oldukça önemlidir. Gruplardan bahsetmeyi 
kolektif süreçleri açıklamak için anlamlı bulsa da Barth’ın, toplumu bir ‘şey’ biçiminde, aşırı 
katı bir yapı olarak analiz etmediği aktarılmaktadır. En önemli başlıklardan birisi, grupların 
kendi aralarındaki personel akışına rağmen ‘sınırlarını’ korumayı başarmalarıdır. Bu 
çerçevede etnik kolektifleri, üyeleri olan etnik bireylerin toplamından bağımsız olarak 
değerlendirmektedir. Barth etnik kimlikleri, halkın sınıflandırması şeklinde bir sosyal 
gerçeklik olarak ele alır ki, SKT açısından bu ‘psikolojik olarak gerçekliğe’ tekabül eder. 
Etnik kimliğin tespitinde gruba ait olma, grup sınırları ve bu sınırların korunmasına dikkat 
çekmektedir. Etnik kimlikler, farklı etnik kimlik karşılaşmaları neticesinde değişimden 
payını alır. Bu farklılıkların bir düzene dönüşümünün mimarı, etnik kimliklerin 
sınırlarındaki bireylerdir (Jenkins, 2008, 125-136). Bu açıklamalardan anlaşılacağı üzere 
Barth, SKT’nin  öncüsü sayılabilecek derecede yakın bir düşünsel mirasın bânisidir. 

Kuramın öncüsü, Henri Tajfel, sosyal kimlik kavramını “bireyin benliğinin, bir sosyal 
gruba üyeliğini, (gruplar için) bu üyeliğe atfedilen değer ve duygusal önemle birlikte 
bilmesinden kaynaklanan kısmı…” şeklinde tanımlamıştır. Bireyin kendisi hakkındaki sahip 
olduğu imaj yahut benlik algısı, bu tanımda sınırları çizilen çerçeveden çok daha geniştir. 
Ancak bu tanımda benlik kavramının, bireyin sosyal gruplara aidiyetiyle ortaya çıkan 
değişimleri üzerinde durulmuş ve bireyin davranışının, gruplar arası ilişkiler boyutunda bazı 
gruplara olan üyeliğin, diğerlerine oranla kimlik üzerinde belirgin etkisinin ortaya 
konmasıyla belirginleştirilmesi amaçlanmıştır (Tajfel, 1981, 255). Olumlu kimlik algısı ve 
sosyal kategorizasyon arasında ilişki kuran bu yaklaşımın, sosyal psikolog Leon Festinger’in 
sosyal karşılaştırma teorisinin bir uzantısı olduğu ifade edilmektedir. Festinger, insanların, 
görüş ve yeteneklerini değerlendirme dürtüsüne sahip olduğunu belirtir. Festinger’in teorisi 
inançlarımıza, fikirlerimize ve yeteneklerimize güven duymak için bunların doğruluğunu 
karşılaştırmalar yoluyla temellendirebileceğimizi ifade etmektedir. Bu karşılaştırmaların, 
fiziksel gerçekliğe başvurarak yani doğadaki gerçek halin anlaşılması yoluyla meydana 
geldiği aktarılır. Ancak her durumla ilgili fiziksel gerçekliğin bir provası mümkün 



 

 60 

olmadığından, başkalarının tepkileri izlenerek davranışa yön verilebilir (Abrams - Hogg, 
1988, 20). Buradan hareketle Tajfel de bireyin üyesi olduğu grubun, sosyal kimlik yönüyle 
önemli bir değerlendirme nesnesi olduğunu savunmaktadır. Tajfel, Peter Berger’in (1966) 
‘birey kendini toplum içinde gerçekleştirir’ önermesine, ‘birey kendini toplum içinde 
değerlendirir’ eklemesini yapar. Bu değerlendirme, ‘değer’ içerir. Aslında bireyin kendini 
toplum içinde ait olduğu gruba referansla, pozitif olarak tanımlama isteği söz konusudur. 
Çünkü sosyal kimlik, fonksiyonel olarak diğer gruplarla karşılaştırıldığında, bireyin aidiyet 
hissettiği grubun niteliklerinin olumlu değerlendirilmesi şeklinde anlaşılabilir. Bu açıdan 
karşılaştırmaya konu olan boyutlar, kültürel olarak temellendirilebilecek ve türetilebilecek 
değerlerle ilgilidir (Turner, 1975, 7-9).  

Sosyal kimliğin belirleyicilerinden biri olan sosyal kategorizasyon, belirli stereotipik15 
algılar üretmektedir. Pozitif grup kimliğini destekleyen bu algılar, içinde bulunulan grubun 
başka gruplardan ayrılan tipik özelliklerinin olduğuna dairdir. İnsanlar başkalarını kategorik 
olarak değerlendirirken, kendilerini ve içinde bulundukları grubu referans aldıklarından 
kendilerine benzeyenler ve benzemeyenler şeklinde ayrımlara giderler. Bu arada, kişinin iç 
grup üyeleriyle kendini karşılaştırdığı kendini kategorize etme süreçleri de işler. Bu sayede 
birey, grubun tipik özelliklerini sergileme noktasında bir oto kontrol sağlar. Böylece kendini 
kategorize etme kişinin, kendini kategorinin diğer üyeleriyle 'özdeş' olarak algılaması ve 
kategorinin stereotipik boyutlarında, kategori ile uyumlu davranışları üretmesiyle 
sonuçlanır. Sonuç olarak birbirinden bağımsız gibi görünen bireyler, bir gruba 
dönüşmektedir (Abrams - Hogg, 1988, 18-19).  

İnsanlar, grupların ürettiği basmakalıp ve tanımlayıcı niteliklerini prototipler olarak 
temsil ederler. Prototipler, gruplarda öne çıkan ve grubu en iyi temsil ettiği düşünülen lider 
tipolojisinin yahut ideal tiplerin soyutlama yoluyla karmaşık bir temsili olarak düşünülebilir. 
Bu sayede, iç-dış grup ayrımı gerçekleşir ve ayrılıkların belirginleşmesiyle gruplar farklı bir 
ontolojik bağlama oturtulur. Ancak prototiplerin, bu yönleriyle toplumsal süreçlerin ve 
aktörlerin değişiminden etkilenebileceği için dış gruba, dolayısıyla bağlama duyarlı olduğu 

                                                
15 “Yunanca stereos (katı) ve typos (damga) sözcüklerinden türetilip on sekizinci yüzyılın sonunda teknik bir 
terim olarak kullanılan stereotip kavramı, Kuzey Amerikalı gazeteci Walter Lippman'ın Public Opinion (1922) 
başlıklı kitabında kavramı, sarsıcı değişimlere karşı genelde dirençli olan "kafamızdaki sabit, dar ufuklu 
resimler" şeklinde kullanmıştır. Genellikle aşağılayıcı bir anlam yüküyle kullanılan stereotip, sosyolojik 
tipleştirme sürecinin karşısında yer alan bir bakışı temsil etmektedir.” (Marshall v.dğr., 2005, 701). 



 

 61 

ifade edilmelidir (Hogg - Terry, 2000, 123-124). Olivier Klein ve arkadaşları sosyal 
bağlamlarda kimlik performansını16 ve bunun sosyal kimliği ve grup davranışını nasıl 
etkilediğini tartıştıkları makalelerinde, bağlam, kimlik ve kimlik performansı arasındaki 
ilişkinin çift yönlü olduğunu ve nedenselliğin her iki yönde de aktığını savunmaktadırlar. 
Kimlik performansının hem grup içinde hem de dışında, diğerlerinden gelen tepkileri 
etkileyebileceğini öne sürerler. Ayrıca kimlik performansının, sosyal kimliğin 
tanımlanmasında önemli bir rol oynayabileceğini ve genellikle izleyicilerden doğrulayıcı 
tepkiler almak için kullanıldığını iddia ederler. Son olarak, kimlik performansının dış 
gruptakilerin, iç gruba yönelik görüş ve davranışlarını etkilemeye yönelik olabileceğini ve 
grup içi kimliğin sürdürülmesinin, genellikle dış gruptan tanınmayı ve kabul görmeyi 
gerektirdiğini savunurlar (Klein v.dğr., 2007, 41-42). 

İç grup- dış grup ilişkisinde bireysel hareketliliğin rolü de ortaya konulmalıdır. Kişiler, 
kendi gruplarından daha yüksek statüye sahip gruplar ile karşılaştıklarında sosyal 
hareketliliğin gereği olarak düşük statüden, yüksek statüye doğru hareket etme güdüsüne 
sahiptir. Bu bireysel hareket, grubun çözülmesini gerektirmeyen eski iç grupla 
özdeşleşmemeyi ifade eder. Buna mukabil iç grubun, daha yüksek statülü gruplarla 
karşılaşmasında yahut sosyal değişimle birlikte gelişen yeni koşullar neticesinde, farklı 
stratejilerle devamlılığını sağlaması söz konusudur. Bu stratejilerden ilki iç grubun statü 
kaybı yaşadığı bir boyutu es geçerek, yeni bir boyutta karşılaştırmayı devam ettirmeyle 
gerçekleşir. Örneğin, ekonomik anlamda görülen dezavantajlı halin, kültürel üstünlük 
iddialarıyla telafisi gibi. Bir başka strateji, grubun niteliklerine dair değerlendirmelerin 
değiştirilmesidir. Önceden olumsuzluk atfedilen özelliklerin, olumlu olarak nitelenmesi ile 
gerçekleşir. Siyahilerin, kendilerini beyazlar yerine, diğer siyahi gruplarla karşılaştırma 
pratiğinde olduğu gibi yüksek statülü grupla karşılaştırmayı bırakmak bir başka yoldur 
(Tajfel - Turner, 2004, 380-381). Sosyal kimliğe ilişkin gruba aidiyet temelindeki 
performans ve stratejilerin, grup içi norm ve değerler etrafında kümelenmesi ve sonrasında 
bunun dışa dönük bir aksiyona dönüşmesi, iç-dış grup ilişkilerini anlamayı gerekli 
kılmaktadır. 

                                                
16 Yazarlar, kimlik performansı kavramıyla, fiziksel eylem ve fiziksel görünümün manipülasyonu (teşhirler, 
semboller, işaretler dahil) ve iç grup için normatif olarak görülen temsillerin ve tutumların sözlü ifadesi (ör. 
stereotipler ve önyargılar) gibi çeşitli şekillerde gerçekleşen eylemleri karşılar. Kimlik performansıyla, 
geleneksel olarak belirgin bir sosyal kimlikle ilişkilendirilen normlarla ilgili davranışların kasıtlı olarak ifade 
edilmesini (veya bastırılmasını) kastedilmektedir (Klein v.dğr., 2007, 30). 



 

 62 

2.2. Gruplar Arası Bağlam: İç Grup, Dış Grup 

Sosyal kimlik, gruplar arası pozitif kimliği elde etmek için gerçekleşen sosyal 
karşılaştırmaya dayalı bir değer farklılaşmasıdır. Burada söz konusu değer, sosyal 
kategorizasyon sürecinde sınırların çizilmesinde işlevsel hale gelir. Bu noktada pozitif 
kimliği kazanmaya dönük farklı grupların yüklendikleri değer, asimetrik olarak grupların 
birbirlerinden farklılaşmaya çalıştıkları bir karşılaştırmayı gerektirir. Çift taraflı gerçekleşen 
karşılaştırma ilişkisi, her grubun kendi standartlarını belirlemesi nedeniyle zorunluluk içerir. 
Bunun sonucunda nihai bir son olarak eşitsizliği sağlamak adına, sosyal rekabet meydana 
gelir. Buradaki sosyal rekabet kavramı, yukarıda temas edilen Sherif’in gerçekçi çıkar 
kavramına benzetilebilir. Ancak Sherif’in teorisinde merkezde öz-çıkar varken, sosyal 
rekabet dolayısıyla sosyal kimlik süreçlerinde, öz-değerlendirme davranışı ön plandadır. 
Sherif’in teorisi, gruplar arası rekabet için ancak bir grubun var olan çıkarı elde edebileceği 
bir kıt kaynak ortamı yaratılmasıyla işlemektedir. Ancak SKT’de, sosyal rekabet, pozitif 
grup kimliği ile bağıntılı olarak grup kimliğine doğal olarak eklidir (Turner, 1975, 10-13). 
İç ve dış grup karşılaştırması, bireye iyi olma duygusu, gelişmiş öz saygı ve öz değer 
kazandırarak kendi iç grubu ve dolayısıyla benliği üzerinde topladığı olumlu niteliklerle grup 
aidiyetini uç noktalara taşır. Böylece gruplar arası farklılaşma ve ayrımcılık, iç grup 
kayırmacılığı, iç grubun dış grup üzerindeki değerlendirici üstünlüğüne dair algılar, iç- dış 
grup ve benliğe dair kalıp yargılar, grup normlarına uyum ve iç grubun, dış grup üzerindeki 
duygusal tercihi gibi grup davranışı normları oluşur (Abrams - Hogg, 1988, 21). Oluşan bu 
normların sürekliliği veya süreksizliğinden ziyade mevcut durum üzerine düşünmek sosyal 
kimliğin inşasına dair fikir verecektir. Bu sayede sosyal kimliğin tarihsel olarak 
konumlandırılması mümkün hale gelebilir. 

Sosyal kimlik hakkında buraya kadar ifade edilenler, grupla özdeşleşme ve olumlu 
grup içi değerlendirme arasındaki ilişkinin nasıl geliştiği sorusunu tam olarak 
cevaplayamamaktadır. Kişiler bir sosyal kimliği, pozitif değer ve statüye sahip olmak için 
mi seçmektedirler yoksa özdeşleşme, pozitif grup kimliğine dair bir yanlılık mı 
üretmektedir? Bireyler, düşük statülü veya nüfusun geneli tarafından olumsuz özelliklerle 
damgalanan gruplarla özdeşleşmeyi tercih edebilmektedir. Aşırı derecede düşük benlik 
saygısına rağmen insanların, bu gruplarda sosyal kimlik kazanmayı reddetmediği görülür. 
Bu noktada Marilyn B. Brewer’ın (1991), sosyal kimliğin bireylerin onaylanma ve 
diğerlerine benzeme ihtiyacı ile, benzersizlik ve bireyselleşme ihtiyacı arasındaki gerilimden 
doğduğuna yönelik söylemi dikkat çekicidir. Sosyal kimlik bu farklılaşma ve benzeşme 



 

 63 

dürtüsünü sentezlemektedir. Kişiler, grup içinde benzeşirken, gruplar arası ilişkilerde 
farklılaşmayı tercih eder. Çünkü insanlar, çok az ayırt edici veya çok fazla ayırt edici olan 
sosyal ilişkilerden kaçınır. Brewer’ın ideal ayırt edicilik modeli olarak tanımladığı teorisine 
göre sosyal özdeşleşme, benliğin benzeşme ve farklılaşma çatışmasını çözen sosyal grup ve 
kategorilerde daha güçlüdür. Ancak diğer değişkenler sabit olduğunda, bireyler pozitif grup 
kimliğini, negatif kimliğe tercih ederler. Bunun yanı sıra sosyal kimliğin ayırt ediciliği 
bağlama duyarlıdır. Kültürel normlar, bireysel sosyalleşme biçimi ve mevcut deneyimler 
ayırt edicilik veya kapsayıcılıkta belirleyicidir. Sosyal kimliğin belirginleşmesi ve 
korunması adına, grupların ayırt edicilik vasfını devam ettirmesi ve sınırlarını netleştirmesi 
gerekmektedir (Brewer, 476-478). Bu tezi destekler nitelikte Maykel Verkuyten ve Arjan 
Reijerse’in çalışması, algılanan istikrar, meşruiyet ve geçirgenliğin, Türk-Hollandalı ve 
etnik olarak Hollandalı katılımcılar arasında grup kimliğinin, stereotipler ve grup duyguları 
üzerinde karşılıklı etkileri olduğunu göstermektedir. Çalışma, Türk-Hollandalı katılımcılar 
için meşru bir etnik yapının oldukça istikrarsız ilişkiler ve geçirgen grup sınırları anlamına 
geldiğini ortaya koymuştur. Hollandalı katılımcılar için ise aynı yapı, istikrar ve katılık 
anlamına gelmiştir. Bu bulgular, gündelik hayat bağlamında, düşük ve yüksek statülü gruplar 
arasında gruplar arası ilişkilere dair sosyal kimlik perspektifinden türetilen tahminleri 
desteklemektedir. Genel olarak çalışma, grupların sosyal kimliklerine ve ideolojik 
konumlarına bağlı olarak gruplar arası ilişkileri farklı algıladıklarını göstermektedir 
(Verkuyten - Reijerse, 2008, 122-123). Bu anlayış farklılıkları, grupların kendilerini 
konumlandırdıkları ‘yerle’ yakından ilgilidir. Bu yerin etrafı ise soyut sınırlar ve tel örgülerle 
çevrili olabilir. 

Grup sınırları olarak nitelenebilecek soyut sistemler; grup normları, değerleri ve 
inançlarıdır. Bu soyut sistemler gruba olan güveni ve merkezilik algısını artırır. Bu 
çerçevede gruplar arası sınırda meydana gelen karşılıklı ilişkiler sonucu gelişen sosyal 
kimlik, belirli bileşenlerden meydana gelir. İç grubun gündelik hayatını tasvir eden kültürel 
özellikleri, kültürel etkinlikleri ve inançları içeren, grup içi gelenek ve değerler söz 
konusudur. Grubun ana iletişim aracı olan iç grup dili, başat bir unsurdur. Grubun içerisinde 
yer alan modelleri (prototip) ve kalıp yargıları (storeotip), değer verilen özellikleri ve lider 
tipolojisini betimleyen iç grup üyelerinin özellikleri oldukça belirleyicidir. İç grup tarihi, 
seçilmiş travmalar ve zaferler gibi grubu ilgilendiren zaman dilimleri olması açısından temel 
bir parçadır. Yine grubun hedef, arzu ve amaçlarını yansıtan iç grup ideolojisi de sosyal 
kimliği şekillendiren merkezi bir bileşendir. Diğer gruplarla yaşanan süreçleri içeren ‘dış 
gruplarla ilişkiler’, dış grubun özelliklerine bağlı olarak gelişen ve iç grup kimliği halini alan 



 

 64 

‘yankılanan kimlik’ ve dış grubu tanımlayan ‘kalıp yargılar, tutumlar ve sınırları çizen dış 
grup imajı’, sosyal kimliğin farklı modlarını belirleyen tamamlayıcı parçalarıdır. Sosyal 
kimliğin çok bileşenli yapısı bu parçaların tamamını içerir. Ancak belirli sosyal kimlik 
tarzları, bileşenlerin bazılarının öne çıkması ile belirginleşir. Örneğin, iç grup tarihi baskın 
olduğunda sosyal kimliğin rengini veren tarihsel anlatılardır. Bununla birlikte çatışma ve 
şiddet sosyal kimliği, çok parçalı bir yapıdan, tek bir bileşenin hakim olduğu bir ton haline 
getirerek biz ve onlar algısını kuvvetlendirir (Korostelina, 2007, 74-76). İç gruba hakim olan 
ton, daima mefhumu muhalifi yoluyla anlaşılamayabilir. Zira sosyal düzlemde siyah ve 
beyaz karşıtlığını tamamlayan gri alanlar bulmak oldukça mümkündür. 

Deschamps ve Doise’nin (1978) gerçekleştirdiği çalışmalarla, sınırları belirli A ve B 
olarak nitelenebilecek basit kategorizasyon durumundaki grupların yanı sıra çapraz 
kategorizasyon sonucu oluşan kategoriler üzerinden gruplar arası ilişkilere yeni açıklamalar 
getirilmiştir. Doise’nin kategori farklılaşması modeli, birden fazla kategorinin aynı anda 
etkileşime girmesi neticesinde oluşacak durumlara odaklanmıştır. Buna göre A/B ve 
X/Y’nin çaprazlanmasıyla meydana gelen AX ve BY durumunda, kişiler her iki gruptan 
kategorilerle eşleşeceğinden hem farklılaşma hem de benzeşme aynı anda gerçekleşmekte 
ve beraberinde yansızlaşma durumunun ortaya çıkması beklenmektedir. Böylece gruplar 
arası ayrışmanın ve grup içi yanlılığın azalması sonucu ortaya çıkmaktadır (akt. Curun -
Yurtdaş, 2014, 37). Buna bir örnek olarak Yahudi ve Hristiyan kimliğinin basit 
kategorizasyon olarak çatışan iki dini kimlik şeklinde göründüğü söylenebilir. Fakat 
kategorilere, Hristiyan ve Yahudi iş verenler ve işçiler sınıfları eklendiğinde, bu yeni çapraz 
kategorizasyon durumunun, din temelli grup içi-dışı farklılaşmasını nötr hale getirebileceği 
vurgulanmaktadır. Kapitalist iş verenlere karşı, haklarını arayan işçiler bu yeni grubu 
oluşturur (Mullen v.dğr., 2001, 271). SKT teorisyenleri ise çaprazlanmış kategorizasyon 
durumlarında dahi iç grup yanlılığı ve ait olunan grup kimliğinin olumlanmasının, son 
kertede yeniden ortaya çıkacağını ifade ederek yansızlaşma sonucunu kabul etmemektedirler  
(Arkonaç, 2012, 128). Son aşamada, nötr olarak adlandırılabilecek durumun da yeni bir iç 
grup yanlılığını ifade ettiği söylenebilir. 

2.3. Grup İçi Çekicilik: İç Grup Kayırmacılığı 

Yaşamın pek çok anında grup temelli kararlar aldığımız söylenebilir. Başkalarına karşı 
tavır ve davranışlarımızda bizi yönlendiren öncüllerimizin büyük bir kısmını, aidiyet 
hissettiğimiz grubun değer, inanç ve kimlik kodları üzerinden örmekteyiz. Makro seviyede 



 

 65 

diğer ülkelerin halklarına karşı olan tutumumuzu belirleyenin, genel olarak kendi halkımızın 
söz, düşünce ve eylemleri olduğu söylenebilir. Yan mahalledeki yaşayanlara karşı 
söylemlerimizin inşası, kendi mahallemize dair hissettiğimiz aidiyet duygusu ile yakından 
alakalıdır. Yine pek çoğumuz okul sıralarında sınıfımızda oluşan gruplaşmaları ve samimi 
arkadaşlarımızı nasıl koruduğumuzu ve onları, diğer arkadaşlarımızdan ayıran yakınlığı 
anımsayabilir. Kendi grubumuza yönelik ortaya çıkan bu kayırmacılık literatürde, iç grup 
kayırmacılığı olarak adlandırılmaktadır. İç grup kayırmacılığı, SKT’de önemli bir yer 
tutmaktadır. Tajfel’in minimal grup çalışmalarında elde ettiği veriler, sosyal 
kategorizasyonun, iç grup ayrımcılığını pekiştirdiğini göstermektedir. Minimal grup 
deneylerinin ötesinde, grup içi benzeşim (Rokeach, 1969), davranışsal etkileşim modeli 
(Jaab Rabie v.dğr., 1989), kendini sabitleme (Cadinu, Rothbart, 1996) ve yaratıcı ayırt 
edicilik (Spears v.dğr. 2002, 2009) kuramları gibi minimal grup teorisini test eden 
araştırmalar, Tajfel’in SKT’de vurguladığı grup olmanın, başlı başına iç grup ayırt ediciliğini 
tetiklediği tezini doğrulamaktadır. Bunun yanında iç grubu, dış gruba tercih etmenin 
mekanizmalarına dair son sözün söylenmemiş olması yanında, iç gruptan ödül beklentisi, iç 
gruba, dış gruptan daha fazla güven duyma ve benliği bir çapa gibi kullanarak kişisel 
çıkarları iç gruba yansıtma şeklinde öncüllerin etkili olduğu çıkarımı yapılmaktadır (Spears 
- Otten, 2012, 528-540). 

Grup üyeleri, dış gruplara karşı kendi iç gruplarını olumlu kalıp yargılarla niteler. 
Ancak iç grup kayırmacılığı daima açık bir biçimde, iç gruba olumlu özellikler atfetmek gibi 
basit haliyle ortaya çıkmaz. Doosje ve Ellemers, iç grup kayırmacılığında dışarıdan bir tehdit 
hissedildiğinde üstü kapalı ve açık stratejilerin varlığından bahseder. Buna göre grup 
kendisinden daha yüksek statülü bir grupla karşılaştığında grup üyeleri, bu statü farkını kabul 
ederek kendi iç gruplarının olumsuz özelliklerini gizleme stratejisi güdebilir. Buna ek olarak 
iç grup ve dış grubun yeni bir boyutta karşılaştırılması da üstü kapalı bir strateji biçiminde 
karşımıza çıkabilir. Eğer karşılaştırması yapılan boyut, iç grubun aleyhine bir kalıp yargı 
ifadesi ise bu yargının değiştirilerek olumlu bir çağrışıma evirilmesi söz konusu olabilir. Dış 
grup, baş edilemeyecek derecede yüksek bir statüde ise iç grup üyeleri tabiri caizse kendi 
dişlerine göre rakipler bulmak adına, hedef küçültme stratejisi izlemektedirler. Gruplar arası 
olumsuz farklılaşma seviyesi çok arttığında, iç-dış grup farklılaşmasına vurgu yapan 
teorilerin yanında, iç grubun heterojenliğine dikkat çeken üstü kapalı stratejiler, grubun 
itibarını kurtarmak için olumsuz kalıp yargılara ve grup içi farklılıklara atıfla yeniden 
düzenlenir. Bütün bu stratejilerin ortaya koyulmasında, gruba yoğun özdeşim gösterenlerin 
grup kimliğini sahiplenerek strateji geliştirmesi veya tam aksine zayıf özdeşimli üyelerin 



 

 66 

kendi benlik stratejilerine yoğunlaştığı grubu dağıtmaya varan sonuçlar etkili olmaktadır 
(Doosje - Ellemers, 1997, 258-261). Anlaşılan o ki, iç grup kayırmacılığı gruplar arası alt ve 
üst statü farklılıkları, güç dengesi ve grupların içinde bulunduğu ortam tarafından 
belirlenmektedir. Ancak her durumda, kimliğin korunması ve güçlendirilmeye çalışılması 
söz konusudur. İnsanlar, zaman zaman bilinçsizce ve bazen de bilinçli bir şekilde 
kimliklerini korumak, iç grubun hatalarını örtmek, güçlü ve iyi yanını vurgulamak adına bu 
taktikleri benimserler. Bunu yaparken kişiler, gerçeklikten kopmamakta, birden fazla 
yöntemi bir arada değerlendirmektedirler (Hortaçsu, 2007, 180) 

Son olarak sosyal kimlik teorisyenlerinin üzerinde fazla durmadığı kişisel kimlik ve 
grup kimliği ilişkisine değinilmelidir. Jan E. Stets ve Peter J. Burke, kimlik teorisi ve SKT 
kavramlarına ve bunların sosyal psikoloji üzerindeki etkilerine ilişkin bir iç görü sağladıkları 
makalelerinde, kişisel kimlik teorisi ile SKT arasındaki benzerlik ve farklılıkları incelemekte 
ve daha kapsamlı bir benlik teorisi oluşturmak için iki teorinin birleştirilmesini 
savunmaktadırlar. Yazarlar, eksiksiz bir benlik teorisinin, kimliğin hem rol hem de grup 
temellerinin yanı sıra gruplar, roller ve durumlar arasında istikrar sağlayan kişiye dayalı 
kimlikleri de dikkate alması gerektiğini öne sürmektedir. Bu teoriye göre, grup kimliği ile 
bağlantılı olan rol kimliği ve kişisel kimlik arasındaki uzlaştırma süreci, bireyin kendisini 
tanımlama şekline bağlıdır. Bu nedenle, bir bireyin grup kimliği ile uyumlu olan rol ve 
kişisel kimlikleri benimsemesi daha olasıdır. İki teorinin birleşiminin; grup, rol ve kişi 
kavramlarının daha güçlü bir şekilde bütünleşmesini sağlayacağı ve makro, mezo ve mikro 
düzeydeki sosyal süreçlerin daha uygun bir biçimde analiz edilmesine olanak tanıyacağı öne 
sürülür. Bu birleştirilmiş teorinin, sosyal hareketlere katılım, grup içi ve gruplar arası 
ilişkiler, öz saygı, öz yeterlilik ve özgünlük gibi güdülenme süreçleri gibi konuları incelemek 
için kullanılabileceği ifade edilmektedir. Farklı kimliklerin örtüşebileceği ve benliği 
güçlendirebileceği ya da kısıtlayabileceği kabul edilir. Genel olarak çalışmada, kimlik teorisi 
ile SKT’nin birleşmesinin, sosyal süreçlerin çoklu seviyelerine ve benliğin farklı yönlerine 
dikkat eden daha güçlü bir sosyal psikoloji yaratacağı savunulmaktadır (Stets - Burke, 2000). 
Gómez v.dğr. gerçekleştirdiği araştırma, kişisel kimlik ve sosyal kimlik arasındaki ilişkiyi 
daha önce yapılan araştırmalardan farklı olarak ‘kimlik kaynaşması’ bakış açısından ele 
almaktadır. Daha önceki açıklamalar tarihi seyrinde kişisel ve grup kimliklerinin işlevsel 
olarak karşıt olduğunu savunurken, kimlik kaynaşması fikri, kişisel ve sosyal kimliklerin 
birbirini tamamlamak ve güçlendirmek için iş birliği yoluyla birleşebileceğini 
varsaymaktadır. Benzer şekilde, kaynaşmış kişilerin sosyal kimliklerini harekete 
geçirmenin, kişisel kimliklerinin kesinliğini artırdığına dair bulgular, kişisel ve sosyal 



 

 67 

kimliklerin birbirleriyle rekabet etmek yerine iş birliği yapabileceğine dair ek kanıtlar 
sunmaktadır. Dolayısıyla kişisel ve sosyal kimlikler arasında karşıt bir ilişkiden ziyade 
tamamlayıcı bir ilişki olduğu anlaşılmaktadır (Gómez v.dğr., 2011, 930-931). Sosyal kimlik, 
bireysel kimlikleri şekillendiren ve bireysel stratejilerden etkilenen haliyle diğer gruplara 
karşı belirli davranış kalıpları oluşmasında etkilidir. Bu çerçevede en belirgin davranış 
kalıpları olan önyargı ve kalıp yargıdan bahsetmek gerekmektedir. 

2.4. Duyarsızlaşma: Önyargı ve Kalıp Yargı 

2.4.1 Önyargı 

Önyargı konusunda gerçekleştirdiği öncü çalışmasında G. W. Allport, kavramın klasik 
dönemden bu yana anlam değişikliğine uğrayarak bugünkü halini aldığını ifade etmektedir. 
Önyargı, ilk olarak önceden alınan kararlara ve deneyimlere dayanarak verilen bir yargı ve 
emsal anlamını taşımaktaydı. Daha sonra kavram, anlam farklılaşmasına uğrayarak delil ve 
deneyimden yoksun, önce veya acele verilmiş bir karar şeklinde anlaşılmıştır. Son dönemde 
kavram, yukarıda ifade edilen gerçeklerle sağlaması yapılmamış, temelsiz görüşlere eşlik 
eden duyguları anlatmak için kullanılmaktadır. Kavramın anlamındaki değişim sürecini göz 
önünde bulunduran Allport, önyargının en kısa tanımının “yeterli gerekçe olmaksızın 
başkaları hakkında kötü düşünmek” şeklinde yapılabileceğine değinirken önyargının daima 
başkaları aleyhine olumsuz düşünceleri ifade etmediğinin altını çizer. Çünkü insanlar 
yakınlık hissettikleri başkaları hakkında olumlu önyargılar besleyebilir (Allport, 1954, 7-8). 
Ancak genel olarak önyargı söz konusu olduğunda, karşımıza olumsuzluk içeren anlamı 
çıkmaktadır. Önyargının sosyal psikolojik tanımlarında, kişinin bir gruba aidiyeti nedeniyle 
başka gruplara yönelik olumsuz tutumu anlaşılır. Önyargı incelemesinde gruba olan 
vurgunun nedenlerinden ilki, kişiye yönelen olumsuz bir tutum gibi görülse de aslında, o 
kişinin ait olduğu grubun özelliklerine (ten rengi, ırkı vb.) atıfla bunun gerçekleştiğidir. 
İkinci olarak ön yargı, grubun tamamına yakını tarafından paylaşılan ortak bir anlayışı içerir. 
Her ne kadar önyargı, bireysel psikolojiye indirgenerek patolojik bir vakıa şeklinde 
anlaşılmak istense de bu patolojik tavrın, çok sayıda insan tarafından paylaşılması buraya 
bir soru işareti bırakmaktadır. Ve son olarak önyargının birinci ve ikinci nedenlerde ortaya 
koyulan tutumların bir bileşimi niteliğinde, gruplar arası ilişkilerde şekillendiği ve 
yoğunluğunun, şiddetinin ve niteliğinin farklılaştığı aktarılmaktadır (Brown, 1995, 6-10). 
Önyargının gruba yönelik olumsuz duyguları beslemesi, hoş görmeme, kaçınma, uzak 
durma ve nefret etmeye kadar ulaşan ayrımcı tavır ve davranışlara kapı aralamaktadır. 



 

 68 

İnsanlar bazı grupları zihinlerinde önyargı ifadeleri ile kodladıklarında, grubun içerisinden 
bu kodun dışında kalabilecek örneklere de oldukça az yer açarlar. Örneğin; göçmenlerin 
“pis” olduğuna dair önyargı, göçmen olarak nitelenen tüm insanlara genellenebilir 
(Göregenli, 2018, 20). 

Önyargı kavramı, gruplar arası ilişkilerde önemli bir karşılıklı tutumu ifade ederken 
çeşitli durumlarda, önyargının gelişimine dair modeller geliştirilmiştir. Matthew J. Hornsey 
ve Michael A. Hogg çalışmalarında, karşılıklı gruplar arası farklılaşma modeli ve ortak grup 
içi kimlik modeli olmak üzere iki önyargı azaltma modelini incelemektedir. Bu modellerin 
etkinliğini karşılaştırmak adına ilgili modeller kullanılarak beşeri bilimler ve matematik-fen 
bilimleri öğrencileri arasında, gruplar arası önyargıyı azaltma konusunda iki deney 
gerçekleştirilmiştir. Birinci deney üst kategori (üniversite öğrencileri) belirginliği ve alt 
kategori (beşeri bilimler veya matematik-fen bilimleri) belirginliği17 olmak üzere iki 
faktörün manipüle edildiği, etkileşimli olmayan bir karar verme görevi içermektedir. 
Sonuçlar, üst kategori belirginliği yüksek olduğunda, ortak iç grup kimliği koşulundaki 
katılımcıların, gruplarını karşılıklı gruplar arası farklılaşma koşulundakilere göre daha 
olumlu değerlendirdiğini göstermektedir. Ancak, alt kategori belirginliği yüksek olduğunda, 
iki koşul arasında anlamlı bir fark bulunmamıştır. İkinci deneyde ise katılımcılar alt grup 
düzeyinde, önyargıyı ölçen bir anket doldurmuştur. Sonuçlar, üst kategori belirginliği 
yüksek olduğunda, ortak iç grup kimliği koşulundaki katılımcıların, her iki grupla da çalışma 
isteklerini karşılıklı gruplar arası farklılaşma koşulundakilere göre daha olumlu 
değerlendirdiğini göstermektedir. Bu çalışma, ortak bir üst kimliğin, alt gruplar arasındaki 
önyargıyı azaltmak için etkili bir strateji olabileceğini göstermektedir. Ancak, bu stratejinin 
etkisi alt kategoriler oldukça belirgin olduğunda daha az olabilir. Yazarlar, bu bulguların 
gerçek yaşam ortamlarında, önyargının azaltılması ve gruplar arası ilişkilerin iyileştirilmesi 
açısından önemine dikkat çekmiştir (Hornsey - Hogg, 2000). Bu çalışmadan da anlaşılacağı 
üzere önyargı, gruplar arası ilişkilerde algılanan statü düzeyleri ile yakından ilgilidir. 

Önyargının bazı durumlarda kültürel olarak inşa edilmiş inanç ve değerlerle ilgisi 
araştırmacılarda, önyargıya yüklenen anlamın ‘liberal entelektüellerin’ halkın kabul ettiği 
(ve bu şekilde gerekçesini bulmuş) yargılara muhalefet etmelerinden kaynaklandığı kanısına 

                                                
17 “Bir kişinin sosyal kategorisi, o kişi benzersiz bir birey olarak değil de bir grup üyesi olarak algılandığında 
ya da kendini öyle algıladığında belirginleşir. Kategori belirginliği, kişiye yönelik izlenim ve davranışın kişiler 
arası düzeyden gruplar arası düzeye kayması anlamına gelir ” (Bosak v.dğr., 2021, 6786). 



 

 69 

yol açmıştır. Bazı toplumlarda kast sistemi, cadılık veya kölelik gibi yerleşik kurumların, 
önyargı ifade eden tutumları gölgelemesi söz konusu olabilir. Ve toplumun genelinde kabul 
edilmiş değerler sistemi, bu kişilere karşı davranışları meşru kabul edebilir. Ancak, önyargı 
tutumuna dair açıklamalar, kültürel ve etik kaygılar bir yana nesnel gerekçelerle örülü bir 
durumu anlatmak için yapılmaktadır (Allport, 1954, 10-11). Önyargı bir değerlendirme ve 
yargı oluşturma düzeyiyken, kültür ve değerler sistemi ile daha yakından ilgili olan zihinsel 
temsil ve algı düzeyinde kalıp yargı (stereotip) (Bilgin, 2023, 168) kavramından 
bahsedilmesi gerektiği belirtilmelidir. 

Ayrımcılığa giden süreçte, gruplar arası ilişkilerde önyargının azaltılması, toplumun 
daha sağlıklı ve sürdürülebilir ilişkilerine katkı sunmaktadır. Ayrımcılığa doğru uzanan 
sürecin önlenmesinde Allport’a göre; farklılıkları zenginlik olarak inşa edecek sosyal ve 
kurumsal destek, önyargı duyulan kişilerle tanışıklık potansiyeli, toplumsal eşitliğin 
sağlanması ve son olarak iş birliği ve dayanışmayı artıracak iş birlikçi etkileşim şeklinde 
dört temel şart vardır (Allport, 1954). Bu ilkelerin, sosyal kimliğin inşasında önyargıların 
azaltılmasındaki etkisi tartışılmıştır. Bu konuda Thomas F. Pettigrew ve Linda R. Tropp 
tarafından yapılan bir meta analiz çalışmasında, literatüre geçen 500'den fazla araştırma 
incelenmiş ve gruplar arası temasın, birçok türdeki önyargının azaltılabileceği sonucuna 
ulaşılmıştır. Gruplar arası önyargıyı azaltmak için üç temel araç kullanılmaktadır. Bunlar; 
dış grup hakkında artan bilgi, gruplar arası temasla ilgili azalan kaygı, artan empati ve 
perspektif alma üzerine odaklanmaktadır. Bu araçlar sürekli olarak test edilmiş ve 
önyargının azaltılmasında etkili oldukları gözlemlenmiştir. Bireyler, dış grup hakkındaki 
bilgilerinin artmasıyla, önyargılı düşüncelerinden sıyrılabilirler. Ayrıca, gruplar arası 
temasla ilgili kaygının azaltılması, bireylerin dış grup üyeleriyle olumlu etkileşimlere 
girmelerine olanak tanır. Empati ve perspektif alma becerilerinin geliştirilmesi, bireylerin 
dış grup üyelerinin deneyimlerini daha iyi anlayabilmelerine ve takdir edebilmelerine 
yardımcı olmaktadır (Pettigrew - Tropp, 2008).  

2.4.2 Kalıp Yargı 

Grup, sosyal olarak tanımlanmış bir olgu haline geldiğinde, sosyal kategorizasyonun 
etkileri ortaya çıkmaktadır. Bir veya daha fazla grubun üyeleri tarafından, başka bir grubun 
üyelerine yönelik şekillenen sabit fikirler ve inançlar kümesi, kalıp yargılara dönüşerek bu 
etkinin somut çıktıları halini alır. Kalıp yargılar hakkında literatürde genel olarak şunlardan 
söz edilmektedir. Kalıp yargılar, insanların, oldukça kaba birkaç 'özellik' veya ortak nitelik 



 

 70 

yönüyle, geniş insan gruplarını karakterize etmeye kolaylıkla hazır olmalarından ortaya 
çıkar. Bu sınıflamalar uzun süreler içinde, sabit fikirler halini alır. Ancak toplumsal 
değişimlere paralel olarak ufak farklılaşmalar geçirebilirler. Bu değişime rağmen gruplar 
arası sıcak çatışmalar veya gerilimli süreçlerin eşliğinde, yeniden uyanmaları ve belirgin 
hale gelmeleri mümkündür. Bu gerilimler devam ettikçe kalıp yargıların değiştirilmesi bir o 
kadar zorlaşmaktadır. Sosyal öğrenmenin etkisiyle, kalıp yargıların nesilden nesile sessizce 
intikal ettiği ifade edilir (Tajfel, 1987, 427). 

Kalıp yargılar yukarıda ifade edildiği üzere sosyal öğrenme sonucu pekiştirilir. Bilişsel 
dünyanın daha düzenli hale getirilmesi ve çevremizde olup bitenleri anlamlandırmamız 
adına kalıp yargılar hazır reçeteler sunar. Bu reçeteler ise sosyal kategorizasyonlar dediğimiz 
dünyayı daha basit alt kümelere ayırarak anlamayı sağlar. Sonuç olarak kalıp yargıların daha 
öngörülebilir bir çevre ve daha anlamlı bir dünya tasavvuru açısından hepimizin gündelik 
hayatta rutin olarak tecrübe ettiği bir durum olarak nitelenmesi mümkündür (Jenkins, 2008, 
172-173). Örneğin, iyi saz çalan birinin Alevi olabileceğini düşünmemiz, Doğu Anadolu’da 
yaşayanların yanık sesli olduğuna dair kabulümüz veya olumsuz bir kalıp yargı olarak 
İslam’ın ve Müslümanların terör faaliyetleri ile eşleştirilmesi bu tarz kategorik 
ayrımlardandır. Bununla birlikte kalıp yargıların değiştirilip değiştirilemeyeceği hakkında 
önemli bir soru gündeme gelebilir. Bir kalıp yargıyı, çürüten bir başka delil getirildiğinde 
insanların ilk olarak bu yeni delili istisna olarak görmeleri mümkündür. Ancak istisnalar 
çoğalarak yeni bir sosyal gerçeklik haline gelip, önceki kalıp yargıları bertaraf edebilir 
(Arkonaç, 2016, 339-340). 

Önyargılar veya kalıp yargılar özellikle Aydınlanma düşünürleri tarafından ortadan 
kaldırılması gereken tutumlar şeklinde değerlendirilmiştir. Bunda oluşturulmak istenen 
merkeziyetçi toplum idealinin etkisi olabilir. Ancak özellikle Alman İdealizmi ve Fransız 
Karşı-Devrimcileri açısından, önyargı ve kalıp yargılar toplumların işleyişi yönüyle gerekli 
unsurlardır. Öyle ki, insanların yaratıcılık vasfı çoğu zaman diğerlerinden izole olduğunda 
anlam kazanır. Bu tarz etnosentrizmin, belirli noktalarda işlevsel olduğu kabul edilir. Ancak 
toplumlar ve gruplar açısından mutlak benzerlik veya mutlak ayrışma, her zaman gerçekçi 
bir tutum değildir. Bir tutum veya davranışın idealize edilmesi veya yok sayılması da 
bilimsel bir sonuç doğurmayacaktır. Kalıp yargılar veya önyargıların, zaman içerisinde aynı 
dış gruba karşı dahi değişebilmesi; olumludan, olumsuza yahut tam tersi istikamete 
evirilmesi düşünülebilir. Bu duruma, göçmenlere karşı tutumun, yıllar içerisindeki değişimi 



 

 71 

iyi bir örnektir. Bu değişimin, kategorizasyonun neye göre ve hangi şartlar üzerine 
temellendirildiğiyle yakından ilgili olduğu aktarılmıştır (Bilgin, 2023, 169-171). 

Kalıp yargıların oluşumuna dair öncü çalışmalardan birisi, David L. Hamilton ve 
Robert K. Gifford’a aittir. Çalışmalarında ulaştıkları sonuç, kalıp yargıların sadece sosyal 
öğrenme neticesinde meydana gelmediğidir. Bu süreç, aynı zamanda sadece bilişsel şekilde 
gelişebilir. Araştırmada, birbiriyle ilişkisi olmayan iki büyük olayın, denekler tarafından, 
araştırmacıların ‘hayali korelasyon’18 şeklinde adlandırdığı bir düşünme biçimiyle 
ilişkilendirilmesi söz konusudur. Gruplar arası ilişkilerde, sosyal pekiştireçlerin yanı sıra 
hayali korelasyonların, kalıp yargıların bireylerde tutarlılık ve devamlılığını artırdığı 
söylenmektedir. Birbiriyle çok sıkı bilgi alışverişi, kültürel temas olmayan gruplarda, 
mevcut olumsuz düşünceler, belirgin olumsuz bilgilendirmelerin artışı ve hayali 
korelasyonlar ile desteklenmektedir (Hamilton - Gifford, 1976, 404-406). 

Kalıp yargılar, insanların çevrelerini anlamlandırmaları için açıklayıcı çerçeveler 
olarak hizmet eder. Kalıp yargılar, sadece bir özellikler listesiyle ilişkilendirilen etiketler 
değildir, aynı zamanda bilginin kodlanmasını ve geri alınmasını da etkilerler. İnsanlar, gelen 
bilgileri düzenlemek için büyük ölçüde naif, test edilmemiş teorilerine güvenirler. Teorilerin 
kendi kendilerini sürdürme kabiliyeti, açıklayıcı bir çerçeve ile yeterince desteklendikleri 
takdirde kayda değerdir. Bu teoriler, açıklama ve atıf süreçlerine kılavuzluk eder. Kalıp 
yargılar, hedef kişi veya grup hakkında tutarlı ve aydınlatıcı bir hikaye sağlamaktadırlar. 
Kalıp yargıların içsel nedensel yapısı, insanlar tek tek bilgi parçalarını bütünleştirmeye 
çalıştıkça, açıklama sürecine rehberlik etmede önemli bir rol oynar. İnsanlar yeni bilgileri 
yorumlamak ve açıklamak için kalıplaşmış bilgilerine güvenme eğilimindedir. Afrikalı 
Amerikalılar üzerine bir araştırmada, yüksek ve düşük önyargılı denekler, Afrikalı 
Amerikalılar hakkındaki özel görüşlerine bağlı olarak sunulan gerçek olmayan ve araştırma 
için üretilen kanıtı, önyargı çerçevelerine göre farklı yorumlamıştır (Yzerbyt v.dğr., 1997, 
27-29). Bu çerçeveler, kişilerin grup içerisinde düşünce sınırlarını oluşturmaktadır. Bu 
sınırların geçilmesi halinde grup içi tutarlılık yara alabilir. 

                                                
18 Hayali kolerasyon “ Gözlemcilerin gerçekte (a) ilişkili olmayan ya da (b) bildirilenden daha az ilişkili olan 
iki olay sınıfı arasında bir korelasyon olduğunu bildirmesi” şeklinde tanımlanmıştır (Chapman’den akt. 
Hamilton - Gifford, 1976, 392). 



 

 72 

Kalıp yargılar, düşünüldüğünün aksine bağlama dayalı olarak farklı stratejilerle 
değiştirilir. Basmakalıplaştırma, farklı perspektiflerden incelenen karmaşık bir olgudur. 
Kalıp yargıyı inceleyen iki ana yaklaşım sosyal-bilişsel yaklaşım ve uyarlanabilir sosyo-
motivasyonel yaklaşımdır. İlki sosyal gruplar ve grup üyeleri hakkındaki bilgilerin 
işlenmesine odaklanırken, ikincisi sosyal kalıp yargıları, bir araştırma nesnesi olarak ele alır. 
Uyarlanabilir sosyo-motivasyonel yaklaşıma göre kalıp yargılar, günlük yaşamda işlevsel 
bir amaca hizmet eden sosyal kategorilerin, sosyal olarak paylaşılan imgeleridir. Bu nedenle, 
belirli bir durumda ortaya çıkan grup imajı, sosyal durumların uzlaşmacı anlayışı ile 
kalıplaşmış grup özelliklerinin yanı sıra algılayıcının hedefleri ve güdüleri arasında bir 
uzlaşmadır. Farklı sosyal bağlamlarda, değişik algılayıcılar tarafından sahip olunan kalıp 
yargıların sistematik bir karşılaştırması, kalıp yargıların esnek ve katı yönlerini ortaya 
çıkarabilir (Ellemers - van Knippenberg, 1997, 208-213). 

Lee J. Jussim ve arkadaşları (1995) kalıp yargıların karmaşık doğasını keşfederek, 
bunların yalnızca olumsuz, yanlış ve mantıksız olduğu yönündeki yaygın düşünceye meydan 
okumaktadır. Bunun yerine, kalıp yargıları tek tip olumsuz bir başlık altında tasvir eden 
önceki araştırmaların sınırlarını vurgulayarak daha nüanslı bir anlayış dile getirmişlerdir. 
Yazarlar, kalıp yargıların doğruluğu ve sosyal meseleler üzerindeki potansiyel etkileri göz 
önünde bulundurularak yeniden değerlendirilmesini savunmaktadır. Potansiyel olumsuz 
yönleri kabul etmekle birlikte, kalıp yargıların da doğru olabileceğini ve sosyal biliş ve 
gruplar arası etkileşimleri kolaylaştırmada önemli işlevler görebileceğini 
vurgulamaktadırlar. Kalıp yargıların varlığını kabul eden, kalıp yargıların doğruluğunu 
teşvik eden ve sosyal eşitsizliklere ve gruplar arası gerilimlere katkıda bulunan diğer 
faktörlere odaklanan dengeli bir yaklaşım önerilmektedir. Kalıp yargıların doğruluğunu 
anlamanın gruplar arası ilişkileri geliştirmek, kültürel farkındalığı, çeşitliliğe karşı 
duyarlılığı ve sosyal gruplar arasındaki etkileşimi artırmak için çok önemli olduğu 
belirtilmiştir. Önyargıların ve ayrımcılığın sürdürülmesine karşı uyarıda bulunurken, kalıp 
yargıların doğruluklarını, etkilerini ve faaliyet gösterdikleri daha geniş sosyal bağlamı 
kapsayan kapsamlı bir anlayışa teşvik etmektedirler (Jussim v.dğr., 1995, 3-19). Tam da bu 
noktada dinin önyargı ve kalıp yargılara ilişkin inşa ettiği düşünceyi, dindarlık olgusu ile 
ilişkisi temelinde anlayan çalışmalar üzerinden kısaca değerlendirebiliriz. Bu sayede sosyal 
kimlik ve din ilişkisinin teorik çerçevesine dair daha isabetli yorumlar getirilebilir. 

 



 

 73 

2.4.3. Dindarlık, Önyargı ve Kalıp Yargı 

 

 Din ve önyargı ilişkisine tek yönlü bakış açıları, konunun anlaşılmasını 
zorlaştırmaktadır. Zira dünya dinleri düşünüldüğünde din, mazlumun yanındadır ve insanlar 
için koruyucu bir sığınak işlevi görür. Ancak bununla birlikte aşırı dini yorumların, pek çok 
çatışmayı alevlendirmesi ve kendisi gibi düşünmeyenlere karşı ağır söylemleri barındırması 
söz konusudur (Leak - Finken, 2011, 43-44). Bu çerçevede dindarlık ve önyargı ilişkisini 
temel alan çalışmalarında Allport ve Ross, özellikle dışsal ve içsel dinsel yönelimler 
arasındaki farklara odaklanmaktadır. Araştırma bulguları, kiliseye gitme sıklığı ile önyargı 
arasında eğrisel bir ilişki olduğunu göstermektedir. İçsel olarak motive edilen kilise 
ziyaretçilerinin hem kiliseye gitmeyenlere hem de dışsal olarak motive edilen kilise 
ziyaretçilerine göre daha düşük düzeyde önyargı sergilediği görülmüştür. Ayrıca önyargıyı 
etkileyen bilişsel tarzın rolünü ve belirli düşünce kalıplarının, hoşgörülü veya önyargılı 
tutumlar geliştirmede nasıl etkili olabileceğini açıklayan Allport ve Ross'un araştırması, dini 
yönelim ile önyargı arasındaki karmaşık ilişkiyi anlamak için içsel, dışsal ve genel olarak 
dinsel tutumların önemli olduğunu vurgulamaktadır (Allport - Ross, 1967, 441-442). Allport 
ve Ross’un çalışmalarının aksine, dış grubu eşcinseller olarak seçen çalışmasında Herek, 
dışsal dindarlarda var olduğu söylenen önyargının, içsellerde hoşgörüyü gerekli kılmadığını 
ortaya koymuştur. İçsel dindarlar da dış gruba karşı tolerans noktasında seçici 
davranmaktadırlar (Herek, 1987, 40-41). Dini gruplara yönelik önyargıya dair 
gerçekleştirilen bir araştırmada ise kiliseyi takip edenlerin içerisinde, dini gruplara yönelik 
önyargıyı kültürel normların desteklediği durumlarda, önyargının içsel dindarlıkla pozitif 
ilişkisi tespit edilmiştir (Griffin v.dğr., 1987, 363-364). Önyargı verili bir durum olmayıp 
dindarlığın değişen veçhelerinde farklı seviyelerde karşılaşılan bir tutum olarak 
resmedilmektedir. 

Önyargı, sadece dindar olanların diğerlerine karşı gösterdiği bir refleks değildir. Aynı 
zamanda iki dindar grup ya da dindarlık anlamında heterojen bir grup ve diğerleri arasında 
da gerçekleşebilir. Jackson ve Hunsberger, dini yönelimleri (içsel veya dışsal) ne olursa 
olsun, daha geleneksel dindar bireyler arasında, dini dış grup üyelerine karşı önyargı 
oluştuğuna dair önemli kanıtlar bulmuştur. Ancak farklı inançlara yönelik tutumların, 
önyargı olarak değerlendirilmesine karşı çıkanlara cevaben araştırmacılar, ölçmeye konu 
olan şeyin; diğerlerinin yanlış inançlara sahip olduklarına yönelik inanç değil, gruplar 
hakkındaki olumsuz algı olduğunu belirtmiştir. Gruplar arası bakış açısı, grup 
dinamiklerinin, önyargıya katkıda bulunduğunu öne sürmektedir. Araştırmacılar, bu 



 

 74 

anlayışın, grup içi uyumu teşvik edeceğini, dindar ve dindar olmayan bireyler arasındaki 
grup içi üstünlük inançlarına meydan okuyacağını ummaktadır (Jackson - Hunsberger, 1999, 
518-521). Ancak bu uyum, grup içi bütünleşmeyi sağladığı ölçüde gruplar arası ayrıma 
hizmet edebilecektir. 

Laythe v.dğr. dini köktendincilik ve sağcı otoriterliğin önyargıyı daha güçlü bir şekilde 
öngördüğü ve içsel-dışsal dini yönelimlerin bu konuda daha zayıf bir tahmin gücüne sahip 
olduğunu ifade etmişlerdir (Laythe v.dğr., 2001, 8-9). Köktendinciliğin, iç grup-dış grup 
ayrımını belirginleştirebileceğine dair Altemeyer de benzer şekilde düşünmektedir 
(Altemeyer, 2003, 27). Bunun yanında İslam dini özelinde geleneksel dini yorumların, 
köktencilik kelimesiyle değil, kökencilik veya temelcilik kavramlarıyla karşılanabileceği ve 
farklı çağrışımları akılda tutulmalıdır (Kutlu, 31 Temmuz 2023). Zira Müslüman toplumlar 
da, köktenci olgusuna karşılık gelebilecek söyleme, modern dini yorum biçimlerinde 
rastlanabileceği düşünülmektedir (Subaşı, 1995, 250). Köktenciliğin doğasına bakıldığında 
ise kavramın kendisinin bir çatışma ortamında oluşturulduğu ve modernleşme söylemine 
dair geleneksel bir itiraz hareketi olması hasebiyle, modernleşmeye dair önyargıları 
beraberinde getirebileceği görülmektedir. Köktendinci düşüncenin modernleşmeyi, 
saldırgan bir hareket olarak tasavvur ettiği aktarılmaktadır (Armstrong, 2017, 18). Buradan 
hareketle dindarlığın farklı veçheleriyle önyargıları tetikleyebileceği düşünülebilir. Bu 
konuya dair ampirik araştırma verileri konuyu netleştirmek adına önemlidir. 

Dindarlık ve önyargı üzerine Kayıklık’ın gerçekleştirdiği çalışmada, mesleği imam-
hatip olan katılımcıların içe dönük dindarlık yönelimlerine rağmen diğer meslek gruplarına 
nazaran daha önyargılı oldukları tespit edilmiştir. Yazar bu sonucun ortaya çıkmasında, 
imam-hatiplerin din algılayış biçimlerinin etkisini ön plana çıkarmıştır (Kayıklık, 2001, 131-
132). Benzer bir çalışma, Yapıcı tarafından üniversite öğrencileriyle gerçekleştirilmiştir. 
Yapıcı, İlahiyat fakültesi öğrencilerinin, diğer fakülte ve bölüm öğrencilere göre öteki dinî-
sosyal gruplara daha uzak bir sosyal mesafede bulunduğunu ifade etmektedir. Bu sonucun, 
yüksek dini bilgi, partikülarizm ve dogmatizm düzeyleriyle ilişkili olduğu tespit edilmiştir. 
Ayrıca, çalışmaya katılan farklı bölümlerde eğitim gören üniversite öğrencileri arasında dine 
verilen önem arttıkça ön yargı ve dinsel dogmatizm de artmıştır (Yapıcı, 2004, 331-342). 
Bir başka yerde, Yapıcı’nın dikkat çektiği üzere dindarlıkla ön yargı ve hoşgörüsüzlük 
arasında ilişki bulunmaktadır ancak sebep-sonuç ilişkisi değerlendirilirken dikkatli 
olunmalıdır. Farklı faktörler, dinler ve kültürler bu ilişkiyi olumlu veya olumsuz anlamda 
etkileyebilecektir (Yapıcı - Kayıklık, 2005, 424). 



 

 75 

Son olarak ifade etmek gerekir ki önyargı ve kalıp yargılar gruplar arası ilişkilerde inşa 
edilmektedir. Örneğin Batı’da İslam’a ve Müslümanlara yönelik önyargı ve kalıp yargıların 
artışında; değişen güç ilişkileri, medeniyetler çatışması ve vazgeçilmez düşman imgesi, 
siyasal İslam modeli, İslam dini hakkında aşırı basitleştirilmiş bilgi modeli, Batı dünyasına 
artan Müslüman göçü gibi tipolojik başlıklar altında pek çok alt nedenin etkisi göz önünde 
bulundurulmalıdır (Shadid - van Koningsveld, 2001, 177). 

Sosyal kimlikle ilgili buraya değin anlatılanlardan hareketle kimliğin gruplar arası 
ilişkilerde zıtlaşma, karşıtlık ve çatışma olgusuyla olan ilişkisi ortaya konulmuştur. Bu 
bağlamda çatışma olgusunun sosyal psikolojik alt yapısına değinmek konunun çerçevesini 
daha da netleştirebilir. Bunun yanında gruplar arası ilişkilerde, grupların kendilerini neden 
farklı kategorilerde konumlandırdıkları ve diğer gruplara karşı çatışmaya ve rekabete dayalı 
ilişkileri nasıl ortaya çıkardıklarını anlamak adına kültürleşme teorisi ve şiddet tipolojileri 
incelenmektedir. 

3. Sosyal Kimlik ve Gruplar Arası Çatışma 

 

Çatışma, farklı düşünce ve durumların, zorlu seçimlerin ve fikir ayrılıklarının ortaya 
çıkardığı bir süreçtir. Bu süreç, taraflar arasındaki çıkar çatışmaları, kaynakların kıtlığı gibi 
nedenlerden veya sadece bir gruba ait olmanın doğurduğu sonuçlardan meydana gelebilir. 
Ekonomi temelli bir bakış açısıyla, çatışma kavramı bir ikilemi barındırır. İki veya daha fazla 
kişi arasında bir kaynağa olan talebin karşılanmasıyla sonuçlanacak bir durumda, taraflar 
arasında rekabet ortaya çıkar. Bu rekabet, bir tarafın diğerini ortadan kaldırması veya bir 
tarafın kendi talebinden vazgeçmesi şeklinde sonuçlanabilir. Çatışmalar, bireyler arasında, 
gruplar arasında veya devletler arasında meydana gelebilir. Çatışmaların meydana 
gelmesinde, hedeflere ulaşmanın getirdiği mutluluk veya başarısız olmanın yarattığı ıstırap 
duyguları önemli rol oynamaktadır (Galtung, 1996, 70-72).  

Çatışmanın doğası oldukça değişkendir ve zaman, mekan ve bağlam gibi faktörlere 
bağlıdır. Çatışma, farklı düşünceler veya durumlar arasındaki anlaşmazlıklardan kaynaklanır 
ve zorlu seçimlerin ve fikir ayrılıklarının bir sonucudur. Çatışma, olumsuz bir şekilde 
anlaşılabilirken, bazı durumlarda toplumsal dayanışmayı ve farkındalığı artırarak işlevsel bir 
rol oynayabilir. Çatışma, şiddet içerebileceği gibi, şiddetin gerekli olmadığı durumlarda da 
ortaya çıkabilir. Çatışmanın doğası ve ortaya çıkma şekli çeşitlilik gösterir ve anlaşmazlığın 
bağlamına göre olumlu veya olumsuz olarak nitelendirilebilir (Bennett - Jolley, 2002, 101). 



 

 76 

Çatışan tarafların, çatışma gruplarının aynı zamanda psikolojik birer fenomen olduğu 
yadsınamaz. Zira çatışan taraflar arasında çıkar ilişkisinden doğan kolektif zıtlaşma, politik 
ve sosyolojik sebeplerin yanı sıra aynı zamanda psikolojik gerekçelerle örülüdür. 
Dahrendorf açısından çatışmanın iki tarafından birinde yer alan bireyler için “sınıf durumu” 
dayatılan bir şeydir. Bu duruma yönelik bireyin kendini konumlandırması, ise sosyal veya 
politik sebeplerden ziyade psikolojik karakterlidir. Sınıf durumunda hareket etmeyen kişi 
“sapkın davranış” içerisindedir. Bir başka ifadeyle bir kez çatışma doğal durum haline 
geldiğinde ve çatışan gruplar belirginleştiğinde; ya hedefe ulaşmaya dönük saldırı 
motivasyonu ya da karşı tarafın savunma refleksleri ile ortaya koyduğu saldırgan 
davranışlara cevap verme yönelimi çatışmayı besleyen sosyal psikolojik gerekçelerdir. Var 
olan bu dürtülere bir de “kriz durumu” eklendiğinde üstlenilmiş roller daha istekli bir 
biçimde icra edilecektir (akt. Krıesberg, 1973, 119-120). Kriz durumları bir an önce harekete 
geçilmesi gereken zamanlar olarak düşünülür. Bu yüzden etrafımızdaki kalabalıklar yahut 
çok iyi tanıdığımız ve ait olduğumuz grubumuz nasıl hareket ederse, aynısını yapmak isteriz 
(Aronson v.dğr., 2015, 436). 

 

Kolektif bir hareket olarak çatışma, aynı zamanda insanların farklı seçenekleri tercih 
ettikleri bir süreçtir. Yani tercihler üzerinden ilerleyen karşılıklı ilişkilere tekabül eder. Bu 
ilişkiler anlaşmazlık zemininde ilerlerken tarafların belli başlı toplumsal ikilemler ile 
karşılaşması söz konusudur. Bu tarz ikilemlerde bireyin faydası, grubun zararına neden 
olabilecek sonuçlar içerir. Bireylerin bu durumda nasıl hareket edeceğine dair yapılan 
araştırmalarda eğer ortada bir zıtlaşma yoksa ve taraflar birbirine güveniyorsa; insanların 
çoğu zaman karşılıklı kazanç elde etme yönelimine yatkın olduklarıdır. Karşı tarafa zarar 
vermeye dönük, kaybetme pahasına girişilen çatışma ilişkisine, boşanan eşlerde yahut 
karşılıklı silahlanma yarışına giren devletlerde rastlanır. Her iki durumda da çatışma, zayıf 
gözükmektense kayıplara rağmen tercih edilen yoldur. “Tutkulu ikilem” olarak ifade edilen 
bu süreçte kullanılan semboller (ör. Hong Kong’ta yaşayan Çinli öğrencilere oynatılan bir 
oyun öncesinde Çin kültürüne ait semboller gösterildiğinde iş birliği tutumu artarken 
Amerikan kültürüne ait semboller gösterildiğinde rekabetçi davranışlar artmıştır), içinde 
yaşanılan kültür (ör. Asya ve Avrupa kültürü farklılıkları), kullanılan dil (tarafların 
oynadıkları oyunun isminin Borsa Oyunu veya Ortaklık Oyunu olmasındaki farklı tutumlar 
vb.) farklı davranış biçimleri geliştirmeye neden olmaktadır (Aronson v.dğr., 2015, 540-
544). 

 



 

 77 

Çatışmanın doğasını anlamak adına sosyal psikolojik yaklaşım kayda değer teoriler 
ortaya koymuştur. Bu anlamda gruplar arası çatışmaların anlaşılmasındaki en önemli 
çıktıların, karmaşık sosyal etkileşimi yönlendiren çok sayıda kritik değişkeni ortaya koymak 
olduğu dile getirilmiştir (Fisher, 1990). Bu çerçevede gruplar arası sosyal çatışmaya dair şu 
üç önemli tespitten bahsedilmelidir. İlk olarak çatışmanın algı, biliş, değer verme ve 
motivasyon gibi öznel bir yanının olduğu ifade edilmelidir. Fenomenoloji yaklaşımı, 
çatışmanın, tarafların birbirleri hakkındaki yargılarından, verdikleri tepkiler ve 
beklentilerinden ortaya çıktığını iddia eder. Burada vurgulanan nokta patolojik değil normal 
insanların birbirlerine karşı davranışlarının, bilişsel ve kolektif işleyiş yoluyla karar verme 
süreçlerine olan etkisidir. İkinci olarak tarafların birbirleri ile etkileşiminin boyutu ve bu 
etkileşimin nasıl gerçekleştiğidir. Bu etkileşim biçimleri çatışmanın seyrinde oldukça 
etkilidir. Aynı zamanda müzakere ve çözüm süreçleri de karşılıklı etkileşimin niteliğine göre 
kolay ya da zor hale gelebilir. Üçüncü ve son olarak sosyal psikolojik yaklaşım, çatışma 
süreçleriyle ilgili sistemli bir analiz yapar. Bu analizde çatışma, mikro (bireysel), mezo 
(grupsal), makro (uluslararası) ilişki düzeylerinde anlaşılmaya çalışılır. Bu sayede çoklu 
nedensellik ağına sahip olan çatışmanın aktörleri ve yapısı ile ilgili daha detaylı bulgulara 
erişilir. Böylece çatışmalar açıklanırken indirgemeci bir pozisyondan kurtulma şansı vardır.  

 
Çatışma yönetim tarzı ve kişilik özellikleriyle; uyum, sapma gibi olgular ve grupsal 

değişkenler harmanlanarak gruplar arası çatışmalar anlaşılmaya çalışılır. Örneğin, liderliğe 
dair özellikler bir kişide ortaya çıktığında çatışmanın tarafı olarak rolünü farklılaştırırken, 
lidere itaatin sağlanması yönüyle grubu ilgilendiren başka bir özellik ön plana çıkar. Bir 
liderin etrafında kurulan ulusa itaat boyutu ise uluslararası bir ilişkiler ağını gündeme getirir 
(Fisher, 1990, 5-8). Sonuç olarak sosyal psikoloji teorilerinde roller, farkındalık, çıkar vb. 
özellikleri ile çatışmanın aktörlerini işaret ederken; grup içi, grup dışı, rekabet, tehdit 
unsurları, kimlik, aidiyet vb. kavramlar, çatışan gruplara dikkat çeker. Böylece, çatışmanın 
seyrini anlamak adına gruplar arası ilişkileri esas alan bir yol haritası çizilmektedir. Sosyal 
kimlik bağlamında gruplar arası ilişkileri etkileyen unsurlardan birisi de karşılıklı anlayış ve 
etkileşim dinamikleridir. Galtung’un şiddet tipolojileri bu dinamikleri daha iyi anlamamıza 
yardımcı olmaktadır. Galtung, şiddetin sadece fiziksel boyutla sınırlı olmadığını, toplumsal 
yapılar ve kültürel normlarla da desteklendiğini söylerken, çatışmanın farklı yönlerine dikkat 
çekmektedir. Ona göre, şiddet dediğimiz şey sadece kavgalar ya da fiziksel saldırılarla değil, 
aynı zamanda toplumun içine yerleşmiş eşitsizlikler ve zararlı geleneklerle de beslenebilir. 
Galtung, şiddeti aynı yoğunlukta ve biçimde ortaya çıkmayan bir olgu olarak tanımladığında 
aklımıza Allport’un önyargı ve ayrımcılığın farklı seviyelerde ortaya çıkacağına dair 



 

 78 

öngördüğü modeli gelmektedir. Ona göre gruplar arası ilişkilerde, ilk olarak bireylerin diğer 
gruplar hakkında olumsuz ve düşmanca ifadeler kullandığı önyargının en hafif ifadesi olan 
sözlü düşmanlık aşaması (antilocution) meydana gelebilir. Önyargı daha da yoğunlaştığında 
bireyler diğer gruplardan kaçınma (avoidance), onları görmezden gelme gibi bilinçli olarak 
uzak durma eylemi gerçekleştirir. Bir sonraki aşamada bireyler diğer gruplara karşı haksız 
eylemlerde bulunarak ayrımcılık (discrimination) yapabilir. Önyargı yoğun bir hal aldığında 
artık diğer gruplara yönelik fiziksel saldırganlık (physical attack), vandallık gibi şiddet 
eylemleri oluşabilir. Son aşama olan imha (extarmination) ise önyargının en uç noktası 
olarak diğer grupların yok edilmesini içeren soykırım ve toplu katliamlar gibi durumları 
karşılamaktadır. Bu aşamaların matematiksel ifadeler gibi anlaşılmaması uyarısını yapan 
Allport’a göre etkileşim çağı olan modern dönemde bu tarz sürtüşmeler daha fazla 
görülebilmektedir (Allport, 1954, 14-15). Bu modelden hareketle gruplar arası etkileşimin 
farklı sonuçlar doğurabileceği ve bu yönüyle şiddetin farklı formlarının bu etkileşimde 
ortaya çıkabileceği söylenebilir. Galtung’un şiddet kavramı ve tipolojilerine yönelik 
kavramları, bireylerin diğer gruplara karşı tutum ve davranışlarını değerlendirmede işlevsel 
hale gelmektedir. 

3.1. Gruplar Arası İlişkiler ve Şiddet Tipolojileri 

Ailemizle, iş arkadaşlarımızla veya içinde yaşadığımız muhitteki insanlarla herhangi 
bir vakitte sözel, fiziksel yahut psikolojik bir şiddet ilişkisi yaşadığımızı hepimiz anımsarız. 
Barış temennilerimiz ve dualarımızın yoğunluğu, şiddetle ne kadar çok karşı karşıya 
kaldığımıza dair önemli bir göstergedir. Aslında bazen gerçekleştirdiğimiz davranışın şiddet 
olup olmadığına dair kendimizi hesaba çektiğimiz de doğrudur. Peki yaşamımızda bu denli 
merkezi kavramlardan biri olan şiddet dendiğinde sosyal bilim sınırlarında ne söyleyebiliriz? 
Şiddet kavramı, İngilizcede violence kelimesi ile karşılanmaktadır. Kelimenin köken 
itibariyle güç kullanımı ile ilişkilendirildiği sözlüklere yansımıştır (Friedrichsen - 
Burchfield, 1966, 982). Şiddet güçle ilişkisi bağlamında sınırları aşan ve kural tanımayan 
kaba veya çılgın bir güç olarak karşımıza çıkar. Şiddet kavramı, -vis kelime kökeni ile 
ilişkilendirilmektedir. Bu kelime güç, erk, yetke, bedensel güç, nitelik, bolluk ve bir şeyin 
özü; aslı gibi anlamları karşılamaktadır. Latince kökeni ise -is kelimesi olup benzer anlamları 
ihtiva etmektedir. Sonuç itibariyle şiddetin sözlük karşılıkları ve gündelik kullanımı bir şeye 
karşı güç kullanmak anlamını taşır. Tabi ki tüm güç kullanımları şiddet olarak 
tanımlanmamaktadır. Bu noktada gücün farklı normlar ve kıstaslar üzerinden şiddet olarak 
tanımlandığı ve böylece şiddetin çeşitli türlerinden bahsedilebileceği de ortaya çıkmaktadır 



 

 79 

(Michaud, 1991, 5-6). Şiddetin, güçle ilişkisi düşünüldüğünde gündelik dilde kullanılan 
‘şiddetli rüzgar’, ‘şiddetli hastalık’ gibi ifadeler akla gelmektedir. Aynı zamanda bir 
doktorun, hastaya ‘acı bir reçete’ olsa bile kemoterapi önermesi veya bir öğretmenin, 
öğrencisi bu duruma üzülecek olsa dahi ölçütlere uygun olarak düşük not vermesi şiddetli 
bir eylem olarak görülebilir. Ancak her iki davranışta da karşı tarafa acı vermek gibi 
saldırgan bir tavır söz konusu değildir. Buradan hareketle gerçekleşen eylemin şiddetli 
oluşundan kastın, bu eylemde etken olan gücün cinsine nispetle ortaya çıktığı anlaşılır. 
Buradaki güç kullanımı, failin idrak gücü, akıl yetisi ile ilişkilendirilmediğinden, ahlaki bir 
gerekçeyle olumsuzlanan şiddet kavramının, aynı anlamı ifade etmediği anlaşılacaktır. 
Ahlaki olarak yerilen şiddet eylemi ise her ne kadar bu şiddet, bazen pasif formları ile 
karşımıza çıksa dahi bir şeye karşı onun hareket alanını daraltan, ona acı veren, herhangi bir 
biçimde kısıtlayıcı bir güç kullanımı -bu hareket fiziksel zarar vermese dahi- ilk planda 
ahlaki olarak ‘yanlış’ kategorisine girer. Bu noktada davranışın şiddet olup olmadığına karar 
vermek sonuçları itibariyle mümkün olmaktadır (Bäck, 2004, 220-227). 

Şiddetin ortaya çıkış süreci üzerinden kaynağına inmek isteyen Erich Fromm, insanın 
saldırganlığına dair İnsanın Yıkıcılığının Kökenleri adlı eserinde insanı, hayvandan ve diğer 
canlılardan ayıran bir özellik olan yaşadığı sorunlara karşı verdiği toplumsal ve siyasal 
tepkiyi vurgulamıştır. Buradan hareketle insanda saldırganlığın nedenini, mekanik bir 
kalabalık olarak yaşamaktan ziyade; toplumsal, ruhsal, kültürel ve ekonomik koşullarda 
aramıştır. Bu çerçevede öncelikle, insanın şiddet uygulama kararının öncesinde, karşısına 
aldığı varlığı insan olarak algılamadığında ortaya çıkaracağı yıkımın nispeten büyüklüğüne 
dikkat çekmektedir. Karşıdakini insan olarak algılamama, kültürel bir meşrulaştırma 
mekanizması olarak anlaşılabilir (Fromm, 1973, 153; 170). Buna mukabil Hannah Arendt, 
şiddetin yeryüzündeki varlığının ve savaşın daima insanoğlu ile bir arada bulunmasının ne 
insandaki gizli ölüm istenciyle ne saldırganlık dürtüsüyle ne de silahsızlanmanın getirdiği 
güvenlik endişeleriyle açıklanamayacağını söylemiştir. Ona göre uluslararası ilişkilerde, 
şiddetin ve savaşın yerini alabilecek daha işlevsel bir hakemin bulunamayışı bunun temel 
nedenidir. Keza Hobbes’tan alıntı ile  “kılıç olmaksızın sözleşmeler, sözden başka bir anlam 
taşımaz” ifadelerine atıfla bu tespitinin altını çizmektedir (Arendt, 2021, 11). Arendt’ın 
belirttiği üzere şiddet, fiilen insan davranış ve düşüncesine konu olurken farklı bakış 
açılarıyla hakkında pek çok tanımın getirilebileceği muhakkaktır. Böyle bir tanım 
girişiminde bulunan Michaud, “bir karşılıklı ilişkiler ortamında taraflardan biri veya birkaçı 
doğrudan veya dolaylı, toplu veya dağınık olarak, diğerlerinin bir veya birkaçının bedensel 
veya törel (ahlaki/ moral/ manevi) bütünlüğüne veya mallarına veya simgesel, sembolik ve 



 

 80 

kültürel değerlerine, oranı ne olursa olsun zarar verecek şekilde davranırsa orada şiddet 
vardır " ifadeleriyle, şiddetin üretildiği karşılıklı ilişkilerin karmaşıklığına, şiddet araçlarının 
farklılığına, zamana bağımlı olarak kademeli veya bir anda olabileceğine ve sonuçları 
itibariyle ortaya çıkacak zararın çeşitliliğine dikkat çekmiştir (Michaud, 1991, 8-9). Buraya 
kadar aktarılanlardan anlaşılacağı üzere şiddet de en az diğer sosyal bilimsel kavramlar kadar 
tanım sorunu yaşamaktadır. Ancak temelde, bir güç ilişkisi ve karşılıklı maruz bırakmadan 
bahsedilebilir. 

Şiddet kavramı, sosyal bilimlerde genel anlamda amaca götüren bir araç olma yönü 
vurgulanarak anlaşılmaktadır. Şiddetin açıklanmasına dönük temel yaklaşımların ilki; 
aktörlerin hesapları ve stratejileri üzerinden, şiddetin kaynaklara ulaşmadaki rolünü öne 
çıkarır. Bir başka bakış açısından şiddet; olağandışı bir duruma ve işsizlik, yoksulluk vb. 
kriz anına verilen tepki üzerinden anlaşılmaya çalışılır. Son açıklama biçiminde şiddetin; bir 
grup insanın yaşam biçimi, değerleri ve hepsinin içerisinde harmanlandığı kültürle ilişkisi 
şeklinde çözümlenebileceğine dikkat çekilmektedir. Ancak tüm bu yaklaşımların göz önüne 
alması gereken nokta, şiddet içeren eylemi gerçekleştiren bireyin, bazen tüm açıklamaların 
üzerinde daha karmaşık nedensellikler veya ahlaki gerekçeler ile harekete geçebileceğidir. 
Bu minvalde, sosyal teorinin önemli tartışma alanlarından birini oluşturan makro-mikro 
ilişkisi gün yüzüne çıkmaktadır. Şiddet fiilinin ne kadarı makro teorilerle açıklanabilir ve 
öznenin bu eylemdeki konumu mutlak bir determinizmle anlaşılabilir mi? Bu sorulara cevap 
ararken psikolojik veya sosyolojik yollardan birine saparak gerçekliği ıskalamak bir sorun 
teşkil edecektir (Wieviorka, 2014, 50-53). 

  Şiddetin nasıl ortaya çıktığını anlamaya dönük açıklamaların, makro ve mikro 
düzeylerde şiddeti, toplumsal yapı veya özne ile ilişkilendirdiği görülmektedir. Bu tarz 
açıklamalar kaynağını, toplumsal çözümlemenin öncülerinin sosyal teorilerine 
dayandırmaktadır. Ancak şiddet ve savaş gibi konuların bir önceki kuşak sosyologlardan 
Gabriel Tarde, Herbert Spencer, Werner Sombart vb. düşünürlere nazaran, sosyolojinin 
kutsal üçlüsü olarak bilinen Karl Marx, Emile Durkheim ve Max Weber’in çalışmalarında, 
temel meseleler olarak anlaşılmadığı ifade edilmektedir. Bunun nedeni, Dünya Savaşı 
sonrası insanların düzen, barış ve istikrar arayışı içerisinde olması şeklinde aktarılmaktadır. 
Ancak bununla birlikte, özellikle Weber ve Marx’ın metinlerinde savaş ve şiddetin 
toplumsal değişimdeki rolü nispeten barizdir (Malesevic, 2018, 35-38). Bu düşünürlerin 
şiddeti merkeze almayan teorik bakış açılarına sahip olmaları, toplumsal bir olgu olarak 
şiddet ve türevlerinden bahsedilmediği şeklinde anlaşılmamalıdır. 



 

 81 

Sosyolojinin temel kavramlarını ortaya çıkaran düşünürlerden Emile Durkheim, şiddet 
ile ilgili görüşleri itibariyle çağdaşlarına nazaran en pasifist tutuma sahip sosyolog olarak 
nitelendirilmiştir (Malesevic, 2018, 39-42). Durkheim sosyolojisi, toplumsal dayanışma 
kavramı üzerine kuruludur. Onun en geniş şiddet biçimi olan savaşların modern dönemde 
azalacağına olan inancı, organik toplumlardaki “toplumsal ruh” olarak ifade ettiği 
dayanışmaya atıfları üzerinden okunabilir. Savaş veya şiddeti toplumsal anomi şeklinde 
nitelemektedir. Durkheim, özellikle intiharlar üzerine gerçekleştirdiği çalışmasında modern 
şiddetin önlenmesinde, geleneksel sosyal dayanışma ve kontrol kurumlarına dikkat çekmiştir 
(Rankin, 2019). Pasifist yönü vurgulanan sosyoloğun, çalışmalarının büyük bir kısmında, 
şiddet konusunu dolaylı olarak daima işlediğini iddia eden çalışmalar da mevcuttur (Kilby, 
2013, 262; Mukherjee v.dğr., 2010). İşlevselci sosyoloji geleneğinin takipçisi, sosyolog 
Robert Merton ise meşhur AGİL formülasyonu içerisinde ve suç teorisi çerçevesinde şiddeti 
“modern toplumlarda potansiyel bir 'zorlanma' şeklinde tezahür eden kolektif kültürel 
hedefler (finansal başarı gibi) ile bunlara ulaşılmasına yönelik kurumsal normlar (toplumsal 
yapı) arasında bir ayrışma” olarak tanımlamıştır (Ray, 2018, 78). Görüldüğü üzere her iki 
işlevselci sosyoloğun zihninde şiddet, düzeni ve işleyişi bozan bir ara durum halinde karşılık 
bulmuştur. 

Burjuva ve işçi sınıfı arasındaki çatışmalı ilişkiyi sosyolojisinin temel yapı taşı olarak 
kurgulayan Karl Marx, şiddet kavramına eserlerinde, devrimci şiddet teması üzerinden 
değinir. Mevcut iktidar ilişkilerinin değiştirilmesinin yolu olan devrim, her zaman şiddet 
kullanılarak gerçekleşmemektedir. Bununla birlikte Marx ve Engels barışçıl bir geçişi 
öngörse dahi Marksist söylemde şiddetin, devrimin amaçlarını uygulamada bir araç olarak 
kullanılabileceği kabul edilmektedir. Bu bağlamda Marx’ın sosyolojik çözümlemesinde 
kapitalizm ve ulus devlet gerçekliğinde şiddetin bir unsur olarak varlığı yadsınamaz (Schaff, 
1973, 263-266; Malesevic, 2018, 44-45). Ancak Marx, şiddete birincil bir anlam 
yüklememektedir. Ona göre şiddet doğumdan önceki sancılara benzer ve arızîdir (Arendt, 
2021, 17). Marx açısından şiddetin arızîliği, şiddetin işlevsel olabileceğini de 
yadsımamaktadır. 

 Max Weber ise Avrupa toplumları üzerine tezler ortaya koyduğu metinlerinde, 
modernlikle birlikte meydana gelen bürokrasiyi ve ussallaştırma faaliyetlerini, temelde 
askeri bir disiplinle ilişkilendirmektedir (Weber, 2018, 82-85). Ahlaki pasifizmi saygıyla 
karşılamasına rağmen Weber, siyasal menfaatlerin çatışması durumunda savaşı bir seçenek 
olarak benimsemiş, yaşadığı dönemde Alman ordusunun yayılmacı politikalarını 



 

 82 

desteklemiştir (Weber, 2006, 24-25). Siyasete dair yazılarında Weber, şiddet ve güç 
kullanımının modern devlete özgü olarak bir yönetim aracı halinde tekelleştiğini ifade 
etmektedir. Şiddetin meşru formunun devlet eliyle sunulduğunu, bu şekliyle modern devletin 
fiziksel gücünün açıklanabildiğini vurgulamıştır (Weber, 2006, 43). Sonuç olarak kurucu 
sosyologların şiddet ve savaşa dair sistemli bir sosyolojik teori geliştirmemelerine rağmen 
şiddeti, sosyolojinin önemli bir parçası olarak dikkate aldıkları söylenebilir (Malesevic, 
2018, 51). 

Şiddet kavramının tarihi, kelimenin farklı dillerde kullanımından, düşünürlerin şiddet 
kavramına yüklediği anlamlara kadar geniş bir yelpazede anlaşılmaktadır. Bu geniş 
yelpazeyi daha anlaşılabilir kılmak adına tasnifler yapılmıştır. İlk olarak şiddet kavramının, 
devlet tekelinde olan meşru şiddet ve meşru olmayan özel şiddet biçimleri şeklinde 
sınıflandırılması mümkündür. Şiddetin, devlet eliyle güç unsuru olarak kullanımı daha sonra 
vatandaşların, devlet yaptırımlarına karşı oluşturacağı tepkisel şiddete yol açabilmektedir. 
Şiddetin tekelleşmesine bağlı olarak toplumsal kurumlar, statü grupları, tabakalaşma yoluyla 
avantajlı grupların, dezavantajlılar üzerinde kurduğu tahakküm, Johan Galtung tarafından 
yapısal şiddet görünümleri olarak aktarılmıştır. Frantz Fanon’un eserlerinde bahsettiği 
yoksulluk ve sömürü döngüsü, şiddetin bu tür görünümüne örnektir. Pierre Bourdieu’nun 
çalışmalarında eğitim sistemi üzerinden bireylere ve gruplara yönelik gerçekleşen sembolik 
şiddet, meşrulaştırma mekanizmaları olarak vurgulanmıştır. Yakın dönemde feminist 
kuramlarca cinsel şiddet tabirinin kullanımı, kavramın yeni çağrışımlarını göstermesi 
açısından önemlidir. Şiddet kavramının yapı sökümüne yönelik Norbert Elias ve Michel 
Foucault’un tezlerine göre ise, tarihin farklı dönemlerinde fiziksel şiddet olarak ortaya çıkan 
kavram, günümüzde daha çok bedeni hedef alan tahakküm pratiklerine dönüşmüştür ( Haupt, 
2015, 116-120). Şiddetin tasnifine dönük teorilerin, kavramı mevsuf hale getirerek 
sınırlandırdığı görülebilir. Ancak kullanım stratejilerine göre kavramın sınırları 
değişebilecektir. 

Sosyolojide makro ve orta düzey açıklamaların şiddeti, güç kullanımı paradigması 
üzerinden devletin tahakkümü ve öznenin normlara uyumu bağlamında değerlendirdiği 
görülmektedir. Bunun yanı sıra şiddetin açıklanmasına dönük daha mikro ölçekli 
çalışmaların varlığı da dikkat çekicidir (Kelly, 1988; Crenshaw, 1991; Hearn, 1998; Turner 
- Kelly, 2009). Bu çalışmaların, kişilerarası şiddete odaklanarak cinsel saldırı, namus suçları, 
zorla evlendirme, tecavüz ve kadın cinayetleri gibi konulara eğildiği aktarılmaktadır (Walby, 
2013, 99). Şiddeti mikro sosyoloji alanında incelemeyi yeğleyenlerden biri de Randall 



 

 83 

Collins’tir. Collins’e göre şiddetin oluşması, yüz yüze iletişimlerde ve sosyal etkileşim 
olduğunda teoride zikredildiği kadar kolay değildir. Bu bağlamda şiddeti bir güç mücadelesi 
veya gerilimin zirve noktasına geldiği durumlarda, gerilimle başa çıkma stratejisi olarak 
açıklar. Bu yaklaşımın en dikkat çeken yanı, şiddet aktörlerinin ancak gerçek yaşam 
anlarında, anlaşılabileceklerine olan vurgudur ( Wieviorka, 2014, 56-57). 

Collins, mikro sosyolojik şiddet teorisinde kavramı, sadece kültürü baz alarak 
açıklamanın, gündelik hayatta şiddete dönüşen süreçlerde aktörün rolünü, farklılığını ve 
bağlama dayalı inşasını görmezden gelebileceğini aktarmaktadır. Örneğin; bir şeye karşı 
yönelen öfkenin bir blöf içermediği yahut durumsal olarak inşa edilmediği net değildir. Spor 
müsabakalarında ortaya çıkan holigan hareketlerinin incelenmesi üzerinden bu durumu 
derinlemesine analiz etmektedir. Bu incelemeleri sırasında, fiziki şiddetin söylenenin aksine 
gerçekleştirilmesi zor bir süreç olduğunu keşfetmiştir. Burada önemli olan nokta ise 
Collins’in mikro incelemesinin, makro düzeyde şiddet üzerine kültürel okumaları göz ardı 
etmek anlamına gelmemesidir. Daha ziyade, makro-mikro dengesinin en çok gözetilmesi 
gerektiği alanın şiddet çalışmaları olduğunun farkındadır (Collins, 2009, 23-24; 34-35). 

Şiddetin açıklanmasına dönük teoriler üretilirken şiddet tipolojileri oluşturularak geniş 
bir alana yayılmış kavramın, sınıflanması sağlanmıştır. Değişik şiddet türlerini belli başlıklar 
altında sınıflayan teorisyenlerden biri olan Erich Fromm, “hastalıklı” şeklinde tarif ettiği 
şiddet türlerini incelemeden önce hastalık belirtilerinin oluştuğu farklı dürtülerden hareketle 
gerçekleşen şiddet biçimlerine temas etmektedir. Öncelikle şiddetin ilkel kabilelerin savaş 
törenlerinde ortaya çıkan türü, oyun olarak şiddetten bahseder. Bu şiddetin en naif halidir. 
Bunun dışında insanın korkularından meydana gelen kendini veya değer verdiği şeyleri 
korumak için uyguladığı, tepkisel şiddet söz konusudur. Ancak bu tehdit durumu bazı 
hallerde özneleri manipüle eden büyük anlatılar veya liderler eliyle oluşturulabilir. Yaşamı 
korumaya dönük bu şiddet, salt yıkıcılık üreten formlardan ayrılır. Tepkisel şiddetin bir 
boyutu ise kişilerin hedef ve gereksinimlerine dönük engellemelerden meydana gelen, 
gerginlikte ortaya çıkan şiddettir. Gerginliğin üst seviyelere çıktığı anlar, tarafların bir 
diğerinde bulunan şeylere olan hasetlerinden kaynaklanan, kıskançlığa dayanan şiddettir. 
Tepkisel şiddetten daha yoğun hırs ve kin duyguları ile beslenen şiddet türünü Fromm, öç 

alıcı şiddet olarak tanımlar. Bu şiddette aklı başından giden fail; dişe diş, kana kan formülüne 
sıkı sıkıya sarılır. Kişiler bazen inançları sarsıldığında, bağlandıklarını düşündükleri kişiler 
veya gruplarla yaşadıkları problemlerde, inancın yıkılması veya düş kırıklığına bağlı şiddet 
oluşmaktadır. İnsan toplumsal yapının, kurumların ve süreçlerin etkisinde olsa da yaratıcılık 



 

 84 

kapasitesi kendinde bir değişim ve dönüşüm gücünü sağlamaktadır. Kişiler, çaresiz ve 
kendilerini güçsüz hissettikleri anlarda, bu güçsüzlüğü onaracak sığınaklar ararlar. Güçlü bir 
kişiye veya gruba boyun eğmekle kendini bu güçle eşleştirir. Tam da bu noktada, ödünleyici 

bir şiddet ve yıkım söz konusu olabilir. Yaşamı yok ederek edilgenliğin sıkıntılarından 
kurtulma istenci ön plandadır. Fromm’a göre insanoğlunun öldürme tutkusu gibi en vahşice 
kana susamış halinin ortaya çıkaracağı son bir şiddet türü, kana susamışlık olarak 
adlandırılmalıdır. İlkel bir yaşamın formülü öldürmek veya öldürülmektir.  Bu tür bir kana 
susamışlığın, ağır ruh hastalığı olduğu ve cinayet işlerken veya savaş gibi genel insan 
haklarının askıya alındığı anlarda ortaya çıktığı ifade edilmektedir (Fromm, 2017, 13-19). 
Bu şiddet biçimleri, toplumsal alanda çok kez karşımıza çıkmaktadır. 

Farklı görünümleriyle kişiler, gruplar ve makro organizasyonlar arasında cereyan eden 
bir tutum, eğilim veya eylem olarak şiddetin, özcü anlayışla insanın varoluşu ile 
ilişkilendirilmesi de söz konusudur. Bu yaklaşım şiddetin kaynağına dair bir açıklama 
geliştirse dahi farklı toplumlarda, şiddetin uzlaşımsal olarak tanımlandığı ve şiddet olarak 
değerlendirilebilecek şeylerin sınırlarının belirlendiğine dikkat çekmek gerekmektedir. 
Bunun yanında fiziksel şiddet kadar, şiddet tanımını genişletecek sembolik şiddet 
tehditlerinin varlığı da göz ardı edilmemelidir. Antropolojik bir bakışla, şiddetin 
anlaşılmasındaki belki de en belirleyici noktanın ise şiddet tanımlarındaki Anglosakson 
bakış açısının ifşa edilmesi olduğu söylenmektedir. Anglosakson şiddet tanımı ve 
sınıflamasının başka toplumlarda kabul edilen şiddet biçimleriyle uyuşmayabileceğine 
dikkat edilmelidir. Bu nedenle “herhangi bir sosyal durumdaki şiddetin tipini ve sıklığını 
belirleyen başlıca etkenlerin ekolojik koşullarla birlikte sosyal ve kültürel etkenler olduğu..” 
akılda tutularak analizlerin gerçekleştirilmesi gerekmektedir (Riches, 1989, 34-37). 

Şiddet kavramının makro sosyolojik tahayyülden, mikroya doğru farklı tanımlar ve 
çerçeveler etrafında açıklandığı anlaşılmaktadır. Sonuç olarak şiddetin kişilerin bir kişiye 
veya nesneye dönük, farklı nedenlere dayalı gerçekleştirdiği, tutum ve davranışlar olduğu 
söylenebilir. Şiddet dendiğinde ilk olarak akla gelen fiziki yaralama ve zarar verme halinin 
ise şiddetin bir yönünü oluşturduğu ve tek başına şiddetin anlaşılmasını sağlamayacağı ifade 
edilebilir. Ayrıca şiddetin faili, şiddete maruz kalan kişiler, hangi unsurların şiddet olarak 
değerlendirileceği, meşru şiddetin sınırları, şiddet eylemlerinin sıklığı, sistematik bir 
biçimde gerçekleşip gerçekleşmediği ve ortaya çıkardığı sonuçlar gibi pek çok unsur, 
şiddetin gündelik hayatın içerisinde anlaşılması ve yorumlanmasını etkilemektedir 
(Jackman, 2002, 406-408). Walby’nin haklı olarak dikkat çektiği üzere şiddet kişilerarası, 



 

 85 

gruplar arası ve devletler arası farklı boyutlarda kendini göstermektedir. Bu nedenle şiddet, 
sadece devletler arası veya siyasi otoriteden halka yönelik bir eylem olarak düşünülemez. 
Mevcut şiddet biçimleriyle mücadele eden araçların farklı düşünce ve gruplara karşı şiddet 
üretmeyeceğinin de garantisi yoktur. Buna ek olarak şiddetin; mikro, orta ve makro ölçekli 
analizlerinin yanında sosyolojinin dahil olduğu şiddet araştırmaları, şiddetin, melezleşerek 
görünürlük kazanan hallerinin anlaşılmasında yol gösterici olacaktır (Walby, 2013, 104-
106).  

Bu çalışmanın merkezinde yer alan şiddet sınıflamasının sahibi Johan Galtung ise 
şiddeti “temel insani ihtiyaçlara ve daha genel olarak hayata yönelik, ihtiyaçların gerçek 
tatmin düzeyini potansiyel olarak mümkün olanın altına düşüren, önlenebilir hakaretler” 
şeklinde tanımlamıştır. Bu tanımda temel yaşam ihtiyaçları ve şiddetin önlenebilir olması 
üzerindeki vurgu göze çarpmaktadır. Aynı zamanda tanımdan hareketle şiddetin sadece 
fiziksel şiddet formunda değerlendirilemeyeceği de anlaşılmaktadır. Galtung, şiddeti 
doğrudan (directly), yapısal (structural) ve kültürel (cultural) olmak üzere üç ideal tip 
etrafında değerlendirmektedir. Zira şiddet tehdidinin de şiddetin bir parçası olduğunu dile 
getirir (Galtung, 1996, 197). C. A. J. Coady, Morality and Political Violence adlı eserinde 
Galtung’un şiddet tanımını ele alır. Coady açısından kişisel şiddet veya doğrudan şiddet 
dışındaki kategoriler, kavramın tanımını genişletirken anlamı ve çıktıları açısından bir 
muğlaklığı beraberinde getirmektedir. Ona göre Gatung’un doğrudan şiddeti negatif barışla 
ilişkilendirmesi ve pozitif barış kategorisini yapısal şiddetin yokluğu biçiminde 
değerlendirmesi, ideal bir barış ve sınırları gerçekçi olmayan şiddet kategorileri 
üretmektedir. Coady’e göre doğrudan şiddet ve yapısal şiddetin ahlak ile kurdukları ilişki de 
oldukça önemlidir. Yapısal şiddetin ahlakiliğinin, benzer muğlaklığı barındırdığını ifade 
etmektedir. Zira edim ve sonuçları arasında kötü veya iyi niyetin tespiti oldukça karmaşıktır. 
Teorik sorunların yanı sıra ör. kölelik kavramında olduğu üzere fiziki köleliğin kaldırılması 
ancak insan haklarından mahrum bırakılma vb. şekilde yapısal şiddet unsuru olarak bağımlı 
kılma anlamında kölelik gibi bir pratikle mücadelenin zorluğu ortaya çıkmaktadır (Coady, 
2007, 23-35). Ancak Coady’nin iddiası, Galtung’un negatif ve pozitif barışı, birbirinin gereği 
gördüğü yanılgısını taşımaktadır. Oysaki birbirinden bağımsız olarak farklı bağlamlarda bu 
barış çeşitlerinden birisi işlerlik kazanabilir. Galtung’un kendisi de bir barış yapıcı olarak 
pratikte doğrudan şiddet ve yapısal şiddet ilişkisinin ve her birine verilebilecek çözüm 
önerilerinin girift yapısının farkında görünmektedir. Yapısal şiddete vurgusunda 
Galtung’un, şiddetin uzun soluklu mahrum bırakma durumlarını belirgin hale getirdiği 



 

 86 

söylenebilir (Vorobej, 2008). Bu tartışmadan hareketle Galtung’un tipolojilerinin daha 
ayrıntılı açıklamasına ihtiyaç olduğu düşünülmektedir. 

3.1.1. Kişisel Boyut: Doğrudan Şiddet 

Galtung’a göre doğrudan şiddet, tarafların birbirlerine karşı işledikleri öldürme ve 
sağlığından mahrum etme gibi kişisel şiddet hallerinde, açıkça ortaya çıkar (Galtung, 1969, 
170; 178-179). Galtung, şiddeti kategorilere ayırırken dört temel ihtiyaç sınıfını göz önünde 
bulundurarak bu temel ihtiyaçların edinilmesini engelleyen hususlara dikkat çekmiştir 
(Galtung, 1996, 197). Bu temel ihtiyaç sınıfları; hayatta kalma ihtiyaçları (mümkün 
olmadığında: ölüm.); esenlik ihtiyaçları (mümkün olmadığında sefalet, hastalık); kimlik, 
anlam ihtiyaçları (mümkün olmadığında: yabancılaşma) ve özgürlük ihtiyaçları (mümkün 
olmadığında: bastırma) olarak açıklanmıştır. Buna göre doğrudan şiddetin ortaya çıktığı 
durumlarda, insan hayatına kasteden bir müdahaleden bahsedilebilir. Bu durum, ölümle 
sonuçlanabilir yahut yaralanma gibi hayati tehlikeye neden olabilir. Ancak insan hayatı, 
sadece ölme ve hayatta kalma denkleminde ilerlemez. Bireyleri veya grupları sefalete terk 
etme, sağlık vb. hizmetlerden mahrum bırakma yoluyla, doğrudan şiddet meydana gelebilir. 
Aynı zamanda kişilerin kimliğine ve hayatı anlamlandırmasına yönelik onları 
yabancılaştıran, kimliksizleştiren, asosyal hale getiren doğrudan şiddet türleri de mevcuttur. 
Kişilere uygulanan baskı, hapsetme, abluka altına alma, hareket kısıtlamaları, yasaklar vb. 
şeklinde, özgürlüğe dönük doğrudan şiddet olarak karşımıza çıkabilir. Galtung, doğrudan 
şiddetin bu görünümlerini, diğer şiddet türleri ile ilişkili olarak daha net biçimde 
kavrayabileceğimizi de kabul eder. Örneğin; bir kişi, düşmanı tarafından bir silah yardımı 
ile öldürülebilir. Aynı kişi, insani yardımları yasaklayan mekanizmalar yoluyla da 
öldürülebilir. Öldürmenin meşrulaştırıldığı bir düşünce biçimi de dolaylı yoldan kişinin 
şiddete uğramasına yol açar. Sonuç itibari ile şiddetin durdurulması her zaman, şiddetin 
ortadan kaldırılması anlamına gelmeyecektir. Şiddet, farklı yöntemlerle icrası mümkün bir 
olgudur (Galtung, 1996, 197-199). 

Daniel J. Christie, barış psikologlarınca doğrudan şiddetin uygulandığı iki alanın 
uluslararası savaşlar, kişiler ve gruplar arası cinayetler olarak tespit edildiğini ifade 
etmektedir (Christie, 1997). Bu iki çatışma alanında, doğrudan şiddete neden olan temel 
motivasyonlardan ilki, insanın korkuları ve kendini güvende hissetme ihtiyacıdır. Farklı 
savaş örnekleri üzerinden temellendirilen bu görüşe göre insanlar, şiddete çoğu zaman bir 
savunma refleksi olarak başvurur. Gruplar arası doğrudan şiddetin siyasi cinayetler ve 



 

 87 

katliamlar şeklinde meydana gelen biçimlerinde ise kimlik arayışının güdüleyici etkisi 
ortaya konulmuştur. Burada, gruba aidiyet duygusunun, şiddeti tetiklediği vurgulanmaktadır 
(Christie, 1997, 318-320). Sonuç itibariyle doğrudan şiddetin gündelik hayatta çokça 
rastladığımız kişiler arası yaralama ve ölüme varan şiddet türleri, kavgalar, terör veya savaş 
gibi örnekleriyle somut gözlemlere konu olduğu ifade edilmektedir (Winter, 2000, 15). 
Şiddet olgusunun somut bir şekli olan doğrudan şiddetin, Galtung’un bahsettiği diğer şiddet 
türlerine nazaran daha somut ve daha kolay gözlemlenen sonuçları olduğu anlaşılmaktadır. 
Gruplar arası çatışmacı ilişkilerde, zaman zaman doğrudan şiddet formlarına rastlanabildiği 
bilinmektedir (Türk v.dğr., 2019, 227). 

3.1.2. Kurumsal Boyut: Yapısal Şiddet 

Doğrudan şiddet, şiddet (violence) sözcüğünün Anglosakson kültürdeki genel 
kullanımı olan fiziksel zarar verme veya sınırlamayla ilişkili karşımıza çıkan ilk şeklidir. 
Ancak şiddet (violence), aynı kökten türeyen tecavüz ve ihlal etmek anlamını (violete) 
tamamlayıcı bir role sahiptir. Hatta bu kelimenin eş anlamlısı olarak düşünülebilecek kutsal 
bireye saygısızlık etmek, kirletmek (desecrate) sözcüğü, estetik değerlerin ve inançların 
kirletilmesi anlamında doğrudan şiddetle bağlantılı, ancak bunun ötesinde bir şiddet biçimi 
ile ilişkilendirilebilir (Parkin, 1989, 249-250). Buna mukabil bu ilişkinin kurumsal hale 
geleceği yapısal formlar söz konusu olabilir. Sosyoloji literatüründe yapı kavramı, yinelenen 
kalıp davranışları veya toplumsal birimler arasındaki düzenli ilişkileri açıklamak adına 
kullanılmaktadır (Marshall v.dğr., 2005). Bu kullanım biçimlerinden ilki, yapıyı kendisini 
oluşturan parçalar üzerinde zorunlu bir gerçeklik olarak tasavvur etmektedir. Bununla 
birlikte yapı, toplumu oluşturan birimler arasındaki ilişkiler yoluyla da anlaşılmıştır. Sonuç 
olarak yapı kavramının bir toplumdaki din, siyaset, eğitim gibi toplumsal kurumları, 
toplumsal rolleri, değer, inanç, norm ve aidiyetleri kapsayan bir bütünlük halinde geniş bir 
tanım çerçevesi olduğu ifade edilmektedir. Yapı kavramına dönük özsel tanımlama 
çabalarının sonuçsuz kalması, yapının toplumsal hayatta insanların nasıl davrandıklarını 
anlamaya dönük, analitik bir araç şeklinde düşünülmesini beraberinde getirmiştir (Marshall 
v.dğr., 2005, 804). Yapısal şiddet tanımındaki yapı hem davranış kalıpları hem de toplumsal 
ilişkiler yoluyla üretilen kurumsal çıktılardır.  

Doğrudan şiddetin daha görünür olması nedeniyle insanlar, diğer şiddet biçimlerinin 
aksine şiddeti, doğrudan şiddet formuyla eşleştirir. Bunun yanında, şiddetin istikrarlı 
kurumlar ve düzenli deneyimler yoluyla normalleştiği toplumsal kurumlara gömülü hali olan 



 

 88 

yapısal şiddet, insanların toplumsal yapının unsurları eliyle dezavantajlı konuma getirilmesi 
üzerinden şekillenir. Yapısal eşitsizlikler, uzun süreler boyunca bu dezavantajlı hali üreterek, 
kanıksanmasını ve normalleşmesini sağlar. Kişilere verdiği hasar daha yavaş hissedilse dahi 
yapısal şiddetin, doğrudan şiddet kadar acı ve ölüm üretebildiği söylenmektedir (Winter- 
Leighton, 2000, 99). Bu ölümcül yıkımı Rob Nixon (2011), çevresel felaketlerin meydana 
geliş süreci üzerinden örneklendirdiği “yavaş şiddet (slow violence)” kavramı ile 
açıklamaktadır. Zamanın hızla aktığı çağımızda pek çok kavram “post” ön ekini alarak belirli 
bir geçmişin üzerine fikirler inşa eder. Aslında geçmiş, yavaş adımlarla şu anın gerçekliğini 
takip etmekte ve etkilemektedir. Buradan hareketle çevremizde ortaya çıkan yıkımlar, 
değişim ve dönüşümlerden bizi olumsuz anlamda etkileyenler, çoğu zaman bu yavaş 
seyrinden dolayı fark edilmemektedir. Aslında Nixon’ın, yavaş şiddet kavramıyla anlattığı 
şiddet türünün, yapısal şiddetin işleyiş biçimi olarak anlaşılması mümkündür. Nixon, yavaş 
şiddet ve yapısal şiddeti ayıran noktanın, yavaş şiddet kavramının, zamansallığa olan 
vurgusuyla, şiddeti daha tarihsel bir bakışla ele almasındaki başarı olduğunu söylemektedir 
(Nixon, 6-14). Yapısal şiddet, yavaş ancak etkilidir. Bu bağlamda gruplar arası ilişkilerde 
uzun sürelerde inşa edilmiş kabuller üzerinden temellendirildiği düşünülebilir. 

Toplumsal yapının bileşenleri olan eğitim, sağlık, ekonomi, siyaset, din vb. kurumlar 
eliyle işleyen ve muhataplarına sezdirmeden onları daha güçsüz ve savunmasız hale getiren 
şiddet biçimi olan yapısal şiddet, Galtung tarafından “sömürü kalıpları; bilinç oluşumunu 
engelleyen penetrasyonun (bölünme); sömürüye ve baskıya karşı örgütlenmeyi engelleyen 
parçalanmanın (marjinalleşme) koruyuculuğu eşliğinde inşa ediliyor, yıpranıyor veya 
yıkılıyor” sözleriyle açıklanmıştır (Galtung, 1996, 198). Bu tanımdan hareketle yapısal 
şiddette temel vurgunun, sömürü ve baskı üzerine olduğu anlaşılmaktadır. Doğrudan şiddette 
bir durum, vakıa olarak karşımıza çıkan şiddet, yapısal şiddette inişli-çıkışlı bir süreci 
imgeler. Bu süreçte güçsüzlerin içine yerleştirilmiş baskın özneler, gruplar veya kurumlar, 
süregelen mevcut durumu sömürü aracı kılarak kabul ettirmektedir. Yapısal şiddet isminden 
de anlaşılacağı üzere toplumsal yapının düzenlenmesi ile ilgili normlar üzerinden 
işlediğinden doğrudan şiddette meydana gelebilecek zarardan daha fazlasını mahrum 
bırakma, marjinalleştirme, görmezden gelme veya insansızlaştırma gibi yöntemlerle ortaya 
çıkarabilir (Galtung, 1996, 198-199). Bu tarz yapısal şiddete örnek olarak milli gelirin 
dağılımındaki eşitsizlikler ve siyasal alanda yaşanan temsil sorunları verilebilir. Milton 
Schwebel ve Daniel J. Christie (2000), yapısal şiddeti herkesin üzerinde uzlaşabileceği bir 
toplumsal grup olan çocuklar üzerinden örneklerle açıkladığı makalelerinde, eşit şartlarda 
çocukların ihtiyaç duyduğu beslenme, barınma, eğitim, sevgi vb. ihtiyaçlara dönük, dünyada 



 

 89 

var olan gelir adaletsizliği, imkânlara erişimdeki kısıtlamalar şeklinde karşımıza çıkan 
yapısal şiddet formlarının olduğunu ifade etmektedirler. Öyle ki dünya nüfusunun büyük 
çoğunluğunu oluşturan ve geri kalmış sınıfında değerlendirilen ülkelerde yaşayan çocukların 
önemli bir kısmı yapısal şiddete maruz kalarak, önlenebilir hastalıklardan yaşamlarını 
yitirmektedirler (Christie - Schwebel, 120-121). 

Mazurana ve McKay (2000) dünya çapında kadınlar ve kızlara uygulanan yapısal 
şiddeti analiz ettikleri çalışmalarında; beslenme, sağlık, eğitim ve yaşam hakları ve siyasi, 
ekonomik ve sosyal haklar gibi pek çok başlıkta daha az görünürlük, yönetimde söz sahibi 
olamama, ihtiyaçların karşılanmasında ötelenme gibi birçok yapısal şiddet unsurunun 
varlığını ortaya koymuşlardır (Mazurana - McKay, 130-138). Marc Pilisuk’un (2000) 
küreselleşme ve yapısal şiddet arasındaki tarihsel işbirliğini işleyen makalesi, uluslararası 
şirketlerin ‘yatırım’ kartı üzerinden, gelişmekte olan ülkelerdeki yönetimlerle işbirliği 
neticesinde uyguladıkları, insan onurunu hiçe sayan çalışma koşullarını çarpıcı biçimde 
örneklendirmektedir (Pilisuk, 151-152). Bu aktarımlardan anlaşıldığı üzere yapısal şiddet 
sonuçları itibariyle ortaya çıkarılması ve ispatlanması zor, gri bir alanı temsil etmektedir.  

3.1.3. Kolektif Boyut: Kültürel Şiddet  

Kültür kelimesi kökeni itibariyle toprakla ve tarımla, dolayısıyla doğa ile olan bağı 
yansıtır (Eagleton, 2005). Burada metnin ilerleyen bölümündeki tahlilleri daha iyi kavramak 
adına Eagleton’un analizlerini paylaşmak yerinde olacaktır.  Yazar, kelimenin 19. yy. 
itibariyle medeniyet kavramıyla yakın anlamda kullanımının, kentli olanı kültürlü saydığını, 
kentin dışında kalan ve doğayla ilişkili alanın dışarıda bırakıldığını belirtmiştir. Bu 
paradigma değişimi, kültürün kapsam boyutunda da yaşanmıştır. Kültür, yeknesak bir insani 
gelişim aşaması ve benzeşme şeklinde insanlığa mal edilirken postmodern etki, kavramın 
yerel ayrımlarla ve benzeşmezlik ilkesince anlaşılmasında ön ayak olmuştur. Kültürün, 
temelde üç anlamından bahsedilmektedir. Bunlardan ilki kültürün diyalektik bir çerçevede 
uygarlığa karşı olan “eleştirel” konumudur. Uygarlık, kapitalist bir yönetim stratejisi ise 
kültür buna mukabelede bulunan “özgürlük mücadelesi”dir. İkinci anlamında kültür, yaşam 
tarzı kavramıyla açımlanır. Bu noktada yüksek kültür ve alt kültürlerden bahsedilebilir. Son 
anlamında ise kültürün sanatta uzmanlaşma bakış açısı ile “kültürlü insan” tamlamasındaki 
haliyle anlaşıla geldiği ifade edilmektedir. Kültürün üç anlamı da birbiri ile ilişkilidir. 
Eleştiri olarak kültürün, yerel kültürlerin çabalarıyla ikame olacağı ve yine bu tarz bir 
eleştirel ortamın, entelektüel seviye gerektireceği açık biçimde ortaya konulur. Bu nedenle 



 

 90 

kültür kavramı da kendi diyalektiği içerisinde parça- bütün ilişkisini barındırır. Bu ilişki 
çerçevesinde “ …kültür dört tarihsel kriz noktasında önem kazanmaya başlar: 
değersizleştirilmiş bir toplumun görünürdeki tek alternatifi haline geldiğinde, köklü bir 
toplumsal değişim olmadan, sanat ve zarif bir yaşam anlamında kültürün var olması bile 
imkânsız görünmeye başladığında, bir topluluğun ya da bireylerin kültürlerinin, siyasi 
açıdan kurtuluşun yollarını arayabilecekleri koşulları sağlandığında ve emperyalist bir güç, 
egemenlik altına aldığı insanların yaşam tarzlarını kabul etmeye zorladığında”. Sonuç olarak 
Fredrich Jameson’ın da belirttiği gibi kültür, daima bir öteki düşüncesidir. İnsanın yaşadığı 
kültür kendisine normal gelirken diğer kültürler etnik, kendine has ve sıra dışı olarak 
tanımlanır. Kendi görüşleri mantıklı diğerleri aşırıdır. Batı’da ‘yabanlar’a duyulan ilginin 
paralelinde sosyal bilimlerin gelişimi bunun iyi bir göstergesidir. Kültür en temelde, yaşamın 
devamlılığı için merkezileştirilmiş doğru sayılan inanç ve değerler şeklinde, insani bir üst 
yargı makamı haline bürünebilir (Eagleton, 2005, 9-42).  Eagleton’un kültür analizinde 
bahsettiği üzere bu yargı makamında kültür, kendisine tabi olan insanların çatışma ve şiddete 
dair beklenti ve tutumlarını belirlemektedir. Çatışan tarafların, şiddeti bir alternatif olarak 
görmeleri ya da şiddetsiz bir iletişim dili tercih etmeleri kültürel kabulleri ile yakından 
ilgilidir. İlgili kabullerin pek çoğu o toplumda yaşayan kişiler açısından görünmezlik zırhı 
taşır (Fry - Fry, 1997, 10). 

Buraya kadar değinilen kültürün yapılandırıcı etkisini göz önünde bulunduran Galtung 
(1996), kültürel şiddet kavramını; din, dil, ideoloji, sanat, ampirik ve formel bilimler gibi 
kültürel simgelerin uyguladığı şiddeti içerecek şekilde tanımlamaktadır. Ancak bu tanımdaki 
kültür kavramı, toplumun tamamına mal olmuş kültürel değerlerden ziyade yaşayan kültür 
içerisinde, şiddeti onaylayan parçalara atıfla kullanılmaktadır. Şöyle ki ‘A kültürünün B 
yönü şiddete yol açabilir’ tarzında bir söylem, A kültürünün tamamen şiddet içerdiği 
varsayımını ortadan kaldırmaktadır. Şiddet kullanımı kadar bu kullanımın nasıl ve ne kadar 
meşrulaştırıldığı da önemlidir (Galtung, 35-42).  

Kültürel şiddet kavramı ayrıca, kültürün ögelerine yerleşmiş ve eylemin ahlakiliği 
hakkında referans değeri taşıyan şiddete yol açıp, yanı sıra diğer şiddet biçimlerini 
meşrulaştıran toplumsal örüntüleri anlatmak için kullanılmaktadır (Galtung, 1990, 291-292). 
Etkileşimler dünyası olarak toplumda, semboller ve anlam üretme mekanizmaları 
meşrulaştırma araçları haline gelerek kültürel şiddeti meydana getirir. Kültürel olarak inşa 
edilmiş şiddet söylemleri, psikolojik veya doğrudan şiddeti ortaya çıkarır veya bu sürece 
zemin hazırlar. Kurtz (2008), bu tarz bir kültürel şiddet üretimi örneğini Protestan Etiği 



 

 91 

kavramsallaştırmasında bulur. Ona göre bireyselliği ön plana çıkaran bu düşünce sistemi, 
sosyal eşitsizlikleri göz ardı eden bencilce bir bireysel söylemi meşrulaştırır (Kurtz, 2008, 
61).  

Kültürel şiddet kavramını ortaya atan düşünür Johan Galtung, diğer şiddet biçimleri 
olarak saydığı doğrudan ve yapısal şiddetle, kültürel şiddet ilişkisini bir üçgen metaforu ile 
anlatmaktadır. Bu anlatıma göre, üçgenin her ucu şiddetin başka bir biçimini simgeler. Farklı 
toplumlarda şiddetin üretimine dair bu kombinasyonun değişebileceğini peşinen kabul 
etmektedir. Bir toplum veya toplulukta şiddet, kimi zaman yapısal olarak başlayıp, kültürel 
formlara bürünüp, doğrudan şiddete evirileceği gibi bunun tersi de mümkündür. Ancak yazar 
çoğu örnekte, kültürel şiddetten başlayan ve doğrudan şiddette sonlanan bir süreçle 
karşılaştığımızın altını çizmektedir. Kültürel şiddetin meşrulaştırma ve militarize etme 
potansiyeli, şiddeti olgusal hale getiren yapısal düzenlemeler ile fiziki saldırganlığa varan 
bir sonuca evirilebilir (Galtung, 1990, 294-296). Galtung’un bahsettiği kültürel şiddet türünü 
imgeleyen çalışmalar mevcuttur. Aşağıdaki paragraflarda bunlara dair örnekler 
verilmektedir. 

Kültürel şiddetin, doğrudan şiddete evirilinceye değin görünmez bir biçimde 
insanların düşünme biçimleri üzerindeki etkisi, Danielle Poe (2010) tarafından, Feminizm 
hareketi üzerinden tartışılmıştır. Poe’a göre kadınlar, ahlaki yargılar yoluyla konuşulan 
ataerkil dil, pornografi ve popüler kültür ile inşa edilen kadın imgesi ve son olarak 
uluslararası çatışmalarda düşmanın zayıf noktası olarak hedef alınan kadın söylemi yoluyla 
kültürel şiddete maruz kalmaktadırlar (Poe, 132-135). 

Maria Abranches ve arkadaşlarının (2021) araştırmasına göre ırk sonrası (post racial) 
toplumda, yabancı düşmanlığı eylemlerinde görülen kişilerin ten rengi, göçmen olup 
olmamaları gibi durumlar üzerinden, Batı kültürünün dejenere edilmesi vb. yabancı 
düşmanlığı ve yabancı korkusu biçiminde kültürel örüntülerin ortaya çıkması söz konusudur. 
Yapılan görüşmelerin pek çoğunda katılımcılar, kendi kültürleri çerçevesinde yabancı olanı 
betimlemiş ve milliyetçi, savunmacı ve göçmen karşıtı ifadeler kullanmıştır (Abranches 
v.dğr., 2021). 

Kültürel şiddet, ideolojiler yoluyla meşrulaştırmayı da içermektedir. Bu tarz bir 
meşrulaştırma ve karşı atak Endonezya’da anti-komunist hareket olarak kendini 



 

 92 

göstermiştir. Kültürün komünizmi dışlayıcı unsurları ön plana çıkarılarak, devlet aygıtları 
ve kültürel unsurlar yoluyla liberal değerler yüceltilmiş ve anti-komunist hareketler teşvik 
edilmiştir. Solcu bir hareketin Endonezya’nın gelişiminin önünde bir engel olarak 
sunulması, farklı kültürel araçların bu sunuma eşlik etmesiyle kabul edilebilir hale gelmiştir 
(Herlambang, 2011, 26-29). 

Jason A. Springs (2016), 1950 sivil haklar mücadelesi sırasında Martin Luther King 
Jr.’in Birmingham hapishanesinden, Birmingham polisinin protestoculara yönelik 
“şiddetsiz” önlemlerini eleştirdiği mektubu referans alarak, şiddetsizlik halinin de bir 
kültürel şiddet pratiği ürettiğini ifade etmektedir. Springs’e göre King mektubunda, beyaz 
din adamlarının, kültürel sermayelerini kullanarak polisin protestoculara karşı uygulanan 
doğrudan şiddeti, şiddetsiz bir iletişime çevirmesi önerisini ve sonucunda hak talebinin 
yumuşak güç yoluyla ortadan kaldırılmasını, daha büyük bir şiddet biçimi olarak sunmuştur. 
Bu çerçevede ılımlı din adamları ve ılımlı polis gücü, geniş bir adaletsizliğin devamı adına 
kültürel şiddet unsuru haline gelmiştir. Irkçı kimlik siyaseti, kültürel bir hamle ile devam 
ederken bu durum sessiz bir dip dalga halinde yapısal şiddeti teşvik etmiştir (Springs, 2016,  
386-392).  

Soykırım kelimesini icat eden Raphael Lemkin, kültürel şiddetin en az doğrudan şiddet 
kadar öldürücü ve zarar verici olabileceğini dikkate sunmuştur. Ona göre bir grubun diline, 
kolektif hafızasına, inşa edilmiş çevresine, grubu diğerlerinden ayırt eden uygulamalara 
yönelik saldırılar, grubun devamlılığına zarar vererek doğrudan şiddetin mütemmim cüz’ü 
haline gelmektedir. Kültürel soykırım, grubun dilini, edebiyatını, folklorunu vb. yok saymak 
yahut ortadan kaldırmaya dönük girişimler eliyle gerçekleştirilebilir. Tüm bunlar, bir grubun 
sosyal ontolojisi üzerinde onulmaz yaralar açabilir (akt. Greenland - Göçek, 2020, 19-20). 
Lemkin, Axis Rule in Occupied Europe kitabının 9. bölümünde 1930’ların başından itibaren 
Yahudilerin yasal statülerini aktarmıştır. İlgili tarihlerde, Yahudilere nasıl davranılması 
gerektiğine dair talimatnamelerin hazırlandığı, böylece Yahudilerin bir hayali öteki haline 
getirilerek toplumsal şeyleştirme sürecinin işlediği ifade edilmiştir. Toplumsal şeyleştirme, 
kültürel şiddet formu olarak soykırımın parçası halini almıştır. Lemkin, soykırımın kültürü 
yok ederek ilerlemediğini, aksine kültürel tekniklerle soykırımın gerçekleştirildiğini 
vurgulamıştır (akt. Irvin-Erickson, 2020, 77-78; 80). Lemkin’in soykırımı kültürel 
tekniklerle ilerleyen bir süreç olarak açıklama girişimi, Galtung’un kültürel şiddet kavramı 
ile örtüşür görünmektedir. 



 

 93 

Galtung, A Theory Of Civilization: Overcoming Cultural Violence isimli çalışmasında, 
hayvanlar dünyası üzerinden bir betimleme ile okuyucuyu, insan medeniyetinin dünya 
üzerindeki çatışmacı iddialarını anlamaya sevk etmektedir. Hayvanlar, sadece kendi alanları 
ve yaşama iç güdüleri ile diğer hayvanları kendileri gibi olmaya zorlamamaktadır. Oysaki 
insanların medeniyet tarihinde, çoğu kez sosyal fay hatları üzerinden kimliğe dair 
dayatmalar oluşmuştur. Yazara göre dünyaya selefi, Hristiyanlıktan mülhem siyaset anlayışı 
ve dünya dili İngilizce üzerinden medeniyet ihraç eden Batı Medeniyeti, diğer medeniyetler 
üzerindeki zoraki egemenlik arayışları ile bu çatışmayı körüklemektedir. Bunun yanında, 
dünya üzerindeki farklı medeniyetleri oluşturan kimlik örüntüleri, kültürel kodlar ile 
örülüdür. Batı medeniyetinin, ülkelerine gelen farklı medeniyetlerden insanları, eğitim 
yoluyla kendi kültürleri ile çatışan kimliklere büründürdüğünü vurgular. Batı sömürgeciliği; 
din, eğitim, dil, tarih, sanat ve gelenek eliyle kendi kimlik örüntülerini dayattığı yerel kodları 
ortadan kaldırmakta veya değiştirmektedir. Galtung, kimliklerin ön plana çıkarıldığı ve geri 
kalmış bölgelerin, gelişmiş bölgelere tabi olması yoluyla, çatışmaları ve şiddeti önlemeyi 
amaçlayan bir çözümü reddetmektedir. Ona göre çözüm, medeniyetler arasındaki iletişim 
kanallarının artırılmasından geçmektedir. Bu söylemden hareketle, kolektif bilinç dışında 
üretilen ve kültürü referans alarak gerçekleştirilen şiddetin ortadan kaldırılmaya 
çalışılmasının elzem olduğunu dile getirmiştir (Galtung, 2014, 12-15; 18-24; 36-41; 172-
173).  

Kültürel şiddet, şiddetin tarihiyle de ilintilidir (Malesevic, 2018). Malesevic’e göre 
özellikle modern dönemde, şiddet kavramından, geçmişte savaşların yaşattığı acılardan 
dolayı tiksinti uyandıran bir olgu olarak bahsedilmiştir. Şiddeti içerecek herhangi bir 
söylemin, radikal sol örgütlerce dahi benimsenmediği görülmektedir. Buna rağmen modern 
dönemin tarih boyunca kitlesel ölümlerin en çok yaşandığı, şiddetin her türlüsüne maruz 
kalınan ve daha sistematik şiddet biçimlerine meydan veren bir zaman dilimi olması hayli 
ironiktir. Ancak bu paradoksun en basit açıklaması, modern dönemde ortaya çıkan örgütsel 
ve ideolojik güç alanlarının çeşitliliğidir (Malesevic, 2018, 180-182). Bu noktada modern 
kültürün ürettiği şiddetin izinin sürülmesi, kimlik ve şiddet ilişkisinde, kültürel şiddetin 
konumunu anlamada yardımcı olacaktır. Bu bağlamda, kültürel şiddetin boyutlarını 
oluşturan kültürel kimlik ögelerini analiz etmek gruplar arası ilişkilerde kimliğe yansıyan 
boyutlarıyla ilerleyen analizlerimizde, çalışmamıza ışık tutacaktır. 



 

 94 

3.1.3.1. Dilin Kullanımı 

Dil insanoğlunun en üretken yönüdür denilebilir. Dilin işleyişine dair iki önemli görüş 
bulunmaktadır. Bunlardan ilki, Ferdinand de Saussure’ün göstergeler sistemi olarak dilin, 
ses ve anlamın eşleşmesi anlayışıdır. Buna göre ör. kuş sözcüğü, kuş gibi ötemese veya 
uçamasa da dilde, kuşu karşılayan bir göstergedir. Bu göstergelere anlamını veren toplumsal 
uzlaşımlardır. Noam Chomsky ise dilin, sınırlı araçlarla sınırsız kombinasyon kurabilme 
becerisi olduğu üzerinde durur. Aynı göstergelerin farklı sıralamalarda kullanımı anlamı 
etkilemektedir. Örneğin; ‘köpek adamı ısırdı’ cümlesi ile ‘adam köpeği ısırdı’ cümlesinin 
çağrışımları oldukça farklıdır. Her bir dil kullanıcısı, kendi zihninde dilin kullanım 
biçimlerini farklılaştırır (Pinker, 2020, 91-93). Konuşan kişi, dili gelişi güzel ve sadece 
kendisinin anlayacağı bir şekilde kullanamaz. Bu durumda iletişim gerçekleşmediği için 
dilin temel işlevleri boşlukta kalır. Anlaşabilmek adına dilin kullanım kılavuzu olan gramer 
kuralları bu tarz bir ihtiyacın ürünüdür. Aynı zamanda bir kullanımın, ne zaman ve hangi 
durumda ‘uygun’ olacağına dair aynı dili konuşan insanlar arasındaki uzlaşımdan 
bahsedilmelidir. Bu uzlaşım, dilde bulunan bütün anlatım biçimleri için belirli kullanım 
alanları açmaktadır. Karşıdaki kişiye anlatılmak istenen her ne ise dile dökülen ve sözcüklere 
eşlik eden mimik ve tepkiler aracılığı ile aktarılır (Porzig, 1985, 1/100-106). Buradan 
hareketle, dilin kullanımına eşlik eden çevre ve kültürün öneminden söz edilebilir. 

Kültürün bir alt boyutu olarak dil ve toplum etkileşimi, dilin kullanım biçimleri, 
toplumsal değişimle ilişkisi ve toplumsallaşma sürecindeki rolü gibi pek çok açıdan oldukça 
önemli bir konumdadır (İmer, 1990, 9). Kaplan (1983), Alman filozof Martin Heidegger’in 
“dil, insanın evidir” sözünü aktararak dilin, insan yaşamındaki merkezliğini vurgular. Evin 
en temel özelliği, doğadaki malzemelerden üretilmesi ve doğada olması ancak doğadan ayrı 
bir mekan oluşturmasıdır. Evin dış yüzeyi doğaya, içi ise insana göre tasarlanmaktadır. 
Evlerin yapımı, toplumsal yapıya, gelenek ve göreneklere, coğrafyaya, toplumsal ilişkilere, 
servet, zihniyet ve zevklere vb. göre farklı farklı şekiller almaktadır. Dil, buna benzer bir 
inşa süreci sonucunda oluşur. Bir milletin dili, diğer milletlerle ilişkileri yönüyle farklılıklar 
üzerinden kendini oluştururken, milletin kendi iletişim kanalı olarak içeride toplumun 
zevkleri, zihniyeti, gelenek ve görenekleri, sembolizmi ve yazılı ürünleri dil ile etkileşim 
içinde birliktelik oluşturur. İnsanın evi olması nedeniyle dilin, insan ile olan ilişkisi, insanın 
kendini ifade etmesindeki rolü ve diğer insanlarla ilişkilerinde belirleyicidir (Kaplan, 177-
178). Bir insanı evinden kovmak yahut evine almamak her açıdan bir şiddet durumu içerir. 



 

 95 

Lacan’ın bakış açısıyla Heidegger, dili insanın evi olarak tasavvur ederken 
madalyonun diğer tarafını ıskalamıştır. Dil, aynı zamanda insanı içinde ikamet etmeye 
zorunlu bırakan bir meskendir. Dil, kuralları ve sınırları ile insanı engelleyen, sınırlar çizen 
ve yaralayıcı ifadelerle bir işkence biçimi halini alabilir (akt. Žižek, 2016, 3-5). Judith 
Butler’da (1997) dilin şiddetle ilişkisine vurguyla, yaralayıcı dil ifadesini kullanır. Bu 
yaralama, en az fiziksel şiddet kadar ağırdır. Fiziksel şiddetten ayrılan yönü ise yaralamaya 
maruz kalan kişinin bağlamdan kopması, nereye ait olduğuna dair bilinmezlik ile kaygıya 
düşmesidir. Bunun yanında, sözlerin birer fiziksel darbe gibi insanı yaralaması ise sözün 
performatifliği19 ile ilgilidir. Böylece dil, bedeni; kültürün içerisinde kırılgan ve yaralanabilir 
hale getirir. Çünkü dil, bizi diğerlerine bağlantılı ve hatta bağımlı kılan tarafımızdır (Butler, 
2-6; Özkazanç - Agtaş, 2018, 6-7).  

Dilin, kültürel çevreyle ilişkisi ve bir grup insanın uzlaşımsal anlamlara verdiği uygun 
tepkilerle iletişime dönüşmesi, sözcüklerin sadece insanlığın faydasına olan, olumlu 
sonuçlar doğurduğu anlamına gelmemektedir. İnsanlar, birbirlerine fiziksel şiddet 
uygularken aynı zamanda belli bir kültürde aşağılama, hakaret, insansızlaştırma ve 
kişiliksizleştirme gibi süreçlerle sonuçlanan, dilin şiddet için araçsallaştırılması da söz 
konusudur. Judith Butler, ırkçı konuşmaların bazen bir tokattan daha ağır ve daha hızlı zarara 
verdiğini vurgulamıştır. Dilin, şiddete hizmet eder biçimde kullanılması öncelikle bilinen 
anlamın bozulması yoluyla gerçekleşir. Bununla birlikte bilfiil sözcükler yoluyla (nefret 
söylemi, ırkçı ifadeler vb.) şiddetin uygulanması mümkündür. Şiddetin, dilin kendisine içkin 
olarak yerleşmiş, hikayeler, deyişler, anlatılar eliyle yaygınlaşması ve iletilmesi sağlanıyor 
olabilir. Bu süreç farklı seviyelerde, şiddetin anlama bürünmesi ve gündelik hayatta dilin 
kullanımlarında kendini göstermesi ile sonuçlanabilmektedir (Silva, 2017, 7-8).  

                                                
19 J. L. Austin bu kavramı “ …bu isim, elbette, 'eylem' ismiyle birlikte kullanılan olağan fiil olan 'perform'dan 
türetilmiştir: ifadenin ortaya çıkışının bir eylemin gerçekleştirilmesi olduğunu gösterir - normalde sadece bir 
şey söylemek olarak düşünülmez.” şeklinde açıklamıştır (Austin, 1962, 6-7). Butler'a göre, performative, 
cinsiyet kimliğinde merkezi olup, eylemler ve dil tarafından oluşturulur. Austin'den farklı olarak, Butler 
kimliklerin oluşumunda tekrarlayan eylemleri vurgular ve sabit kavramları sorgular. Performative güç, dilin 
zararını ve işleyiciliği biçimlendirir, zayıflığı ve beklenmeyen tepkileri destekler (Butler, 1997, 2-3). 
 
 
 
 



 

 96 

Foucoult’a göre ise dildeki kavramlarımızın göstergeler olarak verili bir yapısının 
olduğu gerçeği kabul edildiğinde, kavramlara yüklenen anlamların belirli bir dönemde öne 
çıkmış söylemler olduğu gerçeğiyle karşılaşmamız olasıdır. Bu söylemlerin kaynağına dair 
sorgulama bizi kurallar bütünü ile sınırları çizilmiş iktidar biçimlerine götürmektedir. Özne, 
dili kullanırken bu sınırlar dahilinde, belirli kalıplar (dilbilimsel kurallar) içerisinde konuşma 
eylemini gerçekleştirmektedir (Foucault, 1999, 69-75). Bu nedenle dilin stratejik 
kullanımından bahsedilebilir. Demokratik gücün elde edilmesi ve uygulanması bu strateji ile 
mümkündür. Dilin kullanımı, grubun kendi bakış açısını daha makul aktarımında ve 
söylemlerinin etkililiğinde önemli bir faktördür. Buna mukabil, dilin şiddeti önleyici bir araç 
şeklinde tasarrufunda dahi tarafsız bir mübadele aracı olmadığı ifade edilmektedir (Coates - 
Wade, 2007, 511-512).  

Galtung’a göre kültürü inşa eden önemli yapı taşlarından biri olan dil; cinsiyetçi, 
ötekileştiren, şiddeti öven kullanımlar barındırabilmektedir. İtalyanca, İspanyolca, Fransızca 
(ve modern İngilizce) gibi Latince kelime dağarcığı olan Almanca ve İskandinav dilleri gibi 
Cermen kökenli olmayan dillerde, tüm insan türü için erkek sigası kullanımı, kadınları 
görünmez kılan, dile dayalı bir kültürel şiddet örneğidir. Bunun yanında egemen kültürün 
kendi dilinin semantik ve gramerini, mağlup medeniyetlere dayatması neticesinde de daha 
geniş bir grubu etkileyen kültürel şiddetten bahsedilebilir (Galtung, 1996, 204-205). Dil; 
söylem, sembol ve anlamlar yoluyla ve grubun yaşam dünyasını inşa etmedeki rolüyle, aynı 
zamanda bir güç mücadelesi alanıdır. İnsanların dil-söylem alanı kontrol altına alındığında, 
toplumun kontrol edilmesi de kolaylaşmaktadır. Taraflar, dili bir kültürel şiddet unsuruna 
dönüştürerek birbirlerini yok sayacak, küçük düşürecek ifadeleri, bu mücadelenin silahı 
haline getirir (Kartal, 2021, 15). 

Kültürel şiddetin dil üzerinden inşası, makro planda egemen devletlerin 
sömürgeleştirecekleri toplumlar üzerindeki müdahalelerinde görülmektedir. Sömürgecilerin 
Kuzey Afrika’ya dönük politikalarında, Cezayir vb. ülkelerin kullandıkları fasih Arapçayı 
hedefe koydukları ifade edilmektedir. Bilindiği üzere Arapça, diğer dillerde olduğu üzere 
farklı lehçelere sahiptir. Bu bir dilin zenginliğine işaret etmektedir. Ancak sömürgecilerin, 
lehçeleri kullanarak fasih Arapçayı unutturma politikası güttükleri aktarılmaktadır. 1950’li 
yıllarda Cezayir’de, Arapça çıkan sadece bir, iki gazetenin kaldığı belirtilir. Benzer şekilde 
bağımsızlığını ilan etmeden önce Batılı devletlerin Somali’ye, İtalyanca’yı resmî dil ilan 
ettirme baskıları ve Mısır Millî Kütüphanesi Müdürü, Alman müsteşrik Wilhelm Spitta’nın,  
Mısır Halk Lehçesi Grameri adıyla lehçeleri canlandırma projesi vb. (Aydın, 2013, 56-60) 



 

 97 

çalışmaların kültür ve dil etkileşiminde sömürülen ülkelere uygulanan kültürel şiddet 
unsurları olduğuna işaret edilmektedir. Post-kolonyal dönemde Batı ekseninde ortaya çıkan 
İslamofobi ve bu akımın dile yansıyan görüntüleri oldukça dikkat çekicidir. İslamist, 
Cihadist, İslamist Terörist gibi ifadelerin Müslüman toplumlara atıfla kullanımı buna 
örnektir. Benzer biçimde, kadına karşı ayrımcı dilin, Müslüman kadınlara karşı kullanılan 
İslamofobik dilde, kadını dini aidiyetler üzerinden aşağılayan bir başka boyut oluşturduğu 
aktarılmaktadır (Bodur, 2017, 74-76). Bu örneklerin, dile dayalı kültürel şiddetin gruplar 
arası ilişkilerde, baskın grubun müdahaleci tutumuyla gün yüzüne çıktığını vurgulaması söz 
konusudur. Ancak bu her zaman baskın grubun, azınlığın tahakkümü şeklindeki konumuyla 
ilerleyecek bir süreç değildir. Baskın grubun çoğunluğu oluşturduğu ve sömürgeci bir ilişki 
biçiminin olmadığı denklemlerde de dilin bir baskı aracı haline gelebileceği söylenebilir. 

 

3.1.3.2. Şiddetli Anlatılar: İdeoloji 

İdeoloji kavramı, muhtemelen sizlerin de başlığı okuduğunuzda aklınızda canlanan 
anlamından oldukça farklı bir amaçla oluşturulmuştur. Antonie Destutt de Tracy tarafından 
türetilmiş kavramın en temel anlamı ‘fikirler bilimi’ olarak geçmektedir. Bu temel anlam 
etrafında Tracy, dünya üzerindeki düşünce sistemlerinin kökenlerine inmek ve nesnel bir 
biçimde açıklamak adına yöntemini oluşturacağı bir bilim dalı kurma hayaliyle yola 
çıkmıştır. Sonuç olarak ideoloji, tüm bilimlerin kökenine ineceğinden “bilimlerin kraliçesi” 
olarak adlandırılacaktır. Bu idealini gerçekleştirirken Tracy, doğa bilimlerinin yöntemini 
kullanmayı ve fikirlerin kaynağıyla ilgili kanunları tespit etmeyi amaçlamıştır (akt. 
Rehmann, 2015, 25-26). Ancak pek çok kavramın kaderi olan değişimden, ideoloji de 
nasibini almıştır. İlk olarak Karl Marx, F. Engels’la birlikte ideolojiyi; Alman İdeolojisi adlı 
eserde, “yanıltma, gizemleştirme, yanlış bilinç, yöneticilerin egemen fikirleri, sınıflı toplum, 
iktidar” vb. anlamlarıyla; hakikat-yanlışlık dikotomisi bağlamında kullanmıştır. Marx’a göre 
bir şeyin bilim olarak değerlendirilmesi, ideoloji olmaması ile mümkündür. Daha sonra 
gelecek olan Marksistler, kavram üzerinde yoğunlaşmıştır. Marx’ta sadece kapitalist sınıfa 
özgü ideoloji, Marksistlerde her toplumsal sınıfa teşmil edilebilecek şekilde doğru ve yanlış 
ideolojiler olarak ayrılmıştır.  

Anthony Gramsci ideoloji kavramını “hegomonya” kavramıyla, H. Marcuse 
“totaliterlikle” eşitlemiştir (Heywood, 2007). Marksizm dışında ideoloji kavramına dönük 



 

 98 

bir tanım, Karl Mannheim’e aittir. Ona göre ideoloji sadece olumsuz anlamda anlaşılamaz. 
Belirli bir sosyal düzeni savunmayı amaçlayan fikirler ve bu düzenin yönetici ve elitlerinin 
çıkarları ideolojiyi tanımlamaktadır. Ayrıca, belli başlı birey ve grupları ilgilendiren özel, 
sosyal sistemin tamamını ilgilendiren bütüncül ideoloji tipolojilerinden bahsedilebileceğini 
ifade etmiştir. Birinci ve İkinci Dünya Savaşları süresince ideoloji kavramı, savaşın 
taraflarının bir diğeri hakkında kullandığı olumsuz sıfatlara dönüşmüştür. 1960’lı yıllardan 
itibaren ortaya çıkan yeni düşünce akımlarını anlamaya ve açıklamaya dönük istek, ideoloji 
kavramı üzerinde düşünmeyi yoğunlaştırmıştır. Bu andan itibaren ideolojiye dair değer 
yüklü ve verili tanımlardan kaçınılması söz konusudur. Ancak bu aynı zamanda ideolojiyi, 
herhangi bir fikre indirgemeyi de önlemelidir. Bu bağlamda Heywood kavramı, “… mevcut 
iktidar sistemini muhafazaya, biraz değiştirmeye veya ortadan kaldırmaya yönelmiş örgütlü 
siyasal eylem için zemin oluşturan, az çok tutarlı fikir kümeleridir” şeklinde siyasi anlamda 
tanımlamaktadır (Heywood, 2007, 22-29). İdeoloji kavramının bu tanımından hareketle, 
grup içi ve dışı ayrımının siyasi ideolojilerin kendilerini konumlandırmasında oldukça etkili 
olduğu ve bunun yanında ideolojinin belirli bir kültürel çevreden besleneceği 
anlaşılmaktadır. 

Lois Althuser, ideolojilerin insanın özneliğini yok saymadığını ancak özneliği, kendi 
amaçları üzerinden ‘işler’ kıldığını açıklamaktadır (Althusser, 2016). Her ideolojide bir 
büyük “Özne” (dinde; Tanrı, devlette; Başkan, hukukta; Adalet) ile özneler (inananlar, 
seçmenler, hakimler) arasındaki itaat ilişkisinden bahsedilebilir. İdeoloji tanımına binaen 
Marksizmi, büyük Özne ve özneler ilişkisini reddettiği, otoriteleri sorguladığı için ideoloji 
olarak tasnif etmeyebileceğimizi söyler. Ona göre devlet aygıtının mevcut işleyişini 
meşrulaştıran ve devamını sağlayan, “devletin ideolojik aygıtları (DİA’lar)” mevcuttur. 
Devlet ideolojik aygıtı (devlet mekanizmasından ayrı olarak) en temel ve baskıcı 
merkezileşme unsurudur. Bunun yanında; din, eğitim, hukuk, siyaset, sendika, haberleşme 
ve kültür ideolojik aygıtları vardır. Devlet aygıtı içerisinde yeniden üretim ilişkilerini (ör. 
kapitalist üretim ilişkilerini) düzenleyen ve meşru zeminini sağlayan DİA’lar, ideoloji 
kullanarak bunu sağlar. İdeoloji ise bireyleri özne kılma, Özne ve öznelerin karşılıklı olarak 
birbirini tanıması, aynı zamanda her şeyin mevcut şekliyle olması gerektiğine dair güvence 
ve tâbi olduğunda sonucun olumlu olacağına yönelik kabul mekanizması şeklinde işler 
(Althusser, 2016, 49-50, 134-142). Althuser’in altyapı-üstyapı ilişkileri temelinde, üst 
yapının alt yapıyı belirleme girişimi olarak ve üretim ilişkilerinin yeniden üretiminde 
oynadıkları rol üzerinden değerlendirdiği ideoloji ve DİA modeli, ideolojilerin nötr fikir 
kümeleri olmayacağına vurgusu açısından önemlidir. Ayrıca ideolojilerin, toplumsal 



 

 99 

ilişkilerde gerilimi berberinde getirerek proleter mücadele veya burjuva baskısı boyutlarında 
şiddet üretebileceği söylenebilir. 

Van Dijk, ideolojileri zihnimizdeki inanç demetleri olarak tanımlar (Dijk, 2019). Bu 
tanımda ideolojilerin, diğer fikri üretimlerimizde olduğu üzere zihnimizin süzgecinden 
geçtiği vurgulanır. Aynı zamanda bu fikirlerin tamamı, bir inanca tekabül eder. Bu inanç; 
neyin doğru, neyin yanlış, neyin iyi, neyin kötü olduğuna, neyin yapılması ve neyin 
yapılmaması gerektiğine dair önermeler içerir. İdeolojileri zihnin ürünleri olarak görmek, bu 
kavramı zihne indirgemek anlamı taşımamaktadır. İdeolojiler ne sadece bireyseldir ne de 
sadece birey üstü toplumsallıklarla açıklanabilir. İnsan zihninin, içinde yaşadığı toplumsal 
ve kültürel pratiklerle şekillenmesi bunun göstergesidir (Dijk, 2019, 35-52). Heywood’un 
siyasal zeminde açıkladığı ideoloji kavramının, bilişsel temellerine dair Dijk’in söyledikleri, 
kavramın çok boyutluluğu hakkında fikir vermektedir. 

Şiddet ve ideoloji ilişkisi düşünüldüğünde şiddetin gerçekleşme sürecinde seri 
katillerin dahi bir onaylanma ihtiyacı hissetmesi, şiddetin eyleme dönüşmesinde ciddi bir 
aşamayı imgeler. Şiddeti kabul etmek, şiddetin artışına yol açmaktadır. En hastalıklı ruh dahi 
şiddeti sergilemeden evvel, narsist bir onayı duymak istemektedir. Bu sebeple ideolojiler, 
şiddeti körüklemeye müsait ilişki ağlarıdır (Moses, 1996, 24). Galtung, kültürel şiddetin bir 
boyutunu teşkil ettiğini söylediği ideolojilerin, bir yönüyle seküler çağda Tanrı’nın rolünü 
ve dinlerin fonksiyonunu üstlendiğini ifade etmektedir. Örneğin; modernite Tanrı ve Şeytan 
ikilemini reddeder ancak seçilmiş-dışarıda bırakılmış dikotomisini sahiplenir. Modern 
devlet, ulus millet ve milliyetçiliğin ise diğerlerini basit bir “o” ya dönüştürdüğünü belirtir. 
Nazizm’in Yahudileri bakteri, haşarat damgalarıyla, Stalin’in Kulakları (köylü), sınıf 
düşmanı ilan etmesiyle, Regan’ın Kaddafi’yi ‘deli köpek’ olarak adlandırmasıyla vb. 
kendinden olmayanların ideolojiler üzerinden yeniden keşfi ve insansızlaştırılması örnekleri 
çoğaltılabilir. Bu örneklerin tamamında kültürün ideolojik boyutta ürettiği ‘meşru’ şiddet, 
bir imha politikası olarak onaylanır. İmhanın muhatabı olamayanların ise seçilmişlik 
statüleri onaylanmaktadır. Böylece erkeklerin kadınlardan daha güçlü ve mantıklı olduğu, 
bazı milletlere, uygarlığın taşıyıcısı payesi verilmesi, beyazların, beyaz olmayanlardan daha 
zeki ve mantıklı oluşu ve fırsat eşitliği toplumunda, sadece en iyilerin en tepede olabileceği 
gibi kalıp yargılar zihinlere yerleşmekte ve bu ilkeler üzerinde fikir birliği sağlanmaktadır. 
Galtung, kültürel şiddeti artıran seçilmişlik olgusunda, büyük payenin tarih boyunca 
seçilmişlerin haklarını garanti altına alma görevi ağır basan devlet ve ulus gibi 
organizasyonlarda olduğu tespitini yapar (Galtung, 1996, 204-205). Galtung’un, 



 

 100 

ideolojilerin kültürel şiddeti meşrulaştıran yönlerine aşırı vurgusu konusu itibariyle 
anlaşılabilir. Ancak ideolojiler her zaman şiddetin noterliğini yapmamaktadırlar. İdeolojiler, 
söz konusu olduğunda iki genel tavırdan bahsedilebilir: Bunlardan ilki ideolojilerin, toplum 
mühendisliğine soyunmuş ruhsuz projelere dayalı kavramsal sistemler olduğu, ikincisi ise 
insanoğlunun karanlık yönünü ortaya çıkaran, irrasyonel yarı-dinsel inançların beslediği 
aşırı tutku ile bağlanılan yapılar olduğudur. Bu birbirine zıt iki kabul, insana dair belirlenimci 
ve indirgemeci bakış açısı ile ilgilidir. Halbuki insanoğlu, fikirlerini boş düşünceler ve 
temelsiz kanaatler üzerine kurmamaktadır. Buradan hareketle ideoloji kavramının, anlam ve 
gücün kesişimi üzerinden anlaşılabileceği ifade edilmektedir. İnsanlar belirli bir ideolojiyi 
sahiplendiğinde, bu durum hayatı ve yaşadıkları çevreyi anlamlandırmalarına yardımcı olur. 
Aynı zamanda hayata dair sorunların çözümünde ideolojiler, insanlara kılavuzluk edebilir. 
Bu sayede kişiler ve gruplar, geçmiş, şimdi ve gelecekte meydana gelmiş ya da olması 
mümkün durumlar hakkında ideolojilerin sunduğu konfor alanıyla daha hazırlıklı olabilirler. 
Bütün bu süreçler ideolojilerin anlam dünyamızı inşası ile ilgilidir. Bu halde ideolojilerin 
seküler zihinde, anlam taşıyıcıları şeklinde tasviri söz konusudur (Macit, 2015, 32-33). 
Ancak bu durum ideolojilerin kültürel şiddeti oluşturan bir mekanizmayı üretebileceği 
gerçeğini yadsımamaktadır. 

İdeolojilerin, insanları maruz bırakarak güçlenmesi ve yayılması söz konusudur. 
Maruz bırakmanın en bilinen yollarından birisi ise  propagandadır.  Bu bağlamda ilk olarak 
1689 yılında Protestan reformuna karşı mücadele etme amacıyla ‘inancı yayma meclisi 
(congregatio de propagande fide) kurulması kararı sonucunda literatüre giren propaganda 
kavramı, 1790’dan itibaren dinsel ve siyasal akımların destekçi kazanmak adına kamuoyunu 
etkilemek için kullandığı yöntemler olarak anlam değişikliğine uğramıştır (Leteinturier, 
2011, 599). Propagandanın işleyişinin, yalan söyleme ile veya samimiyetsiz düşünceleri 
iletmeyle açıklanamayacağı ifade edilir. Zira propagandayı gerçekleştiren kişi, bir doğruyu 
farklı bağlamlarda ifade ederek de amacına ulaşır. Türkçemizde var olan “her doğrunun her 
yerde söylenmemesi gerektiği” atasözünde, doğru bile olsa söylenen şeyin yaratacağı etkinin 
hesap edilememesi ya da doğrunun yerinde kullanımının istenen sonuçlarına ithafen 
anlaşılabilir. Propagandayı gerçekleştiren kişi veya kurumların, söyledikleri şeylere samimi 
olarak inanmadıklarını iddia etmek ise saf dillilik şeklinde değerlendirilebilir. Sonuç 
itibariyle propagandanın, fikirlerden koparılmış duygular yoluyla tartışmayı sonlandırmak 
olduğu aktarılmaktadır. Propaganda, rasyonel duyguları yok ederek ve insanları sadece en 
kısa yoldan harekete geçirme hedefiyle tartışmaları sonlandırma yöntemidir (Stanley, 2016, 
45-50). Propaganda kavramına dair bu kabullerin, bu kavramın edim haline geldiğinde, 



 

 101 

sadece ‘kötü’ insanlarca gerçekleştirilecek bir eylem olduğuna dair algıdan kaynaklandığı 
ifade edilmektedir. Aynı zamanda propagandanın daima bize karşı, bizim grubumuz 
dışından gerçekleştiği anlayışı söz konusudur. Ait olduğumuz grup veya bloğun 
propagandayı kullanmadığına dair bir önyargıya sahip olmamız bu durumu pekiştirir 
(Gürgen, 1990, 137). Ancak bu tarz bir ayrımın gerçeği yansıtmadığı söylenebilir. 

Propaganda kavramının algıya dönük tarafının yanında, kavramın tanımlar eliyle 
sınırlarının çizilmesi denenmiştir. Bu tanımların kapsamlı bir örneği, Terence H. Qualter 
tarafından yapılmıştır. Ona göre propaganda “…bir bireyin veya grubun başka bireylerin 
veya grupların tutumlarını belirleyip biçimlendirmek, kontrol altına almak veya değiştirmek 
için: haberleşme araçlarından yararlanarak ve bu bireylerin veya grupların belirli bir durum 
veya konumdaki tepkilerinin kendi amaçlarına uygun tepkiler şeklinde olacağını umarak 
giriştikleri bilinçli bir faaliyet” şeklinde tanımlanabilir (Qualter, 1980, 279). Bu tanımda 
dikkat çeken unsurlar; propagandanın birey veya grup tarafından gerçekleştirebileceği, 
kontrol etmenin tek amaç olmadığı, değiştirme güdüsüyle de gerçekleştirilebileceği, kitle 
iletişimin bu amaçla kullanılacağı ve bilinçli bir faaliyet olmasıdır. Tanımda da vurgulandığı 
üzere kitle iletişim propagandanın gerçekleştirilmesi adına merkezi bir rol üstlenmektedir.  

Althuser’in, yukarıdaki satırlarda belirttiği üzere propagandanın araçlarından birisi de 
haberleşme DİA’sı dır. Propaganda, ideolojik aygıtların işleyişi ile benzer olarak kitle 
içerisindeki bireye, onu özne olmaya çağırarak hitap eder. Kitlenin ortalamasına göre hitabın 
şekli belirlendiğinden, her birey bu çağrının kendine yapıldığı hissine kapılır (Gürgen, 1990, 
141). Örneğin; Cumhuriyet’in ilanı ile birlikte kurulan Türkiye Cumhuriyeti’nin 
modernleşme ve Batılılaşma çabalarının ve devrimlerin halka açıklanma ve kabul ettirilme 
sürecinde, basın ve yayın kuruluşlarının önemli bir etmen olduğu aktarılır (Güngörmez, 
2002, 7-12). Kitle iletişimin doğasına dair Chomsky ve Herman’ın çalışması ise 
propagandanın kitle iletişimin üretiminde merkezi rolüne dikkat çekmektedir. Topluma 
servis edilen enformasyonun, belirli süzgeçlerden geçerek haber halini aldığını örnekleri ile 
aktarmaktadırlar. Bu sürecin işleyişinde güç, statü, ideoloji ve para gibi değişkenlerin rolü 
ön plana çıkarılmıştır. Propaganda modeli olarak ifade edilen bu sistemde üretilen şey ise 
toplumun rızasıdır (Chomsky - Herman, 2012, 72-73). Toplumsal rızanın üretilmesi, 
günümüzde yeni medya ile hem daha hızlı olabilmekte ama aynı zamanda medya araçlarının 
merkezisizleşmesi propaganda ve ideolojinin temelini oluşturan yönetme edimini 
zorlaştırmaktadır (Karakuş, 2021, 473).  



 

 102 

Kitle iletişimin kullanılması yoluyla kültürel şiddetin yayılımı, en net şekilde soykırım 
olaylarında karşımıza çıkmaktadır. Ruanda soykırımına giden süreçte de bir propaganda 
aracı olan radyo yayınları ve gazete haberleriyle iki etnik grup olan Hutu ve Tutsiler 
arasındaki doğrudan şiddete giden yolun taşları döşenmiştir. Radyo yayınlarında 
‘hamamböcekleri’ olarak nitelenen ve kendilerinden kurtulunması istenilen Tutsiler, bu 
propagandanın kurbanı olarak binlerce can kaybetmiştir (Düzler, 2020, 38). Benzer şekilde 
ÇKP (Çin Komünist Partisi)’nin, Doğu Türkistan Türk toplumu üzerindeki gözetim 
politikası ve Konfüçyüs ve Komünist Parti ilkelerini benimsetme girişimi, propagandaya 
dayalı ideolojik bir kültürel şiddet formu olarak değerlendirilebilir (Narmanlioğlu - 
İyigüngör, 2022, 124-125). 

3.1.3.3. Kurgunun Gücü: Sanat 

L. N. Tolstoy sanat nedir sorusuna cevap olarak yazdığı hacimli eserinde, kendisinden 
önceki güzel ve estetik merkezli ve metafizik olguları da içeren tanımları incelemiş ve 
“sanat, yaşadığı bir duyguyu karşısındakilere geçirmek isteyen birinin bu duyguyu kendinde 
yeniden üretmesi ve belirli dış işaretlerle onu ifade etmesiyle başlar ” şeklinde yeni bir bakış 
açısı önermiştir. Öyle ki bir kurt gören çocuğun o anını tasvir etmesi bunun örneğidir. 
Aslında ninniler şarkılar, bilmeceler, ev süslemeleri, fıkralar, giysilerimiz vb. insanoğlunun 
hayatının her aşaması sanatla doludur. Ancak sanat bir kavram olarak gündelik yaşamın 
dışında bir alanı temsil eder hale gelmiştir (Tolstoy, 2019, 37-38). Sanatın bir insan eylemi 
olarak nasıl ve ne zaman doğduğuna dair sorunun da farklı cevapları olmakla birlikte, sanatın 
insanların bir arada olması yani toplumsallığından türediğine dair yorum, daha kapsayıcı 
olarak nitelendirilmiştir (Güllülü, 1994, 19). 

Sanatın, gündelik hayatla iç içe oluşunun yanında içinde yaşanılan dönemin 
özelliklerini de temsil ettiği ifade edilir. Buna en belirgin örnek; Orta Çağ sanat anlayışında 
var olan skolastik izlerdir. Zira dönemin eğitim ve sanat anlayışını belirleyen üniversite 
yapılanması, Kilise ve Hristiyan tarikatlarının etkisi altındadır. Fransisken ve Dominiken 
tarikatları, pek çok elit düşünürü içerisinden çıkardığı gibi büyük sanatçılar da bu tarikatlara 
mensuptur (Akyürek, 1997, 46-48). Galtung, Orta Çağ’dan Yeni Çağ’a geçerken Avrupa 
toplumlarının ‘genelleştirilmiş ötekisi’ olan Viyana surlarına dayanmış Osmanlı Devleti’nin, 
Avrupa’nın toplumsal yapısındaki etkisinden bahseder. Ona göre Avrupa’nın kendini, 
güneyindeki düşmana göre belirleme süreci, sanat ürünlerinde doğu despotizmi metaforunun 



 

 103 

gelişmesine ön ayak olmuştur. Bütün toplumsal üretimlere yansıyan ‘Doğulu Despot’un 
temel özellikleri; keyfilik ve duygusuzluk olarak işlenmiştir. Doğuyu, erotizm ve şiddet 
üzerinden tasvir eden resim ve edebiyat örnekleri bu sürecin yansımalarıdır. Bilimsel 
metinlere değin işleyen irrasyonel, şiddet meyilli ve cinsellikle örülü bir Doğulu imajı 
çizilmiştir (Galtung, 1996, 205).  

Sanat, gerçekliği göz ardı ederek bağlamından kopuk kurgusallık yoluyla aktarım 
kapasitesine de sahiptir. Basit bir kurgusallık dahi rüzgârın kayaları aşındırdığı gibi gerçeğe 
dair algıları yavaş yavaş değiştirebilir. Bu sanat ve sanatçının dolaylı gücüdür (Ötgün, 2008, 
91-92). Böylece sanatın, bu çevreyi hakimiyeti altına alan kültürel bağlamı tamamlayarak 
şiddet üretebileceği ortaya çıkar. Şiddetin farklı biçimleri, sanat eserlerinde çokça temsil 
edilmiştir. Kültürde var olan şiddet örüntülerinin en nesnel çıktıları, sanat alanında ve estetik 
değerlerde kendini hissettirmektedir (Keten, 2019, 237). Avrupa menşeli Oryantalist resim 
akımının, Doğu tasvirleri, ben merkezci yaklaşımları ve kurgusal Doğu sahneleriyle, kültürel 
şiddetin sanat boyutuna örnek oluşturmaktadır (Diğler - Soylu, 2022, 375). Sanatın, gruplar 
arası boyutta karşılıklı alan belirlemede ve sınırların netleştirilmesinde bir enstrüman olarak 
işlevselliği göz önüne alınmalıdır. Sadece belirli sanat türlerinin merkeze alınmasına gerek 
olmadan, karşılıklı söylemin sanat üzerinden inşa edildiği örneklere daha duyarlı olmak 
kültürel şiddeti ortaya çıkarmaya yarayabilir. 

3.1.3.4. Anlatının Meşruiyeti: Din 

Din olgusu, insanoğlunun en temel gerçeklerinden biridir. Bu çerçevede din ile ilgili 
yapılan araştırmalar ve üzerine temellendirilen görüşlerde, öncelikli olarak dinden ne 
anlaşılacağı sorunu bulunmaktadır. Din, kelime anlamı itibariyle, yaratıcının mahiyeti, 
yaratıcıya olan bağlılık ve bu bağlılığın tezahürü olan inanan grubunun eylem ve 
söylemlerini kapsayacak şekilde anlaşılmıştır. Dinin sübjektif boyutu, inananların Tanrı ile 
kurduğu özel bağda mevcuttur. Ancak din, aynı zamanda topluluk oluşturucu yönüyle, 
toplumun inanç ve amellerle devam ettirdiği bir sistemdir. Objektif anlamda dinin, toplumla 
ilişkisi Din Sosyolojisi çalışmalarının araştırma konusunu teşkil etmektedir. Ancak din, 
sadece topluma indirgenerek açıklanamaz. Zira dinde Tanrının varlığı ile ilgili aşkın bir 
boyut bulunmaktadır (Günay, 2015, 191-204). Yeryüzünde, inançların içeriği, kutsalın 
neliği, ibadet ve ayinlerin çeşitliliğiyle birbirinden ayrışan pek çok dinin varlığı, din 
hakkında yapılan araştırmaları dünyadaki inanç biçimlerini hesaba katarak yorumlamayı 



 

 104 

gerekli kılmaktadır (Freyer, 2013, 53). Sonuç olarak din hakkında kayda geçen bilimsel 
verilerin, o dine inananların din konusunda ortaya koydukları yorumlardan oluşan ‘birincil 
inşalar’ üzerine bina edilen, bilim diliyle gerçekleştirilmiş ‘ikincil inşa’ faaliyetleri olduğu 
akılda tutulmalıdır. Çok parçalı bir yapıyı tek ve genel geçer bir bakış açısına oturtmak 
imkânsızdır. Dini, kendisini farklı yönleri ile dışa vuran bir fenomen şeklinde ele almak ve 
kendine ait kaynakları, inananlarına sunduğu bakış açıları, toplumsal bağlamları ve amaçları 
yoluyla okumak daha makul görünmektedir (Macı̇t, 2009, 394-395). Bu noktada önemli olan 
bir diğer husus, sosyolojik yaklaşımı esas alarak dinin teolojik bakışla ele alınamayacağı 
fikrini merkeze alan ve dinin yerine sosyolojiyi ikame etme veya dini sosyolojik muhtevaya 
indirgeme düşüncesinden kaçınmaktır. Dinin ne olduğu ve nasıl işlevsel hale geldiği 
anlaşılırken teoloji ile kurulacak ilişki, incelenen dinin teolojisinin bilinmesi ve teolojiden 
yararlanma şeklinde sağlıklı bir zeminde ilerleyebilir (Tekin, 2008, 67). 

Dinin toplumla ilişkisi, aynı zamanda dinin kültürle ilişkisini akla getirir. Din ve kültür 
ilişkisi anlaşılamaya çalışıldığında ise din antropolojisi gibi müstakil bir alanın bu ilişkileri 
incelediği görülür (Sezen, 2011). Dinin kültürle ilişkisi, din kavramına dönük tipoloji 
denemelerinde de kendini gösterir. Milli (mahalli) din; evrensel din, semavi din, kültürel din, 
kurumsal din veya halk dini vb. tasnifler dinin kaynağına dönük farklı teorilerin ürünüdür. 
Bu tasniflerden birisi olan kapalı ve açık din kategorileri ise din ve kültür bağlantısını 
anlamlandırmada işlevseldir. Buna göre kapalı dinler daha yerel ve kabilevi inançlarda 
olduğu üzere kültür yoluyla tesis edilmiş ve daha az teşkilatlı yapılardır. Açık dinlerin ise en 
temel özelliği belirli bir kültüre indirgenemeyecek evrensel mesajlar barındırmasıdır. 
Buradan hareketle, açık dinlerde din ve kültür birbirlerine indirgenmeden açıklanabilir. 
Kültür, daha geniş bir alanı ifade ederken din, kültürle etkileşim halinde olan toplumsal bir 
kurum, kültürü etkileyen ve kültürden etkilenen bir fenomen olarak karşımıza çıkmaktadır 
(Sezen, 2011, 59-61).  

Kültür, insan yaşamını yönlendiren ortak kabulleri yansıtan duygu, değer ve 
anlayışları ifade eder. Bu duygu, değer ve algılar uygulama sahasında davranışları da etkiler 
(Haviland v.dğr., 2017, 103). Din ve kültürün buluştuğu ortak zeminlerden birisi de 
sembolizmdir. İnsanoğlu, semboller veya başka bir deyişle ortak temsiller üzerinden yaşamı 
anlamlandırmaktadır. Bu sembollere kaynak teşkil eden ve anlam katan değer sistemi, din 
yoluyla oluşturulmaktadır. Dini fenomenlerin, toplumsal alanda etkili olmalarını sağlayan 
temel araç, sembolik anlamlardır. Bayrak, Kur’an, ezan gibi örneklerde olduğu üzere bu 
semboller, hem milli kültürün hem dinin ortak sembolik değerlerini meydana getirir (Arslan, 



 

 105 

2004, 192-196). Konumuz itibariyle kültürel alanı oluşturan parçalardan biri olan dinin, bu 
ilişki biçimi içerisinde kültüre rengini verdiği anlarda, şiddeti meşrulaştırma veya pasifize 
etme gibi fonksiyonlarıyla, kişilerin davranışlarında etkili olması beklenir. 

Dini, kültürle iç içe değerlendiren Walter Benjamin’in, kurucu ve koruyucu şiddet 
tipleri, dinlerde meydana gelen şiddeti açıklamayı dener. Yusuf (as.), Habil-Kabil, Nuh (as.) 
kıssalarında da görüleceği üzere, kutsalın ilk örgütlenişinde “kurucu şiddetin” izleri bulunur. 
Kurucu şiddet, meşruiyetin ve hukukun da kaynağıdır. Neredeyse insanın başlangıcına dair 
dini anlatıların tamamı, bir suç veya günahla -dolayısıyla şiddetle- ilişkilendirilir.  Bu 
yasalara uyumda ve aslında toplumsallaşmada gerekli olan ise “koruyucu şiddet”tir. Bunun 
yanında Benjamin, bir üçüncü kategori olarak ‘saf’ şiddet durumunu anlatmak için ilahi 
şiddetten bahseder. Rasyonel bir izahı olmayan ve kutsalın kudretine delalet eden bu şiddet 
türünden, insanoğlu daima sakınmıştır. Dinlerin, bu tarz şiddet durumlarını yadsımadığı ve 
yönlendirdiği ifade edilmelidir. Şiddetin dışta olana yönlendirilmesi grup içi aidiyeti 
artıracağı gibi içeride kurban kültürü üzerinden oluşabilecek grup içi çatışmaların da önü 
kesilmektedir. Görüleceği üzere kutsalın etrafında birleşmenin en büyük fonksiyonlarından 
birisi, toplumsal iç barışı sağlamak ve grup bütünlüğünü korumaktır (akt. Tuğrul, 2010, 90-
99). Grup bütünlüğünün korunduğu anlarda dinin, şiddetle ilişkisine daha yakından 
bakılabilir. 

Kültürel şiddetin bir boyutu olan din ve şiddet ilişkisini açıklamaya çalışan Rene 
Girard, şiddeti insanoğlunun varoluşundan kaynaklı doğal bir rekabet hali ve “mimetik 
arzunun”20 bir yansıması olarak belirtmektedir. Mimetik teorisinde, şiddetin inşa edildiğini 
vurgularken din ve şiddetin birbiri ile eşitlenemeyeceğini ifade etmiştir. Şiddet, bir arzu 
nesnesi haline gelerek tarafları içine çeken mimetik bir ilişki biçiminde ortaya çıkar. Bu 
halde din, şiddetin taraflarını, şiddeti devam ettirmeye ikna eden bir meşrulaştırma 
mekanizması olarak işlev görebileceği gibi şiddet potansiyelini baskılayıcı ve şiddetin ortaya 
çıkmasında manevi yaptırımlarla engelleyici bir rolü de üstlenebilir. Dinin birbirine zıt 
görünen bu fonksiyonlarını, “günah keçisi” metaforu üzerinden açıklayabileceğini düşünen 
Girard, mimetik teoriye atıfla uzun süre üstü örtülü bir biçimde ve meşru (devlet 
mekanizması eliyle) devam eden şiddetin, gizliliğinin kaldırılması ve ‘kurban’ın açık bir 
şekilde ortaya konulmasından bahseder. Kurbanın seçilmesinde dini normların işlevi ön 

                                                
20 Taklit arzusu, “Arzu temelde taklit eder [mimetiktir] , örnek aldığı bir arzuya göre biçimlenir ve o örneğin 
seçtiği nesneyi tercih eder”(Girard, 2003, 207). 



 

 106 

plandadır. Burada ‘seküler bir etnik günah keçisi’ ile ‘dini normlara göre oluşturulmuş bir 
günah keçisi’ fikri arasında ayrım bulanıklaşır. Aslında temelde, topluluk uyumunu yeniden 
sağlamak ve iç şiddeti önlemek adına, sunulan bir kurban olarak şiddetin yönlendirildiği 
nesne, günah keçisi olan ötekini inşa etmektedir (Girard, 2003, 15-27; Thomas, 2014, 321-
325). Mimetik teoride, üzerinde durulduğu üzere dinin kültürel örüntülere etkisi ve şiddetle 
ilişkisi, insanın varoluşsal gerçekliği hesaba katılarak ancak sağlıklı bir şekilde 
değerlendirilebilir. Dinlerin müntesipleri, farklı tarihlerde birbirlerini günah keçisi ilan 
etmiştir. Örneğin Orta Çağ’da bir Hristiyan için İslam bir kılıç dini ve en iyi haliyle bozulmuş 
bir Hristiyan mezhebi olarak değerlendirilmiştir. 19.yy. Hristiyan edebiyatında, İslam harem 
tasvirleri üzerinden betimlenmiştir. Günümüz Hollywood filmlerinde benzer şekilde 
İslam’ın tasviri kan, savaş, cehalet, cinsiyet ayrımı vb. kötü imajlar yoluyla temsil 
edilmektedir (Küçük - Güngör, 2021, 13). Benzer bir tepkiye, Endülüs’te yakınları gayri 
Müslimler tarafından öldürülen Müslüman müfessirlerden; Kurtûbî’nin, İbn Atiyye’nin ve 
İbn Cuzey’in savaş ayetlerini tefsir ederken tercih ettikleri, şiddeti öngören yorumlarında 
rastlanmaktadır (Öztürk, 2016, 394-396). Bu tür tasvir ve betimlemelerin sonuç itibariyle bir 
kültürel şiddet biçimi olduğu beraberinde yapısal ve doğrudan şiddeti besleyeceği 
öngörülebilir. 

Rafeal Moses, insanların planlanmış şiddet eylemlerini haklı gösterecek vicdani 
gerekçeler aradıklarından bahsetmiştir. Bu bağlamda, dinsel şiddet olarak tarif edilebilecek 
bir durumun meşru zemine oturtulabilmesi adına dini metin ve yorumlardan kendine 
dayanaklar hazırlayacağı söylenebilir. Aynı zamanda şiddete maruz kalanların da 
verecekleri karşılık için dini metinlerden dayanaklar bularak davranışlarını 
meşrulaştırdıkları da bilinmektedir (Gündüz, 2016, 26-27). Konuyu delillendiren, kültürel 
şiddetle ilişkisi yönüyle farklı dinlerden örnekler görmek mümkündür. Örneğin; Hindu-
Müslüman grupları arasındaki çatışmada dinin, grup kimliğini sağlamlaştırarak şiddeti 
derinleştirdiği zeminler tespit edilmiştir (Kakar, 1996, 187-188). Yahudi kutsal metinlerinde 
ve Rabbani yorumda ‘düşman’ olarak nitelenen karşıt gruplara yönelik var olan şiddet 
içerikli söylemin günümüz Siyonizm’inin temellerini oluşturduğu değerlendirilmektedir 
(Gürkan, 2016, 135-142).  Şiddetsiz bir dilin benimsendiği düşünülen Konfüçyanizm 
metinlerinde ise cezalandırıcı keşif adı altında, Konfüçyüs ilkelerine uymayanların 
damgalanması, Kral ve ailesine ayrıcalıklı bir statü sunularak kutsanması, biz ve öteki 
anlayışının kültürel şiddet aracılığıyla tesisine örnektir (Chan, 2015, 122-130). Yeni dini 
hareketler olarak tanımlanan akımların, benzer bir biçimde dayattıkları yaşam şeklinin 
dışında kalan herkesi, sapkın olarak nitelendirmeleri söz konusudur. Karizmatik lider ve 



 

 107 

heretik inançlar, yeni dini hareketlere mensup olanları alt kültür birimleri haline 
getirmektedir. Kültürel şiddeti besleyecek fikri alt yapının öğretiler aracılığıyla 
gerçekleştirildiği ifade edilmektedir (Battal, 2017, 195-199). Görüldüğü üzere kültürün başat 
unsurlarından biri olan dinin, kültürel şiddetin ortaya çıkışında rolü üzerine ciddi bir literatür 
geliştirilmiştir.   

3.2. Gruplar Arası Çatışma ve Kültürel Şiddet İlişkisi 

Çatışma, kültürel bir fenomen olarak kabul edilir, çünkü çatışmayı algılama ve yanıt 
verme şekilleri belirli bir toplumun sosyal evreninde sorgulanmamış varsayımlar olarak 
görünmez kalabilir. Kültürel repertuarın dışında kalan çatışma çözüm seçenekleri genellikle 
göz ardı edilir. Çatışmaların nasıl ele alındığı konusundaki kültürel çeşitlilik, yeni olasılıklar 
ve farklı bakış açılarını ortaya çıkarabilir (Fry - Bjorkqvist, 1997, 10). Maykel Verkuyten ve 
Borja Martinovic sahip olunan kültürün, farklı gruplar içinde çok kültürlülüğe yönelik 
tutumların şekillenmesinde önemli bir rol oynadığını ifade etmektedirler. Gerçekleştirdikleri 
alan araştırması, özellikle çok kültürlü toplumlar bağlamında, kültür ve grup üyeliği 
arasındaki ilişkiyi vurgulamaktadır. Araştırmanın örneklemini oluşturan Hollandalı 
çoğunluk grubu ve Hollanda'daki Türk/Fas azınlık grubu arasında çok kültürlülüğe yönelik 
tutumlar incelenmiştir. Etnik grup üyeliği ile temsil edilen kültürel arka planın çok 
kültürlülüğün desteklenmesine önemli ölçüde katkıda bulunduğu aktarılmaktadır. Azınlık 
grubu (Türkler/Faslılar), çoğunluk grubuna (Hollandalılar) kıyasla çok kültürlülüğe daha 
güçlü bir destek ifade etmiştir. Bu durum, kültürün, bireylerin çok kültürlülüğe yönelik 
tutumlarını etkilediğini, azınlık gruplarının çok kültürlülüğü genellikle kendi kültürlerini 
korumanın ve sosyal eşitliği sağlamanın bir yolu olarak görürken, çoğunluk gruplarının bunu 
kültürel hakimiyetlerine ve daha yüksek sosyal statülerine bir tehdit olarak algılayabileceğini 
göstermektedir. Bulgular, kültürel farklılıkların çok kültürlülüğe yönelik farklı bakış 
açılarına ve tutumlara katkıda bulunduğunu, bunun da gruplar arası ilişkileri ve çeşitlilik 
içeren ve eşit bir toplumun gerçekleştirilmesini etkileyebileceğini ortaya çıkarmıştır 
(Verkuyten - Martinovic, 2006). Kültür, farklı gruplar arasındaki bilgi ve anlayış düzeyini 
etkileyerek gruplar arası kaygıda önemli bir rol oynar. Bir dış grubun öznel kültürü hakkında 
önceden temas eksikliği ve bilgisizlik, gruplar arası etkileşimler sırasında kaygının 
artmasına neden olabilir. Bu da beceriksizlik, hata yapma korkusu ve belirsizlik duygularına 
yol açarak etkileşimleri sinir bozucu ve tatmin edici olmayan bir hale getirebilir (Stephan - 
Stephan, 1985, 162). 



 

 108 

Çatışmanın yaşam döngüsü, sürekli akış halinde olan bir zaman kavramını içerir. 
Önemli dönüm noktalarının yanı sıra, şiddeti besleyen olaylar zinciri, kültürel şiddeti, insanı 
sömüren ve baskılayan yapıları ve bu yapıların neden olduğu şiddeti vurgular. Ayrıca, 
gözetimsiz zorbalık yapan şiddet aktörleri de dikkate alınmalıdır. Çatışmanın aşamaları 
aktarılırken, şiddet öncesi aşamanın da önemli bir çatışma durumu olduğuna dikkat çekilir. 
Şiddet öncesi aşamada, yerinden etme, kimlik inkarı, zorbalık, alay etme gibi köklü kültürel 
şiddet ve yapısal formlarıyla ilişkili olan ve bu yapıları nefret ve güç gösterisiyle besleyen 
şiddet aktörlerine odaklanılır. Empati ve şiddet içermeyen davranışların oluşumu için bu 
aşama kritiktir. Bu süreçte, şiddetin taraflarının kültürel geçmişi ve şiddet içeren vurguların 
dönüştürülmesinde rol oynayabilir. Barışçıl bir kültürün teşvik edilmesi ve yapısal şiddet 
unsurlarının demokratik taleplerle çözümü, tarafları daha fazla baskı altında hissettiren siyasi 
ve ekonomik şiddet unsurlarıyla başa çıkılması için hayati müdahalelerdir. Ancak, şiddet 
durumunda yapılması gereken en temel adım, şiddetin durdurulmasıdır. Bununla birlikte, 
taraflar şan, intikam veya imha dürtüleriyle çatışmaya devam etme eğiliminde olabilir. Bu 
bilgiler ışığında, çatışmadan önce filizlenen şiddetin farklı kültürel formlarının ön plana 
çıktığı ve şiddet-kültür ilişkisinin anlaşılmasının uygulanacak önlemlerin niteliğini 
değiştirebileceği sonucuna varılabilir (Galtung, 1996, 62-67). 

Kurumsal bir yaklaşım üzerinden kültürel şiddet süreçlerini temellendiren Beverly 
Crawford, şiddetin oluşumunu ve şiddetin tırmanmasına katkıda bulunan süreçleri tartıştığı 
metninde kültürel şiddeti; kültürel kimliklerin siyasallaştırılmasından kaynaklanan ve 
genellikle şiddet içeren sonuçlara yol açan çatışmalar şeklinde özetlemektedir. Belirli 
gruplar kültürel kriterlere dayalı ayrımcılık veya ayrıcalık yaşadıklarında kültürel 
kimliklerin siyasi açıdan önemli hale geldiği savunulur. Ekonomik faktörler, ekonomik 
zorlukların kültürel olarak tanımlanmış sosyal grupları orantısız bir şekilde etkilemesi 
nedeniyle bu bölünmeleri şiddetlendirmekte ve etnik ve mezhepsel siyasi girişimciler 
tarafından sunulan siyasi çözümlere talep yaratmaktadır. Güçlü ve meşru kurumlar kültürel 
kimliğin siyasi önemini meşrulaştırabilir ya da azaltabilir, çatışmaları barışçıl çözüme 
yönlendirebilir ya da toplumdaki kimlik temelli gerilimleri hafifletebilir. Ancak, ekonomik 
küreselleşme ve iç ekonomik politikalardan etkilenen zayıflamış kurumlar, etnik ve 
mezhepsel girişimcilerin desteği, devlet gücünü ele geçirmesi veya ayrılıkçı hareketleri 
sürdürmesi için verimli bir zemin sağlar. Sömürgeci böl-yönet politikaları ve iç siyasi 
tahakküm gibi tarihsel faktörler de kültürel şiddetin oluşumuna katkıda bulunmuştur. Genel 
olarak, ekonomik zorluklar, kurumsal güç veya zayıflık, tarihsel miraslar ve siyasi 



 

 109 

girişimcilerin eylemleri iç içe geçerek kültürel şiddetin dinamiklerini ve toplumlar içinde 
tırmanışını şekillendirir (Crawford, 1998, 3-38). 

Son olarak kültürel şiddeti meydana getiren ve devamlılığını sağlayan olgulardan 
sosyalizasyon sürecinin, kültürel anlamların öğrenilmesi ve davranışların 
şekillendirilmesinde önemli bir rol oynadığı ifade edilmelidir. Çocuklar, aileleri ve sosyal 
çevreleri aracılığıyla çatışma ile ilgili tutumları ve davranışları öğrenirler. Sıcak, destekleyici 
bir ortamda yetişen çocuklar iş birliğine ve şiddetsiz çatışma çözümüne yönelik beceriler 
geliştirme eğilimindedir. Ancak, şiddetin yaygın olduğu ve çocukların şiddeti kabul 
edilebilir bir yöntem olarak gördüğü sosyal çevrelerde, şiddet eğilimli davranışlar sergileme 
olasılığı daha yüksektir. Bu nedenle, kültürel şiddet çatışmayı besleyebilir ve şiddeti 
azaltmak için sosyalizasyon sürecinde şiddetsiz çatışma çözümüne odaklanılması önemlidir 
(Fry - Fry, 1997, 15-17). 

4. Gruplar Arası İlişkiler: Kültürleşme Kuramı 

 

Sosyal kimlik yukarıda genişçe değindiğimiz üzere gruplar arası ilişkilerin bilişsel 
olarak tanzimini de kapsayan bir süreçtir. Bu süreçte kültürleşme (aculturation), SKT 
tarafından tanımlanan içsel ve genel toplumsal bilişsel süreçlerden etkilenmektedir. Etnik ve 
ulusal kimlik, bireylerin kültürleşme tarzlarını gösteren psikolojik temeller olarak işlev 
görür. Bu kimlikler arasındaki etkileşim ve otomatik kategorizasyon mekanizması, yeni bir 
kültüre maruz kaldıklarında, bu yeni kültüre dahil olanların nasıl kültürleşme 
yaşayacaklarını şekillendirir. Çağdaş kültürleşme çalışmalarını sosyal psikolojiyle 
kavramsal olarak birleştiren bu bağlantı, kültürleşmeyi anlamada sosyal kimlik süreçlerinin 
önemini vurgular. Bu bağlantı aynı zamanda, kimliğin yeni bir kültüre uyum sağlama 
sürecini şekillendirmedeki rolünü aydınlatmaktadır. Buradan hareketle kültürleşmenin, iç ve 
dış grup süreçlerinin etkisinde gelişen bir ilişki biçimi olarak tasavvur edilebileceği ifade 
edilmektedir (Chan, 2014, 16-19). 

4.1. Kültürleşme Kuramı 

Kültürleşme, farklı kültürlerin birbiriyle sürekli etkileşim halinde olmasıyla başlayan 
ve her bir kültürün orijinal kalıplarında, temel değişimlerin meydana geldiği bir kültürel 
dönüşüm sürecidir. Bu kavrama, kültürel antropoloji ve sosyal psikoloji alanlarında sıkça 



 

 110 

referans verilir ve genel anlamda kültür değişmelerini veya kültür karşılaşmalarını ifade 
etmek için kullanılır. Kültürleşme sürecinde yeni unsurlar, yabancı kültürlerden 
kaynaklanabileceği gibi aynı kültür dairesi içinden de ortaya çıkabilir. Bu süreçte kültürlerin, 
birbirlerine baskı yaparak kendi özelliklerini zorla empoze ettirmesi veya gönüllü şekilde 
kültür aktarımı gibi farklı etkileşim biçimleri gözlemlenebilir (Kirman, 2011, 198). 

Kültürleşme, asimilasyondan ayrılması gereken ancak bazen eşanlamlı olarak 
kullanılan bir terimdir. Milton M. Gordon “Tek Boyutlu Kültürleşme Modeli” teorisinde 
kültürleşmeyi bu anlamda sadece azınlık grubunu ilgilendiren ve bu grubu zorunlu kültürel 
etkilere maruz bırakan bir süreç olarak aktarmıştır (akt. Zafer, 2016, 78). Küresel göçün 
artmasıyla birlikte, çift kültürlülük, çok kültürlülük, uyum ve küreselleşme gibi yeni 
kavramlar ortaya çıkmış ve kültürleşmeyle aynı anlamda veya alternatif olarak 
kullanılmıştır. Bununla birlikte kültürleşme, daha kapsayıcı bir terim olarak kabul edilmekte, 
kültürel etkileşimlerden kaynaklanan karşılıklı ilişkileri ve çeşitli sonuçları bünyesinde 
barındırmaktadır (Sam - Berry, 2010, 473). 

Kültürleşme kavramıyla, kültürel ve psikolojik homojenleşmenin, kültürlerarası 
temasın tek sonucu olduğu fikri sorgulanmaktadır. Bu kabul, bireylerin bu tür 
karşılaşmaların ardından hayatlarını nasıl yönlendirmek istediklerine dair farklı bakış 
açılarına sahip oldukları anlayışından kaynaklanmaktadır. İnsanların hepsinin aktif olarak 
kültürlerarası temas arayışına girdiği gibi bir genelleme yanlıştır. Ayrıca temas arayışına 
girenler arasında bile, hepsi kültürel uygulamalarını ve davranışlarını baskın grubunkilere 
benzetmeye çalışmaz. Bu düşünceler ışığında Berry (1970) asimilasyon, entegrasyon, 
ayrılma ve marjinalleşme de dahil olmak üzere çeşitli kültürleşme stratejileri arasında ayrım 
yapan bir taksonomi ortaya koymuştur. Bu stratejiler bireylerin, kültürel devamlılık ve daha 
geniş toplumla etkileşim tercihlerini yönlendirirken, kendi grubuna yönelik eylemleriyle, 
diğer gruplara yönelik yönelimlerini yan yana getiren bir çerçeveden ortaya çıkmıştır (Berry, 
2016, 34). Kültürleşmenin, yapı ve birey olmak üzere iki boyutundan bahsedilmektedir. 
Buna göre, sosyal yapı, ekonomik düzey ve siyasi örgütlenme yönleriyle yapısal değişimleri 
beraberinde getirirken, bireyin diğer kültürlerle teması ve bu sırada meydana gelen davranış, 
kimlik, değer ve tutum değişimleri, bireysel psikolojinin konusudur. Bireylerin, farklı 
kültürlerin etkileşimi sürecinde, ait oldukları gruplarda meydana gelen değişimlerden 
etkilenmesi, bir kültürleşme örneğidir. Berry’e göre bu şekilde yaşanan bir kültürleşme 
sürecine en açık şekilde göç tecrübesinde rastlanılmaktadır (Berry, 1990, 233-235). Benzer 
şekilde, etnik kimlik kavramının anlaşılması adına kültürleşme teorisi oldukça işlevseldir. 
Etnik kimliği, içinde yaşanılan toplumdan kültürel olarak mutlak anlamda bir ayrışma değil, 



 

 111 

bir etkileşim biçimi şeklinde ele alan görüşe göre Berry’nin dörtlü tasnifi, grupların hem 
kendi kültürleriyle hem de ana akım kültürle aynı anda özdeşleşme gerçekleşebileceğini 
anlamamızı sağlamaktadır (Phinney, 1990, 501-502). Andrew G. Ryder v.dğr. (2000) 
araştırmalarında, miras ve yeni kültür içinde yetişen bireylerin sadece birini tercih ederek 
kültürleşmelerinin gerçekleşeceğine dair öngörünün aksine, her iki kültürü de 
özümseyebileceklerini kanıtlayan çift boyutlu kültürleşmeyi destekleyen kanıtlara erişmiştir 
(Ryder v.dğr., 62-63). Bu sayede kültürleşmenin, aktif bir süreç olduğu tezinin pekiştiği 
söylenebilir. 

Kültürleşme tek düze bir etkileşim süreci değildir. Bu süreçte, yaşanan değişimlere 
verilen tepkiler söz konusudur. Bu tepkiler sonucunda kültürleşme stresi meydana gelir. 
Kültürleşme stresi, kişilerin gündelik hayatlarının düzensizleşmesi, kimlik bunalımı, aile, iş 
ve okulla vb. sorunlardan müteşekkildir. Beden ve ruh sağlığını olumsuz etkileyen bu süreç, 
etkileşime girilen kültürle, kırılgan bir uyumun neticesinde oluşmaktadır. Ancak kültürleşme 
stresinin, kişiden kişiye değiştiği ve bazen uyum stratejisi olarak işe yaradığı da 
aktarılmaktadır. Burada karşımıza çıkan farklılıkların, kültürleşme deneyimini yaşayan 
bireylerin tecrübeleriyle yakından ilgili olduğu ifade edilmiştir (Berry, 1992, 75-77). Bunun 
yanında kültürleşme stresinin, kültürleşme öncesi ve esnasında farklı değişkenlerle ilişkisine 
odaklanılmaktadır. Bağlamın ve şartların, kültürleşme stresi üzerinde etkisi bu değişkenler 
üzerinden yordanabilir. Buna göre ör. yaş faktörü bazı hallerde yeni kültüre uyumu 
kolaylaştırırken kimi durumlarda yaşın küçük olması miras kültürle etkileşimi zayıflatarak 
kültürleşme stresini artıran bir hal almaktadır. Benzer şekilde eğitim, yeni kültürle 
karşılaşmada özgüven kaynağı olabilirken, göç gibi çıkış mekanındaki sahip olunan 
yeterliliklerin, hedef ülkede değersizleşmesi kültürleşme stresini artıran bir faktördür. 
Kültürleşme esnasında, zaman etkeni (ne kadar süredir etkileşim olduğu), olumlu 
adaptasyon (entegrasyon-uyum; marjinalleşme-ayrılma) ve sosyal destek (miras kültürden 
veya yeni kültürden) değişkenleri, kültürleşme stresini etkilemektedir (Berry, 2016, 48-52). 

Kültürleşme stratejilerine dair yapılan çalışmalar, özellikle göçmenler üzerinde 
yoğunlaşmaktadır (Berry v.dğr., 2006; Berry - Sabatier, 2010; Berry - Hou, 2017). 
Göçmenlerin katıldığı araştırmalarda uyumun, kültürleşme stratejileri ve ayrımcılığın 
boyutlarıyla yakından ilgili olduğu (Berry - Sabatier, 2010, 206), ikinci nesil göçmenlerin 
yeni kültüre entegrasyon ihtimalinin daha az ayrımcılık ve daha güçlü sosyal ağlarla arttığı 
(Berry - Hou, 2017, 37) şeklinde kültürleşme stratejilerinin ve yeni kültüre adaptasyon 
süreçlerinin değişkenliği ortaya konulmuştur. Bunun yanında göçmenlerin, kişisel ve 
demografik değişkenler, yeni kültürde ikamet etme süresi, yaşadıkları mahallelerin yapısı ve 



 

 112 

dinleri gibi etmenlerle farklı kültürleşme profilleri gösterdikleri aktarılmaktadır (Berry 
v.dğr., 2006, 323). 

4.2. Gruplar Arası İlişkiler: Kültürleşme ve Sosyal Kimlik Etkileşimi 

Kültürleşme en az iki kültür arasındaki münasebetlerden doğduğundan başta 
söylendiği üzere kültürel bir inşa olan kimlik kavramıyla yakından ilgilidir. Camilleri ve 
Malewska-Peyre (1997) kültürel kimlik stratejileri teorisi, Berry’nin kültürleşme 
stratejilerine paralel bir kimlik teorisi olarak bireylerin kültürleşme sürecinde kendi 
kimliklerini nasıl şekillendirdiklerini  ve farklı kültürel gruplar arasındaki etkileşimde nasıl 
tepki verdiklerini yansıtmakta ve kimlik- kültürleşme ilişkisine dikkat çekmektedir (Berry, 
2018, 170-171). Kültürleşmeyi gruplar arası ilişkiler ve dolayısıyla sosyal kimlik 
çerçevesinde değerlendiren Piontkowski v.dğr. (2002) kültürleşme stratejilerinin sadece 
baskın grup özelinde ele alınmaması gerektiğini, baskın ve baskın olmayan gruplar arası 
ilişkiler yoluyla tartışılmasının daha bütüncül sonuçlar vereceğini aktarmaktadır 
(Piontkowski v.dğr., 228-230). Padilla ve Perez (2003) ise, kültürleşme teorisinin mevcut 
psikolojik modellerini değerlendirerek, bu modellerin durağan grup ilişkilerine dayanması 
ve tüm yeni gelen grupların, eşit muamele gördüğü varsayımıyla hareket etmesini 
eleştirmektedirler. Onlar, sosyal kavramlar, sosyal kimlik ve toplumsal damgalanma üzerine 
kurulu yeni bir çerçeve sunmaktadır. Bu bakış açısı, kültürel uyumun dinamik yapısını 
vurgular ve ev sahibi kültürle etkileşimlerin etkisini öne çıkarır. Yeni gelenlerin, kendi 
gruplarına yönelik algılarının, damgaların ve uyum stratejilerinin nasıl etkilendiğini anlamak 
açısından sosyal kimliğin incelenmesi gerektiğini savunmaktadırlar (Padilla - Perez, 50-52). 
Brown ve Zagefka (2011) çalışmalarında benzer şekilde, kültürleşme stratejilerinin, gruplar 
arası ilişkilerin şekillenmesinde ve kültürel adaptasyonun başarısında önemli bir rol 
oynadığını ve bu iki faktörün birbirini etkilediğini vurgulamışlardır (Brown - Zagefka) . 
Schwartz v.dğr. kültürleşme ve sosyal kimlik ilişkisinin bireysellik ve toplulukçuluk kültürel 
kalıpları üzerinden okunduğunu, bu tarz eski ve yeni kültür etkileşimlerinde sosyal kimliğin 
belirleyici bir unsur şeklinde öne çıktığını ifade etmişlerdir (Schwartz v.dğr., 2006). 

Mana v.dğr. (2009) Berry’nin Kültürleşme Modeli’nin, ‘uyumu’, Tajfel’in SKT’nin 
ise ‘gruplar arası çatışmacı ilişkileri’ esas alması yönleriyle farklı yaklaşımlar olarak 
göründüğünü dile getirmişlerdir. Ancak yeni kültüre dahil olan özellikle göçmen, azınlık ve 
negatif ayrımcılığa maruz kalan grupları incelemeleri yönünden bu teorilerin ortak boyutlar 
barındırdığını da tespit etmektedirler. Buradan hareketle göçmen kimliğini inceleyen 
eklektik bir model öneren araştırmacılar, bu modelin hem göçmenlerin hem de ev 



 

 113 

sahiplerinin perspektiflerinden uyum eğilimleri ve güç dinamiklerini anlamayı 
kolaylaştırdığını aktarmaktadır. Bu bağlamda İsrail’de Etiyopya ve eski SSCB kökenli 
ailelerin çocuklarından oluşan 14-16 yaşlarındaki 1626 lise öğrencisiyle gerçekleştirdikleri 
araştırmada, göçmen ve ev sahibi gruplarda, karmaşık kimlik temsillerine rastlanmıştır. 
Bulgular, her iki grup için benzer göçmen uyumu ve kültür benimseme düzeyleri tespit 
edildiğini göstermektedir (Mana v.dğr., 2009). Bu araştırma sosyal kimlik ve kültürleşme 
arasındaki yakın ilişkiyi göstermesi açısından oldukça önemlidir. Bu ilişkiyi Afrika 
toplumları üzerinden gerekçelendiren bir başka çalışma, Afrika toplumlarının çok kültürlü 
yapısının sosyal kimlik ögeleri olan dil, din, sanat vb. olguları göz ardı ederek 
anlaşılamayacağı ve Afrika toplumlarında kültürleşmenin çok boyutlu haliyle, sosyal 
kimlikle ilişkilendirmeden anlaşılmasındaki güçlüğe dikkat çekilmiştir (Adams - Van De 
Vijver, 2017, 117-118). Bu araştırmaların gösterdiği üzere SKT’nin öne çıkardığı gruplar 
arası algılar (iç-dış grup, ön yargı, kalıp yargı vb.) kültürleşmeyi etkileyen faktörlerdir. Aynı 
zamanda grupların bir diğerine atfettikleri kültürleşme senaryosu, sosyal kimliğin kodlarını 
belirleyecek araçlara dönüşebilecektir.  

6. Değerlendirme 

Sosyal Kimlik Teorisi’nin, görüldüğü üzere toplulukçu düşünceyle ilişkilendirilerek 
daha çok kolektif tercihler üzerinden temellendirildiği anlaşılmaktadır. Toplulukçu 
düşüncede, kişinin topluluk kimliğinin önemli olduğu varsayılır. Bu düşünce, kişinin 
topluluktan bağımsız başka kimliklere veya düşünce biçimlerine erişiminin zorluğunu 
savunur. Diğer bir akıl yürütme tarzı ise kimliğin, keşfedilmeye açık olduğunu vurgular. Bu 
önermeler, bazen kültürel çeşitliliği ve anlayışı göz ardı edebilir. Ancak, kimlik üzerindeki 
topluluk etkisinin mutlak olmadığı, tercih ve akıl yürütmenin hala mümkün olduğu 
belirtilmelidir. İnsanlar, eğitim ve sorgulama ile öğrendiklerini sorgulayabilir ve 
değiştirebilirler. Kimlik, kalıcı olmayan bir pozisyon değil, tercihler ve geçişlerle 
şekillendirilebilen bir inşa sürecidir (Sen, 2006, 53-57). Amin Maalouff, kimliğin değişmez 
ve genetik bir aidiyet olduğu hissine kapılanların bu kimliği ‘ölümcül’ hale getirdiğinden 
bahsederken, Amartya Sen’in sosyal kimliğin etkilerine dair çekincelerinin aksine, sosyal 
kimliğin ‘gücüne’ temas etmektedir. Kimliğin ölümcül tarafını oluşturan parçaların ise 
önyargı ve kalıp yargılardan meydana geldiği söylenebilir. Bu parçaları, bütüncül halde 
gördüğümüz kategorik değerlendirmelerin inanılan dini sistemin öğreti, yorum ve zihniyet 
biçimiyle ilişkisi literatürde karşımıza çıkmıştır. Gruplar birbirleriyle ilişkilerinde sosyal 
kimliklerini karşılıklı ilişkilerin doğasına göre inşa etmektedir. Bu noktada gruplar arası 



 

 114 

çatışmanın varlığının tespiti için sosyal kimlik süreçlerinin analizine ihtiyaç olduğu gibi 
sosyal kimliği oluşturan iç grup aidiyeti ve dış grup farkındalığı gruplar arası ilişkilerin 
çatışmacı doğasından etkilenir. Örneğin; iki gruptan birinin daha çatışmacı bir inanç 
sistemine sahip olması karşılıklı ilişkilerin seyrinde oldukça etkileyici olacaktır. Bu 
bağlamda çatışmanın doğasının kavranması adına etkileşimin hem sürecini hem de sonucunu 
imgeleyen şiddet olgusunun çözümlenmesi önem arz etmiştir. Şiddet kavramı sosyal 
bilimlerdeki diğer birçok kavramda olduğu haliyle, üzerinde tam anlamıyla uzlaşılmış bir 
tanıma sahip değildir. Üzerinde uzlaşı sağlanamayan kavramların anlaşılması adına bilim 
insanları, kavramın içerisine dahil olabilecek unsurların sayısını artırarak geçerliliği 
sağlamaya çalışmaktadırlar. Şiddetin farklı biçimleri, tarafların birbirlerine yönelik eylemde 
bulundukları gerçeğini değiştirmemektedir. Ancak eylemin şekli, niteliği ve yoğunluğu aynı 
zamanda sonuçları çeşitli şiddet türleri altında değerlendirilmektedir. İnsanda var olan taklit 
arzusu, saldırganlık, var olma mücadelesi gibi pek çok nedene atıfla anlaşılmaya çalışılan 
şiddetin farklı formlarının birbirine alan açıyor oluşu, Galtung’un teorisini işlevsel 
kılmaktadır. Galtung’un teorisi kültürel şiddetin görünümleri çerçevesinde, gruplar arası 
ilişkilerin SKT yoluyla açıklanma girişimlerinde yardımcı önermeler sunmaktadır. Kültürel 
şiddetin dil, ideoloji, sanat ve din boyutları ile şiddetin çok boyutlu analizini ve kimlikle 
ilişkisini belirginleştirdiği anlaşılmaktadır. Şiddet, verili bir kavram olmayıp tüm bu 
tanımlama girişimlerinin, bireylerin şiddete yönelik algıları açısından değerlendirilmesi ve 
yaklaşımlarımızı revize etmek adına alan araştırmasının sonuçlarından faydalanmanın 
önemli olduğu görülmektedir (Avruch - Black, 1991, 23-27). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 115 

İKİNCİ BÖLÜM 

 

ANLATILARIN DİLİ 
 

Araştırma raporunun bu bölümünde her bir tema, ayrı bir başlıkta incelenmiş ve ilgili 
bölümün sonunda genel değerlendirme yapılmıştır. Katılımcı anlatılarından ilgili başlıklarda 
konuyla alakalı ve genel anlatıyla uyumlu veya istisna oluşturan görüşlere yer verilmiştir. 
Temaların incelendiği bölümlerde katılımcı görüşlerini görselleştirdiğimiz kod haritası ve 
kod frekanslarını içeren tablolar sunulmuştur. Tema analizlerine geçmeden önce 
görüşmelerden elde edilen bilgilere dair kelime bulutları ve öne çıkan kod ve alt kodlarla 
ilgili görseller paylaşılmaktadır. 

 

 
Şekil 8: Suriyeli Katılımcı Görüşmeleri Kelime Bulutu 

 
 Suriyeli katılımcı görüşlerinin analizinden ortaya çıkan kelime bulutunda, kök 
halindeki ve anlamsız kelimeler, bağlaç vb. konuyla irtibatı olmayan kavramlar hariç 
listesine alınmıştır. En çok atıf yapılan kelimeler, vurgulu bir biçimde kelime bulutunda yer 
almaktadır. Merkezi terimleri ‘Türkiye’ ve ‘Türk’ ile en çok tekrarlanan; Suriyeli ve Arapça 
kelimeleri, Suriyeli katılımcıların sosyal kimlik inşasında ve bu bağlamda gruplar arası 
ilişkilerinde, büyük ölçüde dış grubu referans alarak görüş bildirdikleri anlaşılmaktadır. 
Aynı zamanda bu sonucun, iç-dış grup farkındalığını sergilediği söylenebilir. Bulutta yer 
alan Müslüman, Kuran, Allah, din gibi dini içerikler, sosyal kimlikte dinin rolüne atıfla 



 

 116 

anlaşılabilir. Rahatsız, ayrı, farklı, karşı, sıkıntı ve zor kelimelerinin öne çıkmasının, ikili 
ilişkilerdeki gerilime işaret ettiği öne sürülebilir. Suriyeli katılımcıların görüşlerindeki en 
temel vurgunun, Türk kelimesi üzerinde olması ise dış grubun etnik kimliğiyle tanımlandığı 
şeklinde okunabilir.  
 
 

 
Şekil 9: Türk Katılımcı Görüşmeleri Kelime Bulutu 

 
 Türk katılımcıların görüşmelerinden hareketle oluşan kelime bulutunda, kök 
halindeki ve anlamsız kelimeler, bağlaç vb. konuyla irtibatı olmayan kavramlar hariç 
listesine alınmıştır.  Merkezdeki ifadeler ‘biz ve onlar’ kelimeleridir. Türk katılımcılarda, iç-
dış grup algısının belirginliğini gösteren bu kelimelerin yanında; ‘Müslüman, din, Allah’ 
gibi dini kavramlar da öne çıkmaktadır. Yine ‘iş, para, yardım’ kelimeleri, ekonomik 
kaygıları yansıtmaktadır. Aynı zamanda Suriyelileri edilgen bir konumda algılamanın bir 
yansıması olduğu da düşünülebilir.  ‘Türkiye, vatan, devlet, millet’ kelimelerinin varlığının, 
Türk katılımcıların sosyal kimlik inşasında milli değerler ve sembollerin merkezi konumuna 
işaret ettiği dile getirilebilir. ‘Aile, kadın, temizlik’ ifadeleri katılımcıların dış grupla 
etkileşim alanlarını imgeler. ‘Kötü, savaş ve farklı’ kelimelerinin ise Suriyelilerle uyum 
konusunda yaşanan zorluklara işaret ettiği belirtilebilir. 



 

 117 

 
Şekil 10:  Suriyeli ve Türk Katılımcılar Kod ve Alt Kodlarda Karşılıklı Sıklık Modeli 

 
 Suriyeli ve Türk katılımcıların kodlu bölümlerinden, iki vaka modeli yoluyla sütun 
başına en sık kullanılan 5 kod esas alınarak elde edilen tabloda, Suriyeli katılımcılarda öne 
çıkan kodun, baskın grupla özdeşleşme olduğu görülmektedir. Akabinde sınır muhafızı dil 
kodu dikkat çekmektedir. Türk katılımcılarda ise önyargı ve kalıp yargılar alt koduyla, 
ayrımcılık ve açık rekabet kodlarında daha sık kodlamalar gerçekleşmiştir. Her iki katılımcı 
grubun ilişkilerinde sosyal kimliğin; sosyal mesafe, iç grup aidiyeti ve dış grup farkındalığı 
temaları yoluyla inşası, gruplar arası sınırların teşekkülüne dair tarafların konumunu 
göstermektedir. Bu tablodan hareketle Suriyeli katılımcıların, dezavantajlı grup özelliklerini 
yansıttığı, Türk katılımcıların ise Suriyelilere yönelik dışlayıcı bir pozisyon aldığı yorumu 
getirilebilir. Aşağıda bu tespitlere dair geniş analizler gerçekleştirilerek konu daha sarih bir 
biçimde ele alınmaktadır. 

A. Grup İmajı: Grupla Birlikte İnşa Edilen Kimlik 

 
Araştırmada elde edilen bilgiler ışığında bu tema altında, alt kategoriler yoluyla 

Suriyeli ve Türk katılımcıların sosyal kimliklerini hangi çerçeveler üzerinden inşa ettikleri 
anlaşılmaya çalışılmıştır. Araştırmanın konusunu oluşturan sosyal kimlik ve din ilişkisinin 
anlatılara nasıl yansıdığıyla ilgili bilgiler, alt temalar yoluyla analiz edilmiştir. Sosyal 
kimliğin başat unsuru grup içi aidiyettir. Bu aidiyetin, Suriyeli ve Türk katılımcılar 
üzerinden kategorik olarak nasıl yorumlandığının anlaşılması amaçlanmıştır.  
 

 Aşağıda öncelikle, araştırmacı tarafından katılımcıların grup imajı teması altındaki 
görüşleri üzerinden MAXQDA 24 programı aracılığıyla elde edilen analizler sunulmaktadır. 
 



 

 118 

 

Şekil 11: Grup İmajı: Grupla Birlikte İnşa Edilen Kimlik Teması Kod Haritası 

 
Araştırmanın tüm katılımcılarını içeren grup imajı temasıyla ilgili kodların, 

belgelerde hangi sıklıkta birlikte atandığını gösteren kod haritasına bakıldığında kod 
sisteminin, katılımcıların eğilimlerini uygun şekilde yansıttığı görülebilir. Haritada iç grup 
aidiyetinin, iç grup övgüsüyle ve iç grup istisna olumsuzluk kodunun, iç grup 
kategorizasyonu koduyla yakından ilişkisi dikkat çekmektedir. Metinlerde grup imajı teması 
altında olmak ya da ait olmak kodu en yoğun şekilde kodlanan kodu oluşturur. 

 

 
 

Şekil 12: Suriyeli Katılımcılar Grup İmajı: Grupla Birlikte İnşa Edilen Kimlik Teması Kod Frekansları 

 



 

 119 

Tabloda görüldüğü üzere Suriyeli katılımcılarda olmak ya da ait olmak kodu en fazla 
kod frekansına sahiptir. Suriyeli katılımcıların inşa ettikleri sosyal kimliklerinde belirgin 
ögenin, grup aidiyeti olduğu söylenebilir. Olmak ya da ait olmak kodu altında, iç grup 
övgüsü alt koduna diğerlerine göre daha az temas edilmiştir. Bu durumun SKT’nin 
öngördüğü kendi grubunu yüceltme davranışıyla farklılaşmayı imgelediği ifade edilebilir. 
Pekişen grup kimliği alt kodu, iç grup aidiyetinde ön plana çıkan kodlu bölümlerdir. Suriyeli 
katılımcıların iç grup aidiyetlerinin yüksek olması ve gruplarına dair olumsuzlukları istisna 
olarak nitelemeleri, baskın grubun söylemlerine karşı bir ön alma stratejisi şeklinde 
değerlendirilebilir. Bununla birlikte Suriyeli katılımcı görüşlerinin, grup aidiyeti bağlamında 
iç grup istisna olumsuzluk koduyla daha fazla kodlanması dezavantajlı grup olması 
nedeniyle bir savunma stratejisi şeklinde yorumlanabilir.  
 

 
 

Şekil 13: Türk Katılımcılar Grup İmajı: Grupla Birlikte İnşa Edilen Kimlik Teması Kod Frekansları 
 

Grup İmajı temasında, Türk katılımcılarda kendi içinde Suriyeli katılımcılarda 
olduğu gibi grup aidiyeti ifade eden olmak ya da ait olmak kodunda, diğer kodlara oranla 
yoğunlaşma söz konusudur. İç grup istisna olumsuzluk koduna, diğerlerine oranla daha az 
temas edilmiştir. İç grup olumlu yargılar kodu ve pekişen grup kimliği alt kodunda kodlanan 
herhangi bir bölüm olmamasının, Türk katılımcıların sosyal kimliklerini inşa ederken 
Suriyeli katılımcılara nazaran baskın grup konumunda yer almasından kaynaklandığı ifade 
edilebilir. Ankara’da ikamet eden ve baskın grup olan Türk katılımcıların, iç gruplarına dair 
övgü ifadelerini ön plana çıkartarak dış grupla sınırlarını belirginleştirdiği söylenebilir.  
 
 
 
 
 
 



 

 120 

1. Olmak ya da Ait Olmak 

 
 

Şekil 14: Olmak ya da Ait Olmak Kod Birlikte Oluşma Modeli 

 
Bu başlık altında analiz edilen katılımcı görüşleri her iki toplumsal grubun, kendi 

grupları hakkındaki görüşlerini, gruplarına ait olma biçimlerini, grup içerisinde kendi 
konumlarını ve dış grupla nispeten ayrıştıklarını ifade ettikleri durumları anlamayı 
amaçlamaktadır. Şekil 16’da görüleceği üzere bu kodun, Sınır muhafızı dil koduyla yoğun 
birlikte kodlanma ilişkisi bulunmaktadır. Bu bilgiden hareketle dilin katılımcılar açısından 
önemli bir aidiyet unsuru olduğu ifade edilebilir. 

 
 Suriyeli ve Türk katılımcıların görüşleri, herhangi bir hiyerarşi ve kategorizasyon 

olmadan alt temalarda alıntılanmaktadır. Çalışmanın bu boyutunda katılımcılara, toplumda 
kendilerini nasıl tanıttıkları, kendi gruplarını nasıl tanımladıkları ve gündelik hayatı yaşama 
biçimleri ve grubun kültürünü anlamayı amaçlayan sorular yöneltilmiştir. Hem Türk hem de 
Suriyeli katılımcıların, gruba aidiyetlerini güçlü bir söylemle inşa etmeleri dikkat çekicidir. 
Katılımcı görüşlerinden hareketle Suriyeli katılımcıların, ‘Halepli’, ‘Suriyeli’ ifadeleriyle 
gruba aidiyetlerini, kaynak ülkelerine nispet ettikleri görülür. Suriyeli katılımcıların, etnik 
kimliklerinden ziyade ülkeleriyle özdeşleşmesi önemli bir bulgudur. Göç ve mültecilik 
deneyiminin bu tarz bir ulusal aidiyeti ortaya çıkardığı düşünülmektedir. Türk katılımcıların 
ise ‘Türk’ olma etnik vurgusunu öne çıkardıkları anlaşılmaktadır. E5 kodlu katılımcının dile 
getirdiği ‘Alparslan, Osman Bey ve Atatürk’ isimleri, Türk tarihindeki karizmatik 
otoritelerdir. Bu yönüyle ‘üstünlük’ göstergesi olarak bu isimlerin anlatıya yansıdığı 
söylenebilir.  
 



 

 121 

“Ben, Halepliyim Suriye’denim derim” (SE8, 35-44), 
 
“Ben, onu.. onur duyuyorum Suriyeli olduğumdan” (SK6, 45-54). 
 
“Ben, Türk Alparslan Osman Bey'in torunuyum Atatürk'ün torunuyum…” (E5, 35-44). 

 
Her iki katılımcı grubundan alıntılar, sosyal kimliğin temelini oluşturan bir gruba 

aidiyet kurma konusunda, Suriyeli ve Türk katılımcıların farklılaştığını göstermektedir. 
Alanda gözlemlerim esnasında, grupların kendilerini tanımlama biçimlerindeki farklılığın, 
gündelik hayatta ilişki biçimlerini benzer şekilde etkilediğini göstermiştir. Özellikle 
çalışmanın yoğunlaştığı Önder mahallesi ve civarı, gettolaşmış bir göçmen mahallesi 
görüntüsü vermektedir. Bu mahalleye ‘Küçük Halep’ denmesi mahallenin sınırları ile sosyal 
kimliğin sınırlarının neredeyse örtüştüğü izlenimini verir. Bunun yanında, aşağıdaki 
alıntılarda görüleceği üzere Suriyeli sosyal kimliğinin sembolik işaretler üzerinden inşa 
edildiği anlaşılmaktadır. Suriyelilerin, kendi içerisinde iç asabiyeyi temsil eden aşiret veya 
kabile sembolleri, grup üyeleri tarafından bilinmektedir. Görüşme esnasında o sırada 
medyada da gündem olan ‘515 Hâşimî’ sembolü katılımcılara sorulduğunda benzer cevaplar 
alınmıştır.21 Bunun yanında bazı Suriyeli katılımcılar, kendini tanımlarken ait oldukları 
grupların ötekileştirilmesine vurguyla, gruplarına bağlılıklarını güçlü bir şekilde dile 
getirmektedirler. E5’in belirttiği Türk lider kültünün, Suriyelilerdeki yansımasının ‘Hâşimî’ 
sembolü olduğu düşünülebilir. Hâşimîlik, Arap halkların tarihinde önemli bir siyasi figür 
olagelmiştir (Mango vd., 2011). 
 
“Tanıdığım bir kişiler var ama şöyle bir şey yok mesela biz kabileyi şöyle göstermek bir de kabile 
numarası falan şeyler gösteriyorlar deniyor öyle bir şey göstermiyorlar ama tanıyorlar yani” (SE3, 
Yaş: 35-44)  

  
Grup sembollerinin dışında gruba aidiyeti açıkça dile getirme ve bunu ifade etme 

isteği ön plandadır. 
 
“Suriyeli olduğunu tanıtmaktan asla çekinmiyorum korkmuyorum” (SK8, 35-44),  

                                                
21 Asabiye kavramı İbn Haldun tarafından kan bağı (neseb) ve sosyal bağ (sebep) asabiyeti olmak üzere ikiye 
ayrılır. Kavram kişiler arasındaki dayanışma ruhunu açıklamaktadır  (Haldun, 2023). Buradan hareketle grup 
içi aidiyet olarak ifade edilen durumun bir iç grup asabiyesi olması düşünülebilir. Bunun da semboller 
üzerinden inşasına dair bulgular vardır. Bunlardan ‘515 Haşimî’ sembolünün, bir çete oluşumu içerisinde etnik 
vurgularla kullanıldığı haberlere yansımıştır (Anonim, 08 Temmuz 2023). 



 

 122 

 
“Türk vatandaşlığım olmasına rağmen nereden geldiğini sorduğunda, Suriyeli olduğumu 
söylemekten çekinmiyorum” (SE11, 35-44). 

 
SK8, SE11 kodlu katılımcıların ‘çekinmiyorum’, ‘korkmuyorum’ ifadeleri, gruplar 

arası ilişkilerde iç gruba aidiyetlerini, kimliklerini gizleme stratejisi gütmeden devam 
ettirdiklerini gösterir. SE3 ve SE6’da benzer ifadeler kullanmıştır. Bu güçlü söylemde, 
Suriyeli olmaya dair Türk kamuoyunda üretilen olumsuz imajın karşısına, olumlu grup imajı 
inşa ederek çıkma refleksinin etkili olduğu düşünülmektedir. ‘Türk vatandaşlığım olmasına 
rağmen’ vurgusunun ise ‘vatandaşlık’ ve ‘gruba aidiyetin’ aynı şey olmayabileceğine dair 
fikir vermesi açısından önemlidir. Ancak etnik grup kimliğinin öne çıkarılmasının, yine 

grubun aleyhine olacağı düşünüldüğü zamanlarda tercih edilmediği SK8 tarafından ‘başka 

Suriyelilerin geleceği için aslında susuyorum’ ifadesiyle belirtilmiştir. Sahada 
gözlemlediğimiz kadarıyla bu esneklik, grup üyelerine yaşam alanı açmakta, ötekileştirilme 
riskini azaltmaktadır. 

 
“Hem geleceğim için hem de başka Suriyelilerin geleceği için aslında susuyorum yani mesela ben 

burada kalkıp cevap versem zaten sınır dışı atacaklar ve bu sefer bütün Suriyelilere ağzını açanların 
sınır dışı atmaya başlayacak” (SK8, 35-44). 
 

Suriyeli katılımcıların ifadeleri, gruba aidiyetlerini ortak kimlik üzerinden inşa 
ettiklerini göstermektedir. ‘(Suriyelilerle ilgili) İyi bir şey olduğu zaman gurur duyarım…’ 
ifadesinde görüldüğü üzere bireylerin duygusal olarak grupla kurdukları bağ oldukça dikkat 
çekicidir. 
 
 “(Suriyelilerle ilgili) İyi bir şey olduğu zaman gurur duyarım ama kötü olduğu zaman ben yani canım 
sıkılır…” (SE8, 35-44), 
 

 SE8 grup üyeleriyle birlikte ve onlar için duygusal bir yükün altına girdiğini dile 

getirmektedir. Yine SK3’ün iç grubunu betimlediği ‘kendim gibi’ ifadesi, bireysel kimliğini, 

grup üyeliği üzerinden tanımladığını göstermektedir. İnsanın kendisi gibi olabileceği 
kişilerin ailesinde olacağı düşünülür. Bu çerçevede grubunu ‘ailesi’ kadar yakın 
hissetmektedir. 
 
“Suriyelilerle daha iyi, kendim gibi..” (SK3, 18-24). 

  



 

 123 

Türk katılımcıların ‘…Türk'ün de Türk’ten başka bir dostu olduğuna inanmıyorum…’, 

‘…çevrem benim, Türk asıllı insanlarım…’, ‘Türk olduğu için’ ifadeleri sosyal kimliğin 
belirginliğinde etnik kimlik vurgusunu içermektedir.  
 
“Vatanım, milletim, dinimiz Türk milletiyiz Türk'ün de Türk’ten başka bir dostu olduğuna 

inanmıyorum” (E5, 35-44),  

 

“Türk olduğu için Türk oldukları için” (E6, 35-44). 

 

K4 ise dış grubun oluşturduğunu düşündüğü tehdidi ‘…çok fazla sığınmacı demek 

kendi özümüzü unutmamız demek bence’ sözleriyle dile getirmiştir. 
 
 “Çoğunun Türkiye Cumhuriyeti kimliği var yani çoğunda o yüzden bence bizi kötü etkileyecek çok 

fazla sığınmacı demek kendi özümüzü unutmamız demek bence” (K4, 18-24). 

 
Gruplar, birtakım özelliklerini ön plana çıkararak dış grubu nitelendirir ve 

farklılıkları vurgular. Bu durum ait olma halini pekiştirirken, gruplar arası etkileşimi kısıtlar. 
Türk katılımcılar Suriyelileri dini ve kültürel anlamda farklı olarak nitelemektedir. E10’un 
Müslümanlığı yaşama noktasında kendi grubunu ayrıştırması, dinin ait olma duygusundaki 
etkisini göstermektedir.  

 
“Ben diyorum ya Türk kadar daha düzgün daha Müslümanlığı iyi yaşayan bir memleket daha bırak 

Suriyeli Arabistan'da bile yok” (E10, 54’ün üzerinde), 

 

Diğer Türk katılımcılar da ‘Bizim Türk milleti bir ayrı…’, ‘…onların yaşamlarıyla 

bizim yaşantımız 180 derece farklı…’ ifadeleriyle kendi gruplarını ayrıştırmaktadırlar.  
 

 “Bizim Türk milleti bir ayrı çünkü biz mazluma uzatırız elimizi uzatırız ama o adamlar şimdi 

tanımadığım için yapar mı yapmaz mı” (E4, 35-44), 

 

“Hayır.. Hayır onların yaşamlarıyla bizim yaşantımız 180 derece farklı biz de gelecek kaygısı var 

çocuklarımızı yetiştirelim geleceklerini sağlayalım evine alalım barkını alalım evlendirelim evet 

onların geleceğini sağlama alalım diye ama onlar da öyle bir şey yok günlük yaşıyorlar” (E8, 54’ün 

üzerinde). 

 



 

 124 

Suriyeli katılımcı SE4 ise Suriyelilerin, Türklere bakışını aşağıdaki sözlerle 
özetlemektedir. 
 
“…Suriyeliler gençleri böyle değil işte biraz daha gençleri biraz işte söylüyorlar evet hani Türk bir 
adamın oğlu.. Oğlunun yanında çalışacağıma o benimle yanımda niye çalışmıyor benim kaderim 
niye böyle isyan eden” (SE4,18-24). 
 

 SE4 kodlu katılımcının, Suriyeli gençlerin duygularına dair söylemi, Türklerin ve 
Suriyelilerin karşılıklı ilişkilerinin zamanla birbirlerini rakip olarak algıladıkları bir zemine 
doğru ilerlediğini göstermektedir. ‘Türk bir adamın oğlu’ ifadesi, babaya nispetle kişilerin 
toplumsal konumunu belirleyen Arap toplumunun karakteristik bir özelliğini dışa vurur. 
Göçmen ve yerli halk arasındaki ilişkilerde, iç grup aidiyetine olan bu tarz vurgular, 
göçmenlerin kendi grubuyla dayanışmasını artırırken dış grup olan yerli halkla yaşanacak 
bir mücadeleye sebep verebilir (Bledin, 2003). Bu durum göçmen ve yerli halk açısından 
bireysel olarak var olmak ve bir gruba ait olmak arasındaki gerilime neden olabilir. 

1.1. Grubun yaşama kültürünü içselleştirmek: ‘Benim gibi’ 

 

Katılımcılar, sosyal kimliklerinin konumuna dair bilgiler verirken kendilerine ait 
olduğuna inandıkları ve onları ayrıştıran ‘nargile’, ‘giyim-kuşam’ gibi kültürel; ‘kapalılık-
açıklık’ gibi dini-kültürel özelliklere dikkat çekmektedirler. SK7’nin ‘giyinme biçimlerinin 
değişimi’ hakkındaki olumsuz bakışının, değişimi grubun kültürü açısından bir kayıp olarak 
düşünmesiyle ilişkilendirdiği izlenimini vermektedir. Alandaki gözlemlerimiz esnasında, 
zaman zaman Türk kamuoyuna da yansıyan ‘nargile’nin Suriyeli-Arap kimliğiyle 
özdeşleştirildiği görülmüştür. Buna mukabil kapı önünde nargile olan dükkanların hangi 
etnik gruba ait olduğunu sormaya gerek duyulmamaktadır. Bu çerçevede nargilenin kültürel 
bir çevre teşekkül ettiği de anlaşılmaktadır. Nargile içimi üzerinden gerçekleştirilen 
sosyolojik açıklamalar (Dellaloğlu, 2022) bu kültürel objenin, görünenin ardında grubun 
imajındaki rolü ön plana çıkmaktadır. Suriyelilerin bu ‘ayırt edici’ kültürel özellikleri 
katılımcı görüşlerine yansımaktadır. 
 
“Suriyeliler eğlenmeyi çok seven birileri gerçekten hani eğlenmeyi gezip tozmayı kalabalık az önce 
dediğim gibi kalabalık gezmeyi sever Suriyelilerin zaten olmazsa olmazları nargiledir evet o 
kesinlikle her ortamda olması lazım o yani dediğim gibi hep kalabalık sever gezmeyi sever mesela” 
(SE4, 18-24), 



 

 125 

 
“Suriyeliler için tabii ki giyim kuşamımız yememiz içmemiz komşuluğumuz çok farklı” (SE7, 45-
54), 
 
“…hani kim yani giyim kuşam olarak kim hani benim gibiyse ama daha çok yakın hissederim” (SK7, 
45-54), 
 
“Hani Suriyeliler tarafından da bazı kadınlar giyinmesi de değişti hani buraya geldikten sonra hani 
artık daha farklı giyiniyorlar ve bu beni mutsuz ediyor…” (SE1, 45-54). 

 
SE9 kendi kültürlerinin, insanlar tarafından tanınmasını istemektedir. E2 ise başka 

kültürlerle etkileşimden ziyade Türk örf ve adetlerinin önemine vurgu yapmıştır. Burada 
dezavantajlı grubun kültürünü ‘normalleştirme’ beklentisi, baskın grubun ise ‘ayrıştırma’ 
arayışından söz edilebilir. 
 
“Başka tüm örneklerimizi geleneklerimizi aktarabilen Türkçe olarak Türkçe olarak aktarabilen yani 
olursa çok iyi olur aslında” (SE9,54’ün üzerinde), 
 
“Önemli değer ve gelenekler biz neye önem veririz Türk milleti olarak örf ve adetlerimize biz değer 

veriyoruz ama herkes değil artık yani eskisi gibi değil” (E2, 54’ün üzerinde). 

 
Katılımcı görüşlerinden hareketle, ortak kültürel ögelerin sosyal kimliğin önemli 

bileşenleri olduğu ifade edilmelidir. Bu bileşenler, gruba ait olmanın ve diğer gruplardan 
ayrışmanın nedenlerini ortaya çıkarır. Zira katılımcılar, ortak kültürel unsurları 
benimsememeyi ve mekânsal ayrışmayı da sosyal kimliği merkeze alarak açıklamaktadır. 
Suriyeli katılımcılar ‘kültürlerine uygun’ bir gündelik hayatı benimsediklerini ‘Ben Arap 
kanallarını izliyorum’, ‘…mesela orada dini olarak bir hem resmî olarak tatil biliriz…’ sözleriyle 
dile getirmişlerdir. Kültüre uygun olmayan ögelerin ‘dışarda’ tutulması/bırakılması söz 
konusudur. Gündelik hayatta ait olunan toplumsal grubun talep ettiği kültürel standartlar, 
kültürel açıdan daha incelikli ifade biçimlerini beraberinde getirmektedir (Goffman, 2009, 
80). 
 
“Ben Arap kanallarını izliyorum çünkü bu kanallar benim yaşam biçimime daha uygun benim 
kültürüme uygun olmayan Türk kanalları ilgimi çekmez” (SE5, 35-44), 
 



 

 126 

“…Suriye'de sırf cuma namazı var diyelim tatil günlerimiz mesela orada dini olarak bir hem resmî 
olarak tatil biliriz ama mesela burada yok hani din olarak çocuklar bile yaşıyorduk ama burada öyle 
bir şey yok” (SK9, 35-44). 

 
Türk katılımcılar ise ‘Suriyelilerin olduğu yerde yok’, ‘Türklerin olduğu yerde…’ 

ifadeleriyle etnik kimlik vurgusu üzerinden kendi kültürel çevrelerinde homojen bir yapı 
arzulamaktadır. Homojenizmin, göçmenin ve yerli halkın kültürler arası ilişkilerinde, 
çeşitliliğe karşı olumsuz tepkileri artırdığı dile getirilmiştir (Verschueren, 2008, 22). 
  
“Ben Türklerin olduğu yerde yaşarım Suriyelilerin olduğu yerde yok” (E1, 45-54), 

 

“Türklerin.. Türklerin olduğu yerde yaşamak isterim, Türk olduğum için Türk olduğumuz için ırkım 

olduğu için kendi vatandaşımız olduğu için” (E8, 54’ün üzerinde), 

1.2. Aynı dili konuşmak: ‘Dili unutması demek Suriyeli olduğunu unutması anlamına 
gelir’ 

 

Sosyal kimlik bağlamında iç grup aidiyetini temsil eden sembollerin başında ortak 
dil geldiği katılımcı görüşlerine yansımaktadır. Dil, kişiler arası iletişimi sağlarken ortak bir 
çevre yaratabilmenin, eşyayı isimlendirerek sembolik etkileşimi gerçekleştirmenin merkezi 
unsurudur. Suriyeli katılımcılar (SE12, SK7), ait olma pratiklerinde dile önemli bir statü 

yüklemektedirler. SE1’in ‘…Arapça da öğrenilmesi hepsi gerek çünkü biz de Arabız’ sözü, 

gruba aidiyetin önemli göstergelerinden birinin de dil olduğunu desteklemektedir. Aynı 

zamanda Türk toplumuyla ilişkilerin devamı için ‘…mecburen Türkçeyi öğrenilmesi 

gerekiyor…’ düşüncesi dile getirilmiştir.  
 
“Çocuklarımızın Arapça konuşulmasını öğrenilmesini istiyoruz Türkçe mecburen öğrenilmek 
istiyorum çünkü burada yaşamak insanlarla iletişim geçmek için mecburen Türkçeyi öğrenilmesi 
gerekiyor ama Arapça da öğrenilmesi hepsi gerek çünkü biz de Arabız” (SE1, 45-54), 
 
“Yani onun dili unutması demek Suriyeli olduğunu unutması anlamına gelir” (SK1, 45-54). 

 
Baskın grup olan Türk katılımcıların da Türkçeyi ön plana çıkararak sosyal 

kimliklerinde kendi dillerini merkeze yerleştirdiği anlaşılmaktadır. E1 kodlu katılımcı 

kendisinin konuşma biçimi nedeniyle Suriyeli zannedilmesini sitayişle ‘…kendimi Suriyeli 



 

 127 

gibi hissettim…’ sözleriyle anlatmaktadır. Sözün başında ise ‘…sanki Ermeniyim…’ 
ifadesini kullanarak Ermenilere ve Suriyelilere karşı olumsuz bakışı eşitlemektedir. Bu 
bağlamda grubun dilinin diğerlerini, o gruptan olduğunuza ikna edecek şekilde 
kullanılmasının gruba aidiyet anlamında önemli olduğu çıkarımı yapılabilir.  
 

“Ben de onu garipsedim sanki Ermeniyim.. kendimi Suriyeli gibi hissettim yani ben kendimi 

kanıtlamak yani şey yapmak istemem he kanıtlamak istemiyorum yani ben dedim kendi konuştuğum 

Türkçede de bir şeylik mi var hani Doğulu gibi mi konuşuyorum” (E1, 45-54). 

 
 Göçmenlerin kendi dillerine olan bağlılığı, iç grup aidiyetiyle ilgilidir. Aynı şekilde 
yerli halk da iç grup aidiyetinde dili ön plana almaktadır. Ancak  yerli halkın dilini öğrenmek 
göçmenlere uyum anlamında avantaj sağlamaktadır (Miller, 1999). E10’un kendi grubunun 
dilini merkeze alan ifadeleri bu açıdan okunabilir. Dış grubun dilini konuşabiliyor olması 
‘ayak uydurması’ yönüyle gerekli görülür. 
 
“Bizim onlara ayak uydurmamız doğru değil zaten onlar bize ayak uydurması lazım benim Arapça 

öğrenmem önemli değil onların Türkçe öğrenmesi o bana göre olacak” (E10, 54’ün üzerinde), 

1.3. Gruba aidiyetin gündelik hayata yansımaları: ‘Berber Suriyeli olursa benim için 
daha rahat olur’ 

 

Gündelik hayat insanların etkileşim sahasıdır. Katılımcıların, sosyal temas sıklığı 
değişmekle birlikte gündelik hayatta karşılaştıkları ve birbirlerinden haberdar oldukları 
bilinmektedir. Ancak gündelik hayat tercihleri de sosyal kimlik merkeze alınarak 
değişebilmektedir. Katılımcılar gündelik hayatta kendi gruplarıyla temaslarını, temel 
ihtiyaçlar ve ekonomik ilişkiler üzerinden değerlendirir. Burada toplumsal olarak 
ihtiyaçların falanca şeyi elde etme şeklinde yansımalarının yanında öznel anlamıyla bir şeyi, 
o şekil ve şartlarda elde etme arzusu boyutundan bahsedilebilir (Lefebvre, 2022, 13-19). Bu 
bağlamda katılımcılar, ihtiyaçlarını kendi gruplarında karşılayabildiklerini ifade ederken 
aslında kendi gruplarıyla gündelik hayatlarını şekillendirebilmelerini arzuladıkları 
söylenebilir. 
 
“Mersin'de aslında çok fazla Suriyeli var eserler (iş yerleri, mekanlar) çok fazla Türklerle nasıl 
diyeyim ilişki içinde olmaya şey olmaya yani gerek duyulmuyor artık market kendi Suriyeli 



 

 128 

marketler de var evet Suriyeli lokantalar da var yani her şey var sizin ihtiyaçlarınızı 
karşılayabilecek…” (SE12, 18-24), 
 
“Mesela benim dükkanı mesela bunu satmak istiyorum bu gitmedi bir esnaf şeye giderim o bana gelir 
Suriyelilerin birbirini bilmesi tanışmamız önemli tabii” (SE2, 18-24), 
 
“Suriyelilerle daha görüşüyorum Türkiye'de iş işle alakalı olarak Suriyeliler de daha çok konuşurum” 
(SE3, 35-44), 
 

Katılımcıların, kendi gruplarıyla gündelik hayatta daha fazla ilişkide olma ve 
faaliyetlerde bulunma isteği iç grubun sınırlarını daha da netleştirmiştir. Bu sınırların, 
özellikle gettolaşmış bölgelerde belirginleştiği katılımcıların ifadelerine yansımaktadır. Bu 
‘gerek duymama’ söyleminin ardında Suriyelilerin, Türklere ihtiyaç duyduğuna dair genel 
kabulün olduğu düşünülebilir. Kendilerini ‘gereksiz’ şeklinde tanımlayanlara yönelik 
gündelik hayattaki özgül ağırlıklarını kanıtlamanın bir yolu bu şekilde bir stratejiyi 
benimsemektir. Bunun yanında iç grubun gündelik hayatta ortaklaşa hareket etmesini 

sağlayan etkileşim ağlarının varlığından ‘…bizim bağlarımızı korumamız lazım…’, 

‘…berber Suriyeli olursa benim için daha rahat…’ ifadeleriyle bahsedilmektedir. Burada 
katılımcının ‘berberi’ öne çıkarması aslında grubun bütün fertleriyle ilişkide olan ve 
gündelik hayatta bilginin dolaşımına katkı sunan bu geleneksel olgunun, kendi grubuyla 
iletişiminde oynadığı role atıfla anlaşılabilir. Berber, sadece saç-sakal tıraşı yapmaz aynı 
zamanda ait olduğu grubun yaşam biçimini ve saç stillerine yansıtır. Gruba dair bilgilerin 
yayıldığı merkezdir. Dahası grupla iletişimde kalma aracıdır. 
 

“…bu tarz programlar oluyor tabii bizim bağlarımızı korumamız lazım Suriye'den haber alabilmemiz 
orayla ilişkimizi de sağlıyor” (SE7, 45-54), 
 
“Normal alışverişimde fark etmez benim için Suriyeli olsun Türk olsun ama berberi söyleyince 
berber Suriyeli olursa benim için daha rahat olur kendimi daha çok ifade edebilir gibiyim daha iyi 
hissediyorum” (SE12, 18-24). 
 

 SE10 Suriyeliler arasındaki bazı gayrı resmi örgütlenmeleri ‘…bizde de bir adam var 
bir grup kurmuş herkes haberdar…’ sözleriyle vurgulamıştır. 
 
“Öyle bir öyle bir örgütlenmeler var mesela burada Pursaklar bizde de bir adam var bir grup kurmuş 
herkes haberdar mesela bi bi bir karar verildiğinde veya belediye bir şey istediğinde veya ne diyelim 
kaymakam karar söylediğinde Suriyeliler hakkında bilgi verilebiliyor” (SE10, 25-34), 



 

 129 

 

Bu ağlar, gruba yeni katılanların işini kolaylaştırdığı gibi iç grup bilincini de yüksek 
tutmaktadır (Comola - Mendola, 2015). Bunun yanında Suriyelilerin, grup halinde gündelik 
hayatı idame ettirmenin önemini de bu söylem üzerinden yansıttıkları ifade edilebilir. Türk 
katılımcılar açısından kendi gruplarıyla olan ilişkilerinin bir benzerinin Suriyelilerle 
kurulması; ‘temizlik anlayışı, geçici olmaları ve gündelik hayatı kurgulama biçimleri’ 
itibariyle düşünülmemektedir. 
 
“Kuruyorsun ama yani mesela merhaba merhaba işte fazla alavere dalaveren olmasın mesela ben 

giderim kiramı alırım gelirim öyle daha uzun vadeli ilişkiler öyle ilişkiye giremiyorsun” (E2, 54’ün 

üzerinde), 

 

“(Suriyelilerle) Hiç durmak istemiyorum ya şöyle onlarda komşuluk yok zaten hani bir Türk komşu 

olması var bir de Suriyeli komşu olması var sırf o açıdan bir de temizlik açısından…” (K7, 35-44), 

 

“…Suriyelilerle beraber yaşamazdım dediğim gibi temizlik temizlik benim için çok önemli” (E11, 

25-34). 

 

Katılımcıların, ‘…uzun vadeli ilişkiler öyle ilişkiye giremiyorsun…’,’ …beraber 

yaşamazdım dediğim gibi temizlik…’ söylemleri bunu açıkça ortaya koymaktadır. Burada 
‘temizlik’ kavramı üzerinden gerçekleştirilmek istenen ayırt edicilik aklımıza gündelik 
hayatta yakınımızda olmasını istemediğimiz nesneleri kirli olarak adlandırma isteğini 
getirmektedir. Temiz olmayan kendisine yaklaşıldığında üzerinize kir ve kendinden bir iz 
bırakacak olandır. Temiz olmayanı reddetmek vicdani sorumluluğu da azaltmaktadır. Bu 
çerçevede göçmene karşı ortaya çıkarılan önyargıların, ilişkilerin seyrini etkilediği ve 
gündelik yaşamdaki teması sınırlandırdığı belirtilebilir (Rochira v.dğr., 2015, 1/99-100). 
Sonuç itibariyle gruba aidiyetin Suriyelilerde kendi grubuyla yetinme ve övünme, Türklerde 
ise kendi grubunu ayırt etme gibi yansımaları doğurduğu söylenebilir. 

1.4. Vatan kavramı üzerinden aidiyeti somutlaştırmak: ‘…bizim vatanımız…’ 

 

Vatan kavramı coğrafi sınırlar olduğu kadar aidiyetin göstergesidir. Grubun kolektif 
belleğinin oluşumu ve devamında vatan temel bir unsur halini alır. 
 
“Özlerim, çünkü kendi vatanım daha rahat olacağımı hissediyorum” (SE8, 35-44), 



 

 130 

 
“Ya bizim vatanımız da bizim için çok değerli ya mesela şereftir namustur” (SE6, 35-44), 
 
“Neredeyse burada ömrümün yarısı geçti yani sonuçta nasıl olsa insanda vatan sevgisi kalır yani 
doğduğu toprağa daha çok işte özlem hasreti olur…” (SE12, 18-24). 

 

 Suriyeli katılımcıların, vatan kavramı çevresinde ‘…kendi ülkemize döneceğiz…’, 

‘...kendi vatanım…’, ‘…vatanımız da bizim için çok değerli…’ açıklamalarından mekanla 
özdeşleşme anlamında ortak duyguları paylaştıkları ve somut bir aidiyet merkezi kabul 
ettikleri görülmektedir.  Türk katılımcıların görüşlerinde ise vatan, vatan, sevgisi, bayrak ve 
Türklük vurgusu öne çıkmaktadır. 
 
“Vatanımız bayrağımız ve tabii onlar vazgeçilmez zaten vatan, bayrak, aile bu kavramlar zaten 

vazgeçilmez” (E11, 25-34), 

 

“Vatan sevgisi ve bence hani dine bağlılık bence bizi tanımlıyor” (K2, 18-24), 

 

“Ne olursa olsun vatan, millet ondan sonra bayrağa saygı onun dışında benim hep dediğim şey 

toprak yani toprağımıza sahip çıktığımız Türklüğümüzü kaybetmediğimiz müddetçe hiçbir sıkıntı 

yaşamayız” (K5, 35-44).  

 
K5 adlı katılımcı, konuşmanın devamında Suriyelilerin vatan aidiyetlerinin 

olmayışına dair eleştirilerini, bu durumun aksine ifadeler görülse de dile getirmiştir. Bu 
eleştiriler üzerinden kendi grubuna bir üstünlük de atfetmektedir. Grup aidiyetinin 
somutlaştığı bu söylemde Betz’in belirttiği, göçle birlikte belirginleşen milliyetçilik ve 
yerlicilik etkisini görmek mümkündür (Betz, 2024, 51). Öncelikle ifade edilmelidir ki vatan 
kavramı, doğu toplumları açısından seküler bir alanı ifade etmemektedir. Katılımcıların 
vatana olan özlemlerinin ardından dini, ahlaki değerlere olan vurgusu bu şekilde 
yorumlanabilir. Bunun yanında göçmen açısından vatanın hem kaynak ülke hem de göç 
edilen ülke olmak üzere iki anlamı söz konusudur. SE12’nin Türkiye’de ömrünün yarısının 
geçtiğine dair söylemi aslında her iki toprağa da aidiyet kurduğunu gösterir. Bunun yanında 
toprağı sahiplenme ve varlığını toprağa bağımlı görme anlamında yerli halkın, korumacı bir 
refleksle hareket ettiği anlaşılmaktadır. Sonuç olarak gruba aidiyet bağlamında katılımcı 
gruplarının her ikisinde de vatan kavramının ön plana çıktığı paylaşılan görüşlerden 
anlaşılmaktadır.  
 



 

 131 

1.5. İç Grup Övgüsü ve Dini Açıdan Yüceltme: ‘…biz daha İslam'a yakın bir milletiz…’ 

Genel anlamda Suriyeli katılımcılarda, gruplarına dair övme refleksinin 
gözlemlendiği ifade edilmelidir.  

 
“Yani Suriyeliler basit insanlar nasıl diyelim yani iş çok seviyorlar yani” (SE3,35-44), 
 
“Komşuya saygı göstermek ve ona ikramda bulunmak bizim için çok önemli Suriye’deyken 
komşularımızla ilişkilerimiz çok iyiydi…” (SE5, 35-44). 
 

Suriyeli katılımcıların gruplarına dair övgü vesilesi gördükleri ‘çalışkanlık’, ‘saygı’ 
ve ‘ikramda bulunma’ hasletleri ayırıcı vasıflar olarak dillendirilmiştir. Alanda 
karşılaştığımız Suriyeliler, toplum olarak bu övgüyü hak ettiklerini ve aciz olmadıklarını 
vurgulamıştır. Övünmenin yetersizlik hissini telafi etme veya kendinden emin olma tarzında 
birbirine zıt iki boyutundan bahsedilebilir. Bu bağlamda dezavantajlı grup olan Suriyelilerin 
bu şekilde yüceltme isteği bir telafi mekanizması olarak gözlemlenmiştir. 
 
“Müslüman kimliğimiz olduğu için yani Peygamber Efendimizin ümmetinden olduğum için düşene 

merhamet eder şefkat ederiz şefaatçi bir topluma sahibiz biz…” (E2,54’ün üzerinde), 

 

“Cerablus'ta, Afrin'de hepsindeki oradaki Araplar nedir Türk bayrağı istiyor niye kendini güvende 

hissediyor…” (E7, 54’ün üzerinde), 

 

“Biz cana yakınız biz kabulleniyoruz etmeseydik zaten en başta bir ayaklanma olurdu o zaman işte 

o dediğimiz mülteci kamplarında falan kalmak zorunda kalırdı…” (K5, 35-44), 

 

“Ha! biz başta temizliğimize giyimimize her şeyimize önem veririz onlar da bu yok mesela” (K7, 35-

44). 

 

 Suriyeli katılımcılara benzer şekilde Türk katılımcılar da iyi ve doğru olduğu 

düşünülen pek çok özelliği ‘…sıcak canlıyız…’, ‘…merhamet eder şefkat ederiz şefaatçi bir 

topluma sahibiz…’, ‘…Araplar nedir Türk bayrağı istiyor niye kendini güvende 

hissediyor…’ beyanlarıyla gruplarına atfetmektedir. Bu atıflardan en dikkat çekeni, E2 kodlu 
katılımcının, grubunun şefkat duygusunu Müslüman olmasına bağlaması ancak Suriyeli 
katılımcıları bundan istisna tutmasıdır. 
 



 

 132 

İç grup övgüsü noktasında değerlendirdiğimiz, katılımcıların dini anlamda kendisini 
dış gruptan ayrıştırdığı noktalar bulunmaktadır. Dinin toplumsal gücü hem mevcut düzeni 
meşrulaştırmayı sağlarken hem de var olan sosyal yapıyı onaylama görevini 
üstlenebilmektedir. Katılımcıların, içinde bulundukları grubun üstünlüğünü ispatlarken 

‘Türk eğer Arapçayı bilsin zannetmiyorum ki kurban olduğum Allah cennetine koymasın…’, 

‘…biz daha İslam'a yakın bir milletiz…’ gibi ifadelerle dinin bu işlevinden faydalandığı 
anlaşılmaktadır. E6, E10 ve K5 kodlu katılımcılar benzer ifadelerde bulunmuşlardır. 
 

“Eğer bizim milletimiz 85.000.000 Türk eğer Arapçayı bilsin zannetmiyorum ki kurban olduğum Allah 

cennetine koymasın ya” (E9, 54’ün üzerinde), 

 

“…biz daha İslam'a yakın bir milletiz” (E11, 25-34), 

 

“Bir Türk olarak Peygamber Efendimizin soyundan gelmeyiz yani komşum açken ben tok durmak istemem 

gibisinden düşünüyorum…” (K3, 45-54), 

 

 

Türk katılımcılarda, yoğun biçimde dini anlamda kendilerine üst bir paye biçme 
söylemi vardır. Gruplarına olan bağlılıkları, dini olarak kendilerini ayrıştırmalarını teşvik 
ederken dini konumlandırdıkları yer itibariyle, grubun değerini artıran işlevi ön plandadır. 

K3 kodlu katılımcıya, önem verdiği değer ve geleneklerini sorduğumuzda ‘Bir Türk olarak 

Peygamber efendimizin soyundan gelmeyiz…’ ifadeleriyle söze başlaması dinin, etnik 
kimlikle ilişkisindeki pekiştirme rolünü ortaya çıkarır. Türk milleti açısından tarih boyunca 
Peygamber soyundan gelenler ‘seyit ve şerif’ olarak adlandırılmış ve bir statü atfedilmiştir 
(Küçükaşçı, 2009). Katılımcının bu söylemi, kendi grubuna dini bir statü atfetme isteği 
olarak okunabilir. Bu dini bakımdan yüceltme isteği Suriyeli katılımcı görüşlerine de 
yansımıştır. 
 
“…o kadar çok kişi var ki hani dinine yakın olmayan biz daha bence iyiyiz evet veya daha bir Müslüman 
diye düşünüyor bazıları” (SE4,18-24), 
 
“Aynı Türk toplumunda olduğu gibi inanmayan da var ama Arapça bilenler tabii İslam'ı, Kuran'ı, Hadisi, 
Fıkhı daha iyi anlıyor böylece İslam'ı daha iyi yaşıyor yani bir avantaj” (SE7, 45-54). 
 

SE4 Suriyeliler içerisinde kendilerini, dini bakımdan Türklere üstün addedenlerin 
olduğundan bahsederek bu kişilerin durumunu ‘…biz daha bence iyiyiz evet veya daha bir 
Müslüman diye düşünüyor bazıları …’ aktarımıyla anlatmaktadır. SE7 ise Arapça bilmenin 



 

 133 

İslam’ı daha iyi yaşamalarını sağladığını ‘…İslam'ı daha iyi yaşıyor yani bir avantaj…’ 
sözleriyle dile getirmiştir. Din konusundaki bu algı, iç grup aidiyetinde de kendi grubunu 
öne çıkarma vesilesi olmuştur. Bu durum etnik ve dini kimliklerin bir grup oluşumundaki 
sıkı ilişkisini anlatan etno-dinsel tutuma (Taras - Ganguly, 2009, 3) benzer bir sonucu ortaya 
çıkarmaktadır. Etno-dinsel tutumlar ise iç grupla özdeşleşme halini daha kuvvetli bir 
konuma eriştirebilir. 

1.6. Pekişen grup kimliği: ‘Bir bağ’ 

İç grup aidiyeti bağlamında pekişen grup kimliği olarak adlandırdığımız alt kodda 
Türk katılımcıların görüşlerinden örneklere rastlanmamıştır. Yerli halkın etkileşimdeki 
baskın durumunun, kendi grup kimliklerine dair ifadelerinde daha sabit bir konumu 
kabullenmeleriyle ilişkili olduğu söylenebilir. Ayrıca yukarıda farklı temalarda gruba aidiyet 
bağlamında kodlanan bölümler olduğu ifade edilmelidir. 
 
“Önder'den çıkamazlar çünkü gerçekten bir bağ oluşturmuşlar orada hani bir savaştan çıkmışlar 
herkes yakınlarını kaybetmiş ve burada bu bağı yeniden oluşturmuşlar ve birbirini tanımışlar ve 
oradan çıkamazlar” (SE1, 45-54), 
 
“Ebu Huzeyfe tanıyor musun ya çoğu onu dinliyor yani bir WhatsApp grubu var ilişkilerde öyle 
görüyorlar” (SE2, 18-24). 

 
Alıntılarda görüleceği üzere katılımcılar ‘…gerçekten bir bağ oluşturmuşlar 

orada…’, ‘Ebu Huzeyfe tanıyor musun ya çoğu onu dinliyor…’ beyanlarında iç gruplarında 
kopan bağların onarımı ve yeni bağlar kurmak ve kuvvetlendirmek üzerine bir söylem 
geliştirmiştir. Göçle birlikte daha önce kendi ülkelerinin farklı bölgelerinde ikamet eden ve 
birbirinden muhtemelen habersiz insanların yeni mekanlarında grup kimliklerinin pekişmesi 
önemli bir sonuçtur. Bu sayede sağlamlaşan ilişkilerin, sosyal kimliğin temsil gücünü de 
artırma potansiyeli ortaya çıkar. 
 
“…evet savaş olduk yani oradan korkuyla geldik burada (kültürümüzü) koruyamazsak ne yapalım 
yani gelmemizin burda olmamızın amacı kalmıyor” (SE2,18-24), 
 
“Hemen şey yapmaya başladılar işte niye biz eziliyoruz niye benim kardeşim o gün kafasına taş yedi 
bilmem ne biz delikanlıyız Suriyelilerden başka delikanlı yok bilmem ne hani şu Türklerin kekoları 
gibi hemen çıktı işte gruplarına attı bilmem ne falan hepsi şey yaptı birkaç tane genci he gazladı 



 

 134 

ondan sonra kalktılar olay yapmaya başladılar hani bilmem Mamak’a dağıldılar 5 kişi veya 2 kişi 3 
kişi  birileri işte Altındağ'da nerede Türk görse artık şey yapar yani gidip omuz atar bulaşmak için 
veya bilmem ne hani bir kavga çıksın da biz gösterelim kim olduğumuzu ondan sonra hepsi toplandı 
zaten” (SE4, 18-24). 
 

Her iki alıntıda da kendi iç grubunu korumanın, hayati bir amaca büründüğü 

anlaşılmaktadır. SE2 ‘…(kültürümüzü) koruyamazsak ne yapalım yani gelmemizin burda 

olmamızın amacı kalmıyor’ söylemiyle, iç gruplarındaki mesafeleri azaltmanın öneminden 

bahsetmektedirler. SE4’ün aktardığı ‘…bir kavga çıksın da biz gösterelim kim 

olduğumuzu…’ beyanından anlaşılacağı üzere dış gruba karşı üstünlük elde etme isteğinin 
pekiştirdiği bir grup bilinci izlenebilir. Sosyal kimliğin devam etmesinin, kimliği 
pekiştirecek söylem ve eylemleri gerektirdiği katılımcıların ifadelerine yansımaktadır. 

 
“Ben adetlerimle gurur duyuyorum burada ben yani ekstra iyi adetler olduğu zaman onlar da devam 
etmesini beklerim ama iyi olması şart” (SE8, 35-44), 
 
“…bizim bağlarımızı korumamız lazım Suriye'den haber alabilmemiz orayla ilişkimizi de sağlıyor” 
(SE7, 45-54), 
 
“Çünkü sonuçta burada yaşarsak sanırım iyi adaptasyon sağlamamız da gerekiyor çocuklarımız da 
aynı şekilde ama dediğim gibi kimliğimizin kaybolmaması işte bizim kendi kültürümüzün 
kaybolmaması adına yine bizim kendi şeylerimizi kültürümüzü veya kendi adetlerimizi 
geleneklerimizi tabii toplumu olumsuz etkileyecek şekilde olmayacak bir şekilde devam ettirmeyi 
tercih ederim” (SE12, 18-24), 
 
“…hatta kızım için unutmaması gerektiğini düşünüyorum gün gelecek ve ülkemize tekrar döneceğiz” 
(SK12, 45-54). 

 

 Katılımcıların, ‘…bizim bağlarımızı korumamız lazım…’, ‘…iyi adetler olduğu 

zaman onlar da devam etmesini beklerim…’ ifadeleri, gruplarına aidiyetlerini ve kimliklerini 
koruma beklentilerini yansıtmaktadır. Bu sayede iç grup asimile olmadan var olmayı 
denemektedir. Sonuç olarak kimliğin pekişen bileşenlerinin, suyla birleştiğinde harç haline 
gelen çimento tozu misali daha katı ve homojen bir bileşeni meydana getirdiği ifade 
edilmelidir. 
 



 

 135 

“Yani hep kan.. kan ısındığı için sevdikleriyle beraber aynı kan çekiyor yani bir söz var kan kanı 
çeker” (SK1, 45-54), 
 
“Suriyelileri eleştirenlere kızıyoruz…” (SK5, 25-34), 
 
“…benim burada en yakın tanıdıklarım, akrabalarım yani birde (Suriyeli) arkadaşlarım var onlar” 
(SK10, 35-44), 
 
“Suriyelilerden hep Arap evet çok nadir Türk kanallarını izleyen veya Türk sosyal medyalarını 
kullanan ama çoğu dediğim gibi hep biz buyuz biz değişmeyiz gibisinden düşünüyor” (SE4,18-24). 

 
Bu notada etnik aidiyet ‘…aynı kan çekiyor yani bir söz var kan kanı çeker’, ‘Suriyelileri 
eleştirenlere kızıyoruz…’ söylemlerinde belirgin bir hal almaktadır. Bu noktada SE2’nin 
paylaştığı “…Bu zamanda Suriyelilerle daha çok birlikteyim ama 2 yıl önce hep Türk'tü” 
(SE2, 18-24) sözleri, pekişen grup kimliğinde değişen toplumsal şartlara yönelik bir işaret 
olarak okunabilir. 

2. İç Grup İstisna Olumsuzluk 

 

 
 

Şekil 15: İç Grup İstisna Olumsuzluk Kodu Kod Birlikte Oluşma Modeli 
 

Araştırmada iç grup istisna kodunda, kodlanan bölümlerin çoğunlukla Suriyeli 
katılımcılarla yapılan görüşmelerden oluştuğu görülmektedir. Katılımcılar, bu kod altında 
verilen alıntılarda yanlış veya eksik temsil, genellemeler ve olumsuz örneklerin 
görünürlüğünü artıran mekanizmalar gibi durumlara dikkat çekilmektedir. SE4’ün, 
‘…Suriye'nin içinde çekirdeğinde yaşayan hiç kimse şiddete eğilimli değildir…’ sözleri ise 
yine kendisinin görüşme esnasında ifade ettiği ‘…Genç Suriyelilerin bir kavga çıksın da biz 
gösterelim kim olduğumuzu…’ şeklindeki söylemiyle çelişir. Tam da bu noktada 
olumsuzlukların örtülme isteği ve istisna olarak gösterilme güdüsü daha net ortaya 
çıkmaktadır. 
 



 

 136 

“Hani benim düşündüğüm kadarıyla hani Suriyelilerin insanlara yanlış ve özellikle kötü olan insanlar 
çok öne çıktılar…” (SE1, 45-54), 
 
“…Türkler yani bir Suriyelinin yüzünden hepsine karşı cephe herkese karşı alamaz kötüsü var iyisi 
var” (SE2, 18-24), 
 
“…şöyle söyleyeyim hep şeyler de yaşayan hani köylerde yaşayan kırsalda evet kırsalda yaşayanlar 
hep şeydir zaten sert ya aşiretidir ya evet hep böyledir ama Suriye'nin içinde çekirdeğinde yaşayan 
hiç kimse şiddete eğilimli değildir hatta birbirini sevmezler” (SE4, 18-24), 
 

 Katılımcı SE7 kendi grubundaki adabı muaşerete uygun olmadığını düşündüğü 
davranışları ‘bedevilik’ ve dini kabullere dayandırarak istisna şeklinde aktarmaktadır. Bu 
durumda ilginç olan Türklerin Suriyelilerin tamamına karşı hakaret amaçlı ‘bedevi’ 
söylemiyle, SE7’nin sözleri farklı bağlamlarda çakışır. Bu nedenle istisna olumsuzlukların 
sosyal kimlikte grup imajını inşa ederken önemli birer araç olduğu söylenebilir. 
 
“Ancak tabii Suriye'nin içinde de farklı farklı değişiyor. Bazılarına biz bedevi diyoruz yani onların 
halleri davranışları daha farklı mesela onlar yemeklerini elleriyle yiyorlar. Bunun sünnet olduğunu 
düşünüyorlar.” (SE7, 45-54). 

2.1. Olumsuz kültürel ögelerde ve davranışlarda istisna: ‘Bizden değil’ 

Katılımcıların, iç gruplarına nispet edilen bazı olumsuz addedilen kültürel özellikleri 
kabul etmeyerek yahut bu özelliklerin kısıtlı bir çevrede kaldığını ifade ederek istisna hali 
oluşturdukları görülmektedir.  Bu noktada, yerli halk tarafından çokça eleştirilen ‘nargile’, 
‘rahat tavırlar’ ve ‘eğlence kültürü’ nün öne çıkması dikkat çekicidir.  
 
“Suriye'de nargile bir son zamanlarda işte vakit geçirmek olsun onun için normal Suriye'de böyle 
yok hepsi böyle değil bu bizim adetten değil yani” (SE8, 35-44), 
 
“Buradakilerde bir fenomen olmuş artık ama bilmiyorum Suriye'de bizim köyümüzde (nargile) hiç 
yoktu yani 1-2 kişi vardı yani...” (SE9, 54’ün üzerinde). 
 
 Nargilenin Suriyelilerce çokça tüketilmesine rağmen katılımcıların bunu kabul etmemekteki 
ısrarın, baskın grup nezdindeki ‘kötü imajı’ ile ilgili olduğu söylenebilir. Buna mukabil eğlence 
kültürüne dair eleştirilere SK3, benzer bir kültürün Türklerde de olduğu şeklinde cevap vermektedir. 
Suriyelilerin bu bağlamda olumsuz bir istisna oluşturmadığı vurgulanır.  



 

 137 

 
“Sadece Suriyelilerde şey değil ki yani misal Antepliler filan düğünlerde bayağı bir gürültü oluyor 
ya da ne bileyim bavul (davul kastediliyor) filan böyle bir şey oluyor yani bir tek Suriyelilerde yani 
diyemiyoruz” (SK3, 18-24). 

 
Katılımcıların, kendi gruplarından kaynaklanan ve toplumun işleyişine zarar verdiği 

söylenen davranışlara ve bu eylemleri yapanlara dair iç grubu etiketleyen söylemlere karşı 
durdukları anlaşılmaktadır. Bu konuda ‘…bir Suriyeli olduğu zaman suç işliyor, böyledir, 
şöyledir, çok yanlış yansıtılıyor…’, ‘…10 yıldır Suriyeliler var Türkiye'de ama %10 bile 
cinayet olmadı hatta %2 falan…’ açıklamaları ayrımcılığa ve haksız ithamlara dikkat 
çekerken iç grubu bu eylemlerden soyutlamayı sağlamaktadır. 
 
“…misal şimdi birkaç sefer cinayet oldu işte Suriyeli, birini öldürdü filan diye.. Suriyeliler yani o 
adamın ailesi filan başka bir şey konuşuyorlar televizyonda başka bir şey söyleniyor..” (SK3, 18-24), 
 
“İki Türk de birbiriyle kavga edebilir, yaralanabilir ama bunda hiçbir sorun olmuyor ama bir Suriyeli 
olduğu zaman suç işliyor, böyledir, şöyledir, çok yanlış yansıtılıyor hani” (SK4, 18-24), 
 
“…mesela Önder mahallesinin dışında burada Ankara'da daha çok fazla hırsızlıklar oluyor çok fazla 
sıkıntılar da yaşanıyor hani bunu bir Önder veya bir mahalle olarak (düşünebilir miyiz) 
bilemiyorum…” (SK10, 35-44), 
 
“Şimdi 10 yıldır Suriyeliler var Türkiye'de ama %10 bile cinayet olmadı hatta %2 falan herhalde 
oldu ya bu bundan dolayı” (SK3, 18-24), 
“Buraya bir polis geldi dedi ki tamam dedi siz Suriyelileri acıyorsunuz eyvallah değil mi bunun 

içinde dedi ahlaksız da var dedi sapık da var dedi şunu da var bunu da vardı o da olacak o da onların 

artık vicdanına şeyine kalmış şahsın” (E4, 35-44). 

 
E4 kodlu Türk katılımcının da Suriyelilerin tamamının kötü olarak damgalanmasına 

karşı olduğu görülmektedir. Olumsuz hallerin istisna olduğunu düşünmektedir. Ancak bu 
düşünce biçimi, Türk katılımcıların çoğunluğu tarafından benimsenmemektedir. 

2.3. Ahlaki olumsuzluklarda istisna: ‘Aynı değiliz’ 

Gruba yönelik eleştiri veya iftira olarak nitelenen ahlaki zafiyet söylemine yönelik 
katılımcılar, grubun genelini bu söylemin dışında bırakmaktadır. Bu bağlamda ‘beleş 



 

 138 

yaşama’, ‘sıkıntı çıkarma’ gibi olumsuz hasletlerin iç gruba mal edilemeyeceği belirtilirken 
Türkiye’nin farklı bölgelerinde ikamet eden Suriyelilerle ilgili ‘...Türkler bile mesela 
Suriyeli lokantalara falan geliyor…’ sözleriyle olumsuzluklarda arındırılırken, ‘Önder’deki 
oturanlar çoğu şehirli değil köyden’ ifadeleriyle kaynak ülke Suriye’deki toplumsal sınıfların 
olumsuz söylemlerdeki etkisi ön plana çıkarılmaktadır. 
 
“Sanki burada beleş yaşanıyor gibi hani devletten yardım alıyorsunuz. Bizim vatanımız siz geldikten 
sonra çok kötü bir hale geldi. Ekonomi konusunda en çok. A hani bunu anlatıyoruz? Aslında gelen 
yardımlar ve her aile alamıyor. Çok böyle kalabalık bir aile olmasına rağmen almayan da var ve bunu 
anlatıyoruz ama yine bir şey ifade etmiyor onlar için” (SK4, 18-24), 
 
“Bir Suriyeli evde oturmuş evi bozmuş ama tüm Suriyeliler bunu bu evi bozacak anlamına gelmiyor 
bir kişi bir kötülük yaptığında hepimizi aynı kefede tutuyorlar” (SK11, 45-54), 
 
“…mesela Mersin'de daha çok lüks desem doğru olur mu bilemedim ama lüks yerlerde işte kira 
Suriyeli kiralayan insanlar var oraya da hatta Türkler çok fazla geliyor Türkler bile mesela Suriyeli 
lokantalara falan geliyor” (SE12, 18-24), 
 
“Önder’deki oturanlar çoğu şehirli değil köyden gelen köyden gelenler köyden Halep'e göçen o katı 
düşüncelerinin sebebi o evet” (SK1, 45-54). 
  

 E1 ve K2 kod isimli Türk katılımcıların da Suriyelileri nitelerken ahlaki 
olumsuzluklarda istisna haline vurgu yapması dikkat çekmektedir. 
 
“Bunlarda da mesela bir şeyler var içlerinde çürük yumurta var onların çoğunluğu yani %95 %99 

u şeyin azı sıkıntı çıkarıyorlar diye yani birkaç kişi sıkıntı çıkarıyor diye bunlar da hepsine yani 

hepsine şey yapmanın şeyi yok” (E1, 45-54), 

 

“Evet kargaşa ortamı oluştu ama yani ne onlardan bize bir kötülük geldi bizim mahallemiz açısından 

diyorum ne de bizden onlara gitti diye biliyorum” (K2, 18-24). 

 
 İç grubu kültürel normlar üzerinden veya SK12’nin söyleminde olduğu üzere dini 
ahlaki gerekçelerle eleştirenlere karşı, sayılan olumsuzlukların birer istisna olduğuna dair 
net söylemler iç gruba duyulan aidiyetin ve grup imajının nasıl inşa edildiğinin önemli 
göstergeleridir.  
 



 

 139 

“…genç kıza bakıyoruz hem açılmış açılmakla kalmamış çıplaklık derecesine girmiş artık ve 
buradaki insanlar kendilerine Halepliymiş gibi davranıyorlar bizim dinimiz böyleymiş gibi 
davranıyorlar ama aslında öyle değil” (SK12, 45-54). 
 

Burada olumlu özelliklerin iç gruba atfedilmesi ve dış grupta olduğu düşünülen 
olumsuz niteliklerin ise dış grubun içsel yani grup üyelerinin kişisel özelliklerine 
dayandırılması söz konusudur (Tarrant - North, 2004, 168-170). 

3. İç Grup Kategorizasyon 

 

 
 

Şekil 16: İç Grup Kategorizasyon Kodu Kod Birlikte Oluşma Modeli 

Bu başlıkta katılımcıların kategorizasyon yoluyla iç grup aidiyetlerini inşa ettikleri 
ve bir grup imajı oluşturdukları üzerinde durulmaktadır. İç grup kategorizasyonun, 
çalışmamız bağlamında baskın grupla benzeşme koduyla ortak kodlanma ilişkisinin, 
dezavantajlı grubun atfedilen olumsuzluklarla mücadele stratejisiyle bağlantılı olduğu 
düşünülmektedir. 
 
“Tabii ki diğer Araplardan da farklıyız mesela bir Suudlu çok fazla israfçıdır. Onlara misafir olsanız 
belki bir koyun keser ee benim yiyeceğim 200 gr et geri kalanı ne olacak deseniz onlar için önemli 
değildir. Mısırlılar da bizden farklıdır.” (SE7, 45-54), 
 
“Mesela şimdi Türklerde neredeyse aynı ama diğer Araplarla daha farklı, çünkü Suriye daha yakın 
Türkiye'ye sınır, sınır komşusu yakınına şey oradan geliyor” (SE9, 54’ün üzerinde), 
 
“Suudlu’dan çok farklı..Lübnanlı'dan, Filistinli'den çok farklı değil Iraklı’da yakın bize ama Suud 
çok farklı onların aşiret hatta Irak'ta da öyle bir şey var aşiret anlayışı çok hakimdir hatta şöyle 
Suriye'de 2 kesim var biri medeni insanlar onlar çok aşiret falan düşünmüyorlar evet bizim köyümüz 
aşiret gibiydi ama yine daha medenileşmiş çünkü biz İdlip'de daha çok böyle o kesimde değil, çöldeki 
kesim gibi değil, çöldeki kesim bedeviler aşiretler dediğimiz onlar daha çok böyle Suudlulara benzer 
ama o medeni taraf şey diyebiliriz her şeyinle daha şehirli böyle şehir hayatı ama yine köyler arasında 
kavga oluyor mu olmuyor mu aşiret gibi falan oluyor mesela” (SE10, 25-34). 



 

 140 

 Suriyeli katılımcılar, kendi iç gruplarının ortak etnik kimliğe sahip olan diğer Arap 
toplumlarından ayrıştığını ‘…diğer Araplardan da farklıyız…’, ‘Suudlu’dan çok farklı.. 
Lübnanlı'dan, Filistinli'den çok farklı değil Iraklı da yakın bize…’ ifadeleriyle dile 
getirmektedir. Bununla birlikte ikinci alıntıda ortak mekana ve mesafeye vurgular yoluyla, 
Türklerin farklı etnik kimlikten bir grup olarak daha yakın hissedilmesine dair aktarım 
oldukça dikkat çekicidir. Kültürel yakınlık duygusunun, coğrafi olarak etkileşimin kolay 
olduğu bölgelerde artmasının mümkün olduğu düşünülebilir. Bunun yanında baskın grupla 
özdeşleşme isteği de bu ifadelerde etkili olabilmektedir. 
 

Kategorizasyon, bir yönüyle grubun içine doğru iken diğer bir yönüyle de dış grubun 
konumu ve dış gruba dair algılar yoluyla iç grubun kendini tanımlama sürecidir. Bu 
çerçevede yukarıda SE9’un ifadelerinde görüldüğü üzere Türklerle, Arap halklarına nispeten 
daha yakın olunduğu algısı da söz konusu olmasına rağmen kategorizasyon ifadelere 
yansımıştır. 

 
“Türklerde mesela şey yok çoğu sinirli gerçekten çoğu sinirli artık şey çok çay içtiklerinden mi çünkü 
çay sevdiği için bir de sinir yapıyor…” (SE4,18-24), 

 
“Türklerde mesela öyle bir adet yoktur mesela gidiyor bir alışveriş yapıyor 200 TL…(kalan parasını) 
saklıyor” (SE6, 35-44), 
 
“Mesela geçen de 2021’de evet bir salon sporuna yazıldım orada bir CHP’li bir çocuk vardı 
arkadaşlık kurduk ateisti evet bir diyalog haline girdik bir süreliğine ondan sonra ayrıştık bu benim 
için çok kıymetli bir deneyimdi çünkü yani karşıdakinden bir şeyler dinleyebiliyorum gerçek bir 
örnek benim önümde bir örnek.. evet ama o kadar iyi değil o ülkü ocaklarına gidecek konuşacak 
kadar değil bu kadar güçlü değilim” (SE10, 25-34),. 
 

 Katılımcıların Türklerle etkileşimleri esnasında ırkçı- ırkçı olmayan, Suriyelileri 
savunan- savunmayan ayrımları üzerinden dış grubu kategorize ettikleri anlaşılmaktadır. 
 
“Türklerle ama ırkçı olmayan bir Türkiye'de yaşamak isterim” (SK1, 45-54), 
 
“Bazı akıllı Türkler Suriyelilere karşı olumsuz olaylara karşı geliyor bizi savunuyor bizim bu 
hoşumuza gidiyor. Türklerin kalbi temiz, hayır seviyorlar herkesi kabulleniyorlar.” (SK5, 25-34). 
 



 

 141 

 Türkler de benzer şekilde Suriyelilere yönelik kategorize içeren görüşler 
bildirmektedir. 
 

“Kendi aralarında mesela bu şıh bilmem ne diyorlar da ben bir şey yapmıyorum yani.. bizimkiler 

gibi muskacılık yapan var  bilmem ne yapan var var aynı bizdekiler gibi yani inananlar da var 

bunlarla ilgili üstüne bir şey yapan da var bizimkiler gibi bu cahilleri de var şeyleri de var 

inanmayan da var” (E1, 45-54), 

 

“İşte dışarıdan da çok ılımlı adamlar da var ama işte çok dik başlı ya bizim gibi o konuda hani insan 

sonuçta hani şey diyemeyeceğim onlarda bizi benimsemeye çalışıyor ama benim toprağında benim 

diyorum özellikle yani bize ait olan bir toprakta” (K5, 35-44). 

 
Alıntılardan anlaşılacağı üzere katılımcılar, dış gruba dair algıları üzerinden kendi 

bulundukları konumu sağlamlaştırmak, meşrulaştırmak veya mevcut hali anlamlandırmak 
istemektedir. Suriyeli katılımcılar, dış grup olarak Türkleri ‘sinirli’, ‘tutumlu’, ‘kalbi temiz’ 
gibi olumlu ve olumsuz ifadelerle gruplandırmakta ve kendilerine ‘iyi’ davrananlarla ve 
‘ırkçı’ olmayanlarla ilişki kurduklarını belirtmektedirler. Türk katılımcılar ise Suriyelileri, 
‘…bizimkiler gibi…’, ‘…bize benzemeye çalışan…’ sözleriyle kategorize etmektedirler. 
 
 Türk katılımcıların, kendi iç gruplarını merkeze alan ifadelerden ziyade dış grup 
olarak gördükleri Suriyelilere yönelik sınıflandırmaları mevcuttur. Bunun sebebinin, grup 
imajlarını inşa ederken iç gruba yönelik herhangi bir eleştiri almamaları ve kendilerini 
açıklamak zorunda olmamaları olduğu söylenebilir. Bunun yanında Suriyeli katılımcıların 
ise kendi gruplarını, kültürlerine ait olan Halepli-Şamlı, Halep’in köyünden-şehir 
merkezinden kategorileriyle betimledikleri görülmektedir. 
 
“Tabi kırsal ile şehir arasında farklılıklar var tabi mesela kırsal kesimlerde işte yakın şey akraba 
evliliği daha çok şeye göre şehir kesimine göre tek tük farklılıklar ama.. ama en çok lehçede fark var 
diyebilirim” (SE12, 18-24), 
 
“Önder’deki oturanlar çoğu şehirli değil köyden gelen köyden gelenler köyden Halep'e göçen o katı 
düşüncelerinin sebebi o evet” (SK1, 45-54), 
 
“Halepliler aslında siyah giymeyi daha çok tercih eder çarşaflı olarak ama biz de Humus böyle renkli 
tercih ettiğimiz için ve normalde bizim şehrimizde böyle şeyler giyildiği için burada daha çok uyum 
sağlaması kolay” (SK9, 35-44), 
 



 

 142 

“Ben burada aynı Ankara mesela İstanbul gibi İstanbul Şam orada çok turizm ziyaretçiler geliyor 
yurt dışından falan Halepliler kendine böyle yabancı arasına sokmazlar aynı bu Ankara'da da var bu 
mesela” (SE8, 35-44). 

 
Göçmen ve yerli halk arasındaki kategorik değerlendirmelerin pek çok faktörden 

etkilenebileceği düşünülebilir. Dış gruba yönelik isimlendirmeler ve algılar bu süreci önemli 
ölçüde etkilemektedir (Findor v.dğr., 2021). Buradan hareketle grubun dış gruba ve kendi 
içine dönük olan kategorik düşünme biçiminin, grup imajını olumsuzluklardan arındırmak 
stratejisini takip ettiği söylenebilir. 

4. İç Grup Olumlu Yargılar 

 

 
 

Şekil 17: İç Grup Olumlu Yargılar Kodu Kod Birlikte Oluşma Modeli 
 

Bu kod altında ele alınan katılımcı görüşleri, Olmak ya da ait olmak kodu altındaki 
İç grup övgüsü kodundan farklı olarak iç gruba dair olumlu düşünceleri ve algıları 
içermektedir. Katılımcıların, genel olarak iç grubun olumlu yanlarını övgü derecesine 
varmadan ifade ettikleri görülmektedir. Bu kod altında Türk katılımcıların görüşlerinin 
bulunmamasının, baskın grup olmanın etkisinden kaynaklandığı düşünülmektedir. Bunun 
yanında dezavantajlı grup olan Suriyeli katılımcılar, kendi iç grup aidiyetlerini inşa ederken 
gruplarını olumlu yargılarla nitelendirmektedir. Bu kod çerçevesinde kodlanan bölümlerin, 
iç grup istisna olumsuzluk kodunu tamamlayıcı olduğu söylenebilir. Aynı zamanda İslam’ın 
dili Arapça koduyla beraber kodlandığı anlaşılmaktadır. Buradan hareketle dini olumlu 
yargıların da öne çıktığı söylenebilir. 

 
“Suriyelileri eleştirdiğimiz şey yoktur…” (SE3, 35-44), 
 
“…millete karşı nasıl diyeyim üstünüm tam üstünüm ondan sonra işte bu benden iyi değil ben iyiyim 
ben sadece hani iyi şeyler yaparım o (başkası) yapmaz gibisinden düşündükleri şey yok hep hani 
kendi seviyesinde düşünür” (SE4, 18-24), 
 



 

 143 

“…eskiden her gün benim babamın yanına giderdim mesela akşamdan sabah da giderdim günde 2-
3 defa giderdim mesela ama Türklerde mesela ben birkaç tane tanıdığım arkadaşlarım var burada 
yani annesi babası 3-4 yıl görmemiş babası hastalandı öyle gitti…” (SE6, 35-44), 
 
“Biz çok sosyaliz, birbirimizi çok ziyaret ederiz yani eğer 1-2 günden ziyaret ediyoruz yani bu 
Suriyeliler için önemli olan şeyler” (SE8, 35-44). 
 

 Alıntılarda, Suriyeli katılımcıların ‘…hani iyi şeyler yaparım o (başkası) yapmaz 
gibisinden düşündükleri şey yok…’, ‘…sohbeti muhabbeti çok seviyorlar…’, ‘…çok 
sosyaliz, birbirimizi çok ziyaret ederiz…’ beyanlarıyla kendi iç grupları hakkında övgü 
ifadeleri kullandıkları anlaşılmaktadır. Bu olumlu yargılarda, dış gruptan gelen önyargılara 
karşı bir cevap verme isteği de görüşmeler esnasında hissedilmiştir.  

4.1. Olumlu dini yargılar : ‘Daha muhafazakar…’ 

 

Suriyeli katılımcılar iç gruplarını, dini yaşama ve anlama yönüyle olumlu ifadelerle 
nitelendirmektedir. Örneğin, ‘…daha muhafazakâr…’, ‘…%85 kadar namazları kılıyor 
oruçlarını tutuyorlar…’, ‘…çocuk olarak nafile olarak oruç tutanlar gördüm…’ vurgularıyla 
iç gruplarını öne çıkarmaktadırlar. 

 
“Suriyeli Sünni Müslümanların köken olarak daha muhafazakâr olduğuna inanıyorum” (SE11, 35-
44), 
 
“Evet Suriyelilerde kendi fikrimce en azından yani %85 kadar namazları kılıyor oruçlarını tutuyorlar 
yani o konuda muhafazakâr diye söyleyebilirim” (SE12,18-24), 
 
“İşte biz Kuran’ı okurken okuduğumuz kelimeleri anladığımız için o yüzden biraz bizim için daha 
avantajlı mesela biz buraya ilk geldiğimizde komşular her hafta bir kişide toplanıp Kur'an okurlardı 
bu bizim mahallede vardı şu an bu.. bu olay oldu yani diyelim hiç olmuyor artık ama onların okuduğu 
Kur’an’ı bize sorarlardı…” (SK1, 45-54), 
 
“Benim tanıdıklarım hepsine namaz kılar hepsi oruç tutar biliyorum Pursaklar’da mesela benim 
çocuk olarak nafile olarak oruç tutanlar gördüm” (SK6, 45-54). 
 

 Alıntılardan anlaşılacağı üzere Suriyeli katılımcılar kendi gruplarını, İslam dini için 
önemli olan ibadet ve değerler üzerinden olumlu yönleriyle öne çıkararak 



 

 144 

değerlendirmektedir. Bu hem iç grup aidiyetini sağlamlaştırmakta hem de iç gruba yönelik 
eleştirilere cevap olarak dile getirilmektedir. Bu sayede önemli bir anlam aracı olan dinin, iç 
grup nezdinde değeri de ortaya çıkmaktadır. 

 4.2. Toplumsal ilişkilere dair olumlu yargılar: ‘Uyum sağlıyorlar…’ 

Toplumsal ilişkilerde ön plana çıkan yardımlaşma, kardeşlik, uyumluluk ve başarı 
temalarının, katılımcılardan yapılan ‘…yardımlaşma ve kardeşlik hukuku var…’, 
‘…Filistinliler bir savaş yaşadıklarında bizim sınırlarımızda çadır hiçbir şekilde 
kurulmamıştı…’ alıntılarına yansıdığı görülmektedir. 
  
“Bazı Suriyeliler şöyle kendi geleneğinden daha fazla karşıdaki karşı tarafa uyum sağlamaya 
çalışıyor ona uyum sağlıyorlar…” (SK11, 45-54), 
 
“…ama yardımlaşma ve kardeşlik hukuku var” (SK7, 45-54), 
 
“… daha önce Iraklılar, Filistinliler bir savaş yaşadıklarında bizim sınırlarımızda çadır hiçbir şekilde 
kurulmamıştı hatta benim bizzat tanıdığım bir komşu vardı tamamen yani evin kapısını açmıştı ve 
evi tamamen onlara vermişti kirasız…” (SK11, 45-54), 

 
“Ya şu an zaten Gaziantep'te ve İstanbul'da çok böyle Suriyeli iş yapan insanlar var. Hani gerçekten 
büyük işlerde fabrikası falan olan insanlar da var. Bunlar iyi zaten iş yapıyorlar ve ileride daha iyi ve 
güçlü olacağımı düşünüyorum ve özellikle burada okuyan ve bu tür toplumu kendini onlara yakın 
hisseden çok genç var burda zaten çünkü burada okula gitmiş bunların toplumunu, kültürünü 
önemsemiş” (SK4, 18-24). 

 
İnsanlar gibi gruplar da bir toplumun içerisinde yaşarken onaylanmak istemektedir. 

Bu onaylanma ihtiyacı, grup davranışlarında tutarlılık göstergesiyken aynı zamanda dış 
gruplardan gelen eleştiri ve olumsuz yargılara karşı bir savunma mekanizması şeklinde 
düşünülebilir. Keza, bütün bu olumlu yargıda bulunma süreçlerinin, iç grup aidiyetinde 
tamamlayıcı rolü de dikkate alınmalıdır. Olumlu yargılarda bulunma davranışının toplumda 
genel kabul gören ve desteklenen değerler yoluyla meydana getirildiği söylenebilir. İç grubu 
olumlu ifadelerle niteleyen katılımcılar, bu ifadeleri dış grup veya toplumun genel algılarıyla 
ters düşmeyecek şekilde tercih etmektedir. 
 



 

 145 

5. Değerlendirme 

 

William Schultz, bir grubun içinde bulunmayı kişiler arası ilişki kuramı çerçevesinde 
değerlendirmiştir (1966). Schultz, insanların bir gruba girme ve grup içerisinde kalma 
sürecinde birtakım ihtiyaçlar çerçevesinde hareket ettiğini düşünmektedir. Kişiler öncelikle 
gruba dahil olma aşamasını yaşamaktadır. Bu aşamada, grup tarafından değerli görülme 
ihtiyacı ön plandadır. Kişinin, grup sınırlarından içeri girerek dahil olma sürecini yaşaması 
gerekir. Bir sonraki aşamada, grupla birlikte hareket etmenin getirdiği kontrol etme ihtiyacı 
devreye girmektedir. Grup içi davranışların düzenlenmesi, iç grup uyumunun sağlanması, 
liderlik mücadelesi ve sorumlulukları paylaşma gibi sorunların çözülmesi gerekir. En son 
aşama ise duygulanım ihtiyacının karşılanmasıyla ilgilidir. Kişilerin sevilmeye, değer 
verilmeye ve yakınlık kurmaya olan ihtiyacı, etkileşim ritüellerini de beraberinde 
getirmektedir. Bütün bu süreçler, grubun ilk ortaya çıktığı aşamada olduğu gibi diğer 
aşamalarda da farklı şekillerde belirginleşmektedir (Schutz, 169-173, Bilgin, 2001, 6-7). 
Schultz’un duygulanım ihtiyaçları kategorisinde ele aldığı grup tarafından kabullenme ve 
sevgi ihtiyacı, Russell Spears v.dğr.’nin; SKT’nin, birey içindeki grubu incelediği ve bu 
yönüyle grubun bireye dair beklentilerini, arka plana attığı eleştirisi ile paralellik 
göstermektedir. Spears ve arkadaşlarına göre grup içindeki bireyi anlamanın yolu, grubun 
bireye duyduğu saygıyı anlamaktan geçmektedir. Grup arkadaşlarının birey hakkında 
görüşlerinin, bireyin de grupla ilişkisini etkilediğini iddia etmektedirler (Spears v.dğr., 2006, 
175-181). Bu bağlamda, iç grup istisna olumsuzluk ve iç gruba dair olumlu yargılar 
kodlarında, Suriyeli katılımcıların kendi grup üyelerine yönelik bu tarz bir savunmacı 
tutumundan bahsedilebilir.  

 
Kişinin, bir grubun parçası haline geldikten sonra kendi grubuna kategorik olarak 

aidiyet hissetmesi ve grubu dışında var olan diğer grupları ise dış grup olarak algılaması 
katılımcılardan yapılan alıntılara yansımıştır. Bu algı, SKT’nin iç grup benzerliklerinin ve 
dış grup farklılıklarının önem kazanması, olumlu duygularda iç grubu yeğleme ve iç-dış grup 
arasında sosyal rekabeti önemseme şeklinde ortaya koyduğu gruplar arası ilişkiler 
şemasında, benliğin bireysel yönünün yanında bir sosyal kategorinin parçası olmasıyla 
ilgilidir. Kolektif unsurlarla örülen sosyal kimlik, iç grup üyelerinin; ‘tanıdık’, ‘bilindik’ ve 
‘bizden’ şeklinde nitelenmesiyle oluşur. Aynı zamanda diğer gruplardan farklılığın 
bilincinde olma, iç grubun kayırılmasını da sağlar. İç grup aidiyeti, grubun kaderine ayak 
uydurmak olarak ifade edebileceğimiz benlik saygısını mümkün kılar. Aynı zamanda 



 

 146 

çevremizde meydana gelen olayları anlamlandırmamızda ve belirsizlik durumlarını çözüme 
kavuşturmamızda etkilidir. İç grup, dışarıda olup bitenlere karşı kendini güvende hissetmek 
için sığınılacak bir liman olabilir. Grubun ön plana çıkması bireyselliğin yitimine kadar 
gidebilecek bir süreci de başlatabilir. Biz duygusu, bazı durumlarda anonim bir kimliğin 
avantajlarını içinde taşır. İç grup aidiyetine dair bu özelliklerin bireysel değişkenlerden 
etkilenebildiği de göz önünde bulundurulmalıdır (Kağıtçıbaşı, 2014, 262-269). 
Katılımcılarımızın görüşlerinden bireyselliğin kaybolmasına gidecek bu tarz bir sürece veya 
ifadeye rastlanmamıştır.  

 
İç grup kategorizasyonu kodunda görüldüğü üzere iç gruba aidiyetin arttığı hallerde 

dış grupla temas azalmakta ve gruplar arası ilişkiler bu durumdan olumsuz 
etkilenebilmektedir. SK1 kodlu katılımcının ‘Türklerle ama ırkçı olmayan bir Türklerle 
yaşamak isterim’ ifadesi temasın niteliğine dair önemli bir bilgi vermektedir. 

 
İç grup aidiyetinin teorik ifadelerine dair kapsamlı bilgiler çalışmanın kavramsal 

çerçeve kısmında verildiği için bu kısımda daha fazla teorik ayrıntılara girmeden elimizdeki 
verinin teoriyle uyumu üzerine söz söylemenin anlamlı olacağını düşünüyoruz. Araştırmanın 
katılımcıları Türk ve Suriyeli etnik gruplarından oluşmaktadır. Etnik grup farklılığı, biz ve 
onlar algısının daha net ortaya çıkmasında etkili görünmektedir (Sidanius v.dğr., 2004; 
Umaña-Taylor, 2004; Suryanto, 2007). Katılımcılar kendi iç gruplarına yönelik yoğun 
olarak övgü ifadeleri kullanmışlar ve gruplarıyla ilgili olumsuzluk ifade edebilecek 
söylemleri ve eylemleri istisna kabul etmişlerdir. İç grup kayırmacılığı olarak sosyal 
kimliğin önemli bir bileşeni olan bu olgunun, iç grup aidiyetini pekiştirdiği dile getirilmiştir 
(Rokeach, 1968; Doosje - Ellemers, 1997).  Benzer şekilde yerli hak ve göçmen ilişkisinde, 
olumlu özelliklerin iç gruba atfedildiği ve olumsuz özelliklerin dış gruplara yöneltildiği 
sonucu kaydedilmiştir (Rustemli v.dğr., 2000) 

 
Katılımcılarımızın bir bölümünü oluşturan Suriyeli sığınmacıların iç gruba dair 

olumlu yargıları, grup imajı teması altında kodlanan bölümler içerisinde önemli bir oran 
teşkil etmiştir. Bunun yanında Türk katılımcıların ise iç grup övgüsü kodunda, tüm kodlara 
oranla ciddi bir paya sahip olduğu görülmüştür. İç grup kayırmacılığının, grubun 
özgünlüğüne atıfta bulunma ihtiyacının arttığı ve statü farklılıklarının olduğu durumlarda 
daha da arttığı ortaya konulmuştur (Brown, 1984, 618-619). İç grup ayrımcılığı, baskın 
grupların alt gruplarla eşitsizliği meşru gördüğü durumlarda daha görünür hale gelmektedir. 
Gruplar arası eşitsizliklerin, dezavantajlı gruplar tarafından meşru görülmediği hallerde ise 



 

 147 

tam tersi bir model işlemekte ve dezavantajlı grupların iç grup kayırmacılığı artmaktadır. Bu 
durumu Sidanius ve arkadaşları, asimetrik iç grup yanlılığı olarak isimlendirmektedir 
(Sidanius v.dğr., 2001, 329). Katılımcı grubumuzda Türk ve Suriyeli katılımcılardan iç grup 
kayırmacılığına dönük görüşler aktarılmıştır. Buna göre Türk katılımcılar açısından simetrik 
ve Suriyeli katılımcılar açısından asimetrik bir iç grup kayırmacılığından bahsedilebilir. 
Asimetrik iç grup kayırmacılığının göçmen ve yerli halk ilişki biçiminde Türk ve Alman 
gençleri arasında tespit edildiği aktarılmaktadır (Brüß, 2005, 13-15). Suriyeli katılımcıların, 
‘…daha muhafazakâr…’, ‘…%85 kadar namazları kılıyor oruçlarını tutuyorlar…’, ‘…çocuk 
olarak nafile olarak oruç tutanlar gördüm…’ ifadeleri olumlu dini yargılar yoluyla da bu 
sürecin işletildiğini göstermektedir. 

 
Araştırmaya katılan Türk ve Suriyeli katılımcı gruplarının, gruplar arası ilişkilerinde 

dezavantajlı grup olan Suriyeli katılımcılardan, grup kimliklerinin pekiştiğini gösteren 
ifadeler kodlanmıştır. Pekişen grup kimliğine ilişkin kodlu bölümlerde, birlikte hareket etme 
isteği, gündelik hayatta ortak mekanların kullanımı, etnik kimliğe bağlılık, dil üzerinden inşa 
edilen benzerlik algısı ve toplumsal alanda yaşanan dezavantajlarda kader ortaklığına 
vurgular söz konusudur. Konuyla ilgili Feitosa ve arkadaşlarının sosyal kimliğe dair meta 
analiz çalışmalarında, “iç grupla ne kadar özdeşleşiyorsunuz?” sorusuna verilen cevapları 
kapsayan üç başlıktan oluşan bir kavram haritası ortaya çıkmıştır. Buna göre ilk cevap grubu 
kategorizasyonla ilgilidir ve kendini bir grubun üyesi görme, grubunu, kimliğinin iyi bir 
temsili addetme, dış grubu farklı kabul etme ve grubun başarısını kendine de mal etme alan 
yazındaki çalışmalarda cevabın içeriğini oluşturan temalar olarak sıralanmıştır. Diğer 
başlıklarda ise aidiyet duygusu ve pozitif tutumlar ele alınmıştır (Feitosa v.dğr., 2012, 531). 
Turner, daha önce bu duruma dikkat çekerek insanların kendilerini kategorik olarak 
değerlendirdiğinde grup bağlılığının ortaya çıkacağını vurgulamıştır. Büyük bir etnik grubun 
içerisinde çok daha fazla alt grup bulunmasına rağmen üst kimlik oluşturabilmeyi ve gruba 
bağlanmayı, kendini kategorik olarak düşünmeyle ilişkilendirmekte ve bu durumu yeter 
sebep görmektedir (Turner, 1984, 520-522). Suriyeli katılımcılar, Türk vatandaşlığı veya 
Türklük baskın grup kimliğinin gölgesinde, üst kimlik olarak Suriyeli olmak üzerinde 
pekişmiş bir grup kimliği izlenimi vermişlerdir. Göçmenlerin, sıkışmışlık hissi ve ne orada 
ne de burada olamama hali, iç grup kimliklerine sarılmalarına neden olabilmektedir 
(Katartzi, 2017, 4-6). 

 



 

 148 

B. Sınırın İki Tarafı: Ötekini Dikkate Almak 

 

Bu tema altında kodlanan bölümler, sosyal kimliğin önemli bileşenlerinden olan iç-
dış grup algısını anlamak üzere oluşturulmuştur. İç-dış grup ilişkisi çerçevesinde ortak 
mekan ve dil kullanımı, dini ve kültürel birliktelikler, gündelik hayatta karşılaşma biçimleri, 
kendi grubunu referans alma, dış grup kritiği, uyma davranışı ve başka gruplara yönelme 
veya kimlik reddi konuları ele alınmıştır. İç- dış grup ayrımı her iki grubun dinamiklerini 
yakalayabilme adına araştırma verisinin önemli bir yekununu teşkil etmektedir. İç-dış grup 
ayrımı, grup üyelerine öz saygı kazandırması itibariyle iç grup aidiyetini pekiştirmektedir. 
Bunun için ortada gerçekçi bir çıkar çatışması olması gerekmemektedir. Bir grupla 
özdeşleşme, dış gruba karşı kendi iç grubunu yeğlemeye neden olmaktadır. Bazı istisna 
durumlarda kendi iç grubuna dair olumsuz değerlendirmeler, dış gruba yönelmeyi 
beraberinde getirebilir. Bu tema altında Suriyeli ve Türk katılımcıların kendi yorumları 
etrafında din kurumunu ilişkilerde nasıl konumlandırdıklarına da ışık tutulacaktır. 
 

 

Şekil 18: Sınırın İki Tarafı: Ötekini Dikkate Almak Kod Haritası 



 

 149 

Sınırın iki tarafı temasında kodların farklılıklar, benzerlikler, sınırlar ve dinamik 
ilişkiler olmak üzere üç farklı kategoride toplanabileceği görülmektedir. Bu üç kategori aynı 
zamanda sosyal kimliğin başat unsurlarıdır. Aynı zamanda sınırın iki tarafında da dinin farklı 
boyutlarda ilişkilerde etkisi kodlara yansımıştır. 
 

 
 

Şekil 19: Suriyeli Katılımcılar Sınırın İki Tarafı: Ötekini Dikkate Almak Teması Kodlu Bölümler 

Suriyeli katılımcılarda en sık kodlanan kodun, sınır muhafızı dil kodu olduğu grafikte 
açığa çıkmıştır. Yine katılımcıların grup içi eleştirilerini esas alan iç grup kritiği kodunun 
sıklığı, iç-dış grup ilişkilerinde, dezavantajlı grubun konumunu anlamak adına önemlidir. 
İslam’ın dili Arapça ve dinin güçlü etkisi kodları beraber ele alındığında iç-dış grup 
ilişkilerinde, dine sık bir biçimde atıf yapıldığı ortaya çıkmaktadır. 
 



 

 150 

 
 

Şekil 20: Türk Katılımcılar Sınırın İki Tarafı: Ötekini Dikkate Almak Teması Kodlu Bölümler 

 Türk katılımcılarda en sık kodlanan kodun ayrımcılık ve açık rekabet kodu olduğu 
grafikte kaydedilmiştir. Bu kod altında, dış gruba karşı ayrımcılık ifade eden görüşler 
yanında dış grubun pozitif ayrımcılığa maruz kaldığına dair bildirimler de söz konusudur. 
Türk katılımcıların dış grup kritiği, yabancılaşma duvarları ve sınır muhafızı adet ve 
gelenekler kodlarındaki frekans dağılımları sınırların daha az geçirgen olduğu kanaatini 
pekiştirmektedir. Dinin, gruplar arası ilişkiye etkisi bağlamında Türk katılımcıların dinle 
ilgili kodlardaki frekans dağılımları dini, ilişkilerde daha az etkili olarak algıladıkları 
yorumuna alan açmaktadır. 
 
 Suriyeli katılımcılarda dil, Türk katılımcılarda ise dış grup farkındalığının daha fazla 
temas edilen başlıklar olduğunu göstermektedir. Suriyeli katılımcıların dezavantajlı grup 
olması, dilleri üzerinden grup aidiyetini daha güçlü dile getirmelerinde etkili olmuş olabilir. 
Türk katılımcılarda ise ‘ev sahibi’ konumlarıyla, ‘mülklerini koruma’ tepkisi belirgindir. 
 
 
 
 
 
 
 



 

 151 

1. Dış Grup Farkındalığı 

 

 
 

Şekil 21: Dış Grup Farkındalığı Kodu Kod Birlikte Oluşum Modeli 

 

Bu üst kod kapsamında katılımcıların dış gruba yönelik tutumları anlaşılmaya 
çalışılmıştır. Ayrımcılık, rekabet, dış grup kritiği ve dış grupla ayrışan noktalara temas 
edilmektedir.  

 

1.1. Ayrımcılık ve açık rekabet: ‘…bakın Suriyeliler burada geliyorlar mutlu 
oluyorlar’ 

 

Ayrımcılık ve açık rekabet alt kodunda, katılımcıların iç-dış grup ayrımını nasıl 
kurguladıklarını anlamaya çalışmaktayız. Dış grup farkındalığı üst kodu çerçevesinde iç 
grubun, dış gruba karşı uyguladığı ayrımcılık veya maruz kalındığı düşünülen ayrımcılık 
sosyal kimliğin sınırları açısından önemlidir. Ayrımcılığın olduğu hallerde, iç ve dış grup 
arasında rekabet duygusu da ortaya çıkmaktadır. Katılımcılar bu durumu, gündelik hayatta 
karşılaştıkları örnekler üzerinden değerlendirmektedir. SE2, ‘…ilk geldiğimizde cennete 
geldik dedik o kadar iyiydi…’ sözleriyle bugün gelinen noktada hissettiği olumsuz değişimi 
dile getirmektedir. 

 
“Eskiden daha çok çok iyiydi yani ilk geldiğimizde cennete geldik dedik o kadar iyiydi evet ama 
şimdi hiç…” (SE2, 18-24), 
 



 

 152 

“Bir Suriyeli ile Türk arasında bir kavga çıktı ben evdeyim komşum benim çok samimi olduğum bir 
komşum vardı o kalktı böyle sopayı aldı Suriyelilere dalıyor ben evde 4 gün çıkamadım” (SE8, 35-
44). 
 

Alıntılarda, Suriyeli katılımcılar kendilerinin değersiz görüldüğünden bahsederken, 
Türk katılımcı K7, ‘…yani onlara yapılan yardımlar onlar da çalışsın erkekler oturuyor 

evde…’ açıklama’ sözleriyle pozitif ayrımcılık yapıldığını ve E2, ‘…var ya tutarlar kendi 

aralarında tutucudur yani’ ifadeleriyle kendilerinin dışlandığı durumları ayrımcılık örneği 
olarak sunmaktadır.  

 
“…bunlar güçlü kuvvetli olduğu yerde kendilerini aslan zannederler ama yani burada oturdukları 

yerler var mesela bizim burada Önder de Uluğbey’de yerler var oralarda mesela toplu halde 

alışverişi kendilerine yapar başkasına senin şuradan marketin olsun markete gitmez zaten kendi 

mark.. bakkallar vardı bakkallardan  alışveriş yaparlar böyle milliyetçisi bir tane var ya tutarlar 

kendi aralarında tutucudur yani” (E2, 54’ün üzerinde), 

 

“Tamamen devletle alakalı onlarla değil de hani biz yabancıymışız gibi oldu artık yani onlara 

yapılan yardımlar…” (K7, 35-44). 

 

 Bu örneklerden anlaşılacağı üzere, ayrımcılık ve rekabetin gerçek hayatta bizzat 
vuku bulması gerekmemekte ve iç-dış grup ilişkilerinin bu algıyı beslediği görülmektedir. 
Suriyeli katılımcılar, kendilerine yapılan kötü muamelenin nedeninin “Türk olmamaları” 
olduğunu düşünmekte ve kategorik bir değerlendirme yapmaktadırlar. 
 
“Adam öldü Suriyeli hani küçük bir olay… böyle nasıl bir sevgi olur ya da nasıl bir birliktelik olabilir 
bu insanlar arasında hani yok ki olamaz çünkü o aile sürekli o aileyi nefretle bakacak çünkü yani 
buradaki bu davranış yapmasında o kişinin Suriyeli olması, eğer yani Türk olsaydı ateş etmez tabi 
zaten mahallede söylemiş bu mahallede bir Suriyeli bile bırakmayacağım dediğini Türkler duydular” 
(SE1, 45-54), 
 
“Burada (düğün, eğlence) yapılmıyor niye çünkü yapılınca işte Arapça yapılacak Arap sözleri olacak 
işte tepki komşular bakacak işte bakın Suriyeliler burada geliyorlar mutlu oluyorlar” (SK3, 18-24), 
 
“Ben herhangi bir yere çıkmadım ama bir oğlum çıktı yani çıktığında bir Türk tarafından darp 
edildiği için okulunu terk etti maalesef ve tekrar okula gitmedi” (SK8, 35-44), 
 



 

 153 

“Otobüste, hastanede Suriyeli olmak kötü.. Doktor, Suriyeli olduğumu anlayınca çok fazla muhatap 
olmak istemiyor” (SK2, 35-44). 
 

 SK3’ün, ‘…komşular bakacak işte bakın Suriyeliler burada geliyorlar mutlu 
oluyorlar’ sözü hissedilen ayrımcılık hissinin net bir ifadesini oluşturmaktadır. Suriyeli 
katılımcılar, ‘neden Arapçayı sadece kaldırıyorlar mesela…’, ‘…doktorlardan ırkçılık 
gördüm’ beyanlarıyla kurumsal olarak ayrımcılığa maruz bırakıldıklarını ifade ederek dış 
gruba karşı oluşan mesafeyi aktarmaktadırlar. 
 
“Bir yanlışlık için neden Arapçayı sadece kaldırıyorlar mesela Antalya'da Rusça bir tabelalar vardı 
ama kaldırmadılar mesela veya Edirne'de Yunanca bir tabelalar varda kaldırmadılar” (SE3, 35-44), 
 
“Sadece doktorlardan ırkçılık gördüm. Zaten oturduğum yerde hep Suriyeliler vardı ya o yüzden 
burada ırkçılık görmedim” (SK12, 45-54). 

 
 Türk katılımcılar ise Suriyeli sığınmacılardan gelebilecek muhtemel tehditler 

üzerinden açık bir rekabet algısı oluşturmuştur. K1’in ‘sanki benim ülkemde aynı haklara 

sahipmiş gibi bana kafa tutmaya çalışıyor’ ifadesi bu rekabetin, sosyal kimlikle ilişkisini 
ortaya çıkarmaktadır. 

 
“Burda iş sahibi olmalarını istemem yani açık ve net” (E5, 35-44), 

 

“Benim bir yaşama kültürüm var şimdi yarın birisi çıkacak parti kuracak evet şimdi olmayacak iş 

mi olacak iş…birçok ilde bir parti kurmak için ne kadar adam lazım 100.000 kişi AK Parti bunu 

destekledi bir parti kurdu partide o zaman milletvekili olarak girdi şimdi senin meclisine girdi ondan 

sonra belki hah öyle bir an geldi belki de iktidarı ele geçirdi bilebilir misin” (E5, 35-44), 

 

“Biz Araplarla ilgili İran'la Suriye ile veya herhangi bir Arap ülkesiyle bir kötü duruma düşersek bu 

insanların bizi mi tutacak onları mı tutacağı hakkında şüphelerim var…” (E8, 54’ün üzerinde), 

 

“Eskiden belki bir adım geri çekiyorlardı artık çekinmiyorlar sizi şikâyet ederiz işte sizi polise 

söyleriz sanki benim ülkemde aynı haklara sahipmiş gibi bana kafa tutmaya çalışıyor (K1, 18-24). 

 

 Rekabetin, Suriyeli sığınmacıların dezavantajlı grup olmasına rağmen oluşması 
dikkat çekmektedir. Geleceğe dönük belirsizliğin bu kaygıları artırdığı söylenebilir. 

‘Sığınmacı olduklarını belli dönemlerde kalabalık oldukları için unutuyorlar…’, ‘…adamlar 



 

 154 

sığınmacıdan geçti bizim üst seviyemize geldi’, ‘hani eşi Türk olan nasıl gidecek…’ 

açıklamaları bu belirsizliğe dair hoşnutsuzluğun göstergeleridir. 
 
“Sığınmacı olduklarını belli dönemlerde kalabalık oldukları için unutuyorlar sanki…” (E8, 54’ün 

üzerinde), 

 

“Giydiği kıyafete bak yani ben çocuğuma alamıyorum evet onlar alıyor” (E9, 54’ün üzerinde), 

 

“Şimdi sığınmacı dedik kabul ettik ama adamlar sığınmacıdan geçti bizim üst seviyemize geldi 

birinci kalitede insan olmaya başladı” (E10, 54’ün üzerinde), 

 

“Türk’le evlenenler var bunların çocukları var bu sefer hani eşi Türk olan nasıl gidecek ya çok 

karıştırıldı aslında hani şu anda içinden çıkılmaz bir boyuta döndüğünü düşünüyorum” (K8, 25-34). 

 
 Her iki katılımcı grup, diğerini ötekileştirmekle birlikte baskın grup olan Türk 
katılımcılar, Suriyeli sığınmacıların gündelik hayattaki görünürlükleri, toplumsal statü 
talepleri ve kalıcı hale gelmeleri gibi pek çok neden dile getirerek kendi sınırlarına 
yaklaşmalarından duydukları rahatsızlığı ifade etmişlerdir. Bu durum, uzun süre ayrımcılığa 
uğramamış ve rakip olarak görülmemiş Suriyeli katılımcıların ötekileştirilmesinde ciddi bir 
aşamayı göstermektedir. 

1.2. Yabancılaşma duvarları: ‘Onlarla yaşamaktan hiç keyif almıyorum…’ 

 
Dünyada iki grup insanı birbirinden ayıran en meşhur duvarlardan birisi, Berlin 

duvarıdır. Berlin duvarı, fiziki bir engel olduğu kadar iki grubun birbirine olan mesafesinin 
de simgesidir. Bununla birlikte insanlar fiziki duvarlar olmadan da ait oldukları düşünce, 
ideoloji ve grup yoluyla zihni birtakım soyut engeller oluşturabilir. Sınırları tahkim edilmiş 
iç-dış grup ayrımında, dikenli tellere ihtiyaç yoktur. Alıntılarda, katılımcıların dış grup 
farkındalığını yabancılaşma duvarlarıyla belirgin hale getirme yönünde söylemleri 
bulunmaktadır. Suriyeli katılımcıların ‘…dedim belki bu Suriyeliyi sevmez’, ‘Misafirlik gibi 
davranmıyorlar…’ ve ‘…hutbe yapan kişi de Suriyeli oluyor Arapçayla anlattığı için daha 
rahat…’ ifadeleri hem kültürel hem de dini olarak yabancılaşma yaşandığına işaret 
etmektedir. 
 



 

 155 

“Antalya'ya giderken bir yolcu yanımda oturdu dedim ben aklımda dedim belki bu Suriyeliyi 
sevmez” (SE2, 18-24), 
 
“Misafirlik gibi davranmıyorlar açıkçası yani misal ben İstanbul'a kalkıp şimdi kalkıp gitmek istesem 
gidemiyorum izin almadan hiçbir yere çıkamıyorum…” (SK3, 18-24). 
 
 Bu duvarın dini inanç ve uygulama farklılıklarından meydana gelen tuğlalarının bulunduğu  

SE1’in ifadelerine yansımıştır. Her iki katılımcı grubun, kendileri için dış gruptan yalıtılmış 
alanlar istedikleri görülmektedir.  
 
“…en iyi buldukları çözüm herkes bir yerde toplanıp orada da hutbe yapan kişi de Suriyeli oluyor 
Arapçayla anlattığı için daha rahat hissediyoruz” (SE1, 45-54). 

 
Alan araştırması sırasında çok defa birbirlerinin ortamına dahil olmaktan çekinen 

hatta Türk katılımcılardan dış grupla beraber anılmaktan uzak duran insanlar bulunduğu 
gözlemlenmiştir. 
 
 
“Şimdi Arap kültürünün olduğu ortamda bize göre hiç yani çünkü diyeceksin Arap kültürü çok zayıf 

ve berbat bir kültürmüş ben böyle açıklayayım…” (E10, 54’ün üzerinde), 

 

“Kendilerine bir bölge kurdu ve bu bölgenin üstünde bir şey yaptı denedi işte mesela Uluğbey 

Solfasol tarafı adamların elinde yani belli bir saatte bunlar gece gezmeyi seviyor biz geceleri 

kadınlar olarak dışarı çıkmıyoruz bunlar da gece gezmesi çok fazla” (K5, 35-44), 

 

“Onlarla yaşamaktan hiç keyif almıyorum hiçbir bağım da yok yani arkadaşlığım da yok hiçbir şeyim 

de yok” (K9, 45-54). 

 

 Türk katılımcılar ‘…Arap kültürü çok zayıf ve berbat bir kültürmüş…’, ‘…biz 

geceleri kadınlar olarak dışarı çıkmıyoruz bunlar da gece gezmesi çok fazla’, ‘Onlarla 

yaşamaktan hiç keyif almıyorum…’ sözleriyle bu durumu net bir şekilde ortaya 
koymuşlardır. Suriyeli katılımcılar açısından aşılması en zor olan duvar, ülkede geçici olarak 
görülmeleri ancak mevcut durumun geri dönüş ihtimalini azaltmasıdır. Bu durumda iç-dış 
grup ayrımını besleyen yabancı ve öteki damgası, karşılıklı ilişkilerde temasın önüne 
geçmektedir.  
 



 

 156 

1.3. Dış Grup Kritiği 

 

Eleştirebilmek çoğu zaman önyargı ve kalıp yargıların önüne geçen bir mekanizma 
görevi görür. Ancak eleştiri, sosyal kimlik çerçevesinde iç gruptan ziyade dış gruba yönelen 
bir silah halini alabilir. Deyim yerindeyse ‘ağzıyla kuş tutsa’ yine de bir kusurun iliştirileceği 
eylemler, dış gruba yönelik acımasız boyutlara varabilir. Katılımcıların ifadelerinde dış 
gruba yöneltilen eleştirilerin büyük bir kısmının, iç grupta örnekleri olmasına rağmen algıda 
seçicilik ilkesinin ciddi biçimde işlediği söylenmelidir. K1’in ‘mülteci olarak geldiğin bir 

ülkede de sürekli çocuk doğuramazsın…’ yargısının paralelinde SE7’nin ‘Türkler de 
birbirine selam vermiyor…’ söylemi dış gruba dönük eleştirel tavrın ortaklığına işaret eder. 

 
“…ya bunların girdiği toplumda zaten uyum sağlayamazsınız” (E2, 54’ün üzerinde), 

 

“…mesela mülteci olarak geldiğin bir ülkede de sürekli çocuk doğuramazsın ya da işte ben elimi tüm 

işten çekeyim hiçbir kız çocuğum çalışmasın erkeklerimiz çalışmasın okumasın ama bizi 

geçindirsinler ben zaten mülteciyim kafasından çıkmaları gerekiyordu” (K1, 18-24). 

 
“…bunun dışında zaten bizim evde, apartmanda Türkler de birbirine selam vermiyor. Kimsenin 
birbirinden haberi yok” (SE7, 45-54), 
 
“Adam görüyor bir tane Suriyeli nargile içen rahatsız oldum birilerini Suriye sandım nargile 
içiyorlardı adamlar Türk çıktı.. adetimizden değil.. normalde değil” (SE8,35-44). 
 

 Katılımcılar, mülakatlar esnasında dış grup kritiği yaparken her zaman diğer sorulara 
verdikleri cevaplardan daha istekli davrandılar. Dış grup farkındalığının en yoğun 
hissedildiği boyutun, dış grubu kritiğe tabi tutma olduğu düşünülmektedir. Türkler, 
Suriyelilerin İslam’ı temsildeki kusurları ve kamusal alanda kendilerine engel teşkil 
etmeleri; Suriyeliler ise Türkleri, dini bilgi eksikliği ve zayıf sosyallikleri yönleriyle kritiğe 
tabi tutmaktadırlar. 
 
 
 
 



 

 157 

1.3.1. İnanç üzerinden yapılan eleştiriler: ‘…adamlar 5 tane İslam devleti say desem 
bilmiyor…’ 

 Katılımcıların eleştirilerinin yönü inançla ilgili konuları da kapsamaktadır. SK4, 
Türklerin dini anlamda ‘bilgisiz olduğu’ algısını, ‘…hiçbir bilgileri olmadığını iddia edenler 
oluyor’ ifadesiyle dile getirmiştir. 

“…Hani eleştiriler böyle oluyor? Hani hiçbir şey bilmiyorlar gibi hani dinle ilgili hiçbir bilgileri 
olmadığını iddia edenler oluyor.” (SK4,18-24). 

 
Türk katılımcılar ise ‘İslam'ın şartlarını say desem bilmiyor çok cahil 

bırakılmışlar…’, ‘…sünnetleri kılmayanlar oluyor Peygamber efendimizin dediği gibi şimdi 

sünneti terk eden bizden değildir…’, ‘senin eşin 2 evli olsun diyor bize diyor mahsuru yok 

diyor…’ sözleriyle dini kültürdeki uyumsuzlukları ve dış grubun eksiklerini belirtmişlerdir. 
 
“Dindarı da var evet Muhammed ismi çok fazla Ahmet Muhammed ismi çok ama bu adamlar 5 tane 

İslam devleti say desem bilmiyor İslam'ın şartlarını say desem bilmiyor çok cahil bırakılmışlar yani 

öyle çok fazla yaşamıyorlar” (E7, 54’ün üzerinde), 

 

“Bazı sünnetleri falan kılmayanlar oluyor sünnetleri kılmayanlar oluyor Peygamber efendimizin 

dediği gibi şimdi sünneti terk eden bizden değildir diyor mesela sünnetini benim sünnetimi diyor terk 

eden diyor bizden değildir diyor çoğu kılmıyor belki de onların mezhebinde öyledir bilmiyorum” 

(E9, 54’ün üzerinde), 

 

“Mesela komşumuza sormuş demiş ki senin eşin 2 evli olsun diyor bize diyor mahsuru yok diyor 

peygamber efendimiz dedi evlendi diyor hani bunu ama dini gerekçe ama işte yanlış biliyor 

peygamber efendimiz evlenmiş ama cinsel münasebetten dolayı evlenmemiş ki fakirleşmiş yiyecek 

ekmeğe muhtaç açmış bakıma muhtaç açmış himayesi altına almış ama bunlar öyle düşünmüyor 

peygamber efendimizde evlenmişse 3, 4, 5, 6, 7 evlenelim diyor ve kıskanmıyorlar” (E10, 54’ün 

üzerinde). 

 
 Dış grubun dini yaşama şeklini ve dindarlık düzeyini beğenmeme, dış grupla din 
üzerinden gerçekleştirilebilecek iletişim kanallarını zorlaştırıyor görünmektedir. 
 
 



 

 158 

1.3.2. Gündelik hayat pratiklerine dair eleştiriler: ‘…Türkler karşılıklı ilişkileri pek 
sevmiyor” 

 

Gündelik hayatta, özellikle temas sıklığının yoğun olduğu yerlerde, Suriyeli ve Türk 
katılımcılar birbirlerine tahammül etseler de sabır sınırlarını yoklayan davranışların 
‘…Türkler karşılıklı ilişkileri pek sevmiyor’, ‘…bizdeki hanımlar bu kadar rahat 

gezmezler…’ şeklinde alıntılara yansıdığı görülmektedir. 
 

“Türklerle yaşamayı seviyorum ama Türkler karşılıklı ilişkileri pek sevmiyor.” (SK5,25-34). 
 
“Adam şey çikolatayı yiyor.. Lık! onu da çok çöpe atmıyor gidiyor şeyini naylonu yere atıyor yani 

öyle bir alışkanlık var bunlarda” (E6, 35-44), 

 

“Yani bizdeki hanımlar bu kadar rahat gezmezler bu kadar çarşı pazar dolaşmazlar bu kadar 

insanlarla içli dışlı olmazlar ama bunlar da hanımlar bütün gün sokakta sabahtan akşama kadar 

bütün amaçları günlük ihtiyaçlarını gidermek ve makyaj yapmak süslenmek bakımlı olmak 

kendilerine bakmak çocuk doğurmak” (E8, 54’ün üzerinde). 

 
 Türk katılımcılar, görüşmeler esnasında da öfkelerini mimiklerine yansıyacak 
şekilde belli etmekteydiler. Gündelik hayatta kamusal alanın paylaşımında ve öncelikler 
noktasında da bir çatışma zemini doğduğu ifade edilmelidir. Bu durumu en net ifade eden 
E12, ‘…Türkiye’ye bir yük bunlar kardeşim…’ açıklamasıyla dile getirmiştir. 
 
“…Türkiye’ye bir yük bunlar kardeşim bak hastanede bugün bir randevu bulamıyoruz evet bir 

PTT’ye gidiyoruz bunların yüzünden saatlerce kuyrukta mıyız hastanenin ona keza yani rezillik 

anlayacağın bizim ülkemiz böyle değildi ki randevu almadan hastaneye giderdik PTT’ye giderdik 5 

dakikada işimizi halleder gelirdik” (E12, 54’ün üzerinde), 

 

“…Suriyeliler vardı tatil yapıyorlardı evet çok güzel almışlar eşyalarını 6-7 tane çocuklarını da hani 

üretme çiftliği ya Türkiye.. Oraya gayet güzel gitmişler tatillerini yapıyorlar…” (K3, 45-54). 

 

 Türk katılımcılar, geçici koruma altında oldukları resmî makamlarca dile getirilen 
Suriyeli katılımcılara yönelik eleştirilerini, kamusal alanın kullanımı üzerinden ısrarla 
belirtmişlerdir. Literatürde, göçmenlere dönük eleştirilerin temelinde, ‘biz sizden evvel 
buradaydık’ algısının yattığı aktarılmaktadır. Bu algı oyunun kurallarını belirlemede 
önceliğin yerlide olduğu ön kabulüyle pekişmektedir (Martinovic - Verkuyten, 2013).  



 

 159 

2. Grup İçi Dinamik İlişkiler 

 

 
 

 
Şekil 22: Grup İçi Dinamik İlişkiler Kodu Kod Birlikte Oluşum Modeli 

 
 Bu kod altında gerçekleştirilen analizler kapsamında iç grup ilişkilerinin, SKT 
bağlamında gruba aidiyetin belirginleşmesi ve dış grupla farklılıklara temas edilmesi 
üzerinden ilerlediği söylenebilir. Ancak bu ilişkileri, katı ve değişmez olarak algılamak bizi 
yanılgıya sürükleyebilir. Grubun geneli, iç grup sınırlarına riayet etmekle birlikte grup içi 
ilişkiler ve dış gruba yönelik düşünceler, bireysel farklılaşmalara müsaittir. Aynı zamanda 
bazı dezavantajlı gruplardan, baskın gruba doğru eğilimler gerçekleşebilir. Bu nedenle 
katılımcıların ifadelerinde gri alanlar ortaya çıkmıştır. 
 
“Suriye’de bir toplum olma düşüncesi yoktu” (SE3, 35-44), 
 
“Şimdi birlik beraberlik olsaydılar yani o kadar durumumuz kötü olmaz herkes kendi nefsini 
düşünüyor herkes kendini düşünüyor yani Suriye'de mesela kardeş abisi öldürdü.. Baba çocuğunu 
öldürdü.. Oğlan babasını öldürdü.. Herkes ayrı bir düşüncesi vardır” (SE6, 35-44) 
 
“Birlik beraberliğimiz yok…” (SE2, 18-24). 

 
 Grup içi ilişkilerin zayıf bir zeminde ilerlediğine dair alıntılardaki ‘…herkes kendini 
düşünüyor…’, ‘Birlik beraberliğimiz yok’ ifadeleri, iç grup sempatisinin bu nedenle 
azaldığını düşündürmektedir. 
 
“Suriyeliler arasında birlik yok şöyle söyleyeyim sadece aileler birbirine iyidir yabancı kesinlikle şey 
olmazlar yani aile dışından biri olamaz hani aileye yaklaştırmaz var veya arkadaş olarak görmezler” 
(SE4, 18-24), 
 
“Eğlence, ziyaretler vs. devam ettiriyor ama az olarak çünkü şey sosyal danışmaları çok azaldı” (SE3, 
35-44), 
 



 

 160 

“Çünkü o arada Suriyeli de Türk'te her kişi onun iyiliğine bakıyor yani mesela benim geleceğim 
bakıyor kendi geçime şöyle yani yani şöyle diyelim ki yani biz yarın işiyle yani nasıl diyeyim ki biz 
yarın burada kalacağız şunu bilmiyoruz yani mesela her gün de bir şey olur” (SE3, 35-44), 
 
“Mesela gün oluyor YTB’de kültürler görünür oluyor evet arkadaşım niye bizim öyle bir etkinliğimiz 
yok diye şaşırdı yani bu konuda biraz eksik olabiliriz evet sonuçta yani diğerleri kendi kültürlerini 
burada yaşatıyor” (SE12, 18-24). 

 
 Katılımcılar, eskiye nispetle ilişkilerin gevşediğine ‘…sosyal danışmaları çok 
azaldı’, ‘Suriyeliler arasında birlik yok’ ifadeleriyle değinirken mevcut halin sebebi olarak 
‘…yarın burada kalacağız şunu bilmiyoruz…’ sözleriyle içinde bulundukları geçici koruma 
statüsünü öne sürmektedir. Geçiş dönemleri ve kriz anları grupların devamlılık kapasitelerini 
olumsuz etkilemektedir. 

2.1 Yardımlaşma ağlarındaki değişkenlik: ‘…bir yardımlaşma ağı yok yok…’ 

 Katılımcılar grup içi yardımlaşma ve dayanışma noktasında farklı yorumlar 
getirmekte ve değişkenliğe dikkat çekmektedirler. 
 

“Türkiye'de böyle bir yardımlaşma ağı yok yok hiç görmedim.. yani duygu var evet ama davranış 
yok diyebilirim” (SE10, 25-34), 
 
“Suriyeliler çoğunlukla örgütlü değiller ve bu bir yandan Türkiye'deki sorumlu makamlar üzerindeki 
etkisinin zayıf olmasından kaynaklanıyor haklarını talep ediyorlar genel atmosfer fazla 
organizasyona izin vermiyor” (SE11, 35-44), 
 
“Şey korkuyorlar mesela bazen yani şey şimdi burada işlere daha çok uğraştıkları için daha çok şey 
örgütlenemediler, örgütlenme şansı yok…” (SE9, 54’ün üzerinde), 
 
“Hani Suriyeliler yardım ediyorlar birbirine fakat yabancı kişilerden de korkuyorlar aslında ya işte 
hani ben de bunu daha hani umursamayayım hani ben de bu ortamda başıma bir şey gelecek ben de 
gideceğim hani benim de bir ailem var gibi sorunlar yaşanıyor” (SK10, 35-44). 

 
SE10, ‘…yardımlaşma ağı yok yok hiç görmedim…’ diyerek ülkelerinden 

ayrıldıktan sonra, iç grup ilişkilerinde istenilen düzeyde kolektif ilişkileri 
yakalayamadıklarını biraz da yakınarak ifade etmektedir. Bu yardımlaşma ve dayanışma 
eksikliğini örgütlü bir yapı olamamalarına bağlayan SE11 ise ‘…Suriyeliler çoğunlukla 



 

 161 

örgütlü değiller…’ sözlerinden kategorik olarak kendilerini dış gruptan ayrıştırdıkları 
anlaşılabilir. SK10’un dile getirdiği ‘…başıma bir şey gelecek…’ algısı iç grupta 
yardımlaşma ilişkilerine ket vurmaktadır. 

2.2. Değişen komşuluk ve akrabalık ilişkileri: ‘…hiç birlik beraberlik yok…’ 

 

Komşuluk ve akrabalık ilişkileri ve devamında iç grup münasebetlerini Suriyeli 
katılımcılar, ‘…burda bunu devam ettiremiyoruz’, ‘Ne yazık ki hiç birlik beraberlik yok…’ 
beyanlarıyla mevcut durumda bu ilişkilerin sürdürülemediği üzerinden 
değerlendirmektedirler. 

 

“Suriye’deyken komşularımızla ilişkilerimiz çok iyiydi. Ancak burda bunu devam ettiremiyoruz” 
(SE5, 35-44), 
 
“Ne yazık ki hiç birlik beraberlik yok biz bunun için uğraştık derneğimiz var insanlar bir arada olsun 
yardımlaşılsın birbirlerine sahip çıkılsın diye uğraştık ama insanlar sadece menfaatleri olduğunda 
geliyorlar menfaatleri bitince kendilerini geri çekiyorlar” (SE7, 45-54), 
 
“Evden de çok çıkmıyorum aslında buradaki burada oturanlarla hiç iyi değilim sadece uzaktan uzağa 
selam veriyoruz” (SK12, 45-54), 
 
“Yani eskisi gibi burada Suriyeliler aynı şeyleri devam etmiyorlar mesela Suriye'de komşu bizim 
için çok önemliyken burada mesela hiç önemsenmiyor hiçbirimize şey sormuyoruz ilişkiler 
kalmamış Suriye'de mesela 20 yıllık veya 30 yıllık bir komşularımız oluyordu…” (SK11, 45-54), 

 
 Suriyeli katılımcıların komşuluk ve akrabalık kurumuna mesafeleri, ikincil ilişkilerin 
ön plana çıkmasıyla sonuçlanmıştır. İnsanlar sadece ‘…menfaatleri olduğunda…’ birbiriyle 
iletişim halindedir. Bu yüzden iç grubun, karşılıklı bağımlılık süreçlerini dinamik bir 
zeminde yönetmesi sonucunun doğduğu söylenebilir. 

2.3. Başka gruplara yönelme: ‘…Türklere kendimi daha çok yakın hissettim…’ 

 Başka gruplara yönelimle ilgili katılımcı SE2’nin ‘Orada (Avrupa’da) hiç kimse 
karışmaz yani sen Suriyeli misin demez…’ sözü, Suriyeli olmanın dezavantajlarının iç gruba 
yönelik algıyı şekillendirdiğini göstermektedir. SE4 ise ‘Türklere kendimi daha çok yakın 



 

 162 

hissettim…’ ifadesi ise kendi grubuna mesafesini ortaya koymaktadır. Bunun yanında 
Suriyeli katılımcılardan Avrupa’ya gitme isteğini belirtenler için ‘…yaşam orda daha 
kolay…’ sözleriyle açığa çıkan avantajlı gruba meyletme isteği söz konusudur. 
 
“Orada (Avrupa’da) hiç kimse karışmaz yani sen Suriyeli misin demez rahat rahat yaşamak istiyorum 
yani ne kadar ömrüm kaldı bilmiyorum rahat birkaç sene yaşamak istiyorum oğullarım bir okul 
gitmesini istiyorum oradan 5 seneden sonra Avrupa vatandaşlığı alıyorsun” (SE2, 18-24), 
 
“Hani çalıştığım yerler hep Türk oldu Türklere kendimi daha çok yakın hissettim hani Türklerden 
anlıyorum…” (SE4, 18-24), 
 
“Gelecekte.. inşallah yakın gelecek (gülüşmeler) başka ülkeye gitmek isterim” (SK3, 18-24). 
 

Grup içi dinamik ilişkiler neticesinde ve iç grupla aidiyetin zayıflamasıyla birlikte, 
dış gruplara yönelim gerçekleşebilmektedir. Kişiler, konfor alanlarının daraldığına 
inandığında bunun nedeni olarak iç grubun statü kaybını görürse daha konforlu bir alana 
doğru yönelecektir. Sosyal kimlik sınırları ve dış grubun itici gücü, bir yere kadar bunu 
önlese de bu sonsuza dek sürmeyecektir. 

2.4. Kimlik reddi: ‘…bir Suriyeli olarak kendimi görmüyorum…’ 

 

Grup içi dinamizmde, özünü reddetmenin oldukça ‘beklenmedik’ bir durum olduğu 
düşünülebilir. İnsanlar ait olduklarını düşündükleri gruplardan ayrılmaya karar verdikleri ve 
onlarla ilişkilerini sonlandırmayı düşündüklerinde oldukça radikal bir karar vermektedirler. 
Bu karar iç-dış grup çekişmesinin tam orta yerinde gerçekleşir. Bu konuda en net tavır 
sergileyen SE4 kodlu katılımcının ifadeleri bu duruma güzel bir örnek oluşturmaktadır.22  
 

                                                

22 SE4, 20 yaşlarında genç bir Suriyeli erkektir. Kendisi 8-9 yaşlarında Türkiye’ye gelmiştir. Türkiye’de okula 

devam edememiş ve pek çok işte çalışmıştır. Görüşme sırasında hal ve tavırları dahil Suriyelilerden kendini 
farklılaştırdığı net bir şekilde gözlemlenmiştir. Soranlara kendisinin Türk ve Kırıkkaleli, soyadının Bozkurt 
olduğunu söylemektedir. 

 



 

 163 

“Şöyle söyleyeyim bir Suriyeli olarak kendimi görmüyorum kimseyi de Türk veya Suriyeli olarak 
da görmüyorum” (SE4, 18-24). 
 

 Diğer katılımcılardan da mevcut durumda, iç gruba aidiyetinin önemli olmadığına 
dair söylemlerde bulunulmuştur.  Bu anlamda, SE10’un ‘…burada kalacaklarsa 
Türkleşecekler’ cümlesi oldukça çarpıcıdır. 
 
“Fark etmez mesela şöyle eğer döneceklerse zaten oraya dönecekler oranın şeyine alışmak 
zorundalar burada kalacaklarsa Türkleşecekler” (SE10, 25-34), 
 
“Geçen gün hatta bir şey konuşuyorduk yeğenim diyor ki ben Suriyelileri sevmiyorum diyor evet 
bende sordum diyor ki çok kaba falan filan diyor” (SK3, 18-24), 
  

 Afgan göçmenlerle yapılan bir çalışmada göçmenlerin ev sahibi ülkedeki sosyal 
dayanışma ağlarından dışlanabileceği gösterilmiştir (Bozok - Bozok, 2024). Bunun yanında 
özellikle zorunlu göçle birlikte fiziksel ve sosyal çevresinden ayrılan göçmenlerin, travmatik 
değişimler yaşayabileceği kabul edilir. Bu nedenle göçmenin kimliğinin, göçle birlikte tehdit 
altında olması bireysel veya kolektif kimliğin pek çok unsuruyla hesaplaşmasını beraberinde 
getirebilir (Timotijevic - Breakwell, 2000, 357-359).  
  
 İç grup dinamizmine dair görüş bildiren katılımcı profilleri incelendiğinde daha çok 
‘genç’ kategorisinde değerlendirilebilecek kişilerin değişen ve dönüşen ilişkileri ön plana 
çıkardığı anlaşılmaktadır. Bunun yanında erkeklerin dinamik grup ilişkilerinde bariz bir 
yoğunluğundan söz edilebilir. Bu sonuç, değişime cesaret edebilmenin ve dış gruplarla 
iletişime geçebilmenin önünde harekete geçirilmek için daha fazla çaba harcanması gereken 
yaşlı ve kadın gruplarının olduğu gerçeğini bize söyleyebilir. Grup içi ilişkilerdeki 
dinamizmin, göçmenlerde daha fazla ortaya çıkması hali hazırda yerli halkın ‘yerli yerinde’ 
tabirince mevcut standartları kabullenmesi ve bu çerçevede koşulları değerlendirmesi 
şeklinde düşünülebilir. 
 
 
 
 
 
 



 

 164 

3. Sınır Muhafızı Adet ve Gelenekler 

 

 
 

Şekil 23: Sınır Muhafızı Adet ve Gelenekler Kodu Kod Birlikte Oluşum Modeli 

 Bu ve birkaç kodu, sınır muhafızı olarak adlandırmamızın sebebi, sosyal kimliğin 
aslında iç grup ve dış grup sınırları arasındaki ilişkilerden meydan gelmesiyle ilgilidir. Her 
sınır da olduğu gibi içeriye girecekler ve dışarıya çıkacaklara dair belirli prosedürler 
işlemektedir. Adet ve gelenekler, grupların kültürel harmonisini meydana getiren ögelerdir. 
Bu bağlamda katılımcıların kendilerine has olduğuna inandıkları ve bu şekilde ifade ettikleri 
adetleri ve gelenekleri, iç-dış grup ilişkisinde önemli bir bilgi kaynağıdır. Aşağıda 
katılımcıların söylemlerinden hareketle, adet ve gelenekler noktasında sınırın iyi korunan ve 
geçiş müsaadesi veren tarafları ortaya konmaya çalışılmıştır. 
 
“Suriyelileri gelenek ve görenekleri şeyden Türklerden farklı mesela düğünü farklı her şey farklı 
âdetler tabii herkesin adetine göre.” (SE2, 18-24), 
 

Katılımcı SE2’ye göre iki grubun ‘…düğünü farklı her şey farklı’ dır. Aynı zamanda 
ülkemizde kendini vatanında gibi hissettiği bir ortam kuran SK1 örneğinde, adet ve 
gelenekler noktasında sınırın iki tarafıyla da ilişki devam ettirmektedir. 

 
“Ya kendini daha aynı vatan.. vatanında hissediyorsun bize şey diyorlar insanlar mesela niye 
Avrupa'ya gitmiyorsunuz falan hatta bize geldi bir kere biz kabul etmedik çıkmadık çünkü bura bize 
daha yakın daha bizim kültürümüze daha yakın bir yer” (SK1, 45-54). 
 
“İlerleyen dönemde şimdi bak onlarla bizim kültürümüz farklı o herkes onu zaten hesaba koyuyor 

yani aradaki mesafe var onu koruyor.. koruyorsunuz zaten evet biz onlara yani hani gidip de onlarla 

bir herhangi bir şeye giremezsin gerek yok” (E2, 54’ün üzerinde). 

 

Türk katılımcı E2’nin ‘…aradaki mesafe var onu koruyor.. koruyorsunuz…’ 
ifadesinden anlaşılacağı üzere kültürel ögelerin korunması, iç grubun devamlılığıyla bir 
tutulmaktadır. Aynı zamanda dış gruba dair farklılıklar üzerindeki farkındalığı artırmaktadır. 
Katılımcıların adet ve gelenekleri, iç grupla bağlantıyı ve dış grupla kopmaları teşvik 



 

 165 

edebilmektedir. Katılımcıların, ‘…şeriata uygun giymesi hem adet hem muhafaza ettiğim 
zaman mutlu oluyorum…’, ‘Bizde evde açık oluyoruz yani sürekli Türkler gibi 
kapatmıyoruz başımızı…’ görüşlerine baktığımızda, dini adet ve geleneklerin de farklılık 
olarak yansıdığı ortaya çıkmaktadır. 
 
“Ben kendimi asla değiştirmedim orada neysem burada da böyle yaşamaya devam ettim adetlerim 
de aynı şekilde devam ediyor” (SK12, 45-54), 
 
“…en çok kadınların giyimi olarak da biliniyor hani şeriata uygun giymesi hem adet hem muhafaza 
ettiğim zaman mutlu oluyorum hani bütün neredeyse Suriyelilerin yarısını kapsıyor hani kadınların 
giymesiyle ilgili” (SE1, 45-54), 
 
“Şimdi bizim düğün veya törenlerde genelde nasıl ayrı ayrı olur mesela burada bunu yapamıyorlar 
kadınlar ayrı erkekler ayrı ayrı yapılır iki taraf da rahatsız olmasın diye mesela burada yapamıyorlar” 
(SE4, 18-24), 
 
“Suriyeliler için tabii ki giyim kuşamımız yememiz içmemiz komşuluğumuz çok farklı.” (SE7, 45-
54), 
 
“Bizde evde açık oluyoruz yani sürekli Türkler gibi kapatmıyoruz başımızı filan ben misal kadınlar 
gelse bile çok sıkıntı oluyor yani bize sadece kadınlar arasında açık oluyoruz onlar misal gelse bile 
çok böyle tepki veriyorlar sen nasıl böyle duruyorsun melek girmez filan” (SK3,18-24). 
 

 Alıntılardan anlaşılacağı Suriyeli katılımcılar, adet ve gelenekleri özelinde ciddi 
anlamda muhafazakâr bir duygu içerisindedirler. SK12’nin ‘Ben kendimi asla değiştirmedim 
…’ ifadesi bu duruma örnektir. Benzer görüşlerin Türk katılımcılarca da aktarıldığı 
görülmektedir. 
 
“Tabi ki farklı yemeklerimiz, içmelerimiz, onların namaz kılma şekilleri bizden namaz kılma şekilleri 

her şeyimiz değil mi yani tutmaz birbirimizi yani illaki Müslümandır “(E2, 54’ün üzerinde), 

 

“Yani onların kültürü bize ayak uydurdu, onlar bize ayak uydurmaya çalışıyorlar yani tersi şu an 

için yok şu anda yok mümkün değil” (E6, 35-44), 

 

“Düğünlerine çünkü katılma gibi bir şansımız yok onların çünkü onlar düğünlerini kadınları ayrı 

yapıyor erkeklere ayrı yapıyor iş bugüne kadar da tanıdıklarımdan bir düğün davetiyesi de gelmedi” 

(E10, 54’ün üzerinde), 



 

 166 

 

“Yeni nesil her ne kadar kendini geliştiriyor ve Türkiye'de gördüğü şeyleri kendine birazcık empoze 

ediyor olsa da aslında kültürel olarak çok farklı iki toplumuz” (K1, 18-24), 

 

“Mesela erkekler hepsi entari giyiyor onlar benim çok dikkatimi çekti kadınlar hepsi siyah 

giyiniyorlar mesela evde de daha başkaymış hani ben görmedim ama duyduğum şekilde” (K7, 35-

44). 

 

 Türk katılımcılar, adet ve gelenekleri sınır muhafızı olarak göreve çağırırken dış 
grupla birlikte yaşamayı, kendi adet ve geleneklerine göre yaşama şartına bağlamaktadır., 
‘… onlar bize ayak uydurmaya çalışıyorlar yani tersi şu an için yok şu anda yok mümkün 

değil…’ sözü buna delil olarak ifade edilebilir. Bu durum gruplar arası ilişkiler bağlamında 
oldukça sert bir ilişki biçimidir. Bunun yanında az sayıda Suriyeli katılımcıda, dış grupla 
adet ve geleneklerde uzlaşmacı bir tavır alıntılara yansımıştır. 
 
“Bir başörtüden örnek vereyim hepimizin aynı şeyi taktığımız için ben Suriye'de böyle siyah takmaya 
alıştığımız için tekrar böyle renklere dönemiyoruz bir garip hissediyoruz ama çocuklarıma veya 
torunlarıma ben bunu zorlamak istemem” (SK11, 45-54), 
 
“Bu sorun olmaz şey gittiğim zaman mesela Ulus’a Kızılay'a öyle giymiyorum normal evimizde” 
(SE6, 35-44). 

  
Türk ve Suriyelilerin birlikte yaşama tecrübesine odaklanan Şahin ve Eşici’nin 

araştırması da iki grubun birbirlerine yönelik farklılık algısının sınırları pekiştirerek 
ayrışmayı netleştirdiğini aktarmaktadır (Şahin - Eşici, 2020, 89-91). Katılımcı görüşlerinden 
hareketle, gruplar arasında farklılık algısının benzer şekilde ayrışan yönleri öne çıkardığı 
dile getirilebilir. Bu farklılaşmada özellikle giyim-kuşam ve eğlence kültürü gibi gündelik 
hayatta daha fazla kesişim yaşanan ancak sınırlı etkileşime açık alanlar öne çıkmaktadır. 
 
 
 
 
 
 
 



 

 167 

4. Sınır Muhafızı Dil 

 

 
 

Şekil 24: Sınır Muhafızı Dil Kodu Kod Birlikte Oluşum Modeli 
 
 

 Sahadaki gözlemim, göçün başladığı günden bugüne değin ülkemizde ikamet 
edenleri dahil olmak üzere Suriyeli katılımcıların, Türkçe konuşma becerilerinin oldukça 
zayıf olduğuydu. Bunun yanında Arapçayı, iç grubu tanımlamanın önemli bir ögesi 
gördüklerini ifade etmeliyiz. Ancak aynı zamanda Türkçe öğrenebilmenin, dış grupla temas 
ve ilişkiler üzerinde olumlu etki yaratacağına dair bir kanı da söz konusudur. Aslında dilin 
bir sınır muhafızı oluşu, insanların birbiriyle iletişiminde araç rolü üstlenmesiyle ilgilidir. 
Gündelik hayatta, profesyonel dil becerileri gerekmese de temel iletişimin, ortak dil 
üzerinden işleyeceği bir gerçektir. Katılımcılardan ana dilleri ve dış grubun konuştuğu dille 
ilgili oldukça kapsamlı dönütler alınmıştır. 
 
“Yani onun dili unutması demek Suriyeli olduğunu unutması anlamına gelir” (SK1, 45-54), 
 
“Ben Arapça bildiğim için kendimi Arapça bir şekilde ifade edebildiğim için Araplarla daha yakın 
hissediyorum kendimi” (SE1, 45-54), 
 



 

 168 

“Şu an Türk tarafı mesela bazen Arapça bilmiyor Suriyeliler Türkçe bilmiyor birbirine derdini 
anlatamıyor o yüzden iki taraf da diyor ki en iyisi uzaklaşmak birbirimizle konuşmayalım” (SE4, 18-
24). 
 

 SK1’in ‘…dili unutması demek Suriyeli olduğunu unutması anlamına gelir’ ifadesi 
dilin sosyal kimlikteki etkisine dair önemli bir göstergedir. Suriyeli katılımcılar Türkçe 
bilmemelerini, Türklerle iletişim kuramamadaki önemli engellerden biri olarak 
yorumlamaktadır. SE4’ün ‘…birbirine derdini anlatamıyor o yüzden iki taraf da diyor ki en 
iyisi uzaklaşmak…’ söyleminden iç-dış grup sınırlarında dil engelinin önemli bir sorun 
oluşturduğu anlaşılmaktadır. Türk katılımcılardan E4, E9 ve K1 açısından Suriyelilerin 
Türkçeyi konuşabiliyor olması ilişkileri geliştirecek bir adım olarak değerlendirilmiş ve K1 
bu durumu ‘…gerçekten derdini anlatamamak çok zor bir durum’ sözleriyle dile getirmiştir. 
 
“Yani dilimizi konuşabiliyor olmaları güzel bize iyi hissettiriyor adam sana derdini anlatıyor sen 

adama derdini anlatıyorsun” (E4, 35-44), 

 

“Liyra, nısf, erbaa (gülmeler) artık biz ilerlettik Arapçamızı çünkü şöyle bir şey oluyor 

anlayamıyorsun anlaşamadığım bir insanla da gerçekten derdini anlatamamak çok zor bir durum” 

(K1, 18-24), 

 

“Türkçe konuşuyor olması yani aynen öyle Türkçe konuştuğun zaman da yani gerçekten Türkçe 

konuşmadığı zaman acaba ne diyor biz bunları birebir de yaşadık” (E9, 54’ün üzerinde). 

4.1. Baskın grubun dil üzerinden tahakkümü: ‘…Türkçe öğrensin de gelsin ya da 
gelmesin…’ 

 

Suriyeli katılımcılardan SK2 ve SK3, kendi dillerinde iletişim kurmaları halinde dış 
gruptan gelebilecek yaptırımlara karşı mustarip olduklarını ‘Güzel bir yere çıktığımız zaman 
Arapça filan doğru düzgün konuşamıyoruz…’, ‘…Millet kızdığı için otobüste dolmuşta 
konuşmaktan çekiniyorum’ ifadeleriyle belirtmişlerdir. SE3, SE5 ve SK8’de benzer sözlerle 
bu durumu desteklemiştir. 

 
“Mesela benim yeğenim var Erzincan'da onunla dışarı çıkınca bana diyor Arapça konuşma hatta 
kendilerini farklı tanıtıyorlar çünkü ırkçılıktan korkuyorlar” (SK2, 35-44), 
 



 

 169 

“Güzel bir yere çıktığımız zaman Arapça filan doğru düzgün konuşamıyoruz hatta otobüste filan 
bindiğimizde hiç konuşmuyoruz anlamasınlar diye Arap olduğumuzu” (SK3, 18-24), 

 
 Suriyeli katılımcılar, baskın grup olma avantajı elinde olan Türklerin kendileri 
üzerinde kurdukları tahakkümü dil üzerinden değerlendirirken, sınır muhafızı dilin, iç grup 
özelliklerini dış gruba karşı temsil etmedeki baskınlığı da ortaya çıkmaktadır. Yukarıda ifade 
edilen ve Suriyeli katılımcıların hissettiği baskı, Türk katılımcılar tarafından dile getirilen 
‘Türkçe öğrenilmesi gerekliliği’ söyleminin yansımadır. Türk katılımcılar açısından Arapça, 
farklılığı temsil eden bir olgudur. Bu durumu tecrübe eden SE1 okula yazdıracağı çocuğuyla 
ilgili öğretmenin ‘…Türkçe öğrensin de gelsin ya da gelmesin…’ sözlerini aktarmaktadır. 
 
“Benim çocuğum ilkokula yazdırıldığında… yazdığımda öğretmen geldi beni tuttu dedi ki bu çocuk 
bizi anlamıyor al bunu okuldan al dedi hani çünkü bizi anlamıyor ya Türkçe öğrensin de gelsin ya da 
gelmesin dedi” (SE1, 45-54), 
 
“40, 50, 60, 70 yaşındaki onlar sadece bu saatten sonra öğrensen ne olur öğrenmesen ne olur 

havasındalar onlarda buradan dışarı çıkmıyorlar zaten yani Ulus’a veya bilmem nereye 

gitmiyorlar” (E1,45-54), 

 

“Türkçeye öğrenmesi gerekiyor burada yaşıyorsak, burda hani kendilerini ifade edecek kadar olması 

gerekiyor” (E3, 35-44), 

 

“Abi bunların Türkçeyi öğrenmeleri hatta ve hatta yaşlı insanların bile bir an önce öğrenmelerini 

tavsiye ederim bilhassa kadınların” (E10, 54’ün üzerinde). 

 

Ancak aşağıdaki alıntılarda görüleceği üzere Türk katılımcılardan, Suriyelilerin 
Türkçeyi öğrenseler dahi ‘öteki’ olarak görülmeye devam edeceği şeklinde bir duruş da 
bulunmaktadır. Katılımcılardan E6 ve K1 ‘…Türkçe konuşsa da Suriyeli biliyorum…’, ‘Öyle 

olsa İngilizlerin hepsi hepimizi sevmesi lazım…’ ifadeleriyle bu algıyı açığa çıkarmışlardır. 
Benzer görüşler K5, K8 ve K9 kodlu katılımcılarca da beyan edilmiştir. 
 

“Yok canım Türkçe konuşsa da Suriyeli biliyorum etkilemiyor beni” (E6, 35-44), 

 

“Öyle olsa İngilizlerin hepsi hepimizi sevmesi lazım İngilizce ortak bir dil yani şöyle bir şey var 

adam tabii ki kendi dilini bilecek mesela çok iyi Fransızca konuşanları var hani eski sömürge 

oldukları için ama bu bir şey ifade etmiyor Türkçeyi bilmeleri zaten gerekiyor…” (K1, 18-24). 

 



 

 170 

4.2. Grubun devamlılığı için dil mirası: ‘…Arapça da öğrenilmesi hepsi gerek çünkü 
biz de Arabız’ 

 

Suriyeli katılımcıların dilleri ile kurdukları sağlam bağın devam etmesinin, etnik 
kimliklerinin devamlılığıyla yakından ilişkili olduğuna dair kabulleri SE1’in ‘…Arapça da 
öğrenilmesi hepsi gerek çünkü biz de Arabız’, SE9’un ‘…temenni ederim Arapça bilsinler’ 
ve SK11’in ‘…kendi ülkemize döneceğiz o yüzden Arapça unutmamaları güzel olur…’ 
alıntılardan anlaşılmaktadır. Çocuklarının, Arapçayı öğrenmek suretiyle Suriyeli grup 
kimliğini devam ettireceğini SE3, SK6 ve SK9 kodlu katılımcılar da açıkça dile 
getirmişlerdir.  
 
“Çocuklarımızın Arapça konuşulmasını öğrenilmesini istiyoruz Türkçe mecburen öğrenilmek 
istiyorum çünkü burada yaşamak insanlarla iletişim geçmek için mecburen Türkçeyi öğrenilmesi 
gerekiyor ama Arapça da öğrenilmesi hepsi gerek çünkü biz de Arabız” (SE1, 45-54), 
 
“…Türk Müslümanları nasıl çocuklarının Arapça öğrenmek istediklerini dile getirdikleri zaman ben 
de çocuklarımı keşke yani temenni ederim Arapça bilsinler” (SE9,54’ün üzerinde), 
 
“Bir gün gelecek ve bizde kendi ülkemize döneceğiz o yüzden Arapça unutmamaları güzel olur fakat 
burada oturanlar da Türkçe öğrenmeli yani çocuklar burada” (SK11, 45-54). 
 

 Suriyeli katılımcılar tarafından, Türkçe öğrenmenin bir dezavantaj durumu 
oluşturmadığı vurgulanır. Bunun yanında Arapçanın tamamen unutulmasına karşı da 
dirençli bir tavır takınmaktadırlar. 

4.3. Din konusunda dilin ayırt ediciliği 

 

 Sınır muhafızı dil, iç ve dış grup arasında geçişlerde engeller oluştururken aynı 
zamanda iç gruba statü kazandıran bir yönü bulunmaktadır. Suriyeli katılımcılar içerisinde, 
Arapçayı sadece dillerden bir dil olarak tanımlamayıp metafizik bir tarafının olduğunu 
‘…Arapça Allah’ın Kur’an’la şereflendirdiği bir dildir’, ‘Arapça Kur’an dilidir...’,’ Arapça 
İslam dili…’ sözleriyle ima ederek kendi grupları açısından bir üstünlük göstergesi kılanlar 
bulunmaktadır. Bunun yanında ‘…Arapça da hakim olanlar Selefiler Vahhabiler bizimkileri 
çok etkilemiş…’, ‘…din bilgisi sadece dil bilgisiyle sınırlı değil’, ‘…bildikleri Arapça, 



 

 171 

Kur’an’daki geçen Arapçayla aynı değil’ beyanlarıyla Arapçanın bir üstünlük göstergesi 
olamayacağını söyleyenler de vardır. Türk katılımcılar ise birkaç istisna ifade dışında, 
Arapçanın sadece bir dil olduğu ve dini bir avantaj sağlamadığını ‘…Arapçayı bilmek farklı 

bir şeydir dinini bilmek çok başka bir şeydir…’ gibi kesin ifadelerle ortaya koymuşlardır. 
Her iki durumda da dil üzerinden gruplar arası farklılığa vurgunun olduğu söylenebilir. 

4.3.1. Bir dilden fazlası: ‘İslam'ın dili…’ 

 

 Suriyeli katılımcılar, Arapçayı İslam’ın dili ve hiyerarşik olarak diğer dillerden üstün 
şeklinde nitelemektedir. SE5 bunu ‘…Arapça Allah’ın Kur’an’la şereflendirdiği bir dildir’ 
sözüyle, SE6 ‘Arapça Kur’an dilidir ya Araplara ait bir dil değildir…’ ifadesiyle ve SK2 ise 
‘Arapça İslam dili..’ beyanıyla dile getirmektedir. SE7 ve SK6’da benzer ifadeler 
kullanmıştır. 
 
“Arapçayı tabiki konuşmalarını isterim çünkü Arapça Allah’ın Kur’an’la şereflendirdiği bir dildir.” 
(SE5, 35-44), 
 
“Arapça Kur’an dilidir ya Araplara ait bir dil değildir mesela” (SE6, 35-44), 
 
 “Arapça İslam dili.. Suriyeliler daha iyi anlıyor.. Benim için çok önemli ben çocuklarıma da 
öğretmek istiyorum ama tabi babaları Türk..” (SK2, 35-44). 

 
 Türk katılımcılardan E1 ve E4’de Arapçanın dini açıdan değerini onaylayan sözler 
dile getirilmiştir. 
 
“Bizim Türkler de Kur’an okuyor ama Kur’an’ın manasını bilmiyor bunlar bir okuyor manasını da 

biliyorlar çocuklarına da öğretiyorlar” (E1, 45-54), 

 

“Ben hatta orada hep kararsızım niye şimdi biz camiye gidiyoruz hoca ‘Elhamı’ okuyor 

‘Bismillahirrahmanirrahim Elhamdülillahi Rabbilalemin’ ben devamlı bunun manasını unutuyorum 

evet ne demek istiyor burada mübarek bilmiyoruz onun için daha iyi anladıklarını ama yaşadıkları 

orası bilmiyorum ama anladıklarına eminim çünkü sonuçta Arapça okuyunca sen bunu anlıyorsun” 

(E4, 35-44). 

 Arapçanın Müslüman dünyada Kur’an’ın yazım dili olması nedeniyle kutsal olarak 
algılandığı bilinmektedir. Ancak katılımcıların görüşleri çerçevesinde bu durumun iç-dış 



 

 172 

grup ilişkilerinde dilin ayırt edici ve farklılığı tamamlayıcı bir pozisyona getirilmesi söz 
konusudur. Bu çerçevede sadece bir dil olmanın ötesine geçmektedir. Ancak dış grup olan 
Türklerden ve Suriyelilerden Arapçanın kutsal bir dil olmadığına vurgular bulunur. Bu 
durumda dili kullanan grupla ilişkiler, sınır muhafızı olma rolünde etkili gözükür. 

4.4.2. Sadece bir dil: ‘Alakası yok Arapça her türlü küfür de ediyorlar…’ 

Suriyeli katılımcılardan SE5’e göre Arapça her zaman sahih bir dini anlayışı 
desteklemez. Yine katılımcı SK3, Arapça bilen Suriyelilerin gündelik hayatta dinin emir ve 
yasaklarını uygulamada ayrıcalıklı olmadığını dile getirmiştir. SE10 ve SK4’de görüşlerini 
bu minvalde dile getirmiştir. 
 
“Arapça bilmeleri onlara bir fayda sağlamaz çünkü din bilgisi sadece dil bilgisiyle sınırlı değil” (SE5, 
35-44), 
 
 “Yok Arapça daha iyi bilen daha iyi İslam yaşar yok artık bazı Araplar içki içiyorlar ne bileyim 
namaz kılmıyorlar ne bileyim hiç din olarak geçirmiyor yani ama bazı Türkler de ben gördüm geri 
çoğunluğu namaz kılıyor bilmiyorum ben gördüğüm insanlar hakkında konuşuyorum içki içmiyorlar 
o da başka zekatını falan veriyorlar” (SK3, 18-24). 

 

 Özellikle Türk kadın katılımcıların ifadelerinden, Arapçayı dinle ilişkilendiren 
yoruma sert bir biçimde karşı oldukları anlaşılmaktadır. 
 
“En iyi mafyalar imamlardan çıkar diye bir söz var şimdi Arapçayı bilmek farklı bir şeydir dinini 

bilmek çok başka bir şeydir evet Kur’an’da Arapça ama sonuç olarak peygamberin kafasını kesmeye 

çalışanlar da Arap” (K1, 18-24), 

 

“Alakası yok Arapça her türlü küfür de ediyorlar her türlü sohbeti de yapıyorlar…” (K3, 45-54). 

 
 Göçmenler ve yerli halkın dil olgusu çerçevesinde yaşadıkları engeller göç 
araştırmalarına yansımış ve özellikle göçmenlerin, dil öğrenme ve kendi dillerini devam 
ettirme noktasında farklı stratejiler izledikleri görülmüştür (Biçer, 2017, 107-108; 
Yaralıoğlu, 2019, 79-81; Ghadi v.dğr., 2019, 81). Katılımcılardan edinilen bilgiler göz önüne 
alındığında dilin gündelik hayattaki etkileşimlerde sınırlayıcı bir etki yarattığı 
gözlemlenmiştir. Aynı zamanda Suriyeli katılımcıların bazılarınca Arapçaya yüklenen 
metafizik anlam, dış gruba karşı statülerini artırma beklentisi olarak değerlendirilebilir. 



 

 173 

5. Sınır Muhafızı Din 

 

 
 

Şekil 25: Sınır Muhafızı Din Kodu Kod Birlikte Oluşum Modeli 

 

 Din, toplumun temel kurumlarından biri olması hasebiyle gruplar arası ilişkilerde 
dine atıfla, iç ve dış grup sınırlarının çizildiği görülmüştür. Bu bağlamda kod birlikte oluşum 
modelinde, grup imajı kodlarıyla yakın kodlanması dikkat çekmektedir. Suriyeli ve Türk 
katılımcıların görüşlerinde, aynı dinden olmanın avantajlarından bahsedildiği gibi dinin 
farklı fonksiyonlarına dikkat çekerek süreçteki etkisinin zayıf olduğuna işaret eden 
söylemler de mevcuttur. Hepsinden öte, aynı dini paylaşan gruplar arası ilişkilerde dinin 
mutlak anlamda bağlayıcı bir işlevinin olmadığını ifade etmemiz gerekmektedir. 
Katılımcılardan yapılan ‘…hani din olarak çocuklar bile yaşıyorduk ama burada öyle bir şey 
yok’, ‘Ya şimdi onlar da net yaşamıyorlar yani görev icabı yapıyorlar…’ alıntılarda bu 
durum görülebilir. 
 
“Daha önce de Avrupa'ya gitme şansım oldu ama gitmedim çünkü orada Müslüman değiller” (SE1, 
45-54), 
 
“Mesela biz cuma günlerinde mesela hutbemiz daha uzun oluyordu veya camilerimiz daha çok 
doluyordu Ramazan işte veya oruç konusunda biz çocuklarımızı çocuktan beri mesela oruç tuttururuz 
ama burada 20 yaşına kadar 18 yaşına kadar çocuk mesela oruç tutmayabilir daha küçük daha hani 



 

 174 

dayanamaz haline gelebiliyorlar veya mesela biz de Suriye'de sırf cuma namazı var diyelim tatil 
günlerimiz mesela orada dini olarak bir hem resmî olarak tatil biliriz ama mesela burada yok hani 
din olarak çocuklar bile yaşıyorduk ama burada öyle bir şey yok” (SK9,35-44). 
 

 Suriyeli katılımcılardan SE1’in, Türkiye’de kalma isteğini Türk halkının Müslüman 
oluşuna bağlaması, dış grupla aynı dini paylaşmanın önemini gösterirken, SK9 dini 
uygulamalardaki farklılıklara odaklanarak sınırların oluştuğuna vurgu yapmaktadır. 
 
“Biz pür dikkat namaz kılarız mesela cuma hutbelerinde falan da mesela otururuz aynı farz namazlar 

gibi dinleriz mesela işte telefon açmalar, çorapsız gelmeler özellikle çorapsız gelmeleri” (E9,54’ün 

üzerinde), 

 

“Ya şimdi onlar da net yaşamıyorlar yani görev icabı yapıyorlar…” (E2, 54’ün üzerinde), 

 

“Elhamdülillah ben Türk'ten başka Müslüman olduğunu Müslümanlığı şeriata göre yani Türkiye'de 

peki şeriat yok ama Türkiye'de Müslümanlık Arap ülkelerine göre daha iyi…” (E10, 54’ün üzerinde), 

 

“…hayata bakış açıları kesinlikle Müslüman uymayacak şekildedir hani peygamber Efendimiz de 

dediği gibi sizden Arap çıktı “Arap’tan peygamber çıkabilir ama kesinlikle Arap peygamber olamaz” 

derler” (K1,18-24), 

 

“Hatta denk geldim ya şöyle uç boyutlarda yaşıyor adamlar… adamlar için din o kadar araç işte 

dini her şeyiyle uyalım falan değil kendilerine göre işte peygamber efendimiz zamanında çok eşlilik 

hani kadınlar ortada kalmasın bir çalışma alanı yok bir şey yok bunun için var bunlar için zevk 

sadece zevk aracı oldukları için onun için öyle çok dine vakıf insanlar olduklarını şahsımca 

düşünmüyorum” (K5, 35-44), 

 

 “Allahumma salli alâ Muhammedin ve alâ “Ali Muhammed” kısmını söylemiyorlar kabul 

etmiyorlar öyle bir şey yok diyorlar sebebi ne sizce bilemiyorum Arapçayı ben yanlış öğrenmediysem 

ki Suriyelileri Kur'an’ı Kerim'den öğrendim yanlış öğrenmediysem ben onların o kısmını kabul 

etmiyorum” (K9, 45-54). 

 
 Yukarıda yapılan alıntılarda görüleceği üzere ortak dine sahip olma, dış grup 
algısında sınırları zayıflatmamaktadır. Aksine katılımcılar, dini kimliklerini daha katı 
engeller haline getirmiş, ayrıştırıcı ögelere dini farklılıklarda eklenmiştir. ‘… adamlar için 

din o kadar araç işte dini her şeyiyle uyalım falan değil kendilerine göre işte …’, ‘Allahumma salli 

alâ Muhammedin ve alâ “Ali Muhammed” kısmını söylemiyorlar…’ gibi söylemler bu sonucu 



 

 175 

desteklemektedir. Bununla birlikte, dinin konumu itibariyle ne sadece güçlü bir etkisinden 
ne de sadece zayıf bir din imajından söz edilebilir. Sahadaki gözlemlerim sırasında birlik ve 
beraberliği mekanı olan camide, Türklerin kültürel olarak farklı adap kuralları öne çıkmakta, 
Suriyelilerin çorapsız olarak camiye gelmesi, telefonla meşgul olması gibi durumlar çok 
fazla şikayet konusu yapılmaktadır. Bu konular aşılması güç durumlar olarak 
görülmeyebilir. Ancak iç-dış grup ilişkilerinin genel seyrinde etkili unsurlar halini 
almaktadır. 

5.1. Dinin güçlü etkisi: ‘Müslüman Müslüman'ı ateşe atmak.. vermek olmaz…’ 

 

 Dinin güçlü etkisi olarak isimlendirdiğim bu alt kodda bu etkinin daha çok dinin 
sosyolojik boyutuyla ilgili olduğu ifade edilmelidir. Din kavramından ne anlaşıldığı 
tamamen katılımcıların görüşleri üzerinden değerlendirilmektedir. İç- dış grup 
münasebetinde dinin konumlandırıldığı yer, ilişkilerin olumlu seyrinde dine bir misyon 
yükleyebilmektedir. Tabi ki her iki katılımcı grubun, din kavramına yükledikleri anlamın 
değişebileceğinin de altı çizilmelidir. Suriyeli katılımcıların ‘…Müslüman bizim gibi, 
adetlerimiz birbirine benziyor…’, ‘Beraber [dini etkinlik yaparken] sanki ben ailemin 
yanında gibi hissediyordum…’ ifadeleri bu duruma örnek teşkil eder. 
 
“Bence etkiliyor biraz hani iş çünkü şey diyor. Hani Müslüman bizim gibi adetlerimiz birbirine 
benziyor gibi ve etkiliyor. Daha olumlu, olumlu, evet” (SK4, 18-24), 
 
“Beraber [dini etkinlik yaparken] sanki ben ailemin yanında gibi hissediyordum çünkü Allah 
zikrediliyor orada ve çok iyi hissettiriyor hani hem onlarla sanki bi aile gibi hani hepimiz bir yerden 
geldiğimizi hissettiriyor bana hani Arap Türk falan ayrımcılığı olmuyor orada” (SE1, 45-54), 
 
“Din kardeşliği olunca mutlu hissediyorum en başta işte kendimi bir yere ait gibi hissediyorum…” 
(SE12, 18-24), 
 
“İşte dine çok bağlı olanlar bize daha çok şey tutuluyor yani işte İslam diye bir şey bağlananlar bize 
çok şey olumlu bakıyor” (SE8, 35-44). 

  
Suriyeli katılımcılardan aynı dine inanıyor olmanın, birlikte yaşamda ve ortak 

hareket etmede etkili olduğunu düşünenler bulunmaktadır. Bu etkiyi SE12 kodlu katılımcı 
‘ait olma ve dışlanmama’ olgusu şeklinde hissettiğini belirtmektedir. Yine SE8’e göre 



 

 176 

Müslüman olduğuna inandığı kimselerin kendilerine daha iyi davrandıklarını ifade 
etmektedir. 
 
“…burada bir vakıf var nur cemaati oraya gittik onlar mesela davranışları mesela nasıl bizim gibi 
adetleri bizim gibi mesela nasıl diyeyim yani yani çok yani çok iyi insanlar yani hiçbir zarar 
görmedik” (SE6, 35-44), 
 
“Kalem Vakfı, Osman Nuri Topbaş Hoca orada gidiyorum onlara.. onlarla yani oturuyorum 
sohbetlerini dinliyorum  kardeşlik hissettiriyor bu aralarda mesela ya iyi davranıyorlar çok iyi 
davranıyorlar” (SE10, 25-34). 

 
 Suriyeli katılımcılardan dini gruplara devam edenler bulunmaktadır. Bu gruplarda 
kendilerini yabancı gibi hissetmediklerini ‘…çok iyi insanlar yani hiçbir zarar görmedik…’, 
‘…kardeşlik hissettiriyor…’ sözleriyle aktarmaktadırlar. Bu noktada yaptığımız 
görüşmelerde Diyanet İşleri Başkanlığı görevlilerine dair herhangi bir söylemin ve atfın 
olmadığı dikkatimizi çekmiştir. Bu sonuçta, DİB’in kurumsal pozisyonunun ve dini 
grupların ‘gönüllülük’ yönünün ön plana çıkmasının etkili olduğu söylenebilir. 
  
“Ama bizim dinimiz Müslüman... yok tabii bir Sünni olarak daha anlaşmamız daha kolay o Şii Allah'ı 
bilmez burada en azından Allah'ı bilir İslam'ı bilir namazını kılmayı bilir o daha kolay ilişkileri daha 
kolay hale gelebilir” (SE2, 18-24), 
 
“Tabi ki Sünni olmamız aynı olmamız demek sevgi muhabbet oluyor” (SK5, 25-34). 
 

Suriyeli katılımcılar açısından Müslüman ve Sünni ortak paydası, ilişkilerin olumlu 
ilerlemesinde, yabancılık çekmemelerinde ve iyi hissetmelerinde etkili olmuştur. SE2’nin 
‘… tabii bir Sünni olarak daha anlaşmamız daha kolay o Şii Allah'ı bilmez…’ karşılaştırması 
Türklerin, Suriyeli katılımcılarca mezhebi anlamda iç gruba dahil edilmesindeki etkeni 
ortaya çıkarmaktadır. Bu söylem grup sınırlarının karşılıklı ilişkilere izin vereceği bir 
düzlem olarak ortak dini kimlik aidiyetini imgelemektedir. 

 
“Başka bir mesela Ukrayna.. Ukraynalı şey gelseydi biraz daha sıkıntı yaşardık ama onların 

(Suriyelilerin) Müslüman olması daha kolay tabii bir şekilde iletişime girmemizi sağlıyor” (E1,45-

54), 

 



 

 177 

“…zamanında ev bulamayanlara ev bulduk yiyecek içecek yardımlarını da yaptık koşturduk ettirdik 

şimdi Müslüman olduğu için vatanından çıkıp gelmişler buraya mağdur durumda halk yardımcı 

olduk” (E2, 54’ün üzerinde), 

 

“İlk zamanda baktığın zaman bu adamlar buraya gelmeleri normal şundan dolayı Türkiye ne kadar 

laik bir sistemde olsa da toplum kendisini İslam'a nispet ettiği için Müslüman genel itibariyle 

Müslüman olduğunu iddia ettiği için şimdi bunlar tutup da şimdi bunlar bir komşuları Irak’ta savaş 

var İran’da savaş haliyle evet diğer komşuları İsrail zaten onlara gidemezler mecbur İslam.. 

yöneticiler de kötü.. mecburiyetten Türkiye’ye gelmek zorunda kaldılar” (E3, 35-44), 

 

“Müslüman Müslüman'ı ateşe atmak.. vermek olmaz ama orayı güzelce şey yapmakta gönderirse biz 

de mutlu oluruz onlar da mutlu olur” (E6, 35-44), 

 

“Gerçek tabii muhacir onlar sonuçta dinen onlar Muhacir evet bizlerde Ensarız” (E8, 54’ün 

üzerinde). 

 
 Türk katılımcılardan E8’in ifade ettiği Ensar-Muhacir söylemi, alanda 
gözlemlediğimiz kadarıyla özellikle Suriyeliler tarafından çok fazla dikkate değer 
bulunmamakta ve çoğu zaman bilinmemektedir. Bu söylemin gündelik hayatta karşılığının 
olmadığı sıkça ifade edilmiştir. Buna rağmen Türk katılımcıların, Suriyelileri ‘Müslüman 
üst kimliği’ çerçevesinde değerlendirdiği ‘…Müslüman olması daha kolay tabii…’,’ 

…Müslüman'ı ateşe atmak... vermek olmaz…’ alıntılar önem arz etmektedir. Her ne kadar 
Suriyeli katılımcıların varlığından memnun olmadıklarını dile getirseler de E6’nın ifade 
ettiği üzere ‘ateşe atma’yı da uygun görmemektedirler. Ülkemiz ve coğrafyamız çok sayıda 
göç tecrübesiyle yoğrulmuştur. Bu kültürel belleğin özellikle dini aidiyetler ön plana 
çıktığında devreye girdiğini katılımcıların görüşlerinden çıkarmak mümkündür. Yaklaşık 13 
yıllık bir sürede Suriye’den gelen göçmenlerle birlikte yaşama tecrübesi Türk halkının bu 
yönünü ortaya koymak için önemli bir delildir. 

5.2. Dinin soluk gölgesi: ‘Ensar’dık ama…’ 

  
Bu alt kodu, dinin soluk gölgesi olarak isimlendirmemizin nedeni gruplar arası 

ilişkilerde dinin, her zaman aynı yoğunlukta etki etmediğine dair mülakatlardan çıkardığımız 
sonuçla ilişkilidir. Katılımcılar, gündelik hayatta dinle alakalı olduğunu düşündükleri 
konuları, iç-dış grup münasebetleri etrafında değerlendirirken dinden beklenen işlevin 



 

 178 

karşılanmadığı durumları ‘…Cuma namazı başka bir şey yok’, ‘Herhangi bir dini ilişkim 

yok’ sözleriyle aktarmıştır. Bunun yanında dinin gruplar arası ilişkilerdeki rolünün sınırlı 
olduğuna dikkat çeken görüşler de bulunmaktadır.  

 
"Yok başka.. Cuma namazı başka bir şey yok" (E1, 45-54), 

 

"Herhangi bir dini ilişkim yok" (E4, 35-44), 

 

"Evet ortak noktalarımız var ama farklı olduğu kısımlar çok fazla yani evet ikimiz de Müslümanız 

ama dini açıdan çok ayrıldığımız noktalar var" (K1, 18-24). 

 

 E1, E4 ve K1 kodlu katılımcı görüşlerinden hareketle, ilişkilerde dini pratik ve dini 
mekanlarda temasın oldukça kısıtlı olduğu ve dini kimliğin ön plana çıkarılmadığı 
anlaşılmaktadır. Kısıtlı temas ve ilişkiler ‘Cuma’ günü üzerinden değerlendirilir. Bu nedenle 
soluk bir gölge gibi olsa dahi bu kutsal addedilen zamanın iç-dış grup ilişkilerine olumlu 
anlamda yansımaları söz konusudur. 
 

 Suriyeli ve Türk katılımcıların ‘…burada daha rahat daha şey ibadet ve daha çok açık 
var Suriye'de biraz sınırlı …’, ‘…Sadece cami cemaat olarak görüşüyoruz…’, ‘…Onları 

yani ben Müslüman olarak görmüyorum…’ ifadelerinden anlaşılacağı üzere itikadî ve amelî 
mezhepler noktasında benzer olunmasına rağmen ibadetlerde ve dini uygulamalarda ortak 
hareket etme tam olarak sağlanamamakta ve ayrışmalar bazen keskin bir hal almaktadır. Bu 
tarz bir istekli halin varlığı da alanda gözlemlenmemiştir. Karşılıklı olarak dış grubun dini 
pratikler açısından küçümsenmesi de önemli bir sonuçtur. 
 
"Fark etmiyor burada daha rahat daha şey ibadet ve daha çok açık var falan Suriye'de biraz sınırlı 
biraz kısıtlamalar var…" (SE8, 35-44), 
 
"Sadece Cuma namazlarında birlikte oluyoruz ama Cuma namazı da asıl amacına uygun değil 
kağıttan hutbe okunup geçiyor orda bir istişare konuşma olmuyor böyle nasıl ilişki kurabiliriz ki" 
(SE5, 35-44), 
 
"… dinlerine bağlı olsalar dinimiz ne diyor savaşta düşmanını açık ve net fetih süresi diye yanlış 

hatırlamıyorsam yanlışsa da Allah affetsin evet düşmanına sırtını dönmeyeceksin açık ve net ayet 

emir yani Allah'ın emri her Cuma nasıl emir ise hani cumaya git diyor işini de bırak git diyor dini 



 

 179 

bu emir buna uyuyorsan ona da uy namus yani daha da önemli şimdi orada zaten emrediliyor 

yapsaydın belki böyle olmazdı ya" (E5, 35-44), 

 

"Onları yani ben Müslüman olarak görmüyorum görmüyorum gerçekten görmüyorum hani Iraklıları 

Müslüman olarak görüyorum ama Suriyelileri görmüyorum" (K3, 45-54). 

 
 Alıntılarda görüleceği üzere katılımcıların, ilişkilerde dini pratikler açısından 
farklılığa vurgusu ön plandadır. E5 ise ‘savaşmaktan geri durmalarını’ dinin emri olduğunu 
ifade ettiği diğer ibadetlerle kıyaslayarak dış grupla arasına sınır çizmektedir. Bu noktada 
dinin sınırları tahkimi ortaya çıkar. Ayrıca ortak ibadet etme veya dini merasimler 
gerçekleştirilmediği anlaşılmaktadır. K3 kodlu katılımcının ise dış grubu ‘Müslüman olarak 
görmediğini’ ifade etmesi çok çarpıcı bir sonuçtur. Zira bu ifadenin bir dış grupla çok ciddi 
bir ayrışmayı imgelediği söylenebilir. 
 

 Katılımcılar dış grupla ilişkilerde dini terminolojiye dayalı söylemin işlemediğine 
dair düşüncelerini ‘…bu ifadenin (Ensar ve Muhacir) doğru olduğunu düşünmüyorum…’, 
‘Hicret, Muhacir bunlar İslami kavramlar bu söylem olmadı zaten…’, ‘Ensardık ama bu da 

bir yere kadar…’ gibi oldukça net sözlerle dile getirmiştir. 
 
"Ben bu ifadenin (Ensar ve Muhacir) doğru olduğunu düşünmüyorum çünkü sadece maddi yardım 

yapma gerçek kardeşlik değil ben bu maddi yardım yapanlarla bir kardeşlik oluştuğuna da 
inanmıyorum" (SE5, 35-44), 
 
"Hicret Muhacir bunlar İslami kavramlar bu söylem olmadı zaten çünkü muhacir hicret eden İslami 

Allah için hicret eden ama tabii hicret anlamı göç ama buradaki göçle muhacir aynı şey değil" (E3, 

35-44), 

 
"Ensardık ama bu da bir yere kadar ama bitti yani artık" (E6, 35-44). 

 

 Katılımcılar, dış gruptan kişilerle temaslarında dinlerinin veya mezheplerinin değil 
insani özelliklerinin önemli olduğunu dile getirmiştir. SK3 ‘…Türk Aysel o CHP’li bu arada 
Sünni değil ama çok insani bir kadın’ sözleriyle dini kimlikten ziyade insani ilişkilerin ön 
planda olduğunu vurgulamıştır. Aynı şekilde E3, ‘…yani inancımdan dolayı tabii ki önemli 

ama bence insan olması yeterli…’ ifadeleriyle inancın yegâne kriter olmadığını 
belirtmektedir. SE3’ün ülkemizde mezhepçilik olmadığına dair söylemi, iç-dış grup 



 

 180 

ayrımında dinin katı yorumlanma biçimlerinin daha belirgin olabileceği yorumuna alan 
açmaktadır.  
 
"… ben insan olarak şeyi seviyorum yani din olarak sevmiyorum yani misal ben söyledim ilk başta 
bir arkadaşım var bu da Türk Aysel o CHP’li bu arada Sünni değil ama çok insani bir kadın" (SK3, 
18-24), 
 
"Hayır yani Sünni Müslüman olmam bir şey yani yapmadı ama yani normal olarak... Çok şey 
değişiyor çünkü Türkiye'de mesela sen Sünni olarak Şii olarak Alevi olarak hiç yani hiçbir kimse 
sormaz yani normal olarak yaşıyorum" (SE3, 35-44), 
 
"Yani Arapların işte diğer milletlerden daha iyi Müslümanmış algısı var ya. Hiçbir farkı yok bence, 
yani hiç hiç değil. Bence öyle bir şey yok. Hani Araplar daha iyi Müslüman değil." (SK4, 18-24). 
 
"Ben İslami inancımdan dolayı yani inancımdan dolayı tabii ki önemli ama bence insan olması 

yeterli" (E3, 35-44). 

 

 Sosyolojik açıdan dini inancı ortaya çıkaran etmenlerin başında, dini topluluk 
gelmektedir. Dini topluluk, biz duygusu etrafında ortak amaçlarla birleşmektedir. Bu ‘biz’ 
duygusu, ‘bizden’ olmayanlarla ilişkide, dinin rolünü etkilemektedir. E11 bu durumu ‘…biz 

daha İslam'a yakın bir milletiz’ sözleriyle vurgulamaktadır. K8’de bu söylemi pekiştiren ifadeler 
kullanmıştır. 
 
"Müslüman olmak kolaylaştırdı mı hayır uyumu kolaylaştırdığını pek düşünmüyorum çünkü yani bir 

insan kültürler farklı bir kere …" (K8, 25-34), 

 

"Biz daha iyi yaşıyoruz bunlara göre bunun sebebi ne böyle düşünmemin şimdi camide namaza 

duruyoruz mesela şimdi onların herhalde mezhebi şafi ya da bilmiyorum Hanbeli de olabilir 

gördüğüm kadarıyla biz daha edepli duruyoruz yani o nasıl tabir edilir bilmiyorum ama ya tadili 

erkana uymuyorlar biz öyle kılıyoruz en basit örneği bu diyebilirim ama biz daha İslam'a yakın bir 

milletiz" (E11, 25-34). 

 
 Dinin, sosyal bağları güçlendirici etkisinin de Suriyeli ve Türk katılımcılar arasında 
soluk bir görüntü arz ettiği söylenebilir. Dini ibadet ve merasimlerin gerçekleştirilmesinde 
ortak hareket edilmediği alıntılara yansımıştır.  
 
"Cumaları işte namaz vakitlerinde camide bir oluyoruz" (E2, 54’ün üzerinde). 



 

 181 

 
"Bir teyze komşumuz vardı o vefat edince sadece evine gitmiştik orada başın sağ olsun demek için 
o zaman da sadece katılmıştım" (SK11, 45-54), 
 
"… sadece bizim Suriyelilerin ortamında çok kalabalık bir Suriyelilerin olduğu bölgede her hafta 
cuma günü ortam yapanlar meclis evet meclis yaparlar o mecliste bir oturum hani hoca konuşur 
dinlerler o kadar onun dışında yok" (SE4, 18-24). 

 
 Alıntılardan anlaşıldığı kadarıyla katılımcılar, aynı dine ve mezhebe inanmanın ortak 
bir kimliğe ait olmak anlamına gelmediğine ve sınırları geçirgen kılmadığına dair bir söylem 
birlikteliği kurmuştur. Bu çalışma, literatürde yer alan aynı dinden ancak farklı etnik kökenli 
göçmenlere karşı dini kimliğin ve dini inancın olumlu etki ettiği sonucunu (Bloom v.dğr., 
2015, 213) paylaşmamaktadır. Katılımcıların ifadelerine göre ilk karşılaşmalarda aynı dine 
inanmanın pozitif etkisi, giderek soluklaşmış, birlikte geçirilen süre ve diğer çevresel 
faktörler bu ilişkinin yönünü değiştirmiştir. 

 
Sosyal kimlik bağlamında gruplar arası ilişkide ne tür bir rol üstlendiğini anlamaya 

çalıştığımız dinin etkisi, göç çalışmalarında önemli başlıklardan birini oluşturur. Göç ve din 
ilişkisini açıklamayı amaçlayan analizler, bu ilişkide pek çok faktörün etkili olduğunu 
göstermektedir (Deslandes - Anderson, 2019). Göçmenlerin, hedef ülkede dini sosyalleşmesi 
gruplar arası ilişkilerin seyrinde önemli bir etkendir. Yaralıoğlu ve Güngör, Kilis ili özelinde 
yaptıkları araştırma bağlamında göçmenlerin dini sosyalleşmesini ele alan makalelerinde; 
göçmenlerin Türk toplumundaki tarikatvari dini gruplara katılım sağladığını ve bu durumun 
kendi dini kültürel arka planlarıyla ilgili olduğun bulgularını aktarmıştır (Yaralıoğlu - 
Güngör, 2020, 152-159). Çalışmada, dini grupların faaliyetlerinden bahseden Suriyeli 
katılımcılar, bu gruplar aracılığıyla Türklerle olumlu temaslarını dile getirmiştir. 

 
 
 
 
 
 
 
 



 

 182 

6. İç Grup Farkındalığı 

 

 
 

Şekil 26: İç Grup Farkındalığı Kodu Kod Birlikte Oluşum Modeli 

 

 İç-dış grup ilişkilerinde, dış grup farkındalığı kadar iç grup farkındalığı olarak 
isimlendirdiğimiz, kendi grubunun işleyişini dikkate alarak dış grupla ilişkileri düzenleme 
de etkili olmaktadır. Bu çerçevede katılımcıların kendi gruplarına dair normları üzerinden 
ön plana çıkardıkları anlatının ve iç gruplarına dönük eleştirilerin, iç grup farkındalığının 
sınırlarını oluşturduğu düşünülmektedir. Bunun yanında sosyal hayatta kendi grubunu 
referans almak iç-dış grup ayrımında önemli bir katmandır. 

6.1. Grup normları 

Gruba ait olduğu düşünülen kurallar, grup üyelerine aidiyet hissi vererek kimlik inşa 
etmelerinde yardımcı olmaktadır. Katılımcı E1 ve SK11’den yapılan ‘…bu sistemi uymaları 

lazım’, ‘…değiştirmem kıyafetimi’ sözleri, iç-dış grup ilişkisinde normların etkisini ve 
oluşacak kutuplaşmayı ortaya koymaktadır. 
 
“Mecbur olacaklar hani burada kaldıkları sürece bu sistemi uymaları lazım” (E1, 45-54). 

 
“Ceza alsam da değiştirmem kıyafetimi” (SK11, 45-54). 
 

Katılımcı görüşlerinin, grup normlarına dair uyuma veya sapmaya varan davranış 
düzlemi üzerinden ilerlediği ve bunun yanında normların bağlayıcılığının iç ve dış grup 
ayrımını netleştirdiğini söyleyebiliriz. 
 



 

 183 

6.1.1. Etkileşime dair normlar: ‘…çoğu şey değişti’ 

  
Suriyeli katılımcıların, Türklerin yaşam biçimiyle ayrıştıkları noktalara vurguları ‘… 

(bizde) hep akraba kimse gelmez başka olmasını istemez…’, ‘…bu batı geleneklerini 
sandığımdan daha güçlü benimseyenleri kapsamıyor’, ‘…Türklerde eğer randevu yoksa 
aralarında bir münasebet yoksa yemek ikram edilmez…’ ifadelerinden anlaşılmaktadır. 
SE6’ya göre aynı zamanda kendi iç grup normlarında da değişimi hissetmektedirler. 
 
“…eskiden her gün benim babamın yanına giderdim mesela akşamdan sabah da giderdim günde 2-
3 defa giderdim mesela ama Türklerde mesela ben birkaç tane tanıdığım arkadaşlarım var burada 
yani annesi babası 3-4 yıl görmemiş babası hastalandı öyle gitti…” (SE6, 35-44), 
 
“Benzerlik olduğunu keşfettim elbette bu batı geleneklerini sandığımdan daha güçlü benimseyenleri 
kapsamıyor” (SE11, 35-44), 
 
“Mesela Türklerde eğer randevu yoksa aralarında bir münasebet yoksa yemek ikram edilmez mesela 
evet varsa vardır yoksa yoktur ama mesela Suriye'de geldi mi yemek yiyecek..” (SK6, 45-54), 
 
“Buraya geldikten sonra kadın erkek ilişkileri çoğu şey değişti” (SE6, 35-44), 
 
“Yani bizden 50 sene geri bir millet burada olmalarına rağmen 10 yıldır burada bulunmalarına 

burada olmalarına rağmen ne trafik kurallarını sayıyorlar ne temizliği sayıyorlar bunların pek 

dikkat etmiyorlar…” (E8, 54’ün üzerinde). 

 
 Türk ve Suriyeli katılımcıların toplumsal alanı düzenleyen kültürel kurallar yönüyle 
ayrıştıkları noktalara temas edilmiştir. E8, Suriyeli katılımcılar için ‘Yani bizden 50 sene 

geri bir millet…’ sözleriyle bu durumu açıkça belirtir. Ayrıca Suriyeli katılımcılardan SE6 
ve SE11’e göre dış grupla temas kuraların işlevsizleşmesi tehlikesine gebedir. Bu tehdit 
durumunun da iç grup yanlılığını pekiştirmesi mümkündür. 

6.1.2. Kültürel ve dini ayrışmalar: ‘…sen nasıl böyle duruyorsun melek girmez’ 

 
 Kültürel ögelerin yorumlanışı ve konumlandırılışı, gruplar arasında farklılık algısını 
kuvvetlendirmektedir. Dini kurallara karşı geliştirilen uyma ve sapma davranışları ise iç 



 

 184 

grubun kendi içinde yaşadığı değişimin göstergesidir. Katılımcıların kendi kültürel ve dini 
kurallarına dair farkındalıkları ‘…var mesela eğlenmeye giden kişileri çoğu kişi hep engeller 
ya döverek ya da vurarak…’, ‘Bizde evde açık oluyoruz yani sürekli Türkler gibi 
kapatmıyoruz başımızı filan…’, ‘Halepliler aslında siyah giymeyi daha çok tercih eder…’ 
ifadelerine yansımıştır.  
 
“Mesela bazı Suriyeliler Suriye'de de yine çok dindar yaşıyordu ama Türkiye'ye geldikten sonra biraz 
gevşedi ve Avrupa'ya çıktıktan sonra tamamen gevşedi bu da tamamen kişilikle alakası olduğunu 
düşünüyorum” (SK7, 45-54), 
 
“Bizde evde açık oluyoruz yani sürekli Türkler gibi kapatmıyoruz başımızı filan ben misal kadınlar 
gelse bile çok sıkıntı oluyor yani bize sadece kadınlar arasında açık oluyoruz onlar misal gelse bile 
çok böyle tepki veriyorlar sen nasıl böyle duruyorsun melek girmez filan” (SK3, 18-24), 
 
“Halepliler aslında siyah giymeyi daha çok tercih eder çarşaflı olarak ama biz de Humus böyle renkli 
tercih ettiğimiz için ve normalde bizim şehrimizde böyle şeyler giyildiği için burada daha çok uyum 
sağlaması kolay” (SK9, 35-44). 
 

 SK7, dini aidiyetler ve hassasiyetler bağlamında dış grupla ilişkilerin, farklılaşmaya 
ve dış grubu dikkate almaya neden olduğunu ‘…Türkiye'ye geldikten sonra biraz gevşedi…’ 
beyanıyla dile getirmiştir. 
 
“Bizim dikkatimizi çekti kapalılar ama aşırı makyaj yapıyor mesela yani topuklu giyiyorlar şey 

giyorlar mesela o da dikkatimi çekti…” (E1, 45-54), 

 

“Temizlik imandandır sonuçta çorapsız giriyorlar yani işte onu söylemeyi unuttum mesela bizim 

kadar temiz giyinemiyorlar…” (E11, 25-34), 

 

“…hani dinlerini de görüyorum ibadet namaz kılmıyorlar pisler halılarına ayaklarım yapışıyor yani 

orada yaşadım ben bir baharat kullanıyorlar kendileri bile kokuyor yani Müslümanlığın getirdiği 

şeyler var işte abdest almak hakkında namaz kılmak oruç tutmak ben onlar da görmedim çocuklarda 

da görmedim” (K3, 45-54), 

 

Türk katılımcılar, kendi kültürel kodları ve dini normlarına dair söylemlerini dış 
gruba benzememek noktasından hareketle açıklamaktadır. Bu yüzden Suriyelilerin kültürel 
kodları ve yaşam biçimlerinin farklılığını ‘…dikkatimizi çekti kapalılar ama aşırı makyaj 

yapıyor mesela…’, ‘…bizim kadar temiz giyinemiyorlar mesela…’,’… abdest almak 



 

 185 

hakkında namaz kılmak oruç tutmak ben onlar da görmedim…’ sözleriyle güçlü şekilde dile 
getirmektedirler. 

6.2. İç grup kritiği 

 
 İç grup kritiği grup içi uyumsuzluklara, iç grup farklılaşmalarına ve dış grupla 
ilişkilerdeki kırılmalara odaklanmaktadır. İç grup kritiğine dair katılımcı görüşleri, davranış 
ve uyum sorunları, sosyal ve kültürel eleştiriler şeklinde iki alt kategoride sınıflandırılmıştır 
 
"Bazıları evet rahat ben Suriyeli olmama rağmen rahatsız oluyorum" (SK4, 18-24), 
 
"Suriyelileri çok beğenmiyorum, hatta birçoğuna diyoruz çingene." (SK5, 25-34). 

 
 SK4 ve SK5 ‘in ifadelerinde görüleceği üzere, iç gruplarına yönelik ciddi bir eleştiri 
dili geliştirildikleri anlaşılmaktadır. Alandaki gözlemlerimiz esnasında, iç grubun hiyerarşik 
bir şekilde farklılaşarak zengin-fakir, köylü-şehirli, şehir merkezinde ikamet eden-Önder 
Mahallesinde oturan gibi çeşitli toplumsal statülerdekilerin, diğerlerine dönük eleştirilerde 
bulunduklarına şahit olunmuştur. 

6.2.1. Davranış ve uyum sorunları: ‘Bizimkilerin bazıları cahil…’ 

 Suriyeli katılımcılar davranış ve uyum sorunlarını ‘…birbirlerini daha iyi 
davranmıyorlar ve dışarıya böyle yansıtıyorlar…’, ‘...mesela dükkanların yarısı mesela 
manavcılar (düzene uymuyor) …’, ‘…Suriyeliler kurallara kanunlara uymuyor…’ , 
‘…Bizimkilerin bazıları cahil …’ açıklamalarıyla dile getirmişlerdir. 
 
" …onlar [Suriyeliler] birbirine iyi davransalar zaten neredeyse bu problemlerin ortadan kalkacağını 
çünkü gerçekten birbirlerini daha iyi davranmıyorlar ve dışarıya böyle yansıtıyorlar ve onun için" 
(SE1, 45-54), 
 
"Ya bizimkileri eleştirdiğim çok var ya mesela dükkanların yarısı mesela manavcılar (düzene 
uymuyor)…" (SE2, 18-24), 
 
"En önemli söyleyeceğim şey Suriyeliler kurallara kanunlara uymuyor" (SE5, 35-44), 
 



 

 186 

"Bizimkilerin bazıları cahil mesela çok ses yapıyorlar ve rahatsız ediyorlar …" (SE7, 45-54), 
 

 Yukarıdaki alıntılarda görüleceği üzere Suriyeli katılımcılar, özellikle kendilerini 
kötü temsil ettiklerini düşündükleri grup üyelerine karşı ciddi bir kızgınlık duymaktadır. Bu 
durumun iç gruba yönelik dış gruptan gelecek olan eleştirilere karşı bir savunma 
mekanizması olduğu söylenebilir. 

6.2.2. Sürece dair eleştiriler: ‘…edebli oturtmalısınız…’ 

 

Suriyeli katılımcılar iç gruplarını, gündelik hayattaki taşkınlıkları ve uyumsuz 
yapıları ve kendi gruplarına yönelik tavırları sebebiyle eleştirmektedir. Öne çıkardıkları 
olguların ise ‘kabilecilik’, ‘habersiz misafirlik’, ‘kuralsızlık’ ve ‘sosyal dayanışma eksikliği’ 
olduğu anlaşılmaktadır. 
 

"…Yani bu kabilecilik falan var mesela şeyle çok yanlış bir şey görüyoruz" (SE3, 35-44), 
 
"Bazen saat 12-11 gibi kapı çalınıp müsafir geliyor hiç mesela habersiz bizim böyle adetlerimiz.. 
ama mesela bizim adet ben genel konuştum bizim evimiz için işte babam çok çalışırdı o yüzden yani 
en geç 12-12 buçuk gibi uyurdu. Tam başlangıç zamanı her zaman misafir geliyor" (SK1, 45-54), 
 
"Yabancı bir ülkede oturuyorsunuz bir edebli oturtmalısınız hani ben de onları eleştiriyorum hiçbir 
şekilde o uyum sağlamayanları" (SK11, 45-54), 
 
"Hani bazı insanlar iş açıyor mesela iş sahibi oluyor ama onların çektikleri kendileri de zamanında 
bir sorun yaşadılar. Ama şimdi başka bir Suriyeli çalıştırdığı zaman aynı sorunu yaşatıyor ona çıkart 
aynı şeyleri yaşatıyor." (SK4, 18-24). 

  
SE6, SE7 ve SE10 kod isimli katılımcılar, ahlak ve dini kültür bağlamında iç 

gruplarındaki hatalara dikkat çekmektedir. 
  
"Mesela namazı bırakmada, oruçta mesela oruç tutmama mesela bazıları küfrediyor ama nasıl mesela 
Türklerde öyle bir durum var mesela birbirini söverler tövbe haşa bunları birbirini sövmüyorlar, 
(Suriyeliler) sövüyorlar mesela kızdığı zaman Cenabı Hakkı kutsal olan şeylere yapıyorlar bunlar 
eleştirecek" (SE6, 35-44), 
 



 

 187 

"Mesela Türklerde gençler sokakta kızlar erkekler oturuyor bazen görüyoruz ama böyle laf söyleme 
falan yok.. Bizimkilerde bu kötü adet var. Hanımla bir kere yolda yürüyorduk hanım gördü yan yana 
oturanları kızdı ben ona dedim ki bunda ne var sen bizimkileri görmüyor musun" (SE7, 45-54), 
 
"Metodoloji mesela bir iş yaparken mesela yeni bir şey üretmek veya farklı bir şey bizde de var bu 
ama bizde öldürülmüş Esad ve ne diyelim Selefilik aynı şeyi anlıyorum ya bilerek yapılmış insanları 
cahil bırakıyorlar…" (SE10, 25-34). 
 

 Türk katılımcıların iç grup eleştirisinin genel çerçevesini, göç politikaları ve 
Türklerin Suriyeli gündemini kullanarak yaptıkları olumsuz davranışlar oluşturmaktadır. Bu 
anlamda E8’in ‘…söyleyeyim dilencileri gördüğün zaman herkes diyor ki Suriyeliler 

dileniyor hayır Suriyeli görünümünde Türkler daha çok dinleniyor…’ söylemi oldukça 
çarpıcı bir eleştiriyi barındırmaktadır. 
 
"Bu adamları göndereceğim diyor ama bunları bir sistemle göndermesi gerekiyor bu onu nasıl 

yapacak toptan hepsini nereye gönderecek bu etik değil yani hiçbir şeye göre etik değil bunu nasıl 

yapacak" (E3, 35-44), 

 

"Şimdi bizimkiler tabii diyorlar ki neden çok çocukları var ama adamlar ne yapıyor o çocukların 

hepsi çalışıyor sonuçta hırsızlık yapmıyor bu adamlar yarın yaşlandığında bu çocuklara kendilerine 

garanti olarak görüyorlar…" (E7, 54’ün üzerinde), 

 

"Mesela şöyle söyleyeyim dilencileri gördüğün zaman herkes diyor ki Suriyeliler dileniyor hayır 

Suriyeli görünümünde Türkler daha çok dinleniyor bizim vatandaşlar artık bunu kullanmaya başladı 

ya bu anlamda aslında abartılı söylemler ve kesinlikle kasıtlı söylemler" (E8, 54’ün üzerinde). 

6.3. Kendi grubunu referans alma  

 

 İç-dış grup ilişkisinde iç grup farkındalığını artıran en önemli ögelerden birinin, 
kendi grubunu referans alma olduğu söylenebilir. Katılımcılar karşılaştıkları sosyal 
olaylarda, kendi gruplarını mihenk taşı olarak görmektedirler. Katılımcıların ‘Bizim 

yerimizde onlar olsa bizi bir gün idare etmezler…’, ‘…onlar bize ayak uydurması lazım’, 

‘…huyları bize benzemeye başladı’, ‘…bizdeki vatanseverlik vatanperverlik milliyetçilik 

onlarda yok…’ ifadeleri bu durumu yansıtmaktadır.  
 



 

 188 

"Bizim yerimizde onlar olsa bizi bir gün idare etmezler onlar gaddardır ama bizde öyle bir şey 

olmadı gene Müslüman kimliğimiz olduğu için yani…" (E2, 54’ün üzerinde), 

 

"… onlar bize ayak uydurması lazım…" (E10, 54’ün üzerinde), 

 

“…geçmiş dönemdeki 7 sene berbat geçti onların burda ama 3 senedir huyları bize benzemeye 

başladı" (E10, 54’ün üzerinde), 

 

"İçlerinde vasıflı olan iyi eğitimli olan dürüst olan Türk vatandaşlığına geçmesini istediğim insanlar 

var peki ama onlar da şu var bizdeki vatanseverlik, vatanperverlik, milliyetçilik onlarda yok yani 

bizi bu konuda yıpratabilirler" (E8, 54’ün üzerinde). 

 

 Suriyeli katılımcıların da kendi gruplarının farklılıklarına odaklandığı ‘Suriyeliler 
arasında pek çok önemli değer var…’, ‘Düğünlerde özellikle eskiden beri bizim kadınlar 
ayrı erkekler ayrı…’, ‘…Türk bir adamın oğlu.. oğlunun yanında çalışacağıma o benimle 
yanımda niye çalışmıyor…’, ‘…giyim kuşam olarak kim hani benim gibiyse ama daha çok 
yakın hissederim…’ ifadelerinde görülmektedir. 
 
"Suriyeliler arasında pek çok önemli değer var ve çoğu Türk'ün bu değerleri onlarla paylaştığını 
görüyorum…" (SE11, 35-44), 
 

"Düğünlerde özellikle eskiden beri bizim kadınlar ayrı erkekler ayrı hiçbir zaman ikisi de arada 
olmadı ama Türkler de bu değişiyor…" (SE1, 45-54), 
 
“…hani Türk bir adamın oğlu.. oğlunun yanında çalışacağıma o benimle yanımda niye çalışmıyor 
benim kaderim niye böyle isyan eden" (SE4, 18-24), 
 

"Özellikle de camiye çorapla girmek konusu sanki çorapla girmek varmış gibi algılıyor sizinkiler 
halbuki çorapta daha fazla mikrop olabilir…" (SE7, 45-54) 
 

"…giyim kuşam olarak kim hani benim gibiyse ama daha çok yakın hissederim" (SK7, 45-54). 

  
 Kendi grubunu referans almada Suriyeli katılımcıların en az Türkler kadar net sınırlar 
çizdikleri anlaşılmaktadır. Tüm bu sınırların, karşılıklı ilişkilerde belirleyici olması ve 
gelecekte katılığın boyutlarının artması mümkündür. 
 



 

 189 

7. Değerlendirme 

  
Sınırın İki Tarafı: Ötekini Dikkate Almak olarak isimlendirdiğimiz temada, iç-dış 

grup ilişkilerini ele aldık. SKT’ne göre bu ilişkiler sadece çıkar çatışması ve çıkar ilişkileri 
üzerinden gelişmemektedir. Belki başlangıçta menfaate dayalı bir süreç etkin olsa da kişiler, 
kendi iç gruplarıyla özdeşleşme yoluyla kazandıkları, öz değer ve pozitif kimlik üzerinden 
grup aidiyetini temel alan iç-dış grup algısı üretmektedir. İç grup bağlılığı, bireylerde iç 
gruba dair uyum ve destek sağlarken, dış gruba karşı çatışmacı bir tavır geliştirebilir 
(Brewer, 2001, 118-119). İç-dış grup algıları bağlamında, dış grup farkındalığı olarak 
isimlendirdiğimiz ayrımcılık ve açık rekabet, yabancılaşma duvarları ve dış grup kritiği alt 
kodlarından oluşan kodlu bölümlerde, Suriyeli katılımcılar kendilerine karşı yapılan 
ayrımcılık ve dışlanmışlık hissinden bahsetmişlerdir. Türk katılımcılar ise Suriyelilerin 
pozitif ayrımcılığa tabi tutulduğundan ve kendi haklarının ihlali veya gaspından söz 
etmiştirler. Murphy-Berman ve arkadaşlarının mikro-makro adalet algılarına dair iç-dış grup 
farkındalığını ölçen çalışmasında, kolektivist kültürlerde daha katı iç-dış grup ilişkileri tespit 
etmişlerdir. Dış gruba yönelik ayrımcılık ve iç grubu kayırma davranışı, SKT’de 
bahsedildiği üzere iç grup üyelerinin kendi kimliklerini kuvvetlendirme eğilimiyle de 
örtüşmektedir (Murphy-Berman v.dğr., 2002). Grup içi ayrımcılık ve dış gruba karşı önyargı 
içeren Türk katılımcıların ‘İslam'ın şartlarını say desem bilmiyor çok cahil bırakılmışlar…’, 

‘…bizdeki hanımlar bu kadar rahat gezmezler…’ gibi sözleri, Suriyeli katılımcıların ise 

‘…Türkler karşılıklı ilişkileri pek sevmiyor’, gibi ifadeleri üzerinden dış grubun eleştiriye 
tabi tutulduğu ve bu yolla iç-dış grup arasına sınırlar çizildiği gözlemlenmiştir.  Bu 
eleştirilerin, gündelik hayattaki ilişki biçimleri ve dini inançlar üzerinde yoğunlaştığı 
anlaşılmaktadır. Bu yolla sosyal kimliğin güçlendirildiği ifade edilebilir (Abrams - Hogg, 
1988, 43-47).  
 

Ortak kültür ve dil kullanımı, iç-dış grup ilişkilerini temelden etkilemektedir. Her iki 
katılımcı grubu da gelenek ve göreneklerindeki farklılıkları ve aynı dili konuşamıyor olmayı, 
dış grupla mesafeli ilişkilerin sebebi olarak görmektedir. Suriyeli katılımcılar açısından bu 
durum, ayrımcılığı körüklemektedir. Türk katılımcılar ise Arapça konuşan Suriyelilerle 
anlaşamadıklarını ve bu nedenle yabancılaştıklarını dile getirmiştir. Dil, sosyal kimliği 
oluşturan yönüyle gruplar arası ilişkilerde önemli bir rol oynamaktadır. Suriyeli 
katılımcılardan alıntılanan ‘…dili unutması demek Suriyeli olduğunu unutması anlamına 
gelir’ sözü buna bariz bir örnektir. Dil, sembolik ve etkileşimli bir iletişim aracı olarak sosyal 



 

 190 

kimliği üretmekte ve yeniden üretmektedir. Toplumsal gerçeklik, kişiler arası iletişim 
yoluyla inşa edilirken sembolik süreçler sosyal kimliğin güçlenip zayıflamasında rol oynar 
(Gumperz - Gumperz, 1983, 1-3). Berry ve arkadaşlarının kültürleşme modeli üzerinden 
gerçekleştirdiği araştırmada, entegrasyonu tercih eden veya buna yatkın olan göçmenlerin, 
hem etnik hem de ulusal dili konuşmayı istediği ortaya konulmuştur (Berry, 2005, 707). 
 

Ayrımcılık ve açık rekabet alt kodunda işlendiği üzere Suriyeli katılımcıların 
yaşadıkları ayrımcılık deneyimleri, Türklerle olan rekabeti körüklemiştir. Bunun yanında 
toplumsal hizmetlere erişim, iş gücü piyasasında söz sahibi olma ve toplumsal barışı bozan 
eylemler gibi gerekçelerle Türk katılımcıların, Suriyelilere yönelik olumsuz tutumları söz 
konusudur. Bu olgunun, grup içi uyumun artırılması ve grup dışı risklerin minimize edilmesi 
adına iç-dış grup sınırlarının belirginleştirileceğine dair SKT’nin önermeleriyle (Tajfel, 
1982, 21-24) uyumlu olduğu anlaşılmaktadır. Belirginleşen grup sınırlarının yabancılaşma 
duvarlarının aşılması ve daha güç şekilde konumlandırılmasını sağladığı ‘Onlarla 

yaşamaktan hiç keyif almıyorum…’ benzeri ifadelerde görülmüştür. Her iki grubun da iç 
gruplarını, dış gruba karşı izole edecek dış gruptan yalıtılmış alanlar istedikleri 
anlaşılmaktadır. Buna ek olarak Suriyeli katılımcılar, Türkiye’de geçici olarak 
görülmelerinin ve bunun yanında geriye dönüş ihtimalinin azalmasının karşılıklı ilişkileri 
daha zor hale getirdiğini ifade etmişlerdir. Bu durum, literatürde belirtilen iç grup üyelerinin 
kendi varlıklarını koruma güdüsüyle hareket etmesi ve dış grubu tehdit olarak algılamasıyla 
ilişkilendirilebilir. Dış grubun, homojen biçimde tasavvur edildiği ve bu şekilde  kategorize 
edildiği durumlar mevcuttur (Turner v.dğr., 1994). 
 

Suriyeli katılımcılar iç gruplarına dönük eleştirilerinde, aralarında birlik ve 
beraberlik olmadığı, grup içi yardımlaşma ağlarının zayıfladığı ve toplumsal ilişkilerin 
köreldiği tespitlerinde bulunmuşlardır. Bununla birlikte kendi grubundan ayrılarak baskın 
grubun kimliğini benimseme veya yurtdışına çıkarak iç grup kimliğinden sıyrılma isteğini 
belirtenler dikkat çekicidir. Bu durumun en çarpıcı örneğini kendisini başkalarına Türk 
olarak tanıtan Suriyeli katılımcı (SE4) oluşturmuştur. Bazı Türk katılımcılar açısından da 
asimilasyon “Mecbur olacaklar hani burada kaldıkları sürece bu sistemi uymaları lazım” 

ifadesiyle kaçınılmaz son olarak nitelendirilmiştir. SKT açısından yüksek statülü gruba karşı 
bu tarz yönelimler, olağan olarak tasvir edilmektedir (Brown, 2020, 4).  
 

İç-dış grup ilişkilerde dinin rolü de oldukça dikkat çekicidir. Katılımcı grupların 
büyük çoğunluğunun, Sünni ve Müslüman olduğu anlaşılmaktadır. Bununla birlikte Sünni 



 

 191 

olmanın, dış grupla ilişkilerde zayıf etkisi ön plana çıkmıştır. Aynı zamanda Türk 
katılımcılar, Suriyelilerin ibadetler noktasında farklılıklarını öne çıkarmış ve dindarlıkla 
bağdaştıramadıkları tutumlarını eleştirmiştir. Bazı katılımcıların Suriyeliler hakkında, 
Müslüman olduklarını kabul etmediklerine dair beyanları vardır. Aynı zamanda ortak dini 
ritüellerin gerçekleştirilmediği katılımcı görüşlerinden anlaşılmaktadır. Suriyeli katılımcılar 
ise Türklerin İslam’ı yaşama biçimine eleştiriler getirmiş ve dini bir söyleme bürünen Ensar-
Muhacir ilişkisinin yansımalarını görmediklerini, açık bir şekilde ifade etmişlerdir. Bunun 
yanında bazı Suriyeli katılımcıların, Türkiye’ye göç eden Suriyelilerin dini bakımdan 
‘değiştiğine’ ve bu değişimden hoşnut olunmadığına dair ifadeleri, aynı dine mensup 
olmanın aradaki sınırları geçirgen kılmayabileceğine yönelik bir gösterge olarak 
değerlendirilebilir. Ancak her iki katılımcı gruptan da iki tarafın Müslüman olmasının 
ilişkileri kolaylaştırdığı yönünde görüşler de dile getirilmiş ve Müslüman kimliğini ortak 
payda olarak belirtenler olmuştur. Bu durumun, SKT çerçevesinde gerçekleştirilen 
araştırmalarda ortaya çıkan dinin hem birleştirici (Kim, 2011) hem de ayrıştırıcı (Burris - 
Jackson, 2000) işlevleriyle ilgili olduğu söylenebilir.  
 

Sonuç olarak araştırmaya katılan etnik grup üyelerinde iç-dış grup ilişkilerinin iç 
grup kayırmacılığı, dil, adet ve gelenekler ve din olguları üzerinden belirginleşen gruplar 
arası sınırlar şeklinde anlaşılmasının mümkün olduğu dile getirilebilir. Göç çalışmalarında 
da benzer şekilde Suriyeli ve Türklerin karşılıklı ilişkilerinin nasıl ilerlediğine dair fikir 
veren farklı değişkenlere dikkat çekilmiştir (İnce - Shiko, 2021; Fırat - Ataca, 2022; 
Armağan-Boğatekin - Ho, 2023).  Ayrıca kamuoyu araştırma raporlarında da karşılıklı 
ilişkilerde, engel teşkil eden benzer konu başlıklarına değinilmektedir (İnsamer, 2019). 
Bunun yanında göçmen ve yerli halkın ilişkilerinde dinin konumuna odaklanan araştırmalar, 
iki taraf arasındaki engellerin ve geçişlerin yorumlanmasında dinin farklı fonksiyonlarına 
odaklanır (Erkan, 2017; Yeter, 2018; Akkır, 2019; Erkan, 2023). Bu bağlamda bu çalışmada, 
aynı dine mensup olan Türk ve Suriyeli katılımcıların iç-dış grup ilişkilerini kurgularken 
rasyonel izleklerin yanı sıra ‘vicdan’ ve ‘merhamet’ duygusunu ön plana çıkarttığı anlatılara 
yansımıştır. Aynı zamanda sosyal kimliğin, değişmesi mümkün olmayan sabit bir durum 
olmadığı daha net anlaşılmıştır.  

 

 



 

 192 

C. Dinamik İlişkiler: Kimliğin İnşasında Etkileşim Biçimleri 

 

 Sosyal kimlik, bireyin grup içinde ve gruplar arası planda kendini konumlandırdığı 
ve başkalarını anlamlandırdığı dinamik bir olgudur. Bu süreç durağan bir yapıda olmayıp 
sürekli inşa faaliyetini beraberinde getirir. Sosyal kimliğin dinamik yapısı, sosyokültürel 
değişkenlerden ve kültürel etkileşimlerden etkilenmektedir. Gündelik hayatta yaşadığımız 
temaslar, kendimizi konumlandırdığımız yer, norm ve değerlerimiz gibi pek çok faktör 
sosyal kimliğin şekillenmesinde doğrudan ya da dolaylı etkiye sahiptir. Sosyal kimliğin 
inşasındaki etkileşim dinamikleri, toplumsal bağlamın dışında gerçekleşmemektedir. Bu 
etkileşimlerin ilki, grupların karşılıklı kabul çerçeveleridir. Ötekini kabul etmedeki 
müsamaha ve grup sınırlarının geçirgenliği, sosyal kimliğe farklı bir ton kazandıracaktır. 
Kabul çerçevesinin detaylarını ise gündelik hayatta gruplar arası konulmuş sınırlarda ve 
birlikte yaşama deneyimindeki dinamizmde görebiliriz. Kamusal alanı ortaklaşa 
kullanmanın getirdiği karşılıklı temas zorunluluğu, gruplar arasındaki statü farkının etkisiyle 
dezavantajlı gruptan, baskın gruba; özdeşleşme, baskın gruptan, dezavantajlı gruba yönelik 
ise yakınlık kurma biçiminde ortaya çıkmaktadır. Tabi ki dinamik ilişkiler sadece uyum veya 
sadece kabulü gerektirmez. Neticede ortaya çıkan sosyal karşılaştırmalar hem dini ve 
kültürel bileşenler hem de grupların potansiyelleri üzerinden etkileşimi daha dinamik hale 
getirmektedir. 
 



 

 193 

 
 

Şekil 27: Dinamik İlişkiler: Kimliğin İnşasında Etkileşim Biçimleri Teması Kod Haritası 

 
 Katılımcı anlatılarından hareketle Dinamik İlişkiler: Kimliğin İnşasında Etkileşim 
Biçimleri Teması altında oluşturduğumuz kod ve alt kodlarının dağılımını gösteren haritada 
kodların, içerikle uyumlu bir dağılım sergilediği anlaşılmıştır. Buna göre dış grupla 
ilişkilerde, duygusal bağlam ve sosyal karşılaştırma kodlarının yakın kodlandığı görülür. 
Gruplar, birbirlerini değerlendirirken duygusal tepkiler verebilmekte ve rekabet ilişkisine 
girebilmektedir. Yine din eğitimi noktasında temas, ayrışma ve uyum kodlarının yakın 
kodlandığı ve tamamlayıcı biçimde ortaya çıktığı anlaşılır. Kabul çerçevesi ve dinamik 
birliktelik kodlarının ilişkisi bu temaya isim olarak seçilen dinamik ilişkilerin, gruplar arası 
kabuldeki rolünü göstermektedir.  Karşılıklı temas ve gündelik hayatta sınırlar kodlarının 
yakınlığı ise temasın sadece benzeşme değil ayrışma da getirebileceğini betimler 
görünmektedir.  
 



 

 194 

 
 

Şekil 28: Suriyeli Katılımcılar Dinamik İlişkiler: Kimliğin İnşasında Etkileşim Biçimleri Teması Kod 
Frekansları 

 Suriyeli katılımcıların en yoğun kodlu alanını, baskın grupla özdeşleşme alt kodu 
oluşturur. Dezavantajlı grup olan Suriyeli katılımcıların, sosyal kimliklerinde baskın gruba 
yönelme eğilimi beklenen bir durumdur. Ancak dış grupla ilişkilerde, duygusal bağlam 
oldukça az kodlanmıştır. Bu çerçevede kodlanmış bölüm içerikleri de dikkate alındığında 
benzeşmenin daha ziyade maddi kültür üzerinden şekillendiği yorumu getirilebilir.  
 

 
Şekil 29: Türk Katılımcılar Dinamik İlişkiler: Kimliğin İnşasında Etkileşim Biçimleri Teması Kod 

Frekansları 



 

 195 

 Türk katılımcılarda dinamik birliktelik, dış grupla ilişkilerde duygusal bağlam ve 
karşılıklı temas kod ve alt kodları öne çıkmaktadır.  Türk katılımcılar karşılıklı bağımlılık 
ilişkilerinde dinamik bir birlikteliği kabul etmektedir. Baskın grup olmanın sonucunda 
dezavantajlı gruba karşı tutumların seçici yakınlık yoluyla inşasından bahsedilebilir. 

1. Kabul Çerçevesi 

 
 

 
Şekil 30: Kabul Çerçevesi Kodu Kod Birlikte Oluşum Modeli 

Modelde görüldüğü üzere kabul çerçevesi kodu, olmak ya da ait olmak koduyla sık 
bir şekilde çakışmaktadır. Kabul çerçevesinin, iç grup aidiyetiyle ilişkisi, gruplar arası 
ilişkiler anlamında önemli bir göstergedir. Katılımcıların dış gruba dair algılarında, iç grup 
özellikleri önemli bir etmen şeklinde karşımıza çıkar. Gruplar arası ilişkilerde karşılıklılık 
söz konusu olduğunda öncelikle grupların birbirini hangi çerçevede tasvir ettiğini ve ilişkiye 
girmeyi kabul ettiğini anlamak gereği ortaya çıkmaktadır. Gruplar, kendi iç grup özellikleri 
bağlamında bazı ilkeler üzerinden dış gruba karşı mesafelerini ayarlamaktadırlar. Bu kod 
çerçevesinde, Suriyeli ve Türk katılımcıların karşılıklı bağımlılık süreçlerinin 
anlaşılmasında sınırların nasıl çizildiğini kavramaya çalışmaktayız.  
 
“Aynı şekilde davrandığımız için aynı mesela ne bileyim selam vermek gibi hani aynı olduğu için 
belki olumlu yaklaşıyorlar ve kabul ediyorlar daha çabuk kabul ediyorlar hani farklı olsaydı nasıl 
davranışları bilemem …” (SE1, 45-54), 
 
“Hani Türk kültürü ve Türk insanlara genel olarak saygı verirsek problem yaşamıyoruz” (SE3, 35-
44), 
 



 

 196 

“Türkler vardı hani görüştüğümde mesela daha çok Türklerle benzeyim beni anlamasınlar Suriyeli 
diye o mesela eve saldırıdan sonra kıyafetimi değiştirdim sokağa çıkarken sırf hani Suriyeli 
olduğumu anlamasınlar diye” (SK12, 45-54). 
 

 Suriyeli katılımcılardan SE1, SE3 ve SK12’nin ‘…selam vermek gibi hani aynı 
olduğu için belki olumlu yaklaşıyorlar ve kabul ediyorlar…’, … Türk insanlara genel olarak 
saygı verirsek problem yaşamıyoruz…’, ‘…kıyafetimi değiştirdim sokağa çıkarken sırf hani 
Suriyeli olduğumu anlamasınlar diye’ ifadeleri, Türklerle beraber yaşayabilmek adına 
stratejiler geliştirdikleri ve istekli olduklarını ancak ırkçılıktan korkmalarının bu isteği 
baltaladığını göstermektedir. Benzer ifadeleri, SK1, SK3 ve SK8’de dile getirmiştir. 
  
“Böyle bir şey var ya şu an sığınmacılar derken sadece Suriyeliler değil ki ha ben tamam Afganları 

pek sevmiyorum tekler çünkü hani Suriyeliler aileleri komple geliyorlar ailelere Afganlar hep 

gençler geliyor ya da Somali'den” (E1, 45-54), 

 

“Kalmak isteyenler burada yatırım yapanlar vardır mesela ev alanları tükkan (dükkan) kuranları iş 

kuranları evet onlar kalabilir” (E2, 54’ün üzerinde), 

 

“Benim için potansiyel müşteri ya olumlu o konuda bir sıkıntım yok ama eksileri var mı evet var” 

(K5, 35-44), 

 

“Ben hiç birisiyle muhatap olmadım hiç iletişim kurmadım hiç yardım etmedim hiç memleketimde 

olmalarını içime sindiremedim” (K9, 45-54). 

 

Türk katılımcıların ‘…Suriyeliler aileleri komple geliyorlar ailelere Afganlar hep 

gençler geliyor ya da Somali'den’, ‘…mesela ev alanları tükkan (dükkan) kuranları iş 

kuranları evet onlar kalabilir’, ‘…potansiyel müşteri ya olumlu o konuda bir sıkıntım yok…’ 

şeklindeki rasyonel değerlendirmeler neticesinde, grup çıkarlarını ön planda tutan bir kabul 
prosedürü geliştirdikleri ifade edilebilir. E4, E7, E8’de benzer noktalara temas etmiştir. 
Bunun yanın K9’un hiçbir şekilde Suriyelileri kabul etmediğine dair ifadeleri herkesin aynı 
pencereden meseleyi değerlendirmediğini göstermektedir. Bu çok kutuplu yaklaşımlar kabul 
çerçevesinin dinamizmini göstermesi açısından oldukça önemlidir. 
 
 
 



 

 197 

1.1. Dinamik birliktelik: ‘…kalacak mıyız gidecek miyiz…’ 

Dinamik birliktelik, grup içi dinamik ilişkiler kodunda olduğu gibi karşılıklı 
bağımlılık süreçleri için de geçerlidir. Suriyeli katılımcıların görüşlerinden yapılan ‘…oraya 
(Avrupa’ya) gidip bir gelecek kurmak istiyor…’, ‘Esed gidince ülkeye dönmek 
istiyorum…’, ‘…kalacak mıyız gidecek miyiz sürekli bu düşünceler’ şeklindeki alıntılarda, 
ilişkilerde kalıcılık ve geçicilik arasında tam bir pozisyon alınamadığı görülmektedir.  

 
“…oraya (Avrupa’ya) giden çoğu genç burada 1-2 yıl çalışıp sonradan gidiyor burada bir gençlik 
kuramayacağım bir aile kuramayacağını bilip oraya (Avrupa’ya) gidip bir gelecek kurmak istiyor…” 
(SE4, 18-24), 
 
“Esed gidince ülkeye dönmek istiyorum başka bir şey yok hani onun dışında bir çözüm yok” (SE6, 
35-44), 
 
“…biz aslında mutlu değiliz biz mutlu görünsek bile mutlu değiliz.. Sorumluluk felan kalacak mıyız 
gidecek miyiz sürekli bu düşünceler…” (SE8, 35-44), 
 

 Suriyeli katılımcılar SE10, SK3, SK8 ve SK11’de ‘geçicilik’ ve ‘arafta kalmak’ 
halini bir gerçeklik olarak karşılamaktadır. İlişkilerin geleceğine dair rasyonel yorumlar 
getirmekte zorlanmaktadırlar. Türk katılımcılar ise Suriyelilerle birlikte yaşamayı kabul 
etme noktasında istekli görünmemektedir. 
 
“Ha ne kadar kalır yarın memleketinde ihtiyaç olursa adam atar dükkanına toplar malını gider” 

(E2, 54’ün üzerinde), 

 

“Ya insan alışıyor biliyor musunuz yani bazı şeyleri Avrupalı nasıl bize alıştı oysa Müslümanlara 

sade biz değil çoğu devletin Müslüman ülkelerin insanları var Avrupa bize nasıl alıştıysa biz de 

onlara alışıyoruz iyi de olsa kötü de olsa bizim” (E9, 54’ün üzerinde), 

 

“Tamam mağdur olanlar var ama gerçekten hala aynı kanısındayım benim vatanımda yaşamalarını 

istemiyorum kendi vatanlarına cumhurbaşkanları gel çağrısı yaptıkları halde hala kendi vatanlarına 

gitmiyorlar…” (K3, 45-54). 

 

 Türk katılımcılar, karşılıklı ilişkilerin ‘zorunluluk hali’ olduğu söylemini ‘…yarın 

memleketinde ihtiyaç olursa adam atar dükkanına toplar malını gider’, ‘…Avrupa bize nasıl 

alıştıysa biz de onlara alışıyoruz iyi de olsa kötü de olsa bizim’, ‘…benim vatanımda 



 

 198 

yaşamalarını istemiyorum…’ ifadeleriyle ön plana çıkarmaktadırlar. Bu çerçevede bu 
zorunluluk halinin kalkması durumunda ilişkilerin seyri değişebilecektir. 

1.2. Gündelik hayatta sınırlar: ‘…misafirse misafir…’ 

 
“…Suriyeli belirtmek biraz zorunlu oluyor bazen bazen de normal oluyor bazen de çok güzel oluyor 
Suriyeli dediğin için ama bazen de sıkıntılı olabiliyor” (SE10, 25-34), 
 
“Eşim Türk ama çok fazla komşuluk vs. yok Türk tanıdığım yok” (SK2, 35-44), 
 
“Çok çekiniyorum hatta bazı insanları biraz şey gibi soruyorlar sanki Suriyeli misin böyle bir şey bir 
sıkıntı yaratacak gibi” (SK3, 18-24). 

 
Suriyeli katılımcıların, gündelik hayatta dış grupla ilişkileri zayıflamakta ya da hiç 

ilişki kurmamak tercih edilmektedir. Bu durumu, ‘…Suriyeli dediğin için ama bazen de 
sıkıntılı olabiliyor’, ‘…bazı insanları biraz şey gibi soruyorlar sanki Suriyeli misin böyle bir 
şey bir sıkıntı yaratacak gibi’ sözleriyle ortaya koymaktadırlar. 
 
“Ya hiç düğünlerine cenazelerine efendime söyleyeyim evliliklerine gitmedim nasıl yaparlar hiç 

bilmiyorum” (E4, 35-44), 

 

“Ben şahsen hiçbir şekilde ticaret yapmam misafirse misafir.. misafir o açıdan baktım” (E5, 35-44), 

 

“Sadece yakın komşumuza bir başsağlığı diliyoruz…” (E10, 54’ün üzerinde), 

 

“Kürt vardı Tatar vardı Türk vardı Alevi vardı bunlarla hepimiz kardeş olarak yaşıyorduk ama 

bunlar geldikten sonra Türk ve Suriye olarak ikiye ayrıldılar” (K3, 45-54). 

 

Gündelik hayat içerisinde Suriyelilerin varlığı, Türk katılımcılarda rahatsızlığa sebep 
olmakta bunu ‘…misafirse misafir…’ gibi ifadelerden çıkarabilmekteyiz. E10’u ‘Sadece 

yakın komşumuza bir başsağlığı diliyoruz…’ beyanına göre karşılıklı ilişkiler en alt 
seviyeden yürütülmektedir. Bunun yanında K3’ün ‘bunlar geldikten sonra Türk ve Suriye 

olarak ikiye ayrıldılar’ sözü Suriyelilerin gündelik hayatta toplumsal ilişkilere olumsuz 
anlamda etki ettiğini öne çıkarır. Bu noktada kabul çerçevesinin Türk katılımcılar tarafından 
oldukça daraltılması, Suriyeli katılımcılar açısından ilişkilerin, imkânsız birliktelik şeklinde 



 

 199 

yorumlanması söz konusudur. Yapılan bir araştırmada göçmenlerin zamanla yerli toplulukla 
ilişkileri gelişse de kendi etnik topluluklarıyla sosyal bağlarının, yerli toplulukla olduğundan 
çok daha fazla gerçekleştiğini göstermektedir (Breton, 1964, 196-197). Yakın zamanda 
gerçekleştirilen bir araştırmada, Suriyelilerin sadakatına olan güvensizlik, Türk vatandaşlığı, 
sağlık ve eğitim dışındaki devlet imkânlarının göçmenlere tahsisi meselelerinin, kabul etme 
sürecini etkilediği ortaya konmuştur (Güney, 2022). Karşılıklı bağımlılık kapsamında 
gruplar, dil ve kültürel uyum, kendi topluluğu içinde yaşama, toplumsal sınırlamalar ve 
farklılıkların belirginleşmesi gibi öncüller üzerinden gündelik hayatta ilişkilerini 
düzenlemektedir. Bununla ilgili olarak ilişki sıklığı, yaşam alanı tercihleri ve karşılıklı 
alışveriş gibi olguların problem haline dönmesi söz konusu olabilmektedir. 

2. Karşılıklı Temas 

 
 

Şekil 31: Karşılıklı Temas Kodu Kod Birlikte Oluşum Modeli 

 
Etkileşim dendiğinde temasın yoğunluğu, şekli ve zamanı oldukça önemli bir hal 

almaktadır. Bu yönüyle katılımcıların karşılıklı teması nasıl anlamlandırdıkları dinamik 
birlikteliğin seyrini anlamamıza olanak sağlayacaktır. Karşılıklı temas kodunun, baskın 
grupla özdeşleşme alt koduyla sık ilişkisi, baskın grupla özdeşleşme alt kodunu oluşturan 
bölümlerin tamamının Suriyeli katılımcılardan oluşması yönüyle anlamlıdır. Bu hususta, 
Suriyeli katılımcılardan bir kısmı için temasın, baskın gruba dönük bir eğilimi yaratması söz 
konusu olabilir. 

 
"İlk şeyde ve genelde hani konuştuğum insanlarla ilk tanıştığımızda Suriyeli olduğumu 
söylemiyorum" (SK4, 18-24), 
 



 

 200 

“Yok bana kötü davranan Türk’le karşılaşmadım çünkü benim bir yaşam evden işe işten eve” (SE3, 
35-44), 
 
“Hiçbir komşumla veya etrafımdaki kimselerle yakınlık hissetmiyorum ama onlara saygım var ve 
benden zarar görmezler” (SE5, 35-44). 
 

 SK4, dış gruptan karşılaştıkları kişilerden bazen kimliğini gizlediğini ‘…ilk 
tanıştığımızda Suriyeli olduğumu söylemiyorum’, ifadesiyle dile getirmiştir. Diğer 
katılımcıların ‘…benim bir yaşam evden işe işten eve’, ‘Hiçbir komşumla veya etrafımdaki 
kimselerle yakınlık hissetmiyorum…’ sözlerinden anlaşılacağı üzere komşularla ilişkiler 
zayıf ilerlemekte veya süreklilik sağlayamamaktadır. Bunun yanında ibadetler ve cami 
kültürünün, teması olumlu yönde etkilediği noktasında görüş bildirenler olmuştur. Ancak 
Suriyeli katılımcıların, temas edilecek kişilerin seçiminde seçici olma stratejisi güttükleri 
anlaşılmaktadır. 
 
"Her gün iç içeyiz burada" (E2, 54’ün üzerinde), 

 

"Karşılıklı muhatap olmuyoruz ama gene de geçerken giderken öyle görüyoruz" (E4, 35-44), 

 

"Olabildiği kadar uzaktan temas etmemeye çalışıyorum" (E5, 35-44), 

 

"Ha evlenen var işte mesela gençlerden de evlenen var gördüm yaşlılardan da evlenen var yaşlılarda 

nasıl evlenen var…" (E1, 45-54). 

 

 Türk katılımcılar açısından karşılıklı temas kaçınılmazdır. Bununla birlikte 
‘Karşılıklı muhatap olmuyoruz…’, ‘Olabildiği kadar uzaktan…’ ifadelerinde görüleceği 
üzere bu temasın, ilişkilerin kalıcılığına ve aradaki bağların kuvvetlenmesine etkisi 
noktasında olumsuz bir tablo ortaya çıkmaktadır. Dış gruba karşı teması onaylamayanların 
yanı sıra dış grupla evliliği tercih edenlerin olduğu ifade edilmektedir. Bu nedenle mutlak 
bir temassızlık halinden bahsedilmemektedir. 
 
 
 
 
 



 

 201 

2.1. Dış grupla ilişkilerde duygusal bağlam: ‘Gerçekten bir aile gibiydik…’ 

 
Karşılıklı temas, grupların birbirlerine karşı duygusal yakınlık ve mesafeleri 

üzerinden de okunabilir. Grup üyeleri, dış grubu kendilerinden biri görürken bunu duygusal 
ifadelerle aktarmaktadırlar. 
 
"Gerçekten bir aile gibiydik hani ailemiz gibi hissediyorduk ve keşke eskisi gibi olabilse hani her şey 
ilk geldiği gibi" (SE1, 45-54), 
 
"Bir tane bakkal var tahminen benim yaşımdan benim yaşım biraz düşük o Türkiye'de ilk gördüğüm 
hani bana karşı veya bir Suriyeliye karşı Suriyeli gibi davranmadı hep hani nasıl kardeşim gibi 
davranıyor" (SE4, 18-24), 
 
"10 senedir Türkiye'de olsam bile Türklerin kötülendiğini duyunca rahatsız oluyorum yani canım 
sıkılıyor…" (SE8, 35-44). 

 
 Suriyeli katılımcıların, kendilerine öteki olduklarını hissettirmeyen Türklerle 
duygusal yakınlık kurdukları ve Türk değer ve sembollerini sahiplenebildikleri ‘Gerçekten 
bir aile gibiydik…’, ‘…hani nasıl kardeşim gibi davranıyor’, ‘…Türklerin kötülendiğini 
duyunca rahatsız oluyorum…’ sözlerinden anlaşılmaktadır. Bu yakınlığın bizzat temas etme 
eylemi değil temasın niteliğiyle ilgili olduğu da ifadelerden çıkarılabilir. 
 
"Yani dilimizi konuşabiliyor olmaları güzel bize iyi hissettiriyor adam sana derdini anlatıyor sen 

adama derdini anlatıyorsun" (E4, 35-44), 

 

"Yani orada bir savaş var savaş içine o halkı götürüp oraya atmak mümkün değil ama oraya hani 

güvenli bölge gibi bir yerler yapma konusunda daha iyi olur" (E6, 35-44), 

 

"Yani arkadaşlık demeyelim de daha samimi hani daha böyle içtenlikle konuşabildiğim Türkçeyi 

daha çok öğrenen hani kendine hitap eden insanlar var tabii ki…" (K5, 35-44). 

 

 Türk katılımcılar açısından duygusal yakınlık kurmada, Türkçe iletişim kurabilmek 
ve dış grubun dezavantajlı olduğunu hissetmek öne çıkan etmenlerdir. Bunun yanında 
aşağıdaki alıntılarda görüleceği üzere duygusal bir yakınlığı tamamen reddeden katılımcılar 
da bulunmaktadır. 
 



 

 202 

"… hani böyle ailece muhabbet ettiğimiz insanlar değiller" (K5, 35-44), 

 

"Öyle bir arkadaşlık dostum olmadı ilerlemedi yani" (K4, 18-24). 

2.1.1. Baskın grupla özdeşleşme: ‘Evlenmek isterim Türk bir kızla…’ 

Baskın grupla özdeşleşme anlamında alanda gördüğüm tipik iki örneği SK12 kodlu 
kadın katılımcı ve SE4 kodlu erkek katılımcı oluşturmaktaydı. SK12 Türklere olan sevgisini 
anlatırken ağlamış ve evinde asılı duran Türk bayrağını gösterirken ‘Bunu (bayrağı) asmam 
aslında gerçekten kendime Türkleri ne kadar sevdiğini hissettirmek için…’ şeklinde 
duygularını ifade etmiştir. SE4 ise kendisinin Türk olduğunu ve Suriyeli kimliği kabul 
etmediğini hatta kendisine ‘Bozkurt’ soy ismini verdiğini aktarmıştır. Erkek katılımcıların, 
Türklerle ilgili olumlu bakış açısı eş ve spor takımı tercihlerine değin yansımıştır.  
  
"Evlenmek isterim Türk bir kızla zaten abim nişanlı bir Çorumluyla" (SE2, 18-24),  
   
"Geldiğimden beri Galatasaray diyebiliriz" (SE12, 18-24), 
   

SE2 ‘Türk bir kızla’ evlenme isteğini, SE12 desteklediği spor kulübü olarak 
‘Galatasaray’ı’ öne çıkarmıştır. 
  
"Mesela bazen Türk kadınları gibi giyerim mesela ama açık mesela giymem" (SK1, 45-54), 
    
"Ben Türklerin birlik ve beraberliğini seviyorum" (SK8, 35-44), 
  
"Suriye'de asla bir kadın meyve seçtiğini görmezsiniz mesela bizim adetlerimiz böyleydi ama şu an 
mesela çık.. çıkıp gelebiliyorum Suriye'de olsaydım çıkamazdım evet bu değişimden memnunum" 
(SK12, 45-54), 
  
"Türk marketlerden alıyorum ve onlarla gayet iletişim kurabiliyorum anlıyorlar beni" (SK12, 45-
54).  
 

Kadın katılımcılar açısından da baskın grupla giyim kuşam noktasında ortaklıklar 
kurulurken, aynı zamanda yaşam şekli ve toplumsal ilişkilerin düzeni bağlamında benzeşme 
isteği hakimdir. ‘…Türk kadınları gibi giyerim…’, ‘…değişimden memnunum’, ‘…Türk 
marketlerden alıyorum…’ beyanlarına bu durum yansımaktadır.  Gruplar arası ilişkilerde 
statü farkı, grup üyelerinin dış grupla ilişkilerinde etkili olmaktadır. Grup üyeleri, kendi 



 

 203 

gruplarının dezavantajlı olduğunu düşündüğünde avantajı elinde bulunduran dış gruba 
meyledebilir. Tabi ki bu ilişki, her zaman bu haliyle meydana gelmese de bu tarz bir eğilimin 
SKT bağlamında karşılıklı ilişkilerde mevcut olduğu bilinmektedir.  

2.1.2. Dezavantajlı grupla seçici yakınlık kurma: ‘… şimdi aynı kıbleye oturuyoruz aynı 
camide’ 

Türk katılımcılar ticari ilişkilerde, kendi iç gruplarıyla kıyaslayarak Suriyelilerin daha 
güvenilir olduklarını ‘Bunlar da şey var Allah korkusu var…’, ‘…müşteriyle ilişkileri daha 

iyi…’, ‘…adamlar 10 senede bizim 30 senede kurabildiğimiz dükkanlarda…’, ‘…Ostim’i 

ayakta tutan bunlar’ sözleriyle anlatmaktadır. Bu çerçevede Suriyelilere dair olumlu yargılar 
ön plandadır. 

 

"Bunlar da şey var Allah korkusu var hatta yani ne bileyim yani bizim bizimkilerden daha fazla var 

bana öyle geliyor…" (E1, 45-54), 

 

"Ben insani yönlerinin esnafının Suriyeli esnafların daha yüksek olduğunu düşünüyorum yani şimdi 

müşteriyle ilişkileri daha iyi davranıyorlar" (E8, 54’ün üzerinde), 

 

"…ya adamlar 10 senede bizim 30 senede kurabildiğimiz dükkanlarda adamlar bir senede 

kurabiliyor" (E11, 25-34), 

 

"Ama bazen şöyle bakıyorsun evet şu Siteler’i ayakta tutan bunlar Ostim’i ayakta tutan bunlar" (E2, 

54’ün üzerinde). 

 
Türk katılımcıların, Suriyelilerin toplumsal ilişkilerine dair yakınlık hissettikleri 

örneklerin ‘Ben kalmalarını isterim …’, ‘…sohbet muhabbetleri olsun neşeliler…’, ‘…şimdi 

aynı kıbleye oturuyoruz aynı camide’, ‘…hoş bir müzik tarzları var…’ şeklinde görüşlere 
yansıdığı görülmektedir. E7’nin belirttiği ortak dini inancın, bu yakınlıkta etkili olabileceği 
anlaşılmaktadır. Ancak bu yakınlığı da seçici yakınlık olarak okumak daha doğru olacaktır. 
 
"Ben kalmalarını isterim bence gidecekler çünkü yani tamam onlara da bak içlerinde hoş olmayan 

insanlar var ama onlara da böyle hiç durmadan zorlayan bizim Türk milleti de var…" (E4, 35-44). 

 

"Çok sorun yok ondan sohbet muhabbetleri olsun neşeliler o yönden şeyler yani" (E6, 35-44), 

 

"… şimdi aynı kıbleye oturuyoruz aynı camide" (E7, 54’ün üzerinde), 



 

 204 

 

"Ekmeklerinden falan yedik evet müziklerinde çünkü düğün yaptıklarında duyuyoruz hoş bir müzik 

tarzları var…" (K5, 35-44). 

 
Dezavantajlı grup, baskın grubun alanına sonradan dahil olmakta ve kendisini kabul 

ettirme görevi genel olarak dezavantajlı gruplara yüklenmektedir. Gruplar arası ilişkiler 
bağlamında baskın grubun, dış grup algısı yakınlık kurmada önemli bir etmendir. 

2.2. Din Eğitiminde Temas: ‘…yanlış bir şey öğretiyor olsalar hani fark ederdik...’ 

Katılımcılara, karşılıklı bağımlılık süreçleri hakkında sorularımızdan bir kısmını 
Türkiye’de alınan din eğitimi oluşturmaktadır. Din eğitimi bağlamında temas eden grup 
üyelerinin, Türkiye’de verilen din eğitimini yeterli ve daha güzel bulanları yanında, bu 
eğitimi yetersiz görenler de bulunmaktadır. Suriyeli katılımcıların cevaplarının, din 
eğitiminden ziyade ‘dini’ eğitim hakkında olduğu anlaşılmıştır. Bu çerçevede din eğitimiyle 
ilgili farklılıkların ve benzerliklerin ortaya konulduğu görülmektedir.  

 
"Onlar gördüğüm kadarıyla benim gördüğüm kadarıyla doğru alıyorlar din derslerini çünkü mesela 
onlar yanlış bir şey öğretiyor olsalar hani fark ederdik..." (SE1, 45-54), 
 
"Mesela ben imam hatip lisesinde okudum ama dini doğru düzgün anlattıklarını düşünmüyorum. 
Çünkü çok şey hani önem verilmiyor bence" (SK4, 18-24), 
 

 Din eğitimi bağlamında temas eden grup üyelerinin, Türkiye’de verilen din eğitimini 
yeterli ve daha güzel bulanları yanında, bu eğitimi yetersiz görenler de bulunmaktadır. Din 
eğitimini uygun bulan SE1 bu durumu ‘…benim gördüğüm kadarıyla doğru alıyorlar din 
derslerini…’ şeklinde dile getirmiştir. SK4 ise ‘…imam hatip lisesinde okudum ama dini 
doğru düzgün anlattıklarını düşünmüyorum’ sözleriyle din eğitimindeki eksikliklere dikkat 
çekmektedir. 
 
"Yok dini eğitimi aldıklarını düşünmüyorum ilk başta kendi dili unutuyor unutuyor benim kardeşim 

var elini öper 13 yaşında hiç Arapça bilmiyor" (SE2, 18-24), 
 
"Yani mesela kızlarla ayrı erkeklere ayrı mesela hani.. mesela Suriye'de imam hatip okulu mesela ya 
hepsi erkek hepsi emri olur ya hepsi kız olur.. tarih coğrafya oradaki çocuklar Arapça coğrafya falan 
filan.. yani oradaki dini eğitiminde kadın erkek ayrı olması ayırıyor tabii" (SE6, 35-44), 



 

 205 

"Yani tam tamına bir şeriat eğitim verdiğini düşünmüyorum ama benzerlikler vardır Suriye kıyasla 
bilmiyorum" (SK9, 35-44). 

 
 Suriyeli katılımcılardan alıntıladığımız ‘Yok dini eğitimi aldıklarını düşünmüyorum 
ilk başta kendi dili unutuyor…’, ‘Suriye'de imam hatip okulu mesela ya hepsi erkek hepsi 
emri olur ya hepsi kız olur’, ‘…tam tamına bir şeriat eğitim verdiğini düşünmüyorum …’ 
örneklerinde görüleceği üzere Türkiye’de verilen din eğitimini, eksik ve uygulanış biçimi 
itibariyle doğru bulmayanlar bulunmaktadır. Bu noktada ‘dini eğitim’, ‘ayrı sınıflar’ ve 
‘şeriat’ kavramları üzerindeki vurgular din eğitimi konusunda farklı bir bakış açısı 
paylaşıldığını göstermektedir. Bu görüşün aksine bazı katılımcılarca dile getirilen ‘Dini 
eğitim Suriye'den daha iyi çünkü yani daha düzgündür…’, ‘Evet okullarda şeriata uygun 
eğitim var…’, ‘…Kur'an ve din bilgileri de işliyorlardı bu buradakiler de aynı…’ görüşleri, 
din eğitiminde uyumlu bir ilişkiyi ve Türk eğitim sisteminde, İmam-Hatip okullarının bu 
görevi yeterince yerine getirdiğini düşündüklerini gösterir. 
 
"Dini eğitim Suriye'den daha iyi çünkü yani daha düzgündür bir de sistemsel.. sistem vardır 
burada…" (SE3, 35-44), 
 
"Evet okullarda şeriata uygun eğitim var evet öyle olduğunu düşünüyorum mesela imam hatiplerde" 
(SE9, 54’ün üzerinde), 
 
"Aynı şekilde (Suriye’deki okullarda) Kur'an ve din bilgileri de işliyorlardı bu buradakiler de aynı 
şey" (SK7, 45-54). 
 

 Eğitim özellikle her iki gruptaki yeni nesillerin ortak bir kimlik inşa edebilme 
imkanının oluştuğu bir alan olarak düşünülebilir. Sahadaki gözlemlerimizde, göçmen 
çocuklarının kısmen eğitimden mahrum kalma durumu meydana gelmiştir. Bunun 
neticesinde, eğitim noktasında da farklılıkların daha da derinleşme ihtimali üzerinde 
durulmalıdır. 

2.3. Sosyal Karşılaştırma: ‘…nargile kültürü var bizde de çok şey var ama böyle alal 
usul değil…’ 

Katılımcıların gruplarını fırsatlara erişim, toplumsal adalet duygusu ve dini inanışlar 
gibi maddi ve manevi boyutlarda karşılaştırdıkları anlaşılmaktadır. Özellikle Suriyeli 
katılımcıların ‘…gidiyorsun kimliği çıkartıyorsun çok kolay ya da nüfustan ama Suriyeliler 



 

 206 

öyle değil çok sorun yaşıyorlar…’ benzeri beyanlarla fırsat eşitsizliklerini öne çıkardığı 
anlaşılmaktadır. 

 
"… Türk de böyle değil evet gidiyorsun hastaneye… hastaneye bir evrak veriyorlar gidiyorsun 
kimliği çıkartıyorsun çok kolay ya da nüfustan ama Suriyeliler öyle değil çok sorun yaşıyorlar" (SE2, 
18-24), 
 
"Bazen öyle bir haber kapatma oluyor ki mesela bir Suriyeli öldürüldüğünde ya da vurulduğunda ya 
geçen hamile bir kadın vardı ona sıktılar falan haberler de o kadar az.. az görülüyor yani mesela 
geçen bizim sana dediğim gibi o çocuk öldürüldüğünde yani 85.000.000 duymuştur" (SK1, 45-54). 
 
"Kendi aralarında mesela bu şıh bilmem ne diyorlar da ben bir şey yapmıyorum yani.. bizimkiler 

gibi muskacılık yapan var bilmem ne yapan var var aynı bizdekiler gibi yani inananlar da var 

bunlarla ilgili üstüne bir şey yapan da var bizimkiler gibi bu cahilleri de var şeyleri de var 

inanmayan da var" (E1, 45-54). 

 

Karşılıklı temas sırasında gruplar, birbirlerine nispetle sosyal dünyayı 
değerlendirebilmektedir. Bu değerlendirme grup merkezci bir şekilde kendi grubunun 
eksiklerini örtmeyi veya grubunu örnek göstermeyi içerebilir. Bununla birlikte gruplar arası 
ilişkilerde kültürel farklılıklar oldukça yaygındır. Bunun grup üyelerince de dinamik 
ilişkilerin bir göstergesi şeklinde sunumu ‘Kadın erkek ilişkileri Türklere göre biraz katı…’ 
‘...Türklerde bu yok hani illa bir randevu alman lazım …’, ‘…burada sınırı yok yani bir kız 
çocuğu olarak’ şeklinde alıntılarda kayda geçmiştir. 

 
"Ama Türklerde bu yok hani illa bir randevu alman lazım hani işte şu gün gelecek şu gün gel sık sık 
birbirine gidip gelmezler en çok zorlandığım şey bu" (SE1, 45-54), 
 
"Kadın erkek ilişkileri Türklere göre biraz katı… " (SE4, 18-24), 
 
"Bir kız çocuk olarak mesela Suriye'de herhangi bir şey yaşayamaz veya herhangi bir yere gidemez 
veya istediği sınırlı yapacağı şeyler sınırlı ama burada sınırı yok yani bir kız çocuğu olarak" (SK8, 
35-44). 
 

 Türk katılımcıların, kültürel anlamda Suriyelilerden ayrıştıklarına dair söylemleri 
Suriyeli katılımcıların karşılaştırmalarıyla paraleldir. Örneğin ‘…nargile kültürü var bizde 

de çok şey var ama böyle alal usul değil…’, ‘…Suriyeli erkekler hiç kadınlara saygı 

göstermiyorlar…’ anlatımları bu durumu işaret etmektedir. Özellikle bu anlatılarda E10’un 



 

 207 

belirttiği Türklerin, Suriyelilerle eşleştirdiği ‘nargile kültürünü’ kendilerinin daha usulüne 
uygun şekilde gerçekleştirdiği söylemi dikkat çekmektedir. Bu her anlamda farklı 
olunabileceğine dair önemli bir gösterge içermektedir. 
 
"Bizde de nargile kültürü var bizde de çok şey var ama böyle alal usul değil bunlar dükkanlarına 

oturuyor dükkanlarında içiyor ama bizim belli yerlerimiz var mesela" (E10, 54’ün üzerinde), 

 

"…yani mesala erkekler Suriyeli erkekler hiç kadınlara saygı göstermiyorlar mesela kapıların 

önlerinde uzanıyorlar yatıyorlar bizim Türk erkekleri böyle değil…" (K7, 35-44), 

 

Toplumsal kabuller, içselleştirilmiş sosyal normlar olması nedeniyle grup üyelerince 
dış grubun sahip olmasını mümkün görmedikleri tutum, değer ve davranışları 
barındırabilmektedir. Bu aynı zamanda bir üstünlük anlayışını da içinde barındırmaktadır. 
Türk katılımcıların, ‘Onlar hiç demokrasi tecrübe etmemiş millet olarak…’, ‘…lüks yaşam 

onlar için önemli ama bizden çok daha önemli’, ‘…Türk insanlarını seyredebiliyorlar 

onlarınki şey de namus da bizimki değil mi’ anlatılarında üstünlük anlayışı ve norm 
farklılıkları açıkça anlaşılabilir. 

 
"Onlar hiç demokrasi tecrübe etmemiş millet olarak Türklerin Avrupa'ya gidiş gayesi farklı bunların 

buraya geliş gayesi." (E5, 35-44), 

 

"Daha çok para kazanmak için para onlar için ve lüks yaşam onlar için önemli ama bizden çok daha 

önemli" (E8, 54’ün üzerinde), 

 

"… kendileri balkona güzel atletle çıkıp böyle ayak ayak üstüne yayılıp bayağı Türk insanlarını 

seyredebiliyorlar onlarınki şey de namus da bizimki değil mi" (K3, 45-54). 

 

 Bu görüşlerin yanı sıra E7 Suriyelilerin aile ilişkileri anlamında Türklere kıyasla 
olumlu yanlarını öne çıkarmıştır. Bu manada kendi grubundan farklı düşünerek genel 
tablodan ayrışmaktadır. 
 
"Şimdi bizimkiler tabii diyorlar ki neden çok çocukları var ama adamlar ne yapıyor o çocukların 

hepsi çalışıyor sonuçta hırsızlık yapmıyor bu adamlar yarın yaşlandığında bu çocuklara kendilerine 

garanti olarak görüyorlar a bizim şimdi Çankaya'da oturanlara bakın adamın yanında bir köpek 

kedi onun dışında bakacak kimsesi yok oğlu çocuğu yurt dışında senede bir ararsa arıyor şimdi 

onlarınki mi kötü bizimki mi kötü" (E7, 54’ün üzerinde), 

 



 

 208 

 
 Karşılıklı temas kodu bağlamında ele alınan gruplar arası kültürel ve dini farklılık ve 
karşılaştırmalar ile gruplar arası yakınlaşmaların, gruplar arası ilişki biçiminin dinamik bir 
çerçevede gerçekleştiğini ve tam anlamıyla uyum veya marjinalleşmenin yaşanmadığı 
anlaşılmıştır. Literatürde, Suriyeli göçmenlerle yerli halkın uyum sorunlarından 
bahsedilmekte ve kültürel yakınlık algısının ilişkileri yerli halk açısından kolaylaştırmadığı 
belirtilmektedir (Uslu, 2022, 244). Bu bağlamda Suriyelilerle ilişkilerde, yerli halkın 
olumsuz tutumlarında algılanan tehdit algısının etkisi literatürde ortaya konulmuştur 
(Kiremit - Akfırat, 2021, 122). Saha çalışmasında istisnalarla birlikte bu algının var olduğu 
gözlemlenmiştir. 

3. Değerlendirme 

 

Bu bölümde, katılımcıların görüşlerinden hareketle sosyal kimliğin inşasında karşılıklı 
bağımlılık ilişkileri olarak tanımladığımız birlikteliğin inşa biçimleri ve temasın ilişkilerdeki 
etkisini yorumladık. SKT’deki en temel önerme olan bireylerin kendilerini grupları 
aracılığıyla tanımlaması ve gruplar arası etkileşimin kimlik oluşumundaki etkisi (Ellemers, 
2012) katılımcıların ‘…aslında iki ülke arasında yabancı hissediyorum kendimi…’, ‘…biz 

birlikte yaşayabilecek iki toplum değiliz’ görüşlerinde gruplarıyla bağlantılı yargılar olması 
açısından Suriyeli ve Türklerin karşılıklı ilişkilerinde de izlenebilmektedir. 

 
Dinamik ilişkiler: Kimliğin inşasında etkileşim biçimleri teması iki ana kod üzerinden 

oluşturulmuştur. Bunlar kabul çerçevesi ve karşılıklı temas kodlarıdır. Kabul çerçevesinde, 
grupların birbirlerini konumlandırırken grup normları, kültürel ve dini kabuller, iletişim dili 
gibi kabul kriterleri geliştirdikleri anlaşılmış ve bu kriterlerin baskın grup tarafından daha 
yoğun ortaya konulduğu tespit edilmiştir. Karşılıklı temas kodunda ise temas edilen 
olguların, karşılıklı bağımlılık ilişkilerinde özdeşleşme-yakınlık kurma, reddetme-uyum 
sağlama ve karşılaştırma tutumlarıyla yorumlandığı görülmüştür. 

 
Suriyeli katılımcıların Türkiye’deki varlıklarını, ‘…çok fazla burada kalmayacaksınız 

diyorlar Suriyeliler de kendilerine bunu diyor …’ ifadesinde işaret edildiği şekliyle geçicilik 
teması üzerinden yorumlaması, karşılıklı ilişkilerin yapılandırılmasında önemli bir etkiye 
sahiptir. Türk katılımcıların, ‘…yarın memleketinde ihtiyaç olursa adam atar dükkanına 

toplar malını gider’ ifadesi Suriyelilerin geçici oluşuna dair vurguyla karşılıklı ilişki 



 

 209 

kurmanın ancak bir zorunluluk gereği olduğu algısının kuvvetlenmesini sağlamıştır. Bu 
yönleriyle geçicilik ve zorunluluk içeren grup içi bağlar, sosyal kimliğin inşasında, iç grup 
aidiyetinin artması ve  sınırların keskinleşmesini beraberinde getirmektedir (Cameron, 2004, 
242-243).  

 
Katılımcıların gündelik hayatta, dış grupla ilişki kurmamayı veya zayıf ilişkileri tercih 

etmesi, gruplar arası teması azaltarak iç grup ayırt ediciliğini pekiştirirken sınırları 
belirginleştirecektir. Paolini ve arkadaşları, olumsuz temasın kategori belirginliğini 
artıracağını ve etkisinin olumlu temastan daha güçlü olabileceğini vurgulamaktadır (Paolini 
v.dğr., 2010, 1733-1734). Bu noktada Türk katılımcıların, ‘…Ben insani yönlerinin 

esnafının Suriyeli esnafların daha yüksek olduğunu düşünüyorum…’ sözleri, Suriyeli esnaf 
ve çalışanlara dönük istisna oluşturabilecek olumlu bir bakış açısına sahip olunduğunu 
göstermektedir. Bunun yanında Suriyeli katılımcıların, ‘Türklerin aslında böyle daha medeni 
olanlarıyla görüşmek istiyorum…’ beyanıyla kendilerine öteki olduklarını hissettirmeyen 
Türklerle yakın ilişki kurabildiklerini ifade etmeleri, gruplar arası pozitif temasın karşılıklı 
anlayışı artırdığına dair teorideki bulguyla örtüşmektedir (Wright v.dğr., 1997, 73). 

 
Gruplar arası statü farkı, dezavantajlı gruplardan baskın gruba doğru yönelimi 

artırırken baskın grubun sosyal kimliğini güçlendirmektedir. Bununla birlikte baskın grup, 
dezavantajlı gruba yönelik duygusal bağlamda söylemlerde bulunmakta ve statü hiyerarşisi 
bu söylem biçimini şekillendirmektedir (Sachdev - Bourhis, 1991).  

 
Katılımcılar, temasları esnasında tecrübe ettikleri, dış grup kültürüne dair olumlu ve 

olumsuz görüşleri bildirirken gruplar arası farklılıklar üzerinden olumlu veya olumsuz 
karşılaştırmalar yapmaktadır. Bu karşılaştırmalar sırasında katılımcılar, ‘Vatan kavramı 
önemli ama Türklerde bunu daha çok fazla gördük…’, ‘…lüks yaşam onlar için önemli ama 

bizden çok daha önemli’ görüşlerinde olduğu üzere kendi grubunun eksiklerini örtmeyi 
yeğlemektedir. Bunun yanında bazı Suriyeli katılımcıların görüşlerinden, baskın grubun 
özelliklerini daha değerli bulduğu anlaşılmaktadır.  Bu durum Festinger’in, bireyler 
kendilerini ve gruplarını değerlendirirken, diğer gruplarla karşılaştırma yapar hipoteziyle 
örtüşürken aynı zamanda sosyal karşılaştırmanın sosyal kimlikteki belirsizliği azaltma, grup 
uyumunu pekiştirme ve grup içi yanlılık ve grup dışı aşağılama duygularını ortaya çıkarma 
sonuçlarına da ışık tutmaktadır (Goethals, 1986). 

 



 

 210 

Gruplar arası ilişkilerde din eğitimi özellikle ikinci nesil göçmenler ve yerli halkın 
çocuklarının temas noktasıdır. Aynı zamanda eğitim sisteminin paydaşlarının, dış grupla 
ilişki kurduğu sosyal ortamı teşkil eder. Literatüre bakıldığında da din eğitiminin  içeriği ve 
veriliş şeklinin, göçmenler tarafından problem olarak görülebildiği anlaşılmaktadır (Şimşek, 
2024). Suriyeli katılımcılardan Türkiye’de verilen din eğitimini ve araçlarını yetersiz 
bulanların ‘Hayır şeriata uygun din eğitimi yok…’ biçimindeki görüşleri yanında, din 
eğitimi kalitesine olan güven ‘Dini eğitim Suriye'den daha iyi çünkü yani daha düzgündür…’ 
sözleriyle dile getirilmiştir. Uyumsuz bulanlar açısından İslam şeriatına uygun bir eğitim 
verilmediği görüşü hakimdir. Uyumlu bulanlar ise Suriye’de olduğundan daha sistematik bir 
din eğitimi verildiğini dile getirmektedir. Bu noktada, din eğitimine yönelik tutumlarda iç 
grup değerlerinin referans alındığı görülmüştür. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 211 

D. Sosyal Mesafe: Araya Engeller Koymak 

 

 Gruplar arası ilişkilerde, iç ve dış grubun birbirlerine yönelik benimsedikleri 
önyargılar ve kalıp yargılar bulunmaktadır. Bu tür olumsuz düşüncelerin, ilişkilerin seyrini 
değiştireceği düşünülebilir. Ayrıca, iç grup ayırt ediciliğinin, grup üyelerine kazandırdığı; 
kendi grubunu üstün görme ve hatasız kabul etme refleksi dış grupla araya sosyal mesafenin 
girmesine neden olacaktır. Bu mesafe arttıkça grubun diğerleriyle iletişimini ve etkileşimini 
baltalayan engellere evirileceği söylenebilir. Katılımcılarımızdan elde ettiğimiz görüşler 
bize, gruplar arası sosyal mesafeye dair kanıtlar vermektedir. Elimizdeki bilgiler, sosyal 
mesafenin oluşum sürecine yönelik hangi aşamaların yaşandığı hakkında fikir yürütmemizi 
sağlamaktadır.  
 

 Sosyal mesafe: Araya engeller koymak teması altında kategorik olarak sunduğumuz 
katılımcı görüşlerinde, grubun değersizleştirilmesinden, önyargı ve kalıp yargılara değin 
söylem şiddetini artıran ve karşılıklı olumsuz ilişkileri meşrulaştıran bir seyir 
izlenebilmektedir. SKT çerçevesinde bireyin kendini grubuyla birlikte değerlendirmesi, 
grubundan güç alması ve grubu adına bu gücü kullanması, kültürel şiddet şeklinde 
tanımlanan tahakküm ilişkisinin oluşmasında en önemli paya sahip görünmektedir. Bu 
tahakküm ilişkisi, kendi grubuna pozitif ayrımcılık gösteren grup üyeleri açısından 
desteklenen bir tutum olmakla birlikte, dezavantajlı grup açısından, dış grup farkındalığını 
artırıcı bir olgudur.  Sonuç itibariyle dezavantajlı grubun marjinal pozisyonunun pekişmesini 
destekleyebilecektir. Aşağıda, katılımcıların anlatılarının daha net anlaşılabilmesine imkân 
sağlayacak olan sosyal mesafe temasıyla ilgili bazı tablolar ve kodlar arası ilişki modelleri 
sunulmaktadır. 
 



 

 212 

 

Şekil 32: Sosyal Mesafe: Araya Engeller Koymak Teması Kod Haritası 

 
 Kod haritasında görüldüğü üzere kültürel şiddet ögeleri, aynı grubu paylaşmakta ve 
yakın ilişki içerisindedir. Bunun yanında önyargı, kalıp yargı, grup değersizleştirme ve 
simgesel şiddet ve reddetme kod grupları, en sık ilişki ağına sahiptir. Fiziksel şiddet ve 
düşmanlaşmanın yakın konumunun, birbirini tetikleyen süreçler olduğu tezini desteklediği 
söylenebilir. Bunun yanında simgesel şiddet ve reddetme alt kodunun, grup değersizleştirme 
ve önyargı ve kalıp yargılar kodlarıyla sıkı bir ilişkisi vardır. Dış gruba dair olumsuz tutum 
ve davranışların merkezinde ise önyargı ve kalıp yargıların varlığı dikkat çekicidir. 
 



 

 213 

 
 

Şekil 33: Suriyeli Katılımcılar Sosyal Mesafe: Araya Engeller Koymak Teması Kod Frekansları 

 Suriyeli katılımcıların görüşlerinden, en yoğun elde edilen kodun, kültürel şiddet 
kodu ve alt kodları olduğu görülmektedir. Dezavantajlı dış grup olması nedeniyle çok fazla 
önyargı ve kalıp yargıya maruz kalmaları ve bu durumun kültürel şiddetin diğer unsurlarınca 
meşrulaştırılması söz konusudur. Diğer kodlarda elde edilen bilgilerin de dış gruba doğru 
değil; dış gruptan, iç gruba yönelik ifadelerin yansıması olduğu görüşmelerden yapılan 
alıntılarda görülecektir. 
 
  



 

 214 

 
 

Şekil 34: Türk Katılımcılar Sosyal Mesafe: Araya Engeller Koymak Teması Kod Frekansları 

 Türk katılımcıların ifadelerinde de en sık kodlanan alt kod, önyargı ve kalıp 
yargılardır. Bunun yanında dış gruba yönelik sosyal mesafeyi artıran diğer ögeler de sık 
kodlanmıştır. En çok dikkat çeken; düşmanlaşma, grup değersizleştirme, simgesel şiddet ve 
reddetme kodları, dış gruba yönelik kültürel şiddetin boyutunu yansıtmaktadır. Katılımcı 
gruplarının görüşlerinin en yoğun hangi kodla kodlandığına bakıldığında Suriyeli 
katılımcılarda kültürel şiddet kodu, Türk katılımcılarda ise önyargı ve kalıp yargılar alt kodu 
ön plana çıkmaktadır. Baskın grup olması nedeniyle Türklerin, kültürel şiddete maruz 
kalması istisna bir durum olarak düşünülebilir. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 215 

1. Grup Değersizleştirme 

 
 

Şekil 35: Grup değersizleştirme Kodu Kod Birlikte Oluşma Modeli 
 

 
Bu kodun, iç-dış grup ilişkileri hakkında katılımcıların söylemlerini içeren ayrımcılık 

ve rekabet ve sınır muhafızı adet ve geleneklerle olan yakın birlikte oluşum ilişkisi, 
katılımcıların dış grupla rekabetinin ve sınır algısının dış grubu değersiz görmeye etki ettiği 
şeklinde yorumlanabilir. 

 
“Bir düğüne gittim sonra bir tane Türk geldi hani sen Suriyeli misin dedi evet dedim yoo sen 
Suriyelilere benzemiyorsun dedi niye dedim sonra dedi ki bütün Suriyeliler kötü sen öyle değilsin” 
(SE1, 45-54), 
 
“Bazen okullarda oluyor çocuklarda üzülüyor mesela bir imza şeye gidecekler ortak okul gezi falan 
işte Suriyeliler sadece Türkler gidecek onu gördüğü zaman üzülüyorduk…” (SE8, 35-44), 
 
“…trajikomik aslında evet şöyle Suriye'yi çağdışı düşünen insanlar var işte elektrik var mı diye soran 
olmuştu hatta…” (SE12, 18-24). 

 
 Suriyeli katılımcılar, Türkler tarafından gruplarına dönük değersiz görme 
yaklaşımını ‘…bütün Suriyeliler kötü sen öyle değilsin…’, ‘…şeye gidecekler ortak okul 
gezi falan işte Suriyeliler sadece Türkler gidecek…’, ‘…Suriye'yi çağdışı düşünen insanlar 
var işte elektrik var mı diye soran olmuştu…’ ifadeleriyle belirtmiş ve bundan dolayı dış 
grupla yakınlık kurmada zorlandıklarını dile getirmişlerdir. 



 

 216 

 
“…ama genellemesinde baktığın zaman yani yalan dolan vesaire her türlü şey var sıkıntıları 

yaşıyoruz” (E2, 54’ün üzerinde), 

 

“Bazı fırlama gençleri var öyle hatta pantolon falan böyle gördüm falan o gıcık kaptığım tipler var” 

(E4, 35-44), 

 

“Pis oldukları kesin doğru” (E8, 54’ün üzerinde), 

 

“Şimdi sığınmacı dedik kabul ettik ama adamlar sığınmacıdan geçti bizim üst seviyemize geldi 

birinci kalitede insan olmaya başladı” (E10, 54’ün üzerinde). 

 

 Türk katılımcılar ‘…yalan dolan vesaire her türlü şey var…’, ‘Bazı fırlama gençleri 

var…’, ‘Pis oldukları kesin…’ şeklinde Suriyelileri, ahlaki, dini ve kültürel olarak zayıf bir 
toplum olarak kategorik bir değerlendirmeye tabi tutmaktadır. Dış gruba karşı bu tavrın, 
karşılıklı ilişkilerde çatışmayı besleyeceği düşünülebilir. Göçmenlere yönelik bu tarz 
değersizleştirme tutumunun yaygın olduğu yapılan çalışmalarda aktarılmaktadır (Ercan, 
2022, 2078-2079; Gheorghiu v.dğr., 2022, 525-526) . Grup değersizleştirme, dış grubun 
fiziksel, kültürel ve gündelik hayatı yaşama biçimine dair özelliklerinin kayda değer 
olmadığı algısının pekiştirildiği bir söylem bütününü içerir. 

2. Düşmanlaşma 

 
 

Şekil 36: Düşmanlaşma Kodu Kod Birlikte Oluşma Modeli 



 

 217 

 

Gruplar arası ilişkilerde, olumsuz durumlardan biri de grupların öfke patlamaları 
yaşayarak gerilen ilişkileri düşmanlığa dönüştürmesidir. Düşman olan tarafları uzlaştırmak, 
anlaşmazlıkları çözmekten daha zordur. Zira düşmanlık, beraberinde yüklü bir tiksinme ve 
varoluşsal ret getirebilir. Ayrımcılık ve açık rekabetin gruplar arası düşmanlıkla yakından 
ilgisi bulunmaktadır. Buradan hareketle, düşmanlaşmanın rasyonel bir izahının olduğu 
anlaşılabilir. 
 
“…bu davranış yapmasında o kişinin Suriyeli olması eğer yani Türk olsaydı ateş etmez tabi zaten 
mahallede söylemiş bu mahallede bir Suriyeli bile bakmayacağım dediğini Türkler duydular” (SE1, 
45-54), 
 
“Türkiye'de göç ettikten sonra her şey iyiydi yani ama son zamanda şey seçimlerden sonra bir ırkçılık 
problemler yaşadık” (SE3, 35-44), 
 
“…hani 2 gencin arasında kavga çıkıp birini biri bıçaklandı diye tüm Türkler Suriyelilerin üzerine 
saldırdığı için şey yaptılar artık bak bizim çocuklar demek ki feda olsun bizim artık kanımız 
değerimiz yok affedersin bizi aynı it gibi görüp muamele ediyorlar…” (SE4, 18-24), 
 
“Bir tane arkadaşım 17 yaşında bir çocuğu var Türkler tarafından bir bıçaklandı ama kendisi böyle 
işte Suriye sınıra atarlar veya başka bir yere atarlar diye şikâyet getirmeyeceğim dedi…” (SK9, 35-
44). 

 
 Suriyeli katılımcılar gruplar arası ilişkilerde, Türklerin kendilerine karşı eskiden 
olmadığını düşündükleri öfke ve nefret patlaması yaşadığını ‘…mahallede bir Suriyeli bile 
bakmayacağım dediğini Türkler duydular’, ‘…son zamanda şey seçimlerden sonra bir 
ırkçılık problemler yaşadık’, ‘…artık kanımız değerimiz yok affedersin bizi aynı it gibi 
görüp muamele ediyorlar’ ifadeleriyle dile getirmektedir. Bu konuda kendi bakış açılarından 
ilişkilerin düşmanlaşmaya dönüşme noktasını, 2021 yılında Ankara Altındağ Battalgazi 
Mahallesi’nde yaşanan bir mahalle sakini Türk gencin öldürülme olayı olarak tasvir 
etmektedirler. Bununla birlikte araştırmanın yapıldığı zaman aralığında, ülkemizde 
gerçekleşen genel ve yerel seçimler sonrası ırkçılığa varan bir muamele gördüklerini ifade 
etmişlerdir. Gruplar arası ilişkilerin gerilmesinin nedeni ise Suriyeli katılımcıların, iç 
gruplarına yönelik gerçekleştiğini düşündükleri çifte standarttır. Dış gruba karşı öfke 
beslemelerine sebep olan haksızlık gördüklerine dair algı, iç gruba aidiyeti perçinlemektedir. 
 



 

 218 

“…ben bu ev 2014 yılında verdim buna ben 2024… 10 senedir adam oturuyor ne zam yapabiliyorum 

ne çıkarabiliyorum desem polis sana sahip çıkmıyor onlara bir ayrıcalık tanıyor” (E2, 54’ün 

üzerinde), 

 

“…mesela ilk geldiklerinde yaşandı kalktı çocuğu öldürdü ondan sonra mesela yolun ortasından 

yürürler çekilmezler korna basarsan ters ters bakarlar buradaki hayata zor alıştılar…” (E5, 35-44), 

 

“…1 kişiye 50 kişi sopalarla saldırabiliyordu işte diyorum ya acıma duygusu yok bunların Allah 

korkusu yok” (E10, 54’ün üzerinde), 

 

“Yani Suriyelilere karşı belki bir tık düşman olabiliriz çünkü onlarla çok fazla dile getirdiği için 

bunu” (K4, 18-24), 

 

“Muhammedimizin peygamberimizin o kadar özel olduğunu düşünüyorum ki Arap familyası o kadar 

yoldan çıkmış ki hatta bir beytinde diyor ya siz kadınları bırakıp erkeklere gidiyorsunuz 

peygamberimizi o hani anca sen burayı toplayabilirsin Muhammed diye gönderilmiş kutsal bir kişi 

olduğunu düşünüyorum Arapları hani yoldan çıkmış Arapları toplasın diye gönderildiğini 

düşünüyorum” (K9, 45-54). 

 
 Türk katılımcılar ise ‘…polis sana sahip çıkmıyor onlara bir ayrıcalık tanıyor’, 

‘…ilk geldiklerinde yaşandı kalktı çocuğu öldürdü…’, ‘…ya acıma duygusu yok bunların 

Allah korkusu yok’, ‘Yani Suriyelilere karşı belki bir tık düşman olabiliriz…’ sözleriyle 
Suriyelilere karşı öfkelerini gizlememektedir. Suriyelileri, varoluşsal bir güvenlik tehdidi 
olarak algılamaktadırlar. Dış grubun olumsuz özelliklerini ön plana çıkaran katılımcılar, 
Suriyelilerle birlikte yaşama tecrübesinin kendilerine zarar verdiğini ifade etmektedirler. K9 
kodlu katılımcının tüm Arapları içine alan bir değerlendirme yoluyla, Suriyelilere yönelik 
düşmanlık ifade eden görüşler bildirmesi düşmanlığın dini kavramlarla meşrulaştırılmasına 
etkili bir örnektir. Göçmenler ve yerli halk arasında düşmanlığın ulusal kimlik, olumsuz 
kalıp yargılar, siyasi  ve dini yönelim ve sosyoekonomik tehditler üzerinden şekillendiği 
belirtilir (Raijman, 2013, 7-13).  
 
 
 
 
 



 

 219 

3. Fiziksel Şiddet 

 

 
 

Şekil 37: Fiziksel Şiddet Kodu Kod Birlikte Oluşma Modeli 

 
Düşmanlaşmanın bir sonraki aşamasında, grupların problemlerin konuşarak veya 

diplomasiyle çözülemeyeceğine olan inançları, onları kaba kuvvete başvurmaya itebilir. 
Fiziksel şiddetin, düşmanlaşma ve ayrımcılık ve açık rekabet kodlarıyla birlikte oluşma 
sıklığı, bu olumsuz ilişki biçimlerinden etkilenen bir tutum olduğunu göstermektedir. 
 
“Çobanlık için gittiğinde de orada beni çobanlık olarak değil hani Suriyeli kimseyi arayamaz kimseye 
ulaşamaz gibisinden benim üç tane dağın içine koyunları var doğru ama oraya hapsetti çalışmamı 
zorladı” (SE4, 18-24), 
 
“Hani mesela bir dolmuşta karşılaştıkları zaman hani zorba bile yapıyorlar hani dövmeye kadar bile 
gidebiliyor” (SE1, 45-54), 
 
“Ben Önder de yaşıyordum biliyorsun işte bazı günler gelip Suriyelilere saldırıyorlardı filan çok 
korkunç bir şeyler yapıyorlardı” (SK3, 18-24), 
 
“Ben herhangi bir yere çıkmadım ama bir oğlum çıktı yani çıktığında bir Türk tarafından darp 
edildiği için okulunu terk etti maalesef ve tekrar okula gitmedi” (SK8, 35-44). 

 
 Suriyeli katılımcılar, yaşadıkları fiziksel şiddet olaylarını ‘…oraya hapsetti 
çalışmamı zorladı’, ‘…dolmuşta karşılaştıkları zaman hani zorba bile yapıyorlar…’, ‘…bazı 
günler gelip Suriyelilere saldırıyorlardı…’, ‘…bir oğlum çıktı yani çıktığında bir Türk 
tarafından darp edildiği için okulunu terk etti…’ beyanlarıyla aktarmaktadır. Bu 
aktarımlarda Türklerin kendilerini kabul etmediklerine dair vurgu ön plandadır. Fiziksel 
şiddetin iç-dış grup ilişkilerinde, düşmanlaşma, önyargı ve kalıp yargıların bir sonucu olduğu 
ifade edilmelidir. 
 



 

 220 

“İlk başlarda Türk-Suriye dövüş kavga oluyordu şu anda o bitti yani” (E6, 35-44), 

 

“…artık bunlar böyle vatan benim de gitmeyeceğim dedikçe bizim çocuklarımız da ister istemez baş 

kaldırıyor benim çocuğum da dahil olmak üzere” (K5, 35-44), 

 

“Kavga dövüş o tarz şeylerde çok oluyor genelde Suriyeliler başlatıyor tabii…” (K6, 25-34), 

 

“Misal eşim güvercin besliyor 3 katlı dairede oturuyoruz e bahçe katında kümesimiz var hırsızlığa 

geldiler ve oğlumu darp ettiler…” (K3, 45-54). 

 

 Türk katılımcılar açısından ‘…vatan benim de gitmeyeceğim dedikçe bizim 

çocuklarımız da ister istemez baş kaldırıyor…’, ‘Kavga dövüş o tarz şeylerde çok oluyor 

genelde Suriyeliler başlatıyor…’, ‘…hırsızlığa geldiler ve oğlumu darp ettiler…’ 

ifadelerinde görüldüğü üzere fiziksel şiddeti başlatanlar ve olayları büyütenler 
Suriyelilerdir. Diğer Türk katılımcıların ‘…Türk çocuk falan öldürdüler…’, ‘…Suriyeli genç 

gidiyor Türk genci bıçaklıyor…’ sözlerinden anlaşıldığı üzere dış grubun şiddete meyilli 
olduğu ısrarla vurgulanmaktadır. Ancak iç grubun şiddete müdahil olmasına yönelik 
herhangi bir atıfta bulunulmamaktadır. Göç sürecinde, göçmenlerin maruz kaldığı fiziksel 
şiddetle ilgili oldukça yoğun bir literatür bulunmaktadır  (Infante v.dğr., 2012; Karamanidou, 
2016; Arsenijević v.dğr., 2017; Reques v.dğr., 2020). Bu çalışmalarda göçmenlere dönük 
şiddetin hem yerli halk hem de hükümetler eliyle gerçekleştirildiği aktarılır. Bu bağlamda 
ülkemizde göçmenlere dönük devlet eliyle gerçekleştirilen fiziksel şiddetten 
bahsedilmemektedir. Erdoğan’ın erken bir tarihte gerçekleştirdiği araştırmada, yerli halkın, 
Suriyelileri şiddet ve suçla ilişkilendirdiği tespit edilmiştir (Erdogan, 2014). Katılımcıların 
ifadelerinden hareketle fiziksel şiddetin en temel motivasyonunun dış gruba zara vermekle 
ilişkilendirilmesi söz konusudur. Fiziksel şiddetin pek çok somut nedenle anlaşılabilecek 
olmasına rağmen katılımcıların ilişkilendirme biçimi, gruba aidiyetin önemli bir yansıması 
olarak okunabilir.  
 
 
 
 
 
 
 



 

 221 

4. Kurumsal Şiddet 

 

 
 

Şekil 38: Kurumsal Şiddet Kodu Kod Birlikte Oluşma Modeli 

 
 Kurumsal şiddet olarak tanımladığımız alt kodumuz, katılımcıların kurumsal 
imkânlara erişiminin kısıtlanması, ayrımcılığa maruz kalmaları ve en önemlisi bazı 
haklardan mahrum kaldıkları algılarının üzerine kuruludur. 
 
“Bazı problemler sorunlu yani görebiliriz mesela bu geçici koruma belgesi çok büyük problemdir 
mesela yani en küçük problem mesela ben Ankara'da yaşıyorum İstanbul'a gitmek istiyorum ama bu 
şey yol izin belgesi gerekiyor” (SE3, 35-44), 
 
“…şu an şey direkt karakol sen haklıysan bile direkt göç idaresine gönderiyorlar ve oradan yurt dışı 
ediliyor…” (SE8, 35-44), 
 
“Yani önyargı var neden çünkü medya var medyanın etkileri başka benim medyadan farklı bazı 
partilerin dedikleri yani” (SE10, 25-34), 
 
“Zorla bile çıkardılar kaydını siliyor mesela bir de Altındağ'da kayıt yok artık başka bir ilçeye geldi 
siliyor git başka başka yerde kira tut orada otur ya da kirayı 2 katına 3 katına çıkarıyor kayıtta yok” 
(SK1, 45-54), 

 
 Suriyeli katılımcılar, ‘…geçici koruma belgesi çok büyük problemdir…’, ‘…sen 
haklıysan bile direkt göç idaresine gönderiyorlar ve oradan yurt dışı ediliyor…’ alıntılarında 
görüleceği üzere resmî kurumlarla ilişkilerinde ayrımcılığa maruz kaldıklarını dile 
getirmektedirler. SE10, medya ve siyasi partilerin söylemlerinin de kendilerini zor duruma 
soktuğunu ‘…medyanın etkileri başka benim medyadan farklı bazı partilerin dedikleri…’ 
sözleriyle ortaya koymuştur. Suriyeli katılımcıların maruz bırakıldıklarını düşündükleri 
kurumsal şiddet biçimleri, dış gruba karşı sosyal mesafeyi artırmaktadır. 
 



 

 222 

“…en ufak bir şeyde kavga döğüş yapmıyorlar çünkü yaptıkları zaman hani ülke dışına 

gönderiyorlar ya da en ufak şeyde atıyorlar o korkudan dolayı tabii bu” (E1, 45-54), 

 

“…yani ya zaten en ufak bir şeyde bunların üstünden artık politika dönecek en son seçimde ikinci 

turda Kılıçdaroğlu dedi ben göndereceğim Tayyip dedi ben göndereceğim hatta Sinan Oğan’ı da 

yanında aldı Sinan Oğan herkes biliyor öbür tarafta Kılıçdaroğlu'nun şeyini herkes biliyor ya 

bunların üstüne bir siyaset gitti” (E1, 45-54), 

 

“Suriyelilere ben hep sorduğumda biz şehirdeniz diyorlar hiçbiri demiyor ki köydeniz herhalde beni 

polis zannediyorlar geri göndereceğim zannediyorlar” (E3, 35-44), 

 

“Polisin burada dolaşması dükkanlarının önünde bir dakika durması onlar ister istemez yıpratıyor 

ve korkutuyor…” (E10, 54’ün üzerinde). 

 

 Türk katılımcıların ‘…en ufak bir şeyde kavga döğüş yapmıyorlar çünkü yaptıkları 

zaman hani ülke dışına gönderiyorlar…’, ‘…ya bunların üstüne bir siyaset gitti’ söylemleri 
ise Suriyeli katılımcıların ifadelerini desteklemektedir. Baskın grubun, Suriyeli katılımcılar 
üzerinde tahakküm kurmada kurumsal şiddeti araç olarak gördüğü ‘Polisin burada 

dolaşması dükkanlarının önünde bir dakika durması onlar ister istemez yıpratıyor…’, 

‘…herhalde beni polis zannediyorlar geri göndereceğim zannediyorlar…’ şeklindeki 
alıntılara yansımaktadır. Göçmenlerin maruz kaldığı yapısal şiddet formları, göçmen 
mahalleri, gettolar ve yabancılar için gözaltı merkezleri gibi yerel kurumsal yapılar eliyle 
gerçekleşebilir. Böylece göçmenlerin, toplumun genelinin ulaşmakta zorlanmadığı 
imkânlara erişimi kısıtlanabilir (Rucman, 2016, 46-51). Katılımcılardan yapılan alıntılarda 
görüleceği üzere Suriyeli katılımcılar, kamusal hizmetlerin pek çoğuna erişirken bazı 
hizmetlerin sunumunda özel prosedürlere tabi tutulmaktadır. Uygulandığı düşünülen bu 
kurumsal şiddet şekillerinin Türk katılımcılarca onaylanması, kurumsal şiddetin dolaylı bir 
cezalandırma aracına dönüştürülmek istenmesi biçiminde okunabilir. 
 
 
 
 
 
 
 



 

 223 

5. Kültürel Şiddet 

 
 

 
Şekil 39: Kültürel Şiddet Kodu Kod Birlikte Oluşma Modeli 

Kültür, ötekine dönük ilginin ve onu keşfetme arzusunun verdiği coşkuyla diğerinin 
yaşam biçimini ve kendi yaşam tarzımızı tanımlamamız üzerinden anlaşılabilir. Kültürel 
şiddet ise kültürün ögeleri üzerinden diğerine yönelik tavır, hareket ve tutumlarımızın 
meşrulaştırılması şeklinde tanımlanır. Bu bağlamda gruplar arası ilişkilerde; kurumsal 
şiddetin varlığının, kültürel ögelerde yaşanan dayatmaların, sosyal kimliğin bir silah olarak 
kullanımının, sosyal izolasyona tabi tutmanın, simgesel şiddet ve reddetmenin ve son olarak 
dilin bir şiddet ve baskı aracına dönüştürülmesinin kültürel şiddeti meydana getiren ögeler 
olarak katılımcı grupların arasındaki ilişkilere yansıdığı dile getirilebilir. Katılımcı 
görüşlerinde, önyargı ve kültürel şiddet ögeleriyle diğer şiddet biçimlerinin birlikte oluşum 
sıklığı, Galtung’un kültürel şiddet modeliyle uyumlu olarak kültürel şiddetin diğer şiddet 
biçimlerine meşru zemin hazırlama rolünü hatırlatmaktadır.  

 
 
 



 

 224 

5.1. Kültürel ögelerde dayatma: ‘…belki hayatlarını farklı standartlara uydurmaları 
gerekiyordu’ 

 

Türk katılımcıların, Suriyeli dış grubun kültürel ögelerinden rahatsızlık duyduğu ve 
bu durumun Suriyeli katılımcıların ‘…yani görünüşten şey rahatsız oluyor …’, ‘Düğünlerde 
özellikle kadınlar ayrı erkekler ayrı oluyor ve kadınlar o esnada hani açık oluyorlar. Hani 
saçı açık makyajlar falan ve bu çok eleştiriliyor…’ şeklinde sözlerine yansıdığı 
görülmektedir. Suriyeli katılımcılar ise bu dayatmaları olumsuz bir bakışla 
değerlendirmektedir. 
 

“Evet bazı insanlar mesela bu yani görünüşten şey rahatsız oluyor mesela” (SE6, 35-44), 
 
“…sadece kadınlar arasında açık oluyoruz onlar misal gelse bile çok böyle tepki veriyorlar…” (SK3, 
18-24), 
 
“Düğünlerde özellikle kadınlar ayrı erkekler ayrı oluyor ve kadınlar o esnada hani açık oluyorlar. 
Hani saçı açık makyajlar falan ve bu çok eleştiriliyor. Hani buna dine uygun değil niye böyle 
giyiniyorlar ya da niye bu kadar abartı bir makyaj yapılıyor gibi...” (SK4, 18-24). 
 

Türk katılımcılar, Suriyelilerin giyim kuşam tarzları, eğlence biçimleri, gündelik 
hayatı tanzim şekilleri ve cinsel hayatlarına değin pek çok konuda, kendi kültürel formlarını 
dayatma isteklerini ‘…fırlama gençleri var öyle hatta pantolon falan…’, ‘…bütün amaçları 

günlük ihtiyaçlarını gidermek ve makyaj yapmak süslenmek bakımlı olmak …’, ‘Belli 

aşamadan sonra işte belli bir (cinsel) korunma yöntemleri denemeleri gerekiyordu…’ 

ifadeleriyle dillendirmektedir.   
 
“Bazı fırlama gençleri var öyle hatta pantolon falan böyle gördüm falan o gıcık kaptığım tipler var” 

(E4, 35-44), 

 

“…bunlar da hanımlar bütün gün sokakta sabahtan akşama kadar bütün amaçları günlük 

ihtiyaçlarını gidermek ve makyaj yapmak süslenmek bakımlı olmak kendilerine bakmak çocuk 

doğurmak” (E8, 54’ün üzerinde), 

 

“Belli aşamadan sonra işte belli bir (cinsel) korunma yöntemleri denemeleri gerekiyordu belki 

hayatlarını farklı standartlara uydurmaları gerekiyordu” (K1, 18-24). 

 



 

 225 

 Belli bir kültür içerisinde anlamlı olan çok sayıda çocuk sahibi olma durumu Türk 
katılımcıların ifadelerinde görüleceği üzere bir kültürel şiddet aracı olarak olduğu şekliyle 
kalmaması gerektiği gibi bir isteği meydana getirmektedir. Farklı bir kültüre ait olan olgunun 
kendi grubunun şartlarında değerlendirilmesi sonucunda dezavantajlı gruplar bu durumdan 
olumsuz anlamda etkilenecektir. 

5.2. Silah olarak sosyal kimlik: ‘…burada sığınmacı olduklarını unutmamaları lazım’ 

 
Suriyeli katılımcılar ait oldukları etnik grup nedeniyle açık bir şekilde ayrımcılığa 

uğradıklarını aktarmaktadırlar. SE4, ‘…tüm arkadaşlarım çevrem falan artık hani bu Suriyeli 
bundan sonra hep böyle bir yalnızlık hissettim oradan o işyerinde davranışları biraz 
değişti…’ sözleri ve aşağıda uzunca alıntıladığımız görüşleriyle ait olduğu grubun, dış grup 
tarafından olumsuz algılanmasının kendisini yalnızlığa itme şeklinde davranışları 
tetiklediğini dile getirmektedir. SK2 ise ‘…Suriyeli olmam bunu söylemem zor oluyor…’ 
cümleleriyle, Türklerin bu olumsuz tepkileri sadece kendilerini dış grup olarak gördükleri 
için verdiklerini düşündüğünü ortaya koymaktadır. Her iki katılımcının da kendi gruplarına 
yönelen bu olumsuz tutumu, bir ötekileştirme şeklinde yorumlaması sosyal kimliğin bir silah 
haline gelebileceğini göstermektedir. 
 
“Burada bulunduğum sürede ya 1-2 çalıştığım yerde bir ayrımcılık görmüştüm hani şöyle cevap 
vermeye çalışayım bir tane bir lokantada bayağı bir süre çalıştım garson olarak orada o neyse 4 tane 
garsonduk üçü Türk işte bir ben sadece Suriyeli ilk girdiğinde şey yapmıştım ama az önce dediğim 
gibi konuşmanın başında hep kendimi Ankaralı olarak tanıyordum o yüzden bir hepimiz aynıyız bi 
kardeş gibiydik hepimiz bir aile gibiydik orda da ama bir sıkıntı olmuştu lokantada müşteriden dolayı 
benim kimliğim ortaya çıkmıştı polis gelip hani herkesin kimliğine baktığı için oradan da benim 
kimliğim ortaya çıkmıştı ama ben bir sıkıntı yaşamıştım yani yaşamadım polislere karşı ama polisler 
gitti falan tüm arkadaşlarım çevrem falan artık hani bu Suriyeli bundan sonra hep böyle bir yalnızlık 
hissettim oradan o işyerinde davranışları biraz değişti mesela hep beraber bir yerde oturup yemek 
yerdik veya bu konuşurduk sohbet ederdik artık hani ben buradayım ya mesela gidip daha öbür 
köşesine gidip otururlar veya konuşurlar eskiden bile kimliğim açığa çıkmadan önce hep hani her 
hafta mesela maaş verilir verilirdi 500 veya 100 veya 200 TL falan şey verilirdi ikramiye verilirdi 
maaşımız yüzünden evet o bile kesildi dörde bölünürdü üçe bölünmeye başlandı biraz böyle bir 
ayrımcılık yaşamıştık” (SE4, 18-24), 
 
 “Kendimi ifade ederken tabii Suriyeli olmam bunu söylemem zor oluyor” (SK2, 35-44), 



 

 226 

 
“Hani başka bir insan gelince mesela bazı insanlarla karşı aaa! sen Suriyelilere benzemiyorsun 
cümlesiyle karşılaşıyorum.” (SK4, 18-24). 

 
 Türk katılımcılar da kendilerini, baskın grup şeklinde tanımlamaları itibariyle 
Suriyelilerden farklı olduklarını ‘…Suriyelilerin de burada sığınmacı olduklarını 

unutmamaları lazım’, ‘…ona değer veriyor sana vermiyor…’ şeklinde ifade etmektedirler.  
 
“Devlete gitsem karakola gitsen şikâyetçi olsam seni kim şikâyet etti dese ona değer veriyor sana 

vermiyor” (E2, 54’ün üzerinde), 

 

“Can korkusuyla buradalar ona göre onu bilerek davranmaları lazım siyasetçilerin de Türklerin de 

ama şunu da unutmamak lazım Suriyelilerin de burada sığınmacı olduklarını unutmamaları lazım” 

(E8, 54’ün üzerinde). 

 
Bu ifadelerden hareketle sosyal kimliklerini öne çıkararak kendi gruplarından 

ayrıcalık görmek istedikleri anlaşılabilir. Böylece sosyal kimliklerini bir imtiyaz aracı 
şeklinde tanımladıkları ve ötekileştirmenin bir yolu olarak sundukları başka bir biçimde 
karşımıza çıkar. 

5.3. Simgesel şiddet ve reddetme: ‘…fazlalık gibi hissettiriyor’ 

 
Suriyeli katılımcılar, ait oldukları grubun kültürüne ve sembollerine yönelik bir 

saldırının olduğunu ‘…Önder kelimesi bile geçtiği zaman insanlar sanki çok kötü bir yermiş 
gibi bahsettiği için…’, ‘…Arapça konuşmuyoruz çok dışarıda korkuyoruz…’, ‘…yani 
yabancı (plaka) olduğunda hepsini çeviriyor böyle…’, ‘…fazlalık gibi hissettiriyor…’ 
cümleleriyle aktarmaktadır. Bu saldırı fiziksel bir şiddete de dönüşebileceği gibi sembolik 
şiddet olarak baskı ve zorlamanın dozunu artırma şeklinde veya kimlik reddi biçiminde 
meydana gelebilmektedir. 
 
“…Önder kelimesi bile geçtiği zaman insanlar sanki çok kötü bir yermiş gibi bahsettiği için herkes 
aynı olduğu gibi düşünce var” (SE1, 45-54), 
 
“Yani Suriyeli yani Arapça konuşmuyoruz çok dışarıda korkuyoruz” (SE2, 18-24), 
 



 

 227 

“…arabam plakası yabancıydı yabancı oldun mu şuradan gideyim polis beni çevirir yani yabancı 
(plaka) olduğunda hepsini çeviriyor böyle yani bir şey ceza olarak ekliyorlar yani suç olmasa bile…” 
(SE8, 35-44), 
 
“Yani kötü hissettiriyor sanki fazla bir sadece fazla bir insan yaşıyor gibi fazlalık gibi hissettiriyor” 
(SK1, 45-54), 

 
Dış gruba ait kültürel ve maddi sembollerin farklılık olarak algılandığı, Türk 

katılımcılarca bu ögelerin dışlandığı ve iç grubun değerleriyle örtüşmediği gerekçesiyle 
reddedildiği ‘…ırkçılık yapanlar da var yani liseli gençler falan ergenler…’, 

‘…Güvenmiyorum Araplara…’, ‘Bunlar itici …’, ‘Onlar da komple çarşaflı peçeli gözlerini 

dahi görmüyorsun…’, ‘…çok şatafatlı bir tarzları var’ ifadeleriyle görüşlere yansımıştır. 
  
“…ırkçılık yapanlar da var yani liseli gençler falan ergenler tabi birkaç tane gördüm mesela bunu 

Suriyeli kadınlar bunu mesela şey yaparım diyenler var kendi aralarında konuşurken bile gördüm 

yani mesela adam merak ediyor şöyle açası geliyor falan diyenler vardı yani aşırıya kaçanlar da 

vardı” (E1, 45-54), 

 

“Güvenmiyorum Araplara onun için” (E5, 35-44), 

 

“Bunlar itici ya sevemedik bunları sevemedik ya…” (E12, 54’ün üzerinde), 

 

“Onlar da komple çarşaflı peçeli gözlerini dahi görmüyorsun…” (K1, 18-24), 

 

“Çok netim çok şatafatlı bir tarzları var özellikle giyim açısından…” (K5, 35-44), 

  

 Türk katılımcıların, Suriyelilerin kültürel ögelerine yönelik farklılıkları olumsuzluk 
şeklinde değerlendiren bir bakış açısı bulunmaktadır. Bu şekilde zihinlerinde öteki olarak 
algıladıkları dış grubu değersizleştirmeleri söz konusudur. Araplara güvenmiyorum 
ifadesinde görüleceği üzere belirli bir etnik kimliği paylaşan büyük grubun dışlanması ve 
hatta reddedilmesi söz konusudur. Buradaki temel motivasyon sembolik olarak kendisine 
benzememe durumu ve bu benzememe halinin benzer olma buyruğuyla itaat beklentisine 
dönüşmesidir (Bourdieu, 2015, 188). 

 



 

 228 

5.4. Sosyal izolasyon: ‘…sosyal hayatım neredeyse sıfır…’ 

 
 Suriyeli katılımcılar, içinde yaşadıkları toplumdan ayrıştırıldıklarına dair bir algı 
paylaşmaktadır. Bu algının altında yatan gerekçeler ise kayıtlı olunan ilin dışında seyahat 
iznine tabi tutulması, kimlik belgesi edinme noktasında yaşanan sıkıntılar vb. 
kısıtlamalardır. Bu durumu, ‘…mesela kimliği yok bu yok hep yani kapalı yerlerde kalıyor’, 
‘…ben Ankara'da yaşıyorum İstanbul'a gitmek istiyorum ama bu şey yol izin belgesi 
gerekiyor’, ‘…sosyal hayatım neredeyse sıfır…’, ‘…Suriyeli bir yerde bırakmak Türklerin 
içerisine sokmamak…’ sözleriyle dile getirmişlerdir. Bu açıklamalar bir yönüyle fiziksel ve 
yapısal şiddeti meşrulaştıracak şekilde ötekinin soyutlandığı anlatılardır. 
 
“Mesela arkadaşım mesela kimliği yok bu yok hep yani kapalı yerlerde kalıyor” (SE2, 18-24), 
 
“…mesela ben Ankara'da yaşıyorum İstanbul'a gitmek istiyorum ama bu şey yol izin belgesi 
gerekiyor” (SE3, 35-44), 
 
“Yani zorlanıyorum sosyal hayat yaşamakta zorlanıyorum yani sosyal hayatım neredeyse sıfır, sıfıra 
inmiş” (SE9, 54’ün üzerinde), 
 
“Burada mesela bir eleştiriyi söyleyebilirim hükümetin yaptığı bir eleştiri mesela Suriyeli bir yerde 
bırakmak Türklerin içerisine sokmamak sokağa soksaydın böyle bir problem hiç olmaz Türkler kabul 
edebilirlerdi…” (SE10, 25-34), 
  

 Katılımcılar kendilerinin baskın gruptan farklı muamele görmesi ve ayrıştırılması 
nedeniyle sosyal izolasyon olarak ifade ettiğimiz ayrışmaya maruz kaldıklarını 
düşünmektedir. Bu ayrışma durumu, Bourdieu’nun belirttiği üzere insanların statülerini 
güçlendirme durumuyla ilişkilidir. Aslında düşük statüdeki gruplar yüksek statüdekilerin 
imkanlarına erişmek, yüksek statülü gruplar ise düşük statülü olan gruplardan uzak durmak 
ister. Bu stratejiler sürekli olarak devam eder. Ancak sonuç itibariyle toplumun genel işleyişi 
nadir ve sıradan olanın, eski ve yeninin sürekli bir değişimi ve etkileşimini içeren 
dinamiklere sahiptir (Bourdieu, 2015, 362). Bu nedenle bu dinamikler, bireysel stratejilerden 
daha çok gruplar arası ilişkilerin akışından etkilenir. 
 

 



 

 229 

5.5. Şiddet olarak dil: ‘…neden Arapçayı sadece kaldırıyorlar?…’ 

Suriyeli katılımcılar, farklı bir dil kullandıkları için toplum tarafından baskı ve kötü 
muameleye maruz kaldıklarını ve aynı zamanda çifte standartta tabi tutulduklarını ‘…neden 
Arapçayı sadece kaldırıyorlar mesela Antalya'da Rusça bir tabelalar vardı…’, ‘…sesli falan 
konuşmam çünkü kendimi Suriyeli belirtmek istemiyorum…’, ‘…önyargı olmasın diye 
annem dahi mesela Türkçe konuşmaya çalışıyor…’, ‘Millet kızdığı için otobüste dolmuşta 
konuşmaktan çekiniyorum…’ beyanlarıyla aktarmaktadırlar. Türk katılımcılardan da 
madalyonun diğer tarafından bu durumu doğrulayan görüşler bildirilmiştir. 
 
“Bir yanlışlık için neden Arapçayı sadece kaldırıyorlar? Mesela Antalya'da Rusça bir tabelalar vardı 
ama kaldırmadılar mesela veda Edirne'de yunanca bir tabelalar varda kaldırmadılar” (SE3, 35-44), 
 
“İşte açık alanlara gittiğimde falan mesela alışveriş merkezlerine ya da mesela örnek vereyim 
Ankamall, Kızılay felan oralar oralarda sesli falan konuşmam çünkü kendimi Suriyeli belirtmek 
istemiyorum orada sorunlar yaşamak istemiyorum” (SE8, 35-44), 
 
“Türkçeleri çok iyi değil ama önyargı olmasın diye annem dahi mesela Türkçe konuşmaya çalışıyor. 
Hani ön yargıyla şey yapmasınlar…” (SK4, 18-24), 
 
“Arapçayı sadece Araplarla kullanıyoruz.. Millet kızdığı için otobüste dolmuşta konuşmaktan 
çekiniyorum.” (SK5, 25-34), 
 

 Türk katılımcılardan yapılan aşağıdaki alıntılardan anlaşılacağı üzere Suriyeli 
katılımcıların, dil üzerinden şiddete maruz kaldığı yorumu doğrulanmaktadır. Türk katılımcı 
K1’in ifadeleri, Suriyeli katılımcıların dil öğrenme becerilerini hedef alan kültürel üstüncü 
bir söylem örneğidir. Bu bağlamda dilin kültürel şiddet aracı haline gelebileceği ortaya 
çıkmaktadır. 
 
“Müdürü Ürdünlü o söylemişti sokakta falan onu Arap Suriyeli zannediyorlar Arapça konuştuğu için 

ve ona kötü davrananlar, küfür edenler falan oluyormuş” (E3, 35-44), 

 

“Bu kadar cahil bir toplumun bir dili öğrenmesi en az 20 yıl sürer ilk gelen Suriyeliler 2012’de iç 

savaşın ilk başlangıcında geldiler ve şu an 2023 yılındayız ama hâlâ Türkçede bir liranın işte 50 

kuruşun 25 kuruşun ne demek olduğunu bilmiyorlar onun yerine kasiyerler olarak biz Arapça 

öğrendik” (K1, 18-24). 

 



 

 230 

 Suriyeli katılımcıların, dil üzerinden hissettikleri baskıların, dil ve sembolik güç 
arasındaki ilişkiyle açıklanabilecek resmi dil ve egemenlik kavramları çerçevesinde 
hiyerarşik ilişkiler (Bourdieu, 1992, 44-47) üzerinden anlaşılmasının daha kolay olduğu 
düşünülmektedir. Katılımcı grupları arasındaki dil üzerinden gerçekleşen söylemlerde, 
baskın grubun otoriter tutumunun etkisi ortaya çıkmaktadır. Bu şekilde gruplar arası sosyal 
mesafenin artacağı söylenebilir. 

5.6. Önyargı ve kalıp yargılar: ‘Bunların dinle imanla, ahlakla ilgileri yok…’ 

 

 
 

Şekil 40: Önyargı ve Kalıp Yargılar Kodu Kod Birlikte Oluşma Modeli 

 
Kod birlikte oluşum modelinde görüleceği üzere önyargı ve kalıp yargılar kodu, 

simgesel şiddet ve reddetme koduyla yoğun ilişki içerisindedir. Önyargıların ve kalıp 
yargıların bu şiddetten etkilendiği ve şiddeti beslediği söylenebilir. Suriyeli katılımcılar 
maruz kaldıkları ön yargı ve kalıp yargı bildiren sözleri, ‘…e savaştan gelmiş bu nargile 
yapıyor…’, ‘…bütün Suriyeliler iyi değil diyor…’, ‘…vatanınız bıraktınız buraya 
geldiniz…’, ‘…resmî işlerde bazen bazı oradaki insanlar bağırıyor…’, ‘…devletten yardım 
alıyorsunuz…’, ‘…burası da şeylere kalıyor işte Suriyelilere kalıyor Afgan’a kalıyor…’ 
şeklindeki karşılaştıkları olaylar üzerinden aktarmaktadırlar. 

 
“…bazı Türkler bakın nargile içiyor bakın bu böyle yapıyor e savaştan gelmiş bu nargile yapıyor” 
(SE2, 18-24), 
 
“…mesela bir ki Suriyeli kötü bir şey yaptı şöyle diyor ki bütün Suriyeliler iyi değil diyor ya diyorlar” 
(SE3, 35-44), 
 
 “Bir yerde bir abla şey diyordu mesela vatanınız bıraktınız buraya geldiniz askerlerimiz ölüyor falan 
filan” (SE6, 35-44), 
 



 

 231 

 “Son zamanlarda resmî işlerde bazen bazı oradaki insanlar bağırıyor kaç yıl oldu neden Türkçe 
öğrenmiyorsunuz falan diye…” (SE7, 45-54), 
 
“…hasta dedi ki doktorlara işte size iyi şartlar sağlamıyorlar o yüzden siz gidiyorsunuz burası da 
şeylere kalıyor işte Suriyelilere kalıyor Afgan’a kalıyor yani bir şey demedim” (SE12, 18-24), 
 

 Suriyeli katılımcılar, gündelik hayatta, önyargı ve kalıp yargı bildiren sözlerle çok 
fazla muhatap olduklarını dile getirmektedir. Türk katılımcılar, Suriyeli katılımcıların bu 
endişelerini doğrulayacak ‘…hakkı hukuku bilmezler…’, ‘…gidemiyorlar Türkiye rahat …’, 
‘…vatan hainleri…’, ‘…şımarık millet…’, ‘Arap kültürü çok zayıf ve berbat bir 

kültürmüş…’, ‘…bedava yaşamaya alışıyor…’ vb. sözlerle, Suriyelilere karşı önyargı ve 
kalıp yargı içeren ifadelerde bulunmuşlardır. 
 
“…hani öyle hakkı hukuku bilmezler ya” (E2, 54’ün üzerinde), 

 

“…gidecekleri yer olmasına rağmen gidemiyorlar Türkiye rahat.. çünkü potansiyel savaş tehlikesi 

var orda” (E3, 35-44), 

 

“Bence vatan hainleri Türk hem burada yaşayıp da bize yani nasıl söyleyeyim kötü gözle bakan 

insanlar var yani mecbur oldukları için anladım barışık yaşıyor.. yoksa sırtından vurur.” (E5, 35-

44), 

 

“Ya şımarık millet…” (E6, 35-44), 

 

 “…dini duygularının da çok yüksek olmadığını düşünüyorum” (E8, 54’ün üzerinde), 

 

“…Arap kültürü çok zayıf ve berbat bir kültürmüş…” (E10, 54’ün üzerinde), 

 

“Çok kurnaz olduklarını düşünüyorum…” (E11, 25-34), 

 

“Bunların dinle imanla, ahlakla ilgileri yok. Bunlar arsız bir millet kardeşim. Yani çok ahlaksız bir 

millet, pis bir millet.” (E12, 54’ün üzerinde), 

 

 “Suriyeliler tabii Müslüman kadınları o açıdan sömürüyor. İşte Allah rızası için diyor, açım 

diyor...” (K9, 45-54). 

 



 

 232 

 Buna mukabil Suriyelilerin de Türklere karşı önyargı beslediğini ‘…Bunlar dini tam 
bilmiyor gibisinden davranıyorlar Türklere.’, ‘…ne anlar laftan ne şey yapar laftan.. 
Suriyeliler de Türklere karşı bunu düşünüyor…’, ‘… Bizi korkutuyorlardı işte Türkler şey 
insan parçalar falan…’, ‘…Türkiye'ye çıktığımızda (akrabalar) hastaneye falan asla 
gitmeyin (diyorlardı) orada organlar çalınıyor…’ tarzında söylemlerle ifade eden 
katılımcılar bulunmaktadır. 
 
 “Bunlar dini tam bilmiyor gibisinden davranıyorlar Türklere…” (SE4, 18-24), 
 
 “Hani Türkler nasıl Kürtler şey diyor çok sıkı ne anlar laftan ne şey yapar lafta Suriyeliler de Türklere 
karşı bunu düşünüyor” (SE4, 18-24), 
 
“Bizi korkutuyorlardı işte Türkler şey insan parçalar falan işte” (SE8, 35-44), 
 
“Buraya gelmeden önce işte Türkiye'ye çıktığımızda (akrabalar) hastaneye falan asla gitmeyin 
(diyorlardı) orada organlar çalınıyor falan bu düşünce çok vardı…” (SK1, 45-54). 

 
Katılımcıların paylaştığı görüşlerden hareketle denilebilir ki gruplar arası ilişkilerde 

meydana gelen kültürel şiddetin yönünün baskın gruptan dezavantajlı gruba doğru oluşu 
aradaki güç dengesizliğinden kaynaklanmaktadır. Göçmenler, yerli halkın düzenine 
sonradan dahil olmanın getirdiği yabancılık neticesinde uyum sorunları yaşamakta ve ortaya 
çıkan problemlerin faturası genel olarak göçmenlere kesilmektedir. Bu durum göçmenlerin 
alternatif ve bazen hukuka uygun olmayan yollar aramasına ve marjinalleşmesine neden 
olmaktadır. Sonuç olarak göçmenlerin ‘uyumsuz’ olarak nitelenmesi, yerli halkın 
göçmenleri daha fazla reddetmesine neden olan bir ‘kısır döngü’ oluşturmaktadır (Rebelo 
v.dğr., 2020, 13-15). Göçmenleri reddetmeye dönük eğilimin, göçmenleri görmezden gelme, 
sosyal ilişki ağlarından uzak tutma, tehdit olarak algılama ve yabancı olduklarını hissettirme 
gibi gruplar arası ilişki biçimleriyle gerçekleştiği aktarılır (Chigeza v.dğr., 2013, 503-504). 
Metinde, sosyal izolasyon olarak aktardığımız bu durum, göçmenlerin topluma uyumunu 
engellemekte, gruplar arası mesafeyi artırmaktadır.  
  
 Çalışmada sosyal kimliğin ve kültürel ögelerin dezavantajlı grup olan göçmenlere 
dayatıldığı örnekler gösterilmiştir. Bunun sonucunda, göçmenin kendi kültürel değerleri ve 
yerli halkın kültürü arasında bir rekabet oluşabilir. Dinesh Bhugra, araştırmasında göçle 
birlikte yeni yaşam alanında, göçmenlerin kültürel kayıplarının meydana geldiğini ifade 
etmiştir. Bu kayıplardan en belirgini ana dil ve lehçelerinin öğretiminin zorluğundan 



 

 233 

kaynaklı, dil kaybıdır. Bunun yanında kaynak ülkelerindeki sosyal yapı ve destek 
sistemlerini kaybetmektedirler. Arkadaş, eş, dost ve akrabadan uzak kalarak sosyal destek 
ağlarından mahrum kalırlar. Kültürel değerler ve normlarla, dini gelenek ve merasimlerin 
kaybı da sosyal kimliğin devamlılığını olumsuz anlamda etkiler (Bhugra - Becker, 2005, 19-
21). Kültürel kayıplar, Türk katılımcıların, Suriyelilere dönük tutum ve davranışlarını 
‘meşrulaştırma’ biçimleriyle örtüşmektedir. 
 
 Kültürel şiddetin, Türk katılımcıların Suriyelilere yönelik hem dillerini yok sayma 
hem de kendi dilsel kalıplarında önyargı ve kalıp yargılarla niteleme şeklinde tezahür ettiği 
görülmüştür. Özçürümez ve Mete’nin çalışmasında, benzer şekilde katılımcıların, 
Suriyelilerin dil ve kültürüne yönelik olumsuz bakış açısı tespit edilmiştir (Öçürümez - Mete, 
2020, 73-75). Suriyeli göçmenlerin Arapça konuşuyor olması toplum içinde ayırt 
edilirliklerini artırmış ve ayrımcılığın hedefi kılmıştır (Şafak-Ayvazoğlu v.dğr., 2021, 110). 
Sonuç olarak Suriyeli katılımcılara dönük ortaya çıkan önyargı ve kalıp yargılardan 
bahsedilebilir. Göçmenlere dönük bu tutum ve davranışta dış grubun ahlakiliğine dair algılar 
önem taşımaktadır (Sarıkaya, 2018). 

6. Değerlendirme  

  
Sosyal mesafe: Araya engeller koymak teması altında, grupların birbirlerine karşı 

duyarsızlaşma durumunu anlamaya çalıştık. Bu çerçevede anlatıları, duyarsızlaşmanın alt 
boyutlarını oluşturacağını düşündüğümüz; grup değersizleştirme, fiziksel şiddet, 
düşmanlaşma, kültürel şiddet ve önyargı ve kalıp yargı alt kodlarıyla kodladık. Sonuçta elde 
edilen alıntıların değerlendirilmesiyle, sosyal mesafe olarak isimlendirdiğimiz iç-dış grup 
arasındaki engelleri sembolize eden temayı keşfettik. 
  

Sosyal mesafe kavramı, iç ve dış grubun birbirlerine karşı önyargıları ve kalıp 
yargıları ile oluşturduğu anlamlı ilişkileri temsil etmektedir. SKT’ne göre, bireylerin 
kendilerini, grup kimlikleri üzerinden tanımlamaları ve bu kimlikler üzerinden hareket 
etmeleri, önyargıların ve kalıp yargıların oluşumunda kritik bir rol oynar. Bu önyargılar, 
gruplar arası ilişkilerde önemli bir etki yaratır ve bireylerin diğer gruplara yönelik olumsuz 
tutumlarını ve inançlarını şekillendirir (Arie W. Kruglanski v.dğr., 1989, 29-30). 
 



 

 234 

Bireyler karşılıklı ilişkilerde önyargı ve kalıp yargıları hangi bağlamlarda inşa 
etmektedir? sorusunun cevabını katılımcıların görüşleri üzerinden inceledik. Bu tür 
önyargılar, bireylerin diğer gruplara olan olumsuz tutumlarını ve inançlarını 
şekillendirmektedir. Önyargılar, gruplar arası ilişkilerdeki sosyal mesafeyi artırarak, 
ilişkilerin gerilmesine neden olurlar. Allport, önyargıların, bireylerin kendilerini ve diğer 
grupları nasıl algıladıkları konusunda güçlü bir etkisi olduğunu ve bu algıların, gruplar arası 
çatışmayı körükleyebileceğini belirtmiştir. Bu bağlamda, önyargılar ve kalıp yargılar, 
gruplar arası ilişkilerde önemli bir engel oluşturur ve gruplar arasında sosyal mesafenin 
artmasına neden olur (Allport,1954). 
  

Düşmanlaşma ve fiziksel şiddet, gruplar arası önyargıların ve kalıp yargıların 
yoğunlaşmasının bir sonucudur. Gruplar arası düşmanlık ve çatışma, önyargılar ve kalıp 
yargılar üzerinden beslenir ve zamanla fiziksel şiddete dönüşebilir. Bar-Tal (2000), 
düşmanlık ve çatışmanın gruplar arası ilişkilerde büyük bir engel teşkil ettiğini ve bu tür 
zorlukların aşılmasının çok kolay olmayacağını aktarmaktadır. Düşmanlık, gruplar arası 
ilişkilerde önemli bir sorun teşkil eder ve bu düşmanlık, zamanla fiziksel şiddete dönüşerek 
gruplar arası çatışmaları derinleştirir (Bar-Tal). 
 

Fiziksel şiddet, gruplar arası problemlerin konuşularak veya diplomasiyle 
çözüleceğine dair inançların sona ermesinin bir sonucudur. Bu durumda, çözümlenemeyen 
gruplar arası ilişkilerde kaba kuvvetin kullanılması kaçınılmaz hale gelir. Düşmanlaşmanın 
ve fiziksel şiddetin, gruplar arası ilişkilerde nasıl ortaya çıktığını ve bu durumun gruplar 
arası sosyal mesafeyi nasıl artırdığını literatürdeki çalışmalar detaylandırmaktadır (Cohen 
v.dğr., 2006, 1559-1561; Mackie v.dğr., 2008, 1872-1875). Bunun yanında dış grupla girilen 
fiziksel şiddet ilişkisinde, iç gruplar şiddetin kaynağını, dış gruba atıflarla açıklamaktadır 
(Hunter v.dğr., 1991, 263-264). Katılımcıların benzer şekilde fiziksel şiddete varan 
‘hapsetme’, ‘zorbalık’, ‘kavga etme’, ‘öldürme’ vb. davranışları, dış grubun 
olumsuzluklarına atfettikleri ‘…kasıtlı olarak geliyor ve vurmaya başlıyor…’, 
‘…Suriyelilere karşı sırf gitsinler diye sıkıntı çıkaran var …’ ifadelerinde görülmüştür. 
 

Sosyal mesafeyi etkileyen ilişki biçimlerinden biri olan kültürel şiddet ise, kültürel 
ögelerin baskı aracı olarak kullanıldığı ve bu ögeler üzerinden dış gruba karşı tahakküm 
kurulduğu bir olguyu tanımlamak için kullanılmaktadır (Galtung, 1990). Katılımcıların 
‘…belki hayatlarını farklı standartları uydurmaları gerekiyordu’, ‘Sadece entegre olabilen 

burada kalabilir bence…’ şeklindeki görüşlerinden anlaşılacağı üzere baskın grubun, 



 

 235 

dezavantajlı grup üzerinde tahakküm kurmak istediği ve bu davranış biçiminin, dezavantajlı 
grup açısından eleştirel bir şekilde ele alındığı ‘Herkes aynıymış gibi davrandıkları için ön 
yargıdan…’, ‘…Suriyeli bir yerde bırakmak Türklerin içerisine sokmamak sokağa 
soksaydın böyle bir problem hiç olmaz…’ sözlerinden hareketle anlaşılmaktadır. Ancak 
Türk katılımcıların yer yer, kendilerini ikinci sınıf olarak gördüklerine dair bir algıyı 
paylaştıkları ‘…ona değer veriyor sana vermiyor…’, ‘Kendi vatandaşım yeşil kartı ücretli 

muayene olurken onlar ücretsiz muayene oluyor…’ şeklindeki görüşlere yansımıştır. Bu 
nedenle kültürel şiddetin farklı yönleriyle, baskın grup açısından da hissedilebilir olduğu 
söylenmelidir. Özellikle dezavantajlı grubun, demografik yoğunluğunun bulunduğu 
mekanlarda bu algı daha kuvvetlidir. Bu durumun Moshman’ın (2011) ifade ettiği zıtlaştırma 
kavramıyla yakından ilişkili olduğu söylenebilir. Soykırıma giden süreçte karşıt iki grup 
oluşturma ve bunun ontolojik olarak gerçek olduğuna inanma, ilk basamağı teşkil etmektedir 
(Moshman, 2011). Benzer bir etkileşim, şiddetin her türlüsünün meşrulaştırılmasında olduğu 
gibi kültürel şiddet konusunda da geçerlidir. 
 

Suriyeli katılımcıların paylaştıkları ‘…1-2 yıl önceden öyle değildi önceden 
normaldi çünkü şu an şey direkt karakol…’, ‘…devlet hiçbir şey izin vermiyor…’ 
görüşlerinden hareketle, maruz bırakıldıkları düşünülen bir şiddet türü olan kurumsal şiddet, 
gruplar arasındaki sosyal mesafenin artmasına neden olan bir diğer önemli faktördür. 
Kurumsal şiddet, baskın grubun, dezavantajlı gruplara yönelik kurumsal araçlar yoluyla 
ayrımcılık ve kötü muamelede bulunmasıdır. Bu tür ayrımcılık ve kötü muamele, gruplar 
arası sosyal mesafenin artmasına ve karşılıklı olumsuz ilişkilerin pekişmesine neden olur. 
Kurumsal şiddet, gruplar arası ilişkilerde önemli bir sorun teşkil eder ve bu durum, 
dezavantajlı grupların toplumdan ayrıştırılmasına ve marjinalize edilmesine yol açabilir 
(Claassen, 2016, 133; 144). 
 
 Sonuç olarak bu kısımda gerçekleştirilen analizler, grupların sosyal kimlikleri 
bağlamında oluşturdukları engelleri ve bu engellerin çoğalmasıyla meydana gelen sosyal 
mesafeyi keşfetmektedir. Banton, sosyal mesafenin dört farklı şeklini ortaya koymuştur 
(Banton, 1960, 171-172). Birincisi olumsuz bilgilerden veya diğer grup üyeleriyle yaşanan 
olumsuz deneyimlerden kaynaklanan negatif tutumların bir sonucu olarak sosyal mesafedir. 
Önyargı ve kalıp yargılara dair kodlu bölümlerdeki görüşler bu kategoriye girmektedir. 
İkincisi üstünlük ve astlık arasındaki sosyal ilişkilerin bir özelliği olarak sosyal mesafe 
oluşumudur. Bu tür sosyal mesafeye kültürel şiddet biçimleri örnek olarak verilebilir. 
Üçüncüsü ortak ilgi alanlarının veya deneyimlerin eksikliğini yansıtan sosyal mesafedir. 



 

 236 

Sosyal izolasyon ve şiddet olarak dil alt kodları bu bağlamda değerlendirilebilir. Son olarak 
bireyin sosyal konumundan kaynaklanan ve kişisel çıkarlarla ilgili sosyal mesafe vardır. 
Grup değersizleştirme etrafında ortaya çıkan söylemler de bu bakış açısından okunabilir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 237 

SONUÇ 

Çalışma, Ankara’da ikamet eden Suriyeli sığınmacılar ve Türklerin gruplar arası 
ilişkilerini nasıl inşa ettiklerini ve dini bu ilişkilerde nasıl konumlandırdıklarını yorumlayıcı 
bir bakışla ele almıştır. Araştırmada elde edilen katılımcı görüşlerinin, ülkemizdeki 
Suriyeliler ve Türklerin tamamının, gruplar arası ilişkileri yorumlama biçimini ve sosyal 
kimlik ve din hakkındaki görüşünü yansıttığı iddia edilemez. Aynı zamanda bu araştırmada 
toplumun çeşitli kesimlerinden katılımcılara ulaşılmak hedeflense dahi araştırma 
sınırlılıkları gereği ulaşmamızın mümkün olmadığı kişi ve grupların varlığı göz önünde 
bulundurulmalıdır.  
 
 Çalışma grubunu oluşturan Suriyeli sığınmacılar ve yerli halk olan Türkler, 13 yıl 
gibi uzun bir zaman diliminde gündelik hayatı birlikte yaşamaktadır. Karşılıklı temasın 
yoğun olduğu Önder mahallesi ve Altındağ ilçesinin yanı sıra Ankara’nın merkez ve civar 
ilçelerinde bu temas yoğunluğu değişerek gerçekleşmektedir. İki etnik grubun aynı dini 
paylaşmasının yanında farklı kültürel ve toplumsal özellikler gösterdiği bilinmektedir. 
Buradan hareketle karşılıklı ilişkilerde dine atfın nasıl şekillendiği, grupların gündelik 
hayatta dini değişik işlevleriyle ne şekilde yorumladığı, sosyal kimlik ve din ilişkisinin 
anlaşılmasına katkı sağlamaktadır. Suriyeli ve Türk katılımcılar, İslam’ın Sünni yorumunu 
benimsemişlerdir. İslam’ın şekilsel çıktıları anlamında istisnalar dışında, benzer bir dini 
hayat yaşanmaktadır. Bununla birlikte kültürel ögeler; adet ve gelenekler yoluyla biçimsel 
değişiklikler gözlemlenmektedir. Farklılıklar minimal olmakla birlikte bireyler, aidiyet 
hissettikleri grupların içinde bulunduğu sosyal gerçeklik, fırsat ve tehditler devreye 
girdiğinde ayrıntılara büyüteçle bakmayı, dış grup şeklinde tanımladığı ötekilerle arasındaki 
mesafeyi artırmayı ve sınırları belirginleştirmeyi tercih edebilmektedir. Bu çerçevede dinin, 
her iki etnik grup için sosyal gerçeklikten bağımsız, harici bir olgu olmayıp stratejik olarak 
yorumlandığı söylenebilir.  
 
 Çalışmanın saha araştırması aşamasının gerçekleştiği zaman diliminde ülkemiz 2023 
yılında genel seçim, 2024 yılında ise yerel seçim için sandık başına gitmiştir. Seçimlerde 
tarafların, üzerinde ısrarla durdukları konuların başında, ülkemizdeki geçici koruma 
altındaki Suriyeliler gelmiştir. Siyasetin gündeminde olan bu durum, halkın gündemine daha 
yoğun bir şekilde yansımıştır. Aynı dönemlere denk gelen ekonomik problemler ve farklı 
bölgelerden ülke sınırlarına yönelen düzensiz göç, Türk halkının göçe ve göçmenlere 
bakışını etkileyen etmenler olarak belirtilmelidir. Ekonomik problemler ve göç arasında 
kurulan doğrudan ilişki, etnik kimliklere karşı hassasiyeti artırmış ve grup aidiyetinin en üst 



 

 238 

göstergelerinden olan ulus bilinci ve milliyetçi refleksleri tetiklemiş gözükmektedir. Saha 
araştırması esnasında özellikle Suriyeli katılımcıların, üzerlerinde hissettikleri baskıyı 
ülkemizdeki bu gelişmelere bağladıkları anlaşılmıştır. Bu minvalde çalışma, gruba aidiyetin, 
dış gruba zarar verme kapasitesine veya müsamahaya olan etkisini öne çıkarır. Çalışma, 
doğrudan göç sosyolojisiyle ilgili olmasa da sosyal kimlik ve din ilişkisinin bu öncüllerden 
etkilenebileceği kabul edilmektedir.  
 
 Çalışmada analiz edilen anlatılar yoluyla gruplar arası ilişkiler, dört ana tema 
üzerinden değerlendirilmiştir. Bu sayede katılımcıların, iç grupları hakkında söylemleri, dış 
grupla ilgili düşünceleri, ürettikleri önyargı ve kalıp yargılar ve tutum ve davranışlarında 
etkili olan kültürel unsurlar ile bütün bu aşamalarda dini konumlandırdıkları yer anlaşılmaya 
çalışılmıştır. Bu temalardan ilki grup imajı olarak adlandırdığımız, iç grup aidiyetinin 
inşasıyla ilgilidir. Her iki katılımcı grubu, kendi iç grubunu yüceltme ve dış grubu eleştirme 
ve olumsuz olarak niteleme eğilimi göstermiştir. Türk katılımcılar iç grup kayırmacılığı 
bağlamında dini ve kültürel değerleri de içine alan üstünlük ve özgünlük söylemini 
benimsemiştir. Bunun yanında Suriyeli katılımcılar da kendi gruplarının kültürel pratiklerini 
yüceltmektedir. Özellikle genç Suriyeli katılımcıların, Türklerle ilişkilerinde tehdit algısı 
daha yoğundur. Türk katılımcıların gruplar arası ilişkilerdeki baskın konumu, pekişen bir 
grup kimliğiyle sonuçlanmıştır. Bu çerçevede, Suriyelilere yönelik küçümseyici bir tutum 
sergilendiği görülmüştür. Suriyeli katılımcılar ise bazı durumlarda, baskın gruba nazaran 
dezavantajlı konumlarını kabullenseler de iç grup kayırmacılığının devreye girmesi, kendi 
gruplarının olumlu özelliklerini vurgulamalarına ve olumsuz halleri istisna olarak 
görmelerine neden olmaktadır. Genel olarak katılımcıların sosyal kimlik inşası bağlamında 
grup imajlarında; iç grubu kayırma, kimliklerini muhafaza etme, kültürel değerleri 
vurgulama, eşitsizlik algısı ve dini farklılıklara vurgu öne çıkan boyutlardır. Bu yapıyı 
oluşturan kavramlar, iç grup aidiyeti, iç grup övgüsü, pekişen grup kimliği ve iç gruba dair 
istisna olumsuzluk kategorileri yoluyla katılımcıların gruplarını anlamlandırma biçimlerine 
ışık tutmaktadır. Çalışma grubunun iç grup aidiyetinin teşekkülünde dine dair ifadeler, iç 
grup övgüsünde kendini göstermektedir. Katılımcılar içerisinde, kendi gruplarının dini daha 
iyi temsil ettiği ve dış grubun bu konuda yetersiz olduğu algısını paylaşanlar vardır. Bu 
konuda Türkler, Suriyelilere nazaran daha kesin ifadeler kullanmıştır. Bu durumun, 
Türklerde grup imajı ve din arasındaki kesişimin yoğunluğuyla ilgisi düşünülebilir. Din, 
katılımcılara kendi gruplarının olumlu grup imajını ortaya koymada referans kaynağı 
olmuştur. Bu noktada gruplar arası ilişkilere dair söylemlerde dini meşrulaştırma devreye 
girebilmektedir.  



 

 239 

 
 Katılımcıların görüşlerinden hareketle ortaya çıkan ikinci temayı, Sınırın iki tarafı: 
Ötekini dikkate almak oluşturur. Bu tema yoluyla katılımcıların, iç-dış grup ilişkilerini nasıl 
yorumladıkları ve hangi olguları ön plana çıkardıkları anlaşılmaya çalışılmıştır. 
Katılımcıların, dış gruba dair farkındalıklarına; ayrımcılık ve rekabet duygusu, dış gruba 
yönelik eleştiriler ve yabancılık hissi eşlik etmektedir. Ayrıca Türk katılımcılar, Suriyelilere 
yönelik pozitif ayrımcılıktan rahatsız olduklarını dile getirmektedirler. Dış grubun fiziksel, 
kültürel özellikleri, gündelik hayatı yaşama biçimi ve dini aidiyetleri birer tenkit konusu 
yapılarak iç ve dış grup ayrımı netleştirilmiştir. Sınır muhafızı şeklinde isimlendirdiğimiz 
dil, din, adet ve gelenekler ise iç-dış grup ayrımının temel araçları olarak hizmet etmiştir. 
Burada iç grup aidiyetinde olduğu üzere dinin, farklılıkları örtme ve benzerlikleri öne 
çıkarma fonksiyonu soluk bir şekilde görüşlere yansımıştır. Suriyeli katılımcılar, alanda 
gönüllü dini hizmet faaliyetleri yapan dini gruplardan bahsetmiştir. Bu anlamda bu dini 
grupların faaliyetleri, dinin ilişkilerde oynadığı olumlu role örnek gösterilebilir. Bu noktada 
dikkatimizi Diyanet İşleri Başkanlığı’nın, alanda gerçekleştirdiği yardım faaliyetlerine 
rağmen katılımcıların ifadelerinde yer bulmaması çekmiştir. Ayrıca dış grup farkındalığını 
beslediğini düşündüğümüz, kendi grubunu referans alarak grup normlarına uygun hareket 
etme ve bazen iç gruba karşı eleştiriler geliştirme şeklinde devam eden iç grup farkındalığına 
dair katılımcı görüşleri bulunmaktadır. Ancak iç grup farkındalığı, grup içi ilişkilerin katı ve 
değişmez oluşunu garanti etmemektedir. Bu nedenle iç-dış grup ilişkisinde, yaşanan olaylar, 
tecrübe edilen olumlu-olumsuz deneyimler ve dış gruptan iç gruba yöneltilen ilişki 
biçimlerindeki farklılıklar vb. etmenler neticesinde, dinamik bir iç grup ilişki modeli 
karşımıza çıkmıştır. Buradan hareketle iç grup farkındalığının, dış grup farkındalığını 
etkilediği ortaya çıkarılabilir. Bu süreçlerde din, baskın grup açısından, dış grupla belirgin 
ayrım ve sınırları oluşturabilmektedir. Dinin, grup imajının inşasındaki olumlu etkisinin 
aksine gruplar arası ilişkilerde, dış grupla teması artırmadığı ve mevcut temas hallerinde ise 
farklılıkların daha fazla vurgulandığı anlaşılmaktadır. İnançlar, pratikler ve semboller 
üzerinden dış gruba karşı sınırların meydana getirilmesi, dinin bu noktada oynayabileceği 
olumlu işlevlere ket vurabilmektedir. 
 
 Gruplar arası ilişkilerde, karşılıklı temasın nasıl gerçekleştiği ve grupların birbirlerini 
kabul etmelerinde nelerin etkili olduğu sosyal kimliğin inşasındaki dinamik etkileşim 
ilişkilerini anlamayı gerektirmektedir. Bu çerçevede, Dinamik birliktelik: Kimliğin 
inşasında etkileşim biçimleri temasında, katılımcı grupların dış grupla ilişkilerinde öne çıkan 
unsurları inceledik. Katılımcıların arasında dinamik bir birliktelik gözlemlenmektedir. 



 

 240 

Aralarındaki ilişkiler, bağlama dayalı olarak değişkenlik göstermektedir. Suriyeli 
katılımcılar, Türk yaşam tarzına uyum sağladıklarında kabul gördüklerini dile getirirken 
Türk katılımcılar, grup çıkarlarını ön planda tutan bir kabul çerçevesine sahiptir. Suriyeli 
katılımcılar karşılıklı ilişkilerde, ırkçılık nedeniyle kabulün tam manasıyla 
gerçekleşmediğini ve kendilerinin de bundan kaynaklanan bir çekingenlik yaşadığını 
söylemişlerdir. Bununla birlikte Türk katılımcılar, Suriyelilerle ilişkileri bir zorunluluk hali 
olarak kavramakta ve zorunluluğun ortadan kalkması durumunda, ilişkilerin seyrinin 
değişebileceği vurgulanmaktadır. Suriyeli katılımcılar ise aidiyetin zayıflaması yahut 
güçlenmesi; kalıcılık veya geçicilik arasında arafta kaldıklarını kanıksanmış bir gerçeklik 
olarak dile getirmişlerdir. Böylece Suriyeli katılımcılar, gündelik hayatta ilişkileri mecburen 
kısıtlarken, Türk katılımcılar ise zorunlu haller dışında, dış grupla iletişime geçmemeyi 
tercih ettiklerini belirtmişlerdir. Dinamik birliktelikte din hem benzeşme hem de ayrışma 
noktasında karşımıza çıkmaktadır. Suriyeli katılımcıların din üzerinden kurmak istedikleri 
aidiyet, kültürel farklılıklar engeline takılmaktadır. Türk katılımcılar ise aynı dine inanma 
ortak paydasına rağmen grup sınırlarını koruma eğilimindedirler. Karşılıklı temas 
süreçlerinde Suriyeli katılımcıların baskın grup olan Türklerle özdeşleşme eğilimi, onları 
kimliklerini gizleme stratejisine sürüklemekte ve sosyal kimlik inşaları bundan 
etkilenmektedir. Türkler ise Suriyelilerin dezavantajlı grup olmaları dolayısıyla sınırlı 
duygusal bir teması tercih etmektedir. Bu ilişkide din eğitimi ve dini semboller yoluyla, dış 
grupla karşılaştırmalar yapma söz konusudur. Özellikle Suriyeli katılımcıların, ülkemizdeki 
din eğitiminin yetersiz olduğuna yönelik görüşleri mevcuttur. Katılımcı grupları arasında 
sosyal karşılaştırmalar, aradaki sınırların belirginleşmesine hizmet edebilmektedir. Sosyal 
karşılaştırmada her grup kendi alanı ve o alanın gerektirdiğine inandıkları öncüller üzerinden 
olguları yorumlamaktadır. Bu nedenle kavramlara yüklenen anlamlar da değişmektedir. 
Sonuç itibariyle dinamik birliktelik ve karşılıklı temas, gruplar arası ilişkilerin doğasındaki 
hareketliliği ortaya çıkarmaktadır. 
  
 Saha araştırmasında, Türk katılımcıların Suriyelilere yönelik ciddi önyargılar ve 
kalıp yargılara sahip oldukları anlaşılmıştır. Türk katılımcılar, görüşmeye başlamadan önce 
araştırma konumuzu söylediğimiz anda, çoğu zaman daha sorulara geçmeden, Suriyeliler 
hakkında zihinlerindeki önyargıları dışa vurmuşlardır. Bu bağlamda gruplar arasında ciddi 
bir sosyal mesafeden bahsedilebilir. Sosyal mesafe: Araya engeller koymak temasında, 
çalışmaya katılanların kendi gruplarını merkeze koyarak dış grupla ilişkilerini büyük oranda 
sınırlandırdıkları anlaşılmıştır. Bu sınırları, giyim-kuşam gibi fiziki görünüş veya günlük 
hayattaki düzenlemelerle alakalı sosyal normların farklılığı tahkim etmektedir. Özellikle 



 

 241 

baskın grup olan Türk katılımcıların, Suriyelilere dönük dışlama ve sosyal izolasyon 
sonucunu doğuran tutumları mevcuttur. Suriyeli katılımcılar ise bir nevi kendi kabuğuna 
çekilmekte ve dış grupla ilişkileri en alt seviyeden yürütmektedir. Sonuç olarak ilişkilerin 
bu denli zayıflaması, fiziksel şiddet ve düşmanlaşmayı tetiklemekte ve bu olumsuz hava, 
ilişkileri daha da kötü bir duruma sokmaktadır. Fiziksel ve kurumsal şiddet, gruplar arası 
ilişkilerde kültürel şiddet ögeleriyle meşrulaştırılarak süre gelen olumsuz havayı daha 
kasvetli bir hale büründürebilmektedir. Bu noktada dini farklılıkların, sosyal mesafenin 
artmasında etkili olduğu haller mevcuttur. Suriyeli katılımcılar dini kıyafet ve görünüş 
itibariyle Türk katılımcılardan olumsuz tepki almaktadır. Alanda bu konudaki en sık 
rastladığımız örnek ‘camiye çorapsız girilmesi’dir. Çorap giymeden ibadet mekanına girilip 
girilemeyeceğini belirleyen ‘çorapsız’ olmaktan çok kimin bu fiili gerçekleştirdiğiyle 
ilintilidir. Türk katılımcılar, Suriyelilerle temaslarından evvel camiye çorapsız giren 
Türklerin varlığı bir gerçektir. Ancak bu fiil bir gruba mal edildiği andan itibaren sembolik 
anlama bürünerek tepkileri beraberinde getirmiştir. Bunun yanında Suriyeli katılımcıların 
gündelik hayatta Türklerin yaşam biçiminden farklılaşan bazı uygulamaları da eleştiri 
konusu olmuştur. Ayrıca ibadetler ve İslam’ı yaşamayla ilgili olarak Türk katılımcıların, 
kendi gruplarını referans alan üstünlük söylemleri bulunmaktadır. Gruplar arası ilişkilerdeki 
bu tutumlar, aradaki sosyal mesafeyi artırırken, olumsuz ilişkilere ve uyumsuzluklara neden 
olmaktadır.  

 
Yukarıda sonuçlarını analiz ettiğimiz araştırmamızla benzer konularda Din 

sosyolojisi alanında, son yıllarda, disiplinler arası çalışmalar yaygınlaşmaktadır. 
Araştırmamız, sosyal psikoloji alanında, SKT’yle ilgili ortaya konulan verilerden hareket 
etmiştir. Ülkemizde gerçekleştirilen ve çalışmamızla benzer tarihlerde ilerleyen ve SKT’ni 
kullanan çalışmalar yapılmaktadır. Din olgusuna sosyal psikolojik yaklaşım, dinin 
süreçlerde aktif olduğu çatışmalar ve çatışmaların çözüm sürecine önemli katkılar 
sunacaktır. Sosyal kimliğin inşasında dinin rolünü farklı boyutlarıyla ortaya koyduğumuz 
çalışma, gruplar arası ilişkilerde, dinin hem çatışmayı hem de uyumu besleyen yönlerinin 
grup üyelerince nasıl anlaşıldığını temellendirmektedir. Aynı dine inanma, gruplar arası 
problemleri çözmede ve birlikte yaşama tecrübesinde uyumu destekleyen bir görüntü 
çizmesine rağmen grup aidiyeti dinin bu işlevinin önüne geçebilir. Buna göre çalışmada elde 
edilen bilgilerden hareketle, gruplar arası çatışmacı ilişkilerde, dini tutum ve davranışların, 
sosyal kimliğin konumunu pekiştirdiği anlaşılmıştır. Katılımcıların özellikle baskın grup 
konumunda olduklarında, dini kimliklerin grup aidiyetini sağlamlaştırmak adına dış gruba 
karşı kullanıldığı görülmüştür. 



 

 242 

 
Sonuç olarak içinde bulunulan gruba nispetle yapılandırılan sosyal kimliğe dinin; iç 

grup aidiyeti, dış grup ayrımı ve etkileşim süreçleri yoluyla dinamik dini kimlik formlarıyla 
tesir ettiği anlaşılmaktadır. Dinamik dini kimlik, dini sembol ve pratiklerle grup üyelerinin 
ortak aidiyetlerini besler. İç grubun dini kültür unsurlarıyla yüceltilmesi, iç grup aidiyetini 
pekiştirir. Ayrıca dini farklılıklar gruplar arası sınırları belirginleştirir ve dış gruba yönelik 
dini önyargı ve kalıp yargılar sınır muhafaza işlevini destekler. Grup üyelerinin dini 
bağlılıkları üzerinden kurdukları aidiyet kültürel farklılıklarla harmanlandığında dinamik bir 
birliktelik meydana gelir. Bu birliktelikte din hem benzeşme hem de ayrışma noktalarında 
rol oynar. Bu dinamik süreç, sosyal kimlik inşasının karmaşıklığını ve dinin bu inşadaki 
merkezi rolünü ortaya koymaktadır. 
 
 Gruplar arası ilişkilerde çatışma, rekabet, uzlaşma ve uyum tarzında ilişkilerden 
bahsedilebilir. Bu araştırma gruplar arası ilişki biçimlerinde dinin rolünü incelerken 
bireylerin, grup üyeliklerini göz ardı etmemektedir. Bu sayede grup üyesi bireyin, diğer 
gruplarla çatışmacı veya uzlaşmacı bir ilişki kurarken kendi grubunu algılama biçimi ve bu 
süreçte dini öncülleri nasıl devreye soktuğu anlaşılabilir. Bu durumda sadece kendi 
grubunun dini, aidiyeti ve hassasiyetleri değil dış grubun, dini görünümü de devreye 
girmektedir. Dolayısıyla ilişkiyi yönlendiren etmenlerden biri olan din, güçlü veya etkisiz 
bir varlık gösterdiğinde, bireylerin davranışları bundan etkilenecektir. Tabi ki SKT bize dış 
grupla ilgili diğer faktörlerin, dinin konumunu belirlemede önemli işlevleri olduğunu 
göstermektedir. Bu araştırma neticesinde katılımcılardan elde edilen bilgilerin analizi, dinin 
sosyal kimlikle ilişkisinde, gruplar arası rekabeti önlemede ve problemleri çözmede daha 
soluk bir görüntü çizdiğini göstermiştir. 
 
 Bu çalışmanın, sosyal kimlik ve dini gündelik hayattaki farklı görünümleri üzerinden 
değerlendirecek araştırmalara vesile olacağını düşünüyoruz. İlerde yapılacak çalışmalar, 
farklı etnik gruplarda sosyal kimlik ve din ilişkisi üzerinde durarak literatürü geliştirebilir. 
Ayrıca gerçekleştirilecek araştırmalar, karma araştırma metodu kullanarak elde edilecek 
bilgiyi güçlendirebilir. Bunun yanında gruplar arası ilişkilerde dinin rolü, sanayi bölgeleri, 
örgün eğitim kurumları, STK’lar ve resmî kurumlar özelinde de çalışılabilir. Sosyal kimlik 
ve din ilişkisini incelerken gruplar arası çatışma ve çatışma çözümünde dinin rolüne dair 
araştırmaların Türkçe literatürde yeterince bulunmadığı tespit edilmiştir. Araştırmacıların bu 
konulara yoğunlaşması, farklı etnik ve dini gruplar arasındaki ilişkilerin anlaşılmasına ve 
sürdürülebilir toplumsal barışa katkı sağlayacaktır. 



 

 243 

Tablo 1: Sosyal Kimlik ve Din İlişki Modeli 
 

 
* Alt dini kategori etniklik veya statü farklılığı olan iki grup ör. Suriyeli ve Türk veya sığınmacı ve yerli X/Y kategorilerine, dini grup aidiyetleri alt kategorileri A/B eklendiğinde 

ortaya çıkacak AX ve BX ya da AY ve BY yani A dini grubuna bağlı sığınmacı X’ler ve A dini grubuna bağlı yerli Y’ler ile bu durumun B dini grubuna bağlı olan versiyonundaki 
oluşacak yeni kategorilerde grup içi aidiyet ve karşılıklı ilişkileri etkilenebilir.  

D
E

Ğ
İŞ

K
E

N
L

E
R

 

K
A

D
IN

 
ÇEVRESEL FAKTÖRLER (Sosyopolitik Ortam, Kitle İletişim) 

Sosyal 
Kimlik 

Temaları 

Grup İmajı Grup Sınırları Dinamik Birliktelik Sosyal Mesafe 

A
lt

 B
oy

ut
 

Merkezdeki İç Grup Ayrımcılık ve Rekabet Bağlama Dayalı İlişkiler Sosyal İzolasyon 

*Grup kimliğinin pekiştirilmesinde 
dini atıflar 
*Alt dini kategoriler* 

*Dış grubun inanç üzerinden 
eleştirilmesi 

*Merhamet duygusuyla hareket etme 
*Dini gerekçelerle eleştiriler 
*Kurumsal dini yapıların söylemleri 

*Dini gerekçelerle duyarsızlaşma 
*Dini gerekçelerle olumsuz tutum ve davranışları 
meşrulaştırma 
 

A
lt

 B
oy

ut
 

Tehdit Algısı 
Pozitif Ayrımcılık 

Rahatsızlığı 
Zorunluluk Hali Artırılmış Sabiteler 

E
R

K
E

K
 

*Dini sermaye üzerinden 

anlaşmazlıklar 

*Dış grubun dini ayrıcalık 

iddialarını reddetme 

*İbadet mekanlarının ortaklığı 

*Kutsal vakitlerde ortaklık 

*Dini önyargı ve kalıp yargılar 

A
lt

 B
oy

ut
 

Üstünlük Algısı Sınır Muhafızı Unsurlar Dinamik Aidiyet Yalıtılmış Dini Alan 

*Doğru inanç ve pratik *Dini pratiklerde ayrışma 

*Dış grupla ilişkilerde dinin 
güçlü etkisi 
*Dış grupla ilişkilerde dinin 
soluk etkisi 

 

*Din eğitiminde gelgitler 

*Baskın grubun pratiklerine meyletme 

*Dini tahakküm 

*Dini sembollerin ayrıştırılması 
*İbadet mekanlarının ayrışması 
*Aynı din/inanç grubundan olmayı kabul etmeme 
 

BİRLİKTE YAŞAM TECRÜBESİ (Süre, Mekansal Konumlanma) 



 

 244 

KAYNAKÇA 

Abrams, Dominic- Hogg, Michael A. Social Identifications: A Social Psychology of 
Intergroup Relations and Group Processes. London; New York: Routledge, 1. bs., 
1988. 

Abranches, Maria v.dğr. “Cultural violence in the aftermath of the Brexit Referendum: 
manifestations of post-racial xeno-racism”. Ethnic and Racial Studies 44/15 (08 Aralık 
2021), 2876-2894. https://doi.org/10.1080/01419870.2020.1841257 

Acar, Barış Behrem. Türk Romaninda Antikahramanlar. Edirne: Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Türk Dili ve Edebiyatı Ana Bilim Dalı, Doktora Tezi, 2020. 

Adams, Byron G.- Van De Vijver, Fons J. R. “Identity and Acculturation: The Case for 
Africa”. Journal of Psychology in Africa 27/2 (24 Nisan 2017), 115-121. 
https://doi.org/10.1080/14330237.2017.1301699 

Ahmed, Akbar. Journey into Europe: Islam, Immigration, and Identity. Washington, D.C: 
Brookings Institution Press, 2018. 

Akıncı, Mehmet Ali. “Fransa’daki Türk Göçmenlerinin Etnik ve Dinî Kimlik Algıları”. Bilig 
70 (01 Haziran 2014), 29-58. 

Akkır, Ramazan. “Sekülerleşme ve Göç İlişkisi: Suriyeli Mülteciler Örneği”. Bilimname 
2019/38 (31 Ekim 2019), 469-499. https://doi.org/10.28949/bilimname.578307 

Aktay, Yasin. “Postmodern Dünyada Din: Bir Anlatı mı, Tanrı’nin İntikamı mı?” Din 
Sosyolojisi. ed. Yasin Aktay- M. Emin Köktaş. Vadi Yayınları 244. Ankara: Vadi 
Yayınları, 3. bs., 2007. 

Akyürek, Engin. Ortaçağdan Yeniçağa Felsefe ve Sanat. Kabalcı Yayınları, 1997. 
Al-Kire, Rosemary L. v.dğr. “Protecting America’s borders: Christian nationalism, threat, 

and attitudes toward immigrants in the United States”. Group Processes & Intergroup 
Relations 25 (2021), 354-378. https://doi.org/10.1177/1368430220978291 

Allport, Gordon W.- Ross, J. Michael. “Personal religious orientation and prejudice”. 
Journal of Personality and Social Psychology 5/4 (1967), 432-443. 
https://doi.org/10.1037/h0021212 

Allport, Gordon Willard. The Nature of Prejudice. Addison-Wesley Publishing Company, 
1954. 

Alperen, Abdullah. “Türkiye’de Kimlik Arayışları ve İslam”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat 
Fakültesi Dergisi (ÇÜİFD) 8/2 (01 Haziran 2008), 59-80. 



 

 245 

Alpman, Polat S. “Sosyal Teorinin Konusu Olarak Kimlik: Sosyal İnşacı Yaklaşım”. 
Sosyoloji Araştırmaları Dergisi 21/2 (29 Ekim 2018), 1-28. 

https://doi.org/10.18490/sosars.475804 
Altemeyer, Bob. “Why Do Religious Fundamentalists Tend to Be Prejudiced?” International 

Journal for the Psychology of Religion 13/1 (Ocak 2003), 17-28. 
https://doi.org/10.1207/S15327582IJPR1301_03 

Althusser, Louis. İdeoloji ve Devletin İdeolojik Aygıtları. çev. Alp Tümertekin. Istanbul: 
İthaki Yayınları, 5. bs., 2016. 

Ammerman, Nancy T. “Dini Kimlikler ve Dini Kurumlar”. çev. Hüsamettin Arslan. Din 
Sosyolojisi Elkitabı. ed. Michele Dillon. İstanbul: Paradigma Yayınları, 2014. 

Anderson, Terry H. The Movement and the Sixties. New York: Oxford University Press, 
1996. http://archive.org/details/movementsixties0000ande 

Anonim. “Türk düşmanı 515 haşimi suriye çetesi Gaziantep’te terör estirdi.” Yeniçağ 
Gazetesi (08 Temmuz 2023).  

Arends-Tóth, Judit- Vijver, Fons J. R. Van De. “Multiculturalism and Acculturation: Views 
of Dutch and Turkish–Dutch”. European Journal of Social Psychology 33/2 (2003), 
249-266. https://doi.org/10.1002/ejsp.143 

Arendt, Hannah. Şiddet Üzerine: Seçme Eserler 6. çev. Bülent Peker. İstanbul: İletişim 
Yayınları, 10. bs., 2021. 

Arie W. Kruglanski, Carl F. Graumann v.dğr. “Stereotype, Prejudice, and Discrimination: 

Changing Conceptions in Theory and Research”. Stereotyping and Prejudice: 
Changing Conceptions. New York Heidelberg: Springer Verlag, 1989. 1989. 

Arkonaç, Sibel. “Çapraz Grup Üyeliği ve Gruplar Arası Ayırt Edicilik”. Psikoloji 
Çalışmaları 20 (22 Şubat 2012), 125-136. 

Arkonaç, Sibel A. İnsan İnsan İçinde Ana Akım ve Eleştirel Sosyal Psikoloji. Hiperlink 
Yayınları, 2016. 

Armağan-Boğatekin, Merve- Ho, Ivy K. “How Turkish citizens perceive Syrian refugees in 
Turkey: An agency and communion analysis”. https://doi.org/10.1075/ni.21050.arm 

Armstrong, Karen. Tanrı Adına Savaş Yahudilik, Hıristiyanlık ve İslamda Köktendincilik. 
çev. Murat Erdem. Alfa Yayınları, 2017. 

Aronson, Elliot v.dğr. Sosyal Psikoloji. çev. Okhan Gündüz. İstanbul: Kaknüs Yayınları, 
2015. 

Arsenijević, Jovana v.dğr. “A Crisis of Protection and Safe Passage: Violence Experienced 
by Migrants/Refugees Travelling along the Western Balkan Corridor to Northern 



 

 246 

Europe”. Conflict and Health 11 (2017), 6. https://doi.org/10.1186/s13031-017-0107-
z 

Arslan, Erdal. “Nitel Araştırmalarda Geçerlilik ve Güvenilirlik”. Pamukkale Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 51 (09 Ağustos 2022), 395-407. 
https://doi.org/10.30794/pausbed.1116878 

Arslan, Mustafa. “Kültürel Bağlamda Din”. Dinbilimleri Akademik Araştırma Dergisi 4/4 
(01 Ağustos 2004), 189-205. 

Arslan, Mustafa. “Postmodern Yeni Dinsel Kimlik ve Paranormal İnançlar”. Milel ve Nihal 
12/2 (01 Temmuz 2015), 55-72. https://doi.org/10.17131/milelnihal.88195 

Austin, J. L. How to Do Things with Words: Second Edition. ed. J. O. Urmson- Marina 
Sbisà. Cambridge, MA: Harvard University Press, 1962. 

Avruch, Kevin- Black, Peter W. “The Culture Question and Conflict Resolution”. Peace & 
Change 16/1 (1991), 22-45. https://doi.org/10.1111/j.1468-0130.1991.tb00563.x 

Aydın, Tahirhan. “Sömürgecilik ve Dil: Batı Sömürgesinin Arap Diline Yaklaşımına Dil-
Kimlik İlişkisi Penceresinden Bakış”. Mukaddime 7 (01 Temmuz 2013), 47-68. 
https://doi.org/10.19059/mukaddime.81722 

Aydoğdu, Hüseyin. “Modern Kimlikte Öznenin Ölümü”. Atatürk Üniversitesi Kazım 
Karabekir Eğitim Fakültesi Dergisi 10 (03 Aralık 2010). 

Ayten, Ali. “Kimlik ve Din: İngiltere’deki Türk Gençleri Üzerine Bir Araştırma”. Çukurova 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi (ÇÜİFD) 12/2 (01 Haziran 2012), 101-119. 

Bäck, Allan. “Thinking Clearly about Violence”. Philosophical Studies: An International 
Journal for Philosophy in the Analytic Tradition 117/1/2 (2004), 219-230. 

Bamberg, Michael- Dege, Martin. “Decentering Histories of Identity”. The Cambridge 
Handbook of Identity. ed. Michael Bamberg. Cambridge, United Kingdom; New 
York, NY: Cambridge University Press, 2021. 

Banton, Michael. “Social Distance: A New Appreciation”. The Sociological Review 8/2 (01 
Aralık 1960), 169-183. https://doi.org/10.1111/j.1467-954X.1960.tb01033.x 

Bar-Tal, Daniel. Shared Beliefs in a Society: Social Psychological Analysis. Thousand Oaks, 
Calif., 2000. 

Barth, Fredrik. “Ecologic Relationships of Ethnic Groups in Swat, North Pakistan”. 
American Anthropologist 58/6 (1956), 1079-1089. 

Barth, Fredrik (ed.). Ethnic Groups and Boundaries: The Social Organization of Culture 
Difference. Prospect Heights, Ill: Waveland Press, 1969. 

Bartram, David v.dğr. Göç Meselesinde Temel Kavramlar. Hece Yayınları, 2019. 



 

 247 

Başkale, Hatice. “Nitel Araştırmalarda Geçerlik, Güvenirlik ve Örneklem Büyüklüğünün 
Belirlenmesi”. Dokuz Eylül Üniversitesi Hemşirelik Fakültesi Elektronik Dergisi 9/1 

(01 Şubat 2016), 23-28.  
Battal, Emine. “Yeni dini hareketler ve şiddet”. 

http://acikerisim.erdogan.edu.tr/xmlui/handle/11436/254 
Bauman, Zygmunt. Kimlik. çev. Mesut Hazır. İstanbul: Heretik Yayınları, 5. bs., 2017. 
Bauman, Zygmunt. “Migration and identities in the globalized world”. Philosophy & Social 

Criticism 37/4 (01 Mayıs 2011), 425-435. https://doi.org/10.1177/0191453710396809 
Bauman, Zygmunt. Postmodernlik ve Hoşnutsuzlukları. çev. İsmail Türkmen. İstanbul: 

Ayrıntı Yayınları, 2019. 
Beckford, James A. (ed.). Migration and Religion. Cheltenham, UK; Northampton, MA, 

USA: Edward Elgar Publishing, 2015. 
Bennett, E.- Jolley, T. The Management of Conflict in Tropical Fisheries. Technical Report. 

London: CEMARE, 2002. CEMARE. 
Berger, Peter L. “Bilgi Sosyolojisinde Bir Problem Olarak Kimlik”. çev. Mehmet Cüneyt 

Birkök. Istanbul Journal of Sociological Studies 26 (14 Eylül 2011), 241-251. 
Berger, Peter L.- Luckmann, Thomas. Gerçekliğin Sosyal İnşası Bir Bilgi Sosyolojisi 

İncelemesi. çev. Vefa Saygın Öğütle, 2018. 
Berger, Peter L.- Luckmann, Thomas. Modernite, Çoğulculuk ve Anlam Krizi. çev. Mustafa 

Derviş Dereli. Heretik Yayıncılık, 2015. 

Berry, J. W. “Acculturation and Adaptation in a New Society”. International Migration 30 
(Haziran 1992), 69-85. https://doi.org/10.1111/j.1468-2435.1992.tb00776.x 

Berry, John W. “Acculturation and identity”. Textbook of Cultural Psychiatry. ed. Dinesh 
Bhugra- Kamaldeep Bhui. Cambridge: Cambridge University Press, 2. bs., 2018. 
https://doi.org/10.1017/9781316810057 

Berry, John W. Special Issue: Conflict, negotiation, and mediation across cultures: highlights 
from the fourth biennial conference of the International Academy for Intercultural 
Research. “Acculturation: Living successfully in two cultures”. International Journal 
of Intercultural Relations 29/6 (01 Kasım 2005), 697-712. 
https://doi.org/10.1016/j.ijintrel.2005.07.013 

Berry, John W. “Contexts of acculturation”. The Cambridge Handbook of Acculturation 
Psychology. ed. David L. Sam- John W. Berry. Cambridge Handbooks in Psychology. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2. bs., 2016. 
https://doi.org/10.1017/CBO9781316219218 



 

 248 

Berry, John W. v.dğr. “Immigrant Youth: Acculturation, Identity, and Adaptation”. Applied 
Psychology 55/3 (2006), 303-332. https://doi.org/10.1111/j.1464-0597.2006.00256.x 

Berry, John W. “Psychology of Acculturation Understanding Individuals Moving Between 
Cultures”. Applied Cross-Cultural Psychology. ed. Richard W. Brislin. London: 
SAGE Publications, 1990. 

Berry, John W. “Stress perspectives on acculturation”. The Cambridge Handbook of 
Acculturation Psychology. ed. David L. Sam- John W. Berry. Cambridge Handbooks 
in Psychology. Cambridge: Cambridge University Press, 2. bs., 2016. 
https://doi.org/10.1017/CBO9781316219218 

Berry, John W.- Hou, Feng. “Acculturation, Discrimination and Wellbeing among Second 
Generation of Immigrants in Canada”. International Journal of Intercultural Relations 
61 (01 Kasım 2017), 29-39. https://doi.org/10.1016/j.ijintrel.2017.08.003 

Berry, John W.- Sabatier, Colette. “Acculturation, Discrimination, and Adaptation among 
Second Generation Immigrant Youth in Montreal and Paris”. International Journal of 
Intercultural Relations 34/3 (01 Mayıs 2010), 191-207. 
https://doi.org/10.1016/j.ijintrel.2009.11.007 

Berzonsky, Michael D. v.dğr. “The How and What of Identity Formation: Associations 
between Identity Styles and Value Orientations”. Personality and Individual 
Differences 50/2 (01 Ocak 2011), 295-299. https://doi.org/10.1016/j.paid.2010.10.007 

Betz, Hans-Georg. “In the Name of Dignity and Respect: International Migration and the 

Ethnopopulist Backlash”. Migration and Nationalism: Theoretical and Empirical 
Perspectives. ed. Michael Samers- Jens Rydgren. Edward Elgar Publishing, 2024. 

Beyer, Peter. Religion and Globalization. London, U.K.; Thousand Oaks, Calif: SAGE 
Publications Ltd, 2000. 

Bhugra, D.- Becker, M. “Migration, cultural bereavement and cultural identity.” World 
psychiatry: official journal of the World Psychiatric Association 4 1 (2005), 18-24.  

Biçer, Nurşat. “The Views of Syrian Refugees Migrating to Turkey on the Turkish Language 
and Culture: Kilis Case”. Journal of Education and Training Studies 5/3 (06 Şubat 
2017), 97-109. https://doi.org/10.11114/jets.v5i3.2100 

Bilgin, Nuri. İnsan İlişkileri ve Kimlik. Sistem Yayıncılık, 2001. 
Bilgin, Nuri. Kimlik İnşası. İstanbul: İmge Kitabevi Yayınları, 2023. 
Bilgin, Nuri. Sosyal Psikolojide Yöntem ve Pratik Çalışmalar. İstanbul: Sistem Yayıncılık, 

1. bs., 1995. 



 

 249 

Billig, Michael- Tajfel, Henri. “Social Categorization and Similarity in Intergroup 
Behaviour”. European Journal of Social Psychology 3/1 (1973), 27-52. 

https://doi.org/10.1002/ejsp.2420030103 
Bledin, Kenneth. “Migration, Identity and Group Analysis”. Group Analysis 36/1 (01 Mart 

2003), 97-110. https://doi.org/10.1177/0533316403036001206 
Bloemraad, Irene v.dğr. “Citizenship and Immigration: Multiculturalism, Assimilation, and 

Challenges to the Nation-State”. Annual Review of Sociology 34 (06 Haziran 2008). 
https://doi.org/10.1146/annurev.soc.34.040507.134608 

Bloom, Pazit Ben-Nun v.dğr. “Religious Social Identity, Religious Belief, and Anti-
Immigration Sentiment”. The American Political Science Review 109/2 (2015), 203-
221. 

Blumer, Herbert. Symbolic Interactionism: Perspective and Method. Berkeley, Calif.: 
University of California Press, 1986. 

Bodur, Hüsnü Ezber. “Batı’da İslâm Karşıtlığının İcat Edilmiş Dili Olarak İslamofobi 
(Çatışmacı Sosyolojik Perspektif)”. İlahiyat Akademi 6 (01 Aralık 2017), 69-86. 

Bosak, Janine v.dğr. “Salience of Category”. Encyclopedia of Evolutionary Psychological 
Science. ed. Todd K Shackelford- Viviana A Weekes-Shackelford. 6786-6793. Cham: 
Springer International Publishing, 2021. https://doi.org/10.1007/978-3-319-19650-
3_2425 

Bourdieu, Pierre. Ayrım: Beğeni YargısınınToplumsal Eleştirisi. çev. Derya Fırat Şannan- 

Ayşe Günce Berkkurt. İstanbul: Heretik Yayıncılık, 1. bs., 2015. 
Bourdieu, Pierre. Language and Symbolic Power. Cambridge, 1992. 
Bourdieu, Pierre. Pratik Nedenler / Eylem Kuramı Üzerine. çev. Hülya Uğur Tanrıöver. Hil 

Yayınları, 2015. 
Bourdieu, Pierre- Wacquant, Loic. Düşünümsel Bir Antropoloji İçin Cevaplar. çev. Nazlı 

Ökten. İstanbul: İletişim Yayınları, 1. bs., 2003. 
Bozok, Mehmet- Bozok, Nihan. “Away from Home and Excluded from Local Solidarity 

Networks: Undocumented Afghan Migrant Men in Istanbul”. Population, Space and 
Place n/a/n/a (2024), e2775. https://doi.org/10.1002/psp.2775 

Breton, Raymond. “Institutional Completeness of Ethnic Communities and the Personal 
Relations of Immigrants”. American Journal of Sociology. 
https://doi.org/10.1086/223793 

Brewer, Marilynn B. “The Many Faces of Social Identity: Implications for Political 
Psychology”. Political Psychology 22/1 (2001), 115-125. 



 

 250 

Brewer, Marilynn B. “The Social Self: On Being the Same and Different at the Same Time”. 
Personality and Social Psychology Bulletin 17/5 (01 Ekim 1991), 475-482. 

https://doi.org/10.1177/0146167291175001 
Brown, Rupert. Prejudice: Its Social Psychology. Malden, MA: Blackwell Publisher, 1995. 
Brown, Rupert. “The role of similarity in inter group relations”. The Social Dimension: 

European Developments in Social Psychology: Volume 2 (European Studies in Social 
Psychology) [Paperback] Tajfel, Henri. ed. Henri Tajfel. Cambridge Cambridgeshire; 
New York: Paris: Cambridge University Press, 1984. 

Brown, Rupert. “The Social Identity Approach: Appraising the Tajfellian Legacy”. British 
Journal of Social Psychology 59/1 (2020), 5-25. https://doi.org/10.1111/bjso.12349 

Brown, Rupert- Zagefka, Hanna. “The Dynamics of Acculturation: An Intergroup 
Perspective”. 

Brubaker, Rogers- Cooper, Frederick. “Beyond ‘Identity’”. Theory and Society 29/1 (2000), 
1-47. 

Brüß, Joachim. “Proud but isolated? Effects of in-group favouritism and acculturation 
preferences on inter-ethnic attitudes and contact between German, Turkish and 
resettler adolescents”. Journal of Ethnic and Migration Studies 31/1 (01 Ocak 2005), 
3-27. https://doi.org/10.1080/1369183042000305663 

Burris, Christopher T.- Jackson, Lynne M. “Social Identity and the True Believer: Responses 
to Threatened Self-Stereotypes among the Intrinsically Religious”. British Journal of 

Social Psychology 39/2 (2000), 257-278. https://doi.org/10.1348/014466600164462 
Butler, Judith. Excitable Speech: A Politics of the Performative. New York: Routledge, 

1997. 
Cameron, James E. “A Three-Factor Model of Social Identity”. Self and Identity 3/3 

(Temmuz 2004), 239-262. https://doi.org/10.1080/13576500444000047 
Capozza, Dora- Brown, Rupert. Social Identity Processes: Trends in Theory and Research. 

London; Thousand Oaks, Calif: SAGE Publications Ltd, 2000. 
Carson, Scott Alan. “European Immigration to America’s Great Basin, 1850-1870”. The 

Journal of Interdisciplinary History 34/4 (2004), 569-594. 
Castells, Manuel. Kimliğin Gücü / Enformasyon Çağı: Ekonomi, Toplum ve Kültür Cilt 2. 

çev. Ebru Kılıç. İstanbul Bilgi Üniversitesi, 2013. 
Cerulo, Karen A. “Identity Construction: New Issues, New Directions”. Annual Review of 

Sociology 23 (1997), 385-409. 
Chambers, Iain. Göç, Kültür, Kimlik. çev. Mehmet Beşikçi- İsmail Türkmen. Ayrıntı 

Yayınları, 1994. 



 

 251 

Chambers, Iain. Göç, Kültür, Kimlik. çev. Mehmet Beşikçi- İsmail Türkmen. Ayrıntı 
Yayınları, 1994. 

Chan, Darren. Acculturation: A Social Identity Approach. Lincoln University, Thesis, 2014.  

Chan, Sin Yee. “From Sincerity of Thought to Peace ‘All Under Heaven’(Tianxia 天下) The 

Confucian Stance on Peace and Violence”. Peacemaking and the Challenge of 
Violence in World Religions. ed. Irfan A. Omar- Michael K. Duffey. Chichester, West 
Sussex, UK; Malden, Ma: Wiley-Blackwell, 2015. 

Chigeza, Shingairai v.dğr. “African migrants’ experiences of xenophobic violence in South 
Africa: A relational approach”. Journal of Psychology in Africa 23 (01 Ocak 2013), 
501-505. https://doi.org/10.1080/14330237.2013.10820658 

Chomsky, Noam- Herman, Edward S. Rızanın İmalatı/Kitle Medyasının Ekonomi Politiği. 
çev. Ender Abadoğlu. İstanbul: bgst Yayınları, 2. bs., 2012. 

Christie, Daniel J. “Reducing direct and structural violence: The human needs theory”. Peace 
and Conflict: Journal of Peace Psychology 3 (1997), 315-332. 
https://doi.org/10.1207/s15327949pac0304_1 

Christie, Daniel J.- Schwebel, Milton. “Children and Structural Violence”. Peace, Conflict, 

and Violence: Peace Psychology for the 21st Century. ed. Daniel J. Christie- Richard 
V. Wagner. Upper Saddle River, N.J: Pearson College Div, 2000. 

Claassen, Christopher. “Group Entitlement, Anger and Participation in Intergroup 
Violence”. British Journal of Political Science 46/1 (Ocak 2016), 127-148. 
https://doi.org/10.1017/S000712341400012X 

Coady, C. A. J. Morality and Political Violence. Cambridge: Cambridge University Press, 
2007. https://doi.org/10.1017/CBO9780511811586 

Coates, Linda- Wade, Allan. “Langauge and Violence: Analysis of Four Discursive 
Operations”. Journal of Family Violence 22/7 (01 Ekim 2007), 511-522. 
https://doi.org/10.1007/s10896-007-9082-2 

Cohen, Taya R. v.dğr. “Group Morality and Intergroup Relations: Cross-Cultural and 
Experimental Evidence”. Personality and Social Psychology Bulletin 32/11 (01 Kasım 
2006), 1559-1572. https://doi.org/10.1177/0146167206291673 

Coleman, Simon- Collins, Peter. Religion, Identity and Change: Perspectives on Global 
Transformations. Routledge, 2004. 

Collins, Randall. Violence: A Micro-Sociological Theory. Princeton, NJ: Princeton 
University Press, 2009. 



 

 252 

Comola, Margherita- Mendola, Mariapia. “Formation of Migrant Networks”. The 
Scandinavian Journal of Economics 117/2 (2015), 592-618. 

https://doi.org/10.1111/sjoe.12093 
Crawford, Beverly. “The Causes of Cultural Conflict: An Institutional Approach”. The Myth 

of “Ethnic Conflict”: Politics, Economics, and “Cultural” Violence. ed. Beverly 
Crawford- Ronnie D. Lipschutz. Berkeley: Univ of California Intl &, 1998. 

Crenshaw, Kimberle. “Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and 
Violence against Women of Color”. Stanford Law Review 43/6 (1991), 1241-1299. 
https://doi.org/10.2307/1229039 

Creswell, John W. Nitel Araştırma Yöntemleri: Beş Yaklaşıma Göre Nitel Araştırma ve 
Araştırma Deseni. Ankara: Siyasal Kitabevi, 3. bs., 2014.  

Creswell, John W. Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 
Approaches. Thousand Oaks: SAGE Publications Inc, 4. bs., 2014. 

Curun, Ferzan- Yurtdaş, Göklem Tekdemir. “Perception of Simple and Crossed Group 
Identities: Gender and Age”. Psikoloji Çalışmaları 34/2 (22 Aralık 2014), 35-52. 

Çukur, Cem Safak v.dğr. “Religiosity, Values, and Horizontal and Vertical Individualism—
Collectivism: A Study of Turkey, the United States, and the Philippines”. The Journal 
of Social Psychology 144/6 (01 Aralık 2004), 613-634. 
https://doi.org/10.3200/SOCP.144.6.613-634 

Çapcıoğlu, İhsan. “Küreselleşme, Kültür ve Din”. Ankara Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 

Dergisi 49/2 (01 Ağustos 2008), 153-183. https://doi.org/10.1501/Ilhfak_0000000973 
Çelebi, Nilgün. Sosyoloji Notları. Anı Yayıncılık, 2007. 
Çelebi, Vedat. “Michel Foucault’da Bilgi, İktidar ve Özne İlişkişi”. Sosyal ve Beşeri 

Bilimler Dergisi 5/1 (01 Haziran 2013). 
Çelik, Celaleddin. “Kurumsallaşma ve Cemaatleşme Arasında Göçmen Kimliği”. Marife 

Dini Araştırmalar Dergisi 3/2 (01 Ekim 2003), 235-247. 
Çoştu, Yakup. “Göçmenlerin Kimlik Arayışı”. Hitit Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Dergisi 9/2 (18 Aralık 2016), 533-546. https://doi.org/10.17218/hititsosbil.280803 
Çoştu, Yakup. Migration and Religion: Euro-Turks. Lap Lambert Academic Publishing, 

2019.  
Çoştu, Yakup. Yurt Dışında Türkler: Göçmenlik, Etnisite ve Din. Transnational Press 

London, 2020. 
Day, Abby. Believing in Belonging: Belief and Social Identity in the Modern World. OUP 

Oxford, 2011. 



 

 253 

Day, Abby. Sociology of Religion: Overview and Analysis of Contemporary Religion. 
Abingdon New York, NY, 2020. 

Dellaloğlu, Besim F. “Nargilenin Sosyolojisi”. Perspektif (Blog), 08 Eylül 2022. 
Delibaş, Kayhan. “İslami Fundamentalizmden İslam Fobisine: Batı Dünyasında Gelişmekte 

Olan İslamophobia Yeni Bir Eşitsizlik Kaynağı Olarak Görülebilir mi?” Bilgi Sosyal 
Bilimler Dergisi 2 (01 Aralık 2004), 1-41. 

Deng, Francis M. War of Visions: Conflict of Identities in the Sudan. Washington, D.C: 
Brookings Institution Press, 1995. 

Denzin, Norman K. The Research Act: A Theoretical Introduction to Sociological Methods. 
New York: Routledge, 2017. https://doi.org/10.4324/9781315134543 

Derrida, Jacques. Margins of Philosophy. çev. Alan Bass. Chicago: University of Chicago 
Press, 1985. 

Deslandes, Christine- Anderson, Joel R. “Religion and Prejudice Toward Immigrants and 
Refugees: A Meta-Analytic Review”. The International Journal for the Psychology of 
Religion 29/2 (03 Nisan 2019), 128-145. 
https://doi.org/10.1080/10508619.2019.1570814 

DHA. “Ankara’da bıçaklı kavga: Yaralılardan biri hayatını kaybetti”. NTV (2021).  
Diğler, Mustafa- Soylu, Rasim. “Batı Resim Sanatında Oryantalizm Akımı Üzerı̇ne Bir 

Araştırma”. Journal of Social and Humanities Sciences Research 9/81 (2022), 372-
388. 

Dijk, Teun A. Van. İdeoloji Multidisipliner Bir Yaklaşım. çev. Ayşe Demir. Ankara: Hece 
Yayınları, 2019. 

Doosje, Bertjan- Ellemers, Naomi. “Stereotyping Under Threat: The Role of Group 
Identification”. Social Psychology Stereotyping. ed. Russell Spears v.dğr. Oxford, 
UK; Cambridge, Mass: John Wiley & Sons, 1. bs., 1997. 

Douglas, Harper. “identity”. Online Etymology Dictionary. www.etymonline.com. 2022. 
Erişim 26 Aralık 2022.  

Durmuşoğlu, Kadriye. Türkiye’de Sekülerleşme (İkinci Kitap). Büyüyenay, 2022. 
Düzler, Gamze. Ruanda Soykırımının Ekonomi Politiği. Lisansüstü Eğitim Enstitüsü 

Uluslararası İlişkiler Anabilim Dalı: İstanbul Medeniyet Üniversitesi, Yüksek Lisans 
Tezi, 2020. 

Eagleton, Terry. Kültür. çev. Berrak Göçer. İstanbul: Can Yayınları, 2005. 
Ellemers, Naomi. “The Group Self”. Science 336/6083 (18 Mayıs 2012), 848-852. 

https://doi.org/10.1126/science.1220987 



 

 254 

Ellemers, Naomi- Knippenberg, Ad van. “Stereotyping in social context”. The social 
psychology of stereotyping and group life. 208-235. Malden: Blackwell Publishing, 

1997. 
Ercan, Galip- Uyar, Recep. “Göç ve Göçmen Davranışlarında Gözlemlenen Sosyal 

Psikolojik Boyutlar”. Journal of Social, Humanities and Administrative Sciences 
(JOSHAS) 7/45 (08 Nisan 2022), 2071-2085. https://doi.org/10.31589/JOSHAS.782 

Erdoğan, M. Murat. Türkiye’deki Suriyeliler Toplumsal Kabul ve Uyum. İstanbul: İstanbul 
Bilgi Üniversitesi, 2014. 

Erikson, Erik H. The Life Cycle Completed. New York: W. W. Norton & Company, 1998. 
Erkan, Erol. “Suriyeli Göçmenler ve Dini Hayat: Uyum, Karşılaşma, Benzeşme Gaziantep 

Örneği”. İlahiyat Akademi 4 (06 Nisan 2017), 1-36.  
Erkan, Erol. “Suriyeli Sığınmacıların Entegrasyonunda Dinî Grupların Rolü: Haznevî 

Tarikatı Örneği”. Gaziantep University Journal of Social Sciences 22/3 (28 Temmuz 
2023), 685-701. https://doi.org/10.21547/jss.1278848 

Ertit, Volkan. “Sekülerleşmenin Hızlandırıcısı Olarak Kapitalizm”. Liberal Düşünce Dergisi 
74 (01 Ocak 2014), 63-82. 

Ertit, Volkan. “Sekülerleşmenin Hızlandırıcısı Olarak Kentleşme”. Dumlupınar Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Dergisi 41 (20 Haziran 2015), 0-0. 

Fearon, James. “What Is Identity (As We Now Use the Word)?” 
Featherstone, Mike. Undoing Culture: Globalization, Postmodernism and Identity: 39. 

London: Sage Publications UK, 3. bs., 2000. 
Feitosa, Jennifer v.dğr. “Social identity: Clarifying its dimensions across cultures”. 

Psihologijske Teme 21/3 (2012), 527-548. 
Fırat, M.- Ataca, Bilge. “Toward whom does intergroup contact reduce prejudice? Exploring 

national majorities’ prejudice toward ethnic and migrant minorities”. The Journal of 
Social Psychology 163 (2022), 537-553. 
https://doi.org/10.1080/00224545.2021.2023085 

Fichter, Joseph. Sosyoloji nedir. çev. Nilgün Çelebi. Ankara: Anı Yayıncılık, 9. bsk., 2009. 
Findor, A. v.dğr. “Re-examining public opinion preferences for migrant categorizations: 

‘Refugees’ are evaluated more negatively than ‘migrants’ and ‘foreigners’ related to 
participants’ direct, extended, and mass-mediated intergroup contact experiences”. 
International Journal of Intercultural Relations 80 (2021), 262-273. 
https://doi.org/10.1016/j.ijintrel.2020.12.004 

Firmin, Michael W. “Data Collection”. The SAGE Encyclopedia of Qualitative Research 
Methods. ed. Lisa M. Given. Los Angeles (Calif.): SAGE Publications, Inc, 2008. 



 

 255 

Fisher, Ronald J. The Social Psychology of Intergroup and International Conflict Resolution. 
New York: Springer-Verlag, 1990. 

Foucault, Michel. Bilginin Arkeolojisi. çev. Veli Urhan. İstanbul: Birey Yayıncılık, 1999. 
Foucault, Michel. Marx’tan Sonra. çev. Gökhan Aksay. İstanbul: Nemesis Kitaplığı, 2004. 
Frederiks, M. “Religion, Migration, and Identity”. Mission Studies 32 (2015), 181-202. 

https://doi.org/10.1163/15733831-12341400 
Frederiks, Martha- Dorottya Nagy (ed.). Religion, Migration and Identity: Methodological 

and Theological Explorations. Brill, 2016. https://doi.org/10.1163/9789004326156 
Freyer, Hans. Din Sosyolojisi. çev. Turgut Kalpsüz. İstanbul: Doğu Batı Yayınları, 2013. 
Friedrichsen, G. W. S.- Burchfield, R. W. The Oxford Dictionary of English Etymology. ed. 

C. T. Onions. Oxford: Oxford University Press, 1966. 
Fromm, Erich. İnsandaki Yıkıcılığın Kökenleri. İstanbul: Say Yayınları, 1. bs., 1973. 
Fromm, Erich. Sevgini ve Şiddetin Kaynağı. çev. Yurdanur Salaman- Nâlan İçten. İstanbul: 

Payel Yayınları, 6. bs., 2017. 
Fry, Douglas P.- Bjorkqvist, Kaj. Cultural Variation in Conflict Resolution: Alternatives to 

Violence. Mahwah, N.J: Lawrence Erlbaum Associates, Inc., 1997. 
Fry, Douglas P.- Fry, C. Brooks. “Culture and Conflict-Resolution Models: Exploring 

Alternatives to Violence”. Cultural Variation in Conflict Resolution: Alternatives to 
Violence. ed. Douglas P. Fry- Kaj Bjorkqvist. Mahwah, N.J: Lawrence Erlbaum 
Associates, Inc., 1997. 

Galtung, Johan. A Theory of Civilization: Overcoming Cultural Violence. Transcend 
University Press, 2014. 

Galtung, Johan. “Cultural Violence”. Journal of Peace Research 27/3 (1990), 291-305. 
Galtung, Johan. Galtung: Peace by Peaceful Means; Peace and Conflict, Development and 

Civilization: Peace and Conflict. Oslo; London; Thousand Oaks, CA, 1996. 
Galtung, Johan. “Violence, Peace, and Peace Research”. Journal of Peace Research 6/3 

(1969), 167-191. 
Ghadi, Needal v.dğr. “Language and Identity Development Among Syrian Adult Refugees 

in Canada: A Bourdieusian Analysis”. Journal of Contemporary Issues in Education 
14/1 (26 Şubat 2019). https://doi.org/10.20355/jcie29358 

Gheorghiu, Mirona v.dğr. “Status, Relative Deprivation, and Moral Devaluation of 
Immigrants”. British Journal of Social Psychology 61/2 (2022), 510-531. 
https://doi.org/10.1111/bjso.12493 

Giddens, Anthony. Modernite ve Bireysel-Kimlik: Geç Modern Çağda Benlik ve Toplum. 
çev. Ümit Tatlıcan, 2010. 



 

 256 

Girard, Rene. Şiddet ve Kutsal. çev. Necmiye Alpay. İstanbul: Kanat Kitap, 2003. 
Glazer, Nathan. Beyond the Melting Pot: The Negroes, Puerto Ricans, Jews, Italians, and 

Irish of New York City. The MIT Press, 1970.  
Gleason, Philip. “Identifying Identity: A Semantic History”. The Journal of American 

History 69/4 (1983), 910-931. https://doi.org/10.2307/1901196 
Goffman, Erving. Günlük Yaşamda Benliğin Sunumu. çev. Barış Cezar. Istanbul, 2009. 
Goethals, George R. “Social Comparison Theory: Psychology from the Lost and Found”. 

Personality and Social Psychology Bulletin 12/3 (01 Eylül 1986), 261-278. 
https://doi.org/10.1177/0146167286123001 

Gómez, Ángel v.dğr. “On the nature of identity fusion: Insights into the construct and a new 
measure”. Journal of Personality and Social Psychology 100 (2011), 918-933. 
https://doi.org/10.1037/a0022642 

Google Books Ngram Viewer. Erişim 26 Aralık 2022. 
https://books.google.com/ngrams/graph?content=identity&year_start=1900&year_en
d=2019&corpus=26&smoothing=3&case_insensitive=true 

Google Books Ngram Viewer. “Religious Identity and Social Identity Statistic (1970-
2019)”. Google Books Ngram Viewer. Erişim 19 Ağustos 2023. 
https://books.google.com/ngrams/graph?content=religious+identity%2Csocial+identi
ty&year_start=1970&year_end=2019&corpus=en-
2019&smoothing=3&case_insensitive=true 

Göç İdaresi Başkanlığı. Geçici Koruma. Resmî Kurum Raporu. Geçici Koruma İstatistikleri. 
Ankara: Göç İdaresi Başkanlığı, 2024. Göç İdaresi Başkanlığı.  

Göker, Göksel v.dğr. Göç kimlik aidiyet. Konya: Literatürk, 2015. 
Göktepe, Ayşe Kaya. “Popüler Müziğin Sosyal Kimlik İnşasındaki Rolü: Yerli 45’lik 

Şarkılar Örneği”. Hitit İlahiyat Dergisi 20/2 (30 Aralık 2021), 547-588. 
https://doi.org/10.14395/hid.982197 

Göregenli, Melek. “Temel Kavramlar: Önyargı, Kalıpyargı ve Ayrımcılık”. Ayrımcılık Çok 
Boyutlu Yaklaşımlar. ed. Kenan Çayır- Müge Ayan Ceyhan. İstanbul Bilgi 
Üniversitesi, 2018. 

Greenland, Fiona- Fatma Müge Göçek (ed.). Cultural Violence and the Destruction of 
Human Communities: New Theoretical Perspectives. New York: Routledge, 2020. 

Greil, Arthur L.- Davidman, Lynn. “Kimlik ve Din”. çev. Abdullah Özbolat- Saffet Kartopu. 
Kimlik ve Din. ed. Mustafa Macit- Abdullah Özbolat. Adana: Karahan Kitabevi, 2007. 



 

 257 

Griffin, Glenn A. Elmer v.dğr. “A Cross-Cultural Investigation of Religious Orientation, 
Social Norms, and Prejudice”. Journal for the Scientific Study of Religion 26/3 (1987), 

358-365. https://doi.org/10.2307/1386437 
Guba, Egon G.- Lincoln, Yvonna S. Effective Evaluation: Improving the Usefulness of 

Evaluation Results Through Responsive and Naturalistic Approaches. San Francisco: 
Jossey-Bass, 1981. 

Gumperz, John J.- Gumperz, Jenny Cook. “Introduction: language and the communication 
of social identity”. Language and Social Identity. ed. John J. Gumperz. Studies in 
Interactional Sociolinguistics. Cambridge: Cambridge University Press, 1983. 
https://doi.org/10.1017/CBO9780511620836 

Güllülü, Sabahattin. Sanat ve toplum. Fen ve Edebiyat Fakültesi Yayınları: Sosyoloji 
Bölümü, 1994. 

Günay, Ünver. Din sosyolojisi. İstanbul: İnsan Yayınları, 6. bs., 2015. 
Günaydın Temel, Dilşa- Kahraman, Z. Ezgi. “A Spatial Appropriation of the Exterior Space 

of Housing Units of Immigrant Neighbourhoods: The Case of ‘Little Halep,’ Önder 
Neighbourhood, Ankara”. Journal of Ankara Studies 7/2 (2019), 415-431. 
https://doi.org/10.5505/jas.2019.74936 

Gündüz, Şinasi. “Din ve Şiddet Paradoksu”. Milel ve Nihal 13/2 (28 Aralık 2016), 8-31. 
https://doi.org/10.17131/milel.284837 

Güney, Ülkü. “Syrian Refugees between Turkish Nationalism and Citizenship”. Journal of 

Immigrant & Refugee Studies 20/4 (02 Ekim 2022), 519-532. 
https://doi.org/10.1080/15562948.2021.1950256 

Güngör, Özcan. “Kimlik ve Gerçekliğin Sosyal İnşası: Kuşçuoğlu Örneği”. Journal of 
Turkish Studies 11/Volume 11 Issue 12 (17 Ekim 2019), 67-82. 
https://doi.org/10.7827/TurkishStudies.9790 

Güngör, Özcan. “Sosyolojik Bir Teori Olarak Sembolik Etkileşimciliğin Ontolojik Temeli 
ve Din Olgusu”. Abant İzzet Baysal Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 
13/1 (2013), 57-91. 

Güngör, Özcan. Türkiye’de Dini Gruplar. Ankara: Sonçağ Akademi, 2019. 
Güngör, Veyis. Bizimkilerin pedagojisi. Ankara: Liman Kitapları, 2005. 
Güngörmez, Bengül. “Kitle İletişim Araçları, Siyaset ve Propaganda”. Uludağ Üniversitesi 

Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi 3/3 (01 Aralık 2002), 1-12. 
Gürbüz, Abdulcelil. “Diasporada Din ve Kimlik: Almanya’daki Genç Türk Göçmenler 

Üzerine Nitel Bir Araştırma”. Türk Din Psikolojisi Dergisi 7 (30 Haziran 2023), 71-
91. https://doi.org/10.59379/tdpd.1251852 



 

 258 

Gürgen, Haluk. “Propaganda”. Kurgu 8/2 (01 Temmuz 1990), 135-157. 
Gürkan, Salime Leyla. “Barış ve Şiddet Ekseninde Yahudilik”. Tarihi, Dinî, Siyasi, Kültürel, 

Sosyo-Psikolojik Boyutlarıyla, 117-143. Ankara: Kalkan Matbaacılık San. ve Tic. Ltd. 
Şti., 2016. 

Gürsoy, Şahin. Milli kimliğin oluşumunda dinin rolü. Ankara Üniversitesi: Sosyal Bilimler 
Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, 1996.  

Habermas, Jürgen. Öteki Olmak Ötekiyle Yaşamak / Siyaset Kuramı Yazıları. çev. Barış 
Tut- İlknur Aka. İstanbul: Yapı Kredi Yayınları, 2012. 

Hagan, Jacqueline- Ebaugh, Helen Rose. “Calling upon the Sacred: Migrants’ Use of 
Religion in the Migration Process”. International Migration Review 37/4 (01 Aralık 
2003), 1145-1162. https://doi.org/10.1111/j.1747-7379.2003.tb00173.x 

Haldun, İbni. Mukaddime (Tek Cilt) (Ciltli). ed. Süleyman Uludağ. Dergah Yayınları, 22., 
2023. 

Hall, Constance Margaret. Identity, Religion, and Values: Implications for Practitioners. 
Taylor & Francis, 1996. 

Hall, Stuart. “Who Needs ’İdentity?” Questions of Cultural Identity: SAGE Publications. ed. 
Stuart Hall- Paul du Gay. SAGE, 1996. 

Hamilton, David L.- Gifford, Robert K. “Illusory Correlation in Interpersonal Perception: A 
Cognitive Basis of Stereotypic Judgments”. Journal of Experimental Social 
Psychology 12/4 (Ocak 1976), 392-407. https://doi.org/10.1016/S0022-
1031(76)80006-6 

Hammersley, Martyn. Ethnography: Principles in Practice. New York, 2019. 
Hanauer, David Ian. “Non-Place Identity: Britain’s Response to Migration in the Age of 

Supermodernity”. Identity, Belonging and Migration. ed. Gerard Delanty v.dğr. 
Liverpool: Liverpool University Press, 2011. 

Harris, Alana. Rescripting Religion in the City: Migration and Religious Identity in the 

Modern Metropolis. Routledge, 2016. 
Haupt, Heinz-Gerhard. “Violence, History Of”. International Encyclopedia of the Social & 

Behavioral Sciences (Second Edition). ed. James D. Wright. 116-121. Oxford: 
Elsevier, 2015. https://doi.org/10.1016/B978-0-08-097086-8.96027-6 

Haviland, William A. v.dğr. Kültürel Antropoloji. çev. İnan Deniz Erguvan Sarıoğlu. 
İstanbul: Kaknüs Yayınları, 2017. 

Hearn, Jeff. The Violences of Men: How Men Talk about and How Agencies Respond to 
Men’s Violence to Women. London, 1998. https://doi.org/10.4135/9781446279069 



 

 259 

Herek, Gregory M. “Religious Orientation and Prejudice: A Comparison of Racial and 
Sexual Attitudes”. Personality and Social Psychology Bulletin 13/1 (Mart 1987), 34-

44. https://doi.org/10.1177/0146167287131003 
Herlambang, Wijaya. Cultural Violence: Its Practice and Challenge in Indonesia. Germany: 

VDM Verlag Dr. Müller, 2011. 
Heywood, Andrew. Siyasî ideolojiler. çev. Ahmet Kemal Bayram. Ankara: Adres Yayınları, 

2007. 
Hitlin, Steven. “Values as the Core of Personal Identity: Drawing Links between Two 

Theories of Self”. Social Psychology Quarterly 66/2 (2003), 118-137. 
https://doi.org/10.2307/1519843 

Hjelm, Titus. “Religion, Discourse and Power: A Contribution towards a Critical Sociology 
of Religion”. Critical Sociology 40/6 (01 Kasım 2014), 855-872. 
https://doi.org/10.1177/0896920513477664 

Hoad, T. F. (ed.). The Concise Oxford Dictionary of English Etymology. Oxford; New York: 
Oxford University Press, 1993. 

Hogg, Michael A. v.dğr. “Religion in the Face of Uncertainty: An Uncertainty-Identity 
Theory Account of Religiousness”. Personality and Social Psychology Review 14/1 
(01 Şubat 2010), 72-83. https://doi.org/10.1177/1088868309349692 

Hogg, Michael A.- Reid, Scott A. “Social Identity, Self-Categorization, and the 
Communication of Group Norms”. Communication Theory 16/1 (Şubat 2006), 7-30. 

https://doi.org/10.1111/j.1468-2885.2006.00003.x 
Hogg, Michael A.- Terry, Deborah J. “Social Identity and Self-Categorization Processes in 

Organizational Contexts”. The Academy of Management Review 25/1 (2000), 121-
140. https://doi.org/10.2307/259266 

Hogg, Michael A.- Vaughan, Graham M. Sosyal Psikoloji. çev. İbrahim Yıldız- Aydın 
Gelmez. Ütopya Yayınevi, 2. bs., 2011. 

Hornsey, Matthew J.- Hogg, Michael A. “Subgroup relations: A comparison of mutual 
intergroup differentiation and common ingroup identity models of prejudice 
reduction”. Personality and Social Psychology Bulletin 26 (2000), 242-256. 
https://doi.org/10.1177/0146167200264010 

Hortaçsu, Nuran. Ben Biz Siz Hepimiz. İmge Kitabevi Yayınları, 2007. 
Hunter, J. A. v.dğr. “Intergroup Violence and Intergroup Attributions”. British Journal of 

Social Psychology 30/3 (1991), 261-266. https://doi.org/10.1111/j.2044-
8309.1991.tb00943.x 



 

 260 

Husserl, Edmund. Fenomenoloji Üzerine Beş Ders. çev. Harun Tepe. Bilgesu Yayıncılık, 
2010. 

Infante, César v.dğr. “Violence Committed against Migrants in Transit: Experiences on the 
Northern Mexican Border”. Journal of Immigrant and Minority Health 14/3 (Haziran 
2012), 449-459. https://doi.org/10.1007/s10903-011-9489-y 

Irvin-Erickson, Douglas. “Genocide, Cultural Violence, and Community Destruction”. 
Cultural Violence and the Destruction of Human Communities: New Theoretical 
Perspectives. ed. Fiona Greenland- Fatma Müge Göçek. New York: Routledge, 2020. 

İmer, Kamile. Dil ve Toplum. Ankara: Gündoğan Yayınları, 1990. 
İnce, Mustafa- Shiko, Mustafa. “Suriyeli Mültecilerin, Türk Toplumu ile Entegrasyon 

Sürecinde Yaşadıkları Sorunlar Üzerine Bir Araştırma”. Uluslararası Kültürel ve 
Sosyal Araştırmalar Dergisi 7/2 (31 Aralık 2021), 39-58. 
https://doi.org/10.46442/intjcss.986993 

İnsamer. Türklerle Suriyeliler Arasındaki Gerilimin Nedenleri, Etkileri ve Çözümü. Özel 
Kuruluş Raporu. İstanbul: İHH İnsani ve Sosyal Araştırmalar Merkezi, 2019. İHH 
İnsani ve Sosyal Araştırmalar Merkezi. 

Jackman, Mary R. “Violence in Social Life”. Annual Review of Sociology 28 (2002), 387-
415. 

Jackson, Lynne M.- Hunsberger, Bruce. “An Intergroup Perspective on Religion and 
Prejudice”. Journal for the Scientific Study of Religion 38/4 (1999), 509-523. 

https://doi.org/10.2307/1387609 
Jenkins, Richard. Social Identity. London; New York: Routledge, 2008. 
Jones, Paul- Krzyzanowski, Michał. “Identity, Belonging and Migration: Beyond 

Constructing ‘Others’”. Identity, Belonging and Migration. ed. Gerard Delanty v.dğr. 
Liverpool: Liverpool University Press, 2011. 

Jussim, Lee J. v.dğr. “Why Study Stereotype Accuracy and Inaccuracy?” Stereotype 
Accuracy: Toward Appreciating Group Differences. ed. Yueh-Ting Lee v.dğr. XIV, 
330. Washington, DC: American Psychological Association, 1995. 
https://doi.org/10.1037/10495-000 

Kağıtçıbaşı, Çiğdem. Dünden Bugüne İnsan ve İnsanlar. İstanbul: Evrim Yayınları, 2014. 
Kakar, Sudhir. The Colors of Violence: Cultural Identities, Religion, and Conflict. 

University of Chicago Press, 1996. 
Kaplan, Mehmet. Kültür ve Dil. Ankara: Dergah Yayınları, 1983. 
Kaplan, Neşe. Göç kimlik çok kültürcülük. İstanbul: Der Kitabevi, 2017. 



 

 261 

Kapur, Preeti v.dğr. Psychological Perspectives on Identity, Religion and Well-Being: 
Empirical Findings from India. Springer Nature, 2022. 

Karakuş, Melis. “Gelenekselden Dijitale Propaganda Araçlarının Dönüşümü”. Selçuk 
İletişim 14/1 (15 Ocak 2021), 462-491. https://doi.org/10.18094/josc.776626 

Karamanidou, Eleni. “Violence against Migrants in Greece: Beyond the Golden Dawn”. 
Ethnic and Racial Studies 39/11 (2016), 2002-2021. 
https://doi.org/10.1080/01419870.2015.1124124 

Kartal, Habib Celaleddin. Güç Mücadelesi Bağlamında Teo-Strateji ve Unsurları. Ankara: 
Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2021. 

Kartarı, Asker. “Nitel Düşünce ve Etnografi: Etnografik Yönteme Düşünsel Bir Yaklaşım”. 
Moment Dergi 4/1 (15 Haziran 2017), 207-220. 
https://doi.org/10.17572/moment.411586 

Katartzi, Eugenia. “Unpacking Young Migrants’ Collective Identities: The Case of 
Ethnonational Identifications and Belonging”. Children & Society 31/6 (2017), 452-
462. https://doi.org/10.1111/chso.12219 

Kavut, Sevgi. “Goffman’ın Benlik Sunumu Kuramı Bağlamında Sosyal Medyada Kimlik 
İnşası: Instagram Üzerine Bir Araştırma”. NOSYON: Uluslararası Toplum ve Kültür 
Çalışmaları Dergisi 1 (01 Aralık 2018), 1-12. 

Kaya, Ayhan. İslam, Göç ve Entegrasyon: Güvenlikleştirme Çağı. İstanbul Bilgi 
Üniversitesi, 2016. 

Kaya, İlhan. Müslüman Amerikalılar. Dipnot Yayınları, 2007. 
Kayıklık, Hasan. “Çeşitli Meslek Gruplarında Dinsel Eğilim ile Hoşgörüsüzlük Arasındaki 

İlişki Üzerine Bir Araştırma”. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
(ÇÜİFD) 1/1 (01 Mart 2001), 125. 

Kelly, Liz. Surviving Sexual Violence. Cambridge, UK; Oxford, UK: Polity Press; B. 
Blackwell, 1988. 
http://www.dawsonera.com/depp/reader/protected/external/AbstractView/S97807456
77583 

Keten, Hatice. “Çağdaş Sanatta ‘Şiddet Olgusunun Güncelliği’ Üzerine Bir Değerlendirme”. 
The Journal of Social Sciences 8/8 (22 Ağustos 2019), 235-253. 
https://doi.org/10.16990/SOBIDER.280 

Kılıç, Ünal. “Ensabın Cahiliye Arapları ve Hz. Peygamber Nazarındaki Yeri ve Önemi = 
The Position and Significance of the Genealogy (Ensab) According to the Ignorant 
(Cahiliyya) Arabs and the Prophet”. Siyer Araştırmaları Dergisi 2 (2017), 45-63. 



 

 262 

Kınağ, Mustafa. George Herbert Mead Düşüncesinde Sosyal Benliğin Oluşumu. Ankara 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2018. 

Kim, Andrew E. “Critical Theory and the Sociology of Religion: A Reassessment”. Social 
Compass 43/2 (01 Haziran 1996), 267-283. 
https://doi.org/10.1177/003776896043002009 

Kilby, Jane. “Introduction to Special Issue: Theorizing Violence”. European Journal of 
Social Theory 16/3 (01 Ağustos 2013), 261-272. 
https://doi.org/10.1177/1368431013476579 

Kim, Rebecca Y. “Religion and Ethnicity: Theoretical Connections”. Religions 2/3 (Eylül 
2011), 312-329. https://doi.org/10.3390/rel2030312 

Kiremit, Esen Yangın- Akfırat, Serap. “Suriyeli Mültecilere Karşı Kabullenici ve Reddedici 
Kültürleşme Stratejilerinin Belirleyicileri: Hatay Örneği”. Göç Dergisi 8/1 (19 Nisan 
2021), 107-128. https://doi.org/10.33182/gd.v8i1.722 

Kirman, Mehmet Ali. Din Sosyolojisi Terimler Sözlüğü. Rağbet Yayınları, 2011. 
Klein, Olivier v.dğr. “Social Identity Performance: Extending the Strategic Side of SIDE”. 

Personality and Social Psychology Review 11/1 (Şubat 2007), 28-45. 
https://doi.org/10.1177/1088868306294588 

Kocalan, Elif Büşra. “Yeni Dinî Kimlik Oluşum, Şekillenme ve İfade Etme Aşamalarında 
Sosyal Medyanın Rolü: Japon Müslümanlar Örneği”. BEÜ İlahiyat Fakültesi Dergisi 
9/2 (15 Aralık 2022), 227-263. https://doi.org/10.33460/beuifd.1101617 

Kolektif. Altındağ’ın Sosyo-Kültürel Dokusu. Resmi Kurum Raporu. Ankara: Ankara 
Kalkınma Ajansı, 2011. 

Kolektif. Türkçe Sözlük. Ankara: Türk Dil Kurumu, 1945. 
Korostelina, K. Social Identity and Conflict: Structures, Dynamics, and Implications. New 

York, 2007. 
Kriesberg, Louis. The Sociology of Social Conflicts. Syracuse University in the United 

States of America: Prentice Hall, Inc., 1973. 
Kubat, Mehmet. “Selefiye ile Neo-Selefîliğin Kesişen ve Ayrışan Yönleri”. İnönü 

Üniversitesi Uluslararası Sosyal Bilimler Dergisi 6/2 (24 Aralık 2017), 124-141.  
Kula, Mustafa Naci. Ergenlerde Kimlik Bunalımı ve Din Eğitiminin Etkisi. Ann Arbor, 

United States, Master’s, 1986.  
Kurtz, Lester R. (ed.). Encyclopedia of Violence, Peace, and Conflict. Amsterdam; London: 

Academic Press, 2008. 
Kutlu, Sönmez. “Kökencilik ve Tezahürleri”. http://www.sonmezkutlu.net/. Erişim 31 

Temmuz 2023.  



 

 263 

Küçük, Serhat- Güngör, Özcan. “Brotherhood beyond the Ummah: Theological and socio-
cultural perspectives to potential of coexistence”. HTS Teologiese Studies / 

Theological Studies 77 (28 Ekim 2021). https://doi.org/10.4102/hts.v77i4.6745 
Küçükalp, Kasım. “Derrida’nın Mevcudiyet Metafiziği Eleştirisi”. Felsefe Dünyası 63 (15 

Temmuz 2016), 5-19. 
Küçükaşçı, Mustafa S. “Tarihi Süreçte Seyyid ve Şerif Kavramlarının Kullanımı”. Osmanlı 

Araştırmaları 33/33 (01 Haziran 2009). 
Kümbetoğlu, Belkıs. Sosyolojide ve Antropolojide Niteliksel Yöntem ve Araştırma. 

İstanbul, 2017. 
Laythe, Brian v.dğr. “Predicting Prejudice from Religious Fundamentalism and Right‐Wing 

Authoritarianism: A Multiple‐Regression Approach”. Journal for the Scientific Study 
of Religion 40/1 (Mart 2001), 1-10. https://doi.org/10.1111/0021-8294.00033 

Leak, Gary K.- Finken, Laura L. “The Relationship between the Constructs of Religiousness 
and Prejudice: A Structural Equation Model Analysis”. International Journal for the 
Psychology of Religion 21/1 (2011), 43-62. 
https://doi.org/10.1080/10508619.2011.532448 

Lee, Everett S. “A Theory of Migration”. Demography 3/1 (01 Mart 1966), 47-57. 
https://doi.org/10.2307/2060063 

Lefebvre, Henri. Gündelik Hayatın Eleştirisi II Gündelik Hayat Sosyolojisinin Temelleri. 
çev. Işık Ergüden. Sel Yayıncılık, 2022. 

Leteinturier, Christine. “Propaganda ve Reklam”. Sosyolojik Düşünce Sözlüğü. ed. 
Massimo Borlandi. İletişim yayınları 1580. İstanbul: İletişim, 2011. 

Levitt, P. “‘You Know, Abraham Was Really the First Immigrant’: Religion and 
Transnational Migration”. International Migration Review 37 (2003), 847-873. 
https://doi.org/10.1111/j.1747-7379.2003.tb00160.x 

Luckmann, Thomas. Görünmeyen Din Modern Toplumda Din Sorunu. çev. Ali Coşkun 
v.dğr. İstanbul: Rağbet Yayınları, 1967. 

Maalouf, Amin. Ölümcül Kimlikler. çev. Aysel Bora. İstanbul: Yapıkredi Yayınları, 2000. 
Macit, M. Hanifi. “İdeoloji Üzerine Felsefi Bir Değerlendirme”. Kaygı. Uludağ Üniversitesi 

Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi 26 (2015). 
https://doi.org/10.20981/kuufefd.10296 

Macit, Mustafa. “Din Kavramıyla İlgili Anlayış ve Tutumlar Üzerine Bir Çözümleme”. Ekev 
Akademi Dergisi.  



 

 264 

Macit, Mustafa. “Sosyal Medyada ‘İmam Hatipli’ Temsilleri: Kolektif Bir Kimlik 
Söylemindeki Sosyal-Bilişsel İzdüşümler”. Atatürk Üniversitesi Türkiyat 

Araştırmaları Enstitüsü Dergisi 51 (23 Nisan 2014), 379-394. 
Mackie, Diane M. v.dğr. “Intergroup Emotions and Intergroup Relations”. Social and 

Personality Psychology Compass 2/5 (2008), 1866-1880. 
https://doi.org/10.1111/j.1751-9004.2008.00130.x 

Malesevic, Sinisa. Savaşın ve Şiddetin Sosyolojisi. çev. Suzan Sarı. Ankara: Hece Yayınları, 
2018. 

Mana, Adi v.dğr. “An Integrated Acculturation Model of Immigrants’ Social Identity”. The 
Journal of Social Psychology 149/4 (Ağustos 2009), 450-473. 
https://doi.org/10.3200/SOCP.149.4.450-473 

Mango, Andrew vd. Modern Ortadoğu’nun Kuruluşu. çev. Füsun Doruker. Remzi 
Kitabevi, 2011. 

Marshall, Gordon v.dğr. (ed.). Sosyoloji Sözlüğü. Ankara: Bilim ve Sanat Yayınları, 2005. 
Martin, Denis‐Constant. “The Choices of Identity”. Social Identities 1/1 (Şubat 1995), 5-20. 

https://doi.org/10.1080/13504630.1995.9959423 
Martinovic, Borja- Verkuyten, Maykel. “‘We Were Here First, so We Determine the Rules 

of the Game’: Autochthony and Prejudice towards Out‐groups”. European Journal of 
Social Psychology 43/7 (Aralık 2013), 637-647. https://doi.org/10.1002/ejsp.1980 

Mazurana, Dyan- McKay, Susan. “Women, Girls, and Structural Violence: A Global 
Analysis”. Peace, Conflict, and Violence: Peace Psychology for the 21st Century. ed. 
Daniel J. Christie- Richard V. Wagner. Upper Saddle River, N.J: Pearson College Div, 
2000. 

McDaniel, Eric Leon v.dğr. “Divine Boundaries: How Religion Shapes Citizens’ Attitudes 
Toward Immigrants”. American Politics Research 39 (2011), 205-233. 
https://doi.org/10.1177/1532673X10371300 

Mearns, David J. Shiva’s Other Children: Religion and Social Identity Amongst Overseas 
Indians. SAGE Publications, 1995. 

Michaud, Yves B. Şiddet. çev. Cem Muhtaroğlu. İstanbul: İletişim, 1991. 
Miller, Jennifer. “Becoming Audible: Social Identity and Second Language Use”. Journal of 

Intercultural Studies 20/2 (01 Ekim 1999), 149-165. 
https://doi.org/10.1080/07256868.1999.9963477 

Mol, Hans. Identity and the Sacred: A Sketch for a New Social-Scientific Theory of 
Religion. Oxford: Blackwell, 1976. 

Mollaer, Fırat. Kimlik, Tanınma Mücadelesi ve Şarkiyatçılık. İstanbul: Metis Yayınları, 
2019. 



 

 265 

Moses, Rafael. “Şiddet Nerede Başlıyor?” YKY- Yapı Kredi Yayınları 6-7 (1996).  
Moshman, David. “Identity, Genocide, and Group Violence”. Handbook of Identity Theory 

and Research. ed. Seth J. Schwartz v.dğr. 917-932. New York, NY: Springer, 2011. 
https://doi.org/10.1007/978-1-4419-7988-9_39 

Mukherjee, S. Romi v.dğr. (ed.). Durkheim and Violence. West Sussex, UK: Wiley-
Blackwell & UNESCO, 2010. 

Mullen, Brian v.dğr. “Crossed Categorization versus Simple Categorization and Intergroup 
Evaluations: A Meta-Analysis”. European Journal of Social Psychology 31/6 (Kasım 
2001), 721-736. https://doi.org/10.1002/ejsp.60 

Murphy-Berman, Virginia v.dğr. “Micro- and Macro-Justice in the Allocation of Resources 
between in-Group and Out-Group Members: A Cross-Cultural Comparison”. Journal 
of Cross-Cultural Psychology 33/6 (01 Kasım 2002), 626-632. 
https://doi.org/10.1177/0022022102033006007 

Murray, Douglas. The Strange Death of Europe: Immigration, Identity, Islam. Bloomsbury 
Continuum, 2018. 

Mustafa, Asma- Richards, Lindsay. “Immigration Attitudes amongst European Muslims: 
Social Identity, Economic Threat and Familiar Experiences”. Ethnic and Racial 
Studies 42 (2019), 1050-1069. https://doi.org/10.1080/01419870.2018.1472387 

Narmanlıoğlu, Haldun- İyigüngör, Tuğçe. “Uygur Türkleri Üzerinde Dijital Gözetim”. Bilig 
102 (27 Temmuz 2022), 119-146. https://doi.org/10.12995/bilig.10206 

Neuman, W. Lawrence. Toplumsal Araştırma Yöntemleri (2 Cilt Takım): Nicel ve Nitel 
Yaklaşımlar. çev. Özlem Akkaya, 2020. 

Nixon, Rob. Slow Violence and the Environmentalism of the Poor. Cambridge: Harvard 
University Press, 2011. 

Noble, Helen- Smith, Joanna. “Issues of Validity and Reliability in Qualitative Research”. 
Evidence-Based Nursing 18/2 (01 Nisan 2015), 34-35. https://doi.org/10.1136/eb-
2015-102054 

O’Brien, David v.dğr. Religion and Immigration: Christian, Jewish, and Muslim 
Experiences in the United States. ed. Yvonne Yazbeck Haddad v.dğr. Walnut Creek, 
CA: AltaMira Press, 2003. 

Ourselves, Facing History and. Stories of Identity: Religion, Migration, and Belonging in a 
Changing World. Facing History and Ourselves, 2008. 

Owens, Timothy J. v.dğr. “Three Faces of Identity”. Annual Review of Sociology 36 (2010), 
477-499. 



 

 266 

Ötgün, Cebrail. “Sanatın Şiddeti ve Sınırları”. Sanat ve Tasarım Dergisi 1/1 (01 Haziran 
2008), 90-103. https://doi.org/10.18603/std.76398 

Özçürümez, S.- Mete, Hatice. “The Afraid Create the Fear: Perceptions of Refugees by 
‘Gün’ Groups in Turkey”. Identities 28 (2020), 361-379. 
https://doi.org/10.1080/1070289X.2020.1723311 

Özet, İrfan v.dğr. Fatih-Başakşehir. İstanbul: İletişim, 2019. 
Özkan, Sezal Çınar. “Derrida’da Ben Öteki”. Ethos: Dialogues in Philosophy and Social 

Sciences 11/1 (2018). 
Özkazanç, Alev- Agtaş, Özkan. “Judith Butler’ın Nefret Söylemi Eleştirisi: Dildeki 

Performatif ve Yaralayıcı Dil”. Fe Dergi 10/1 (01 Ocak 2018), 1-12. 
https://doi.org/10.1501/Fe0001_0000000192 

Öztürk, Mustafa. “Kur’an’ın Lafızcı (Literalist) Yorumu ve Din Referanslı Şiddet Olgusu”. 
Tarihi, Dinî, Siyasi, Kültürel, Sosyo-Psikolojik Boyutlarıyla, 385-398. Ankara: 
Kalkan Matbaacılık San. ve Tic. Ltd. Şti., 2016. 

Padilla, Amado M.- Perez, William. “Acculturation, Social Identity, and Social Cognition: 
A New Perspective”. Hispanic Journal of Behavioral Sciences 25/1 (01 Şubat 2003), 
35-55. https://doi.org/10.1177/0739986303251694 

Pamuk, Akif. Bireysel ve Kolektif Kimliklerin İnşasında Tarih Algısının Rolü. İstanbul: 
Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Doktora Tezi, 2013. 

Paolini, Stefania v.dğr. “Negative Intergroup Contact Makes Group Memberships Salient: 

Explaining Why Intergroup Conflict Endures”. Personality and Social Psychology 
Bulletin 36/12 (01 Aralık 2010), 1723-1738. 
https://doi.org/10.1177/0146167210388667 

Parkin, David. “Şiddet ve İrade”. çev. Dilek Hattatoğlu. Antropolojik Açıdan Şiddet. ed. 
David Riches. Ayrıntı Yayınları, 1989. 

Pasek, Michael. When Faith Hurts: Stigma, Social Identity Threat, and Religion. 
Pennsylvania State University, 2015. 

Patton, Michael Quinn. Nitel Araştırma ve Değerlendirme Yöntemleri. thk. Mesut Bütün- 
Selçuk Beşir Demir. Pegem Akademi Yayıncılık, 3. Baskı., 2012. 

Paulus, Trena M. “Using Qualitative Data Analysis Software to Support Digital Research 
Workflows”. Human Resource Development Review 22/1 (01 Mart 2023), 139-148. 
https://doi.org/10.1177/15344843221138381 

Perşembe, Erkan. “Modernlik ve Postmodernlikte Din Problemi”. Ondokuz Mayıs 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 14/14-15 (01 Haziran 2003), 159-181. 
https://doi.org/10.17120/omuifd.38325 



 

 267 

Petersen, William. “A General Typology of Migration”. American Sociological Review 23/3 
(1958), 256-266. https://doi.org/10.2307/2089239 

Pettigrew, Thomas F.- Tropp, Linda R. “How Does Intergroup Contact Reduce Prejudice? 
Meta-Analytic Tests of Three Mediators”. European Journal of Social Psychology 
38/6 (2008), 922-934. https://doi.org/10.1002/ejsp.504 

Phinney, Jean. “Ethnic Identity in Adolescents and Adults: Review of Research”. 
Psychological Bulletin 108 (01 Aralık 1990), 499-514. https://doi.org/10.1037/0033-
2909.108.3.499 

Pilisuk, Marc. “Globalism and Structural Violence”. Peace, Conflict, and Violence: Peace 
Psychology for the 21st Century. ed. Daniel J. Christie- Richard V. Wagner. Upper 
Saddle River, N.J: Pearson College Div, 1st edition., 2000. 

Pinker, Steven. Dil İçgüdüsü Zihin Dili Nasıl Meydana Getirir. çev. Feray İlgün. Bilge 
Kültür Sanat, 2. Baskı., 2020. 

Piontkowski, Ursula v.dğr. “Concordance of Acculturation Attitudes and Perceived Threat”. 
Group Processes & Intergroup Relations 5/3 (01 Temmuz 2002), 221-232. 
https://doi.org/10.1177/1368430202005003003 

Poe, Danielle. “Feminism, Cultural Violence of”. The Oxford International Encyclopedia of 
Peace. 132-135. Oxford: Oxford University Press., 2. Bs., 2010.  

Polat, Fazlı. Kültürel Kimlikten Ulusal Kimliğe. Aktif Yayınevi, 2007. 
Portes, Alejandro- Böröcz, Jozsef. “Contemporary Immigration: Theoretical Perspectives on 

Its Determinants and Modes of Incorporation”. Theories of Migration. ed. Robin 
Cohen. Cheltenham, UK; Brookfield, Vt., US: Edward Elgar Publishing, Illustrated 
edition., 1996. 

Porzig, Walter. Dil Denen Mucize. çev. Vural Ülkü. Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı 
Yayınları, 1985. 

Powell, Adam J. “Functionalism or Fallacy: Re-Locating Hans Mol’s Identity Theory.” 
Italian Sociological Review. 7/1 (01 Ocak 2017), 63-85. 
https://doi.org/10.13136/isr.v7i1.149 

Qualter, Terence H. “Propaganda Teorisi ve Propagandanın Gelişimi”. Ankara Üniversitesi 
SBF Dergisi 35/01 (01 Ocak 1980). https://doi.org/10.1501/SBFder_0000001406 

Raijman, Rebeca. “Foreigners and Outsiders: Exclusionist Attitudes towards Labour 
Migrants in Israel”. International Migration 51 (2013), 136-151. 
https://doi.org/10.1111/J.1468-2435.2011.00719.X 

Rankin, John. “Durkheim’s Macro Psychosocial Violence Epidemiology”.  



 

 268 

Ravenstein, E. G. “The Laws of Migration”. Journal of the Royal Statistical Society 52/2 
(1889), 241-301. https://doi.org/10.1111/j.2397-2335.1889.tb00043.x 

Ray, Larry. Violence and Society. Los Angeles, CA: SAGE Publications Ltd, Second 
edition., 2018. 

Rebelo, María José da Silva v.dğr. “Societies’ Hostility, Anger and Mistrust towards 
Migrants: A Vicious Circle”. Journal of Social Work 21 (2020), 1142-1162. 
https://doi.org/10.1177/1468017320949377 

Rehmann, Jan. İdeoloji Kuramları Yabancılaşma ve Boyun Eğme Güçleri. çev. Şükrü 
Alpagut. İstanbul: Yordam Kitap, 2015. 

Reques, L. v.dğr. “Episodes of Violence Suffered by Migrants Transiting through Libya: A 
Cross-Sectional Study in ‘Médecins du Monde’s’ Reception and Healthcare Centre in 
Seine-Saint-Denis, France”. Conflict and Health 14/1 (28 Şubat 2020), 12. 
https://doi.org/10.1186/s13031-020-0256-3 

Riches, David (ed.). Antropolojik Açıdan Şiddet. çev. Dilek Hattatoğlu. Ayrıntı Yayınları, 
1989. 

Ritzer, George. Klasik Sosyoloji Kuramları. çev. Himmet Hülür. Ankara: De Ki Basım 
Yayım, 6. bs., 2011. 

Ritzer, George. Modern Sosyoloji Kuramları. İstanbul: De Ki Basım Yayım, 2017. 
Robertson, Roland. “Din ve Küresel Alan”. çev. İhsan Çapcioğlu. Ankara Üniversitesi 

İlahiyat Fakültesi Dergisi 44/2 (01 Ağustos 2003), 257-272. 

https://doi.org/10.1501/Ilhfak_0000000147 
Rochira, Alessia v.dğr. Same People, Different Images. The Social Representations of 

Migrants in a Local Community. Community Psychology in Global Perspective. 
Lecce, Italy: Universita del Salento, 2015. 96-122. 
https://doi.org/10.1285/i24212113v1i2p96 

Rokeach, Milton. Beliefs, Attitudes, and Values: A Theory of Organization and Change. San 
Francisco: Jossey-Bass, [1st ed.]., 1968. 

Rucman, Ales Bucar. “Structural Violence and Migration: Explaining Global and Local 
Total Institutions”. Inter Faculty, University of Tsukuba Volume 7 (10 Eylül 2016), 
37-55. 

Rustemli, Ahmet v.dğr. “In-Group Favoritism Among Native and Immigrant Turkish 
Cypriots: Trait Evaluations of In-Group and Out-Group Targets”. The Journal of 
Social Psychology 140 (2000), 26-34. https://doi.org/10.1080/00224540009600443 



 

 269 

Rutakumwa, Rwamahe v.dğr. “Conducting In-Depth Interviews with and without Voice 
Recorders: A Comparative Analysis”. Qualitative Research 20/5 (01 Ekim 2020), 565-

581. https://doi.org/10.1177/1468794119884806 
Ryder, A. G. v.dğr. “Is Acculturation Unidimensional or Bidimensional? A Head-to-Head 

Comparison in the Prediction of Personality, Self-Identity, and Adjustment”. Journal 
of Personality and Social Psychology 79/1 (Temmuz 2000), 49-65. 
https://doi.org/10.1037//0022-3514.79.1.49 

Sachdev, Itesh- Bourhis, Richard Y. “Power and Status Differentials in Minority and 
Majority Group Relations”. European Journal of Social Psychology 21/1 (1991), 1-24. 
https://doi.org/10.1002/ejsp.2420210102 

Saldana, Johnny. Nitel Araştırmacılar İçin Kodlama El Kitabı, 2019. 
Salman, Cemal. Lâmekândan Cihana: Göç, Kimlik, Alevilik. Dipnot Yayınları, 2019. 
Sam, David L.- Berry, John W. “Acculturation: When Individuals and Groups of Different 

Cultural Backgrounds Meet”. Perspectives on Psychological Science 5/4 (01 Temmuz 
2010), 472-481. https://doi.org/10.1177/1745691610373075 

Sarıkaya, Mehmet Emin. “Zorunlu Göç Bağlamında Kur’an’da Göç”. Journal of Analytic 
Divinity 2/1 (15 Şubat 2018), 235-252. https://doi.org/10.46595/jad.375112 

Saunders, Benjamin v.dğr. “Saturation in Qualitative Research: Exploring its 
Conceptualization and Operationalization”. Quality & Quantity 52/4 (2018), 1893-
1907. https://doi.org/10.1007/s11135-017-0574-8 

Schaff, Adam. “Marxist Theory on Revolution and Violence”. Journal of the History of Ideas 
34/2 (1973), 263-270. https://doi.org/10.2307/2708729 

Schutz, William. The Interpersonal Underworld. Muir Beach, CA: Science & Behavior 
Books, Reprint edition., 1966. 

Schütz, Alfred. Fenomenoloji ve Toplumsal İlişkiler. çev. Adnan Akan- Seyda Kesikoğlu. 
Heretik Yayıncılık, 2018. 

Schwartz, Seth v.dğr. “Toward an Interdisciplinary Study of Acculturation, Identity, and 
Culture”. Human Development- Hum Develop 49 (01 Şubat 2006), 42-43. 
https://doi.org/10.1159/000090303 

Schwartz, Seth J.- Montgomery, Marilyn J. “Similarities or Differences in Identity 
Development? The Impact of Acculturation and Gender on Identity Process and 
Outcome”. Journal of Youth and Adolescence 31/5 (01 Ekim 2002), 359-372. 
https://doi.org/10.1023/A:1015628608553 

Sciolla, Loredana. “Sosyolojik Düşünce Sözlüğü”. Kimlik. ed. Massimo Borlandi- Bülent 
Arıbaş. İletişim Yayınları 1580. İstanbul: İletişim, 2011. 



 

 270 

Sen, Amartya. Kimlik ve Şiddet Kader Yanılsaması. çev. Ahmet Kardam. İstanbul: Henkel 
Yayınları, 2006. 

Sernett, Milton C. Bound For the Promised Land: African American Religion and the Great 
Migration. Durham, NC: Duke University Press, 1997. 

Seul, Jeffrey R. “‘Ours Is the Way of God’: Religion, Identity, and Intergroup Conflict”. 
Journal of Peace Research 36/5 (1999), 553-569. 

Sezen, Yümni. Kültür ve Din. İstanbul: İz Yayıncılık, 2011. 
Shadid, W.- Koningsveld, P. van. “The Negative Image of Islam and Muslims in the West: 

Causes and Solutions”. Religious Freedom and the Neutrality of the State. ed. W.A. 
Shadid- P.S. van Koningsveld. 174-195. Leuven/Sterling, VA: Peeters, 2001. 

Shani, Giorgio. Religion, Identity and Human Security. Routledge, 2014. 
Shayegan, Daryush. Melez Bilinç. çev. Haldun Bayrı. Metis Yayınları, 2023. 
Sidanius, Jim v.dğr. “Ethnic Enclaves and the Dynamics of Social Identity on the College 

Campus: The Good, the Bad, and the Ugly”. Journal of Personality and Social 
Psychology 87/1 (Temmuz 2004), 96-110. https://doi.org/10.1037/0022-3514.87.1.96 

Sidanius, Jim v.dğr. “Legitimizing Ideologies: The Social Dominance Approach”. The 
Psychology of Legitimacy: Emerging Perspectives on Ideology, Justice, and 
Intergroup Relations. ed. John T. Jost- Brenda Major. Cambridge University Press, 
2001. 

Silva, Daniel. “Investigating Violence in Language An Introduction”. Language and 

Violence. ed. N. Daniel Silva. USA: John Benjamins Publishing Company, 2017.  
Silver, Christina. Using Software in Qualitative Research: A Step-by-Step Guide. London; 

Los Angeles, 2014. 
Silverman, David. Nitel Araştırma Nasıl Yapılır? çev. Ergin Hava. Küre Yayınları, 2021. 
Simon, Bernd. Identity in Modern Society: A Social Psychological Perspective. Malden, 

MA: Wiley-Blackwell, 1st edition., 2003. 

Sinanoğlu, Ahmet Faruk. “Dinî Gruplar ve Grup Fanatizminin Toplumsal Boyutları”. İnönü 
Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 5/1 (24 Mart 2014), 33-39.  

Smith, Anthony D. Milli Kimlik. çev. Bahadır Sina Şener. İletişim Yayınları, 2014. 
Sökefeld, Martin. “Reconsidering Identity”. Anthropos 96/2 (2001), 527-544. 
Spears, Russell v.dğr. “The Individual within the Group: Respect!” Individuality and the 

Group: Advances in Social Identity. ed. Tom Postmes- Jolanda Jetten. London: SAGE 
Publications Ltd, 1st edition., 2006. 

Spears, Russell- Otten, Sabine. “Discrimination Revisiting Tajfel’s Minimal Group 
Studies”. Social Psychology: Revisiting the Classic Studies. ed. Joanne R. Smith- S. 
Alexander Haslam. Los Angeles: SAGE Publications Ltd, 1st edition., 2012. 



 

 271 

Spellman, W. M. Uncertain Identity: International Migration since 1945. London: Reaktion 
Books, 2008. 

Springs, Jason A. “The Cultural Violence of Non-Violence.” Journal of Mediation & 
Applied Conflict Analysis 3/1 (2016), 382-396. 

Stanley, Jason. How Propaganda Works. Princeton, New Jersey Oxford: Princeton 
University Press, Reprint edition., 2016. 

Stephan, Walter G.- Stephan, Cookie White. “Intergroup Anxiety”. Journal of Social Issues 
41/3 (1985), 157-175. https://doi.org/10.1111/j.1540-4560.1985.tb01134.x 

Stets, Jan E.- Burke, Peter J. “Identity Theory and Social Identity Theory”. Social 
Psychology Quarterly 63/3 (2000), 224-237. https://doi.org/10.2307/2695870 

Stolley, Kathy. The Basics of Sociology. Greenwood, 2005. 
Suárez-Orozco, Carola (ed.). Stories of Identity: Religion, Migration, and Belonging in a 

Changing World. Facing History and Ourselves, 2008. 
Subaşı, Necdet. Din Sosyolojisi. Dem Yayınları, 2014. 
Subaşı, Necdet. “Fundamentalizm, İslam ve Hayat”. İslâmi Araştırmalar Dergisi 8/3-4 

(1995).  
Suryanto, Suryanto. Ethnic Identity Formations and its Effects on Social Interaction among 

Students, 2007. 
Şafak-Ayvazoğlu, Ayşe v.dğr. “Psychological and Socio-Cultural Adaptation of Syrian 

Refugees in Turkey”. International Journal of Intercultural Relations 80 (01 Ocak 

2021), 99-111. https://doi.org/10.1016/j.ijintrel.2020.11.003 
Şahin, Murat- Eşici, Hasan. “Türkiye’de Yaşayan Suriyeli Göçmenler ile Türklerin Birlikte 

Yaşam Kültürü: Değerler, Fırsatlar, Engeller”. Avrasya Uluslararası Araştırmalar 
Dergisi 8/22 (15 Haziran 2020), 72-99. https://doi.org/10.33692/avrasyad.647200 

Şenay, Bülent. “Avrupa Birliği’nin ‘Dinî Kimliği’ ve Avrupa’da Dinler: Hıristiyanlık, 
Yahudilik, Hinduizm, Budizm ve İslam”. Uludağ Üniversitesi İlahiyat Fakültesi 
Dergisi 11/1 (01 Ocak 2002), 121-166. 

Şimşek, Muhammed Emin. Göçmenlerin Sosyo-Kültürel Uyumunda Din Eğitiminin Rolü 
(Gaziantep’teki Suriyeli Göçmenler Örneği). Doktora Tezi. Sivas: Sivas Cumhuriyet 
Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2024. Sivas Cumhuriyet Üniversitesi Sosyal 
Bilimler Enstitüsü. 

Tacar, Pulat. Kültürel Haklar Dünyadaki Uygulamalar ve Türkiye İçin Bir Model Önerisi. 
Gündoğan Yayınları, 1996. 



 

 272 

Tajfel, H. “Social Psychology of Intergroup Relations”. Annual Review of Psychology 
33/Volume 33, 1982 (01 Şubat 1982), 1-39. 

https://doi.org/10.1146/annurev.ps.33.020182.000245 
Tajfel, Henri. “Experiments in Intergroup Discrimination”. Scientific American 223/5 

(1970), 96-103. 
Tajfel, Henri. Human Groups and Social Categories: Studies in Social Psychology. 

Cambridge Cambridgeshire; New York: Cambridge University Press, 1981. 
Tajfel, Henri. “Intergroup Behaviour: Group Perspectives”. Introducing Social Psychology. 

ed. Henri Tajfel- Colin Fraser. Harmondsworth: Penguin Books, Revised edition., 
1987. 

Tajfel, Henri- Turner, John C. “The Social Identity Theory of Intergroup Behavior”. Political 
Psychology: Key Readings. ed. John T. Jost- Jim Sidanius. New York: Psychology 
Press, 1st edition., 2004. 

Taras, Raymond- Ganguly, Rajat. Understanding Ethnic Conflict. Boston: Routledge, 4th 
edition., 2009. 

Tarrant, Mark- North, Adrian C. “Explanations for Positive and Negative Behavior: The 
Intergroup Attribution Bias in Achieved Groups”. Current Psychology 23/2 (01 Haziran 
2004), 161-172. https://doi.org/10.1007/BF02903076 
Taşğın, Serkan v.dğr. Sosyal Bilimlerde Nitel Araştırma Yöntemleri. Ankara: Seçkin 

Yayınları, 2. Baskı., 2015. 

Tavukçuoğlu, Mustafa. “Avrupalı Türk Gençlerinin Kültürel Kimlik Problemlerinden Din 
Olgusu Üzerine”. Necmettin Erbakan Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 9/9 (01 
Ekim 1999). 

Taylor, Charles. Sources of the Self: The Making of the Modern Identity. Cambridge, Mass: 
Harvard University Press, 10., 1989. 

Tekin, Mustafa. “Postmodernizmin ‘Din’ Sorunu”. Milel ve Nihal 12/2 (01 Temmuz 2015), 
7-24. https://doi.org/10.17131/milelnihal.13971 

Tekin, Mustafa. “Sosyolojinin ‘Din’ Problemi”. Marife Dini Araştırmalar Dergisi 8/1 (31 
Mayıs 2008), 63-76. https://doi.org/10.5281/zenodo.3343952 

Tezcan, Mahmut. Sosyolojiye Giriş, 2010. 
Thomas, Scott M. “Culture, Religion and Violence: René Girard’s Mimetic Theory”. 

Millennium 43/1 (01 Eylül 2014), 308-327. 
https://doi.org/10.1177/0305829814540856 

Timotijevic, Lada- Breakwell, Glynis M. “Migration and Threat to Identity”. Journal of 
Community & Applied Social Psychology 10/5 (2000), 355-372. 



 

 273 

https://doi.org/10.1002/1099-1298(200009/10)10:5<355::AID-CASP594>3.0.CO;2-
Y 

Tokur, Behlül- Karadedeli, Mustafa. “Bilimsel Yöntem Okulları ve Temel Yaklaşımlar”. 
Bilimsel Araştırma Süreçleri: Yöntem, Teknik ve Etiğe Giriş. ed. Özcan Güngör. 
Ankara: Grafiker Yayınları, 1. Baskı., 2018. 

Tolstoy, Lev N. Sanat Nedir?. çev. Mazlum Beyhan. Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, 
2019. 

Tosun, Cemal. Din ve Kimlik. Diyanet Vakfı Yayınları, 1993. 
Tuğrul, Saime. Ebedi Kutsal Ezeli Kurban Çok Tanrılılıktan Tek Tanrılığa Kutsal ve 

Kurbanlık Mekanizmaları. Istanbul: İletişim Yayınları, 2010. 
Turner, Jackie- Kelly, Liz. “Trade Secrets: Intersections between Diasporas and Crime 

Groups in the Constitution of the Human Trafficking Chain”. The British Journal of 
Criminology 49/2 (2009), 184-201. 

Turner, John C. v.dğr. “Self and Collective: Cognition and Social Context”. Personality and 
Social Psychology Bulletin 20/5 (01 Ekim 1994), 454-463. 
https://doi.org/10.1177/0146167294205002 

Turner, John C. “Social Comparison and Social Identity: Some Prospects for Intergroup 
Behaviour”. European Journal of Social Psychology 5/1 (1975), 1-34. 
https://doi.org/10.1002/ejsp.2420050102 

Turner, John C. “Social Identification and Psychological Group Formation”. The Social 

Dimension: European Developments in Social Psychology: Volume 2 (European 
Studies in Social Psychology). ed. Henri Tajfel. Cambridge Cambridgeshire; New 
York: Cambridge University Press, 1984. 

Turner, John C.- Reynolds, Katherine J. “Self-Categorization Theory”. Handbook of 
Theories of Social Psychology: Volume 2. ed. Paul Van Lange v.dğr. London: SAGE 
Publications Ltd, 2012. https://doi.org/10.4135/9781446249222 

Türk, Fulya v.dğr. “Gruplar Arası Olumlu ve Olumsuz Temas: Türk ve Suriyeli İlkokul 
Öğrencilerinin Sınıf İçi Etkileşimlerinin İncelenmesi”. Nesne Dergisi 7/15 (2019), 
214-235. https://doi.org/10.7816/nesne-07-15-05 

Ulu, Mustafa. Sosyal Psikoloji Bağlamında Önyargı ve Din. Çamlıca Yayınları, 2019. 
Umaña-Taylor, Adriana J. “Ethnic Identity and Self-Esteem: Examining the Role of Social 

Context”. Journal of Adolescence 27/2 (01 Nisan 2004), 139-146. 
https://doi.org/10.1016/j.adolescence.2003.11.006 



 

 274 

Uslu, Fatih- Demir, Erdi. “Nitel Bir Veri Toplama Tekniği: Derinlemesine Görüşme”. 
Hacettepe Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi 40/1 (21 Haziran 2023), 289-299. 

https://doi.org/10.32600/huefd.1184085 
Uslu, Latife. “Geçici Koruma Statüsüne Sahip Suriyelilerin Kültürleşme Bağlamında Sosyal 

Uyumlarının Değerlendirilmesi”. İçtimaiyat 6/Göç ve Mültecilik Özel Sayısı (30 Eylül 
2022), 229-251. https://doi.org/10.33709/ictimaiyat.1082360 

Usta, Niyazi. “Küreselleşme ve Din”. Dini Araştırmalar 6/17 (01 Haziran 2003). 
Üzüm, İlyas. “Alevî Kimliği”. İslam Araştırmaları Dergisi 3 (01 Temmuz 1999), 280-283. 
Van Vugt, Mark- Hart, Claire M. “Social Identity as Social Glue: The Origins of Group 

Loyalty”. Journal of Personality and Social Psychology 86 (2004), 585-598. 
https://doi.org/10.1037/0022-3514.86.4.585 

Vatandaş, Celaleddin. Ulusal Kimlik: Türk Ulusçuluğunun Doğuşu. İstanbul: Açılım Kitap, 
2004. 

Verkuyten, Maykel v.dğr. “To Be Both (and More): Immigration and Identity Multiplicity”. 
Journal of Social Issues 75/2 (2019), 390-413. https://doi.org/10.1111/josi.12324 

Verkuyten, Maykel- Martinovic, Borja. “Understanding Multicultural Attitudes: The Role 
of Group Status, Identification, Friendships, and Justifying Ideologies”. International 
Journal of Intercultural Relations 30 (2006), 1-18. 
https://doi.org/10.1016/j.ijintrel.2005.05.015 

Verkuyten, Maykel- Reijerse, Arjan. “Intergroup Structure and Identity Management among 

Ethnic Minority and Majority Groups: The Interactive Effects of Perceived Stability, 
Legitimacy, and Permeability”. European Journal of Social Psychology 38/1 (Ocak 
2008), 106-127. https://doi.org/10.1002/ejsp.395 

Verschueren, Jef. “Intercultural Communication and the Challenges of Migration”. 
Language and Intercultural Communication 8/1 (01 Ocak 2008), 21-35. 
https://doi.org/10.2167/laic298.0 

Volkan, Vamık D. Körü Körüne İnanç. Asikitap, 2017. 
Vorobej, Mark. “Structural Violence”. Peace Research 40/2 (2008), 84-98. 
Walby, Sylvia. “Violence and Society: Introduction to an Emerging Field of Sociology”. 

Current Sociology 61/2 (01 Mart 2013), 95-111. 
https://doi.org/10.1177/0011392112456478 

Weber, Max. Ekonomi ve Toplum (2 Cilt). İstanbul: Yarın Yayıncılık, 2. Bs., 2018. 
Weber, Max. Sosyoloji Yazıları. çev. Taha Parla. İstanbul: İletişim Yayınları, 8. Bs., 2006. 
Weisenfeld, Judith. New World A-Coming: Black Religion and Racial Identity During the 

Great Migration. NYU Press, 2018. 



 

 275 

Wieviorka, Michel. “The Sociological Analysis of Violence: New Perspectives”. The 
Sociological Review 62/2_suppl (01 Aralık 2014), 50-64. 

https://doi.org/10.1111/1467-954X.12191 
Winter, Deborah Du Nann. Peace, Conflict, and Violence: Peace Psychology for the 21st 

Century. ed. Daniel J. Christie- Richard V. Wagner. Upper Saddle River, N.J: Pearson 
College Div, 1st edition., 2000. 

Winter, Deborah Du Nann- Leighton, Dana C. “Structural Violence”. Peace, Conflict, and 
Violence: Peace Psychology for the 21st Century. ed. Daniel J. Christie- Richard V. 
Wagner. Upper Saddle River, N.J: Pearson College Div, 1st edition., 2000. 

Wright, J. Eugene. Erikson, Identity and Religion. Seabury Press, 1982. 
Wright, Stephen v.dğr. “The Extended Contact Effect: Knowledge of Cross-Group 

Friendships and Prejudice”. Journal of Personality and Social Psychology 73 (01 
Temmuz 1997), 73-90. https://doi.org/10.1037/0022-3514.73.1.73 

Yapıcı, Asım. Din Kimlik ve Ön Yargı (Biz ve Onlar). Adana: Karahan Kitabevi, 2004. 
Yapıcı, Asım- Yıldırım, Münir. “Küreselleşme Sürecinin Dinî Kimliklere Etkisi Sosyal 

Psikolojik Bir Değerlendirme”. Dini Araştırmalar 6/17 (01 Haziran 2003). 
Yapıcı, Asım- Kayıklık, Hasan. “Dinsel Eğilimle Ön Yargı ve Hoşgörüsüzlük Arasındaki 

İlişkiler Üzerine Psikolojik Bir Araştırma”. Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler 
Enstitüsü Dergisi 14/1 (01 Haziran 2005), 413-426. 

Yapıcı, Asım. “Algısal Açıdan Müslüman Kimliği ve Dindarlık”. Dindarlığın Sosyo-

Psikolojisi. ed. Günay Ü., Çelik C., Adana: Karahan Kitabevi, 2006. 
Yaralıoğlu, Yusuf. Suriyeli Sığınmacıların Dini Sosyalleşmesi: Kilis Örneği. Yüksek Lisans 

Tezi. Ankara: Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 2019. 
Ankara Yıldırım Beyazıt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Yaralıoğlu, Yusuf- Güngör, Özcan. “Dini Sosyalleşme Bağlamında Suriyeli Sığınmacılarda 
Yapısal Uyum: Kilis Örneği”. Dini Araştırmalar 23/57 (15 Haziran 2020), 143-172. 
https://doi.org/10.15745/da.722297 

Yeter, Elife. “Suriyeli Göçmen Kadınların Dini- Kültürel Kimlik Oluşturmalarında Yerel 
Dini Kültürün Etkisi”. Antakiyat 1/1 (29 Kasım 2018), 99-126.  

Yıldız, Naciye. “Habermas’in Meşruiyet Krizi Teorisi ve Türkiye”. Dicle Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi 22 (01 Haziran 2019), 159-173. 

YÖK. Yükseköğretim Kurumları Bilimsel Araştırma ve Yayın Faaliyetlerinde Üretken 
Yapay Zekâ Kullanımına Dair Etik Rehber. Kurumsal Rapor. Ankara: Yüksek 
Öğretim Kurumu, Mayıs 2024. Yüksek Öğretim Kurumu.  



 

 276 

Yzerbyt, Vincent v.dğr. “Stereotypes as Explanations: A Subjective Essentialistic View of 
Group Perception”. The Social Psychology of Stereotyping and Group Life. 20-50. 

Malden: Blackwell Publishing, 1997. 
Zafer, Ayşenur Bilge. “Göç Çalışmaları İçin Bir Anahtar Olarak ‘Kültürleşme’ Kavramı”. 

Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi 17/30 (31 Ocak 
2016), 75-92. https://doi.org/10.21550/sosbilder.290739 

Žižek, Slavoj. “Language, Violence and Nonviolence”. International Journal of Zizek 
Studies 2/3 (2016), 1-12. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 277 

EKLER 

EK 1: Görüşme Formu (Suriyeli Katılımcılar İçin) 

Merhaba ben Mehmet Emin Sarıkaya 

Değerli katılımcı; bu araştırmanın konusu, Suriyeli sığınmacılar ve yerli halkın gruplar arası 
ilişkilerinde dinin ve sosyal kimliğin nasıl konumlandırıldığını anlamaktır. 
Görüşmenin ortalama 1 saat süreceği düşünülmektedir. Zaman kaybı yaşanmaması adına görüşmeyi 
izninizle kayıt altına alacağım. Görüşme sürecinde söyleyeceklerinizin tümü gizlidir. Bu bilgileri 
araştırmacının dışında herhangi bir kimsenin görmesi mümkün değildir. Ayrıca araştırma sonuçları 
yazılırken, görüşülen bireylerin isimleri kesinlikle rapora yansıtılmayacaktır.  
Başlamadan önce bu söylediklerimle ilgili belirtmek istediğiniz bir düşünce ya da sormak istediğiniz 
bir soru var mı? İzin verirseniz sorulara başlamak istiyorum.  
Demografik Sorular 

Cinsiyeti: Yaşı: Öğrenim Durumu: Mesleği: Yaşadığı bölge: 
Yarı Yapılandırılmış Soru Formu 

 

Bir Suriyeli olarak kendinizi başkalarına nasıl tanıtıyorsunuz? 
Yaşadığınız bölgede/ mahallede kendinize yakın hissettiğiniz insanlar hakkında bilgi verebilir 
misiniz? Neden bu insanlarla yakın hissettiğinizi düşünüyorsunuz? 
Yaşadığınız bölgenin dışına çıktığınızda Türkler tarafından kötü bir davranışa maruz kalma 
korkusu veya kaygısı yaşıyor musunuz? Neden böyle bir kaygı/korku hissediyorsunuz? 
Bana Suriyeliler için önemli olan değer ve geleneklerden bahsedebilir misiniz? Bu değerler ve 
gelenekler bir Suriyeli olarak size ne ifade ediyor? 
Bir Suriyeli Arab’ın diğer Araplardan farklı olan tarafları nelerdir? 
Suriyelilerin kendi içlerinde birlik ve beraberlik içinde olduğunu düşünüyor musunuz? Bunun 
sebebi sizce nedir? 
Türkiye’ye göç ettikten sonra Türk toplumuna yönelik düşüncelerinizde ve tutumlarınızda bir 
değişim oldu mu? Cevabınız evetse, nasıl? 
Suriyeli çocukların, Türkiye’de İslam şeriatına uygun bir din eğitimi aldığını düşünüyor musunuz? 
Neden? 
Suriyelilerin Arapça bilmelerinin İslam’ı daha iyi anlamaları ve yaşamaları için avantaj olup 
olmadığı konusunda neler söylersiniz? Neden böyle düşündüğünüzü açıklayabilir misiniz? 
Arap kültür ve değerleri sizin için ne ifade ediyor? 
Suriyelilerin muhacir ve Türklerin ise onları misafir eden Ensar olduğu söylemi hakkında neler 
söylersiniz? Böyle düşünmenizin nedeni nedir? 
TV izlerken veya sosyal medya kullanırken Türk kanallarını/ hesaplarını tercih ediyor musunuz? 
Niçin? 
Sosyal medyada en çok kimlerle arkadaşınız? Nedenini öğrenebilir miyim? 
Mahallenizdeki veya çevrenizdeki Türklerle ortak katıldığınız dini etkinlikler var mı? Bu 
etkinliklere katılmak size neler hissettiriyor? 
Sünni Müslüman olmanızın, Türkiye’ye uyum sağlamadaki etkisi hakkında ne düşünüyorsunuz? 
Niçin? 
Türklerin mi Suriyelilerin mi daha yoğun olduğu bir yerde yaşamak isterdiniz? Sebebini 
açıklayabilir misiniz? 



 

 278 

Sosyal çevrenizde (evde, işte, okulda, markette) hangi dilde iletişim kurmayı tercih ediyorsunuz? 
Bu tercihinizin sebebini açıklar mısınız? 
Sizin Türkiye’deki Suriyelileri eleştirdiğiniz konular var mı? 
Türk halkının size karşı ön yargılı olduğunu düşünüyor musunuz? Neden? 
Yerli halktan size karşı ayrımcılık ifade edecek sözler işittiniz mi veya olumsuz bir olay yaşadınız 
mı? Bu konu hakkında neler söylemek istersiniz? 
Suriyeliler hakkında yapılan eleştiriler size neler hissettiriyor?  
Çocuklarınızın veya torunlarınızın Arapça konuşabiliyor olması sizin için önemli mi? Arapça 
yerine Türkçe konuşmalarını ister miydiniz? Neden? 
Sahip olduğunuz Arap örf ve adetlerinizin, Suriyeli göçmenler arasındaki bağları güçlendirmedeki 
rolü hakkında neler söylersiniz?  
Sosyal medyada Suriyeliler hakkında çıkan haberler hakkında ne düşünüyorsunuz?  
Sizce Sünni Müslüman olmanız Türk halkının size yaklaşımını etkiliyor mu? Neden böyle 
düşünüyorsunuz?  
Toplumdaki bazı kanaat önderlerinin ve siyasilerin Suriyeliler hakkındaki olumsuz söylemleri 
hakkında neler söylersiniz? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 



 

 279 

EK 2: Görüşme Formu (Yerli Katılımcılar İçin) 

Merhaba ben Mehmet Emin Sarıkaya, 

Değerli katılımcı; bu araştırmanın konusu, Suriyeli sığınmacılar ve yerli halkın gruplar arası 
ilişkilerinde dinin ve sosyal kimliğin nasıl konumlandırıldığını anlamaktır. 
Görüşmenin ortalama 1 saat süreceği düşünülmektedir. Zaman kaybı yaşanmaması adına görüşmeyi 
izninizle kayıt altına alacağım. Görüşme sürecinde söyleyeceklerinizin tümü gizlidir. Bu bilgileri 
araştırmacının dışında herhangi bir kimsenin görmesi mümkün değildir. Ayrıca araştırma sonuçları 
yazılırken, görüşülen bireylerin isimleri kesinlikle rapora yansıtılmayacaktır.  
Başlamadan önce bu söylediklerimle ilgili belirtmek istediğiniz bir düşünce ya da sormak istediğiniz 
bir soru var mı? İzin verirseniz sorulara başlamak istiyorum.  
Demografik Sorular 

Cinsiyeti: Yaş: Öğrenim Durumu: Mesleği: Yaşadığı bölge: 
 

Yarı Yapılandırılmış Soru Formu 

 

Suriyeli sığınmacılarla temas sıklığınız nedir? Gündelik hayatta Suriyelilere rastlıyor musunuz? 
Çevrenizde (aile, komşu vb.) kendinize yakın hissettiğiniz insanlar hakkında bilgi verebilir 
misiniz? Neden bu insanlarla daha yakın hissettiğinizi düşünüyorsunuz? 
Bir Türk olarak, önem verdiğiniz değer ve geleneklerden bahsedebilir misiniz?  
Suriyeli sığınmacılara yönelik düşüncelerinizde ve tutumlarınızda bir değişim oldu mu? Cevabınız 
evetse, nasıl? 
Suriyeli sığınmacıların temsil ettiği Arap kültürünü düşündüğünüzde, Türk kültürünü korumak 
sizin için ne ifade ediyor? Böyle düşünmenizde ne etkili? 
Suriyelilerin Arapça bilmelerinin İslam’ı yaşamayla ilişkisi hakkında neler söylersiniz? 
Sizce Suriyeliler genel olarak İslam’ı iyi temsil ediyorlar mı? 
Suriyeli ve Türklerin Müslüman olmasının uyum içerisinde yaşamaya etkisi hakkında ne 
düşünüyorsunuz? Neden böyle düşündüğünüzü açıklayabilir misiniz? 
Mahallenizde sadece Suriyeli sığınmacılarla ortak katıldığınız dini etkinlikler var mı? Bu 
etkinliklere katılmak size neler hissettiriyor? 
Türklerin mi Suriyelilerin mi daha yoğun olduğu bir bölgede yaşamak isterdiniz? Sebebini 
açıklayabilir misiniz? 
Suriyeli sığınmacılarla ilişkilerinizde olumsuz bir olay yaşadınız mı? Veya olumsuz olaylara şahit 
oldunuz mu? Bu konu hakkında neler söylemek istersiniz? 
Türklerin, sığınmacıları istemediği düşüncesi hakkında neler söylersiniz? 
Suriyeli sığınmacıların Türklere karşı ön yargılı olduğunu düşünüyor musunuz? Neden? 
Sizce Suriyeliler nasıl bir millet, genel anlamda düşünceleriniz neler? Neden böyle 
düşünüyorsunuz? 
Göçmenlerin Türkçeyi öğrenmelerinin gerekli olup olmadığı konusunda ne söylersiniz? Bir 
Suriyelinin, Türkçe konuşuyor olması ona karşı düşüncelerinizi etkiler mi? 
Sizin İslam’ın yaşama şekliniz, eğlence (ör. Düğün) veya yas (ör. Cenaze) kültürünüz, Sünni 
Müslüman olan Suriyelilerle ilişkilerinizi olumlu etkiliyor mu? Böyle düşünmenizin nedeni nedir? 
Suriyelilerin muhacir ve Türklerin ise onları misafir eden Ensar olduğu söylemi hakkında neler 
söylersiniz? Böyle düşünmenizin nedeni nedir? 



 

 280 

Sosyal medyada Suriyeli sığınmacılar hakkında çıkan haberler hakkında ne düşünüyorsunuz? 
Böyle düşünüyor olmanızın nedeni nedir? 
Toplumdaki bazı grupların ve siyasilerin Suriyeliler hakkındaki olumsuz açıklamaları hakkında 
neler söylersiniz? 
Suriyeli sığınmacıların Türkiye’deki geleceği hakkında ne söylersiniz? 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 281 

EK 3: Saha Araştırması Katılımcı Profili 

 

Katılımcı Kodu Meslek İkamet Yeri Yaş Aralığı 

E1 Özel Sektör Keçiören 45-54 
E2 Özel Sektör Altındağ 54’ün üzerinde 
E3 Özel Sektör Altındağ 35-44 
E4 Özel Sektör Altındağ 35-44 
E5 Özel Sektör Altındağ 35-44 
E6 Özel Sektör Keçiören 35-44 
E7 Özel Sektör Altındağ 54’ün üzerinde 
E8 Özel Sektör Çankaya 54’ün üzerinde 
E9 Özel Sektör Altındağ 54’ün üzerinde 
E10 Özel Sektör Altındağ 54’ün üzerinde 
E11  Özel Sektör Altındağ 25-34 
E12 Özel Sektör Altındağ 54’ün üzerinde 
K1 Özel Sektör Altındağ 18-24 
K2 Özel Sektör Altındağ 18-24 
K3  Kamu Altındağ 45-54 
K4 Özel Sektör Pursaklar 18-24 
K5 Özel Sektör Altındağ 35-44 
K6 Özel Sektör Altındağ 25-34 
K7 Özel Sektör Altındağ 35-44 
K8 Özel Sektör Altındağ 25-34 
K9 Özel Sektör Altındağ 45-54 
SE1 Özel Sektör Altındağ 45-54 
SE2 Özel Sektör Altındağ 18-24 
SE3 Özel Sektör Altındağ 35-44 
SE4 Özel Sektör Altındağ 18-24 
SE5 Kamu Pursaklar 35-44 
SE6 Özel Sektör Altındağ 35-44 
SE7 Kamu Pursaklar 45-54 
SE8 Özel Sektör Altındağ 35-44 
SE9 Özel Sektör Pursaklar 54’ün üzerinde 
SE10 Öğrenci Pursaklar 25-34 
SE11 Kamu Yenimahalle 35-44 
SE12 Kamu Çankaya 18-24 
SK1 Özel Sektör Altındağ 45-54 
SK2 Ev Hanımı Keçiören 35-44 
SK3 Ev Hanımı Altındağ 18-24 
SK4 Ev Hanımı Altındağ 18-24 



 

 282 

SK5 Ev Hanımı Pursaklar 25-34 
SK6 Ev Hanımı Pursaklar 45-54 
SK7 Ev Hanımı Altındağ 45-54 
SK8 Ev Hanımı Altındağ 35-44 
SK9-SK10 Ev Hanımı Altındağ 35-44 
SK11 Ev Hanımı Altındağ 45-54 
SK12  Ev Hanımı Altındağ 45-54 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



 

 283 

EK 4: Kod Sistemi 

 

Grup İmajı: Grupla Birlikte İnşa Edilen Kimlik 

1. Olmak ya da Ait Olmak   

 a. İç Grup Övgüsü  

 b. Pekişen Grup Kimliği  

2. İç Grup İstisna Olumsuzluk  

3. İç Grup Kategorizasyon   

4. İç Grup Olumlu Yargılar 

Sınırın İki Tarafı: Ötekini Dikkate Almak 

1. Dış Grup Farkındalığı   

a. Ayrımcılık ve Açık Rekabet   

b. Yabancılaşma Duvarları  

c. Dış Grup Kritiği  

2. Grup İçi Dinamik İlişkiler    

a. Başka Gruplara Yönelme  

b. Kimlik Reddi  

3. Sınır Muhafızı Adet ve Gelenekler   

4. Sınır Muhafızı Dil   

a. Din Konusunda Dilin Ayırt Ediciliği 

a.1. Sadece Bir Dil 

a.2. İslam'ın Dili Arapça 

5. Sınır Muhafızı Din   

a. Dinin Güçlü etkisi  

b. Dinin Soluk Gölgesi  

6. İç Grup Farkındalığı   

a. Grup Normları  

b. Kendi Grubunu Referans Alma  

c. İç Grup Kritiği  

Dinamik İlişkiler: Kimliğin İnşasında Etkileşim Biçimleri 

1. Kabul Çerçevesi   

a. Dinamik Birliktelik   

b. Gündelik Hayatta Sınırlar  



 

 284 

2. Karşılıklı Temas   

a. Din Eğitiminde Temas  

a.1. Din Eğitiminde Ayrışma 

a.2. Din Eğitiminde Uyum 

b. Baskın Grupla Özdeşleşme   

c. Dış Grupla İlişkilerde Duygusal Bağlam 

d. Sosyal Karşılaştırma  

Sosyal Mesafe: Araya Engeller Koymak 

1. Grup Değersizleştirme   

2. Düşmanlaşma   

3. Fiziksel Şiddet   

4. Kurumsal Şiddet   

5. Kültürel Şiddet   

a. Kültürel Ögelerde Dayatma   

b. Silah Olarak Sosyal Kimlik  

c. Simgesel Şiddet ve Reddetme   

d. Sosyal İzolasyon  

c. Şiddet Olarak Dil  

d. Önyargı ve Kalıp Yargılar  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 

 285 

EK 5: Etik Kurul Raporu 

 


