
T.C. 
ULUDAĞ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
ULUSLARARASI İLİŞKİLER ANABİLİM DALI 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

İNSAN HAKLARI VE GÜVENLİK İLİŞKİSİ AÇISINDAN 

AZINLIK SORUNLARI: YUNANİSTAN ÖRNEĞİ 

 

 
(DOKTORA TEZİ) 

 

  

 

 

 

 

 

Çiğdem AYDIN KOYUNCU 

 

 

 

 

BURSA 2008



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



T.C. 
ULUDAĞ ÜNİVERSİTESİ 

SOSYAL BİLİMLER ENSTİTÜSÜ 
ULUSLARARASI İLİŞKİLER ANABİLİM DALI 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

İNSAN HAKLARI VE GÜVENLİK İLİŞKİSİ AÇISINDAN 

AZINLIK SORUNLARI: YUNANİSTAN ÖRNEĞİ 

 

 
(DOKTORA TEZİ) 

 

 

 

Çiğdem AYDIN KOYUNCU 
 

 

 

 

Danışman 

Doç. Dr. Kamuran REÇBER 
 

 

 

 

BURSA 2008 





 iii

 

ÖZET 
 

Yazar                     : Çiğdem AYDIN KOYUNCU 

Üniversite               : Uludağ Üniversitesi 

Anabilim Dalı           : Uluslararası İlişkiler  

Tezin Niteliği           : Doktora Tezi 

Sayfa Sayısı            : x + 326  

Mezuniyet Tarihi      : …./…./2008 

Tez Danışmanı     : Doç. Dr. Kamuran REÇBER 

 

İNSAN HAKLARI VE GÜVENLİK İLİŞKİSİ AÇISINDAN AZINLIK SORUNLARI: 
YUNANİSTAN ÖRNEĞİ 

Avrupa’da ulus-devletlerin ortaya çıkmaya başladığı 17. yüzyılın ortalarından bu yana 
uluslararası ilişkilerin önemli konularından biri olan azınlık sorunları, insan hakları ve güvenlik 
boyutları etrafında şekillenmiştir. Ulus-devletlerin, güvenlikleri açısından bir tehdit unsuru 
olarak algıladığı azınlıklara yönelik, takip ettiği olumsuz tutum ve davranışlarda, evrensel insan 
haklarının gelişmeye başlamasıyla birlikte bir takım değişiklikler yaşandığı görülmektedir. 
Nitekim azınlıkların tanınması ve azınlık haklarının güvence altına alınmasının insan hakları 
içerisinde önemli bir yere sahip olduğunun kabulüyle birlikte, bölgesel ve uluslararası alanda, 
bir takım gelişmeler yaşanmıştır. Uluslararası alanda yaşanan bu gelişmelerin de etkisiyle ulus-
devletlerin tutum/politikalarında da bir takım olumlu değişimlerin gerçekleştiği görülmektedir. 
Özellikle Soğuk Savaş sonrası süreçte azınlık hakları merkezli yaklaşımların gelişmeye 
başlaması, ulus-devletleri, mevcut azınlık politikalarını gözden geçirmeye sevk etmiştir. 
Günümüzde süreç, ulus-devletlerin temel değerlerini koruyarak azınlıkların tanınması ve azınlık 
haklarının güvence altına alınmasını sağlamaya yönelik çabalar çerçevesinde ilerlemektedir. Bir 
ulus-devletin tüm özelliklerini sergileyen Yunanistan’ın da, gerek sahip olduğu azınlıklar, gerek 
bu azınlıkların sorunları gerekse belirlediği azınlık politikalarında gözlenen olumlu/olumsuz 
değişimler bağlamında, tüm bu gelişmelerin analiz edilebileceği iyi bir örnek olduğu 
görülmektedir. Günümüzde Yunanistan’ın mevcut azınlık sorunlarında, özelikle 1990 öncesi 
döneme göre bir takım olumlu gelişmeler yaşandığı ancak, bu gelişmelerin henüz sınırlı bir 
seviyede ve yavaş bir seyir içerisinde olduğu görülmektedir.  

 

Anahtar Kelimeler 
İnsan Hakları Güvenlik Azınlık Sorunları Yunanistan 

Azınlık Hakları Yunanistan’ın Azınlık 
Politikaları 

Ulus-devlet Ulus-inşa Süreci 

 
 

 

 



 iv

 

ABSTRACT 
 

Author                     : Çiğdem AYDIN KOYUNCU 

University               : Uludag University 

Department           : International Relations  

Degree of Thesis : Ph.D. 

Total Page            : x + 326 

Graduation Date      : …./…./2008 

Thesis 
Supervisor 
 

: Assoc. Prof. Dr. Kamuran REÇBER 

MINORITY ISSUES IN THE CONTEXT OF HUMAN RIGHTS AND SECURITY 
RELATIONSHIP: THE CASE OF GREECE 

 

Minority issues, which have been an important topic for international relations 
since the creation of nations-states in mid-17th Century, have been shaped around the 
security and human rights dimensions. The negative attitudes and behaviors of nation-
states towards the minorities of which perceived as a threat for their national security, 
have changed with the development of universal human rights. With the 
acknowledgement that recognition of minorities and assurance of minority rights are 
essential issues in the human rights context, there were some developments in the 
regional and international level. Hence, some positive changes have occurred in the 
attitudes and behaviors of nation-states. Especially the development of minority rights-
centered approaches in the post-Cold War era has driven nation states to re-examine 
their own minority policies. At the present, the process is developing within the 
framework of recognizing the minorities and efforts to guarantee the minority rights 
while trying to protect the basic values of nation-states. Greece, which reflects all 
characteristics of a nation-state, constitutes a very good sample with its minorities and 
minority issues as well as negative/positive changes in the attitudes towards the 
minorities. It’s seen that, however there are some positive developments on current 
minority issues of Greece when compared with the pre-1990 era, these developments 
are still on a slow and limited scale.  

 
 

Key Words 
Human Rights Security Minority Issues Greece 

Minority Rights Minority Policies of 
Greece 

Nation-State Nation-building 
Process 

 

 



 v

ÖNSÖZ 
“İnsan Hakları ve Güvenlik İlişkisi Açısından Azınlık Sorunları: Yunanistan 

Örneği” başlıklı doktora tez çalışması kapsamında, insan hakları ve güvenlik boyutları 
çerçevesinde azınlık sorunlarının oluşum ve gelişim süreçleri analiz edilerek, özgün bir 
çalışma ortaya konulmaya çalışılmıştır. Konunun bir yandan güvenlik bir yandan insan 
hakları boyutlarıyla kavramsal, tarihsel ve teorik yapılarla birlikte ele alınması çok 
geniş kapsamlı bir analizi gerektirmektedir. Böyle bir analiz de konunun temel 
çerçevesinden uzaklaşılarak bütünlüğün sağlanamaması gibi riskleri taşımaktadır. 
Ancak konunun sadece bir boyut çerçevesinde ele alınmasının azınlık sorunlarının tüm 
yönleri ile ortaya konulmasını ve sorunların geleceğine ilişkin öngörülerde 
bulunulmasını engelleyeceği düşüncesiyle, azınlıkların ortaya çıkış süreçlerinden 
günümüze kadar yaşanılan deneyimler insan hakları ve güvenlik boyutları temelinde 
değerlendirilmeye çalışılmıştır. Bu amaç doğrultusunda yürütülen tez çalışması süreci 
de, kaçınılmaz olarak pek çok zorluğu içermektedir. Çalışmanın birçok olguyu içermesi 
ve bunlar arasındaki bağlantıların kurulmasının taşıdığı önem bu zorluklardan sadece 
bir tanesidir. Tüm bu zorlu süreçte konunun gerek kavramsal gerek teorik gerek tarihsel 
çerçeveleriyle bir bütünlük içerecek biçimde ortaya konulmasına ilişkin olarak soruları, 
önerileri ve eleştirileri ile verdiği destek, harcadığı zaman ve gösterdiği sabır için çok 
değerli danışman hocam Sayın Doç Dr. Kamuran Reçber’e sonsuz şükranlarımı 
sunuyorum. Çalışmanın özellikle insan hakları boyutu beraberinde bir takım hukuki 
düzenlemelerin ele alınmasını gerektirmektedir. Bu düzenlemeler çerçevesinde 
yapılması gereken hukuki analizlere ilişkin olarak yardımını esirgemeyen değerli hocam 
Sayın Prof. Dr. Mehmet Genç’e de ayrıca teşekkür ediyorum. Çalışmanın gerek 
planının gerek bu plan çerçevesinde içeriğinin kurgulanmasına yönelik olarak verdikleri 
destek için tüm Uluslararası İlişkiler Bölümü hocalarıma da teşekkürü bir borç bilirim. 

Elbette ki böyle bir çalışmanın hazırlanması ve buna ilişkin bir alt yapının 
oluşturulması uzun bir eğitim sürecini içermektedir. Bu eğitim sürecinde, yabancısı 
olduğum bir şehirde beni yalnız bırakmayarak her zaman destek olan ananem Özgül 
Öney’e ve yine bu uzun süreçte maddi ve manevi desteklerini hiç esirgemeyerek beni 
sürekli teşvik eden sevgili annem Hale Aydın ve babam Mehmet Aydın’a, ayrıca tez 
çalışmasının bütün aşamalarında beni sürekli motive eden tüm aile fertlerime sonsuz 
saygı ve teşekkürlerimi sunuyorum.  

Doktora tez çalışması çok uzun soluklu ve sabır isteyen bir süreci içermektedir. 
Bu süreç sizinle birlikte özellikle en yakınınızda olan insanları da etkilemektedir. Tüm 
bu aşamalarda gerek gerekli çalışma ortamını hazırlayarak, gerek kaynakların temininde 
bana yardımcı olarak en önemlisi de evliliğin tüm sorumluluğunu üstüne alarak bana 
sürekli destek olan sevgili eşim İbrahim’e de ne kadar teşekkür etsem yetersiz 
kalacaktır. Bu çalışmanın son iki yılında ailemize katılan, tüm stresini benimle birlikte 
yaşayan ve istemeyerek de olsa kendisine yeterli zaman ayıramadığım sevgili oğlum 
Mehmet Emir’de elbette teşekkürlerin en büyüğünü hak etmektedir.  

 

Bursa, 2008. 



 vi

İÇİNDEKİLER 
 

             Sayfa 
TEZ ONAY SAYFASI.........................................................................................       ii 
ÖZET......................................................................................................................      iii 
ABSTRACT...........................................................................................................      iv 
ÖNSÖZ...................................................................................................................      v 
İÇİNDEKİLER......................................................................................................      vi 
HARİTALAR.........................................................................................................      ix 
KISALTMALAR...................................................................................................      x 
GİRİŞ......................................................................................................................      1 
 
 

BİRİNCİ BÖLÜM 

İNSAN HAKLARI VE GÜVENLİK İLİŞKİSİ AÇISINDAN AZINLIK 

SORUNLARININ ANALİZİ 
 
1. Tarihsel Çerçeve: Azınlıkların ve Azınlık Sorunlarının Ortaya Çıkışı................... 8 
 
1. 1.  Azınlıkları Ortaya Çıkaran Tarihsel Süreçler .......................................................... 8 
1. 2   Azınlık Sorunlarını Ortaya Çıkaran Tarihsel Süreçler: Ulus-devlet ve  
         Ulus-İnşası Tartışmaları......................................................................................... 10 
 
2. Kavramsal Çerçeve: Azınlık Kavramı, Azınlık Olmanın Ölçütleri ve Azınlık  
    Çeşitleri................................................................................................................................. 19 
 
2. 1. Azınlık Kavramı ve Azınlık Olmanın Ölçütleri ..................................................... 28 
2. 2. Azınlık Çeşitleri ...................................................................................................... 32 
 
3. Teorik Çerçeve: İnsan Hakları ve Güvenlik İlişkisinde Azınlıklar ve Azınlık     
    Sorunları .............................................................................................................................. 35 
 
3. 1. Realizm Çerçevesinde Azınlıklar: Azınlıklar-Güvenlik İlişkisi ............................. 40 

3.1.1. Güvenlik Kavramı ve Güvenliğe İlişkin Farklı Yaklaşımlar............................ 40 
3.1.2. Realizm Çerçevesinde Güvenlik Algılamaları ................................................. 51 
3.1.3. Devletlerin Güvenlik Algılamaları İçerisinde Azınlıkların Yeri ...................... 57 

 
3. 2. Liberalizm Çerçevesinde Azınlıklar: İnsan Hakları-Azınlık Hakları İlişkisi ......... 63 

3.2.1. İnsan Hakları: Gelişimi, İçeriği ve Özellikleri.................................................. 65 
3.2.2. İnsan Hakları-Azınlık Hakları İlişkisi............................................................... 73 
3.2.3. Liberalizm Çerçevesinde Azınlıklar ve Azınlık Sorunlarının Çözümü............ 79 

 

 
 



 vii

İKİNCİ BÖLÜM 

AZINLIK HAKLARI VE AZINLIKLARIN ULUSLARARASI ALANDA 

KORUNMASI 
 
1. Azınlık Hakları ................................................................................................................. 100 

 
1. 1. Azınlıklara Tanınan Haklar .................................................................................. 101 

1.1.1. Genel İlkeler: Eşitlik, Ayrımcılık Yasağı, Azınlık Kimliğinin Asimilasyona  
           Karşı Korunması ............................................................................................ 105 
1.1.2. Azınlıklara İnsan Hakları Bağlamında Tanınan Haklar ve Azınlıkların Kimlik  
          Hakları ............................................................................................................ 109 
1.1.3. Azınlıkların Kamusal Yaşama Katılma ve Uluslararası İlişkiler Kurma Hakları112 
1.1.4. Self-Determinasyon Hakkı (İçsel ve Dışsal Self-Determinasyon Hakkı) ....... 114 
 

1. 2. Azınlık Haklarının Sınırlandırılması .................................................................... 120 
1.2.1. Genel Olarak İnsan Haklarının Sınırlandırılması ........................................... 120 
1.2.2. Özel Olarak Azınlık Haklarının Sınırlandırılması .......................................... 122 

1.2.2.1.   Azınlık Haklarının Sınırlandırılmasında Kullanılan Ölçütler/ Kayıtlar 122 
1.2.2.2.   Azınlık Haklarının Kullanılmasının Durdurulması: Devletlerin  
               Derogasyon Hakkı ................................................................................. 124 

 
2. Azınlıkların Uluslararası Alanda Korunması Ve Uluslararası Kuruluşlar ....... 126 

 
2. 1. MC Döneminde Azınlıkların Korunması ............................................................. 127 
2. 2. BM Çerçevesinde Azınlıkların Korunması........................................................... 132 
2. 3. AGİT Çerçevesinde Azınlıkların Korunması ....................................................... 138 
2. 4. AK Çerçevesinde Azınlıkların Korunması ........................................................... 142 
2. 5. AB’nin Azınlıklara Yönelik Yaklaşımı/AB Çerçevesinde Azınlıkların Korunması. 147 
2. 6. Uluslararası Alanda Azınlıkların Korunmasına İlişkin Gelinen Aşama............... 165 
 

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

GÜVENLİK VE İNSAN HAKLARI ÇERÇEVESİNDE YUNANİSTAN’DA 

AZINLIKLAR 

 
1. Tarihsel Çerçeve: Yunanistan Örneğinde Azınlıkların ve Azınlık Sorunlarının  
    Ortaya Çıkışı ..................................................................................................................... 172 

 
1. 1. Yunanistan’ın Tarihsel Geçmişi ........................................................................... 173 
1. 2. Yunan Ulus-Devleti’nin Kurulması ve Yunan Ulus-İnşa Süreci.......................... 180 
 



 viii

2. Yunanistan’da Etnik Gruplar ve Azınlıklar: Nüfusları, Coğrafi ve  
     Sosyal Özellikleri............................................................................................................. 198 

 
2. 1. Türkler .................................................................................................................. 203 

2.1.1. Türklerin Yaşadıkları Coğrafyaları ve Kısa Tarihçeleri ................................. 205 
2.1.2. Yunanistan’da Türk Azınlığın Karşılaştığı Siyasal, Hukuki ve Kültürel 
            Sorunlar......................................................................................................... 218 

2. 2. Makedonlar ........................................................................................................... 226 
2.2.1. Makedonların Yaşadıkları Coğrafyaları ve Kısa Tarihçeleri.......................... 229 
2.2.2. Yunanistan’da Makedon Azınlığın Karşılaştığı Siyasal, Hukuki ve Kültürel  
           Sorunlar.......................................................................................................... 232 

2. 3. Arnavutlar ............................................................................................................. 241 
2.3.1. Arnavutların Yaşadıkları Coğrafyaları ve Kısa Tarihçeleri............................ 242 
2.3.2. Yunanistan’da Arnavut Azınlığın Karşılaştığı Siyasal, Hukuki ve Kültürel  
           Sorunlar.......................................................................................................... 243 

2. 4. Ulahlar (Vlahlar)................................................................................................... 245 
2.4.1. Ulahların Yaşadıkları Coğrafyaları ve Kısa Tarihçeleri ................................. 247 
2.4.2. Yunanistan’da Ulah Azınlığın Karşılaştığı Siyasal, Hukuki ve Kültürel  
            Sorunlar......................................................................................................... 249 

2. 5. Yahudiler .............................................................................................................. 251 
2.5.1. Yahudilerin Yaşadıkları Coğrafyaları ve Kısa Tarihçeleri ............................. 251 
2.5.2. Yunanistan’da Yahudi Azınlığın Karşılaştığı Siyasal, Hukuki ve Kültürel  
           Sorunlar.......................................................................................................... 253 

 
3. Yunanistan’ın Güvenlik Algılamaları İçerisinde Azınlıkların Yeri..................... 256 

 
4. İnsan Hakları Çerçevesinde Yunanistan’daki Azınlıklar Ve Azınlık Hakları .. 269 

 
4. 1. İnsan Hakları Boyutuyla Yunanistan’daki Azınlıklar .......................................... 270 
4. 2. Azınlık Hakları Boyutuyla Yunanistan’daki Azınlıklar ....................................... 277 
 
SONUÇ ................................................................................................................................... 287 
KAYNAKÇA ......................................................................................................................... 295 
ÖZGEÇMİŞ........................................................................................................................... 326 
 



 ix

HARİTALAR 

 

                                                                                                                               Sayfa 

Harita-1: Günümüzde Yunanistan’ın Sınırları ve Komşuları................................ 172 

Harita-2: Yunanistan’daki Etnik Grupların Çoğunlukta Oldukları Bölgeler..........200 

Harita-3: Yunanistan’da Ulahların Yaşadıkları Yerler...........................................248



 x

KISALTMALAR 
 Kısaltma Bibliyografik Bilgi 
AAET Avrupa Atom Enerjisi Topluluğu 
AB  Avrupa Birliği 
ABD Amerika Birleşik Devletleri 
AET Avrupa Ekonomik Topluluğu 
AGİK Avrupa Güvenlik ve İşbirliği Konferansı 
AGİT  Avrupa Güvenlik ve İşbirliği Teşkilatı  
AİHM Avrupa İnsan Hakları Mahkemesi 
AİHS Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi 
AK Avrupa Konseyi 
AKÇT Avrupa Kömür Çelik Topluluğu 
AP Avrupa Parlamentosu 
AT Avrupa Topluluğu 
Bkz. Bakınız 
BM Birleşmiş Milletler 
c.  cilt 
CEMES Avrupa Göçmen ve Etnik Çalışmalar Merkezi 
CIEMEN Uluslararası Etnik Azınlıklar ve Uluslar Merkezi 
çev. çeviren 
der. derleyen 
e.t. Elektronik Yayımlara Erişim Tarihi 
EBLUL Avrupa Az Kullanılan Diller Bürosu 
ECMI Avrupa Azınlık Sorunları Merkezi 
ECRI Irkçılığı ve Hoşgörüsüzlüğü Önleme Heyeti 
edit. editör 
EMBNET Etnik Azınlık İş Ağı 
haz. hazırlayan 
ILO Uluslararası Çalışma Örgütü 
ibid. Aynı yerde (ibidem) 
loc. cit. yukarıda gösterilen yer (loco citato) 
m. Miladî 
mad. madde 
MC  Milletler Cemiyeti 
MERCATOR Avrupa Enformasyon, Dokümantasyon ve Araştırma Ağı 
MRG Uluslararası Azınlık Hakları Grubu 
NATO Kuzey Atlantik Antlaşma Örgütü (North Atlantic Treaty 

Organization) 
op. cit. adı geçen eser (opere citato) 
PASOK Panhelenik Sosyalist Hareket 
passim Tamamı, her yeri 
s. sayfa 
ss. sayfadan sayfaya 
UNHCR Birleşmiş Milletler İnsan Hakları Komisyonu 
vb. ve benzeri 
vd. ve diğerleri 
VMRO İç Makedonya İhtilal Örgütü 
vol. Volume 
vs. vesaire 
yey Yayım Evi Yok 
yty Yayın Tarihi Yok 



GİRİŞ 
 

Azınlık sorunları tarihsel, siyasal, hukuksal, kuramsal birçok açıdan 
değerlendirmeye alınabilecek geniş kapsamlı bir konu niteliğindedir. Avrupa’da ulus-
devletlerin ortaya çıkmaya başladığı 17. yüzyılın ortalarından bu yana, uluslararası 
ilişkilerin önemli gündem konularından biri olan azınlıkların, uluslararası sistemin 
temel aktörü olan ulus-devletlerin iç politikaları açısından bir istikrarsızlık ve ulusal 
güvenliklerine yönelik de bir tehdit unsuru olarak algılandıkları görülmektedir. 
Azınlıklar konusunda ulus-devletler nezdinde oluşan bu olumsuz algılamalar, sorunların 
çözümüne yönelik somut adımların atılmasını engellediği gibi, azınlık grupları ile ulus-
devletler arasında gerginliklerin yaşanmasına da neden olmuş ve bu gerginlikler 
uluslararası istikrar açısından da tehdit edici bir niteliğe bürünmüştür. Ayrıca, insan 
haklarına ilişkin evrensel gelişmelerin henüz yaşanmadığı dönemlerde azınlıkların, 
devletlerin içişlerine müdahale etmede bir araç olarak kullanılması ve bu çerçevede 
azınlık sorunlarının kolaylıkla bölgesel veya uluslararası alana yayılması da konunun 
dikkat çeken bir diğer yönüdür. Dolayısıyla “güvenlik” azınlık sorunları konusunun, 
gerek ulusal gerekse de uluslararası alanda temel öneme sahip boyutlarından biri olarak 
ön plana çıkmaktadır. 

Ulus-devletlerin ortaya çıkmasıyla paralel olarak oluşmaya başlayan azınlık 
sorunları, evrensel insan haklarının gelişmesiyle birlikte gerek azınlıkların tanınması 
gerekse azınlık haklarının güvence altına alınması çerçevesinde yeniden uluslararası 
ilişkilerin gündemine yerleşmiştir. Ancak bu yönde yaşanan gelişmeler azınlıklar 
açısından olumlu olarak değerlendirilse de, azınlıkların ve azınlık haklarının tanınması 
yönünde uluslararası alanda gelişmeye başlayan durum, ulus-devletler açısından bir kez 
daha güvenliklerine yönelik bir tehdit olarak algılanmaya başlamıştır. Üstelik azınlık 
rejiminin oluşmasına yönelik uluslararası alanda yaşanan bu gelişmeler, sadece 
azınlıkların özerklik gibi bir takım taleplerinin karşılanması çerçevesinde ulus-
devletlerin ülke bütünlüğünün tehlikeye düşeceğine ilişkin tehdit algılamalarının 
oluşmasına değil, aynı zamanda bu rejimin ulus-devletlerin zayıflamasına neden olacağı 
yönünde görüşlerin de gelişmesine zemin oluşturmuştur.  

Özellikle 1990 sonrası süreçte, azınlıkların korunması ve azınlık haklarının 
tanınmasının insan haklarının önemli bir parçasını oluşturduğunun kabulüyle birlikte, 
uluslararası alanda bir takım düzenlemelere gidilmeye ve ulus-devletlerin de bunlara 
katılımlarının sağlanmasına çalışıldığı görülmektedir. Bu normatif düzenlemelerin de 
etkisiyle ulus-devletler, azınlıkları ve azınlık haklarını tanımadıkları takdirde insan 
haklarına riayet etmeyen devletler konumuna düşme tehlikesiyle karşı karşıya 
kalmaktadırlar. Günümüzde insan hakları içinde özel bir yere sahip olan azınlık 
haklarının, uluslararası alanda öneminin gittikçe arttığı ve azınlık haklarına ilişkin 
normatif düzenlemeler konusunda büyük aşama kaydedildiği görülmektedir. 
Dolayısıyla bu genel anlatımdan da görüleceği üzere, “insan hakları” da azınlık 
sorunlarının, gerek ulusal gerekse uluslararası alanda bir diğer temel boyutu olarak ön 
plana çıkmaktadır.  

Günümüzde bir yandan küreselleşme sürecinin etkisiyle diğer yandan da 
azınlıkların korunmasının uluslararası gündem konularından biri haline gelmesi 



 2

nedeniyle ulus-devletlerin zayıflamaya başladığı, hatta bunun bilinçli bir yöntem olarak 
uygulandığı hususu tartışılmaya başlanmıştır. Bu noktada şu gerçeğin altının çizilmesi 
gerekmektedir; soğuk savaş döneminde ideolojik farklılıklar etrafında şekillenen 
uluslararası yapı günümüzde, bir takım kimlik sorunları çerçevesinde şekillenmeye 
başlamıştır. Çünkü soğuk savaş döneminin tehdit algılamalarının yerini günümüzde 
silahlanma, nükleer zarar, çevre kirliliği, az gelişmişlik, uluslararası terör, organize 
suçlar, insan kaçakçılığı, bulaşıcı hastalıklar, göç, insan hakları ihlalleri, azınlık 
sorunları gibi tehdit algılamaları almıştır. Bu çok çeşitli tehdit algılamaları içerisinde ise 
azınlık sorunları, önemli bir çatışma kaynağı olma potansiyeli taşımasından dolayı ayrı 
bir yere sahiptir. Ayrıca bu potansiyel, konunun uluslararasılaşmasının da temel 
faktörlerinden biri niteliğindedir. Ulus-devletlerin ortaya çıkış aşamasında önemli bir 
tehdit faktörü olarak algılanan azınlıklar, günümüzde, küreselleşme sürecinin ulus-
devletler üzerindeki olumsuz etkileriyle birlikte düşünüldüğünde, bu tehdit faktörü olma 
özelliğini halen korumaktadır. Ancak, sürece dâhil olan insan hakları boyutu, ulus-
devletlerin azınlıklar konusunda eski tutumlarını (azınlıkları yok saymak, onları asimile 
etmek, haklarını tanımayarak baskı altında tutmak, hatta soykırım uygulamak gibi) 
sürdürmelerine de engel olmaktadır. Ulus-devletler yaşanan bu dönemi, uluslararası 
normatif düzenlemelerin de desteği ile kendi koşullarına ve azınlık türlerine uygun 
politikalar geliştirmeye çalışarak-ki bu tutum uluslararası alanda da destek bulmaktadır-
aşmaya çalışmaktadır.  

Bu genel çerçeve kapsamında yukarıda da belirtildiği gibi, azınlık sorunlarının 
dayandığı iki temel boyut bulunmaktadır. Bunlardan biri güvenlik, diğeri ise insan 
haklarıdır. Azınlık sorunlarına ilişkin yapılan çalışmalarda da genel olarak bu iki temel 
boyut üzerinde durulmaktadır. Güvenlik boyutu baz alınarak azınlık sorunlarının ele 
alındığı çalışmalarda genel olarak, azınlıkları ortaya çıkaran süreçlerin ve bu çerçevede 
ulus-devlet olgusunun tarihsel ve kavramsal verilerden de destek alınarak analizi ve 
ulus-devlet ile azınlıklar arasındaki ilişkide güvenlik boyutunun oynadığı rolün 
değerlendirilmesi üzerinde yoğunlaşıldığı görülmektedir. İnsan hakları kapsamında 
sorunların ele alındığı çalışmalarda ise, azınlıkların tanınması ve azınlık haklarının 
güvence altına alınması bağlamında, insan hakları temelinde özellikle uluslararası 
alanda yaşanan gelişmeler, tarihsel ve kavramsal verilerin de yardımıyla analiz edildiği 
belirlenmektedir. Bu farklı yöndeki çalışmalar, uluslararası ilişkiler alanında azınlık 
sorunları üzerinde fikir üretenlerin birbirlerinden farklı yaklaşımları tercih etmelerinden 
kaynaklanmaktadır. Bunlardan bazıları indirgemeci bir yaklaşımla sorunları sadece 
ortaya çıkışları açısından ulus-devlet olgusu ile birlikte ele alarak değerlendirmekte, 
sorunun temeli belirlendikten sonra yaşanan değişimler ise dikkate alınmamaktadır. 
Bunlar dışında yer alan bir kısım çalışmacı ise, sorunun uluslararasılaşması üzerinde 
durarak, insan hakları boyutu temelinde uluslararası örgütler/andlaşmalar çerçevesinde 
azınlıklara ilişkin yaşanan gelişmeleri değerlendirmeye çalışmakta, ancak bu yöntemde 
de ulus-devletlerin kaygıları, güvenlik algılamaları analiz sürecine dahil 
edilmemektedir. Tüm bu yaklaşımlar dikkate alınarak bu çalışmada bir yöntem 
belirlenmeye çalışılmış ve konunun çerçevesinin genişlemesinin doğuracağı zorluğa 
rağmen, güvenlik ve insan hakları boyutlarının her ikisi de ele alınarak, kavramsal ve 
teorik yaklaşımlarında yardımıyla ve bütüncül bir bakış açısı ile sürecin tüm 
unsurlarının ortaya konulması amaçlanmıştır.  



 3

Ana hatlarıyla yukarıda verilen bilgiler kapsamında bu çalışmada temel tez 
olarak, ulus-devlet ( uluslaşma, ulusçuluk ) ekseninde doğan ve gelişen azınlık 
sorunlarının, ortaya çıktığı 17. yüzyıl ortalarından günümüze kadar ki süreçte, güvenlik 
ve insan hakları boyutları etrafında şekillenen bir gelişim çizgisinin olduğu 
savunulmaya çalışılacaktır. Bu çerçevede ulus-devletlerin azınlıkları güvenliklerine 
yönelik bir tehdit unsuru olarak değerlendirmeleri ölçüsünde azınlık sorunlarının arttığı, 
ancak evrensel insan haklarının, özellikle de 1990 sonrası süreçte azınlık hakları 
merkezli yaklaşımların ele alınmaya başlamasıyla birlikte de bu sorunların çözümüne 
yönelik olumlu gelişmelerin yaşandığı ortaya konulmaya çalışılacaktır. Ayrıca, bu temel 
tez bağlamında azınlık sorunlarına ilişkin yer verilen kavramsal, tarihsel ve teorik 
analizler, azınlıkların ve ulus-devletlerin karşılıklı talepleri ve uluslararası alanda bu 
sorunların çözümüne ilişkin yaşanan gelişmeler son bölümde seçilen bir ulus-devlet 
örneği üzerinde değerlendirilecektir. Bu çerçevede örnek olarak da bir ulus-devletin tüm 
niteliklerini sergileyen, ülke toprakları üzerinde yaşayan birçok azınlık grubuna sahip 
olan ve bu gruplarla etnik, dilsel, dinsel azınlık kimliklerinin tanınması ve haklarının 
güvence altına alınması konularında sorunlar yaşayan “Yunanistan” değerlendirilmeye 
çalışılacaktır.  

Azınlıklar ve azınlık sorunlarının ortaya çıkışı veya gelişiminde tespit edilen 
olaylar ve güvenlik ile insan hakları olgularının bu sürecin şekillenmesindeki rollerinin 
analiz edilebilmesi için teorik bir çerçeveden yardım alınması gerekmektedir. Çünkü 
teorik çerçeve, basit-karmaşık olaylar ve olgular arasındaki ilişkilerin ortaya 
konulmasını ve daha da önemlisi bu ilişkilerin geleceğinin öngörülmesini 
sağlamaktadır. Teorik bir çerçeveden beklenen, araştırılan olgu ve olaylar arasındaki 
ilişkiyi tüm yönleri ile açıklayıcı bir özellik göstermesidir. Bu çalışma konusu 
kapsamında da, ele alınan olaylar ve olgular arasındaki ilişkinin tüm açıklığıyla ortaya 
konulabilmesini sağlamaya yönelik bir teorik çerçevenin belirlenmesi adına birçok 
düşünsel çalışma değerlendirilmiş, uluslararası ilişkilerin temel teorik yaklaşımları 
gözden geçirilmiştir. Çalışmanın konusu itibarıyla tek bir teorinin kullanılmasının 
zafiyet doğuracağı düşüncesiyle konuya yönelik iki teoriden yararlanılmaya 
çalışılmıştır. Bu nedenle çalışmada, ulus-devletlerin güvenlik kaygılarını ve bunların 
azınlıklar üzerindeki etkilerini analiz ederken-tüm bu süreci tarihsel gelişim çizgisiyle 
de paralel bir biçimde açıklayabileceği düşünülen- realist düşünceden, ancak ulus-
devletlerin azınlıklara yönelik belirli bir dönemden sonra değişmeye başlayan ve hatta 
olumlu bir seyre giren tutumlarının insan hakları çerçevesinde analizinde ise, liberal 
düşünceden yararlanılması yaklaşımı tercih edilmiştir.  

Sonuç olarak tek bir teorik yaklaşımla güvenlik ve insan hakları boyutlarının 
azınlık sorunları üzerindeki etkilerini analiz etmenin zorlukları/yetersizlikleri temelinde, 
her ne kadar yeri geldiğinde başka teorik yaklaşımların konuyu ele alışlarına değinilse 
de, realizm ve liberalizm temelinde azınlık sorunlarına ilişkin teorik bir çerçeve 
oluşturulmaya çalışılmaktadır. Bu teorik çerçeve ile konunun ele alınması ise, bu 
konuda herkesin genel ve soyut olarak bildiği gerçekleri tekrar etmekten çok, azınlık 
sorunlarına ilişkin günümüze kadar ki sürecin bir bütün olarak anlaşılabilmesini, 
değerlendirilebilmesini ve gelecekte nasıl şekilleneceği üzerinde öngörülerde 
bulunulabilmesini sağlama kaygısını taşımaktadır.  



 4

Çalışmanın genel planı kapsamında, gerek teorik, tarihsel ve siyasi gerekse 
kavram ve somut olgulara (durumlara) bağlı olarak konuya ilişkin geniş bir literatür 
taraması yapılmıştır. Bu literatür taranırken de insan hakları, güvenlik, azınlıklar ve 
Yunanistan başlıkları ayrı ayrı incelenmiş ve çalışmanın bütünüyle de bağlantılı olan 
kaynaklar ele alınarak konunun daha anlaşılır kılınması hedeflenmiştir. Tüm bu süreçte 
kitap, makale, konferans belgeleri, ulusal-uluslararası resmi dokümanların yanı sıra, 
basın-yayın organlarının haberleri ve elektronik kaynakların verilerinden de 
yararlanılmıştır.  

Bu kaynaklarla desteklenmeye çalışılan tezin ortaya konulması için çalışma, üç 
bölüm üzerinde bir bütünlük sağlayacak şekilde planlanmıştır. Bu plan çerçevesinde 
birinci bölüm kapsamında, azınlık sorunları tarihsel, kavramsal ve teorik olarak analiz 
edilerek, azınlıkların ortaya çıkmasına yol açan tarihsel süreçler, azınlık olgusu ile ulus-
devlet arasındaki ilişki dikkate alınarak ortaya konulmaya çalışılacaktır. Çünkü tarihsel 
süreçte bir konunun gelişiminin analiz edilmesi, kavramsal ve teorik bağlamda 
kurulacak yapının anlaşılmasında belirleyici olmaktadır. Bir konunun günümüzde 
kazandığı önemi ve taşıdığı değerleri anlayabilmek konunun tarihsel süreçte nasıl 
doğduğu, geliştiği veya değiştiğine ilişkin bilgilerle olanaklıdır. Daha sonra bu tarihsel 
çerçevede kullanılan/karşılaşılan kavramlar temelinde bir incelemeye yer verilerek, 
azınlık kavramının tanımı, azınlık olmanın ölçütleri ve azınlık çeşitleri üzerinde bir 
analiz yapılmaya çalışılacaktır. Çünkü kavramsal olarak terimlerin anlamlarının ortaya 
konulması, teorik yaklaşımların açıklanabilmesinde önemli bir adım niteliğindedir. Bu 
bağlamda birinci bölümün son kısmında ise, yukarıda değinilen teorik yaklaşımlar 
çerçevesinde azınlık sorunları ele alınarak, güvenlik ve insan hakları boyutlarının bu 
sorunların oluşum ve gelişimine yönelik etkileri değerlendirilmeye çalışılacaktır.  

İkinci Bölümde, ilk bölümde kurulan kavramsal, tarihsel ve teorik çerçeve 
yardımıyla ulus-devletlerin güvenlik kaygıları nedeniyle olumsuz baktıkları, azınlıkların 
ise temelde insan hakları çerçevesinde talep ettikleri azınlık haklarının niteliği, kapsamı 
ve bu konuda uluslararası alanda yaşanan gelişmeler ve yapılan düzenlemeler ele 
alınacaktır. Tüm bu düzenlemeler, insan hakları-azınlık hakları ayrımı temelinde analiz 
edilmeye ve özellikle 1990 sonrası süreçte azınlık hakları merkezli yaklaşımların 
uluslararası örgütler/andlaşmalar temelinde nasıl geliştiğine ilişkin değerlendirmelere 
yer verilmeye çalışılacaktır.  

Üçüncü Bölüm kapsamında ise, gerek ulus-devletin temel niteliklerine sahip 
olması, gerek ülke toprakları üzerinde birçok azınlık grubunu barındırması gerekse 
güvenlik ve insan hakları bağlamında azınlıklarla bir takım sorunlar yaşaması temelinde 
Yunanistan, örnek olarak analiz edilmeye çalışılacaktır. Bu anlamda, birinci ve ikinci 
bölümler de ortaya konulan çerçeveye paralel olarak öncelikle, Yunanistan’da 
azınlıkları ortaya çıkaran tarihsel süreçler ve bunun Yunan ulus-devletinin kurulması ve 
Yunan ulus-inşa süreçleri ile bağlantısı ele alınacaktır. Üçüncü bölümün ikinci 
kısmında, ortaya çıkan bu azınlık gruplarının genel nitelikleri, yaşadıkları coğrafyaları 
ve temel sorunları incelenerek güvenlik ve insan hakları temelinde bu sorunlarda 
yaşanan dönemsel değişiklikler belirlenmeye çalışılacaktır. Çalışmanın son kısmında 
ise, öncelikle Yunanistan’ın güvenlik algılamaları üzerinde etkili olan faktörler ortaya 
konularak azınlıkların bu güvenlik algılamalarındaki yeri değerlendirilecektir. Ayrıca 
insan hakları-azınlık hakları tartışmaları temelinde Yunanistan’daki azınlıkların 



 5

sorunları, gerek ulusal alanda yaşanan gelişmeler gerekse uluslararası alanda yapılan 
düzenlemelere Yunanistan’ın katılımı çerçevesinde değerlendirilerek geleceğe yönelik 
öngörülerde bulunulmaya çalışılacaktır. 



 6

BİRİNCİ BÖLÜM 

İNSAN HAKLARI VE GÜVENLİK İLİŞKİSİ AÇISINDAN AZINLIK 
SORUNLARININ ANALİZİ 

 

Azınlıklar1, Avrupa’da ulus-devletlerin ortaya çıkmaya başladığı 17. yüzyılın 

ortalarından bu yana uluslararası ilişkilerin önemli konularından biri olmuş, 19. yüzyılın 

ikinci yarısından itibaren de, İmparatorlukların yıkıldığı ve özellikle Birinci Dünya 

Savaşı sonrasında büyük sınır değişikliklerinin yaşandığı dönemde temel bir sorun 

haline gelmiştir. Azınlıklar, tarihsel süreç dikkate alındığında, uluslararası sistemin 

temel aktörü olan ulus-devletlerin iç politikaları açısından bir istikrarsızlık ve ulusal 

güvenlikleri açısından bir tehdit unsuru olarak değerlendirilirken, bölgesel/uluslararası 

barış ve istikrar/güvenlik açısından da tehdit edici niteliğe sahip birimler şeklinde 

algılanmışlardır. Bu anlamda güvenlik olgusu, ulusal ve uluslararası alanda azınlıklar 

konusu ile doğrudan ilintilidir.  

Ulus-devletler açısından azınlıklar, evrensel insan haklarının2 henüz gelişmeye 

başlamadığı dönemlerde, güvenliklerine yönelik bir tehdit unsuru olarak 

algılanmaktaydılar. Ancak evrensel insan haklarının gelişmeye başlamasıyla birlikte bu 

tehdit algılamalarına bir de azınlıkların korunması ve azınlık haklarının tanınmasına 

yönelik uluslararası alandan gelen taleplerde eklenmiştir. Azınlıkların korunması ve 

azınlık haklarının tanınmasının insan haklarının önemli bir parçasını oluşturduğunun 

kabulüyle birlikte, bölgesel ve uluslararası düzeyde, azınlıklar konusunda bir takım 

düzenlemelere gidilmeye başlanmıştır. Bu normatif düzenlemelerin de etkisiyle ulus-

devletler, azınlıkları ve azınlık haklarını tanımadıkları takdirde insan hakları ihlallerinde 

                                                 
1  Azınlıklar konusu, tarihsel gelişim süreci dikkate alındığında “ulus”, “ulusçuluk”, “ulus-devlet”, 
“etnik”, “ulusal kimlik”, “etnik farklılıklar” ve “insan hakları” gibi kavramsal ve teorik bir yapıyı içine 
alan geniş bir konsepte sahiptir. Bu nedenle çalışmaya, başlıkta da yer alması nedeniyle, doğrudan azınlık 
kavramıyla başlanmakla birlikte kavramsal çerçeve kısmında, özellikle “etnik”, “ulus” ve “azınlık” 
kavramlarının farklılıkları üzerinde durularak ulus-devlet, ulusal kimlik, ulusçuluk, etnik farklılıklar, 
insan hakları, güvenlik boyutlarıyla birlikte azınlıklar konusu değerlendirilmeye çalışılacaktır. 
2 İnsan hakları, antik çağlara kadar dayandırılabilecek bir gelişim çizgisine sahiptir. Ancak 20. yüzyıla 
kadar düşünsel alanda evrensel olarak benimsenmekle birlikte, uygulamada sadece ulusal alanla sınırlı 
kaldığı görülmektedir. 20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren, uluslararası ilişkilerdeki gelişmelerinde 
yoğunluk kazanmasıyla paralel olarak uluslararası alanda da geçerli, evrensel nitelikte bir insan hakları 
rejiminin oluşmaya başladığı tespit edilebilmektedir. 



 7

bulunan devletler konumuna düşme tehlikesiyle karşı karşıya kalmışlardır. Bu aşamada 

süreç, azınlık sorunlarının ulusal düzeyde çözümlenememesi halinde uluslararası 

düzeyde çözümlenmeye çalışılması boyutuna da taşınarak, uluslararası ilişkilerin önemli 

bir gündem maddesi olma özelliği kazanmıştır.  

Günümüzde bir yandan küreselleşme sürecinin etkisiyle diğer yandan da 

azınlıkların korunmasının uluslararası gündem konularından biri haline gelmesi 

nedeniyle ulus-devletlerin zayıflamaya başladığı tezi tartışılmaya başlanmıştır. Şu bir 

gerçektir ki, soğuk savaş döneminde ideolojik farklılıklar etrafında şekillenen 

uluslararası yapı, günümüzde, bir takım kimlik sorunları çerçevesinde şekillenmeye 

başlamıştır. Çünkü soğuk savaş döneminin komünizm gibi tehdit algılamalarının yerini 

günümüzde silahlanma, nükleer zarar, çevre kirliliği, az gelişmişlik, uluslararası terör, 

organize suçlar, insan kaçakçılığı, bulaşıcı hastalıklar, göç, insan hakları ihlalleri, 

etnik/azınlık sorunları gibi tehdit algılamaları almıştır. Bu çok çeşitli tehdit algılamaları 

içerisinde ise azınlık sorunları, önemli bir çatışma potansiyeli taşımasından dolayı ayrı 

bir yere sahiptir. Bu potansiyel, konunun uluslararasılaşmasının da temel faktörlerinden 

biri olmuştur.  

Ulus-devletler açısından, ulus-devletlerin kurulması aşamasında önemli bir 

tehdit faktörü olarak algılanan azınlıklar, küreselleşme sürecinin ulus-devletler 

üzerindeki olumsuz etkileriyle birlikte düşünüldüğünde, bu tehdit faktörü olma 

özelliğini günümüzde de korumaktadır. Ancak sürece dâhil olan insan hakları boyutu, 

ulus-devletlerin azınlıklar konusunda eski tutumlarını (azınlıkları yok saymak, onları 

asimile etmek, haklarını tanımayarak baskı altında tutmak, hatta soykırıma gitmek) 

sürdürmelerine engel olmaktadır. Ulus-devletler yaşanan bu dönemi, uluslararası 

normatif düzenlemelerin de desteği ile kendi koşullarına ve azınlık türlerine uygun 

politikalar geliştirmeye çalışarak-ki bu tutum uluslararası alanda da destek bulmaktadır-

aşmaya çalışmaktadırlar.  

Bu temel çerçevede de geçen, etnik, ulus, etnisite (etniklik/etnik grup), 

ulusçuluk, ulusal kimlik, azınlık, insan hakları, azınlık hakları vb. gibi kavramlar 3 

                                                 
3  Bu kavramların içeriği hakkında, ilerleyen kısımlarda, konuyla bağlantılı olduğu ölçüde bilgi 
verilmektedir.  



 8

değerlendirildiğinde çok geniş bir yapıya sahip olan konunun, bu kavramsal çerçevenin 

gelişiminde de etkili olan ulus-devletin oluşumu/ulus-inşa sürecini kapsayan tarihsel 

çerçeveden bağımsız olarak ele alınması mümkün değildir. Bu nedenle öncelikle 

tarihsel ve kavramsal çerçevede konunun analiz edilmesi, daha sonra ele alınacak 

kuramsal çerçevede azınlık sorunlarının ortaya çıkmasında ve gelişmesinde etkili olan 

faktörlere açıklayıcılık kazandırılması aşamasında belirleyici olacaktır.  

1. Tarihsel Çerçeve: Azınlıkların ve Azınlık Sorunlarının Ortaya Çıkışı 

Tarihsel süreçte bir konunun gelişiminin analiz edilmesi, kavramsal ve teorik 

bağlamda kurulacak yapının anlaşılmasında belirleyici olacaktır. Bir konunun 

günümüzde kazandığı önemi ve taşıdığı değerleri anlayabilmek konunun tarihsel süreçte 

nasıl doğduğu, geliştiği veya değiştiğine ilişkin bilgilerle olanaklıdır. Azınlıklar 

konusunda da örgütlerin, devletlerin ve azınlık gruplarının gerek ulusal gerekse de 

uluslararası alandaki davranışlarının analizinde öncelikle tarihsel sürece değinilmesi 

yerinde olacaktır. Bu çerçevede azınlık denilen birimin/yapının gerek ortaya çıkmasında 

gerekse bir sorun alanı haline gelmesinde ne tür faktörlerin etkisinin olduğu, ilk olarak 

azınlıkların sonra da azınlık sorunlarının ele alındığı iki başlıkta analiz edilmeye 

çalışılacaktır.  

1. 1. Azınlıkları Ortaya Çıkaran Tarihsel Süreçler  

Sosyolojik olarak azınlıklar, antik çağlardan günümüze kadar ki tarihsel süreçte 

her zaman var olmuşlardır. Ancak gerek hukuken tanınmadıkları gerek kendilerinde 

azınlık olduklarına dair bir özbilinç oluşmadığı gerekse ortaya çıktıkları dönemler 

itibarıyla azınlıkları koruma şeklinde bir olgu/çaba gelişmediği için azınlık olarak kabul 

edilmedikleri görülmektedir4. Oysaki azınlıklar, genel olarak, büyük nüfus hareketleri 

ve siyasal otoritelerdeki yapı ve sınır değişikliklerinin yaşandığı her yerde ve her 

dönemde ortaya çıkmışlardır. Ancak günümüzde anlaşıldığı biçimiyle azınlık kavramı, 

esasen modern ulus-devletin doğuşuyla birlikte ortaya çıkıp, gelişmeye başlamıştır. 

                                                 
4 Örneğin Eski Yunan ve Roma’da yaşayan yabancılar ve köleler, azınlık olduklarına dair bir özbilince 
sahip değillerdi. Bunun yanı sıra, tarihsel topraklarında yaşayan ve kapalı toplum oldukları için 
farklılıklarını koruyan toplumların bir kısmı da, tarihsel gelişmelerin bir sonucu olarak bulundukları 
ülkede azınlık durumuna düşmüşlerdir. Örneğin; Basklar, Brötonlar, Frizyanlar, Sorblar, Samiler ve 
Eskimolar gibi. 



 9

Modernleşme5 ve ulus-devletlerin doğuşu kıtalar/bölgeler itibarıyla farklılık gösterdiği 

için, azınlıkların ortaya çıkış süreçleri ve sahip oldukları sorunlarda devletler/bölgeler 

arasında farklılık sergilemektedir. Ancak ulus-devletlerin ilk olarak Avrupa’da 

oluşması 6  nedeniyle azınlıklarında (özellikle ulusal azınlıklar) ilk olarak Avrupa’da 

ortaya çıktığı ve bu tarihsel sürece paralel olarak azınlık sorunlarının çözümü, bu 

çerçevede azınlık haklarının tanınması konusunda gelişmelerin de ilk olarak Avrupa’da 

gerçekleştiği tespit edilmektedir7.  

Eski Yunan ve Roma dönemlerine ilişkin tarihsel verilere bakıldığında herhangi 

bir azınlık kavramı ile karşılaşılmamaktadır. O dönem itibarıyla yurttaşlar ve köleler 

biçiminde bir ayrım olsa da bu ayrım, azınlık-çoğunluk ilişkisine dayanmamaktadır. 

Ortaçağ döneminde ise, Kilise’nin önderliğinde tam bir dinsel bütünlük içinde 

Yahudilerden-fiilen bir dinsel azınlık olarak saptansalar da-güçsüz ve tamamen 

dışlanmış olmaları nedeniyle tam da bir azınlık olarak bahsetmek mümkün 

görülmemektedir. Avrupa’da azınlıklar, Ortaçağın ardından yaşanan gelişmeler, siyasal 

yapı ve sınır değişiklikleriyle birlikte ortaya çıkmıştır. Belirli bir zaman dilimi vermek 

gerekirse de, azınlık kavramı Avrupa’da, 1648 yılında yapılan Westphalia Andlaşması 

sonucunda devletlerin sınırları belli bir toprak parçası üzerindeki egemenliklerinin 

tanınmasıyla, yani ulus-devletlerin oluşmasıyla birlikte ortaya çıktığı tespit 

edilmektedir. Esasen, 16. yüzyıldaki Reformasyon8 sürecinde kiliseye karşı girişilen 

hareket sonucunda dinsel azınlıklar9  ortaya çıkmaya başlamıştır. Ancak o dönemde 

dinsel azınlıkların hakları güvenceye alınmış olmakla birlikte Kralın da her an bu 
                                                 
5 Modernleşme, genel anlamıyla, sosyal, siyasal, ekonomik, kültürel vb. alanlarda Batı toplumlarının 
sahip olduğu yapı, kurum, değer ve sistemlere sahip olmak amacı ile yapılan düzenlemelere verilen addır. 
Geleneksel toplumsal yapılarda ve değerlerde ekonomik gelişmenin etkisini göstermek için 
kullanılmaktadır. Bu bağlamda modernleşme, bir toplumsal özerklik ve kültürel farklılaşma sürecidir. Bu 
konuda daha ayrıntılı bilgi için bkz. Bryan S. Turner (edit.), Theories of Modernity and Postmodernity, 
Sage Publications, London, 1990, passim; Zekiye Demir, Modern ve Postmodern Feminizm, İz 
Yayıncılık, İstanbul, 1997, s. 13–41.  
6 Avrupada ulus ve devletin gelişimi ile ilgili daha ayrıntılı bilgi için bkz. Hagen Schulze, Avrupa’da 
Ulus ve Devlet, Çeviren: Timuçin Binder, Literatür Yayıncılık, İstanbul, 2005, passim. 
7  Erol Kurubaş, Asimilasyondan Tanınmaya-Uluslararası Alanda Azınlık Sorunları ve Avrupa 
Yaklaşımı, Asil Yayın, Ankara, 2004, s. 1–2.  
8 15. ve 16. yüzyıllarda Avrupa’da yaşanan Reformasyon hareketi, bir yandan Batı’nın üstünlüğünün 
temel nedenlerinden biri olurken, diğer yandan da sonraki yüzyılların siyasi tarihi üzerinde çok önemli 
etkilerde bulunmuştur. Bu konuda daha ayrıntılı bilgi için bkz. Oral Sander, Siyasi Tarih-İlkçağlardan 
1918’e, İmge Kitabevi, Ankara, 1997, s. 61–64.  
9  Aşağıda daha ayrıntılı olarak bilgi sunulacağı gibi, farklı azınlık çeşitleri bulunmaktadır ve dinsel 
azınlıklarda bunlardan biridir.  



 10

hakları geri alma yetkisi olduğundan azınlık hakları çok zayıf bir biçimde 

korunmuştur10. Modern anlamda azınlıkların ortaya çıkışı ise, 17. yüzyılda oluşmaya 

başlayan ulus-devlet olgusunun etkisiyle olmuştur11.  

Avrupa’da Osmanlı ve Avusturya-Macaristan gibi iki büyük İmparatorluğun 

dağılması ve yaşanan Birinci Dünya Savaşı’nın ardından yeni sınır düzenlemelerinin 

yapılması sonucunda, Orta ve Doğu Avrupa’da ve Balkanlarda birçok azınlık grubu 

ortaya çıkmıştır. İkinci Dünya Savaşı sonrasında da, bu bölgelerdeki azınlıkların yapısı 

iyice girift bir konuma ulaşmıştır12. Amerika ve Avustralya’da ise azınlıklar büyük 

oranda sömürgeciliğin bir sonucu olarak doğmuş ve bu kıtalarda azınlık konumuna 

düşenlerde bu toprakların Kızılderililer, Eskimolar, Aborjinler gibi yerlileri ya da bu 

topraklara sonradan gelen Hispanikler gibi göçmenleri olmuştur (Kanada-QUEBEC 

örneğindeki Fransızlar gibi). Afrika, Ortadoğu ve Güney Asya’daki azınlıklar ise, 

sömürgecilik ve emperyalizmin birer sonucu olarak ortaya çıkmıştır. Bu bölgelerde 

tamamen büyük güçlerin çıkarları nedeniyle toprakların etnik, dilsel vb. hiçbir ölçüt 

gözetilmeden paylaşılarak siyasal sınırların belirlenmesi, beraberinde azınlık 

sorunlarının oluşmasına neden olmuştur13.  

1. 2 Azınlık Sorunlarını Ortaya Çıkaran Tarihsel Süreçler: Ulus-devlet ve 

Ulus-İnşası Tartışmaları 

Azınlıkları ortaya çıkaran tarihsel sürece ilişkin olarak çizilen bu genel 

çerçeveden sonra, modern anlamda azınlık olgusunun gelişmesinde önem kazanan ulus-

                                                 
10 Dinsel azınlıklar ile ilgili daha ayrıntılı bilgi için bkz. Ayşe Füsun Arsava, Azınlık Kavramı ve 
Azınlık Haklarının Uluslararası Belgeler ve Özellikle Medeni ve Siyasi Haklar Sözleşmesi’nin 27. 
Maddesi Işığında İncelenmesi, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayını, Yayın No: 579, 
Ankara, 1993, s. 1–5; LaRae Larkin, The Legitimacy In International Law Of The Detention And 
Internment Of Aliens And Minorities In The Interest Of National Security, The Edwin Melen Press, 
New York, 1996, s. 33–44. 
11 Patrick Thornberry, International Law and the Rights of Minorities, Clarendon Press, Oxford, 1991, 
s. 1. 
12 Avrupa’daki azınlıklar hakkında daha ayrıntılı bilgi için bkz. Panikos Panayi, An Ethnic History of 
Europe since 1945: Nations , States, Minorities, Pearson Education Ltd., Essex, 2000, passim; Panikos 
Panayi (edit.), Minorities in Wartime-National and Racial Groupings in Europe, North America and 
Australia during the Two World Wars, Berg Publishers Limited, Oxford, 1993, passim.  
13 Kurubaş, op. cit., s. 3-4. Ortadoğu’daki etnik yapılanma hakkında daha ayrıntılı bilgi için bkz. Tayyar 
Arı, Geçmişten Günümüze Orta Doğu-Siyaset, Savaş ve Diplomasi, Alfa Yayınları, İstanbul, 2004, s. 
33–64. Afrika’daki azınlıklar ve sorunları hakkında bkz. Igor Kopytoff, The African Frontier: the 
reproduction of traditional African societies, Indiana University Press, Bloomington, 1989, passim. 



 11

devletlerin oluşma sürecinin ve 19. yüzyılda azınlıklar ve azınlık sorunları konusunda 

yaşanan gelişmelerin ele alınması yerinde olacaktır.  

Azınlık olgusunun oluşmasında ve içeriğine yönelik değişimlerin yaşanmasında 

ve azınlık sorunlarının doğmasında 19. ve 20. yüzyıl gelişmeleri belirleyici olmuştur. 

19. ve 20. yüzyıl boyunca üç dalga halinde yaşanan ulusçuluk/uluslaşma akımları bu 

gelişim ve değişim sürecinde önemli bir rol oynamıştır. Bu ulusçuluk/uluslaşma 

akımlarına geçmeden önce, ulusçuluk kavramının anlamı ve gelişim çizgisi üzerinde 

durmak yerinde olacaktır. Ulusçuluk, uluslararası politika alanında, 18. yüzyılın ikinci 

yarısında gelişmiş bir kavramdır. Avrupa ülkelerinin çoğunda, hemen hemen aynı 

zamanlarda, ulusçuluğun gelişmeye ve yayılmaya başlamasında, Fransız İhtilali etkili 

olmuştur. 18. yüzyıldan başlayarak 19. yüzyıl boyunca süren ve tüm Avrupa’ya yayılan 

ulusçuluk hareketi, ulus-devletlerin kurulmasına yol açmıştır. Ulusçuluk ülkede geniş 

bir alan üzerinde merkezi bir hükümetin kurulmasını istemekte ve bunun gerçekleşmesi 

için uğraşmaktadır. Ulusçuluk, ulus-devletleri siyasal örgütlenmenin ideal biçimi olarak 

kabul eden, ulusların, yaratıcı kültür enerjisinin ve ekonomik refahın kaynağı olduğuna 

inanan düşüncenin geniş halk kitlelerine yayılmış biçimidir. Ulusçuluk, ulus-devletlerin 

kurulmasında belirleyici olurken, ulus-devletlerin kurulması da ulusçuluğu 

güçlendirmektedir 14 . Ulusçuluğu geliştiren nedenler arasında, toplumsal grupların 

oluşmasında tüm tarih boyunca da önemli rol oynayan duygu öğesi önem 

kazanmaktadır. Ulusçuluğun gelişiminde ‘grup bilinçliliği’ faktörü de önemli bir rol 

oynamaktadır. Ulusçuluk, bir yanda grup içi bilinçliliği arttırarak birleştirici olurken, bir 

yandan da bu bilinçliliği vurgulayarak gruplar arasında ayırıcı olmaktadır15.  

Bu çerçevede üç dalga halinde yaşanan ulusçuluk akımlarından birincisi olan I. 

dalga ulusçuluk akımları, çok uluslu imparatorlukların sona ermesiyle ulus-devletlerden 

oluşan Avrupa merkezli bir uluslararası sistemin oluşmasının yanı sıra, tek bir ulus-

devletin bünyesinde toplanamayan azınlıkların doğmasına da neden olmuştur. II. dalga 

ulusçuluk akımları, 20. yüzyılın ikinci yarısında sömürgelerin bağımsızlaşması 

                                                 
14  Dolayısıyla ulus, ulusçuluk ve ulus-devlet olguları arasında karşılıklı bağımlılık ve bir etkileşim 
bulunmaktadır. Bu nedenle, ulus-devletlerin oluşum süreçleri ile ulus-inşa süreçleri birbiri içine geçmiş 
bir durumdadır.  
15 Mehmet Gönlübol, Uluslararası Politika, İlkeler-Kavramlar-Kurumlar, Siyasal Kitabevi, Ankara, 
2000, s. 320–325.  



 12

sürecinde yaşanmış ve yeni azınlıkların doğmasına neden olmuştur16. Üçüncü uluslaşma 

dalgası ise, Soğuk savaşın bitimiyle birlikte yaşanmış ve yeni azınlıklar bir kez daha 

uluslararası siyasetin gündemine taşınmıştır17.  

Bu üç dalga içerisinde özellikle ulus-devletlerin oluşma süreci, yani I. Dalga 

ulusçuluk akımları, azınlıkların ortaya çıkışında ve günümüzde de devam eden azınlık 

sorunlarının doğmasında önemli bir aşamadır. Azınlık, ulus-devlete bağımlı bir olgudur. 

Ulus-devletlerin oluşumu ile azınlıkların ortaya çıkışında var olan paralelliğin nedenleri, 

genel olarak; ulus-devletlerin ülke sınırlarının oluşması sırasında güç mücadelesinin bir 

sonucu olarak ulusun sınırlarının göz önüne alınmaması ve yeni oluşan siyasal yapıların 

toplumsal farklılıkları ortadan kaldırarak türdeşliği sağlama çabası içerisine 

girmeleridir18. Ulus-devlet içinde “bütünlük”ün bozularak “farklı” bir grubun ortaya 

çıkması ve bu grubun farklı olduğu bilincinin gelişerek farklılıklarının korunması 

gerektiğinin anlaşılması ile azınlık kavramı oluşmaya başlamıştır. Böyle bir düşünce 

ancak merkezi devlet içerisinde olabilirdi, çünkü İmparatorluk sistemi merkeziyetçi 

olmadığı; etnik, dinsel, dilsel bütünlüğü sağlamakla ilgilenmediği ve sadece 

İmparatorluğa sadakat bağına önem verdiği için azınlıkların bu sistem içinde doğuşu da 

mümkün olmamıştır. Ne zaman ki ulus-devletleşme süreci başlamış ve böylece merkezi 

devletler oluşmuştur, o zaman azınlık kavramı ve beraberinde de azınlık sorunları 

ortaya çıkmaya başlamıştır19. 

                                                 
16 Gelişmekte olan ülkelerde yaşanan ulusçuluğun, 19. yüzyıl Avrupa’sında yaşanan ulusçuluktan farkı; 
Avrupa’da önce “ulus” olgusunun, sonra “ulusçuluk” akımının ortaya çıkmasına karşılık, gelişmekte olan 
ülkelerde önce ulusçuluk doğmuş sonradan bir ulus yaratılarak ulus-devletler oluşturulmaya çalışılmıştır. 
Bkz. Ibid., s. 331.  
17 Levent Ürer, Azınlıklar ve Lozan Tartışmaları, Derin Yayınları, İstanbul, 2003, s. 3. Bu yaklaşım 
Erözden tarafından da şu şekilde ifade edilmiştir. Geçmişten günümüze üç tip ulus-devletin kurulduğu 
görülmektedir; Birincisi, Avrupa ve Avrupa yakın çevresi merkezli ulus-devletler; ikincisi, özellikle 
Amerikan kıtasında gözlenen yerli halkın soykırımla ortadan kaldırılması ve göçmen bir nüfusun 
getirilmesi ile oluşturulan ulus-devletler ve üçüncüsü de; 20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren ortaya 
çıkan sömürgecilikten sonra oluşan ulus-devletlerdir. Bkz. Ozan Erözden, Ulus-Devlet, Dost Kitabevi, 
Ankara, 1997, s. 89. 
18 Jennifer Jackson Preece, Ulusal Azınlıklar ve Avrupa Ulus-Devlet Sistemi, Çeviren: Ayşegül Demir, 
Donkişot Yayın, İstanbul, 2001, s. 17–18. Ayrıca ulusçuluk ve etnik yapılar arasındaki ilişki hakkında 
daha ayrıntılı bilgi için bkz. James G. Kellas, The Politics of Nationalism and Ethnicity, Macmillan 
Press, Houndmills, 1998, passim.  
19 Baskın Oran, Küreselleşme ve Azınlıklar, Güncelleştirilmiş ve Genişletilmiş 3. Baskı, İmaj Yayınevi, 
Ankara, 2000, s. 18.  



 13

Ulus-devletleşme süreci ile azınlıklar arasındaki bu bağlantının incelenmesine 

öncelikle ulus-devletin ne olduğuna dair genel bir tanımla başlamak yerinde olacaktır: 

Ulus-devlet, sınırları 20  belirlenmiş bir toprak parçası üzerinde, yasal güç kullanma 

hakkına sahip, yönetimi altındaki toplulukları ve bunlara ait alt kimlikleri, gelenek ve 

köken mitlerini canlandırarak ortak kültür, simgeler ve değerler çerçevesinde 

türdeşleştirmeye çabalayan ve böylece tek bir bütün olarak genelleştirilmiş ulus adında 

bir üst kimlik içinde onları örgütleyen siyasi yapılardır21. Ulus-devletler, sınırları içinde 

herkesin, aynı özelliklere sahip türdeş bir topluma dönüştürüldüğünde güçlü bir yapı 

olacağı varsayımına dayanır22. Ulus-devletlerde, türdeş bir toplum yaratılarak ulusun 

birliğini sağlamak için de bir takım uluslaştırma araçlarından ( eğitim, askerlik, hukuk, 

dil gibi ) yararlanılır. Bu nedenle etnik, kültürel, dilsel vb. çeşitlilik, toplumsal birlikle 

özdeşleştirilen siyasal birliği engelleyen bir olgu olarak görülmektedir 23 . Oysaki 

ulusların sınırları ile ulus-devletin sınırlarının örtüşmesi kurgusu gerçek dünyada 

karşılığını bulamamaktadır. Çünkü ulus-devletin doğması sırasında sınırlar 

oluşturulurken aynı etnik ve ulusal gruptan insanlar farklı siyasal sınırlar içinde 

kalmaktadır24. 

Ulus-devletin, ulus ile devlet sınırlarının çakıştığını kabul eden temel bir mantık 

üzerine kurulmuş olması ancak böyle bir şeyin gerçek dünyada çok da fazla karşılığını 

bulamaması neticesinde, alt kimliklerin (azınlıkların) ulusal üst kimliğe (çoğunluğa) 

katılımının sağlanmasına çalışılmıştır. Oysaki o ülkede yaşayan bütün toplulukların tam 

ve eksiksiz, kayıtsız ve şartsız bir biçimde bu üst kimliğe katılımları söz konusu 

değildir. Bu topluluklar, böyle bir tam katılım olmadan da vatandaş olarak o ülkede 
                                                 
20  Sınırlar, devletin egemenliğinin, toprak bütünlüğünün ve iktidarının sembolleridir. Günümüzde de 
sınırlar, ulus-devletlerin geçirdiği önemli değişimlere işaret eden yerlerdir. Meşruiyet, vatandaşlık, 
toplumsal içerme veya dışlama, devlet güvenliği, milliyetçiliğin etkileri üzerine düşünüldüğünde 
sınırların, devletin kültürlerarası iletişim ve adaptasyon bölgeleri olarak oynadığı roller, ulus-devletin 
geçirdiği değişimin tanımlanması açısından da önemlidir. Bkz. Hastings Donnan, Thomas M. Wilson, 
Sınırlar-Kimlik, Ulus ve Devletin Uçları, Çeviren: Zeki Yaş, Ütopya Yayınevi, Ankara, 2002, s. 269–
270. 
21 Montserrat Guibernau, Milliyetçilikler: 20. Yüzyılda Ulusal Devletler ve Milliyetçilikler, Çeviren: 
Neşe Nur Domaniç, Sarmal Yayınevi, İstanbul, 1997, s. 93.  
22 Anthony D. Smith, Küreselleşme Çağında Milliyetçilik, Çeviren: Derya Kömürcü, Everest Yayınları, 
İstanbul, 2002, s. 112–113.   
23 Lawrence M. Friedman, Yatay Toplum, Çeviren: Ahmet Fethi, Türkiye İş Bankası Yayınları, İstanbul, 
2002, s. 97–105, 112–123, 140–167. 
24 Kültürel ve etnik bakımdan türdeş olarak nitelendirilebilecek ülke sayısı sınırlıdır. İzlanda, Kore ve 
Portekiz verilebilecek az sayıda örnekten bir kaçıdır. Kurubaş, op. cit., s. 7. 



 14

yaşamaya devam etmektedirler. Böyle bir durumda o toplumda çoğunluğu oluşturanlar, 

bu farklılıkları ortadan kaldırmak amacıyla uluslaştırma araçlarını kullanarak ulus   

inşası25 (nation bulding) yöntemine başvurmaktadırlar. Batı Avrupa’da yaşanan tarihsel 

gelişmeler de bu teorik çerçeveyi doğrulamaktadır26.  

Ulus-inşası sürecinin birbiri ile bağlantılı üç temel öğesi vardır. Birincisi 

bütünleştirici bir ideolojiden beslenmesidir. Ulusalcılığın değişik şekilleri ya da 

uluslaştırma ideolojisi ulus-inşasının klasik ideolojisi olarak görülmektedir. Burada 

ulusalcılık/uluslaştırma ideolojisiyle kastedilen, ortak bir ulusal kimliğin anlamlı 

gelişiminden diğer ulusal ve etnik gruplardan şiddetle ayrılmak da dahil olmak üzere 

her şeyin kapsanmasıdır. Ulus-inşasının ön koşulu bir ulusun oluşturulmasıdır. Bu 

ideolojiye göre öncelikli kimlik ve sadakat; aşirete, kabileye, etnik veya dinsel bir gruba 

bağlı kaldığı ve ‘ulusal kimlik düzeyi’ ikinci plana itildiği/tümüyle kaybolduğu sürece 

ulus-devlet istikrarsız bir yapıya bürünecektir. Ulus-inşa sürecinin ikinci öğesi; birbirine 

gevşek bağlarla bağlı olarak önceden var olan grupların bir toplumla bütünleşmesidir. 

Bunun içinde toplumsal gruplar arasındaki iletişim yolları güçlendirilmelidir. Ulaşım ve 

iletişim altyapılarının, yerel alanlarda ulusal bir ekonominin ve medyanın rolünün 

güçlendirilmesi toplumsal bütünleşmenin anahtar unsurlarıdır. Ulus-inşası sürecinin son 

öğesi ise; kendi topraklarını gerçekten kontrol edebilen işlevsel bir devlet aygıtının 

gerçekleştirilmesidir. Devlet inşası, başarılı bir ulus-inşasının temel noktasıdır. Özellikle 

çok etnikli toplumlarda, ama ulus-devletin kurulmasının amaçlandığı her toplum için de 

geçerli olmak üzere, toplumsal bütünleşme ve ulus-devlet kurma amacına hız 

kazandırma da çeşitli maddi teşvikler ( finansal, ekonomik, hizmet istihdamı vs.), 

kültürel gereçler (dil politikası, eğitim politikası, askerlik ve siyasal katılım hatta din 

politikası) veya zorlama gibi yöntemler bizzat da devlet tarafından uygulanmaktadır27. 

Kültürel gereçlerde, eğitim ile ulus bilinci, askerlik ile vatan bilinci, siyasal katılım ile 

de vatandaşlık bilinci aşılanmaya çalışılmaktadır. Bu sürecin sonunda da azınlığa veya 

                                                 
25  Ulus-inşası, özellikle uluslararası seviyede, devletin dağılmasının ve toplumsal parçalanmanın 
önlenmesinin politik bir seçeneği olarak, askeri çatışmayla sorunu çözmeye bir alternatif olarak, yeri 
geldiğinde askeri müdahalelerin bir parçası olarak ya da yaşanan çatışmalar sonrasında kullanılacak 
politikaların bir unsuru olarak günümüzde de çok fazla tartışılan bir kavramdır. Bkz. Jochen Hippler 
(edit.), Ulus İnşası, Çeviren: Algan Sezgintüredi ve Burhan Şayli, Versus Kitap, İstanbul, 2007, s. 8.  
26 Kurubaş, op. cit., s. 7.  
27 Hippler, op. cit., s. 12-14.  



 15

yerele ait her şey (adet, dil, sadakat) aile ve folklor gibi küçük birimlere havale edilerek 

zamanla değerlerini kaybetmekte ya  da etkileri en  aza inmektedir  (asimilasyon 

süreci28). Uluslaştırma ideolojisine göre ulus-inşası projesi ne kadar başarıya ulaşırsa 

azınlık sorunlarının ortaya çıkma riski de o kadar azalmaktadır. Fakat bu proje tam 

olarak gerçekleşmezse ki tarihsel süreçte örneklerin bu yönde olduğu görülmektedir, 

ulus-devlet içinde azınlıkların ortaya çıkması da kaçınılmazdır. Bu azınlıklarda böyle 

bir süreç sonunda ya kültürel ya da silahlı mücadele yolunu tercih 

edeceklerdir/etmişlerdir29.  

Tarihsel süreç dikkate alındığında ulus-inşası aşamasında, azınlıkların sert 

önlemlerle bastırılarak ulusal kimliğin güçlenmesinin sağlanmaya çalışıldığı 

görülmüştür. Ayrıca azınlıklar, sorun oluşturdukları düşünüldüğü çerçevede ulus-devlet 

tarafından soykırım gibi sert baskılarla veya asimilasyonla da karşılaşmıştır. Bunların 

dışında segregasyon (ayrımcılık), entegrasyon 30 , özerklik, federalizm veya azınlık 

statüsü gibi önlemlerle de bu azınlık sorunları aşılmaya çalışılmıştır31.  

Ulus-devletle azınlıklar arasında yaşanmış/yaşanan bu sorunlar, ulus-devletin 

oluşturulması çabalarının yanı sıra, ulus-devletin kendine özgü birtakım özelliklerinden 

de kaynaklanmaktadır. Bunlardan ilki, ulus-devlet içindeki, aynı dili konuşan, aynı 

kültür ve tarih mirasını paylaşan, mümkünse aynı soydan gelen ve aynı dine inanan 

ulusla devletin örtüşmesi gerektiği yönündeki düşüncedir. İkincisi ise, devletin 

ulusçuluk ideolojisiyle sahip olduğu uluslaştırma araçlarını (eğitim, askerlik, 

                                                 
28 Asimilasyon, toplumlar arasındaki etnik, sosyal, kültürel ve ekonomik farklılıkları egemen grubun 
lehine ortadan kaldırmayı öngörmektedir. Asimilasyon süreci kendini pek çok alanda gösterir, ama bu 
sürecin temelinde özellikle dil politikaları yatmaktadır. Çünkü azınlıklar kültürel kimliklerini ancak dilleri 
ile sürdürülebilmektedirler. Bu sebeple de ulus-devlet, genelde kurucu ulusun dilini, yani çoğunluğun 
kullandığı dili resmi dil yapıp her alanda kullanılmasını zorunlu kılmaktadır. Bu konuda ayrıntılı bilgi 
için bkz. Savaş Çoban, Küreselleşme, Ulus-devlet, Azınlıklar ve Dil, Su Yayınları, İstanbul, 2005, 
passim; Süleymen S. Terzioğlu, Uluslararası Hukukta Azınlıklar ve Anadilde Eğitim Hakkı, Alp 
Yayınevi, İstanbul, 2007, passim. 
29 Bu konuda daha ayrıntılı bilgi için bkz. William Hardly Mcneill, Polyethnicity and National Unity in 
World History, University of Toronto Press, Toronto-Buffalo, 1986, passim; Guibernau, 
Milliyetçilikler…, op. cit., s. 111. 
30  Entegrasyon, toplulukların özellikle etnik ve kültürel kimliklerini kaybetmeksizin, birbirleriyle ve 
toplumla uyumlu hale getirilmesine çalışmaktadır.  
31 Kurubaş, op. cit., s. 8. Azınlık sorunlarının çözümünde kullanılan bu yöntemlere ilişkin daha ayrıntılı 
bilgi için bkz. John McGarry and Brendan O’Leary, “Introduction: The macro-political regulation of 
ethnic conflict”, John McGarry and Brendan O’Leary (edits.), The Politics of Ethnic Conflict 
Regulation-Case Studies of Protracted Ethnic Conflicts, Routledge, London, 1993, passim.  



 16

vatandaşlık, hukuk, iletişim, siyasal katılım gibi) kullanıp, vatandaşlarını kendi 

belirlediği ve tüm ulusu kapsadığı ileri sürülen ulusal kimlik ve bu kimliğe yönelik 

sadakat ve aidiyet ile tanımlamasıdır. Üçüncü olarak da, devletin meşruiyetini ulusun 

kendisine verdiği egemenlikten alması ve bu egemenlikten doğan iktidarı ve yetkileri 

tek elde yani üniter/merkeziyetçi yapıda toplamasıdır. Ulus-devletin bu özellikler 

çerçevesinde belirlediği tek devlet, tek ülke ve tek ulus anlayışı ise, azınlık sorunlarının 

doğmasında büyük rol oynamaktadır32. Dolayısıyla azınlıklar ile ulus-devlet arasındaki 

sorunlar aralarındaki farklılıklardan kaynaklanmaktadır. Ulus-devlet azınlıkları çeşitli 

yollardan ortadan kaldırarak ulusun bir parçası yapmak istemekte, azınlıklarda kendi 

kimliklerini tam olarak güvenceye almak istemektedir. 

Ulus-devletin saydığımız özellikleri içinde, vatandaşlarını, kendi belirlediği ve 

tüm ulusu kapsadığı ileri sürülen ulusal kimlik ve bu kimliğe yönelik sadakat ve aidiyet 

bağı ile tanımlaması özellikle dikkat çekicidir. Bu noktada ulusal kimlik nedir, nasıl 

tanımlanabilir? sorusu önem kazanmaktadır. Öncelikle, “kimlik” kavramının anlamı ile 

başlayacak olursak; insan topluluklarına özgü bir varoluş olgusu olarak zaman içinde 

etkisini gösteren ve objektif/subjektif unsurlarla gelişen bir yapı olduğunu belirlenebilir. 

Bir kimlikten söz edilmesi durumunda, zorunlu olarak “başkası” ya da “öteki” de söz 

konusu olacaktır. Zira kimlik, varlığın sürekliliği ile ilintili bir etkileşim sürecinde 

kendisini ötekilerden ayırt edici özellikler meydana getirir. Kimlik oluşum süreci ise, 

sürekli gelişen ulusal veya uluslararası toplumsal etkileşim ortamında gerçekleşir33. 

Kimlik, birey merkezli bakıldığında, insanları hem tanımlayan hem de onlara yön veren, 

nasıl düşünmesi, değerlendirmesi ve davranması gerektiğini belirleyen zihinsel bir 

yapıdır. Kimlik toplumsal/kolektif merkezli bakıldığında ise, bireyin kendini diğer 

insanlara göre tanımlaması nasıl bir bireysel kimlik üretiyorsa, ulusu da içerecek 

düzeyde değişik grupların ‘kendi’ ve ‘öteki’ olarak ayrışması da kolektif kimlikleri 

oluşturmaktadır. Ulusal kimlik konusu ise, Kowert tarafından içsel ve dışsal olarak ikili 

bir yapıda açıklanmaya çalışılmaktadır. Devleti oluşturan unsurlar arasındaki uyum ve 

devlet ile bu unsurlar arasındaki bağlılık içsel kimlik; devletin diğer devletlerle 

                                                 
32 Kurubaş, op. cit., s. 11. 
33 İbrahim S. Canbolat, Avrupa Birliği ve Türkiye-uluslarüstü bir sistemle ortaklık, Alfa-Aktüel 
Yayınları, İstanbul, 2006, s. 4. 



 17

karşılaştığında taşıdığı farklılıklar ise dışsal kimlik olarak tanımlanmıştır. Kimliğin 

ulus-devlet üzerinden tanımlanması, ulus-devletin bütünleşmesini ifade eden ‘içsel 

kimlik’ ile ulus-devletin diğerlerinden farklılığını vurgulayan ‘dışsal kimlik’ ayrımını 

yaratmaktadır34. Ulusal kimlik, ortak dil, kültür, din, coğrafya ve tarih gibi öğelere 

dayansa da ‘öteki’ ile karşılaşması ulusu farklılaştırmaktadır. Öteki ile temasın en ileri 

boyutu, dolayısıyla ulusal kimliği şekillendiren faktörlerden biri savaşlardır. Bunun yanı 

sıra güvenlik kaygısı35, kendilerini örtüştürdükleri sosyal çevreye ve bir kimliğe ihtiyaç 

duymalarını belirlemektedir. Coğrafya ve tarih de, ulusal kimliğin diğer kurucu öğeleri 

olarak önem kazanmaktadır36.  

Günümüzde küreselleşme sürecinin de etkisiyle ulus-devlet süreci olumlu veya 

olumsuz değerlendirilebilecek bir değişim içerisine girmiştir. Bu olumlu ve olumsuz 

etkilere değinmeden önce küreselleşmenin anlamı ve özelliklerine genel çerçevede 

değinmek yerinde olacaktır. Giddens’in verdiği tanımına göre “küreselleşme, uzak 

yerleşim yerlerini birbirlerine bağlayan, yerel birimlerin çok uzaklardaki olaylarla 

biçimlendirildiği ya da bunun tam tersinin yaşandığı dünya çapındaki toplumsal 

ilişkilerin yoğunlaşması durumudur”37. Dünya milletlerinin ekonomi, siyaset, iletişim 

bakımlarından birbirlerine yaklaşması ve bir bütün haline gelmesi şeklinde de 

tanımlayabileceğimiz küreselleşmenin en önemli parametreleri ise uluslararasılaşma, 

teknolojik devrim, sınırların kalkması ve liberilazasyondur. Küreselleşmenin ulus-

devlete yönelik etkileri, ekonomik, kültürel ve siyasal olmak üzere üç alanda 

gelişmiştir/gelişmektedir. Ekonomik küreselleşme ile ekonominin uluslararası bir nitelik 

kazanması, ulus-devletin tutarlılığını veya sürekliliğini etkilemektedir. Kültürel 

küreselleşme sürecinde, iletişim teknolojilerindeki gelişmeler dünyanın küçülmesine ve 

hem kimliklerin evrenselleşmesine, hem de parçalara bölünüp çoğalmasına neden 

olmaktadır. Bu noktada ulus-devletlerin geleceği, ulusal kimliğe ilişkin bu yeni 

durumları nasıl dengeleyeceği ile paralel gelişecektir. Siyasal küreselleşme ise, ulus-

                                                 
34 Paul A. Kowert, “National Identity: Inside and Out”, Security Studies, Cilt 1, No 2/3, Kış 1998/1999, 
Bahar 1999, s. 5–15. 
35  Ulusal kimliğin oluşumunda etkili olan bu faktörlerlere ilişkin olarak, özellikle güvenlikle ilişkili 
olarak, ilerleyen kısımlarda ayrıntılı şekilde bilgi sunulmaktadır. 
36 Zeynep Dağı, Rusya’nın Dönüşümü-Kimlik, Milliyetçilik ve Dış Politika, Boyut Kitapları, İstanbul, 
2002, s. 49–51.  
37 Anthony Giddens, Sosyoloji-Eleştirel Bir Yaklaşım, Birey Yayıncılık, İstanbul, 1994, s. 51. 



 18

devletin uluslararası alanda temel aktör olma özelliğini sarsmış ve ulus-devleti 

yetkilerini başka birimlerle paylaşma zorunluluğu içinde bırakmıştır. Başka bir ifadeyle, 

uluslararası siyasal ve ekonomik aktörler de devlet egemenliğine ortak olmuştur38.  

Küreselleşmenin ulus-devlet üzerindeki etkilerine yönelik olumlu yaklaşımlara 

göre; küreselleşme, ulus-devleti aşındırarak veya sınırlandırarak farklılıkların gerek 

ulusal, gerek uluslararası alanda temsiline olanak vermektedir. Bu yaklaşımlar, 

heterojenlik kavramını özellikle yerellik, insan hakları, demokrasi bağlamında merkeze 

alarak; ulus-devletin homojenliği sağlamak için bastırdığı veya bastırmasa da ikinci 

plana ittiği etnik/dinsel/cinsel/alt kimlikler şeklindeki heterojen kimliklerin 

evrenselleşme süreciyle birlikte artık temsil edilebileceğini savunmaktadır 39 . 

Küreselleşme sürecine olumsuz yaklaşanlar ise; ulus-devletin zayıfladığı tezi üzerinde 

durmaktadırlar. Yaşanan küreselleşme sürecinde birçok ulus-devlet, kendine özgü 

politikalar geliştirip belli bir bilinçlenme düzeyine ulaşamadığı için “küresel kültür” ün 

etkilerine maruz kalmaktadır. Bu da birçok sorunun yanı sıra ekonomik bağımlılığı da 

beraberinde getirmektedir40.  

Ulus-devletlerin oluşum sürecinde olduğu gibi günümüzde de ulus-devlet ile 

azınlıklar arasındaki sorunlar varlığını korumaktadır. Ancak özellikle 90’lı yılların 

başında yapılan ulusal bazdaki birçok düzenlemeyle toplumsal bütünleşme süreçlerine 

bu grupların da dahil edilmesi ile sorun bir parça çözülmeye çalışılmıştır. Bu aşamada 

şu noktanın altının çizilmesi yerinde olacaktır; azınlıkların talepleri her zaman için 

kırılgan bir yapıya sahip ulus-devletler üzerinde gerilim yaratmaktadır. Ancak bu 

gerilim tarihsel örneklerin de gösterdiği üzere uygulanan ulus-inşası süreci ile 

çözülmemekte hatta daha da tırmanmaktadır. Artık günümüzde sorunların çözümü ve 

toplum içinde barışın sağlanması için hem politik hem yönetimsel kurumların kısmen 

yeniden mimarisinden söz edilmektedir. Günümüzde bu süreç ‘ulus-devletin yeniden 

inşası’ şeklinde kavramlaştırılmıştır. Önceleri sorunların çözümünde ekonominin 

                                                 
38 Bu aktörlerin içinde özellikle Avrupa Birliği (AB), ulus-üstü bir yapılanma olmasından da kaynaklı 
olarak önemli bir yere sahiptir. Sait Yılmaz, 21. Yüzyılda Güvenlik ve İstihbarat, Alfa Yayıncılık, 
İstanbul, 2006, s. 90–91.  
39 Y. Furkan Şen, Globalleşme Sürecinde Milliyetçilik Trendleri ve Ulus-devlet, Yargı Yayınevi, 
Ankara, 2004, s. 197.  
40 İbrahim S. Canbolat, Savaş ve Barış Arasında Dünya-korku ve umut arasında insan, Alfa-Aktüel 
Kitabevi, İstanbul, 2003, s. 47. 



 19

iyileştirilmesi ile bu tartışmaların ortadan kalkacağı belirtilmekte idi, oysaki 

görülmüştür ki ekonomi çok iyi de olsa azınlıkların ulus-devlete yönelik talepleri 

varlıklarını korumaktaydı. Bu çerçevede ulus-devletin azınlıkların taleplerine yönelik 

gelişen yeniden inşa sürecinde uzlaşma, yerel temsil, federalizm, çok kültürlülük ve 

kültürel özerklik gibi yöntemlerle/isteklerle karşılaşılmaktadır. Ulus-devletlerin teorik 

çerçeve kısmında da üzerinde durulacağı gibi, realist kaygılarla uzak durdukları bu 

yöntemler, liberalizmin etkisiyle gittikçe daha güçlü bir şekilde ifade 

edilmeye/tartışılmaya başlanmıştır.  

2. Kavramsal Çerçeve: Azınlık Kavramı, Azınlık Olmanın Ölçütleri ve 

Azınlık Çeşitleri 

Ulus-devletin oluşumu ve ulus-inşası sürecinin azınlık sorunlarının doğuşu 

üzerinde doğrudan bir etkisinin olduğunu, anlatılan bu genel tarihsel çerçeve aracılığıyla 

da saptayabiliyoruz. Ulus-devletin bu sorunları çözmek veya ortadan kaldırmak için 

hangi yöntemlere başvurduğunu ve bu yöntemlerin arkasında yatan teorik ve düşünsel 

yapının ne olduğunu açıklayabilmek için de öncelikle “azınlık” kavramının 

anlamı/gelişimi üzerinde durmak yerinde olacaktır. Ancak bu kavramı ayrıntısı ile ele 

almadan önce, çalışmanın da başında belirtildiği gibi, literatürde karşımıza çok fazla 

çıkan ulus, etnik gibi kavramlar üzerinde durmak ve azınlık kavramı ile bu kavramlar 

arasındaki farklılıkları ortaya koymak gerekmektedir41. 

İki kutuplu sistemin yıkılmasından sonra oluşan uluslararası yapı, birçok 

kavramı ve kuramı tartışılır duruma getirmiştir. Özellikle etnik, etnik grup, azınlık, 

ulusal azınlık, etnik azınlık, ulus, ulus-devlet, etnik-devlet, etnik sorunlar, etnik 

ayrımcılık gibi kavramlar tekrar gündeme gelerek nitelik ve anlamları yeniden ele 

alınmaya başlanmıştır. Devletlerin siyasal ve ülkesel bütünlüğü ve varlığı, devletlerarası 

barışın korunması ve ulus-devletin devamlılığı bakımından önem taşıyan bu kavramlar, 

çeşitli toplulukların etnik, siyasal, dilsel, dinsel, kültürel ve hukuksal kimliklerinin 

                                                 
41 Bu kavramlar çok sayıda sosyal bilim disiplinlerinin ilgi alanına girmektedir ve her disiplin kendi 
sorunsallarını ön plana çıkararak bu kavramların anlamlarına yer vermektedir. Örneğin; ulus sözcüğünün 
anlamı bir sosyolog için; aynı etnik kökene sahip insanların grup bilincini, bir hukukçu için devlet-yurttaş 
bağını anlatırken bir uluslararası ilişkiler uzmanı için de uluslararası sistemin temel parçası kabul edilen 
devleti çağrıştırmaktadır. Bütün bu kavrayış biçimleri de birbirlerini etkileyerek günümüzdeki tartışmalı 
içerikleri oluşturmaktadır. Bkz. Erözden, op. cit., s. 10-12.  



 20

belirlenmesi, uyumlaştırılması ve korunması aşamalarında belirleyici rollere sahip 

bulunmaktadır.  

Tarihsel süreç içerisinde etnik unsurlar, politik, ekonomik, askeri, coğrafi, 

tarihsel değişim ve hareketlerin konusu veya inisiyatifi üstlenen faktörü olmuşlardır. 

İmparatorluklar öncesinde kabilelerin, klanların kimliği ile özdeş anlamlı olan etnik, 

çok etnikli ulusal devletlerde farklı fenomenlerin bazını oluşturmuştur. Bu çerçevede de 

ulus, millet, ırk, etnik azınlık, ulusal azınlık vb. terimler eşanlamlı olarak kullanılmıştır. 

Etnik kimlikleşme, ulusal kimlikleşme, etniklik-ulusallık gibi kavramların anlamdaş 

hale getirilmesi ve siyasallaştırılması da, değişik tiplerde çatışmalara ve anlaşmazlıklara 

yol açma potansiyeli taşımıştır. Bu süreci anlayabilmek ve azınlık kavramını 

belirleyebilmek için etnik ve ulus kavramları üzerinde durmak yerinde olacaktır. Bu 

noktada öncelikle şunun belirtilmesi gerekir ki, aşağıda da görüleceği gibi, birçok sosyal 

incelemeye konu olmasına rağmen, etnik kavramına henüz kesin bir tanımlama 

getirilmemiş olması veya uluslararası kabul görmüş bir tanımlamanın bulunmaması, bu 

kavramı siyasal politikaların nesnesi olmaya elverişli bir kategori durumuna 

getirmektedir42.  

İngilizce’de “etnik” terimini karşılayan bir kelime/terim yoktur. Yunanca’da ki 

terim “etnik” kavramının karşılığı olarak kabul edilse de, bu terim de beraberinde farklı 

birçok kullanımı içermektedir43. Fakat bütün bu kullanımlarda etnik kavramına ilişkin 

ortak payda, aynı klan ve kabileye bağlı olmaları gerekmeyen birlikte hareket eden veya 

yaşayan bir grup insan düşüncesinin olmasıdır. Yunanca’daki karşılığı olan “ethnos” 

kelimesi herhangi bir soya dayalı temeli ifade etmektedir. Yunanca kullanıma modern 

Batı dillerinde en yakın ortak paydayı Fransızca “ethnie” teriminde buluyoruz. Bu terim 

içeriğinde, tarihsel topluluk bağlamında kültürel farklılıklara yapılan vurguyu 

içermektedir. Bu tarihsel bağlam ve kültürel özgüllüğün algılanması (özalgı ya da 

özbilinç, etnik olmanın temel koşullarından biridir) ise, bir halkı diğerlerinden ayırır ve 

belli bir halka hem kendilerinin hem de “öteki”lerin gözünde tanımlanmış bir “kimlik” 

                                                 
42 Bu kesin veya genel tanımlama eksikliği, etnik kavramının yanı sıra kavramsal çerçeve kapsamında ele 
alınan diğer kavramların çoğunluğu için de geçerlidir.  
43  Örneğin İlyada’da, arkadaş takımı anlamında “ethnos” ifadesi yer alır. Bu ve bunun gibi farklı 
kullanımlar için bkz. Anthony D. Smith, Ulusların Etnik Kökeni, Çeviren: Sonay Bayramoğlu, Hülya 
Kendir, Dost Kitabevi, Ankara, 2002, s. 45. 



 21

kazandırır. Bir ethnie’nin özellikleri, algılayışlarından ve iradelerinden bağımsız olarak, 

bir üyesi ya da bir kuşağı için bağlayıcı ve dışsal bir nitelik taşır ve bunlar daha sonra 

gelen etnik anlayışların ayrılmaz bir parçası olan tarihsellik niteliğine sahip olur44. 

Etnik terimini Fransızca’da ki anlamı ile kabul edersek-ki bu anlam daha 

uygundur-bir etnik grubu diğerlerinden ayıran temel özelliklerin neler olduğu? Yani, 

günümüzdeki etnik farklılıkların temelinin ne olduğu? sorusunu yanıtlamamız 

gerekmektedir. Bu soruya verilebilecek yanıtlar çerçevesinde belirleyebileceğimiz genel 

başlıklar şunlardır: kolektif bir isim, ortak soy miti (ırk45 kavramı), ortak tarih, özel 

ortak kültür ( din, özellikle de dil bu çerçeve içinde değerlendirilebilir ), belli bir yer ya 

da teritorya ( yerleştikleri toprak ) ile özdeşleşme ve aralarında var olan dayanışma 

duygusu. İlk olarak bu özelliklerden kolektif bir ismin varlığı üzerinde duracak olursak; 

bunun özellikle tarihsel kayıtlarda etnik yapının tanımlayıcı işareti olduğunu 

söyleyebiliriz. İsim, üyelerinin ve bu etnik yapının dışındakilerin, hatta gelecek 

kuşakların düşüncelerinde topluluğun ayırt edici niteliklerine ve özelliklerine ilişkin 

imgeleri bir araya getirmektedir. Ortak soy miti ise, birçok açıdan etnik kavramının 

anahtar unsurudur ve bunlar dünyadaki kolektif yerleşimin araçlarını ve bir topluluğun 

kökenlerini, gelişimini ve kaderini açıklamaktadır. Bir soy miti, benzerliğe ve aidiyete 

ilişkin sorulara yanıt vermeye çalışır. Bir diğer özellik ortak tarihtir; ortak bir tarihsel 

anlayış birbirini izleyen kuşakları, ortak birikime eklenen deneyimlerle birleştirir. Özel 

ortak kültür de, etnik yapının hem üyelerinin birbirine bağlanmasına hem de onları 

dışarıdakilerden ayırt etmeye yaramaktadır. En fazla paylaşılan ve ayırt edici olan 

nitelikler ise dil ve dindir; fakat gelenekler, kurumlar, yasalar, folklor, mimari, giyim, 

beslenme, müzik, sanat da ortak kültürün birer parçasıdır. Etnik için kültürel özgüllük 

de önemlidir. Söz konusu etnik yapı sadece farklı değil, aynı zamanda karşılaştırılamaz 

da görünmelidir. Gerçekte farklılaştırıcı kültürel bağların ya da özgül kültürel 

özelliklerin sayısı arttıkça, ayrı bir etnik olma duygusunun yoğunluğu ve etnik 

sürekliliğin şansı da artmaktadır. Belli bir yer ya da teritorya ile özdeşleşme özelliğinde, 

                                                 
44 Ibid., s. 46. 
45 Dünya üzerinde insanların büyük çoğunluğu fiziksel bakımdan birbirinden farklı görünüştedirler ve 
bazı fiziksel özellikler belli toplumlarda ve coğrafi bölgelerde yığılmalar göstermektedir. Irk bu türden 
yığılmalara ve yoğunlaşmalara verilen bir isimdir. Irk, belli ya da ayırıcı fiziksel özelliklere sahip 
olmaları nedeniyle diğerlerinden ayrılmış insan topluluğunu nitelemekte kullanılmaktadır.  



 22

etnik yapının her zaman, mülkiyetinde gördüğü belli bir yer ya da teritorya ile bağları 

vardır. Bir etnik yapı fiziksel olarak kendi teritoryasına sahip olmayabilir ancak, 

sembolik olarak coğrafi bir merkeze, bir kutsal yerleşime ya da bir anavatana sahip ise 

bu yeterlidir. Etnik mitlere, belleğe, değerlere ve sembollere ilişkin bir meseledir, siyasi 

iktidarla ya da maddi mülkiyetle ilişkili değildir. Etnik, sadece ortak soy miti, ortak 

isim, tarih, kültür ve teritoryal birleşme ile bir araya gelen bir halk değildir, ayrıca 

belirli bir kimlik ve dayanışma duygusunun da oluşturduğu bir topluluktur. Dolayısıyla, 

bir etnik topluluğun nitelendirilebilmesi için sıkıntılı ve tehlikeli zamanlarda topluluk 

içindeki sınıfa, gruba ve bölgeye dayanan bölünmelerin üstesinden gelecek güçlü bir 

aidiyet ve etkin bir dayanışma duygusu da ortaya çıkmalıdır46. Bu tür özelliklere sahip 

etnik yapılar, M.Ö. üçüncü bin yılın ortalarında var olmuş ve adı bilinen kültürel 

topluluklar tarihsel aktörler olarak sahneye çıkmışlardır47.  

Etnik kavramı, literatürde, Glazer ve Moynihan’ın aktardığı üzere American 

Heritage Dictionary’nin 1973 baskısında, bir ayrı etnik gruba ait olma ve etnik gurur 

açıklamaları ile yer almıştır 48 . Glazer ve Moynihan, etnik kategorisine ilişkin şu 

açıklamada bulunmuşlardır: “Din, dil ve köken gibi sosyal realitenin çeşitli faktörlerine 

dayanan kimlikleşme şekillerinin arasında bazı ortak yönlerin bulunması nedeniyle, 

bunları yeni bir terim olarak, etnik kavramı altında toplayabileceğimiz düşüncesi 

yaygınlaşmış bulunmaktadır. Onların arasında ortak olan şey, belirli siyasi hedeflere 

ulaşmakta ve grup mobilizasyonunun oluşmasında efektif araç olmalarıdır” 49 . 

Wallerstein, etnik kavramının kuramda normal olarak kuşaktan kuşağa geçen, devlet 

sınırlarına bağlı olmayan, bazı sürekli davranışlara sahip olduğu söylenen, kültürel bir 

kategori olarak varsayıldığını, oysaki etnik grubun, “sermaye birikiminde ücretsiz 

                                                 
46 Ibid., s. 47-57. 
47 Ibid., s. 69. 
48 Glazer N. ve D. Moynihan, Ethnicity: Theory and Experience, Harvard University Press, Cambridge, 
1975, s. 2’den aktaran Nurcan Özgür, Etnik Sorunların Çözümünde Hak ve Özgürlükler Hareketi, 
Der Yayınları, İstanbul, 1999, s. 7. Ayrıntılı bilgi için bkz. Daniel P. Moynihan, Pandaemonium: 
ethnicity in international politics, Oxford University Press, Oxford, 1993, passim. 
49 Özgür, op. cit., s. 7. 



 23

emeğin büyük payının korunmasını sağlayan hane yapıların yaratılması ile ilgili” 

olduğunu ileri sürmektedir50. 

Etnik itibarıyla önem taşıyan bir diğer olgu etnik kimlikleşmedir. Etnik 

kimlikleşme, insanın, etnik grubun içindeki dinsel, dilsel, kültürel, davranışsal 

sembollerle iletişimini sağlayan ve biriktiren kolektif etnik belleğin oluşması ile ilgili 

bir süreç olarak tanımlanabilir. Kolektif etnik bellek, benzer etnik kimliklere sahip 

insanların oluşturdukları etnik grupların oluşmasında başlıca faktör durumundadır. 

Etnik grup “diğer” olarak tanımladığı grupla arasına farklı özellik, tutum ve 

sembollerden oluşan bir mesafe veya diğer bir deyişle sosyal/etnik mesafe 

koymaktadır51.  

Etnik grup 52  kavramı yerine literatürde çoğu zaman farklı kavramlar 

kullanılmaktadır. Genellikle görülen, etnik grup yerine sıkça etnik teriminin doğrudan 

kullanılması şeklidir. Bunun yanı sıra, etnik grubun, uluslararası boyutlar kazanmış, 

devletlerarasındaki anlaşmazlıklara konu olan ve son yıllardaki uluslararası hukuk 

düzenlemelerinde tanımları yapılan azınlık ile anlamdaş hale getirilmesi ve azınlık 

kavramının da herkesçe farklı yorumlanması nedeniyle sorunlar yaşanmaktadır 53 . 

Wallerstein’a göre, bu kavramların değişken kullanılmasının sebebi, siyasal iddialarda 

bulunmak için bir zemin oluşturan kalıcı görüntüye işaret etmelerindendir. İçerik 

bakımından ikisinde de benzer olan din, dil, köken, ortak kültür ve ortak kimlik gibi 

unsurlar, Wallerstein’ın açıklamasında “modern dünyada halkların çeşitleri” olarak 

sayılmaktadır54.  

Sosyal bilimlerde ‘etnik grup’ terimi ile kastedilen ise: “ Birbirleri ile ortak 

geçmişi olduğuna inanan, ortak kültür, dil veya din gibi değerleri olduğu farz edilen ve 

                                                 
50 Etienne Balibar, Immanuel Wallerstein, Irk Ulus Sınıf-Belirsiz Kimlikler, Çeviren: Nazlı Ökten, 
Metis Yayınları, İstanbul, 2007, s. 96–98. 
51 Ibid., s. 107-108.  
52 Bu konuda daha ayrıntılı bilgi için bkz. Anthony D. Smith, (edit.), Ethnicity, Oxford University Press, 
Oxford, 1996; Montserrat Guibernau, John Rex, The Ethnicity Reader Nationalism, Multiculturalism 
and Migration, Polity Press, Cambridge, 1997. s. 17–79. 
53 Özgür, op. cit., s. 12. 
54 Balibar, op. cit., s. 107-108. 



 24

ortak geleceğe sahip olmak isteyen grup” olarak ortaya konulmaktadır55. Etniğin bu 

öğeleri arasında din ve dil genellikle yoğun tartışmalara konu olmakta ve etnik kimliğin 

somut göstergeleri olarak kabul edilmektedir. Bunlardan dini öncelikle ele alacak 

olursak, bütün etnik gruplara açık ve etnik birliği, bilinci bütünleştirici fonksiyonları 

olan unsurlardan biridir. Din, yeni bir topluluk yaratan bir faktör ve farklı etnik gruplar 

arasında bir unsur da olabilir, ancak prensip olarak, etnik kimliğin bir unsuru olduğu 

halde bütün etnik kimlikle özdeşleştirilmemesi gerekir. Bunun yanı sıra etniğin, dilsel 

alan sınırlarının, onun etnik alanını sınırlandırdığı da ileri sürülmektedir. Bu nedenle 

ana dilin, resmi dille birlikte kullanılabilmesinin etnik eşitsizlik unsurlarını ortadan 

kaldırabildiği ve etnik hoşgörünün oluşmasında önemli rol oynadığı da bir görüş olarak 

kabul edilmektedir. Fotev’e göre dil, etniğin sosyo-kültürel deneyimini 

kodlaştırmaktadır. Bu nedenle, etnik kimlik dille yakın bağ içerisinde bulunmaktadır. 

Dil üzerinde uygulanan bir yönetme girişimi etnik mobilizasyana, dilin yok olması ise 

etnikliğin yok olmasına yol açmaktadır. Etnik farklılıkların artması ile ana dilin ifade 

olanakları etnik grubun yaşam kategorilerini yansıtmak açısından daha uygun olduğu 

için anadile bağlılığın daha da güçlendiği söylenebilir. Etnik azınlığın dili, etnik 

çoğunluğun diline nazaran ikincil durumda olduğundan onun kullanım sorunu etnik 

kimliği koruma sorunu ile örtüşmekte56 ve etnik ayrılıkçılık şeklinde etnik sorunların 

oluşmasını muhtemel kılmaktadır. Bu aşamada ulus konusuna da değinmek yerinde 

olacaktır. 

Ulus kavramı çoğu zaman etnik kavramı ile eşanlamlı olarak kullanılmaktadır. 

Bu durum, özellikle ulusun tanımlanmasında kullanılan dil, din, etnik köken, tarihsel 

geçmiş vb. özelliklerin, bir etnik grubun sahip olduğu özellikler ile benzerlik 

taşımasından kaynaklanabilir. Günümüzde yaygın kabul gören ve ulus-devlet 

birlikteliğini esas alan tanıma göre, ulus, “ ortak bir geçmişe ve geleceğe ilişkin benzer 

düşüncelere sahip olan, yani bir inanç ve bilinç birliği içinde bulunan insan topluluğu” 

                                                 
55 Lale Yalçın Heckman, “Ulus, Millet, Azınlık, Etnik Grup ve Kültür Kavramları Üzerine”, Birikim, 
Özel Sayı 71–72, Birikim Yayınları, İstanbul, Mart-Nisan 1995, s. 83.  
56 Georgi Fotev, Drugiyat Etnos, A.İ. “M. Drinov”, Sofiya, 1994, s. 51-189’den aktaran Özgür, op. cit., s. 
13-14.  



 25

dur57. Wallerstein’a göre, ulus kavramı, kapitalist dünya ekonomisinde avantaj elde 

etmek için ortaya konulan bir iddiadır. Ulus, bu uluslara egemen olan devletlerin 

parçalanma ve dış saldırı tehdidi karşısında kaynaşmalarını ve tehditlerin azalmasını 

sağlayan unsurların toplamıdır58.  

Ulus kategorisinin genel hatlarını çizen bu formülasyonların da katkısıyla, 

ulusun etnik yapısının özellikleri ve ulus-etnik boyutu ile ilgili daha somut çıkarımlara 

da gidilebilir. Örneğin Fotev, ulus olgusunu tanımlarken, ulus-devlet-etnik ilişkileri 

üzerinde bazı sonuçlandırmalara gitmiştir. Ona göre ulus, insanlık tarihinde etnik 

kavramından daha geç ve özgün sosyo-kültürel birliktelikler olarak ortaya çıkmıştır. Her 

ulusun temelinde belirli bir temel etnik yatmakta ve bu durum etnik ile ulusun ayırt 

edilmesini zorlaştırmaktadır. Ulus çok ve çeşitli etnik grupları bünyesinde barındırırken, 

etnik içsel bakımdan nispi homojenlik arz etmektedir59.  

Setan-Watson’un üzerinde durduğu tanıma göre ulus, “üyeleri dayanışma 

duygusu, ortak kültür ve kendi kimliğinin bilincinde olarak kenetlenmiş yapı”dır60. Bu 

tanım çerçevesinde özellikle, o topluluğun kendi kimliğinin bilincinde olmasına vurgu 

yapılmıştır. Anthony Smith ise ulusu, “tarihsel bir toprağı, ortak mitleri ve tarihsel 

anıları, kitlesel bir kamu kültürünü, bir ekonomiyi ve bütün üyeler için ortak yasal hak 

ve yükümlülükleri paylaşan, adı konmuş bir insan topluluğu” olarak tanımlamıştır61.  

Bir ulusun “kendi” tarafından tanımlanmasının uygunluğunu vurgulayan diğer 

bilim adamları ise, daha önce ulus-inşası sürecinde değindiğimiz gibi, bir ulusun 

tasavvur edildiğini, icat edildiğini ya da inşa edildiğini savunmuşlardır. Örneğin 

Anderson tarafından ulus, “yerel dillerin yayılmasını hızlandıran matbaa kapitalizminin 

gelişmesiyle ortaya çıkan ‘hayali politik cemaat’” olarak tarif edilmektedir62. Bununla 

bağlantılı diğer bir yaklaşımda da ulus, “uygun bir tarihi geçmiş”le süreklilik bağı 

                                                 
57 Faruk Sönmezoğlu, Y.Y. Gökalp, D. Ü. Arıboğan, B. Dedeoğlu, (der.), Uluslararası İlişkiler Sözlüğü, 
Cem Yayınevi, İstanbul, 1992, s. 318.  
58 Balibar, op. cit., s. 100-108. 
59 Özgür, op. cit., s. 16-17. 
60 Huhg Seton-Watson, Nations and States: An Enquiry into the Origins of Nations and the Politics 
of Nationalism, Westview Press, Boulder Colo., 1977, s. 1, 5. 
61 Anthony D. Smith, National Identity, University of Nevada Press, Reno, 1991, s. 14. 
62  Bu konuda daha ayrıntılı bilgi için bkz. Benedict Anderson, Hayali Cemaatlar-milliyetçiliğin 
kökenleri ve yayılması, Çeviren: İskender Savaşır, Metis Yayınları, İstanbul, 2004, passim. 



 26

kurma çabasının normalde var olduğu “geleneğin bir icadı” olarak kavranmıştır63. Başka 

bir anlatımda ise ulus, bir kurgu, kendisi de sanayi toplumlarının ortaya çıkışıyla 

bağlantılı özel ekonomik ve toplumsal koşulların bir sonucu olan milliyetçiliğin ürünü 

olarak tanımlanmaktadır. Sanayileşme, bir ulusun yaratılmasına elverişli koşulları sağlar 

ve eğitim sistemi de türdeşlikle bağlantılı bir “ortak yüksek kültür” sağladığı için, ulus 

ekonomik büyüme için zorunludur64. 

Bir tek devlet içinde birden fazla ulus var olabilir. Bu durum, bir topluluğa ulus 

demek için kendi devletine sahip olması gerektiği kanaatini boşa çıkarmaktadır. 

Kedourie’ye göre, “bir araya gelip kendileri için bir yönetim şemasına karar veren 

herhangi bir insan topluluğu bir ulus oluşturur”65. Bu noktada “halk” kavramına ve 

halk ile ulus kavramları arasındaki ayrıma da değinecek olursak; halk sözlük anlamıyla, 

etnik, kültürel ve dil bakımından aralarında benzerlik bulunan ve belli bir toprak parçası 

üzerinde yaşayan, siyasal ve sosyal bakımdan örgütlenmiş olan bir toplumdur. Halk, 

(Yunanca da, polis içinde yerli olmayan ancak yerleşik konumda olan topluluklar-

damos, demos), ortaçağ boyunca toplumun ‘aşağı’ gruplarını ifade etmek için 

kullanılmıştır. 18. yüzyıl literatürü tarandığında halk ile ulus sözcüklerinin aynı 

semantik içinde kullanıldığı saptanmaktadır. Bununla birlikte iki sözcük arasındaki 

temel fark, halk kavramının daha geniş politik-toplumsal alanı anlatmakta 

kullanılmasında yatmaktadır. Bununla birlikte ‘halk’ yeryüzünde yaşayan, gelenekleri, 

yasalarıyla farklı toplumlara referans vermektedir. Buna karşılık ‘ulus’ kavramı, “bütün 

insanlık” gibi evrensel bir anlam içermemektedir66.  

‘Milliyetçilik’ ise ulus kavramı ile yakından bağlantılı bir terimdir. Modern 

anlamda milliyetçilik, genelde 18. yüzyıl sonlarına ve Amerikan ve Fransız 

devrimlerinin başarısına kadar geri götürülebilir. Giddens milliyetçiliği genel olarak, 

“belirli bir topluluğun üyelerinin aynı kuşatıcı topluma ait olduklarını gösteren 

                                                 
63 Ayrıntılı bilgi için bkz. Eric Hobsbawn and Terence Ranger, The Invention of Tradition, Cambridge 
University Press, Cambridge, 1983, passim. 
64 Ayrıntılı bilgi için bkz. Ernest Gellner, Nations and Nationalism, Blackwell, Oxford, 1983, passim. 
65 Ayrıntılı bilgi için bkz. Elie Kedourie, Nationalism, Fourt Expanded edition, Blackwell, Oxford,  1993, 
passim. 
66 Rukiye Akkaya, Küreselleşme Olgusu Karşısında Ulus Sorunu, Legal Yayıncılık, İstanbul, 2004, s. 
22–25. 



 27

sembollere karşı besledikleri ortak bağlılık duygusu” olarak tanımlamıştır67 . Smith, 

milliyetçiliğe “kimi üyeleri tarafından fiili ya da potansiyel bir ulus oluşturacağı 

düşünülen bir halk adına özerkliğe ulaşmak ve bu özerkliği korumak için yapılan 

ideolojik bir hareket” olarak işaret etmektedir68. Dikkat edilmesi gereken nokta da, bir 

halkın bütün üyelerinin bir ulusun varlığına dair bir inancı paylaşması gerekmediğidir. 

Ayrıca milliyetçilik çerçevesinde bir ulus, kendi devletini kurmaya çalışmayabilir, 

ancak kendi çıkarlarını savunup korumayı amaçlayabilir69. Ayrıca siyasal meşruiyetin 

kurulmasında milliyetçilik ile ulus-devlet arasında da organik bir bağ bulunmaktadır. Bu 

bağ çerçevesinde, toplumu homojenleştirme aracı olarak geliştirilen milliyetçilik 

anlayışı ile ulus-devletlerde yaşayan devletsiz ulusların etnik ayrımına dayanan ve ulus-

devleti tehdit eden milliyetçilik arasında ayrım yapmak gerekmektedir. Birinci 

çerçevede, tüm ulus-devletlerde ulusal kimlik çerçevesinde bir milliyetçilik üretilir ve 

tüm ulus-devletlerde kurgusal şekilde günlük yaşamında bir parçası olarak tekrarlanır. 

İkincisinde ise, milliyetçilik, mikro düzeylerde tanımlanan self-determinasyon 70 

(ulusların kendi kaderlerini tayin hakkı) talepleriyle bir yandan ulusal bütünlüğe bir 

tehdit oluşturmakta, öte yandan da uluslararası normatif düzende çeşitli sorunlar 

yaratmaktadır71.  

De Vos etnik gruba ilişkin şunu belirtmektedir: “bir etnik grup, ilişki içinde 

olduğu diğer insanların paylaşmadığı bir gelenekler kümesini ortaklaşa savunan ve 

özalgıya sahip olan insanlar topluluğudur”72. Bu gelenekler, din ve dile ek olarak, 

tarihsel bir süreklilik, ortak bir nesep ve köken anlayışını da kapsayabilir. Horowitz’e 

göre, gerçek bir kan bağı akrabalığı olsun ya da olmasın, ortak bir soya olan öznel inanç 

özellikle önemlidir. Uluslarda olduğu gibi etnik gruplarda da özbilinçlilik önem 

kazanmaktadır73. Bu çerçevede bir ulus ile bir etnik grup nasıl ayırt edilmektedir? Bütün 

                                                 
67 Giddens, op. cit., s. 154. 
68 Smith, National Identitiy, op. cit., s. 73. 
69 Kemal Kirişçi, Gareth M. Winrow, Kürt Sorunu-Kökeni ve Gelişimi, 4. Baskı, Tarih Vakfı Yurt 
Yayınları, İstanbul, 1997, s. 10. 
70  Self-determinasyon ( ulusların kendi kaderlerini tayin hakkı ) hakkında daha sonraki kısımlarda 
ayrıntılı bilgi sunulmaya çalışılacaktır.  
71 Montserrat Guibernau, “ Ulusalcılığın Siyasal Karakteri”, Türkiye Günlüğü, Mart-Nisan 1998, s. 119. 
72  Lola Romanucci-Ross, George A. De Vos, (edit.), Ethnic Identity: Creation, Conflict and 
Accommodation, Third Edition, AltaMira Press, Walnut Creek, 1995, s. 9.  
73 Ayrıntılı bilgi için bkz. Donald L. Horowitz, Ethnic Groups in Conflict, University of California, 
Berkeley, 1985, passim.  



 28

ulusların temelinde egemen bir etnik grubun bulunduğu anımsanırsa bu ayrım çok da 

açık değildir. Bu nedenle, bazı etnik gruplar ulus olabilirler. Bir grup, ulus niteliği 

kazanmak için çoğunlukla, ortak bir işbölümü ya da ekonomik birliğe, herkes için eşit 

hak ve ödevleri öngören ortak yasal kodlara ve üzerinde birlikte yaşanılan ortak toprağa 

sahip olmalıdır74. Bir ulus, genellikle kendi devletini kurmuş ve siyasallaşmış bir etnik 

grup olarak tanımlanabilir. Bazı durumlarda ise bir ulus, aynı devlet içinde başka bir 

egemen ulusla bir arada var olabilir. Bu durumlarda ulus, kendi kültürel haklarını ya da 

özerkliklerini bir biçimde kullanacak ya da kullanmaya çalışacaktır. Bu çerçevede A 

devletinde başka bir egemen ulusla bir arada var olan uluslar, eğer kendi ulusu B 

devletinde egemen ise, B devleti tarafından tanınabilmekte, yani öteki tarafından 

tanımlanabilmektedir75. Bu durum da A devleti içinde, egemen olmayan ulusla bir takım 

sorunların yaşanmasına neden olabilmektedir. 

2. 1. Azınlık Kavramı ve Azınlık Olmanın Ölçütleri 

Ulus, etnik, etnik grup, halk, ulusal kimlik, milliyetçilik gibi kavramlara yönelik 

net bir tanıma ulaşılamadığına ve konuyu ele alanlara göre içeriklerinin de değişkenlik 

gösterdiğine yukarıda değinilmişti. Ama çalışma açısından bu kavramlar, azınlık 

kavramının içeriğinin belirlenebilmesinde önem kazandığı için ayrıntılı olarak ele 

alınmıştır.  

Latincede küçük, az anlamında kullanılan ‘minor’ kelimesinden gelen azınlık 

kavramı, çoğunlukla ilişki içinde olunan hallerde ‘öteki’ olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Çoğunlukla aynı özelliklere sahip olmamanın bir ifadesi olarak azınlık, sosyal, kültürel 

ve siyasal tartışmaların odak noktasında yer almaktadır76. Ulus-devletlerin doğmaya 

başlaması ile eşzamanlı olarak ortaya çıkan azınlık kavramının neyi ifade ettiği 

konusunda bir görüş birliği olduğu söylenemez. Bununla birlikte azınlık kavramına 

yönelik tanımlamaların iki açıdan ele alındığı belirlenebilir: Sosyolojik ve hukuksal. 

Sosyolojik açıdan azınlık kavramı, bir toplulukta sayısal bakımdan azınlık olan, başat 

olmayan ve çoğunluktan farklı özelliklere sahip olan gruptur. Bu tanıma göre çeşitli 
                                                 
74 Smith, National Identity, op. cit., s. 40. 
75  Örneğin, daha sonrada üzerinde duracağımız gibi, Batı Trakya Türkleri bakımından ayrı bir ulus 
olduklarına dair kimlik duygusu, bu ulusunun Türkiye tarafından tanınması nedeniyle varlığını 
sürdürmeye devam etmektedir. 
76 Ürer, op. cit., s. 11.  



 29

etnik, dinsel grupların yanı sıra, eşcinseller gibi gruplar hatta bazen kadınlar bile azınlık 

durumunda olabilmektedirler77.  

Hukuksal açıdan bakıldığında ise, konuya ilişkin gerek ulusal gerek uluslararası 

belgelerde açıkça bir tanım olmadığı görülmektedir. Bunun nedeni, bir azınlığı 

tanımanın duyarlı bir konu olması ve siyasal problemler yaratmasıdır. Bu olumsuzluğa 

rağmen azınlıkların tanımlanabilmesi için birtakım çabalar söz konusu olmuş ve en 

azından bir çerçeve ortaya konabilmiştir. Ama bu çerçeveye rağmen de azınlık 

tanımının herkesçe kabul edildiği söylenemez78.  

Inis L. Claude’nin “National Minorities: An International Problem” 

(Uluslararası Bir Sorun Olarak Ulusal Azınlıklar) adlı eserinde azınlık tanımı, ‘bir 

devletin içinde bir ulus oluşturduğuna veya bir ulusun parçası olduğuna inanmış, ulusal 

yapının dışında kalanlardır’ şeklinde verilmiştir79. Laponce’ın tanımına göre de azınlık, 

‘siyasi olarak egemen gruptan ortak ırk, dil, din ve ulusal mirasla ayrılan, kendi 

seçimleri olan ulusal bütünlüğe dahil olma isteklerinin engelleneceğinden veya kendi 

kimlikleri pahasına ulusal bütünlüğe dahil olmaya zorlanacaklarından korkan bir 

topluluktur’80 . Azınlık sorununu, bir devlet içindeki ulusal azınlık sorunuyla sınırlı 

gören Macartney’e göre de azınlık ‘devleti oluşturan nüfusun geri kalanından ulusal 

kimlikleri ile farklılaşan yönetici konumlarda olmayan gruptur’ 81 . Preece ise 

Capotorti’nin tanımından yola çıkarak azınlığı, ‘bir devletin nüfusu içinde sayıca 

azınlıkta kalan, yönetici konumlarda olmayan, tarihsel olarak söz konusu devletin 

topraklarının belirli bir bölümünü işgal eden, devletin uyrukları kabul edilen bireyleri 

olmalarına rağmen nüfusun geri kalan kesiminden farklı etnik, dini, dilsel veya kültürel 

özelliklere sahip bulunan ve kendi kültürlerini, geleneklerini, din ve dillerini korumaya 

                                                 
77 Oran, Küreselleşme ve Azınlıklar, op. cit., s. 64.  
78 Kurubaş, op. cit., s.15. 
79 Inıs L. Claude, National Minorities: An International Problem, Greenwood Press, Westport, 1969, s. 
2. 
80 J. Laponce, The Protection of Minorities, University of California Press, Berkeley and Los Angeles, 
1960, s. 6’dan aktaran, Preece, Ulusal Azınlıklar…, op. cit., s. 35.  
81 W. Macartney ve J. Allan (edits.), Self-Determination in the Commonwealth, Aberdeen University 
Press, Aberdeen, 1988, s. 95. 



 30

yönelik gizli veya açık dayanışma duygusu sergileyen bir toplumsal grup’ olarak 

tanımlamıştır82.  

Milletler Cemiyeti (MC) döneminde yapılan anlaşmalarda doğrudan bir azınlık 

tanımı yer almamış olmakla birlikte “ırk, din, dil bağlarıyla bağlı insanlar” nitelemesi 

yapılarak azınlık kavramı bir bakıma kültürel kimlikle ilişkilendirilerek uluslararası 

eylem alanına taşınmıştır. 1928 yılında, Uluslararası Adalet Divanı (UAD)’nda görülen 

“Yukarı Silezya Azınlık Okulları Davası”nda hukukçu Mello Toscana azınlık kavramını 

“bir devletin nüfusunun belirli bir bölümüyle tarihsel olarak bağlı, kendine özgü bir 

kültüre sahip, ırk, dil ve din farklılığı nedeniyle devletin diğer uyruklarının 

çoğunluğuyla karıştırılması imkânsız kalıcı parçası” şeklinde tanımlamıştır 83 . 1930 

yılında UAD’nın önerdiği ve daha sonraki tanımlamalara da kaynaklık edecek azınlık 

tanımı ise şöyledir: “Tarihsel olarak belirli bir ülkede veya bölgede yaşayan, aynı 

ırktan, dini ve dili bir, kendine özgü gelenekleri olan, ortak dil, din, gelenek ve ırk 

kimliğiyle dayanışma duygularıyla birbirine bağlı, geleneklerini koruma, inançlarını ve 

ibadet etme biçimlerini sürdürme, aynı soydan olma ruhu ve geleneğine uyumlu olarak 

çocuklarını eğitme ve yetiştirme haklarını güvence altına alma isteğinde, karşılıklı 

yardımlaşma ruhuna sahip bir topluluktur”84. 

Birleşmiş Milletler (BM), 1945–1995 yılları arasında birçok kez azınlık 

kavramını açıklığa kavuşturmaya çalışmıştır. MC’nin azınlık tanımının belirli bir 

coğrafi alanla sınırlandırılmış sistemine karşıtlık oluşturacak şekilde BM, azınlık 

haklarını, genel insan hakları sistemi içinde değerlendirmiş ve bu nedenle de, evrensel 

düzeyde geçerli bir azınlık tanımı yapmamıştır. BM belgelerinde açık bir azınlık tanımı 

olmamakla birlikte, çeşitli raporlarda geçen ve genel kabul gören iki azınlık tanımı 

bulunmaktadır. Bunlardan birincisi, BM İnsan Hakları Komisyonu Ayrımcılığın 

Önlenmesi ve Azınlıkların Korunması Alt Komisyonu Raportörü Francesco 

Capotorti’nin 1978 yılında hazırladığı raporunda önerdiği, “bir devletin nüfusunun geri 

kalanına göre sayısal olarak azınlık olan, egemen olmayan konumda bulunan, üyeleri o 

ülkenin vatandaşları olarak etnik, dinsel ya da dilsel açıdan nüfusun geri kalanından 

                                                 
82 Preece, Ulusal Azınlıklar…, op. cit., s. 39. 
83 Ibid., s. 24. 
84 Thornberry, International Law, op. cit., s. 164-165. 



 31

ayrılan özellikler taşıyan ve kültürlerini, geleceklerini, dinlerini ya da dillerini korumak 

amacıyla üstü örtülü bir dayanışma duygusu gösteren bir gruptur” şeklindeki tanımdır. 

Diğer tanım ise, yine Alt Komisyon üyesi Kanadalı Jules Deschênes’in “azınlık, bir 

devletin; sayısal olarak azınlık oluşturan ve o devlette egemen konumda bulunmayan, 

nüfusun çoğunluğundan farklı etnik, dinsel ya da dilsel özelliklere sahip, birbirleriyle 

dayanışma duygusu içinde, üstü örtülü de olsa, varlıklarını sürdürmek için ortak bir 

istekle yönlenmiş ve amacı çoğunluk ile fiili ve hukuki eşitlik elde etmek olan bir grup 

vatandaşıdır” şeklindeki tanımdır85. Avrupa Konseyi (AK) Hukuk Yoluyla Demokrasi 

Komisyonu’nun hazırladığı Azınlıkların Korunması İçin Avrupa Sözleşmesi tasarısında 

da (1991) Capotorti’nin tanımının esas alındığı görülmektedir. Buna göre, azınlık 

terimi, “bir devletin nüfusunun geri kalanından sayısal olarak azınlık olan, üyeleri bu 

devletin vatandaşı olan ve kültürlerini, geleneklerini, dinlerini ya da dillerini koruma 

isteğiyle hareket eden bir grup” şeklinde belirtilmiştir”86.  

Avrupa Güvenlik ve İşbirliği Teşkilatı’nın (AGİT) 1995 sonlarına kadar ki 

belgelerinin hiçbirinde azınlık tanımına yer verilmemiştir. Ancak AGİT Ulusal 

Azınlıklar Yüksek Komiserliğince resmen kabullenilmemiş bir tanım kullanılmıştır. Bu 

çerçevede azınlıkların, devlet içindeki egemen sınıftan farklı belirgin özelliklere sahip, 

ırk, din ve dillerinin farklı, kendine özgü kimliğini sürdürmek ve geliştirmek 

kararlılığında olması gerekmektedir. AK, Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi (AİHS) 

Azınlık Hakları Protokolü’nde de, 1995 yılında kabul edilen Ulusal Azınlıkların 

Korunması Sözleşmesi’nde de azınlık kavramının tanımına yer verilmemiştir. AK 

Parlamenterler Meclisi, 1134 Resolutions (1990) adlı belgede ulusal azınlık “bir 

devletin sınırları çizilmiş, kabullenilmiş toprakları üzerinde yaşayan, üyeleri o devletin 

uyruğu olan ve din, dil, kültürel özellikler ve diğer özellikleriyle nüfusun 

çoğunluğundan kesin olarak ayırt edilebilen bölgesel veya ayrı bir topluluk” şeklinde 

tanımlanmıştır.  

                                                 
85 Jules Deschênes, “Proposals concerning a definition of the term minority”, E/CN.4/Sub.2/1985/31 of 
14 Mayıs 1985’ den aktaran, Ibid., s. 7.  
86 “Proposal for a European Convention for the Protection of Minorities”, Human Rights Law Journal, 12 
(1991), s. 270-273’den aktaran, Kurubaş, op. cit., s. 17.  



 32

Buraya kadar ele alınan tanımlar temelinde azınlık olmanın ana ölçütlerini 

ortaya koymak mümkündür: Bu ölçütlerden ilki farklılıktır. Azınlık, nüfusun geri 

kalanından ırksal, etnik, dinsel, kültürel ya da dilsel açıdan farklı olmalıdır. İkincisi, 

sayı unsurudur. Azınlık farklı özelliklerini koruyabilecek ve devam ettirebilecek yeterli 

sayıya sahip olmalı, ama nüfusun geri kalanından sayısal açıdan azınlıkta olmalıdır. 

Nüfusun coğrafi dağılımı burada önemli değildir. Üçüncüsü başat olmama koşuludur. 

Bu gruplar nüfusun geri kalan kısmına karşı egemen olmamalıdır. Dördüncüsü, 

azınlıkların vatandaş olmasıdır. Bu durumda yabancılar, göçmen işçiler, uyruksuzlar ve 

mülteciler gibi sosyolojik açıdan azınlık olan gruplar hukuksal açıdan-gerçi bu konu 

tartışmalı da olsa-azınlık kapsamı dışında kalmaktadır. Beşincisi, azınlıklar özbilince 

(azınlık bilincine) sahip olmalıdır. Tanımlarda yer alan “azınlık grupları içinde 

sağlanacak dayanışma duygusu” da bunu gerektirmektedir87. 

2. 2. Azınlık Çeşitleri 

Etnik kavramını açıklarken de üzerinde durduğumuz gibi, nasıl farklı etnik 

gruplar var ise, farklı azınlık grupları da bulunmaktadır. Azınlıklar, kimliklerini 

oluşturan farklılık unsurlarına göre çeşitlere ayrılmaktadır. Burada azınlığın çeşidini 

belirleme ölçütünün, “kimliğin ana öğesini/temelini oluşturan farklılık” olduğuna dikkat 

edilmelidir. Bu bağlamda dört çeşit azınlıktan söz edilmektedir. Bunlardan birincisi 

“dinsel azınlıktır”. Azınlık kavramının ortaya çıktığı 16. yüzyılda o dönem ideolojisinde 

ön plana çıkan öğenin de din olması nedeniyle, uzun yıllar azınlıkları belirlemenin en 

önemli ölçütü olarak “din” kullanılmıştır. Günümüzde de dinsel farklılıklar doğal olarak 

varlığını korumaktadır. Ama artık din ölçütü genellikle tek başına bir azınlığı 

tanımlamada kullanılmamakta, bunun yerine azınlığın “farklı dinsel inanışlarından” söz 

edilmektedir88.  

Diğer bir azınlık çeşidi ise “dilsel azınlıklar”dır. Bu tip azınlıkların temel 

farklılık unsurları kullandıkları dilleridir. Genellikle dilsel farklılık kültürel farklılığın 

temel unsurunu oluşturmaktadır. O nedenle genellikle bir dil azınlığı aynı zamanda bir 

                                                 
87 Bu öğeler için bkz. Oran, Küreselleşme…, op. cit., s. 67-69, Baskın Oran, Türk-Yunan İlişkilerinde 
Batı Trakya Sorunu, Güncelleştirilmiş İkinci Basım, Bilgi Yayınevi, Ankara, 1991, s. 40-42; Arsava, 
Azınlık Kavramı…,op. cit., s. 46-53. 
88 Arsava, Azınlık Kavramı…, op. cit., s. 56-57, Oran, Küreselleşme…, op. cit., s. 64. 



 33

etnik ve ulusal azınlığa karşılık gelmektedir. Bununla birlikte kimi devletler bu grupları 

sadece dilsel azınlık olarak nitelemektedir 89 . Dilsel azınlıkları belirlemede 

kullanılabilecek ölçütler, AK’nin kabul ettiği Bölgesel Diller ya da Azınlık Dilleri 

Avrupa Şartı90’nın, bölgesel dillerle azınlık dillerini tanımlayan 1. Maddesinde yer 

almaktadır. Bu maddeye göre, bölgesel diller ya da azınlık dilleri, bir devletin ülkesi 

içinde, o devletin nüfusunun geri kalanından sayıca az bir grup oluşturan vatandaşların 

geleneksel olarak kullandıkları, o devletin resmi dil ya da dillerinden farklı dilleri ifade 

etmektedir.  

“Etnik azınlıklar” ise bir diğer azınlık çeşididir. Üyeleri belirsiz bir şekilde de 

olsa ortak bir kökeni paylaşan, çeşitli kültürel, tarihsel ve topraksal bağlardan oluşan 

kimlik özelliklerine sahip, fakat belirli bir siyasal niteliği bulunmayan azınlık 

durumundaki etnik grupları ifade eden bu kavram, kuşaktan kuşağa geçen ve kuramsal 

olarak devlet sınırlarına bağlı olmayan kültürel bir kategoriye işaret etmektedir 91 . 

Kirişçi’nin belirlemesine göre ise, bu etnik azınlık grubu, bir devlet içinde kendisini bir 

ulus olarak görmeyen ve liderleri önemli ölçüde özerklik ve tam bağımsızlık mücadelesi 

vermeyen ve devlet içinde egemen konumda olmayan bir grubu ifade etmektedir92. 

Etnik azınlıkların karakteristik özellikleri; grubun kendi kimliğine sahip olması, grup 

mensuplarının aynı kökenden olması, belirli kültürel özellikler göstermesi (örneğin aynı 

dili konuşmaları), grup içinde sosyal ilişkilerin organize edilmesidir. Ayrıca etnik 

özellikler taşıyan her grup mutlaka etnik azınlık değildir. Etnik azınlık olabilmek için 

etnik grubun kendi kimliğinin bilincinde olması ve bu kimliği muhafaza etme isteğinin 

mevcut olması gerekmektedir93.  

Dördüncü azınlık türü olan “ulusal azınlık” terimi ise, aslında Avrupa’ya özgü 

bir kavramdır. Bu terim bir devletin ülkesinde yaşayan ve orada çoğunluğu oluşturan bir 
                                                 
89 Kurubaş, op. cit., s. 22. 
90 Bölgesel Diller ya da Azınlık Dilleri Avrupa Şartı 1 Mart 1998’de yürürlüğe girmiştir. Ermenistan, 
Avusturya, Hollanda, Norveç, İsveç, İsviçre, Liechtenstein, Sırbistan, Slovakya, İspanya, Ukrayna, 
İngiltere, Slovenya, Macaristan, Finlandiya, Hırvatistan, Çek Cumhuriyeti, Danimarka, Almanya bu Şartı 
onaylayan devletlerden bazılarıdır. Metnin Türkçe çevirisi için bkz.: 
http://www.coe.int/t/e/legal_affairs/local_and_regional_democracy/regional_or_minority_languages/1_th
e_charter/Turkish.pdf ( e. t. 12.10. 2007). 
91 Kurubaş, op. cit., s. 22-23 
92 Kirişçi, op. cit., s. 35.  
93 CH. Hewitt, Majorities and Minorities, s. 150 vd.’den aktaran, Arsava, Azınlık Kavramı…, op. cit., s. 
55. 



 34

ulusun üyelerinden bazılarının, bir başka devlet ülkesinde azınlık durumunda olmasını 

ifade eder. Bir başka deyişle ulusal azınlık, kendisini devletleşmiş bir başka ulusun 

parçası olarak gören azınlık grubudur. Ulusal azınlıklar aynı zamanda etnik ve dilsel 

azınlıklardır, ama etnik ve dilsel azınlıklar her zaman ulusal azınlık değillerdir94. Ulusal 

azınlığı diğerlerinden farklılaştıran en önemli özelliği, bir ulusun parçası olması ve bu 

ulusun yetkilileri tarafından kontrol edilmeyen başka bir toprakta yaşamalarıdır. Genel 

olarak bir ulusal azınlığın üyeleri, kendilerini zaten kendi devletine sahip bir ulusun 

parçası olarak algılarlar. Yaşadıkları ev sahibi devlet, bu ulusal azınlığın varlığını 

tanımayabilir, hatta onun kültürel ve diğer haklarına saygı göstermeyebilir ki bu 

durumda da ulusal azınlık, özerklik, hatta ayrılma gibi daha fazla hak için mücadeleye 

hatta kendi ulusunun kontrolündeki o devletle birleşme hareketlerine girişebilir. Bu 

noktada önemli olan o azınlığın “öteki” tarafından tanımlanması sorunudur. Çünkü 

devlet o azınlığı tanımak zorunda değildir ve çıkarları nedeniyle de tanımayabilir. O 

halde o azınlığın varlığının kabul edilmesi ve haklarının korunması için, içinde yaşadığı 

devletten bağımsız bir şekilde tanınması ve korunması gerekecektir. Bu nedenle 

Koch’un önerisine göre, yetkin bir uzmanlar grubu, uluslararası koruma ve tanımayı hak 

eden azınlıkların bir listesini yapmalıdır 95 . Fakat bu öneri yakın bir gelecekte, 

devletlerin farklı algılamaları nedeniyle pek de mümkün görülmemektedir.  

Bu azınlık çeşitleri içerisinde etnik azınlıkların yararlandığı haklar, dinsel ve 

dilsel azınlıkların haklarına göre daha geniştir. Çünkü etnik azınlıklar, onların 

kullandığı hakların yanı sıra yaşam tarzı ve kültüre ilişkin haklardan da 

yararlanmaktadırlar. Ulusal azınlıklar ise en geniş haklara sahip gruptur, her üçünün 

yararlandığı hakların yanı sıra ulusal kimliklerini koruma hakkına da sahiptirler96. 

Uygulamada ise, bazı devlet yetkilileri, kendi topraklarında dinsel azınlıkların 

varlığını tanımaya hazırlarken etnik ya da ulusal azınlıkları tanımaya 

                                                 
94 Kurubaş, op. cit., s. 23. 
95 Koen Koch, “The International Community and Forms of Intervention in the Field of Minority Rights 
Protection”, Ian M. Cuthbertson and Jane Leibowitz with a foreword by Joseph S. Nye, Jr. (edits.), 
Minorities: The New Europe’s Old Issue, Institute for EastWest Studies, New York, 1993, içinde s. 
267.  
96 Kurubaş, op. cit., s. 23-24. 



 35

yanaşmamaktadırlar97. Dinsel hakların ve bu azınlığa ait bir dinsel otoritenin tanınması 

daha az sorunsuz bir biçimde kabul edilebilecek bir durumdur. Çünkü bu azınlık 

gurubuna devletin birliğini tehdit etmeyecek nitelikte bir takım sınırlı dini haklar 

verilmekle yetinilebilir. Ama diğer gruplar için aynı şey mümkün değildir/yeterli 

olmayacaktır.  

3. Teorik Çerçeve: İnsan Hakları ve Güvenlik İlişkisinde Azınlıklar ve 

Azınlık Sorunları 

Sovyetler Birliği’nin dağılması sonrasında ortaya çıkan yeni güvenlik sorunları, 

sadece askeri güvenlik anlayışı ile algılanamayacak/çözümlenemeyecek kadar girift bir 

yapı sergilemektedir. Soğuk savaş sonrası dönemde uluslararası ilişkilerin niteliğinde 

olduğu gibi güvenlik kavramının içeriğinde de çok önemli değişiklikler yaşanmıştır. Bu 

dönemde sistemde, uluslararası işbirliğinin artması, demokratikleşmenin desteklenmesi, 

hukukun üstünlüğü ve temel insan haklarına saygının artırılması ile güvenliğin 

sağlanacağı/arttırılacağı yönünde görüşler hâkim olmaya başlamıştır. Bu yönde 

gelişmeye başlayan yeni güvenlik anlayışı ise, daha çok liberalizmin değerlerine 

dayanan bir nitelik göstermektedir. Ayrıca güvenlik sorunlarının kaynağının 

belirlenmesinde ve bu sorunların çözümüne yönelik ilkelerin saptanmasında da normatif 

yaklaşımlardan destek alınmaktadır. Dolayısıyla 1990 sonrası süreç, kendine özgü 

dinamikleri ve küreselleşmenin de etkisiyle güvenlik kavramının diğer bazı olgularla 

birlikte tekrar tanımlanmasını/ele alınmasını beraberinde getirmiştir.  

Soğuk savaş dönemine damgasını vuran/bu dönemde etkili olan düşünsel yapı 

realizm olmuştur. Devleti, çıkar ve güç olgularıyla birlikte düşünsel analizlerinin 

temeline yerleştiren realizm, yine devleti bir bütün olarak değerlendirmekte ve devletin 

içindeki ya da dışındaki faktörleri/birimleri dikkate almamaktadır. Oysaki 1940’lı 

yıllardan itibaren gelişmeye başlayan süreçte, devletlerin dışında birçok birim- ki bu 

birimlerin ulusal alanın yanı sıra uluslararası alanda da güvenliğe yönelik doğrudan 

etkileri saptanmıştır-(uluslararası/uluslarüstü örgütler, sivil toplum örgütleri, çok uluslu 

şirketler ve etnik/azınlık grupları, hatta bireyler gibi) uluslararası ilişkilerde suje olarak 

yerini almaya başlamıştır. 

                                                 
97 Örneğin, Yunanistan’daki Türk azınlığın Müslüman azınlık olarak değerlendirilmesi gibi. 



 36

1990 sonrası süreçte, uluslararası ilişkilerde gelişmeye başlayan eleştirel 

yaklaşımlarda güvenlik, realist düşüncenin devlet merkezli yaklaşımının dışında, 

bireylerle devlet ya da bireylerle toplum arasında bir ilişki biçimi olarak ele alınmaya 

başlamıştır 98 . Oluşmaya başlayan eleştirel güvenlik yaklaşımlarında, geleneksel 

realist/siyasal realist güvenlik anlayışının devlet merkezciliğine karşı çıkılırken, 

güvenlik ve özgürlük kavramlarının birlikte ele alınması gerektiği savunulmuştur. 

Eleştirel güvenlik kuramlarının söylemlerinde, güvenlik kavramının, devletin yanı sıra 

birey ya da gruplar açısından da ne ifade ettiği üzerinde durulmaktadır. Bu bakış açısı 

da, güvenliğin, askeri güvenlik anlayışının dışında siyasal, sosyo-kültürel, ekonomik, 

insan hakları, çevresel sorunları vb. olmak üzere daha geniş bir çerçeveye yerleşmesine 

neden olmaktadır 99 . Günümüzde güvenliğin tesisinde sadece ulus-devletlerin değil 

uluslararası örgütler, sivil toplum kuruluşları gibi birimlerinde etkin olmaya başladığı 

gözlenmektedir.  

Azınlıklar ve azınlık sorunları, soğuk savaş öncesi ve sonrası süreçle birlikte 

değerlendirildiğinde görülmektedir ki, bu konu genel olarak, güvenlik ve insan hakları 

boyutları etrafında şekillenmektedir. ‘Birinci Dünya Savaşı’nın sona ermesinden 

itibaren, özellikle ulusal azınlıklar, Avrupa’da ve diğer bölgelerde düzen ve istikrara 

yönelik olası tehditler şeklinde algılanmışlardır. Azınlık haklarının tanınması ise, 

azınlıkların bu istikrarsızlaştırıcı hatta bölünmeye neden olucu saldırganlıklarını 

azaltacağı şeklinde düşünülerek gelişmeye ve tanınmaya başlamıştır’ 100  şeklindeki 

Preece’ın tespitinde de görüldüğü üzere, azınlıklar konusunda bir yandan güvenlik bir 

yandan da insan hakları kaygıları iç içe geçmiş durumdadır. Azınlıklar ve azınlık 

sorunlarının güvenlik ve insan hakları parametreleri ile analizinde; devletler açısından 

azınlık hakları ile güvenlik (ulusal güvenlik) arasında ve uluslararası ilişkiler açısından 

da azınlık hakları ile uluslararası toplumun güvenliği (uluslararası güvenlik) arasında 

                                                 
98 Oktay F. Tanrısever, “Güvenlik”, Derleyen: Atila Eralp, Devlet ve Ötesi-Uluslararası İlişkilerde 
Temel Kavramlar, İletişim Yayınları, İstanbul, 2005, içinde s. 119. 
99 Bu konuda daha ayrıntılı bilgi için bkz. Simon Dalby, “Contesting an Essential Concept: Reading the 
Dilemmas in Contemporary Security Discourse”, Keith Krause, Michael C. Williams (edits.), Critical 
Security Studies-Concept and Cases, University of Minnesota Press, Minneapolis, 1997, içinde s. 3–25; 
Eleştirel Güvenlik Yaklaşımları ile ilgili dah ayrıntılı bilgi için bkz. Keith Krause, “Critical Theory and 
Security Studies”, YCISS Occasional Paper, Number 33, February 1996, 
http://www.yorku.ca/yciss/publications/OP33-Krause.pdf (e. t. 18.01.2008). 
100 Preece, Ulusal Azınlıklar…, op. cit., s. 148-149.  



 37

nasıl bir ilişki vardır? Neden azınlıklar ve azınlık hakları başlangıçta ulusal politikanın 

sorunu kabul edilirlerken özellikle 1919’dan itibaren uluslararası toplumun ve 

uluslararası örgütlerin gündeminde yer almaya başlamıştır? Azınlık sorunları sadece 

temel insan haklarının tanınması ile çözümlenebilir mi? Azınlık haklarının insan 

haklarından daha özel bir biçimde tanınması devletlerin güvenlik algılamalarını nasıl 

etkiler? 1990’lardan itibaren (uluslararası toplumun-uluslararası örgütlerin de başlıca 

tartışma konusu olan) bir yandan azınlıkları gerçekten korumaya yönelik diğer yandan 

da azınlıkları içinde barındıran devletleri egemenlik yetkilerinin ve toprak 

bütünlüklerinin tehdit altında olmadığına ikna edebilecek kadar güçlü bir azınlık rejimi 

olabilir mi/oluşturulabilir mi? vb. sorularla karşılaşılabilir. Bu gibi sorulara 

verilebilecek yanıtlarla birlikte, insan hakları ve güvenlik açısından azınlıklar ve azınlık 

sorunları ele alındığında, konunun genel olarak üç temel boyut çerçevesinde analiz 

edilebileceği görülmektedir. 

Bunlardan ilki, yukarıda da genel hatlarıyla belirtildiği üzere, ulus-devlet 

çerçevesinde azınlıklara ve azınlık sorunlarına bakışta rol oynayan devlet egemenliği ve 

toprak bütünlüğü gibi realist kaygıların nedenlerinin ve oluşum süreçlerinin analiz 

edilebileceği boyuttur. Çünkü tarihsel çerçeve kısmında da ele alınan ulus-devletlerin 

temel dinamikleri dikkate alınacak olursa; ulus-devletler, güvenlik algılamalarında 

azınlıkları bir tehdit olarak değerlendirmekte ve bu tehdide yönelik de bir takım 

tedbirler alma yoluna gitmektedir. Oysa yaşanan deneyimler göstermektedir ki, realist 

kaygılarla alınan bu tür tedbirler, azınlık sorunlarının oluşmasını engelleyemediği gibi 

var olan sorunların çözümünü de sağlayamamaktadır. Bu realist algılayış ulus-devletler 

açısından belli bir dönem varlığını korumuştur. Ancak genel olarak, soğuk savaşın sona 

ermesi, küreselleşmenin etkileri, uluslararası alanda devlet dışı birimlerin 

(uluslararası/uluslarüstü örgütler, çok uluslu şirketler, sivil toplum kuruluşları, hatta 

terör örgütleri gibi oluşumlar) etkinliğinin artması ve bu çerçevede insan hakları (hak ve 

özgürlüklerin güvencesi), uluslararası hukuk, uluslararası alanda işbirliği gibi 

faktörlerin önem kazanması ile realist düşünce sorgulanmaya başlamıştır. Günümüzde 

devletler açısından realist kaygıların tam olarak ortadan kalktığının söylenmesi yanlış 

bir tespit olur, ancak yukarıda genel hatlarıyla belirtilen gelişmelerin de etkisi ile 

değişimlerin olduğu söylenebilir.  



 38

Birinci Dünya Savaşı sonrasında ortaya çıkmaya başlayan ancak 1990’lardan 

itibaren belirginleşen süreçte ise, azınlıklar ve azınlık sorunları; özgürlük, insan hakları, 

işbirliği gibi liberalist söylemde yer bulan kavramlarla birlikte değerlendirilmeye 

başlanmıştır. Liberalizmin etkisi ile azınlıklar, ulusal (ve bağlantılı olarak uluslararası) 

alanda tanınmaya ve bir takım haklar verilerek var olan sorunlar çözülmeye 

çalışılmıştır. Aslında insan hakları talepleri, özellikle realist kaygıların ön planda olduğu 

dönemde uzunca bir süre, ulusal güvenliğe yönelik bir tehdit olarak algılanmıştır. Bu 

algılama ise, insan hakları ile güvenlik arasında var olan ilişkinin ortaya 

çıkmasına/açıklanmasına neden olmuştur. Şöyle ki, insan hakları da temelde ‘bireyin 

güvenlik arayışını’ ortaya koymaktadır. İnsan hakları talepleri biçimindeki “bireysel 

güvenlik” ile ulusal düzeydeki “kolektif güvenlik” arasında, ulusal güvenliğin 

sistematik ve yaygın insan hakları ihlallerinin olduğu ülkelerde gerçekleşmesinin 

imkânsızlığı bağlamında çok sıkı ilişkiler bulunmaktadır. Çünkü yaşanacak insan 

hakları ihlalleri, güvenliği pekiştirmek yerine devletin meşruiyetini de yok ederek 

toplumsal barış ve güvenliğe zarar vermektedir. Ulusal güvenlik ile uluslararası 

güvenlik arasındaki bağ da dikkate alınacak olursa, insan hakları ihlallerinin yaşandığı 

devletler de, bölgesel ve küresel güvenlik açısından bir tehdit unsuru olmaktadır101. Bu 

bağı dikkate almayan devletler açısından 21. yüzyılda karşı karşıya kalacakları gerçek 

şudur ki; uluslararası alandan gelen çok fazla baskı ile uğraşmak durumunda 

olacaklardır. Dolayısıyla ikinci boyut çerçevesinde konu, azınlıklara yönelik tutum ve 

politikaların değişiminde önemli rol oynayan liberalist söylem çerçevesinde analiz 

edilebilir.  

Ekonomik, siyasal ve toplumsal karmaşık alanların oluştuğu günümüzde 

devletleri, diğer devletler, uluslararası örgütler, çokuluslu şirketler ve sivil toplum 

kuruluşları gibi birimlerden bağımsız bir şekilde ele almak mümkün değildir. Üstelik 

liberal söylemlerin de etkisiyle devletin, onu temel birim (ayrıca bir bütün) olarak ele 

alan ve devlet içi dinamikleri dışlayan realist düşüncenin karşısında, kendini oluşturan 

bireylerin üstünde bir değer ve amaç taşımadığı ve ‘işbirliği’ olgusunun gelişimiyle 
                                                 
101 İnsan haklarının gelişimi ve korunması ile ulusal güvenlik arasındaki ilişki ve bu ilişkinin Amerika 
Birleşik Devletleri (ABD) dış politikasındaki yeri hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. William W. Burke-
White, “Human Rights and National Security: The Strategic Correlatin”, Harvard Human Rights 
Journal, Vol. 17, 2004, s. 249–280. 



 39

birlikte de uluslararası örgütler, sivil toplum örgütleri vd. gibi birimlerle birlikte analiz 

edilmesi gerektiği ifade edilmektedir. Bu söylemlerinde etkisi ile devletlerin, azınlıklar 

konusunda, önceleri sorunu genel insan haklarının tanınması yoluyla çözmeye 

çalışırlarken daha sonradan azınlıkların tanınması (tanımlarının yapılması), insan 

hakları bağlamında ancak özel bir biçimde azınlık haklarının verilmesi102 şeklinde bir 

tutum içerisine girdikleri saptanmaktadır. Böyle bir tutumun da, uluslararası 

örgütlerin/andlaşmaların azınlıklar konusundaki düzenlemelerinin ve ulus-devletlerin bu 

düzenlemelere taraf olma yönündeki politikalarının bir sonucu oluğu söylenebilir. 

Dolayısıyla üçüncü boyut çerçevesinde de, uluslararası örgütlerin/andlaşmaların azınlık 

sorunlarına yönelik etkilerinin yaşandığı süreç analiz edilebilir.  

Konunun ele alınabileceği bu üç boyuta ilişkin genel anlatımda da görüldüğü 

üzere, azınlıkların niteliği gereği-özellikle de güvenlik ve insan hakları gibi iki 

parametre ile birlikte düşünüldüğünde-tek bir teorik çerçevede ele alınıp incelenebilecek 

bir konu niteliği taşımadığı söylenebilir. Realist çerçevede konunun ele alınması, ulus-

devletlerin güvenlik kaygılarının ortaya konulmasında ve bu kaygılar çerçevesinde 

azınlıkların neden bir tehdit olarak algılandığının analiz edilebilmesinde 

belirleyici/yeterli olabilir. Azınlıklar konusunun insan hakları boyutu ve bu boyutun 

gelişiminde etkili olan uluslararası örgütlerin ve andlaşmaların belirleyicilikleri ise, 

liberalizm çerçevesinde değerlendirilebilecek bir özellik taşımaktadır. Realizm ile 

sürecin ele alınması, konunun insan hakları boyutunun analizinde bazı faktörlerin 

dışlanmasına/göz ardı edilmesine neden olabilecektir. Çünkü çok genel ifadelerle, insan 

haklarının ve çalışma konusu itibarıyla azınlık haklarının temelinde bireyler/gruplar yer 

almaktadır, oysaki realizm devleti temel olarak almakta devlet dışı bu birimleri dikkate 

almamaktadır. Bu nedenlerle çalışmada, güvenlik ve insan hakları açısından azınlık 

sorunları konusunu, tek bir teorik söylem ile değil de realist ve liberalist teoriler 

çerçevesinde analiz etmek, yöntem olarak tercih edilmektedir103.  

                                                 
102  İlerleyen kısımlarda üzerinde durulacağı gibi, yaşanan gelişmelerin de gösterdiği üzere, azınlık 
sorunları, sadece temel/genel insan haklarının tanınması yoluyla çözümlenebilecek bir sorun niteliği 
göstermemektedir.  
103 Bu hususta şu soru akla gelebilir: neden bu çalışmada uluslararası ilişkiler teorileri içinden özellik 
realizm ve liberalizm tercih edilmiştir? Bu soruya genel ve soyut olarak şu cevabı vermek mümkündür. 
Çalışma kapsamında, birçok teorik yaklaşımın bakış açıları ele alınabilirdi/tercih edilebilirdi. Ancak 



 40

3. 1. Realizm Çerçevesinde Azınlıklar: Azınlıklar-Güvenlik İlişkisi 

Soğuk savaş sonrası dönemde yaşanan değişimlerden en çok etkilenen kavram 

“güvenlik” olmuştur. Özellikle iki kutuplu sistemde büyük önem kazanan güvenlik 

kavramı, soğuk savaşın sona ermesiyle birlikte, o dönemde sahip olduğu içerik ve 

sınırlar anlamında değişikliklere uğramıştır. Bu farklılaşmanın altında yatan en önemli 

neden, soğuk savaş döneminin tehdit algılamalarında yaşanan köklü değişimlerdir. 

Soğuk savaş sonrası dönemde güvenlik kavramı (ulusal ve uluslararası güvenlik 

kavramları) adeta yeniden tanımlanmıştır. Yaşanan tüm gelişmeler, günümüz güvenlik 

algılamalarının ve güvenlik politikalarının oluşumunda da belirleyici olmuştur.  

Günümüzde güvenlik tartışmaları küreselleşme, modernleşme, yeni dünya 

düzeni gibi faktörlerin de etkisi ile çok boyutlu bir hal almıştır ve güvenliğin sadece 

‘ulusal güvenlik’ çerçevesinde algılandığı dönemlerden ‘uluslararası güvenlik’ ve hatta 

‘küresel (global) güvenlik’ şeklinde ele alındığı dönemlere gelinmiştir. Bu süreçte 

realist teorinin-(liberalizm gibi teorilerin de uluslararası güvenlik konularına yönelik 

çalışmaları olmasına rağmen)-güvenlik alanında belirleyici olduğunu/belirleyiciliğini 

koruduğu söylenebilir. 

Realist teorinin güvenlik konularına ilişkin yaklaşımları ele alınmadan önce, 

güvenlik kavramının anlamı üzerinde durmak ve devletlerin ulusal güvenlik-ki bu 

güvenlik anlayışı devletlerin uluslararası güvenlik algılamalarını da etkilemektedir-

algılamalarının ne gibi faktörlerle şekillendiğini teorik ve tarihsel bilgilerin de 

desteğiyle açıklanması yerinde olacaktır. Çünkü kavramsal olarak terimlerin 

anlamlarının ortaya konulması, teorik yaklaşımların açıklanabilmesinde önemli bir 

etkendir.  

3.1.1. Güvenlik Kavramı ve Güvenliğe İlişkin Farklı Yaklaşımlar 

Güvenlik kavramı, insanın doğumundan başlayarak hayatı boyunca geçirdiği her 

bireysel ve toplumsal evrede/deneyimde kullanılan ve “varlığını koruma ve sürdürme” 

amacı taşıyan her davranışta karşı karşıya kalınan bir terimdir. Güvenlik olgusundan 
                                                                                                                                               
ilerleyen bölümlerde ortaya konulmaya çalışılacağı gibi, güvenlik parametresinin realizm ve insan hakları 
parametresinin de liberalizm çerçevesinde ele alınış yöntemleri ve bunun tarihsel süreçte yaşanan 
deneyimlerle de örtüşüyor olması nedenleriyle bu iki teorik yaklaşımla konunun ele alınması tercih 
edilmiştir.  



 41

bahsedilebilmesi için, varlığın korunması ve sürdürülmesi bakımlarından bir ya da 

birkaç içsel tehdidin ve/veya dışsal bir tehdidin ve/veya bu türden algılamaların ve 

tahminlerin bulunması gerekmektedir. Bireye ilişkin olarak sağlığının güvende olması, 

ailesinin güvende olması, işinin güvende olması… vb. gibi örneklerde karşımıza çıkan 

güvenlik olgusu, tüm toplumsal, ulusal veya uluslararası olaylarda/durumlarda 

karşılaşılan bir kavramdır104.  

Güvenlik ile amaç arasında doğrudan bir bağ bulunmaktadır ve bu amaç 

değiştikçe ya da geliştikçe, iç ve dış tehdit algılamalarında da artış olmakta ve yeni 

güvenlik alanları/arayışları doğmaktadır. Amaçlarda yaşanan değişim gelişmeyle de bir 

paralellik içermektedir. İster birey ister devlet olsun, gelişme, edinimlerin artmasına ve 

dolayısıyla da bu edinimlerin yitirilmesine yönelik kaygıların çoğalmasına yol 

açmaktadır105.  

Güvenlik kavramının tanımlanmasına yönelik farklı yaklaşımları ele almadan 

önce, bu yaklaşımlarda etkili/belirleyici olan tarihsel sürece değinmek yerinde olacaktır. 

Kavramın tarihsel süreçteki gelişimini takip edebilmek için, Antik dönemlere kadar 

gitmek gerekmektedir. Örneğin, M.Ö. 3000’li yıllarda Sümer devletleri arasındaki 

ilişkilerde, bu devletlerden birinin güçlenerek diğerini egemenliği altına alma girişimi 

ve bunu tehdit algılaması gerekçesiyle yaptığını belirtmesi güvenlik ve tehdit 

kavramları arasındaki bağı açıklamakta bir örnek oluşturmaktadır. Güvenlik kaygısının 

devletin ulusal ve uluslararası politikalarındaki belirleyiciliğini Hitit, Asur, Mısır ve 

Yunan uygarlıklarında ayrıca Roma İmparatorluğu’nda da görmek mümkündür. 

Örneğin Roma İmparatorluğu’nda güvenlik kavramı, merkezi sistemin sürekliliği, tüm 

aktörlerin bu sistem içinde yer alması, güçlü bir ordu, hukuk kuralları ile içteki düzenin 

sağlanması gibi esaslara dayanmaktaydı. Roma İmparatorluğu kendisine karşı 

oluşabilecek tüm ittifakları dış tehdit, içte yaşanabilecek bölünmeleri ise iç tehdit olarak 

kabul etmiştir. Bu çerçevede Roma İmparatorluğu, güvenliğini bir takım hukuk kuralları 

oluşturarak sağlamaya çalışmıştır106. 

                                                 
104 Beril Dedeoğlu, Uluslararası Güvenlik ve Strateji, Derin Yayınları, İstanbul, 2003, s. 9–11. 
105 Ibid. 
106 Ibid., s. 11-14. 



 42

Ortaçağ dönemine gelindiğinde ise din, güvenlik ile özdeş bir kavram kabul 

edilerek hem iç hem de dış güvenliğin oluşumunda belirleyici olmuştur. Şöyle ki, 

toplumsal uyumun, siyasal yapının devamlılığının, ekonomik sistemin işleyişinin 

sağlanmasında ve dışta bir düşman olgusunun yaratılmasında en etkili sistem din 

olmuştur. Buna göre aynı dinden hatta mezhepten olmayanla mücadele güvenlik 

kavramının temeline yerleşmiştir107. 11. yüzyıldan itibaren Haçlı seferlerinin bir sonucu 

olarak Avrupa’nın dünya ticaretine açılması, ekonomik anlamda kapalı tarım 

ekonomisinin terk edilerek ticaretin önem kazanması, sosyal ve siyasal yeni sınıfların 

oluşmasına neden olmuştur. Avrupa’da nüfus artışı yaşanmış ve bu sorunun çözümüyle 

paralel olmak üzere yeni topraklar tarımsal üretime açılmıştır. Böylelikle de Avrupa’da, 

güvenlik kavramı içerisine dâhil edilecek alanlar, konular artmış ve güvenlik ile ‘çıkar 

alanı’ kavramları özdeş olarak kullanılmaya başlanmıştır. 15. yüzyılda başlayan 19. 

yüzyılın sonlarına kadar devam eden Modern Çağ’da da birçok değişim yaşanmıştır. 

Avrupa’da İngiltere ve Fransa gibi monarşilerin ve İtalya’da ulusal birlik ve orduların 

kurulması, reform hareketleri, önemli buluşların (Galile, Kepler, Toricelli, Newton gibi) 

yaşanması güvenlik anlayışlarının değişiminde etkili olmuştur. O nedenle teknik ve 

bilimsel alanda yaşanan gelişmelerle güvenlik arasında kurulmaya başlayan ilişki, 

günümüzdekine benzer etkiler yaratmıştır. Çünkü bilimsel gelişme “daha da ötesini 

sorgulamayı” beraberinde getirmiş, bu da yeni güvenlik alanlarının oluşmasına yol 

açmıştır. Bu dönemde, örneğin “merkantilizm”108 gibi akımlar ortaya çıkmış, iç ve dış 

politikaların güvenlik algılamalarındaki farklılaşmayla paralel olarak değişimine yol 

açmıştır. 18. yüzyılda ise “liberalizm” doğmuş, özgürlük ve serbest ticaretin geliştiği bir 

dönem yaşanmaya başlamıştır. Bu süreçte sadece liberalizmin değil sosyalizm gibi 

akımların da gelişmesi, güvenlik kavramının içeriğinin de bunlarla birlikte 

çeşitlenmesine yol açmıştır. 19. yüzyıl ülkesel, bölgesel, küresel güçlerin kurdukları 

ittifakların yaşandığı ve büyük güçler adına güvenliğin sadece sınırları korumayı değil, 

genişletmeyi de içermeye başladığı bir dönem olmuştur. Bu nedenle önemli suyolları, 

                                                 
107 Tarihsel süreçteki bu gelişim, dinsel azınlıkların ve bu azınlıkların haklarının tanınmasında yaşanan 
gelişmeleri de açıklamakta belirleyici bir örnektir.  
108 Merkantilizm, dış politikada saldırgan ve savaşçı politikaları, iç politikada ise mutlakıyetçi yönetimleri 
zorunlu kılmıştır. Merkantilizm akımına bağlı olarak altın, gümüş gibi değerli madenlerin ele geçirilmesi 
ve hazinenin doldurulması hedeflenmiştir. Bu husus da devletlerin güvenlik algılamalarının yeniden 
şekillenmesine neden olmuştur.  



 43

boğazlar, kanallar, adalar, yeraltı ve yerüstü zenginlikleri, petrol bölgeleri birer çıkar 

alanı olarak düşünülmeye ve güvenliğin etki alanı da buralara doğru genişlemeye 

başlamıştır. 20. yüzyıl ise, güçlü aktörlerin tüm dünyaya egemen olma anlayışının daha 

da geliştiği bir dönem olmuştur. Kolonileştirme faaliyetleri, yaşanan iki büyük dünya 

savaşı, bu süreçle paralel faşizm gibi akımların doğması, güvenlik kavramının da 

değişmesine neden olmuştur. Yaşanan savaşlar sonrasında, dünya bloklaşmaya 

yönelmiş ve ekonomik, siyasal, askeri anlamda farklı güvenlik 

çeperleri/kurumları/andlaşmaları oluşmuş ve ittifaklar sisteminin güvenlik için daha 

yararlı bir yöntem olacağı ortaya çıkmıştır. Savaşlardan günümüze kadar ki dönemde, 

güvenlik kavramı, öncelikle iki kutuplu sistem etrafında şekillenmiş ve sonrasında da 

küreselleşme ile birlikte günümüze kadar devam eden süreçte içeriği de gelişmiştir. 

Artık güvenliğe yönelik tehdit algılamaları sadece siyasal sistemlerden, rakip 

rejimlerden, toprakları tehdit eden güçlerden veya nükleer silahları elinde bulunduran 

komşu devletlerden gelmemektedir. Günümüzde silahlanma, nükleer zarar, çevre 

kirliliği, az gelişmişlik, uluslararası terör, organize suçlar, insan kaçakçılığı, bulaşıcı 

hastalıklar, göç ve azınlık sorunları gibi birçok yeni alan güvenlik kavramının içeriğinin 

genişlemesine ve değişmesine neden olmaktadır109.  

Bu genel tarihsel sürecin belirleyiciliğinde güvenlik konusunda ki farklı 

yaklaşımlara değinilecek olursa; öncelikle bu yaklaşımların özellikle şu sorulara cevap 

bulma arayışını yansıttığı söylenebilir. İlk olarak kimin güvenliği? Bireyler, cinsiyet-

milliyet-ırk-din vb. temelli gruplar/toplum, ulus-devlet, uluslararası sistem, Batı, 

Avrupa gibi. İkinci olarak ilk soruya verilen cevap çerçevesinde, bu birimlere yönelik 

tehdit algılamaları neler olabilir? İç-dış düşmandan korunma, komşulardan korunma, 

belirli bir renk veya dinin baskısı altına alınmaktan korunma, iktisadi baskılardan 

korunma, ticari rakiplerden korunma, çevrenin korunması, uyuşturucu kaçakçısı ve 

uluslararası suç örgütleri gibi devlet dışı birimlerin oluşturdukları tehditler, insan hakları 

ihlallerinin yarattığı tehditler. Üçüncü olarak da güvenlik konusundaki görüşler, 

kurumlar ve kurallar nasıl ortaya çıkmış ve gelişmiştir?110 

                                                 
109 Ibid., s. 14-27. 
110 Ronnie D. Lipschutz, “On Security”, Ronnie D. Lipchutz (edit.), On Security, Columbia University 
Press, New York, 1995, içinde s. 1–2. 



 44

Güvenlik konusundaki farklı yaklaşımların temelinde yatan bu üç boyuta 

değinmeden önce, genel olarak, güvenlik kavramına yönelik tanımlamaları ele almak 

yerinde olacaktır111 . Güvenlik kavramını uluslararası ilişkilerde ilk ele alan Arnold 

Wolfers’tir. Wolfers, 1952 yılında yazdığı “National Security as an Ambiguous Symbol” 

adlı eserinde güvenliği, ‘kazanılan değerlere yönelik bir tehdidin olmaması’ şeklinde 

tanımlamıştır112. Geleneksel anlayışa göre güvenlik, korunma, tehlikeden uzak olma, 

emniyette olma durumudur. Buzan’a göre ‘güvenlik’, siyasi yönü güçlü olmasına 

rağmen karmaşık olması, güç kavramı ile örtüşmesi, realist paradigma ile mücadeleler, 

siyasilerin bu kavramı kendi eylemlerini meşrulaştırma aracı olarak kullanmaları gibi 

nedenlerle kavramsal olarak zayıf kalmıştır113. Waever’a göre de güvenlik, çok göreceli 

bir kavramdır, hiçbir yapı/kişi mutlak bir güvenliğe sahip olamamaktadır114. 

Güvenlik kavramına yönelik iki farklı anlayış söz konusudur. Bunlardan klasik 

güvenlik anlayışı, devlet merkezli ve askeri-siyasi odaklıdır. Yeni güvenlik anlayışı 

(yaşanan gelişmelerin etkisi ile biçimlenen) ise, klasik güvenlik anlayışını sorgulayarak, 

tehditlerin her zaman askeri alandan gelmeyeceğini belirtmekte ve askeri olmayan 

alanlardan gelen tehditlerle de nasıl mücadele edilebileceğini ortaya koymaya 

çalışmaktadır115.  

Bu genel tanımlamalar ışığında ‘kimin güvenliği ve ne tür tehditler’ soruları ele 

alınacak olursa, öncelikle, en basit birim olan bireyden başlanması yerinde olacaktır. 

Bireyler için güvenlik çok kolay tanımlanamadığı gibi bireylere yönelik tehditlerde çok 

çeşitli alanlardan gelebilmektedir: iktisadi refah, çevresel kaygılar, kültürel kimlik, 

siyasi haklar, dini kimlik gibi. Bireylerin ihtiyaçları çok fazla olduğu için bu 

gereksinimlere yönelik tehdit algılamaları da çok çeşitlilik arz etmektedir116. Bireylere 

yönelik tehditlerin bir kısmı toplumdan gelmektedir. Buzan’ın özellikle bireye yönelik 
                                                 
111 Güvenlik ile ilgili bu tanımlamaların öncelikle ulus-devletin güvenliği ile ilgili olduğu görülmekle 
birlikte, bu analizlerin büyük bölümünün birim üzerinde değişiklikler yapılarak bireye, aileye, topluma, 
uluslararası sisteme hatta evrensel anlamda tüm insanlığa uygulanabilmesi de mümkündür.  
112 Arnold Wolfers, “National Security as an Ambiguous Symbol”, Political Science Quarterly, Cilt 67, 
No: 4, 1952, s. 485. 
113 Barry Buzan, People, States and Fear, 2nd ed., Lynne Rienner Publishers, Boulder, 1991, s. 5-11. 
114  Ole Waever, “Securitization and Desecuritization”, Ronnie D. Lipchutz (edit.), On Security, 
Columbia University Press, New York, 1995, içinde s. 54–55.  
115 Barry Buzan, Ole Waever ve Jaap de Wilde, Security: A New Framework of Analysis, Lynne 
Rienner Publishers, Boulder, 1998, s. 23–24.  
116 Waever, “Securitization…”, op. cit., s. 47-48. 



 45

belirlediği bu tehditler; fiziksel tehditler (acı, yaralanma, ölüm vb.), iktisadi tehditler 

(malların zarara uğraması, bunlara el konulması, kaynaklara ulaşmanın önlenmesi vb.), 

haklara karşı tehditler (özgürlüklerin elden alınması gibi), sosyal statüye karşı 

tehditlerdir (terfi ettirilmeme, rencide edilme vb.) 117. Devlet ise bu durumda bireylere 

güvenlik sağlayan bir birim olarak ortaya çıkmakta, ama aynı zamanda 

bireylerin/grupların güvenliğine yönelik de en önemli tehdidi oluşturmaktadır. Bu 

tehditler; kanun yapıcılardan ve uygulayıcılardan kaynaklı tehditler, devlet tarafından 

bireylere yönelik uygulanan idari ve siyasi eylemler, devletin dış güçlere yönelik 

gerçekleştirdiği güvenlik politikalarından kaynaklanan tehditler şeklinde 

belirlenebilmektedir118.  

Kimin güvenliği ve ne tür tehditler sorusuna verilebilecek ikinci cevap, 

toplumdur. Toplumsal güvenlik denildiği zaman genel olarak, toplumun kimliğine karşı 

oluşan tehditler algılanmaktadır. Buradaki toplumsal güvenlik ile ifade edilmek istenen 

dil, kültür, din, milli kimlik ve geleneklerin kabul edilebilir bir tarzda gelişiminin ve 

devamlılığının sağlanmasıdır. Toplum burada, dışarıdan kültürüne, diline, dinine, milli 

değerlerine, kimliğine ve geleneklerine gelebilecek tehlikelere karşı korunmalıdır119.  

Kimin güvenliği ve ne tür tehditler sorusuna verilebilecek üçüncü cevap ise 

devlettir. Devlet açısından güvenlik iki boyutludur. Birinci boyut ulusal güvenlik 

etrafında şekillenirken ikinci boyut ise, uluslararası güvenlik hatta küresel güvenlik 

etrafında oluşmaktadır. Uluslararası güvenlik boyutunda her ne kadar birey, toplum ya 

da uluslararası birimlerin aktör olarak varlıkları yadsınamazsa da devlet en önemli aktör 

olma özelliğini korumaktadır. Bir başka ifade ile güvenlik uluslararası ilişkiler alanında 

iki şekilde ele alınmaktadır. Birincisi, ulus-devletin güvenliği, diğeri ise uluslararası 

sistemin bütününün güvenliğidir. Bir ulus-devletin, varlığını koruma ve sürdürme, hatta 

genişletme amacının karşısına çıkan her sorun/tehdit ulusal güvenlik alanının konusunu 

                                                 
117 Buzan, People..,op. cit., s. 37-39. 
118 Haşim Türker, Avrupa Güvenlik ve Savunma Politikası, Nobel Yayıncılık, Ankara, 2007, s. 10. 
Ayrıca bireyin güvenliği ile devletin güvenliği arasındaki ilişkiyle ilgili ayrıntılı bilgi için bkz. Keith 
Krause, Michael C. Williams, “From Strategy to Security: Foundations of Critical Security Studies”, 
Keith Krause, Michael C. Williams (edits.), Critical Security Studies-Concept and Cases, University of 
Minnesota Press, Minneapolis, 1997, içinde s. 33–52. 
119 Terry Terriff, Stuart Croft, Lucy Jmes, Patrick M. Moran, Security Studies Today, Polity Press, 
Londra, 1999, s. 16.  



 46

oluştururken, çok sayıda devletin karşısına çıkan benzer/aynı tehditler ise, uluslararası 

güvenlik alanının konusunu meydana getirmektedir.  

Kimin güvenliği sorusuna ‘devlet’ şeklinde verilen cevap çerçevesinde, ilk önce, 

devlete yönelik ulusal ya da uluslararası tehdit algılamalarının nasıl belirlenebileceği 

konusu önem kazanmaktadır. Tehdit algılamaları ile genelde üç şekilde 

karşılaşılmaktadır. Birincisi; eldekini yitirme riskidir. İkincisi; başka bir aktörün elinde 

ya da etkisinde olanı ele geçirememe veya bir üçüncü güce kaptırma riskidir. Üçüncüsü 

ise; hiçbir aktörün tek başına neden olmadığı, bir tek aktörden bağımsız, küresel 

tehditlerdir. Bu üç tehdit algılamasının dışında devletler, çoğu zaman, çıkarlarını 

gerçekleştirmek ve diğer aktörler üzerinde egemenlik kurmak için “sanal tehditler” 

yaratarak ulusal ve uluslararası toplumu bunlara inandırma yolunu da seçebilirler120.  

Bu tehdit algılamaları çerçevesinde öncelikle ulusal güvenlik konusunu ele 

alacak olursak, ulusal güvenliğin devlet için güvenlik kavramının merkezinde olduğunu 

söylemek yanlış olmayacaktır. Çünkü günümüzde halen devlet, güvenliği belirleyen 

birçok şartı etkileyen temel güç olma özelliğini taşımaktadır. Buzan, ulusal güvenlikle 

ilgili yaklaşımlarını ortaya koyarken, öncelikle, devleti oluşturan unsurları belirlemekle 

konuya başlamaktadır. Ona göre devlet, devletin fikri (milliyetçilik), fiziksel temeli 

(nüfus, kaynaklar vb.), kurumsal şekli (idari ve siyasi sistemleri) unsurlarından 

oluşmaktadır. Devlete karşı ulusal alandan gelebilecek tehditlerin de bu üç unsura 

yönelik olabileceğini belirlemektedir. Buzan değişen yapıda, güvenliğe etki eden 

faktörlerin, askeri konuların dışında, iktisadi, çevresel, toplumsal ve siyasi konular 

şeklinde çeşitlendiğini ve askeri-siyasi alanlardan gelen tehditlerin devlet ve devletin 

egemenliği kapsamında tanımlanmasına karşın, özellikle toplumsal alanlardan gelen 

tehditlerin ulusal kimlik, din, dil çerçevesinde tanımlandığını belirtmektedir121.  

‘Ulusal güvenlik’ kavramı da güvenlik kavramının kendisi kadar tartışmalıdır. 

Neyi ifade ettiği ve ulusal güvenliğin devlet içinde kimin veya neyin güvenliğini temel 

aldığı belirsizdir. Lipschut’un da belirttiği üzere, ulusal güvenlik kapsamında en temel 

varsayım, bir devletin topraklarına diğer devletlerce yapılan her türden faaliyetin tehdit 

                                                 
120 Dedeoğlu, op. cit, s. 51–53.   
121 Helene Sjursen, Security and Defence, ARENA Working Paper, 2003, s. 61.  



 47

olarak algılanmasıdır. Ama son yıllarda uluslararası ilişkiler alanında eleştirel/alternatif 

güvenlik yaklaşımları/kavramları gelişmiştir. Dolayısıyla bu tür alternatif ‘kapsamlı 

güvenlik’, ‘insan güvenliği’, ‘güvensizleştirme’, ‘soft/yumuşak güvenlik’ gibi 

kavramlarda da görüldüğü üzere, güvenlik salt askeri alan kapsamında değerlendirilen 

bir kavram olmaktan çıkmıştır122.  

Ulusal güvenliği belirleyen/etkileyen dinamiklerin/unsurların neler olduğunu 

ortaya koyarken, devleti oluşturan unsurlar çerçevesinde hareket edilmesi yerinde 

olacaktır. Ulusal güvenliğin sağlanmasında ya da ulusal güvenliğe yönelik tehditlerin 

belirlenmesinde öncelikle “devletin fikri” unsurundan başlanması gerekmektedir. 

Buzan’a göre, ‘devlet fikri’ni iki şey şekillendirir: ulus ve örgütleyici ideolojiler. Ulus, 

devlet ile toplum arasındaki ilişkiyi en iyi biçimde ifade eden kavramdır. Bu ilişkiyi 

anlayabilmede yardımcı dört modelin olduğunu savunan Buzan bunları, ulus-devlet 

(devletin amacı ulusu korumak ve onu ifade etmektir-İtalya, Japonya gibi), devlet-ulus 

(devlet ulusu oluşturan asli araçtır- ABD-Avustralya gibi), kısmi ulus-devlet (bir ulus 

iki ya da üç devlet arasında bölünmüştür- Kore, Çin gibi), çok uluslu devlet (devlet iki 

ya da çok ulusu kendi içinde barındırır-federatif-emperyal devletler gibi) şeklinde 

belirlemiştir. Devletin modelinin ulus bazında hangi grupta yer aldığına bağlı olarak da 

algıladığı tehditler şekillenmektedir. Devlet fikrini şekillendiren ikinci unsur olan 

örgütleyici ideolojiler ise, devletin kurumsal yapıları ile yakından bağlantılıdır. 

Komünizm, Faşizm, Siyonizm, Liberalizm ve hatta Realizm bu çerçevede devlet fikri 

olarak karşımıza çıkabilmektedir. Devletin bu iki unsurdan oluşan fikrinin güçlü olması 

ulusal güvenliğin sağlanması veya tehdit algılamalarının belirlenmesi için gereklidir123.  

Devletin ikinci unsuru ise yasama, yürütme ve yargı organlarını oluşturan ve 

işlemelerini sağlayan kuralları içeren ‘devletin kurumları’dır. Devletin fikri ile devletin 

kurumları birbirine bağlıdır. Devletin ‘fiziksel temeli’ unsuru ise, nüfus, topraklar, 

doğal kaynaklar ve kendi ürettiği zenginlikleri ifade etmektedir. Somut birimlere sahip 

bu unsur güvenlik kapsamında daha kolay incelenebilir. Örneğin toprak birimi, hem 

diğer devletler tarafından hem de içteki ayrılıkçı hareketler tarafından işgal edilebilme 

veya içteki ayrılıkçı hareketlerin başka devletlerle birleşebilmesi tehdidi ile karşı 
                                                 
122 Ibid., s. 59.  
123 Buzan, People, States…, op. cit., s. 77-82.  



 48

karşıyadır. Nüfus birimlerine yönelik tehdit ise, öncelikle göçtür. Bu tehdit, farklı 

kültürel ve etnik yapıya sahip insanların ülke içindeki hareketleri kapsamında 

değerlendirilirse, toplumsal seviyededir, ancak ülke dışından insanların gelmesi 

çerçevesinde ele alınırsa toplumsal tehdit algılamalarının yanı sıra iktisadi ve çevresel 

tehdit algılamaları şeklinde gelişmektedir. Devletin fiziksel temeline yönelik tehdit 

algılamaları içinde en farklı olanı ise, kendi toprakları üzerinde yaşamayan insanların 

güvenliğini kendi güvenlik sorunu olarak gören devletler tarafından yaratılan 

tehditlerdir124.  

Ulusal güvenlik kapsamında son olarak, güvenliğin, insanların bir araya gelerek 

oluşturdukları yapılar kadar kişilerin güvenliğini de ilgilendiren bir kavram olması 

üzerinde durmak gerekirse, bu ikisinin güvenliğinin sağlanmasında da devletin temel 

önemde olduğunu söylemek yerinde olacaktır. İnsanların bir araya gelerek 

oluşturdukları yapılar ise askeri, siyasi, iktisadi, toplumsal ve çevresel olmak üzere beş 

güvenlik faktöründen etkilenmektedir. Askeri güvenlik; devletin askeri saldırı ve 

savunma kabiliyetleri ile diğer devletleri bu yönde algılayışları, siyasi güvenlik; 

devletlerin örgütsel istikrarı, hükümet sistemleri ve bunlara meşruluk katan devlet 

fikrinin alt yapısının güvenliği, iktisadi güvenlik; devletin refah ve güç anlamında ileri 

seviyeye taşınmasını sağlayacak kaynak, pazar ve ulaşım ağının güvenliği, toplumsal 

güvenlik; dil, kültür, din, ulusal kimlik, geleneklerin kabul dilebilir koşullar altında 

sürdürülebilmesinin güvenliği ve çevresel güvenlik ise; yerel ve küresel biyosferin 

güvenliği olarak tanımlanmaktadır125.  

Kimin güvenliği sorusuna ‘devlet’ten sonra verilebilecek ‘uluslararası sistem’, 

‘Batı’, ‘Avrupa’, ‘dünya’ gibi cevaplar ise (devletlerden bağımsız düşünülmemekle/ele 

alınmamakla birlikte), uluslararası güvenliğin konusunu oluşturmaktadır. Uluslararası 

güvenlik ya da küreselleşmenin de etkisiyle gelişen küresel güvenlik, ulusal güvenlik 

                                                 
124 Ibid., s. 90-96. Özellikle devletin fiziksel unsurları etrafında şekillenen tehdit algılamaları, bu çalışma 
çerçevesinde azınlıkları da içine almaktadır. Bu unsurlar, azınlıkların yarattığı güvenlik sorunlarının 
incelendiği kısımda daha ayrıntılı olarak ele alınmaktadır.  
125 Ibid., s. 90-96.  



 49

gibi üzerinde tartışmaların sürdüğü bir kavramdır. Bu kavramın günümüze kadar ki 

gelişim sürecinde, uluslararası alanda etkin olan güçler belirleyici olmuştur126.  

Uluslararası ilişkiler alanında yer alan tüm aktörler, büyüklük ve amaçlarına 

göre farklı güvenlik anlayışlarına sahiptir. Bu aktörlerin güvenlik algılamalarındaki 

farklılıklar, güç ve kapasite büyüklüğü, içsel dinamikler, uluslararası sistemde taşıdığı 

ağırlık gibi sebeplerle açıklanabilmektedir. Dolayısıyla uluslararası ilişkilerde güvenlik 

kavramı esas olarak birkaç düzlemde ifade edilebilir. Bunlar: a) uluslararası sistemin 

bütünü ya da bütününe yakınının güvenliği; b) coğrafi ya da işlevsel alt-sistemlerin ve 

bölgelerin güvenliği; c) devletin güvenliği; d) toplumun güvenliği; e) toplumsal alt-

grupların güvenliği ve f) bireylerin güvenliğidir127. Güvenlik, uluslararası ilişkilerde 

devlet, evrensel bir takım ilkeler ve bölgesel/uluslararası kuruluşlar çerçevesinde ele 

alınan bir kavram olmakla birlikte, esas olarak, insanlık ile başlamış ve tarihsel 

gelişmelerle günümüzdeki boyutuna ulaşmıştır. Gerçekten de uluslararası ilişkilerde 

yaşanan her değişim ve gelişme devletlerin ulusal ve uluslararası güvenlik 

algılamalarının da değişim ve gelişimine neden olmuştur. Bu konuda verilebilecek en 

açık örnek soğuk savaş öncesi ve sonrası dönemlerde güvenlik algılamalarında yaşanan 

değişim ve gelişimlerdir. Örneğin soğuk savaş döneminde güvenliğe yönelik bir tehdit 

olarak algılanan “komünizm”in yerini soğuk savaş sonrası dönemde (ve günümüzde) 

çevre sorunları, azınlık sorunları, etnik çatışmalar, kitlesel göçler, köktendincilik, 

uluslararası terörizm, uyuşturucu ve silah kaçakçılığı, insan ticareti, hatta bulaşıcı 

hastalıklar gibi tehditler almıştır. 

Uluslararası ilişkiler alanında güvenlikle ilgili üzerinde genel olarak uzlaşmaya 

varılmış bir tanım bulunmamaktadır. Ama özellikle bazı uluslararası örgütler nezdinde 

yapılan kimi çalışmalarda çeşitli tanımlar yapılmıştır. Örneğin, BM Genel Kurulu 

tarafından 1987 yılında toplanan ‘Silahsızlanma ve Kalkınma Arasındaki İlişki’ konulu 

uluslararası konferansta güvenlik şu şekilde tanımlanmıştır: “Güvenlik, tüm uluslar için 

                                                 
126 Türker, op. cit., s. 20.  
127 Dedeoğlu, op. cit., s. 11-12. 



 50

başta gelen bir önceliktir. Güvenliğin sadece askeri yönü yoktur. Güvenlik aynı 

zamanda siyasi, ekonomik, insani yönlere de sahiptir”128. 

21. yüzyıl güvenlik algılamaları ve küreselleşmenin bu süreçteki etkileri de 

değerlendirilecek olursa; öncelikle, soğuk savaş sonrası etkin olan küreselleşme 

(globalleşme) kavramı ile başlanması gerekmektedir. Dünya milletlerinin ekonomi, 

siyaset, iletişim bakımlarından birbirlerine yaklaşarak bir bütün haline gelmesi şeklinde 

basitçe tanımlanabilecek küreselleşme denen sürecin en önemli parametreleri ise, 

uluslararasılaşma, teknolojik devrim, sınırların kalkması ve liberilazasyondur. 21. 

yüzyılda güvenlik, giderek artan bir şekilde küreselleşme ve ulusal kimlik kavramlarının 

birbiri ile iç içe olduğu bir çerçevede gelişme göstermektedir129. İki kutuplu sistemin 

sona ermesi ile birlikte, artık düşman olarak tanımlanan kesin bir olgunun olmaması, 

güvenlik konusunda dış unsurlar kadar iç unsurların da-devletin içindeki yerel faktörler 

ve bir devletin iktisadi, siyasi, sosyal gücünü etkileyen göç gibi konular-belirleyici 

olması ve yerel faktörlerin giderek sınır dışını da etkilemesi sebepleriyle, geleneksel 

güvenlik tanımlamaları da değişikliğe uğramıştır 130 . Çünkü geleneksel güvenlik 

konuları, büyük ölçüde dıştan gelen tehditlerle-ki özellikle bunlar askeri tehditlerdir-

meşgul olurken, günümüzde küreselleşmenin de etkisi ile güvenlik konuları çok boyutlu 

bir hal almıştır 131 . Küreselleşmenin uluslararası güvenliğe en önemli etkisi, tehdit 

kavramını değiştirmesi olmuştur. Artık uyuşturucu kaçakçıları, teröristler, suç örgütleri, 

etnik isyancılar gibi yapılar tehdit algılamalarında ön sıralarda yer almaya 

başlamışlardır. Üstelik bu yapılar etrafında şekillenen sorunlar ulusal temelde 

çözümlenemeyecek boyutlara ulaşmıştır132.  

Bugün uluslararası alanda karşımıza çıkan tehditler, 1945 öncesine göre çok 

fazla gelişim ve değişim göstermektedir. Artık devletlerin birbirleri ile savaşmalarından 

çok yaşanan/yaşanacak iç savaşlar küresel güvenlik açısından büyük tehdit 

oluşturmaktadır. Günümüzde devlet güvenliğinin yanı sıra birey veya grup güvenliğine 

                                                 
128 Rana İzci, “Uluslararası Güvenlik ve Çevre”, Derleyen: Faruk Sözmezoğlu, Uluslararası Politikada 
Yeni Alanlar ve Yeni Bakışlar, Der Yayınları, İstanbul, 1998, içinde s. 405–406.  
129 Victor D. Cha, “Globalization and The Study ofInternational Security”, Journal of Peace Research, 
Vol. 37, No: 3, 2000, s. 392.  
130 Terriff, op. cit., s. 3-4.  
131 Türker, op. cit., s. 23.  
132 Cha, op. cit., s. 393-394.  



 51

yönelik de tehditler oluşması küresel güvenliği etkilemektedir. Bu tehditlere yönelik 

ulusal alanda alınacak tedbirler ise, sorunları tamamen sona erdirecek/çözecek 

yetenekten yoksun kalmaktadır. Bu nedenlerle uluslararası alanda oluşturulan bir takım 

kurum ve andlaşmalar yoluyla, güvenliğe yönelik bu tehditler bertaraf edilmeye 

çalışılmaktadır. Çünkü bugünün tehditleri artık ulusal sınır tanımamaktadır. Hiçbir 

devlet tek başına bu tür tehditlerle başa çıkabilecek bir konumda değildir.  

Tüm bu açıklamalarla birlikte tarihin başlangıcından bu yana, bireysel ve 

toplumsal güvenliğin insanlığın öncelikli konusu olarak algılandığı ve güvenlik ile ilgili 

çalışmalarında uluslararası ilişkilerin merkezini oluşturduğu belirtilebilir. Tüm bu 

çalışmalarda da görüldüğü üzere, gerek ulusal güvenlik gerek uluslararası güvenlik, 

ağırlıklı olarak “güç” olgusu ile ilişkilendirilerek incelenmektedir133. Bu ilişkilendirme 

de güvenlik anlayışına realizmin egemen olmasına neden olmuştur. İkinci Dünya Savaşı 

sonrası uluslararası örgütlenmelerin artmasına ve idealizmin/liberalizmin öncülüğünde 

bu örgütlerin güvenliği sağlamada temel bir araç olarak kabul edilmelerine rağmen 

realizm etki ve gücünü halen korumaktadır134.  

3.1.2. Realizm Çerçevesinde Güvenlik Algılamaları 

Güvenlik, uluslararası ilişkiler alanında, uluslararası sistemin yapısını analiz 

etmede veya bu yapıyı belirlemede önemli bir rol oynamaktadır. Bu kavrama ilişkin 

geleneksel yaklaşımlar incelendiğinde, güvenliğin, barış, çıkar, güç ve özgürlük gibi 

kavramlarla birlikte ele alındığı görülmektedir135. Güvenlik, bu gibi olgular da dikkate 

alınarak analiz edildiğinde iki temel yaklaşımla karşılaşılmaktadır. Bunlardan ilki, 

realizmdir 136  ve güvenliği güç olgusu ile birlikte değerlendirmektedir. Diğeri ise 

                                                 
133  Realizm, karşı tarafın tümden ortadan kaldırılmasına kadar varabilecek bir güvenlik anlayışına 
sahiptir. Bunun için de ulusal güç önem kazanmaktadır. Ulusal güç ise, ülke coğrafyası, doğal kaynaklar, 
sanayileşme, askeri hazırlık derecesi, nüfus, yönetimin nitelikleri gibi maddi ve manevi kaynaklar üzerine 
kuruludur. 
134 Mesut Hakkı Caşın, Uğur Özgöker, Halil Çolak, Avrupa Birliği-Küreselleşmenin Avrupa Birliği 
Ortak Güvenlik ve Savunma Politikasına Etkisi, Nokta Kitap, İstanbul, 2007, s. 52–53.  
135  Buzan, People, States…, op. cit., s. 2-3; İdealistler güvenliği, barışın,yani hukuk kurum ve 
kurallarından oluşan normatif düzenin yarattığı sonuç olarak tanımlamaktadır. Bu konuda bkz. Barry 
Buzan,vd., The European Security Order Recast-Scenaris fort the Post-Cold Era, Pinter Pub., 
London, 1990, s. 2-3.  
136 Klasik realizm, uluslararası ilişkilerin 1960’larda davranışsalcı eleştirilerden etkilenmesinden önce 
egemen olan gelenekselci yaklaşımlardan biridir. Klasik realistler temel yaklaşımlarında normatif olup, 
ulusal güvenlik ve devlet bekası gibi siyasal değerlere odaklanmışlardır. Realizmin davranışsalcılığın 



 52

idealizmdir; güvenliği barış olgusu ile birlikte değerlendirmektedir. Buzan, bu iki 

yaklaşım ele alınarak daha olgunlaşmış bir güvenlik kavramına ulaşılabileceğini 

vurgulamaktadır137.  

Azınlıklar konusu açısından da önem kazanan “realizm”, İkinci Dünya Savaşı 

sonrası uluslararası politika çalışmalarında oldukça sık kullanılan, Anglo-Amerikan 

merkezli bir uluslararası ilişkiler teorisidir. Aslında Thucydides’e (MÖ 471–400) kadar 

dayandırılabilen realizm, Birinci Dünya Savaşı sonrasında gündeme gelen güvenlik 

merkezli kurumsal düzenlemeler ve bu düzenlemelerin daha sonra başarısızlığa 

uğramasına kadar pek fazla dikkati çekmemiştir. Bu dönemlerde liberal düşünce daha 

ön planda yer almaktadır138. Realizm modern uluslararası ilişkiler düşüncesinde, Birinci 

Dünya Savaşı’nın ardından disiplinde egemen olan idealizmin İkinci Dünya Savaşı’nın 

çıkışını öngörememesi ve önleyememesi üzerine gelişen, birey ve devletin siyasi 

davranışlarının ve uluslararası politikanın anarşik yapısının nasıl düzenli bir yapıya 

dönüştürülebileceği tartışmasında, self determinasyonu, ortaklaşa güvenliği, 

demokratikleşmeyi, ortak hukuk kurallarının ve yapılarının oluşturulmasını ve bireyin 

rasyonelliğini vurgulayan liberalizmin eleştirisi olarak ortaya çıkmıştır 139 . 1940’lı 

yıllardan 1960’lı yıllara kadar Carr, Morgenthau, Nicholas Spykman, Reinhard Niebuhr, 

Arnold Wolfers, Walter Lippmann, John Herz, Hedley Bull, Raymond Aron, Martin 

Wight da çalışmaları ile realizme önemli katkılarda bulunmuş ve gelişimine öncülük 

etmişlerdir140. 

Realizmin temel varsayımları şu şekilde özetlenebilir: a) insanın, doğası gereği 

kötü olduğu şeklinde değerlendirilmesi (insanın bencil olması, çevreye egemen olmak 

için sürekli güç elde etme arzusu taşıması); b) devletin devamlılığı ve ulusal güvenliğe 

verilen önem; c) uluslararası ilişkilerin doğasının çatışma içerdiği ve bunun da savaşla 

                                                                                                                                               
etkisiyle evrimleşen neorealizm boyutu ise temelde uluslararası sistem ve yapıya odaklanarak 
normativizmden uzaklaşmaktadır. Robert Jackson, Georg Sorensen, Introduction to International 
Relations, Oxford University Press, Oxford, 1999, s. 69–70.  
137 Buzan, People, States…, op. cit., s. 2.  
138 Torbjörn L. Knutsen, A History of International Relations Theory, An Introduction, Manchester 
University Press, Manchester, 1992, s. 223.  
139 Mustafa Aydın, “Uluslararası İlişkilerin “Gerçekçi” Teorisi: Kökeni, Kapsamı, Kritiği, Uluslararası 
İlişkiler Dergisi, Cilt 1, Sayı 1, Bahar 2004, s. 34. 
140 Knutsen, op. cit., s. 223. 



 53

çözümlenebileceği inancı; d) uluslararası politikada iç politikadakine benzer 

gelişmelerin olabileceğine dair şüpheci yaklaşımlar141.  

Realizm, devleti uluslararası ilişkilerin temel aktörü olarak kabul etmektedir. 

Devletin tek ve bütüncül bir aktör olduğunu varsayan realistler, devlet içi dinamikleri 

ise gözardı etmektedir. İster Eski Yunan Şehir Devletlerinde, ister modern ulus-

devletlerde olsun temel analiz düzeyini oluşturan devlet, her yerde aynı özellikleri 

sergilemektedir. Realizm, uluslararası ilişkilerde devlet-dışı aktörlerin (birey, 

uluslararası örgütler, sivil toplum kuruluşları, çokuluslu şirketler, terör örgütleri vd.) 

varlığını yadsımasa da, devleti, her halükarda diğerlerinin de hareket alanını belirleyen 

birincil aktör olarak kabul etmektedir142. Bu çerçevede algılanan devletin birtakım ortak 

özellikleri vardır. Bu anlamda devlet bütüncül ve rasyonel bir aktördür. Devletlerin 

uluslararası alanda karşılaştıkları sorunlarda ulusal güvenlik, her zaman ilk sırada yer 

almaktadır143. Askeri güvenlik konularına öncelik tanıyan realizm için güç ön plandadır. 

Realistler, bir aktörün kendisini güvenli kılabilmesi için gerekli tek şeyin güç olduğunu 

ve bu gücünde aktörün sahip olduğu aktif ve potansiyel kapasitesine bağlı olarak 

değerlendirilmesi gerektiğini savunmaktadır144.  

Realizmin ilkelerinin oluşmasında Machiavelli’nin önemli katkıları olmuştur. 

Machiavelli’ye göre, devletlerin varlığını koruması ve sürdürebilmesi ile “güç” olgusu 

arasında doğrudan ve simetrik bir ilişki söz konusudur. Machiavelli eserlerinde, 

devletlerin iç ve dış politikalarının, uluslararası çıkarları ile örtüştüğünü ileri 

sürmektedir. Uluslararası sistemde tüm devletler birbirleri için birer tehdit 

durumundadır. Bu nedenle de devletin güvenliği iyi yönetimle birlikte düşünülmelidir. 

İyi yönetim ise, iyi yasalar, iyi yasaların işleyebilmesi için de iyi bir ordu 

gerekmektedir. Güvenlik, güvenliği sağlayan kişilerin (ordunun) iktidara bağlılığı ile bir 

tutulmaktadır.  

                                                 
141 Aydın, op. cit., s. 38-39.  
142  Deniz Ülke Arıboğan, Globalleşme Senaryosunun Aktörleri (Uluslararası İlişkilerde Güç 
Mücadelesi), Der Yayınları, İstanbul, 2001, s. 36.  
143 Paul R., Viotti, Mark V. Kauppi, International Relations Theory: Realism, Pluralism, Globalism, 
2nd edition, Macmillan Publishing Company, New York, 1993, s. 5-7, 35-37. 
144 Knutsen, op. cit., s. 235.  



 54

17. yüzyılda yaşamış Thomas Hobbes, Leviathan adlı eserinde güvenlikle ilgili 

görüşlerini insan davranışlarından yola çıkarak değerlendirmiştir. Eşit olarak doğan 

insanların amaçlarına ulaşmadaki eşit istekleri, onları bir mücadeleye sürüklemekte ve 

bu mücadele de insanın kendisine olan güvensizliği ve herkesten üstün olma tutkusu ile 

birleşerek rekabeti artırmaktadır. 18. yüzyılda uluslararası aktörlerin artması, yaşanan 

devrimler gibi gelişmeler güvenlik kavramının da anlamının değişmesine ve 

gelişmesine yol açmıştır. Güvenlik, belirli maddi ve moral değerlerin korunması ve 

yaygınlaştırılması yoluyla güç elde edilmesi anlamına bürünmüştür. 19. yüzyılın 

başlarından itibaren yaşanan toplumsal ve sistemsel dönüşümler, güvenlik anlayışlarının 

içerisinde önemli bir yer kazanmaya başlamıştır145.  

20. yüzyıl düşünürlerinden E.H. Carr’a göre ise, uluslararası alandaki rekabetin 

baş aktörleri devletlerdir. Ancak bu rekabet ortamında devletlerin çıkarları birbirleri ile 

uyuşmamaktadır. Devlet iç ve dış güvenliğini sağlayarak iktidarını pekiştirmeyi 

hedeflemektedir. Bu durum da çatışmalara yani güvensiz bir ortama neden olmaktadır. 

Carr’a göre, toplumsal hakların herkese yayılması ya da ceza uygulamalarında reform 

yapılması ya da soy, ırk, etnik, farklılıkların ortadan kaldırılması için mücadele edenler, 

bilinçli olarak tam da bu güvensiz ortamı oluşturmakta, çatışma zemini kurmaya 

uğraşmaktadırlar. Soy ve servet farklılıkları güvenlik endişelerinin temel nedenlerinden 

olmakla birlikte, ne bunların ortadan kaldırılması yönünde alınan önlemler ne de bu 

nedenle çıkan çatışmalar bu farklılıkları ortadan kaldırmaktadır. Tam tersine, çatışma ve 

savaşlar sırasında el değiştiren egemenlik bu farklılıkları yeniden üretmektedir146.  

1960 ve 1970’li yıllarda realizme yönelik eleştiriler artmıştır. Realizm, özellikle, 

devlet dışı aktörlerin uluslararası ilişkilerde artan önemini, iç-dış politika ayrımının 

giderek ortadan kalkmasını, sömürge sonrası üçüncü dünyada kurulan egemen 

devletlerin çeşitli yönleriyle geleneksel ulus-devletten farklılaşmaya başladıklarını, 

askeri-siyasal konuların yanı sıra ekonomik konularında uluslararası ilişkilerde 

                                                 
145 Toplumsal varlığın korunması ve sürdürülmesi, iktidarların meşruiyetinin devam ettirilmesi, toplumsal 
refahı artıracak yeni kaynakların yaratılması, yeni bölüşüm biçimlerinin oluşturulması gibi bir dizi 
gelişim güvenlik kavramının içeriğine yerleşmiştir. Bu dönemde ülke güvenliği ile ülkenin açılım ya da 
etki alanlarının güvenliği bir arada düşünülmeye başlanmıştır. Bkz. Dedeoğlu, op. cit., s. 29-25.  
146 Yani evrensel barış istemek sisteme egemen olanların kendi değerlerini yayma girişiminden başka bir 
şey değildir. Bkz. Ibid, s. 38–39. 



 55

belirleyici hale geldiğini, Vietnam örneğinde olduğu gibi askeri gücün her zamanda 

sonucu belirleyen unsur olmadığını görememekle suçlanmıştır 147 . Realistlere göre, 

uluslararası ilişkilerin ana gündemini ulusal güvenlik konuları oluşturmaktadır. 

Realistlerce devletin varlığını sürdürmeye ilişkin olan ulusal güvenlik olgusu yüksek 

politika konusu olarak; ticari, mali, parasal ve sağlıkla ilgili konular ise alçak politika 

olgusu olarak nitelenmektedir148. Ancak toplumsal (azınlık sorunlarının da içinde yer 

aldığı) ve çevresel sorunlar gibi alanların, küreselleşmenin de etkisi ile kazandığı öneme 

rağmen ikincil önemde konular olarak değerlendirilmesi realistlerin eleştirilmesine 

neden olmaktadır149 . Bu eleştirilerle gelişen neorealizmin ise en önemli özellikleri, 

uluslararası kurumların ve uluslararası hukukun barışın korunmasında etkili olmasına, 

demokratik yönetimler ve insan haklarının yaygınlaştırılmasına, serbest ticarete, 

silahların sınırlandırılmasına/kontrolüne, kolektif güvenlik anlayışına özellikle vurgu 

yapmasıdır150. 1970’li yıllardan itibaren sistemde yaşanan gelişmeler davranışsalcı ve 

neo-realist yaklaşımları ön plana çıkarmıştır. Bunlardan neorealizm, uluslararası 

sistemi, devletlerin dış politika toplamları olarak ele almaktadır. Güç sağlamak devletin 

temel aracıdır, ama güvenliği sağlamak yine de temel amaçtır. Fakat burada önemli olan 

devletin güvenliğini sağlarken sadece diğer devletleri değil aynı zamanda diğer 

uluslararası aktörleri de dikkate almasıdır151.  

Tüm realistler ulusal politika ile uluslararası politika konularını birbirinden 

ayırarak ele almaktadır. Oysaki günümüzde küreselleşmenin de etkisi ile ulusal ve 

uluslararası politika/sorunlar iç içe geçmiş durumdadır. Daha önce de değindiğimiz gibi, 

soğuk savaş sonrası dönemin değişen özellikleri güvenlik kavramının da değişmesine 

neden olmuştur. Soğuk savaş sonrası dönemin güvenlik algılamalarında ulus-devlet 

güvenliğinden birey, grup ve bölgesel-uluslararası sistemlerin güvenliğine yönelik bir 

gelişim yaşanmıştır. Bu süreçte güvenliğin kapsamının siyasi ve iktisadi alanın yanı 

sıra, çevre, insan güvenliği alanlarına yönelik de genişlemesiyle birlikte uluslararası 

                                                 
147 Aydın, op. cit., s. 47. 
148 Viotti, op. cit., s. 36. 
149 Bu konuda bkz. Ole Waever, Barry Buzan, Morten Kelstrup, Pierre Lemaitre, Identity, Migration 
and the New Security Agenda in Europe, St. Martin’s Press, New York, 1993, s. 23.  
150 James E. Dougherty, Robert L. Pfaltzgraff, Contending Theories of International Relatons, 3rd. 
Edition, Harper Collins Publishers, New York, s. 506. 
151 Dedeoğlu, op. cit., s. 42-45. 



 56

örgütler, hükümet dışı kuruluşlar, baskı grupları ve en geniş anlamda kamuoyu da 

sürece dâhil olmuştur.  

Günümüzde devletler sadece askeri alandan gelen tehditlerle karşı karşıya 

değildir. Ekonomik alanda eşitsizlikten sosyal alanda eşitsizliğe, terörizmden etnik 

çatışmalara, azınlık sorunlarından kitle imha silahlarının gelişimine, yasadışı göçten 

uluslararası suçlara kadar birçok alan tehdit konusunu oluşturmaktadır. Örneğin 

günümüzde Avrupa, askeri tehdit açısından en az algılamanın olduğu bir dönem 

yaşamaktadır. Böyle olmakla birlikte Avrupa, askeri olmayan diğer alanlardan çok 

farklı tehditlerle karşı karşıyadır. İnsan hakları, çevre sorunları, siyasi istikrar, sosyal 

sorunlar, kültürel ve dini kimlikler çerçevesinde azınlık sorunları bu tehditlerden sadece 

bazılarıdır.  

Tehdit algılamalarının farklılaşması bu algılamalara yönelik ne tür tedbirlerin 

alınacağı konusunu da çeşitlendirmiştir. Güvenlik konularında hâlâ askeri tedbirler 

öncelikli sıradadır. Ama bunun yanı sıra güvenlik konusunda oluşturulan kurumlar ve 

yapılan andlaşmalar da alınan tedbirler içerisinde giderek büyük önem kazanmaktadır. 

Özellikle Avrupa’da askeri tedbirlerden daha çok kurumsallaşma ve andlaşmalar ile 

güvenlik tesisi tercihi üzerinde durulmaktadır. Bu tercih, uluslararası alanda yaşanacak 

güvenlik sorunlarının çözümünün yanı sıra devletin kendi içinde karşılaşacağı 

problemlerin çözümünde de bir yöntem olarak karşımıza çıkmaktadır. Devletler sınırları 

içerisinde egemen ve bağımsız olmalarına rağmen, bireylerin-grupların güvenliği 

konusunda yine de taraf olduğu kurum ve andlaşmalarla sınırlıdır. Günümüzde 

uluslararası alanda kimin güvenliği sorusuna verilen yanıt artık sadece devletle sınırlı 

değildir, diğer özneler de (özellikle birey-grup gibi) dikkate alınmaktadır152. Devletler 

için güvenlik algılaması egemenlik ve toprak bütünlüğünün korunması şeklinde 

belirirken, bireyler ve gruplar için özellikle kimliğin güvenli kılınması olarak 

şekillenmektedir. İşte bu nokta da, devlet ile bireyi-grupları karşı karşıya 

getirmektedir153.  

                                                 
152 Sjursen, op. cit., s. 11-14.  
153  Ole Waever, “Insecurity, security and Asecurity in the West European Non-War Community”, 
Emmanuel Adler ve Michael Barnett (edits.), Security Communities, Cambridge University Press, 
Cambridge, 1998, içinde s. 48, 67.  



 57

3.1.3. Devletlerin Güvenlik Algılamaları İçerisinde Azınlıkların Yeri 

Uluslararası ilişkilerde güvenlik kavramının temel özelliklerini, realizmin 

sunduğu teorik çerçeve öncülüğünde belirlemek mümkündür. Uluslararası alanda 

güvenlik iki biçimde kullanılır. Birincisi; ulus-devletin güvenliği, yani ulusal güvenlik, 

ikincisi ise; sistemin bütününün güvenliği, yani uluslararası güvenliktir. Bir devletin 

varlığını koruma ve sürdürme amacına karşı oluşan sorunlar ulusal güvenlik konusuna 

dâhil olurken, çok sayıda devletin aynı zamanda karşısına çıkan benzer veya aynı 

sorunlar uluslararası güvenlik içinde değerlendirilmektedir. Neyin ulusal neyin 

uluslararası güvenlik içine dâhil edileceği ise, güvenlik arayışları sırasında ifade 

edilmektedir. Her aktör, güvenlik esaslarını belirlemeden önce kendi 

durumunu/donanımlarını dikkate alır/değerlendirir. Bir aktörün güvenlik donanımı, 

ordusu, istihbaratı, iletişim olanakları, komşuları, ekonomisi, denizlerle çevrili 

olup/olmaması, nüfusu, demografik dağılım özellikleri, doğal kaynaklara sahip olup 

olmaması, istikrarsız bölgelere yakınlığı gibi faktörlerle belirlenir. Aktörler durumlarını 

bu donanımlara göre tanımladıktan sonra gereksinimlerini tespit ederler. Gereksinimler 

de güç unsurları ile orantılı olarak orta ve uzun vadeli olarak saptanır. Gereksinimlerin 

karşılanması için de kapasitenin arttırılması gerekir. Kapasite artırımı ise, her aktörün 

güvenlik algılamasının odağına yerleşir. Aktörün varlığını koruma ve sürdürme amacına 

bağlı olarak saptayacağı gereksinimlerini karşılayabileceği bir yapılanmanın olması 

gerekir. Bu nedenle aktör, varlığını koruma ve sürdürme faaliyetleri sırasında tehdit 

alanlarını/tanımlarını belirlemektedir. Tehdit genelde üç biçimde ortaya çıkar. Birincisi; 

eldekini yitirme riskidir. İkincisi; başka bir aktörün elinde ya da etkisinde olanı ele 

geçirememe veya bir üçüncü güce kaptırma riskidir. Üçüncüsü ise, hiçbir aktörün tek 

başına neden olmadığı bağımsız ve küresel bir tehdittir. Söz konusu üç tehdit türü de 

birbiri ile ilintilidir154.  

Devletlerin güvenliğini tehdit edecek veya bozacak potansiyele sahip birçok 

neden olabilir. Bu nedenlerden biri bazı devletler açısından geçerli iken diğer devletler 

açısından ise hiçbir sorun yaratmayabilir. Bu nedenleri şu şekilde özetlemek 

mümkündür: a) Devletin askeri, ekonomik, siyasi vb. yönlerden güçsüz olması; b) 

                                                 
154 Dedeoğlu, op. cit., s. 49-52.  



 58

devletin tarihsel süreçte yaşadığı kimi sorunlar (soykırım iddiaları, devletlerarası nefret 

duyguları vb.); c) toprak sorunları; d) devlet içinde bulunan vatandaşların bir kısmının 

etnik, dinsel, dilsel vb. olarak farklılık oluşturması ve bunların başka devletlerle ( daha 

çok da komşu devletlerle ) aynı etnik, dini, dil, vb. birliği içinde olmaları/diğer devletle 

birleşme isteği/bağımsızlık istekleri; e) terörizme dayalı sorunlar yaşamaları veya 

uluslararası terörizm tehdidi; f) siyasi, ideolojik, dini ve devlet rejimlerinin getirdiği 

güvensizlikler; g) nükleer, biyolojik ve kitle imha gibi silahlara sahip olma; h) ülkeye 

yönelik emperyalist amaçlı faaliyetler veya tehditler155.  

Devletler belirledikleri tehdit algılamalarına göre üçlü bir güvenlik sistemi 

kurarlar. Birincisi, iç güvenlik sistemidir. İçten gelebilecek veya içte oluşabilecek tehdit 

algılamalarını içerir. Bu yapı, belirli bir rejimin, düzenin, iktidarın, sosyo-ekonomik 

sistemin devamının sağlandığı yapıdır. Bu yapıdaki güvenlik tanımını siyasal iktidar 

belirler. Ulusal sınır, doğal kaynaklar, demografi gibi somut unsurlar bile, siyasal 

iktidarca yeniden tanımlanıp iç güvenliğe dahil edilebilir. İkincisi, yakın çevreden gelen 

tehlike algılamaları üzerine kuruludur. Ülke sınırlarına komşu ya da yakın alanlar ve 

devletler bu yapıda yer alır. Bir devletin çıkar alanları genişlediğinde en elverişli alan 

yakın çevre alanıdır ve hemen hemen her devletin bu alanda yaşanmış tarihsel 

deneyimleri bulunmaktadır. Üçüncüsü ise, küresel tehdit alanıdır. Devletin yakın 

çevresinin dışındaki bölgesel savaş veya çatışmalar, küresel ekonomik krizler, doğal 

çevrenin kirlenmesi, uluslararası ticaret yollarının risk altına girmesi bu yapıya 

dahildir156.  

Azınlıkların devletlerin güvenlik algılamalarındaki yeri incelemeye alındığında; 

bunların her dönemde devletler açısından bir istikrarsızlık unsuru/güvenlik 

problemi/tehdit şeklinde değerlendirildiği söylenebilir. Bu değerlendirme, azınlıklar ile 

devlet arasında süre giden bir gerginliğinin oluşmasına neden olmuştur. Bu gerginlikle 

beraber sisteme, ‘azınlıklara yönelik rejim ne kadar genişlerse/genişletilirse devletlerin 

de o denli zayıflayacağı’ görüşü hâkim olmuştur. Gerçekte ise, ulus-devletin üzerine 

kurulduğu bir takım ‘değerler’ azınlıkların tanınması ve onlara bir takım haklar 

verilmesi ile zedelense de, devletlerin ulusal güvenliklerinin sağlanmasında ve bununla 
                                                 
155 Haydar Çakmak, Avrupa Güvenliği-NATO, AGİT, AGSP, Akçağ Yayınları, Ankara, 2003, s. 29-30.  
156 Dedeoğlu, op. cit., s. 52-54. 



 59

paralel olarak uluslararası güvenliğin gerçekleşmesinde önemli gelişmeler de 

sağlamıştır/sağlayacaktır.  

Realizmle şekillenen ulus-devletlerin güvenlik algılamaları açısından 

azınlıkların tanınması ve onlara bir takım haklar verilmesi olumsuz olarak 

değerlendirilmektedir. Bunun temel nedeni, azınlık rejiminin ulus-devletin bir takım 

temel değerlerini/niteliklerini zedeleyeceği görüşüdür. Aslında bu değerler/nitelikler, 

temelde devletlerin güvenlik algılamalarında öncelikli sırayı almakla birlikte bizatihi 

azınlık sorunlarına da yol açmaktadır. Bu değerlerin/ilkelerin temelinde, ulusun, 

egemenliğin, ülkenin tekliği ve bölünmezliği yer almaktadır. Uygulanacak azınlık rejimi 

ise, bunlara yönelik bir tehdit olarak algılanmaktadır157.  

Ulus-devletin sahip olduğu değerlerden/ilkelerden ilk olarak ‘ulusun tekliği ve 

bölünmezliği’ni, azınlıkların bu ilkeye yönelik bir tehdit olarak algılanması açısından 

ele alacak olursak; azınlıkların “ulus”tan ayrı bir birim olarak tanınması ve 

korunmasıyla, “türdeş ulus” yerine yeni bir toplumsal yapı benimsenmiş olacaktır. 

Sonuçta, ulusun birliği ve bölünmezliği değerinin yerini ulusal ve etnik farklılıkların 

tanınması yani, literatürde yaygın olarak kullanılan bir diğer ifadeyle “çok 

kültürlülük/kültürcülük” 158  alacaktır. Azınlıkların tanınmasıyla farklılıkların kabulü 

anlamında ulus-devletin sunduğu bilince/değerlere sadakatin azaldığı düşünülmektedir. 

Çünkü oluşturulacak bir azınlık rejimi, azınlıklara yönelik asimilasyon politikalarını 

ortadan kaldırma şeklindeki olumlu bir gelişmenin yanı sıra, azınlık haklarının 

tanınması ve korunması için devlete bir takım yükümlülükler yüklenmesi ve devletin de 

bu yükümlülüklerini yerine getirmek için çok kültürcü politikalar izlemesi sonucunu 

yaratmaktadır. İzlenecek çok kültürcü bir devlet politikasının da bir takım olumsuz 

sonuçlarının olacağı kabul edilmektedir. Bu sonuçlardan en önemlisi, türdeşliği öngören 

                                                 
157 Atilla Nalbant, Üniter Devlet, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 1997, s. 65-68; Kurubaş, op. cit., s. 93. 
158 Çok kültürcülük/kültürlülük, ya da kültürel çoğulculuk, liberalizmin bir tasarımı olup kültürel kökeni 
ne olursa olsun farklı kültürel geleneklere izin verilen bir toplumda bireylerin barışçı bir biçimde 
yaşayamaması için hiçbir nedenin olmadığı varsayımına dayanmaktadır. Mustafa Erdoğan, “Çeşitlilik, 
Çoğulculuk ve Rekabetçi Federalizm”, Liberal Düşünce, C. 2, S. 6. Bahar 1997, s. 47. Bu konuda daha 
ayrıntılı bilgi için bkz. Charles Taylor, K. Antony Appiah vd., Çokkültürcülük-tanınma politikası, Cem 
Akaş (edit.), Yapı Kredi Kültür Sanat Yayınları, İstanbul, 1996, passim; Melih Yürüşen, Çeşitlilikten 
Özgürlüğe-Çokkültürlülük ve Liberalizm, LDT Yayınları, Ankara, 1998, passim; Will Kymlicka, 
Çokkültürlü Yurttaşlık-Azınlık Haklarının Liberal Teorisi, Çeviren: Abdullah Yılmaz, Ayrıntı 
Yayınları, İstanbul, 1998, passim. 



 60

ulus-devletin yapı ve kimliğinin bozularak kozmopolit bir yapının doğmasına yol 

açmasıdır159.  

Azınlık rejiminin devletin niteliklerinden ‘egemenliğin tekliği ve 

bölünmezliği’ne yönelik tehdit oluşturacağı görüşünde ise, öncelikle, azınlıkların ulusal 

yetki alanından çıkarak (ya da ulusal alanla birlikte) uluslararası alanda yer almasıyla 

paralel olarak devletin egemenliğinin aşınacağı inancı yatmaktadır. Çünkü devletin tek 

güç olarak kabul edildiği realizm çerçevesinde bu durum yorumlanacak olursa, böyle 

bir durumda devlet kendisi dışında bir aktörün uluslararası alanda üstünlüğünü kabul 

etmek durumunda kalmaktadır. Azınlık rejimi, uluslararası kuralların oluşumu ile 

birlikte devletin vatandaşlarına yönelik davranışlarının çerçevesini belirleyerek devletin 

egemenliğini sınırlandırmaktadır160. Ayrıca azınlık rejimi, azınlıkların yoğunlaştığı belli 

bölgelerde yetki devrini öngörmesi durumunda da, en önemli uluslaştırma araçlarını; 

yani dil, eğitim, medya, yasama gibi, ulus-devletin tekelinden çıkartmaktadır. 

Azınlıklarca talep edilen haklar arasında yer alan öz yönetim, siyasal süreçte adil söz, 

devletin merkezi kurumlarında azınlıklara kontenjanlar ayrılmasını içeren özel temsil 

hakları, egemenliğin bütünlüğü ve bölünmezliğini uluslararası alanının tersine 

içten/alttan aşındırmaktadır161.  

Ulus-devlet merkezi bir yapı öngörmekte ve federatif yapıya imkân 

tanımamaktadır. Ulus-devleti katı bir biçimde uygulamak ise, ülke üzerinde talep 

edilebilecek özerklik ve öz yönetim haklarını kabul etmemek anlamına gelmektedir. 

Öngörülmesi halinde azınlık rejimleri, devletlerin merkezi yapıdan federatif yapıya 

geçmelerini düzenleyebilmektedir ve azınlık sorunlarının iç-dış güvenliğe yönelik 

büyük tehdit oluşturduğu durumlarda, bir açılım olarak, bu faktörün de sorunları 

çözmede bir yöntem olduğu kabul edilebilmektedir162 . Günümüze kadar ki süreçte 

bunun çeşitli örneklerine rastlamak da mümkündür. Örneğin; İspanya, İtalya, Portekiz 

                                                 
159 Kurubaş, op. cit., s. 93-95. 
160 Preece, Ulusal Azınlıklar…, op. cit., s. 56. 
161 Kurubaş, op. cit., s. 96.  
162 Kymlicka, Çokkültürlü…, op. cit., s. 62; Guibernau, Milliyetçilikler…, op. cit.,  s. 174-175. 



 61

ve Fransa’da bu şekilde oluşturulmuş özerk yönetim veya özerk bölgeler 

bulunmaktadır163.  

Tarihsel süreçte yaşanan deneyimler de dikkate alınacak olursa, azınlık 

bireylerine ‘ulusal sınırların ötesindeki ortak kimliği paylaştığı kişilerle hatta devletlerle 

ilişki kurma hakkı’ tanınması halinde, bu durum, azınlık milliyetçiliğini kışkırtarak 

devletlere yeni güvenlik problemleri yaratabilir. Bu yeni güvenlik problemlerinin de, 

ulus-devletin ülke bütünlüğünü daha da zayıflatıcı sonuçlara yol açabileceği 

düşünülmektedir. 

Gerek ulusal gerekse uluslararası alanda yaşanan gelişmeler dikkate alınacak 

olursa, azınlıklara yönelik üç farklı uygulama ile karşılaşılabilir. Bunlardan ilki temel 

insan haklarının tanınması şeklindeki uygulamadır. Bu uygulamada, azınlıklara, 

devletlerin bütün yurttaşlarına tanıdığı eşit yurttaşlık ve siyasal haklar güvencesi 

oluşturularak, azınlık bireylerinin önündeki yasal ve siyasi engellerin ortadan 

kaldırılması yönünde (uluslararası camianın da desteği ile) çaba sarf edilebilir. Bu 

yöndeki uluslararası öneriler/çabalar, azınlıkların egemen kültürel grup (inşa edilmiş 

ulus) içinde eritilmesini ve böylece ileride olabilecek devletten ayrılma ya da özel 

muameleye tâbi tutulma taleplerinin ortadan kaldırılmasını amaçlayan realist 

politikalarla da denk düşmektedir. Özellikle 1945 sonrası uluslararası düzende, evrensel 

insan haklarının gelişmesine rağmen azınlık haklarına ilişkin düzenlemelere yer 

verilmemiş olması, devletlerin realist kaygılarının ne kadar dikkate alındığını 

göstermektedir164.  

Azınlıklara yönelik ikinci uygulama; azınlıkların, kurulan/kurulmuş ulus-

devletin sınırlarına uygun bir biçimde yerlerinden edilmeleri veya nüfus yoğunluklarına 

göre sınırların uygun bir biçimde yeniden düzenlenerek fiziki anlamda eritilmeleri veya 

kendi ile aynı ulusal kimliğe sahip grubun çoğunluğunu oluşturduğu bir başka devlete 

göçe zorlanmalarıdır. Böyle bir göç de beraberinde birçok sorun yaratmaktadır. Azınlık 

nüfusunun tümünün böyle bir göçü istememesinin yanı sıra, göç alan devletin de bu 

kadar sayıda insanı barındırabilecek sosyal ve ekonomik güce sahip olmaması bu 

                                                 
163 Bu konuda daha ayrıntılı bilgi için bkz. Nalbant, op. cit., s. 256-300. 
164 Preece, Ulusal Azınlıklar…, op. cit., s. 51-52.  



 62

sorunlardan bir kaçıdır. Azınlıkların göçe zorlanması ile sorunların rafa kaldırılması 

sağlansa da, uzun vadede tam olarak çözüm getirilmiş olamamaktadır. Halkların bu 

şekilde göçe zorlanması tarihte iki şekilde yaşanmıştır. Birincisi, 20. yüzyılda 

Avrupa’da Lozan ve Neuilly Andlaşmaları ile Yunanistan ile Türkiye ve Yunanistan ile 

Bulgaristan arasında bu şekilde bir göç (mübadele) yaşanmıştır. İkinci Dünya Savaşı 

sonrasında da, Postdam Protokolü ile Orta ve Doğu Avrupa ülkelerinde yaşayan Alman 

ırkına mensup toplulukların Almanya’ya gönderilmesi şeklinde ikinci bir örnekle de 

karşılaşılmaktadır. Bu yöntemle sorunların çözümü sağlanamamış hatta çok acı 

deneyimler yaşanmıştır. Bu konuda yaşanmış en kötü deneyim, azınlıkların-ortada 

herhangi bir uluslararası andlaşma dâhi olmadan-yani yasal hiçbir dayanağı bulunmayan 

bir yolla yurtlarından zorla atılmalarıdır. Hitler ve Stalin, İkinci Dünya Savaşı sırasında 

kitleleri yığınsal göçe zorlamışlardır. Benzer durum, Bosna’da da yaşanmıştır. İnsanları 

bu şekilde göçe zorlamak yerine, sınırların etnik yapıya uygun bir biçimde 

düzenlenmesi de bir yöntem olarak tercih edilebilir. 1919 sonrasında bu yöntem de 

kullanılmıştır, ancak çizilen sınırlar her etnik/ulusal gruba bir devlet oluşturmayı 

sağlayacak nitelikte olmamıştır. Aslında bu etnik yapıların çoğu yerde dağınık 

bulunmaları ve birbirleri içine geçmiş bir yapı arz etmeleri nedeniyle bu şekilde bir sınır 

çizimi de pek anlamlı değildir, hatta imkânsızdır165.  

Üçüncü uygulama ise, azınlıklara egemen bir devlet kurma yeterliliği tanımayan 

azınlık hakları düzeni yaratılmasıdır. Böyle bir azınlık rejimi, azınlıkların egemen 

yönetim üzerinde istikrarsızlık yaratabilecek etkilerini sınırlama, hatta kaldırma 

arayışındadır. Bu yapıda/rejimde, azınlıklara eşit yurttaşlık haklarının verilmesinin yanı 

sıra, devlet içinde etnik/ulusal kimliklerini koruma hatta güçlendirme yeteneği veren 

kimi özel hakların tanınması da bir yöntem olarak kabul edilebilir. Bu özel haklar 

grubunda, azınlıkların kendi dillerini konuşabilme ve bu dilde eğitim yapabilme, azınlık 

dilinde yer ve soyadı kullanabilme, azınlık okulları ve eğitim merkezleri kurabilme 

hakları/özgürlükleri yer almaktadır. Bunların dışında özellikle ulusal azınlık gruplarına, 

örneğin çoğunlukta oldukları okullar, ibadethaneler, vakıflar kurma veya bölgelerde 

özerk yönetim oluşturma gibi haklar da devredilebilir. Böyle bir azınlık rejiminin 

                                                 
165 Ibid. s. 52–54. 



 63

altında yatan temel düşünce, azınlıklara belirli ayrıcalıklar tanınarak var olan bir coğrafi 

bölünme tehdidini ortadan kaldırmaktır. Bu düşünce ise, temelde realist düşüncelerle 

çelişmektedir. Böyle bir azınlık rejimi dayanağını uluslararası andlaşma ile kurulan 

azınlık hakları sisteminden almaktadır. Bu sistem, devletin yurttaşlarına yönelik 

davranışlarının sınırlarını belirleyip devletin egemenliğini sınırlamakla beraber ulusal 

güce sahip olabilecek, ulus-devletin saygınlığını zedeleyebilecek, en azından ulus-

devlet sisteminde gerginlik ve çatışma konusu olabilecek yapılara/ulusal birimlere de 

uluslararası konumlar yaratmaktadır166.  

Egemenliğe yönelik olarak algılanan tehditler nedeniyle, ulus-devletler, ulusal 

azınlık haklarını benimsemek konusunda çekimser kalmışlardır (ve günümüzde de bu 

durum devam etmektedir). Dolayısıyla belirli bir döneme kadar devletler, tüm bu 

faktörlerin de ışığında, sorunlarını genel insan hakları söylemleriyle dile 

getirmeyi/çözmeyi tercih etmişlerdir 167 . Gerçi 1990 sonrası dönem, liberalizmin de 

desteği ile insan hakları temelinde özel bir çerçevede bir azınlık söyleminin/rejiminin 

oluşması yönündeki gelişmeleri içermektedir. Ancak henüz azınlıklar konusunda ulus-

devletin üstünde bir sistem kurulmuş/kurulabilmiş değildir. Realizmin etkinliğinin 

azalmasının yanı sıra, gerek uluslararası sistemde liberalizmin etkin olmaya başlaması 

gerek liberal bakış açısının da katkısıyla uluslararası insan haklarının ve özelde de 

azınlık haklarının gelişmesi, ulus-devletleri, mevcut uygulamalarından uzaklaştırmaya 

yönlendirmiş, hatta mecbur bırakmıştır. Bu sürecin etkileri günümüze kadar 

ulaşmaktadır. Bu nedenle, azınlıklar konusunda liberal söylemlerin ve uluslararası 

alanda yapısal-liberalizmin etkisiyle oluşan-azınlık hakları konusunda yaşanan 

gelişmelerin günümüzde ulaşılan nokta da dikkate alınarak analiz edilmesi yerinde 

olacaktır.  

3. 2. Liberalizm Çerçevesinde Azınlıklar: İnsan Hakları-Azınlık Hakları 

İlişkisi 

Azınlıklar ve azınlık hakları konusu, ulusal ve özellikle de uluslararası alanda 

uzun yıllar göz ardı edilmiş ve sadece insan hakları üzerinde yoğunlaşılmıştır. Bu 

                                                 
166 Ibid., s. 54-57. 
167 Ibid.  



 64

sürecin bu şekilde yaşanmasında, ulus-devletlerin ‘realist kaygıları’nın ön plana çıkması 

etkili olmuştur. Bu kaygılarla gelişen süreç, azınlıklar ile ilgili sorunların, ulus-

devletlerin vatandaşlarının insan haklarından eşit ve etkin bir biçimde yararlanmalarının 

sağlanması ile çözülebileceği öngörüsü üzerinde şekillenmiştir. Ancak insan hakları 

üzerindeki uluslararası çalışmaların yoğunlaştığı 20. yüzyılın ortalarından itibaren 

azınlık sorunlarının insan haklarının genel çerçevesi ile çözülmeye çalışılması yöntemi 

pek olumlu sonuçlar doğurmamış, hatta ilerleyen süreçte azınlık sorunları artarak devam 

etmiştir. Liberalizmin etkisi ile gelişen bu dönemde insan hakları, ulusal ve uluslararası 

alanda ön plana çıkmaya başlamış, ancak realizmin etkinliği/etkisi de tam olarak 

ortadan kalkmamıştır.  

1648 yılında yapılan Westphalia Andlaşması ile ulus-devletlerin doğması ve 

bununla paralel bir biçimde azınlıkların/azınlık sorunlarının oluşmasıyla başlayan ve 

aslında günümüze kadar devam eden süreçte realizmin etkisi büyüktür. Ancak 

1940’ların ikinci yarısından itibaren, özellikle uluslararası alanda insan haklarının 

gelişmeye başlamasıyla birlikte ve bunun temelinde yatan liberal akımın da 

öncülüğünde yeni bir döneme girilmiştir. Bu dönemin ise, genel hatlarıyla 1990’lara 

kadar devam ettiği, liberalizmin etkisini tam anlamıyla hissettirdiği ve bu etkiyle 

birlikte ulusal alanda olduğu gibi uluslararası alanda da insan haklarına ilişkin 

gelişmelerin yaşandığı, ancak yine de realizmin de (realist etkilerin de) tam olarak 

ortadan kalkmadığı söylenebilir. Ayrıca 1990’lardan günümüze kadarki süreçte de, 

küreselleşmenin etkisine, uluslararası andlaşmalar ve örgütlerle uluslararası alanda 

normatif düzenlemelerin gittikçe gelişmesine ve üzerinde daha önce durulan birçok 

faktörün de etkisi ile ulus-devletin zayıflamasına rağmen, realizmin varlığını hâlâ 

koruduğu görülmektedir. Dolayısıyla süreç, üç döneme ayrılmıştır. Bu dönemler de, 

gerek devletlerin azınlıklara yönelik tutumları gerekse uluslararası alanda azınlıkların 

ele alınışları açısından farklılıklar içermektedir. Bu süreçlerden ilki, genel olarak 

belirlenebilecek 1648–1945 arası dönemdir; ulus-devletlerin oluşumuyla birlikte 

azınlıkların ve azınlık sorunlarının ortaya çıkmaya başladığı ve ulus-devletlerin 

azınlıklara yönelik birtakım, özellikle güvenlik merkezli kaygılarından dolayı, olumsuz 

politikalar takip ettikleri bir süreçtir. Daha önceki kısımda da değerlendirildiği üzere, bu 

sürecin analizinde realizmin düşünceleri açıklayıcı olmaktadır.  



 65

Azınlıklara yönelik realist kaygılarla takip edilen ve çoğu zaman tanımama veya 

baskıcı politikalar takip etme yönünde gelişen tutumlar, 1940’ların ikinci yarısından 

itibaren değişmeye başlamıştır. Oysaki bu dönemde de, azınlıkları veya azınlık haklarını 

tanımaya yönelik somut adımlar atılmış değildir. Ancak insan hakları konusunda 

yaşanan gelişmeler ve azınlık sorunlarına yönelik uygulanan insan hakları merkezli 

politikalar kısmi bir rahatlama sağlamıştır. Bu kısmi rahatlamayı sağlayan, ancak yine 

de azınlık sorunlarına yönelik tam bir çözüm getiremeyen politikaların veya tutumların 

arkasında yatan düşünsel akımın ise, liberalizm olduğu söylenebilir. Ancak liberal 

düşünce çerçevesinde 1945’lerden itibaren gelişmeye başlayan süreç de, kendi içinde iki 

döneme ayrılmaktadır. Bu dönemlerden ilki, 1945–1990 arası süreçtir ve bu süreçte 

azınlıklar ve azınlık sorunları insan hakları merkezli bir yaklaşımla ele alınmıştır. 

1990’dan günümüze kadar ki süreçte ise, doğrudan azınlıkları temel alan azınlık hakları 

merkezli bir yaklaşım etkili olmuştur/olmaya da devam etmektedir.  

1945’lerden itibaren gelişmeye başlayan sürecin liberal düşünce çerçevesinde 

analizinden önce, insan haklarının anlamı, gelişimi ve daha da önemlisi insan hakları ile 

azınlık hakları arasındaki ilişkinin incelenmesi yerinde olacaktır. Çünkü insan hakları 

ile azınlık hakları arasındaki ilişkinin ortaya konulması, klasik liberal yaklaşım 

çerçevesinde 1990’lara kadar takip edilen insan hakları merkezli yaklaşımların azınlık 

sorunlarının çözümünde neden tam olarak başarılı olmadığının anlaşılmasında da 

belirleyici olabilecektir.  

3.2.1. İnsan Hakları: Gelişimi, İçeriği ve Özellikleri 

‘İnsanın sadece insan olması nedeniyle sahip olduğu hak ve özgürlükler’ 

anlamına gelen insan haklarının gelişimi, insanlık tarihi ile paraleldir. Batılı insan 

hakları anlayışında, ‘bireylerin, devlete karşı, insan olmaları nedeniyle herhangi bir 

gruba mensubiyet dikkate alınmaksızın sahip oldukları devredilemez haklar’ şeklinde 

bir tanım verilmektedir168. İnsan hakları hiçbir ayrım gözetilmeksizin bütün insanlara 

tanınmıştır. Bu haklardan, tarihsel süreçte birçok belgede yer almalarına rağmen bütün 

                                                 
168 Arsava, Azınlık Kavramı…, op. cit., s. 33. 



 66

insanlığın yararlanması ise hiç kolay olmamıştır169. İnsan haklarının güvence altına 

alınması, insanlık tarihinin en büyük mücadelelerinden biridir. Bu mücadele öyle bir 

noktaya ulaşmıştır ki, insan hakları, 20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren normatif 

düzenlemelerle de desteklenip, güçlendirilerek düşünsel yapıların ve siyasi yönetimlerin 

meşruluk ölçütü haline gelmiştir. Bugün artık, devletlerin insan hakları ihlallerinde 

bulunması bir yana, bir siyasi düşünce grubunun insan hakları ile arasına mesafe 

koyması dahi saygı görmesine veya meşruluk kazanmasına engel olmaktadır. Ancak 

insan hakları böyle ifade edilmekle birlikte aynı zamanda, çok fazla da eleştiriye tâbi 

tutulmaktadır. İnsan haklarının içeriğinin zamanla oluşan yeni değişimlere uyarlı olup 

olmadığının tartışılmasının yanı sıra, bu hakların, Batı’nın bir ürünü olduğu ve evrensel 

değerler sistemini yansıtmadığı170, ayrıca Batı tarafından (özellikle de büyük güçlerce) 

bu değerlerin bir dış politika aracı haline getirilerek baskı amaçlı olarak kullanıldığı 

noktalarında -pek de haksız olmayan-eleştiriler yöneltilmektedir.  

İnsan haklarının günümüzde ulaştığı aşamanın arka planında, teorik ve 

uygulama anlamında girişilen büyük mücadelelerin olduğu bir tarihsel birikim 

yatmaktadır. Bu çalışmada, konunun amacı ve bu bağlamda sınırlandırılma gereği de 

göz önünde tutularak insan haklarının, tarihsel gelişimine çok ayrıntılı olarak 

değinilmemiştir. Ancak bununla birlikte, insan haklarına ilişkin mücadelenin temelinde 

siyasi gücün sınırlandırılmasına ilişkin taleplerin olduğunu vurgulamak gerekir. Bu 

talepler de, insan haklarının temelde ulus-devletler tarafından neden tehdit olarak 

algılandığını anlaşılır kılmaktadır.  

İnsan hakları özünde ahlaki nitelik taşıyan iddia veya taleplerdir. Ancak pratikte 

etkili olması, büyük ölçüde onların hukuki haklara dönüşmeleriyle bağlantılıdır. Çünkü 

anayasalar veya uluslararası hukuk belgeleri tarafından tanınmaları, insan haklarına, 

hukuken uygulanabilme olanağı sağlamak bakımından vazgeçilmez önem 

kazandırmaktadır171. ‘Ahlaki eşitlik’, insan haklarının temel özelliklerinden biridir. Bu 

                                                 
169 Şeref Ünal, Temel Hak ve Özgürlükler ve İnsan Hakları Hukuku, Yetkin Yayınları, Ankara, 1997, 
s. 19. 
170  İnsan haklarının ne derece Batılı olduğu ve ayrıca insan haklarını evrensel kılmak için neler 
yapılabileceği hakkında Galtung’un görüşleri için bkz. Johan Galtung, Bir Başka Açıdan İnsan Hakları, 
Çeviren: Müge Sözen, Metis Yayınları, İstanbul, 1999, passim.  
171 Peter Jones, Rights-Issues In Political Theory, Macmillan Press, Houndmills, 1994, s. 82. 



 67

özelliğe, aralarındaki fark ne olursa olsun bütün insanların eşit olduğu anlayışı 

hâkimdir. Bireyler özel durumları itibarıyla farklı olabilirler, ama bütün insanların 

kişi/birey olarak saygı gösterilmesi gereken ahlaki bir eşitlik durumu vardır. Dini, etnik 

ve kültürel köken gibi doğuştan gelen özellikler, yurttaşlık, milliyet, siyasi ve ideolojik 

aidiyet gibi iradi farklılıklar ile sosyal, ekonomik ve mesleki statü farklılıkları 

kişinin/kişilerin insan haklarının öznesi olması açısından fark yaratmamaktadır172.  

İnsan haklarını açıklayabilmek için öncelikle ‘hak’ kavramını anlamak 

gerekmektedir. Hak, hem ahlaki hem de hukuki niteliğe sahip bir kavramdır. Ancak her 

iki alanda da hak ‘bir kişi, bir kurum veya bir şey üzerindeki gerekçelendirilmiş bir 

iddia veya talebi’ ifade etmektedir173. Bir hak iddiası, bu iddiada bulunan kişinin hakkın 

konusundan yararlanma yetkisinin genel veya özel olarak tanınması, ona saygı 

gösterilmesi talebini ifade eder. Hukuki haklar söz konusu olduğunda ise, hak sahibi 

hakkını tanımayan veya ihlalde bulunanlara karşı hukuki yollara başvurarak hakkın 

konusundan yararlanabilmesini sağlatabilir174. İnsan hakları da hukuki hakların özel bir 

türünü oluşturmaktadır.  

İnsan haklarının tanımı veya içeriği üzerinde bir uzlaşma sağlanamamakla 

birlikte, ileri sürülen veya kabul edilen düşünceler itibarıyla insan haklarının kaynağının 

genel ve soyut olarak özgürlük olduğu kabul edilmektedir. İnsan hayatının kendi 

tercihlerine göre belirlenmesi anlamındaki bu özgürlük, siyasi otoritenin 

engellemelerinin de karşısında yer aldığı için negatif bir niteliğe sahiptir. Ancak 

özgürlüğün negatif (klasik) anlamı tartışma konusudur. Şöyle ki, insan hak ve 

özgürlüklerini pozitif hak kapsamında değerlendirenler, özgürlüğün bir kısıtlanmamışlık 

veya müdahale edilemezlik durumu olmadığını, insan hak ve özgürlüklerinin bir şeyi 

yapabilme gücü olduğunu ileri sürmektedirler ve böylelikle özgürlüğün pozitif anlamını 

vurgulamaktadırlar.  

‘Herkesin insan olmak itibarıyla doğuştan sahip olduğu dokunulamaz, 

devredilemez ve vazgeçilemez hakları’ vardır şeklindeki tanımdan hareketle, insan 

haklarının temel bazı niteliklerini ortaya koymak mümkündür. Bu niteliklerden ilki, 
                                                 
172 Mustafa Erdoğan, İnsan Hakları Teorisi ve Hukuku, Orion Yayınevi, Ankara, 2002, s. 22–23. 
173 Brian Orend, Human Rights: Concept and Context, Broadview Press, Petersurg, 2002, s. 17. 
174 Erdoğan, İnsan Hakları…, op. cit., s. 7. 



 68

insan haklarının ‘insanın doğuştan itibaren sahip olduğu haklar’ niteliğinde olmasıdır. 

İkinci bir nitelik, ‘mutlak olması’, yani insan haklarının varlığının herhangi bir kayda ve 

şarta bağlanamaz olmasıdır. Diğer bir nitelik, insan haklarının ‘vazgeçilmezlik’ özelliği 

taşımasıdır. İnsan haklarının vazgeçilemez veya devredilemez nitelikte olduğunu 

söylemek de, onlardan kendi isteğiyle dahi vazgeçilemeyeceğini veya onların 

anlaşmalarla dâhi ortadan kaldırılamayacağını kabul etmek demektir. Dördüncü nitelik 

ise, insan haklarının ‘bireysellik’ özelliği taşımasıdır. İnsan haklarının öznesinin birey 

olması nedeniyle bu haklara sahip olmak, belli bir topluma veya kolektif yapıya mensup 

olma şartına bağlı değildir.  

İnsan hakları düşüncesi, Avrupa’da 17. ve 18. yüzyıllarda ortaya çıkmış ve Batı 

toplumları tarihinin belirleyici dinamiklerinden biri olmuştur. Bu nedenle de insan 

haklarının evrenselliği sürekli tartışma konusu yapılmaktadır. İnsan haklarının bu 

yüzyıllar itibarıyla özellikle Avrupa’daki gelişimine ve bunun da arkasında yatan 

düşünsel altyapıya kısaca değinmek, insan haklarının evrenselliği üzerine yürütülen 

tartışmaların anlaşılması açısından da önem kazanmaktadır. Bu çerçevede öncelikle, 

insan haklarının düşünsel arka planını açıklamak ve Eski Yunan’dan günümüze kadar ki 

süreci ana hatlarıyla özetlemek yerinde olacaktır.  

İnsan hakları düşüncesinin, yukarıda belirtildiği gibi, insanların siyasal iktidarlar 

karşısında dokunulamaz, devredilemez ve sınırlanamaz bir takım haklara sahip 

olduklarının ifade edilmesiyle birlikte ortaya çıktığı söylenebilir. Bu düşüncenin ilk 

başlangıcını da, felsefenin gelişimine kaynaklık etmiş olan Eski Yunan düşünsel 

hayatında bulmak mümkündür. Aslında Eski Yunan’da, ne düşüncede ne de 

uygulamada, siyasal iktidarın sınırlandırılması veya insan hak ve özgürlükleri gibi 

değerler yerleşiklik kazanmıştır. Ancak özgür düşünüşün ve hümanizmin kökeni Eski 

Yunan uygarlıkları olarak kabul edilmektedir. Dolayısıyla da insan hakları konusunda 

yapılan tüm çalışmalarda, düşünsel arka planı, Eski Yunan’dan başlayarak izleme 

yönelimi ağırlık kazanmaktadır175.  

                                                 
175 İnsan haklarının doğuşu ve gelişimi hakkında tarihsel sürecin incelendiği kaynakların, genel olarak 
başlangıç noktasının Eski Yunan yani Batı olması demek, Doğu’da insan haklarının olmadığı ve 
benimsenmediği anlamına gelmemektedir. Bir diğer ifade ile Doğu’nun da Eski Çin Uygarlıklarından, 
Konfüçyüs düşünce sistemine, Budist inanıştan, Mezopotamya uygarlıklarındaki uygulamalara kadar 



 69

Eski Yunan döneminde, Sofizim ve Stoizim gibi düşünce akımlarında ya da bu 

akımlara mensup olan veya olmayan Sokrates, Platon, Aristo, Zenon gibi düşünürlerce 

devlet, yönetim sistemleri, hukuk kuralları gibi konuların yanı sıra insan hakları 

konusunda da düşünsel bir alt yapı hazırlanmıştır176. Kilise ve feodalizm ile birlikte 

anılan Ortaçağ döneminin ise, insan haklarına yönelik herhangi bir katkısının olmadığı 

düşünülse de, dönem düşünürleri Thomas Aquinas ve Padovalı Marsilius’un devlet 

iktidarının sınırlandırılması ve bu iktidara karşı insanın bazı haklara (örneğin vicdan 

hürriyeti) sahip olduğuna ilişkin düşünceleri ile önemli bir açılım getirdikleri 

söylenebilir. Ortaçağ’ın ‘insan onuruna değer verme’ anlamında Eskiçağ’a oranla bir 

ilerlemeyi içerdiği söylenebilse de bugün anladığımız anlamda bir insan hakları 

anlayışı, modern bir yapı niteliği taşımaktadır ve bir bütün olarak Aydınlanma Çağı’nın 

ürünüdür 177 . Liberalizm çerçevesinde azınlık sorunlarına yönelik yaklaşımların ele 

alındığı kısımda da inceleneceği gibi, John Locke (1632–1704) ise, Aydınlanma 

Çağı’nın ve liberal akımın önde gelen temsilcilerinden biridir. Locke’n insan hakları 

doktrinini, düşünsel temelleri açısından gerekli olgunluğa eriştirdiği söylenebilir.  

19. yüzyıla gelindiğinde, bir yandan insan haklarına ilişkin bir takım 

düzenlenmelere gidilirken diğer yandan da sanayi devrimiyle birlikte sosyal, ekonomik 

ve siyasal hakların geliştirilmesi ve devletin bu alanlardaki sorumluluklarının 

genişletilmesi yönündeki talepler şiddetle savunulmaya başlanmıştır. 19. yüzyılın 

devleti, sadece klasik hakları koruyan pasif nitelikte bir devlet olmaktan çıkarak, 

ekonomik ve sosyal hakların gerçekleşmesinden de sorumlu aktif bir devlet niteliğine 

bürünmüştür. 20. yüzyıl ise, insan hakları doktrininin en geniş biçimiyle formüle 

                                                                                                                                               
birçok düşünce sistemi ve inanış ile insan haklarının gelişimine katkıda bulunduğu söylenebilir. Bu 
konuda bkz. Mehmet Genç, İnsan Hakları ve Temel Özgürlükleri-Ulusal ve Uluslararası Temel 
Mevzuat, Uludağ Üniversitesi Güçlendirme Vakfı Yayın No. 16, Bursa, 1997. 
176 Eski Yunan dönemi düşünürlerinin insan haklarına yönelik düşünsel katkıları hakkında daha ayrıntılı 
bilgi için bkz. Ibid., s. 1-8, Mehmet Semih Gemalmaz, Ulusalüstü İnsan Hakları Hukukunun Genel 
Teorisine Giriş, Genişletilmiş ve Güncelleştirilmiş 4. Baskı, Beta Yayım, İstanbul, 2003; Bülent Tanör, 
Türkiye’nin İnsan Hakları Sorunu, BDS Yayınları, İstanbul, 1990; Macit Gökberk, Felsefe Tarihi, 
Remzi Kitabevi, İstanbul, 1990; Ayferi Göze, Siyasal Düşünceler ve Yönetimler, Beta Yayınları, 
İstanbul, 1995; Bertrand Russel, Batı Felsefesi Tarihi 1-2, Çeviren: Muammer Sencer, Say Yayınları, 
İstanbul, 1997; Mehmet Ali Ağaoğluları, Kent Devletinden İmparatorluğa, İmge Kitabevi, Ankara, 
1994; Karl Popper, Açık Toplum ve Düşmanları 1-2, Çeviren: 1. cilt: Mete Tuncay, 2. Cilt: Harun 
Rızatepe, Remzi Kitabevi, İstanbul, 1994; Aristoteles, Politika, Çeviren: Mete Tunçay, Remzi Kitabevi, 
İstanbul, 1993; Münci Kapani, Kamu Hürriyetleri, AÜHF Yayınları, Ankara, 1981.  
177 Vahap Coşkun, İnsan Hakları-Liberal Açıdan Bir Tahlil, Liberte Yayınları, Ankara, 2006, s. 72.  



 70

edildiği bir dönem olmuştur. Bu yüzyılda klasik haklar genişleyerek devletlerin 

anayasalarına yerleşmiş ve uluslararası alanda da, özellikle BM’nin etkinliğinde insan 

hakları artık evrensel bir nitelik kazanmaya başlamıştır. Yaşanan bu gelişmelerle paralel 

olarak, daha önce de vurgulandığı üzere insan hakları, devletlerin iç sorunu olmaktan 

çıkarak uluslararası bir nitelik kazanmaya başlamıştır178.  

Genel olarak değinilen bu tarihsel süreçte de belirtildiği üzere; insan hakları 

düşüncesinin Avrupa’da 17. ve 18. yüzyıllarda ortaya çıkması ve Batı toplumları 

tarihinin belirleyici dinamiklerinden biri olması, beraberinde insan haklarının 

evrenselliği üzerinde süre giden tartışmaları yaratmıştır. Tartışma konusu olan sorular 

şu şekilde özetlenebilir: “Batı icadı” olarak değerlendirilen ve tarihsel süreçte ortaya 

çıkışı da Batı kökenli kabul edilen insan hakları nasıl “evrensel” olarak kabul 

edilebilir/evrensel bir nitelik sergileyebilir? İnsan haklarının bu anlamda evrenselliği, 

Batı değerlerinin diğer toplumlara/bölgelere bir dayatması olarak algılanamaz mı? Bu 

yöndeki eleştiriler, literatür incelendiğinde görülmektedir ki, her kesimden gelmekle 

birlikte özellikle “kültürel rölâtivistlerce” sürekli olarak ifade edilmektedir. Çünkü 

kültürel rölâtivistlere göre, insan haklarının evrensel olarak mutlak doğru ve her zaman 

her yerde geçerli kabul edilmesi, insanların içinde bulundukları toplumların veya 

kültürlerin farklılıklar içermesi ve kültürlerin her bir değere eşit ve aynı söylemle 

yaklaşmaması gibi nedenlerle mümkün değildir 179 . Bu görüşler çerçevesinde, bazı 

toplumlar için özgürlük ve bireyselliklerin ön planda olmasına rağmen bazı toplumlarda 

ise toplum ön planda tutulmaktadır. Buna bağlı olarak, ifade edilen veya talep edilen 

insan hakları da farklılıklar içermektedir. Ancak kültürel rölâtivistlerin vurguladığı tüm 

bu eleştiri noktaları karşısında, insan haklarına ilişkin uluslararası alanda bir evrensel 

normatif düzenlemeler bütününe ulaşıldığı gözlenmektedir. Örneğin BM Evrensel İnsan 

Hakları Beyannamesi’ni onaylayan devletler açısından bakılacak olursa, üzerinde genel 

bir uzlaşı sağlanmış olan haklar (insan hakları) azımsanmayacak kadar çoktur. Bu 

çerçevede, rölâtivistlerin bakış açısı da eleştirilmiş ve insan haklarının temelde taşıdığı 
                                                 
178  İnsan haklarının uluslararasılaşması ve bu çerçevede uluslararası bir takım düzenlemelere konu 
oluşturması, BM Evrensel İnsan Hakları Beyannamesi’nin kabulü (1948) ve sonrası süreci 
kapsamaktadır. Bu çalışmanın ikinci bölümünde, azınlık haklarına ilişkin uluslararası düzenlemeler analiz 
edilirken insan haklarına ilişkin uluslararası belgeler de incelenmeye çalışılmaktadır.  
179  Jerome J. Shestack, “İnsan Haklarının Felsefi Temelleri”, Çeviren: A.R. Çoban, ve B. Canatan, 
Liberal Düşünce, V. 11, No: 43, Yaz–2006, s. 113. 



 71

ahlaki evrenselliği özellikle vurgulanmıştır. Örneğin Donnelly bu konudaki eleştirisini 

şu cümlelerle açıkça ortaya koymuştur; “belirli bazı insan haklarının biçim ve 

yorumunda kültürlere bağlı olarak bazı sınırlı değişikliklere izin vermek zorunlu 

olabilir, ama insan haklarının temeldeki ahlaki evrenselliği üstündeki ısrarımızı 

sürdürmeliyiz. İnsan hakları, paradoksal bir ifadeyle, göreli olarak evrenseldir”180.  

1945 sonrası uluslararası düzende, öncelikle Evrensel İnsan Hakları 

Beyannamesi’nin ilanı daha sonra Amerika ve Avrupa’da bölgesel insan hakları 

rejimlerinin doğması, uluslararası insan hakları hukukunun gelişimini hızlandırmıştır. 

Afrika’da 1980’lerde kurulan insan hakları yapılanmasıyla, Batı dışında diğer kıtalara 

da yayılmaya başlayan ‘insan hakları sistemi kurma eğilimi’, günümüzde Arap 

yarımadasından Asya-Pasifiğe kadar dünyanın her yerine yönelik bir yayılma süreci 

içerisine girmiştir. BM’in, Evrensel Beyanname’nin dışında birtakım sözleşmelerle 

insan hakları konusunda bir mevzuat oluşturmasıyla birlikte, AK, AGİT ve Avrupa 

Birliği (AB) gibi örgütlerin de bu yönde bir çaba içerisinde oldukları net bir biçimde 

görülebilmektedir.  

1990’lardan itibaren (küreselleşmenin de etkisiyle) insan hakları konusu yeni bir 

döneme girmiştir/yeni bir boyut kazanmıştır. Ancak bu süreç beraberinde insan 

haklarının gelişmesiyle paralel olarak ulus-devletlerin de zayıfladığı/zayıflatıldığı 

yönündeki tartışmaları gündeme taşımıştır. Ulus-devletlerden kurulu dünya sisteminin 

temel ilkesi olarak “ulus-devletin egemenlik hakkı” belirlenmiştir. Ancak ulus-

devletlerin egemenliklerinin aşınmaya başlaması, yani ulus-devletin aşınmasıyla ilgili 

sürecin başlangıcı BM’in kuruluşuyla eşzamanlı olarak yine BM bünyesinde 

uluslararası insan hakları alanında gelişmelerin yaşanmaya başlanması olarak 

belirtilmektedir. Evrensel İnsan Hakları Beyannamesi’nin ilanı ile birlikte, artık 

bireylerinde devletler gibi, uluslararası hukukun sujeleri olarak uluslararası hukuktan 

doğan haklara sahip olabileceklerine yönelik tartışmalar yapılmaya/görüşler ifade 

edilmeye başlanmıştır. 1948 yılından itibaren de, insan hakları uluslararası alanda 

gelişmeye başlamış, bu hakların korunmasına ilişkin olarak uluslararası denetim 

mekanizmaları kurulmuş ve böylece uluslararası sistemin özneleri arasına devletlerin 
                                                 
180 Jack Donnelly, Teoride ve Uygulamada Evrensel İnsan Hakları, Çeviren: Mustafa Erdoğan ve 
Levent Korkut, Yetkin Yayınları, Ankara, 1995, s. 135. 



 72

yanı sıra bireylerin katılımının da gerçekleştirilmeye çalışıldığı ifade edilmiştir. Bu 

gelişmelerle beraber, “ulus-devletlerin egemenlik haklarının” aşınması süreci, 90’lı 

yıllarda küreselleşmenin de bu sürece etkisiyle birlikte yeni bir aşamaya gelmiştir. 

Çünkü küreselleşme ile artık devlet egemenliğinin, uluslararası organlarla da 

paylaşılabileceği savunulmaya başlanmıştır. Yeni küresel düzende, ulus-devletlerin 

bundan sonraki rolü, bir bölgenin sınırlarını güvenlik altına almaya indirgenirken, bu 

bölge üzerinde egemenlik haklarının meşruiyeti ise ancak demokrasinin gereklerinin 

yerine getirilmesine veya insan haklarının tanınma ve korunmasına bağlı kılınmıştır. 

Ancak, hâlâ bir devletin meşruiyetini tanıyacak üst otorite, ulus-devlet olarak kabul 

edilmektedir. Dolayısıyla her ne kadar ulus-devletlerin zayıfladığı yönünde görüşler 

ifade edilse de, ulus-devletlerin öneminin uluslararası alanda merkezi nitelikte olması ve 

güç dağılım sürecinde diğer mekanizmaları şekillendirecek düzenlemelere meşruiyet 

dağıtıcı (yani bir uluslararası andlaşmanın ya da örgütün yürürlüğe girmesinin ulus-

devletlerin iradesine bağlı olmasının yanı sıra bu yapıların işlerliği de yine ulus-

devletlerin istenci ile paralel yürümektedir) rollerinin bulunması 

belirleyicidir/önemlidir 181 . Ancak hem uluslararası sisteme bu şekilde meşruiyet 

vermesi hem de kendi meşruiyetini evrensel insan haklarını tanımak ve uygulamaktan 

alması, ulus-devletler açısından bir kısırdöngü oluşturmaktadır182.  

Uluslararası sistemin yeniden yapılanmaya başladığı 90 sonrası süreçte, 

milliyetçi akımların tekrar harekete geçirdiği ulusal, etnik veya kültürel azınlıklar, ulus-

devletleri zayıflatıcı bir rol oynamıştır. İzlenen insan hakları politikalarında da özellikle 

azınlık sorunlarına vurgu yapılarak sistemin yapılanmasında azınlıklardan 

yararlanılmaya çalışılmıştır. Bu sürecin analiz edilebilmesi için de öncelikle azınlık 

sorunlarına yönelik izlenen insan hakları merkezli yaklaşımlar ile azınlık hakları 

merkezli yaklaşımların farklılıklarının belirlenmesi ve bu farklı tutumların (ki bu farklı 

tutumlar tarihsel olarak belirli dönemlere denk düşmektedir) altında yatan düşünsel 

yapının incelenmesi gerekmektedir.  

                                                 
181 Paul Hirst ve Grahame Thompson, Küreselleşme Sorgulanıyor, Dost Kitabevi, Ankara, 1998, s. 209–
226. 
182 Yasemin Özdek, Uluslararası Politika ve İnsan Hakları-Eleştirel Bakışlar, Öteki Yayınevi, Ankara, 
2000, s. 157. 



 73

3.2.2. İnsan Hakları-Azınlık Hakları İlişkisi 

İnsan hakları alanındaki teorik çalışmalara bakıldığında, insan haklarının 

bireyselliği (bireye yönelik haklar-birey hakları) ile grup haklarının kolektif özelliliği 

(kolektif haklar-grup hakları) ve insan haklarının bu özelliği gereği grup hakları niteliği 

gösteren azınlık haklarını düzenleyemeyeceği konularında yoğun tartışmalar olduğu 

gözlenmektedir. Bu tartışmalar çerçevesinde öncelikle insan hakları ile azınlık hakları 

arasındaki ilişkinin analiz edilmesi ve özellikle azınlık sorunlarının çözümünde uzunca 

bir dönem insan hakları temelinde bir yaklaşımın hâkim olmasının altında yatan 

nedenlerin ortaya konulması yerinde olacaktır.  

Kolektif hakların (bu çerçevede azınlık haklarının) insan hakkı niteliği taşıyıp 

taşımadığı veya insan haklarından ayrı olarak ele alınmasının gerekli olup olmadığı 

konusu tartışmalıdır. Bu tartışmalarda, azınlık haklarını insan haklarından ayrı olarak 

ele alınması gerektiğini savunanlar, öncelikle insan haklarının doğrudan ‘bireyi’ temel 

aldığı ve dolayısıyla da irade sahibi varlıklardan hareket ettiğini ileri sürmektedirler. 

Oysaki gruplar, insan gibi irade sahibi bir yapı özelliği sergilememektedir. Grup olsa 

olsa kendini oluşturan bireylerin iradelerinin toplamıdır ki, bu durumda da bireyin 

iradesi her zaman için doğrudan doğruya genelin iradesine yansımayabilmektedir. Yani 

bireyin bir konuda ortaya koyduğu irade grubun genel iradesinden farklılık arz 

edebilmektedir. İnsan hakları daha önce de üzerinde durulduğu gibi, bireyin devlete, 

topluma yani diğer bireylere karşı da ileri sürebildiği haklar niteliğindedir, oysaki grup 

hakları bireyin diğer grup üyeleriyle birlikte kullanabileceği haklardır, yani onlara karşı 

kullanabileceği/onlara karışı da ileri sürebileceği haklar niteliğinde değildir. Çünkü grup 

hakkının tanımında da belirtildiği üzere, ‘bir hak, ancak bir grubun üyelerinin ayrı ayrı 

olarak değil de grubun kendisinin sahip olduğu bir hak niteliğinde ise’ grup hakkıdır183.  

                                                 
183 Bu tanım için bkz. Peter Jones, “Human Rights, Group Rights and Peoples’ Rights”, Human Rights 
Quarterly, V. 21, No: 1, s. 80–107. Grup hakkı-kollektif yapıların hakları konusunda, aslında grup 
haklarının bireylerin başkalarıyla birlikte kullandıkları hakların toplamı olduğu şeklinde eleştiriler 
getirilmektedir. Bu konuda bkz. Ayn Rand, “Kollektif Haklar”, Çeviren: Mustafa Erdoğan, Derleyen: 
Atilla Yayla, Sosyal ve Siyasal Teori: Seçme Yazılar, 2. Baskı, Siyasal Kitabevi, Ankara, 1999, s. 325–
329. 



 74

İnsan haklarının bireysel hak, azınlık haklarının ise grup hakkı özelliği 

taşımasına ilişkin tartışmalar, liberal düşüncede, “kültürel haklar”184 başlığı altında çok 

yoğun bir biçimde sürdürülmüştür 185 . Bu tartışmaların temelinde, liberalizmin 

öncülüğünde gelişen insan haklarında bireyin temel alınması ve dolayısıyla da insan 

haklarının azınlık hakları ile çelişmesi yatmaktadır. Oysaki bireylerin iletişim dilini, 

değerlerini ve kimliklerini belirleyen, içinde doğdukları/yaşadıkları topluluklardır. 

Dolayısıyla, bireyin hayatı ile ilgili planları yaparken ya da kendisi ile ilgili en iyiyi 

belirlerken, aktarılmış bir kültürel gelenekten ve bu geleneğin değerlerinden bağımsız 

davranması akla uygun gelmemektedir. Kişinin içinde bulunduğu grup ile tanımlanması 

ve bu grubun gerçekliği, devletlerin kültürel farklılıklar karşısında ilgisiz kalmasına da 

engel olmaktadır. Ancak şu noktanın da tekrar vurgulanması gerekmektedir ki; devletin, 

bu grupları koruma altına alma yükümlülüğünün yanı sıra, grupların temel insan hakları 

standartlarını ihlal eden uygulamalarına (gruptan ayrılmanın engellenmesi, grup içinde 

kadınlara yönelik ayrım, başka grup bireylerinin haklarının inkârı, başka gruplar 

üzerinde üstünlük iddiası gibi) karşı kayıtsız kalmama sorumluluğu da bulunmaktadır. 

Bu anlamda azınlık haklarının korunması insan haklarından bağımsız 

düşünülememekte, azınlık hakları insan haklarının ayrılmaz özel bir parçası olarak 

kabul edilmektedir186.  

1776 tarihli “Amerikan Bağımsızlık Bildirisi”, 1789 tarihli Fransız “İnsan ve 

Yurttaş Hakları Bildirgesi”, 1948 yılında BM’in kabul ettiği “Evrensel İnsan Hakları 

Beyannamesi” gibi sözleşmelerde tanınan insan hakları, bireysel hakları içermektedir. 

Ancak özellikle son dönemlerde, insan haklarının öznesinin sadece birey olmadığı, 
                                                 
184 Kültürel hakları, ‘başka insanlarla birlikte farklı bir kimlik ve hayat tarzı ifade etme ve geliştirme 
hakkından eşit olarak yararlanma” olarak tanımlamak, eşitlik ile farklılık arasındaki çelişki üzerine kurulu 
tartışmalar açısından yardımcı olacaktır. Şöyle ki, grup hakları niteliğindeki azınlık haklarının, evrensel 
eşitlik yerine kültürel farklılıkların tanınması olarak kabulü halinde insan haklarının temelinde yer alan 
eşitlik ve eşit insan onuru ilkeleri ile ters düştüğü söylenmektedir. Oysaki bu çok yüzeysel bir 
değerlendirmedir. Kültürel farklılık hakkının da temelinde, aslında insanların başkaları tarafından kabul 
ve saygı gören faklı bir kimliğe duyduğu evrensel ihtiyaç ve bu ihtiyacın grup üyeliği ve grubun yaşam 
biçimi ile karşılanması yatmaktadır. Eğer herkesin bu haklardan eşit olarak yararlanması isteniyorsa, 
özellikle azınlıkların haklarının özel bir korumaya ihtiyaç duyduğu sonucuna ulaşılmaktadır. Bu konuda 
daha fazla bilgi için bkz. David Beetham, Demokrasi ve İnsan Hakları, Çeviren: Bilal Canatan, Liberte 
Yayınları, İstanbul, yyy. 
185 Bu tartışmalar için bkz. David Miller and Michael Walzer (edits.), Pluralism, Justice and Equality, 
Oxford University Press, Oxford, 1992, passim; Ayrıca kültürel haklar hakkında daha fazla bilgi için bkz. 
Anıl Çeçen, İnsan Hakları, Savaş Yayınları, Ankara, 2000. 
186 Beetham, op. cit., s. 166-168. 



 75

dolayısıyla toplumun veya toplumsal grupların da insan haklarına sahip olduğundan 

hareketle kolektif haklar/grup hakları terimleri de sıklıkla kullanılmaktadır. Klasik insan 

hakları anlayışına göre, kaynak olan değer insandır. Bir değer olarak ele alınan insanla 

amaçlanan, bireyin belirleyiciliğini vurgulamak, bireyi öne çıkartmaktır. Oysaki kolektif 

haklar, bireyin belirleyiciliğini ortadan kaldırmakta, onun yerine grubu koymakta, hatta 

zaman zaman grubun bireyi feda edebileceği aşamasına gelinmektedir. Ancak şu 

noktanın da altının çizilmesi gerekmektedir ki, özellikle liberalizm çerçevesinde bireyin 

sürekli olarak vurgulanması, toplumun da yadsındığı sonucunu yaratmamalıdır. Zira, 

bireylerden kurulu olmayan bir toplumun var olamayacağı gibi, toplum olmadan da 

bireyin insani gereksinimlerini karşılaması mümkün olmayacaktır. Toplumsal hayatta 

insan, yaşamının devamı veya belli bir takım amaçlara ulaşmak için çeşitli gruplar 

içerisinde yer alır. Bu grup üyelikleri, örneğin aile gibi, kimi zaman bireyin iradesi 

dışında gerçekleşirken çoğu zaman da bireyin tercihleri ile oluşmaktadır. Bu noktada 

dikkat edilmesi gereken temel bir takım öncelikler vardır. İlk olarak her grup bireylerin 

toplamından oluşur, dolayısıyla da bir grubun, üyelerinin haklarından başka yani sırf 

grup olmasından kaynaklı hakları yoktur. Dolayısıyla her bireyin bir gruba serbestçe 

katılma hakkı gibi serbestçe ayrılma hakkı da olmalıdır. İkinci olarak, her birey 

öncelikle insan, aynı zamanda da bir topluluğun üyesi olarak insan haklarına sahiptir. 

Örneğin din özgürlüğüne, o dini grubun üyesi olarak sahip olan birey, aynı zamanda 

bağımsız olarak da sahiptir. Son olarak da bir birey, grup üyesi olması nedeniyle sahip 

olduğu hakları, içinde bulunduğu gruba devredemeyeceği gibi (kendi rızasıyla olsa 

dahi) grubun da bireyin varlığı nedeniyle sahip olduğu hakları birey aleyhine kullanması 

mümkün değildir187.  

Günümüzde birçok ülke kültürel, etnik, dinsel, dilsel anlamda çeşitlilik 

içermektedir. Çok az sayıda ülkenin, vatandaşlarının aynı dili konuştukları ve aynı 

etnik, dinsel gruba dahil oldukları görülmektedir. Bu çeşitlilik beraberinde dil hakları, 

siyasi temsil, anayasa ve kanunlarda lehlerine müfredat değişikliği, toprak isteği, 

vatandaşlığa kabul ve göç, hatta bölgesel özerklik gibi talepleri veya sorunları 

getirmektedir. Azınlık hakları konusu, aşağıda da değinileceği üzere, ulusal özellikle de 

                                                 
187 Bu konuda daha ayrıntılı bilgi için bkz. Donnelly, op. cit., s. 153-170. 



 76

uluslararası alanda uzun yıllar göz ardı edilmiş ve sadece insan hakları ile ilgilenilmiştir. 

Ancak özellikle 90’lı yılların başından itibaren yaşanan gelişmelerle de paralel bir 

biçimde azınlık hakları, insan haklarından ayrı olarak (veya insan haklarının özel bir 

parçası olarak) ele alınmaya başlanmıştır. Dolayısıyla insan hakları ile azınlık hakları 

arasında güçlü bir bağ daha da açık bir ifade ile azınlık haklarının temelinde insan 

hakları düşüncesi yer almaktadır. Bu nedenle, çalışmanın başlığında da yer aldığı gibi, 

azınlık sorunları konusunda, güvenlik kadar insan hakları da analiz edilmesi gereken 

temel öneme sahip boyutlardan biridir.  

İkinci Dünya Savaşı’na kadar ki dönemde, genel olarak, azınlıkları korumak ve 

azınlık ile çoğunluk arasındaki çatışmaları halletmek için birçok çabaya girişilmiş, 

ancak bu çabalara, daha çok soydaş devletler tarafından girişildiğinden 188  istikrarı 

bozucu (yine güvenliği tehdit edici) bir nitelik arz etmiştir. İkinci Dünya Savaşı’nın 

ardından, azınlıklara ilişkin olarak farklı bir yaklaşımın gerekli olduğu ortaya çıkmıştır. 

Bu aşamada önerilen çözümlerden ilki, azınlık sorunlarının temelinde toplumdaki 

ekonomik eşitliksizliklerin yattığı ve genel olarak bir ekonomik gelişme düzeyine 

ulaşıldığı ve herkesin bu gelişimden eşit olarak yararlandırıldığı zaman artık gruplar 

etnik bağlılık temelinde hareket etmeyecekleridir189. Önerilen ikinci çözüm; azınlık 

sorunlarının “öteki” hakkında yeterli bilgi sahibi olmamaktan veya önyargılı olmaktan 

kaynaklandığı, dolayısıyla kültürel paylaşım veya en basitinden bir hoşgörü ortamının 

yaratılması ile bu sorunların çözümünün sağlanacağıdır. Üçüncü çözüm yöntemi ise; 

azınlık sorunlarının temelinde dış güçlerin devletlerin içişlerine müdahale etmek için 

(azınlık hakları veya genel olarak insan haklarını kullanarak) azınlıkları kullanmalarının 

yattığı yani, azınlıkların bir dış politika aracı olarak diğer güçlerce kullanıldığı 

noktasından hareketle, bu güçlerin bu niyetlerinin açığa çıkartılması veya doğru 

bilgilendirmenin sağlanması ile sorunların çözümlenebileceğidir. Diğer çözüm yöntemi 

ise, azınlık sorunlarının temelinde toplumun her kesiminin insan haklarından eşit bir 

biçimde yararlanmamasının olduğu, dolayısıyla genel çerçevede herkese insan 

                                                 
188 Örneğin; Almanya, Polonya’daki Alman azınlığa belli haklar verildiği sürece, sınırları içinde yaşayan 
Polonya azınlığına bir takım haklar verileceğini belirtmiştir.  
189  Ancak özellikle Batı’nın deneyimlerinde de görüldüğü üzere, ekonomik gelişme, en azından 
beraberinde bu ekonomik gücü o grubun tek başına elinde tutmak istemesinden kaynaklı olarak çıkarı da 
devreye sokmakta ve ayrılıkçı hareketleri körüklemektedir. 



 77

haklarının tam olarak uygulanması ile azınlık sorunlarının da çözümleneceğidir. Son 

çözüm yöntemi ise, azınlıkların tanınması ve azınlık haklarının bu gruplara yönelik 

uygulanmasıdır. Azınlık sorunlarının çözümüne ilişkin önerilen bu çözüm 

yöntemlerinden son ikisi hariç diğerleri, özellikle Batı’nın tarihsel deneyimlerinde 

karşılığını bulan ama azınlık sorunlarına bir çözüm getiremedikleri gibi zaman zaman 

da tetikleyen yöntemler olmuşlardır. Son ikisine ilişkin süreç ise, 1940’ların sonlarından 

itibaren insan haklarının evrensel bazda yerleştirilmeye çalışılması ile başlamıştır.  

1940’larda çok sayıda liberal azınlık sorunlarının çözümü için “insan hakları”na 

yeni bir vurgunun yapılması gerektiğini savunmuştur. Savundukları şey, azınlık-

çoğunluk gibi bir ayrım gözetmeksizin tüm bireylere tanınan temel hak ve özgürlüklerin 

teminat altına alınarak azınlıkların korunmasının sağlanmasıdır. Bu liberal düşünürlere 

göre, temel hak ve özgürlükler yani genel anlamda insan hakları, sağlam bir temele 

kavuşturulduğu zaman azınlıklara yönelik başka hakların (ayrıcalıklı hakların) 

tanınmasına da gerek kalmayacaktır. Bu düşünce tarzının temelinde realizmin etkisi 

olduğu aşikârdır190 ve o dönem gelişmelerinde de bu etki gözlenebilmektedir. Şöyle ki, 

BM’in kabul ettiği 1948 tarihli Evrensel İnsan Hakları Beyannamesi’ne azınlık 

haklarına ilişkin bir bilgi konulmamış, genel olarak insan haklarına ilişkin 

düzenlemelere yer verilmiştir. İnsan hakları, azınlıklara ilişkin olarak, parlamento veya 

mahkemelerde hangi dilin kullanılacağı, yerel seçimlerde azınlıkların haklarının neler 

olacağı, azınlıkların devlet okullarında ana dillerinde eğitim alıp alamayacakları gibi 

sorulara cevap verememektedir. Örneğin düşünceyi açıklama özgürlüğü adı altındaki 

insan hakkı, bunun hangi dilde yapılabileceğini açıklamamaktadır. Dolayısıyla bu 

sorunlara çözüm bulmak için realizmin etkisinden uzaklaşılarak liberal çerçevede bir 

azınlık hakları teorisinin ortaya konulması gerekmektedir. Bu teori, azınlık haklarının 

insan hakları ile yan yana var olabileceğini ve ayrıca azınlık haklarının temelde bireyin 

özgürlüğü, demokrasi ve sosyal adalet ilkeleriyle sınırlandığını da açıklayan bir nitelikte 

olmalıdır. Bu yöndeki düşüncelere ve taleplere paralel olarak, azınlık hakları, 

uluslararası ilişkilerin gündemine yerleşmiş ve bu çerçevede AGİT, BM, AK ve AB 

                                                 
190 Liberalizmin gelişme içinde olduğu hatta düşünsel süreçte zirvede olduğu dönemlerde dâhi, realizm 
tam olarak etkinliğini kaybetmiş değildir. 



 78

gibi örgütler azınlık haklarına ilişkin bir takım düzenlemeler hazırlama yoluna 

gitmişlerdir191.  

1990’lardan itibaren uluslararası alanda azınlıklar ve azınlık hakları konusu daha 

çok düşünülmeye ve tartışılmaya başlanmıştır. Bu döneme kadar uluslararası alanda 

daha çok realist bakış açısıyla değerlendirilip uluslararası insan hakları içinde güvence 

altına alınmaya çalışılan azınlık haklarına yönelik tutumun, 90’larla beraber değişmeye 

başlamasında öncelikle o dönemin tarihsel gelişmeleri etkili olmuştur. Sovyetler 

Birliği’nin çöküşü, bununla paralel olarak Sovyet topraklarının yanı sıra Orta ve Doğu 

Avrupa’da yaşanan gelişmeler, bu alanlarda etnik temelli sorunların/çatışmaların 

yaşanmaya başlaması bu süreçte ki önemli gelişmelerden bazılarıdır. 

Bu gelişmelerle birlikte özellikle Avrupa’da, azınlıklar konusu, tartışmaların 

merkezinde yer almaya ve gerek AK gerek AGİT gerekse AB çerçevesinde azınlıklar 

konusunda, aşağıda daha ayrıntılı olarak inceleneceği gibi, bir takım gelişmeler 

yaşanmaya başlamıştır. 1990’lı yılların başında yeniden gündeme oturan azınlıklar 

konusu, Soğuk Savaş sonrası Avrupa düzeni ve istikrarı açısından da önem kazanan bir 

sorundur. Ancak bu öneme rağmen özellikle Orta ve Doğu Avrupa’da ortaya çıkan 

azınlık sorunları AB gibi örgütler tarafından çözümlenememiştir. Diğer yandan 

azınlıkları korumaya ilişkin kurallar genellikle sıcak çatışma sonrası oluşturulmaya 

çalışılmış ve bunlar bütün ayrıntıları ile kamuoyuna açıklanmamıştır. Bu kuralların 

mevcut devletler tarafından yeni devletlere adım adım ve bir denetimden uzak olarak 

uygulanmaya çalışılması da eleştirilmiştir. Bu eleştiriler neticesinde, azınlık 

sorunlarının aşamalı olarak ele alınmasının yanlış bir tutum olduğu ve daha ayrıntılı bir 

takım koruma ölçütlerinin yürürlüğe konulması ve uygulamasının da sistematikleşmesi 

gerektiği görüşü oluşmuştur. Bu görüş çerçevesinde, görevi daha çok AGİT ve AK gibi 

bölgesel nitelikli örgütler üstlenmiştir. Bu iki örgüt tarafından ortaya konulan azınlık 

haklarına ilişkin belgeler, NATO 192 , AB gibi örgütlerin de temel düzenlemeleri 

                                                 
191 Azınlık sorunlarının uluslararasılaşmasına paralel olarak gelişen azınlıkların tanınmasına ve azınlık 
haklarının düzenlenmesine ilişkin uluslararası nitelikteki andlaşmalar ve sözleşmeler, bu çalışmanın 
ikinci bölümünde ayrıntılı olarak incelenmekte ve azınlık hakları kapsamında yer alan hak ve 
özgürlüklerin neler olduğu belirtilmektedir.  
192  Örneğin NATO, 1991 yılında, devlet ve hükümet başkanları tarafından güvenliğe yönelik 
yaklaşımlarının ‘diyalog, işbirliği ve ortak savunma yeteneğinin sürdürülmesi’ üzerine kurulduğunu 



 79

içerisinde yer almışlardır. Böylece azınlık hakları ve azınlıkların güvenliği konusunda 

AK, AGİT, NATO ve AB örgütlerinin düzenlemelerinden oluşan ortak bir payda 

yaratılmıştır. 

Soğuk savaş sonrasında özellikle Avrupa’da gelişen azınlık hakları rejimi bazı 

sorunları da beraberinde getirmiştir. Bu sorunlardan ilki, azınlıkları gerçekten korumayı 

sağlayacak ve azınlık sorunlarını çözebilecek bir azınlık rejimi oluşturmanın ne kadar 

mümkün olabileceği konusudur. Bir diğeri ise, azınlıkları barındıran devletleri, toprak 

bütünlüklerinin ve egemenlik haklarının tehdit altında olmadığına ikna edecek 

formülün/düzenlemenin neler olabileceğidir193. 90’lı yılar sonrası sürecin gelişiminde 

liberal politikaların etkisi de büyük olmuştur. Liberal düşünce tarzının 90’larda tekrar 

ele alınarak süreçte etkin kılınması azınlık haklarına yönelik hem uluslararası alanda 

hem de ulusal alanda devletleri ikna etme anlamında önemli olmuştur. 

3.2.3. Liberalizm Çerçevesinde Azınlıklar ve Azınlık Sorunlarının Çözümü 

90’lı yıllardan itibaren insan hakları, insani müdahale, insani gelişme ve azınlık 

hakları gibi kavramlar dünya gündeminde önemli bir yer tutmaya ve uluslararası 

ilişkilerde belirleyici olmaya başlamıştır. Bu sürecin gelişmesinde ise, yaşanan bazı 

olaylar belirleyici olmuştur. Bunlarda ilki, Doğu Bloğu’nun yıkılması ve bu bölgelerde 

yaşayan insanların mülkiyet, düşünce özgürlüğü ve serbest dolaşım gibi bir takım 

(medeni ve siyasal) haklardan yararlanmaya başlamalarıdır. İkincisi, liberalizmin bu 

dönemde, temel bir düşünce olarak ön plana çıkması ve bu durumun da, devletlerin 

medeni ve siyasal hakların kullanımına daha çok önem vermelerine neden olmasıdır. 

Üçüncü olarak, küreselleşme sürecini de etkileyen özellikle iletişim gibi teknolojik 

alanlardaki gelişmelerin, dünyanın birçok yerinde haberleşme ve bilgi edinme 

                                                                                                                                               
vurgulamıştır. NATO’nun güvenlik politikasının siyasi ve askeri unsurlarını bütünleştirip, AB, AGİT ve 
AK gibi Avrupa kurumlarının ve Orta ve Doğu Avrupa’daki yeni ortaklarla ‘genel Avrupa güvenliği ve 
savunma kimliği’ oluşturmak için işbirliği inşa edecek tutarlı bir bütünlük haline getirilmesi denenmiştir. 
Orta ve Doğu Avrupa Devletleri ile Barış Ortaklığı’nın amaçlarını belirleyen Kuzey Atlantik İşbirliği 
Konseyi Diyalog, Ortaklık ve İşbirliği Çalışma Planı (1994), ‘etnik ve azınlık sorunlarından kaynaklanan 
sorunlar ve çatışmalar, değişen Avrupa’da güvenliği etkilemektedir’ özel belirlemesi yaparak, belirli 
çıkarlar açısından önemli bir politika ve güvenlik sorunu olduğu ifadesini kullanmıştır. Ayrıca Barış 
Ortaklığı Çerçeve Belgesi’nde azınlık yükümlülüklerini belirleyen belgelerin de içinde yer aldığı AGİT 
belgelerine bağlılıklarını yeniden ifade ettiklerini vurgulamışlardır. Bkz. Preece, Ulusal Azınlıklar…, op. 
cit., s. 64-65. 
193 Ibid., s. 57-67. 



 80

özgürlüğü alanlarını genişletmesidir 194 . Bu üç gelişme, yani tarihsel, düşünsel ve 

teknolojik alanlardaki gelişmeler diğer birçok alan gibi insan hakları alanında da bir 

takım gelişmelerin yaşanmasını kaçınılmaz kılmıştır. 

1990 sonrası dönem bu olaylar itibarıyla sürerken, sürecin daha iyi bir şekilde 

analizi için, 1990 öncesi dönemin de değerlendirilmesi gerekmektedir. 1990 öncesi 

süreç, daha önce de vurgulandığı gibi, iki ayrı dönem çerçevesinde ele alınabilmektedir. 

Birincisi, ulus-devletlerin doğduğu 17. yüzyıldan başlayıp 1940’ların ortalarına kadar 

devam eden ve ulus-devletlerin azınlıklara yönelik yaklaşımlarının realist kaygılarla 

belirlendiği dönemdir. İkincisi ise, 1940’lı yıllardan başlayıp 1990’lara kadar devam 

eden ve azınlıkların insan hakları merkezli yaklaşımlarla ele alındığı dönemdir. Bu 

dönemlerden ilkinde ulus-devletin birliği ve bağımsızlığı gibi nedenlerle, azınlık 

haklarının tanınmadığı görülmektedir. Ulus-devlet söylemi ile liberal söylem arasında, 

ulus-devlette her vatandaşın doğrudan ve eşit şekilde siyasi otoriteye tâbi olduğunun 

kabul edilmesi anlamında bir yakınlık, ancak yerel veya kozmopolit farklılıkların ulus-

devletin realist çıkarları gereği yadsınarak/yasaklanarak, bireylerin/grupların 

özgürlüklerinin/öznelliklerinin sınırlandırması anlamında da bir gerilim vardır 195 . 

Dolayısıyla bu ilk dönem, daha önce ulus-devletin inşası ve güvenlik boyutunun analiz 

edildiği kısımda da üzerinde durulduğu gibi, insan haklarının evrensel bir söylem196 

olarak kabul edilmesine rağmen hem bu hakların ulus-devletlerin belirleyiciliğinde 

olması hem de azınlık haklarının genelde kabul edilmemesi nedenleriyle liberal 

söylemler yerine realizm ile açıklanabilecek bir özellik sergilemektedir.  

20. yüzyılın ilk yarısıyla birlikte insanlık, iki büyük dünya savaşı felaketi 

yaşamış ve bunun yıkıcı sonuçlarından bir bütün halinde etkilenmiştir. Bu savaşlar, 

insanların barış ve istikrarının tek tek ulus-devletlerin çabaları ile sağlanamayacağını 

göstermiş ve bu çerçevede BM gibi uluslararası örgütler uluslararası alanda gelişmeye 

                                                 
194 Cevat Özyurt, “İnsan Haklarının Küreselleşmesi”, İnsan Hakları Araştırmaları, Yıl 2, Sayı 2, 2004, 
s. 66.  
195 Ibid., s. 69-70.  
196 Bu dönemde insan haklarının evrensel bir söylem olarak kabul edilmesinin arkasında yatan düşünce 
ise, bu hakların doğal hak niteliğinde olmasıdır. Çünkü insan haklarının, ‘her insanın sadece insan 
olmaları nedeniyle bir takım haklara eşit bir biçimde sahip oldukları’ inancı üzerinde yükselmesi, onun 
evrensel olarak kabulü sonucunu da yaratmaktadır.  



 81

başlamıştır. BM 197 , hem Kurucu Andlaşması hem de BM Evrensel İnsan Hakları 

Beyannamesi ile insan haklarının, uluslararası hukukun da konusu haline gelmesini 

sağlamıştır. Ancak insan hakları ihlallerinde bulunan devletleri denetleyecek bir 

mekanizmanın oluşturulmaması ve insan hakları uygulamalarının devletlerin 

yorumlarına bırakılması gibi göstergeler, “içişlerine karışmama” ilkesinin insan hakları 

alanında önemini koruduğunu göstermektedir. 1945’lere kadar insan hakları, 

vatandaşlık kavramı ekseninde kurumsallaşan ulus-devlet merkezli bir sorun olarak 

kabul edilmekteydi198. Ancak bu tarihten itibaren insan hakları, uluslararası hukukun bir 

parçası olarak ulus-devletlerin de uymakla yükümlü olduğu evrensel değerler sistemi 

konumuna ulaşmıştır. BM, insan hakları temelinde ulus-devletleri, vatandaşlarına (bir 

bütün olarak vatandaşları, yani farklılıkları dikkate almayan bir bakış açısı ile) yönelik 

nasıl davranmaları gerektiği konusunda sınırlamakta, ancak uymama durumunda ise bir 

yaptırım düzenlememektedir. 

1990’lı yıllardan itibaren ise, içişlerine müdahale yasağına ilişkin vurgu 

uluslararası belgelerde daha az bir şekilde yer almaya başlamıştır. Bunun yanı sıra insan 

hakları normları da bir yükselme süreci içerisine girmiştir. İlk dönem itibarıyla insan 

hakları nedeniyle müdahaleyi açıkça tanıyan bir uluslararası belgeden söz etmek 

mümkün olmasa da, ancak ikinci dönemde örneğin 1999 yılında NATO’nun Yeni 

Stratejik Konsepti’nde insan hakları ihlallerinin NATO’nun operasyonlarına temel 

alınabileceğinin açıklanması ile bunun ilk örneklerinin oluşmaya başladığı 

söylenebilir 199 . Ulusal egemenlik aleyhine yani içişlerine müdahale yasağı dikkate 

alınmayarak insan hakları ihlallerinin bir ulus-devlette yaşanması durumunda müdahale 

edilmesini savunmaya başlayanlar, özellikle küreselleşmenin etkilerinden ve insan 

                                                 
197 Evrensel İnsan Hakları Beyannamesi’nin yanı sıra, Medeni ve Siyasal Haklar Sözleşmesi, Ekonomik 
ve Sosyal Haklar Sözleşmesi, Kadınların Siyasal Haklarına İlişkin Sözleşme, Çocuk Hakları Sözleşmesi 
gibi uluslararası belgelerin de BM Genel Kurulu’nda kabul edilmiş olması, insan haklarının, Batılı 
değerler sistemi olduğu yönündeki eleştirilerin karşısında tüm kültürlerin, medeniyetlerin, dinlerin ortak 
sorunu, değerler bütünü olduğunu göstermesi anlamında önemlidir. Zira Genel Kurul, sadece Batılı değil 
tüm dünya devletlerinin eşit katılımının olduğu bir organ niteliğinde görevini yapmaktadır.  
198 Malcolm. Waters, Globalization, Routledge, London, 1995, s. 102.  
199 Belki ilk dönem itibarıyla, 1992 yılında Petersburg’da yapılan AB Devlet ve Hükümet Başkanları 
Zirvesi’nde kabul edilen ve “Petersburg Görevleri” olarak anılan belgede geçen düzenleme bir örnek 
olarak verilebilir. Bu düzenleme itibarıyla, Batı Avrupa Birliği’nin (BAB) insani müdahale 
çerçevesindeki yükümlükleri düzenlenmekte ve insan hakları nedeniyle içişlerine müdahaleye ilişkin bir 
örnek oluşturulmaktadır. Özdek, op. cit., s. 85. 



 82

hakları ihlallerinin o devletin sınırları içerisinde kalmayarak göç, mültecilik gibi 

vasıtalarla diğer bölgelere de yansıyabileceğine dikkat çekmektedirler200.  

1990 sonrası dönem, yukarıda da değinildiği üzere, insan hakları temelinde yeni 

bir sürecin başladığını göstermektedir. Bu yeni süreç ise, sadece genel-bireysel insan 

hakları temelindeki gelişmeleri değil, azınlık haklarına ilişkin gelişmeleri de 

içermektedir. Azınlık hakları açısından 1945–1990 arası döneme bakacak olursak, bu 

dönemde evrensel insan haklarının özellikle uluslararası hukuk alanında ki 

gelişmelerine rağmen, azınlıkların tanınması ve azınlık hakları konusu, insan hakları 

içinde özel bir bölüm olarak ya da insan haklarından tamamen bağımsız bir şekilde ele 

alınmamış, bu konuda somut adımlar atılmamıştır. Bu dönem de insan hakları, 

uluslararası bir takım sözleşmelerle güvence altına alınmaya çalışılırken, devletlerin 

egemenlik kaygılarını da gidermeye uğraşılmış ve insan hakları temelinde içişlerine 

müdahalenin önü açılmamış, yine aynı kaygı ile azınlık sorunları da ‘insan hakları 

temelinde bir bakış açısı’ ile çözülmeye çalışılmıştır. Ancak, 1990 sonrası süreçte, insan 

haklarının eksikliği, ihlali veya benzeri gerekçelerle ulus-devletlerin içişlerine müdahale 

sayılabilecek eylemler gerçekleştirilmeye veya işlemler tesis edilmeye ve bu anlamda 

azınlıklara yönelik istemler de artmaya başlamıştır. Bu sürecin altında yatan nedenler 

ki–1990 sonrası insan haklarında yaşanan değişimlerin nedenleri ile de paralellikler 

içermektedir-şu şekilde sıralanabilir: 

• İnsan hakları tüm dünyada yaygınlaşmış ve bu hakların kapsamına ilişkin olarak 

tüm dünyada bir konsensüs oluşmuştur. Bu durumun beraberinde, insan 

haklarının yaygınlaştırılması ile azınlık sorunlarının çözülebileceği yönündeki 

gelişmeleri de getirmesi gerekirdi. Oysaki 1990 sonrası süreç dikkate alınacak 

olursa gelişmelerin bu yönde olmadığı gözlenmektedir; 

• Azınlıkların ve azınlık haklarının tanınması, uluslararası andlaşmaların ve 

örgütlerin konusu haline gelmiştir. Azınlık hakları konusu uluslararası hukukta 

meşruluk kazanmaya başlamıştır; 

                                                 
200 Özyurt, op. cit., s. 77-78.  



 83

• Başta iletişim alanı olmak üzere, küreselleşmenin de etkisi ile sosyal ve 

ekonomik alanlarda bir değişim süreci içerisine girilmiştir. Bu değişim 

beraberinde, dünyanın tek bir mekân olarak algılanmasına ve dünya üzerinde 

yaşanan bir takım olumsuz gelişmelerin diğer bölgeleri de etkilemesine neden 

olmuştur/olmaktadır. Azınlıklar konusunda yaşanan olumsuz gelişmeler, örneğin 

göç, mültecilik gibi konular etrafında dünyanın çok farklı yerlerini de 

etkileyebilmektedir;  

• Uluslararası/uluslar-üstü örgütlerin veya grupların, ayrıca sivil toplum 

kuruluşlarının dünya üzerindeki azınlık sorunlarını, temelinde insan hakları 

kaygıları yatarak incelemeye, raporlar düzenlemeye ve herhangi bir denetim 

hakkı olmasa dahi bu şekilde ilgili devletler üzerinde bir baskı/uluslararası 

olumsuz kamuoyu oluşturmaya çalışmalarıdır; 

• İnsan hakları ihlalleri baz alınarak, ulus-devletlere yönelik müdahalenin, 

temelde ulus-devletleri zayıflatmak niyetiyle yapılmaya ve bu doğrultuda 

azınlıkların ve azınlık hakları da kullanılmaya başlanmıştır.  

1945’lerden günümüze kadar ki süreçte, azınlıklar ve azınlık hakları 

konusundaki gelişmelerde, ister insan hakları merkezli yaklaşım ister azınlık hakları 

merkezli yaklaşım olsun, liberal düşüncelerin etkisi/belirleyiciliği açıktır. Bu nokta da 

şu saptamanın yapılması pek de yanlış olmayacaktır; ulus-devletlerin azınlıklara yönelik 

yaklaşımlarının güvenlik boyutunu realist düşünceden bağımsız olarak ele almak ne 

kadar zor ise, azınlıklara yönelik insan hakları boyutunun da liberal düşünceden 

bağımsız olarak incelenmesi o kadar zordur. Bunun nedeni ise, liberal düşüncenin temel 

savunuları ile insan hakları ve bu temelde azınlık hakları asındaki güçlü ilişkidir. Bu 

ilişkinin analiz edilebilmesi için de öncelikle liberalizmin temel ilkelerinin ve gelişim 

çizgisinin ele alınması gerekmektedir. 

Liberalizmin tarihsel gelişimi, doğal hukukun 201  ve insan haklarının gelişim 

çizgisiyle paralel olması nedeniyle, Eski Yunan’a ve Eski Mısır’a kadar götürülebilir202. 

                                                 
201  İnsan doğası ve insanın toplum içinde bir arada yaşama gerekliliği doğal hukuk anlayışından 
kaynaklanmaktadır. Doğa durumunda insanın sahip olduğu haklar anlamındaki insan hakları ise, bu 
anlamda doğal hukukun bir parçasını oluşturmaktadır. Doğal hukuku benimsemiş hukukçulara göre, insan 



 84

Ancak çalışmaya, gerek konunun bir boyutunun insan hakları üzerinde temellendirilmiş 

olması gerek evrensel insan hakları düşüncesinin oluşumunda 17. ve 18. yüzyıl 

gelişmelerinin belirleyici olması nedenleriyle, liberalizmin kurucusu olarak kabul edilen 

John Locke’un düşünceleri ile başlanması yerinde olacaktır.  

Liberalizm denilince akla ilk gelen düşünürler John Locke ve Adam Smith’dir. 

Ancak bu iki ismin yanı sıra David Hume, Herbert Spencer, Frederic Bastiat ve John 

Stuart Mill gibi düşünürler de liberalist düşüncenin önemli kişilerindendir. Ancak bu 

isimlerin düşüncelerine değinilmeden önce, klasik liberalizmin unsurları üzerinde 

durulması203 gerek liberallerin görüşlerinin daha iyi anlaşılması gerek liberalizmin insan 

haklarına yönelik bakışının ve devletin bu çerçevedeki rolünün daha net bir biçimde 

değerlendirilmesi açısından önemli olmaktadır. Klasik liberalizmin204 temel unsurları 

(liberalizmin ekonomik veya siyasal bir teori biçiminde algılanmasına bağlı olarak 

değişiklik göstermekle birlikte) genel olarak şu şekilde belirlenebilir: Bireycilik, 

özgürlük, kendiliğinden doğan düzen, piyasa ekonomisi, hukukun hâkimiyeti ve sınırlı 

devlet205. 

Klasik liberalizme göre ‘birey’ temel varlıktır. Bireyin varlığı, sınıf, halk gibi 

bütünlerin varlıklarından daha gerçektir. Birey teorik olarak toplumdan önce var 

                                                                                                                                               
hakları doğal niteliktedir ve yasama organlarının tercihlerine göre belirlenemez. Devletlerin yasama 
organlarının görevleri ise, bu hakları tanımak ve güvence altına almakla sınırlıdır. Bu konuda daha fazla 
blgi için bkz. Mustafa Erdoğan, Anayasal Demokrasi, Siyasal Kitabevi, Ankara, 1996. 
202  Liberalizmin hakkında daha ayrıntılı bilgi için bkz. Halis Çetin, “Liberalizmin Temel İlkeleri”, 
Cumhuriyet Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, (Doç. Dr. Feramuz Aydoğan Anısına) Cilt 
2, Sayı 1, s. 219–237.  
203 Liberalizm, temeli 16. yüzyıla kadar dayandırılan bir akım olmakla birlikte, asıl gelişim çizgisi 17. 
yüzyıl itibarıyla başlatılmakta ve bu dönem klasik liberalizm başlığı altında incelenmektedir.  
204 Önemli bir harekât olarak ilk defa 16. yüzyıl Avrupa’sında ortaya çıkan liberalizm, İspanyolca’dan 
türetilmiş olmakla birlikte aslı Latince olan bir terimdir ve 19. yüzyıl başlarında siyasi terminolojiye giren 
bir kavram olmuştur. Bir görüşe göre, John Locke’çu anayasal monarşi ve parlamenter yönetim ilkelerini 
savunanları nitelendirmek amacıyla kullanılan terim; bir diğer görüşe göre ise, Adam Smith’in “Ulusların 
Zenginliği” adlı eserinde ilk kullanımının yer aldığı terim olarak kabul edilmektedir. Kavram 19. yy’ın 
ortalarında, düşünce ve ifade özgürlüğünü, basın özgürlüğünü ve serbest ticareti savunanların kullandığı 
bir terim durumuna gelmiştir. Günümüzde ise liberalizm, iktisat ve siyaset ağırlıklı bir teori olarak 
kullanılmaktadır. Atilla Yayla, Liberalizm, Liberte Yayınları, Ankara, 2002, s. 15–18. Bugün dünya 
genelinde yaygın bir akım olan liberalizmin yükseliş nedenleri açıklanırken ise, öncelikle Dinler 
Savaşı’na tek alternatif hoşgörü olduğu üzerinde durulmakta ve ikinci olarak da kapitalizmle birlikte 
geliştiği belirtilmektedir. Bu konuda daha ayrıntılı ilgi için bkz. Kymlicka, Çokkültürlü…, op. cit., s. 3-
14. Klasik liberalizm hakkında daha fazla bilgi için bkz. Charles K. Rowley, Özgürlük ve Devlet, 
Çeviren: İbrahim Dalmış, Liberte Yayınları, Ankara, 2002, s. 75–80; Meltem Caniklioğlu, Liberalizm-2, 
İZM’ler Dizisi:3, BDS Yayınları, İstanbul, 1996.  
205 Yayla, op. cit., s. 149. 



 85

olmuştur ve dolayısıyla bireyin hakları da toplumdan önce vardır. Liberallerden Hayek, 

liberalizmin tanımını verirken bu noktayı özellikle vurgulamaktadır. Hayek’e göre 

bireycilik, ferde fert olarak saygı göstermenin, kanaat ve zevklerinin-ne kadar dar olursa 

olsun-kendi sahası içinde- kendine ait bir mesele olduğunu kabul etmenin, insanların 

kabiliyet ve temayüllerini tanımanın önemi olmaktadır206. Liberalizme göre birey, kendi 

başına bir amaçtır ve bireyin araç olarak muamele görmesinin önlenmesi gerekmektedir. 

İşte insan haklarının liberal söylem çerçevesinde ele alınmasının en temelinde de bu 

unsurun olduğu söylenebilir. Bunun için de, bireyin vazgeçilemez, devredilemez ve 

müdahale edilemez haklara sahip olduğunun kabul edilmesi zorunludur. Dolayısıyla, 

insan haklarının en kuvvetli dayanağı bireyciliktir207. Liberalizmde ön plana çıkan bir 

diğer unsur ise, ‘özgürlük’tür208. Liberalizmin özgürlük anlayışı negatif bir özgürlük 

anlayışıdır. Negatif özgürlüğün esası ise, bireyin dışardan gelen keyfi bir zorlama 

altında kalmaksızın davranabilmesi, serbestçe hareket edebilmesidir209. Liberalizmde 

insan hakları açısından ön plana çıkan diğer bir unsur da, ‘sınırlı devlet anlayışı’dır210. 

Zor kullanmak suretiyle insan haklarını ihlal etmeye iki aday vardır. Bunlardan biri 

diğer bireyler, ikincisi ise devlettir. Bu bağlamda klasik liberalizm, devletin ortaya 

çıkışını sözleşme teorileri ile ortaya koymaktadır. Bu teorilere göre ilk aşamada 

insanların bir sözleşme ile birleşip toplum haline gelmesi ile hakların daha fazla 

güvenceye alınması sağlanmıştır. İkinci aşamada ise, devletin varlığına yol açan, 

bireylerle yönetimin karşılıklı ilişkilerini düzenleyen sözleşme yapılmıştır. Devletin 

doğuşu ve görevlerine ilişkin olarak çok farklı görüşler olmakla birlikte bütün klasik 

                                                 
206 Ibid. ,s. 158. 
207  Liberalizmde, bireyin somutlaştırılarak ve egemen halkın devredilemez bir takım haklara sahip 
bireylerden oluştuğu şeklindeki görüş, devlete yönelik büyük güvensizliğin de temelini oluşturmaktadır. 
Bu konuda daha fazla bilgi için bkz. Immanuel Wallerstein, Liberalizmden Sonra, Çeviren: Erol Öz, 
Metis Yayınları, İstanbul, 1998, s. 94–107. 
208 Özgürlüğü bir düşünce ya da önermeden daha çok toplumsal bir ilişki olarak çözümleyen ve bu açıdan 
özgürlüğün göreli ve ilişkilere bağlı yapısını ortaya koyan Bauman’ın bireysel özgürlükler ile ilgili 
görüşleri için bkz. Zygmunt Bauman, Özgürlük, Çeviren: Vasıf Erenus, Sarmal Yayınevi, İstanbul, 1997. 
209 Yayla, op. cit., 158-183 
210 Liberalimin ortaya koyduğu sınırlı devlet anlayışı-daha önceki kısımda üzerinde durulan realizmin 
temel özellikleri dikkate alınacak olursa-realist düşünce ile çelişmektedir. Zira realizm için devlet, ilk ve 
en önemli değerdir.  



 86

liberal yazarlar, devlete aynı ‘sınırlı’ görevleri yüklemiştir. Bu görevler de adalet, iç 

güvenlik ve ulusal savunmadır211.  

Dolayısıyla 17.-19. yüzyıllar arasında gelişen klasik liberal teoride, birey, temel 

analiz birimi, bireyin haklarının ve özgürlüklerinin genişletilmesi de asıl araştırma alanı 

olmuştur. Burada devletin rolü mümkün olduğunca minimum düzeyde tutulmaktadır. 

Devlet, bireylerin birbirleriyle daha rahat ilişki kurabilecekleri ve amaçlarına 

ulaşabilecekleri siyasal, toplumsal ve ekonomik bakımdan istikrarlı bir ortamı onlara 

sağlamakla görevlidir. Bu anlayış da ilk defa, John Locke tarafından ortaya 

konulmuştur212. Liberal düşüncenin kurucusu olan John Locke’ın düşüncesinde213 de 

formüle edildiği gibi, tüm insanlar eşit yaratılmışlardır ve yaşama, özgür olma ve 

mutluluğunu sürdürme gibi birtakım dokunulamaz haklarla donatılmışlardır. Locke’a 

göre, doğa durumu savaş durumu değil, özgürlük durumudur ve herkesin kendini 

koruma, yaşama, özgür olma ve mülkiyet hakkı gibi doğal hakları bulunmaktadır214. 

Locke’a göre insanlar, doğa durumunda özgür olsalar da, bu durum herkesin 

birbirlerinin haklarına saygı göstereceği anlamına gelmediğinden, hak ve 

özgürlüklerinin daha etkili ve iyi bir biçimde korunması için örgütlü bir toplum 

oluşturmuşlardır215.  

Liberal düşüncenin diğer öncülerinden Adam Smith (1723–1790) ve David 

Ricardo ( 1772–1823) ekonomi alanındaki çalışmalarıyla, yetki alanı sınırlanmış devlet 

anlayışı içinde bireysel girişimciliğin önemi üzerinde durmuşlardır. Jeremy Bentham’da 

bireyleri, devlet müdahalesi olmadan kendileri için en iyisini tercih eden rasyonel 

varlıklar olarak gören düşünceleri ile liberal düşünürler arasında ki yerini almıştır216. 

Bireyciliği ve bireyin demokratik haklarını savunan bir diğer liberal düşünür John Stuart 

Mill, bireyin özgürlüğünü sınırlayan koşulları en aza indirmenin önemi üzerinde 

durarak, bireyin ve toplumun, devletin müdahalesinin azaldığı ölçüde gelişebileceğini 
                                                 
211 Ibid., s.183-210. 
212 Viotti, op. ct., s. 230. 
213 Klasik liberal düşüncenin en önemli temsilcisi John Locke’un düşünceleri hakkında daha fazla bilgi 
için bkz. John Locke, Hükümet Üzerine İkinci İnceleme, Çeviren: Fahri Bakırcı, Ebabil Yayıncılık, 
İstanbul, 2004; John Locke, Sivil Toplumda Devlet-Uygar Yönetim Üzerine İkinci İnceleme, Çeviren: 
Serdar Taşçı, Hale Akman, Metropol Yayınları, İstanbul, 2002. 
214 Frederick Copleston, Hobbes-Locke, Çeviren: Aziz Yardımlı, İdea Yayınları, İstanbul, 1998, s. 138.  
215 Ibid., s. 139. 
216 Viotti, op. cit., s. 230. 



 87

vurgulamıştır217. Jean Jacques Rousseau’nun ise218, insan hakları alanına yönelik en 

önemli katkıları, egemenliğin kaynağının halkta olduğunu vurgulaması ile devletin 

varlık nedeninin de insanın özgürlüğünü korumak olduğunu belirtmesidir.  

Sonuç olarak, klasik liberal teori bireyi, temel analiz birimi olarak almakta ve 

esas olarak bireyin özgürlük alanının genişletilmesi üzerinde yoğunlaşmaktadır. Bundan 

dolayı liberalizmin bireye yaptığı vurgu, yaşamın bilimsel, siyasal, ekonomik, toplumsal 

ve dinsel tüm alanlarını etkilemektedir 219 . Liberal teoride vurgulanan devlet-birey 

arasındaki ilişkinin daha iyi analiz edilebilmesi için ise, liberalizmin devlet ile ilgili 

görüşlerinin incelenmesi gerekmektedir. Liberal anlayışı göre devlet, bireylerin laissez 

faire’e (bırakınız yapsınlar-ticari alanda özgürlük) göre özgür davranmalarını sağlar. 

Yani liberalizm, ‘en iyi devlet en az yönetme iddiasında olan devlettir’ anlayışını 

egemen kılmaya çalışmaktadır 220 . Liberalizmin devlet anlayışında, devlet ile birey 

arasında bir takım ortak noktalar saptanmaktadır. Buna, tüm bireyler eşit yaratılır ve 

yaşama, özgürlük, mutlu olma gibi doğuştan dokunulamaz birtakım haklara sahiptir. 

Birey, bu hakların güvence altına alınması için de devleti oluşturmuştur. Devletler de 

tıpkı bireyler gibi, uluslararası alanda statüleri, hakları ve sorumlulukları bakımından 

eşittir. Birey için bireyciliği ne kadar önemli ise devlet içinde egemenliği o kadar 

önemlidir. Egemenlik, devletin kendi rızası dışında herhangi bir dış müdahale ya da 

sınırlama olmadan karar alabilmek için özgür, otonom ve bağımsız olması anlamına 

gelmektedir. Bu noktada devlet ile birey arasındaki benzerlikte kurulmuştur221.  

                                                 
217 Ahmet Cevizci, Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayınları, İstanbul, 2000, s. 649; John Stuart Mill’in  
bireyin özgürlüğüne ilişkin görüşleri için bkz. John Stuart Mill, Özgürlük Üstüne, Çeviren: Alime Ertan, 
Belge Yayınları-Düşünce Dizisi, İstanbul, 2000. Bu isimlerin dışında Herbert Spencer ve Hobson’da 
liberalizmi etkileyen diğer düşünürler arasında yer almaktadır.  
218 Jean Jacques Rousseau’nun düşünceleri hakkında daha ayrıntılı bilgi için bkz. Jean Jacques Rousseau, 
Toplum Sözleşmesi, Çeviren: Vedat Günyol, Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 2006; Jean 
Jacques Rousseau, İtiraflar, Cilt 1, Çeviren: Serkan Özburun, Kaknüs Yayınları, İstanbul, 1998; Jacques 
Rousseau, İtiraflar, Cilt 2, Çeviren: Serkan Özburun, Kaknüs Yayınları, İstanbul, 1999. 
219  Tayyar Arı, Uluslararası İlişkiler Teorileri-Çatışma, Hegemonya ve İşbirliği, Alfa Yayınları, 
İstanbul, 2002, s. 312. 
220 Louis Henkin, “Law and Politics in International Relations: State and Human Values”, Robert L. 
Rothstein (edit.), The Evolution of Theory in International Relations, University of South Carolina 
Press, South Caroline, 1992, içinde s. 166–167. 
221 Mark W. Zacher and Richard A. Matthew, “Liberal International Theory: Common Needs, Divergent 
Strands”, Charles W. Kegley, Jr. (edit.), Contraversies in International Relations Theory, Realism 
and the Neoliberal Challenge, St. Martin’s Press, New York, 1995, içinde s. 117–120; Henkin, op. cit., 
s. 165. 



 88

Liberalizmin temel ilkeleri ve liberal düşünürlerin savunularına ilişkin bu 

bilgiler çerçevesinde, azınlıklar ve azınlık sorunlarının çözümüne yönelik daha 

açıklayıcı bir teorik bakışın ortaya konulması mümkün gözükmektedir. Liberal 

düşünceye göre, farklı kültürlerin, farklı kimliklerin bir araya gelmesi beraberinde bu 

farklılıkların bir arada yaşaması sorununu yaratmıştır. Bu sorunun çözümü, tüm teoriler 

gibi, insan haklarının oluşum ve gelişim sürecinde etkisi büyük olan liberalizmin de 

başlıca problemi/çalışma alanı olmuştur. İnsanı temel alan bir teorinin de bu 

tartışmaların dışında kalması doğal olarak beklenemez. Liberaller içerisinde bazıları, bir 

toplum içinde dilsel, dinsel, etnik, kültürel farklılıkların bir arada yaşayabilmesi için 

kabul edilmesi gereken ilkenin, “çoğulculuk” ilkesi olduğunu savunmaktadırlar. 

Çoğulcu yaklaşımlara göre, toplumsal yapıda karşımıza çıkan farklılıklar, toplumun 

kendi yapısından kaynaklanan farklılıklar ve bölünmelerdir. Bu farklılıklar toplumda bir 

takım sorunlar yaratabilir. Bu durumda çözüm, farklılıkları yok etmek değil, hak ve 

özgürlüklerden eşit bir biçimde yararlandırılarak bir arada yaşamalarını sağlamaktır. 

Devletin bu farklılıklar karşısındaki rolü ise tarafsızlıktır. Liberal çoğulculuk 

tanımlamasıyla literatürde, ‘çokkültürlük’ kavramı şeklinde de karşılaşılmaktadır. 

Ancak çoğu liberaller, bunların aynı şey olmadığını aralarında temel farklılıklar 

bulunduğunu belirtmektedirler. Örneğin; John Rex, çoğulculuğun çokkültürlülükten 

ayırt edilmesi gerektiğini, çünkü çoğulcu anlayışta grupların, toplumsal kaynakların 

paylaşımında eşitliğinin olmasına rağmen, sosyal olarak birbirlerinden ayrı durmaları 

anlamında ayrımcı bir niteliğin de olduğunu oysaki, çokkültürlülükte sadece 

farklılıklarla birlikte tüm haklardan eşit olarak yararlanmaya yönelik bir yapılanmanın 

vurgulandığı belirtilmektedir222. Azınlıklara yönelik liberal düşünceler çerçevesinde, 

sadece çoğulculuk veya çokkültürlülük yaklaşımlarına değil çokkültürcülük, kültürel 

çoğulculuk ve kültürel rölativizm gibi yaklaşımlara da yer verilmektedir. Ancak bu 

yaklaşımların temelde, çoğulculuk ve çokkültürlülükten farklı savunuları olduğu 

görülmektedir. Kültürel rölativizmde, kültürler arasında herhangi bir etkileşim yoktur. 

Çokkültürcülük ise, her ne kadar olumlu bir tutum olarak değerlendirilse de onun da 

sonuçta ulaştığı yer kültürel rölativizmdir. Diğer kültürlerle etkileşimde bulunmayan 
                                                 
222 John Rex, “The Concept of a Multicultural Society”, Montserrat Guibernau and John Rex (edits.), The 
Ethnicity Reader-Nationalism, Multiculturalism and Miration, Polity Press, Cambridge, 1997, içinde 
s. 205–220. 



 89

kültürler, değişimden uzak kalırlar. Bu nedenle çokkültürcülük ideolojisi (ve bu 

ideolojinin benimsenmesi halinde uygulanan çokkültürcülük politikası), önemli 

açmazlarla karşı karşıyadır. Bu açmazlardan biri azınlık kültürlerinin hemen hiç 

değişmeden folklorik bir değer olarak kalma tehlikesidir. Diğer açmaz ise, çoğunluğun 

azınlık üzerindeki iktidarının daha da artarak yerleşmesidir, hatta azınlıkların daha da 

azınlıklaşmasıdır 223 . Tüm bu kavramlar içerisinde en olumlu yaklaşım olarak 

değerlendirilen çokkültürlülüğe ilişkin olarak, son yıllarda kültürlerarasıcılık kavramı 

ile bir seçenek oluşturulmaya çalışıldığı gözlenmektedir. Çokkültürlülüğe yönelik 

olumsuz nitelendirmeler ve özellikle yaklaşımın yerleşik güçler tarafından reddedilmesi 

gibi nedenlerle kültürlerin geçirgenliğini, etkileşimini vurgulayan “kültürlerarasıcılık” 

kavramı ile çokkültürlülüğe karşı bir alternatif oluşturulmaya çalışılmaktadır224.  

Liberalizmin, azınlık sorunlarına yönelik olarak çoğulculuk, çokkültürlülük, 

çokkültürcülük, kültürlerarasıcılık gibi yaklaşımlar temelinde bir takım çözüm arayışları 

ortaya koyduğu gözlenmektedir. Ancak liberal teorinin, azınlık sorunlarının çözümüne 

ilişkin tek katkısı bu kavramsal açılımlar çerçevesinde olmamıştır. Liberalizmin, 

uluslararası alana ilişkin işbirliği temelindeki teorik yaklaşımlarının, özellikle 

azınlıkların ve azınlık haklarının tanınması çerçevesinde günümüzde ulaşılan aşamayı 

da açıklayıcı önemli açılımlar sunduğu görülmektedir. Bu aşamada, öncelikler azınlık 

sorunlarının uluslararasılaşmasına ilişkin sürecin analiz edilmesi yerinde olacaktır.  

Ulus-devlet, bireyleri “yurttaşlık” temelinde birleştirirken (ulus-inşa süreci), 

azınlıkların tanınması ve azınlıklara belli haklar verilmesi bu birliğin 

sağlanmasında/devamlılığında pek de kabul görmemiştir (hatta engellenmiştir). Çünkü 

azınlık haklarının tanınması, ulusal birliğin sağlanması sürecinde başvurulan çoğunluk 

olmayanlara karşı asimilasyonist davranışlar veya homojen bir toplumsal birlik sağlama 

düşünceleri ile bağdaşmamaktadır. İktidarın merkezileşmesi ve ortak bir dil, din ve 

kültürün dayatılmasıyla kendini gösteren ulusal birlik kurma ideali, “öteki”ne karşı 

hoşgörüsüz, baskıcı davranışları içerisinde barındırdığı için, ulusal alandaki bu 

                                                 
223  Ayhan Kaya, “Ulusal Yurttaşlıktan Çoğul Yurttaşlığa”, Derleyen: Ayhan Kaya ve Günay Göksu 
Özdoğan, Uluslararası İlişkilerde Sınır Tanımayan Sorunlar-Göç, Yurttaşlık, İnsan Hakları, 
Toplumsal Cinsiyet, Küresel Adalet ve Güvenlik, Bağlam Yayınları, İstanbul, 2003, s. 179.  
224 Bu yaklaşımlar ile ilgili daha ayrıntılı bilgi için bkz. Semra Somersan, Sosyal Bilimlerde Etnisite ve 
Irk, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2004, s. 97–141.  



 90

gelişmelere paralel bir biçimde uluslararası alanda da azınlıkların tanınması ve 

korunmasına ilişkin bir takım normların gelişmesi gecikmiştir. Ayrıca, uluslararası 

alandaki azınlıkların korunmasına ilişkin ilk gelişmeler incelendiğinde de, bunların ya 

yeni kurulan bir devletin uluslararası alanda tanınmasının bir ön koşulu olarak 

dayatıldığı ya da savaşlar sonrasında yapılan barış andlaşmalarında azınlıklara ilişkin 

düzenlemelere yer verilerek bu gelişmelerin yaşandığı saptanmaktadır. 1945–1990 arası 

dönemde ise azınlık sorunlarına yönelik yaklaşımın, daha öncede üzerinde durulduğu 

gibi, insan hakları merkezinde geliştiği görülmektedir.  

1990’lı yılların başlarından itibaren, azınlıklar ve azınlık sorunları, ‘azınlık 

hakları merkezli bir yaklaşımla’ ele alınmaya yönelik bir süreç içerisine girmiştir. Bu 

sürecin gelişmesinde ise, azınlık sorunlarının, uluslararası alanda örgütler ve 

andlaşmalar nezdinde ele alınmaya başlaması etkili olmuştur. 1990’lardan itibaren 

uluslararası alanda oluşturulmaya başlayan azınlık rejimi, teorik çerçevede, azınlıkların 

sistemle sosyal, siyasal ve ekonomik entegrasyonunu hedeflemekte ve azınlıkları 

ayrılıkçı hareketlerden uzaklaştırarak devletin birlik ve bütünlüğünün korunması 

amaçlanmaktadır. Çünkü aksi durumda, vatandaşlarından bir kısmının öteki olarak 

görüldüğü veya ötekileştirildiği bir sistemde/devlette demokrasi tam olarak 

gerçekleşemeyecektir. Bununla birlikte kurulmak istenen azınlık rejimi ile tanınan 

hakların kullanımının devletin ülke bütünlüğü ve siyasal bağımsızlığına aykırı 

olamayacağı da tüm hukuki belgelerde açıkça belirtilmekte ve güvence altına 

alınmaktadır. Bu şekilde, uluslararası düzenlemeler aracılığıyla ulus-devletlerin 

kaygıları da giderilerek liberal bir azınlık rejimi kurulmaya çalışılmaktadır. Ancak bu 

görüşün karşısında yer alan ve daha çok realistler tarafından savunulan görüşte, ulus-

devleti koruma kaygısı ile tanınan azınlık haklarıyla, klasik anlamda ayrılıkçılığın 

önüne geçilmiş olsa da, ulus-devletin temel ilkeleri de zedelenerek (birlik ve bütünlüğü 

ortadan kaldırılarak) gerçekte devletin zayıflatılmaya çalışıldığı belirtilmektedir. Bu 

görüşler ayrıca, bu azınlık rejiminin, bir yandan azınlıkların toplumun geri kalanıyla 

bütünleşmelerinin bir aracı olabileceği gibi diğer yandan da azınlıkların, kültürel ve 

sosyal açıdan kendi içlerine kapanmalarına, gettolaşmalarına, ayrılıkçılık için bahane 



 91

arayanların bir aracı olarak ilgili devletin içişlerine karışmak için kullanılabileceklerine 

dikkat çekmektedirler225. 

Bu görüşler çerçevesinde ve azınlık sorunlarının kendi içinde farklılıklar içerdiği 

şeklindeki görüş de dikkate alındığında, bazı alanlarda/bölgelerde azınlıkların 

korunması ve onlara bir takım haklar tanınmasının sorunların çözümünde önemli bir 

katkı sağlayacağı, ayrılıkçılığın güçlü olduğu, azınlık sorunlarının çok derinleştiği 

toplumlarda ise, tanınan bu hakların ayrılıkçılığın güçlenmesinde bir araç olabileceği 

söylenebilir. Ama şunu da kabul etmek gerekir ki, azınlık haklarının özellikle ikinci 

durum için hiç tanınmaması da bir çözüm niteliğinde değildir. Çünkü bu durumda da, 

baskı, asimilasyon veya güç politikaları devam edebilecektir ve sorunun daha da 

kötüleşerek ülke kaynaklarının sürekli bu soruna akıtılmasına ve uluslararası politika da 

ilgili devlet aleyhine birçok baskı ile karşılaşılmasına neden olabilecektir. Azınlıklar 

konusunda yaşanan tarihsel deneyimlere bakıldığında, özellikle liberaller tarafından, 

birçok hatanın yapıldığı kabul edilmekte/ifade edilmektedir. Geçmişte birçok Batı 

devletinde (Kanada ve Yunanistan’da dahil), ulusal güvenlik ve ulusal istikrar 

karşısında bir tehdit olarak görülen azınlık hakları talepleri bastırılmış ve azınlıklar 

güçten düşürülmeye, onların ayrı bir ulusal kimliğe sahip oldukları bilinci yok edilmeye 

çalışılmıştır. Bu yapılırken de ulusal azınlıkların ulus-devlete sadakatinden söz 

edilemeyeceği, çünkü bir takım özellikleriyle kendilerini ayrı gören bu azınlıkların 

potansiyel olarak da ayrılıktan yana olacakları tezi kullanılmıştır. Yaşanan gelişmeler 

ise şunu göstermiştir ki, ulusal bir kimliğin öznitelikleri –kahramanları, mitleri, adetleri- 

hızla değişse/değiştirilse dahi kendi ulusal kültürü ile “ayrı bir ulus olma 

duygusu/özbilinci” kalıcılığını kolay kolay kaybetmemektedir. Ayrıca, devlet ne zaman 

güvenlik kaygısıyla, o ulusal kültürün adetlerini yasaklama, azınlık dillerinde eğitim 

veren okullarını kapatma gibi faaliyetlere girişse, sonuç genelde, sadakatsizliğin artması 

ve ayrılıkçılık tehdidinin belirmesi şeklinde olmaktadır 226 . Azınlık haklarının 

tanınmasıyla devlet, uluslararası hukuk anlamında üzerine düşeni yerine getirmekle 

uluslararası alandan gelebilecek baskılardan kurtulmakta, ancak bu hakları 

kazanmalarına rağmen ayrılıkçı hareketlerde bulunacak azınlıklar ise, ülke ve toprak 

                                                 
225 Kurubaş, op. cit., s. 99-100. 
226 Kymlicka, Çokkültürlü…, op. cit., s. 15-16.  



 92

bütünlüğüne saygı gösterme yükümlülüklerini yerine getirmedikleri için meşruluklarını 

yitirmekte ve uluslararası desteklerini de kaybetmektedirler227.  

Çok sayıda farklı yapıyı içerisinde barındıran çokuluslu devletlerin güvenlik 

kaygılarıyla giriştikleri yanlış tutumlar, Batılı devletlerin çoğunda son bulmuştur. Bu 

devletler aslında ulusal güvenlik kaygılarının yanı sıra dış güvenlik kaygıları ile de bu 

tutumlara girişmişlerdir. Dış güvenlik kaygılarının şekillenmesinde de birçok ulusal 

azınlığın komşu devletlerde azımsanmayacak soydaş gruplarının olması hatta hemen 

bitişik devletin soydaş bir devlet olması gibi durumlar belirleyici olmuştur. Bu kaygı 

daha çok Balkan devletlerinde ya da Doğu Avrupa’da karşımıza çıkmaktadır. Çünkü 

Katalanlar, Basklar, İskoçlar, Flamanlar, Kanada Quebec’de yaşayan Fransızlar zaman 

zaman ayrılmayı düşünseler dâhi bu düşüncenin, etnik bağlarla bağlı oldukları 

devletlerle birleşmeyi istemekle bir ilişkisi bulunmamaktadır. Ayrıca bu örnekteki 

kaygı, sadece bu azınlığın soydaş devletle birleşme isteğinden de değil, ayrıca soydaş 

devletinde komşu devlette yaşayan halkının çıkarlarını korumak için siyasi hatta askeri 

müdahalede bulunabileceği kaygısından da kaynaklanmaktadır228. Günümüzde gelinen 

aşamada, ulusal güvenlik veya ulusal istikrar kaygıları ile azınlıklara yapılan baskı ve 

sınırlandırmaların anlamsızlığı anlaşılmış ve azınlık haklarının tanındığı ve güvence 

altına alındığı hiçbir devlette bir dağılmanın yaşanmadığı da görülmüştür229. Dolayısıyla 

çözüm için önerilen demokrasi, ekonomik refah ve kişisel hoşgörünün gelişimi, azınlık 

sorunlarının çözümünde etkili yöntemler/tercihler de olsa tek başlarına yeterlilik 

taşımamaktadırlar (tarihsel süreçte öyle olmadıkları da görülmüştür). Çünkü sorunun 

çözümü için öncelikle, bir azınlığın o ülke sınırları içinde çoğunlukla birlikte var 

olduğunun kabul edilmesi ve tanınması gerekmektedir.  

                                                 
227 Kurubaş, op. cit., s. 100-101. 
228 Ayrıca şu gerçeği de kabul etmek gerekir ki, bir soydaş devlet (azınlıkla aynı ulusal kökenden gelen 
bir ulusa sahip diğer devletler için bu tabir kullanılmaktadır) kendi gündemiyle (hatta konuyla ilgisi 
olmayan ekonomik veya ticari çıkarlar, bir uluslararası örgüte üyeliğin kolaylaştırılması gibi 
gündemlerle) azınlık adına konuştuğu zaman, o ulusal azınlıkla çoğunluk olan ulusun ya da azınlıkla 
bağlı olduğu devletin bir arada yaşaması da zorlaşmaktadır. Bkz. Kymlicka, Çokkültürlü…, op. cit., s. 17-
20. 
229 Bu gelişmelerin yaşanmasında liberalizmin etkisi yanında realizmde yaşanan gelişmeler/değişiklikler 
de önemli ölçüde etkili olmuştur. Bu değişikliklere yukarıda realizm çerçevesinde azınlık sorunlarının ele 
alındığı başlıkta değinilmiştir.  



 93

Azınlığın bir ülke sınırları içinde tanınması ve azınlık haklarının düzenlenmesi 

anlamında ki gelişmeler ise, azınlık sorunlarının uluslararası boyutu göz ardı edilerek 

açıklanamaz. Çünkü azınlık sorunları, nitelikleri gereği sadece ilgili devletin iç 

politikasında kalabilecek bir sorun niteliğinde değildir. Bunlar iç güvenlik/istikrarın 

yanı sıra bölgesel ve uluslararası güvenlik/istikrarı da etkilemektedir. Bu nedenle, kısa 

sürede o devletin sınırları dışına çıkarak uluslararası bir nitelik kazanabilmektedir ki, 

tarihsel süreçte de gelişim hep bu yönde olmuştur. Bunun ilk nedeni, azınlık 

sorunlarının, “sınır aşan” niteliğe sahip olmasıdır. Çünkü önce de belirtildiği gibi, bir 

ülke içindeki azınlık halkın ya komşu devlet içinde yaşayan akraba azınlıkları 

bulunmaktadır ya da o komşu devlet o azınlık ulusun üzerine inşa edilmiştir 

(Türkiye’deki Rum azınlık ve Yunanistan, Yunanistan’daki Türk azınlık ve Türkiye, 

Bulgaristan’daki Türk azınlık ve Türkiye, Yunanistan’daki Arnavut azınlık ve 

Arnavutluk, Bulgar azınlık ve Bulgaristan, Makedon azınlık ve Makedonya, ayrıca 

benzer bir biçimde Arnavutluk, Makedonya, Bulgaristan’ın birbirlerine göre durumları 

gibi). Bu gerçeklikte sorunların en azından komşu devlete yansımasına neden 

olmaktadır. İkinci neden, azınlıkların korunmasının ve azınlık haklarının oluşumunun 

bir “uluslararası hukuk sorunu” niteliğinde olmasıdır. Azınlık hakları öncelikle veya 

uzunca bir dönem evrensel insan hakları ile birlikte ele alınmıştır. Birçok devletin, 

uluslararası örgütün veya hükümet dışı kuruluşun çabaları da bu durumu desteklemiştir. 

1990 sonrasında ise azınlıkların tanınması ve azınlık hakları konusunda uluslararası 

alanda mevzuat oluşturulmaya başlanmıştır. Üçüncü bir neden, “devletlerin çıkarları” 

gereği azınlık sorunlarını kullanarak diğer devletlerin içişlerine müdahale etmeleri ve bu 

amaçla o ülke içindeki azınlık gruplarını kullanmalarıdır. Hatta bu amaçla, sorunu 

uluslararası platformlara taşıyarak çıkarlarını gerçekleştirmeye 

çalışmışlardır/çalışmaktadırlar. Son olarak da, devletlerin başka ülkelerde yaşayan ve 

“aynı etnik bağa sahip olan halklardan yararlanmak” istemeleridir. Böyle bir çaba da 

sorunların yine uluslararası alana taşınmasına yol açmaktadır230.  

Günümüzde ulus-devletlerin uluslararası alanda tek aktör olduğu anlayışından, 

ulus-devletlerin işbirliği ve barış ilkeleri çerçevesinde lehlerine egemenliklerinden 

                                                 
230  Kurubaş, op. cit., s. 10-12. Azınlıkların tanınması ve azınlık hakları konularındaki uluslararası 
düzenlemeler hakkında daha ayrıntılı bilgi bu çalışmanın İkinci Bölümünde verilmektedir.  



 94

feragatte bulundukları uluslararası/uluslarüstü örgütlerin de yer aldığı bir uluslararası 

yapı anlayışına ulaşılmıştır. Bu yapının gelişimi de, azınlık sorunlarının uluslararası 

örgütler çerçevesinde tartışılmasını ve beraberinde belli bir azınlık hakları katalogu 

oluşturulmasını/benimsenmesini sağlamıştır. Bu sürecin gelişimine ilişkin teorik 

çerçevede ise, liberalizmin uluslararası örgütler ve andlaşmalara yönelik işbirliği 

temelindeki yaklaşımları önem kazanmaktadır. Bu yaklaşımlara ilişkin analizler 

yukarıda da değinildiği gibi, öncelikle, devlet ile birey arasındaki benzerliklerden yola 

çıkmaktadır. Devlet ile birey arasında da liberalizme göre benzerlikler vardır. Çünkü 

devletlerde eşittir; var olma, bağımsızlık ve ulusal çıkarlarını korumak gibi bir takım 

dokunulamaz haklara sahiptir. Liberal devlette birey gibi, uluslararası sistemde de 

devletin bireyciliği vardır. Fakat bu bireycilik devlet adına “egemenlik” kavramına denk 

düşmektedir231. Liberalizme göre, devletin bu şekilde ele alınması aslında realizm ile 

benzerlikler taşımaktadır. Ancak bir devletin egemenliğinden ödün vererek işbirliğini 

tercih edebileceğinin belirtilmesiyle de realizmden ayrılmaktadır. Liberalizme göre, bu 

tutum devletin çıkarlarından ödün verdiği anlamına da gelmemekte, aslında işbirliği 

yapmama hali bir devletin kısa görüşlü davranması olarak nitelendirilmektedir 232 . 

Ayrıca liberalizmin temelinde yer alan özgürlüğün gelişimi, uluslararası işbirliğinin de 

geliştirilmesini gerektirmektedir. Bu çerçevede neoliberal düşüncenin söylemlerine 

bakılacak olursa 233 , öncelikle analiz birimi olarak sadece bireyin değil baskı 

gruplarından uluslararası örgütlere kadar birçok birimin de ele alındığı görülmektedir234. 

Neorealistlerin günümüzde, uluslararası alanda tek gündemin askeri güvenlik konuları 

olmadığı çevre, uyuşturucu, insan hakları, azınlık hakları gibi konuların da devletlerin 

                                                 
231  Zacher, op cit., s. 118.; Ole R. Holsti, “Theories of International Relations and Foreign Policy: 
Realism and Its Challengers”, Charles W. Kegley, Jr. (edits.), Controversies in International Relations 
Theory, Realism and the Neoliberal Challenge, St. Martin’s Press, New York, 1995, s. 35–65.  
232 Jr. Charles W. Kegley, “Neoidealist Moment ın International Studies? Realist Myths and the New 
International Realities”, International Studies Quarterly, Vol. 37, No. 2, (June), s. 142’den aktaran Arı, 
Uluslararası… op. cit., s. 142.  
233 Neoliberal teoriye göre, iç politikadaki değişiklikler dış politikayı ve ulusal güvenliği etkilemektedir. 
Ayrıca Wilson’un üzerinde durduğu temel ilkelerden biri olan “self determinasyon ilkesi” de neoliberal 
düşüncenin esaslarından birini oluşturmaktadır. Bu konuda daha ayrıntılı bilgi için bkz. Jr. Charles W. 
Kegley, “Neoliberal Challenge to Realist Theories of World Politics: An Introduction”, Charles W. 
Kegley, Jr.(edit.), Contraversies in International Relations Theory, Realism and the Neoliberal 
Challenge, St. Martin’s Press, New York, 1995, içinde s. 10–11, Jr. Charles W. Kegley, “Neoidealist 
Moment in International Studies? Realist Myths and the New International Realities”, International 
Studies Quarterly, Vol. 37, No: 2 (June–1993), içinde s. 135–136. 
234 Arı, Uluslararası…, op. cit., s. 318. 



 95

güvenlik algılamaları içinde dikkate alınması gerektiğini ifade ettikleri gibi, 

neoliberallar de benzer bir biçimde modernleşme, refah, çevre, insan hakları gibi 

konularla uluslararası sürecin analiz edilmesi gerektiğini savunmaktadırlar. Liberaller 

devletlerin güvenlik kaygılarını da (realistlerce ifade edilen) anlamaya çalışmışlar, 

ancak soğuk savaş sonrası düzende güvenliğin devlet merkezli olmaktan birey merkezli 

olmaya doğru kaydığını vurgulamışlardır. Bireysel güvenlik, insan hakları ve azınlık 

hakları talepleri biçimine dönüşmüştür. Ulusal alanda insan hakları ile güvenlik arasında 

sıkı bir bağ vardır. Liberallere göre, insan hakları ihlalleri ulusal güvenliğe zarar 

vermekte, devletin ve rejimin meşruiyetini yok etmekte toplumsal barış ve güvenliğe de 

zarar vermektedir. Ayrıca insan hakları ihlalleri sistematik bir hal alırsa bölgesel ve 

küresel güvenliğe de zarar vermektedir235. Ulusal güvenlik, sistematik insan hakları 

ihlallerinin süreklilik kazandığı ülkelerde gerçekleşmesi imkânsız bir hedef olmaktadır. 

İnsan hakları ihlalleri, ulusal güvenliği sağlamak yerine, devletin meşruiyet zeminini 

yok ederek (devlet-toplum-birey arasındaki ilişkiyi gererek) toplumsal barış ve 

güvenliğe de zarar vermektedir. Dolayısıyla ulusal güvenliğin sağlanması ve korunması, 

insan hakları zemininde bireysel güvenliğin gerçekleşmesine bağlıdır. Ulusal düzeyde 

güvenlik arayışlarının öznesinin birey olması, ulusal güvenliğin insan haklarından 

geçtiğinin anlaşılması bakımından da önemlidir. Ulusal güvenlik ile uluslararası 

güvenlik arasında da yadsınamaz bir bağlantı bulunmaktadır. Dolayısıyla, insan 

haklarının ulusal güvenliği sağlamasının yanı sıra, yaygın insan hakları ihlalleri yapan 

devletlerin de yalnız ulusal değil bölgesel/küresel güvenliği de tehdit edeceği gerçeğiyle 

karşılaşılmaktadır236.  

Bu çerçevede, liberaller içerisinde yer alan ‘kurumsalcılar” olarak adlandırılan 

grup, devletlerin güvenlik dışında ticaret, göç, sağlık, çevre, para gibi konuları da 

dikkate alarak uluslararası işbirliğine yani uluslararası kurumlara-yapılara 

yönelmelerinin özellikle kendileri için uluslararası alandaki belirsizlik ve korkuları 

azaltacağını belirtmektedirler. Bu uluslararası yapıların öncülüğünde, en azından bir 

etkileşim/paylaşım imkânı oluşacağından yanlış algılamalardan kaynaklı 

düşmanlığın/sorunların da en aza indirilebileceği belirtmektedirler. Nitekim bilginin ve 

                                                 
235 İhsan Dağı, İnsan Hakları, Küresel Siyaset ve Türkiye, Boyut Kitapları, İstanbul, 2000, s. 220. 
236 Ibid., s. 210. 



 96

teknolojinin gelişmesi/yayılması yani küreselleşmenin de etkisi ile insanların 

beklentileri de artmıştır ve devletlerin bunları tek başlarına karşılama imkânları da 

azalmıştır. Diğer yandan, her ne kadar ulus-devletlerin uluslararası alanda en önemli 

aktör olma konumları devam etse de artık, en azından kendi kaderlerini tek başlarına 

belirleyememekte (uluslararası ilkeler, andlaşmalar, örgütlerle sınırlı olmak) oldukları 

bir gerçektir237.  

Dolayısıyla günümüz sürecini açıklayan ve bu sürecin şekillenmesinde 

belirleyici olan liberaller, realistlerden farklı olarak devleti, uluslararası ilişkilerin temel 

aktörü olarak görmemekte, devletten başka aktörlerinde varlığını (işbirliği faktörü 

olarak) kabul etmektedirler. Bu yeni aktörleri de liberal kurumsalcılar, 

uluslararası/uluslarüstü örgütler, işçi sendikaları, siyasi partiler, ticari örgütlenmeler, 

çokuluslu şirketler şeklinde saymaktadırlar. Liberaller devletin tek aktör olmasını 

sorgularlar, çok uluslu şirketleri, ulus-ötesi ve uluslararası örgütleri de temel aktörler 

olarak görürler. Bu düşünce de askeri güç hala önemlidir, ancak realistler kadar ön 

planda değildir. Liberaller egemenliği realistler kadar önemsemezler 238 . Liberallere 

göre, uluslararası örgütler, barış ve güvenliği sağlayan unsurlardır ve uluslararası 

hukukun gelişimi de (özellikle insan hakları ve azınlık hakları konuları gibi) barış ve 

güvenliği garanti etmektedir. Bununla birlikte sadece, ikili/çok taraflı diplomasi 

açısından bakıldığında dahi uluslararası örgütlerin insan haklarını geliştireceği 

vurgulanmaktadır239.  

Liberal kurumsalcılara göre, ortak çıkar ve değerler (insan hakları, barışın 

korunması, uluslararası güvenlik ve dayanışma) temelindeki uluslararası kurumsal 

düzenlemelerin, barış ve işbirliğini artıracağını savunmaktadır. Uluslararası kurumsal 

düzenlemelerin ve rejimlerin artmasıyla, ortak değer ve inançlar üzerindeki uzlaşının da 

                                                 
237 Holsti, op. cit., s. 43-44. 
238 John Baylis, “International Security In The Post Cold War Era”, John Baylis and Steve Smith (edits.), 
The Globalization of World Politics, Oxford University Press, Oxford, 1996, s. 4–5; Timothy Dunne, 
“Realism”, John Baylis and Steve Smith (edits.), The Globalization of World Politics, Oxford 
University Press, Oxford, 1996, s. 104–155. 
239 Ayrıca neoliberalleri insan hakları ile buluşturan bir diğer düşünceleri de, ahlak ve moral değerlerin 
önemine ve uluslararası barışı geliştireceğine de inanarak, realistlerin tersine desteklemeleridir. Bu 
konuda bkz. Kegley, “Neoliberal…”, op. cit., s. 12-14. 



 97

gelişeceğini ve bu durumun da barışın sürekli hale getirilmesinde oldukça önemli rol 

oynayacağını vurgulamaktadırlar240.  

Devletten başka aktörlerin varlığını kabul etmelerine rağmen, liberal 

kurumsalcılar diye adlandırılan bu düşünce grubunun da kendi içinde ayrıldıklarını 

belirlemek mümkündür. Örneğin, liberal kurumsalcılardan fonksiyonalistler için 

uluslararası alanda yeni aktörler uluslararası örgütler ve onların uzmanlık birimleri, 

neofonksiyonalistler için işçi sendikaları, siyasal partiler, ticari örgütlenmeler ve 

supranasyonel bürokrasiler, karşılıklı bağımlılık okulu için ise çok-uluslu şirketler ve 

ulus-aşırı koalisyonlardır. Ancak bunların yanı sıra, uluslararası sistemi egemen ulus-

devletlerden oluşan bir yapı olarak gören (bu düşünceyle realistlere yaklaşan) ve bu 

anlamda uluslararası rejim teorisi, çok taraflılık teorisi veya uluslararası toplum 

yaklaşımını benimseyen neoliberaller de olmakla birlikte, bunların çoğu açısından da 

devletin yekpare (üniter) ve rasyonel bir yapı olarak görülmediği bir gerçektir (yani, 

karar alma süreci adem-i merkeziyetçi bir özelliğe sahiptir, farklı kanalların/grupların 

etkilemelerine/yönlendirmelerine açıktır) 241 . Liberal kurumsalcılardan örneğin 

fonksiyonalistler Uluslararası Çalışma Örgütü (ILO) gibi uzmanlık birimlerinin 

işbirliğini geliştirici etkisini, neofonksiyonalistler ise, AB gibi supranasyonel 

örgütlenmelerle bölgesel işbirliklerinin geliştirilerek ulus-devletlerin ulusal refahlarının 

artırılabileceğini belirtmektedirler 242. 

                                                 
240 Arı, Uluslararası…, op. cit., s. 337. 
241 Joseph M. Grieco, “Anarchy and the Limits of Cooperation: A Realist Critique of the Newest Liberal 
Institutionalism”, Charles W. Kegley, Jr. (edits.), Controversies in International Relations Theory, 
Realism and the Neoliberal Challenge, St. Martin’s Press, New York, 1995, s. 153–154. 
242 Ibid, s. 154. 



 98

İKİNCİ BÖLÜM 

AZINLIK HAKLARI VE AZINLIKLARIN ULUSLARARASI ALANDA 

KORUNMASI 

İnsan haklarının uluslararası düzeyde tanınması, 20. yüzyılın en önemli 

gelişmesidir. Bu yüzyılda insan hakları ile ilgili birçok uluslararası andlaşma/sözleşme 

veya uluslararası hukuk işlemi yapılmıştır. Bu andlaşma veya sözleşmelerin temelinde 

ise, insan haklarına ilişkin üzerinde anlaşılmış tanımlar ortaya koymak ve taraf 

devletlerin iç hukuklarında bu hakları uygulayıcı düzenlemelerin yapılmasını sağlamak 

yer almaktadır. Bu süreç de beraberinde insan hakları ihaleleri nedeniyle devletlerin 

içişlerine müdahaleyi gündeme taşımıştır. Küreselleşme ile birlikte sınırların anlamını 

yitirmeye başladığı, küresel toplum ifadelerinin şekillendiği bir dönemde, dünyanın 

herhangi bir yerinde ki bir insan hakları ihlali dünyanın diğer bölgelerini de 

etkilemektedir. Bu nedenle, ulusal egemenlik veya içişlerine müdahale edilemezlik 

ilkeleri günümüzde değişime uğramaktadır. Ulus-devletlerin çözülmesi, ulus-devletlerin 

zayıflaması gibi ifadelerde de yer bulan bu gelişim, tamamen ortadan kalkmamıştır. 

Ancak bu süre. İtibarıyla realizmin etkisi de azalmıştır denilebilir. Çünkü bu yüzyılda 

oluşan yeni uluslararası örgütler veya eskiden kurulmakla birlikte dönüşüme/değişime 

uğrayan uluslararası mekanizmalar ulus-devleti aşan örgütlenmeler haline gelmişlerdir. 

İnsan haklarının ayrılmaz özel bir parçası olan azınlık hakları da, 19. yüzyılın 

ikinci yarısından itibaren uluslararası düzenlemelerde yer bulmaya başlamıştır. Ancak 

teorik analiz kısmında da vurgulandığı gibi, azınlık sorunlarının 1945–1990 arası 

dönemde insan hakları merkezli bir yaklaşımla ele alınması, azınlık haklarının bağımsız 

ve hızlı bir biçimde gelişimini geciktirmiştir/sınırlamıştır. Ancak 1990 sonrası dönemde, 

konuya yönelik olarak gelişen azınlık hakları merkezli yaklaşım, bu haklara ilişkin 

uluslararası alandaki düzenlemelerde de bir sıçramaya neden olmuştur. Günümüzde her 

ne kadar azınlık haklarının içeriği, hakların kimleri kapsadığı ve azınlık haklarının ihlali 

durumunda öngörülecek denetim mekanizması gibi konularda istenilen/olması gereken 

aşamaya ulaşılamamış olsa da en azından azınlık haklarının tanınması ve geliştirilmesi 

konusunda bir uzlaşının oluştuğu söylenebilir.  



 99

Oluşan uzlaşı çerçevesinde azınlık haklarına ilişkin uluslararası alanda yaşanan 

gelişmelere/düzenlemelere bakıldığında, bazı temel noktalarda tartışmaların sürmesinin 

de sürecin gelişimini yavaşlattığı söylenebilir. Bunları şu şekilde sıralamak 

mümkündür: 

• Azınlık kavramı konusunda üzerinde anlaşılmış bir tanıma 

ulaşılamaması. Bu konu kimlerin azınlık olarak değerlendirileceği ve tanınacak 

haklardan kimlerin yararlanıp yararlanamayacağı tartışmalarını beraberinde 

getirmektedir; 

• Azınlık haklarının niteliğine ilişkin tartışmalar. Azınlıklara ilişkin 1990 

sonrası uluslararası düzenlemelerde de, “azınlıklara mensup kişiler” şeklinde ifadelere 

yer verilmesi, azınlık haklarının kolektif hak niteliği taşımasına rağmen bu 

sözleşmelerde bu şekilde belirtilmesinin altında yatan tartışmaların devamına neden 

olmaktadır;  

• Azınlıklara tanınacak hakların kapsamı. Azınlık hakları iki çerçevede ele 

alınmaktadır. Birincisi, insan haklarına dayalı olarak azınlıkların yararlandıkları 

haklardır, ikincisi ise azınlıkların kendi farklılıkları ve bu farklılıkların korunması 

bağlamında yararlanabilecekleri haklardır. Özellikle bu ikinci çerçevenin gelişimi 

sınırlıdır; 

• Self-determinasyon hakkı ile azınlık hakları arasındaki ilişki. Self-

determinasyon hakkı birçok uluslararası hukuk işleminde düzenlenmektedir. Ancak 

sorun, self-determinasyon hakkının azınlıklara yönelik uygulama olanağının olup 

olmaması ile ilgilidir; 

• Azınlık haklarının ihlali durumunda güçlü bir denetim mekanizmasının 

oluşturulamaması. Gerek AK gerek AGİT çerçevesinde kabul edilen azınlıklara ilişkin 

belgelere taraf olan devletler açısından güçlü bir denetim mekanizması kurulamamıştır. 

Yerinde inceleme ve raporlar üzerinden yürütülen denetimler azınlık haklarının ihlaline 

ilişkin güçlü bir caydırıcılığa sahip değildir; 



 100

• Azınlıkların uluslararası alanda korunmasına ilişkin uluslararası belgelere 

ve gelişmelere değinmeden önce, bu belgelerde yer alan azınlık haklarının kapsamı ve 

niteliği hakkında bilgi sunulması konunun bütünlüğü açısından da gerekli olmaktadır. 

1. Azınlık Hakları 

Azınlık hakları, çoğulcu ve demokratik toplumlarda eşitlik ilkesinin tam ve etkili 

bir biçimde gerçekleştirilmesi için azınlıklara verilen negatif hakların (herkese tanınan 

genel insan hakları) dışındaki pozitif hakları (dezavantajlı gruba tanınan özel haklar) da 

içeren haklar topluluğudur. Bir azınlık için üç temel hak vardır. Birincisi, azınlık grubu 

olarak var olma hakkıdır. Bu husus doğal bir hak olarak azınlıkların fiziksel 

varlıklarının korunmasını içermektedir 243 . İkincisi, eşitlik ve ayrım gözetilmemesi 

hakkıdır. Üçüncüsü ise, azınlık kimliğinin tanınması, kimlik unsurlarının yaşatılması ve 

geliştirilmesi hakkıdır. Azınlıklara ilişkin belgelere bakıldığında, bu üçüncü grup hak 

çerçevesinde öncelikle, azınlık mensubu bireylere resmi dilin yanı sıra anadilini 

öğrenme ve kullanma hakkının tanındığı görülmektedir. Dil hakkının dışında, 

azınlıkların kendi kültürlerinden yararlanma hakları da bulunmaktadır. Bu çerçevede 

azınlıklar kültürel kimliklerini korumak ve geliştirmek için kendilerine ait iletişim 

araçlarıyla bilgi ve düşüncelerini ifade etme, bilgi alma ve yayma hakkına sahiptirler. 

Azınlığın kendi dinini açıklama ve uygulama hakkı da bulunmaktadır. Bir diğer hak ise, 

azınlık mensuplarının yaşadıkları bölgelerde ve kendileri ile ilgili işlerde kültürel, 

dinsel, toplumsal, ekonomik ve kamusal alana ve ulusal ya da yerel karar alma 

mekanizmalarına tam olarak katılımlarının sağlanmasıdır. Bunların dışında azınlıklar, 

ayrım gözetilmeksizin kendi gruplarının veya başka azınlık gruplarının üyeleriyle, 

ayrıca ilgili devletin sınırları dışında yaşayan ancak kendileriyle aynı ulusal ya da etnik 

kökene, dil ya da dine sahip bireylerle özgür ve barışçı ilişkiler kurma ve sürdürme 

hakkına da sahip bulunmaktadırlar244. 

İnsan hak ve özgürlüklerinin tanındığı ve güvence altına alındığı günümüz 

belgelerinin hepsinde bu haklara ilişkin sınırlamalara da ayrıntılı olarak 

değinilmektedir. Azınlık haklarına ise, gerek bu belgeler gerek azınlıklara yönelik özel 
                                                 
243  Javaid Rehman, “Uluslararası Hukukta Azınlık Hakları”, Ulusal, Uluslarüstü ve Uluslararası 
Hukukta Azınlık Hakları, İstanbul Barosu Yayınları, İstanbul, 2002, s. 100–106. 
244 Kurubaş, op. cit., s. 24-27. 



 101

bir takım belgeler (Ulusal Azınlıkların Korunmasına İlişkin Çerçeve Sözleşmesi gibi) 

temelinde bakıldığında, bu hakların da bir takım sınırlanmalara tabi olduğu söylenebilir. 

Her hak beraberinde bir yükümlülüğü de getirmektedir. Bu düşünce itibarıyla azınlık 

hakları da en genel çerçevede, hakların kötüye kullanılmaması ve başkalarının hak ve 

özgürlüklerine saygı gösterilmesi temel ilkeleriyle sınırlandırılmıştır. Ancak azınlık 

haklarına ilişkin sınırlamalarda, Çerçeve Sözleşme’de de düzenlendiği gibi, 

“demokratik toplum düzeni” ölçütü saklı tutulmuştur. 

1. 1. Azınlıklara Tanınan Haklar 

İkinci Dünya Savaşı sonrasında azınlıkların korunmasına ilişkin gelişmelerin, 

uluslararasılaşan insan hakları çerçevesinde, eşitlik ve ayrımcılık yasağı ilkeleri 

temelinde yaşanmaya başladığı görülmektedir. Ancak teorik çerçevede de belirtildiği 

üzere, bu gelişmelerin bağımsız bir azınlık hakları hukuku oluşturmak temelinde 

yaşanmadığı, azınlık sorunlarının insan hakları merkezinde bir yaklaşımla ele alınması 

üzerinde yoğunlaşıldığı görülmektedir. 1990’lara kadarki dönemde, BM Kişisel ve 

Siyasi Haklar Sözleşmesi’nin245 (1966) 27. maddesi gibi önemli bir istisna dışında bu 

yaklaşımın devam ettiği/izlendiği söylenebilir. 1990’lardan itibaren, azınlık hakları 

merkezinde bir yaklaşımla azınlık sorunlarına yönelmeye başlanıldığı, gerek AK 

tarafından kabul edilen Ulusal Azınlıkların Korunmasına İlişkin Çerçeve Sözleşmesi246 

gerek AGİK çerçevesinde düzenlenen Ulusal Azınlıklar Yüksek Komiserliği 247 

örneklerinde somutlaşmaktadır. Uluslarüstü bir yapılanma olma özelliğinin sürekli 

vurgulandığı AB çerçevesinde 1993 yılında kabul edilen ve örgüte tam üyelik için 

gerçekleştirilmesi gereken temel şartlar olarak belirlenen Kopenhag Kriterleri içerisinde 

                                                 
245  BM Kişisel ve Siyasi Haklar Sözleşmesi’nin orijinal İngilizce metni için bkz.  
http://www2.ohchr.org/english/law/pdf/ccpr.pdf (e. t. 31.03.2008). 
246 Ulusal Azınlıkların Korunmasına İlişkin Çerçeve Sözleşmesi’nin orijinal İngilizce metni için bkz. 
http://www.coe.int/t/e/human_rights/minorities/2._framework_convention_%28monitoring%29/1._texts/
H(1995)010%20E%20FCNM%20and%20Explanatory%20Report.asp#TopOfPage (e. t. 31.03.2008). 
247  AGİT Ulusal Azınlıklar Yüksek Komiserliği’ne ilişkin daha ayrıntılı bilgi için bkz. 
http://www.osce.org/hcnm/ (e.t. 31.03.2008). Ulusal Azınlıklar Yüksek Komiseri hakkında daha ayrıntılı 
bilgi için bkz. Gökçen Alpkaya “Ulusal Azınlıklar Yüksek Komiseri”, Ankara Üniversitesi Siyasal 
Bilgiler Fakültesi Dergisi, 55(2), Nisan-Haziran 2000, s. 1–19. 



 102

azınlıkların korunmasına ilişkin yükümlülüklere yer verilmiş248 olunması da azınlıklar 

konusunun günümüzde taşıdığı önemin anlaşılması açısından belirleyicidir.  

Bu noktada, BM, AK, AGİT, AB gibi yapılanmaların Kurucu Andlaşmalarının 

azınlıklara yönelik düzenlemelerine geçmeden önce, tüm bu belgelerde de özellikle 

vurgulanan “azınlık grubu bireylerine tanınan haklar” konusuna değinilmesi 

gerekmektedir. Daha önce teorik çerçevede de vurgulandığı üzere, kolektif hak-insan 

hakkı ayrımı azınlık haklarına ilişkin olarak belirleyici öneme sahiptir. Bu nedenle, 

ulus-devletlerin realist kaygılarının giderilmesine yönelik olarak azınlıklarla ilgili 

sözleşmelerde kullanılan “azınlık grubu bireylerine tanınan haklar” şeklindeki 

düzenlemenin yarattığı sonuçlara değinilmesi de önem kazanmaktadır. Daha önce insan 

hakkı-azınlık hakkı ayrımında vurgulanan, bireysel hak ile kolektif hak-grup hakkı 

arasındaki farklılıkların “azınlık grubu bireylerine tanınan haklar” ifadesinde nasıl 

şekillendiği bu çerçevede açıklanmış olacaktır. 

Bireysel hak/kolektif hak tartışması, azınlıkların etkili bir biçimde korunabilmesi 

için hangi hak öznesine ağırlık verilmesi gerektiği konusunu temel almaktadır249. Bu 

öznelerden biri azınlık grubu diğeri ise, azınlık grubunun üyeleri yani doğrudan azınlık 

olma özelliği taşıyan bireylerdir. Daha öncede vurgulandığı gibi, temelde grup hakkı ile 

kolektif hakkın birbirinden farklı oldukları 250  ifade edilse de, kolektif hak 

                                                 
248  22 Haziran 1993 tarihinde yapılan Kopenhag Zirvesi'nde, AK, Avrupa Birliği'nin genişlemesinin 
Merkezi Doğu Avrupa devletlerini kapsayacağını kabul etmiş ve aynı zamanda adaylık için başvuruda 
bulunan devletlerin tam üyeliğe kabul edilmeden önce karşılaması gereken kriterleri de belirlemiştir. Bu 
kriterler siyasi, ekonomik ve topluluk mevzuatının benimsenmesi olmak üzere üç grupta toplanmıştır. 
Siyasi kriterler başlığı altında azınlıklar ile ilgili şu yükümlülük yer almaktadır: Tam üyeliğe aday 
devlette, demokrasiyi,  hukukun  üstünlüğünü, insan haklarını ve azınlık haklarını güvence altına alan  
kurumların varlığı. Metnin orijinali için bkz. 
http://www.abgs.gov.tr/files/_files/Zirve_Bildirileri/co_en_1993.pdf (e. t. 31.03.2008). 
249  Kaboğlu herhangi bir karşılaştırmaya yer vermeden kolektif hakları şu şekilde tanımlamaktadır; 
“öznelerini grup veya toplulukların oluşturduğu, bireylerin ötesinde topluluklarının da korunduğu ve hak 
sahipleriyle amaçları bakımından ancak birey gruplarınca kullanılabilen ve /veya bireylerin tek 
başlarına kullanmaları çok güç olan özgürlüklerdir”. Bu tanıma öre kolektif hakların öznesi birey 
topluluklarıdır. Gruplar, örgütlenmiş/sürekli gruplar (dernekler, sendikalar, siyasal partiler) veya geçici 
gruplar (toplanma, gösteri düzenleme veya toplu eylemde bulunma şeklinde oluşan gruplar) olabilir. 
Azınlık grupları ise, bunların dışında kendine özgü özellikler gösteren topluluklardır. Kaboğlu’na göre, 
azınlıklara özgü haklar ve bu hakların korunması ancak topluluk olarak kabul durumunda 
sağlanabilecektir. Bkz. İbrahim Ö. Kaboğlu; Kolektif Özgürlükler, Diyarbakır Üniversitesi Hukuk 
Fakültesi Yayını, Diyarbakır, 1989, s. 56–65, 105.  
250 Grup hakkını, ‘grup üyelerinin (yani bireylerin) haklarının toplamı veya kişilerin bireysel haklarını bir 
araya gelerek elde etmelerinde bir araç hak’; kolektif hakkı ise, ‘kendilerine ait farklı kültürel özellikleri 
korumak ve geliştirmek için toplulukların kullanabildiği bir hak’ olarak tanımlayan görüşler de 



 103

savunucularının, bu hakları etnik, dinsel, dilsel ya da ulusal azınlık ‘grup’larının hakları 

olarak görmeleri nedeniyle bu fark önemsiz hale gelmektedir. Kolektif hak 

savunucularının çoğu, bu hakların grubun “hayatta kalmasını” güvence altına almak için 

düzenlendiklerini ifade etmektedirler251. Kolektif hak-grup hakkı tartışmasından daha 

önemli olan, kolektif hak-birey hakkı tartışmasıdır. Çünkü kolektif hakkın tanınması, 

azınlık gruplarına örgütlenme hakkı yaratılması, özerklik veya ayrılıkçı taleplere kadar 

varan bir takım sorunların doğmasına neden olmaktadır252. Ayrıca bir diğer sorun alanı 

da, grubun kolektif haklarının tanınması durumunda grup ile birey arasında kolektif 

hak/bireysel hak tartışmasının doğması ve bu durumunda karşılıklı olarak hakları 

aşındırmasıdır. Daha öncede değinildiği gibi, bir yandan grubun grup kimliği 

çerçevesinde sahip olduğu değerleri korunurken, diğer yandan da grubu oluşturan 

bireylerin bireysel haklarının korunması gerekmektedir.  

1945–1990 arası dönemde insan haklarına ilişkin yapılan uluslararası 

düzenlemelerde azınlıklara sınırlı bir çerçevede yer verildiği görülmektedir. Üzerinde 

durulacak olan bu düzenlemelerde de, bireysel hak/kolektif hak tartışmalarının izini 

bulmak mümkündür. Şöyle ki, örneğin BM Kişisel ve Siyasi Haklar Sözleşmesi’nin 27. 

maddesinde “…, bu azınlıklara mensup olan kişiler,…” ifadesine yer verilerek azınlık 

haklarında öznenin birey olduğu vurgulanmaya çalışılmıştır. Azınlıklar konusunda daha 

somut gelişmelerin yaşandığı (insan hakları merkezli yaklaşımlardan azınlık hakları 

merkezli yaklaşımlara geçildiği dönem itibarıyla) 1990 sonrası dönemde karşımıza 

çıkan 1992 tarihli BM ‘Ulusal ya da Etnik, Dinsel ve Dilsel Azınlıklara Mensup 

Kişilerin Haklarına İlişkin Bildirge253’nin 3 (1). Maddesi ile AGİK’nin 1990 yılında 

kabul ettiği Kopenhag Belgesi254’nin 32 (6). Paragrafında da ‘azınlığa mensup kişilerin’ 

kendi gruplarının diğer üyeleriyle birlikte toplu olarak azınlık haklarını 

                                                                                                                                               
bulunmaktadır. Bu konuda bkz. Douglas Sanders, “Collective Rights”, Human Righs Quarterly, Vol. 
13, No 3, (August 1991), s. 369–370. 
251 Darlene M. Johnston, “Native Rights as Collective Rights: A Question of Self-Preservation”, Will 
Kymlicka (edit.), The Rights of Minority Cultures, Oxford University Press, Oxford, 1995, içinde s. 
179, 182, 185–187.  
252 Sanders, op. cit., s. 374-375. 
253 Bu Bildirgenin orijinal İngilizce metni için bkz. http://www2.ohchr.org/english/law/minorities.htm (e 
.t. 31.03.2008). 
254 AGİK’in 1990 yılında kabul ettiği Kopenhag Belgesi’nin orijinal İngilizce metni için bkz.  
http://www.osce.org/documents/odihr/1990/06/13992_en.pdf (e. t. 31.03.2008). 



 104

kullanabilecekleri belirtilmektedir. Bu iki madde aslında, azınlığa mensup bireyler 

ifadesine yer vermekle birlikte “hem bireysel hem de kendi gruplarının diğer üyeleriyle 

birlikte toplu olarak” şeklinde bir düzenlemeye gitmeleriyle de BM Kişisel ve Siyasi 

Haklar Bildirgesi 27. maddesinden farklılaşmaktadır255. Ancak yine de azınlık hakları 

çerçevesinde, kolektif hakların tanınması ile bireyin haklarının yadsınmasının da önüne 

geçilmeye çalışıldığı söylenebilir. 

Azınlık haklarına ilişkin diğer belgelerde veya bunlara ilişkin yayınlanan 

açıklayıcı rapor, not ya da tutanaklarda256, özel olarak, azınlık gruplarının üyeleri olan 

bireylerin haklarına ilişkin vurgu yapılmaktadır. Tüm bu örneklere ilişkin olarak hukuki 

bir çözümleme yapmaktan 257  kaçınılmakla birlikte, düzenlemelere ilişkin olarak iki 

kaygının ön plana çıktığı söylenebilir. Bunlardan ilki kolektif hak/bireysel hak 

tartışmaları temelinde azınlık grubunun bireyin haklarını sınırlayabileceği/ortadan 

kaldırabileceğine ilişkin kaygıdır. Diğeri ise, yine bu tartışma temelinde ulus-

devletlerin, kolektif hakkın özerklik veya daha da ileri olarak ayrılıkçı hareketlere 

kaynak oluşturabileceği şeklinde belirlenebilecek kaygılarıdır. Bu iki kaygının, genel 

olarak, azınlıklara ilişkin uluslararası alanda yapılan düzenlemelere yansıdığı 

görülmektedir. Ancak, uluslararası düzenlemelerde azınlık haklarının bu kaygılarla 

şekillenen bireysel yanı ön plana çıkartılsa da, bu haklar, temelde azınlıkların var olma 

ve bir kimliğe sahip olma hakkı çerçevesinde şekillendiği için, dolaylı da olsa grup 

kimliğinin korunması sonucunu da doğurmaktadır. Yani, azınlık bireyinin sahip olduğu 

kimliğin şekillenmesine neden olan içinde doğduğu gruptur ve bu grubun olmaması, 

                                                 
255 Naz Çavuşoğlu, Uluslararası İnsan Hakları Hukukunda Azınlık Hakları, Su Yayınları, İstanbul, 
2001, s. 58.  
256 BM İnsan Hakları Komitesi’nin Kişisel ve Siyasi Haklar Bildirgesi’nin 27. Maddesi’ne ilişkin Genel 
Yorum’un orijinal İngilizce metni için bkz. http://www1.umn.edu/humanrts/gencomm/hrcom23.htm (e.t. 
31.03.2008). Aynı metnin Türkçe çevirisi için bkz. Zeri İnanç (der.), Uluslararası Belgelerde Azınlık 
Hakları, Ütopya Yayınları, Ankara, 2004, s. 68–72; Ulusal Azınlıkların Korunmasına İlişkin Çerçeve 
Sözleşme’yi Açıklayıcı Rapor’un orijinal İngilizce metni için bkz. 
http://www.coe.int/T/e/human_rights/Minorities/2._FRAMEWORK_CONVENTION_(MONITORING)/
1._Texts/H(1995)010%20E%20FCNM%20and%20Explanatory%20Report.asp (e. t. 31.03.2008); 
Venedik Komisyonu’nun hazırladığı Azınlıkların Korunmasına İlişkin Avrupa Sözleşmesi önerisi için 
bkz. http://www.venice.coe.int/docs/2007/CDL-MIN(2007)001-e.pdf (e. t. 31.03.2008); İnanç, op. cit., s. 
113-118. 
257  Bu hukuki analizlere ilişkin olarak bkz. Çavuşoğlu, Uluslararası…, op. cit., s. 58-64; Patrick 
Thornberry, “International and European Standarts on Minority Rights”, Hugh Miall (edit.), Minority 
Rights in Europe: Prospects for a Transnational Regime, Royal Institute of International Affairs, 
Council on Foreign Relations Press, New York, 1994, içinde s. 20-21.  



 105

bireyin de o azınlığın bir üyesi olarak anılmaması sonucunu yaratacaktır. Üstelik 

kolektif hak gruba tanınsa dahi, bu haklardan yararlanacak olan yine o grup içindeki 

bireydir. Ayrıca devletin yükümlülüklerinden biri olan, azınlıkların asimilasyona kaşı 

korunmasında da vurgulanan özne birey değil, grubun kendisidir. Bu nedenlerle, azınlık 

haklarının bireysel haklara dayanan boyutu vurgulanırken, kolektif hak özelliğinin de 

kabul edilmesi azınlık sorunlarının çözümlenmesi adına önem kazanmaktadır.  

Azınlık haklarının temelinde eşitlik, ayrımcılık yasağı ve bu bağlamda azınlık 

kimliğinin asimilasyona karşı korunması genel ilkeleri bulunmaktadır. Azınlık haklarına 

ilişkin uluslararası düzenlemelerde de öncelikle bu temel ilkelerin vurgulandığı ya da 

korunmaya çalışıldığı söylenebilir. Çünkü ancak bu temel ilkelerin yerleşmesi 

temelinde diğer dil, din, özerklik vb. gibi bir takım haklarından söz edilebilmesi 

mümkün olacaktır.  

1.1.1. Genel İlkeler: Eşitlik, Ayrımcılık Yasağı, Azınlık Kimliğinin 

Asimilasyona Karşı Korunması 

Azınlık haklarının temelinde yatan ilkeler eşitlik ve ayrımcılık yasağıdır. Azınlık 

haklarına ilişkin analizlerde ayrımcılık yasağı ilkesiyle birlikte ‘pozitif ayrımcılık’ 

kuralına da yer verildiği görülmektedir. Bunun nedeni, azınlık ile çoğunluk arasında 

gerçek eşitliğin sağlanabilmesi için azınlıkların kendilerine özgü kimliklerinin 

korunmasına yönelik uygun koşulların yaratılması gerekmektedir. Bu koşulların ise, 

ancak pozitif ayrımcılık ilkesinin uygulanması ile sağlanabileceği ifade edilmektedir258. 

Çünkü azınlıkların çoğunlukla aynı haklara sahip olması, bazı noktalarda eşitliği 

sağlamaktan uzak kalabilmektedir. Azınlıkların kendi kimliklerini geniş özgürlük 

alanında korumaları için eşitlik ilkesi gereğince özgür kılınmaları yanında, (hâkim 

topluluğun (çoğunluğun) temel değerleriyle sürekli çatışma halinde olmanın da farklılığı 

korumada güçlük yaratması nedeniyle) devletin azınlık kimliğinin korumasında aktif bir 

rol üstlenmesi gerekebilmektedir259.  

                                                 
258 Ryszard Cholewinski, “State Duty Towards Ethnic Minorities: Positive or Negative?”, Human Rights 
Quarterly, Vol. 10, No. 3, (August 1988), s. 344. 
259 Çağatay Okutan, “Teori ve Uluslararası Metinlerde Azınlık Tanımı”, Ankara Üniversitesi Siyasal 
Bilgiler Fakültesi Dergisi, S. 59–2, Nisan-Haziran 2004, s. 66–67. 



 106

Eşitlik ve ayrımcık yasağı insan hakları hukukunun temel ilkeleridir. Eşitlik 

temeli Stoacı akıma kadar dayandırılan, sonraki yüzyıllarda unutulmaya yüz tutmuşken 

1789 yılında Fransız İhtilali’nde kardeşlik, özgürlük gibi ilkelerle birlikte savunularak 

tekrar önem kazanan bir kavramdır260. Avrupa’da 17. ve 18. yüzyıllarda başlayan kanun 

önünde eşitlik çabaları ile bütün vatandaşların eşit siyasi haklara kavuşması sağlanmaya 

çalışılmıştır261. Bu çerçevede biraz daha gelişen eşitlik kavramı, özgürlüğün gelişimini 

sağlamakta bir araç olarak karşımıza çıkmaktadır. Çünkü keyfiliği dışlayan ve 

ayrımcılığı yasaklayan bir toplumda birey ve grupların özgürlüğü daha iyi bir biçimde 

korunmakta, hukuki güvenlikleri de daha kolay sağlanmaktadır262.  

Farklı olmak hakkı ve buna bağlı olarak ayrımcılık yasağı ise, eşitlik ilkesi ile 

birlikte ele alınmaktadır. Farklılık bir varlığı diğerinden ayıran özelliktir. Bu farklılıklar 

hukuki olarak ifade edildiğinde “ayrımcılık” yapılmış olur. Ayrımcılık ise, herkes için 

eşit özgürlük anlayışı temelinde ulusal ve uluslararası belgelerde yasaklanmıştır. BM 

Evrensel İnsan Hakları Beyannamesi263’nin 14. Maddesi “bu sözleşmede tanınmış hak 

ve özgürlüklerden yararlanma, cinsiyet, ırk, renk, dil, din, siyasal veya diğer kanaatler, 

ulusal veya sosyal köken, ulusal bir azınlığa mensupluk, servet, doğum veya herhangi 

başka bir durum bakımından hiçbir ayrımcılık yapılmadan sağlanır” düzenlemesi ile 

eşit özgürlük temelinde ayrımcılığın yasaklanmasını güvence altına almıştır264.  

Evrensel Beyanname ile başlayan süreci düşünecek olursak, insan haklarının 

temel ilkeleri olan eşitlik ve ayrımcılığın yasaklanmasını düzenleyen birçok belge daha 

tespit etmek mümkündür. Örneğin, Ekonomik, Sosyal ve Kültürel Haklara İlişkin 

Uluslararası Sözleşmesi265’nin 2/2. Maddesi “bu sözleşmeye taraf olan devletler, bu 

sözleşmede belirtilen hakların ırk, renk, cinsiyet, dil, din, siyasal ya da başka düşün, 

                                                 
260 Ünal, op. cit., s. 70.  
261 Bryan Turner, Eşitlik, Çeviren: Bahadır Sina Şener, Dost Kitabevi, Ankara, 1997, s. 121.  
262  Delpereé, Droit Constitutionnel, Bruxelles, F. Lacier S. A., 1987, s. 194’den aktaran, Kaboğlu, 
Özgürlükler Hukuku, op. cit., s. 14.  
263  BM Evrensel İnsan Hakları Beyannamesi’nin orijinal İngilizce metni için bkz. 
http://www.unhchr.ch/udhr/lang/eng.pdf (e. t. 31.03.2008); Türkçe çevirisi için bkz. Genç, İnsan 
Hakları…, op. cit., s. 239-244. 
264 İbrahim Ö. Kaboğlu, Özgürlükler Hukuku-İnsan Haklarının Hukuksal Yapısı, Güncelleştirilmiş 5. 
Baskı, Afa Yayınları, İstanbul, 1999, s. 15. 
265 Ekonomik, Sosyal ve Kültürel Haklara İlişkin Uluslararası Sözleşmesi’nin orijinal İngilizce metni için 
bkz. http://www2.ohchr.org/english/law/cescr.htm (e. t. 31. 03. 2008); Türkçe çevirisi için bkz. Genç, 
İnsan Hakları…, op. cit., s. 261-272. 



 107

ulusal ya da toplumsal köken, mülkiyet, doğum ya da başka statü bakımından hiçbir 

ayırım gözetilmeksizin uygulanacağına güvence vermekle yükümlüdürler” 266  ile 

ayrımcılık yasağına ilişkin düzenlemeyi getirmiştir. Ayrımcılık yasağına ilişkin olarak 

yine benzer hükümler Her Türlü Irk Ayrımcılığının Önlenmesi Sözleşmesi267’nin 5. 

Maddesi268 ile Çocuk Hakları Sözleşmesi269’nin 2/1. Maddesi270nde de yer almaktadır.  

Bir azınlığa mensubiyete dayalı ayrımcılığın yasaklanmasına ilişkin hükümlere 

ise, Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi 271 ’nin 14. Maddesi 272 nde ve Azınlıkların 

Korunmasına İlişkin Çerçeve Sözleşmesi’nin 4/1. maddesinde yer verilmiştir. Gerek bu 

düzenlemeler gerek Çerçeve Sözleşmeyi Açıklayıcı Rapor’daki ifadeler birlikte ele 

alınırsa, ekonomik, sosyal, siyasal ve kültürel yaşamın her alanında ulusal azınlığa 

mensup kişilerle çoğunluğa mensup olanlar arasında “tam ve etkili eşitliğin” 

geliştirilmesi için devletin de özel önlemler alma yükümlülüğü özellikle 

vurgulanmaktadır. Devletin, alacağı bu önlemlerde, başkalarının haklarını ihlal 

etmeyecek ve başkalarına karşı ayrımcılığa yol açmayacak şekilde ölçülü davranması 

gerektiği vurgulanmaktadır. Bu ifadeler kendi içerisinde, doğal olarak, azınlıklara 

yönelik pozitif ayrımcılığı da barındırmaktadır. Burada amaçlanan azınlıkların farklı 

kimliklerinin korunmasının sağlanmasıdır.  

Genel ilkelerden sonuncusu ise, azınlıkların asimilasyona karşı korunması 

ilkesidir. Asimilasyon, bir dinsel, dilsel, kültürel, etnik veya ulusal gruba mensup 

                                                 
266 Ibid., s. 262. 
267  Her Türlü Irk Ayrımcılığının Önlenmesi Sözleşmesi’nin orijinal İngilizce metni için bkz. 
http://www2.ohchr.org/english/law/cerd.htm , (e. t. 31.03.2008); Türkçe çevirisi için bkz. Genç, İnsan 
Hakları…, op. cit., s. 261-272, 249-261.  
268 Ibid., s. 252. 
269 Çocuk Hakları Sözleşmesi’nin orijinal İngilizce metni için bkz. 
http://www2.ohchr.org/english/law/crc.htm (e. t. 31.03.2008); Türkçe çevirisi için bkz. Genç, İnsan 
Hakları…, op. cit., s. 327-348. 
270 Ibid., s. 329. 
271 1950 tarihinde kabul edilen Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi’nin orijinal İngilizce metni için bkz. 
http://conventions.coe.int/Treaty/en/Treaties/Html/005.htm. (e. t. 31.03.2008). 1998 tarihinde kabul 
edilen 11. Protokol ile değişmiş Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi Türkçe çevirisi için bkz. Mehmet 
Semih Gemalmaz, İnsan Hakları Belgeleri (Bölgesel Sistemler), Alkım Kitabevi, İstanbul, 1999, s. 36–
63. 
272 14. Madde düzenlemesi şöyledir: “Bu sözleşmede tanınan hak ve özgürlüklerden yararlanma, cinsiyet, 
ırk, renk, dil, din, siyasal veya diğer kanaatler, ulusal ve sosyal köken, ulusal bir azınlığa mensupluk, 
servet, doğuş veya herhangi başka bir durum bakımından hiçbir ayrım gözetilmeksizin sağlanır”. Bkz. 
Genç, İnsan Hakları…, op. cit., s. 392. Ancak bu madde ayrımcılık yasağını “sözleşmede tanınan hak ve 
özgürlüklerle sınırlı” olarak düzenlemektedir.  



 108

kişilerin, kendilerine özgü nitelikleri/değerleri koruma isteklerinden vazgeçmeleri ve 

çoğunlukla entegre olmaları ya da çoğunluk kültürü içinde erimeleri olarak 

tanımlanabilir. Bu durumun yaşanabilmesi için ise, bu kişiler üzerinde doğrudan ya da 

dolaylı olarak güç kullanılması, baskı yapılması yasaklama/sınırlama uygulanması gibi 

davranışlara başvurulması gerekmektedir 273 . Bu somut davranışların yanı sıra, 

azınlıkların çok farkında olmadan uğradıkları asimilasyona dayalı yöntemler veya 

uygulamalar da olabilmektedir. Bu çerçevede azınlıklara, insan haklarının özel bir 

parçasını oluşturan azınlık hakları tanınmadığı takdirde yavaş yavaş asimilasyon süreci 

başlamaktadır. Dil ve eğitim kurumlarının tercihi haklarına ilişkin yasaklama ya da 

sınırlamanın yanı sıra, azınlık bilinci üzerine dıştan yapılacak müdahaleler de 

asimilasyon sürecini hızlandırmaktadır. Bu noktada şunun da belirtilmesi gerekmektedir 

ki; azınlık olma bilincinin zayıf olduğu veya azınlıkların kendi istekleri ile bu bilinci bir 

yana bırakmak istedikleri durumlarda asimilasyon kolayca gerçekleşmektedir. Örneğin 

Alsas’daki dil azınlığı, grup kimlik bilinçlerinin azalması ve kimliği muhafaza etme 

isteklerinin zayıflaması nedeniyle yok olma tehlikesi içerisine girmiştir274.  

AGİK Kopenhag Belgesi 32. maddesinde azınlıkların asimilasyonuna ilişkin 

husus şu şekilde düzenlenmiştir: “ulusal azınlıklara mensup kişiler etnik, kültürel, 

dinsel ve dilsel kimliklerini özgürce ifade etme, koruma ve geliştirme ve kendi iradeleri 

dışında, herhangi bir asimilasyon girişimine maruz kalmadan, kendi kültürlerini 

yaşatma ve geliştirme hakkına sahiplerdir”. BM’in 1992 yılında kabul ettiği Ulusal ya 

da Etnik, Dinsel ve Dilsel Azınlıklara Mensup Kişilerin Hakları Bildirgesi’nin 1. ve 4. 

maddelerinde de, devletlerin, kendi ülkelerindeki azınlıkların varlığını ve bu azınlıkların 

kimliklerini korumak ve bunlar için gerekli önlemleri almak sorumluluğu 

vurgulanmaktadır275. Çerçeve Sözleşmesi’nin 5/2. maddesi ise, bu ilkeye yönelik olarak 

şu güvenceyi getirmiştir; “taraflar, genel entegrasyon politikaları gereğince aldıkları 

önlemler saklı tutularak, ulusal azınlıklara mensup kişilerin kendi istençlerine karşın 

asimilasyonu amaçlayan politika ve uygulamalardan kaçınırlar ve bu kişileri böyle bir 

asimilasyonu amaçlayan herhangi bir eyleme karşı korurlar”. Bu madde düzenlemeleri 
                                                 
273 Arsava, Azınlık Kavramı…, op. cit., s. 51.  
274 Gustav Woytt, Ist im Jahre 2000 Deutsch im Elsass ausgertorben?, Europa Ethnica, 1982, s. 159 
vd.’dan aktaran Ibid., s. 52. 
275 İlgili hükümler için bkz. İnanç, op. cit., s. 65-66, 114. 



 109

ile bir yandan asimilasyon yasaklanırken diğer yandan da azınlıkların çoğunluk ile 

bütünleşmesi/entegrasyonu amaçlanmaktadır. Çerçeve Sözleşmeyi Açıklayıcı Rapor’da 

da öngörülen bu bütünleşme politikalarıyla, kültürel farklılaşmanın toplumlar için bir 

bölünme kaynağı değil, zenginleştirici bir unsur olarak değerlendirilmesi gereğinin altı 

çizilmiştir276.  

1.1.2. Azınlıklara İnsan Hakları Bağlamında Tanınan Haklar ve 

Azınlıkların Kimlik Hakları 

Azınlıklara tanınan haklar, uluslararası belgelerdeki düzenlemeler çerçevesinde 

genel olarak saptanabilirler. Bu düzenlemelere göre azınlık haklarını, ilk olarak insan 

haklarına ilişkin uluslararası hukuk işlemleri itibarıyla ele almak gerekmektedir. Çünkü 

insan hakları alanındaki düzenlemelerde yer alan bir takım haklar, nitelikleri gereği, 

azınlık grubundaki bireylerin de taleplerine cevap oluşturacak niteliğe sahiptirler. Bu 

haklar şu şekilde sıralanabilir: Yaşama hakkı, kişi özgürlüğü ve güvenliği hakları, dini 

inanış özgürlüğü, ibadet özgürlüğü, düşünce özgürlüğü, kamu görevlerine veya diğer 

işlere girmede eşitlik. Bu gibi haklar, Evrensel İnsan Hakları Beyannamesi’nin 1/1. 

maddesinde de tüm insanların kullanımına sunulan haklar olarak güvence altına 

alınmıştır. Evrensel Beyanname dışında, örneğin Her Türlü Irk Ayrımcılığının Ortadan 

Kaldırılmasına İlişkin Sözleşme, Soykırımın Önlenmesi ve Cezalandırılmasına İlişkin 

Sözleşme277, 1776 tarihli Amerikan Virginia Haklar Bildirisi278 gibi belgeler de genel 

nitelikli insan haklarını düzenlemekte, fakat azınlık grupları için özel düzenlemelere yer 

vermemektedirler 279 . Bunların dışında, azınlıklara ilişkin düzenlemeler içermekle 

birlikte, azınlıkların genel insan hak ve özgürlüklerinden herhangi bir ayrım 

gözetilmeksizin ve kanun önünde tam bir eşitlik içinde etkili bir şekilde 

yararlanacaklarını düzenleyen AGİK Kopenhag Belgesi gibi düzenlemeler de 

                                                 
276 Çavuşoğlu, Uuslararası…, op. cit., s. 91-92. 
277 Soykırım Suçunun Önlenmesine ve Cezalandırılmasına İlişkin Sözleşme’nin İngilizce orijinal metni 
için bkz. http://www2.ohchr.org/english/law/genocide.htm (e. t. 31.03.2008); Sözleşme’nin Türkçe çeviri 
metni için bkz. Genç, İnsan Hakları…, op. cit., ss. 235–239. 
278 Amerikan Virginia Haklar Bildirisi’nin maddeleri için bkz. Gemalmaz, Ulusalüstü İnsan Hakları…, 
op. cit., s. 73-75. 
279 Arsava, Azınlık Kavramı…, op. cit., 84-90.  



 110

bulunmaktadır. Ayrıca AGİK, Yeni Bir Avrupa İçin Paris Şartı 280  adlı belgede de 

“ulusal azınlık mensuplarının haklarına, uluslararası seviyede tanınan insan haklarının 

bir parçası olarak, sınırsız bir biçimde saygı gösterilmesi gerektiği” vurgulamaktadır281. 

Çerçeve Sözleşme’yi Açıklayıcı Rapor’da da AİHS’nin 9., 10., 11. maddelerindeki 

düzenlemelerin, ki bunlar toplanma, örgütlenme, ifade, düşünce, din ve vicdan 

özgürlüklerini içermektedir, azınlıkların korunmasıyla özellikle bağlantılı olduğu 

belirtilmektedir282. 

Azınlıkların sahip olduğu hakların ikinci kısmını ise, literatürde ‘kimlik hakları 

ya da kültürel haklar’ olarak da adlandırılan haklar oluşturmaktadır. Bu haklar, 

azınlıkların ayırt edici farklılıklarının başka toplumların müdahalesine karşı korunmayı 

sağlayan haklardır 283 . Bu konuda kimlik haklarının, bağımsız bir biçimde 

düzenlenmesinin yanı sıra insan hak ve özgürlükleri kapsamında etkin bir biçimde 

korunmalarının sağlanması da önerilmektedir284. Bu çerçevede, örneğin Evrensel İnsan 

Hakları Beyannamesi’nin 27. maddesinde “topluluğun kültürel hayatına serbestçe 

katılma hakkı tanınması”, Ekonomik, Sosyal ve Kültürel Haklar Sözleşmesi’nin 15. 

maddesinde “bilim ve kültürün korunması, geliştirilmesi ve yayılması için gerekli 

adımları atmanın taraf devletin ödevi olduğu”, yine aynı sözleşmenin 27. maddesinde de 

“azınlıkların mensup olduğu grubun diğer üyeleri ile birlikte kendi kültürlerinden 

yararlanma, kendi dinlerine sahip çıkma ve uygulama, kendi dillerini kullanma hakları” 

şeklindeki düzenlemelere yer verilmiştir.  

Bunların dışında Azınlıkların Korunmasına İlişkin Sözleşme’nin 9., 10., 11., 12., 

13., 14. maddelerinde belirtilen azınlık hakları ve ilkeleri, kültürel kimliğin 

                                                 
280 AGİK’in 1990 yılında kabul ettiği ‘Yeni Bir Avrupa İçin Paris Şartı’nın İngilizce orijinal metni için 
bkz. http://www.osce.org/documents/mcs/1990/11/4045_en.pdf (e. t. 01.04.2008). Bu belge ve 
düzenlemeleri hakkında daha ayrıntılı bilgi için bkz. Melda Sur, “Paris Şartı’nda İnsan Hakları”, Ankara 
Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, Cilt 47, Sayı:3–4, Haziran-Aralık 1992, ss. 299–305. 
281 Arsava, Azınlık Kavramı…, op. cit., s. 100. 
282  Bu haklar Çerçeve Sözleşmede de aynen azınlıklara yönelik olarak düzenlenmiştir. Çavuşoğlu, 
Uluslararası…, op. cit., s. 95-98. 
283 Donnelly, op. cit., s. 165-166. 
284 Bu konudaki tartışmalar için bkz. Ibid., s. 168-170. İnsan hak ve özgürlüklerini düzenleyen kimi 
belgelerde doğrudan azınlık haklarına da yer verildiği görülebilmektedir. Avrupa İnsan Hakları 
Sözleşmesi Ek 1. No’lu Protokol’de, “…anne babanın bu eğitim ve öğretimin kendi dini ve felsefi 
inançlarına göre yapılmasını sağlama haklarına saygı…” kapsamında eğitim haklarında azınlıklara ilişkin 
bir güvencenin sağlandığı tespit edilmektedir. 



 111

korunmasına yönelik uluslararası düzenlemeler olarak sıralanmıştır. Bunlar: Azınlık 

dilinde ifade özgürlüğü, azınlık dilinin özel ve kamusal alanlarda sözlü ve yazılı olarak 

serbestçe ve müdahale edilmeksizin kullanılması hakkı, azınlık dilinde ad ve soyadı 

kullanımı, azınlıkların geleneksel olarak yaşadıkları bölgelerde geleneksel yerel adlar, 

sokak adları ve kamuya yönelik diğer topoğrafik işaretlerin azınlık dilinde olması hakkı, 

azınlıkların kendi yazılı ya da görsel kitle iletişim araçlarını kurma ve kullanma hakkı, 

azınlık kimliğinin eğitim ve öğretim alanında korunması ve bu alanda fırsat eşitliği 

sağlanması haklarıdır. 

Buraya kadar verilen bilgiler ışığında azınlık haklarını genel çerçevede üç başlık 

altında belirlemek mümkündür: Birincisi, özyönetim haklarıdır. Bu haklar, çok farklı 

kültürleri, dinleri, dilleri ve ulusları içerisinde barındıran devletlerde, bu farklı yapıların 

tam gelişimini sağlamak ve bu grupların çıkarlarını en iyi biçimde ortaya koyabilmek 

için belli bazı özerklik ya da toprak esasına dayalı talep eğilimlerinden oluşmaktadır. 

Özyönetim taleplerine yönelik tanıma biçimlerinden biri federalizmdir285. Yani güçlerin 

merkezi hükümet ile bölgesel birimler arasında paylaşılmasıdır. Bu yapının bir güçlüğü 

merkezileşme ile adem-i merkezileşme arasındaki dengenin kurulabilmesidir 286 . 

Federalizm ile kültürel farklılıklar arasında bir bağ olmamakla birlikte, azınlık 

sorunlarının çözümü için tercih edilen yöntemlerden biri olarak uygulandığı 

görülmektedir 287 . Özyönetim hakkının tanındığı örnek ülkelerden biri, İspanya’dır. 

İspanya 1978 Anayasası ile azınlık gruplarına bölgesel özerklik tanımıştır. Her ne kadar 

resmi dil İspanyolca olsa da özerklik tanınan bölgelerde yerel bir dil ikinci bir resmi dil 

olarak kabul edilmiştir. Ayrıca Katalanya, Bask, Galiçya bölgelerine bazı özyönetim 

hakları tanınmakla birlikte, dış politika, savunma, yargı ve genel ekonomi yönetiminde 

merkeziyetçi yapının üstünlüğünün korunmaktadır288. Azınlık haklarında üçüncü grup 

çoketniklilik haklarıdır. Bu haklarla azınlıklara, çoğunluğun ekonomik ve politik 

kurumlarında başarılarını engellemeden, kültürel özgünlüklerini ifade etme ve bundan 

gurur duyabilmede yardımcı olma amaçlanmaktadır. Ancak bu hakların daha çok, 
                                                 
285 Şu noktanın belirtilmesinde yarar vardır ki, günümüzdeki çoğu federal yönetimin temelinde kültürel 
farklılıkla hiç alakası olmayan nedenler yatmaktadır.  
286 Örneğin, Quebec’te yaşayan Fransız asıllıların çoğu adem-i merkeziyetçi yapıyı desteklerlerken İngiliz 
asıllılar ise, merkeziyetçi yapıyı desteklemektedirler.  
287 Kymlicka, Çokkültürlü…, op. cit., s. 62-65. 
288 Aytekin Yılmaz, Etnik Ayrımcılık, Vadi Yayınları, Ankara, 1994, s. 90–94.  



 112

azınlığın çoğunlukla bütünleşmenin ilerletilmesini sağlama amaçlı kullanılabildiği 

görülmektedir. Azınlıklara karşı her türlü ayrımcılığın önlenmesi, azınlıkların 

varlıklarını sürdürmede kamu mali yardım talepleri, dinsel azınlıklar açısından 

kendilerini dezavantajlı duruma düşüren yasa ve düzenlemelerden muaf tutulma 

talepleri gibi haklar da çoketniklilik haklar arasında sayılabilir289. Üçüncüsü ise, özel 

temsil haklarıdır. Batı demokrasilerinde, mevcut politik sistemin nüfusun çeşitliliğini 

yansıtmaktan uzak olduğu yönünde bir kaygı ifade edilmektedir. Daha temsili bir sistem 

ile etnik, dinsel, dilsel ve ulusal azınlıkların yanı sıra, kadınların, yoksulların ve 

sakatların da katılacağı bir yapı oluşturulabileceği belirtilmektedir 290 . Özyönetim 

haklarının bir uzantısı olarak kabul edilen bu haklar, azınlık mensubu kişilerin siyasal 

alanda aktif görev yapabilmelerini, meclislerde etkin bir biçimde temsil edilebilmelerini 

ifade etmektedir291.  

1.1.3. Azınlıkların Kamusal Yaşama Katılma ve Uluslararası İlişkiler 

Kurma Hakları 

Azınlıkların kamusal yaşama katılma ve uluslararası ilişkiler kurma hakları, 

özellikle 1990 sonrası süreçte, azınlık hakları merkezli yaklaşımların gelişmesiyle 

birlikte belirginleşmiştir. Azınlıkların din, vicdan, düşünce özgürlüğü ve hatta 

özyönetim haklarının tanınmasıyla tüm hak ve özgürlüklerinin güvence altına alındığı 

düşünülmemelidir. Çünkü kendileri gibi azınlık grupları veya başka ülkelerde yaşayan 

kendileriyle aynı özelliklere sahip gruplar ile ilişki kurmaları, hem kendi kimliklerinin 

kaybolmaması, hem de bu kimliklerin gelişmesi ve etkileşim içerisinde değişimler 

yaşaması anlamında önemlidir. Aksi halde yok olma ya da marjinalleşme gibi 

sorunların ya da yaşadıkları devlette ayrılıkçı taleplere varan tehditlerin oluşmasına 

neden olunabilir. Bu anlamda önem kazanan azınlıkların kamusal yaşama katılım 

hakları, gerek AGİK belgelerinde gerek Çerçeve Sözleşme ve Açıklayıcı Rapor’da 

düzenlenmektedir. 

AGİK Kopenhag Belgesi’nin 32/4. ve 35. maddeleri birlikte ele alınacak olursa, 

bu düzenlemelerde, ulusal azınlıklara mensup kişilerin kendi aralarında özgürce ilişki 
                                                 
289 Kymlicka, Çokkültürlü…, op. cit., s. 66-68.  
290 Ibid., s. 68-69. 
291 Yılmaz, op. cit., s. 95-97.  



 113

kurma ve sürdürme, ayrıca diğer devletlerdeki aynı etnik, dil, din, ulusal özelliklere 

sahip vatandaşlarla sınır ötesi ilişkiler kurma hakları üzerinde durulduğu görülmektedir. 

Ayrıca yine ilgili maddelerde, azınlıkların kamusal işlere etkin katılım haklarına saygı 

gösterilerek, kendilerine özgü tarihsel ve ülkesel koşullara cevap veren uygun yerel ve 

özerk yönetimler oluşturmaya yönelik girişimlerine önem verilmesine ilişkin hususlar 

saptanmaktadır292. 

Çerçeve Sözleşme’nin 15. ve 16. maddelerinde ise, kamusal yaşama katılma 

hakkına ilişkin açık düzenlemeler yer almaktadır. 15. madde itibarıyla, azınlıklara 

mensup kişilerin kültürel, sosyal ve ekonomik yaşama özellikle de onları ilgilendiren 

kamusal işlere etkili katılımını sağlamak amacıyla taraf devletlerin gerekli koşulları 

yaratmaları gerektiği öngörülmektedir. 15. maddeyi Açıklayıcı Raporla birlikte ele 

aldığımızda ise, taraf devletlerin kendi anayasalarında alabilecekleri önlemlerin şu 

şekilde sıralandığı saptanmaktadır: Azınlıkları doğrudan ilgilendiren, yasaların ya da 

idari düzenlemelerin hazırlanması sürecinde azınlıklarla görüşme yapılması, ulusal veya 

bölgesel kalkınma planlarının hazırlanmasında azınlıkların katılımlarının sağlanması, 

kalkınma projelerinin azınlıklar üzerinde oluşabilecek olası sonuçlarının azınlıklar ile 

birlikte değerlendirilmesi, karar alma süreçlerine ve ulusal/yerel seçimle oluşan 

organlara azınlıkların katılımlarının sağlanması 293 , yerinden yönetim/yerel yönetim 

biçimlerinin kurulmasını öngören düzenlemelerin yapılması. 16. maddede ise, devletlere 

yönelik olarak, azınlıkların yaşadıkları bölgelerde nüfus oranlarını değiştiren ve bu 

sözleşmede yer alan ilkelerden kaynaklanan hak ve özgürlükleri sınırlamayı amaçlayan 

önlemlerden kaçınmaları yükümlülüğünün getirildiği görülmektedir294.  

Azınlıkların kamusal yaşama katılımlarıyla ilgili olarak Venedik 

Komisyonu’nun kabul ettiği Sözleşme’nin 14. maddesinde de, devletlerin, azınlıkların 
                                                 
292 İnanç, op. cit., s. 114-115. 
293 Azınlık sorunlarının çözümünde, özellikle demokrasinin bir aracı olan seçim usulüne ilişkin öneriler 
şunlar olabilir. Azınlık nüfusunun yoğunlaştığı bölgelere özerklik tanınarak ülke genelinde azınlığa kendi 
bölgesinde çoğunluk olma şansı verilebilir. Bir diğer öneri, ülke yönetiminde etnik ve bölgesel 
farklılıkları aşan bir çoğunluk oluşması için doğrudan ya da özel seçim çevreleri belirlenerek kotalar 
uygulanabilir. Bazı konularda yasamanın nitelikli çoğunlukla karar alması veya azınlığın o karara onayı 
gibi şartlar getirilebilir. Önemli devlet görevlerinde rotasyon uygulanabilir. Kamu görevlerine girişte 
pozitif ayrımcılık ya da belirli kotalar uygulamak da bir diğer öneri olarak dikkate alınabilir. Bu 
“uzlaşmacı demokrasi” yöntemleri ile ilgili daha fazla bilgi için bkz. Arend Lijphart, Democracy in 
Plural Societies: A Comparative Experience, Yale University Press, New Halen, 1977, passim. 
294 Çavuşoğlu, Uluslararası…, op. cit., s. 109. 



 114

kamusal işlere, özellikle de yaşadıkları bölgeleri ilgilendiren kararlara ya da kendileri 

ile ilgili konulara etkili katılımlarını kolaylaştırma yükümlülüklerinin altı çizilmektedir.  

Azınlıkların uluslararası ilişkiler kurma haklarına ilişkin ise Çerçeve 

Sözleşme’nin 17. maddesinde devletlerin, azınlıkların diğer devletlerin ülkelerinde 

yasal olarak bulunan kişilerle, özellikle de etnik, kültürel, dilsel veya dinsel bir kimliği 

veya ortak bir kültürel mirası paylaştıkları kişilerle sınır ötesi serbest ve barışçıl ilişkiler 

kurma ve sürdürme hakkına müdahale de bulunmamayı taahhüt etmeleri 

düzenlenmektedir. 18. madde de ise, azınlıkların korunması için devletlerarası 

işbirliğinin gerçekleştirilmesi gerektiği öngörülmektedir. Çavuşoğlu’nun da belirttiği 

üzere, azınlıkların kamusal yaşama katılımlarının sağlanmasını öngören bu 

düzenlemeler, ‘azınlık mensubu kişiler’ ifadesi ile azınlık haklarının bireysel boyutunu 

vurgulasa da, özünde azınlıkların kolektif haklarını tanımayı ve güvence altına almayı 

amaçlayan bir nitelik göstermektedirler295.  

1.1.4. Self-Determinasyon Hakkı (İçsel ve Dışsal Self-Determinasyon Hakkı) 

Uluslararası düzenlemelerde yer alan ‘halkların’ kendi kaderini tayin hakkının 

(self-determinasyon hakkı) azınlık grupları için de geçerli olup olmadığı ve bu hakların 

azınlık hakları kapsamında değerlendirilip değerlendirilemeyeceği tartışmalı bir 

konudur. Self-determinasyon düşüncesinin kökeni, Aydınlanma felsefesince oluşturulan 

halk egemenliği ve temsili hükmet düşüncelerine dayanmaktadır 296 . Aydınlanma 

düşüncesi çerçevesinde, devletin iktidarının halkın iradesinden kaynaklanması gerektiği 

ve self-determinasyonun ise, halkı anayasa yapan otorite haline getirdiği kabul 

edilmektedir. Batı düşüncesi self-determinasyon ilkesinin varlığını, insanların eşitliği ve 

yöneten ile yönetilen arasında var olduğuna inanılan sosyal sözleşme fikirleri üzerine 

kurmaktadır297. Self-determinasyon ilkesine değinen ilk kaynaklardan biri 1776 yılında 

kabul edilen Amerikan Bağımsızlık Bildirgesi’dir298.  

                                                 
295 Ibid., s. 110. 
296  Thomas D. Musgrave, Self-Determination and National Minorities, Oxford University Press, 
Oxford, 1997, s. 2. 
297 Rubert Emerson, From Empire to Nation: The Rise to Self-Assertion of Asian and African 
Peoples, Harvard University Press, Cambridge, 1960, s. 3. 
298 Daniel Thürer, “The Rights of Self-Determination of Peoples”, Law and State, Vol. 35, 1987, s. 24. 
Amerikan Bağımsızlık Bildirisinin Türkçe çevirisi için bkz. Thomas Jefferson, Seçme Parçalar, Çeviren: 



 115

19. yüzyıl milliyetçilik hareketleri self-determinasyon taleplerine yeni bir içerik 

kazandırmıştır. Ulusal self-determinasyon talepleri olarak ifade edilmeye başlanan bu 

içerik, özellikle merkezi ve doğu Avrupa ülkelerinde ulus-devletlerin kurulma sürecinde 

etkili olmuştur. I. Dünya Savaşı sonrasında yeni devletlerin doğuşunda da siyasi temel 

bu ilke ile oluşturulmuştur. 1917 Ekim devrimi ise, self-determinasyon hakkının 

sosyalist yorumunun oluşmasını ve bu çerçevede ezilen ulusların bağımsızlık ya da self-

determinasyon hakkının sosyalizmin güçlendirilmesi temelinde değerlendirilmesini 

sağlamıştır. Self-determinasyon hakkının bir başka anlamı ise, II. Dünya Savaşı 

sonrasında dekolonizasyon hareketleri sürecinde gelişmiştir. Şöyle ki, Avrupalı 

sömürgeci devletlere karşı sömürgelerin kendi kendilerini yönetme ve bağımsız devlet 

kurma talepleri, sömürgeler için self-determinasyon hakkını ortaya çıkarmıştır299.  

Milletler Cemiyeti düzenlemelerinde yer bulmayan (bazı maddeleri self-

determinasyon ilkesine yönelik ifadeler taşısa da açıkça bir düzenleme yoktur) self-

determinasyon hakkı, BM Şartı’nın 1/2. ve 55. maddelerinde yer alarak bir uluslararası 

hukuk ilkesi durumuna gelmiştir. 1/2. madde itibarıyla halkların hak eşitliği ve self-

determinasyon ilkesine saygı gösterilmesi düzenlenirken, 55. maddede de, halkların 

self-determinasyon ilkesine saygı üzerine kurulu barışçıl ve dostça ilişkilerin 

gerçekleştirilmesi için insan haklarının ayrım yapılmaksızın korunmasının yanı sıra 

uluslararası ekonomik, sosyal ve kültürel işbirliği de öngörülmektedir300.  

Bağımsız devlet kurmayı da içeren self-determinasyon hakkının sömürge halklar 

için açıkça tanınması, BM Genel Kurulu’nun 14 Aralık 1960 tarihli 1514 sayılı kararı 

ile mümkün olmuştur301. Bu karar çerçevesinde ve dönemin gelişmeleri de dikkate 

alındığında, self-determinasyon hakkının ilk başlangıçta sömürge halkları için geçerli 

olmasının arzu edildiği anlaşılmaktadır. 24 Ekim 1970 tarihinde kabul edilen 2625 

                                                                                                                                               
Mete Tunçay, Türk Siyasi İlimler Derneği Yayınları, Siyasi İlimler Serisi: 2, İstanbul, 1961, s. 1–5; 
Server Tanilli, Anayasal ve Siyasal Belgeler, Cem Yayınları, İstanbul, 1976, s. 425–426.  
299 Thürer, op. cit., s. 24-25.  
300 BM Şartı’nın XI. Ve XII. Bölümleri itibarıyla da konuları gereği her ne kadar kavram olarak self-
determinasyon kullanılmasa bile “halkların kendini yönetme yeteneklerini geliştirme” gibi ifadelerden 
yola çıkılarak self-determinasyon ilkesi temeli üzerinde kuruldukları kabul edilmektedir. BM Şartı’nın 
Türkçe çevirisi için bkz. Mehmet Genç, Birleşmiş Milletler ve Uzmanlık Örgütleri Mevzuatı, I. Cilt, 
Ezgi Kitabevi, Bursa, 1998, s. 32–53.  
301 Bu karar için bkz. http://www2.ohchr.org/english/law/independence.htm (e.t. 01.04.2008). 



 116

sayılı BM Genel Kurulu kararı 302  ile bir yandan self determinasyon kararı 

desteklenirken diğer yandan da ülke bütünlüğünün korunmasına çalışılmaktadır. Yani 

temsili olmayan ve ırk, din, renk ayrımı yapan bir devletin varlığı söz konusu 

olmadıkça, ülke bütünlüğü prensibi self-determinasyon prensibinden önce gelecektir. 

Ancak temsili olmayan veya ayırımcı bir devletin nasıl olduğuna dair uluslararası 

andlaşmalarda belirlenmiş herhangi bir resmi açıklamanın da olmamasından dolayı bu 

konu da tartışmalı bir hâl almaktadır303. 

Gerek ilgili kararlar304 gerek o dönem gelişmeleri birlikte ele alınacak olursa, 

BM Şartı’nın kabul edilişinden bugüne self-determinasyonun anlamı veya kapsamı 

(kimler ve hangi haklar anlamında) üzerinde bir anlaşmanın olmadığı görülmektedir. 

Öncelikle bu haktan kimlerin yararlanacağı durumu tartışmalıdır. ‘Halkların self-

determinasyon hakkı’ olarak ifadelendirilse de “halk” kavramının zaten kendisin 

tartışmalı olması sorunu bir çıkmaza sokmaktadır. Bir de sorunun bu hakkın 

kullanımından azınlıkların yararlanmaya hakları olup olmadığı boyutu vardır. Bu 

aşamada ilk olarak halk kavramı bağlamında ki değerlendirmelere bakılacak olursa; 

ulus ve etnik kavramlarından farklı olarak siyasi bir topluluk şeklinde yorumlanan halk 

kavramı çerçevesinde etnik azınlıkların self-determinasyon talepleri, ‘bir devlet içinde 

yer alan azınlıkların içinde yaşadıkları topluluktan ayrı bir halk kavramı altında 

düşünülemeyeceği’ gerekçesiyle reddedilmektedir305. Bu konuda Thornberry, azınlık 

hakları ile self-determinasyon konusunun birbirine karıştırılmaması gerektiğini özellikle 

vurgulamaktadır. Ona göre bu konuda genel kabul, (devletlerin ve örgütlerin genel 

yaklaşımları dikkate alınacak olursa) azınlıkların değil halkların self-determinasyon 

hakkına sahip oldukları yönündedir. Bununla birlikte azınlıkların da self-determinasyon 

sürecine katılmaları ve bundan istisna tutulmamaları gerektiğini belirtmektedir306. Bu 

durumda da azınlıkların bu haktan hangi durumlarda yararlanabilecekleri tartışması 

doğmaktadır. Bu tartışmalarda, azınlıkların ancak “çok ağır insan hakları ihlallerine 
                                                 
302Bu karar için bkz. http//daccessdds.un.org/doc/RESOLUTION/GEN/NR0/348/91/IMG/NR034891pdf? 
OpenElement (e. t. 01.04.2008) 
303 Mustafa Şahin, Avrupa Birliği’nin Self-Determinasyon Politikası, Nobel Yayıncılık, Ankara, 2000, 
s. 23. 
304 Self-determinasyon hakkına, 1975 tarihli AGİK Nihai Senedi, 1989 Viyana Belgesi, 1990 tarihli Yeni 
Bir Avrupa için Paris Şartı ve 1991 tarihli Moskova Belgelerinde de yer verilmiştir.  
305 Arsava, Azınlık Kavramı…, op. cit., s. 58. 
306 Thornbery, International Law…, op. cit., s. 13-21. 



 117

maruz kalmaları” durumunda self-determinasyon hakkından yararlanıp, ayrılık 

taleplerini gerçekleştirebilecekleri ifade edilmektedir. Ancak bu noktada da teori ile 

pratik birbiriyle örtüşmemekte, gerek ağır insan hakları ihlalleri gerek bir grubun kendi 

farklı kültürünü veya toplumsal yaşayış tarzını koruyamayacağı durumlarda ayrılmanın 

meşru görülmesi 307  düşüncelerinin karşısında devletlerin ülke bütünlüğünü koruma 

kaygıları yer almaktadır. Bu durum ise, yeni uyuşmazlıklar hatta çatışmalar 

doğurmaktadır. Çünkü nelerin insan hakları açısından ağır ihlal olarak kabul edileceğine 

dair de objektif ölçütler belirlenmemiştir. 

Self-determinasyon hakkının, sömürge halklarının bağımsız bir devlet kurma 

hakları olarak ayrılma hakkını içerecek şekilde ele alınmasıyla paralel olarak iç ve dış 

self-determinasyon tartışmaları doğmuştur. Eğer bir halk, uluslararası alanda statüsünü 

bağımsızlık, özgür ortaklık veya entegrasyon olarak seçerse bu self-determinasyonun 

dış uygulaması olarak kabul görmektedir. Diğer yandan o halk, demokratik yönetim 

biçiminin geliştirilmesi, siyasi katılım ve demokratik haklar olarak statüsünü belirlerse 

bu durumda iç self-determinasyon olarak kabul edilmektedir 308 . Kısacası “ayrılma 

hakkı” olarak ifade edilebilen dış self-determinasyon hakkı, kültürel, dinsel veya dilsel 

değerlerin yok edilmesi tehlikesi koşuluyla bir halkın veya bir ulusal grubun plesibit ile 

bağlı olduğu devletten ayrılması ve aynı etnik kökenden gelen bir diğer devlet ile 

birleşmesi veya kendi bağımsız devletini kurması anlamına gelmektedir. Dış self-

determinasyon hakkı, prensip olarak, bir toprak üzerinde birbirlerinden ayrı bir biçimde 

yerleşik olan ulusal gruplarca da talep edilebilmektedir. Bu taleplere de özerklik 

uygulaması ile çözüm getirilebilmektedir309.  

Her farklı etnik grup için bağımsızlığı kazanmak mümkün değildir. Bu anlamda 

dış self-determinasyon hakkının çok fazla şekilde kullanılması veya bu yöndeki yoğun 

talepler, bağımsızlığını self-determinasyon ile bir kere elde etmiş ülkelerde demokrasi 

                                                 
307 Allen Buchanan, Secession: The Morality of Political Divorse from Fort Sumter to Lithuania and 
Quebe, Westview Press, Oxford, 1991, s. xiv. 
308 Şahin, Avrupa Birliği’nin…, op. cit., s. 39. 
309  Arsava, Azınlık Kavram…, op. cit., s. 77-78. Self-determinasyon hakkı ve ayrılıkçı hareketler 
arasındaki ilişkiyle bağlantılı olarak ulusal kurtuluş hareketleri’nin self-determinasyon hakkı çerçevesinde 
analizi için bkz. A. Emre Öktem, Terörizm, İnsancıl Hukuk ve İnsan Hakları, Derin Yayınları, 
İstanbul, 2007, ss. 170–242. 



 118

açısından tehdit doğurmaktadır310. Etnik grupları baskı altına almaksızın ve asimile 

etmeksizin, demokratik düzenin tam olarak oluşturulması koşuluyla devletler birlik ve 

bütünlüklerini bir konsensüs kurarak muhafaza edebilirler. Bu görüşü savunanlar, her 

grup için dış self-determinasyonun işletilerek bağımsızlığın sağlanmasının gerekmediği, 

zaten bunun da her zaman mümkün olmadığı/olamayacağı üzerinde durmaktadırlar. Bu 

çerçevede dünyada yeni uyuşmazlık alanlarının doğmaması adına, dış self-

determinasyon hakkı yerine iç self-determinasyonun kabulü daha faydalı ve barışçıl bir 

tercih olarak kabul edilmektedir311. 

Bu çerçevede sömürge durumunda sömürge halklar için self-determinasyon 

hakkı bulunmakta, fakat bu hak aynı ülkede daimi/devamlı bir hak olarak 

kullanılamamaktadır312. Bunun yanı sıra, özellikle son yıllarda iç self-determinasyon 

hakkı üzerinde daha çok durulmakta ve insan haklarının bir parçası olarak üçüncü kuşak 

haklar arasında yer aldığına ilişkin görüşler yaygınlaşmaktadır. İç self-determinasyon 

hakkı, 1789 Fransız İhtilali ile ortaya çıkmış, halkların kendi siyasi, ekonomik vb. 

rejimlerini kendilerinin belirlemeleri/seçmeleri anlamında kullanılmaya başlanmıştır. İç 

self-determinasyon hakkı daha çok, halkın siyasi iktidarın kullanımına etkin katılımı 

ve/veya kendi yönetim biçimini seçme özgürlüğü olarak ifade edilmektedir. 

Uygulamada ise, bölgesel özerklik, eğitimde özerklik veya kültürel özerklik şeklinde 

somutlaşmaktadır313.  

BM Kişisel ve Siyasal Haklar Sözleşmesi 1. maddesi ve Sözleşme’ye ilişkin 

Genel Yorum’da da vurgulandığı gibi, self determinasyon hakkı günümüzde, bireysel 

insan haklarının tanınması ve korunmasıyla bağlantılı olarak iç self-determinasyon 

hakkı boyutunda değerlendirilmektedir. Bu çerçevede somut olarak belirlenecek olursa, 

iç self-determinasyon hakkı, halkın siyasi iktidarın kullanımına etkin katılımı olarak 

                                                 
310 Amitai Etzioni, “The Evils of Self-Determination”, Foreign Policy, No: 89, (Kış 1992–1993), s. 21–
35.  
311 Don Wilkinson, “The Meaning of Self-Determination”, Quadrant, Vol. 43, Mart 1999, s. 23–26. 
312 Yani bir kez kullanılıp bağımsızlık kazanıldığında devamı gelmemelidir. Zira homojen bir devlet 
yoktur, dolayısıyla her bir grup bu hakkı kullanacak olsa dünya devletler sayısı günümüzün birkaç katına 
ulaşırdı. Ve bu şekilde kullanım birçok sorunu bir arada barındırmaktadır. Örnekleri de vardır. Biafra’nın 
Nijerya’dan Katanga’nın Kongo’dan ayrılma hareketleri iyi birer örnektir.  
313 Arsava, Azınlık Kavramı…, op. cit., s. 81.  



 119

değerlendirilmektedir314. Kişisel ve Siyasi Haklar Sözleşmesi ve Helsinki Nihai Senedi 

gibi belgeler incelendiğinde görülmektedir ki, self-determinasyon hakkı ile azınlık 

bireylerinin sahip oldukları haklar ayrı bölümlerde ele alınmaktadır. Bu iki kategori hak 

arasında sadece niteliksel bir fark görülmektedir. Bu fark ise, kültürel, ekonomik ve 

siyasi alana ilişkin bütün hakları ifade eden self-determinasyon hakkının özü itibarıyla o 

topluluğun siyasi statüsünü belirlemeye yönelik bir haktır. Azınlık haklarının ise kimlik 

haklarının tanınması veya belirlenmesine ilişkin bir hak niteliğinde olmasıdır315. Azınlık 

hakları ile iç self-determinasyon hakkı arasında kurulan bağın bir diğer nedeni ise, iç 

self-determinasyon hakkının, belli bir bölgede yoğunlaşmış ve toplu olarak yaşayan 

azınlıklar için farklı kimliklerinin korunması ve eşit siyasi katılım hakkının ötesinde, 

kendileri ile ilgili konularda karar verici olmalarını sağlayacak siyasi özerkliği de 

gerektirdiğinin ileri sürülmesidir316.  

Self-determinasyon hakkı çerçevesinde azınlıkların korunması anlayışı, birey 

merkezli değil, azınlık grubunun tümüne yönelik yani kolektif temelli/grup merkezli 

olarak algılanmaktadır 317 . Bir grup bağlı olduğu devletten kendi varlığını 

sürdüremeyecek şekilde baskı görüyorsa (soykırım gibi) veya grup kendi din, dil, kültür 

gibi özelliklerini oldukça zor şartlarda sürdürebiliyorsa, bu grubun, kendi kaderini 

belirleme hakkını kullanması hukuken de uygun görülebilmektedir 318 . Ancak bu 

durumda da, azınlık gruplarının devlete karşı yurttaşlık yükümlerini yerine getirmek/ 

devlete sadakat esasına bağlı bir takım yükümlülükleri ile karışı karşıya kalınmaktadır. 

Bu yükümlülük ihlali olarak değerlendirilebilecek durumun yanı sıra, yaşanılan ülkenin 

yönetimini ele geçirmeye çalışmak da self-determinasyon hakkının kullanımı ile 

bağdaşır kabul edilememektedir319. 

                                                 
314 Allan Rosas, “Democracy and Human Rights”, Allan Rosas, Jan Helgesen, Donna Gomien (edits), 
Human Rights in a Changing East-West Perspective, Pinter Publishers, New York, 1990, içinde s. 17, 
32–33. 
315  Patrick Thornberry, “Self-Determination, Minorities, Human Rights: A Review of International 
Instruments” International and Comparative Law Quarterly, Vol. 38, No. 4, October 1989, s. 880.  
316 Stefan Oeter, “The Rights of Self-Determination in Transition”, Law and State, Vol. 49/50, 1994, s. 
165’den aktaran Kurubaş, op. cit., s. 30.  
317 Arsava, Azınlık Kavramı…, op. cit., s. 8.  
318 BM İnsan Hakları Komitesi’nin Kişisel ve Siyasal Haklar Sözleşmesi’nin 1. maddesine ilişkin genel 
yorumu bu duruma bir örnek teşkil edebilir.  
319 Karl Doehring, Genel Devlet Kuramı, Çeviren: Ahmet Mumcu, İnkılâp Yayınları, İstanbul, 2002, s. 
151–155. 



 120

1. 2. Azınlık Haklarının Sınırlandırılması 

Azınlıklara tanınan haklar, azınlıkların çoğunluk içinde kimliklerini 

korumalarına ve geliştirmelerine imkân tanımaktadır. Ancak bu hakların tanınması, 

azınlıkların toplumsal bütünleşmeden uzaklaşması ya da azınlıklara yönelik toplumsal 

bütünleşme politikalarının uygulanmaması anlamına da gelmemektedir320. Günümüzde 

devletler azınlık hakları konusunda, realizmin savunduğu çizgiden uzaklaşarak sadece 

bu hakları tanımakla değil bunların kullanımını sağlayacak önlemlerin alınmasıyla da 

görevlendirilmiş olarak algılanmaktadır. Bu belirlemelere karşılık tek yükümlünün 

devlet olduğunu söylemek de doğru değildir. Çünkü azınlıkların da bir takım 

yükümlülükleri bulunmaktadır. Bunlardan ilki; azınlıklar vatandaşı oldukları devlete 

sadakat göstermek ve vatandaşlık ödevlerin yerine getirmek zorundadır. Bu nedenle 

sahip oldukları hakları insan haklarının da bir gereği olarak kötüye kullanmamakla 

yükümlüdürler. İkinci olarak azınlıklar bu haklarını kullanırlarken, ulusal mevzuata, 

başkalarının haklarına ve özellikle çoğunluğun ve diğer azınlık gruplarının haklarına 

saygı göstermek zorundadırlar321. Bu çerçevede azınlık haklarına yönelik olarak kamu 

düzeni ve hakların kötüye kullanılmaması yasağı temelinde bir sınırlama getirilirken 

Çerçeve Sözleşme’nin de belirttiği gibi, AİHS’nde geçen “sınırlı sayım ilkesi” 

temelinde “demokratik toplum düzeni” ölçütü saklı tutulmaktadır322.  

1.2.1. Genel Olarak İnsan Haklarının Sınırlandırılması 

İnsan hak ve özgürlüklerinin güvence altına alındığı günümüz belgelerinde, bu 

haklara ilişkin sınırlandırmaların da ayrıntılı olarak düzenlendiği görülmektedir. 

Örneğin, AİHS’nin 15/2. Maddesi’ne göre, bu sözleşmede yer alan hiçbir hak ve 

özgürlüğün (mutlak nitelikteki haklar saklı kalmak kaydıyla) sınırsız olmadığı kabul 

edilmektedir. Ayrıca Sözleşme, olağan dönemler için genel bir sınırlandırma 

öngörmemekle birlikte olağanüstü hallerde taraf devletlerin tüm hakları kapsamayan 

sınırlamalar yapmalarına izin vermektedir. AİHS ile birlikte diğer uluslararası ya da 

bölgesel sözleşmeler de dikkate alınacak olursa bazı sınırlandırma ölçütlerinin kabul 

edildiği görülmektedir. Bunlar kamu düzeni, kamu güvenliği, kamu sağlığı, kamu 
                                                 
320 Hatta azınlık haklarının temelinde böyle bir işlevin yattığı kabul edilmektedir.  
321 Kurubaş, op. cit., s. 27.  
322 Çavuşoğlu, Uluslararası…, op. cit., s. 113.  



 121

yararı, kamu ahlakı, özel yaşamın korunması, adaletin gereği, çocukların yararı, 

başkalarının hak ve özgürlüklerinin korunması, ülkesel bütünlük, yargı bağımsızlığının 

sürdürülmesi, suçun önlenmesi, gizli bilgilerin açığa çıkmasının önlenmesi gibi 

ölçütlerdir323. Bu konuda kabul edilen bir diğer ölçüt ise, sınırlamaların yasa ile ve 

yasaların öngördüğü biçimde yapılabilecek olmasıdır. Sınırlandırmaya ilişkin temel 

kurala göre özgürlükler asıldır, ancak sınırlamalar istisnadır. Sınırlamaların yasa ile 

öngörülecek olmasının altında yatan nedenler ise, bu istisnai durumun yasama 

organlarında açık görüşme yöntemiyle, kamuoyunun da bilgisi olacak bir şekilde 

gerçekleştirilerek doğrudan kamuoyunca denetiminin de sağlanması ve böylece 

sınırlamaların belli kişi ya da grupları hedef almasının engellenmesidir324. 

AİHS ve insan haklarına ilişkin diğer bölgesel nitelikli sözleşmelere 

bakıldığında görülmektedir ki, savaş veya milletin varlığını tehlikeye sokan diğer 

kamusal tehlike hallerinde, sözleşmelerde düzenlenen hak ve özgürlüklere aykırı 

tedbirler alınabileceği, ancak bu durumda dahi dokunulamaz haklar olarak kabul edilen 

bir takım hakların korunacağı belirtilmiştir325. Bu haklar yaşama hakkı, işkence yasağı, 

kölelik ve kulluk yasağı, suç ve cezada geriye yürümezlik ilkesi, düşünce, vicdan ve din 

özgürlüğü, aile hakkı, isim hakkı, çocuk hakları ve uyrukluk gibi haklardır. Ayrıca 

AİHS’nin 17. madde düzenlemeleri gereğince de hakların kötüye kullanılması şu 

ifadelerle yasaklanmıştır: “bu sözleşmenin hiçbir hükmü, herhangi bir Devlete, gruba ya 

da kişiye, bu sözleşmede düzenlenen herhangi bir hakkı ve özgürlüğü tahrip etmeye 

yahut bu sözleşmede öngörülenden daha geniş kapsamlı sınırlamalar getirilmesini 

amaçlayan herhangi bir faaliyette bulunmaya ya da eylemi/tasarrufu gerçekleştirmeye 

yönelik herhangi bir hak sağlar olarak yorumlanamaz”. Aynı Sözleşme’nin 18. 

maddesiyle de, hak ve özgürlüklerde yapılan sınırlamaların ancak öngörüldükleri amaç 

için uygulanabilecekleri belirtilmiştir. Bu maddeler çerçevesinde, hak ve özgürlüklere 

müdahale edecek olan devletler, yapılacak müdahalenin öze dokunmaması, yani bu hak 

ve özgürlüklerin kullanımlarının tamamen imkânsız hale getirilmemesi ile demokratik 

                                                 
323  A. Şeref Gözübüyük, A. Feyyaz Gölcüklü, Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi ve Uygulaması, 
Genelleştirilmiş 5. Baskı, Turhan Kitabevi, Ankara, 2004, s. 144–145. 
324 Kapani, op. cit., s. 231–235. 
325 Bkz. AİHS 15. Madde. 



 122

toplum düzeninin gereklerine uygunluk şartlarına uymak/dikkat etmek zorundadırlar326. 

AİHS, hak ve özgürlükler üzerinde bir müdahalede veya sınırlamada 

ölçülülük/orantılılık kriterini öngörmüştür. Bu ölçüt, ulaşılmak istenen amaç ile 

kullanılan araç arasındaki orantılılığı veya ölçülülüğü ifade etmektedir327. 

1.2.2. Özel Olarak Azınlık Haklarının Sınırlandırılması 

Azınlık haklarının sınırlandırılması konusunda genel olarak, insan hak ve 

özgürlüklerin sınırlandırılmasında kullanılan kuralların/ölçütlerin bu haklara da 

uyarlanması yönünde bir tutum benimsenmiştir. Bu konuda açık düzenlemeler de 

mevcuttur. Çerçeve Sözleşme’de, azınlık haklarına ilişkin bir sınırlama ya da aykırı 

önlem alma durumunda AİHS’nin konuya ilişkin ölçütlerinin temel alınacağı 

öngörülmektedir. Ancak insan hak ve özgürlüklerinin genel sınırlama ölçütleri arasında 

sayılan örneğin ülke bütünlüğün korunması gibi kriterler ile azınlık hakları arasında 

çeşitli sorunlar oluşmaktadır. İnsan haklarının ülke bütünlüğünün korunması nedeniyle 

sınırlanması ile azınlıkların talepleri/hakları ve bunların korunması arasındaki dengenin 

iyi bir biçimde sağlanması gerekmektedir. Azınlık haklarının ülke bütünlüğünün 

korunması nedeniyle sınırlandırılması durumunda ne tür şartların dikkate alınması 

gerektiğinin iyi/açık bir biçimde belirlenmesi büyük önem taşımaktadır.  

Azınlık haklarının özel olarak sınırlandırılmasına ilişkin kullanılan ölçütlerin ve 

özellikle azınlık haklarının kullanılmasının durdurulmasına ilişkin temel koşulların açık 

bir biçimde belirlenmesinin gerekliliği konusu, Sözleşme düzenlemelerinde de açıkça 

vurgulanan temel bir noktadır. Dolayısıyla konu çerçevesinde, bu noktaya da değinmek 

ve devletlerin güvenlik kaygılarıyla getirdikleri sınırlandırmalar ile azınlık haklarının 

korunması arasındaki gerilimi ortaya koymak önemli olmaktadır. 

1.2.2.1.Azınlık Haklarının Sınırlandırılmasında Kullanılan Ölçütler/ 

Kayıtlar 

Azınlık haklarının sınırlandırılması konusunda temel nokta, azınlık kimliklerinin 

korunması ile ülke bütünlüğünün korunması arasındaki uzlaşmanın nasıl sağlanacağı ile 

ilgilidir. Çünkü devletlerin ülke bütünlüklerinin tehlike altında olması durumunda, 
                                                 
326 Gözübüyük, op. cit., s. 144-145. 
327 Ibid., s. 145. 



 123

toplumsal barışın ve güvenliğin yeniden tesisi amacıyla, tanınmış/güvence altına 

alınmış azınlık hakların kullandırttıkları görülmektedir. Azınlıklarla ilgili 

sözleşmelerdeki ifadelere bakıldığında da bu yöndeki kaygı açık bir biçimde 

saptanabilir. Örneğin Çerçeve Sözleşme’nin Başlangıç kısmında ‘devletlerin ülke 

bütünlüğüne ve ulusal egemenliğine saygı göstererek” azınlık haklarının etkili bir 

şekilde korunmasının amaçlandığı açıkça düzenlenmiştir. Çerçeve Sözleşme’nin 21. 

maddesinde, Çerçeve Sözleşme’nin hiçbir hükmünün “uluslararası hukukun temel 

ilkelerine ve özellikle de devletlerin egemen eşitliği, ülkesel bütünlüğü ve siyasal 

bağımsızlığına aykırı herhangi bir faaliyete girişme ya da herhangi bir eylemde 

bulunma hakkını” içerir şekilde yorumlanamayacağı kuralı açıkça öngörülmüştür. 

Kopenhag Belgesi 37. madde hükmü de bu konuda açık bir düzenlemeyi içermektedir. 

Bu maddeye göre, azınlıklarla ilgili olarak devletlerin taahhütlerinin, bu devletlerin 

ülkesel bütünlüğü dâhil olmak üzere, BM Şartı’nın amaç ve ilkelerine, uluslararası 

hukuktan doğan yükümlülüklere veya Sonuç Belgesi hükümlerine aykırı herhangi bir 

faaliyette bulunma veya herhangi bir eylem yapma hakkı tanımadığı düzenlenmiştir328. 

BM’in Ulusal ya da Etnik, Dinsel ve Dilsel Azınlıklara Mensup Kişilerin Hakları 

Bildirgesi’nin 8/4. maddesi ile Çerçeve Sözleşme’nin 21. maddesinin benzer 

düzenlemeleriyle azınlık haklarının “hakkın kötüye kullanılmaması” ilkesi ile 

sınırlandırıldığı görülmektedir329.  

Çerçeve Sözleşme 20. madde’ye göre, azınlığa mensup kişilerin, sözleşmede yer 

alan ilkelerden kaynaklanan hak ve özgürlükleri kullanırken, ulusal yasal düzenlemelere 

ve başkalarının haklarına, özellikle de çoğunluğa ya da diğer ulusal azınlıklara mensup 

kişilerin haklarına saygı gösterecekleri düzenlenmiştir. Bu madde ile azınlıklara tanınan 

haklara karşılık azınlıkların yükümlülükleri belirlenmektedir330. Azınlıkların bir diğer 

yükümlülüğü ise, başkalarının haklarına saygı göstermeleridir. Özellikle bu 

yükümlülük, azınlıkların çoğunluk oldukları bölgelerde yaşayan ve azınlık oluşturan 

                                                 
328 Bu madde için bkz. İnanç, op. cit., s. 116. 
329 Bkz. İlgili maddeler. 
330 Çavuşoğlu, Uluslararası…, op. cit., s. 115-116. 



 124

ulusal çoğunluğa mensup kişilerin haklarının korunması açısından büyük önem 

kazanmaktadır331.  

Azınlık haklarının sınırlandırılmasında en önemli ölçüt “çoğulcu demokratik 

toplum düzeni” olarak kabul edilebilir. Bu ölçüt AİHM’nin içtihadında332 da yerleşiklik 

kazanmıştır. Bu içtihada göre, demokratik bir toplumun kurucu unsurları olarak 

‘çoğulculuk’, ‘hoşgörü’ ve ‘açık fikirlilik’ ilkeleri kabul edilmektedir. AİHM’nin 

içtihadıyla paralel bir biçimde Çerçeve Sözleşme’nin başlangıç kısmında da bu ilkelere 

yer verilerek, çoğulcu ve gerçekten demokratik bir toplumda ulusal azınlığa mensup 

kişilerin etnik, kültürel, dilsel ve dinsel kimliğine saygı gösterilmesi ve onların bu 

kimliği ifade etme, koruma ve geliştirmelerini sağlayan uygun koşulların yaratılması 

gerektiğinin altı çizilmiştir. Ancak azınlıkların varlığının korunması gerektiğini 

belirten/düzenleyen “çoğulcu demokratik toplum düzeni” aynı zamanda bu korumanın 

sınırlarını da belirlemektedir. Yani azınlıkların bir takım farklılıklarının/özelliklerinin 

insan hakları ile çelişmesi durumunda, bu farklılıklara/özelliklere saygı ilkesinin 

çoğulcu demokratik toplum düzeninin bir gereği olarak korunması, ancak bu çelişkinin 

azınlığa mensup bireyin temel bir takım insan haklarını ortadan kaldırması durumunda 

ise, bunun önlenmesi için gerekli tedbirlerin alınması gerekmektedir333.  

1.2.2.2. Azınlık Haklarının Kullanılmasının Durdurulması: Devletlerin 

Derogasyon Hakkı 

Azınlık haklarının sınırlandırılmasından bir adım daha ileri olan sorun alanı, 

azınlık haklarının kullanılmasının durdurulmasıdır. Askıya alma olarak da ifade edilen 

bu sorun, Çerçeve Sözleşme’nin 19. maddesinde düzenlenmiştir. Bu maddeye göre taraf 

devletlere, uluslararası hukuk belgelerine, özellikle de AİHS’nde getirilen ilgili 

düzenlemelere uygun olarak gerektiğinde Çerçeve Sözleşme’de öngörülen 

                                                 
331 Ibid., s. 116. 
332 Bu örneklerden biri Handyside v. The United Kingdom (7Aralık 1976), Series A, No.24, par. 49. Bu 
konu için bkz. Ibid., s. 120. 
333 Bu konuda, Avrupa İnsan Hakları Komisyonu’nun 16 Ocak 1992 tarihli raporunda belirtilen Yehova 
Şahitlerine mensup bir anneye çocuğunun velayetinin verilip verilmemsine ilişkin sorun, iyi bir örnek 
teşkil etmektedir. Komisyon bu soruna ilişkin olarak, annenin farklı kimliğine dayalı olarak çocuğunun 
velayet hakkına ilişkin bir sınırlandırılmanın olamayacağını kabul etmekte, ancak çocuğun da sahip 
olduğu insan hak ve özgürlüklerinin korunması için gerekli tedbirlerin alınmasını öngörmektedir. Bu 
konuda bkz. Ingrid Hoffmann v. Austria, No.12875/87 (16 Ocak 1992), in 14 HRLF (1993), s. 106-
111’den aktaran Ibid., s. 121. 



 125

yükümlülüklerine aykırı önlemler alma (dérogation hakkı) olanağı tanınmaktadır. Bu 

aykırı önlemler alma yani derogation hakkı kapsamında, AİHS’nin 15. madde 

düzenlemeleri temel alınmaktadır. 15. madde hükümleri de dikkate alınacak olursa, bu 

önlemlerin ancak olağanüstü durumların varlığı halinde, durumun kesin olarak 

gerektirdiği ölçüde, devletlerin uluslararası hukuktan doğan sorumluluklarını ihlal 

etmemeleri kaydıyla ve dokunulmaz haklar saklı olmak koşuluyla alınabileceği 

görülmektedir 334 . Bu çerçevede AİHS’ne taraf devletlerin, Sözleşme’den kaynaklı 

yükümlülüklerine aykırı önlemler alabilmesi için olağanüstü bir durumun varlığı koşulu 

getirilmiştir. Ancak olağanüstü bir durumda alınabilecek bu önlemlerin de, durumun 

kesin olarak gerektirdiği ölçüde olması, devletin uluslararası hukuktan doğan 

yükümlülüklerini ihlal etmemesi ve dokunulamaz haklara ilişkin olmaması 

gerekmektedir335. Ayrıca devletler, olağanüstü bir durumun varlığına karar verilmesinde 

ve alınacak önlemler konusunda da sınırsız bir yetkiye sahip değildir. Yine AİHS 

kapsamında AİHM’ne taraf olan devletler, olağanüstü bir durumun varlığına karar 

verdikleri durumlarda Mahkeme’nin denetimine tâbilerdir. Mahkeme içtihatlarına göre, 

olağanüstü tehlikenin; ancak mevcut ya da yakın olması, ulusun bütününü etkilemesi, 

toplum düzenini etkilemesi ve bu tehlikenin, Sözleşme’nin kamu güvenliği, kamu 

sağlığı, kamu düzeninin korunması için öngördüğü kayıtlamaların yetersiz kalmasına 

neden olacak kadar olağandışı nitelikte olması gerektiği belirlenmiştir336.  

Özet olarak, AİHS, Kişisel ve Siyasal Haklar Sözleşmesi ve Çerçeve 

Sözleşme’nin ilgili maddeleri birlikte değerlendirildiğinde, taraf devletlerin, 

Azınlıkların Korunmasına İlişkin Çerçeve Sözleşme’nin 19. maddesinde öngörülen 

aykırı önlem alma hakkını, ancak savaş ya da ulusun varlığını tehdit eden başka bir 

kamusal tehlike durumunda, diğer bir ifade ile olağanüstü durumlarda kullanabilmesi 

öngörülmektedir. Bu önlemlerin ise, olağanüstü durumun sınırları ile ölçülü olması ve 

uluslararası hukuktan doğan yükümlülüklerle uzlaşmaz nitelikte olmaması 

gerekmektedir. Yani önlemleri alan devletlerin ölçülülük/orantılılık ilkesini dikkate 

almaları temel koşulu aranmaktadır. 

                                                 
334 Ibid., s. 125. 
335 Gözübüyük, op. cit., s. 308-315.  
336 Çavuşoğlu, Uluslararası…, op. cit., s. 125-126. 



 126

2. Azınlıkların Uluslararası Alanda Korunması ve Uluslararası Kuruluşlar 

Azınlıkların yaşam alanlarının ilk olarak, ulusal hukuk alanıyla kesişmesi nedeni 

ile azınlık haklarının da temelde ulusal düzeyde korunmasının gerekli olduğu 

belirtilebilir. Ancak, azınlık haklarının tanınması ve azınlık kimliklerinin korunması 

konusu, daha önce de vurgulandığı üzere, özellikle 1990’lara kadar çok büyük bir 

gelişme göstermemiştir. Devletlerin azınlıklara yönelik bir takım realist kaygıları, 

sürecin olumsuz ve yavaş gelişiminde etkili olmuştur. 1945’lerden itibaren insan hakları 

merkezli yaklaşımlarla ele alınmaya başlayan azınlık hakları konusu, özellikle 90’lı 

yıllardan itibaren uluslararası bir takım düzenlemelerle, bağımsız bir biçimde güvence 

altına alınmaya başlanmıştır. Böylelikle azınlıklar konusu da uluslararasılaşmıştır. Bu 

süreç de azınlıklara ilişkin hukuksal sürecin ulusal bazdaki gelişimini tetiklemiştir. En 

azından azınlıklarla ilgili temel hükümler içeren uluslararası düzenlemelere taraf olan 

devletler, bu düzenleme hükümlerini ihlal eden devlet konumunda olmamak adına 

ulusal alanda da bir takım tasarruflarda bulunma yükümlülüğü altına girmişlerdir. Bu 

nedenle, azınlıkların uluslararası alanda korunması ve bu süreçte etkili olan uluslararası 

kuruluşların analizi büyük önem taşımaktadır. 

Azınlıklara tanınan hakların kapsamı ve sınırlandırılmasının analiz edildiği 

kısımda da yeri geldiğince bu uluslararası kuruluşlardan bahsedilmekle birlikte, ilgili 

yapıların azınlık haklarına ilişkin temel yönelimlerinin nedenleri, düzenlemelerin 

gelişim süreci ve etkilerine yönelik bir açılıma gidilmemiştir. Günümüzde de azınlık 

haklarının niteliği ve kapsamının belirlenmesinde büyük önem taşıyan uluslararası 

örgütler nezdinde yaşanan gelişmelerin ayrıntılı bir şekilde analiz edilmesi, konunun 

bütünlüğü/gelişimi açısından da önem taşımaktadır. Bu çerçevede azınlıkların 

korunması ve bir takım hakların tanınması konusunda, karşımıza çıkan ilk uluslararası 

örgüt olan MC ile başlanması ve günümüzde halen yapılanmasını devam ettiren, kısmen 

uluslarüstü bir özellik gösteren Avrupa Toplulukları/AB nezdinde azınlıklar konusunun 

hangi çerçevede ele alındığını belirten analizlerle devam edilmesi yerinde olacaktır. 

Azınlıklar konusunun bir takım uluslararası örgütlerin gündemine girerek 

uluslararasılaşması sürecinin, daha önce de üzerinde durulduğu gibi, iki temel boyutta 

geliştiğinin vurgulanması gerekir. Bu iki temel boyuttan ilki, 1945-1990 arası dönemde 



 127

gelişen insan hakları merkezli boyuttur. Diğeri ise, 1990 yılından itibaren gelişmeye 

başlayan ve günümüze kadar ulaşan azınlık hakları merkezli yaklaşım boyutudur. 

Ancak daha önce birinci bölüm kapsamında da üzerinde durulduğu gibi, azınlık 

haklarının tanınmasına ilişkin süreç 1945 tarihinde başlamamıştır. Ulus-devletlerin, 

1648 tarihli Westphalia Andlaşması ile ortaya çıkmaya başlamasıyla paralel bir biçimde 

azınlıkların ve azınlık sorunlarının da oluştuğu dikkate alınırsa, 1648–1945 arası 

dönemde de azınlıkların tanınmasına ve bir takım güvenceler sunulmasına ilişkin 

gelişmelerin yaşandığı bir gerçektir. Ancak, daha öncede belirtildiği gibi, bu dönem 

ulus-devletlerin realist kaygılarla azınlıklara yönelik daha çok sınırlayıcı veya baskıcı 

politikalar takip ettikleri bir dönemdir. Dolayısıyla bu dönemde azınlıkların 

korunmasına ilişkin gelişmeler; dinsel azınlıkların tanınarak ikili anlaşmalar yoluyla 

korunmaya çalışılması, içerisinde azınlık barındıran devletlerle birinci dünya savaşı 

sonrasında yapılan barış andlaşmalarında azınlıkların korunmasına yönelik hükümlerin 

yer verilmesi veya MC önünde bazı devletlerin azınlıkları koruyacaklarına ilişkin 

deklarasyonlar yayınlamaları gibi örneklerle sınırlıdır. 1945 yılında kurulan BM ile 

başlayan süreç ise, azınlık sorunlarının artık uluslararası boyutta ama insan hakları 

merkezli yaklaşımlarla ifade edilmeye başlandığı bir dönem özelliği göstermektedir. Bu 

dönemde azınlıkların korunması yönündeki çabaların BM merkezinde yaşandığı 

söylenebilir. Ancak 1990 sonrası dönemde uluslararası alanda azınlık hakları 

merkezinde bir yaklaşımın benimsenmesiyle birlikte, sadece BM’nin değil, AK, AGİT 

ve AB gibi örgütlerin de sürece somut düzenlemelerle dâhil oldukları görülmektedir. Bu 

çerçevede azınlıkların uluslararası alanda korunmasına ilişkin sürecin analizinde, 

öncelikle MC ve BM döneminde azınlıkların korunması (insan hakları merkezli 

yaklaşımlar kapsamında) ve daha sonra AK, AGİT, AB çerçevesinde azınlıklar 

konusunda yaşanan gelişmeler (azınlık hakları merkezli yaklaşımlar) şeklinde bir 

ayrımın dikkate alınması anlamlı olacaktır.  

2. 1. MC Döneminde Azınlıkların Korunması 

MC 337  döneminde azınlıkların korunması konusu, bu dönemde kabul edilen 

andlaşmalara bağlı olarak analiz edilebilir. Ancak bu analizden önce, kısaca MC öncesi 
                                                 
337 MC hakkında daha ayrıntılı bilgi için bkz. Mehmet Gönlübol, Milletlerarası Siyasi Teşkilatlanma, 
Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayını, Ankara, 1968. 



 128

dönemi hatırlamak-ki tarihsel çerçevede bu döneme ilişkin genel bir bilgi verilmişti-

andlaşmalara giden sürecin ortaya konulabilmesi için gereklilik içermektedir. 

Azınlıkların korunmasına ilişkin ilk düzenlemeler, dini azınlıkların lehine olarak 

Reformasyon süreciyle birlikte başlamıştır. Bu dönemde ilk olarak dinsel azınlıklara 

yönelik gelişmelerin yaşanmasının nedeni, o dönemin temel ideolojisinin din üzerine 

kurulu olması ve dinsel azınlıklara karşı girişilen bir takım katliamların ve yaşanan 

dinsel savaşların olumsuz etkileridir. Bu etkiler neticesinde, dinsel azınlıklara 

devletlerin kendi çıkardıkları belgeler ve ikili anlaşmalarla bir takım haklar verildiği 

görülmektedir (1598 Nant Fermanı, 1660 Olivia, 1678 Nijmegen, 1713 Utrecht, 1745 

Dresden, 1763 Paris Anlaşmaları gibi)338. Devletler hukuku bakımından ilk önemli 

azınlık himayesi örneği, Westphalia Barış Andlaşması ile karşımıza çıkmaktadır339. Bu 

konudaki gelişmeler, Avrupa’nın Güneydoğusu’nda Osmanlı İmparatorluğu ile yapılan 

bir takım andlaşmalara dinsel azınlıkları koruyan hükümlerin yerleştirilmesi ile devam 

etmiştir. 

Avrupa’da Fransız Devrimi ve Napolyon Savaşları’nın etkisi ile başlangıçta 

sadece dinsel azınlıklara tanınan haklar, 1815 Viyana Kongresi’yle birlikte ulusal 

azınlıklara yönelik olarak da genişletilmiştir. Bu dönemde yapılan çeşitli andlaşmalarda 

ulusal azınlıkları koruyan hükümler yer almaya başlamıştır. 19. yüzyılın ikinci 

yarısından itibaren, bir taraftan İmparatorlukların yıkılmaya başlaması çerçevesinde 

içişlere karışmanın bir aracı olarak, bir yandan da yeni ulus-devletlerin kurulmasına 

ilişkin gelişmeler çerçevesinde azınlıklar konusu yeniden gündeme gelmiştir. 1878 

Berlin Kongresi’nde azınlık hakları yeni kurulan ulus-devletlere (Sırbistan, Karadağ, 

Bulgaristan, Romanya gibi), uluslararası tanınmanın bir koşulu olarak dayatılmıştır. 

1881 yılında imzalanan İstanbul Sözleşmesi’nde ve 1913 yılında Osmanlı 

İmparatorluğu ile Sırbistan, Yunanistan, Bulgaristan arasında yapılan ikili 

andlaşmalarda azınlıkların korunmasına ilişkin hükümler yer almıştır340. Bu dönemin 

önemli bir özelliği de, artık azınlık haklarının ikili andlaşmalarla korunması yerine, çok 

                                                 
338 Thornberry, International Law…, op. cit., s. 27-29. 
339 Westphalia Barış Andlaşması, dini inanç özgürlüğünü tescil eden ilk örnek olmasının yanı sıra bu 
özgürlüğün sadece prensler için tanınması açısından da dikkat çekicidir. Bkz. Arsava, Azınlık Kavramı…, 
op. cit., s. 1. 
340 Oran, Türk-Yunan…, op. cit., s. 59-64. Kurubaş, op. cit., s. 35-36.  



 129

taraflı andlaşmalarla korunmasının gerçekleşmeye başlamasıdır. Ancak o dönemde 

azınlık haklarının tanınması ve korunması konusunun, evrensel bir niteliğe sahip 

olmaması, azınlık haklarının Batılı büyük güçlerce Doğu Avrupa’nın yeni kurulan 

güçsüz devletlerine dayatılması, devletlerin içişlerine karışmada kullanılan bir dış 

politika aracı haline dönüşmesi ve herhangi bir denetim ve yaptırımdan yoksun olması 

gibi önemli olumsuzlukları da içerisinde barındırdığı görülmektedir341.  

Azınlıkların uluslararası alanda korunmaya başlanmasında ikinci dönem MC’nin 

kurulmasıyla başlayıp BM’nin kuruluşuna kadar devam eden dönemdir. Birinci Dünya 

Savaşı sonrasında Doğu Avrupa ve Balkanlardaki İmparatorlukların yıkılması ve yeni 

devletlerin kurulmasıyla birlikte, bazı özel örgütlerin (Uluslar Bürosu, Merkezi Kalıcı 

Barış Örgütü gibi Yahudi örgütleri) çabaları sonucu azınlık sorunları bir kez daha 

uluslararası alana taşınmıştır. Bu dönemde kurulan MC ise, genel azınlık sorunları ile 

değil ancak Orta ve Doğu Avrupa’daki azınlık sorunları ile ilgilenmiştir. Ayrıca Wilson 

ilkeleri arasında yer almakla birlikte İngiltere’nin kabul etmemesi nedeniyle, MC 

Kurucu Andlaşması’na (MC Misakı) 342 , azınlıklar ile ilgili bir hüküm de 

konulamamıştır. Orta ve Doğu Avrupa’daki azınlık sorunlarıyla ilgili süreç ise, bu 

alandaki sınırların belirlenip bölgenin istikrarının sağlanmasına yönelik olarak üç 

aşamada gerçekleştirilmeye çalışılmıştır. İlk aşamada, sınırların çizilmesi sırasında 

uluslar ile sınırların denk düşmesine çalışılmıştır. İkinci aşamada, sınır dışında kalan 

ama o ulusa ait olan toplulukların nüfus mübadeleleri ile sınırlar içerisine aktarılması 

sağlanmıştır. Üçüncü aşamada ise, ikinci aşamaya rağmen yine de sınırlar dışında kalan 

ve yine o ulusa ait olan toplulukların (azınlık olarak kalmaları nedeniyle) uluslararası 

andlaşmalar yoluyla korunmaları sağlanmıştır343.  

Bu dönemde MC kapsamında olmamakla birlikte onun bilgisi dâhilinde 

gerçekleşen (tescil344) ve azınlıklara ilişkin bir takım hükümler içeren andlaşmalara da 

rastlanmaktadır. Bunları dört grupta toplayarak incelemek mümkündür. Birinci grup; 

                                                 
341 Oran, Türk-Yunan…, op. cit., s. 55-56. Kurubaş, op. cit., s. 36. 
342 Misakın Türkçe çevirisi için bkz. Gönlübol, Milletlerarası.., op. cit., s. 395. 
343 Preece, Ulusal Azınlıklar…, op. cit., s. 198. 
344 Tescil konusu,  MC Misakı 18. maddesi çerçevesinde düzenlenmektedir. Tescil konusuna ilişkin daha 
fazla bilgi için bkz. Hüseyin Pazarcı, Uluslararası Hukuk Dersleri, I. Kitap, Turhan Kitabevi, Ankara, 
1995, s. 138–141; Edip Çelik, Milletlerarası Hukuk, I. Kitap, Filiz Kitabevi, İstanbul, 1987, s. 93–94. 



 130

1919–1920 tarihlerinde, Müttefik devletler ile yeni kurulan Polonya, Çekoslovakya, 

Sırp-Hırvat-Sloven devletleri, Yunanistan ve Romanya arasında azınlıkları korumak 

amacıyla yapılan andlaşmalardır. İkinci grup; savaştan yenik çıkan Osmanlı 

İmparatorluğu (onun yerine geçen Türkiye), Avusturya, Macaristan ve Bulgaristan ile 

müttefik devletler arasında 1919–1923 yılları arasında yapılan ve azınlıkların 

korunmasına ilişkin hükümler içeren andlaşmalardır. Üçüncü grup; İsveç-Finlandiya, 

Almanya-Polonya, Polonya-Danzig devletlerinin kendi aralarında yaptıkları, azınlıklar 

konusunda bir takım düzenlemeler de içeren andlaşmalardır. Dördüncü grup ise 

anlaşmadan çok 1921 yılında Arnavutluk, 1922 yılında Litvanya, 1923 yılında Letonya 

ve Estonya’nın yayınladıkları azınlıklar konusunda düzenlemeleri de içeren tek taraflı 

bildirilerdir. Böylelikle Birinci Dünya Savaşı sonrasında Avrupa’da, MC ile azınlık 

sisteminin temelini oluşturan bir azınlık koruma rejimi oluşturulabilmiştir345.  

Avrupa’da azınlıklara ilişkin bu düzenlemelerin yapılmasının altında yatan 

neden; teorik çerçevede de belirtildiği gibi, kurulan yeni devletler içinde var olan 

azınlıkların haklarının güvenceye alınması ile oluşabilecek ayrılıkçı hareketlerin 

önlenebileceği ve genelde Orta ve Doğu Avrupa ile Balkan devletlerinde görülen, 

azınlıkların akraba devletlerinin (özellikle komşu olanların) o devletlerin içişlerine 

karışmalarının engellenebileceği görüşüdür. Bu düzenlemelerle bu yöndeki tehditler 

bertaraf edilmeye çalışılmıştır. MC, Birinci Dünya Savaşı sonrası yeni dünya düzeninde 

ortak bir güvenlik rejimi oluşturarak uluslararası istikrarı sağlamak amacıyla 

kurulmuştur. Azınlıklara ilişkin izlenen veya oluşturulan tutum ise, ortak güvenlik 

rejiminin önemli bir ayağı olarak tasarlanmıştır346.  

Oluşturulmaya çalışılan azınlık rejimi çerçevesinde tanınan haklara genel olarak 

bakılacak olursa, iki temel yaklaşımın olduğu söylenebilir. Bir yandan genel insan hak 

ve özgürlüklerinin azınlıkları da kapsayan bir biçimde eşit ve ayrım gözetilmeksizin 

tanındığı (negatif haklar) insan hakları merkezli yaklaşımların, diğer yandan da dinsel 

ve dilsel haklar kapsamında yer alan vakıf ve eğitim kurumları kurabilme, kendi 

dillerinde eğitim görebilme, ticarette, ibadetlerini yaparken, basında ve adliyede kendi 

                                                 
345 Arsava, Azınlık Kavramı…, op. cit., s. 8-15, Oran, Türk-Yunan…, op. cit., s. 66; Hüseyin Pazarcı, 
Uluslararası Hukuk Dersleri, II. Kitap, Turhan Kitabevi, Ankara, 1996, s. 165-166.  
346 Preece, Ulusal…, op. cit., s. 84-85. 



 131

dil ve din haklarını kullanabilmeyi içeren bir takım özel hakların (pozitif haklar) 

tanındığı azınlık hakları merkezli yaklaşımların uygulandığı görülmektedir347. Ancak 

özellikle azınlık hakları merkezli yaklaşımların, uluslararası alanda 1990 sonrası süreçte 

gelişmeye başladığı düşünülecek olursa, bu dönemde yaşanan gelişmelerin sadece Orta 

ve Doğu Avrupa ile Balkanlarla sınırlı olduğunun ve o bölgelerin koşulları çerçevesinde 

savaş sonrası düzenin oluşturulması çabaları sırasında ortaya çıktığı da özelikle 

belirtilmesi gerekmektedir. Dolayısıyla bu dönemde yaşanan gelişmeler, azınlık 

haklarının içeriğinin oluşturulmasına katkıda bulunmakla birlikte uluslararası düzeyde 

azınlık haklarının tanınması ve güvence altına alınması anlamında bir aşama niteliğinde 

değildir. Azınlık hakları merkezli yaklaşımlar, 1990 sonrası süreçte, temel olarak da 

AGİT, AK ve AB gibi örgütler nezdinde örneklerini bulmaktadır. 

Bu azınlık rejiminin işleyebilmesi içim MC’nin garantörlüğünün kabul edilmesi 

gerekmekteydi. Bu yöndeki onaylar üye devletlerce 1920–1924 yılları arasında verildi, 

uygulamadan sorumlu organlar olarak da MC Konseyi ve Uluslararası Sürekli Adalet 

Divanı (USAD) belirlendi. Kural ihlali durumunda Konsey’e başvuruda bulunulacaktı. 

Şikâyet konusunun haklı bulunması durumunda MC Konseyi ilgili devleti uyaracak, 

gerekirse de bir uzlaşmaya gidilecekti. USAD’da bu aşamada görüş bildirebilirdi. 

Ancak şikâyet doğrudan USAD önüne getirilseydi bu organın alacağı karar bağlayıcı 

olacaktı. Bu sistem de ne yazık ki olumlu bir biçimde işleyememiştir. Bu gelişmede 

azınlıkların ayrılıkçı talepleri, büyük güçlerin sistemi devam ettirmedeki 

isteksizlikleri/ilgisizlikleri, bazı devletlerin bu anlaşmalara rağmen azınlıklara haklarını 

tanımamaları gibi tutumlar etkili olmuştur. Bu dönemde, özellikle de akraba devleti 

olmayan azınlıklar büyük sorunlarla karşılaşmışlardır348. Bu sorunların yaşanmasında, 

MC’nin kendi sisteminden kaynaklanan zayıflıklarının yanı sıra MC’ne üye devletlerde 

realizmin etkisini koruması da büyük önem taşımıştır. Ancak günümüzle 

karşılaştırıldığında (özellikle 1990 sonrası oluşmaya başlayan düzenle) zayıf ve 

sonrasında da hiç işlemeyen bir azınlık rejimi kurulmasına rağmen, MC dönemi, 

                                                 
347 Ibid., s. 91-93. Thornberry, International Law…, op. cit., s. 38-52. Uygulamasından sorumlu organlar 
olarak MC Konseyi ve USAD belirlenmiştir. Bu sistemdeki azınlık haklarının ihlaline ilişkin şikâyet 
durumunda bu iki organın kararları ile bir çözüm bulunmaya çalışılmıştır. Bkz. Preece, Ulusal…, op. cit., 
s. 101; Pazarcı, Uluslararası Hukuk…, II. Kitap, op. cit., s. 172-173. 
348 Preece, Ulusal…, op. cit., s. 101-108. 



 132

azınlıkların uluslararası alanda korunmasına yönelik ilk denilebilecek nitelikte önemli 

katkıları olmuştur. Bu katkılardan biri, azınlıkların ilk defa MC ile bir uluslararası 

örgütün denetim ve güvencesinden yararlanmasıdır. Ayrıca USAD ile azınlıkların 

uluslararası yargının korumasından yararlanması da sağlanmıştır349. Bir diğer katkı, MC 

döneminde tanınan azınlık grupları ve bunların hakları genişletilmiş, böylelikle dinsel 

haklara ek olarak kimlik unsurlarının korunmasına yönelik dilsel haklar ve eğitim 

hakları da anlaşmalarda ayrıntılı bir biçimde yer almıştır. Son olarak da, kimi ihmal 

edilmiş azınlıklar (örneğin, Pindus Vlahları, Romanya’daki Saksonlar gibi) bu sistem 

sayesinde ilk kez korunmaya alınmışlardır. Ayrıca, MC bu özellikleri ile de 1990’lara 

kadar azınlıklar konusunda ayrıntılı ve özellikle de doğrudan düzenlemeler içeren tek 

sistem olmuştur350.  

2. 2. BM Çerçevesinde Azınlıkların Korunması 

BM döneminde, azınlık haklarına ilişkin ayrı ve özel bir düzenleme yapılmak 

yerine, konunun insan hakları merkezinde ele alındığı söylenebilir351 . Bunun temel 

nedenlerinden biri, MC döneminde tanınan azınlık haklarının, özellikle Alman 

azınlıklar tarafından kötüye kullanılarak azınlık haklarının ulusçuluk, saldırganlık, 

kaybedilen toprakların geri alınması ile özdeşleştirilmiş olmasıdır. MC’nin de bu 

olumsuz gelişmeleri önleyememiş olması, azınlık haklarının tanınmasına yönelik 

önyargıyı pekiştirmiştir. İkinci neden, ikinci dünya savaşı sonrasında öncelikli sorun 

alanı olarak askeri ve stratejik konuların belirlenmiş olması ve azınlık konularının bu 

çerçevede ilk sıralarda yer alan konular niteliğinde sayılmamasıdır. Bu dönemlerde 

azınlıkların yaşadıkları yerlerde ön plana çıkan sorunların dinsel, etnik, dilsel 

farklılıklardan kaynaklanan sorunlar niteliğinde değil de daha çok ideolojik farklılıklar 

temelinde oluşan problemler niteliğinde olması bir diğer neden olarak belirtilebilir. 

Ayrıca ikinci dünya savaşı sonrasında, sınırların savaş öncesine göre büyük oranda aynı 

kalmasından dolayı da azınlıklara ilişkin yeni düzenlemeler yapılmasına gerek 

                                                 
349  Ayşe Füsun Arsava, “Azınlık Hakları ve Bu Çerçevede Ortaya Çıkan Düzenlemeler”, Ankara 
Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, Cilt: 47, Sayı:1–2, Ocak-Haziran 1992, s. 53; Oran, 
Türk-Yunan…, op. cit., s. 68. 
350 Kurubaş, op. cit., s. 41. 
351 Kymlicka bu durumu “iyi niyetli ihmal” şeklinde ifade etmektedir. Bkz. Kymlicka, Çokkültürlü…, op. 
cit., s. 103.  



 133

kalmamıştır352. Son neden ise, bu dönemde bir yandan devletlerin ulusal egemenliğe 

artan ilgileri ve bağlılıkları, diğer yandan da insan haklarına ilişkin düzenlemelerin 

mümkün olduğunca daha çok devlet tarafından tanınmasının istenmesi nedenleriyle, 

azınlıkları koruyan özel düzenlemelerden ve hatta azınlık haklarını içeren uluslararası 

insan hakları düzenlemelerinden dahi kaçınılmıştır. Ayrıca artık ciddi azınlık 

sorunlarının yaşanmayacağı ihtimali üzerinde de duruluyordu353.  

BM döneminde, azınlıklar ve azınlık haklarına ilişkin insan hakları merkezli 

yaklaşımların öne çıkmasına rağmen, bir takım görüş/önerilerin de ele alındığı 

saptanmaktadır. Azınlık sorunları nasıl çözümlenmeli veya azınlık hakları talepleri nasıl 

karşılanmalıdır soruları çerçevesinde ilk olarak, ulusal azınlıklara bir takım garantiler 

tanınması önerileri tartışılmış ancak destek görmemiştir. İkinci öneri, sınır 

düzenlemeleri yapılarak uluslarla devletlerin çakıştırılması ve böylelikle azınlık 

sorunlarının çözülmesidir. Ancak savaş sonrası dönemde Polonya sınırının çizilmesi, 

Yugoslavya-İtalya sınırında Trieste bölgesinde sınır ayarlaması yapılması dışında 

herhangi bir sorunun çözümüne yönelik sınır değişikliğine gidildiği görülmemektedir. 

Bir diğer öneri, nüfus aktarımı olmuştur. Birinci dünya savaşı sonrasında bu yöntemin, 

özellikle Alman nüfusunun, ayrıca İtalya ve Yugoslavya arasında İtalyan, Hırvat ve 

Sloven nüfuslarının aktarılması şeklinde uygulandığı görülmektedir. Ayrıca, 1944–1946 

yılları arasında ikili anlaşmalar yoluyla nüfus aktarımları da gerçekleştirilmiştir354. Bir 

diğer öneri, azınlıkların asimilasyonu olmuştur. Savaş süresince ifade edilen bu görüşün 

arkasında, türdeş bir ulus-devlet kurma amacı yatmaktadır. Azınlıklar doğal olarak bu 

öneriye karşı çıkmışlardır ve zaten barış andlaşmalarında da bu görüşe hiç yer 

verilmemiştir355. En önemli öneri ise, azınlıkların korunması konusunun insan hakları 

ile ilişkilendirilerek ele alınmasıdır. Bu önerinin arkasında da, daha öncede değinildiği 

                                                 
352 Preece, Ulusal…, op. cit., s. 118-119. 
353 Alman azınlıkların, Postdam kararlarıyla Almanya’ya göç ettirilmiş olmaları, Yahudiler için 1948’de 
İsrail devletinin kurulması gibi gelişmeler bu ihtimale ilişkin görüşleri güçlendirmekteydi. Bkz. Oran, 
Türk-Yunan…, op. cit., s. 85, Kymlicka, Çokkültürlü…, op. cit., s. 103, Preece, Ulusal.., op. cit., s.118-
119. 
354 Kurubaş, op. cit., s. 44. 
355 Thornberry, International Law…, op. cit., s. 112-116. 



 134

gibi, azınlık sorunlarının, insan haklarından herkesin eşit bir biçimde 

yararlandırılmasıyla çözülebileceğine dair görüş/inanç yatmaktadır356. 

BM’in kurulmasından soğuk savaş döneminin sona ermesine kadar geçen 

dönemin (1945–1990), azınlıkların insan hakları merkezli yaklaşımlarla ele alındığı bir 

süreç olduğu söylenebilir. Ancak 1990’dan günümüze kadar uzanan dönem, gerek BM 

gerek AK, AGİT, AB gibi örgütler çerçevesinde yürütülen çalışmalarda da görüldüğü 

gibi, azınlık hakları merkezli yaklaşımların benimsenmeye çalışıldığı bir süreç 

olmaktadır. Bu ikili ayrım, BM çerçevesinde azınlıkların korunmasına ilişkin 

düzenlemelere de yansımıştır. Şöyle ki, 1990 öncesi dönemde daha çok insan haklarının 

uluslararası alanda güvence altına alınmasına yönelik düzenlemeler ön plana çıkmakta 

ve azınlıklara da bu düzenlemeler çerçevesinde çok sınırlı/soyut ifadelerle yer 

verilmektedir. Ancak özellikle 1990 sonrası süreçte, her ne kadar BM nezdinde kabul 

edilen düzenlemeler diğer örgütlere göre daha sınırlı sayıda da olsa, azınlıkları 

doğrudan temel alan belgelerin kabul edildiği görülmektedir.  

İlk olarak BM Kurucu Andlaşması çerçevesinde azınlıkları ilgilendiren 

düzenlemelere bakılacak olursa, Andlaşmanın 1., 13., 62. ve 76. maddeleri 

çerçevesinde, örgütün azınlıkların korunmasını negatif haklarla sınırlı tuttuğu 

belirlenebilir. Örneğin ayrımcılık yasağı güvence altına alınmış, ancak azınlık 

kimliklerinin korunmasından bahsedilmemiştir. BM’in kuruluşunda ön plana çıkan 

temel değerler, devletlerin egemenliklerinin korunması, temel insan haklarına saygının 

gerçekleştirilmesi ve herkesin ayrım gözetilmeksizin bu haklardan eşit bir biçimde 

yararlanılmasının sağlanmasıdır357. Dolayısıyla azınlıklara ilişkin konulara da bu temel 

değerler çerçevesinde yaklaşılmıştır. Ancak dünyada yaşanan gelişmeler, sınırlı bir 

azınlık rejiminin yeterli olmayacağını göstermiş ve bu çerçevede 1947 yılında BM 

Ekonomik ve Sosyal Konsey’e bağlı İnsan Hakları Komisyonu’nca “Ayrımın Önlenmesi 

ve Azınlıkların Korunması Alt Komisyonu” kurulmuştur. Ancak bunu takiben, 10 Aralık 

1948 tarihinde kabul edilen İnsan Hakları Evrensel Bildirgesi’nde azınlıklara ilişkin 

herhangi bir hükme yer verilmemiştir358 . Bu Bildirge, hukuksal açıdan bağlayıcılık 

                                                 
356 Ibid., Preece, Ulusal…, op. cit., s. 120-128, Kurubaş, op. cit., s. 4-45. 
357 Bkz. BM Kurucu Andlaşması 1., 13., 55., 62., 76. maddelerindeki düzenlemeler. 
358 İHEB’nin 2., 26., ve 27. maddeleri 



 135

taşımamakla birlikte, tüm devletler için taşıdığı yol gösterici nitelik gereğiyle, insan 

hakları konusunda ulusal veya uluslararası temelde yapılacak tüm düzenlemelere 

kaynaklık etmektedir 359 . Bu noktada son dönemde, BM içinde İnsan Hakları 

Komisyonu’na yönelik yaşanan bir gelişmeye de değinilmesi yerinde olacaktır. BM 

Genel Kurul’unun, 3 Nisan 2006 tarihinde kabul ettiği bir kararla, Genel Kurul’a bağlı 

47 üyeli yeni bir “İnsan Hakları Konsey”i kurulmuştur. Bu Konsey, insan hakları 

ihlalleriyle yeterince etkili bir biçimde mücadele edemeyen, kendi aralarında uyumlu bir 

biçimde çalışamayan ve insan hakları ihlallerinde bulunan üyelere sahip olan360 İnsan 

Hakları Komisyonu’nun yerini alarak, 19 Haziran 2006 tarihinde yaptığı ilk toplantı ile 

göreve başlamıştır. Konsey’in 4 ret ve 3 çekimser oya karşılık 170 evet oyuyla kabul 

edilmesi, BM içinde, insan hakları ihlallerine yönelik daha güçlü/etkili bir denetimin 

sağlanabilmesi yönünde ortak bir görüşün oluştuğu şeklinde yorumlanmıştır. Konsey, 

daha önceki Komisyon’a göre daha güçlü bir yapılanmayı içerse de insan hakları 

ihlallerine yönelik doğrudan bir yaptırım uygulama gücüne sahip olmadığı da açıktır, bu 

anlamda BM Güvenlik Konseyi’nin önceliği/etkinliği devam etmektedir. Ancak bu 

proje, BM’in insan hakları sistemini güçlendirmeye yönelik olumlu bir adımı olarak 

değerlendirilmektedir361. 

İnsan haklarına ilişkin uluslararası bir belge niteliğinde olmakla birlikte, azınlık 

haklarına ilişkin de bir düzenleme içeren ilk belge Kişisel ve Siyasi Haklar 

Sözleşmesi’dir362. 1976 tarihinde yürürlüğe giren bu Sözleşmenin 27. maddesine ilişkin 

olarak daha önceki kısımda bilgi verilmiş olmakla birlikte, bu noktada ilgili sözleşmeyi 

27. maddeye çekince koymadan onaylayan devletlerin, uluslararası topluluğa ve diğer 

taraf devletlere karşı azınlıklar konusunda, iç hukukunun ve uygulamalarının 

sözleşmeye uygunluğunu sağlamak açısından hukuksal bir sorumluluk yüklendiklerinin 

                                                 
359 Yılmaz Aliefendioğlu, “İnsan Hakları ve Sivil Toplum Örgütleri”, Kuruluş Etkinlikleri, Ankara, 10 
Aralık 1999, www.abchukuk.com/makale/makale25.html (e. t. 02.04.2008). 
360 Yeni kurulan İnsan Hakları Konseyi, Komisyon’a göre bir yenilik içermektedir. BM Genel Kurul’u, 
insan hakları ihlallerinde bulunan Konsey’deki üyelerin üyeliğini üçte iki çoğunlukla alacağı bir karar ile 
askıya alabilecektir.  
361  BM İnsan Hakları Konseyi hakkında daha fazla bilgi için bkz. 
http://www2.ohchr.org/english/bodies/hrcouncil/membership.htm (e. t. 31.03.2008). 
362 Kişisel ve Siyasi Haklar Sözleşmesine Medeni ve Siyasal Haklar Sözleşmesi’de denilmektedir.  



 136

altının çizilmesi gerekir363. Ayrıca ilgili Sözleşme, kendine bağlı bir İnsan Hakları 

Komitesi oluşturmuştur. Bu komite ile taraf olan devletleri, gerek devletlerin sundukları 

raporlar, gerek diğer taraf devletlerin şikâyeti gerekse de bireysel başvurular üzerinden 

denetleyebilmektedir. 1966 yılında kabul edilen ancak 1976 yılında yürürlüğe giren 

Sözleşme ile kurulan Komite önüne, 27. maddeye ilişkin şikâyetler çok az sayıda 

gelmiştir. Gelen şikâyetler de self-determinasyon hakkı kapsamında yerli halklara 

ilişkin sorunlardır 364 . Ancak Komite’nin denetim yetkisi sınırlıdır, çünkü bağlayıcı 

nitelik taşımayan, sadece ihlali saptanan devletten bu durumu düzeltmesini isteyen 

tavsiye niteliğinde kararlar verebilmektedir. Ancak buna rağmen gerek 27. maddenin 

kendisi gerekse de ilgili denetim organı, azınlık himayesine ilişkin BM içindeki en 

önemli gelişmelerden biri olmuştur365. 1976 yılında yürürlüğe giren bu belge, temelde 

insan hak ve özgürlüklerini düzenleme gayesinde olmakla birlikte, 1990 öncesinin, 

azınlık haklarına ilişkin de tek somut düzenlemesini içeren bir belge niteliğindedir.  

BM nezdinde azınlıklara ilişkin düzenlemeler içeren sınırlı sayıdaki belge, daha 

çok 1990’dan sonra ortaya çıkmaktadır. 1992 yılında, bağlayıcı niteliğe sahip olmayan 

ancak doğrudan azınlıkları konu alan ve bu özelliği ile BM nezdinde kabul edilen ilk 

uluslararası belge olan Ulusal veya Etnik, Dinsel ve Dilsel Azınlıklara Mensup Kişilerin 

Haklarına İlişkin Bildirge’dir 366 . Bu Bildirge, azınlıkların haklarını ve bunların 

gerçekleşmesi için devletlerin alması gereken önlemleri ayrıntılı bir biçimde 

düzenlemekle birlikte, bildirgede yer alan herhangi bir hükmün devletlerin siyasal 

bağımsızlığına, toprak bütünlüğüne ve egemenliğine yönelik herhangi bir faaliyete 

                                                 
363  Mesut Gülmez, Birleşmiş Milletler Sisteminde İnsan Haklarının Korunması, Türkiye Barolar 
Birliği Yayını, Yayın No:60, Ankara, 2004, s. 204. 
364 Çavuşoğlu, Uluslararası…, op. cit., s. 140, 146-147. 1981 yılında 27. maddeye dayalı olarak azınlığa 
mensup birey olan Kızılderili Sandra Lovelace, Kanada’ya karşı başvuruda bulunmuş ve haklı 
görülmüştür. 1990 yılında da Bröton kökenli Fransız vatandaşları Fransa aleyhine başvurmuşlardır. 
Ancak Komite, konuyu,  Fransa’nın 27. maddeye ülkesinde azınlık bulunmadığını ilan ederek çekince 
koymasından ötürü, 26. maddeden (ayrımcılık yasağı) değerlendirmiş ve başvuruyu reddetmiştir. Bkz. 
Gudmundur Alfredsson and Alfred de Zayes, “Minority Rights: Protection by the United Nations”, 
Human Rights Law Journal, Vol. 14, No. 1–2, (February 26, 1993), s. 5-7. 
365 Arsava, Azınlık Kavramı…, op. cit., s. 115.  
366 18.12.1992 tarih ve 47/135 sayılı karar ile kabul edilen belge için bkz. Çavuşoğlu, Uluslararası…, op. 
cit. s. 23. 



 137

imkân verecek şekilde yorumlanamayacağını da güvence altına almaktadır 367 . BM 

çerçevesinde azınlıklara ilişkin hükümlerin bulunduğu bir diğer belge ise, 25 Haziran 

1993 tarihinde BM Dünya İnsan Hakları Konferansı’nda ilan edilen Viyana Bildirgesi 

ve Eylem Programı’dır. Bu bildirge ile azınlıkların haklarının etkin bir biçimde 

korunması için araçlar geliştirilmesi çağrısında bulunulmuştur368. 

BM’in gerek Kişisel ve Siyasi Haklar Sözleşmesi ve 1992 tarihli Ulusal veya 

Etnik, Dinsel ve Dilsel Azınlıklara Mensup Kişilerin Haklarına İlişkin Bildirge gibi 

azınlıklara ilişkin doğrudan ve somut düzenlemeler içeren belgelerin yanı sıra, konusu 

farklı olmakla birlikte dolaylı olarak azınlıklara ilişkin hükümleri bulunan/haklar 

yaratan belgeleri de bulunmaktadır. Bunlardan ilki, 1948 tarihli Soykırım Suçunun 

Önlenmesi ve Cezalandırılması Sözleşmesi’dir. Bu sözleşme ile özellikle etnik 

grupların korunması sağlanmıştır. İkinci önemli sözleşme, 1969 yılında yürürlüğe giren 

“Her Türlü Irk Ayrımcılığının Ortadan Kaldırılmasına İlişkin Uluslararası 

Sözleşme”dir. Ayrıca 1957 tarihli Uluslararası Çalışma Örgütü Sözleşmesi, 1960 tarihli 

UNESCO’nun kabul ettiği Eğitimde Ayrımcılığın Önlenmesi Sözleşmesi ve 1989 tarihli 

Çocuk Hakları Sözleşmesi de dolaylı yollardan azınlıklara ilişkin düzenlemeler 

içermektedir369.  

BM nezdinde 1995 yılında, Azınlıkların Korunması ve Ayrımcılığın Önlenmesi 

Alt Komisyonu’na-ki bu komisyon 1999 yılında “İnsan Haklarının Korunması ve 

Geliştirilmesi Alt Komisyonu” adını almıştır-bağlı bir Azınlık Çalışma Grubu 

oluşturulmuştur. Alt Komisyon, azınlıklar konusunda, özellikle yaptırım gücünden 

yoksun olması nedeniyle etkin bir yapılanma özelliği göstermemektedir. Komisyon, 

azınlıklara ilişkin üye devletlerden yıllık raporlar kabul ederek, bu raporlar üzerinden 

çalışmalarını yürütmektedir370. Bu Komisyona bağlı olarak çalışan Azınlıklar    Çalışma 

                                                 
367Ayrıca belgenin azınlıklara yönelik, daha öncede üzerinde durulduğu gibi, pozitif ayrımcılık niteliğinde 
devletlerin bazı alanlarda daha aktif rol almasını sağlayan yükümlülükleri de bulunmaktadır. Bkz. İnanç, 
op. cit., s. 29-30. 
368 Mehmet Semih Gemalmaz, Temel Belgelerde İnsan Hakları, 2. Basım, İnsan Hakları Derneği, 
Ankara, 1996, s. 50–51. 
369 Arsava, “Azınlık Hakları…”, op. cit., s. 25, 55, Thornberry, International Law…, op. cit., s. 57-58. 
370 Azınlık Çalışma Grubu hakkında daha ayrıntılı bilgi için bkz. Ibid., s. 124-132.  



 138

Grubu ise, daha dikkat çekicidir371. Bu grubun amaçları372; azınlıklar ve azınlıklarla 

hükümetler arasında karşılıklı anlayışın geliştirilmesi dâhil azınlık sorunlarına yönelik 

çözüm yollarını incelemek, gerektiğinde her bir azınlık grubunun haklarının korunması 

ve geliştirilmesi için daha ileri önlemlerin alınması konusunda tavsiyelerde 

bulunmaktır.  

Bu belgeler de dikkate alınarak, BM’in ileriye yönelik olarak azınlıkların 

korunmasına ilişkin daha somut, gerek azınlıkları gerek devletleri tatmin edecek 

düzenlemeler üretebilecek önemli bir örgüt olabileceğini/olması gerektiğini belirtmek 

gerekir. Çünkü her ne kadar bölgesel örgütlenmeler (AGİT ve AK gibi) azınlıklar 

konusunda daha somut adımlar atmış olsalar da, BM’in, hemen hemen tüm dünya 

devletlerinin üye olduğu ve genel çıkara hizmet eden, tüm dünyada barış ve güvenliği 

amaçlayan uluslararası bir örgüt olması, onu bu konuda daha önemli ve ayrıcalıklı bir 

konuma getirmektedir373.  

2. 3. AGİT Çerçevesinde Azınlıkların Korunması 

AGİK374, 1975 yılında yapılan Helsinki Zirvesi ile başlayan ve 1994’e kadar 

süren, bir takım bağlayıcı olmayan belgelerin kabul edildiği konferanslar sürecidir. 

1994 Budapeşte Konferansı’nda AGİK, kurumsal bir yapıya, örgüte kavuşturularak 

AGİT ismini almıştır 375 . AGİK’te azınlıklar konusu 1990 yılına kadar pek ele 

alınmamış, daha çok insan hakları üzerinde çalışmalar yapılmıştır. AGİK’in ilk belgesi, 

1975 yılında kabul edilen Helsinki Nihai Senedi’dir 376 . Bu belgede, insan hak ve 

özgürlüklerine ilişkin temel prensiplerin tekrarlanılması ile yetinilmiştir. Ayrıca bu 

                                                 
371 Gülmez, op. cit., s. 391.  
372Çalışma Grubunun amaçları İnsan Hakları Komisyonu’nun 1995/24 sayılı kararı ile oluşturulmuştur. 
Bu nedenle, ilgili amaçlar 1990 sonrası gelişmeleri ve düzenlemeleri kapsamaktadır. 
373 AB’nin özellikle Kurucu Andlaşması’nın 7. maddesi çerçevesinde, bir üye devletinin insan hakları 
ihlallerinde bulunması durumunda (azınlık hakları ihlalleri de dahil) yaptırım uygulayabilmesi, onu diğer 
yapılanmalar içerisinde daha ayrıcalıklı bir yere yerleştirmektedir. Ancak yukarıda vurgulanmak istenen, 
BM’in evrensel bir örgüt niteliğinde olması nedeniyle, ileride insan haklarına ilişkin atacağı kuvvetli 
adımlarla, dünya genelinde diğer yapılanmalar içerisinde daha etkili bir konuma ulaşacağıdır. 
374 AGİK’in yapısı, işleyişi hakkında daha fazla bilgi için bkz. http://www.osce.org (e. t. 31.03.2008). 
375 AGİT’in örgütsel yapısı ve işleyişi hakkında daha fazla bilgi için bkz. Gökçen Alpkaya, “Avrupa 
Güvenlik ve İşbirliği Teşkilatı”, Gökçen Alpkaya, Rona Aybay, vd., İnsan Hakları, Yapı Kredi 
Yayınları-Cogito-98, İstanbul, 2000, içinde ss. 437–455. Bu çalışmada örgüte ilişkin 1974–1994 arası 
bilgiler verilirken AGİK, 1994 sonrasına ilişkin bilgiler sunulurken ise AGİT kısaltmaları kullanılacaktır.  
376 Belge için bkz. http://www.osce.org/documents/mcs/1975/08/4044_en.pdf (e. t. 30.04.2008). 



 139

belgenin hukuki bağlayıcılığı bulunmamaktadır 377 . Helsinki Nihai Senedi, devletler 

arasında dostane ilişkilerin ve işbirliğinin gelişebilmesi için insan haklarına saygının 

şart olduğunu bildirerek, insan hakları ile güvenlik arasındaki ilişkiye dikkat 

çekmektedir378. Azınlıklara ilişkin olarak ise, ülkelerinde azınlık bulunduran devletlerin, 

azınlık mensuplarına kanun önünde eşitlik, insan hak ve özgürlüklerinden eşit bir 

biçimde yararlanma ve ayrım gözetmeme ilkelerini uygulamalarını belirtmekle 

yetinilmiştir379. 1983 tarihli Madrid Belgesi’nde380, ulusal azınlıkların haklarına saygı 

gösterilmesi vurgulanmış, 1989 tarihli Viyana Konferansı Kapanış Belgesi’nde381 ise, 

ulusal azınlıklara ilişkin hükümlerin hayata geçirilmesi için sürekli çaba gösterileceği 

belirtilmiştir. AGİK’in bu yaklaşımı, 1989 yılı itibarıyla, azınlıkların korunmasında BM 

ve AK’nden daha hızlı hareket ederek onlara değişim konusunda öncülük edebileceği 

şeklinde yorumlanmıştır382.  

1989 yılı sonuna, yani Doğu Bloğu’nun yıkılmasına kadar ki süreçte AGİK, 

1975 Helsinki Belgesi ışığında azınlıkların genel insan hakları ilkeleri çerçevesinde 

korunması yaklaşımını devam ettirmiştir. Ancak yaşanan gelişmelerin de etkisi ile 

başlangıçta yalnızca kültürel işbirliğine katkıda bulunacak unsurlar olarak görülen 

azınlıkların korunması, AGİK’in (daha sonra da AGİT’in) gündemine girerek, etnik, 

kültürel, dilsel, dinsel kimliklerinin tanınması ve korunması amacı gözetilmeye 

başlanmıştır. Bu çerçevede ilk olarak, 1990 tarihli “İnsani Boyut Konferansı Kopenhag 

Toplantı Belgesi ve Yeni Bir Avrupa İçin Paris Şartı” oluşturulmuştur. Kopenhag 

Belgesi, ulusal azınlıkların korunmasına ilişkin ayrıntılı düzenlemeler içermektedir. Bu 

belge azınlıklara ilişkin bir takım hakların yanı sıra, insani boyut mekanizmasına383 

ilişkin de düzenlemeler içermektedir. Kopenhag Belgesi ile insani boyut 

                                                 
377 Kapani, op. cit., s. 73, Arsava, Azınlık Kavramı…, op. cit., s. 90. 
378 Mustafa Şahin, “Avrupa Güvenlik ve İşbirliği Teşkilatı”, Amme İdaresi Dergisi, 31/4 Aralık 1998, s. 
98. 
379 Aslan Gündüz, Milletlerarası Hukuk ve Milletlerarası Teşkilatlar Hakkında Temel Metinler, 2. 
Baskı, Beta Yayınları, İstanbul, 1994, s. 552.  
380 Belge için bkz. http://www.osce.org/documents/mcs/1980/11/4223_en.pdf (e. t. 30.04.2008). 
381 Belge için bkz. http://www.osce.org/documents/mcs/1989/01/16059_en.pdf (e. t. 30.04.2008). 
382 Kurubaş, op. cit., s. 58.  
383 AGİK’in 1989 yılında kabul edilen Viyana Belgesi ile ilk şekli verilen ancak 1991 tarihli Moskova 
Belgesi ile geliştirilen insani boyut mekanizması, AGİK’e taraf olan devletlerin AGİK belgelerinden 
kaynaklan insan haklarına ilişkin taahhütlerini uygulamalarını sağlamak amacıyla düzenlenmiştir. Bkz. 
Çavuşoğlu, op. cit., s. 150. 



 140

mekanizmasında sağlanacak işbirliğine, kişilerin, grupların, organizasyonların ve 

kurumların aktif katılım yani, ilk kez Avrupa’da azınlık ve ulusal gruplara, yaşadıkları 

ülke iradesinden bağımsız olarak kendilerini tanımlama şansı verilmiştir. Azınlık 

grupları da artık AGİK sürecine, egemen devletlerce temsil edilmeksizin doğrudan 

katılma imkânı elde etmişlerdir 384 . Bu belge kabul edildikten sonra, Yunanistan, 

Bulgaristan ve Türkiye gibi devletler azınlıklarla ilgili bölümleri nasıl yorumladıklarını 

ve nasıl uygulayacaklarını açıklayan bildiriler yayınlamışlardır. Örneğin Türkiye 

yayımladığı bildiride, “ulusal azınlık” kavramının ancak, ikili veya çok taraflı 

uluslararası belgelerle statüleri belirlenen grupları kapsadığını ve bu belge 

düzenlemelerinin Anayasa ve iç mevzuat hükümleri uyarınca uygulanacağını 

açıklamıştır385.  

Daha sonra 1991 yılında Ulusal Azınlıklara İlişkin Uzmanlar Toplantı Raporu 

ve İnsani Boyut Konferansı Moskova Toplantı Belgesi kabul edilmiştir. Bu belgeler, 

AGİT’in azınlıklar rejiminin temel ilkelerini oluşturmuştur. Bunlardan ilk olarak 21 

Kasım 1990 tarihli Yeni Bir Avrupa İçin Paris Şartı Belgesi’ne bakılacak olursa; 

belgede, Kopenhag Belgesi’ndeki azınlıklarla ilgili düzenlemeler aynen sıralanarak, 

ileri bir tarihte ulusal azınlıklara ilişkin işbirliğini geliştirmek ve azınlıkların korunması 

konusunda çalışmalar yapmak için bir Uzmanlar Toplantısının yapılması 

kararlaştırılmıştır. Bu planlanan toplantı, Milli Azınlıklar Uzmanlar Toplantısı adıyla 

Cenevre’de, Temmuz 1991 tarihinde yapılmıştır. Ancak toplantı, AGİK üyesi 

devletlerin azınlıklarla ilişkilerinde esas alacakları bir dizi tavsiyeyi düzenlemekle 

sınırlı kalmıştır. Ayrıca toplantıda, Eylül 1991’de başlayacak Moskova Konferansı’nda 

insani boyut konusunun tekrar ele alınarak, mevcut insan hakları sisteminin azınlıklara 

yönelik olarak genişletilmesi de kararlaştırılmıştır386.  

AGİT’de insan hakları ve azınlık haklarına ilişkin üç kurumsal mekanizma 

geliştirmiştir. Birincisi, 1989–1993 arasında geliştirilen insani boyut mekanizması, 

ikincisi, 1992’de benimsenen yıllık yürütmeyi değerlendirme konferansları, üçüncüsü 

                                                 
384 Arsava, Azınlık Kavramı…, op. cit., s. 98-99. 
385 İnanç, op. cit., s. 38. 
386 Aslan Gündüz, Milletlerarası Hukuk-Temel Belgeler, Örnek Kararlar, 5. Bası, Beta Yayınları, 
İstanbul, 2003, s. 703, 723–730. 



 141

ise, yine 1992’de benimsenen Ulusal Azınlıklar Yüksek Komiseri’dir. İnsani boyut 

mekanizması denetimi de dört aşama öngörmektedir. İlk aşamada, devletler 

birbirlerinden bilgi isteyebilmekte, ikinci aşamada, verilen bilgi tatmin edici 

bulunmazsa ikili toplantılar yapılmaya başlanmakta, üçüncü aşamada, yine bir sonuç 

alınamazsa sorun diğer devletlerin bilgisine sunulmakta ve son aşamada ise, konu AGİT 

toplantılarına taşınmaktadır. Azınlık sorunlarına yönelik ilk iki aşamanın kullanıldığı 

örneklere, 1989–1990 yılları arasında sınırlı sayıda ulaşmak mümkündür. Örneğin 

Türkiye, Müslüman azınlığa karşı kötü muameleden ötürü bu hususu Bulgaristan’a karşı 

kullanmıştır. Ancak diğer aşamalar pek kullanılmamıştır387. AGİT’in geliştirdiği ikinci 

kurumsal mekanizma olan yıllık konferanslar ise, Ocak 1992’de kabul edilen Prag 

belgesi ile oluşturulmuştur. Bu konferanslarda insan ve azınlık haklarına ilişkin 

devletlerin uygulamalarının AGİT içinde düzenli olarak incelenmesi hedeflenmiştir. 

İhlali olan devletlere bu toplantılarda diplomatik uyarılar yapılmaktaydı. Üçüncü 

mekanizma ise, Helsinki Belgesi ile Ulusal Azınlıklar Yüksek Komiseri’nin ihdas 

edilmesi ile oluşturulmuştur. Komiser, AGİT bölgesinde çatışmaya dönüşme ihtimali 

taşıyan azınlık sorunlarına yönelik ilgili birimlerin dikkatini çekmekle görevlidir. 

Komiser, daha çok çözüm üreten, taraflar arasında arabuluculuk yapan, diplomatik 

yollarla faaliyet yürüten bir kurum niteliğindedir. Komiser ilk dönemde özellikle Doğu 

ve Orta Avrupa’da birçok azınlık sorununa yönelik olumlu sonuçlanan girişimlerde 

bulunmuştur388.  

1992 yılında yapılan Helsinki Zirve’sinde AGİK’in kurumsal yapısı büyük 

oranda değiştirilmiş ve AGİK bünyesinde azınlık konuları ile ilgilenmek üzere “Ulusal 

Azınlıklar Yüksek Komiserliği” kurulmuştur. Bu Komiserlik, devletler arasında veya bir 

devlet ülkesinde çatışma yaratma ihtimali olan azınlık sorunlarını takip etmek ve gerekli 

görülmesi halinde AGİK’in devreye girmesini sağlamak üzere kurulan bir erken uyarı 

ve önalma mekanizması niteliğindedir. Kurumun görevi, denetimden daha çok işbirliği 

ve arabuluculuk mekanizması üzerine kuruludur389.  

                                                 
387 Preece, Ulusal…, op. cit., s. 175-176. 
388 Ibid., s. 173-185, Alpkaya, “Avrupa…”, op. cit., s. 124-132. 
389 Gündüz, Milletlerarası Hukuk-Temel… op. cit., s. 675, Çavuşoğlu, Uluslararası…, op. cit., s. 157-158, 
Arsava, Azınlık Kavramı…, op. cit., s. 105-106.  



 142

AGİT, sadece Avrupa ile sınırlı, bağlayıcı olmayan nitelikte kararlar tesis eden 

bir bölgesel örgütlenme niteliğinde olmak gibi bir takım dezavantajlara sahiptir. Ancak 

kendi içerisinde oluşturduğu insani boyut mekanizması ile özellikle azınlıklar 

konusunda birçok gelişmeye/atılıma açık bir yapılanma olduğu kabul edilmektedir. 

Dolayısıyla bu mekanizma çerçevesinde yaşanacak gelişmeler AGİT’i, azınlıklar 

konusunda daha ön plan çıkan bir platform konumuna taşıyabilecektir.  

2. 4. AK Çerçevesinde Azınlıkların Korunması 

AK, 5 Mayıs 1949 tarihinde kurulan bir örgüttür. İnsan hakları odaklı amaç ve 

görevlerini belirleyen bu örgütün, kabul ettiği ilk düzenleme de İnsan Haklarının ve 

Temel Özgürlüklerin Korunmasına İlişkin Sözleşme (AİHS)’dir. 1953 yılında yürürlüğe 

giren bu Sözleşmenin 14. Md. sinde geçen “ayrım gözetmeme” ilkesi, azınlıkların 

korunmasına ilişkin kabul edilen ilk önemli düzenlemedir. Zira AK’nde de, BM 

çerçevesinde olduğu gibi, uzunca bir süre, azınlık hakları insan haklarından ayrı bir 

biçimde ele alınmamıştır. AİHS’de, temelde insan haklarına ilişkin bir düzenleme 

olduğundan, azınlıklara ilişkin herhangi bir hüküm içermemektedir. AİHS kapsamında 

oluşturulan Avrupa İnsan Hakları Mahkemesi ise, azınlıkların genel insan haklarından 

yararlanmaları konusunda ayrımcılığa tâbi tutulmamalarının sağlanması anlamında bir 

güvence/denetim sunmaktadır.  

AK, genel insan hakları hukukuna pozitif nitelikte kaynaklık yapan, bölgesel 

düzeyde yapılanmış önemli bir örgüt olmakla birlikte, azınlıklarla ilgili sorunlara, 

1990’lara kadar mesafeli durmayı tercih etmiştir390. Dolayısıyla AK bünyesinde 1990 

öncesinde yaşanan gelişmeler de birkaç tane örnekle/düzenlemeyle sınırlı kalmıştır. Bu 

sınırlı sayıdaki düzenlemelerden biri, AK Parlamenter Meclisi’nin 1961 tarihinde kabul 

ettiği 285 sayılı tavsiye kararıdır. Bu kararla AK, Bakanlar Komitesi’ni, ulusal 

azınlıklara kendi kültürlerine sahip olmalarını, kendi dillerini kullanmalarını, kendi 

okullarını açmalarını ve istedikleri dilde eğitim görmelerini sağlayacak, AİHS’ne ek bir 

protokol hazırlamaya davet etmiştir. Ancak bu konuda görevlendirilen uzmanlar 

komitesi böyle bir protokole hukuki açıdan gerek olmadığı sonucuna varmıştır. 

Parlamenterler Meclisi, 1990 yılında 1134 ve 1993 yılında da 1201 sayılı kararları kabul 

                                                 
390 Ülkü Bilgin, Azınlık Hakları ve Türkiye, Kitap Yayınevi, İstanbul, 2007, s. 149.  



 143

ederek Bakanlar Komitesi’nden tekrar ek protokol isteklerinde bulunmuştur. Bu tavsiye 

niteliğindeki kararların taşıdığı bir özellik daha vardır; ilk kez “ulusal azınlık” 

kavramına ilişkin bir tanıma yer verilmiştir391 . 1990’lara kadar AK’nin azınlıkların 

korunmasına yönelik en somut katkısı 1954 yılında üye devletler arasında kültürel 

işbirliğinin geliştirilmesi amacıyla kabul edilen “Avrupa Kültür Sözleşmesi”dir. Bu 

kültürel işbirliği sözleşmesi, AK’nin daha sonraki yıllarda yapacağı azınlıklar 

yönündeki çalışmaların temelini oluşturmuştur392.  

AK’nin azınlıklara yönelik temel katkıları, 1990’lı yıllardan itibaren yani, Doğu 

Bloğu’nun çözülmesi ve azınlık sorunlarının bu bağlamda artmasıyla yaşanmaya 

başlanmıştır. Ulusal azınlıkların korunması konusu, 1993 yılında Viyana’da yapılan 

devlet ve hükümet başkanları zirvesinde gündeme gelmiş ve zirve sonunda kabul edilen 

bildiride “ulusal azınlıklar” başlığı altında hazırlanan Ek II’de, ‘devletlerin, ulusal 

azınlıklara mensup kişilere, din, gelenek ve göreneklerini koruma, kültürlerini 

geliştirme, kendi dillerini özel yaşamlarında ve kamusal alanlarda konuşabilme ve bazı 

şartlar altında kamu makamlarıyla ilişkilerinde kendi dillerini kullanabilme olanağını 

sağlamakla yükümlü oldukları’ ifade edilmiştir. Ayrıca Bildiri’de, Bakanlar Komitesi, 

AK’ ne üye olmayan devletlerin de katılabileceği ulusal azınlıklarla ilgili bir çerçeve 

sözleşme hazırlamakla görevlendirilmiştir. Yine aynı Bildiri’de, devletlerin 

güvenliklerine yönelik azınlıklardan kaynaklanan tehdit algılamaları da dikkate 

alınarak, “ulusal azınlığa mensup kişilere tanınacak hakların ülke bütünlüğüne ve ulusal 

egemenliğe saygılı kılınması çerçevesinde söz konusu olabileceği” vurgulanmıştır393. 

Bu Bildiri ile hazırlanmasına karar verilen “Ulusal Azınlıkların Korunmasına İlişkin 

Çerçeve Sözleşme”394 ise, 10 Kasım 1994 tarihinde AK Bakanlar Komitesi’nce kabul 

edilmiş ve 1 Şubat 1998 tarihinde de yürürlüğe girmiştir 395 . Sözleşmenin kabul 

                                                 
391 Bu tanıma daha önce değinilmişti. Bkz. Safa Reisoğlu, Uluslararası Boyutlarıyla İnsan Hakları, 
Beta Yayıncılık, İstanbul, 2001, s. 188. 
392 Bu belge için bkz. http://conventions.coe.int/Treaty/en/Treaties/Word/018.doc 8 (e. t. 31. 03.2008). 
393 Reisoğlu, op. cit., s. 190. 
394 http://conventions.coe.int/Treaty/en/Treaties/Word/157.doc ( e. t. 31. 03. 2008). 
395 Türkiye’nin halen taraf olmadığı Sözleşme’nin Türkçe tam metni için bkz. Naz Çavuşoğlu, “Ulusal 
Azınlıkların Korunmasına İlişkin Çerçeve Sözleşmesi”, AÜSBF İnsan Hakları Merkezi Dergisi, C. III, 
S. 3 (Kasım 1995), s. 30–35. Bu belge, Nisan 2008 itibarıyla AK üyesi 46 devletten 39’unca onaylanmış, 
4 üye devletçe de imzalanmış olmakla birlikte henüz onaylanmamış ve Konsey üyesi olmayan Karadağ 
tarafından da onaylanmıştır. Belçika, Lüksemburg, İzlanda, Yunanistan belgeyi imzalamış ancak 
onaylamamıştır. Fransa, Monako, Türkiye, Andora ise Sözleşmeyi ise ne imzalamış ne de 



 144

edilmesine ilişkin süreçte öne çıkan nedenler; 1990’lardan itibaren AK’ne yeni üyelerin 

(özellikle ülkelerinde azınlıklar barındıran devletlerin) katılmaya başlaması ve azınlıklar 

konusunun sadece Orta ve Doğu Avrupa’da değil Batı Avrupa’da da önem taşıyan bir 

konu niteliğinde (özellikle İspanya, Belçika, Danimarka, İsviçre düşünülecek olursa) 

olmasıdır396 Sözleşme, sadece ulusal azınlıkların korunmasına münhasır ilk çok taraflı 

ve bağlayıcı nitelikte bir uluslararası belge özelliği taşımaktadır. Fakat bu sözleşme 

çerçeve niteliktedir ve doğrudan uygulanabilir özelliği bulunmamaktadır. Sözleşme, 

ancak taraf olan devletlerin iç hukuklarında yapacakları düzenlemelerle 

uygulanabilmektedir. Sözleşme’de ağırlıklı olarak kültürel haklar yer almaktadır. 

Sözleşme’nin başlangıç bölümünde, Avrupa tarihinde yaşananlarla birlikte ulusal 

azınlıkların korunmasının Avrupa’da istikrar, demokrasi, güvenlik ve barış için 

kaçınılmaz olduğu belirtilmiştir. Ancak, çoğulcu demokratik bir toplumda, ulusal 

azınlığa mensup bireylerin etnik, kültürel, dilsel, dinsel kimliklerine saygı 

gösterilmesinin de ötesinde, bu bireylerin kimliklerini ifade etme, koruma ve 

geliştirmelerini sağlayacak uygun şartların oluşturulması gerektiği vurgulanmış, kültürel 

farklılaşmanın, her toplumda bir bölünme değil, zenginlik kaynağı ve öğesi olabilmesini 

sağlamak için hoşgörü ve diyalog ortamının oluşturulmasının gerekli olduğu da 

belirtilmiştir397.  

Sözleşme, sadece azınlıkların dil, din, gelenek ve kültürlerinin korunmasını 

istemekle kalmamakta, aynı zamanda bunların geliştirilmesini ve teşvik edilmesini de 

öngörmektedir. Ayrıca devletlerin bunu sağlayacak gerekli önlemleri almasını da 

hükümselleştirmektedir. Ayrıca Sözleşme, azınlığa mensup bireylerin kültürel haklarını 

tamamlayacak sınırlı bir takım siyasal haklarla da kimliklerinin korunmasını amaçlamış, 

ama siyasal özerklik konusunda çok az hükme yer vermiştir. Bu sözleşmenin 

uygulanmasından Bakanlar Komitesi sorumlu tutulmuştur. Ama Bakanlar Komitesi’nin 

                                                                                                                                               
onaylamışlardır. 
Bkz.http://conventions.coe.int/Treaty/Commun/ChercheSig.asp?NT=157&CM=8&DF=4/9/2008&CL=E
NG (e. t. 09.04.2008). 
396  David P. Forsythe, Human Rights In International Relations, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2000, s. 121.  
397 Kurubaş, op. cit., s. 68. 



 145

raporlar üzerinden inceleme ile sağlanan denetim yetkisi, sınırlı ve esnek bir nitelik 

göstermektedir398. 

Çerçeve Sözleşme’nin, taraf devletlerin hazırlayacağı uygulama raporlarına 

dayanan sınırlı bir denetim mekanizmasının olması, bu denetimin gevşek nitelikte 

olduğuna dair değerlendirmelere neden olmaktadır. Ayrıca denetim yetkisinin AK 

Bakanlar Komite’sinde olması da, mekanizmanın siyasallaşmaya açık olduğu şeklindeki 

eleştirileri doğurmaktadır. Çerçeve Sözleşme’yi AİHS’nden farklı kılan özelliği ise, 

bireyler tarafından doğrudan talep edilebilecek nitelikteki/şekildeki hakları 

düzenlememesi ve daha çok programsal nitelikteki hükümlere yer vermesidir. 

Sözleşme, taraf devletlere bir takdir yetkisi tanıyarak, gerekli önlemleri alma 

yükümlülüğü getirmektedir399. Bununla birlikte Çerçeve Sözleşme’nin ek bir protokolle 

AİHS’ye bağlanması ve bu çerçevede AİHS’deki denetim mekanizmalarının azınlık 

haklarına ilişkin olarak da kullanılması tartışılmaktadır400.  

AK, azınlıklara yönelik asimilasyon politikalarını engellemek ve azınlıkları 

korumak amaçlı bir temel belge daha kabul etmiştir. Bu belge, “Bölgesel veya Azınlık 

Dilleri Avrupa Şartı”dır401. Bu Şart, dil azınlıklarının kimliklerini ve haklarını korumayı 

amaçlamaktadır. 1 Mart 1998’de yürürlüğe giren Şart’a ilişkin yayımlanan Açıklayıcı 

Rapor’da402, en önemli amacın kültürel farklılıkların korunması olduğu vurgulanarak, 

etnik veya kültürel azınlık gruplarının harekete geçirilmek istenmediği, sadece azınlık 

dillerinin korunması ve geliştirilmesinin hedeflendiği belirtilmektedir. Bu Şart ile, 

azınlık ve yerel dillerin özel ve kamu yaşamında, eğitim alanında, yargıda, yönetsel 

ilişkilerde, basın ve yayın hayatında, kültürel, sosyal ve ekonomik aktivitelerde 

kullanılması güvence altına alınmıştır. Ayrıca bu çerçevede, Şartı onaylayan devletlerin 

yükümlülükleri de, Çerçeve Sözleşme’ye göre çok daha ayrıntılı bir şekilde 
                                                 
398 Çavuşoğlu, Uluslararası…,op. cit. s. 130–135. Kurubaş, op. cit. s. 71–72.  
399 Gemalmaz, Ulusalüst…, op. cit., s. 519. 
400 Kurubaş, op. cit., s.72 
401 Şart için bkz. http://conventions.coe.int/Treaty/en/Treaties/Word/148.doc (e. t. 09.04.2008). Bu Şartı 
onaylayan devlet sayısı 23’tür. Arnavutluk, Andora, İrlanda, Litvanya, Estonya, Yunanistan, İrlanda, 
Belçika, Gürcistan, Türkiye, San Marino, Monako, Letonya, Bulgaristan Şart’a taraf değillerdir. 
Azerbaycan, İzlanda, Malta, Moldova, Polonya, Rusya, İtalya, Fransa, Makedonya Eski Yugoslavya 
Cumhuriyeti, Bosna-Hersek ise imzalamış ancak onaylamamışlardır. Bkz. 
http://conventions.coe.int/Treaty/Commun/ChercheSig.asp?NT=148&CM=8&DF=4/9/2008&CL=ENG 
(e. t. 09.04.2008). 
402 Rapor için bkz. http://conventions.coe.int/Treaty/en/Reports/Html/148.htm (e. t. 09.04.2008). 



 146

düzenlenmektedir403. Örneğin Şartın ilk maddesinde, bölgesel dil ya da azınlık dilleri 

kavramlarından ne anlaşılması gerektiği belirtilmektedir. Bu maddeye göre, “bir 

devletin belirli bir bölgesinde, o devletin geriye kalan nüfusundan sayıca daha küçük 

bir grup oluşturan vatandaşları tarafından geleneksel olarak konuşulan ve devletin 

resmi dil/dillerinden farklı olan diller” bölgesel dil veya azınlık dili olarak kabul 

edilmektedir 404 . Bu Şart’ın uygulanışının denetimi ise, sadece tarafların sunacağı 

düzenli raporlarla sınırlandırılmıştır. Dolayısıyla bu Şart ile sağlanan denetimin de 

yetersiz olduğu görülmektedir.  

AK, bölgesel bir yapılanma olmakla birlikte, azınlıkların korunması azınlık 

hakları konusunda “Ulusal Azınlıklar Çerçeve Sözleşmesi” gibi somut bir takım 

düzenlemeleri kabul ederek önemli adımlar atmıştır. İleriye yönelik olarak da, AK 

bünyesinde kurulmuş AİHM’nin yargı yetkisinin azınlık sorunlarına yönelik olarak 

genişletilmesinin, AK’ni böyle etkin bir yargısal denetim organı ile diğer örgütlerden 

çok daha ayrıcalıklı bir konuma yükselteceği ifade edilmektedir. Bu husus, yoğun 

çalışmalar gerektiren bir hukuki alt yapıyı gerektirmekle birlikte, aynı zamanda da üye 

devletlerin bu hususu kabul etmelerine bağlıdır. Henüz azınlık tanımı ve azınlık 

haklarının kapsamı konusunda dahi anlaşamamış üye devletler adına, azınlıklara ilişkin 

yargısal denetim süreci ise, çok uzak gözükmektedir.  

Son olarak Avrupa’da azınlıklarla ilgilenen çeşitli hükümet dışı (NGO) ve 

hükümetler arası (IGO) kuruluşların da bulunduğunu ve bunların özellikle AK ve AB 

örgütleri ile ilişkilerinin olduğunu belirtmek gerekir. Örneğin AK’nin azınlıklarla 

ilgilenen komitesi ve Danışma Komitesi, taraf devletleri Çerçeve Sözleşme bağlamında 

incelerken bu kuruluşlardan bilgi almakta ve ortak projeler de yürütmektedir. Bu 

kuruluşlar AB Komisyonu tarafından da desteklenmektedir. Bunlardan ön plana 

çıkanlardan bazılarının isimleri şöyledir405: Avrupa Milliyetleri Federal Birliği (FUEN), 

Avrupa Azınlık Sorunları Merkezi (ECMI), Uluslararası Azınlık Hakları Grubu (MRG), 

Tehlike Altındaki Diller Vakfı (FEL), Avrupa Göçmen ve Etnik Çalışmalar Merkezi 

                                                 
403 Reisoğlu, op. cit., s. 97; Gemalmaz, Ulusalüstü…, op. cit., s. 519-521. 
404 İnanç, op. cit., s. 88. 
405 Bu kuruluşlarla ilgili daha fazla bilgi için web sitelerinden yararlanılabilir. Bkz. http://www.fuen.org, 
http://www.ecmi.de, http://www.minorityrights.org, http://www.ogmios.org, http://www.cemes.org, 
http://www.errc.org. Kuruluşlarla ilgili daha fazla bilgi için bkz. Kurubaş, op. cit., s. 80-84. 



 147

(CEMES), Avrupa Akademisi: Etnik Azınlıklar ve Bölgesel Otonomiler, Avrupa Roma 

Hakları Merkezi (ERRC), Uluslararası Etnik Azınlıklar ve Uluslar Merkezi (CIEMEN).  

2. 5. AB’nin Azınlıklara Yönelik Yaklaşımı/AB Çerçevesinde Azınlıkların 

Korunması 

Tarihsel süreçte ulus-devletlerin ilk ortaya çıktığı yer Avrupa’dır. Bu nedenle 

azınlık sorunlarının da yoğun olarak yaşandığı ve azınlıklara yönelik çeşitli 

yaklaşımların (gerek andlaşmalar düzeyinde gerek kuruluşlar düzeyinde) geliştiği en 

temel alan da Avrupa olmuştur. Avrupa’nın azınlıklar konusundaki bu merkezi önemi, 

Avrupa’da yaşanan entegrasyon hareketleri çerçevesinde de ön plana çıkmaktadır406. 

Avrupa’daki entegrasyona yönelik oluşumlar içinde AB’nin407 ayrıcalıklı bir yeri vardır 

ve Birlik, temelde insan hakları olmakla birlikte azınlık haklarına özel bir önem 

atfetmektedir. İnsan haklarına ve azınlık haklarına saygı gösterilmesi, AB’ne üyelik için 

bir ön şart olarak sunulmaktadır. Sadece AB’ne üyelik için değil, AB’nin üçüncü 

devletlerle ekonomik ve ticari ilişkilerin gelişimi için de azınlıklar bir ön koşul olarak 

talep edilmektedir408.  

500 milyona yakın bir nüfusa sahip AB’nde azınlıklara yönelik birçok çalışma 

yapılmasına rağmen, azınlıkların sayısı ve niteliklerine (etnik, dilsel…) ilişkin kesin 

verilere ulaşılmış değildir. Bunun birçok nedeni vardır. Örneğin; devletlerin 

ülkelerindeki etnik ve dinsel azınlıkları az göstermeye çalışmak istemeleri, devletlerin 

nüfus sayımlarının etnik temele dayalı olmaması, ulus-devletlerin yıllarca uyguladıkları 

                                                 
406 Ibid., s. 113. Ayrıca AB’nin temel hak boyutuna ilişkin daha ayrıntılı bilgi için bkz. Bertil Emrah 
Oder, Avrupa Bütünleşmesi’nin Temel Hak Boyutu”, Gökçen Alpkaya, Rona Aybay, vd., İnsan Hakları, 
Yapı Kredi Yayınları-Cogito-98, İstanbul, 2000, içinde ss. 478–500. 
407 Avrupa Toplulukları, AT, AAET ve AKÇT için kullanılmaktadır. 01.01.1958 yılında yürürlüğe giren 
Roma Andlaşması ile kurulan Avrupa Ekonomik Topluluğu (AET)’nin ismi, AB Andlaşması ile 
(Maastricht Andlaşması) ile AT olarak değiştirilmiştir. AB ise, 01.11.1993 tarihinde yürürlüğe giren, 
Maastricht Andlaşması ile tesis edilmiştir. AB üç sütün üzerine kurulu bir yapıdır (1. Avrupa 
Toplulukları, 2. ortak dış politika, savunma, güvenlik, 3. adalet ve içişleri). AB uluslararası hukuk 
kişiliğine sahip değildir, Avrupa Topluluklarının hukuk kişiliklerinden yararlanmaktadır. Bu durum 17 
Aralık 2007 tarihinde AB Devlet ve Hükümet Başkanları Zirvesi’nde kabul edilen ancak henüz yürürlüğe 
girmemiş olan Lizbon Andlaşması (Reform Anlaşması) ile giderilmeye çalışılmaktadır. Bu konuda daha 
fazla bilgi için bkz. Kamuran Reçber, “Avrupa Birliği’nde Değişim İhtiyacı: Avrupa Toplulukları 
Ortadan Kaldırılıyor”, Global Strateji, Yıl: 3, Sayı: 12 (Kış 2008), ss. 8091. 
408  Çiğdem Nas, “Avrupa Parlamentosu’nun Etnik Azılıklara Bakışı ve Türkiye”, Derleyen: Faruk 
Sönmezoğlu, Uluslararası Politikada Yeni Alanlar, Yeni Bakışlar, Der Yayınları, İstanbul, 1998, 
içinde s. 388–389. 



 148

baskı ve asimilasyon politikaları nedeniyle azınlıkların kimliklerini açıklama 

iradelerinin zayıflaması, tarihsel etkileşimlerle birçok dil ve etnisitenin aralarındaki 

farklılıkların azalması, uygulamada azınlıkların kimler olduğu ve çeşitleri konusunda 

bir kavramsal belirsizliğin olması gibi (etnik-ulusal azınlık, yerli halk-azınlık, ulusal 

grup-ulusal azınlık, eski-yeni azınlık gibi) nedenlerle bu veriler net bir biçimde ortaya 

konulamamaktadır. Ayrıca AB içerisindeki azınlıkların birbirlerinden çok farklı 

özelliklerinin olduğu bilinmektedir. Örneğin, bazıları tek bir ülke sınırı içindeyken 

bazıları birçok ülkeye dağılmış haldedir, bazı azınlıkların ülkenin belli bir coğrafyasında 

çoğunluğu oluşturmalarına rağmen, bazıları yoğunlaştıkları yerlerde dahi azınlık 

konumdadır, bazıları siyasallaşmış olmakla birlikte bazıları da diğerleri kadar 

siyasallaşmış değildir409.  

AB’nin azınlıklara yönelik yaklaşımları da diğer örgütlenmelerle paralel bir 

biçimde, 1990’lara kadar insan hakları merkezinde gelişirken, 90 sonrası süreçte ise 

azınlık hakları temelinde ele alınmaya/gelişmeye başlamıştır410. Özellikle 1945 sonrası 

dönemde devletlerin realist bakış açılarının sistemde egemen olması ve konunun 

güvenlik boyutunda ele alınarak, etnik sorunların kendiliğinden çözüleceğine ilişkin 

özellikle Avrupa merkezli bir beklentinin gelişmesi de bu tutumun gerekçesini 

oluşturmuştur 411 . Dolayısıyla 1945–1990 arası dönemde azınlıklar insan hakları 

                                                 
409 Örneğin, Frizyanlar, Basklar ya da Korsikalılar kadar siyasallaşmış değildir. Bu konuda daha ayrıntılı 
bilgi için bkz. Kurubaş, op. cit., s. 116-122 
410 1945–1990 arası dönemde AB azınlıklar konusunu, temelde insan hakları çerçevesinde ele almıştır. 
Bunun temel nedenlerinden biri, 1945 sonrasında, tüm dünyada olduğu gibi Avrupa’da da azınlık 
sorunlarının sadece geniş bir siyasi gündem içinde ele alınması ve Ortak Pazar’a doğru giden Avrupa 
entegrasyonunun etnik sorunları da kendiliğinden çözeceğine yönelik Avrupalı devletlerde bir beklentinin 
oluşmasıdır. Bkz. George Schöpflin, “Nationalism and Ethnic Minorities in Post-Communist Europe”, 
Richard Caplan and John Feffer (edits.), Europe’s New Nationalism, Oxford University Press, New 
York, 1996, içinde s. 166. Ayrıca tarihsel bir takım yaşanmışlıklar da bu sürecin gelişmesinde etkili 
olmuştur. Büyük ölçüde, ulusal azınlık liderlerinin II. Dünya Savaşı döneminde, Nazi çıkarlarına hizmet 
etmesi ve MC’nin azınlık sisteminin de başarısız olması nedenleriyle 1945 sonrasında devletlerin 
çoğunluğu, ulusal azınlıkların uluslararası korunmasıyla ilgili sorunlardan veya azınlık üyelerinin meşru 
taleplerinden kaçınmaya özen göstermişlerdir. 1990’lardan itibaren ise, AB içinde azınlıkların 
korunması/azınlık hakları konularında bir eğilim sergilenmeye başlanmıştır. Bu gelişmede öncelikle, 
Sovyetler Birliği, Çekoslovakya ve Yugoslavya’nın parçalanması ve bunlarla birlikte tüm Orta Avrupa’da 
azınlıkların yeniden canlanmaya başlamalarının büyük etkisi olmuştur. Bkz. Preece, Ulusal…, op. cit., s. 
143. Bu konularda daha fazla bilgi için bkz. J. Jackson Preece, “National Minorities and the International 
System (1)”, Politics, C. 1, S. 18, (1998), s. 20; J. Jackson Preece, “National Minority Rights vs. State 
Sovereignty in Europe: Changing Norms in International Relations?”, Nations and Nationalism, C. 3, S. 
3 1997, s. 349. 
411 Schöpflin, op. cit., s. 166. 



 149

merkezli yaklaşımlar çerçevesinde “eşitlik”, “ayrım gözetmeme” ilkeleri temelinde 

korunmaya çalışılmıştır. Ancak 1989’dan itibaren daha önce de belirtildiği üzere, 

Sovyetler Birliği, Çekoslovakya ve Yugoslavya’nın parçalanması ve tüm Orta ve Doğu 

Avrupa’da ulusçu hareketlerin gelişmesi gibi gelişmeler sorunların azınlık hakları 

merkezli yaklaşımlarla ele alınmasına neden olmuştur412.  

1990 yılına kadar azınlık sorunlarının alınacak ekonomik tedbirlerle 

çözülebileceğine inanan (ki daha önce çözüm önerileri içinde ekonominin gelişmesi ile 

azınlık sorunlarının ortadan kalkacağına ilişkin bir görüşün olduğu da vurgulanmıştı) 

AB, Doğu Bloğu’nun dağılmasıyla tekrar gündeme oturan azınlık sorunlarına çözüm 

bulmakta zorlanmıştır413. AB üyesi devletlerin azınlıklar konusuna yönelik farklı bakış 

açılarının olması 414 , AB içerisinde somut bir takım gelişmelerin olmasını 

engellemekte/geciktirmektedir. AB’nin tutum ve söylemlerine de yansıyan bu bakış 

açıları, iki farklı görüş etrafında şekillenmektedir. Bu görüşler, AB’nin Çeçenistan’da 

yaşanan sorunlara ilişkin 23 Ocak 1995 tarihinde yaptığı açıklamadan da tespit 

edilebilmektedir. Açıklamada “sorunun AGİT kuralları ve Rusya’nın toprak bütünlüğü 

çerçevesinde çözümlenmesi gerektiği” ifade edilmiştir415. Dolayısıyla AB, insan hakları 

ve azınlık haklarına saygıyı vurgulamakla birlikte devletlerin toprak bütünlüğünün 

korunması ilkesini de güvence altına almaya çalışmaktadır. AB’nin azınlık sorunları ile 

doğrudan ilgisi, bir yandan üye devletler içerisinde yaşayan ve sorun alanı oluşturan 

azınlıkların olması ile diğer yandan da 1990 sonrası süreçte AB’ne Doğu ve Orta 

Avrupa’dan üye olmak isteyen devletlerin de kendi içlerinde azınlık sorunlarını 

barındırmalarıyla ilintili olarak açıklanabilir.  

                                                 
412 Preece, “National Minorities and …”, op. cit., s. 20; Preece, “National Minority Rights…”, op. cit., s. 
348. 
413 Hakan Taşdemir, Murat Saraçlı, “Avrupa Birliği ve Türkiye Perspektifinden Azınlık Hakları Sorunu”, 
Uluslararası Hukuk ve Politika, Cilt 2, No: 8, s. 25.  
414 Örneğin Almanya, Hollanda, Avusturya, Macaristan gibi sınırları dışında, başka ülkelerde kendileri ile 
aynı etnik ve kültürel birliğe sahip azınlıkları olan devletler, azınlık sorunlarının ancak kültürel, dinsel, 
dilsel özerklik gibi çözümler sağlayan kolektif hakların tanınması ile çözülebileceğini ifade etmektedirler. 
Fransa, Yunanistan, Bulgaristan gibi devletler ise, soruna yönelik çözümlerin, azınlıklara sahip 
devletlerin ülkesel bütünlükleri korunarak ve “devletlerin içişlerine karışılmaması” ilkesi gözetilerek 
bulunması gerektiğini savunmaktadırlar. Bkz. Preece, “National Minority Rights…”, op. cit., s. 351–353. 
AB üyesi devletlerin azınlık politikalarına ilişkin bkz. Murat Saraçlı, Avrupa Birliği ve Türkiye’de 
Azınlıklar, Lotus Yayınevi, Ankara, 2007. 
415 Kurubaş, op. cit., s. 164.  



 150

AB’nin, üye devletlerin azınlık sorunlarında ciddi bir varlık gösterememiş 

olması da, azınlıklar konusundaki gelişmişliğin hangi boyutta olduğunu göstermesi 

açısından önemlidir. Örneğin, Güney Tirol’deki sorunlara ilgili bir açıklama veya karar 

tesis edemeyen AB, Kuzey İrlanda ve Bask sorunlarına ise müdahale etmekten 

kaçınmış, sadece terör eylemlerini kınamakla yetinmiştir416. AB’nin kendi içinde oluşan 

azınlık sorunlarına yönelik bu dolaylı ilgisinin ise, birçok nedeni olabilir. Öncelikle, 

AB’nin, ekonomik amaçlı bir örgütlenme olarak doğması, azınlık sorunlarına yönelik 

uzunca bir süre uzak kalmasına neden olmuştur. İkinci olarak, üye devletlerin azınlıklar 

konusundaki kaygıları ve her bir devletin azınlıklara yönelik farklı tutumlarını 

uyumlaştırmanın zorluk ve tehlike içermesi nedeniyle de AB’nin, dolaylı ve teşvik edici 

araçlar kullanmayı tercih ettiği görülmektedir. Ayrıca AB mekanizmalarında temsilin 

üye devletlere ait olması ve devletlerinde bu süreçte azınlıkların kendilerinden bağımsız 

birer aktör haline gelmelerini istememeleri de, bir diğer nedendir. Son bir neden ise, 

AB’nin uluslarüstü bir yapılanmayı hedeflemesinden kaynaklı olarak, azınlıklara 

yönelik bir takım hakların tanınmasıyla azınlıkların siyasallaşarak ulusalcı hareketlere 

girişmeleri halinde bu sürecin sekteye uğramasından kaçınmasıdır417.  

AB’ne yönelik bir diğer tespit ise, Batı Avrupa merkezli kurulmuş bir örgüt 

olması nedeniyle yapılmaktadır. Bu durumun, azınlık sorunlarına yönelik yaklaşımlarda 

az da olsa belirleyici olduğu ifade edilmektedir. Şöyle ki, İkinci Dünya Savaşı 

sonrasında Batı Avrupa’nın, ekonomi ve demokrasi alanlarında hızlı bir gelişim (ki 

temelleri zaten var olan) göstermesi, oluşan sınırlı azınlık sorununun da şiddete 

dönüşmeden çözülebilmesinde belirleyici olmuştur 418 . Bu temel nedenle de AB, 

başlangıçta azınlık sorunları ile doğrudan ilgilenmemiş, ancak uluslararası alanda 

yürütülen çalışmalara paralel olarak azınlıkların korunması konusu insan haklarının ayrı 

ve özel bir parçası olarak gündeme alınmaya başlanmıştır. Bununla bağlantılı olarak da 

Kurucu Andlaşma hükümlerinde de azınlıklara doğrudan yer verilmemiştir. 

                                                 
416 Şahin, Avrupa Birliği’nde…, op. cit., s. 185-186. 
417 Kurubaş, op. cit., s. 131-132. 
418 Murat Somer, “ Ethnic and Regional Conflict”, World at Risk: A Global Issues Sourcebook, CQ 
Press, Washington, 2002, içinde s. 183. 



 151

Avrupa Topluluklarını kuran andlaşmalarda 419 , insan haklarına ilişkin 

düzenlemelere değinilmekle birlikte azınlıklara/azınlık haklarına ilişkin düzenlemelere 

yer verilmemektedir 420 . Kurucu Andlaşmaların, örneğin ayrım gözetmeme ilkesini 

düzenleyen maddeler, azınlıkların korunmasına yönelik olarak kabul edilse de, bunların 

doğrudan azınlıkları temel alan hükümler olmadığı da tespit edilmektedir. Kurucu 

andlaşmalarda geçen bu dolaylı ifadelerden ilki, Maastricht Andlaşması ile oluşturulan 

AT Kurucu Andlaşması’nın 13. Madde 1. fıkrasında yer almaktadır421. Düzenleme şu 

şekildedir “ Konsey, bu andlaşmanın diğer düzenlemelerine zarar vermeksizin ve 

Andlaşma tarafından Topluluğa tanınan yetkilerin sınırları dahilinde, Komisyon’un 

önerisi üzerine ve Avrupa Parlamentosu’na danıştıktan sonra oybirliğiyle hareket 

ederek, cinsiyet, ırk ve etnik köken, din veya inanç, engellilik, yaş veya cinsel konuma 

dayanan ayrımcılıkla mücadele etmek için uygun girişimlerde bulunabilir”. Yine aynı 

                                                 
419 Daha öncede belirtildiği gibi, Avrupa Toplulukları Terimi, Avrupa Topluluğu (AT), Avrupa Atom 
Enerjisi Topluluğu (AAET), Avrupa Kömür ve Çelik Topluluğu (AKÇT) için kullanılmaktadır ve 
25.03.1957 tarihinde imzalanarak 01.01.1958 tarihinde yürürlüğe giren Roma Andlaşması ile tesis edilen 
Avrupa Ekonomik Topluluğu (AET)’nun ismi, Maastricht Andlaşması ile Avrupa Topluluğu olarak 
değiştirilmiştir. Avrupa Topluluklarını kuran andlaşmalar ifadesiyle kastedilen andlaşmalar, AET ve 
AAET’yi kuran Roma Andlaşması ile AKÇT’yi kuran, 18.04.1951 tarihinde imzalanmış Paris 
Andlaşması’dır. Ancak azınlıklara ilişkin düzenlemelerin kurucu andlaşmalarda yer alıp almadığı 
incelenirken, sadece bu iki andlaşma hükümleri değil, AT dolayısıyla AB sürecine temel oluşturan diğer 
andlaşma hükümleri de analiz edilecektir. Bunlar, 7 Şubat 1992 tarihinde imzalanan ve 1 Kasım 1993’de 
yürürlüğe giren ve AB’ni kuran Maastricht Andlaşması, 17 Haziran 1997’de imzalanan ve 1 Ocak 
1999’da yürürlüğe giren Amsterdam Andlaşması, 1 Şubat 2003 tarihinde yürürlüğe giren Nice 
Andlaşması, son olarak da 17 Aralık 2007 tarihinde imzalanan ve henüz yürürlüğe girmeyen Lizbon 
Andlaşması’dır. Bunlar AT dolayısıyla AB sürecinde tespit edilen ana düzenlemelerdir. Ancak bunların 
yanı sıra Avrupa Temel Haklar Şartı veya AB Anayasası (kurucu andlaşma hükümlerine dayanmakla 
birlikte bir andlaşma olarak değil anayasa olarak düzenlenen belge, 29 Ekim 2004 tarihinde imzalanmış 
ancak onaylanamadığı için yürürlüğe girememiştir) gibi insan ve azınlık haklarına kaynaklık eden 
düzenlemelerde yeri gediğinde ele alınacaktır. AB ve AT Kurucu Andlaşmalarının Türkçe metni için bkz. 
Kamuran Reçber, Avrupa Birliği Mevzuatı, (Genişletilmiş 2. Baskı), Alfa Aktüel Yayınevi, İstanbul, 
2005. 
420 Avrupa Topluluklarını kuran andlaşmalar her ne kadar insan haklarına ilişkin hükümler içerseler de 
bunların da spesifik düzenlemeler olmaktan uzak olduğu belirtilebilir. Toplulukların kuruluşunda 
özellikle ekonomik kaygıların ön planda tutulması, belki de kurucu andlaşmalarda insan haklarına ilişkin 
daha ayrıntılı düzenlemeler yapılmasını engellemiştir. Ancak 1977 yılında Topluluk Parlamento, Konsey 
ve Komisyon’u tarafından temel hakların korunmasına ilişin kabul edilen ortak karar ile AT bünyesinde, 
insan haklarına ilişkin daha somut adımların atılmaya başlandığı görülmektedir. Bkz. Peter, R. Baehr, 
The Role of Rights in Foreign Policy, Macmillan Press, London, 1996, s. 109. Konunun azınlıkları 
temel almasından kaynaklı olarak, AB bünyesinde kabul edilmiş olan insan haklarına ilişkin sayısız karar 
ve belge, bu bölüm çerçevesinde azınlıklar konusu ile bağlantılı olduğu ölçüde ele alınacaktır.  
421 Ayrımcılıkla mücadeleyi düzenleyen bu hükme ilişkin daha ayrıntılı bilgi için bkz. Ercüment Tezcan, 
Avrupa Birliği Hukuku’nda Birey, İletişim Yayınları, İstanbul, 2002, s. 107–109, 141–142. Ayrıca AT 
Kurucu Andlaşmasının 12. Maddesinde de, bu andlaşmanın uygulanması kapsamında, özel düzenlemeler 
saklı kalmak kaydıyla, uyrukluk esasına dayalı ayrımcılığın yasak olduğu da güvence altına alınmıştır.  



 152

Andlaşma’nın 151. Maddesi 1. fıkrasında, Andlaşmanın kültür başlığı altında şu 

düzenlemeye yer verilmiştir: “Topluluk, üye Devlet kültürlerinin, ortak kültür mirasını 

da dikkate alarak, ulusal ve bölgesel çeşitliliklerine saygı kapsamında yaygınlaşmasına 

katkıda bulunur”. Bu düzenlemelerle AT’nin, en azından ayrımcılıkla mücadele ve 

kültürel çeşitlilik ifadeleri temelinde azınlıklar konusunu tamamen dışlamadığı 

söylenebilir.  

Sürekli vurgulandığı üzere, 1990 öncesinde insan hakları merkezli yaklaşımların 

sisteme hâkim olması, AB’nin de bu sürecin dışında kalmaması sonucunu doğurmuştur. 

1990 sonrasında ise, her ne kadar kurucu andlaşmalarda yer almasa da, AB içinde 

azınlık hakları merkezli yaklaşımlara yönelik gelişmeler yaşanmaya başlamıştır. Bu 

konuda verilebilecek en somut örnek, Güneydoğu Avrupa İstikrar Paktı (GDAİP)’dır422. 

Bu girişim, güneydoğu Avrupa’ya barış ve demokrasinin yerleştirilmesi amacıyla 

geliştirilen bir inisiyatiftir. Bu Pakt’ta azınlıklara ve azınlık haklarına saygı gösterilmesi 

hususuna büyük önem verilmiştir. Pakt’ın üç çalışma grubundan biri olan 

demokratikleşme ve insan hakları grubu bünyesinde, azınlıklar konusunda kapsamlı 

çalışmalar yapılmaktadır423.  

7 Aralık 2000 tarihinde imzalanan “AB Temel Haklar Şartı” azınlıklarla ilgili 

‘dolaylı’ düzenlemeler içeren bir diğer belgedir424. Şart’ın 20. maddesinde “herkesin 

yasalar önünde eşitliği” vurgulanırken; 21. maddesinde ise, “cinsiyet, ırk, renk, etnik 

veya sosyal köken, kalıtımsal özellikler, dil, din veya inanç, siyasi veya başka herhangi 

bir görüş, bir ulusal azınlığın mensubu olma, hususiyet, doğum, maluliyet, yaş veya 

cinsel eğilim gibi herhangi bir nedenle ayrımcılık yapılmasının yasak olduğu” 

                                                 
422 Bkz. http://www.monde-diplomatique.fr/cahier/kosovo/ue100699-en (e. t. 14.04.2008). 
423  Bu çalışma grubunun çalışmaları için bkz. http://www.stabilitypact.org/wt1/default.asp (e. t. 
14.04.2008). 
424 Şart, özgürlük, güvenlik ve hukuk alanında bütünleşmiş bir siyasi Avrupa’nın en önemli kilometre 
taşlarından birisi olarak değerlendirilebilir. Temel Haklar Şartı, günümüzdeki uluslararası insan hakları 
düzenlemeleri içerisinde en modern temel hak kataloğu olarak nitelendirilebilir. Bunun bir nedeni, ulusal 
alandaki gelişmeleri de dikkate alarak en son hazırlanmış bir metin olması, diğer yandan da modern bir 
takım hakların şart metninde düzenlenmesidir. Örneğin, insanların kopyalama yoluyla üretilmesinin 
yasaklanması, kişisel bilgilerin korunması, cinsel eğilimden dolayı ayrımcılık yasağı gibi. Şart ile ilgili 
daha fazla bilgi için bkz. Yüksel Metin, “Avrupa Birliği Temel Haklar Şartı”, Ankara Üniversitesi 
Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, 57 (4), Ekim-Aralık 2002, s. 35–63; Füsun Arsava, Avrupa Temel 
Haklar Şartı ve Avrupa Birliği Siyasi Kriterlerine Etkisi, Stratejik Araştırmalar Dergisi, Sayı: 2, Yıl: 1, 
(Eylül 2003), s. 29–47. 



 153

belirtilmektedir. 22. maddede, “Avrupa Birliği’nin kültürel, dinsel ve dilsel çeşitliliğe 

saygı göstereceği” vurgulanmaktadır. Özellikle ayrım gözetilmemesi ilkesine “ulusal 

azınlığa mensupluk ilkesi” ölçütünün getirilmesi de AB açısından önemli bir 

ilerlemedir. 17–18 Haziran 2004 tarihlerinde Brüksel’de yapılan AB Devlet ve 

Hükümet Başkanları Zirvesi’nde kabul edilen ve 29 Ekim 2004 tarihinde Roma’da 

yapılan bir törenle imzalanan AB Anayasası’nda425 da azınlıklar ile ilgili hükümler yer 

almaktadır. Anayasa’nın Birliğin Tanımı ve Amaçları başlıklı I. Bölümü’nün Birliğin 

Değerleri alt başlıklı I-2. maddesinde, “Birliğin insan onuruna saygı, özgürlük, 

demokrasi, eşitlik, hukuk devleti ve azınlıklara mensup kişilerin haklarını da içeren 

insan haklarına saygı değerleri üzerine kurulduğu” belirtilmiş ve bu değerlerin üye 

devletlerin hepsi için ortak olduğu vurgulanmıştır 426 . AB Anayasası’nın İkinci 

Bölümünde yer verilen Temel Haklar Şartı ile de azınlıklarla ilgili dolaylı hükümler 

Anayasaya eklenmiştir427. Ancak AB Anayasası, tüm üye devletlerin andlaşmayı kendi 

iç hukuklarınca onaylamaları ile yürürlüğe girmeyi öngörmesi, ancak Fransa ve 

Hollanda’da yapılan referandumlarda Anayasanın reddedilerek onaylanmaması 

sonucunda yürürlüğe girememiştir. Bu olumsuz sonuçlanan süreci takiben, 13 Aralık 

2007 tarihinde AB Lizbon Andlaşması (Reform Andlaşması) imzalanmıştır. Andlaşma, 

AB Anayasasında yer alan düzenlemeleri, büyük oranda aynı biçimde andlaşma 

hükümlerinde yeniden düzenlemiştir 428 . Bu Andlaşmanın, tüm üye devletlerce 

onaylanması halinde, 1 Ocak 2009 tarihinde yürürlüğe girmesi öngörülmüştür. Eğer bu 

gerçekleşirse azınlıklarla ilgili doğrudan ifadelerin yer aldığı bir düzenleme AB 

entegrasyon sürecine girmiş/dahil edilmiş olacaktır. Bu ifade Andlaşmanın ek 1a (bis) 

maddesinde yer almaktadır (bu hüküm ile yürürlüğe girmeyen AB Anayasasının 2. 

                                                 
425  AB Anayasası ile ilgili daha fazla bilgi için bkz. Füsun Arsava, “Avrupa Anayasası’nı Tercih 
Nedenleri”, Uluslararası İlişkiler Dergisi, Cilt 2, Sayı 5, Bahar 2005, s. 25–43; Füsun Arsava, 
“Anayasallaşma Sürecinde Avrupa Kamuoyu”, Avrasya Dosyası, Cilt 11, Sayı 1, 2005, s. 43–52; Betil 
Emrah Oder, Avrupa Birliği’nde Anayasa ve Anayasacılık, Anahtar Kitaplar Yayınevi, İstanbul, 2004; 
Füsun Arsava, “Avrupa İçin Bir Anayasa Avrupa Bütünleşmesi İçin Bir Son mu, Yoksa Yeni Bir 
Başlangıç mı?”, Stratejik Araştırmalar Dergisi, Sayı: 3, Yıl: 2, (Şubat 2004), s. 65–79. 
426 AB Anayasası İngilizce tam metni için bkz. http://eur- lex.europa.eu/LexUriServ/LexUriServ.do?uri= 
OJ:C:2004:310:0011:0040:EN:PDF (e. t. 14.04.2008). 
427  Bkz. http://eur-lex.europa.eu/LexUriServ/LexUriServ.do?uri=OJ:C:2004:310:0041:0054:EN:PDF (e. 
t. 14.04.2008). 
428  Andlaşma’nın 1 Ocak 2009 tarihine kadar yürürlüğe girebilmesi için üye devletlerin tümünce 
onaylanması gerekmektedir. Andlaşma metni için bkz.  
http://eur-lex.europa.eu/JOHtml.do?uri=OJ:C:2007:306:SOM:EN:HTML (e. t. 30.04.2008). 



 154

maddesi aynen korunmuştur). Şöyle ki “Birlik; insan onuru, özgürlük, demokrasi, 

eşitlik, hukuk devleti ve azınlıklara mensup kişilerin haklarını da içeren insan haklarına 

saygı değerleri üzerine kurulmuştur. Bu değerler çoğulculuk, ayrım gözetmeme ilkesi, 

hoşgörü, adalet, dayanışma ve kadın-erkek eşitliği ilkelerinin gözetildiği bir ortamda 

üye Devletler tarafından paylaşılmaktadır”. Ayrıca Andlaşmanın 2. maddesinde yer 

alan “Birlik, toplumsal dışlanma ve ayrımcılık ile mücadele eder,…”, “zengin kültürel 

ve dilsel çeşitliliğine saygı gösterir,…” gibi ifadelerle de dolaylı olarak azınlıklara 

ilişkin düzenlemelere yer verilmiştir. Lizbon Andlaşması’nın 1a maddesi, “azınlıklar” 

kavramının AB Andlaşmaları çerçevesinde ilk defa yer almasının sağlanması dışında, 

AB’nin “azınlık haklarının niteliğine” yönelik bakışının anlaşılması açısından da 

önemlidir. Aslında bu bakış açısı, günümüze kadarki süreçte kabul edilen azınlıklara 

ilişkin uluslararası belgelerdeki düzenlemelerden de farklı bir ifade içermemektedir. 

Lizbon Andlaşması’nın, 1a maddesi itibarıyla “azınlık grubunun hakları” yerine 

“azınlığa mensup bireylerin hakları” ifadesini tercih etmiştir. Bu ifade elbette ki AB 

üyesi devletlerin azınlıklara ilişkin günümüzde de devam eden tutumları çerçevesinde 

şaşırtıcı değildir. Devletlerin güvenlik kaygıları nedeniyle ve bu anlamda toprak 

bütünlüğü, devlet egemenliği ilkeleri çerçevesinde, azınlıklara yönelik kolektif hakları 

tanımaktan kaçınmaları AB sürecinde de karşılığını bulmuştur. Ayrıca bu kaygıları 

giderici nitelikte, Lizbon Andlaşması’nın 3a Maddesi 2. fıkrasında yer alan düzenleme 

de bu görüşü destekler niteliktedir. Bu hüküm şöyledir: “Birlik, üye devletlerin 

Andlaşmalar önündeki eşitliğine, temel yapılarına ilişkin, siyasal ve anayasal, bölgesel 

ve yerel özerk yönetimler dâhil, ulusal kimliklerine saygı gösterir. Devletin toprak 

bütünlüğünün sağlanması, hukukun uygulanması ve ulusal güvenliğin sağlanması ve 

korunması dâhil, Devlet’in kendi işlevlerine saygı gösterir. Özel olarak ulusal güvenlik, 

her üye devletin kendi sorumluluğundadır”.  

AB mevzuatı çerçevesinde azınlıklara ilişkin düzenlemeler bu şekilde 

özetlendikten sonra, AB’nin ana organlarının azınlıklarla ilgili çalışmalarına da 

değinilmesi yerinde olacaktır. Bu ana organlardan ilk olarak AB Konseyi ele alınacak 

olursa, Konsey’in temelde insan haklarının ve bu bağlamda azınlık haklarının 

korunması konusunda önemli çalışmalar yürüttüğü saptanabilir. AB Konseyi 

bünyesinde 1987 yılında kurulan ve 2003 yılında Konsey’in aldığı bir kararla çalışma 



 155

alanı AB’nin dış ilişkilerindeki tüm insan hakları sorunları olarak genişletilen “İnsan 

Hakları Çalışma Grubu”, insan hakları ve azınlık hakları konularında önemli çalışmalar 

yürütmektedir. Bu çalışma grubu’na sivil toplum kuruluşları düzenli olarak davet 

edilerek, içerisine azınlıklarında dâhil olduğu toplumun çeşitli kesimleri ile sürekli bir 

diyalog ortamı sağlanmaktadır429.  

AB Konseyi’nin Kopenhag’da 21–22 Haziran 1993 tarihleri arasında 

gerçekleştirdiği Devlet ve Hükümet Başkanları Zirvesi’nde kabul edilen Kopenhag 

Kriterleri olarak anılan ilkeler de, AB içinde azınlıklar konusunda büyük önem 

taşımaktadır. Bu ilkeler, Birliğin genişleme sürecinde dikkate alınacak kriterler olarak 

belirlenmiştir. Daha öncede değinildiği gibi, üç ana başlıkta toplanan bu kriterlerden 

siyasi kriterler adı altında AB, çok açık bir biçimde azınlık haklarına saygıyı tam üyelik 

için bir ön şart olarak kabul ettiğini belirtmiştir430.  

AB Bakanlar Konseyi insan haklarına yönelik olarak her yıl yayımladığı 

raporlar yoluyla, azınlık sorunlarına ilişkin de üye devletlerin dikkatini çekmektedir. 

Söz konusu insan hakları yıllık raporlarında, insan hakları hususunda Birlik içinde ve 

dışında yaşanan gelişmeler ele alınmakta ve bu kapsamda çocuk, kadın ve azınlık 

hakları gibi belirli alanlar özellikle değerlendirme konusu yapılmaktadır431.  

Bir diğer ana organ olan AB Komisyonu, birlik içinde bölgesel ve azınlık 

dillerinin korunması alanında yaptığı çalışmalarla ön plana çıkmaktadır 432 . Bu 

çalışmalardan biri, 1996 yılında yapılan ve bildiri olarak yayınlanan bir araştırmadır. Bu 

Bildiriye göre, Avrupa’daki toplam dil sayısı 220 ve bu dillerden en çok konuşulan dil 

sayısı ise 40’dır. Birlik içerisinde 48 azınlık dilinden 23 tanesinin ya sınırlı yaşama 
                                                 
429  İnsan Hakları Çalışma Grubu hakkında bilgi için bkz. 
http//ue.eu.int/uedocs/cmsUpload/COHOM_mandates.pdf (e. t. 14.04.2008). 
430 Ancak Kopenhag kriterlerinin kabul edilmesini izleyen süreçte, 1997 yılında kabul edilen Amsterdam 
Andlaşması’nda, siyasi kriterler başlığı altındaki insan hakları boyutu AB Kurucu Andlaşması 
hükümlerinde düzenlenip, ayrıca insan haklarının ihlali durumunda bir denetim mekanizması kurulurken, 
azınlık haklarına hiç yer verilmemiştir. İnsan haklarının AB ve AT Kurucu Anlaşma hükümlerince 
korunması ve ihlali durumunda öngörülen yaptırımlara ilişkin olarak bkz. Kamuran Reçber, Çiğdem 
Aydın, “Avrupa Birliği’nde Üye Devletler Tarafından İnsan Haklarının İhlal Edilmesi Durumunda 
Öngörülen Yaptırımlar”, Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt 53, Sayı 1, 2004, s. 89–
115. 
431  Yıllık raporlar için bkz. http://ue.eu.int/cms3_fo/showpage.asp?id=970&lang=en&mode=g (e. t. 
15.04.2008). 
432  Elif Özarman, “Avrupa’da Dil Hakları: Genel Bir Çerçeve”, Çeviren: Burcu Toksabay, 
http://www.hyd.org.tr/tr/rapor.asp?rapor_id=14 (e. t. 12.04.2006). 



 156

şansı vardır ya da hiç kullanılmamaktadır. Diğer 20 azınlık dili ise, tehlikeli sınırda 

bulunmaktadır (yok olma tehdidi). Bu bildiri de ayrıca, AB içerisinde azınlık veya 

bölgesel dil olarak nitelenenlerin dışında Çingene (Gypsy) ve Yidiş dillerinin varlığı da 

ayrı bir şekilde ele alınmıştır433.  

AB Komisyonu, bölgesel ve azınlık dilleri konusunda özerk kuruluşlarla işbirliği 

içinde birtakım çalışmalar sürdürmektedir. Bu çalışmaların yanı sıra yine aynı 

konularda kendisinin hazırladığı raporlar da bulunmaktadır. 1984 yılında AT’nda az 

kullanılan dillerle ilgili rapor, 1990’da Yunanistan, İspanya ve Portekiz’deki azınlık 

dillerine ilişkin çalışma ve 1997 yılında kabul edilen Gündem 2000 raporunda geçen 

hususlar, Komisyon’un bu çalışmalarından sadece birkaç örnektir. Bunlar içerisinde AB 

Komisyonu’nun kabul ettiği Gündem 2000 raporu, AB’nin azınlıkların korunması 

konusundaki politikalarını ortaya koyması açısından önemlidir. Raporda AB’ne aday 

devletler, ülkelerinde barındırdıkları azınlıkların parlamentoda ve yerel yönetimlerde 

temsil edilmelerini, ilk ve orta eğitimde kendi dillerinde eğitim görmelerini, her türlü 

yayını kendi dillerinde yapabilmelerini ve idarede, yargıda kendi dillerini 

kullanabilmelerini sağlamakla yükümlü tutulmuşlardır434.  

AB Komisyonu’nun, 2000 yılında yayınladığı “Bölgesel Dil ve Kültürlerle 

Azınlık Dil ve Kültürlerini Teşvik Etmeye ve Korumaya İlişkin Tedbirlere Avrupa 

Komisyonu’nun Desteği” isimli raporunda da, AB’nde resmi diller dışında kullanılan 

kırktan fazla dilin Birlik vatandaşlarının paylaştığı kültürel mirasın bir parçası olduğu 

belirtilmiş ve bazılarının elli yıl içinde kaybolma tehlikesi ile karşı karşıya olduğu ve 

bunların korunması ve geliştirilmesi için Birliğin oynayacağı rol üzerinde 

durulmuştur435.  

Komisyon, 1999 yılında aldığı bir karar ile bölgesel diller ya da azınlık dillerinin 

desteklenmesi ve kullanımının teşviki için oluşturulacak projelerin finansmanının yarı 

yarıya olan kısmının kendisi tarafından karşılanabileceğini belirtmiştir. Ayrıca AB 

                                                 
433 Bkz. Ali Kılıçarslan, “Avrupa Diller Yıllığı”, http://www.istanbul.edu.tr/4.boyut/avrupagun.htm (e. t. 
15.04.2008). 
434 Ayşe Özkan Duvan, “Avrupa Birliği ve Azınlık Hakları”, Avrasya Dosyası, C. 10, S. 2, Yaz 2004, s. 
199.  
435 Bu Rapor için bkz. http://ec.europa.eu/education/policies/lang/languages/langmin/files/callen.pdf (e. t. 
30.04.2008). 



 157

Komisyonu, Birlik ile üyelik müzakereleri yürüten adaylarla ilgili hazırladığı yıllık 

ilerleme raporlarında da Kopenhag Kriterleri çerçevesinde, aday devletlerin sivil ve 

siyasi alanda tanıdıkları özgürlükler, ekonomik, sosyal ve kültürel haklar ile azınlık 

hakları incelenmeye tabi tutulmaktadır436. Komisyon bu raporlarında ilgili devletlerdeki 

azınlıklarla ilgili gelişmeleri incelerken, referans olarak, Avrupa Ulusal Azınlıklar 

Çerçeve Sözleşmesi’ni almaktadır 437 . Ayrıca Komisyon’un AB’ne aday devletlerle 

imzaladığı bazı Ortaklık Andlaşmalarında da azınlık haklarını içeren düzenlemelere yer 

verdiği görülmektedir. Örneğin Estonya, Letonya ve Litvanya ile imzalanan Ortaklık 

Andlaşmalarında bu türden düzenlemeler yer almaktadır438.  

Kısacası, AB Komisyonu, özellikle bölgesel ve azınlık dil ve kültürlerinin 

korunması ve teşvik edilmesi yönünde yoğun çaba harcamaktadır. Bu çerçevede 

Komisyon, özellikle sınırötesi azınlıkların korunmasıyla ve farklı ülkelere dağılmış 

durumda olan dil gruplarının aralarındaki ilişkilerin geliştirilmesiyle, bölgelerarası 

düzeyde bir ortak çıkar birliği sağlanabileceği ve bunun AB bütünleşmesine önemli 

katkılar yapabileceği düşüncesindedir. Komisyon, tüm bu süreçte özellikle AK’nin 

azınlıklar ile ilgili kabul ettiği belgelere atıfta bulunarak, çalışmalarının hukuksal 

temelini de oluşturmaya çabalamaktadır439.  

Komisyon sadece azınlıklarla ilgili hazırladığı raporlarla değil, uygulamaya 

dönük olarak da azınlık dil ve kültürlerinin korunmasına ilişkin birçok proje ve 

programı destekleyerek çalışmaktadır. Komisyon’un bu çerçevede doğrudan AB 

bünyesinde yürüttüğü “Avrupa Enformasyon, Dokümantasyon ve Araştırma Ağı” 440 

(MERCATOR) ve “Euromosaic” isimli projeleri bulunmaktadır 441 . MERCATOR, 

bölgesel ve azınlık dillerine karşı büyüyen ilgiye cevap vermek ve dil topluluklarının 

artan gereksinimlerini karşılamak, bu dillerde bilgiye erişim ve bilgi değişimini 

                                                 
436 Emre Saral, “Avrupa Birliği’nin Dış İlişkileri ve İnsan Hakları”, Hukuk Gündemi Dergisi, S. 3, 
(Aralık 2005), s. 91.  
437 Jean-Bernard Adrey, “Minority Language Rights Before and After the 2004 EU Enlargement: The 
Copenhagen Criteria in the Baltic States”, Journal of Multilingual and Multicultural Devolopment, C. 
26, S. 5, (2005), s. 456.  
438  Rana Birden, “Genişlemenin Araçları”, Derleyen: Cengiz Akdar, Avrupa Birliği’nin Genişleme 
Süreci, İletişim Yayınları, İstanbul, 2002, s. 27–29.  
439 Kurubaş, op. cit., s. 136. 
440 Bkz. http://www.mercator-central.org. 
441 Bkz. http://www.uoc.es/euromosaic. 



 158

geliştirmek, azınlık dillerini konuşanlara bu diller hakkında daha sistematik bilgi 

sağlamak amacıyla başlatılan bir programdır. Euromosaic ise, azınlık dillerini 

araştırmak için kurulan bir yapılanmadır. Komisyon’un bunlar dışında finanse ettiği 

özerk nitelikteki kuruluş ve projeler ise, “Avrupa Az Kullanılan Diller Bürosu”442 

(EBLUL), “Avrupa Dilleri Haber Ajansı”443 (Eurolang) ve “Etnik Azınlık İş Ağı”444 

(EMBNET)’dır.  

AB’nin bir diğer organı olan, AB Parlamentosu’nun azınlıklar konusundaki 

çalışmaları diğer organlara göre nispeten daha yoğunluk içermektedir. AP, AB içinde, 

normları BM, AGİT ve AK tarafından belirlenmiş insan hakları ve azınlık hakları 

rejiminin gözetilmesinde ön plana çıkan ihlal ya da sorunlu durumlarda kınama, 

ekonomik yaptırım uygulama gibi araçlar kullanan bir organ konumundadır. Ayrıca 

aldığı bağlayıcı olmayan tavsiye kararlarıyla da gerek insan hakları gerekse de azınlık 

hakları konusunda kamuoyu oluşturma gücüne sahiptir. Ayrıca, AB’nin üçüncü 

ülkelerle yaptığı andlaşmaları onaylama yetkisi de olduğundan bu andlaşmaların 

yapılabilmesinde insan haklarının gözetilmesi şartını kullanabilmektedir 445 . AP’nun 

dolaylı olarak azınlıklarla ilgili, örneğin 1996 tarihli “Çoğulcu Medya Toplumunda 

Televizyon Üzerinden Kamu Hizmetinin Rolüne İlişkin Avrupa Parlamentosu Kararı” 

gibi kararlarının yanı sıra doğrudan azınlıkları temel alan kararları da bulunmaktadır. 

Tüm bu kararlar çerçevesinde AP’nin, AB içindeki azınlık dillerinin ve kültürlerinin 

korunması ve geliştirilmesi hakkı gibi kültürel öğeler üzerinde hassasiyetle durduğu, 

ancak bununla birlikte AB içinde etnik temelli ayrılıkçı hareketleri ise, sert bir dille 

kınadığı görülmektedir446. 

Özellikle azınlıkların dil hakları konusunda ön plana çıkan AP, 16 Ekim 1981 

tarihinde kabul ettiği “Bölgesel Diller ve Kültürler Topluluk Şartı ve Etnik Azınlıkların 

Hakları Topluluk Şartı Hakkındaki Karar” ile dikkat çekmektedir447. Bu kararda AP, 

üye devlet hükümetlerini ve yerel otoriteleri, bölgesel ve azınlık dillerini özellikle 

                                                 
442 Bkz. http://www.eblul.org/. 
443 Bkz. http://www.eurolang.net/information.htm. 
444 Bkz. http://www.embnet.com. 
445 Nas, “Avrupa…”, op. cit., s. 389-391. 
446 Kurubaş, op. cit., s. 143-144. 
447 Ibid., s. 144. 



 159

eğitim, kitlesel iletişim, kamu hayatı ve sosyal alanlarda korumak ve geliştirmek üzere 

önlemler almaya çağırmakta, ayrıca bölgesel fonların, bölgesel kültürlerin ve bölgesel 

ekonomilerin gelişimine katkıda bulunacak projelerin finansmanında kullanılmasını 

önermekte ve Komisyon’dan da azınlık dillerinin kullanımında ayrıcalığa sebebiyet 

verebilecek tüm mevzuatın ve Topluluk uygulamalarının gözden geçirilmesini 

istemektedir. Bu kararı takiben AB bünyesinde, yukarıda belirttiğimiz Avrupa Az 

Kullanılan Diller Bürosu (EBLUL) kurularak, bu dilleri konuşanların dilsel haklarının 

korunması yönünde çalışılmaya başlanmıştır. EBLUL’un temel amacı, AB üyesi 

devletlerdeki az kullanılan dilleri ve bunları konuşanların dilsel haklarını teşvik etmek, 

bunun için Avrupa kurumları, devletleri ve bölgeleri düzeyinde yetkililerin 

uygulayabilecekleri kurallardan oluşan meşru bir çatı kurmaktır448.  

1983 yılında AP tarafından, bir önceki kararı da hazırlayan İtalyan Raportör 

Arfé’nin bir başka önerisi de kabul edilmiştir. “Azınlık Dilleri ve Kültürü Yararına 

Önlemler” isimli kararla AP, Komisyona bir önceki kararın uygulanması için çabaların 

devamı konusunda çağrıda bulunmuş ve bu konuda atılacak adımların kendisine rapor 

edilmesini de istemiştir449. 1987 yılında ise, Kuijpers’in hazırladığı “AT İçindeki Etnik 

ve Bölgesel Azınlıkların Kültür ve Dilleri Üzerine Karar”, AP tarafından kabul 

edilmiştir. Bu kararında ise AP, üye devletlerin dilsel azınlıklarını yasayla tanımaları ve 

demokratik bir Avrupa’nın inşasında bölgelerin öneminden yola çıkarak bölgesel 

özerkliğin güçlendirilmesi çağrısında bulunmuş; eğitsel, idari ve yasal düzenlemeler, 

kitle iletişimi, kültürel altyapı, sosyal ve ekonomik alanlarda bölgesel ve azınlık 

dillerinin kullanılmasının teşvik edilmesini tavsiye etmiştir 450 . 1994 yılında AP, 

Raportör Killilea tarafından hazırlanan “AT’daki Dilsel ve Kültürel Azınlıklar 

Hakkındaki Kararı” kabul etmiştir. Bu Kararın temelinde “Avrupa Konseyi Bölgesel 

veya Azınlık Dilleri Avrupa Şartı” yer almaktadır. Bu Karar ile AP, ‘daha az kullanılan 

dillerin korunması ve geliştirilmesi için etkin ve esnek bir enstrüman’ olan Şart’a destek 

vermiş ve üye devlet hükümetlerine Şart’ı imzalamaları ve onaylamaları için çağrıda 

                                                 
448 Bkz. http://www.eblul.org/. 
449 Kurubaş, loc. cit. 
450 Ibid., s. 145. 



 160

bulunmuştur451. AP’nda azınlıklarla ilgili bir diğer rapor ise, 20 Nisan 2005 tarihinde 

kabul edilmiştir. Moraes’in hazırladığı “Genişleyen Avrupa’da Azınlıkların Korunması 

ve Ayrımcılık Yasağı Politikaları Üzerine” raporda, genel olarak AB içerisinde görülen 

azınlık sorunlarının yeteri kadar Birlik gündeminde olmadığı, azınlıkların korunmasının 

Kopenhag Siyasi Kriterlerinin de bir parçası olmasına rağmen, ne Topluluk 

politikalarında azınlıklarla ilgili bir standart oluştuğu ne de kimlerin azınlık üyesi 

olduğuna dair bir Topluluk anlayışı oluştuğu belirtilmiştir452.  

AP bunların dışında, tam üyeliğe aday ülkelerdeki insan hakları ve azınlık 

sorunlarıyla da yakından ilgilenmekte ve bunlara ilişkin çeşitli çalışmalar yapmaktadır. 

Örneğin 13 Temmuz 1995 tarihli “Romanya’da İnsan Hakları ve Azınlık Hakları” 

başlıklı bir kararında, Romanya’da azınlıkların eğitiminde geri adım atılmasına yol açan 

bir yasanın kabulünü eleştirmiş ve ancak insan haklarına ve azınlık haklarına saygılı 

olan devletlerin AB üyesi olabileceğini vurgulamıştır453. Ayrıca AP’nin, 1993 yılından 

bu yana, her yıl, AB içinde insan haklarına saygı ile ilgili bir rapor kabul ettiği 

görülmektedir. Bu raporların çoğunda ırkçılık, yabancı düşmanlığı, ekonomik, soysal ve 

kültürel haklara saygı, eşitlik ve ulusal azınlık hakları konuları yer almaktadır. Bu 

raporlarda AP’nin özellikle üye devletlerin Bölge ya da Azınlık Dilleri Avrupa Şartı’nı 

onaylamalarına ilişkin isteği belirtilmektedir454. Bu çerçevede denilebilir ki AP, AB 

içinde azınlıkların dillerini ve kültürlerini geliştirme hakkı gibi kültürel öğeler üzerinde 

hassasiyetle durmakta, ulusal azınlık statüsünün tanınması gibi azınlık haklarının siyasi 

boyutlarına çok fazla değinmeden bu konularda üye devletlerin egemenlik haklarını 

korumaktadır 455 . AP’nin, tüm bu karar ve çalışmalarında daha çok dilsel haklar 

konusuna değinmesi, AB içerisinde her ne kadar azınlıklarla ilgili konularda daha ön 

plana çıkmasına rağmen bağımsız davranmadığı ve AB’nin genel politikalarından çok 

da uzaklaşmadığı söylenebilir456.  

                                                 
451 Duvan, op. cit., s. 201-202. 
452 Claude Moraes’in hazırladğı rapor için bkz. http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-
//EP//NONSGML+REPORT+A6-2005-0140+0+DOC+PDF+V0//EN&language=EN (e. t. 17.04.2008). 
453 Nas, “Avrupa…”, op. cit., s. 395. 
454 Kurubaş, op. cit., s. 146. 
455 Nas, “Avrupa…”, op. cit., s. 393.  
456 Kurubaş, loc. ,cit., s. 146. 



 161

AB’nin ana organlarının azınlıklara yönelik yaklaşımları bu şekilde 

özetlendikten sonra, genişleme süreci çerçevesinde aday devletlere yönelik uygulanan 

politikalarda azınlıklar konusunun nasıl ele alındığına değinilmesi yerinde olacaktır. 

AB’nin genişleme sürecinde 1990 sonrası dönemde, Orta ve Doğu Avrupa ve Balkan 

devletlerinin katılması ve bu devletlerin de içlerinde bir takım azınlık sorunları 

barındırmaları 457 , AB’ni yeni bir sürecin içine sokmuştur. Bu devletlerin çoğunda 

(Bulgaristan, Romanya, Slovakya, Macaristan, Çek Cumhuriyeti, Slovenya, Polonya) 

azınlıkların, zaten azınlık statüsünde olmaları nedeniyle azınlık haklarından 

yararlanabilmelerine rağmen, bu devletlerdeki demokrasi veya insan hakları 

uygulamalarının zayıf olmasından kaynaklı bir takım eksiklikler/sorunlar 

yaşanmaktadır. Ancak AB’ne adaylık süreci kapsamında gerek destek olan gerek 

zorlayan Birlik politikaları çerçevesinde bu sorunların asgariye indiği söylenebilir458. 

1990 öncesinde yaşanan üç genişleme sürecinde, AT’na katılan devletlere, siyasi kriter 

olarak azınlıklarla ilgili şartlar konulmamakla birlikte, demokrasi ve insan hakları 

konusunun daima ön planda tutulduğu saptanmaktadır. Örneğin AT, Yunanistan’da 

ancak Albaylar Cuntasının sona erip tekrar demokrasiye geçilmesiyle üyelik 

müzakerelerini başlatmıştır. Bu noktada şu unsurunda altını çizmek gerekir. Daha 

önceki genişleme süreçlerinde azınlıklar konusu konjonktürel olarak da ön planda 

olmaması nedeniyle, ilgili devletlerin üyelik süreçlerinde karşılarına da çıkmamıştır. 

AB’nin Orta ve Doğu Avrupa devletlerine yönelik olarak bir genişleme süreci içerisine 

girmesiyle, hem bu devletlerdeki demokrasinin yerleşmemiş olması hem de 

istikrarsızlığa neden olacak insan hakları ve azınlık sorunlarının bulunması/yaşanması 

nedenleriyle, AB’ne tam üyelik için yeni bir takım ölçütlerin benimsenmesi gerekli 

görülmüştür. Bu çerçevede 1993 yılında Kopenhag Zirvesi’nde azınlık haklarına saygıyı 

da içeren ölçütler kabul edilmiştir. Kopenhag Kriterleri içinde azınlıklara saygıya yer 
                                                 
457 Orta ve Doğu Avrupa ile Balkanlardaki azınlık sorunlarına ilişkin olarak daha fazla bilgi için bkz. 
Christian Haerpfer, Cezary Milosinski, “Old and New Security Issues in Post-Communist Eastern 
Europe: Results of an 11 Nation Study”, Europe-Asia Studies, Vol. 51, Issue 6 (September 1999), s. 
989–1012; Lynn M. Tesser, “The Geopolitics of Tolerance: Minority Rights and under EU Expansion in 
East-Central Europe, East European Politics and Societies, Vol. 17, Issue 3 (Summer 2003), s. 483–
533; Geoffrey Evans, Ariana Need, “Explaining ethnic polarization over attitudes towards minority rights 
in Eastern Europe: A multilevel analysis”, Social Science Research, Vol. 31, Issue 4, December 2002, s. 
653–681.  
458 Peter Vermeersch, “Minority Policy in Central Europe: Exploring the Impact of the EU’s Enlargement 
Strategy”, The Global Review of Ethnopolitics, Vol. 3, No. 2, January 2004, s. 3–19. 



 162

verilmesi ile AB, yeni katılacak devletlerdeki azınlık sorunlarının entegrasyon içine 

ihraç edilmesini engellemeyi hedeflemiştir. AB, 20 Temmuz 1996 tarihinde açıkladığı 

Gündem 2000 raporunda da, tam üyeliğe aday devletlerde azınlıkların varlığına işaret 

ederek, azınlıklar konusunda Ulusal Azınlıkların Korunması Çerçeve Sözleşmesi’ni 

referans olarak göstermiştir. Buna göre, aday devletler, azınlıkların parlamentoda ve 

yerel yönetimlerde temsil edilmelerini, ilk ve orta öğretimlerde kendi dillerinde eğitim 

görmelerini, her türlü yayını kendi dillerinde yapabilmelerini ve idare ile yargıda kendi 

dillerini kullanabilmelerini sağlamakla yükümlü tutulmuşlardır459.  

AB, genişlemenin getireceği sorunların yanında bir de azınlıklara ilişkin 

sorunlarla uğraşmak istememiş ve bunun için aday devletlerin bu sorunlarını üyelik 

öncesinde halletmelerini sağlamak amacıyla Kopenhag Kriterleri çerçevesinde bu 

devletlerdeki gelişmeleri takibe almış, Kasım 1998’den itibaren yayınlanmaya başlayan 

AB Komisyonu raporlarında da, ilgili devletlerde azınlıklar konusunda yaşanan 

gelişmeleri değerlendirmiştir. Ayrıca Komisyon, üye adayı devletlerdeki 

demokratikleşmeyi ve insan hakları ile azınlıkların korunmasını sağlamak amacıyla 

1992 yılında PHARE ve TACIS Demokrasi Programını (Phare and Tacis Democracy 

Programme) uygulamaya koymuş, bu çerçevede bir bütçe oluşturarak, bütçenin 

kullanılacağı faaliyet alanlarından birisini de azınlık hakları olarak belirlemiştir460.  

AB’nin üçüncü devletlerle ilişkilerinde de azınlıklar konusu önemli bir yer 

tutmaktadır. Başlangıçta AB, üçüncü devletlerle kurduğu ilişkilerde azınlıklar konusuna 

hiç yer vermemiştir. Ancak 1976 yılında yürürlüğe giren LOME I Andlaşması ile Asya, 

Karayipler ve Pasifik devletleriyle kurulan ilişkide, AT’nin, dış ticareti, üçüncü 

devletlerin insan hakları alanında uygulamakta oldukları politikaları etkilemek amacıyla 

kullanmaya başladığı görülmektedir. Lome I Andlaşması’nın çeşitli hükümlerinden yola 

çıkılarak AT ile üçüncü devletlerle arasındaki ilişkilerde “insan haklarına bağlılık 

ilkesinin” önemli bir yer aldığı söylenebilir. Bunun yanı sıra AB, özellikle Avrupa’da 

istikrarsızlığa yol açabilecek/Avrupa’yı etkileyebilecek üçüncü devletlerdeki azınlık 

sorunlarıyla da ilgilenmiştir. Bunun en belirgin biçimi Yugoslavya’nın dağılma 

sürecinde görülmüştür. 1991 yılında oluşturulan Badinter Komitesi’nin raporu ile 
                                                 
459 Kurubaş, op. cit., s. 154-156.  
460 Ibid., s. 157-159. 



 163

Avrupa Siyasi İşbirliği çerçevesinde “Sovyetler Birliği ve Doğu Avrupa’da Yeni 

Devletlerin Tanınmasına İlişkin İlkeler Hakkında Bildirge” ilan edilerek, söz konusu 

devletlerin tanınmasını diğer şartlara ilaveten “etnik ve ulusal grup ve azınlıkların 

haklarının AGİT çerçevesindeki yükümlülüklere uygun biçimde korunmasının garanti 

altına alınması” şartına bağlamıştır461.  

AB ile azınlıklar ilişkisini bir de “Avrupalılık kimliği” çerçevesinde 

değerlendirmek gerekir. Avrupa bütünleşme süreci ile azınlıkların korunması arasında 

sıkı bir ilişki vardır. Azınlıklar ile ulus-devlet arasındaki bağ düşünülecek olursa, AB 

gibi uluslarüstü yapılanmayı hedef alan bir entegrasyon hareketinin de azınlıklar ile 

ilişkisi kaçınılmaz olmaktadır. AB, güçlü bir entegrasyonu hedeflemektedir. Bu 

entegrasyon sürecinde ise, en büyük önemi Avrupalılık kimliğine vermektedir. AB, bu 

kimliği oluşturan çağdaş ve evrensel değerleri AB Kurucu Andlaşmaları’nın ilgili 

hükümleri462 ile ortaya koymuştur. Bu ilkeler, özgürlük, demokrasi, hukukun üstünlüğü, 

insan haklarına ve temel özgürlüklerine saygı olarak ifade edilmektedir. Avrupa 

(Birliği) kimliği kendini, çeşitlilik ile homojenlik önermeleri arasında sürekli bir tehdit 

altında görmektedir. Bu nedenle AB nezdinde Avrupalılık kimliği açısından, hem 

genişlemeden kaynaklı entegrasyon sorunları hem de Birliğe üye olan Orta ve Doğu 

Avrupa devletlerindeki azınlık sorunları oldukça önemlidir 463 . Ayrıca Avrupalılık 

kimliğinin oluşmasının önündeki en büyük engel olarak ulusal kimlikler kabul 

edilmekte ve bu kimliklerin zayıflamasının AB açısından da büyük önem taşıdığı 

belirtilmektedir. Bu sürecin oluşması ya da hızlanmasında ise, çeşitli ulus-altı 

kimliklerin (çeşitli etnik ya da azınlık kimliklerinin) canlandırılarak ulusal kimliklerin 

zayıflatılması ve böylelikle uluslarüstü kimliğin (Avrupalılık Kimliğinin) kurulması 

veya güçlendirilmesinin sağlanabileceği ifade edilmektedir. Ancak bunlar somut 

verilerden çok çeşitli görüşlere dayanmaktadır464.  

                                                 
461 Komite için bkz. Alain Pellet, “The Opinions of the Badinter Arbitration Committee: A Second Breath 
for the Self-determination of Peoples”, European Journal of International Law, Vol. 3, No.1, (1992), s. 
178–186; Roland Rich, “Recognition of States: The Collapse of Yugoslavia and Soviet Union”, 
European Journal of International Law, Vol. 4, No. 1 (1993), s. 36-65; Kurubaş, op. cit., s. 163. 
462 Maastricht Andlaşması ile kurulan AB Kurucu Andlaşması’nın amaç ve ilkeleri başlığı. 
463 Canbolat, Savaş ve Barış…, op. cit., s. 217-218. 
464 Zsuzsa Csergo and James M. Goldgeier, “Virtual Nationalism”, Foreign Policy, Issue 125 (Jul/Aug 
2001), s. 76–78. 



 164

AB ile azınlıklar arasındaki ilişkinin, azınlık haklarının özellikle Avrupa 

merkezli gelişen temel değerler niteliğindeki insan haklarının ayrılmaz özel bir 

parçasını oluşturması bağlamında ele alınması gerekir. Bu noktada insan haklarından 

kopuk olmayan AB’nin de azınlıklarla ilgilenmesi doğal bir sonuçtur. Ayrıca AB 

uzmanları, ileriye yönelik olarak Avrupa’daki bir takım azınlık sorunlarının çözümünde, 

AB’nin büyük bir fırsat olacağını ifade etmektedirler. Günümüzde Avrupa merkezli 

gelişen azınlık rejimini destekleyen AB’nin bu tutumu, Avrupa’da barış, istikrar, güven 

ve refah ortamının tam olarak kurulması ve işletilebilmesi adına aslında bir 

zorunluluktur. AB, Avrupa’da geniş alanlar/coğrafyalar üzerinde hüküm süren bir 

yapılanma olarak kendi iç düzenlemelerini yaparken, azınlıklarla ilgili düzenlemelere de 

yer vermek durumundadır ki, Avrupa’da yeni milliyetçi akımlar doğarak bu akımların 

üzerinde Avrupalılık kimliği üzerine inşa edilme amacında olan AB’ne yıkıcı yönde 

zarar vermesin465.  

Son olarak AB ile ilgili bir noktaya daha dikkat çekilmesi gerekir. AB’nin, 

uluslarüstü yapılanma hedefi doğrultusunda, ulus-devletlerin direnişi karşısında kendi 

varlığını güçlendirmek için azınlıklardan yararlanmaya çalıştığı, azınlıkların da ulus-

devletlere karşı kendi varlıklarını sağlamlaştırmak ve haklarını elde etmek için AB 

politikalarını desteklediği ifade edilmektedir 466 . Bu görüşler, AB’nde 

yerelcilik/bölgeselcilik konularındaki tartışmalarda da ifade edilmektedir. Ulus-

devletlerde güçlü/kapsamlı bir azınlık rejimi oluşturulması çerçevesinde, belli 

alanlarda/bölgelerde yetkinin azınlıklara devrinin gerçekleşmesi, azınlıklar temelinde 

kurulmuş özerk yerel yönetimlere yol açarak bölgeselciliğin ya da bölgeli devlet 

modelinin benimsenmesi sonucunu doğurmaktadır. Bu durum da, AB’nde gelişen 

bölgeselcilik anlayışını beslemektedir467.  

Tüm bu analizler ve AB üyesi devletlerdeki durum genel bir biçimde 

değerlendirilecek olursa şu tespitin yapılması yerinde olacaktır. AB’nde, henüz tüm üye 

devletler açısından geçerli olan genel bir azınlık rejimi oluşmadığı ve AB üyesi her 

                                                 
465 Ibid.  
466 Kurubaş, op. cit. ,s. 172. 
467 Nicolas Bernard, “The Future of European Economic Lwa in the Light of Principle of Sunsidiarity”, 
Common Market Law Review, Vol. 33, (1996), s. 635. 



 165

devletin kendi toplumsal yapısı ve tarihsel yaşanmışlıkları çerçevesinde öznel bir 

azınlık hakları yaklaşımı geliştirdiği görülmektedir468. Azınlıklara ilişkin olarak AB 

mevzuatında bazı hükümlerin yer aldığı belirlense de, bunların azınlıklara pozitif bir 

takım haklar yaratmaktan uzak olduğu görülmektedir469. Ayrıca bu düzenlemelerde 

azınlıklara insan haklarından ayrı bir biçimde azınlık haklarının tanınmadığı da 

izlenmektedir. AB’nin bu güne kadar ki adımlarında, daha çok insan haklarına yönelik 

bir dizi karar tesis etmesi, azınlıklar konusundaki çalışmaları özellikle AK örgütüne 

bıraktığı yönünde bir izlenimin doğmasına neden olmaktadır470. Bu durum AB’nin, 

azınlıklar konusuna geçici bir konu olarak baktığı ve uluslarüstü yapılanmanın tam 

olarak başarıya ulaşması halinde ulusal ve etnik kimliklerin de anlamını yitireceği 

yönünde bir inanca sahip olduğu tartışmalarını yaratmaktadır. Bu tartışmalarda ayrıca, 

AB için azınlıkların korunmasının araçsal nitelikte olduğu ve amaca hizmet ettiği 

oranda destekleneceği ifade edilmektedir471. Ancak AB’nin uluslarüstü bir entegrasyonu 

hedeflemesi, azınlıklar konusunda da daha somut gelişmeler yaşanacağı beklentilerini 

doğurmaktadır.  

2. 6. Uluslararası Alanda Azınlıkların Korunmasına İlişkin Gelinen Aşama 

 1990 sonrasında, azınlıklar konusunun azınlık hakları merkezli yaklaşımla ele 

alınmaya başlamasıyla birlikte BM, AGİT özellikle de AK bünyesinde, her ne kadar 

güçlü bir denetim mekanizması ve yaptırım gücü oluşturulamamış olsa da, azınlıkların 

korunması ve azınlık haklarının güvence altına alınmasına yönelik daha somut adımlar 

atılmaya başlandığı görülmektedir. Günümüzde azınlıklar konusunda ortak standartların 

oluşturularak, evrensel yapının kurulduğu bir rejimden söz etmek mümkün değildir. 

                                                 
468 AB, örneğin üye adayı Türkiye ile de azınlıklar konusunda anlaşmazlıklar yaşamaktadır. Türkiye’nin 
sadece Lozan Barış Andlaşmasında belirtilenleri azınlık olarak kabul etmesi, AB’nin ise hem azınlık 
tanımını geniş tutmaya çalışması hem de Türkiye’yi, tam üye olan Belçika, Yunanistan gibi devletlerin 
dahi hala imzalamadıkları Ulusal Azılıklar Çerçeve Sözleşmesi’ni imzalamaya zorlamasının altında, 
hukuki ve somut bir “azınlık” tanımı yapmaması yatmaktadır. Bkz. Hüseyin Kalaycı, “AB, Azınlıklardan 
Sınıfta Kaldı”, Stratejik Analiz, Sayı 70, Şubat 2006, s. 44; Süleyman Sırrı Terzioğlu, Bahadır Bumin 
Özarslan, “Türkiye’nin Avrupa Birliği’ne Üyelik Sürecinde Azınlıklar Sorunu”, Avrasya Dosyası, Cilt 
11, Sayı 1, 2005, s. 118–119.  
469 Dilek Kurban, “Azınlık Hakları: Uluslararası Standartlar, AB ve Türkiye”, Demokrasi Platformu, 
Yıl:1, Sayı:1, (Kış 2005), s. 218. 
470 AB’nin özellikle 1990 sonrası süreçte azınlıklar ile yakından ilgilemeye başlamakla birlikte daha çok 
AGİT ve AK gibi örgütlerin çalışmalarını desteklediği söylenebilir. Bkz. Kurubaş, op. cit., s. 165-169. 
471 Ibid., s. 130. 



 166

Ancak azınlık hakları merkezinde bir yaklaşıma geçilerek, azınlıkların korunması ve 

azınlık haklarına ilişkin konularda insan hakları temelinde özel bir alan oluşturulmaya 

başlandığı görülmektedir.  

90’lardan itibaren gelişmeye başlayan bu süreçte, daha önce teorik çerçevede 

de değinildiği gibi, liberal düşüncenin etkisi büyük olmuştur. Gerçi ilk başlarda ve hatta 

90’lı yıllar boyunca liberallerde kendi içlerinde oluşacak azınlık rejiminin niteliği, 

kapsamı, olumlu/olumsuz yanları üzerinde tartışmalar yürütmüşlerdir. Liberallerin bir 

kısmı, azınlık haklarının, bireyin sahip olduğu insan haklarının önüne geçebileceğini 

belirtirlerken, bir kısmı da aslında azınlık hakları ile azınlık bireylerinin gerçek 

eşitliğinin sağlanacağını ve farklılıklarının korunacağını ifade etmişlerdir. Günümüze 

kadar ki sürece genel bir çerçevede bakılacak olursa, genel eğilimin ikinci görüş 

çerçevesinde olduğunun da söylenmesi yanlış olmayacaktır472. 

Liberal düşünce çerçevesinde gelişen azınlık rejiminin, evrensel olmaktan 

uzak, daha çok bölgesel bir karaktere sahip olduğunun da vurgulanması gerekir. Çünkü 

her ne kadar günümüze kadar ki süreçte BM çerçevesinde, bir takım gelişmeler olmuşsa 

da, bu çalışmalar daha çok insan hakları merkezli bir yaklaşımla yapıldığı için sınırlı 

seviyede kalmıştır. Ancak AGİT ve AK bünyesinde, BM’e göre, daha somut 

gelişmelerin yaşandığı tespit edilmektedir. Bu gelişmelerde AGİT ve AK’nin BM’ye 

göre daha ön planda olmasının nedenlerinden biri, öncelikle azınlık sorunlarında 

merkezi Orta ve Doğu Avrupa’da yaşanan sorunların alması ve bir diğeri de, insan 

hakları ile demokrasi konularında Avrupa kıtasının dünyanın diğer bölgelerine göre 

belli bir gelişmişlik düzeyine sahip olması olarak belirlenebilir473.  

Günümüzde artık azınlık sorunları, ulus-devletlerin sınırları içinde kalan bir 

mesele olmaktan çıkmış ve uluslararası ilişkilerin ilgi odağı haline gelmiştir. Azınlık 

sorunlarının uluslararası barış ve güvenliği tehdit edici bir boyutunun olması bu ilginin 

temel nedenlerinden biridir. Bu boyut beraberinde, azınlık hakları konusunda belli bir 

                                                 
472 Kymlicka, Çokkültürlü.., op. cit., s. 15-16.  
473 Kurubaş, op. cit., s. 86. 



 167

standartlaşmayı getirmiştir. Ancak bununla birlikte bu kez de oluşan azınlık rejiminin 

ulus-devletlerin zayıflamasına yol açması konusu tartışılmaya başlanmıştır474.  

Azınlıklar konusunun tamamen liberal düşünceler çerçevesinde şekillendiğini 

söylemek de mümkün değildir. Hatta aksine realizmin etkisi de devam etmektedir. 

Çünkü azınlık rejimi halen devlet egemenliği, toprak bütünlüğü, sınırların 

dokunulmazlığı gibi ilkelerle birlikte ele alınmaktadır. Azınlıkların kaderini dolayısıyla 

azınlık haklarının tanınması ve kapsamının ne olacağını, ulus-devletler belirlemeye 

devam etmektedir. Azınlık sorunlarının, devletlerin güvenlik algılamalarındaki önemli 

yeri, gelişmelerin bu yönde olmasını da sürdürmektedir. Bu süreç günümüzde, 

devletlerin azınlıklara yönelik bir takım hakları tanıyıp bunlara ilişkin güvenceler 

sunması ve azınlıkların da devletlerin toprak bütünlüğüne saygı gösterme ödevleri 

kapsamında sürmektedir475. Ancak AB gibi kısmen uluslarüstü karakteristik özelliklere 

sahp yapılanmaların ilerleyen yıllarda daha somut adımlar atmaları sürece yönelik 

olumlu bir ivme kazandırabilecektir. Bu noktada AB’nin de en azından günümüzde 

geldiği aşamada, bundan uzak olduğu söylenebilir. Çünkü daha öncede değinildiği gibi 

en son kabul edilen (ancak halen yürürlüğe girmemiş olan) Lizbon Andlaşması’nın da 

3a/2. fıkrası ele alınacak olursa, AB içinde de realizmin etkisini yitirmediği açık bir 

biçimde ortaya çıkmaktadır.  

Azınlık hakları konusunda bu güne kadar yaşanan gelişmeler, hem 

ilerlemeleri/olumlu gelişmeleri hem de eksiklikleri bir arada içermektedir. Azınlıklar 

konusunda öncelikle olumlu gelişmeler tespit edilecek olursa, 1990 öncesinde insan 

hakları merkezinde değerlendirilen azınlıklar konusunun artık daha kapsamlı bir 

biçimde azınlık hakları merkezli yaklaşımlarla ele alınmaya başlandığının belirtilmesi 

gerekir476. İkinci olumlu gelişme, azınlık haklarının tanınmasında bireysel haklardan 

kolektif haklara yönelik bir eğilimin varlığıdır. Gerçi her ne kadar kolektif hak özelliği 

açık bir biçimde tanınarak “azınlık grubunun hakkı” şeklindeki ifadelere yer vermek 

yerine “azınlık grubuna mensup bireylerin hakları” ifadeleri kullanılsa da, örneğin ana 

dilde eğitim hakkının kolektif niteliği düşünülecek olursa bu hakkın tanınması 

                                                 
474 Pazarcı, Uluslararası Hukuk Cilt I, op. cit. s. 169–170.  
475 Kurubaş, op. cit., s. 87. 
476 Oran, Küreselleşme ve Azınlıklar, op. cit., s. 115-117.  



 168

temelinde, bu eğilimi saptamak mümkündür. Bir diğer gelişme ki bu aynı zamanda bir 

eksiklik olarak da değerlendirilebilir; azınlıklara (daha çok) kültürel ve dilsel hakların 

tanınmasıdır. Bu yaklaşımla, azınlık kimliklerinin kültürel yönleri canlı tutularak, bu 

yönlerin geliştirilmesine/yaşatılmasına yoğunlaşılmakta ve böylelikle siyasallaşmaları 

engellenmeye çalışılmaktadır477.  

Yeni azınlık politikalarının merkezinde yer alan “yerel ya da özerk yönetim” 

kavramları da, bu konudaki gelişmeler de olumlu birer adım olarak 

değerlendirilmektedir. Azınlık hakları ile ilgili uluslararası belgeler, yerel ya da özerk 

yönetim taleplerini, azınlıkların etnik, kültürel, dilsel ve dinsel kimliklerinin korunması 

ve geliştirilmesi için gerekli koşulların yaratılması amacıyla bir araç olarak ele almakta, 

bu belgelere taraf olan devletlerde bu yönde yükümlülükler üstlenmektedirler 478 . 

Gerçekte yerel özerklik/yönetim, yeniden yapılanan dünyada öne çıkan kavramlardan 

biridir. Yerel ya da özerk yönetim, azınlık haklarının eşitlik ilkesi temelinde kurulan 

klasik çerçevesinden de köklü bir kopuşu temsil etmektedir. Çünkü bu hak azınlıkların 

ulusal devlet içinde ayrımcılığa uğramadan çoğunlukla birlikte yaşamalarına yönelik 

olmaktan çok, merkezi otoritenin yerel otoritelere devrini sağlamaya yönelik daha çok 

çoğunluktan ayrılmayı/uzaklaşmayı öngören bir model olarak görülmektedir479. 

Azınlık rejiminin bir takım olumsuz yanları/eksiklikleri de bulunmaktadır. 

Bunlardan ilki, tarihsel süreçteki örneklerde de görüleceği gibi, azınlıkların bir dış 

politika aracı olarak (aynı insan haklarının dış politika aracı olması gibi) kullanılmaları 

sorunudur. Hatta günümüzde bu öyle bir noktaya ulaşmıştır ki, bir devletin uygar bir 

devlet olarak kabul edilmesinin ölçütü, insan hakları ile birlikte azınlık haklarını da 

tanıması ve güvence altına almasından geçmektedir. Bu durumun da kimi zaman ilgili 

devlet üzerinde (Türkiye örneğinde olduğu gibi) bir baskı aracı olarak kullanıldığı 

görülmektedir. Bir diğer eksikliği/olumsuzluğu ise, azınlık sorunlarının ileride devletler 

arasında bir çatışma alanı olmasını engelleyecek, bağlayıcı ve güçlü bir hukuki mevzuat 

oluşturulmaktan kaçınılması, daha çok genel ve siyasi nitelikte düzenlemelerin tercih 

                                                 
477 Kurubaş, op. cit., s. 89. 
478 Jan E. Helgesen, “Protecting Minorities in the Conferene on Security and Cooperation in Europe 
(CSCE) Process”, International Journary on Group Rights, Vol 2/1, 1994, s. 26–27.  
479 Özdek, op. cit., s. 315-316. 



 169

edilmesidir. Devletlerin yine devreye giren realist kaygıları bu kuralların oluşumu 

yönünde somut adımlar atmaktan kaçınmalarına ve bu eksikliğin de devam etmesine 

neden olmaktadır480.  

Azınlıklarla ilgili tartışmaların devam ettiği birçok alt başlık bulunmaktadır. 

Bunlardan biri, azınlık statüsünün ‘vatandaşlık’ ile birlikte ele alınması ve yabancıların, 

sığınmacıların, çingenelerin 481  (romen), göçmen işçilerin azınlık rejimi dışında 

tutulmalarıdır. Azınlıklar konusundaki bir diğer tartışma, daha önce içeriğine ilişkin 

bilgi sunulan, çok kültürlülük taleplerinin karşılanması ve öz yönetim hakkının 

tanınması konuları etrafında devam etmektedir. Günümüzde süren bir diğer temel 

tartışma konusu ise, çokkültürcülük politikalarının takibi ile azınlıkların daha da 

marjinalleşmesine neden olunup olunmayacağı veya azınlıkların kendi içlerine 

kapanarak diğer kültürlerden uzaklaşmaları ve yine ayrılıkçı taleplerin oluşması 

sürecinin gerçekleşip gerçekleşmeyeceğidir482. Bu tartışmalar AB nezdinde de devam 

eden tartışmalardır ve konular kendi içlerinde azınlıklarla ilgili olumlu adımlar olarak 

ifade edilseler de, daha önce de değinildiği gibi, önemli eksiklikler ve tehlikeler 

içermektedirler.  

Günümüzde artık azınlıklarla ilgili temel bir takım ilke ve normlar ortaya 

çıkmıştır. Ancak karar alma, yaptırım ve denetimin etkin bir biçimde sağlanması 

konularında, önemli eksiklikler bulunmaktadır. Bu konularda en önemli adımları atmış 

yapılanma AGİT’tir. AGİT, insani boyut mekanizması çerçevesinde, diplomatik 

kanallarla bilgi alışverişi sağlayarak, ikili toplantılar, insani boyut konferansları 

düzenleyerek bu karar alma/yaptırım sürecini işletmeye çalışmaktadır. Bu sistem, üye 

devletlerden birinin bir başka devlete yönelik azınlıklar konusunda tespit ettiği bir ihlale 

ilişkin şikâyette bulunması ile başlamaktadır. Bu şikâyet durumunda hakkında şikâyette 

                                                 
480 Kurubaş, op. cit., s. 90-91.  
481  Çingeneler (Romani-Gypsies), BM Irk Ayrımcılığının Ortadan Kaldırılması Komisyonu’nun 
6.03.2001 tarihli raporunda, dezavantajlı azınlıklar olarak nitelendirilmişlerdir. Gezici topluluklar olarak 
bilinen çingenelerin büyük çoğunluğu yerleşik bir yaşama geçmekle birlikte, her an yerleştikleri yeri terk 
edebileceklerine dair bir alışkanlıklarının bulunması onların uyruklukları konusunda ciddi hukuki 
düzenlemelerin de yapılmasını zorlaştırmaktadır. Çoğunun pasaport bir yana bırakılacak olursa, bir 
kimlik kartları dahi bulunmamaktadır. Bkz. Foreign Affairs, “Roma Rights, Roma Wrongs”, 81/2:1, 
2002’den aktaran Okutan, op. cit., s. 63. 
482 Füsun Üstel, “Yurttaşlık ve Demokrasi”, Ulusal, Uluslarüstü ve Uluslar arası Hukukta Azınlık Hakları, 
İstanbul Barosu Yayınları, İstanbul, 2002, s. 49’dan aktaran, Kurubaş, op. cit., s. 92. 



 170

bulunulan devlet, bilgi talebini yanıtlamak ve ikili toplantılara katılmak zorundadır. Bu 

mekanizma sorunun çözümünü tam olarak sağlayamasa da konunun uluslararası zemine 

taşınarak kamuoyu baskısı oluşturulmasına yol açmakta ve böylelikle ilgili devleti 

somut adımlar atmaya zorlamaktadır483.  

Sonuç olarak, evrensel düzeyde olmasa da en azından bölgesel olarak Avrupa 

merkezinde, azınlıklar konusunda zayıf da olsa bir alt rejimin (insan hakları içinde özel 

bir alan olarak) oluşuğunu/oluşmaya başladığını tekrar hatırlatmak gerekir. Ancak, bu 

rejimin de her ne kadar bir takım ortak standartlar oluşturulsa da ulusal bir takım 

muafiyetlere olanak tanıdığı görülmektedir. Temel sorun, azınlıklar konusunun hassas 

bir husus olması ve güvenlik algılamalarında ön sıralarda yer alması nedenleriyle, 

devletlerin bu alanda uluslararası yükümlülük altına girmekten çekinmeleridir. 

Azınlıklara ilişkin ortak kabul gören bir tanımının yapılamamasının temelinde yatan 

çekince de budur. “Topraklarında azınlıkların bulunduğu katılımcı devletler” gibi 

terimlerle azınlıkların varlığını kabul etmek veya etmemek devletlerin seçimine 

bırakılmaktadır. Azınlıklara çeşitli haklar tanınması durumunda ayrılıkçı eğilimlerin 

güçleneceği endişesi, devletlerin bu alanda yükümlülük altına girmekten kaçınmalarına 

neden olmaktadır484. Bu nedenle ulusal alandaki gelişmeler ne kadar yavaşsa bunları 

tetikleyecek uluslararası alandaki gelişmeler de bir o kadar yavaş seyretmektedir. En 

azından yakın gelecekte, bu sürece ivme katacak önemli bir adımın olmayacağı da 

öngörülebilmektedir. 

                                                 
483 Konuralp Pamukçu, “İnsan Hakları Konusunda Uluslararası Örgüt ve Devlet İlişkisi: AGİT-Türkiye”, 
Derleyen: Faruk Sönmezoğlu, Değişen Dünya ve Türkiye, Bağlam Yayınları, İstanbul, 1996, içinde s. 
54–56. 
484 Nas, “Avrupa Parlamentosu…”, op. cit., s. 386-387. 



 171

ÜÇÜNCÜ BÖLÜM 

GÜVENLİK VE İNSAN HAKLARI ÇERÇEVESİNDE YUNANİSTAN’DA 

AZINLIKLAR 

Azınlık sorunlarının doğuşu ve gelişiminde etkili olan faktörler, güvenlik ve 

insan hakları boyutlarıyla birlikte, tarihsel, kavramsal ve teorik çerçevede birinci ve 

ikinci bölüm kapsamında analiz edilerek belirli verilere/sonuçlara ulaşılmaya 

çalışılmıştır. Tüm bu analizlerde güvenlik ve insan hakları boyutlarının, azınlık 

sorunlarının olumlu/olumsuz değişim ve gelişiminde etkisinin büyük olduğu 

gözlenmektedir. Ulus-devletlerin azınlıkları güvenliklerine yönelik büyük bir tehdit 

olarak algılamaları çerçevesinde azınlık sorunlarının arttığı/olumsuz bir seyir içerisine 

girdiği; azınlıkların insan hakları bağlamında ele alınarak haklarının güvence altına 

alınması yönünde bir takım politikaların gelişmesi durumunda da bu sorunların 

azaldığı/olumlu bir sürece girildiği gözlenmektedir.  

Azınlık sorunlarına ilişkin yer verilen tüm bu kavramsal, tarihsel ve teorik 

analizler, azınlıkların ve ulus-devletlerin karşılıklı talepleri ve uluslararası alanda bu 

sorunların çözümüne ilişkin yaşanan gelişmeler bu bölüm kapsamında bir ulus-devlet 

örneği üzerinde değerlendirilmeye çalışılacaktır. Bu çerçevede örnek olarak da, bir ulus-

devletin tüm niteliklerini sergileyen, ülke toprakları üzerinde yaşayan birçok azınlık 

grubuna sahip olan ve bu gruplarla etnik, dilsel, dinsel azınlık kimliklerinin tanınması 

ve haklarının güvence altına alınması konularında sorunlar yaşayan “Yunanistan” ele 

alınacaktır.  

Bu bağlamda öncelikle, Yunanistan’da azınlıkların ve azınlık sorunlarının ortaya 

çıkmasında etkisi olan ulus-devletin oluşumu ve ulus-inşa süreçleri analiz edilmeye 

çalışılacaktır. Daha sonra ise, Yunan toprakları üzerinde yaşayan azınlıkların, ulus-

devletin kurulmasından günümüze kadar geçen süreçte ne tür sorunlar yaşadıkları ve bu 

sorunlarda olumlu/olumsuz dönemler bulunup bulunmadığı incelenecektir. Tüm bu 

bilgiler çerçevesinde de en son olarak, gerek Yunanistan’ın azınlık politikaları gerek 

uluslararası alanda yaşanan gelişmeler ve Yunanistan’ın bu gelişmeler içerisindeki yeri 

bağlamında, mevcut sorunların geleceğine ilişkin değerlendirmelerde bulunulmaya 

çalışılacaktır. 



 172

1. Tarihsel Çerçeve: Yunanistan Örneğinde Azınlıkların ve Azınlık 

Sorunlarının Ortaya Çıkışı 

Coğrafi açıdan hem Avrupa, hem Balkan hem de Akdeniz ülkesi olan 

Yunanistan, diğer Balkan devletlerinin aksine karaya sıkışıp kalmadığı, denize kıyısı 

olduğu için Batı ile ilişkilerini yoğun düzeyde kurmuştur. Yunanistan’ın bulunduğu bu 

jeopolitik ve jeostratejik konum da Batı ile ilişkilerinin her zaman için olumlu bir 

çizgide seyretmesinde belirleyici olmuştur. Resmi adı “Helen Cumhuriyeti” (Yunanca 

“Ellasya” da “Elleniki Dimokratia”) olan ve Harita-1’de de görüleceği gibi, Balkan 

yarımadasının güneydoğu kesimini kapsayan Yunanistan, Arnavutluk, Makedonya, 

Bulgaristan ve Türkiye ile sınıra sahiptir. Ayrıca ülke toprakları, (İon (İonya) Adaları ile 

Ege Adaları gibi) birçok adayı da içermektedir. Sahip olduğu bu coğrafi konum, 

azınlıklara ilişkin politikalarının oluşumunda büyük önem taşımaktadır.  

 

Harita–1: Günümüzde Yunanistan’ın Sınırları ve Komşuları485 

                                                 
485 https://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/gr.html#People (e. t. 26.05.2008). 



 173

Yunanistan’ın bağımsızlığını kazanması hem Balkan tarihi hem de Osmanlı 

tarihi açısından önemli bir gelişmedir. Yunanistan, Osmanlı’nın Balkan topraklarında 

bağımsız olan ilk devlettir ve bu bağımsızlık Osmanlı’nın diğer topraklarındaki 

bağımsızlık hareketleri için de örnek oluşturmuştur 486 . Ancak, bağımsız bir devlet 

olarak dünya devletleri arasında yerini alan Yunanistan, bağımsızlığını kazandığı 

tarihten bu güne kadar bir dizi sorunla uğraşmaktadır. Tarihsel geçmiş ve ulus-inşa 

sürecinin ele alınacağı kısımlarda da görüleceği gibi, bu sorunlar, çok çeşitli olmakla 

birlikte, temelde komşuları ile yaşadığı problemler etrafında şekillenmektedir. Bu 

sorunların temelinde de, Yunanistan’ın güvenlik algılamaları önemli bir yer tutmakta ve 

özellikle ülke toprakları üzerinde yaşayan azınlıklar bağlamında algıladığı tehditler bu 

sorunların nihai çözüme kavuşturulmasını engellemektedir.  

Yunanistan’ın azınlıklar bağlamında şekillenen güvenlik algılamalarının ve 

günümüzde de devam eden sorunlarının analizi için öncelikle tarihsel sürecin 

değerlendirilmesi gerekmektedir. Çünkü tarihsel çerçevede Yunanistan’ın 

bağımsızlığını kazanma ve ulus-inşa süreci, azınlıkları/azınlık sorunlarını ortaya 

çıkarmanın yanı sıra güvenlik algılamalarının şekillenmesinde de büyük önem 

taşımaktadır. Bu nedenle öncelikle tarihsel süreçte Yunanistan’ın bağımsızlığını 

kazanma ve ulus-inşa süreçleri ele alındıktan sonra, ülke sınırları içinde mevcut etnik, 

dilsel, dinsel veya kültürel gruplara yönelik güvenlik ve insan hakları bağlamında takip 

edilen politikaların/uygulamaların analiz edilmesi doğru bir yöntem olacaktır.  

1. 1. Yunanistan’ın Tarihsel Geçmişi 

Tarihçiler, Yunanistan tarihini üç büyük bölüme ayırırlar; Eski Yunan tarihi487 

(M.Ö 2000–146), Orta Devir-Bizans tarihi (Romalıların M.S. 395 yılında ikiye 

ayrılması ile başlar) ve Modern (Yeni) Yunanistan tarihi. Osmanlı’nın 1453 yılında 

İstanbul'u fethetmesi, Yunan tarihinin ikinci evresinde önemli bir dönüm noktası 

                                                 
486Fahir Armaoğlu, 19. Yüzyıl Siyasi Tarihi (1789–1914), Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 2003, 
s. 166. 
487 Bu çalışmada, Yunanistan’ın tarihsel geçmişi incelenirken, modern veya yeni Yunanistan tarihi ile 
başlanmakta; diğer dönemlere sadece Yunan ulus-inşa süreci analiz edilirken konuyla bağlantısı 
çerçevesinde değinilmektedir. Eski Yunan tarihine ilişkin daha ayrıntılı bilgi için bkz. Oğuz Tekin, Eski 
Yunan Tarihi, İletişim Yayınları, İstanbul, 2004; Ksenophon, Yunan Tarihi (EλλHNIKA), Çeviren: 
Suat Sinanoğlu, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1999. 



 174

niteliğindedir. Çünkü bu gelişme ile dünya üzerinde bir Yunan Devleti kalmamış488 ve 

Yunanistan toprakları bir Osmanlı eyaleti olmuştur. Yunanlılar 400 yıl kadar bir 

Osmanlı tebaası olarak, Osmanlı İmparatorluğu içinde yaşamlarını sürdürmüşlerdir.  

Yunan devletinin kuruluşunda 1821 yılında yaşanan Yunan İsyanının etkisi 

büyüktür. Bu isyanın gerçekleşmesinin temelinde önemli etkenler/nedenler yer 

almaktadır. Öncelikle Osmanlı’nın yönetim şekli bu süreçte belirleyici bir role sahiptir. 

Osmanlı’nın hâkimiyeti altına aldığı topraklarda din özgürlüğünü hâkim kılması, 

gayrimüslimlerin dini temsilcilerine/kurumlarına dokunulmaması ve bu tutumun Mora 

Yarımadası’nın alınmasıyla o topraklarda da uygulanması önemlidir. Çünkü Ortodoks 

halkın temsilcileri (papazlar) ve kurumları (Rum Ortodoks Kilisesi) bu özgürlük 

ortamında Rum halkı üzerinde liderliklerini pekiştirmişler ve Yunan ayaklanmasında da 

çok aktif rol oynamışlardır489. Bir diğer etken, Rumların kendi içlerinde kültürel alanda 

yaşadıkları değişim ve gelişmelerdir. Eski Yunan dilinin canlandırılması gibi örneklerde 

de görüleceği üzere, 19. yüzyılın başlarında bir Yunan ulus bilinci oluşmaya 

başlamıştır. Ayrıca yeniçağın başlarında hümanizm ve Rönesans hareketlerinin etkisiyle 

Avrupalı aydınların eski Yunan kültürü ile teması da süreçte belirleyici olmuştur490. 

Böylelikle bir Yunan hayranlığı/dostluğu oluşmuştur. Yunan İsyanı’nda bu gibi iç 

etkenlerin yanı sıra dıştan gelen etkenler/kışkırtmalar da (bu noktada Rusya öne çıkan 

devletlerden biridir) önemlidir 491 . Fransız İhtilali’nin etkileri, Napolyon Savaşları, 

Osmanlı’nın son dönemde katıldığı savaşların hemen hepsini kaybetmesi gibi 

gelişmeler bunlardan sadece birkaçıdır. Kayıplardan en büyüğünü büyük bir Ortodoks 

nüfusa sahip Rusya’ya karşı veren Osmanlı’nın bu durumu, diğer Ortodoks halk olan 

Yunanlıları da cesaretlendirmiştir492.  

Yunan İsyanı’na temel teşkil eden olaylar, aslında Mora İsyanı ile başlamıştır. 

Aslında Yunan ulusal hareketi, İstanbul ve Odessa gibi büyük ekonomik merkezlerde 

olgunlaşmakla birlikte, isyan Rum nüfusunun çoğunlukta olduğu Mora ve ona yakın 
                                                 
488  Yunan ulus-inşa süreci değerlendirilirken ayrıntılı olarak ele alınacağı gibi Bizans dönemi, Yunan 
tarihsel sürecinin önemli bir parçası olarak ele alınmaktadır. 
489  Rum Ortodoks Kilisesi hakkında daha ayrıntılı bilgi için bkz. Münir Yıldırım, Yunanistan ve 
Ortodoks Kilisesi, Aziz Andaç Yayınları, Ankara, 2005. 
490 Enver Ziya Karal, Osmanlı Tarihi, C. 5, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1988, s. 10. 
491 Armaoğlu, 19…, op. cit., s.166-167. 
492 Charles A. Frazee, The Orthodox Church and Independent Greece 1821–1852, Cambridge University 
Press, Cambridge, 1969, s. 9’dan aktaran, Yıldırım, op. cit., s. 67. 



 175

adalarda üst düzeye ulaşmıştır493. Rumların bağımsızlık için harekete geçmelerinde ilk 

adım, 1814 yılında Etniki Eterya derneğinin kurulmasıdır. Bu derneğin çabaları ve 

Rusya’nın desteği ile Mora’da başlayan ayaklanma kısa sürede tüm yarımadaya 

yayılmış494 ve Rusya’nın konuyla ilgili harekete geçmesi diğer devletleri de tetikleyerek 

konu uluslararasılaşmıştır. Yunan İsyanı’nın başlamasına kadar ki sürecin 

şekillenmesinde ve daha sonrasında Yunanistan devletinin kuruluşunda Avrupa’da 

eğitim görmüş, aydın Fenerliler (Phanariot) önemli roller üstlenmişlerdir. Dolayısıyla 

Yunan İsyanı, siyasal ve kültürel temele de sahip bir biçimde gelişmiştir. Bu isyan 

sürecinde Yunan halkı, 1822 yılında bir meclis toplayarak bağımsızlığını ilan 

etmiştir 495 . Sürecin Yunan halkı adına olumlu bir biçimde devamında da özellikle 

İngiltere, Rusya ve Fransa gibi devletler etkili olmuşlardır. Ancak Mora İsyanı, Mısır 

Valisi Kavalalı Mehmet Ali Paşa’nın oğlu İbrahim Paşa’nın birliklerinin desteği ile 

Osmanlı tarafından bastırılmıştır496. Bu isyan bastırılmıştır, ancak başta İngiltere olmak 

üzere Avrupalı devletlerin (Fransa ve Rusya’da diğer önemli devletlerdir) Osmanlı’ya 

karşı cephe almaları Yunanistan’ın bağımsızlık sürecini kolaylaştırmıştır.  

Rusya ve İngiltere, 4 Nisan 1826 tarihinde imzaladıkları Petersburg Protokolü 

ile özerk bir Yunanistan kurulması konusunda anlaşmaya varmışlardır. Bu protokole 

göre, Yunanistan içişlerinde bağımsız bir devlet olacak ve Yunanistan topraklarında 

Türk uyruklular buralardan çıkarılacaktı, ancak Osmanlı Devleti bu Protokolü kabul 

etmedi. 6 Temmuz 1827’de Rusya, İngiltere ve Fransa arasında Petersburg 

Protokolü’nü onaylayan I. Londra Protokolü imzalandı. Ancak Osmanlı bu 

Protokolü’de kabul etmedi ve bunun üzerine Navarin’de demirlemiş Osmanlı-Mısır 

donanması İngiltere-Rusya-Fransa birleşik güçlerince yakıldı. Bu gelişmelere rağmen 

Osmanlı İmparatorluğu özellikle Rusya’nın isteklerini kabul etmeyince Rusya, Osmanlı 

devletine savaş açtı. 1828 yılında başlayan Osmanlı-Rus Savaşı, Osmanlı’nın bu savaşta 

yenilmesiyle sonuçlandı. 26 Nisan 1828 tarihinde Londra’da tekrar bir araya gelen 

                                                 
493 Stefanos Yerasimos, Milliyetler ve Sınırlar, Balkanlar, Kafkasya ve Orta-Doğu, İletişim Yayınları, 
İstanbul, 2002, s. 55.  
494  Yunan İsyanı sırasında özellikle Müslümanlara karşı girişilen acımasız tutumlar için bkz. Justin 
McCarthy, Ölüm ve Sürgün, 2. Baskı, İnkılâp Kitabevi, İstanbul, 1998, s. 4–13. 
495 Yıldırım, op. cit., s. 67. Ancak İsyan bastılınca bu ilanın da bir anlamı kalmamıştır.  
496  Rusya bu dönemde, 1774 Küçük Kaynarca Andlaşması ile tüm Ortodoksların koruyuculuğunu 
üstlenmiştir. Bu durum, Ortodoks nüfusa sahip Balkanlarda bağımsızlık hareketlerinin artmasının önemli 
bir nedeni olarak kabul edilmektedir.  



 176

İngiltere, Fransa ve Rusya arasında II. Londra Protokolü imzalandı. Bu Protokol 

gereğince de bu devletler Mora yarımadasının tümünü ve Ege denizinin ortalarına kadar 

uzanan Kiklad adalar grubunu korumaları altına aldılar497. 14 Eylül 1829 tarihinde 

Osmanlı İmparatorluğu ve Rusya arasında Edirne Andlaşması imzalanmıştır. Bu 

andlaşmaya göre Osmanlı devleti Petersburg Protokolü’nü onaylamıştır. 13 Şubat 1830 

tarihinde Rusya, İngiltere ve Fransa III. Londra Protokolü’nü imzalayarak Yunanistan’a 

bağımsızlık vermişler ve sınırlarını belirlemişlerdir. 24 Nisan 1830 tarihinde de Osmanlı 

II. Londra Protokolü’nü onaylayarak bağımsız Yunanistan devletinin varlığını kabul 

etmiştir. Böylelikle Yunanistan 1830 yılında bağımsız bir devlet olarak tarih sahnesine 

çıkmıştır 498 . Krallık şeklinde belirlenen yönetim, 1862 yılına kadar Kral Otto 

tarafından 499 , 1862–1867 yılları arasında da Kral Otto’dan sonra tahta geçen 

(Danimarka kökenli) I. George hanedanı tarafından yönetilmiştir500. Sonuçta bağımsız 

bir Yunanistan ortaya çıkmıştır. Ancak bu devlet, kuruluşu itibarıyla küçük ve fakir bir 

Balkan ülkesi olarak, hem Yunan liderlerinin hem de Fenerli Rumların hayallerinde yer 

alan yeniden kurulacak Bizans İmparatorluğu’na çok az benzemekteydi501. 

1843–1975 yılları arasında Batı ile Yunanistan arasında kurulan ilişki, Yunan 

devletinin ulusçuluğunun yansıması olan Büyük Ülkü (Megali İdea) projesine502 ve 

Batılı güçlerinde küresel güç olma yönündeki çekişmelerine konu olmuştur. Genel 

anlamda bütün Yunanlıları tek devlet altında toplamayı öngören bu ideoloji de, hedef 

Doğu Roma (Bizans) İmparatorluğu’nu yeniden kurmaktır. Büyük Yunanistan’ın 

yaratılmasına ilişkin bu proje, ilk kez, 1844 yılında Kral Otto’nun başbakanı Ioannis 

Koletis tarafından dile getirilmiş503 ve Kral Otto, Megali İdea’ya dört elle sarılmıştır. Bu 

                                                 
497 Yunanistan’a bağımsızlık kazandırılması ile bu topraklar ona devredilecektir. Bu tarihsel gelişmelerle 
ilgili aha fazla bilgi için bkz. Charles and Barbara Jelavich, The Establishment of the Balkan National 
States, 1804–1920, Volume VIII, University of Washington Press, Seattle and London, 2000, s. 38–52.  
498 Yunanistan’ın bağımsızlığını kazanması, Osmanlı İmparatorluğu’nun parçalanmasında yeni bir süreci 
başlatmıştır. Bkz. Oral Sander, Siyasi Tarih-İlkçağlardan 1918’e, İmge Kitabevi, Ankara, 1997, s. 217–
219; Armaoğlu, 19. Yüzyıl, op. cit.,, s. 102–103.  
499 Kral Otto idaresindeki Yunanistan’a ilişkin daha fazla bilgi için bkz. Barbara Jelavich, Balkan Tarihi: 
18. ve 19. Yüzyıllar, Çeviren: İhsan Durdu (1–3. bölümler), Haşim Koç-Gülçin Koç (4–7. Bölümler), 
Küre Yayınları, İstanbul, 2006, ss. 280–290. 
500 Armaoğlu, 19..,op. cit., s. 186. 
501 Jelavich, Balkan Tarihi: 18. ve 19. Yüzyıllar, op. cit., s. 253–254. 
502 Megali İdea’ın Yunan ulus-inşa sürecindeki yeri tartışılmazdır. Bu nedenle bu proje ilgili kısımda 
ayrıntılı olarak analiz edilecektir.  
503  Richard Clogg, Modern Yunanistan Tarihi, İletişim Yayınları, İstanbul, 2007, s. 48; Michael 
Llewellyn Smith, Yunan Düşü, Ayraç Yayınevi, Ankara, 2002, s. 15–39. 



 177

proje, kısa sürede Yunanistan dış politikasının en önemli konusu haline gelmiştir. 

Çünkü bu proje, iç politikadaki bir takım sorunların ve ulus-inşa sürecindeki 

aksaklıkların üstünü öretecek bir araç, diğer yandan da Batı ile Yunanistan arasındaki 

ilişkileri geliştirecek bir kanal niteliğindeydi504.  

Yunanistan, Mora yarımadası ve kuzeydeki bir takım topraklar üzerinde 

bağımsız bir devlet olarak ortaya çıkmıştır. Ancak, Yunanistan topraklarının 

sınırlarının belli olması adına süreç, bu noktada sonlanmamıştır 505 . Yunanistan 

bağımsızlığını kazanmakla birlikte topraklarını istediği büyüklükte elde edememiştir. 

Ancak ilerleyen süreçte yaşanan gelişmelerle bu topraklar, gerek iç gelişmelerin etkisi, 

gerek uluslararası bir takım düzenlemelerle veya sınırlı olmakla birlikte zaman 

zamanda savaşarak genişletilmiştir. Topraklarının genişlemesine yol açan bu tarihsel 

gelişmelerden ilki, I. George’un tahta geçmesi ile İngiltere tarafından 1809 yılında 

işgal edilen ve 1815 Viyana Kongresi ile hukuken de sahip olduğu yedi adayı (İngiltere, 

belgelerinde İyonyen Adaları olarak geçmektedir) 1864 yılında Yunan himayesine 

bırakmasıdır. Yunanistan, hiç savaşmadan bu adaları ülke topraklarına katmıştır. Mayıs 

1881 yılında yapılan II. İstanbul Andlaşması ile de Yunanistan mevcut sınırlarını 

Teselya’nın büyük bir kısmı ve Larisssa’yı içine katarak genişletmiştir506. 1912 tarihli I. 

Balkan Savaşları sırasında Yunanlılar Selanik ve Yanya’yı almışlardır. Haziran 1913 

yılında başlayan II. Balkan Savaşı sonrasında 10 Ağustos 1913 tarihinde Balkan 

devletlerinin kendi aralarında imzaladıkları Bükreş Andlaşması’yla Yunanistan, 

Kavala’yı almıştır507. Ayrıca 14 Kasım 1913 tarihinde Osmanlı ile imzalanan Atina 

Barışı’yla da Girit’in kesin olarak Yunanistan’a bırakılmasına karar verilmiştir 508 . 

                                                 
504 A. Şevket Ovalı, “Tarihsel Bir Perspektiften Batı-Yunanistan İlişkisinin Siyasal Arka Planı (1821–
1945), Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, 62–1, Ocak-Mart 2007, s. 173. 
505 Armaoğlu, 19. yüzyıl, op. cit., s. 166. 
506 Ibid., s. 546. 
507 Balkan Savaşlarıyla ilgili daha fazla bilgi için bkz. Aram Andonyan, Balkan Savaşı, 2. Baskı, Aras 
Yayıncılık, İstanbul, 2002.  
508 Girit bu andlaşma ile Yunanistan hâkimiyetine girmiştir. Ancak bu aşamaya kadar Girit’te yaşanan 
süreç o kadar kolay olmamıştır. Sürece ilişkin daha fazla bilgi için bkz. Barbara Jelavich, Balkan Tarihi: 
20. Yüzyıl, Çeviren: Zehra Savan (1–6. Bölümler), Hatice Uğur (7–10. Bölümler), Küre Yayınları, 
İstanbul, 2006, s. 41–46; A. Gül Tokay, “II. Meşrutiyet Dönemi Dış İlişkileri: 1908–1914”, Derleyen: 
Faruk Sönmezoğlu, Türk Dış Politikasının Analizi, Der Yayınları, İstanbul, 2004, içinde s. 49. 1913 
tarihli Atina Barışı, Lozan Barış Andlaşması öncesi önemli bir gelişmedir ve Yunanistan’da yaşayan 
azınlıklara ilişkin hükümler de içermektedir. İlerleyen kısımlarda bu konu ayrıntılı olarak ele 
alınmaktadır. 



 178

Yunanistan, Balkan Savaşları sonrasında 12 ada (bunlar İtalya hâkimiyetinde idi) ve 

özellikle boğazlara yakın adalardan Meis, Gökçeada ve Bozcada dışındaki adaları da 

topraklarına katmıştır 509 . Balkan Savaşları sonunda Yunanistan topraklarını, %68 

artırarak 25.014 mil kareden 41.933 mil kareye çıkartmıştır 510 . Yunanistan’ın 

sınırlarının son halini alması ise, I. Dünya Savaşı ile gerçekleşmiştir. Büyük güçler 

arasındaki fikir ayrılıklarını iyi değerlendiren Yunanistan, Balkan Savaşları sırasında 

Girit, Sakız, Sisam, Midilli adalarını, Selanik ve Epir bölgesinde geniş toprakları 

sınırları içerisine katmıştır. Ancak Yunanistan, 1897 tarihinde gerçekleşen Osmanlı-

Yunan savaşında yenilmiş, fakat Balkan Savaşları sırasında kazandığı başarılar ile I. 

Dünya Savaşı’na girmiştir. I. Dünya Savaşı’nı topraklarını Megali İdea çerçevesinde 

genişletmek için büyük bir fırsat olarak gören Yunanistan, 1922 yılında tarihinin en 

büyük bozgunlarından birini yaşamıştır511. Bu bozgun, Batı ile Yunanistan arasındaki 

ilişkilerde de bir kırılma etkisi yaratmıştır. Şöyle ki, Batı’dan beklediği desteği 

göremeyen ve Anadolu’da ağır bir yenilgiye uğrayan Yunanistan512, Batı ile kurduğu 

ilişkiyi Megali İdea’nın ekseninden çıkartarak küresel dinamikler çerçevesine 

yerleştirmeye başlamıştır513. 

Yunanistan, bir devlet olarak ilk defa 1830 yılında ortaya çıktığında, ilk önce 

mutlak monarşi ile daha sonra ise meşruti monarşi ile yönetilmiştir514. 1844 yılında 

kabul edilen ilk anayasa ile kurulan meşruti monarşiden itibaren Yunanistan’da 

seçimlerle yönetimler oluşturulmaya başlansa da, bu seçimler her zaman adil bir 

biçimde yapılmamıştır. I. Dünya Savaşı ile II. Dünya Savaşı arasında Yunanistan, 

Krallık ile Cumhuriyet rejimi arasında gidip gelmiştir.  

                                                 
509 Ayrıca savaş sonrasında toplanan Londra Elçiler Konferansı’nda Yunanistan’ın, adalardaki Müslüman 
halkın azınlık haklarından tam olarak yararlanmasını sağlaması kararlaştırılmış ve bu yönde alınan 
kararlar, 13 Şubat 1914’de Yunanistan Hükümetine, 14 Şubat 1914’de de Osmanlı İmparatorluğu’na bir 
nota ile bildirilmiştir. Ancak bu kararlar Yunanistan tarafından tam olarak uygulanmamıştır. Bkz. 
Armaoğlu, 19…, op. cit. ,s. 651–694. 
510 Ibid. 
511 Clogg, Modern…, op. cit., s. 87.  
512 Bu yenilgi, Yunanistan’da “Küçük Asya Felaketi” olarak adlandırılır ve Yunan ulusal bilicinde önemli 
travmalar yaratmıştır.  
513 Ovalı, op. cit., s. 186-187. 
514 M. Murat Hatipoğlu, Yunanistan’daki Gelişmelerin Işığında Türk-Yunan İlişkilerinin 101. Yılı 
(1821-1922), Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları:85, Ankara, 1988, s. 25-141; Clogg, 
Modern…, op. cit., s. 65-125. 



 179

1923 yılında yapılan halk oylamasıyla Yunanistan’da Cumhuriyeti ilan edilmiş 

ancak 1926 yılında General Theodoros Pangalos diktatörlüğünü ilan etmiştir. Ancak bu 

süreçte 1926 yılında son bulmuştur. 1933 yılında bir darbe girişimi yaşanmış, 1935 

yılında monarşiye tekrar dönülmüştür. Ancak bu da uzun sürmemiş 1936’da tekrar 

diktatörlük ilan edilmiştir. Metaksas diktatörlüğü diye adlandırılan bu dönem, 

Almanların Yunanistan’ı işgal ettikleri1941 yılına kadar sürmüştür 515 . Bu noktada 

sadece Yunanistan için değil tüm Balkanlara yönelik olarak Yerasimos’un şu ifadelerine 

değinilmesi yerinde olacaktır: “iki imparatorluğun (Osmanlı ve Avusturya Macaristan) 

kalıntıları üzerinde kurulan ulus-devletler, sosyal sorunların daha da karmaşıklaştırdığı 

etnik sorunlarını çözemeyince, birer birer diktatörlerin kucağına düşmüşlerdir”516. 

1940–1944 yılları arasında, yani II. Dünya savaşı sırasında İtalyan, Alman ve 

Bulgar işgaline uğrayan Yunanistan’da 1947 yılında yapılan bir halkoylamasıyla II. 

George idareyi eline almıştır. Daha sonra yerine kardeşi Paul-I geçerek monarşiyi 

devam ettirmiştir. Ancak bu dönemde 1943 yılı itibarıyla ülkede iç savaş başlamış ve 

1949 yılına kadar sürmüştür517. Komünistler ile milliyetçiler arasında yaşanan bu iç 

savaş Amerika’nın da desteği ile bastırılmış, ayrıca bu dönemde Yunanistan NATO 

üyeliğine (1952) kabul edilmiştir 518 . 1963 yılına kadar Karamanlis hükümetince 

yönetilen ülkede 1963’de yapılan seçimleri Merkez Partisi kazanmıştır. Ancak bu 

tarihten itibaren ülke içinde yeniden karışıklıklar çıkmıştır. 1949–1967 yılları arasında 

meşruti monarşi ile yönetilen ülkede 1967–1973 arasında askerin gerçekleştirdiği bir 

darbeyle kral ülkeyi terk etmiş 519  ve 1953 Anayasası’da yürürlükten kaldırılmıştır. 

Ancak rejimde şeklen değişiklik yapılması yoluna gidilmemiş, Kral yerine cunta 

tarafından seçilen bir naip (temsilci) devlet başkanlığı makamında bulunmuştur520. 1973 

yılında ise, başkanlık sistemine dayalı cumhuriyete geçilmiştir. Ancak birkaç ay sonra 

ordu tekrar yönetime el koymuştur. 1974 yılında Kıbrıs Türk Barış Harekâtı’nın 
                                                 
515 Nurettin Türsan, Yunan Sorunu, Ankara, yayın evi yok, 1987, s. 249. 
516 Yerasimos, op. cit., s. 77. 
517 Murat Hatipoğlu, Yakın Tarihte Türkiye ve Yunanistan 1923–1954, Siyasal Kitabevi, Ankara, 
1997, s. 32–45, 187–194, 222–229, 250–264. 1940’ların başında Yunanistan’da yaşanan gelişmelerle 
ilgili daha fazla bilgi için bkz. George Exintaris, “The Position in Greece”, International Affairs, (Royal 
Institute of International Affairs 1944-), Vol. 20, No. 2, 1944, s. 204–214.  
518 Clogg, Modern…,op. cit., s. 163. 
519  1967 yılında Albay Papadopoulos ihtilalle idareyi eline geçirdiyse de 1973 yılında General 
Demetrius'un yeni bir ihtilaliyle idareyi kaybetmiştir. 
520 Ertan Köse, Yunanistan ve Bitmeyen Kin, IQ Kültür Sanat Yayıncılık, İstanbul, 2005, s. 37. 



 180

gerçekleştirilmesinin ardından cuntacı askerler yönetimden uzaklaştırılarak çok partili 

parlamenter cumhuriyet düzenine geçilmiştir521. Bu tarihten itibaren demokratikleşme 

yönünde yoğun çaba içerisine giren Yunanistan, 1981 yılında Avrupa Topluluğuna tam 

üye olarak bu süreci ileriye yönelik olarak da pekiştirmiştir.  

1981 ve 1985 seçimlerini kazanan PASOK (Panhelenik Sosyalist Hareket) 

Haziran 1989'da yapılan seçimlerde ikinci parti durumuna düşmüştür. Seçim sonuçları 

hiçbir partiye hükümet kurma imkânı vermemiştir. Geçici hükümet altında Kasım 

1989'da yapılan erken seçimlerde de hiçbir parti hükümet kuramayınca, Nisan 1990'da 

yeniden ikinci kez erken seçime gidilmiştir. Meclisteki sandalye sayısının bir fazlasını 

kazanan Yeni Demokrasi Partisi hükümet kurmuştur. Hükümetin kurulmasından sonra 

yapılan seçim neticesinde Karamanlis ikinci kez Cumhurbaşkanı olmuştur. 

Yunanistan günümüzde 11 Haziran 1975 tarihinde kabul edilen, Mart 1986 ve 

Nisan 2001 tarihlerinde bir takım yeni düzenlemeler yapılan bir Anayasa ile 

yönetilmektedir522. 11.216.708 (2008 sayımı) nüfusu bulunan Yunanistan, 1 Ekim 2007 

tarihi itibarıyla güvenoyu alan Yeni Demokrasi Partisi’nin kurduğu hükümet ile 

yönetilmektedir. Günümüzde Yunanistan Cumhurbaşkanı olarak Karolos Papoulias (12 

Mart 2005 tarihinden itibaren) ve Başbakan olarak da Konstandinos (Kostas) 

Karamanlis (7 Mart 2004 tarihinden bugüne kadar) ülkeyi yönetmeye devam etmektedir.  

Yunanistan’ın tarihsel sürecine ilişkin verilen bu genel bilgiler doğrultusunda, 

azınlıkların ve azınlık sorunlarının ortaya çıkışında belirleyici olan Yunan ulus-

devletinin kuruluşuna ve uygulanan ulus-inşa sürecine değinilmesi yerinde olacaktır. 

1. 2. Yunan Ulus-Devleti’nin Kurulması ve Yunan Ulus-İnşa Süreci 

Modern anlamda azınlık olgusunun gelişmesinde, 19. yüzyıl boyunca yaşanan 

ulusçuluk/uluslaşma akımları ve beraberinde gelişen ulus-devletlerin oluşması süreci 

etkili olmuştur. Ulusçuluk, daha önce ulus-devlet ve ulus-inşası tartışmalarının 

azınlıklar konusundaki yeri analiz edilirken de değinildiği gibi, ülkede geniş bir alan 

üzerinde merkezi bir hükümetin kurulmasını istemekte ve bunun için çaba 

sarfetmektedir. Ulusçuluk, ulus-devletin kurulmasına yardım etmekte, ulus-devletin 

                                                 
521 Hatipoğlu, Yunanistan’da Etnik…, op. cit., s. 13; Clogg, Modern…, op. cit., s. 145-172.  
522 http://www.mfa.gr/www.mfa.gr/en-US (e. t. 12.05.2008). 



 181

kurulması da ulusçuluğu güçlendirmektedir, yani ulusçuluk, ulus-devletin doğması ile 

son bulmamaktadır.  

Özellikle, Balkanlar ön planda olmakla birlikte Avrupa’da çok uluslu 

imparatorlukların sona ermesi, ulus-devletlerin ortaya çıkmasını sağladığı gibi, aynı 

etnik, dil, din veya kültür grubundan insanların tek bir ulus-devletin sınırları içerisinde 

birleşmelerinin mümkün olmamasından kaynaklı olarak azınlıkların ve azınlık 

sorunlarının da ortaya çıkmasına neden olmuştur. Ulus-devletin doğuşu 

azınlıkların/azınlık sorunlarının ortaya çıkmasının en temel etkenidir, bir diğer etken 

ise, ulus-devletin devamlılığının sağlanması çerçevesinde toplumsal farklılıkların 

ortadan kaldırılarak “türdeşliğin” gerçekleştirilmesi çabasıdır523.  

Güvenlik ve insan hakları boyutlarıyla azınlıkların ele alındığı bu çalışmada, 

Yunanistan örneğinde konu ele alınırken, öncelikle azınlıkların ortaya çıkış sürecinin 

analiz edilmesi gerekmektedir. İlerleyen anlatımlarda da görüleceği gibi, çalışmanın 

teorik kısmıyla da bağlantılı olarak, Yunan ulus-devletinin kurulması ve bu süreçte 

izlenen ulus-inşa politikaları ile azınlıkların ve azınlık sorunlarının oluşması birbiri ile 

bağlantılı süreçlerdir.  

Yunanistan’ın bağımsızlığını kazanarak devlet teşkilatını kurduğu 1830 yılı 

temel alınacak olursa, öncelikle ulus-devletin temel öğelerinin nasıl belirlendiği ile 

başlanılması gerekir. Bu noktada ulus-devletin tanımının tekrar hatırlatılması yerinde 

olacaktır. Guibernau’nun tanımına göre ulus-devlet “sınırları belirlenmiş bir toprak 

parçası üzerinde, yasal güç kullanma hakkına sahip, yönetimi altındaki toplulukları ve 

bunlara ait alt kimlikleri, gelenek ve köken mitlerini canlandırarak ortak kültür, 

simgeler ve değerler çerçevesinde türdeşleştirmeye çabalayan ve böylece tek bir bütün 

olarak genelleştirilmiş ulus adında bir üst kimlik içinde onları örgütleyen siyasi 

yapılardır” şeklinde tanımlanmaktadır524. 1830 yılı itibarıyla her ne kadar nihai haline 

ulaşmasa da sınırları belirlenmiş bir toprak parçası üzerinde yasal güç kullanma hakkına 

sahip, yönetim şekli Krallık olan bir devlet kurulmuştur. Ancak bu Guibernau’nun 

tanımının ilk boyutudur, bundan başka iki boyutu daha vardır. İkinci boyut, 

genelleştirilmiş ulus adında bir üst kimlik yaratmak, üçüncüsü ise, ortak kültür, simgeler 

                                                 
523 Preece, “National Minorities…”, op. cit., s. 17-18. 
524 Guibernau, The Ethnicity…, op. cit., s. 93. 



 182

ve değerler çerçevesinde türdeşleştirmektir. Bu ilk boyut yani ulusal bir kimlik 

yaratılması, ulus-inşa süreci Yunanistan örneğinde 1830 yılında başlayan bir süreç 

değildir. Ulus-inşası ve ulus-devletin kurulması birbiri ile iç içe geçmiş süreçlerdir. 

Kimi zaman önce ulus-inşa edilir, sonra ulus-devlet bu inşa edilmiş ulus üzerinde 

kurulur. Kimi zaman da önce ulus-devlet kurulur ve devlet ulus-inşasına başlar. Ancak 

Yunanistan örneğinde bu süreçleri kesin bir çizgi ile birbirlerinden ayırt etmek mümkün 

değildir. Yunanistan bağımsızlığını 1830 yılında kazanarak tarih sahnesindeki yerini 

almıştır. Ancak Yunan ulus-inşası, en azından ulusal bilincin oluşması (ulusal kimliğin 

oluşturulması) aşaması 18. yüzyılın ortalarında gelişmeye başlamıştır. Ancak ulus-

devlet kurulduktan sonra da ulus-inşa süreci devam etmiştir.  

Ulus-inşa sürecinin, daha öncede değinildiği gibi, üç temel öğesinden 525  en 

önemlisi, bütünleştirici bir ideoloji kurmak diye tasvir edilen ortak bir ulusal kimlik 

yaratılmasıdır. Yani “ulus” diye tanımlanan şeyi belirleyen ortak özelliklerin ortaya 

konulması gerekir. Bu ortak özellikler ise, öncelikle ulusu tanımlayan bir isim, ortak 

tarih bilinci, ortak bir dil, ortak din, ortak kültürel değerler. Hatta bunlara ortak bir 

amaç, ortak güvenlik algılaması, “öteki” üzerinden ulusal kimliğin tanımlanması gibi 

öğelerde eklenmelidir. Dolayısıyla ulus-devlet demek, aynı dili konuşan, aynı kültür ve 

tarih mirasını paylaşan, mümkünse aynı soydan gelip aynı dine inanan 526 ulus ile 

devletin örtüşmesidir.  

Bu ortak özellikler de belirlendikten sonra bir takım uluslaştırma araçları 

kullanılarak gerek bu özelliklere sahip ulus içinde bütünlüğü sağlamak (bu ulusal 

kimliğe olan inancı pekiştirmek) gerek bu ortak özelliklerden birine veya birkaçına 

(hatta hiçbirine) sahip olmayan grupların bu ulusal kimliği benimsemelerini, bu kimlik 

içinde asimile olmalarını sağlayarak türdeş bir bütün yaratmaktır. İşte Guibernau’nun 

tanımının üçüncü boyutu da bu şekilde gerçekleştirilerek ulus-devlet süreci 

tamamlanmaktadır. Ancak daha önce teorik çerçevede de değinildiği gibi, ulus-devlet 

süreci kendiliğinden bir azınlık ya da bir öteki yaramakta ve daha sonra bu 

                                                 
525 Bkz. Birinci Bölüm, s. 6. 
526  Mümkünse kelimesi, Yunanistan örneğine tam da denk düşen bir kelimedir. Çünkü Yunanistan, 
ülkesinde yaşayan bazı azınlık gruplarını örneğin “Müslümanlaşmış Grekler” gibi ifadelerle tanımlayarak, 
dinin sonradan bazı etkenlerle değişmiş olmasına rağmen soyun (kökenin) aynı olduğu belirtilmeye 
çalışılmıştır. Böylelikle onların da bu ulusun bir parçası olduğu vurgulanarak azınlık olmadıkları 
kanıtlanmak istenmektedir.  



 183

ötekiyi/azınlıkları kendi içinde çeşitli uluslaştırma araçları kullanarak çoğunlukla 

bütünleştirmeye çalışmakta, ancak bunda başarılı olunamayınca azınlık sorunları 

oluşmaktadır. Tarihsel süreçte de görüldüğü gibi, ötekinin de kendi ulusal kimliğinin 

bilincinde olması bu sürecin olumsuz bir biçimde gelişmesine ve sorunların 

yaşanmasına neden olmaktadır527. Bu çerçevede Yunan ulusçuluğunun gelişmesi ve 

Yunan ulusal kimliğinin oluşması/kurgulanması aşaması analiz edilecek olursa, ilk 

olarak bu kimliğin oluşmasında etkili olan süreçlere ve isimlere değinilerek başlanması 

yerinde olacaktır.  

Romantizm ve onunla ilişkili ulusçuluk anlayışına göre kaleme alınmış tarih 

yazıcılığına bakılacak olursa, “uluslar tarih içinde hep vardırlar, belli bir dönemde 

bunun ‘bilincine’ erişenler, kültürlerine sahip çıkmışlar ve bağımsız devletlerinin 

kurmuşlar ya da bu yönde çaba harcamışlardır” 528 . Bu görüş etrafında Yunan 

ulusçuluğunun doğuşu ve Yunan ulusal kimliğinin kurgulanması/oluşturulması ele 

alınacak olursa, öncelikle bu gelişmelerde etkili olan Yunan aydınlanma sürecine 

değinilmesi gerekmektedir. “Yunan Aydınlanması” diye bilinen ve 18. yüzyılın 

ortalarında başlayarak 19. yüzyılın başlarında doruğuna varan akım, pek çok aydın ve 

düşünürü içinde barındırmaktadır 529 . Bu hareketin gelişiminde iki tarihi olay etkili 

olmuştur. Biri, Küçük Kaynarca Andlaşması (1774) 530 , diğeri ise Fransız Devrimi 

(1789)’dir. Ancak bunlar süreci hızlandırıcı gelişmelerdir, çünkü hareketin temeli 18. 

yüzyılın ortalarında gelişmeye başlamıştır.  

Aydınlanma hareketinin iki ekseni vardır. Birincisi dil alanıdır. Yunancanın 

yaygınlaşması, Yunan dilbiliminin gelişmesi biçiminde görülen bu hareket iki farklı 

yolda gerçekleşmiştir. Kimi aydınlar Antik (Eski) Yunancayı canlandırmaya gayret 

etmişler, kimileri ise, konuşulan halk dilinin temel olarak alınması yönünde 

                                                 
527 Dolayısıyla ulus-inşa süreci tam olarak gerçekleşemezse azınlık sorunları oluşmakta ve azınlıklar 
kültürel hatta silahlı mücadele yoluna gitmektedirler. Bu durumda ulus-devleti uluslaştırma araçlarını 
daha da olumsuz bir biçimde kullanmaya sevk etmektedir (asimilasyon, ayrımcılık, zorunlu göç, 
vatandaşlıktan çıkarma, hatta soykırım gibi). 
528 Herkül Milas, Yunan Ulusunun Doğuşu, 2. Baskı, İletişim Yayınları, İstanbul, 1999, s. 17; Roderick 
Beaton, “Romanticism in Greece”, Roy Porter and Mikulas Teich (edits.), Romanticism In National 
Context, Cambridge University Press, Cambridge, 1988, ss. 92–108. 
529 Milas, Yunan Ulusunun…, op. cit., s. 43. 
530  Yukarıda değinildiği gibi, Rusya, Küçük Kaynarca Andlaşması ile bütün Ortodoksların 
koruyuculuğunu üstlenmiştir. Bu durum,  Ortodoks nüfusa sahip diğer Balkan eyaletlerinde bağımsızlık 
hareketlerinin artmasına yol açan sebeplerden biri olarak görülmüştür. Bkz. Yıldırım, op. cit., s. 67. 



 184

çalışmışlardır (tutucular Antik dil yanlısı iken, Batıcılar halk dili yanlısı olmuşlardır). 

Bu tartışmalar aydınlanma hareketinin temel özelliklerinden biridir. Aydınlanma 

hareketinin ikinci ekseni ise Antik (Eski) Yunan’dır. Antik Yunan dili, simgeleri, 

edebiyatı, kimi tarihsel olayları ile Yunanca konuşanlar arasında yüzyıllardan bu yana 

varlığını ve önemini korumuştur. Ancak Antik Yunan, Rönesans, Aydınlanma hareketi 

ve Batı Avrupa’dan kaynaklı etkilerle (Batı Avrupa’da gelişen Antik Yunan hayranlığı 

ve Avrupa tarihi kökeninin bu dönemde aranması) Yunanlılar arasında (kendilerine 

Rum ya da Grek/Grekos diyen Yunanca konuşan Ortodokslar) yeni bir anlayış, heyecan 

ve ilgi alanı yaratmıştır. Bu anlayış da Antik Yunan’ın keşfi, araştırılması ve taklit 

edilmesi sonucunu yaratacaktır. Yunan aydınlanmasında dil ve bu dile dayalı eğitim, 

tüm bu sürecin tetikleyici güçleriydi, amaç ise yeni bir ulus kurmaktı/inşa etmekti531.  

Yeni bir ulus kurma ya da Yunan ulus-inşa aşamasının en önemli ayağı, ulusal 

bilincin canlandırılması ya da oluşturulması sürecidir. Bilinç, daha öncede üzerinde 

durulduğu gibi, var olanı kavramak, anlamak, öğrenmek anlamında kullanılır. Ulusal 

bilinç, bir ulusun var olan ulusçuluğunu anlaması demektir532. Yunan ulusunu ortaya 

çıkaran Yunan ulusal bilincinin kişisel düzeyde çok eskilerde, belki de 15. yüzyılda, 

toplumsal düzeyde bir güç olarak ise, 18. yüzyılda hatta daha da geç bir dönemde 

görüldüğü savunulabilir. Bu bilinç öncelikle “Yunan” kavramı üzerine kurulmaya 

çalışılmıştır. Çünkü ulusu tanımlayan bir “isminin” olması gerekmektedir. “Yunan” 

sözcüğü önce Perslerin, sonra Arapların Antik Yunanlılara ve sonraları da çağdaş 

Yunanlılara verdiği isimdir 533 . Yunanlılar “İyonya” sözcüğünden türetilen “Yunan” 

sözcüğünü tarih içinde hiç kullanmamışlardır. Eski Yunanlıların kendilerine 

“Helen(Hellen-Ellas)” dedikleri ve ortak bir dil ve ortak din (tanrı/tanrılar) bilinci 

oluşturdukları görülmektedir (örneğin Olimpiyatlara “Helen” olmayanı almama gibi). 

Antik Helenlerin ise, üç ayrı kökenden geldikleri belirlenmektedir: Akalar, İyonyalılar, 

Dorlar. Antik Helenlerin dili de temelde bu farklı kökenlerden kaynaklanan lehçelere 

ayrılmaktadır534.  

                                                 
531 Milas, Yunan Ulusunun…, op. cit., s. 45-48. 
532 Herkül Milas, Geçmişten Bugüne Yunanlılar- Dil, Din ve Kimlikleri, İletişim Yayınları, İstanbul, 
2004, s. 162–163. 
533 Günümüzde Türkler de Yunan ve Rum isimlerini kullanmaktadırlar.  
534 Milas, Geçmişten…, op. cit., s. 161. 



 185

Ancak Hıristiyanlığın kabulü ve yayılmasıyla birlikte kendine Helen diyen 

insanların çoğu kendilerini “Hıristiyan” olarak tanımlamaya başlamışlardır. Bu gelişme 

ile dünyada kendini Helen diye tanımlayan sayısı çok azalsa da, Helen dili (Yunanca) 

resmi ve saygın bir dil ve Hıristiyanlığın ortak dili olarak varlığını hep korumuştur. 

Bizans döneminde ise Helence konuşan Ortodoks Hıristiyanlar kendilerini nitelerlerken 

“roma” sözcüğünden türetilen “Romios” (Rum) sözcüğünü kullanmaya başlamışlardır. 

Kimi bölgelerde ise bir Antik Helen soyun adından türetilmiş ve Batı dünyasının da 

kullanmış olduğu bir sözcük olan “Grekos” (Grek) kullanılmıştır535. Grup kimliğini 

belirleyen bu farklı isimlerin kullanımı, 19. yüzyılın başlarında da devam etmiştir. 

Osmanlı yıllarında Helence konuşan Ortodoks halk kendisini “ethnos” ya da 

“genos” sözcükleriyle de nitelerlerdi. Cemaat ya da soy anlamına gelen bu sözcüklerle 

millet sistemi içinde “dışlanan etnik grup” duygusu sürekli canlı tutulmakla birlikte, bu 

soyun/cemaatin ismi belli değildi. Yunan ayaklanmasının öncülerinden Valestinli 

Regas’a göre bu ulus ‘Romios’lardan (Rumlardan) oluşmaktaydı. Ayaklanma 

sırasındaki en saygın ideolog A. Korais ise bu ulusa Grek denmesi görüşünü 

savunmaktaydı. 19. yüzyıl sürecinde halkın yarısı Helen sözcüğünü kullanmaya 

başlamıştır ve böylelikle “Helen ulusu tabiri” tarih sahnesine çıkmıştır. Bugün 

Yunanlılar kendilerini Helen diye adlandırmaktadırlar536.  

Fransız devrimi yıllarında Helence konuşan Ortodoks halkın arasında en çok 

tartışılan konu “köken” sorunu olmuştur. Batıcı, liberal, özgürlükçü, demokrasi ya da 

Fransız devrimi yandaşlarına göre ulusun kökenleri Antik Yunan’a dayanmaktaydı. 

Ulusçuluğun yaygınlaşmaya başladığı 18. yüzyıl boyunca özellikle 18. yüzyılın ikinci 

yarısında, Yunanlılar arasında Antik Yunan isimleri kullanılmaya ve eski metinler 

çevrilmeye başlanarak Antik Helen dünyası canlandırılmaya çalışılmıştır. Patrikhaneye 

bağlı güçler ise bu dönemde, Bizans’ın ve Hıristiyan geleneğin savunuculuğunu 

üstlenmişlerdir. Bu iki grubun aralarındaki mücadele ileriki yıllara da yansıyacak ve 

Yunanistan’ın kuruluşundan sonra Yunan devleti ile Patrikhane’nin arası iyice 

bozularak, 30 yıla yakın bir süre her türlü ilişki kesilecektir537.  

                                                 
535 Milas, Modern…, op. cit., s. 48-49. 
536 Milas, Geçmişten…, op. cit., s. 163.  
537 Milas, Modern…, op. cit., s. 54-55. 



 186

Yunan Devletinin kuruluşundan otuz yıl sonra Yunan tarihine ilişkin yeni bir 

yaklaşım ve tarih yorumu geliştirilmiştir. Bu sürecin başlangıcında yaşanan bir takım 

gelişmeler de belirleyici olmuştur; şöyle ki Falmerayer’in “bugünkü Yunanlılar Antik 

dünyanın torunları değillerdir” tezi ortaya atıldıktan sonra Kilise ile kavgalar durulur ve 

“dinsel Bizans” icat edilir, yani Bizans Yunan tarihine ilişkin olarak yeniden keşfedilir. 

İlerleyen süreçte de görüleceği gibi, Antik Yunan dönemi bir kenara atılmamakla 

birlikte süreçten Bizans dönemi de dışlanmamıştır. Bu yeni tarih yazıcılığı, resmi tarih 

görüşünün büyük ve ünlü ismi K. Papparigopoulos tarafından yazılacak olan “Yunan 

Ulusunun Tarihi” adlı yapıtla doruğa ulaşır538. Bu anlayışa göre, “Yunanlılar kesintisiz 

3000 yıldır tarih sahnesinde var olan bir ulustur ve atalarının temel kültürel 

özelliklerini paylaşmaktadırlar” denilerek ulus-inşasının ortak kültür boyutu da 

oluşturulur539. Bu kültürel özellikler de genelde Yunan kültürünün üstün olması ya da 

gurur duyulacak özelliklere sahip olması üzerine kuruludur. Böylelikle Yunan ulus-inşa 

sürecinin öncelikle ulusun isminin belirlenmesi aşaması gerçekleştirilmiş, daha sonra 

ulusal tarih ya da köken yaratma/tanımlama süreci oluşturulmuş ve bu birtakım kültürel 

özelliklerle desteklenmiştir.  

Yunan ulus-inşa süreci, 1920’lere kadarki süreçte genel hatlarıyla kendini 

tamamlamıştır. Bu süreçte, ortak tarih ve kültür bilincinin yanı sıra etkili olan bir diğer 

faktör de din olmuştur. Hatta denilebilir ki, din içlerinden en ön plana çıkan öğedir. 

Çünkü dil, etnik köken, tarih bilinci gibi konularda birbirinden farklılık gösteren Yunan 

devleti’nde bir tek Ortodoks din her kesim için ortak/birleştirici faktördür. Dolayısıyla 

ulus-inşa sürecinde Ortodoksluk veya Ortodoks kilise en etkili güç olmuştur.  

Yunan ulus-inşa süreci, bir bütün halinde ele alındığında, içsel faktörlerin yanı 

sıra dışsal etkenlerin de çok büyük ölçüde belirleyici olduğu söylenebilir. İçsel faktörler 

şimdilik bir kenara bırakılacak olursa, özellikle Batı’nın Yunan ulus-devletinin oluşum 

sürecindeki konumu da düşünülecek olursa, ulus-inşa sürecinin düşünsel planına 

yönelik destek anlamında belirleyici bir rolü bulunmaktadır. Çünkü Aydınlanma 

                                                 
538  Yunan ulusal tarihine ilişkin olarak, günümüzde Yunanlı tarihçiler arasında dahi farklı yorumlar 
getirenler bulunmaktadır. Örneğin tanınmış tarihçi Yanis Kordatos, Çağdaş Yunan ulusunun (her ulus 
gibi) Antik dünyanın bir devamı değil, çağdaş dönemde ortaya çıkmış bir ulus olduğunu yazmaktadır. 
Yunanistan’da buna benzer görüşler günümüzde de çok yaygın olarak ifade edilmektedir.  
539 Ibid., s. 55. 



 187

dönemi ve Rönesans ile birlikte Avrupa, tarihsel ve kültürel köklerini Antik Helen’de 

aramaya başlamıştır. Batı’nın (Avrupa’nın) bu çabaları ise, tüm Avrupa’da Antik 

Helen’e yönelik hayranlığın güçlenmesine yol açmıştır. Avrupa’da antik Helen’e 

duyulan bu hayranlık ve Avrupa’nın kültürel köklerini Antik Helen’e dayandırma 

çabası Yunan devleti’nin kurulmasında olumlu bir desteğe dönüşmüştür. İlişkiler sadece 

bu destekle de sınırlı kalmamış, Antik Helen’le kurulan bu bağ, Batı’nın Yunanistan’a 

bugüne kadar ki süreçte çeşitli vesilelerle destek vermesinde de belirleyici olmuştur.  

Yunan ulus-inşa sürecinde, Yunan Aydınlanmasının etkisiyle yaşanan bu 

gelişmelerin yanı sıra, bazı içsel dinamikler de etkili olmuştur. Bu dinamiklerin 

bağımsızlık öncesinde oluşmaya başladığı, ama özellikle Yunan devletinin kuruluş 

sürecinde etkili oldukları söylenebilir. Bu içsel dinamikler Yunanlı entelektüel ve 

tüccarların etkileri, Rigas Velestinlis’in çabaları, bir takım örgütlerin eylemleri şeklinde 

özetlenebilir. İlk olarak tüccarlar ve entelektüeller ele alınacak olursa; İstanbul’un Fener 

semtinde yaşayan ve çoğunlunu Yunanlıların oluşturduğu Rum milleti 540 , Yunanlı 

tüccarlar ve Yunan entelektüellerinin Yunan ulus-inşa sürecinde etkisi büyük olmuştur. 

Özellikle Fenerliler ulusal bilincin oluşmasına yönelik düşünsel boyutta önemli 

katkılarda bulunmuşlardır. Osmanlı döneminde Rum milleti içinde aristokrat bir sınıf 

olarak görülen Fenerliler kurulacak Yunan devletinde siyasal/kültürel elitlerinden biri 

pozisyonuna sahip olmuşlardır 541 . Yunan entelektüellerinin büyük bir kısmı ise, 

çoğunlukla Avrupa’da yaşamaktaydılar. Rönesans ve Aydınlanma sonrasında bu grup 

içinde bir antik dönem hayranlığı oluşmuş ve bu grubun Yunanlıların antik dönemin 

mirasçısı olarak ele alınmaya başlamasında büyük katkıları olmuştur 542 . Yunan 

                                                 
540 Osmanlı’da Fatih Sultan Mehmet ile birlikte Ortodoks Hristiyanlara verilen “millet” statüsü, daha 
sonraları Gregoryen Hristiyanlara (Ermeniler) ve Yahudilere de verilmiştir. Ancak millet kavramı modern 
anlamda ulusun taşıdığı içerikten çok farklıdır. Çünkü ortak değerlerden sadece din unsuru üzerine 
kuruludur. Bkz. Wayne S. Vucinich, “The Nature of Balkan Society Under Otoman Rule”, Slavic 
Review, 21(4), 1962, s. 605–606. Osmanlı’da Rum milleti, Fatih Sultan Mehmet başta olmak üzere 
birçok padişahın yayınlamış oldukları beratlarla bir dizi hakka ve yönetsel özerkliklere sahip olmuşlardır. 
Şöyle ki, din değiştirmeye zorlanmamakta, dinlerinin gereklerini özgürce yerine getirebilmekteydiler, 
ayrıca Patrikhane’nin yönetimine de müdahale edilmemekteydi. Rumlarla ilgili hem medeni hem de ceza 
hukukuna ilişkin konularda Patrikhane yetkiliydi. Bkz. Helen Gardikas Katsiadakis, Greece and the 
Balkan Imbroglio: Greek Foreign Policy: 1911–1913, Syllogos Pros Diadosin Ophelimon Biblion, 
Athens, 1995, s. 16; G. Georgiades Arnakis, “The Grek Church of Constantinople and the Otoman 
Empire”, The Journal of Modern History, 24(3), 1952, s. 242–243. 
541 Richard Clogg, The Movement for Grek Independence 1770–1821: A Collection of Documents, 
Mcmillan Publications, London, 1976, s. 46. 
542 Milas, Yunan…, op. cit., s. 43-46. 



 188

tüccarlarının ise, Yunan ulus-inşa sürecine yönelik üç yönde katkısı olmuştur. Birincisi; 

Avrupa ve Rusya ile yapmış oldukları ticaret sırasında bu ülkelerin dillerini öğrenerek 

daha sonra kendilerine destek olacak ilişkileri kurup/geliştirmeleridir. Diğeri, özellikle 

Avrupa’da düşünsel alanda yaşanan gelişmeleri (Aydınlanmanın etkileri, Fransız 

Devriminin savunuları gibi) Osmanlı yönetimindeki Yunanlılara taşımaları ve onlar 

arasında yerleşmesini sağlamalarıdır. Üçüncüsü ise, İstanbul’un yanı sıra Ayvalık, 

Sakız, Bükreş, İzmir’de çeşitli okullar ve kütüphaneler açarak ulusal bilincin 

gelişmesine yönelik önemli atılımlar yapmışlardır543. Daha sonrada üzerinde durulacağı 

gibi ulus-inşa sürecinin en önemli araçlarından biri eğitimdir.  

Rigas Velestinlis (1757–1798), Yunan ulusçuluk hareketinin doğmasında ve 

Yunan devletinin kuruluşunda önemli bir isimdir. 1797 yılında yayınladığı 

manifestoları 544  ile Yunan ulusçuluğunun gelişiminde önemli adımlar atmıştır. 

Velestinlis, yayınladığı “Rumeli, Küçük Asya, Ege Adaları, Eflak ve Boğdan’da 

Yaşayan Halkların Yeni Siyasal Anayasası” isimli bildiride, “Osmanlı’ya karşı 

ayaklanmanın yansıra, ayaklanma sonrasında kurulacak ‘Yunan İmparatorluğu’ içinde 

yaşayacak olan insanların da herhangi bir dil veya din ayrımı yapılmaksızın ‘Yunan 

Halkı’ olarak adlandırılacağını” ifade etmiştir545. Dolayısıyla o tarih itibarıyla Yunan 

ulus-inşa sürecine ilişkin bir başlangıç yapılmış ve temel bazı değerler ifade edilmeye 

başlanmıştır.  

Yunan ulus-inşa sürecinde ve Yunan Devleti’nin kuruluşunda eylemsel boyutta 

hareket eden bazı örgütler de etkili olmuşlardır. Bunlardan biri, 1814 yılında kurulan 

Filiki Eterya (Dostluk Derneği)’dır. Filiki Eterya’nın başına getirilen Rus Çarı I. 

Alexander’ın yaveri olan Alexandros Ipsilantis, Yunan ulus-inşa sürecinde Velestinlis 

gibi önemli bir diğer isimdir. Ipsilantis’in 24 Şubat 1821 yılında yayınladığı bildiri de, 

bir ulusa ait olan unsurlardan etnik köken, din ve toprağa özel bir vurgu yapılmıştır. Bu 

bildiride, dinsel boyutta Hristiyanlığa yapılan vurgunun yanı sıra mezhepsel olarak da 

Ortodoksluğa özellikle değinilmekteydi. Aslında Ortodoks olmak Yunanlıları Osmanlı 

yönetimi altında dahi “öteki” den farklı hissettiren temel bir bilinçti. Ayrıca bildiri de, 

                                                 
543 Clogg, Modern…, op. cit., s. 37-40, Şükrü Sina Gürel, Tarihsel Boyutları İçinde Türk-Yunan 
İlişkileri  (1821-1993), Ümit Yayıncılık, Ankara, 1993, s. 24-25.  
544 Clogg, Modern…, op. cit., s. 45. 
545 Clogg, The Movement…, op. cit., s. 149-163.  



 189

toprak ile ilgili bilinç de aşılanmaya çalışılmıştır. Çünkü bildiri çerçevesinde, temel 

hedef olan vatanın belirlenen topraklarının artık özgürlüğe kavuşturulması gerektiği 

vurgulanmaktaydı. Bu toprakların ise antik dönem topraklarının tamamını kapsadığı, 

yine aynı bildiriden anlaşılmaktaydı. Ayrıca bildiride, Aydınlanma ve Rönesans ile 

Avrupa’da oluşan “Yunanlıların Antik Helenlerin torunları olduğu” şeklindeki 

düşünceleri destekleyecek biçimde Helen kavramının kullanılması da dikkat 

çekicidir546.  

Yunan ulus-inşa sürecine yönelik düşünsel boyutta yaşanan bu gelişmeleri, 

Yunan ulusçuluk hareketleri ve ayaklanmaları çerçevesinde Yunan ulus-devletinin 

kurulması, sonrasında topraklarının genişletilmesi ve bağımsız/egemen bir devlet olarak 

varlığının sürdürülmesi aşamaları izlemiştir 547 . Yunan Krallığı 1830 yılında 

kurulduğunda, antik Helen’e dayalı “kadim Yunan tarihi” anlayışı, onun için hazır bir 

ulusal kimlik sağlamıştır. Bu bağın kurulması, Yunan devletine, üstlerinde yaşadıkları 

toprakla halk arasındaki bağı ve bir tarih bilincini sağladığı gibi dışta da Pan-helenismin 

(Phillhellenismin) etkisinde olan Batı ile sıkı ilişkilerin kurulmasını sağlamıştır 548 . 

1850’lere kadar Yunan ulusal kimliği ile antik Helen arasındaki bağ simgesel düzeyde 

ifade edilmekteydi. Bu simge de Anka kuşu (Phoenix) idi549. Yunanistan’ın Antik Helen 

ile bağını güçlendirmek için ilk başta Nauplion olan başkent daha sonra Atina’ya 

taşınmış ve başkentte klasik dönem mimarisi benzerinde yoğun bir inşaat süreci 

başlatılmış550 ve olimpiyatlar 1896 yılında Atina’da tekrar yapılmaya başlanmıştır551.  

Ancak, bu noktada Yunan ulusal kimliğine ilişkin çeşitli tartışmalara/analizlere 

değinilmesi de yerinde olacaktır. Yunan ulusal kimliği her kimlik gibi çoğul bir karakter 

                                                 
546 Alexis Heraclides, Yunanistan ve “Doğudan Gelen Tehlike” Türkiye: Türk-Yunan İlişkilerinde 
Çıkmazlar ve Çözüm Yolları Çeviren: Mihalis Vasilyadis ve Herkül Milas, İletişim Yayınları, İstanbul, 
2002, s. 53.  
547 Nicolas Prevelakis, “The Spirit of Grek Nationalism: The Grek Case in the Light of Greenfield’s 
Conceptual Framework”, 
http://www.lse.ac.uk/collections/hellenicObservatory/pdf/1st_Symposium/N_Prevelakis_paper.pdf (e. 
t.13.05.2008) 
548 Ibid. 
549  Anka kuşunun küllerinden yeniden doğması efsanesi, Yunanlıların bağımsız bir biçimde ortaya 
çıkması ile özdeşleştirilmiştir.  
550 Stavros Skrinis, “Nation-State Building Process and Cultural Diversity”, MigPol-Project: Greece. 
Overview about Immigration, Integration and Refugee-Protection Politics in all Memmeber States 
of the European Union, 2003, s. 2-4; Clogg, Modern…, op. cit., s. 69. 
551 Ferhat Pirinççi, “Yunan Ulusal Kimliğinin Oluşum Sürecinde İçsel ve Dışsal Parametrelerin Analizi”, 
Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, C. 46, S. 1 (2006), s. 65.  



 190

taşımaktadır. Çünkü çağdaş bir Yunanlı kendisini önce Yunanlı olarak, sonra yerel 

kimlikle yani Giritli, Makedonyalı, Epirli vb. olarak, üçüncü olarak da Avrupalı 

kimliğiyle, ancak daha sonrasında Balkanlı, Güney Avrupalı, Akdenizli olarak 

tanımlamaktadır. Özellikle Balkanlılık konusunda bir coşku olmadığı gibi, bir 

küçümseme dahi sezinlenebilmektedir. Ancak en aşağılayıcı yaklaşımları Doğu ‘ya 

(özellikle Türkiye’ye) yönelik geliştirilmiştir. Balkanlılık kimliği yadsınmamaktadır, 

çünkü Balkan devletleri içinde merkezi, üstün ve yönlendirici bir devlet oldukları kabul 

edilmekte, bu rol ön plana çıkarılmak istenmektedir. Özellikle AB içinde Balkanlı bir 

devlet olarak diğer devletlere yönelik öncü rolü üstlenmekle bölgenin istikrarı adına 

büyük sorumluluk duyulduğu vurgulanmaktadır552. Bu anlatımda, ulus-inşa sürecinin 

“öteki” üzerine kurgulanışıyla da karşılaşılmaktadır.  

Yunan ulus-inşa sürecinin tarih boyutuna tekrar dönülecek olursa, Antik 

Helen’le başlatılan süreç, (o topraklarda Antik Helen’in varlığını sürdürmüş olması, 

etnik köken olarak Yunanlıların Antik Helen’in torunları olmaları) milattan önceki 

yüzyıllar ile 1830 yılı arası düşünülecek olursa, bir bütünlük içermemektedir. Çünkü 

Antik Helen’in varlığının sona erdiği dönemden sonraki süreç eksiktir. Yunan tarihinin 

inşasında bu kesintiyi gidermek için de çalışılmış, 18. ve 19. yüzyıl Avrupa’sında 

aslında gerici ve karanlık bir dönem olarak nitelendirilen Bizans dönemi de (yaklaşık 

1100 yıllık) Yunan tarihine eklenmiştir. Ancak, Bizans dönemine karşı takınılan 

olumsuz tavır, bu sürecin o kadar kolay bir şekilde gelişmesini engellemiştir. Bunun 

için de öncelikle Makedon dönemiyle başlanmış, Antik Makedonlar Yunan olarak 

algılanmış, Yunan olmayan bir hükümdar olan Büyük İskender ise Yunan 

medeniyetinin havarisi ve Yunan birliğinin sembolü olarak ele alınmaya başlamıştır. 

Ayrıca Yunan tarihi de, Kiklad, Miken, Minoan medeniyetleri ve Homeros destanını 

kapsayacak şekilde geriye doğru genişletilmiştir 553 . Günümüzde Yunanistan’ın 

Makedonya ile isim konusunda yaşadığı tartışmanın temelinde bu tarih anlayışı 

yatmaktadır, çünkü Yunanistan tarafından Makedonya’nın bağımsızlık süreci, Yunan 

                                                 
552 Maria Todorova, Balkanlar’ı Tahayyül Etmek, İletişim Yayınları, İstanbul, 2003, s. 99–100. 
553 Heraclides, op. cit., s. 57; Skrinis, op. cit., s. 3; Antonis Liakos, “The Construction of National Time: 
The Making of The Modern Grek Historical Imagination”, Mediterranean Historical Review, 16(1), s. 
57.  



 191

ülkesel bütünlüğünün ve kesintisiz tarih anlayışının sorgulanmasına neden olacağından 

tepki verilmektedir554. 

Bu şekilde Antik Helen döneminden sonra Makedon tarihi de sürece eklendikten 

sonra 1100 yıllık Bizans tarihinin eklenmesi sürecine geçilmiştir. Çünkü Osmanlı 

dönemi öncesi süreç Bizans İmparatorluğu dönemini kapsamaktadır. Bizans’ın Yunan 

tarihi içerisine dâhil edilmesinde, bu dönemde Avrupa’da gelişen Romantizm akımı ile 

Ortaçağ’ın övülmeye başlanması etkili olmuştur. Çünkü Aydınlanma ve Fransız 

Devrimi’nin ardından gelişen bu akım Hristiyanlığın yeniden keşfedilmesine neden 

olmuş ve önceden karanlık, gerici olarak adlandırılıp çekinilen Bizans dönemi, Yunan 

tarihine dâhil edilmiştir555. Ayrıca bu gelişme ile Yunan devleti için en önemli katkının 

Bizans ile yapıldığı, çünkü bu dönemde Yunanlıların ilk defa tek devlet içinde bir araya 

gelmelerinin mümkün olduğu ifade edilmektedir. Böylelikle Yunanistan için 

günümüzde de geçerliliğini koruyan beş Helenizm dönemi oluşturulmuştur: Antik 

Helen, Makedonya, Bizans, Türkokrasi (Osmanlı egemenliği) ve yeni kurulan Yunan 

devleti dönemleri556. 

Bizans tarihinin eklenmesi, Yunan ulus-inşa sürecine ilişkin önemli bir katkıda 

daha bulunmuştur. Böylelikle Ortodoksluk daha ön plana çıkartılmış ve din unsuru 

kuvvetlendirilmiştir. Halk ile kurulan devlet arasındaki bağı kuvvetlendirmede dinden 

faydalanılmış ve ancak yine bu amaçla, 1833 yılında Yunan Ortodoks Kilisesi, İstanbul 

Rum Ortodoks Patrikhanesi’nden ayrılarak bağımsızlığını ilan etmiştir557. Bunun nedeni 

hem Patrikhane’nin [ötekinin (Osmanlı’nın) sınırları içinde kalmıştır] etki alanından 

sıyrılmak, hem Avrupa aydınlanmasından etkilenen Yunan entelektüellerinin 

                                                 
554 Pirinççi, op. cit., s. 65. 
555 Constantine Tsoukalas, “European modernity and Greek national identity”, Journal of Southern 
Europe and the Balkans, Vol. 1, Issue. 1, (May–1999), s. 11. Ortaçağ Avrupa’sındaki düşünsel 
gelişmeler için bkz. Edgar Morin, Avrupa’yı Düşünmek, Çeviren: Şirin Tekeli, Afa Yayınları, İstanbul, 
1988, s. 91, Heraclides, op. cit., s. 57. 
556 Ibid.; Clogg, Modern…, op. cit., s. 69. 
557  Kostos P. Kostis, “The Formation of the State in Greece, 1830-1914”, Marco Dogo and Guido 
Franzinetti (edits.), Disrupting and Reshaping-Early Stages of Nation-Building in the Balkans, A. 
Longo Editore Pub., Ravenna, 2002, s. 55; Nikos Chrysoloras, Orthodoy and Greek National Identitiy: 
An Analysis of Greeek Nationalism in Light of A. D. Smith’s Theoretical Framework”, 
http://www.ksg.harvard.edu/kokkalis/GSW7/GSW%206/Nikos%20Chrysoloras%20Paper.pdf (e. 
t.13.05.2008); İstanbul Ortodoks Patrikhanesi hakkında daha fazla bilgi için bkz. Alain Juster, “İstanbul 
Ortodoks Patrikhanesi, Yunanistan ve Türkiye”, Derleyen: Semih Vaner, Türk-Yunan Uyuşmazlığı, 
Metis Yayınları, İstanbul, 1990, s. 49–58. 



 192

Patrikhane’yi tutucu görmeleri hem de ulus-inşası için bu ayrılığın zorunlu kabul 

edilmesidir558. Ancak bu ayrılık, Yunan devleti sınırları dışında yaşayan Yunalılara ulus 

bilincinin aşılanmasında bazı zorluklar çıkartmıştır 559 . Yunan ulus-inşa sürecinin 

gelişiminde din (Ortodoksluk) en temel unsurlardan biridir ve Yunan ulus-inşasını 

meşru hale getirmede önemli bir rol üstlenmektedir560. Bu çerçevede hem devlet hem de 

ulus düzeyinde tarih yazımı, eğitim, edebiyat, şiir, mimari, örf-adet ve günlük yaşamın 

her alanında Ortodoksluk, Yunan ulusal kimliğinin ayrılmaz bir parçası olarak yoğun 

bir biçimde işlenmiştir561.  

Devletin kurulmasından itibaren ele alınan Antik Helen ile özdeşleşme, 

Ortodokslukla birlikte farklı bir yapıya bürünmüş, “Heleno-Hristiyanlık” (Hellene-

Christianity) olarak ifade edilen bir akım halini almıştır 562 . Heleno-Hristiyanlık 

düşüncesinin temel parametreleri563: a) Homeros’dan günümüze kesintisiz bir Yunan 

tarihi, b) Ulusun sınırlarının coğrafya, tarih, dil ve din tarafından belirlenmiş olması, c) 

Ortodoks olmanın, Yunan olmak için bir ön koşul olması, d) Yunan ulusu neredeyse 

bütün büyük medeniyetlerin mirasçısıdır, bu nedenle de üstündür düşüncesi. Heleno-

Hristiyanlık söylemi bugün bile etkisini sürdürmektedir, şöyle ki, 1981 yılında Yunan 

Başbakanı Constantinos Karamanlis bir açıklamasında bu ifadeleri aynen kullanmıştır: 

“Bizim Heleno-Hristiyan medeniyetimizi oluşturan ulus ve Ortodoksluk, Yunan 

bilincinde neredeyse eşanlamlı kavramlar haline gelmiştir”564.  

Ulus-inşa sürecinde temel öğelerinden/parametrelerinden biri din ise, temel 

araçlarından biri de “eğitim”dir. Bu aracın ulus-inşa sürecinde kullanılması temelinde 

1837 yılında Atina Üniversitesi kurulmuştur. Üniversite ve ülkedeki ilkokullarda verilen 

eğitimde amaç, antik Helen tarihi, Helen kültürü, Helence, Ortodoksluk temlinde Yunan 

                                                 
558 Heraklides, op. cit., s. 105-110; Lina Molokotos Liederman, “Identitiy Crisis: Greece, Orthodoxy and 
the European Union”, Journal of Contemporary Religion, 2003, 18 (3), s. 292-293.  
559  George Andreopoulos, “State and Irredentism: Some Reflexions on the Case of Greece”, The 
Historical Journal, 24(4), 1981, s. 950.  
560  Nikos Chrysoloras, “Religion and Nationalism in Greece”, Second Pan-European Conference 
Standing Group on EU Politics, Bologno, 24–26 June 2004, s. 13. http://www.jhubc.it/ecpr-
bologna/docs/123.pdf (e. t.14.05.2008). 
561 Chrysoloras, “Religion …”, op. cit., s. 7. 
562 Lierderman, op. cit., s. 292. Heleno-Hristiyanlık kakında için bkz. Hercules Millas, “The Imagined 
‘Other’ as National Identity: Greeks and Turks, EC Representation NGO Support Team (Euromed): 
Civil Society Development Program, s. 51. 
563 Chrysoloras, “Religion …”, op. cit., s. 13-14;  
564 Ibid., s. 18-19. 



 193

kimliğinin aşılanmasıdır. Atina Üniversite, özellikle Osmanlı toprağında yaşayan 

Yunanlıları yeniden Helenleştirme girişiminde önemli bir güç kaynağı olmuştur565.  

Yunan ulus-inşa sürecinde kesintisiz bir tarih, ortak dil, din ve kültür ile kurulan 

ve eğitim gibi araçlarla geliştirilen/canlı tutulan Yunan ulusal bilincini bir de dıştan 

etkileyecek (birleştirici etkide bulunacak) bir unsur gerekmekteydi. Bu dış dinamik de 

‘öteki’ üzerine kurulu bir tanımlama olmalıydı. Yunan ulus-inşa sürecinde öteki 

üzerinden ulusu bütünleştirici etki (ulusal bilinci güçlü tutan etki), genel olarak Türk 

faktörü/tehdidi üzerinden kurulmuştur566. Elbette tek unsur Türk faktörü değildir. Genel 

çerçevede ve tarihsel süreçte Yunan devletinin komşu devletlerden algıladığı tehditler 

(ülke bütünlüğü ve egemenliğine yönelik) Yunan ulusal bilinci üzerinde birleştirici 

etkide bulunmuştur (hatta şöyle ifade edilebilir ki iç politikada en çalkantılı dönemlerde, 

hükümetlerin en büyük eleştirileri aldığı süreçlerde dâhi Türkiye’den ya da diğer 

komşulardan gelen olumsuz yönde bir güvenlik algılaması Yunan ulusu üzerinde 

birleştirici etkide bulunmakta ve içte yaşanan sorunlarda unutulmakta/bir tarafa 

bırakılmaktadır). 

Yunanistan’ın güvenlik algılamaları, özellikle de komşularına yönelik olarak bir 

kuşku ve güvensizlik temeline dayalıdır. Bu sadece Yunanistan açısından değil 

komşularının Yunanistan’a bakışı açısından da böyledir. Bu durumun nedenleri ise hem 

Yunanistan’ın etnik ve dinsel kimliklere yönelik tutumu/politikaları hem de Yunan 

ulus-devlet anlayışıdır. Yunan ulus-inşa sürecinde oluşturulan “biz” ve “öteki” 

tanımlaması/sorunu bir tür toplum/grup önyargısı ortaya çıkarmıştır. Bu önyargılarda 

olumsuzluk yüklüdür. Bu noktadan yola çıkıldığında Yunanistan’ın sorunlarını, en 

azından bu çalışma konusu itibarıyla azınlıklara ilişkin sorunlarını, çözebilmesinde ve 

çatışmanın yerini işbirliği ve uzlaşmanın alabilmesinde, aslında öğe olarak “biz” ve 

“öteki” arasındaki birlikteliğin bir tür zorunluluk olduğunun anlaşılması gerekmektedir. 

Bu anlamda “öteki” olmadan yaşamanın mümkün olmadığı kabul edilmeli, sadece 

ötekinin nasıl anlaşılacağı ya da nasıl benimseneceği üzerine tutum geliştirilmelidir. 

Burada anahtar olan da “öteki”nin yine “biz” tarafından yaratıldığının kabul edilerek 

                                                 
565 Clogg, Modern…,op. cit., s. 69. 
566 Milas, Geçmişten…, op. cit., s. 72; Heraclides, Yunanistan ve Doğu…, op. cit., s. 61-71. 



 194

“biz”in bir üstünlük iddiası taşımamasıdır. Öteki ile biz arasındaki ilişki sadece farklılık 

temeli üzerine kurulursa, bu sorunlarda çözüme kavuşabilecektir567.  

Yaşanılan çatışmalar/savaşlar da farklı yapılar arasındaki ayrımcılığı 

derinleştirme de önemli birer etkendir. Yunan ulus-devleti, gerçekleşen bir ayaklanma 

sonucu Osmanlı Devleti’ne karşı/yönelik olarak kurulmuştur. Dolayısıyla girişilen bu 

savaş esasında Yunan ulusal kimliğinin oluşum ve var olma savaşıdır. Dolayısıyla 

Yunan ulusal kimliğinin benimsenmesi bir Türk karşıtlığı içerisinde 

gerçekleştirilmiştir568/bugün bile bu durum varlığını korumaktadır.  

Yunanistan’ın Türkiye başta olmak üzere diğer Balkan ülkeleri ile arasında, 

daha sonra üzerinde durulacağı gibi, çeşitli göçlerin yaşanması ve taraflar arasında 

azınlıklara ilişkin sorunların gündeme gelmesi, ulus-devlet bilincini güçlendirmeyi 

amaçlayan Yunanistan (bu diğer devletler adına da geçerlidir) açısından sorun 

oluşturmuştur. Ancak, bu sorun bir yandan ulus-devlete yönelik bir tehlike yaratırken 

bir yandan da örneğin Türk tehdidi gibi dış etkenler yoluyla ulus-inşa sürecini 

pekiştirmiştir. Göçlerle ya da mübadele yoluyla gelen Rumların da Yunanistan’da başta 

ekonomik olmak üzere birçok sorunla karşılaşmaları ve bu durumdan Yunan 

hükümetlerini sorumlu tutmaları sonucunda oluşan iç politika alanındaki gerginlik 

Yunanistan’daki Türk karşıtlığını pekiştirmeye yardımcı olmuştur569.  

Ayrıca Yunan ulus-inşası sürecinde kullanılan araçlardan eğitim boyutunda 

kazandırılmaya/pekiştirilmeye çalışılan Yunan ulusal tarih bilincine bakılacak olursa, 

bunun da ötekine ilişkin olumsuz tanımlamalar/açıklamalar üzerinden şekillendirildiği 

görülmektedir570. Herkül Millas’ın aktarımına göre Yunanistan’da olsun, Türkiye’de 

olsun ilkokul kitapları bir benzerlik bir de ayrım içermektedir. Benzerlik tarih 

anlayışlarına ilişkindir. Her ikisi de kendi ülkelerini en büyük, en haklı olarak görmekte 

komşularını ise değersiz, sürekli kıyım yapan, kötü olarak aktarmakta ve o devletten 
                                                 
567 İlhan Tekeli, Tarih Yazımı Üzerine Düşünmek, Dost Kitabevi Yayınları, Ankara, 1998, s. 87–88. 
568  Fuat Aksu, Türk-Yunan İlişkileri- İlişkilerin Yönelimini Etkileyen Faktörler Üzerine Bir 
İnceleme, Ankara, Stratejik Araştırma ve Etüdler Milli Komitesi (SAEMK) Araştırma Projeleri Dizisi 2, 
2001, s. 217. 
569 Ibid., s. 218. 
570 Tarih kitaplarında ulusal kimliğin yaratılış ve yansıtılışına ilişkin daha fazla bilgi için bkz. Tarih 
Eğitimi ve Tarihte “Öteki” Sorunu, Kolektif, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 1998; Yunan 
Edebiyatında Türkler ve Rumlara ilişkin olarak bkz. Joelle Dalegre, “Yunan Düzyazı Edebiyatında 
Türkler ve Rumlar 1900–1925, Derleyen: Semih Vaner Türk-Yunan Uyuşmazlığı, Metis Yayınları, 
İstanbul, 1989, s. 240–257 



 195

sakınılmalı onların toprakları bizim eski topraklarımızdır anlayışını sürekli 

vurgulamaktadır. Ayrım ise tarihsel öykülerinin farklı olmasıdır 571 . Ayrıca 

uygulanmaya çalışılan tarih anlayışı ve ulus bilinci çerçevesinde de Yunanistan ile 

komşuları arasında andlaşmalarla oluşturulan sınırların zamanla tartışma konusu 

edilebileceğine ilişkin yorumlar yapılmaktadır. Bu durumda hem Yunanistan’ın hem de 

komşu devletlerin güvenlik algılamaları açısından önemlidir572.  

Bu bağlamda Yunan ulus-inşa sürecine özgü bütünleştirici anlamda etkide 

bulunan bir diğer parametreye de değinilmesi gerekmektedir: Megali İdea. Daha öncede 

kısaca değinilen Megali İdea çerçevesinde hedef, Doğu Roma (Bizans) 

İmparatorluğu’nu yeniden kurmaktır. Kısaca, “Yunanlıların geçmişte yaşamış oldukları 

iddia edilen toprakları, büyük başşehir Konstantinopolis (İstanbul) olmak üzere ele 

geçirip eski Bizans’ı diriltmek ve iki kıtalı, beş denizli büyük bir Yunanistan kurmak 

ideali” şeklinde tasavvur edilen Megali İdea çeşitli yollarla gerçekleştirilmeye 

çalışılmıştır. Bu ideolojiye belli başlı iki unsur yani, Kilise ve XIX. Yüzyıl ulusçuluk 

fikirleri hâkim olmuştur573. Megali İdea resmi olarak ortaya atıldıktan sonra Yunan 

devletinin neredeyse varlık nedeni kabul edilmiştir. Çünkü Megali İdea, özellikle 1922 

yılına kadar Yunan devletinin ve hükümetlerinin meşruluk kriteri ve Yunan ulusunu bir 

arada tutan bir ruh olmuştur 574 . Dolayısıyla ortak tarih, dil, köken, din birliği 

sağlanmasına rağmen bunları bir arada tutan ve ötekine karşı da bütünleştiren itici bir 

güce ihtiyaç vardı. Bu konudaki boşluğu da Megali İdea doldurmuştur. Yunan 

kimliğinin ülke dışında yaşayan Yunanlılara yayılmasında Yunan devletinin kurulduğu 

ilk yıllarda büyük başarı gösterilememiştir. Ancak kesintisiz Yunan tarihi ve bunun 

Ortodoksluk ile birleştirilmesiyle Yunan kimliğinin sınır dışındakilere doğru 

genişletilmesi de kolaylaşmıştır. Ancak bu süreçte de, ülke içinde istikrarsız siyasal yapı 

                                                 
571 Herkül Milas, Tencere Dibin Kara, Amaç Yayınları, İstanbul, 1989, s. 36–37. İki ülkede şehirlerinin 
düşman işgalinden kurtuluşunun coşkulu bir biçimde kutlanması, temsili canlandırmalarının yapılması, 
şiirler okunması, anma törenlerinin yapılması hâlâ o çatışmacı anlayışın varlığını koruduğunu 
göstermektedir. Aksu, op. cit. ,s. 238 
572 Örneğin zaman zaman Yunanistan’ın, Anadolu ve İstanbul’un Yunanlı kimliğinden, Türkiye’nin ise 
Trakya ve Ege adlarının Türk kimliğinden söz etmesi gibi. Bkz., Aksu, op. cit., s. 225. 
573 Hatipoğlu, Yunanistan’daki…, op. cit., s. 29. Megali İdea’ya ilişkin daha fazla bilgi için bkz. A. Suat 
Bilge, Büyük Düş Türk-Yunan Siyasi İlişkileri, 21. Yüzyıl Yayınları, Ankara, 2000. 
574 Heraklides, op. cit., s. 60. 



 196

ve zor ekonomik koşullar altındaki Yunanlıları bütünleştirmede ön plana çıkan Megali 

İdea önemli roller üstlenmiştir575.  

Megali İdea 1800’ler boyunca yaşanan her gelişmede yeniden başlamış/ele 

alınmıştır. Çünkü genişlemeyle birlikte sınırlar içine katılan nüfus arasında Yunan 

kimliğinin yayılması ve ulusun devletle bütünleştirilmesi için bu bir gereklilik 

içermekteydi 576 . Megali İdea’yı gerçekleştirmeye yönelik çabalar ise, sadece 

konsolosluklar, piskoposlar ve Yunan okullarınca yürütülen faaliyetlerle sınırlı 

kalmamış, özellikle kazanılması hedeflenen topraklarda çeşitli örgütler kurularak ya da 

mevcut örgütlerden yararlanılarak (Etniki Eterya, Panhellenic Teşkilat, 

Makedonamakhoi gibi) da bu süreç desteklenmiştir577.  

Megali İdea, Yunan ulus-inşa sürecini farklı boyutlarda etkilemiştir. Birincisi, 

ulus ile devlet arasında bir iletişim ortamı doğurmuş 578  ve ulus-devlet oluşumunu 

desteklemiştir. İkincisi, Yunan devleti sınırları dışında yaşayan Yunanlılar arasında 

ulusal bilincin aşılanmasını sağlamıştır. Ayrıca sınır içindeki Yunanlılar ile dışarıdaki 

Yunanlılar arasındaki bağı da her daim canlı tutmuştur. Üçüncüsü, Türk Kurtuluş 

Savaşı’nda büyük yenilgiye uğrayan Yunanistan, ülke içinde yaşayan Yunanlılardan 

aynı etnik kökene sahip olmakla birlikte yine de farklı olan 1.100.000 Yunanlının 

ülkeye göçüne neden olmuş, böylelikle de Yunan ulus-inşa sürecinde bir geriye dönüş 

yaşanmıştır. Bu süreçte Megali İdea yine ön plana çıkmış, yeni katılan Yunanlılar 

arasında ulusal bilincin kazanılmasında/güçlenmesinde etkili bir rol üstlenmiştir579.  

Bu noktada bir gerçekliğin de altının çizilmesi gerekir. Ulus-inşa aşaması 

dinamik bir süreçtir. Yaşanan felaketlerde, savaşlarda, toprak kazanımı ya da 

kayıplarında, ülke içindeki istikrarsızlıklarda, ekonomik buhranlarda, dış politikadaki 

çalkantılarda sürekli olarak kendini ortaya koyar/vurgular ve tekrarlar. Ancak bir ulusun 

inşa süreci, temel boyutta, belli bir zaman diliminde tamamlanmalıdır ki, ilerleyen 

yıllarda güçlü bir ulus-devlet temelinde devam edilebilsin. Yani ulusu tanımlayan temel 

öğelerin inşa sürecini tamamlanması ancak, yukarıda belirtilen gelişmeler yaşandığında 

                                                 
575 Andreopoulos, op. cit., s. 952-953. 
576 Ibid., s. 958-959. 
577 Clogg, Modern.., op. cit., s. 93-96,  
578 Andreopoulos, op. cit., s. 958. 
579 Clogg, Modern…, op. cit., s. 107, 127. 



 197

çeşitli araçlarla (eğitim yoluyla, basın desteğiyle, devlet mekanizmalarının 

açıklamalarıyla vb.) ulus-inşasının kendini tekrarlaması/vurgulaması gerekir. Bu 

çerçevede bakıldığında Yunan ulus-inşa süreci de temel parametrelerini 1920’lere kadar 

oluşturmuştur; yani kesintisiz bir tarih bilinci, buna dayalı etnik köken, ortak ve güçlü 

bir din ve dil birliği ve öteki üzerine kurulu/bir arada tutucu bir dış algılama (öteki-

tehdit algılaması), ayrıca süreci sürekli dinamik tutacak Megali İdea.  

Bu sürecin bir de dıştan gelecek bir destek/tanıma ile tamamlanması gerekliydi 

ki, bu desteği de tüm Avrupa gerek Yunan devleti’nin kuruluşunda gerekse de 

genişleme sürecinde sürekli olarak vermiştir. Yunanistan’a atfedilen “Avrupa 

uygarlığının kurucusu” değeri, devleti, karşılaştığı sorunlarda Avrupa kamuoyunun 

desteğini sürekli olarak arkasına almasını sağlamıştır/sağlamaktadır580.  

Azınlıkların ve azınlık sorunlarının ortaya çıkması, ulus-inşa süreci ve ulus-

devletlerin doğmasıyla birlikte ele alınan bir süreçtir. Yunan ulus-inşa süreci de doğal 

olarak azınlıkları ve bununla birlikte temel bir takım azınlık sorunlarını yaratmıştır. 

Özellikle “biz Yunanlılar” ve “ötekiler” üzerinden yapılan tanımlama bu sorunların 

oluşumunda belirleyicidir. Öteki ile ilgili egemen Yunan anlayışına göre, bağımsız 

Yunanistan içinde ya da “Yunan sahası” içindeki “öteki” (Arnavut, Roma, Slavofonlar, 

Slav-Makedonlar, Bulgarlar, Yahudiler, Türkler, Osmanlılar, Kıbrıslı Türkler, Giritli 

Müslümanlar vb. ) değersizdir, hatta yok sayılmaktadır581. Bu anlayış, ileride ayrıntılı 

olarak üzerinde durulacağı gibi, azınlıklar ile Yunanistan arasındaki olumsuz 

algılamaların temelini oluşturmaktadır.  

Yunanistan’ın azınlıklara yönelik bu tutumlarının/temel politikalarının güvenlik 

ve insan hakları boyutlarıyla analizinden önce, Yunan ulus-devleti sınırları içinde 

yaşayan farklı dil, din, etnik kökene sahip gruplar ve bunların tarihsel süreçte 

yaşadıkları siyasi, hukuki ve kültürel sorunlara ilişkin genel olarak bilgi verilmesi 

yerinde olacaktır. Bu grupların özellikle yaşadıkları çeşitli sorunlar analiz edilirken de, 

Yunan ulus-inşa süreci bağlamında uluslaştırma araçlarından nasıl yararlanıldığı da 

analiz edilmeye/ortaya koyulmaya çalışılacaktır.  

                                                 
580 Pirinççi, op. cit., s. 74-75. 
581 Heraclides, op. cit., s. 64.  



 198

2. Yunanistan’da Etnik Gruplar ve Azınlıklar: Nüfusları, Coğrafi ve Sosyal 

Özellikleri 

Yunanistan’da azınlık sorunlarının oluşmasıyla bağlantılı en belirleyici tarihsel 

gelişme, Osmanlı Devleti’nin yıkılmasıdır. Osmanlı Devleti’nin, Avrupa’da gelişen 

ulusçuluk akımlarından etkilenmesi, ancak ekonomik ve toplumsal yapısında değişiklik 

yapamaması, askeri alanda da ardı ardına başarısızlıklara uğraması nedenleriyle çöküş 

süreci hızlanmış ve Avrupa ile Balkanlardaki topraklarını kaybetmiştir. Bu durum 

Balkanlardaki Türk/Müslüman nüfusun büyük bölümünün Anadolu’ya göç etmesine 

neden olmuştur 582 . Ancak bundan daha da önemli olarak, kaybedilen topraklarda 

içlerinde birçok azınlığı barındıran yeni ulus-devletler kurulmuş ve bu devletlerde 

kuruldukları andan itibaren azınlık sorunlarıyla yüz yüze gelmişlerdir. Bir önceki 

kısımda da ele alındığı gibi, bir ulus-devlet olarak kurulan Yunanistan da, takip ettiği 

ulus-inşa süreciyle de bağlantılı olarak bir yandan kendi ulusal kimliğini tanımlayıp 

ulusal bilincini canlı tutarken, bir yandan da “öteki”yi yaratmış, yani azınlık sorunlarını 

doğurmuştur.  

18. yüzyılın ortalarında gelişmeye başlayan Yunan ulus-inşa süreci 1920’lere 

kadar sürmüştür. Bu süreç ortak bir ad, tarih, dil, din ve kültür etrafında Ortodoks 

Yunanlıları birleştirirken, bir yandan da bu ortak özelliklere sahip olmayan azınlıklarla 

bir takım sorunların doğmasına neden olmuştur. Bu durum, ulus-devlet sürecinin de 

doğal bir sonucudur. Bu durumda Yunanistan’ın önünde her ulus-devlet gibi takip 

edebileceği iki yol bulunmaktaydı. Bunlardan birincisi, azınlıkların varlığını kabul 

ederek onların haklarını tanımak ve koruma altına almak, ikincisi ise, azınlıkların 

varlığını kabul etmemek hatta bir takım uluslaştırma araçlarından faydalanarak onları 

çoğunluk ile bütünleştirmeye, kimliklerini asimile etmeye çalışmak. Bunu eğitim, 

vatandaşlık, askerlik, iletişim araçları yoluyla gerçekleştirmeye çalışmanın dışında 

örneğin ortak dili kullanmak, dinsel ibadetlerinden, mülkiyet haklarından, örgütlenme 

haklarından vazgeçmeye zorlamak, hatta bunlar için güce başvurmak ve zorunlu göçe 

tâbi tutmak gibi yöntemlerden de yararlanılabilir. Bu ikinci tutumun temelinde de yine 

ulus-devletin bütünlüğünün, bağımsızlığının ve devamlılığının sağlanması düşüncesi 

                                                 
582 Aksu, op. cit., s. 30. 



 199

yatmaktadır. Yunanistan taraf olduğu ikili ve çok taraflı andlaşmalar gereğince 

ülkesindeki dinsel azınlıkların varlığını kabul etmekle birlikte etnik, dilsel veya ulusal 

azınlıkları tanımamaktadır. Bu noktada Yunanistan’ın ikinci tutumu benimsediği 

söylenebilir. Ayrıca, Yunanistan varlığını tanıdığı dinsel azınlıkların da azınlık haklarını 

güvence altına almayarak, bu konudaki yükümlülüklerini yerine getirmeyerek de ikinci 

tutumu takip ettiğini doğrulamaktadır.  

Bu çerçevede öncelikle Yunanistan’daki farklılıklara ilişkin genel bir bilgi 

verilerek konunun açıklanmasına başlamak yerinde olacaktır. Bir Balkan ülkesi olan 

Yunanistan, büyük oranda türdeş bir devlet özelliği sergilese/yansıtsa da bu durum, ülke 

sınırları içerisinde hiçbir azınlığın yaşamadığı anlamına da gelmemektedir. Harita-2’de 

de görüleceği gibi, ülkede Müslüman Türkler, Romanlar (Çingeneler/Romaniler), 

Müslüman Bulgarlar (Pomaklar), Müslüman ve Ortodoks Arnavutlar, Slav-Ortodoks 

Makedonlar, Ermeniler, Ulahlar ve Yahudiler yaşamaktadır. Ancak bu gruplara yönelik 

herkesçe kabul edilen kesin ve resmi sayılar bulunmamakla birlikte, eldeki veriler de 

gerçek olmaktan çok uzaktır. Çünkü konunun tarafları bu sayıları kendi politikalarına 

uygun olarak azaltılıp çoğaltmaktadır583. Örneğin Yunanistan resmi verilerindeki sayılar 

diğer kaynaklarla karşılaştırıldığında daha azdır. Bunun temelinde de öncelikle 

Yunanistan’ın kabul ettiği azınlık politikası yer almaktadır. Ülkesindeki çoğu azınlık 

grubunu örneğin “Müslümanlaşmış Helenler” gibi isimlerle adlandırarak Yunan nüfusu 

içinde göstermesi gibi uygulamalar, Yunan resmi verilerindeki farklı unsurların 

sayılarını azaltmaktadır. Resmi verilerde azınlıkların sayısının gerçek rakamlara göre 

daha az olmasının nedenlerinden bir diğeri de, azınlık mensuplarının daha geniş 

haklardan yararlanmak, baskı ve kötü muamele görmemek adına azınlık kimliklerini 

gizleme ihtiyacı hissetmeleridir584. Ayrıca, Yunanistan ülkesinde yaşayan farklı etnik, 

                                                 
583  Örneğin dil grubu temelinde, 1920’li yıllarda Yunanistan’da Yunanca konuşan Hristiyan-
Ortodoks’ların yanı sıra Bulgarca, Vlahca (Ulahça), Arnavutça, Türkçe ve Çingenece konuşan Ortodoks 
Yunan vatandaşları da bulunmaktaydı. Hatta İspanyolca konuşan Yahudiler ve Müslümanlar, çeşitli diller 
konuşan Katolik Levantenler ve başka birçok farklı grubun yanı sıra Almanca ya da Yunanca konuşan 
Protestanlar da bulunmaktaydı. Bkz. Yorgos Mavromatis, “Yunanistan’da Hristiyan Göçmenler ve 
Müslüman Azınlıklar-Eğitimin Milli Homojenleşmedeki Rolü”, Çeviren: Damla Demirözü, Derleyen: 
Müfide Pekin Yeniden Kurulan Yaşamlar–1923 Türk-Yunan Zorunlu Nüfus Mübadelesi, İstanbul 
Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2005, s 359. 
584 İrfan Kaya Ülger, “Balkan Gelişmeleri ve Türkiye:1990’lı Yıllar”, Editör: İdris Bal, 21. Yüzyılda 
Türk Dış Politikası, 3. Baskı, AEDM Yayınları, Ankara, 2006, s. 262. 



 200

dilsel, kültürel ve dinsel unsurları azınlık olarak kabul etmediğinden, onlara ilişkin bu 

farklılıklar temelinde istatistikî verileri de kayıt altına almamaktadır.  

 
 

Harita-2: Yunanistan’daki Etnik Grupların Çoğunlukta Oldukları Bölgeler585 

 

Günümüzde özellikle Avrupa merkezli bir takım kuruluşlarca Avrupa’da 

konuşulan diller, yaşayan etnik gruplar ve kültürler üzerine sayısız araştırma yapıldığı 

görülmektedir. Bu araştırmalardan çoğunun sunduğu bilgilere göre, Yunanistan’da 

resmi olarak kabul edilen azınlıklar dışında özellikle dil ve etnik yapı temelinde çok 

farklı grupların yaşadığı saptanmaktadır. Son yıllarda yapılan bu çalışmalardan birinde, 

Yunanistan’da Yunanca dışında 14 adet ana dil grubuna rastlandığı belirtilmektedir. 

Bunlara geçmeden önce ülkenin resmi dili Yunancaya değinilecek olursa, aynı 

çalışmada da belirtildiği üzere Çağdaş Yunancanın üç ayrı lehçesi bulunmaktadır. 

Birincisi, “Peloponnesos lehçesi”,“kuzey lehçeleri” ve Megara, Eğriboz, Girit, Kıbrıs, 

Rodos, Sakız’da konuşulan “güneydoğu lehçeleri”dir. İkincisi, “Demotiko”, üçüncüsü 

ise “Katharevusa”dır. Katharevusa, Yunan devletinin kuruluşu ile birlikte resmi dil 

                                                 
585 http://en.wikipedia.org/wiki/Greece (e. t. 12.06.2008). 



 201

olmuş, 1976 yılına kadar da resmi dil olarak kalmıştır. 1964 yılındaki eğitim reformu ile 

ilkokullarda konuşma dili olan Demotikos okutulmaya başlanmış, 1976 yılında 

eğitimde, 1977 yılında ise çıkarılan bir yasa ile tüm devlet işlerinde Demotikos (yani 

konuşulan halk dili) resmi dil olarak kullanılmaya başlanmıştır586. Yunanca, Yunan 

ulusal kimliğini belirleyen en temel öğelerden biridir. Aynı zamanda azınlıkları 

çoğunlukla bütünleştirmek ya da asimile etmek amaçlı kullanılan temel araçlardan da 

biri olmaktadır. Çünkü bu dilin resmi ve hatta günlük hayatta kullanımının zorlanması 

bir süre sonra azınlık grubunun kendi dili içerisine çok sayıda yabancı kelimenin 

karışmasına ve zamanla da kendi dilini unutmasına neden olmaktadır. Yunan devleti de 

bu aracı çoğu zamanda baskı yolu ile azınlıklara yönelik kullanmıştır.  

Yunanistan’da resmi dil dışında konuşulan diller ve konuşan etnik gruplar ise 

şöyledir587: Arnavutça (50.000–140.000 arasında kişinin konuştuğu söylenmektedir), 

Ermenice (20.000 civarındadır), Bulgarca (30.000 civarında Pomak tarafından 

konuşulmaktadır), Makedonca (180.180 kişi), Pontik (Türkiye’nin kuzeydoğu 

Karadeniz bölgesinden gelen Rumlarca konuşulmaktadır), Balkan Romancası (30.000 

Yunan Romancası, 10.000 Arlija (erli) Romancası konuşan vardır), Ulah Romancası 

(1000 kişilik bir grupça konuşulmaktadır), Roman Yunancası, Mased Yunancası 

(Armini diye bilinen grupça 50.000 kişi tarafından konuşulmaktadır), Meglen 

Rumencesi (Megelen bölgesi yani Selanik’in kuzeyinde konuşulmaktadır), Sırp 

Hırvatçası (Sırpça), Tsakonice (1200–10.000 kişi tarafından konuşulmaktadır), Türkçe 

(128.380 kişilik Türk grupça konuşulmaktadır). 

Bu verilerden de görüleceği gibi, Yunanistan resmi olarak dinsel azınlık 

dışındaki grupları azınlık olarak kabul etmese de bu farklı grupların Yunan toprakları 

üzerinde yaşadığı çeşitli kaynaklarca da ortaya konulmaktadır. O halde Yunanistan’ın 

neden azınlıklara yönelik olumsuz politikalar/tutumlar geliştirildiği üzerinde durulması 

gerekmektedir. Bu konuda, daha sonraki kısımlarda hem güvenlik hem de insan hakları 

boyutlarıyla ayrıntılı olarak değinilmesine rağmen, farklı etnik, dinsel, dilsel gruplara 

yönelik daha çok baskı ağırlıklı olumsuz tutumların/politikaların nedenlerinin 

anlaşılması adına bir genel bilgi verilmesi yerinde olacaktır. Bu olumsuz tutumun ilk 
                                                 
586 Milas, Yunan…, op. cit., s. 36. 
587  Ethnoluge Database: Greece http://ni2.hawaii.net/ethnolog/eth.cgi/Greeece’den aktaran Ali Güler, 
Sorun Olan Yunanlılar ve Rumlar, Berikan Yayım, Ankara, 2005, s. 240–246. 



 202

nedeni olarak, Yunan toprakları üzerinde azınlıkların yaşadıkları yerlerin Yunanistan 

açısından stratejik öneme sahip olmasıdır. Özellikle azınlıkların sınırlara yakın yerlerde 

yaşamaları Yunanistan’ın güvenlik algılamalarında bu hususu birinci sıraya 

yerleştirmektedir. İkinci neden, Yunanistan’daki farklı etnik, dinsel, dilsel grupların 

Yunanistan ile sorunları olan akraba devletlerinin olması (Arnavutluk, Makedonya, 

Bulgaristan, Türkiye) ve bu devletlerinde Yunanistan’ın sınır komşuları olmasıdır. Bu 

nedenle azınlıkları öncelikle büyük bir güvenlik sorunu olarak algılayan Yunanistan, 

ülkesinin toprak bütünlüğü ve ulusal kimliği açısından (ulus-inşa sürecinin üzerine 

oturtulduğu temel değerlerin zarar göreceği inancı) tehdit unsuru olarak kabul 

etmektedir. Tarihsel deneyimleri (İkinci Dünya Savaşı ve İç Savaş yıllarında ülkedeki 

azınlık gruplarının bir kısmının olumsuz tutumları) ve bu deneyimlerde ülke 

bütünlüğünün tehlikeye girmesi nedeniyle de, özellikle sınır bölgelerinde yerleşmiş olan 

azınlıklara ilişkin olarak Yunanistan’ın daha hassas ve bu ölçüde de baskıcı 

davranmasına neden olmuştur588. Üçüncü olarak da, 1980’lerin sonuna kadar yaşanılan 

ekonomik ve sosyal problemler ve özellikle ülke demografik yapısında yaşanan sürekli 

değişimler nedeniyle azınlıklara yönelik olumsuz tutumlar takınılmıştır. Dördüncü 

neden ise, belki de en önemlilerinden biri, bu azınlık gruplarının varlığının kabul 

edilmesinin Yunan ulusal kimliğinin tartışılmasına neden olabileceği inancıdır. Örneğin 

Makedonların varlığının kabulü, Yunan tarihinin Büyük İskender’i ve Eski Makedon 

tarihini de içeren kısmının sorgulanmasına neden olabilecektir.  

1990’ların ortasına kadar bu tür kaygılar temelinde takip edilen 

tutumlarda/politikalarda bu tarihten itibaren bir takım değişiklikler gözlenmeye 

başlanmıştır. Bu değişiklikleri azınlıkların eğitim, dernekleşme, mülkiyet hakları 

kapsamında iyileştirmeler yapılması gibi uygulamaların yanı sıra hiç adı dâhi anılmayan 

azınlıkların resmi makamlarca da telaffuz edilmeye başlanması örneklerinde görmek 

mümkündür. Dolayısıyla gerek azınlık hakları merkezli yaklaşımların dünyada ve 

özellikle de Avrupa’da ön plana çıkmaya başlaması, gerek özellikle AB çerçevesinde ve 

ülke bazında demokratikleşme yönündeki çabaların artması, Yunanistan’ın da 

azınlıklara yönelik politikalarında olumlu değişimlerin yaşanmasına neden 

olmuştur/olmaktadır.  
                                                 
588 Kurubaş, op. cit., s. 288. 



 203

Bu genel çerçeve temelinde, Yunanistan’daki farklı etnik, dilsel, dinsel yapılar 

ve bunların yaşadıkları sosyal, kültürel, siyasi sorunların analizine geçilmesi, ancak bu 

analizlerden önce de konunun nasıl ele alınacağına ilişkin kısa bir bilgi verilmesi 

yerinde olacaktır. Yunanistan’da yaşayan azınlıklar ele alınırken öncelikle, bu devletin 

topraklarındaki tarihsel geçmişleri, yaşadıkları coğrafi bölgeler ve sayısal veriler 

inceleme konusu yapılacaktır. Tarihsel süreç değerlendirmeye alınırken, azınlıkların 

Yunanistan topraklarındaki varlığını tanıyan/düzenleyen ve bir takım haklarını güvence 

altına alan ikili veya çok taraflı andlaşmaların veya iç hukuk düzenlemelerinin olup 

olmadığı ayrıca, Yunanistan’ın azınlıkları ne şekilde tanıdığı, bu hukuki belgelere ne 

ölçüde uyduğu ve bu konuda sorunların yaşanıp yaşanmadığı da incelenmeye 

çalışılacaktır. Ancak çalışmanın bu kısmında yalnızca ilgili andlaşmalar, belgeler, 

bunlara dayalı uygulamalar ve tarihsel süreçte yaşanan gelişmeler ortaya konulmaya 

çalışılacak, çalışmanın başlığıyla bağlantılı olarak güvenlik ve insan hakları boyutlarıyla 

Yunanistan’ın azınlıklara ilişkin tutumları/politikaları ise bir sonraki kısımda burada 

sunulan verilere dayalı olarak analiz edilmeye çalışılacaktır. Bu analize yardımcı olması 

açısından da ilgili azınlık gruplarının özellikle hangi yıllarda sorunlar yaşadıkları, bu 

gruplara yönelik olarak hangi dönemlerde insan hakları merkezli yaklaşımların takip 

edildiği ve özellikle 1990 sonrası süreçte azınlık hakları merkezli yaklaşımlara paralel 

gelişmelerin yaşanıp yaşanmadığına ilişkin örnekler sunulmaya çalışılacaktır.  

Bu çerçevede ilk olarak, Yunanistan’ın “Müslüman azınlıklar” adıyla tanıdığı 

tek azınlık grup olan ancak, dini kimliklerinin yanı sıra etnik kimliklerinin de 

tanınmasına yönelik taleplerini sürekli olarak vurgulayan “Türkler” ile başlanması 

yerinde olacaktır.  

2. 1. Türkler 

Yunanistan tarafından, “Müslüman azınlıklar” olarak kabul edilen/tanınan grup, 

her ne kadar din üst kimliği temelinde tanımlansa da içerisinde farklı etnik kimlikleri de 

barındırmaktadır. Müslüman azınlıklar içerisinde yer alan farklı etnik kimliklerden biri, 

çoğunlukla Batı Trakya bölgesinde yaşayan ve çoğunluktan farklı etnik kimlikleriyle de 



 204

var olma/tanınma savaşı veren Türklerdir589. Türklerin yaşadığı Batı Trakya590, Asya ile 

Balkanları ve Avrupa’yı birleştiren/bağlayan, stratejik konumda yer alan ve idari açıdan 

da Dedeağaç, Gümülcine ve İskeçe olmak üzere üç bölümden oluşan bir bölgedir. Bu 

bölgede yaşayan Müslümanlar temelde Lozan Barış Andlaşması gereğince tanınan ve 

hakları koruma altına alınan/alınması gereken bir topluluktur591. Batı Trakya denilince, 

her ne kadar Türkler ilk akla gelen grup olsa da, bölge de Romanlar (çingeneler) ve 

Pomaklar da yaşamaktadır. Bu grupların etnik farklılıklarına rağmen ortak özellikleri 

Müslüman olmalarıdır. Bunlardan Pomaklar ve Romanlar, çoğunlukla kendilerini 

Türkler ile özdeşleştirdikleri hatta denilebilir ki gönüllü bir biçimde asimile oldukları592 

için Batı Trakya Müslümanları denilince akla daha çok Türkler gelmektedir593.  

“Batı Trakya Türkleri” ya da başka bir ifade ile “Batı Trakya Müslüman-Türk 

Azınlığı” diye bilinen topluluk, Yunanistan tarafından sadece dinsel kimlikleri ön plana 

çıkartılarak “Müslüman azınlık”, hatta zaman zaman da “Müslüman Helenler” şeklinde 

tanımlanmaktadır. Yunanistan’ın kuzeydoğusunda yer alan ve Batı Trakya olarak 

bilinen bölgede 130.000–150.000 dolayında (bölge nüfusunun %35’i kadar) Türk 

yaşamakta ve ülkede azınlık statüsüne sahip bu tek grubun durumu, temel olarak 1923 

yılında kabul edilen Lozan Barış Andlaşması ile saptanmış bulunmaktadır. Batı Trakya 
                                                 
589 Çalışmanın bundan sonraki kısmında “Müslüman azınlıklar” içinde yer alan bu gruptan özel olarak 
bahsedilirken sadece “Türk” nitelemesi kullanılacaktır. Çünkü Müslüman azınlıklar sadece Türklerden 
oluşmamakta, bu grup içinde Arnavutlar, Pomaklar ve Çingeneler de bulunmaktadır. Türklerin yanı sıra 
bu grupların da Yunanistan tarafından sadece Müslüman üst kimliği çerçevesinde tanınması ve etnik 
kimliklerinin kabul edilmemesinden hareketle böyle bir nitelemeyle konunun analiz edilmesi uygun 
olacaktır.  
590 Batı Trakya sorunu her ne kadar etnik öğelerle açıklanan bir sorunsa da, aslında temelinde bu bölgenin 
jeopolitik konumu yatmaktadır. Yerasimos’un da belirttiği gibi, bölgedeki sorun öncelikle jeopolitiktir, 
etnik sorun buna uyum göstermiştir. Çünkü Trakya, gerek kuzey-güney gerekse de doğu-batı ekseninde 
önemli geçiş yolları üzerinde bulunmakta ve sıcak denizlere ulaşmada önemli bir koridor özelliği 
taşımaktadır. Bkz. Yerasimos, op. cit., s. 89. 
591 Üstelik sadece Lozan Barış Andlaşması değil, ileride üzerinde durulacak olan 1881 tarihli İstanbul ve 
1913 tarihli Atina Andlaşmaları’yla da Yunanistan’daki Müslüman topluluklar koruma altına alınmıştır.  
592  Yunanistan’da son yıllarda Pomakların ayrı bir etnik grup olduğu ancak Türkiye’nin bunları 
Türkleştirmeye çalıştığı şeklinde görüşler ifade edilmektedir. Pomakların dillerini ve dinlerini korumak 
için çaba sarf etmeleri gerektiği vurgulanmaktadır. Bu görüşlerdeki Türkiye’yi suçlayan ifadeler bir yana 
bırakılacak olursa, Yunanistan’ın Batı Trakya’ya sadece Müslümanlık yani dini kimlik, dinsel azınlık 
çerçevesindeki yaklaşımlarında kırılmalar yaşandığı görülmektedir. Yunanistan’daki bu görüşlere yönelik 
bir örnek için bkz. Emekli Yunan Generali Konstantinos Voloutiadis, Patriada (gazete), 9 Temmuz 1998 
makalesi’den aktaran Hatipoğlu, Yunanistan’da Etnik…, op. cit., s. 163. 
593 Ayrıca Batı Trakya’da Müslüman Türklerin yanı sıra Ortodoks Gagavuz Türkleri de yaşamaktadır. 
İbadetlerini Türkçe yapan bu Türklerin, özellikle yoğun olarak Dedeağaç ve Serez bölgelerinde 
yaşadıkları bilinmektedir. Turgay Cin, Yunanistan’daki Müslüman Türk Azınlığın Din ve Vicdan 
Özgürlüğü (Başmüftülük ve Müftülükler Sorunu), Ankara, Seçkin Yayıncılık, 2003, s. 19–20.  



 205

Türkleri, özellikle XIV. Yüzyıldan itibaren Osmanlı’nın Balkan fethi ile bölgeye gelen 

ve zamanla bölgenin yerlisi konumuna ulaşan Anadolu Türklerinden oluşmaktadır594.  

Batı Trakya’da yaşayan Türklerin sayılarına ilişkin veriler, daha önce de 

değindiğimiz nedenlerden dolayı bir kesinlik içermemektedir. Özellikle mübadele 

öncesi/sonrası sayılar ile günümüzde bu topraklarda ne kadar azınlık yaşadığı ve 

bunlarda neden değişimler olduğu konularında tartışmalar bulunmaktadır. Örneğin bu 

tartışmalardan biri, mübadele sonrası süreçte Batı Trakya’daki Türk (Müslüman) 

nüfusun sayısının azalmadığı oysaki Türkiye’deki Rumların sayısında belirgin bir azalış 

gözlendiğine ilişkindir. Bu durum Yunanlılar tarafından, Rumların Türkiye’de yoğun 

baskılar yaşamaları nedeniyle ülkeyi terk etmek zorunda kaldıkları şeklinde 

açıklanmaktadır. Ancak her ne kadar Türkiye’de Rumlara yönelik konjonktürel 

olarak(örneğin Kıbrıs süreci ile bağlantılı bir biçimde) baskıcı tutumlar gözlenmişse de, 

bu azalmanın tek nedenin bu tutumlar olmadığını da vurgulamak gerekir. Batı 

Trakya’daki Türk nüfusu içinde doğum oranlarının yüksek olması, bölgede nüfus 

temelinde büyük oranda bir azalmanın olmasını engellemiştir. Ancak İstanbul’daki 

Rumların da ekonomik açıdan iyi durumlarına dayalı olarak hareket kabiliyetlerinin 

yüksek olması gibi nedenlerle de sayılarında yıllara bağlı olarak (özellikle Türkiye’de 

ekonomik bunalımların yaşandığı dönemlerde refah düzeyi daha yüksek olan 

Yunanistan’a ve diğer Avrupa devletlerine göç etme şeklinde) bir azalma 

göstermiştir595. 

2.1.1. Türklerin Yaşadıkları Coğrafyaları ve Kısa Tarihçeleri 

Batı Trakya, şimdiki Yunanistan’ın kuzeydoğusunda yer almaktadır. 1988 yılına 

kadarki Yunanistan’ın idari taksimine göre, Kuzey Yunanistan olarak adlandırılan bölge 

bu tarihten sonra Makedonya Trakya’sı olarak anılmaya başlanmıştır. Makedonya 

Trakya’sı üç mülki birimden oluşmaktadır: Doğuda Evros, merkezi Dedeağaç 

                                                 
594 Bunlar içerisinde özellikle Konya Karaman bölgesinden gidenler önemli bir çoğunluk oluşturmaktadır. 
Hatipoğlu, Yunanistan’da Etnik..., op. cit., s. 21. Yunanistan’da Türk azınlık sadece Batı Trakya 
bölgesinde de yaşamamaktadır. 19 Şubat 1947 tarihli Paris Andlaşması ile Menteşe Adalarının (On iki 
Adalar) Yunanlılara bırakılmasıyla, Rodos ve İstanköy’de yaşayan Türkler de Yunanistan’da azınlık 
konumuna düşmüşlerdir. Ancak sayıları az olan bu grup Türklerin de haklarının korunmadığı 
gözlenmektedir. Bkz. Cin, Yunanistan’daki…, op. cit., s. 23.  
595 Yerasimos, op. cit., s. 88. 



 206

(Aleksandrupolis), Rodop, merkezi Gümülcine (Komotini) ve batıda İskeçe, merkezi 

İskeçe (Ksanthi) 596 . Aslında bölgedeki ilk Türkler, Anadolu’dan buralara gelip 

yerleşenler de değildir. Bölgeye ilk yerleşim, M.Ö. II. yüzyılda İskit Türkleri tarafından 

olmuş, onları Hunlar, Avarlar, Peçenekler, Kumanlar (Kıpçaklar) izlemiştir. Bunlardan 

Kumanlar, Anadolu’dan gelen yeni Türk unsurlarıyla bütünleşerek ve önemli bir 

bölümü de XIV. yüzyıldan itibaren Müslümanlaşma sürecine girerek Pomak olarak 

anılmaya başlamışlardır597. Batı Trakya’da (ağırlıklı olarak da askeri yasak bölge598 ilan 

edilen Bulgaristan sınırı civarında) 30.000 civarında Slav kökenli Müslüman topluluk 

olan Pomaklar599 yaşamaktadır. Pomak dilinin, kamu alanında kullanılması yasak olsa 

da medya da Pomakça Grek alfabesiyle çıkan bir aylık gazete bulunmaktadır 600 . 

Pomaklarla ilgili birçok analizde/araştırmada, Türklerle çok sıkı ilişkiler kurdukları, 

yaşanılan sıkıntılarda birlikte tutum belirleyip/uyguladıkları ve hatta Pomakların 

zamanla Türkler içerisinde asimile oldukları ifade edilmektedir. Gerçekten de tarihsel 

süreç dikkate alındığında görülmektedir ki, Pomaklarla Türkler çok sıkı bağ kurmuş ve 

karşılaşılan birçok sorunda ortak hareket etmişlerdir. Bunun temelinde ise, Pomakların 

aslında Türk olduğu şeklindeki tartışmalar bir yana bırakılacak olursa, birçok neden 

yatmaktadır. Bu nedenlerden ilki, Pomakların çoğunluk olan Yunanlıların aksine 

Türkler gibi Ortodoks değil Müslüman olmalarıdır. Dolayısıyla din üst kimliği iki grubu 

birbirine yaklaştırmıştır. İkinci olarak, 1951 yılında Yunanistan’ın Bulgarlardan 

uzaklaştırmak (Bulgaristan da Pomakların Bulgar kökenli olduğunu iddia etmektedir) 

için Pomakları Türkçe eğitim almaya yönlendirmesidir. Böylelikle dil yoluyla da 

                                                 
596 Oran, Türk-Yunan İlişkilerinde…, op. cit., s. 24–25. Batı Trakya Türklerinin mücadelelerle ilgili daha 
fazla bilgi için bkz. Tevfik Bıyıklıoğlu, Trakya’da Milli Mücadele, Cilt: 1, Ankara,1955. 
597  Batı Trakya’nın etnik yapısı ile ilgili daha fazla bilgi için bkz. Ahmet Aydınlı, Batı Trakya 
Faciası’nın İç Yüzü, Akın Yayınları, İstanbul, s. 21–43. Pomaklar hakkında daha fazla bilgi için bkz. 
Hüseyin Memişoğlu, Balkanlarda Pomak Türkleri, Türk Dünyası Araştırmaları Vakfı Yayınları, 
İstanbul, 1999; Aydınlı, op. cit., s. 21-43. 
598 Soğuk savaş döneminde Batı Trakya’da Bulgaristan sınırına paralel şekilde 20–30 km genişliğindeki 
alan, yani yaklaşık Batı Trakya’nın üçte birini kapsayan bölge, Yunanistan Hükümeti tarafından “askeri 
yasak bölge” olarak ilan edilmiştir. 
599 Balkanlarda, Bulgaristan’ın Bulgar, Yunanistan’ın Yunanlı, Türkiye’nin de Türk saydığı Pomaklar 
Fred de Jong’un tanımıyla, “kökeni kesin olarak belli olmayan ve genellikle bir Bulgar diyalekti 
konuşarak Türkçeyi ikinci dil olarak kullanan Türkleşmiş bir Müslüman halktır”. Bkz. “The Muslim 
Minority in Western Thrace”, Georgina Ashworth (ed.), Muslim Minorities in the Eighties, Quartermaine 
House Ltd., Sunbury, 1980, s. 95’den aktaran Baskın Oran, “Balkan Müslümanlarında Dinsel ve Ulusal 
Kimlik-Yunanistan, Bulgaristan, Makedonya ve Kosova Üzerine Karşılaştırmalı Bir İnceleme”, Ankara 
Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, Cilt:48, No:1-4, (Ocak-Aralık 1993), s. 112. 
600 http://www.eurolang.net/State/greece.htm (e. t. 10.06.2008). 



 207

aralarındaki bağlar kuvvetlenmiştir. Üçüncü neden ise, Pomakların bir akraba devletinin 

olmaması ve kendi haklarını savunacak birilerine ihtiyaç duymaları, bu anlamda diğer 

azınlık gruplarına göre Türkleri daha güçlü ve kendilerine daha yakın görmeleridir. 

Dördüncü neden, kötü deneyimlerin/olayların Türklerle birlikte yaşanılmasıdır 601 . 

Beşinci neden olarak, yerleştikleri dağlık bölgede yoksulluk içinde yaşayan Pomakların 

bu durumunun Yunan hükümetince de göz ardı edilmesi, hatta durumlarını daha da 

kötüleştirecek bir biçimde ayrımcılık uygulanması olarak belirtilebilir602. Son olarak ise, 

azınlık grupları içerisinde Türklerin çoğunlukta ve ekonomik bakımdan da daha iyi 

durumda olmaları nedeniyle Pomakların Türklere yaklaştıkları gözlenmektedir. Ayrıca 

Batı Trakya’da Pomakların çoğunun kendisini Türk olarak tanıttığı/kabul ettiği 

görülmektedir. Gerçi bunun nedeni daha çok Pomakların, Osmanlı döneminden itibaren 

Müslümanlık ile Türklüğü özdeşleştirmiş olmalarıdır603.  

1912–1913 Balkan Savaşları’na kadar 550 yıl Osmanlı Türk egemenliğinde 

kalan ve her zaman nüfusunun çoğunluğunu Türklerin oluşturduğu Batı Trakya, 1913–

1919 arasında Bulgaristan’ın işgaline uğramış, 1919–1920 yılları arasında İtilaf 

devletlerinin işgalinde kalmış ve 1920 yılında ise, Yunanistan sınırları içerisine dahil 

edilmiştir 604 . Batı Trakya Türkleri, Osmanlı-Rus Savaşı sonrasında, 1878 yılında 

imzalanan Ayastefanos Andlaşması ile bölgenin Bulgaristan’a verilmesi üzerine 

ayaklanarak 16 Mayıs 1878 tarihinde Rodop Hükümeti adı altında geçici bir yönetim 

kurmuş 605 , ancak 20 Nisan 1886 yılında bu hükümet feshedilmiştir. Batı Trakya 

Türkleri Balkan Savaşları sırasında ve sonrasında da hükümet kurma girişimlerinde 

bulunmuşlar, ancak bu girişimler dönemin veya ortamın elverişsizliği nedenleriyle 

başarısızlıkla sonuçlanmıştır. Birinci Dünya Savaşı sonrasında bölge, Bulgaristan’la 

yapılan Neuilly Andlaşması gereğince (27 Kasım 1919) Müttefik devletlerin işgali 

                                                 
601  http://www.greekhelsinki.gr/english/reports/pomaks.html; http://www.eurolang.net/State/greece.htm 
(e. t. 31.03.2008). 
602  Pomaklar ekonomik anlamda çok sıkıntı çektikleri, çok yoksul oldukları için yaşadıkları Bulgar 
sınırına yakın yerlerdeki köylerinden ayrılarak ya ülkenin güneyine ya da başta Türkiye olmak üzere, 
Almanya gibi Avrupa ülkelerine göç etmişlerdir. Bkz. Türkkaya Ataöv, “The Ethnic Minorities In 
Greece”, Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, Cilt:46, Sayı:3–4, Haziran-Aralık 
1991, s. 29.  
603 Oran, “Balkan Müslümanlarında…”, op. cit., s. 113–114.  
604 Baskın Oran, “Batı Trakya’daki Müslüman Türk Azınlığı, Derleyen: Semih Vaner, Türk-Yunan 
Uyuşmazlığı, Metis Yayınları, İstanbul,  1990, s. 153. 
605 Oran, Türk-Yunan…, op. cit., s. 27-28. 



 208

altına girmiş ve 22 Mayıs 1920 tarihinde de Yunan ordusu tarafından resmen işgal 

edilmiştir. Bölge üzerindeki egemenliğin Yunanistan’a devredilmesi ise, 10 Ağustos 

1920 tarihli Batı Trakya’ya ilişkin Sevr Andlaşması (Batı Trakya Sevr’i) ile 

gerçekleşmiştir606. Böylelikle Batı Trakya Türklerinin Yunanistan yönetimi altındaki 

yaşamları da bu tarih itibarıyla başlamıştır. Batı Trakya Sevr’i sadece Batı Trakya’nın 

Yunanistan’a bırakılmasını düzenlememekte, aynı zamanda bu bölgede yaşayan 

Türklerin de haklarını güvence altına almaktadır.  

Yukarıda da değinildiği gibi, Batı Trakya’da yaşayan 607  Türklerin sayıları 

tartışmalı alanlardan biridir. Ancak, Türkler açısından en tartışmalı alan/en temel sorun, 

dinsel kimlikleri ile ifade edilmelerine rağmen (Müslüman olarak), etnik/ulusal 

kimlikleri (Türk olarak) ile tanınmamalarıdır. Buna dayalı diğer sorun ise, ‘Müslüman 

azınlık’ olarak kabul edilseler dahi ikili ve çok taraflı andlaşmalardan kaynaklanan 

haklarının tanınmaması ve sürekli olarak bu konuda ihlallerin yaşanmasıdır (bu hakların 

bir kısmı temel insan hakları niteliğinde iken bir kısmı ise, anadilde eğitim hakkı gibi 

azınlık hakları niteliğindedir). Bu iki temel boyut etrafında, Yunanistan’ın 

bağımsızlığını kazandığı tarihten günümüze kadar ki süreçte birçok sorunun yaşandığı 

ve yaşanmaya da devam ettiği görülmektedir. Ancak bu aşamada şu hususun altının 

çizilmesi yerinde olacaktır: Türk azınlık tarafından tanınması/güvence altına alınması 

talep edilen haklar, düzenlemeleri ilk defa yapılacak nitelikteki haklar değildir. Çünkü 

tarihsel süreçte bu haklar zaten çeşitli andlaşmalarla Türk azınlığa yönelik olarak 

tanınmış ve belirli dönemlerde de uygulanmıştır. Müslüman Türk topluluk, 

Yunanistan’ın bu andlaşmalardan kaynaklı yükümlülüklerini yerine getirmesini talep 

etmektedir. Yunanistan ise bu yükümlülükleri yerine getirmediği gibi, daha sonra 

üzerinde durulacak çeşitli nedenlerle, bu andlaşmaların yürürlükten kalktığını iddia 

etmektedir. Ancak bu andlaşmalar, Batı Trakya’da yaşayan azınlığın haklarının güvence 

altına alındığının ortaya konulması açısından önemlidir.  

                                                 
606 Oran, “Batı Trakya’daki…”, op. cit., s. 153. 
607  Türkler sadece Batı Trakya’da değil Yunanistan toprakları üzerinde başka bölgelerde de 
yaşamaktadırlar. Özellikle Batı Trakya’da yaşanan ekonomik güçlükler ve baskılar nedeniyle, kimi zaman 
kendi istekleriyle kimi zaman da Yunan devletinin çıkarttığı başka bölgelere göçü teşvik edici 
yasalarla/uygulamalarla ülkenin birçok yerine göç ederek dağınık bir biçimde yaşamaya başlayan Türk 
kökenli insanlar da bulunmaktadır. Ancak Türklerin çoğunluğu oluşturdukları yer, Batı Trakya’dır.  



 209

Yunanistan’daki Batı Trakya Müslüman Türklerinin haklarını güvence altına 

alan, başka bir deyişle hukuki durumlarını (statülerini) düzenleyen andlaşmalardan ilki, 

Yunanistan, Büyük Britanya, Fransa ve Rusya arasında, 3 Şubat 1830 tarihinde 

imzalanan ve Osmanlı İmparatorluğu’na bildirilmesi kararlaştırılan Londra 

Protokolü’dür. Protokol’ün 5. maddesine göre, “Yunanistan’a verilen ülke ve adalarda 

ikameti sürdürecek olan Müslümanların, mallarına sahip olarak aileleriyle birlikte tam 

bir güvenlikten yararlanacakları” öngörülmüştür 608 . Kral Otto’nun 1833 yılında 

çıkardığı kararname de ise, Yunanistan’da kalmayı tercih eden az sayıda Müslüman’ın 

mal varlığı ve can güvenliğinin koruma altına alındığı belirtilmektedir609. Türkler ve 

Yunanlılar arasında 2 Temmuz 1881 tarihinde imzalanan İstanbul Andlaşması’na göre 

ise, Yunanistan tarafından işgal edilen topraklarda yaşamaya devam eden, Müslüman 

Türklerin hakları ile ilgili Yunan devleti yükümlülükler üstlenmiştir610. Bu andlaşma 

çerçevesinde Müslüman Türklerin yaşamı, malları, onuru, dini ve örfi adetleri, medeni 

ve siyasi hakları, mülkiyet hakları, dinini özgürce yaşayabilmesine ilişkin haklar ve 

özgürlükler güvence altına alınmıştır.  

Yunanistan’ın Girit, Güney Makedonya ve Selanik’i işgal ettiği Balkan 

Savaşları sonrasında Osmanlı İmparatorluğu ile Yunanistan arasında 14 Kasım 1913 

tarihinde imzalanan Atina Andlaşması, Müslüman azınlıklar konusunda Yunanistan’a 

yükümlülükler yükleyen bir diğer temel belgedir. Genel olarak, bu andlaşmayla 

“Yunanistan’a terk edilen topraklarda kalan” Yunan uyruklu Müslüman Türklerin 

korunması ve özellikle Baş müftülük ve müftülüklerle ilgili hakların güvence altına 

alınması sağlanmıştır. Bu Andlaşmanın 2. maddesi çerçevesinde daha önce akdedilmiş 

andlaşma hükümlerinin geçerliliği teyit edilmesinden başka, müftülerin ve baş 

müftülerin seçimi ve yetkileri gibi Lozan Barış Andlaşması düzenlemesi çerçevesinde 

                                                 
608  Sevin Toluner, “Lozan Azınlıkların Korunması Rejimi ve Batı Trakya Türkleri”, Milletlerarası 
Hukuk Açısından Türkiye’nin Bazı Dış Politika Sorunları, Beta Yayınları, İstanbul, 2000, s. 207 vd.  
609 Konstantinos Tsitselikis, “1923’ten Önce Yunanistan’da Müslüman Cemaatler-Yasal Süreklilik ve 
İdeolojik Tutarsızlıklar”, Çeviren: Damla Demirözü, Derleyen: Müfide Pekin, Yeniden Kurulan 
Yaşamlar–1923 Türk-Yunan Zorunlu Nüfus Mübadelesi, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 
İstanbul, 2005, s 342. 
610 1881 yılında yapılan İstanbul Anlaşması’nın Fransızca asıl metni ve Türkçe resmi olmayan çevirisi 
için bkz. Cin, Yunanistan’daki…, op. cit., s. 420-429. 



 210

bugün sorun yaratan bazı konularda ayrıntılı düzenlemelere yer verilmiştir611. Atina 

Andlaşması’na Ek 3 No’lu Protokol’de ise, ‘Yunanistan’ın bütün ülkesinde geçerli 

olacaktır’ şeklindeki bir ibareyle birlikte, müftülüklere ve okullara ilişkin Yunanistan’ın 

uymakla yükümlü olduğu birtakım düzenlemelere yer verimiştir612. Atina Andlaşması, 

1881 yılında yapılan Andlaşma ile Teselya Müslümanlarına verilen hakları 

sağlamlaştırmakta ve bazı durumlarda toplulukların kendi politik ve ekonomik elitlerini 

topluluk lideri olarak seçmelerine (baş müftülük sorunu) izin vermektedir613. 

Batı Trakya Türklerinin bugünkü hukuki statüsünü belirleyen temel 

düzenlemelerden bir diğeri ise, Lozan Barış Konferansı’nın başladığı sıralarda bölgenin 

statüsüne ilişkin olarak Yunanistan ile imzalanan 10 Ağustos 1920 tarihli Andlaşma 

(Batı Trakya Sevr’i diye anılan)’dır614. 10 Ağustos 1920 tarihinde imzalanmış olan üç 

andlaşma bulunmaktadır. Birincisi, Osmanlı Sevr’i diye bilinen Andlaşmadır. İkinci 

Andlaşma, yukarıda belirtilen, Batı Trakya’yı resmen Yunanistan’a veren 

Andlaşmadır615. Diğeri ise “Yunan Sevr”i diye anılan, ‘Yunanistan’daki Azınlıkların 

Korunmasına Dair Sevr Andlaşması’dır. Bu Andlaşma, Lozan Barış Andlaşması ve 

daha sonra iki ülke arasında 1926 yılında Atina’da, 1930 ile 1933 yıllarında Ankara’da 

varılan Andlaşmalarla kapsam bakımından genişletilmiştir. Özellikle Yunanistan’ın 

azınlıkların mülkiyet haklarına saygı göstermesi konusundaki yükümlülükleri bu 

belgelerde ayrıntılı olarak düzenlenmiştir616. Sevr Andlaşması ile Yunanistan, ülkesinde 

bulunan azınlıklara yönelik olarak iki yönde yükümlülük altına girmiştir. Birinci olarak, 

Yunan toprakları üzerinde yaşayan herkesin, bu anlamda azınlıkların da yaşama ve 

medeni ve siyasi haklardan ayrım gözetilmeksizin yararlanma hakları güvence altına 

alınmıştır. İkinci olarak ise, dil, din ve etnik azınlıklara yönelik pozitif yükümlülükler 

kapsamında yer alan, kendi dilinde eğitim, vakıfların tanınması gibi haklarda 

                                                 
611  Nihat Erim, Devletlerarası Hukuku ve Siyasi Tarih Metinleri, Cilt 1, (Osmanlı İmparatorluğu 
Andlaşmaları), 1953, s. 477’den aktaran Toluner, “Lozan Azınlıkların…”, op. cit., s. 213. 
612 Cin, Yunanistan’daki…, op. cit., .s. 104-109.  
613 Tsitselikis, op. cit., s. 346-347.  
614 Bu andlaşma Yunan Sevr’i diye bilinen andlaşma olmadığı gibi Osmanlı Devleti’ne dayatılan Sevr 
Andlaşması’da değildir. Bazı kaynaklarda adı Batı Trakya Servi olarak anılmaktadır. Oran, “Batı 
Trakya’daki Müslüman Türk…”, op. cit., s. 153. 
615 Cin, Yunanistan’daki…, op. cit. ,s. 110. 
616 Oran, Türk-Yunan İlişkilerinde…, op. cit., s. 72-75. 



 211

tanınmış/güvence altına alınmıştır 617 . Yunanistan günümüzde, bu andlaşmanın 

“Yunanistan’a terk edilen topraklardaki Müslümanlar” ifadesinden yola çıkarak ve o 

tarihte Batı Trakya’nın henüz Yunanistan topraklarına dahil edilmemesinden kaynaklı 

olarak Batı Trakya’ya yönelik uygulanamaz olduğunu, Andlaşmanın böyle bir 

düzenleme içermediği ileri sürmektedir. Ancak bu iddia, en başta Andlaşmanın 

başlangıç kısmında yer alan “Yunanistan’ın ülkesindeki halklara ırk, dil ve din ayrımı 

yapmaksızın eşit haklar tanımaya ve bu hakları teyit etme ve Yunan Krallığına katılacak 

yeni ülkeler halklarına teşmil etmeye istekli olduğu” şeklindeki ifade ile bizatihi 

andlaşma tarafından çürütülmektedir618. Yunanistan’ın, Yunan Sevr’i diye adlandırılan 

bu andlaşma hükümlerini kabul etmek istememesinin iki nedeni vardır. Birinci nedeni, 

Sevr Andlaşması’nın Yunanistan’ın tek yanlı olarak tanıdığı azınlık haklarını içermesi, 

Lozan Barış Andlaşması’nın ise (45. madde) azınlık haklarının tanınmasını iki devlet 

arasında karşılıklılık ilkesine dayandırarak düzenlemiş olmasıdır. Diğer neden ise, Sevr 

Andlaşması genel bir belge olarak gelecekte ülkeye katılabilecek topraklar dahil tüm 

ülke üzerindeki azınlıklar için geçerlidir. Lozan Barış Andlaşması ise, yalnızca aynı 

toprak üzerinde yaşayan Müslümanlar için yani Batı Trakya için geçerlilik arz 

etmektedir619. Ancak andlaşmaların geçerliliğine ilişkin tartışmalar620 günümüzde de 

devam etmekte ve Yunanistan bu iddiasına dayanarak Batı Trakya Müslüman 

Türklerinin haklarını ihlal etmektedir.  

Lozan görüşmeleri sırasında Türk heyeti, Batı Trakya’da, buradaki nüfusun 

kendi geleceğini tayin etmesi amacıyla bir plesibit yapılmasını önermiş, ancak bu öneri 

kabul edilmemiştir. Konferans sırasında 30 Ocak 1923 tarihinde iki tarafın temsilcileri 

                                                 
617 İlgili andlaşma için bkz. Cin, Yunanistan’daki…, op. cit., s. 430-442. Bu konuda daha fazla bilgi için 
bkz. Fatma Tunç Yaşar, Batı Trakya-Meriç’in Öbür Yakası, İlke Yayıncılık, İstanbul, 2005, s. 30-34. 
618 Cin, Yunanistan’daki…, op. cit., s. 115.  
619 Oran, “Batı  Trakya’daki…”, op. cit., s. 157. 
620  Örneğin Oran, yukarıda değinilen 1830, 1881 ve 1913 tarihli Andlaşmalarda “Yunanistan’a terk 
edilen” topraklardaki Müslümanların haklarının güvence altına alması ancak o tarihte henüz Batı 
Trakya’nın Yunan toprağı olmamasından ve Yunanistan’a terk edilen topraklardaki Müslümanların ise 
mübadeleye tâbi tutulmasından kaynaklı olarak artık bu Andlaşmaların geçerli olmadığını iddia ederken 
Toluner ise, bu görüşe katılmamaktadır. Bu konudaki görüşleri için bkz. Ibid., s. 152- 168; Baskın Oran, 
“Türk Dış Politikası ve Batı Trakya”, Derleyen: Faruk Sönmezoğlu, Türk Dış Politikasının Analizi, 
Gözden Geçirilmiş İlaveli 2. Basım, Der Yayınları, İstanbul, 2001, s. 307–320; Toluner, op. cit., ss. 207–
241. 



 212

azınlıkların zorunlu mübadelesini kabul etmişlerdir 621 . Bu husus, “Rum-Müslüman 

Ahali Mübadelesi” isimli bir Protokol ile tespit edilmiştir. Protokole göre, Anadolu ve 

Trakya’daki Rum Ortodoks dininden Türk uyrukluları ile Yunanistan’da yaşayan 

Müslüman dininden Yunan uyrukluları karşılıklı olarak zorunlu değişime tabi olacaklar, 

ancak İstanbul’daki yerleşik (1912’deki yasa ile sınırlandırıldığı biçimde İstanbul 

Belediye sınırları içinde 30 Ekim 1918’den önce yerleşmiş olanlar) Rum nüfus ile Batı 

Trakya’daki yerleşik Müslüman nüfus (1913 tarihli Bükreş Andlaşması’nın saptamış 

olduğu sınır çizgisinin doğusundaki bölgeye yerleşmiş olanlar) yerlerinde kalacaklardır. 

Ayrıca mübadele edilenlerden hiç biri, Türk hükümetinin izni olmadıkça Türkiye’ye ve 

Yunan hükümetinin izni olmadıkça da Yunanistan’a dönerek oraya 

yerleşemeyeceklerdi 622 . Adı geçen Protokol, Lozan Barış Andlaşması’nda da yer 

almıştır623. Mübadeleler daha homojen nüfusların elde edilmesini sağlamak ve bazı iç 

gerginlikleri azaltabilmek amaçlı yapılmış, kısmen de başarılı olmuşlardır. Ancak bu 

başarının yanı sıra, tek tek şahısların haklarının özellikle de mülkiyet haklarının hiçe 
                                                 
621 10 Ocak 1923 tarihinden önce, Balkan Savaşları sırasında ve Kurtuluş Savaşı’nın sonlarına doğru 
Türkiye’den büyük oranda Rum’un Yunanistan’a ve başka ülkelere göç ettiği belirtilmektedir. Bunların 
sayısının 1.100.000 olduğu ifade edilmektedir. Balkan Savaşları sırasında Yunanistan’dan da 10.000 
civarında Müslüman Türk’ün Türkiye’ye göç ettiği ve bunun 1914 yılında 115.000 sayısına ulaştığı 
belirtilmektedir. Stephen P. Ladas, The Exchange of Minorities, The Macmillan Company, New York, 
1932, s. 441–442’den aktaran Mihri Belli, Türkiye-Yunanistan Nüfus Mübadelesi-Ekonomik Açıdan 
Bir Bakış, Müfide Pekin (Türkçesi), Belge Yayınları, İstanbul, 2004, s. 24; A. Pallis, Collection of 
Principal Statistics Concerning the Exchange of Popuılations, Atina, 1929, s. 4’den aktaran Belli, op. cit., 
s. 24.; Mübadeleye ilişkin daha fazla bilgi için bkz. Önder Kaya, Tanzimat’tan Lozan’a Azınlıklar, 
Yeditepe Yayınevi, İstanbul, 2004, s. 155-156; H. Yıldırım Ağanoğlu, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e 
Balkanlar’ın Makus Talihi:Göç, Kum Saati Yayınları, İstanbul, 2001, s. 280-308; İbrahim Erdal, 
Mübadele (Uluslaşma Sürecinde Türkiye ve Yunanistan 1923-1925), IQ Kültür Sanat Yayıncılık, 
İstanbul, 2006. 
622 Mübadele Protokolü için bkz. İsmail Soysal, Türkiye’nin Siyasal Antlaşmaları, TTK Yayınları, 
Ankara 1983, s. 177. Mübadeleye ilişkin daha fazla bilgi için bkz. Alexis Alexandris, The Greek 
Minority of Istanbul and Greek-Turkish Relations, 1918–1974, Center for Asia Minor Studies, 
Athens, 1992; Kemal Arı, Büyük Mübadele Türkiye’ye Zorunlu Göç (1923–1925), Tarih Vakfı Yurt 
Yayınları, İstanbul, 1995. 
623 Bu mübadele gereği yer değiştiren Türk ve Rum nüfusa ilişkin veriler de farklılıklar içermektedir. Bu 
farklılıkların temelinde, Protokol gereği ‘Müslümanların’ mübadelesinin öngörülmesinden kaynaklı 
olarak Yunanistan’ın, Türklerin yanı sıra Arnavut, Roman gibi Müslüman grupları da Türklerle birlikte 
mübadeleye tâbi tutması ve benzer uygulamanın Türkiye tarafından da yapılması, yani Rum kökenli 
olmayan Ortodoksların Yunanistan’a yollanması önem kazanmaktadır. Bu verilerden birine göre 390.000 
Türk’e karşılık, 1.200.000 Rum mübadele edilmiştir. Bkz. Hugh Poulton, “Chancing Notions of National 
Identity Among Muslims In Thrace and Macedonia: Turks, Pomaks and Roma”, Hugh Poulton, Suha 
Tajı-Farouki (edits.), Muslim Identity and the Balkan State, Hurst & Company, London, 1997, s. 83. 
Bu mübadele sadece Türkiye ile Yunanistan arasında yapılmamıştır. Aynı dönemde benzer bir biçimde, 
Yunanistan ile Bulgaristan arasında yapılan bir andlaşmayla Yunanistan’a ait olan Doğu Makedonya’da 
yaşayan 60.000 Slav (Bulgar ve Makedonyalı) Bulgar sınırları içerisinde yaşayan 25.000 Yunan ile 
mübadele edilmiştir. Bkz. Yerasimos, op. cit., s. 36. 



 213

sayılması gibi olumsuz sonuçlar da yaratmışlardır. Üstelik mübadele edilenlerin 

gittikleri ülkelerde karşılaştıkları olumsuz yaşam koşulları da mübadelenin bir diğer 

olumsuz sonucu olmuştur. Örneğin Türkiye’de zengin tüccar olan veya meslek sahibi 

olan Yunanlılar, Yunanistan’a gidince Makedon çiftlik arazilerinde köylü veya 

Atina’da, Pire’de yaşamak zorunda kalan gecekondu bölgesinin sakinleri durumuna 

düşmüşlerdir 624 . Bu olumsuz durum onların yaşamlarından şikâyetçi olmalarına ve 

yukarıda değinildiği gibi, bu durumlarına neden olarak gördükleri “öteki”ne (bu örnekte 

Türkler) karşı olumsuz tutumlar/davranışlar geliştirmelerine neden olmuştur. 

24 Temmuz 1923 tarihinde imzalanan Lozan Barış Andlaşması çok taraflı bir 

andlaşma niteliğindedir. Lozan Barış Andlaşması’nın ilgili hükümlerinde azınlık hakları 

ve bunlara yönelik yükümlülükler sıralanmakta, bu hükümler ‘milletlerarası önemi haiz 

yükümler’ olarak nitelendirilip Milletler Cemiyeti’nin garantisi altına konulmaktadır625. 

Andlaşma metni’nin II. Kesim 38–45. maddeleri, bir taraftan Türkiye’deki gayri-

müslim azınlıkların korunmasını düzenlerken diğer yandan da Yunanistan’da yaşan 

Müslüman azınlıkların tanınması ve haklarının korunmasını düzenlemektedir 626 . O 

dönemde Yunanistan’ın ülkesinde yaşayan Müslüman Türk azınlığa yönelik 

yükümlülükleri yukarıda belirtilen Andlaşmalarla da güvence altına alınmıştır. 

Yunanistan’ın iddia ettiği gibi bu Andlaşmaların Lozan Barış Andlaşması’nın yürürlüğe 

girmesi ile geçersiz olması da mümkün değildir. Çünkü öncelikle Lozan Barış 

Andlaşması’nda bu yönde bir düzenleme yer almamaktadır. Ayrıca andlaşmaların sona 

ermesine ilişkin hukuki durumlar bu Andlaşmalar açısından geçerlilik kazanmamıştır. 

Lozan Barış Andlaşması Yunanistan’ın iddiaları açısından bir öneme daha sahiptir. 

Andlaşmada “Müslüman azınlık” ifadesinin yer almasından kaynaklı olarak Yunanistan, 

yularıda da belirtildiği gibi, günümüzde ülkesinde yaşayan Müslüman Türk azınlığın 

“Türk” kimliğini tanımamakta, onları “Müslüman azınlıklar” hatta zaman zaman da 

“Müslümanlaşmış Helenler” olarak nitelemektedir. Ayrıca, yine son dönemlerde, bu 

topluluk arasındaki birliği de bozmak adına Müslüman azınlığın Pomak, Çingene ve 

Türk topluluklardan oluştuğunu sürekli olarak vurgulamaktadır. Bu şekilde özellikle 

Pomakların Türklerden ayrı bir etnik bilinç kazanmalarına çabalanmaktaysa da aslında 
                                                 
624 Jelavich, Balkan Tarihi:20…, op. cit. ,s. 145. 
625 Toluner, op. cit., .s. 216.  
626 Oran, “Batı Trakya’daki…”, op cit., s. 154. 



 214

bu ifadelerle, bilinçli/bilinçsiz bir biçimde Batı Trakya’daki Türk varlığı da kabul 

edilmektedir. Lozan Barış Andlaşması’nın 37-44. maddeleri arasında gerek Türkiye 

gerekse Yunanistan tarafından güvence altına alınan haklar şu şekilde düzenlenmiştir: 

Öncelikle bu Andlaşma hükümlerinin iç hukuk ve anayasa hükümlerinin üstünde 

olduğunu belirtmişlerdir. Ayrıca, ayrım gözetilmeksizin herkesin hayatının ve 

özgürlüklerinin (temel insan hakları) güvence altına alındığı da taraflarca Andlaşmada 

hüküm altına alınmıştır. Diğer yandan, doğum, milliyet, dil soy veya din ayrımı 

gözetilmeksizin herkesin yaşam ve özgürlüklerinin korunması ile medeni ve siyasi 

haklardan eşit bir biçimde yararlanmalarının sağlanmasının yanı sıra, giderlerini 

kendileri ödemek kaydıyla her türlü hayır kurumu, dinsel ve sosyal kurum, okul ve buna 

benzer eğitim ve öğretim kurumları kurma, yönetme, denetleme ve bu kurumlarda kendi 

dillerini serbestçe kullanma/öğrenme, dinsel ayin ve ibadetlerini serbestçe yapma 

hakları da güvence altına alınmıştır. Bu haklar belirtildikten sonra Andlaşmanın 45. 

maddesi gereğince de “karşılıklılık ilkesi” düzenlenmiştir. Günümüzde bu maddeye 

dayanarak Yunanistan, andlaşmanın ilgili maddelerinin yürürlükten kalktığını iddia 

etmektedir. Bu madde gereğince, Türkiye’deki İstanbul Rumlarına tanınan haklardan 

Yunanistan’daki Batı Trakya Türklerinin de yararlanacağı düzenlenmiştir. Yunanistan, 

İstanbul Rumlarının sayısının çok azalması gibi bir takım nedenlerle, bu Andlaşma 

hükümlerinin Batı Trakya Türklerine yönelik olarak artık sonuç 

doğurmadığını/doğuramayacağını 45. maddeye dayalı olarak iddia etmektedir. Bu 

konuda hukuki tartışmalar incelendiğinde, Yunanistan’ın iddialarına karşılık Lozan 

Barış Andlaşması’nın ilgili hükümlerinin Batı Trakya Türklerine yönelik olarak 

günümüzde de geçerliliğini koruduğu ifade edilmektedir. Öncelikle belirtilen, bu bir 

insan hakları meselesidir ve bu nedenle de karşılıklılık ilkesinin bu konuda uygulanması 

mümkün değildir 627 . Ayrıca sona erdirmek bir yana bu andlaşmada bir değişiklik 

                                                 
627 Türkiye’nin azınlıkların korunmasına ilişkin hükümleri ihlal etmesi ve hatta Türk topraklarında Rum 
Ortodoks dininden hiç kimsenin kalmamasından ötürü bu hükümlerin Türkiye açısından konusunun 
ortadan kalkması söz konusu olsa da, bu gibi durumlar Yunanistan’a bu hükümleri uygulamama hakkının 
kazandırmaz. Soruna andlaşmalar hukuku açısından bakıldığında da, andlaşmanın ihlali iddiasının 
Yunanistan’a böyle bir hakkı kazandıramayacağı görülmektedir. 1969 tarihli Viyana Andlaşmalar 
Hukuku Sözleşmesi’nin 60. maddesinin 5. paragrafı ve günümüz hukukunda iyice yerleşmiş olan bir 
anlayışın ifadesi olarak, insancıl nitelikteki andlaşmalarda öngörülen insan kişiliğini korumaya yönelik 
hükümler açısından, andlaşma hükümlerinin sona erdirilmesi veya askıya alınması haklarının 
bulunmadığı açıkça hükme bağlanmıştır. Bkz. Toluner, op. cit., s. 223. 



 215

yapılması da tarafların izni olmadan mümkün olamayacağı için Yunanistan’ın bu 

Andlaşmadan kaynaklanan yükümlülüklerini tamamıyla yerine getirmesi 

gerekmektedir628.  

Bu andlaşmalar temelinde kurulan yapı, andlaşmaların yürürlüğe girdiği 

tarihlerden günümüze kadar bir sürekli ve düzenli uygulama örneği göstermemiştir. 

Örneğin, Anadolu’dan göç eden Rumlar Batı Trakya’ya yerleştirilmiş, bunun geçici 

olacağı belirtilmişse de süreklilik kazanmış ve birçok sorunla karşılaşılmıştır629. Ancak 

1930’lu yıllarda Türkiye ve Yunanistan arasındaki ikili ilişkilerdeki gözlenmeye 

başlayan olumlu hava, Batı Trakya’ya da yansımış ve yaşanan sorunların azalmasına 

neden olmuştur. Ayrıca bu dönemde iki devlet arasında yapılan 10 Haziran 1930 tarihli 

bir andlaşmayla, yerleşim tarihleri ve doğum yerleri ne olursa olsun İstanbul Rumları ile 

Batı Trakya Türklerinin/Müslümanlarının hepsi yerleşik sayılmış, böylelikle kimlerin 

mübadele konusu edileceği konusundaki sorunlarda nispeten çözülmüştür630.  

1930’lu yıllarda devam eden bu olumlu süreci takiben İkinci Dünya Savaşı 

çıkmış ve bu dönemde bölge, Bulgaristan’ın işgaline uğramıştır. Savaş yılları Batı 

Trakya Türkleri/Müslümanları açısından çok zor geçmiş, ancak tüm zorluklara rağmen 

varlıklarını da korumuşlardır. İkinci Dünya Savaşı’nın sonlarında bu sefer de 

Yunanistan’da iç savaş yaşanmaya başlamış ve bu ortamda yaklaşık 25.000 Türk 

Türkiye’ye göç etmek zorunda kalmıştır. Ancak Batı Trakya Müslüman Türk topluluğu, 

iç savaş döneminde dahi, merkezi hükümete karşı bir harekete girişmemiş ya da ayrılma 

yönünde çaba sarf etmemiştir 631 . Bu durum, Yunanistan’ın, ‘azınlıkların tanınarak 

haklarının güvence altına alınması durumunda bu toplulukların ayrılıkçı tutumlar 

takınacakları’ şeklinde ifade ettiği güvenlik kaygılarına karşı tarihsel süreçten 

verilebilecek somut bir örnektir. Çünkü iç karışıklıkların yaşandığı bu dönemler, 

Türkler tarafından bağımsızlık yolunda önemli adımların atılabileceği dönemlerdir, 

ancak bu topluluklar böyle bir ayrılıkçı tutum içerisine girmemişlerdir. 

                                                 
628 Cin, Yunanistan’daki…, op. cit., s. 126-128; Yunanistan’ın Lozan Barış Andlaşması’nın azınlıklarla 
ilgili maddelerine yönelik ihlalleri hakkında daha fazla bilgi için bkz. Baskın Oran, Yunanistan’ın 
Lozan İhlalleri, Stratejik Araştırma ve Etüdler Milli Komitesi (SAEMK) Yayını, Ankara, 1999, s. 17–
78. 
629 Alexandris, op. cit. ,s. 120–121.  
630 Aksu, op. cit., s. 32.  
631  Bülent Demirbaş, Batı Trakya Sorunu, Arba Yayınları, Ankara, 1996, s. 123-127; Hatipoğlu, 
Yunanistan’da Etnik..., op. cit., s. 27. 



 216

1950–1963 yılları arasındaki süreç nispeten olumlu bir havada geçmiş, örneğin, 

1954 yılında çıkarılan bir yasa ile okullara ve çeşitli kuruluşlara Müslüman yerine Türk 

isimli tabelaların asılmasına izin verilmiştir. 1963’den sonraki yıllar ise uzunca bir süre 

Yunanistan’daki Müslüman Türk azınlık adına baskı, ayrımcılıkla sonuçlanan ihlallerin 

yaşandığı olaylarla dolu olarak geçmiştir. 1964’te Kıbrıs’ta yaşanan gelişmeler 

Türkiye’deki Rum azınlıkla birlikte Yunanistan’daki Türk azınlığı da etkilemiştir. 

Türkiye’nin, 1964 yılında aldığı bir karar ile Yunan uyrukluları (1930 yılında kabul 

edilen Türk-Yunan İkamet, Ticaret ve Seyrüsefer Mukavelenamesi uyarınca Türkiye’de 

oturup ticari faaliyette bulunan Yunan uyrukluları) sınır dışı etmesi ve bunlarla evlilik 

ve akrabalık bağı kurmuş olan İstanbullu Rumlarını da Türkiye’den çıkartması, Batı 

Trakya Türklerini de olumsuz etkilemiş ve bu gergin durum 1974 yılına kadar 

sürmüştür632 . 1968 yılında iki devlet temsilcilerinin yaptıkları görüşmelerle Viyana 

Raporu hazırlanmış ve 26–27 Haziran 1968 tarihlerinde Londra’da iki devlet dışişleri 

bakanları bir araya gelerek azınlık haklarını olumlu yönde etkilemesi beklenen bu 

raporda yer alan önerileri hayata geçirmek adına “Londra Mutabakatını” kabul 

etmişlerdir. Bu gelişmeler sonrasında iki ülkedeki azınlıklara ilişkin olumlu 

düzenlemeler içeren “Karma Kültür Protokolü” de 28 Aralık 1968 tarihinde kabul 

edilmiştir. Ancak bu Protokol, günümüzde geçerliliğini korusa da fiilen 

uygulanmamaktadır633.  

1974 yılında Türkiye tarafından gerçekleştirilen Kıbrıs Barış Harekâtı’nın 

ardından, Yunanistan’da Batı Trakya Müslüman Türklerine yönelik baskılar daha da 

artmış, azınlığın sahip olduğu vakıflar Yunanistan tarafından ortadan kaldırılmaya 

çalışılmıştır. 1979 yılında çıkarılan 1091 sayılı yasa ile Türk azınlığın kültür, eğitim gibi 

alanlardaki faaliyetlerine gelir sağlayan vakıflar, valiliklere verilerek bunlar Türklerin 

denetiminden koparılmaya çalışılmış, ancak Türkiye ve Batılı devletlerin kesin 

tutumu/tepkileri ile bu karar uygulanamamıştır634. Ayrıca Yunanistan bu dönemde, daha 

önce de üzerinde durulduğu gibi, Türkiye’deki Rum azınlığın sayısının son gelişmelerle 

çok azalması nedeniyle Lozan Barış Andlaşması’nın öngördüğü karşılıklılık ilkesinin 

                                                 
632 Bu gelişmeler hakkında ayrıntılı bilgi için bkz. Oran, Türk-Yunan İlişkilerinde…, op. cit. ,s. 281. 
633 Ibid., s. 122–134. 
634  Batı Trakya Azınlığı İnsan Hakları Belgeleri, Batı Trakyalılar Derneği Yayını, Ankara, 1987, s. 
115’den aktaran, Hatipoğlu, Yunanistan’da Etnik…, op. cit., s. 31. 



 217

ortadan kalktığını iddia ederek Batı Trakya’daki Türklere ayrımcı ve baskıcı politikalar 

izlemeye başlamıştır635.  

1981 yılında Yunanistan’da, tüm iç ve dış politikasını Türkiye ve Türk 

tehdidi/düşmanlığı üzerine kuran Andreas Papandreu liderliğindeki PASOK iktidara 

gelince, Batı Trakya Türkleri de bu iktidardan olumsuz etkilenmişlerdir. Özellikle Batı 

Trakya Cemaat İdare Heyetleri ve Müftülükler açısından birçok sorun yaşanmaya 

başlanmıştır636. Bu dönemde özellikle “Türk” kelimesinin kullanılmasının yasaklanması 

çerçevesinde yoğun baskılar yaşayan Batı Trakyalılar, örgütlenme ve siyasi haklarının 

engellenmesi yönelik de sorunlarla/baskılarla karşılaşmışlardır637.  

Helsinki Nihai Senedi’nin kabul edilmesinden (1975) sonraki dönemde Batı 

Trakya azınlıkları, yaşadıkları sorunları/ihlalleri çeşitli yollarla uluslararası alanda da 

dile getirmeye başlamışlardır. Bu çerçevede kullanılan mekanizmalardan biri de AİHM 

olmuştur. Batı Trakya Türk azınlığının yaşadıkları ihlalleri çeşitli zamanlarda AİHM’ne 

sunduğu ve Mahkemenin de bu başvurulardan bir kısmını ilgili mevzuatına dayalı 

olarak Türk azınlığın lehine sonuçlandırmıştır638. 1990 sonrası süreçte, özellikle de 

90’ların sonlarından itibaren Batı Trakya Türk azınlığının yaşadığı olumsuzluklarda 

nispeten bir azalma olduğu gözlenmektedir. Yunanistan’ın AB’nin de etkisi ile 

azınlıklara yönelik yaklaşımlarında insan haklarını ön planda tutan, hatta 90 sonrası 

süreçte azınlık hakları merkezli yaklaşımlara doğru zorunlu yöneliminin de bu 

gelişmelerde etkisinin olduğunu yadsımak mümkün değildir. Bu genel tarihsel çerçeve 

temelinde, Türk azınlığın Yunanistan’da ne tür sorunlar yaşadığına ve bu sorunlara 
                                                 
635 Oran, Türk-Yunan İlişkilerinde…, op. cit., s. 127–130. 
636  Bir sonraki başlıkta da ayrıntılı olarak ele alınacağı gibi, Türk ulusal bilincinin devamlılığında 
Müftülüklerin rolü önemlidir. Bu nedenle de Yunanistan Hükümeti özellikle Müftülüklerle ilgili 
kısıtlayıcı düzenlemelere giderek, Türk ulusal bilincini zedelemeye çalışmıştır. Bu konuda daha ayrıntılı 
bilgi için bkz. Cin, Yunanistan’daki…, passim. 
637 Batı Trakya Türkleri, Dr. Sadık Ahmet’in demokrasi ve insan hakları konulu bir uluslararası toplantıda 
Batı Trakya Türklerinin sorunlarını dile getirmesi, özellikle ‘Türk kimliği’ konusunda yaşanan baskıları 
ifade etmesi ve sonrasında yaşanan gelişmelerde sıkıntılı günler yaşamışlardır. Dr. Sadık Ahmet 
örneğinde de görüleceği gibi, Batı Trakya Türklerinin siyasi haklarını kullanmaları engellenmiştir. Oran, 
Türk-Yunan İlişkilerinde…, op. cit. , s. 195 vd. 
638 15 Ocak 2004 tarihinde tesis edilen bu karara göre Yunanistan, toprakları zorla kamulaştırılan 10 Batı 
Trakya Türküne maddi tazminat ödemeye mahkûm edilmiştir. AİHM'den yapılan açıklamaya göre, 
Yunanistan, ailelerine ait zeytin bahçeleri 1925 yılında işgal edilen ve 1933 yılında da kamulaştırılan 10 
Batı Trakya Türküne, mahkeme masrafları da dahil  olmak üzere, toplam 1 milyon 660 bin euro 
ödeyecektir. 
http://www.westtrakien.com/batitrakya/batitrakyahaberveduyurular/insanhaklarimahkemesindenyunanista
naceza.html (e. t. 11.06.2008). 



 218

ilişkin dönemsel olarak olumlu ve olumsuz yönde gelişmelerin olup olduğuna ilişkin 

analizlere geçilmesi yerinde olacaktır. 

2.1.2. Yunanistan’da Türk Azınlığın Karşılaştığı Siyasal, Hukuki ve 

Kültürel Sorunlar 

Yunanistan’daki Türk azınlığın sorun yaşadığı temel alanlar şu şekilde 

sıralanabilir: İlk olarak ulusal kimliklerinin tanınmaması (etnik/ulusal azınlık olarak 

değil dinsel azınlık olarak tanınmaları) başlıca sorun alanlarından biridir. İkinci olarak 

azınlık hakları kapsamında kendi dillerinde eğitim ve kendi kurdukları, yönettikleri, 

denetledikleri okullara sahip olma haklarının sınırlanması/engellenmesidir. Diğerleri 

ise, toplumsal örgütlenme, yurttaşlık hakları, mülkiyet hakları, vakıflar ve müftülükler 

gibi alanlarda yaşanılan sorunlardır. Yukarıda değinilen birçok ikili ve çok taraflı 

andlaşma ve belgeye rağmen Batı Trakya Müslüman Türk azınlığı hukuki, kültürel, 

sosyal, siyasi ve ekonomik alanlarda birçok sorunla uğraşmakta, baskı ve ayrımcılığa 

maruz kalmaktadır. Azınlığın yaşadığı bu sorunlar, dönemsel olarak değişime uğrayıp 

uğramadığına ilişkin analizlerle birlikte genel bir çerçevede ele alınmaya çalışılacaktır. 

Yunanistan’ın azınlıklara, özelde de Türk azınlığa yönelik olumsuz ve baskıcı 

politikalarının temelinde, daha sonra ayrıntılı olarak değinileceği gibi, kendi güvenlik 

algılamaları yatmaktadır. Türk azınlığın, olası bir Türk yayılmacılığı durumunda, bu 

hareketin/saldırının ileri karakolu olacağı şeklindeki görüş Yunanistan’ın güvenlik 

algılamalarında ilk sırayı almaktadır. Bu nedenle, Türkiye’nin azınlıklara yönelik en 

küçük bir ifadesi dâhi Yunanistan tarafından “içişlerine karışma” olarak 

değerlendirilmektedir639. Yani Türk azınlık örneğinde, Yunanistan’ın realist çerçevede 

değerlendirilen bu algılamaları, azınlıklara ilişkin olumsuz tutumların devam etmesine 

ve azınlık hakları merkezli uygulamaların gecikmesine/yapılmamasına neden 

olmaktadır. Batı Trakya konusu, Türk-Yunan ilişkilerinin bir aracı durumuna gelmiştir. 

İki devlet arasında ilişkiler iyi ise, Batı Trakya’daki durum da olumlu bir seyre 

girmekte, baskılar azalmaktadır. Eğer ilişkiler gergin ise (bu gerginlik adalar 

konusundan da çıkabilir, AB’ne üyelik temelinde de olabilir, Kıbrıs konusunda da 

olabilir) bu durumda da baskılar çoğalmaktadır. Yunanistan ikili andlaşmalardan 

                                                 
639 Kurubaş, op. cit., s. 289. 



 219

kaynaklanan yükümlülüklerini yerine getirmediği gibi taraf olduğu uluslararası insan 

hakları ve azınlık hakları rejimlerine de uymamaktadır. Yunanistan’ın bu tutumu sadece 

Batı Trakya Türkleri ve Türkiye tarafından ifade edilmemekte, çeşitli uluslararası 

raporlarda640 ve AİHM kararlarında641 da tescil edilmektedir.  

Öncelikle Batı Trakya sorununun güvenlik boyutu bir yana bırakılarak, 

Yunanistan açısından nasıl değerlendirildiğinin ele alınması yerinde olacakır. 

Yunanistan, Batı Trakya’da yaşananları “nüfus (demografik) sorunları” şeklinde ifade 

etmektedir. Hatta bu nüfus sorunları nedeniyle ileriye yönelik olarak Batı Trakya’nın bir 

Kıbrıs, Kosova, Bosna olmasından endişe duyduklarını ifade etmektedirler. Bunun 

nedeni ise, Batı Trakya halkının köylerinde veya yerleştikleri şehirlerde içlerine kapalı 

bir biçimde, kendi eğitim kurumlarında kendi dillerinde eğitim görerek, kendi gelenek 

ve kurallarını uygulayarak yaşamayı tercih ettikleri, böylelikle de çoğunlukla aralarına 

keskin sınırlar çizdikleri, bu durumunda ileriye yönelik olarak gerilim oluşturma 

unsurları taşıdığı şeklinde açıklanmaktadır642. Ayrıca, Batı Trakya Türklerinin örneğin 

eğitim düzeylerinin çok düşük olması, ekonomik anlamda zorluk içinde olmaları gibi 

nedenlerle gelecek için gerilimli durumlar yaratabilecek marjinalleşme veya toplumun 

genelinden dışlanma gibi durumlarla da karşılaşabilecekleri ifade edilmektedir643.  

Batı Trakya Türk azınlığının yaşadığı en temel sorun, ulusal kimliklerinin/etnik 

kimliklerinin tanınmaması sorunudur. Çünkü bu sorun ana dilde eğitim, vatandaşlık gibi 

sorunlarla da bağlantılıdır. Ayrıca, daha öncede belirtildiği gibi, sorun, sadece Türk 

azınlık açısından değil, diğer azınlık grupları açısından da geçerli temel bir nitelik arz 

etmektedir. Yunan devleti, Batı Trakya Müslüman Türklerinin, “Türk” kimliğini kabul 

etmemekte, bu grubun “Müslüman azınlıklar” olduğunu ifade etmektedir. Oysaki 

tarihsel süreçte karşılaşılan örneklerde ve tespit edilen belgelerde, özellikle 1967 yılına 

kadarki süreçte, Yunan toprakları üzerinde Türk kimliğinin tanındığı ve Türkçenin 

serbestçe kullanıldığı, dolayısıyla Yunanistan topraklarında yaşayanların Türk azınlık 

                                                 
640  Helsinki Watch, Destroying Ethnic Identity: The Turks of Greece, New York, 1990. 
http://www.hrw.org/reports/pdfs/g/greece/greec991.pdf (e. t. 04.06.2008). 
641  Örneğin, Gümülcine seçilmiş müftüsü İbrahim Şerif’in Eylül 1997 yılında AİHM’ne açtığı dava 
Aralık 1999 yılında sonuçlanmış ve AİHM tarafından, AİHS’nin 9. maddesi çerçevesinde Yunanistan din 
ve inanç özgürlüğünü ihlal ettiği tespit edilmiştir.  
642  Gümülcine 30 Haziran 1992 tarihli ve 331 sayılı Gerçek gazetesi’nden aktaran Cin, 
Yunanistan’daki…, op. cit., s. 21.  
643 Heraclides, op. cit., s. 307. 



 220

olarak kabul edildikleri görülmektedir. Örneğin, Yunan Hükümeti, 07.10.1954 tarihli ve 

3065 sayılı “Batı Trakya’daki Türk Okullarının İşleyişi ve Denetimi Hakkındaki 

Yasayı” yürürlüğe sokarak, Batı Trakya Müslüman Türklerinin Türk kimliğini resmen 

kabul etmiştir. Batı Trakya’da azınlığa ait bütün okulların tabelalarının “Türk Okulu” 

şeklinde hem Türkçe hem de Yunanca yazılı olması zorunlu tutulmuştur. Ancak 21 

Nisan 1967 tarihinde Yunanistan’da askeri darbe olup, cunta yönetime el koyunca 

“Türk” kimliğinin tanınması yönündeki politikalarda da değişiklikler yaşanmıştır. 

Albaylar Cuntası, Lozan Barış Andlaşması’ndan da kaynaklı Batı Trakya’da sadece 

Müslüman azınlık olduğunu Türk azınlığın bulunmadığını ifade etmeye başlamıştır644. 

Türk azınlığın yaşadığı sorunlardan bir diğeri de vatandaşlık konusundadır. 

Çünkü Yunanistan, Batı Trakya’da yaşayan Türk azınlığın sayısında bir azalmanın 

olmasını umut ettiği/planladığı için çeşitli vesilelerle bunu gerçekleştirmeye 

çalışmaktadır. Bu yöndeki uygulamalardan biri de Yunan Vatandaşlık Yasası’nın 19. 

maddesidir645. Yasanın ilgili maddesi 1998 yılında kaldırılmıştır, ancak o döneme kadar 

ki uygulamalarla yaklaşık 60.000 Batı Trakya Türk azınlığı Yunan devleti tarafından 

vatandaşlıktan çıkartılmıştır646. Çünkü bu maddeye göre, “yurt dışına çıkan Türk azınlık 

mensubu hakkında varılan kanaate göre (ülkeye geri dönme niyeti olmadığına ilişkin) 

vatandaşlıktan çıkartılabilmesi mümkündür”. Yunanistan hükümetinin Batı Trakya 

azınlığının sayılarının azalması yolundaki tek girişimi de bu olmamıştır. Örneğin, iş 

aramak için Yunanistan’ın başka bölgelerine gidenlerin Batı Trakya’ya dönmeleri 

engellenmiştir647. Böylelikle sınır bölgesinde yer alan Türklerin/Müslümanların sayıları 

azaltılarak, sınırlar açısından güvenli bir bölge oluşturulmaya çalışılmıştır. Bunların 

yanı sıra yurttaşlık hakları kapsamında değerlendirilebilecek olan örneğin, ev ve 

işyerlerine inşaat ve onarım ruhsatı verilmemesi, tarımla geçimlerini sağlayan Türk 

azınlığın traktör ehliyetlerinin verilmemesi, gibi uygulamalarda saptanmaktadır. 

Azınlığın ekonomik alanda yaşadığı sorunlar da önemlidir. Bu sorunların başında da 

mülkiyet hakkı ve özellikle topraklarının mülkiyeti konusu gelmektedir. Örneğin Batı 

                                                 
644 Turgay Cin, “Yunanistan’ın Batı Trakya Bölgesindeki Azınlık Türk mü? Müslüman mı?”, Avrasya 
Dosyası, Küresel Değerlendirme Özel, Sonbahar 2003, Cilt: 9, Sayı: 3, s. 202.  
645 M. Cosmos Megalommatis, Türk-Yunan İlişkileri ve Balkanlar-Bir Tarihçi Gözü ile Bugünün 
Sorunları, Kıbrıs Vakfı, İstanbul, tarih belirtilmemiş, s. 22. 
646 Hatipoğlu, Yunanistan’daki Etnik…, op. cit., s. 34. 
647 Oran, Türk-Yunan…, op. cit., s. 215. 



 221

Trakya’da kamulaştırma işleminin daha çok Türk toprakları üzerinde yapılması, 

zilyetliğin ve tapuların tanınmaması, hatta gayrimenkul alımının yasaklanması gibi 

ayrımcılık içeren birçok işlem tespit edilmektedir. Önemli bir diğer sorun ise, Batı 

Trakya’da ulusal bilincin güçlü tutulmasında, ulusal kimliğin yok olmamasında büyük 

önem taşıyan vakıfların etkinliklerinin sınırlandırılmaya çalışılmasıdır648.  

Eğitim, bir azınlık grubunun kimliğinin korunması bakımından en temel 

haklardan veya güvencelerden biridir. Yunanistan açısından geçerliliğini koruyan 1913 

tarihli Atina Andlaşması’nın 3 No’lu Protokol’ün 15. maddesi ve Lozan Barış 

Andlaşması’nın 40–41. maddeleri gereğince, azınlığın, eğitimin Türkçe yapılacağı 

okullar kurmak, bunları yönetmek şeklindeki hakları, Yunan devletinin de bu haklara 

saygı göstermek yönündeki yükümlülükleri vardır. 1950’lere kadar bu alanda pek bir 

sorunla karşılaşılmamıştır. Ancak, yine 1967 yılında Cunta yönetiminin iş başına 

gelmesi ile azınlık eğitimi konusunda büyük sorunlar yaşanmaya başlanmıştır. Türkçe 

eğitim yapılması bir yana, okullardaki Türk isimleri yasaklanmış, Türkiye’den öğretmen 

gönderilmesi engellenmiş, Türkiye’den gelen ders kitapları kabul edilmemiştir. 

Azınlığın kendi içinde herhangi bir dinsel ve ulusal kimlik sorunu bulunmamaktadır. 

Müslüman olmakla birlikte etnik olarak da Türk kimliklerinin olduğunu ifade etmekte 

ve bunun tanınmasını istemektedirler. Yunan yönetimi ise, Lozan Barış Andlaşması’nda 

yer alan “Müslüman” sözcüğünden de hareketle Batı Trakya azınlığının Türk olduğunu 

kabul etmemektedir. Ayrıca, Müslüman azınlığın da kendi içinde türdeş olmadığını 

içlerinde Pomak ve Çingenelerin de yer aldığını ifade etmektedirler649. Türkiye ile 

Yunanistan arasında biri 1951 tarihli Kültür Andlaşması diğeri ise, 1968 tarihli Eğitim 

ve Kültür Protokol’ü (Yunanistan’ın 1992 yılında tek taraflı olarak yürürlükten 

kaldırdığını açıkladığı Protokol) olmak üzere bu konulara çözüm getiren iki düzenleme 

bulunmaktadır. Bu anlaşmalara göre, iki devlet arasında birbirlerinin ülkesinde yaşayan 

azınlıklar için öğretmen ve eğitim aracı sağlanması konularında işbirliği yapılması 

öngörülmektedir. Ancak, Yunanistan bu konuda Türkiye’ye çeşitli engeller çıkartmakta 

ve bu okullarda Yunanlı yazarlarca yazılan kitapların okutulmasını istemektedir. Ayrıca 

Yunanistan, Batı Trakya’da yaşayan Türk kökenli Yunan vatandaşlarının seçme ve 

                                                 
648 Oran, “Batı Trakya’daki…”, op. cit., s. 158-165.  
649 Ibid. 



 222

seçilme yolu ile siyasete katılmaları konusunda da çeşitli güçleştirme ve engelleme 

yollarına başvurmaktadır. Örneğin 1990 yılında seçim barajı %3’e getirilerek Türk 

azınlık içerisinden bağımsız adayların seçilmesi engellenmiştir650. 

Batı Trakya’daki azınlığın yaşadığı bir diğer sorun ise, mülkiyet haklarına 

ilişkindir. Bu topluluk esas itibarıyla toprağa bağlı bir yaşam sürmektedir. 1920 yılında 

bölge nüfusunun %65’ini oluşturan Müslüman Türk azınlık, bugün bölge nüfusunun 

üçte birini oluşturmaktadır. Yine 1923 yılında bölge topraklarının %84’üne sahip olan 

topluluk, günümüzde toprakların %40’ının altında bir orana sahiptir. Türk azınlığın 

gayrimenkul edinmesi izne tâbidir. Yunan hükümeti bölgede kamulaştırma yaparken, 

bunu daha çok Türk azınlığın malları üzerinde yapmaktadır651. 

Türk düşmanlığının, Yunan ulus-inşa sürecinin temel yapı taşlarından biri 

olduğuna yukarıda daha önce değinilmişti. Bu düşmanlık, Batı Trakya azınlığının Türk 

olarak değil de Müslüman azınlık olarak kabul edilmesinde belirleyici olmaktadır. 

Ayrıca Yunanlılar, Müslüman Türkleri, olumsuz imajlarla ilişkilendirerek “öteki” 

olarak algılamaya devam etmektedir652. Bu nedenle de zaman zaman Türk azınlığın 

Müslüman Helenler olarak ifade edildiği görülmektedir. Ayrıca bu tutumun sadece 

Türklere yönelik olmadığı yine varlıkları kabul edilmeyen Makedon azınlığa yönelik de 

benzer uygulamaların olduğunun belirtilmesi gerekir.  

1990’lı yılların ortalarına kadar Yunanistan’ın Türk azınlığa ilişkin uygulamaları 

baskıcı, azınlık haklarını ihlal eden, hatta insan haklarından uzak bir çizgide 

seyretmiştir. Ancak bu tarihten itibaren bir değişimin belirtileri gözlenmeye 

başlanmıştır. Bunun temelinde, teorik çerçevede de değinildiği gibi, liberal düşüncenin 

öncülüğünde Yunanistan’da yaşanan değişimler, insan hakları merkezli yaklaşımların 

gözetilmeye başlanması ve özellikle Avrupa’da azınlık hakları merkezli yaklaşımlara 

yönelik bir ilerlemenin/geçişin yaşanması ve bu durumun Yunanistan’ı da zorunlu 

olarak (AK, AGİT, AB üyelikleri düşünülecek olursa) etkisi altına alması gibi nedenler 

yer almaktadır.  

                                                 
650  Faruk Sönmezoğlu, Türkiye-Yunanistan İlişkileri ve Büyük Güçler, Kıbrıs, Ege ve Diğer 
Sorunlar, Der Yayınları, İstanbul, 2000, s. 346. 
651 Ibid.  
652  Gerçi bu durum Türkiye’de de Rumların, olumsuz imajlarla ilişkilendirilerek betimlenmesiyle 
paraleldir.  



 223

Yunanistan’ın Batı Trakya Türklerine yönelik izlediği politikada, Yeni 

Demokrasi Partisi’nin (YDP) iktidarda olduğu 1990–1993 döneminde ve 1996’da 

Kostas Simitis’in PASOK liderliği ve Başbakanlık görevlerini üstlenmesinden sonra 

bazı değişiklikler gözlenmiştir. YDP lideri ve Başbakan Miçotakis’in 1991 yılında Batı 

Trakya’da düzenlenen bir gezide azınlıklar için “yasalar ve idari makamlar önünde 

eşitlik” ilkesinin benimseneceğini belirtmesiyle birlikte Yunan hükümetinin azınlıklara 

yönelik politikalarındaki yumuşama başlamıştır 653 . 1990 sonrası dönemde 

Yunanistan’da yaşanan bu değişimi destekleyecek yönde uygulamaların yanı sıra resmi 

açıklamaların da ön plana çıktığı görülmektedir. Bunlardan biri, siyasi iktidarın 

geleneksel politikasında da bir değişimin başlamakta olduğuna ilişkin işaretler veren, K. 

Simitis iktidarı döneminde T. Pangalos’un yerine Dışişleri Bakanlığı’na getirilen G. 

Papandreau’nun azınlıklara ve özellikle Batı Trakya’daki Türk/Müslüman azınlığa 

yönelik yapmış olduğu açıklamadır. Papandreau’nun yapmış olduğu bu açıklama 

şöyledir: “Batı Trakya’da pek çok Türk kökenli Müslüman bulunduğuna şüphe yoktur. 

Bununla beraber, azınlıklara ilişkin konular toprak iddialarıyla birlikte gündeme 

getirilmektedir. Eğer var olan sınırlar sorgulanmıyorsa benim için kişinin kendisini 

Müslüman, Türk, Pomak ya da Bulgar olarak nitelendirmesinin bir önemi 

yoktur” 654 .Tâbi ki bu açıklamalar, Yunanistan’da büyük tepki ile karşılanmıştır 655 . 

Ancak açıklama, azınlığın dini kimlik (Müslümanlık) üzerinden değil de sahip olunan 

farklı etnik kimlikler (Türk, Pomak, Bulgar) üzerinden tanımlanması ve bunun da 

devletin en üst temsilcilerince kabul edilmesi anlamında büyük öneme sahiptir. Ayrıca 

yapılan açıklamada, özellikle Batı Trakya’daki eğitim konusunda yaşanan sıkıntıların da 

azaltılmaya çalışılacağı ifade edilmiştir. Bunun üzerine 1999 yılında Yunan Dışişleri 

Bakanlığı aldığı bir kararla, Batı Trakya’daki Türk azınlık okullarında okutulacak olan 

ve Türk Milli Eğitim Bakanlığı’nın hazırlamış olduğu ders kitaplarının dağıtılmasına 

ilişkin kararı onaylamıştır656.  

                                                 
653 Nurgül Bostan, Ali Hüseyin, “Batı Trakya’nın Değişen Yüzü”, Stratejik Analiz, Temmuz 2004, s. 66. 
654  “Gov’t Reiterates Its Position on Moslem Minority”, Athens News Agency, 1 August 1999’den 
aktaran http://turinfonet.org.tr/frame/opinion/anasayfa.html. 
655 Bkz. “Bravo Yorgo Kıyameti”, Hürriyet, 30 Temmuz 1999, s. 22. 
656 Taki Berberakis, “Atina’dan Batı Trakya Jesti”, Milliyet, 19 Ekim 1999, s. 16 



 224

Yunanistan Hükümeti önceden yeni cami yapımı ve cami onarımına nadiren izin 

vermekte iken, son yıllarda bu konuda bazı ilerlemeler kaydedildiği gözlenmektedir657. 

Ayrıca, fanatik Yunanlılar tarafından cami, türbe ve mezarlıklara yönelik saldırılarda da 

nispeten bir azalma yaşandığı söylenebilir. Bu olumlu gelişmelere rağmen hâlâ 

geçerliliğini koruyan, çözülemeyen belli başlı sorunlar da bulunmaktadır. Müftülük ve 

vakıflar sorunu bunlardan biridir. Yunanistan hükümeti, Türk azınlığa müftülerini 

seçme hakkını tanıyan 1913 Atina Anlaşması’na dayanılarak çıkartılan 2345/1920 sayılı 

yasayı iptal ederek, 1990 yılında çıkardığı bir kararname ile müftüleri atama yoluyla 

belirlemeye başlamıştır. Yunanistan, AİHM’nin aldığı iki karara rağmen, hâlâ 

Gümülcine, İskeçe ve Dimetoka müftülerini kendisi atamaya devam etmektedir. 

Atanmış müftülere karşılık azınlık ise, genellikle ortak bir tutum sergileyerek, kendi 

seçtikleri müftüleri tanımaktadır658. 1990 sonrası süreçte bir takım olumlu gelişmeler 

yaşanmakla birlikte özellikle müftülük konusunda olumlu adımlar atılmadığı 

gözlenmektedir. Daha sonra bu konuda ayrıntılı bir analiz yapılmakla birlikte, bu 

noktada şu tarihsel verinin belirtilmesi konu açısından tamamlayıcı olacaktır. Yunan 

ulusal bilincinin oluşmasında, Yunan ayaklanmasında ve Yunanistan’ın kurulmasında 

ortak din bilinci bağlamında Patrikhane’nin önemi büyük olmuştur. Bu tarihsel 

deneyime sahip olan Yunanistan’ın, aynı sürecin kendisine yönelik de 

yaşanabileceğinden kaynaklı bir korku ile Müslüman Türk azınlığın müftülük yapıları 

üzerinde sınırlamalara gitmeye çalıştığı söylenebilir659.  

Ekonomik alanda 1990 sonrası yaşanan gelişmelere de bakılacak olursa, daha 

önceden Yunanistan Hükümetinin uyguladığı arazilerin istimlâk edilmesi ve evlerin 

onarılması konularında getirilen kısıtlamaların kısmen kaldırıldığı görülmektedir. 1992 

yılından itibaren Türkler, arsa alıp satabilmekte, ev yaptırmak için izin alabilmekte, yani 

1990 öncesine göre daha rahat şartlar altında bulunmaktadırlar. Ayrıca, daha önce 

üzerinde durulan askeri yasak bölge uygulamasına da 2000 yılından itibaren son 

verilmeye başlanmıştır660 . İş bulma konusunda da Yunanistan Hükümeti’nin eskiye 

                                                 
657 Örneğin uluslararası alanda da yer bulan Kimmeria (Koyunköy) Camii’nin inşaatı tamamlanıp hizmete 
açılmıştır. Bkz. Bostan, op. cit., s. 67. 
658Ibid., s. 67-68. Bu kararlar için bkz. www.echr.coe.int/eng/press/1999/dec/serif_jud_epresse.htm (e. t. 
12.06.2008). 
659 Cin, Yunanistan’daki…, op. cit., s.  
660 Nur Batur, “Yasak Bölge 64 Yıl Sonra Tarihe Kavuşuyor”, Hürriyet, 8 Kasım 2000. 



 225

nazaran uyguladığı katı politikalarda birazda olsa yumuşamaya gitmiştir. En azından iş 

bulmada, Yunan diline hâkim olanlar için daha olumlu bir tablo gözlenmektedir661. 

Eğitim alanındaki gelişmelere bakılacak olursa; azınlığın eğitim hakları, daha 

öncede üzerinde durulduğu gibi, Lozan Barış Andlaşması’nın yanı sıra Türkiye ile 

Yunanistan arasında imzalanan 1951 tarihli Kültür Anlaşması ve 1968 tarihli 

Protokoller ile güvence altına alınmıştır. Ancak günümüzde Türk azınlık, kendi eğitim 

kurumlarını kurma ve yönetme, formasyonlu öğretmen yetersizliği, ortaokul ve lise ders 

kitaplarının eski ve günümüz ihtiyaçlarına cevap vermemesi gibi birçok eğitim sorunu 

ile karşı karşıyadır. Simitis döneminde sorunlara köklü çözümler getirilemese de bazı 

kolaylıklar sağlanmıştır. 1999 yılında çıkartılan bir yasa ile azınlık öğrencilerine Yunan 

üniversitelerinde ve teknik okullarında eğitim görme imkânı tanınmıştır662. 1999 yılında 

Yunanistan Hükümeti tarafından alınan bir kararla Türk Milli Eğitim Bakanlığı’nca 

hazırlanan kitapların dağıtımına izin verilmiştir663. Ancak günümüzde kitaplara ilişkin 

sorun kısmen çözülse de formasyonlu öğretmen açığı ve yeterli okul imkânının 

olmaması gibi sorunlar devam etmektedir.  

Türk-Müslüman azınlık okullarındaki eğitim şartlarında iyileşmeler yaşandığı, 

her ne kadar azınlık okullarındaki eğitim problemi tamamen çözülememiş olsa da, 1996 

yılından sonra her iki tarafı da memnun edecek gelişmeler gözlendiği belirtilebilir. Bu 

okullar Yunanistan Hükümeti’nin her türlü karşı çıkmasına rağmen verdikleri eğitimle, 

Batı Trakya Türkleri arasında ulusal bilinci her daim canlı tutma anlamında çok 

önemlidir 664 . Batı Trakya’da Yunan uyruklu olarak yaşayan Müslüman Türklerin, 

Hristiyan Ortodoks Yunanlı çoğunluktan farklı bir ulusal bilinçleri, farklı dini inançları, 

farklı dilleri, farklı yaşam tarzları, farklı kültürleri ve farklı örf-adetleri 

bulunmaktadır665. Bunların devamlılığı açısından sorun, yaşanan alanların hepsi başlı 

başına önem kazanmaktadır. 

                                                 
661 Bostan, op. cit., s. 69. 
662 Bruce Clark, “Young Muslims in Grece Get Mobile”, Financial Times, 11 Kasım 2003. 1990 öncesi 
dönemde Batı Trakya Türkleri çocuklarını Yunan okullarına göndermektense, özellikle Türkiye’ye 
göndermeyi tercih etmekteydiler. Ancak, günümüzde azınlık çocuklarının büyük bir kısmı, Yunan 
okullarına gitmektedirler. Böylelikle tanınan azınlık kontenjanı ile Yunan okullarında okuyan çocuklar, 
Yunan dilini de etkili bir biçimde kullanabilmektedirler. Bkz. Bostan, op. cit. ,s. 68. 
663 Berberakis, loc. cit.  
664 Mavromatis, op. cit. ,s. 362–363. 
665 Cin, Yunanistan’daki…, op. cit., s. 161. 



 226

Helsinki İnsan Hakları İzleme Komitesi (Human Rights Watch) yetkilileri, 1990 

yılında Batı Trakya’ya giderek bir rapor hazırlamışlardır. Bu raporda, Türk azınlığın 

varlığının tanınması ve diğer Yunan vatandaşlarının yararlandığı bütün medeni ve siyasi 

haklardan Batı Trakya Türklerinin de yararlanması, ayrıca kendilerini “Türk” olarak 

adlandırabilmeleri, okulları ve kuruluşlarına “Türk” diyebilmeleri konularında 

Yunanistan’a tavsiyelerde bulunulmuştur666. Uluslararası camianın da Batı Trakya ile 

ilgilenmesi, Yunanistan’da yaşanan olumlu gelişmeler açısından önemli bir etkendir.  

2000’li yıllarda Batı Trakya’daki koşulların eskiye göre biraz daha iyiye gittiği 

gözlenmektedir. Bu süreçte tâbi ki Yunanistan’ın politikalarındaki değişim başlı başına 

önemlidir. Bu değişimin temelinde ise, konjonktürel gelişmelerle birlikte azınlık hakları 

merkezli yaklaşımın liberalizmin öncülüğünde gelişmeye başlaması ve Yunanistan 

adına kurumsal liberalizm çerçevesinde düşünülecek olursa AB üyesi olarak imajının 

bozulmasına neden olan uluslararası eleştirilerin bilincine varması (bunları dikkate 

almamazlık yapamaması) yer almaktadır. Bu analizlere daha sonraki kısımlarda 

değinileceğinden diğer bir azınlık grup olan ve Türklerle hemen hemen benzer 

nedenlerle, benzer sorunlar yaşayan Makedonların incelenmesine geçilmesi yerinde 

olacaktır. 

2. 2. Makedonlar 

Yunanistan “Slav Makedonların” Yunan asıllı bir halk olduğunu iddia etmekte, 

onların Makedon etnik/ulusal kimliğini kabul etmemektedir. Tarihsel süreçte aynı 

tutumun Bulgaristan tarafından da sergilendiği, Slav Makedon kimliğinin tanınmayarak 

onların Bulgar olduklarının iddia edildiği görülmektedir. Yunanistan Hükümeti’nin 

resmi politikalarından bağımsız olarak Yunan halkının da birlikte yaşadıkları 

Makedonları Bulgar olarak adlandırdıkları görülmektedir 667 . Yunanlıların bu halkı 

Makedon olarak adlandırmaya başlamaları daha sonraki tarihlerde gerçekleşmiştir668.  

                                                 
666  Helsinki Watch Report, “Destroying ethnic identity: The Turks of Greece”, August 1990. 
http://www.hrw.org/reports/pdfs/g/greece/greec991.pdf (e. t. 04.06.2008). 
667 Makedonya Slavlarının ulusal uyanışının (ulusal bilinçlerinin canlanmasının) XIX. yüzyıl ortalarında 
başladığı görülmektedir. Bu gelişmenin yaşanmasında da Bulgar faktörü belirleyici olmuştur. Çünkü o 
dönemlerde Makedonya Slavları arasında “Bulgar” kimliğinin benimsenmesi yönündeki tutumların 
yaygın olduğu tespit edilmektedir. Ayrıca kullandıkları lehçenin de (Slav lehçesi) Bulgarların kullandığı 
lehçeye çok benzediği bilinmektedir. Ayrıca, Makedonların Bulgar ulusal hareketine de tamamen 



 227

Ege Makedonları olarak da bilinen Slav kökenli topluluk, Makedon ulusunun bir 

parçasıdır669 ve tarihi çok eskilere dayanan Makedonya’nın 1912 tarihinden itibaren 

Yunanistan hâkimiyetine geçen Ege Makedonyası’nda yaşamaktadırlar. Bölgedeki en 

etkili/kapsamlı sayımlardan biri, bu bölgelerin Osmanlı hâkimiyetinden çıktığı 1912 

Balkan Savaşları’ndan hemen önce Bulgar ve Grek kaynaklarından yararlanan 

Yugoslavlarca yapılmıştır. Bu sayıma göre, Ege Makedonya’sında yaşayan grupların 

sayıları şu şekilde tespit edilmiştir: 326.426 Makedon, 40.921 Müslüman Makedon 

(Pomak670), 289973 Türk, 4240 Hristiyan Türk, 2112 Çerkez671, 240.019 Grek, 13.753 

Müslüman Grek, 5584 Müslüman Arnavut, 3291 Hristiyan Arnavut, 45457 Ulah, 3500 

Müslüman Ulah, 59.560 Yahudi, 29.803 Çingene 672  (Roman), 8100 (diğer toplam 

1.073.549 kişi. Ancak 1913 yılından sonra özellikle 1926’ya kadarki dönemde bölgeden 

büyük göçler yaşanmış ve demografik yapıda köklü değişiklikler olmuştur (Türkiye’den 

gelen Rumların genelde bölgeye yerleştirilmeleri). Bu nedenle de bu sayılar büyük 

oranda değişmiştir673.  

İnsan hakları ve azınlık haklarını korumaya yönelik olarak BM ve AK 

çerçevesinde hazırlanmış çeşitli andlaşmalara taraf olan Yunanistan’ın, bunlardan çok 

                                                                                                                                               
katıldıkları görülmektedir. Ancak, tüm bu süreçlere/paralelliklere rağmen yaşanan bir takım gelişmeler 
sonucunda Makedonların Bulgarlardan ayrıldığı belirlemektedir. 1877 Rus-Osmanlı savaşı ile 1878 
yılında bağımsız bir Bulgar devletinin de facto kurulmuş olması ancak Makedonya’nın Osmanlı 
yönetiminde kalması, Makedon topraklarında yoğun bir biçimde Sırp ve Yunan asimilasyonist 
politikalarının uygulanması, yaşanan Birinci ve İkinci Dünya Savaşları ile bölgenin Bulgarlardan 
tamamen kopması ve Tito Yugoslavya’sında ayrı bir Makedon ulusu ve ulusal kimliği nosyonunun 
sürekli olarak vurgulanması gibi nedenlerle Slav Makedonlar ile Bulgarlar birbirlerinden 
uzaklaşmışlardır. Bu konuda daha fazla bilgi için bkz. Feroz A. K. Yasamee, “Balkanlarda Milliyet: 
Makedonya Örneği”, Çeviren: Hale Yılmaz, Yeni Balkanlar Eski Sorunlar, Bağlam Yayınları, İstanbul, 
1997, s. 71–86. 
668 Poulton, Balkanlar…, op. cit., s. 210-211. 
669 Makedon ulusunun kökenleri ve Makedonya Cumhuriyeti’nin kurulması en üst noktaya ulaşan tarihsel 
süreçleri hakkında daha ayrıntılı bilgi için bkz. Hugh Poulton, Who Are The Macedonians?, Hurst & 
Company, London, 1995.  
670 Poulton eserinde Pomakları, Müslüman Makedon olarak nitelemiştir.  
671 F. De Jong’un 1979 yılında yaptığı bir çalışmaya göre artık Batı Trakya’da Çerkez yaşamadığı ifade 
edilmektedir. Bkz. F. De Jong, “Names, Religious Denomination and ethnicity in Western Thrace, E. J. 
Brill, Leiden, 1980’den aktaran, Poulton, Balkanlar…, op. cit., s. 220. Ancak 1923 yılından İkinci Dünya 
Savaşı’na kadar Yunanistan’da Selanik ve Verya’da Müslüman Çerkezlerin bulunduğu saptanmıştır. Bkz. 
Tsitselikis, op. cit., s. 349-350.  
672 Resmi Yunan kaynaklarına göre Romanların sayısı 140.000 kadardır. Bunların 45.000 kadarı göçebe 
Müslümandır ve yaşam şartları da oldukça kötüdür.  
673  T. Simovski, “The Balkan War and Their Repercussions on the Ethnical Situation in Aegean 
Macedonia”, Glasnik, C. XVI, No.3, Skopje, 1972’den aktaran Poulton, Balkanlar…, op. cit. s. 211. Bu 
sayılara ilişkin daha fazla bilgi için bkz. Macedonian Minority in Greece, A Human Tragedy Within 
The Boundaries Of The European Union, Ministry of Foreign Affairs of Turkey, Ankara, 1999. 



 228

daha önce, 1920 yılında, Yunan Sevr’i diye bilinen andlaşmayla “bütün Yunanistan 

toprakları” üzerindeki “bütün azınlıkların” haklarını korumayı tek taraflı olarak taahhüt 

ettiği belirlenmektedir. Daha önce üzerinde durulan bu genel andlaşma ile Yunanistan, 

ülkesi üzerinde Yunan olmayan tüm azınlıklara din farkı gözetilmeksizin ayırımsız 

koruma yükümlülüğü altına girmiştir674.  

Günümüzde Ege Makedonya’sında yaşayan Slavların sayısı tam olarak 

bilinmemekle birlikte tahmini olarak 10.000 ile 300.000 arasında oldukları 

belirtilmektedir. Bazı kaynaklara göre, Yunanistan topraklarına 500.000 Makedon’un 

yaşadığı ifade edilmektedir 675 . Bu sayılardaki tutarsızlıklar temelde iki sorundan 

kaynaklanmaktadır. Birincisi, nüfus yapısının tespitinde dinin mi, yoksa ulusal kimliğin 

mi esas alınacağı sorunu diğeri ise, kendilerine etnik veya dini bir kimlik yüklenen 

grupların bunları ne kadar benimsediği ve kendilerini gerçekte ne olarak 

tanımladıklarıdır. Ayrıca nüfus sayımının kimler tarafından yapıldığına bağlı olarak da 

bu sayılar büyük değişiklik göstermektedir676. Bölgede Helenizmin hâkim olması için 

Yunanistan Hükümeti tarihsel süreçte, Ege Makedonyası’nın etnik ve demografik 

yapısını alt üst eden uygulamalara gitmiştir. Örneğin Türkiye ile gerçekleşen mübadele 

sonrasında ülkeye gelen yeni Rumlar çoğunlukla bu bölgeye yerleştirilmiştir677.  

Yunanistan’da, Türk azınlık gibi Makedon azınlık da resmi olarak 

tanınmamaktadır. Bunun temelinde de yine Yunanistan’ın güvenlik algılamaları 

yatmaktadır. Ancak Makedon azınlığın tanınmamasında bu güvenlik algılamalarının 

yanı sıra açığa çıkan bir diğer unsur daha vardır. O da, 1991 yılında bağımsızlığını ilan 

eden Makedonya ile Yunanistan’ın tarih, anayasa, bayrak gibi alanlarda yaşadığı 

sorunlar ve bunun Yunan coğrafyasında yaşayan Makedonlara etkileridir. Bu konudaki 

analizlere yeri geldiğinde değinilecektir, ancak öncelikle Makedon azınlığın Yunan 

                                                 
674 Poulton, Balkanlar…, op. cit. s. 211; Şule Kut, “Makedonya-Yunanistan Anlaşmazlığının Boyutları”, 
Yayına Hazırlayan: Kemali Saybaşılı, Gencer Özcan, Yeni Balkanlar, Eski Sorunlar, İstanbul, Bağlam 
Yayıncılık, 1997, s. 300. 
675 Peter Hill, “Macedonians in Greece and Albania: A Comparative Study of Recent Developments”, 
Nationalities Papers, Cilt 27, No:1, 1999, s. 19; İlker Alp, “Makedonya Üzerindeki Mücadeleler ve 
Makedonya Cumhuriyeti”, Derleyen: Murat Hatipoğlu, Makedonya Sorunu Dünden Bugüne, Asam 
Yayınları, Ankara, 2002, s. 72.  
676  Levent Kayapınar, “Makedonya’daki Etnik Grupların Türkiye ve Yunanistan Açısından 
Değerlendirilmesi”, Stratejik Araştırmalar Dergisi, Sayı: 3, Yıl: 2 (Şubat 2004), s. 87.  
677 Bostan, op. cit., s. 84. 



 229

topraklarındaki tarihi üzerinde durulması konunun bütünlüğü açısından önem 

taşımaktadır.  

2.2.1. Makedonların Yaşadıkları Coğrafyaları ve Kısa Tarihçeleri 

Ege Makedonyası diye adlandırılan bölge, tüm Balkanlar açısından merkezi ve 

stratejik bir konuma/öneme sahiptir. Orta Avrupa’yı Akdeniz’e bağlayan Morava ve 

Vardar nehirlerinin oluşturduğu iki Makedon vadisi, asıl Makedonya’nın büyük merkezi 

Selanik’e kadar uzanmakta olup, tarih boyunca da çeşitli fetih hareketlerine maruz 

kalmıştır 678 . Ayrıca Balkanların dağlık yapısı düşünülecek olursa tarıma elverişli 

toprakları ile Makedonların yaşadıkları yerlerin stratejik önemi bir kez daha 

artmaktadır679.  

Makedonya çağlar boyunca çeşitli kavimlerin istilasına uğradığı için farklı dil ve 

dinlerden insanların yaşadığı bir bölge halini almıştır. Tarih boyunca Keltler, İllirler, 

Traklar, Dorlar, Avarlar, İskitler, Kumanlar, Mikenler, Bulgarlar, Slavlar Romalılar 

bölgeyi istila etmiş veya yerleşmişlerdir. M.Ö. birinci binin başlarında Makedon adlı 

küçük bir kavim I. Perdikas’ın önderliğinde bölgede yönetim kurmuştur. Bu tarihten 

itibaren de Makedonlar ve Yunanlılar arasında birbirlerinden çok farklı olmaları 

nedeniyle de sürekli çatışmalar çıkmış, hatta bu çekişmeler zamanın Olimpiyat 

oyunlarına kadar yansımıştır680. Makedonya’nın uzun tarihsel süreci boyunca bölgede 

Makedon Krallığı, Roma İmparatorluğu, Bizans İmparatorluğu, Bulgar ve Sırp 

Krallıkları ile Osmanlı İmparatorluğu egemenlik kurmuştur681. 

XIX. yüzyılda, o dönemin doğal gelişmesi olarak Balkanlı halklarda “ulus 

bilinci ve inşası” süreci yaşanırken, Makedonya’da da önemli gelişmeler olmuştur. 1878 

Berlin Konferansı ve Andlaşması’yla birlikte zamanın büyük devletleri Osmanlı 

yönetiminden Makedonya’da bir dizi reform yapmasını istemişler, bu reformlar yabancı 

müfettişlerin gözetiminde sürdürülmüş ve bu gelişmeyle birlikte 1878 yılında ‘tarihi 

                                                 
678 Armaoğlu, 19. Yüzyıl…, op. cit., s. 580-581.  
679 Hatipoğlu, Yunanistan’daki Etnik.., op. cit., s. 47. 
680 John Shea, Macedonia and Greece- The Struggle to Define a New Balkan Nation, McFarland & 
Company; Inc., Jefferson, 1997, s. 37, 53, 63–67.  
681 George Castellan, Balkanların Tarihi, 14–20 Yüzyıl, Çeviren: Ayşegül Yaraman Bağbuğu, Milliyet 
Yayınları, İstanbul, 1993, s. 34–35. 



 230

Makedonya sorunu’682 çıkmıştır. Bundan sonraki süreçte gerek Avrupa gerek Balkan 

diplomasisi bu sorun etrafında şekillenmiştir683.  

Makedonya’daki Slav kökenli halkın ulus bilincine erişmesinde çeşitli 

hareketlerin/örgütlerin büyük katkısı olmuştur. Bunlardan biri olan İç Makedonya İhtilal 

Örgütü’nün (VMRO) hareketleri/faaliyetleri bölgedeki asayişi tehdit eden bir nitelik arz 

etmekteydi. Ancak örgütün asıl amacı, bir “Balkan Federasyonu” içerisinde 

Makedonya’nın özerkliğini sağlamaktı ve bunun için de yöntem olarak tedhişçiliği yani 

komitacılığı tercih etmişti684. Rum ve Sırp eylemlerine karşı Makedonya’nın özerkliği 

için mücadele veren VMRO öncülüğünde Osmanlı yönetimine karşı gerçekleştirilen 2 

Ağustos 1903 tarihli İllinden ayaklanması Makedon bilincinin gelişiminde önemli bir 

dönüm noktası olmuştur. Bu tarihten itibaren Slav-Makedonların ulus bilinci pekişmiş 

ve günümüze kadar da varlığını korumuştur685.  

Makedonya’nın kaderinin belirlenmesinde Yunan tedhiş hareketleri de önemli 

rol oynamıştır. Yunanistan bölgeye yönelik yayılmacı hedeflerini ortaya koyarken 

İllinden ayaklanmasından sonra Makedonya’ya olan ilgisini de artırmıştır. 

Yunanistan’ın beklediği fırsat 1912 Balkan Savaşı’nda karşısına çıkmış, bu savaşlarda 

Makedonya’nın %52’lik bir kısmını işgal etmiştir 686 . 1912–1913 Balkan Savaşları 

Makedonya’nın kaderinde önemli bir dönüm noktası olmuştur. Bu savaşlarda Sırbistan 

Vardar Makedonyası’nı, Bulgaristan Pirin Makedonyası’nı topraklarına katarken 

Yunanistan’da Ege Makedonya’nın büyük bir kısmını topraklarına katmıştır. Böylelikle 

Makedonlar kendi topraklarının Yunan ülkesi toprakları içerisine dahil edilmesiyle 

azınlık durumuna düşmüşlerdir. Ancak, Balkan savaşlarından günümüze kadar devam 

eden süreçte bölgede uygulanan baskıcı ve ayrımcı politikalar yüzünden kimlikleri ve 

                                                 
682  1878 Berlin Konferansı’nda ve sonrasında kabul edilen Berlin Andlaşması ise, zamanın büyük 
devletleri Osmanlı yönetiminden Makedonya’da bir dizi reform yapılmasını istemişler, bunun da yabancı 
müfettişlerin gözetiminde yürütülmesini öngörmüşlerdir. Böylelikle 1878 yılında “Makedonya Sorunu” 
ortaya çıkmıştır. Makedonya sorunu hakkında daha fazla bilgi için bkz. A. Gül Tokay, “Makedonya 
Sorununa Tarihsel Bir Bakış: 1878–1908”, Yayına Hazırlayan: Kemali Saybaşılı-Gencer Özcan, Yeni 
Balkanlar, Eski Sorunlar…, Bağlam Yayınları, İstanbul,  1997, s. 23–52; Fikret Adanır, Makedonya 
Sorunu-Oluşumu ve 1908’e Kadar Gelişimi, Çeviren: İhsan Catay, Tarih Vakfı Yurt Yayınları–123, 
İstanbul, 1996, passim.  
683 L. S. Stavrianos, The Balkans Since 1453, Hurst & Company, London, 2000, s. 517–521. 
684  Gül Tokay, Makedonya Sorunu (Jön Türk İhtilalinin Kökenleri 1903–1908), Afa Yayınları, 
İstanbul, 1996, s. 37. 
685 Ibid., s. 31-48 
686 Armaoğlu, 19..,,op. cit., s. 667-669, 680-688. 



 231

hatta varlıkları dahi inkâr edilen Makedonların azınlık olarak da kabul edilmedikleri 

görülmektedir687.  

Eylül 1924 tarihinde Yunanistan ile Bulgaristan arasında imzalanan Kalfov-

Politis Andlaşması olarak bilinen belge ile Yunanistan’daki Slav kökenli Bulgar 

azınlığın haklarını koruma yükümlülüğü altına girmiştir. Ancak bu gelişmeden kısa bir 

süre sonra Yunanistan Hükümeti 1926 yılında çıkarttığı 332 sayılı bir kararname ile 

Slavca olan bütün kasaba, köy, ırmak ve dağ adlarının değiştirilmesini emretmiştir688.  

Slav Makedonların durumu Metaksas döneminde (1936–1941) diğer azınlık 

topluluklarla benzer bir biçimde iyice kötüleşmiş ve bu topluluğa yönelik asimilasyonist 

politikalar yoğunlaşmıştır. İkinci Dünya Savaşı ve sonrasında biraz daha rahatlayan 

topluluk, kendi dillerinde eğitim haklarından (Slavca) sınırlı da olsa yararlanmaya 

başlamıştır. Ancak iç savaş döneminde devlete sadakatsizlikle suçlanan Makedonlar, 

etnik kimliklerini inkâra zorlanmışlar ve resmi işlerde dillerini kullanmaları 

yasaklanmıştır.  

İç savaştan bugüne kadar ülkedeki Makedon azınlığın varlığı sürekli olarak 

reddedilmekte, hatta Türkler Müslüman Helenler şeklinde anıldığı gibi Makedonlar da 

“Slavofon Helenler” olarak adlandırılmaktadır. Bu tutumun gelişmesinde 

Yugoslavya’nın kendi Slavlarını “Makedon” olarak nitelendirmesinin de etkisi büyük 

olmuştur689. Çünkü “bölgede Makedonların yerleşiminin çok eski tarihlere dayanması 

(Yunanlılardan önce) ve tarihsel Makedonya’nın canlandırılmak istenmesi 

Yunanistan’dan toprak taleplerini beraberinde getirecektir” düşüncesi ile Makedon 

varlığı sürekli olarak inkâr edilmektedir. Bu düşünce beraberinde Makedonlara yönelik 

yoğun baskıcı politikalar doğurmuş ve bunun sonucunda da çoğu Makedon ülkeden göç 

etmiştir. Günümüzde Makedon dilinin eğitim ve kamu alanlarında kullanılmasına izin 

verilmemekle birlikte Bulgaristan ve Makedonya Cumhuriyeti’nden TV ve radyo 

programlarının izlenmesi mümkün olmaktadır. Ayrıca Makedonlarca iki ayda bir, iki 

dilli olarak yayınlanan bir dergi de çıkarılabilmektedir690. Ancak yaşanılan sorunlar 

sadece Makedon dilinin kullanılmasının yasaklanmasıyla da sınırlı değildir, Makedon 
                                                 
687 Hatipoğlu, Yunanistan’daki Etnik…,op. cit., s. 52. 
688 Poulton, Balkanlarda…, op. cit., s. 212. 
689 Ibid., s. 210-219. 
690 http://www.eurolang.net/State/greece.htm. 



 232

azınlık, aşağıda ayrıntılı olarak değinileceği gibi, daha birçok problemle de karşı karşıya 

kalmaktadır. 

2.2.2. Yunanistan’da Makedon Azınlığın Karşılaştığı Siyasal, Hukuki ve 

Kültürel Sorunlar 

Yunanistan’ın tarihi olayları algılama tarzı ve topraklarında mevcut Makedon 

azınlığı tehdit olarak görmesi Makedon azınlığın yaşadığı sorunların temelini 

oluşturmaktadır 691 . Yunanistan’ın perspektifinden bakıldığında, Makedonya ve 

Makedon isimleri ve Filip ile İskender gibi büyük imparatorlar Yunan tarihinin bir 

parçası Yunanlılara ait terimler (değerler) olarak kabul edilmektedir692. Dolayısıyla iki 

devletin “Makedonyalı İskender”de düğümlenen/çatışan tarih yorumları ve 

Yunanistan’daki Makedon azınlık meselesi gibi iki kalıcı sorun, Makedon-Yunan 

uyuşmazlığının da temel boyutlarını oluşturmaktadır 693 . Makedon azınlığın Yunan 

toprakları üzerinde yaşadığı sorunlar temelde Yunanlıların Makedon diye bir azınlığı 

kabul etmemesine dayansa da, 1991 yılında bağımsızlığını kazanan Makedonya devleti 

ile Yunanistan arasındaki tartışmalı konularda doğrudan bu azınlıklara yönelik olumsuz 

etki yaratmaktadır. B anlamda Yunan toprakları üzerinde yaşayan Makedon azınlığın 

sorunlarına değinmeden önce, Makedonya devleti ile Yunanistan arasında yaşanan 

uyuşmazlıklara değinilmesi yerinde olacaktır.  

SSCB’nin dağılmasıyla birlikte Doğu Bloku çözülmüş ve Balkanlarda eş 

zamanlı yeni gelişmeler yaşanmıştır. Eski Yugoslavya’nın dağılışı ve bu federatif yapı 

içindeki bir alt cumhuriyet olan Makedonya’da bir takım siyasi gelişmelerin hız 

kazanarak 17 Eylül 1991 tarihinde Makedonya Cumhuriyeti’nin bağımsızlığını ilan 

etmesi bu gelişmelerden biridir694. Makedonya Cumhuriyeti’nin 1991 yılında kurulması 

ile “Yeni Makedonya Sorunu” olarak ifade edilen bir süreç/sorun başlamıştır. Bu 

sorunun temelinde, Makedonya’nın öncelikle adı, kırmızı zeminli ve onaltı ışınlı 

                                                 
691 Kayapınar, op. cit. ,s. 93. 
692 Roger Just, “Triumph of the Ethnos”, Elizabeth Tonkin, Malcolm Chapman ve Mayron McDonald 
(Edits.), History and Ethnicity, Routledge, New York, 1989, s. 81.  
693 Kut, “Makedonya-Yunanistan…”, op. cit., s. 287 
694 İsmail Soysal, Şule Kut, Dağılan Yugoslavya ve Bosna Hersek Sorunu: Olaylar-Belgeler 1990–
1996, Ortadoğu ve Balkan İncelemeleri Vakfı, İstanbul, 1997, s. 4–9. 



 233

Vergina Güneşli695 bayrağı ve anayasasının Yunanistan tarafından tepki ile karşılanması 

yatmaktadır. Bağımsızlığı takiben Makedonya devleti’nin Parlamentosunca kabul edilen 

Anayasası’nın 3. ve 49. maddeleri, Yunanistan tarafından büyük tepki ile karşılanmış ve 

yaşanan baskılar/gelişmeler nedeniyle Makedonya, 1992 yılında bu maddeler üzerinde 

değişikliğe gitmiştir. Çünkü Yunanistan bu maddelerde yer alan ifadeleri696 , ulusal 

birliği ve toprak bütünlüğüne yönelik bir tehdit olarak algılamıştır. Yapılan değişiklikle 

ilgili maddelere, ‘Makedonya Cumhuriyeti’nin komşu devletlere karşı hiçbir toprak 

talebinin olmadığı’ ifadesi eklenmiştir. Yunanistan ile Makedonya arasında yaşanan bir 

diğer sorun ise, yeni kurulan devletin bayrağı ile ilgilidir. Yunanistan, ilk kabul edilen 

bayrağı kendi tarihlerine yönelik bir gasp niteliğinde değerlendirilmiş ve “Makedonya 

Yunandır” tezi sürekli olarak işlemeye başlamıştır. Bu baskıların sonucunda bayrakta da 

değişiklikler yapılmıştır. Makedonya devletinin ilk bağımsızlığını ilan ederken 

kullandığı “Makedonya Cumhuriyeti” ismi ise, Yunanistan ile sorun yaşadığı en temel 

alanlardan biridir. Yunanistan, komşusunun kullandığı Makedonya adının tüm coğrafi 

Makedonya’yı ima ettiğini ileri sürerek kuzey komşusunun bölgenin adını tekeline 

alarak Yunan Makedonya’sını yani 1988 yılından bu yana idari bölge olarak 

‘Makedhonia’ adını taşıyan kuzey Yunanistan’ı hedeflediğini, yani toprak bütünlüğünü 

tehdit ettiğini iddia etmektedir. Yunanistan tarafından Makedonya Cumhuriyeti, “Eski 

Yugoslavya Cumhuriyeti Makedonya” olarak kabul edilmektedir697. İsim meselesinin 

Yunanistan açısından bu denli sorun olmasının asıl nedeni, Yunanistan’da yaşayan 

Makedonların ayrı bir ulus olarak varlıklarının kabul edilmemesidir698. Dolayısıyla bu 

isimle bir devletin tanınması, Makedon isimli bir topluluğun da var olduğunu kabul 

etmek anlamına gelecektir. Bu nedenle de, (ama daha çok da toprak bütünlüğüne 

                                                 
695 Vergina Güneşi: Ege Makedonyası’nın güneyinde akan İnce Karası nehri kıyısındaki tarihi yerleşim 
birimi olan Vergina’da 1977 yılında yapılan bir kazıda içinde Makedonyalı Büyük İskender’in babası II. 
Filip’e ait olduğu öne sürülen kemiklerin de olduğu altın bir kutunun kapağında yer alan 16 ışınlı bir 
güneş motifidir. Makedonlar bu motife “Vergina Güneşi” Yunanlılar ise, “Vergina Yıldızı” demektedir. 
Bkz. Thanos Veremis, “The Revival of the Macedonian Question, 1991–1995”, Peter Mackridge and 
Eleni Yannakakis (edits.), Ourselves and others: the development of a Greek Macedonian cultural 
identity since 1912, Berg, New York, 1997, s. 232; Şule Kut, “Makedonya-Yunanistan…”, op. cit., s. 
295; Nurgül Bostan, “Yunanistan Açısından Çözümlenemeyen Düğüm: Makedonya Sorunu”, Stratejik 
Analiz, Mart 2004, s. 8389. 
696 Veremis, op. cit., s. 292. 
697 Ibid., s. 296–299. 
698 Şule Kut, Balkanlar’da Kimlik ve Egemenlik, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2005, 
s.19. 



 234

yönelik bir tehdit olarak algılandığı için) Yunanistan, ‘Makedonya Cumhuriyeti’ 

isminin kullanılmasını istememektedir. Tarih konusuna gelince, Makedonya 

Cumhuriyeti de ulus-devlet kuruluş aşamasında hep yapıldığı gibi olabildiğince antik ve 

tabii ki milliyetçi referanslara başvurmuştur. Aynı tarihsel referanslar Yunanistan’a 

göre, antik Yunan olarak kabul edildiği ve Eski Makedon tarihi de Yunan kesintisiz 

tarihi içerisinde değerlendirildiği için Makedonya devleti, Yunan tarihini 

çalmakla/Yunan tarihine saldırmakla suçlanmaktadır. İki tarafın da bu antik tarihi 

sahiplenme olgusunu terk etmeleri mümkün gözükmemektedir. Dolayısıyla her iki 

devlet de tarihlerinden vazgeçmeyeceklerine göre, bu sorunun yakın zamanda çözümü 

de mümkün görülmemektedir699.  

Yunan toprakları üzerinde yaşayan Makedon azınlık üyeleri de dolaylı/doğrudan 

bu iki devlet arasında yaşanan sorunların muhatabıdır. Bir kere 1991 sonrasında 

Makedonya ismini kullanan bir devletin doğması bu azınlık açısından kendilerine 

destek olacak bir akraba (hem de sınırdaş) devletin varlığı şeklinde algılanmıştır. 

Ancak, bu durum da Yunanistan’ın güvenlik algılamaları açısından olumsuz olarak 

değerlendirilmiştir. Ayrıca, Makedonya-Yunanistan anlaşmazlığında vurgulanan 

özellikle tarih konusunda düğümlenen sorunlar, Makedon azınlık açısından da 

önemlidir. Bu nedenlerle Yunanistan’da yaşayan Makedon azınlık üyeleri kültür, 

eğitim, siyasi hayat, vatandaşlık ve etnik kimliklerinin kabul edilmemesi gibi önemli 

alanlarda büyük problemler yaşamaktadırlar. Sorun alanlarından ilki, Makedon dilinin 

(ana dilin) kullanılmasına izin verilmemesidir. Daha öncede sık sık belirtildiği gibi, bir 

azınlığı en iyi şekilde asimile edebilmenin yolu, onun anadilini kullanmasına izin 

vermemektir. Bu bilinçle Yunanistan Hükümeti, Makedon halkına, hiçbir ayrılıkçı 

tutumları olmamasına rağmen, kendi dillerinde eğitim görme imkânı tanımamaktadır700. 

Hatta Yunanistan’ın uygulamaları bununla da sınırlı kalmamakta, Makedonların 

                                                 
699 Kut, “Makedonya-…”, op. cit., s. 302–303. 
700 1981 yılında iktidara gelen Andreas Papandreu’nun ilk icraatlarından biri, Üsküp’teki Kiril-i Metodi 
üniversitesinden alınan diplomaları geçersiz saymak olmuştur. Gerekçesi ise bu üniversite de Makedonca 
bir eğitimin verilmesi, oysaki böyle bir dilin gerçekte var olmamasıydı. Kopenhag Üniversitesi Doğu 
Avrupa Enstitüsü, Balkan dilleri uzmanı Prof. Jorn Ivar Qvonje ise, Makedonca’nın güney-Slav 
dillerinden biri olduğunu belirtmektedir. Bkz. Shea, op. cit., s. 180 



 235

kültürel faaliyetlerde bulunmaları da engellenmekte ve kültürlerini ayakta 

tutmak/yaşatmak için kurmak istedikleri kuruluşlara da izin verilmemektedir701. 

1912 yılında Selanik başta olmak üzere Ege Makedonya’sını ele geçiren 

Yunanistan, Makedonların kültürel haklarını ve bu bağlamda Makedonca konuşulmasını 

dahi yasaklayan ve Ege Makedonları’nı “Slavofan Helenler” olarak niteleyerek çelişkili 

uygulamalar içeren politikalar takip etmeye başlamıştır702. Bu çelişkili uygulamalara 

birçok örnek verilebilir. Örneğin, 1925 yılında 1919-Neuilly Barış Andlaşması 

çerçevesinde ve MC’nin gözetiminde Kuzey Yunanistan’daki Slav-Makedon çocukları 

için bir alfabe kitabı hazırlanıp yayınlanmıştır. Neuilly Andlaşması’nın 9. maddesinde 

yer alan “Yunanca bilmeyen çocuklar ilkokul seviyesinde kendi anadillerinde eğitim 

görme hakkına sahiptirler” hükmü gereğince bastırılan ve ABECEDAR diye bilinen bu 

alfabe kısa sürede Yunanistan Hükümeti tarafından yasaklanıp imha edilmiştir 703 . 

Yunanistan sadece dil kullanımı konusundaki bu engelleme ile de kalmamış, Makedon 

kültürünün yaşatılması amaçlı kurulan “Makedon Kültür Merkezi” isimli kuruluşun da 

yasalar gereğince kayıt olma talebini reddetmiştir. 1990 yılında Florina’daki Yüksek 

Mahkeme tarafından reddedilen bu başvurunun sebebi ise, bu kuruluşun 

Yunanistan’daki Makedon azınlığın varlığını teyit etme amaçlı bir hareket olduğu 

şeklinde belirtilmiştir704.  

Yugoslavya döneminde Slavlara, Makedonyalı denmeye başlanılmıştır (Yani 

daha önceleri Yunan veya Bulgar olarak adlandırılan topluluk artık Makedon olarak 

anılmaya başlanmıştır). Ancak bu durum Yunanlıların büyük tepkisini kazanmıştır. 

Günümüze kadar devam eden bu tepkinin nedeni, Makedon isminin kullanılmasının 

Slavların bölgeye Yunanlılardan önce gelmelerini çağrıştırması ve bununda Yunan tarih 

inşasını zedeleyebileceği şeklindeki kaygıdır 705 . Bir yandan Makedon varlığı kabul 

edilmezken, diğer yandan da ülkedeki Makedonlar bir şekilde başka yerlere göç 

ettirilmeye, hatta sınır dışı edilmeye çalışılmıştır. Örneğin, iç savaş sonrasında 

                                                 
701 Bostan, “Yunanistan…”, op. cit. ,s. 85. 
702 Panorama, Vol.:2, No.:1, Macedonian Cutural Society/SKRA, Adelaide1996, s. 19 vd.’dan aktaran, 
Hatipoğlu, Yunanistan’daki Etnik...,op. cit., .s 53. 
703 Shea, op. cit. ,s. 109–111. 
704 Damla Aras, “Yunanistan’daki Slav-Makedon Azınlığı ve Problemleri, Derleyen: Murat Hatipoğlu, 
Makedonya Sorunu Dünden Bugüne, Asam Yayınları, Ankara, 2002, s. 98. 
705 E. Kofos, “ The Macedonian Question , the Politics of  Mutation”, Institute for Balkan Studies, 
Teselanik, 1987’den aktaran Poulton, Balkanlarda…, op. cit., s. 214. 



 236

Makedonyalılar Yunan devletine karşı sadakatsizlikle suçlanarak “istenmeyen 

yabancılar” olarak nitelendirilip, sınırlardan güvenlik kaygıları ile uzaklaştırılmaları için 

çeşitli uygulamalara gidilmiştir 706 . Bu çerçevede Ege Makedonya’sının etnik ve 

demografik yapısını alt üst eden uygulamalar gözlenmiştir. Örneğin, Türkiye, 

Bulgaristan, SSCB, Sırbistan ve diğer ülkelerden göç eden “yeni Yunanlılar” ağırlıklı 

olarak Ege Makedonya’sına yerleştirilmişlerdir. Ege Makedonyası’nın nüfusu 1920 

yılında 1.070.000 iken, mübadelede buradan 388.146 Müslüman/Türk ayrılmış ve 

geriye ortalama 650.000 kişilik bir nüfus kalmıştır. Bunların ise çok az bir kısmının ana 

dilinin Yunanca olduğu ancak, esas itibarıyla Slav-Makedonlardan oluştukları çeşitli 

kaynaklarda belirtilmektedir. Yunanistan’ın uyguladığı iskân politikası sonucunda Ege 

Makedonyası’na, hem Türkiye’den hem de diğer ülkelerden göç eden ortalama 

650.000–700.000 Yunanlı yerleştirilmiş ve bu iskân 1928 yılına kadar sürmüştür707. Bu 

yeni gelen Yunanlıların ise, Ege Makedonyası ile ne kültürel ne de tarihi bağları 

bulunmamaktadır. Gelenlerin kendi aralarında dahi bir ortak geçmişleri yoktur (Türkiye, 

SSCB, Bulgaristan, Sırbistan’dan geldikleri düşünülecek olursa). Dolayısıyla bu süreç 

hem yeni yerleşenler hem de bölgenin eski sakinleri olan Makedonlar açısından birçok 

sorunu içerisinde barındırmıştır.  

Yunanistan sadece 1919 tarihli Neuilly Andlaşması ile değil, ayrıca 10 Ağustos 

1920 tarihli Sevr Andlaşması’yla da (Yunan Sevr’i) Yunan asıllı olmayan ulusal 

azınlıkların korunmasını öngören bir taahhüt altına girmiştir 708 . Bulgaristan ile 

imzalanan Neuilly Andlaşması gereğince 1920 yılında, en az 85.000 Makedon’u 

Bulgaristan’a gönderen (mübadele eden) Yunanistan, 1926 yılında çıkardığı 352 sayılı 

kanunla da Ege Makedonyası’ndaki bütün yer adlarını, bütün Makedon isimlerin 

kullanımını yasaklamak, kısacası “Helenleştirmek” üzere geniş ölçekli bir kampanya 

başlatmıştır709. Bunun yanı sıra kiliseler, anıtlar, arkeolojik eserler ve mezarlıklardan 

bütün Makedonca adlar, semboller silinmiş, Slav-Makedonca yazılı dini veya edebi 

                                                 
706 Ibid., s. 215.  
707 Shea, op. cit., s. 106, Hatipoğlu, Yakın Tarihte…,op. cit., s. 326-327. 
708 Yunan Sevr’i hakkında daha ayrıntılı bilgi için bkz. Oran, Türk-Yunan…, op. cit., s. 72-75. 
709  Philip Carabott, “The Politics of Integration and Assimilation vis-à-vis the Slavo-Macedonian 
Minority of Inter-War Greece: From Parliamentary Inertia to Metaxist Repression”, Peter Mackridge and 
Eleni Yannakakis (edits.), Ourselves and others: the development of a Greek Macedonian cultural 
identity since 1912, Berg, New York, 1997, s. 66; Shea, op. cit. ,s. 109; Sayılara ilişkin farklı veriler 
vermekle birlikte bu konuda bilgi için bkz. Poulton, Balkanlarda…, op. cit., s. 211. 



 237

bütün eserlere el konulup imha edilmiştir. Makedonca yasaklanmış, 1926–1927 arasında 

zorunlu Yunanca dil kursları açılmıştır710. 

Ege Makedonyası’ndaki Yunan baskıları 1930’larda da devam etmiştir. 11 

Kasım 1930 tarihinde Yunan Başbakanı Eleftherios Venizelos düzenlediği basın 

toplantısında “Makedon ulusal azınlığıyla ilgili sorun çözümlenecek ve ben eğer millet 

öyle istiyorsa Makedon okulların açılmasına öncülük eden ilk kişi olacağım” demiştir. 

Bu konuşma ile bir Yunan Başbakanı tarafından Makedon azınlığın varlığının kabul 

edildiği de görülmektedir711.  

1936–1941 yılları arasında Metaksas diktatörlüğü döneminde Makedonca 

konuşma yasağı daha da sıkı bir biçimde uygulanmaya başlanmıştır. Ekim 1936 yılında 

çıkarılan bir yasayla, “Devlet Güvenliğine Karşı Eylemler” arasında Makedonca 

konuşmak, şarkı söylemek ve Makedon kimliğini vurgulamak da yer almıştır712. Bu 

dönemde yaşananlar her ne kadar olumsuz gelişmeler olsa da bir yandan da Ege 

Makedonları arasında ulusal kimlik bilincinin artmasına neden olmuştur.  

İkinci Dünya Savaşı ve sonrasında yaşanan gelişmeler (iç savaş) Ege 

Makedonyalılarını daha da zor şartlara sevk etmiştir. Örneğin 1947 yılında çıkarılan ve 

‘L-2’ olarak bilinen özel bir yasayla savaş sırasında komünist partizanlarla işbirliği 

yaptıkları gerekçesiyle, bu suçlamaya muhatap olan zamanının bütün Yunan 

vatandaşları vatandaşlıktan çıkarılmış ve ülkeye dönmeleri yasaklanmıştır. Bu yasa 

1985 yılında değiştirilmiş ve Yunan uyrukluların ülkeye dönülmesine izin verilmiş, 

ancak Makedonlar’a bu hak tanınmamıştır 713 . İç savaş yıllarında olumsuz tutumlar 

devam etmiş ve Makedonlar Yunanistan’a sadakatsizlikle itham edilmişlerdir. 1952 

yılının Kasım ayında iktidara gelen General Papagos’un ilk icraatı, 1953 yılında ülkenin 

kuzey bölgelerine sağlam ulusal bilince sahip yeni yerleşimcilerin (Yunan) sevk 

edilmesini öngören 2536 sayılı kararnamenin çıkartılması olmuştur714. 1954 yılında ise 

Papagos yönetimi, alınan kararlarla devlet dairelerinde çalışan Makedon asıllıları 

işlerinden çıkartmak, aynı kararname ile bölgeden ayrılan Makedonların mal ve 

                                                 
710 Shea, op. cit., s. 109. 
711 Hatipoğlu, Yunanistan’daki Etnik…, op. cit., s. 58. 
712 Poulton, Balkanlarda…, op. cit., s. 212-213; Shea, op. cit. s. 111–112.  
713 Ibid., s. 116-117.  
714 Poulton, Balkanlarda…, op. cit., s.215; Shea, op. cit. s. 117; Hatipoğlu, Yakın Tarihte…, op. cit. ,s. 
302–303. 



 238

mülklerine el koymak, bölgede yaşayan Makedonların bölge dışına göçünü ve oralara 

yerleşmesini teşvik etmek gibi uygulamalara da imza atmıştır. Böylelikle Makedon 

azınlık ülkenin daha güneyine veya adalara göç ettirilmeye ve akraba toplulukların 

yaşadığı sınırlardan uzaklaştırılmaya çalışılmıştır. Ancak Yugoslavya başta olmak üzere 

uluslararası alandan gelen tepkilerle bu uygulamaya da daha fazla devam etmemiştir. 

Ancak bunun gibi yaşanan baskılar Ege Makedonlarının başka ülkelere göç etmelerine 

neden olmuş, çoğu da özellikle Kanada, ABD ve Avustralya’ya yerleşmiştir715.  

1959 yılında çıkarılan 3958 sayılı yasa ile “doğuştan Yunan olmayan ve 

Yunanistan’ı terk edip de son beş yıldır ülkeye dönmeyen kimselerin” arazilerinin 

müsaderesi yoluna gidilmiş, bundan da en çok Ege Makedonları zarar görmüştür716. 

1962 yılında kabul edilen 4234 sayılı yasa ile “vatandaşlıktan çıkarılan kişilerin 

Yunanistan’a dönmeleri yasaklanmıştır”. 1969 yılında kabul edilen bir başka yasayla da 

etnik Yunanlıların yani zamanında SSCB’den göçen Rumların, Makedonlardan kalan 

çiftlik ve arazilere yerleştirilmesi öngörülmüş, böylelikle yaklaşık yüz bin yeni Yunanlı 

bölgeye gelerek, Ege Makedonyası’nın etnik ve demografik yapısını değiştirmiştir717. 

1967–1974 yılları arasında Makedonlar çeşitli baskılarla karşılaşmışlar ve göçler 

devam etmiş, ancak göçüp gittikleri yerlerde çeşitli dayanışma dernekleri veya birlikler 

kurarak ulusal kimliklerini korumaya çalışmışlardır718. 1984 yılında Makedon İnsan 

Hakları Merkezi Örgütlenme Komitesi adıyla bir kuruluş ortaya çıkmış ve Makedon 

azınlığın temel insan haklarını savunmak için çalışmalara başlamıştır. Bunun gibi 

örgütler, Yunanistan’ın Makedonlara uyguladığı her türlü baskıya karşı direnç 

gösterebilmeyi ve Makedoncayı her yerde özgürce konuşabilmek için mücadele 

vermeyi amaçlamışlardır719.  

Yunanistan topraklarında Makedon azınlığın yaşadığı sorunlar sadece bu azınlık 

ile Yunanistan arasında gelişen bir sorun nitelinde değildir. Çünkü bu sorunlar 

Yunanistan ile Makedonya devleti arasında da uyuşmazlık konusu olmaktadır. Üstelik 

                                                 
715 Poulton, op. cit., s. 215; Shea, op. cit. s. 118. Makedon diasporası hakkında daha fazla bilgi için bkz. 
Murat Hatipoğlu, Derleyen: Murat Hatipoğlu, “Makedon Diasporası: Ege Makedonlarının Diasporasına 
Tarihsel ve Güncel Bir Bakış, Makedonya Sorunu Dünden Bugüne, Avrasya Stratejik Araştırmalar 
Merkezi Yayınları, Ankara, 2002, ss. 109–118. 
716 Shea, op. cit., s. 118. 
717 Ibid. 
718 Ibid., s. 131, 185-187, 189, 309, 369, Poulton, Balkanlarda…, op. cit. ,s. 215. 
719 Shea, op. cit. , s.146–147. 



 239

iki devlet arasında yaşanan diğer sorunlar belki zamanla halledilebilir veya gerginlik 

unsuru olmaktan çıkartılabilir, ancak Makedon azınlık o topraklarda yaşadığı ve 

Yunanistan’da mevcut uygulamalarını değiştirmediği sürece Makedon azınlık konusu 

sorun olma özelliğini devam ettirecek gibi gözükmektedir.  

Yunanistan, 1991 yılında imzalanan AGİT Kopenhag belgesine taraf olarak 

ulusal azınlıklara mensup kişilerin kendilerini her türlü vasıtayla ve özgürce ifade 

edebilmeleri etnik, kültürel, dilsel ve dinsel kimliklerini koruyup geliştirmeleri 

konusunda üzerine düşen yükümlülükleri yerine getirmeyi kabul etmiştir. Ancak buna 

rağmen Yunanistan, ABD’nin 1991 yılında açıkladığı raporunda da belirttiği gibi, 

Makedon ve Türk azınlıklara yönelik uyguladığı ayrımcı ve baskıcı politikalarından 

vazgeçmemiştir. Yine 1994 yılında ABD’nin kabul ettiği dünyadaki insan haklarına 

ilişkin uygulamaları içeren bir rapora göre de, Slav-Makedonların kendi kimliklerini 

yansıtan dernekler kurmalarının ve Makedon kelimesini bu gibi yapılarda 

kullanmalarının engellendiği belirtilmektedir720.  

Bu bilgiler toparlanacak olursa, Makedon azınlığın Yunanistan’da yaşadığı 

sorunlar genel başlıklar halinde şu şekilde tespit edilebilir: Makedonca konuşma 

yasağının halen devam etmesi, ana dillerinde eğitim yapamamaları, kiliselerinde 

Makedonca ayin düzenleyememeleri, dernek kuramamaları ve iş hayatında ayrımcılığa 

uğramaları. Siyasi haklar açısından da Yunanistan, Makedon azınlığa karşı engelleyici 

uygulamalarda bulunmaktadır. Örneğin Yunanistan’da 6 Eylül 1995 tarihinde kurulan 

Vinojito (Gökkuşağı) adlı Makedon azınlık partisine karşı derhal tepki gösterilmiş ve bu 

yapı birçok baskı/engelleme ile karşılaşmıştır. Makedon azınlığın 1990 yılında 

uygulamaya geçirmek istediği ancak yine engellemelerle karşılaşan bir diğer yapılanma 

olan Makedon Kültür Merkezi de, Makedon azınlığın mücadelesinden önemli bir yer 

tutmaktadır. Ancak Yunanistan’ın bu oluşuma izin vermemesi, sorunu bu noktada 

bitirmemiş, aksine konu AİHM’ne taşınmıştır. AİHM, Haziran 1998 yılında aldığı bir 

kararla, Yunanistan’ın AİHS’nin 11. maddesini ihlal ettiğini tespit etmiştir. Ancak 

Yunanistan halen bu merkezin açılmasına izin vermemekte, ihalede ısrarcı 

                                                 
720 Ibid., s. 134; United States Department of State, Country Report on Human Rights Practises for 1994-
Greece, http://www.hri.org/docs/USSD-Rights/95/FYROM95.html (e. t. 20.05.2008). 



 240

davranmaktadır721 . ABD’nin yayınladığı raporlar ve AİHM’nin ihlalleri tespit eden 

kararlarının yanı sıra Human Rights Watch’da yayınladığı raporlarında Yunanistan’ı 

topraklarında yaşayan azınlıkları tanımamakla ve ihlallerde bulunmakla suçlamıştır722. 

Ancak buna rağmen Yunanistan mevcut politikalarında köklü değişiklikler yapmamıştır.  

Makedonya Cumhuriyeti’nin kurulmasıyla birlikte Yunanistan da “Makedonya 

4000 yıldır Yunandır” gibi söylemler kullanılmaya başlanmıştır. Ege Makedonyası’nın 

1912-1913’den 1988’e kadar resmen “Kuzey Yunanistan” şeklinde adlandırılması ve bu 

bölge için bir de “Kuzey Yunanistan Bakanlığı”nın kurulması, bizzat Yunanistan 

yönetiminin 75 yıl boyunca bu bölgeyi “Makedonya” olarak adlandırmadığını 

göstermektedir 723 . Gerçekten de Ege Makedonyası’na Yunan mülki dağılımı 

çerçevesinde 1988 yılına kadar sadece “Kuzey Yunanistan” denmiş, ancak bu tarihte 

çıkarılan bir yasayla “Makedonya” daha doğrusu “Makedonya-Trakya” adı verilerek, 

kullanılmaya başlanmıştır. Oysa yerli Slav-Makedon halk olsun Arnavut ve Ulahlar 

olsun bu topraklara 1500 yıldır hep Makedonya demişlerdir724. 

Makedon azınlık açısından, Makedonya Cumhuriyeti’nin kurulması bağlamında 

olumsuz gelişmeye başlayan 1990 sonrası süreç, 90’ların sonlarına doğru az da olsa 

olumlu değişimler göstermeye başlamıştır. Bu değişimlerden ilki, Makedon azınlığa 

yönelik olumlu sonuçlar doğuran 1998 yılında Kostas Simitis Hükümeti’nin aldığı bir 

kararla Vatandaşlık Yasası’nın 19. maddesini kaldırmasıdır 725 . Ayrıca, Yunanistan 

Hükümeti, 1946–1949 yılları arasında yaşanan Yunanistan İç Savaşı sırasında 

Yunanistan’a girişleri yasaklanan Makedon mültecilerin de, 10 Ağustos–31 Ekim 2003 

tarihleri arasında Yunan vizesi almak koşuluyla ülkeye girişlerine izin verildiğini 

açıklamıştır726.  

Makedon nüfusun Yunan topraklarında yaşadıkları baskılar nedeniyle 

çoğunlukla ABD, Kanada ve Avustralya gibi ülkelere göç etmeleri bir yandan 
                                                 
721 Macedonian Human Rights Movement of Canada (MHRMC): “MHRMC wellcomes the Acquittal of 
Trajan Pasois. 
722 Örneğin bkz. Human Rights Watch World’un 1999 yılında Yunanistan ile ilgili yayınladığı rapor, 
http://www.hrw.org/reports/pdfs/g/greece/greec991.pdf (e. t. 11.06.2008). 
723 Shea, op. cit., s. 107 
724 Hatipoğlu, Yunanistan’daki Etnik…, op. cit., s. 83. 
725 Türk azınlığa ilişkin bilgi verilen kısımda bu yasaya da ayrıntılı olarak değinilmişti.. Bu nedenle 
burada, ayrıntılı bilgi verilmekten kaçınılarak sadece ilgili yasanın Makedon azınlığa yönelik de 
uygulandığını ve olumsuz sonuçlar doğurduğunu vurgulamak gerekir.  
726 Bostan, “Yunanistan…”, op. cit. ,s. 89. 



 241

Yunanistan’daki Makedon nüfusun azalması anlamında olumsuz sonuçlar yaratmışsa 

da, diğer yandan da Makedon ulusal bilincinin kaybolmaması adına olumlu sonuçlar 

doğurmuştur. Çünkü bu ülkelere yerleşen Makedonlar arasında Makedon ulusal bilinci, 

Yunanistan’da kalanlara göre daha fazla gelişmiştir. Bu durumu göç edenler açısından, 

vatan saydıkları topraklardan uzak kalmanın yarattığı bir sonuç olarak açıklamak 

mümkündür. Yunanistan’da kalanlar açısından da ulaşılan bu olumsuz sonuç, uygulanan 

asimilasyonist politikaların ne denli başarılı olduğunun bir göstergesidir. Özellikle 

sonradan ülkeye gelen Yunanlıların Makedonların yaşadıkları bölgelere 

yerleştirilmeleri, ortak olan din sayesinde çoğunluk (Yunanlılar) içinde asimile 

edilmeleri, iç savaşın yarattığı yıkım gibi gelişmeler Makedonların ulusal bilinci 

üzerinde olumsuz etkilerde bulunmuş/ulusal bilincini zedelemiştir. 

Yunanistan’da yaşayan Slav-Makedon azınlık, liderleri aracılığıyla, etnik 

kökenleri farklı olsa da kendilerini Yunan vatandaşı olarak gördüklerini ve bu nedenle 

de diğer vatandaşların (Yunanlıların) doğal olarak sahip oldukları haklara kavuşmak 

istediklerini, tek amaçlarının bu olduğunu çeşitli vesilelerle kamuoyuna 

açıklamaktadırlar. Ayrıca, Yunanistan’ın asimilasyonist politikaları karşısında 

kültürlerini korumaya çalıştıklarını, sınırları değiştirmek gibi bir hedeflerinin 

olmadığını, zira çoğunluk olarak belli bir bölgede yaşamadıkları için otonomi gibi 

çözümlerin de kendilerine uygun olmadığını ifade etmektedirler 727 . Dolayısıyla 

Makedon azınlığın kendisi tarafından Yunanistan’ın güvenlik algılamalarında bir tehdit 

unsuru olmadıkları ortaya konulmaktadır. Ancak, Yunanistan’ın kendi perspektifinden 

henüz olayı bu şekilde algılamadığı da bir gerçektir.  

2. 3. Arnavutlar 

Arnavutlar, Balkan yarımadasının en eski halklarından biri olup, köklerinin 

İllirler’e dayandığı kabul edilmektedir728. Yunanistan’da yaşayan Arnavutları üç grupta 

toplamak mümkündür: Birincisi, Ortodoks Arnavutlar (Arvanitler), ikincisi, Müslüman 

                                                 
727 Unfinished Peace, Apsen Institute and Carnegie Endowment for International Peace, 1996, s. 134’den 
aktaran Aras, op. cit., s. 106. 
728 Arnavutlar ile İllirler arasındaki bağa ilişkin bkz. Stavrianos, op. cit., s. 8–12. Balkanlar’da Arnavut 
varlığı, kökenleri, sosyal, siyasal, ekonomik ve kültürel özellikleri hakkında daha ayrıntılı bilgi için bkz. 
Nuray Bozbora, Osmanlı Yönetiminde Arnavutluk ve Arnavut Ulusçuluğunun Gelişimi, Boyut 
Kitapları, İstanbul, 1997, s. 23–51. 



 242

Arnavutlar (Çamerya Arnavutları), üçüncüsü ise, Soğuk savaş sonrasında Yunanistan’a 

gelen göçmen/sığınmacı Arnavutlar. Bunlardan ilk iki kategoride yer alan Arnavutlar, 

Yunanistan tarafından çeşitli zamanlarda sürgün gibi uygulamalara tabi tutulmuş, 

baskılara maruz kalmış ve asimilasyona uğramışlardır. Yunanistan bunların etnik 

kimliklerini ve varlıklarını tanımamakta ve bunlardan özellikle Ortodoks olanların 

Yunanlı olduğunu iddia etmektedir729. Müslüman Arnavutlar bu gruplar içerisinde en 

çok baskıya uğrayan gruptur. Hatta bu öyle bir noktaya ulaşmıştır ki, İkinci Dünya 

Savaşı’na kadar Güney Epir’de çoğunluğu oluşturan Arnavutlar, 1944 yılında ve Yunan 

iç savaşı sırasında katliamlara/soykırıma uğramışlardır. Hayatta kalanlar ise, ya 

Arnavutluk’a ya da başka ülkelere kaçmak zorunda kalmışlardır. Üçüncü kategoride yer 

alan Arnavutlar ise, Soğuk Savaş sonrasında Arnavutluk’ta yaşanan siyasal, sosyal ve 

ekonomik çalkantılar/değişimler sırasında, 1980’lerin sonu 1990’ların başlarından 

itibaren bireysel veya kitlesel olarak yasal veya kaçak yollarla Yunanistan’a gelen 

sayıları 150.000–200.000 civarında olan göçmen sığınmacı Arnavutlardır. 1998’de 

Yunan hükümetince bu grup Arnavutlar için bazı olumlu “statü” tanıma 

düzenlemelerine gidildiyse de Yunan toplumunda “Albanophabia” yani Arnavut 

düşmanlığı nedeniyle yine de bir takım sorunlar yaşamaktadırlar730. 

Yunanistan’daki etnik Arnavutların sayısı yine diğer azınlıklarla benzer bir 

biçimde, kesin olarak bilinmemektedir. Bu konuda elde iki kesin veri bulunmaktadır. 

Bir tanesi 1928 yılına aittir, buna göre anadili Arnavutça olanların sayısı 18.773 olarak 

tespit edilmiştir. Diğeri ise, 1951 yılına aittir, bu veriye göre de sayı 22.736 olarak 

gösterilmiştir731.  

2.3.1. Arnavutların Yaşadıkları Coğrafyaları ve Kısa Tarihçeleri 

Arnavutların büyük çoğunluğu bugünkü Arnavutluk ile Kosova’da ve 

Makedonya Cumhuriyeti’nde yaşamaktadırlar. Bir kısmı ise, Yunanistan’ın Epir 

bölgesi, Çamerya, Attika, Angistri Adacığı’nda, Egina Adası’nda Persika ve 

Methana’da yaşamış ve bugün hala bir kısmı yaşamaya devam etmektedirler. M.Ö. I. 
                                                 
729 Daha fazla bilgi için bkz. Ethnic Albanians In Greece, Ministry of Foreign Affairs of Turkey, 
Ankara, 1999. 
730 Georges Castellan, op. cit., s 19–20; Shea, op. cit., s. 13, 30; Hatipoğlu, Yunanistan’daki Etnik…,op. 
cit. ,s. 99–100. 
731 Poulton, Balkanlar…, op. cit., s. 227-228. 



 243

yüzyıldan itibaren bölgeye özellikle de Epir’e gelen İllirler, Balkanların en eski birkaç 

kaviminden biridir. Uzun yıllar bölgede yaşayan İllirler Antik Helenlere, Romalılara, 

Bizanslılara, Bulgarlara, Sırplara ve Venediklere karşı direnmişler ve XI. yüzyıldan 

itibaren de bölge İllirleri “Arnavut”732 adıyla anılmaya başlamışlardır733.  

XV. yüzyılın ikinci yarısından itibaren Osmanlı yönetimine giren bölge 

Arnavutları, 1912–1913 Balkan Savaşları ile bir kısmı Arnavutluk, bir kısmı Kosova 

diğer bir kısmı da Güney Epir’de kalmak üzere bölünmüşlerdir. Özellikle Yunanistan 

sınırları içinde kalan Arnavutların Birinci Dünya Savaşı sonrasında yaşanan 

gönüllü/zorunlu göçlerle sayıları iyice azalmıştır. Lozan Barış Andlaşması çerçevesinde 

uygulanan Rum-Türk Ahali Mübadelesi’yle beraber Yunanistan, bu Protokolde 

“Müslüman” ibaresinin yer almasından yararlanarak, Türklerin yanı sıra Müslüman 

Arnavutlar’ı da Türkiye’ye göndermiştir734. Bu gibi olaylarla sayıları eskiye göre bir 

hayli azalmış olan Arnavutların yaşam şartlarının da iyi olmadığı, aşağıda değinilecek 

birçok sorunla uğraştıkları tespit edilmektedir.  

2.3.2. Yunanistan’da Arnavut Azınlığın Karşılaştığı Siyasal, Hukuki ve 

Kültürel Sorunlar 

Arnavut azınlık grupları içerisinde özellikle Ortodoks Arnavut olan grup, Yunan 

ulus-inşa sürecinden ve Yunanistan’ın buna dayalı baskıcı, asimilasyonist 

politikalarından (Helenleştirmeye yönelik) oldukça olumsuz bir biçimde 

etkilenmişlerdir. Ortodoks Ulahları ve Makedonları “Vlakvofon Helenler ve Slavofon 

Helenler” diye kabul eden Yunanistan aynı şekilde Ortodoks Arnavutlar’ı da ısrarla 

“Arvanites” şeklinde adlandırmış ve Arnavutluk ile bağlarının kopması için de özel 

çaba harcamıştır735.  

Daha önceleri sayıları çok fazla olan ve çoğunlukla sınır boylarında yaşayan 

Arnavut azınlıklar, özellikle İkinci Dünya Savaşı ve sonrasındaki İç Savaş sırasında 

                                                 
732  Arnavutar kendilerine Şkiptari, ülkelerine Şkipiri ve dillerine de Arbëriştja demektedirler. Bkz. 
Hatipoğlu, Yunanistan’daki Etnik…, op. cit. ,s. 101. Dilleri için bkz. Bkz. http://www.eblul.org/greece-
gb.htm ( e. t. 12.06.2008). 
733 Castellan, op. cit. ,s. 19–20. 
734 Albanians in Greece,http://www.frosina.org/infobits/albgreece.sthml ( e. t. 12.06.2008). 
735 Tom J. Winnifrith, Shaterred Eagles: Balkan Fragments, Gerald Duckworth & Co. Ltd., London, 
1995, s. 77, 106. 



 244

özellikle ülkenin diğer bölgelerine gönderilmişler ya da sınır dışı edilmişlerdir. Bu 

nedenle günümüzde Arnavutlar, Yunanistan içinde birçok bölgede dağınık olarak 

karşımıza çıkabilmektedirler 736 . Bu uygulamanın yanı sıra kendi ana dillerini 

kullanmaları da engellenmiş ve böylelikle Arnavut dilinin Yunanistan topraklarında 

kullanımı ortadan kaldırılmaya çalışılmıştır. Ancak yine de EBLUL’un verilerine göre, 

Arnavutça ya da Yunanistan’ın ifadesi ile Arvanitçe, Yunanistan’ın orta ve güney 

kesimlerinde birbirinden kopuk ayrı bölgelerde konuşulmaya devam etmektedir737.  

Müslüman olan Çamerya Arnavutları ise, Arnavut azınlık grupları içerisinde 

belki de en kötü deneyimler yaşayan ve yaşamakta olan gruptur. Çamerya 

Arnavutlarının büyük bir kısmı, 1946–1949 yılları arasında Yunan İç Savaşının 

ardından katliama/soykırıma maruz kalmış, bir kısmı da sınır dışı edilmiştir. Sınır dışı 

edilen Çamerya Arnavutlarının büyük bir kısmı ise Arnavutluğa yerleşmiş ve 1990’ların 

başlarından itibaren Yunanistan’da kalan mal ve mülkleri için tazminat talebinde 

bulunmaya başlamışlardır738. 27 Haziran 1944 tarihi, bu katliamın/soykırımın yaşandığı 

gün olarak Çamerya Arnavutları tarafından “Çamerya Soykırımı” olarak anılmaktadır. 

Yunanistan’ın bu tarihte bölgede giriştiği soykırım, çeşitli belgelere de yansımıştır739. 

Çamerya Soykırımı, Ocak 1995 tarihinde La Haye’de Temsil Edilmeyen Milletler ve 

Halklar Örgütü’nün 4. Genel Kurul’unda gündeme gelmiş ve Çam (Çamerya) halkının 

tekrar yurtlarına dönmesi, vatandaşlık haklarının tanınması, mülklerini geri almaları ve 

Yunanistan Hükümeti’nin Çamerya’nın tarihi gerçeklerini kabul etmesi karar altına 

alınmıştır740.  

Yunanistan’ın AB üyesi bir devlet olması, özellikle soğuk savaş sonrası 

dönemde başta Arnavutluk olmak üzere birçok eski sosyalist devlet vatandaşınca iş 

bulma fırsatı olarak görülmüş ve Asya-Afrika da dâhil olmak üzere yasal/kaçak birçok 

kişi Yunanistan’a göç etmiştir. Bunların sayıları 1998 yılı için 250.000 ile 600.000 

arasında değişmektedir. İçlerinde Arnavutların sayısı ise, 250.000 ile 350.000 

                                                 
736 Shea, op. cit., s. 88 
737 http//www.eblul.org/greece-gb.htm ( e. t. 12.06.2008). 
738 Köse, op. cit., s. 324. 
739 McCarthy, Ölüm…, op. cit., s.  7–13; 
http://www.saemk.org/yayin_detay.asp?sbj=icerikdetay&id=27&dba=009&dil=tr ( e. t. 12.06.2008). 
740  http://albanian.com/main/other/cameria/resolutin.html’den aktaran Hatipoğlu, Yunanistan’daki 
Etnik..., op. cit., s. 107-108. 



 245

arasındadır. Ancak, aynı dönemde Yunanistan’dan sınır dışı edilenlerin büyük bir 

kısmını da Arnavutlar oluşturmuştur.1995 ve 1996 yıllarında Yunanistan’dan yaklaşık 

760.000 Arnavut sınır dışı edilmiştir741. 1998 yılında 375.000 yasadışı göçmen için 

geçici bir düzenleme getirilmiş ve bunlara en az iki yıllık iş buldukları takdirde 

Yunanistan’da oturma izni verileceği karara bağlanmıştır. Ancak, Yunanlılarda 

“Albanophabia” adı verilen Arnavut Düşmanlığı bu insanların iş bulup, insanca 

yaşamaları önünde de en büyük engeli oluşturmaktadır742.  

ABD’nin Demokrasi, İnsan Hakları ve Çalışma Bürosu her yıl ülkelere ilişkin 

insan hakları ve demokrasi raporu yayınlamaktadır. Son olarak 11 Mart 2008 yılında 

yayınlanan Yunanistan’ın 2007 yılına ait raporunda, azınlıklar ve insan hakları alanında 

olumlu yönde gelişmeler yaşandığı belirtilmekte, ancak bazı sorunların hâlâ devam 

ettiği ve gelişmelerin de yavaş seyrettiğinin altı çizilmektedir. Arnavut azınlığın 

sorunlarına ilişkin de her ne kadar bir takım olumlu gelişmeler olsa da bunların da 

sınırlı olduğu görülmektedir. Örneğin mülkiyet hakları ve inşaat/onarım ruhsatı almak 

gibi konularda olumlu adımlar atılsa da hâlâ Arnavutluk’a yolculuk yapmak 

istediklerinde çeşitli engellerle karşılaşmaktadırlar743. 

2. 4. Ulahlar (Vlahlar) 

Teselya, Pindus bölgelerinin dağlık yerlerinde yaşayan, sayıları 300.000 

civarında olan, Latin kökenli Aromanca konuşan Ulahlar da Yunanistan’da herhangi bir 

statüye sahip olmayan azınlık grubudur. Bu topluluğun dili eğitim alanında 

kullanılmadığı gibi, medya alanında da Ulahça bir yayınları bulunmamaktadır 744 . 

1980’lerden itibaren Yunan yönetimi Ulahların, Türkler ve Makedonların aksine devlet 

için güvenliğe yönelik herhangi bir tehdit potansiyeli taşımadığını kabul etmiştir. 

Bundan kaynaklı olarak da Ulahların durumlarında bu tarihten sonra nispeten bir 

iyileşme olduğu görülmektedir. Örneğin bu dönemde Ulah Kültür Merkezi’nin 

açılmasına izin verilmiştir. Yunanistan’ın bu tutumunun arkasında Ulahların, sayılarının 

                                                 
741 International Helsinki Federation for Human Rights, Annual Report 1997 on Greece, s. 12; Eugenia 
Droukas, “Albanian in the Greek Informal Economy”, Journal of Ethnic and Migration Studies, Vol: 
24, No:2, April 1998, s. 257. 
742 Ibid., s. 360. 
743 http://www.state.gov/g/drl/rls/hrrpt/2007/100562.htm (e. t. 11.06.2008). 
744 http://www.eurolang.net/State/greece.htm ( e. t. 11.06.2008). 



 246

diğer gruplara göre çok azalmış olması, aynı ulusal kimliğe sahip herhangi bir komşu 

devletin bulunmaması ve Yunanlılar içinde asimile olma potansiyellerinin yüksek 

olması gibi nedenler bulunmaktadır. Ancak Yunanistan’ın genel azınlık politikası 

çerçevesinde Ulahları da azınlık olarak kabul etmediği, “farklı bir diyalekt konuşan 

Yunanlılar” olarak nitelediğinin belirtilmesi gerekir745. Ayrıca Yunanlılar, Ulahlar’ın 

pek çoğunun Yunan okullarında eğitim gördükleri ve Yunan bağımsızlık mücadelesinde 

öncü roller üstlendikleri için kendilerini Yunanlılarla aynı gördüklerini ifade 

etmektedirler746. Yunanlıların Ulahlara karşı daha hoşgörülü olmasının nedenlerinden 

birinin de bu olduğu belirtilebilir.  

Ulahlar, Makedo-Rumence konuşan747, Balkanlar’da çok eski zamandan bu yana 

yerleşik olan ve günümüz istatistiklerine göre çeşitli ülkelere dağılmış bir şekilde 

yaşayan ve sayıları 2.500.000 civarında olan bir topluluktur. Ulahlar kendilerini 

Aremin, Aromani olarak adlandırmakta, bazı batılı toplulukların ise Ulahları, Valakh, 

Sırpların Tsintsar, Arnavutların Rumeri, Yunanlıların ise Kutzovlakh şeklinde 

adlandırdıkları tespit edilmektedir748.  

The New Encyclopaedia Britannica’ya göre Ulahlar (Vlach olarak belirtilmiştir), 

ağırlıklı olarak Romanya ve Moldova’da yaşayan, Balkan yarımadasının çeşitli 

bölgelerine de yayılmış olan Avrupalı bir halktır. Ayrıca Britannica’da “her ne kadar 

Slav komşuları bunlara Volokh adını vermişlerse de Ulahlar kendilerine Romani, 

Romeni, Rumeni veya Aromani demektedirler” şeklinde bilgi verilmektedir 749 . 

Yunanlılar ise bu topluluğu, Kutsovlakh veya Roma İmparatorluğu zamanında 

Latinleşmiş Helenler olarak nitelendirmektedirler750.  

Yunanistan, topraklarında yaşayan Ulahlar’ın etnik kimliğini tanımamakta ve 

sayıları hakkında da sağlıklı bilgiler vermemektedir. En son 1961 sayımına göre 

                                                 
745 Poulton, Balkanlar…op. cit., s. 228-230. 
746 Ibid. 
747 Latince’nin bir Romence formunu konuşurlar. Yunancayı ise, gündelik dilde konuşurlar. Bkz. Poulton, 
Balkanlar…, op. cit. ,s. 228. 
748 Ibid. 
749  The New Encyclopaedia Britannica, http://www.britannica.com/eb/article-9075608/Vlach (e. t. 
21.05.2008). 
750 Achille G. Lazarou, Valaques de Grece et Union Europeenne, Athenes, 1995, s. 9-20’den aktaran 
Hatipoğlu, Yunanistan’daki Etnik…,op. cit., s. 122. 



 247

Yunanlılar, Ulahların sayısının 39.855 olduğunu, şimdilerde ise 15–20.000 arasında 

olabileceğini öne sürmektedirler751.  

Yunanistan’da iki tür Ulah dili kullanılmaktadır. Biri Megleno-Rumence, diğeri 

ise Aromanca yani Ulahçadır. Megleno-Rumence’yi konuşan grup kendisine Vlasi 

demektedir752. Winnifrith’e göre bu Megleno-Vlakhlar veya Meglen Ulahlar, esasen 

Peçenek ve Kuman (Kıpçak) Türklerinin sonradan Latinleşmiş bir koludur753.  

2.4.1. Ulahların Yaşadıkları Coğrafyaları ve Kısa Tarihçeleri 

Ulahların Yunanistan’da yaşadıkları yerler, aşağıda Harita-3’de de 

görülebileceği gibi, geçmişte olduğu gibi günümüzde de beş bölgede ağırlık 

kazanmaktadır. Birincisi Pindus dağları ve çevresi, ikincisi Teselya, üçüncüsü Ege 

Makedonyası’nın batı ve kuzeyi, dördüncüsü Vermion Dağı ve çevresi, beşinci ise, 

Selanik’in kuzeyindeki Meglen bölgesidir 754 . Ulahlara ait ilk yazılı kaynakların 

Prokopius’a ait olduğu ve bu kaynaklara dayalı olarak Ulahların bölgede yaşadıkları 

yerlerin tespit edildiği belirtilmektedir. Balkan Savaşlarından önce bölgeye ilişkin 

yapılan araştırmalarda birçok yer adında Ulahçaya rastlandığı ve bu dilin Latin kökenli 

diller içinde bağımsız ve ayrı bir dil özelliği taşıdığı belirtilmektedir. Ulahların 

Rumenlerle aynı kökten geldikleri ve göçebe/çoban yapıya sahip oldukları ifade 

edilmektedir755. 

Ulahların bir bölümünün XIX. Yüzyılın ilk yarısında Rum Ortodoks 

Patrikliği’nin eğitim ve propagandalarıyla kendilerini Yunanlılarla bir görmeye 

başladıkları ve bunların 1821 yılındaki Yunan İsyanı’nda Osmanlı yönetimine karşı 

Yunanlılarla birlikte hareket ettikleri belirtilmektedir. Ayrıca, Ulahların geniş bir 

kesiminin Osmanlı İmparatorluğu bünyesinde sadece büyük sürü çobanlığı veya kürk 

ticareti gibi işlerle uğraşmadıkları, aynı zamanda Balkan sınırlarının sarp kesimlerinde 

                                                 
751 Vlach Minority in Greece, http://www.mfa.gov.tr/grupa/ak/01.htm (e. t. 21.05.2008). 
752 World Directory of Minorities, (ed. Minority Rights Group-MRG), 1997, s. 155. 
753 Tom J. Winnifrith, The Vlachs: The History of a Balkan People, St. Martin's Press, New York, 
1987, s. 51–52. 
754 World Directory of Minorities, loc. cit. 
755 Alan J. B. Wace and M.S. Thompson, The Nomads of the Balkans: An Account of Life and 
Customs Among the Vlachs of Northern Pindus, Freeport, New York, 1971, s. 256, 271. 



 248

devletin güvendiği muhafızlar olarak da görev aldıkları çeşitli kaynaklarda ifade 

edilmektedir756. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Harita–3: Yunanistan’da Ulahların Yaşadıkları Yerler757 

Ulahların yaşamlarındaki en önemli dönüm noktalarından biri, hiç şüphesiz, 

Osmanlı İmparatorluğu tarafından 1905 yılında “millet” olarak tanınmaları olmuştur. 

Osmanlı İmparatorluğu bu statü ile birlikte Ulahlara çeşitli haklar tanımış, ancak bu 

durum Patrikhane ile Yunan halkının tepkisine yol açmıştır. Bu konularda Osmanlı 

arşivlerinde de sayısız belge bulunmaktadır758. Osmanlı İmparatorluğu tarafından 1905 

yılında tanınan Ulahlar, böylelikle diğerleri ile eşit bir biçimde bir takım haklara sahip 

olacakları (ancak çok kısa sürecek) bir döneme girmişlerdir. Ancak bu dönem çok kısa 

sürmüştür, çünkü yaşadıkları bölgeler Yunan hâkimiyetine girince bu haklarını da 

yitirmişlerdir. O dönemde elde ettikleri hakları ise, kendi yöneticilerini seçmek, kendi 

dillerinde ibadet ettikleri kilise ve eğitim aldıkları okullara sahip olmak, Osmanlı 

meclisinde temsil edilmek olarak özetlenebilir759. 

                                                 
756 Winnifrith, The Vlachs…,op. cit. ,s. 17, 41.  
757 www.aromanian.net. 
758 Bkz. Başbakanlık Osmanlı Arşivi (BOA), Yıldız- Sadaret Hususi Maruzat Evrakı (YA.HUS) Dosya 
No: 484/Vesika No.12’den aktaran Hatipoğlu, Yunanistan’daki Etnik…,op. cit. ,s. 130. 
759 Ibid., s. 130-131. 



 249

2.4.2. Yunanistan’da Ulah Azınlığın Karşılaştığı Siyasal, Hukuki ve 

Kültürel Sorunlar 

1912–1913 Balkan Savaşları sırasında Osmanlı İmparatorluğu’nun bölge 

topraklarını kaybetmesi buralarda yaşayan halkın da bu durumdan olumsuz 

etkilenmesine neden olmuştur. Ulahlar da bu gelişmelerden olumsuz etkilenen 

gruplardan biridir. Ancak bununla birlikte 1913 tarihli Bükreş Andlaşması’nda 

Yunanistan, kendi yönetimine geçen Ege Makedonya’sında yaşayan Ulahların, 

Romanya destekli okul ve kiliselerine izin vermiş, ancak bir yandan da Ulah bilincini 

köreltmek için özellikle dillerinin kullanımına ilişkin kısıtlayıcı tedbirler almaya 

başlamıştır. 1913 tarihli Bükreş Andlaşması’nın bu hakları tanımasının yanı sıra bir 

önemli özelliği daha vardır: Yunanistan bu andlaşma ile Ulahları bir azınlık grubu 

olarak tanımıştır760.  

İki savaş arası dönemde ise, Makedonlar gibi Ulahlar da Yunanca öğrenmeleri 

yönünde baskıya maruz kalmışlardır761. Ancak bu dönemde gerek yaşanan bu baskılar 

gerekse de Romanya ve İtalya’da faşist eğilimlerin yükselmesi gibi olaylar, Ulahlar 

arasında da ulusal bilincin gelişmesine neden olmuştur. İkinci Dünya Savaşı sırasında 

Yunanistan’ın bir kısım toprakları İtalyanlarca işgal edilmiş ve bu sırada Ulahlar da 

İtalyanlar tarafından kazanılmaya çalışılmıştır. Hatta bu ortamda bir Ulah tarafından 

İtalya destekli Pindus Prensliği kurulmuş, ancak Yunanistan’ın savaşta kazanan tarafta 

yer alması nedeniyle bu Prenslik uzun ömürlü olmamıştır. Romanya’da savaş 

sonrasında SSCB yanında yer aldığından Yunan topraklarında yaşayan Ulahlara bu 

döneme kadar verdiği desteği kesmiştir762.  

Ulahların bir kısmı Yunanistan’ın asimilasyonist politikalarına boyun eğerken, 

kendilerini Yunanlılardan farklı gören ve ulusal bilinci daha çok gelişmiş bir diğer 

kısmı ise ülkeyi terk ederek ABD, Avustralya gibi ülkelere yerleşmeyi tercih 

etmişlerdir. Dolayısıyla günümüzde Yunanistan dışında yaşayan bir Ulah diasparosu 

bulunmaktadır763. 

                                                 
760 The Vlachs, Greek Helsinki Monitor-Minority Rights Group-Greece, s. 5.  
761 Ibid. 
762 Hatipoğlu, Yakın Tarihte, op. cit., s. 8-103; Poulton, Balkanlar…, op. cit., s. 228-231. 
763 The Vlachs, op. cit., s. 6. 



 250

1994 yılında, AK Bakanlar Komitesi tarafından hazırlanan ve 1998 yılı başında 

yürürlüğe giren, Yunanistan’ın da imzaladığı Avrupa Bölgesel ve Azınlık Dilleri Şartı 

adlı belge, Ulah dilini de korunması gereken diller arasına almıştır. EBLUL’un da bu 

yönde girişimleri bulunmaktadır. Bu gelişmeler, daha önce belirtilen nedenlerle birlikte, 

Yunanistan’da Ulahlara yönelik bir takım olumlu gelişmelerin yaşanmasına neden 

olmuş, en temelde de Ulahların düzenlediği bir takım etkinliklere/kurulan örgütlere 

karışılmamaya başlanmıştır. Örneğin bu yapılardan biri, “Panhelenik Ulah Kültür 

Dernekleri Birliği” adlı örgüttür. İsminde her ne kadar ‘Ulah’ ibaresi yer alsa da bu 

birlik “Ulahça konuşan Yunanlılara” yöneliktir, dolayısıyla Yunanistan güdümünde 

olması nedeniyle pek ses çıkarılmamaktadır764.  

Ulahların son yıllarda, dil varlıklarının ve bir takım haklarının tehdit altında 

olmasından dolayı özellikle Romanya nezdinde girişimlerde bulunarak, destek 

beklediklerini ifade ettikleri görülmektedir. Ayrıca AK’ne de Ulahlarca çeşitli raporlar 

sunulduğu ve kendilerine yönelik AK’nin de ilgisinin çekilmeye çalışıldığı 

saptanmaktadır. Bu çabalar olumlu da sonuç vermiş ve 1996 ile 1997 yıllarında AK, 

Ulah Sorunu’nu başta dil ve kültür olmak üzere tarih bağlamında ele almıştır. 1996 

yılında İspanyol parlamenter Lluis Maria de Puig’in Ulahlarla ilgili bir raporu kabul 

edilmiştir. Bu raporda özetle, Ulah halkının kökeni, tarihi ve günümüzdeki konumu ve 

Yunanistan’ın olumsuz politikaları/uygulamaları üzerinde durulmuştur765 . AK’de bu 

raporu kabul ederek Balkanlardaki ve Yunanistan’daki Ulahların sorunlarını ve bunların 

korunması yönündeki çabaları desteklediğini ortaya koymuştur766.  

Bu çabaların çoğunun da Yunan toprakları dışında yaşayan/göç eden Ulahlarca 

sergilendiği görülmektedir. Örneğin Almanya’da yaşayan Ulahlar, AT’na başvurarak, 

Az Konuşulan Diller Bürosu ile bağlantı kurarak Ulah dilinin bu yapı tarafından 

tanınmasını sağlamıştır. Çok sayıda Ulah’ın Yunanistan dışına göç ettikleri üzerinde 

daha önce durulmuştu. Bu göçmenler arasında Romanya yanlısı (linguistik ve kültürel 

benzerliklerinden ötürü) ve Yunan ya da Yugoslav karşıtı duygular besleyenler de 

bulunmaktadır. Bu göçmenler gittikleri yerlerde çeşitli Ulah dernekleri kurmuşlar ve bu 
                                                 
764 Ibid. 
765  Council of Europe, Parliamentery Assembly, AACR, 18.97 1403–24/6/97–1-E,AS (1997) CR 18 
Provisional Edition, Report on “The Aromanias” (1333), 1997. 
766 Hatipoğlu, Etnik, op. cit. ,s. 138. 



 251

derneklerle en azından Yunanistan sınırları dışında Ulah ulusal bilincinin oluşması ve 

devamlılığının sağlanmasında önemli birer unsur olmuşlardır. Bu dernekler tarafından 

verilen çabaların ise daha çok, Ulah dilinin unutulmasının önlenmesi ve Ulah varlığının 

tanınması yönünde verildiği görülmektedir767.  

2. 5. Yahudiler 

Yunanistan topraklarında yaşayan Yahudilerin sayılarının günümüzde çok az 

azaldığı tespit edilmektedir. Bu topraklardaki tarihlerinin çok eskilere dayandığı bilinen 

Yahudilerin çoğunluğunun, yaşanan savaşlar ve ülkede takip edilen anti-semitizm 

bağlamındaki hareketlerle hayatını kaybettikleri veya başka ülkelere göç etmek zorunda 

kaldıkları saptanmaktadır. Günümüz Yunanistan’ın da 5000 ile 6000 civarında 

Yahudi’nin yaşadığı bilinmektedir. Diğer azınlık gruplarına göre sayıları az da olsa 

halen varlıklarını korumaya çalışmaktadırlar.  

2.5.1. Yahudilerin Yaşadıkları Coğrafyaları ve Kısa Tarihçeleri 

Yahudiler’in bugünkü Yunanistan Devleti’nin kapladığı topraklara ilk gelişleri 

M.Ö. III. Yüzyıla kadar dayanmaktadır. Önceleri Teselya, Makedonya, Argos, Attika, 

Mora, Girit ve Kıbrıs’a yerleşen bu Yahudilerin bir kısmı İbraniceyi unutup Antik 

Yunanca konuşmaya başlamışlardır. Roma İmparatorluğu zamanında birer Romalı 

olarak anılmışlar, daha sonra Bizans yönetiminde Haçlı Seferleri sırasında da Latin-

Frank egemenliğine girmişler, ancak daha sonra tekrar Bizans yönetimine tâbi 

olmuşlardır768.  

Yahudilerin bölgede çok daha kalabalık gruplar halinde yer almaları ise, iki 

önemli göçten sonra gerçekleşmiştir. İlk Yahudi göçü, 1430 yılında Osmanlı Padişahı 

II. Murat döneminde Aşkenasi Yahudilerinin Bavyera-Katolik Alman zulmünden 

kaçarak Osmanlı İmparatorluğu’na sığınmaları ile yaşanmıştır. İkinci Yahudi göçü ise, 

1492 yılında II. Beyazıt’ın padişahlığı döneminde Sefardimler’in İspanyol 

engizisyonlarından kaçıp yine Osmanlıya sığınmaları ile gerçekleşmiştir. Bunlar 

                                                 
767 Poulton, Balkanlar…, op. cit., s. 231. 
768 Greece, Encyclopaedia Judaica, Volume 7, Jerusalem (yty), s. 867–868. 



 252

bölgeye yerleştirilmişler ve örneğin Selanik Sefardim (İspanyol Yahudisi) kültürü için 

bir merkez haline dönüşmüştür769.  

Selanik, 1915 yılına ait verilere göre, çok sayıda Yahudi’nin yaşadığı en önemli 

merkezlerden biridir. Ancak 1990 yılı itibarıyla Selanik’te yaşayan Yahudilerin sayısı 

85.000 kişi olarak tespit edilmiştir. İlk Yahudilerin Selanik’e M.Ö 140 yılında geldikleri 

belirlense de en büyük göçün 120.000 İspanyalı Yahudi’nin yerleşmesi ile gerçekleştiği 

belirtilmektedir770.  

Yahudilerin Yunanlılar ile bir takım sorunlar yaşamaları ise, hem XVII. 

yüzyılda Yunanlıların saldırılarına maruz kalmaları, hem de 1821 yılında gerçekleşen 

Mora İsyanı sırasında yine saldırıya uğramalarıyla olmuştur. XVI. yüzyılda 

cemaatleşme sürecine giren Patras ve Arta (Mora yöresi) Yahudilerinin birçoğunun 

Yunan ayaklanması sırasında Türkler gibi hayatlarını kaybettikleri tespit 

edilmektedir771.  

XX. yüzyıl başında Balkan Savaşları öncesinde Yunanistan’da 10.000 civarında 

Yahudi hayatını sürdürmeye devam etmektedir. Çünkü 1821–1830 ayaklanma yıllarında 

ve daha sonrasında da 1840, 1851, 1891 yıllarında Yahudilere karşı Yunanlılarca 

girişilen saldırılarla çoğunun hayatlarını kaybettikleri belirtilmektedir. Balkan Savaşları 

sonrasında Yunanistan’ın Selanik, Epir, Sakız Adası, Girit ve Kavala’yı alması ile 

Yunanistan sınırları içerisine yaklaşık 100.000 Yahudi daha dahil olmuştur 772 . 

Yahudilerin de çoğunun ticaretle uğraşmaları nedeniyle örneğin Selanik’in ekonomisi 

şehrin üçte ikisini oluşturan Yahudilerin eline geçmiştir773. Yunan işgali sonrasında 

şehre sistemli bir biçimde Yunan nüfusu kaydırılmaya başlanmış ve böylelikle şehrin 

demografik yapısı da değişmiştir 774 . Birinci Dünya Savaşı sonrasında Türkiye’den 

                                                 
769 Stanford Jay Shaw, Turkey and the Holocaust: Turkey’s role in rescuing Turkey and European 
Jewry from Nazi persecution, 1933-1945, New York University Press, New York,  1993, s. 1–2; 
Antisemitism World REport-1996 (AWR), Institute for Jewish Policy Research and American Jewish 
Committee, s. 138. aktaran, Hatipoğlu, Yunanistan’daki Etnik…,op. cit., s. 146. 
770  Robert D. Kaplan, Balkanlarda Kaynayan Kazan, Çeviren: Dilek Şendil, Yayınevi Yayıncılık, 
İstanbul, 1995, s. 316–318. 
771 Shaw, op. cit., s. 2. 
772 Encyclopedia Judaica, op. cit., s. 877. 
773 Rena Molho, “Popular Antisemitizm and State Policy in Salonika during the City’s Annexation to 
Greece”, Jewish Social Studies, 50, 3–4, 1993, s. 253. Popular Antisemitism and State Policy in Salonica 
during the City’s Annexation to Greece, Jewish Social Studies, vol. L, nos.3–4, Summer-Fall 1988/1993, 
s. 253-264’den aktaran Hatipoğlu, Yunanistan’daki Etnik, op. cit. ,s. 147. 
774 Ibid., s. 255-256. 



 253

Yunanistan’a göç eden 1,2 milyon Rum da Ege Makedonyası ve özellikle Selanik’e 

yerleştirilmiş ve bu durum Yahudilerin hayatını iyice alt üst etmiştir775.Yunanistan’daki 

antisemitik hareketler 1920 ve 1930’larda zaman zaman kendisini göstermiştir. İkinci 

Dünya Savaşı’nın başında Yunanistan’da 70.000 ile 75.000 civarında Yahudi 

yaşamaktaydı, 1943 yılında ise 65.000 Yahudi’nin işgalci Almanlar tarafından temerküz 

kamplarına gönderilip, katledildikleri saptanmaktadır. Bu olumsuz gelişmeler sırasında 

Yunanlıların da Almanlarla işbirliği yaptıkları belirtilmektedir776. 1948 yılında İsrail 

devleti kurulunca Yunanistan Yahudilerinin, Yunan vatandaşlığından çıkmaları şartı ile 

ülkeyi terk etmelerine izin verilmiştir777. 

Bugün Yunanistan'ın çeşitli bölgelerinde yaşayan Yahudi azınlığın nüfusu 6.000 

civarındadır. II. Dünya Savaşı sırasında yaşanan soykırım olaylarından sonra 10.000 

civarına düşen Yahudi nüfusunun, savaşın sona ermesinden bugüne kadar ki süreçte 

daha da azalmasının iki temel nedeni vardır. Bunlardan birincisi, yukarıda da belirtildiği 

gibi, 1948 yılında İsrail devletinin kurulmasından sonra, dünyanın pek çok yerinde 

olduğu gibi, bazı Yunanistan Yahudilerinin de yüzlerce yıldır yaşadıkları toprakları terk 

ederek İsrail'e göç etmeleridir. İkinci neden ise, Yunanistan'da, savaş öncesinde olduğu 

gibi, savaş sonrasında da devam eden antisemitizm hareketleri sonucunda birçok 

Yahudi’nin bu topraklardan ayrılmak zorunda kalmasıdır. Yunanistan Yahudilerini son 

derece olumsuz şartlar altında yaşamaya mecbur eden antisemitik uygulamalar 

günümüz Yunanistan’ında da yaşanmaktadır. Yunan toplumundaki antisemitik 

eğilimler, din, eğitim, yasama-adalet işleri ve politika boyutlarında devam etmektedir778. 

2.5.2. Yunanistan’da Yahudi Azınlığın Karşılaştığı Siyasal, Hukuki ve 

Kültürel Sorunlar 

Ortodoks Hristiyan mezhebi Yunanistan tarihinde ve Yunan ulus-inşa sürecinde 

en belirleyici unsur olmuştur. Yunanistan Anayasası 779  dini özgürlüğü öngörmekle 

                                                 
775 Ibid., s. 149. 
776 Ibid., s. 150. 
777 Encyclopedia Judaica, op. cit., s. 879. 
778 https://www.abttf.org/html/index.php?link=detay&id=26&arsiv=1&typ=1 (e. t. 09.06.2008). 
779 Bu düzenleme, Anayasanın 3. maddesinde yer almaktadır. Bkz. Yunanistan Anayasası, İstanbul Bilgi 
Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2005, s. 22. 



 254

birlikte, Ortodoks-Hristiyanlığın, devletin resmi dini olduğunu da belirtmektedir. Bu 

anlamda Yahudilik temelde Anayasal düzeyde baskı ile karşılaşmaktadır.  

Yahudilerin sorun yaşadığı ikinci konu, eğitim alanıdır. Yunan eğitim sisteminin 

de son derece tutucu olduğu ve hükümetin sıkı denetimi altında bulunduğu 

bilinmektedir. Bu eğitim sisteminde sadece Hristiyan-Ortodoks öğretisinin verildiği din 

derslerinden, gayri-Ortodoks ve gayri-Hristiyan öğrencilerin muaf tutuldukları 

bilinmektedir. Diğerleri için zorunlu olan bu ders, okullarda bizler ve onlar ayrımına ve 

karşıtlığına yol açmaktadır780.  

Bir diğer sorun ise, Yunan eğitim sistemi içerisinde okutulan kitaplarda 

antisemitik metinlerin bulunması ve bunların Yahudi asıllı öğrencilere yönelik diğerleri 

arasında bir karşıtlık yaratmasıdır. Bu sorunu gidermek yani, Yunan okul kitaplarındaki 

antisemitik metinlerin ayıklanıp çıkartılması için 1988 yılında Eğitim ve Din İşleri 

Bakanlığı’na başvurularda bulunulmuş, ancak müfredatla ilgili değişikliklerin 

belirlendiği Pedagoji Enstitüsü tarafından Yahudi Yunan vatandaşların bu talepleri geri 

çevrilmiştir. En son 1997 yılında Kostas Simitis Hükümetine yapılan başvurunun da 

değerlendirilebileceği söylenmiş, ancak bütün ders kitaplarındaki Yahudi karşıtı 

metinlerden sadece altıda biri değiştirilmiştir781.  

Yunanistan'da, 1979 yılında ırk ve milliyet ayrımına karşı 1927 sayılı bir kanun 

yürürlüğe girmiştir. Buna göre, "her kim bilerek sözlü veya basın yoluyla yahut yazılı 

olarak veya resimlemeler ve sair metotlarla, toplumda açık şekilde, ırk veya milliyete 

dayalı ayrımcılığı, nefreti veya şiddeti kışkırtacak hareketlere teşebbüs eder ise iki yıla 

kadar hapis cezasına çarptırılır". Bu cezalar aynı zamanda, "ırk ayrımına yönelik örgütlü 

propaganda veya diğer faaliyetler yürütmek amacıyla teşkil edilmiş örgütleri kuran veya 

bunlara üye olanlar" için de uygulanır. Kanunun yürürlüğe girmesinden beş yıl kadar 

sonra, sosyalist eğilimli PASOK Partisi'nin desteğiyle, bu kanunda değişikliğe 

gidilmiştir. Yürürlüğe giren 1419 sayılı kanun, din sebebiyle ayrımcılığı da, ırk ve 

millet ayrımı yasağına eklemiştir. Ancak, bu iki yasa çok nadir olarak uygulanmakta ve 

Yunan mahkemeleri, çoğunlukla Yahudilere yönelik bu tür yayınların antisemitik 

                                                 
780 Hatipoğlu, Yunanistan’daki Etnik, op. cit.,s. 153.  
781 US Department of State, Greece Country Report on Human Rights Practices for 1997- Released by the 
Bureau of Democracy, Human Rights and Labor, January 30, 1998. 



 255

niteliğini yeterince belirgin bulmayarak, yasal işlem yapmamaktadır. Yasama organının 

faaliyeti ile ilgili olarak eklenebilecek bir husus da Yunanistan'da antisemitik nitelikte 

hiçbir yasanın yürürlükte bulunmadığıdır. Yani, Yunanistan Hükümeti sistematik bir 

antisemitizm yürütmemektedir. Ancak, uygulamada ortaya çıkan durum, Yunan 

halkının çeşitli katmanlarında Yahudi karşıtlığının yerleşmiş olduğunu gözler önüne 

sermektedir. Son yıllarda birçok antisemitik grup, politik parti veya örgüt çatısı altında 

antisemitik politikalarını meşrulaştırma girişimlerinde bulunmaktadır. Bunların çoğu 

aşırı sağcı gruplardır782. 

AK'nin Irkçılığı ve Hoşgörüsüzlüğü Önleme Heyeti (ECRI)’nin yayınladığı 

2003 yılı raporunda, Yunanistan'da ‘anti-semitik’ eylemlerin arttığı yönünde tespitte 

bulunulmuştur. Yunan basınında Yahudi düşmanlığı öylesine körüklenmektedir ki, 

Hükümetin İsrail ile yaptığı anlaşmalar dahi rahatlıkla eleştirilebilmektedir. Sonuç 

olarak, günümüzde Yunanistan'da antisemitizmin mevcudiyetinden şüphe duymak 

mümkün değildir. Antisemitizm bazen sadece fikir ve düşünce temelinde kalmakta, 

bazen söylemlere yansımakta ama bazen de eylem alanına dökülmektedir. Tarihsel 

kökenler ve 20. yüzyılın son yıllarında yaşanmaya devam eden eylemler göz önüne 

alındığında, antisemitizmin 21. yüzyılda da Yunan toplumunun en önde gelen duygusal 

bileşenlerinden biri olmaya devam edeceği söylenebilir. Modern bir ulus-devletin gereği 

olarak laik bir yapı, hukukun üstünlüğü, ırk ve din ayrımcılığının reddi gibi ilkeleri 

yönetim anlayışının temeline oturtması gereken Yunanistan Hükümetlerinin bu yöndeki 

çabaları pratik alana dökülmeyen söylemsel ifadelerden ibaret kalmaktadır. AB 

üyeliğinin getirdiği bazı sorumluluklar ve zorunluluklar çerçevesinde, azınlıklara 

yönelik sözde iyileştirmelere gidilse de, Yunanistan'daki Türk; Makedon, Arnavut, Ulah 

azınlıkları gibi, Yahudi azınlık da Atina kaynaklı ayrımcılığı günlük yaşamlarının her 

anında hissetmektedir783. 

Yunanistan topraklarında yaşayan ve Yahudiler ile Ulahlar gibi sayıları az olan 

bir diğer grup ise, Çingenelerdir (Romanlar). Türklerle ilgili bilgi verilirken de kısmen 

değinildiği gibi, Çingenelerin bir kısmı Müslüman bir kısmı ise Ortodoks’tur. 

                                                 
782 https://www.abttf.org/html/index.php?link=detay&id=26&arsiv=1&typ=1 (e. t. 09.06.2008); Daniel 
Perdurant, Antisemitism in Contemporary Greek Society, 
http://www.greekhelsinki.gr/english/reports/perdurant-on-greek-antisemitism.html (e. t. 09.06.2008). 
783 https://www.abttf.org/html/index.php?link=detay&id=26&arsiv=1&typ=1 (e. t. 09.06.2008). 



 256

Yunanlılar bunları “Yifti”, “Katsiveli” şeklinde adlandırmaktadır. Sosyal düzeyleri çok 

düşük olan Çingenelerin Yunanistan’daki sayısı 140.000 civarındadır. Bunların 45.000 

kadarının göçebe bir hayat sürdükleri bilinmektedir. Azınlık Hakları Grubu’nun (MRG) 

raporlarına göre, Yunanistan’da yaşayan Çingenelerin çoğunun vatandaşlığının 

bulunmadığı, temel haklardan da yoksun oldukları belirtilmektedir784.  

Çingenelerin asıl kökeni Hindistan’dır. 5. yüzyıldan itibaren Romanlar İran’a 

doğru sızmaya başlamış ve 10. yüzyılda Bizans topraklarına ulaşıp, Balkanlara 

yayılmışlardır. Osmanlı hâkimiyetinin uzun süre devam ettiği Balkanlarda, bu sebepten 

dolayı Çingenelerinde Müslüman oldukları görülmektedir. Bağımsızlıklarını geleneksel 

çizgilerde (göçebe olmaları bağlamında) korumuşlar ancak, gerek Balkanların gerekse 

de Avrupa’nın en çok dışlanan, ayrımcılığa uğrayan grubu olmuşlardır785.  

1976 yılında Yunanistan’da kabul edilen bir yasa ile resmi olmayan kamp 

alanlarını kapatılması ile bu göçebe Çingenelerin çok zor duruma düştükleri 

bilinmektedir. 1979 yılında çıkartılan bir diğer yasayla da doğum belgeleri dahi 

olmayan göçebe Çingenelere küçük oranda bir para/vergi ödeyerek kimlik kartı 

verilmesi yoluna gidilmiştir. 1980’lerden sonra Çingeneler için belirli yerlerde kalıcı 

konutlar yapılarak yerleşik hayata geçmelerine yönelik teşvik edilmişlerdir. 

Çingenelerin çoğunluğunun, bu gelişmelerle paralel olarak Yunanlılar içinde asimile 

oldukları ve son dönemlerde özellikle Ortodoks kilisesinin faaliyetleri ile Müslüman 

Çingenelerin Ortodoksluğa geçtikleri/yöneldikleri görülmektedir. Bu gelişmelerde 

göstermektedir ki, Ortodoks Kilisesi nasıl Yunan ulusal bilincinin devamlılığında 

önemli bir role sahipse, aynı şekilde Yunan olmayan unsurların da asimile edilmesinde 

oldukça önemli bir role sahiptir786.  

3. Yunanistan’ın Güvenlik Algılamaları İçerisinde Azınlıkların Yeri 

Yunanistan toprakları üzerinde yaşayan azınlıkların sorunları, çalışmanın 

konusuyla da paralel bir biçimde, güvenlik ve insan hakları boyutları ele alınmaya 

çalışılmaktadır. Daha önceki başlıklar çerçevesinde öncelikle Yunan ulus-devletinin 

kuruluşu ve ulus-inşa süreci bağlamında oluşan azınlık sorunlarına, Yunan Hükümetinin 
                                                 
784 Poulton, “Chancing Notions…”, op. cit., s. 91-92. 
785 Ibid., s. 107. 
786 Ibid., s. 91-92.  



 257

ülke topraklarında yaşayan azınlıklara yönelik kuruluşundan günümüze kadarki süreçte 

takip ettiği politikalarına ve bu azınlıkların genel özellikleri ile yaşadıkları temel 

sorunlara değinilmişti. Bu başlık çerçevesinde ise, çalışmanın teorik zemini bağlamında 

Yunanistan’ın güvenlik algılamalarının hangi temeller üzerine oturduğu ve bu 

algılamaları etkileyen tehdit unsurlarının neler olduğu, azınlıkların bir tehdit olarak 

algılanıp algılanmadığı ve azınlıklara yönelik olumlu/olumsuz 

uygulamaların/politikaların bir süreklilik arz edip etmediği ve özellikle de bu 

politikalarda 1990 sonrası dönemde değişiklikler yaşanıp/yaşanmadığı analiz edilmeye 

çalışılacaktır.  

Uluslararası alanda her aktör, güvenlik esaslarını öncelikle sahip olduğu 

donanımlarını ve içinde bulunduğu durumu dikkate alarak değerlendirir. Daha öncede 

belirtildiği gibi bir aktörün güvenlik donanımı, ordusu, istihbaratı, iletişim olanakları, 

komşuları, ekonomisi, denizlerle çevrili olup/olmaması, nüfusu, demografik dağılımı, 

doğal kaynaklara sahip olup olmaması, istikrarsız bölgelere yakınlığı gibi faktörlerle 

belirlenir. Ayrıca, devletlerin güvenlik politikaları üzerinde bu gibi donanımların/ 

unsurların (nüfus, coğrafi konum, ordu gibi) yanı sıra, bir takım faktörlerin de etkisinin 

olduğu bilinmektedir. Yukarıda da değindiğimiz bu faktörleri de şu şekilde özetlemek 

mümkündür: a) devletin askeri, ekonomik, siyasi vb. yönlerden güçsüz olması; b) 

devletin tarihsel süreçte yaşadığı kimi sorunlar (soykırım iddiaları, devletlerarası nefret 

duyguları vb.); c) toprak sorunları; d) devletin vatandaşlarının bir kısmının etnik, dinsel, 

dilsel vb. olarak farklılık oluşturması ve bunların başka devletlerle (daha çok da komşu 

devletlerle) aynı etnik, dini, dil ve kültür birliği içinde olmaları/diğer devletle birleşme 

isteği/bağımsızlık istekleri,; e) terörizme dayalı sorunlar yaşamaları veya uluslararası 

terörizm tehdidi; f) siyasi, ideolojik, dini ve devlet rejimlerinin getirdiği güvensizlikler; 

g) nükleer, biyolojik ve kitle imha gibi silahlara sahip olmaları; h) ülkeye yönelik 

emperyalist amaçlı faaliyetler veya tehditler787.  

Öncelikle Yunanistan’ın bu çerçevede sahip olduğu güvenlik donanımlarına 

bakılacak olursa coğrafi konumuyla başlanılması yerinde olacaktır. Yunanistan, 

Avrupa’nın Balkan yarımadasında yer alan, Arnavutluk, Makedonya, Bulgaristan ve 

                                                 
787 Çakmak, op. cit., s. 29-30.  



 258

Türkiye ile sınır komşusu olan bir devlettir. Ayrıca batı, güney ve doğusundan sırasıyla 

İyon, Akdeniz ve Ege denizleri ile çevrili ve irili ufaklı binlerce ada ve adacığı sahip bir 

ülke olduğunun da altının çizilmesi gerekir. Öncelikle sahip olduğu bu coğrafi konum 

nedeniyle, yani Yunanlıların kendilerinin de ifade ettiği gibi “Asya, Avrupa ve Afrika 

kıtaları arasındaki jeopolitik konumu nedeniyle, avantajlarının yanı sıra dezavantajlara 

da sahip bir ülke” konumundadır788. 

Yunanistan’ın coğrafi konumunun yanı sıra sahip olduğu sınır komşuları da 

güvenlik algılamalarında öncelikli yeri almaktadır. Sınırlarının güvenliği ya da sınır 

komşularından ülkesinin toprak bütünlüğü ve bağımsızlığına yönelik olası tehdit 

algılamaları, Yunanistan’ın güvenliğinde merkezi öneme sahiptir. Bu komşu 

devletlerden kaynaklı tehdit algılamalarının birçok nedeni saptanabilir. İlk olarak, 

Yunanistan ve komşu devletlerin sahip olduğu toprakların eski Osmanlı İmparatorluğu 

toprakları olması özellikle Türkiye’den kaynaklı tehdit algılamalarında öncelikli yeri 

almaktadır. Yine bu faktörden kaynaklı olarak ortak tarih, ortak yaşanmışlıklar ve 

bunlar içerisinde olumsuz örneklerin fazlalığı aralarında bir güvensizliğin/kuşkunun 

oluşmasına da neden olmuştur. Balkanların şiddetli etnik çatışmaların merkezi olması, 

Balkan devletleri arasında dolayısıyla da Yunanistan açısından da karşılıklı güvensizlik 

duygusunun halk grupları, uluslar ya da sadece devletler içindeki azınlıklar arasında 

hâlâ yaygın olarak varlığını korumasında önemli bir etken olmuştur. Devletlerin kendi 

ulusal sınırları içerisinde kendilerini güvende hissetmemelerinde bu etken 

belirleyiciliğini korumuştur789. Üçüncü bir faktör, sınır komşuları ile Yunanistan’ın etki 

alanlarının/etkileri altında tutmak istedikleri alanların ya da rekabet alanlarının 

                                                 
788 Yunanistan’ın sahip olduğu bu coğrafyası nedeni ile bir takım dezavantajları olduğu, hatta bu yüzden 
de güçlü müttefiklere ihtiyacı olduğu çeşitli yazarlarca da ifade edilmektedir. Örneğin, Stearns’a göre, 
“Balkan yarımadasının güney ucunda yer alan ve her ne kadar zeki ve eğitimli insanlardan oluşsa da on 
milyonluk nüfusu, 78 milyar dolarlık gayri safi milli hasılası, sınırlı doğal kaynakları ve Yunan adaları da 
dahil olmak üzere sekiz mil savunulacak toprağı olan hiçbir ülke dış politikasında sınırsız seçeneklere 
sahip olma lüksünü elde edemez. Bu nedenle de Yunanistan, bağımsızlığını elde edişinden itibaren güçlü 
müttefiklere ihtiyaç duyduğunun farkına varmıştır”. Bkz. Monteagle Stearns, “Greek Foreign Policy in 
the 1990’s: Old Signposts, New Roads”, Dimitri Constans & Theofanis G. Stavrou (edits.), Greece 
Prepares fort the Twenty-first Century, Washington, The Woodrow Wilson Center Press, 1995, içinde s. 
63–64’den aktaran S. Gülden Ayman, “Türk-Yunan İlişkilerinde Güç ve Tehdit”, Derleyen: Faruk 
Sönmezoğlu, Türk Dış Politikasının Analizi, Der Yayınları, İstanbul, 2001, içinde s. 552. 
789 Herkül Milas, “ Türk Ders Kitaplarında “Yunanlılar”: Bütünleştirici Bir Yaklaşım, Tarih Eğitimi ve 
Tarihte “Öteki” Sorunu, 2. Uluslararası Tarih Kongresi Tebliğler, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 2. Baskı, 
İstanbul, 2007, s. 262. 



 259

çakışmasıdır. Yine Türkiye-Yunanistan örneğinde çok açık bir biçimde tespit 

edilebildiği gibi, örneğin Balkanlarda öncü rol oynama gibi faktörlerin devreye girdiği 

ya da rekabet alanlarının (siyasi, askeri, ekonomik, kültürel) kesiştiği ve bu devletlere 

90 sonrası süreçte Arnavutluk, Makedonya gibi Balkan devletlerinin de eklenmesi ile bu 

mücadelenin daha da yoğunlaştığı gözlenmektedir. Dördüncü bir neden ise, tüm Balkan 

ülkeleri gibi Yunanistan’ın da toprakları üzerinde yaşayan ve ulusal azınlık niteliğine 

sahip olan azınlıklarının olmasıdır. Yunan devleti her ne kadar resmi politikası 

çerçevesinde bunların azınlık olarak varlığını kabul etmese de bu azınlıklar, dini 

kimliklerinin yanı sıra etnik kimliklerinin de tanınması ve azınlık haklarının güvence 

altına alınması yönünde mücadele vermektedirler. Bu azınlıklar, ülke içindeki birliğin 

ve ülkenin toprak bütünlüğüne yani Yunan ulus-devletinin devamlılığına da büyük 

tehdit olarak algılanmaktadırlar. Ancak bunun kadar önemli olan bir husus da, bu 

azınlık gruplarının çoğunluğunun komşu devletlerle soydaş olmaları (ulusal azınlık 

niteliğinde olmaları) nedeniyle, Yunanistan tarafından tehdit olarak algılanmaktadır.  

Bu sayılan nedenler çerçevesinde öncelikle komşu devletlerden algılanan 

tehditler değerlendirilecek olursa, ilk sırada Türkiye’ye yer verilmesi yerinde olacaktır. 

Çünkü Türkiye, Yunanistan açısından yukarıda sayılan tehdit unsurlarının hepsini 

taşıyan ve en belirleyici olan komşu devlet özelliği taşımaktadır. Türkiye ile Yunanistan 

arasında güvenliklerine yönelik tehdit olarak değerlendirilen birçok konu olduğu 

bilinmektedir (Kıbrıs, Ege adalarının silahlandırılması, kıta sahanlığı, karasuları ve hava 

sahası sorunları, AB üyeliği çerçevesinde yaşanan gerilimler, Ruhban okulu ve Fener 

Rum Patrikhanesi sorunu gibi). Ancak bu çalışmanın gerek konusu gerekse de amacı 

itibarıyla-azınlıkların ulus-devlet güvenliğindeki yerinin analiz edilmesinden kaynaklı 

olarak-sadece iki devlet arasındaki azınlıklar bağlamında algılanan tehditler 

değerlendirilme konusu yapılacak diğer sorunlara ise değinilmeyecektir. Yunanistan’ın 

neden Türkiye’yi bir tehdit unsuru olarak gördüğü sorusuna çok sayıda cevap verilmesi 

mümkündür. Bunlardan ilki, iki devlet arasındaki büyük orandaki nüfus farkıdır. 

Türkiye’nin Yunanistan’dan yaklaşık olarak 10 kat daha fazla nüfusa sahip olması bu 

tehdit algılamasında önemli bir yere sahiptir. Ayrıca, bu nüfus oranı, sadece 

Türkiye’den algılanan tehditlerde değil genel olarak Yunanistan’ın güvenlik 

algılamalarında da öncelikli bir konu olmaktadır. Çünkü, Yunanistan’ın, azalan doğum 



 260

oranı ve artan yaşam süresi dikkate alındığında, Dünya Sağlık Örgütü’nün de 

tahminlerine göre, 2020 yılında dünyanın en çok yaşlıya sahip üçüncü ülkesi olacağı 

belirtilmektedir. Bu durum Yunan devleti açısından da dikkatle izlenmektedir. Ayrıca 

bu sorunun Yunan savunma politikasıyla da doğrudan bağlantısı bulunmaktadır. Çünkü 

Yunanistan’da her yıl zorunlu askerlik eğitimine alınacak potansiyel genç sayısı 

azalmaktadır790. Bu gelişmelerle bağlantılı olarak Yunanistan’ın yoğun bir biçimde genç 

nüfusu artırma çabaları içerisine girdiği, hatta bunun için teşvik verme sistemini de 

devreye soktuğu tespit edilmektedir. Diğer bir etken ise, iki devletin hem komşu olarak 

ortak sınırlara sahip olmaları hem de bulundukları jeopolitik konumlarıdır. 

Yunanistan’ın bulunduğu jeopolitik konumunun (denizlerle çevrili olması, Türk 

topraklarına çok yakın irili ufaklı birçok adasının olması gibi) olası bir Türk saldırısı 

durumunda savunmayı zorlaştırıcı bir özelliğe sahip olduğu yönündeki düşünceler, 

Yunanistan’ın kendi içinde de yoğun bir şekilde tartışılmaktadır. Ayrıca Yunanistan, 

kendi algıladığı ‘Türk tehdidinin’ açığa çıkmasına ortam yaratacak dış faktörlerin de var 

olduğuna inanmaktadır. Örneğin bu dış faktörlerden biri, büyük güçlerin iki devlete 

yönelik konumudur. Yunanistan Balkanlar, Ortadoğu ve Orta Asya üçgeninde yer alan 

Türkiye’nin jeopolitik konumunun, kendisine göre daha iyi/önemli olduğuna ve bu 

nedenle de ABD’nin Türkiye’ye daha fazla değer verdiğine inanmaktadır 791 . 

Türkiye’den algılanan tehdit bağlamında Yunanistan, Türkiye’nin askeri gücü, toprak 

genişliği ve nüfusunun büyüklüğü gibi klasik güç unsurlarını özellikle ABD ve AB 

üyeleriyle geliştirdiği siyasi, diplomatik ve ekonomik ilişkilerle dengelemeye 

çalışmakta, ancak yine de kendi çıkarlarını korumakta yetersiz kalma olasılığıyla yüz 

yüze olduğu da ifade edilmektedir792. Bu faktörler/nedenler çerçevesinde Türk-Yunan 

ilişkilerine genel olarak bakılacak olursa, yıllar itibarıyla ilişkilerinde çok dalgalı bir 

seyir izlendiği, örneğin 1930’lu yıllarda ikili ilişkilerde çok iyi bir dönem yaşanırken, 

1950’lerin ikinci yarısından sonra Kıbrıs sorunu temelinde ilişkilerin gerginleştiği 

                                                 
790 Gülden Ayman, Neo-Realist Bir Perspektiften Soğuk Savaş Sonrası Yunan Dış Politikası: Güç, 
Tehdit ve İttifaklar, SAEMK Stratejik Araştırma ve Etüdler Milli Komitesi Araştırma Projeleri Dizisi–7, 
Ankara, 2001, s. 29–32.  
791 Erhan Türbedar, Nurgül Bostan, “Yunanistan’ın Savunma Politikası ve Türkiye”, Stratejik Analiz, 
Aralık 2003, s. 72–73.  
792 Ayman, Neo-Realist…, op. cit., s. 26. Türk-Yunan ilişkilerinde tehdit algılamalarına ilişkin daha fazla 
bilgi için bkz. Ayman, “Türk-Yunan ..”, op. cit., s. 543-554. 



 261

görülmektedir. Bu tarihsel süreçte yaşanan tüm bu gerginliklerin veya iyi ilişkilerin ise, 

doğrudan iki devlette yaşayan Türk ve Rum nüfusa yönelik olumlu/olumsuz etkiler 

doğurduğu saptanmaktadır793. Dolayısıyla yaşanan her sorunun özellikle Yunanistan 

tarafından iç siyasi malzemeye dönüştürüldüğü ve azınlıklara yönelik baskıcı politikalar 

takip etmek için bir bahane olarak kullanıldığı görülmektedir. 

Yunanistan’ın özellikle AB üyeliği sonrasında siyasi, ekonomik ve askeri vb. 

alanlarda daha da güçlenen bir devlet olarak, 1975 sonrasında büyük siyasi bunalımlar 

yaşamadığı, askeri alanda Türkiye ile yaşadığı gerginlikler ve ordusunu sürekli hazır 

tutma çabaları dışında büyük problemleri olmadığı ve özellikle de AB üyeliğiyle birlikte 

ekonomik alanda gittikçe güçlendiği göze çarpmaktadır. Ancak, Yunanistan’ın özellikle 

komşu devletlerle yaşadığı tarihsel süreçten de kaynaklı kimi sorunların var olan 

güvenlik algılamalarının temelini oluşturduğu ve ekonomik kaynakların bu çerçevede 

yoğun bir biçimde savunma harcamalarına aktarıldığı da söylenebilir. Gerek Türkiye, 

gerekse de Arnavutluk ve Makedonya ile tarihsel süreçte yaşanan birçok sorun, 

özellikle toprak sorunları başlığı altında ki kimi gerginliklerin bu kapsamda 

değerlendirilmesi mümkündür. Örneğin Makedonya’nın bağımsızlık ilanı ile birlikte 

‘Makedonya Cumhuriyeti’ ismini kullanması, Yunanistan tarafından kendi 

topraklarında Makedonya diye adlandırdığı bir bölgenin de bulunmasıyla ve kendi tarih 

kurgusu çerçevesinde toprak bütünlüğüne yönelik bir tehdit olarak algılanmıştır. Her ne 

kadar terörizm, nükleer ve biyolojik silahlar ve özellikle 90 sonrası süreçte emperyalist 

güçlerle ilgili büyük sorunları olmayan Yunanistan’ın komşu devletlerden ve 

azınlıklardan kaynaklı tehdit algılamalarının güvenlik politikalarında yeterince önemli 

bir yer kapladığı görülmektedir.  

Devletler belirledikleri tehdit algılamalarına göre öncelikle ulusal (içte) alanda 

bir güvenlik sitemi kurarlar. Bu sistemi kurarlarken de ulusal sınırlar, doğal kaynaklar 

ve demografi gibi somut unsurları dâhi siyasal iktidarca yeniden tanımlayıp iç güvenlik 

alanlarına dahil edebilirler. Yunanistan’ın da azınlıklardan ve yine azınlıklarla bağlantılı 

olarak sınır komşularından algıladığı tehditler bağlamında, aynı uygulamada bulunduğu 

görülmektedir. Örneğin yasak bölge ilan etme, diğer devletlerden gelen soydaşların 

                                                 
793 Türbedar, op. cit., s. 70-72. 



 262

azınlıkların olduğu bölgelere yerleştirilmesi, azınlıkların ülke içinde yer değiştirmelerini 

teşvik edici politikalar geliştirilmesi, çeşitli hukuki mevzuatlarla azınlıkların sınır dışı 

edilmesini, vatandaşlıktan çıkarılmasını kolaylaştırıcı uygulamalara gidilmesi, nüfus 

artışının teşvik edilmesi, hatta azınlıkların çoğunlukta olduğu bölgelerde yaşayan 

kendisi ile aynı etnik bağa sahip olanların nüfus artışını teşvik edici ödüllendirmelere 

gidilmesi gibi uygulamalar bu kapsamda sıralanabilir/belirtilebilir niteliktedir.  

Azınlıklar her dönemde devletler açısından bir istikrarsızlık unsuru olarak 

algılanmışlardır. Bu algılama, azınlıklar ile devlet arasında süre giden bir gerginliğin 

oluşmasına neden olmuştur. Bu gerginlikle beraber sisteme, ‘azınlıklara yönelik rejim 

ne kadar genişlerse devletlerin de o denli zayıflayacağı’ görüşü hâkim olmuştur. 

Realizmle şekillenen ulus-devletlerin güvenlik algılamaları açısından azınlıkların 

tanınması ve onlara bir takım haklar verilmesi olumsuz olarak değerlendirilmiştir. 

Günümüzde de bu bakış açısının varlığını koruduğunu söylemek yanlış olmayacaktır. 

Bunun temel nedeni, azınlık rejiminin ulus-devletin bir takım temel değerlerini 

zedeleyeceği şeklindeki görüştür. Aslında bu değerlerin, devletlerin güvenlik 

algılamalarında öncelikli sırada yer almalarıyla bizatihi azınlık sorunlarına da yol 

açtıkları saptanmaktadır. Bu değerlerin/ilkelerin temelinde, ulusun, egemenliğin ve 

ülkenin tekliği ve bölünmezliği yer almaktadır. Uygulanacak azınlık rejimi ise, bunlara 

yönelik bir tehdit olarak algılanmaktadır794. Yunan ulus-devleti açısından da diğer ulus-

devletlerle benzer bir biçimde bu değerlerin temel öneme sahip olduğu açıkça tespit 

edilebilmektedir. Ayrıca, Yunanistan’ın güvenlik algılamalarının da kuruluşundan 

itibaren (1830’lardan başlayarak), tüm dünya sisteminde de etkili olduğu gibi, realist 

düşünce çerçevesinde şekillendiğini belirtmek gerekir. 1990’lara kadar güvenlik 

algılamalarında değişikliğe neden olacak herhangi bir somut gelişmenin olmaması da 

(her ne kadar liberal çerçevede, insan hakları temelinde bir takım gelişmeler yaşansa da, 

bu gelişmelerde Yunan ulus-devletinin temel değerlerin/ilkelerin önüne geçebilecek 

nitelikte güçlü gelişmeler olmamıştır) realist çerçevede belirlenen güvenlik 

algılamalarında devamlılığa neden olmuştur. 1990 sonrası süreçte, teorik kısımda da 

ayrıntılı olarak ele alınan gelişmelerin de etkisi ile (Yunanistan hem konumu, hem de 

                                                 
794 Nalbant, op. cit.,s. 65-68; Kurubaş, op. cit., s. 93. 



 263

büyük güçlerle ilişkileri bağlamında bu gelişmelerden doğrudan etkilenmiştir) güvenlik 

algılamalarında birtakım değişikliklerin olduğu gözlense de, günümüzde dâhi tam 

olarak realist temele dayalı bu algılamalarda köklü bir değişimin yaşandığını ya da bu 

algılamaların terk edildiğini saptamak mümkün değildir 795 . Yunanistan’ın güvenlik 

konusunda birçok sorunu bulunduğunu ancak özellikle azınlık sorunları bağlamında 

realist düşüncenin şekillendirdiği güvenlik algılamalarında yıllar itibarıyla pek bir 

değişimin yaşanmadığı söylenebilir. İlerleyen başlıklarda azınlıklara ilişkin insan 

hakları boyutunda bir takım güvencelerin sağlanmasına yönelik yaşanan gelişmeler 

analiz edilecektir. Bu nedenle, bu başlık kapsamında, Yunan toprakları üzerinde 

yaşayan azınlıkların Yunanistan’ın güvenlik algılamalarındaki yerine yönelik, bir takım 

değişikliklerin olup olmadığının analizi ile yetinilecektir. 

Azınlık rejimi, bu konuda uluslararası kuralların oluşumu ile birlikte devletin 

vatandaşlarına yönelik davranışlarının çerçevesini belirleyerek devletin egemenliğini 

sınırlandırmaktadır796. Ayrıca, azınlık rejimi, azınlıkların yoğunlaştığı belli bölgelerde 

yetki devrini öngörmesi durumunda da, en önemli uluslaştırma araçlarını; yani dil, 

eğitim, medya, yasama gibi, ulus-devletin tekelinden çıkartmaktadır. Azınlıklarca talep 

edilen haklar arasında yer alan öz yönetim, siyasal süreçte adil söz, devletin merkezi 

kurumlarında azınlıklara kontenjanlar ayrılmasını içeren özel temsil hakları, 

egemenliğin bütünlüğü ve bölünmezliğini uluslararası alanının tersine içten/alttan 

aşındırmaktadır 797 . Ayrıca tarihsel süreçte yaşanan deneyimler de dikkate alınacak 

olursa, azınlık bireylerine ‘ulusal sınırların ötesindeki ortak kimliği paylaştığı kişilerle 

hatta devletlerle ilişki kurma hakkı’ tanınması halinde, bu durum, azınlık milliyetçiliğini 

kışkırtarak devletlere yeni güvenlik problemleri yaratabilmektedir. Bu durumun da, 

ulus-devletin ülke bütünlüğünü zayıflatıcı sonuçlara yol açabileceği düşünülmektedir. 

Daha önce de vurgulanan bu süreçlerle bağlantılı olarak Yunanistan’daki azınlıkların 

durumuna bakılacak olursa, Yunan devleti de bu sayılan gerekçelerle bağlantılı olarak 

azınlıklara yönelik gelişmiş bir azınlık rejimi uygulamaktan kaçınmakta, özyönetim ve 
                                                 
795 1990’lardan itibaren Yunanistan’ın güvenlik algılamalarında yaşanan değişimlerle ilgili daha fazla 
bilgi için bkz. T. A. Coulumbıs and P. Yannas, “Greek Security Challenges In The 1990s”, Günay Göksu 
Özdoğan, Kemâli Saybaşılı (edits.), Balkans- A Mirror of The New International Order, Eren 
Yayıncılık, İstanbul, 1995, s. 197–214.  
796 Preece, Ulusal Azınlıklar…, op. cit., s. 56. 
797 Kurubaş, op. cit., s. 96.  



 264

temsil hakları bir yana, en temel azınlık haklarını (etnik kimliğinin tanınması, kendi 

dilinde eğitim) dâhi tanımak istememektedir. Bu yaklaşımının temelinde, Yunanistan’ın 

da zamanında Osmanlı İmparatorluğu içerisinde bir azınlık milleti olarak yaşadığı, 

Osmanlı devletinin millet politikası çerçevesinde yaşadığı rahat koşullarda ulus bilincini 

yitirmediği/güçlendirdiği ve sonrasında ise bağımsızlık için isyan edip, kendi devletini 

kurduğu gerçeğinin yattığı da söylenebilir. Yunanistan’ın kendi yaşadığı deneyimden 

kaynaklı olarak Osmanlı İmparatorluğu’nun maruz kaldığı hususların kendisi için de 

yaşanmamasını istemesi nedeniyle katı realist tutumlar, baskıcı politikalar takip 

edebilmektedir. Özellikle Türk azınlığın ulusal bilincinin yok olmamasında etkisi büyük 

olan müftülüklere ilişkin baskıcı/sınırlayıcı tutumunun arkasında, Yunan 

ayaklanmasında Yunan Ortodoks Kilisesi’nin rolünün unutulmamasının etkisinin büyük 

olduğunun belirtilmesi gerekir798 . Tüm süreç dikkate alındığında ise, bu yorumlara 

ilişkin bir gerçeklik payının olduğunun söylenmesi de yanlış olmayacaktır.  

Ulusal ve uluslararası alanda yaşanan gelişmelerle birlikte azınlıklara yönelik de 

üç farklı uygulama ile karşılaşılabildiği gözlenmektedir. Bunlardan ilki, temel insan 

haklarının tanınması şeklindeki uygulamadır. Bu uygulamada, azınlıklara, devletlerin 

bütün yurttaşlarına tanıdığı eşit yurttaşlık ve siyasal haklar güvencesi oluşturularak, 

azınlık bireylerinin önündeki yasal ve siyasi engellerin ortadan kaldırılması yönünde 

(uluslararası camianın da desteği ile) çaba sarf edilebilmektedir. Bu yöndeki uluslararası 

öneriler/çabalar, azınlıkların egemen kültürel grup (inşa edilmiş ulus) içinde eritilmesini 

ve böylece ileride olabilecek devletten ayrılma ya da özel muameleye tâbi tutulma 

taleplerinin ortadan kaldırılmasını amaçlayan realist politikalara da denk düşmektedir. 

Özellikle 1945 sonrası uluslararası düzende, evrensel insan haklarının gelişmesine 

rağmen azınlık haklarına ilişkin düzenlemelere yeterince yer verilmemiş olması, 

devletlerin realist kaygılarının ne kadar dikkate alındığını göstermektedir 799 . 

Yunanistan’ın azınlıklara yönelik uygulamalarının da görünüşte bu ilk uygulamaya 

dayandırılmış olarak gösterilmesine rağmen gerçekte insan haklarından da çok uzak 

olduğu, açıkça asimilasyonist, baskıcı, hatta zaman zaman soykırıma varan (Çamerya 

Arnavutları’nda yaşandığı gibi) tutumlar takip edildiği görülmüştür. Azınlıklara yönelik 

                                                 
798 Cin, Yunanistan’daki Müslüman…, op. cit., s. 47. 
799 Preece, Ulusal Azınlıklar…, op. cit., s. 51-52.  



 265

ikinci uygulamanın; azınlıkların, kurulan ulus-devletin sınırlarına uygun bir biçimde 

yerlerinden edilerek veya nüfus yoğunluklarına göre sınırların uygun bir biçimde 

yeniden düzenlenerek fiziki anlamda eritilmeleri/sorunsuz hale getirmeleri veya kendi 

ile aynı ulusal kimliğe sahip grubun çoğunluğu oluşturduğu bir başka devlete göçe 

zorlanmalarıdır. Bu ikinci uygulama Yunanistan azınlıklarında tam da karşılığını bulan 

bir örnek olmuştur. Yani Yunanistan açısından, ülkede var olan ve gelecekte sorun 

çıkarabilecek durumda olan azınlıkları daha ilk başta zorunlu göçe tâbi tutarak gelecekte 

onlara yönelik bir yükümlülük altına girmekten kaçınmak (Türk, Arnavut, Makedon ve 

Yahudi azınlığın zorunlu göçe tabi tutulması), sınırlara yakın yerlere yerleşmiş 

azınlıkların daha iç bölgelere, hatta ülke içerisinde hiçbir yerde çoğunluk 

oluşturmayacak bir biçimde yerleşmelerini sağlayacak uygulamalara gidilmesi bu 

konuda verilebilecek somut örneklerdir. Ancak bu zorunlu göç uygulaması ya da 

Yunanistan örneğinde karşılığını mübadele olarak bulan tutumun, daha öncede 

değinildiği gibi, Yunanistan’ın ileriye yönelik güvenlik kaygılarını azaltıcı olumlu 

etkileri olmuşsa da özellikle mübadele ile ülkesine gelen ve “Yeni Yunanlılar” olarak 

adlandırılan grupların ekonomik, sosyal, kültürel ve siyasi alanda yaşadıkları sorunlar 

çerçevesinde yeni sorun alanları ile de karşı karşıya kalınmıştır. Üçüncü uygulama ise, 

azınlıklara egemen bir devlet kurma yeterliliği tanımayan azınlık hakları düzeni 

yaratılmasıdır. Son başlık çerçevesinde ayrıntılı olarak ele alınacak bu uygulama ile 

azınlıkların egemen yönetim üzerinde istikrarsızlık yaratabilecek etkilerini sınırlama, 

hatta kaldırma arayışı gözlenmektedir. Yunanistan açısından henüz tam anlamıyla böyle 

bir azınlık rejimi oluşturulabilmiş değildir. Ancak 90 sonrası süreçte yaşanan 

gelişmelerle birlikte azınlıklara yönelik izlenen realist tutumların güvenliği sağlayıcı 

değil aksine zedeleyici politikalar olduğu çoğunlukla da uluslararası alandan gelen 

tepkiler ve zorlamalarla anlaşılmaya başlanmıştır. 90 sonrası sürecin değişen güvenlik 

algılamaları, güvenliği sadece askeri tehditler çerçevesinde tanımlayan anlayıştan göç 

sorunlarından tutun da uyuşturucu, silah kaçakçılığı, çevre ve azınlık sorunlarını da 

kapsayan geniş bir yelpazede değerlendirilen bir güvenlik anlayışına yönelinmesi, 

Yunanistan açısından da değişime yönelik zorlayıcı bir etki oluşturmuştur. AGİT, AK 

ve özellikle de AB’nin bu süreçteki etkin rolleri ve Yunanistan’ın da bu örgütlere tam 

üyeliği, azınlıklara yönelik güvenlik bağlamında şekillenen politikalarını tekrar gözden 



 266

geçirmesine neden olmuştur. Gerçi Yunanistan’ın AB’ne tam üye olarak kabulünden 

sonra azınlıklara yönelik mevcut politikalarında, insan hakları temelinde dâhi somut 

değişiklikler yaşanmadığı görülmektedir. Bu durumda ise, Yunanistan’ın realist 

algılamaları ile paralellik gösteren dünyada realist akımın çok etkili olmasının yanı sıra, 

henüz Avrupa’da da azınlık hakları merkezli yaklaşıma yönelik somut adımlar 

atılmamış olmasının belirleyici olduğu söylenebilir. Soğuk savaşın sona erdiği ilk 

dönemlerde de Yunanistan’ın azınlıklara yönelik baskıcı politikalarının varlığını 

koruduğu görülmektedir. Soğuk savaş sonrası Avrupa’nın temellerini kuran Paris 

Şartı’nda da belirtilmesine rağmen Yunanistan, etnik kimliklerin tanınması ve 

azınlıkların korunması konusunda herhangi bir adım atmaktan kaçınmıştır. Ancak 

1990’ların ikinci yarısında, Yunanistan, takip ettiği geleneksel azınlık politikası ile hem 

ülke içinde gerginlikler yaşamaya ve yoğun eleştiriler almaya başlamış, hem de AB 

içerisinde sorunlar gözlenmeye ve çoğu tutumu neticesinde diğer devletler arasında 

yalnız kalmaya başlamıştır. Örneğin Makedonya Cumhuriyeti’nin kurulması sürecinde 

izlediği politika ile büyük eleştiriler alıp yalnız kalmaya başlayınca zayıf olduğu azınlık 

politikalarını da tekrar gözden geçirmek durumunda kalmıştır. Bu gözden geçirme ile 

azınlık politikaları Avrupalı devletlerin dikkatini çekmeyecek bir hale getirilmiş, ancak 

gerçekte bakıldığında çokta köklü değişiklikler yapılmadığı görülmüştür. Yunanistan 

için hali hazırda realist kaygılar varlığını korumaktadır. Çünkü daha önce de belirtildiği 

gibi, realist düşünce uluslararası alanda etkinliğini tam olarak yitirmiş değildir, hatta 

devlet egemenliğinin her şeyin üstünde tutulduğu günümüz dünya sisteminde bu yönde 

çok somut gelişmelerin yaşanmasını beklemek de yersizdir. Ancak günümüzde eskisi 

gibi katı ve klasik bir realist anlayışın da bulunmadığını uluslararası alanda yaşanan 

yeni gelişmelerin etkisi, liberal düşüncelerin katkısı, uluslararası örgütlerin sistemdeki 

rolü çerçevesinde kendini yenilediğini söylemek mümkündür. Yunanistan’ın da Batılı, 

gelişmiş devletler ve bu uluslararası (uluslar-üstü) örgütlenmeler içerisinde yer alan bir 

devlet olarak sürecin dışında kalması doğal olarak mümkün değildir. 

1990 sonrası süreçte Yunanistan’ın yakın çevresinde yaşanan bir takım 

gelişmeler, devletin birçok alanda olduğu gibi azınlıklar konusunda da bir takım 



 267

güvenlik kaygılarının doğmasına neden olmuştur 800 . Bu kaygılardan ilki, 

Makedonya’nın bağımsızlığını kazanmasıyla birlikte Yunanistan’ın ‘Yunan 

Makedonyası’na karşı yöneltilebilecek bir tehditten çekinmesidir. Daha önce de 

değinildiği gibi, Yunanistan bu tehditten kaynaklı olarak Makedonya ile bayrak, isim, 

anayasa ve azınlıklar konusunda birçok sorun yaşamış ve yaşamaya da devam 

etmektedir. İkinci olarak, 90 sonrası süreçte yeni oluşan devletler ve Türkiye’nin 

bunlarla ilişkilerini geliştirmesi ve böylelikle Türkiye’nin Balkanlara nüfuz etmesi 

çerçevesinde değerlendirilerek yeni bir Türk tehdidinden çekinilmeye başlanması 

belirtilebilir. Yunanistan ile sorunlar yaşayan Makedonya ve Arnavutluk ile Türkiye’nin 

ilişkilerinde 1990’ların başlarından itibaren gözlenen olumlu seyir nedeniyle 

Yunanistan, Türkiye’nin kendi etki alanında kalmasını istediği Balkanlara nüfuz 

etmesinden korkmaktadır. Çünkü Balkanlardaki her türden Türk kazanımı Yunanistan 

açısından bir kayıp olarak görülmektedir. Üçüncü olarak ise, Büyük Arnavutluk’un 

kurulmasına çalışılabileceği hususudur, zira Arnavutların yaşadığı tarihi bölgelerden 

biri günümüzde Yunanistan sınırları içerisinde bulunmaktadır 801 . Bu gelişmenin 

öncelikle ülkesinde yaşayan Arnavutları etkileyeceğinden korkulmakta, ileriye dönük de 

toprak bütünlüğüne yönelik bir tehdit olarak algılanmaktadır. Oysaki Yunanistan’ın 

gerek Makedon gerekse de Arnavut, hatta Türk azınlığa yönelik bu gelişmeler 

çerçevesinde sergilediği tutum, çok anlamsız, hatta kendisi ile çelişen bir nitelik arz 

etmektedir. Çünkü bu üç grubunda etnik/ulusal azınlık statüsünü tanımayan ve onları 

Helenleşmiş Slavlar ya da Müslümanlaşmış Helenler olarak değerlendiren 

Yunanistan’ın geleceğe yönelik neden onlardan tehdit algıladığı açıklanamaz bir tutum 

niteliğindedir. Eğer böyle bir azınlık grubu yaşamıyorsa, o halde gelecekte de bunların 

ayrılıkçı hareketler sergilemeleri mümkün olmayacaktır. Ayrıca, bu aşamada altının 

çizilmesi gereken bir nokta daha vardır. Yunanistan ileriye yönelik olarak azınlıkların 

(gerçekte azınlık olarak kabul etmediği grupların), bu komşu devletlerden kaynaklı 

                                                 
800 Bu kaygılardan kaynaklı olarak da komşu devletlerle ilişkileri uzunca bir süre olumsuz bir çizgide 
seyretmiştir. Ancak 1990’ların ikinci yarısından itibaren özellikle yaşanan hükümet değişikliğiyle de 
paralel olarak bu tutumlarda da olumlu değişiklikler gözlenmiştir. Eylül 1996 yılındaki seçimlerin 
sonucunda, Avrupa yanlısı görüşleri ile bilinen Kostas Simitis’in Başbakan olarak seçilmesi ve 5 ay sonra 
da Andreas Papandreu’nun vefatı ile Simitis’in Pasok’un başına geçmesinin ardından, Yunanistan’ın 
komşu devletlere karşı daha yapıcı politikalar üretmeye başladığı görülmektedir. Bkz. Türbedar, op. cit., 
s. 72. 
801 Türbedar, op. cit., s. 72.  



 268

olarak ayrılıkçı hareketlerde bulunabileceklerini düşünmekte güvenlik politikalarını da 

bu düşünce çerçevesinde şekillendirmektedir. Oysaki bir azınlık grubunun bu yöndeki 

davranışlarının gelişiminde, ülkenin demokratik düzeyi, azınlıkların anayasal haklarının 

genişliği, yönetimin azınlık sorunlarına duyarlı olup olmaması gibi değişkinlerden daha 

çok ve asıl olarak, uluslararası konjonktürün buna destek olacak bir niteliğe sahip 

olması ve azınlıkların ana-devletlerinden bu yönde destek sağlamaları daha belirleyici 

etkenler olarak görülmektedir. Azınlığın bu yöndeki davranışını belirleyen temel 

unsurun, kendisinin ve karşısındakinin gücünü nasıl algıladığıdır. Azınlığın güç 

algılamasında en önemli iki faktör de, ana devletin yaklaşımı ve uluslararası ortamın 

müsaitliğidir802. Azınlığın bağımsızlığa niyetlenebilmesi için gücü ve desteği olması 

gerekir. Ayrıca azınlığın ana devleti tarafından kullanılıp kullanılmadığı da bu nokta da 

önemli bir faktördür. Ana devletin yayılmacı amaçları varsa, azınlıkları kullanabileceği 

ifade edilmektedir. Bu durumda azınlık liderlerinin tutumları da belirleyici olacaktır. 

Oysaki Yunanistan örneğinde yaşanan gelişmelerde göstermiştir ki, azınlık gruplarının 

Yunanistan toprak bütünlüğüne yönelik herhangi bir amaçları bulunmamaktadır. Üstelik 

bu yönde bir amaçların olmadıklarını aksine, Yunan vatandaşı olarak ama etnik 

kimliklerinin tanınması ve azınlık haklarının ihlal edilmeden uygulanması dışında 

herhangi bir taleplerinin bulunmadığını da açıkça ifade etmişlerdir.  

Egemenliğe yönelik olarak algılanan tehditler nedeniyle ulus-devletlerin, ulusal 

azınlık haklarını benimsemek konusunda çekimser kaldıkları, bir ulus-devlet niteliğinde 

olan Yunanistan’ın da benzer bir tutum izlediği görülmektedir. Ayrıca belirli bir 

döneme kadar devletlerin, tüm bu faktörlerin de ışığında, sorunlarını genel insan hakları 

söylemleriyle dile getirmeyi/çözmeyi tercih ettikleri de bir gerçektir 803 . Özellikle 

1990’lara kadarki süreçte devletlerin azınlık sorunlarını temel insan haklarının 

tanınması yolu ile çözmeye çalıştıkları görülmektedir. Yunanistan örneğinde ise, zaman 

zaman bu tutuma yönelik uygulamalar saptanabilse de, diğer birçok devlet gibi Yunan 

devletinin de bu yöndeki tutumlarda da çok başarılı olmadığı görülmektedir. 1990 

sonrası dönem ise, uluslararası alanda yaşanan gelişmelerin etkisi, liberalizmin de 

desteği ile insan haklarından ayrı bir azınlık söyleminin/rejiminin oluşmasına yönelik 

                                                 
802 Kut, Balkanlar’da…, op. cit., s. 103.  
803 Preece, Ulusal Azınlıklar…, op. cit., s. 54-57.  



 269

gelişmelerin yaşandığı bir süreçtir. Ancak günümüzde de azınlıklar konusunda, ulus-

devletlerin üstünde bir sistem kurulabilmiş değildir. Realizmin etkisini azalmasının yanı 

sıra, gerek uluslararası sistemde liberal düşüncelerin etkin olmaya başlaması ve gerekse 

de liberal bakış açısının da katkısıyla uluslararası insan haklarının ve özelde de azınlık 

haklarının gelişmesi, ulus-devletleri, mevcut uygulamalarından uzaklaştırmaya 

yönlendirmiş, hatta mecbur bırakmıştır. Bu nedenle bir sonraki başlık kapsamında 

teorik kısımda yer verilen bu gelişmeler çerçevesinde Yunanistan’ın, azınlıklara yönelik 

gerek insan hakları merkezli gerekse de azınlık hakları merkezli yaklaşımlarının ele 

alınması yerinde olacaktır. 

4. İnsan Hakları Çerçevesinde Yunanistan’daki Azınlıklar ve Azınlık 

Hakları 

Azınlıklar ve azınlık hakları konusu, ulusal ve özellikle de uluslararası alanda 

uzun yıllar göz ardı edilmiş ve insan hakları üzerinde yoğunlaşılmış ve bu alanda somut 

ve uygulanan bir takım düzenlemeler ortaya çıkarılmaya çalışılmıştır. Bu sürecin bu 

şekilde gelişmesinde ise, ulus-devletlerin ‘realist kaygıları’nın ön plana çıkması etkili 

olmuş ve süreç, bu kaygılarla birlikte azınlık sorunlarının ulus-devletlerin tüm 

vatandaşlarını insan haklarından eşit ve etkin bir biçimde yararlandırmalarının 

sağlanması ile çözülebileceği öngörüsü üzerinde şekillenmiştir. Ancak, insan haklarına 

ilişkin uluslararası çalışmaların yoğunlaştığı 20. yüzyılın ortalarından itibaren azınlık 

sorunlarının insan haklarının temel çerçevesi ile çözülmeye çalışılması yönteminin pek 

de olumlu sonuçlar doğurmadığı görülmüş, hatta ilerleyen süreçte azınlık sorunlarının 

artarak devam ettiği belirlenmiş, bunun üzerine de süreçte etkili olan liberal düşüncenin 

de katkısıyla azınlık hakları, ulusal ve uluslararası alanda ön plana çıkmaya/insan 

haklarının genel çerçevesinde, ama ayrı olarak ele alınmaya başlamıştır. Ancak, tüm bu 

süreçte ve günümüzde dâhi azınlık sorunlarına ilişkin olarak, realizmin etkisinin tam 

olarak ortadan kalkmadığı da açıkça görülmektedir.  

İnsan hakları konusu, yukarıda azınlıklara ilişkin bu çalışmanın diğer bir temel 

boyutu olarak teorik çerçeve kısmında ele alınmış ve liberal düşünce çerçevesinde 

gösterdiği gelişim ayrıntılı olarak analiz edilmiştir. Bu anlamda, azınlıklara yönelik 

insan hakları merkezli yaklaşımların II. Dünya savaşı sonrasında gelişmeye başladığı ve 



 270

bu sürecin 90’lara kadar devam ettiği, 90 sonrası süreçte ise, azınlıklara yönelik olarak 

azınlık hakları merkezli yaklaşımların oluşmaya başlamıştır. Çalışmanın bu aşamasında 

ise, Yunanistan örneği üzerinde, azınlıkların yaşadıkları gelişmelerin bu dönemlere ne 

kadar denk düştüğü ve Yunan ulus-devletinin azınlıklara yönelik politikalarında insan 

hakları boyutunun ne ölçüde etkili olduğu ve 90 sonrası süreçte Yunanistan’da azınlık 

hakları merkezli yaklaşımlara yönelik eğilimlerin ne ölçüde görüldüğü analiz edilmeye 

çalışılacaktır. Bu çerçevede, süreç analiz edilirken, Yunan ulusal hukukunun insan 

haklarına ilişkin düzenlemeleri ne kadar içselleştirdiği, Yunan resmi açıklamalarının ve 

uygulamalarının insan hakları ile ne kadar uyumlu olduğu ve azınlıklara yönelik temel 

insan haklarının tanınması veya güvence altına alınması anlamında ne kadar başarılı 

olunduğu gibi hususlardan da destek alınacaktır. Ayrıca yine uluslararası alanda kabul 

edilen insan haklarına ilişkin temel düzenlemelere Yunanistan’ın katılımı ve bu 

düzenlemelerin uygulanmasına yönelik sorunlar yaşayıp yaşamadığı hususu da analiz 

sürecinde değerlendirilecek faktörlerden biri olacaktır.  

Dolayısıyla ‘İnsan Hakları Çerçevesinde Yunanistan’daki Azınlıklar ve Azınlık 

Hakları’ başlığı altında, teorik çerçeve ile de uyumlu olarak, iki boyutta analiz 

yapılmaya çalışılacaktır. Öncelikle azınlıklara ilişkin olarak İkinci Dünya Savaşı 

sonrasında insan hakları merkezinde gelişen süreç Yunanistan örneği üzerinde 

değerlendirilmeye çalışılacak, ikinci kısımda ise, insan hakları-azınlık hakları 

tartışmaları ve 90 sonrası dönemde gelişmeye başlayan azınlık hakları merkezli 

yaklaşımlar temelinde Yunan devleti toprakları üzerinde yaşayan azınlıklar ve bu 

azınlıkların yaşadıkları sorunlar incelenmeye çalışılacaktır.  

4. 1. İnsan Hakları Boyutuyla Yunanistan’daki Azınlıklar 

Antik (Eski) Yunan tarihine, ulus-devletinin tarih boyutu çerçevesinde kurucu 

unsurlarından biri olarak yer veren Yunanistan’ın, tarih sahnesine çıktığı yıldan itibaren 

insan haklarına en çok riayet eden devletler arasında yer alması beklenirdi. Çünkü teorik 

süreçte de görüldüğü gibi, özgür düşünüşün ve hümanizmin kaynağı olarak kabul edilen 

Antik Yunan’ın, insan haklarının ortaya çıkmasında ve içeriğinin oluşmasında katkısı 



 271

oldukça büyüktür. Ancak Yunanistan, Batının hayranlığının804 da etkisi ile övünerek yer 

verdiği Antik Yunan tarihini, özellikle ortaya koyduğu düşünsel öğeleri ile pek de iyi 

içselleştirememiş olmasının sıkıntılarını, günümüzde de büyük oranda yaşamaktadır. 

Yunanistan’da sadece azınlıklar bağlamında değil, genel insan hakları başlığı altında da 

özellikle AB üyeliğinden önceki süreçte ve siyasi bunalımların yaşandığı her dönemde 

birçok sorunun yaşandığı söylenebilir. Günümüzde AB de dâhil çoğu uluslararası örgüt 

bünyesinde,-her ne kadar azınlıklara yönelik yaşanan ihlaller daha ön plana çıkarılsa da-

Yunanistan’da yaşanan temel insan hakları ihlalleri niteliğindeki sorunlar sıklıkla dile 

getirilmekte, çeşitli raporlara konu oluşturmakta ve bu ihlallerin giderilmesi yönünde 

çeşitli ikazlarda bulunulmaktadır.  

Her yıl çeşitli yerlerde yaşanan insan hakları sorunlarını ve devletlerin insan 

haklarına ilişkin her türden uygulamalarını değerlendiren, bağımsız araştırma 

şirketlerince ya da uluslararası örgütlerce yapılan “insan hakları ülke raporları” 

yayınlanmaktadır. Amerika Birleşik Devletleri (ABD) Dışişleri Bakanlığı, Demokrasi, 

İnsan Hakları ve Çalışma Dairesi tarafından her yıl düzenli olarak insan hakları ülke 

raporları yayınlanmaktadır805. Bunun dışında BM İnsan Hakları Komisyonu’nun düzenli 

raporları806, Uluslararası Af Örgütü807, Uluslararası Helsinki İnsan Hakları Federasyonu 

gibi örgütlerin de yayınladıkları yıllık raporları bulunmaktadır. Örneğin 2002 yılında 

yayınlanan Uluslararası Af Örgütü ve Uluslararası Helsinki İnsan Hakları 

Federasyonu’nun açıkladığı raporlarda Yunanistan kolluk güçlerinin yasadışı ateş açma, 

dayak ve bazı durumlarda işkenceye varan kötü muamele gibi insan hakları ihlalleri 

belgelenmiştir. Uluslararası Af Örgütü Yunanistan araştırmacısı Melanie Anderson, 

Yunan resmi yetkililerince Yunanistan’ın özellikle insan hakları konusunda duyarlı 

olduklarını iddia etmelerine rağmen, uygulamada bu hakları korumak için var olan 

yasaların sıklıkla göz ardı edildiğini belirtmiştir. Ayrıca ilgili belgede Yunanistan’da 

yaşanan insan hakları ihlallerine ilişkin de şu örnekler verilmiştir: Gözaltına alınmış 

kişilerin yakalanma ve gözaltındayken kötü muamele görmeleri (tıbbi kanıtlarla 
                                                 
804 Bu konuda daha ayrıntılı bilgi için bkz. Cenk Reyhan, “Modern Yunanistan’ın Oluşumunda Büyük 
Güçlerin Etkisi”, Avrasya Dosyası, Cilt:11, Sayı: 1, 2005, s. 180–197. 
805 Bu raporlar için bkz. http://www.state.gov/g/drl/rls/hrrpt/ (e. t. 08.07.2008). 
806Örneğin Yunanistan’ın insan hakları raporu için bkz. 
http://www.ohchr.org/EN/Countries/ENACARegion/Pages/GRIndex.aspx (e. t. 08.07.2008). 
807 http://thereport.amnesty.org/(e. t. 08.07.2008). 



 272

desteklenmiş), kolluk güçlerince sözlü, bazen ırkçı, taciz ve bazı vakalarda cinsel 

tehditlere maruz kalma gibi (askerliğini yapmakta olan Yunanlı bir gencin ve Nijeryalı 

bir göçmenin örneğine yer verilmiştir). Aynı belgede, insan hakları ihlallerinin ısrarla 

sürmesinin ardında yatan temel nedenin ise, cezasızlık, yetkililerin sorumluları adalet 

önüne çıkarmaması olduğu da belirtilmiştir 808 . 2007 yılında yayınlanan rapora 

bakıldığında ise, özellikle göçmen, sığınmacı ve mültecilerin yaşadıkları sorunlara 

dikkat çekilmekte, ancak özellikle kişi özgürlüğü ve güvenliği başlığı altında 

tutuklanma ve gözaltına alma konularında 2002 yılına göre herhangi bir somut 

iyileşmenin de olmadığı tespit edilebilmekte, bu konuda halen ihlallerin yaşandığı 

görülmektedir809.  

Bu raporlarda kısmen yer almakla birlikte gerek insan hakları gerekse de azınlık 

hakları kapsamında değerlendirilebilecek bir diğer sorun alanının ise, din olduğu 

söylenebilir. Yunan ulus-devletinin kurulmasında çok önemli bir role sahip olan Yunan 

Ortodoks Kilisesi, bir yandan Yunan ulusal kimliğinin koruyucusu rolündedir, diğer 

yandan da devlet karşısındaki güçlü konumunu koruma çabası içerisindedir. Ancak, 

Kilise’nin girdiği bu iki çaba, AB’nin dini özgürlükler bağlamında geliştirdiği 

normlardan ötürü, çoğu kez Yunan ulus-devleti ile AB arasında gerilimlerin doğmasına 

neden olmaktadır810. Ancak Kilise tarafından da AB’ne tam üyeliğin gerçekleşmesiyle 

birlikte Yunan ulus-devletinin zayıflamaya başladığı ve Kilise’nin bu çerçevede 

devletin tehlikeye attığı bu ulusal kimliğin korunması konusunda özel bir rol üstlendiği 

ifade edilmektedir. Bu durum ise beraberinde ikinci bir sorun alanını yaratmaktadır. 

Yunan toplumunun, gerek kendi içerisinde barındırdığı azınlıklar ile gerekse de dıştan 

gelen göçmenler ile giderek daha çok etnikli bir nitelik kazandığı AB tarafında da 

sıklıkla dile getirilmektedir. Yine bu çerçevede Ortodoks olmayan Yunan 

vatandaşlarının dini özgürlüklerinin korunması konusunda Yunan devletinin daha çok 

çaba göstermesi gerektiği hususunun altı çizilmektedir811. Bu konuda ise Kilise belli 

hususlar çerçevesinde eleştirilmektedir. Bunlar şu şekilde sıralanabilir: Devlet 
                                                 
808http://www.amnesty.org.tr/yeni/index.php?view=article&catid=70&id=122&option=com_content (e. t. 
07.08.2008). 
809 http://thereport.amnesty.org/eng/regions/europe-and-central-asia/greece (e. t. 08.07.2008). 
810  Effie Fokos, “Yunanistan: Din, Ulus ve Avrupa Birliği’ne Üyelik”, Hazırlayan: Haldun Güralp, 
Vatandaşlık ve Etnik Çatışma-Ulus-devletin Sorgulanması, Metis Yayınları, İstanbul, 2007, s. 59. 
811 Fokos, op. cit., s. 69. 



 273

okullarındaki din derslerinin Ortodoks din adamlarının görüşlerini yansıtması, Yunan 

Ortodoks Kilisesi’nin bayramlarının resmi ulusal bayram olarak kutlanması, 

Başpiskopos’un Parlamentonun bütün açılış toplantılarına katılması, Kilise’nin din 

değiştirmeye karşı yasal düzenlemeler uygulaması, azınlık dinlerine ibadet yeri inşa 

etmelerine izin verilmesinde kilise metropolitlerinin yetkili olması gibi. Özellikle 

Kilisenin bu son yetkisi, azınlık haklarının ihlali kapsamında da eleştirilmekte, dinsel 

azınlıklara yönelik din özgürlüklerinin korunması kapsamında ibadet yeri inşasında 

başka bir dinin temsilciliğinden izin alınması kabul edilemez bulunmaktadır. Yine bu 

çerçevede Yunan ulusal hukuku da eleştirilmekte, Yunanistan Anayasası’nın 3. 

maddesinin başka inançlar karşısında Ortodoks Kilisesi’ne ayrıcalıklı bir konum 

sağladığı belirtilmektedir. Çünkü bu durumun Ortodoks olmayan vatandaşların dini 

özgürlüklerine yönelik kısıtlamalar doğuracağı ve eşitlik ilkesine de aykırı olacağı gibi 

nedenlerle AB’nin de tepkisine neden olmaktadır. Yunanistan’ın din özgürlüğü 

kapsamında yaşadığı bir diğer eleştiri ise, dini inancın ulusal kimlik kartlarına dâhil 

edilmesi meselesidir. Dini inançların güçlendirilmesi gerekçesi ile ulusal kimlik 

kartlarına yerleştirilen din ibaresi, 1986 yılında çıkarılan bir yasa ile zorunluluktan 

gönüllülük esasına dönüştürülmüştür. Ancak Kilisenin yoğun çabaları ile 1991 yılında 

çıkarılan yeni bir yasayla da dini yönelimin kimlik üzerinde yer alması bir zorunluluk 

haline sokulmuştur. Ancak 1991 yılında AB Parlamentosu tarafından bireyin kişisel 

bilgilerinin korunmasına yönelik alınan karar çerçevesinde Yunanistan’da, 1997 yılında 

çıkardığı bir diğer kanunla hassas kişisel bilgilerin korunmasını sağlamaya çalışmıştır. 

2000 yılında Hükümet aldığı bir karar ile din ibaresinin kimlik kartlarından 

çıkarılmasına karar vermiştir. AB içerisinde Yunanistan’ın bozulan imajını düzeltmek 

amacıyla girişilen bu çabalar Kilise ile devlet arasındaki gerginliklerin artmasına neden 

olmuştur812.  

Yunanistan Anayasası813 , kilise ile devlet arasındaki ilişkileri düzenleyen 3. 

maddesi ile eleştirilmeye devam edilmektedir. Ancak, Anayasa’nın çağdaş devletlerin 

                                                 
812 Fokos, op. cit., s. 76–85. 
813 1975 yılında kabul edilen Yunanistan Anayasası, 1986 ve 2001 yıllarında gerçekleştirilen Anayasa 
reformları ile bugün geçerli olan halini almıştır. Son reform ülkede ve uluslararası alanda yaşanan 
değişiklikler sonucunda oluşan yeni koşullar ve olağanüstü teknolojik gelişmelerle uyumlu bir Anayasa 
düzenlemek amaçlı yapılmıştır. Yunanistan Anayasası’nın Türkçe çevirisi için bkz. Yunanistan 
Anayasası, loc. cit. 



 274

Anayasalarından pek bir farklılığının olmadığını ve konumuz itibarıyla ele aldığımız 

insan hak ve özgürlüklerini güvence altına alan düzenlemelere de sahip olduğunu bu 

noktada belirtmek gerekir. Ayrıca, bu hükümlerinde insan haklarına ilişkin uluslararası 

düzenlemelere de paralellik gösterdiğinin altını çizmek gerekir. Anayasanın ikinci kısmı 

“Kişi Hakları ve Sosyal Haklar” başlığı altında temel hak ve özgürlüklere ilişkin 

düzenlemelere yer vermektedir. Bu düzenlemeler öncelikle kanun önünde eşitliği 

düzenleyerek başlamakta vatandaşlık, kişi özgürlüğü ve güvenliği, bilgi edinme hakkı, 

tutuklama, kanunuz suç olmaması, doğal hâkim hakkı, konut dokunulmazlığı, kişisel 

verilerin elektronik ortamda dâhi korunması, dilekçe hakkı, toplantı ve dernek kurma 

hakkı, din ve vicdan özgürlüğü, ifade ve basın özgürlüğü, eğitim hakkı, mülkiyet hakkı, 

haberleşmenin gizliliği, ailenin korunması, çalışma ve sosyal güvenlik hakları, 

sendikalar, grev hakkı ve hatta çevre hakkı konularında da düzenlemelere yer 

vermektedir. Ayrıca çıkarılan yasalarla insan haklarını koruyan ayrıntılı düzenlemelerin 

ve güvencelerin de hayata geçirildiği bilinmektedir. Bu bağlamda yılık ülke raporlarında 

da altı çizildiği gibi insan hak ve özgürlüklerini güvence altına alan hukuki mevzuatın 

hayata geçirilmesi konusunda Yunanistan’ın herhangi bir sorunu olmadığını belirtmek 

gerekir. Asıl sorun uygulamaya dönük olarak yaşanmaktadır ve bu sorun sadece 

Yunanistan’ın da değil Avrupalı/Batılı olan devletlerin de yaşadığı bir sorun 

niteliğindedir. Bu noktada dikkate alınan, devletin bu uygulamaya yönelik sorunları 

çözmek adına ne kadar çaba sarf ettiği ve ne ölçüde iyi niyetli hareket ettiği hususudur.  

1948 yılından itibaren, insan haklarının uluslararası alanda gelişmeye başladığı, 

bu hakların korunmasına ilişkin olarak uluslararası denetim mekanizmalarının 

kurulduğu ve böylece uluslararası sistemin özneleri arasına devletlerin yanı sıra 

bireylerin de katılımının gerçekleştirildiği daha öncede belirtilmişti. Bu gelişmeyle, yani 

bireylerin uluslararası alanda hak sahibi sayılmaya başlamasıyla beraber “ulus-

devletlerin egemenlik haklarının” aşınması süreci, 90’lı yıllarda küreselleşmenin de bu 

sürece etkisiyle birlikte yeni bir aşamaya gelmiştir 814 . Tüm bu süreç Yunanistan 

açısından da değerlendirildiğinde görülmektedir ki, Batılı devletler arasında yer alan ve 

temelde onların değerlerine sahip olan Yunanistan’ın da kendini bu sürecin dışında 

tutmasının imkânsız olduğu bir gerçektir. Dolayısıyla 1948 sonrası süreçte liberal 
                                                 
814 Hirst, op. cit.,s. 209-226. 



 275

düşünceler (özellikle de yapısal liberalizm) Yunanistan’ı da etkisi altına almış, barış ve 

güvenliğin korunması, uluslararası alanda istikrarın devamı, ekonomik ve sosyal alanda 

refah düzeyinin yükseltilmesi amaçları etrafında uluslararası örgütlere ve bu örgütlerce 

kabul edilen andlaşmalara yönelinmiştir. Günümüzde Yunanistan’ın uluslararası insan 

hakları düzenlemelerinin çoğuna taraf olduğu ancak, bunlara ilişkin uygulamadan 

kaynaklı sorunlar yaşadığı görülmektedir. Yunanistan’ın taraf olduğu bu uluslararası 

düzenlemeleri şu şekilde sıralamak mümkündür: Uluslararası Medeni ve Siyasi Haklar 

Sözleşmesi (Sözleşmenin 1. ve 2. Seçmeli Protokolleri), Uluslararası Ekonomik, Sosyal 

ve Kültürel Haklar Sözleşmesi, Kadınlara Karşı Her Türlü Ayrımcılığın Ortadan 

Kaldırılmasına Dair Sözleşme (Seçmeli Protokol’ü), Çocuk Hakları Sözleşmesi 

(Seçmeli Protokol’ü), Her Türlü Irk Ayrımcılığının Kaldırılmasına İlişkin Uluslararası 

Sözleşme, İşkenceye ve Öbür Zalimce, İnsanlık Dışı ya da Küçültücü İşlem ya da 

Cezaya Karşı Sözleşme (Bu sözleşmenin Seçmeli Protokol’üne taraf değildir), 1951 

tarihli Mültecilerin Statüsü Sözleşmesi, 1967 tarihli Mültecilerin Statüsüne dair 

Protokol, 1954 tarihli Vatansızların Statüsüne Dair Sözleşme, Avrupa İnsan Hakları 

Sözleşmesi (Sözleşme’nin ölüm cezasının kaldırılmasına ilişkin 6 ve 13 No’lu 

Protokol’lerine taraf, ancak 12 No’lu ayrımcılığın yasaklanmasına ilişkin Protokol’ünü 

imzalamış olmasına rağmen onaylamamış olmasından kaynaklı olarak taraf değildir). 

Yunanistan, Vatansızların Azaltılmasına İlişkin Sözleşme ile Göçmen İşçiler ve Onların 

Ailelerinin Hukuksal Olarak Korunmasına İlişkin Sözleşme’ye ise taraf değildir815.  

İnsan haklarının güvence altına alınmasının, insanlık tarihinin en büyük 

mücadelelerinden biri olduğu ve insan haklarının, 20. yüzyılın ikinci yarısından itibaren 

normatif düzenlemelerle de desteklenip, güçlendirilerek düşünsel yapıların ve siyasi 

yönetimlerin meşruluk ölçütü haline geldiği daha önce de vurgulanmıştı. Günümüzde 

devletlerin insan hakları ihlallerinde bulunması bir yana, insan hakları ile arasına 

mesafe koyması dâhi uluslararası alanda saygı görmesine veya meşruluk kazanmasına 

engel olmaktadır. Bu bakış açısı, tarihsel süreçte Yunanistan’ın da sık sık karşısına 

çıkmıştır. Yunanistan özellikle siyasi buhranlar yaşadığı dönemlerde insan haklarını 

kısmen askıya alan uygulamaları nedeniyle uluslararası alanda çok fazla eleştiri almıştır. 

                                                 
815  2007 tarihli Uluslararası ve Bölgesel İnsan Hakları Andlaşmaları belgesi, 
http://tereport.amnesty.org/document/62 (e. t. 03.07.2008). 



 276

Ancak, Yunanistan’ın 1975 sonrasında düzene giren siyasi yapısı ile AB’ne tam üye 

olarak kabulüyle birlikte demokratikleşme alanında ve insan haklarının düzenlenmesi, 

güvence altına alınması konularında atılan somut adımlar neticesinde, uluslararası 

alanda saygın bir yere kavuştuğu söylenebilir.  

Bu arada belirtmek gerekir ki, insan hakları boyutuyla Yunanistan’daki 

azınlıklar başlığı altında son olarak, Yunanistan’ın insan hakları-azınlık hakları 

tartışmalarına yönelik bakış açısı ortaya konulmaya çalışılarak bu çerçevede, azınlık 

hakları merkezli yaklaşımların değerlendirilmesine geçilmesi yerinde olacaktır. Daha 

önceki kısımlarda, insan hakları alanındaki teorik çalışmalarda, insan haklarının 

bireyselliği (bireye yönelik haklar-birey hakları) ile grup haklarının kolektif özelliliği 

(kolektif haklar-grup hakları) ve insan haklarının bu özelliği gereği grup hakları niteliği 

gösteren azınlık haklarını düzenleyemeyeceği/azınlık sorunlarının çözümüne tam olarak 

katkı sağlayamayacağı konularında yoğun tartışmalar olduğu belirtilmişti. Bu 

tartışmalara teorik çerçevede ayrıntılı olarak yer verilmiş ve insan haklarının bireyselliği 

yerine azınlık haklarının öne çıkan kolektif özelliği nedeniyle, devletlerin azınlık 

haklarını yine realist kaygıların ön plana çıkmasıyla bunları tanımaktan kaçındıkları 

üzerinde durulmuştur. Yunanistan’ın da realist kaygıların fazlası ile ön plana çıktığı bir 

devlet olarak benzer tutumlar sergilediği görülmektedir. Yunanistan’ın resmi politikaları 

kapsamında, azınlık haklarının kolektif özelliğini kabul etmemektedir. Bunun çeşitli 

nedenlerinin olduğu söylenebilir. Bu nedenlerden ilki, Yunanistan’ın bu özelliğin 

tanınması ile azınlıkların grup olarak kimliklerini kabul etme ve bu bağlamda, 

özyönetimde dâhil olmak üzere grup haklarının kullanılmasını güvence altına alma 

zorunluluğu içerisine girecek olmasıdır. Diğer neden, azınlık haklarının kolektif hak 

niteliğinin kabulü ile birlikte bir yandan bu grupları koruma altına alma yükümlülüğü 

taşıması, diğer yandan da grubun azınlık bireyinin temel insan haklarını ihlal etmesine 

(gruptan ayrılmanın engellenmesi, grup içinde kadınlara yönelik ayrım, başka grup 

bireylerinin haklarının inkârı, başka gruplar üzerinde üstünlük iddiası gibi) engel 

olmaya yönelik sorumluluk üstlenmesidir. Devletlerin bu sorumluluğu yüklenmekten de 

kaçındığı veya çok fazla dikkate almadığı söylenebilir. Yunanistan’ın etnik azınlıkları 

tanımak bir yana dinsel azınlık olarak tanıdığı Müslümanların da kolektif haklar 

kapsamında yer alan azınlık haklarını tanımaktan uzak olduğu görülmektedir. 



 277

Dolayısıyla zaten başlangıç itibarıyla azınlık haklarının tanınmasına karşı olan Yunan 

Devleti’nin, bir de azınlık gruplarının insan haklarını ihlal eden uygulamalarına karşı 

azınlık bireylerinin temel insan haklarını koruma kaygısını taşıyacağını beklemek çok 

da hayalci bir tutum olacaktır.  

4. 2. Azınlık Hakları Boyutuyla Yunanistan’daki Azınlıklar 

Günümüzde birçok ülkenin kültürel, etnik, dinsel, dilsel anlamda çeşitlilik 

içerdiği, çok az sayıda ülkenin, vatandaşlarının aynı dili konuştukları ve aynı etnik, 

dinsel gruba dâhil oldukları görülmektedir. Bu çeşitlilik beraberinde dil hakları, siyasi 

temsil, anayasa ve kanunlarda lehlerine müfredat değişikliği, toprak isteği, vatandaşlığa 

kabul ve göç, hatta bölgesel özerklik gibi talepleri veya sorunları getirmektedir. Azınlık 

hakları konusu, özellikle 90’lı yıllardan itibaren yaşanan gelişmelerle de paralel bir 

biçimde, insan haklarından ayrı olarak (veya insan haklarının özel bir parçası olarak) ele 

alınmaya başlanmıştır. Dolayısıyla insan hakları ile azınlık hakları arasında güçlü bir 

bağ daha da açık bir ifade ile azınlık haklarının temelinde insan hakları yer almaktadır. 

Bu nedenle, çalışmanın başlığında da yer aldığı gibi, azınlık sorunları konusunda, 

güvenlik kadar insan haklarının da analiz edilmesi önemli olmaktadır. 

1990’ların başlarından itibaren uluslararası alanda azınlıklar ve azınlık hakları 

konusu daha çok düşünülmeye ve tartışılmaya başlanmıştır. Bu döneme kadar 

uluslararası alanda, azınlıklarla ilgili sorunların temel insan haklarının tanınması ile 

çözümlenmesi yönündeki realist düşüncenin de etkisinin hissedildiği görüşlerin hâkim 

olduğu görülmektedir. 1990 sonrası dönem ise, ilk bölümde de değinildiği gibi, insan 

hakları temelinde yeni bir sürecin başladığını göstermektedir. Bu yeni süreç ise, sadece 

genel-temel (bireysel) insan hakları temelindeki gelişmeleri değil, azınlık haklarına 

ilişkin gelişmeleri de içermektedir. 

Ulus-devlet bireyleri “yurttaşlık” temelinde birleştirirken (ulus-inşa süreci), 

azınlıkların tanınması ve azınlıklara belli haklar verilmesi ise, bu birliğin 

sağlanmasında/devamlılığında pek de kabul görmemiş, hatta engellenmiştir. Çünkü 

azınlık haklarının tanınması, ulusal birliğin sağlanması sürecinde başvurulan çoğunluk 

olmayanlara karşı asimilasyonist davranışlar veya homojen bir toplumsal birlik sağlama 

düşünceleri ile bağdaşmamaktadır. Yunan ulus-devletinin kurulmasına ilişkin sürecin 



 278

analizinde de görüldüğü gibi, Yunan etnik kökeninden gelen, Yunan Ortodoks 

Kilisesi’nin mensubu olan, Yunan kültürel değerlerine sahip ulus üzerine kurulan 

devlet, ulus-devleti bir arada tutan bu değerlere sahip olmayanları kabul etmemiştir. 

Kuruluşunun ilk dönemlerinde bunlar ulus-devletin sınırları dışına çıkartılmaya hatta 

yok edilmeye çalışılmış, kalanlar ise bir takım politikalarla asimile edilmek için 

uğraşılmıştır. Kalanlar üzerinde asimilasyonist politikaların uygulanmasının temelinde 

ise, azınlıkların ayrılıkçı hareketlere girişebilecekleri ve toprak bütünlüğünün tehlikeye 

gireceği endişesi yatmıştır. Bu nedenle azınlık haklarının bu gruplara yönelik tanınması 

bir yana bu grupların azınlık kimlikleri dâhi tanınmamıştır (etnik, ulusal azınlık 

kimlikleri günümüzde de kabul edilmemektedir). Oysaki azınlıklar konusunda yaşanan 

tarihsel deneyimlere bakıldığında, özellikle liberaller tarafından da ifade edildiği gibi 

birçok hatanın yapıldığı kabul edilmektedir. Kanada bu konuda en iyi örneklerden 

biridir. Ancak zamanla azınlıklara ilişkin politikalarını değiştirmiş ve daha istikrarlı bir 

yapıya kavuşmuştur. Yunanistan’da da, ulusal güvenlik ve ulusal istikrar karşısında bir 

tehdit olarak görülen azınlıkların talepleri bastırılmış, azınlıklar güçten düşürülmeye, 

onların ayrı bir ulusal kimliğe sahip oldukları yönündeki bilinçleri yok edilmeye 

çalışılmıştır. Bu yapılırken de ulusal azınlıkların ulus-devlete sadakatinden söz 

edilemeyeceği, çünkü bir takım özellikleriyle kendilerini ayrı gören bu azınlıkların 

potansiyel olarak da ayrılıktan yana olacakları tezi kullanılmıştır. Oysaki Yunanistan 

örneğinde de yaşandığı gibi, bir ulusal kimliğin öz nitelikleri –kahramanları, mitleri, 

adetleri- hızla değişse/değiştirilse dâhi, kendi ulusal kültürü ile “ayrı bir ulus olma 

duygusu/özbilinci” kalıcılığını kolay kolay kaybetmemektedir. Ayrıca bir devlet ne 

zaman güvenlik kaygısıyla, o ulusal kültürün adetlerini yasaklama, azınlık dillerinde 

eğitim veren okullarını kapatma vb. gibi faaliyetlere girişse, sonuç genelde, 

sadakatsizliğin artması ve ayrılıkçılık tehdidinin belirmesi şeklinde olmaktadır 816 . 

Yunanistan’ın da takip ettiği baskıcı ve asimilasyonist politikalar, azınlıkların ayrı bir 

ulus olduklarına dair özbilinçlerinin kaybolmasına yönelik herhangi bir etkide 

bulunmamış, aksine zaman zaman girişilen ve kuvvet kullanmaya kadar varan 

önlemlerle bu bilinç daha da güçlenmiştir. 

                                                 
816 Kymlicka, Çokkültürlü…, op. cit., s. 15-16.  



 279

Bu güçlenmenin veya azınlıkların kendi ulusal kimliklerine daha sıkı 

sarılmalarının arkasında birçok nedenin olduğu söylenebilir. Bu nedenlerden ilki ve en 

önemlisi olarak, Yunanistan’daki azınlıkların ulusal azınlık niteliğinde olmaları ve 

akraba devletlerinin de kendilerine komşu devletler konumunda olmaları belirtilebilir. 

Bir diğer neden ise, Türk azınlık örneğinde de görüldüğü gibi, kendi içlerinde 

birliklerini koruyacak ve ulusal kimliklerinin yok olmasını önleyecek müftülük, vakıflar 

gibi örgütlenmelerini güçlü bir biçimde kurmuş olmalarıdır. Bunun farkında olan 

Yunanistan Hükümeti de özellikle bu yapıları etkisizleştirmeye, ortadan kaldırmaya 

yönelik çabalar içerisinde bulunmaktadır. Azınlıkların ulusal kimliklerini korumalarında 

ayrı bölgelerde birbirlerinden kopuk bir şekilde değil de bir arada belirli, bir yerde 

yaşamalarının da etkisi büyüktür. Yunan hükümeti bunu da engellemeye yönelik olarak 

çıkarttığı çeşitli yasalar ile azınlıkları dağıtmaya çalışmış, ama bu tutum azınlıklar 

içinde olduğu kadar uluslararası alanda da tepki ile karşılaşınca hareketsiz kalmıştır. 

Diğer bir nedende, Yunan devletinin çeşitli vesilelerle azınlıkları sınır dışı etmesi 

nedeniyle Avustralya, ABD ve Kanada’da bir Yunan azınlık diasporasının oluşması, 

bunlarında ulusal kimliklerine bağlılıklarının çok yüksek olması ve Yunan topraklarında 

kalan azınlıkların da haklarını savunmaları, uluslararası alanlarda dile getirmeleridir. 

Yunan topraklarında yaşayan azınlıklara yönelik Yunan devletinin ekonomik, sosyal 

alanlarda sınırlamalara girişmesi de bir diğer neden olarak sunulabilir. Bu tutum 

azınlıkların bir kısmının gönüllü/zaruri olarak asimile olmasına neden olmakla birlikte, 

büyükçe bir kısmı üzerinde de ters etkide bulunmuş ve kendi içlerine kapanmalarına 

ulusal kimliklerine daha çok sahip çıkmalarına neden olmuştur. Yunan devletinin bu 

tutumlarla ulusal kimlikleri üzerinde etkide bulunduğu topluluklar daha çok Romanlar, 

Ulahlar gibi akraba devletleri bulunmayan, ekonomik anlamda çok kötü durumda olan, 

sayıları da diğer azınlıklara göre daha az olan topluluklardır. Ayrıca ulusal/etnik 

kimliklerin dışlanması şeklindeki tutumların da bu kimliklere daha fazla bağlanılması 

sonucunu yarattığı belirtilmektedir817. Bu çerçevede, azınlıklara karşı ortak nefret, hatta 

etnik düşmanlık, ötekinin ulusal kimliklerinin korunmasında, özbilinçlerinin artmasında 

önemli bir faktör olarak ortaya çıkmaktadır. Ayrıca sürekli olarak Yunan toprakları 

                                                 
817 Namık Kemal Öztürk, “Etnik Sorunlar ve Politik İstikrar”, Amme İdaresi Dergisi, Cilt 31, Sayı 3, 
Eylül 1998, s. 4–5. 



 280

üzerinde yaşayan herhangi bir etnik grubun olmadığının ifade edilmesi de azınlık 

gruplarının ulusal kimliklerine daha sıkı bir biçimde sarılmalarına neden olmaktadır818. 

Günümüzde gelinen aşamada, ulusal güvenlik kaygıları ile azınlıklara yapılan 

baskı ve sınırlandırmaların anlamsızlığı anlaşılmış ve azınlık haklarının tanındığı ve 

güvence altına alındığı hiçbir devlette, bir dağılmanın yaşanmadığı da görülmüştür819. 

Ayrıca çözüm için önerilen demokrasi, ekonomik refah ve kişisel hoşgörünün gelişimi, 

azınlık sorunlarının çözümünde etkili yöntemler de olsa tek başlarına yeterlilik 

taşımadıkları da anlaşılmıştır. Çünkü sorunun çözümü için öncelikle, bir azınlığın o ülke 

sınırları içinde çoğunlukla birlikte var olduğunun kabul edilmesi ve tanınması 

gerekmektedir. Yunanistan açısından da sorunun bu yönde gelişmesi umut edilmektedir 

ki, uluslararası alanda yaşanan gelişmeler de süreci ister istemez o noktaya 

getirmektedir. Şöyle ki, azınlığın bir ülke sınırları içinde tanınması ve azınlık haklarının 

düzenlenmesi konusundaki gelişmeler, azınlık sorunlarının uluslararası boyutu göz ardı 

edilerek açıklanamaz. Çünkü azınlık sorunları, nitelikleri gereği sadece ilgili devletin iç 

politikasında kalabilecek bir sorun değildir, iç güvenliğin yanı sıra bölgesel ve 

uluslararası güvenliğin de bu konuda etkisi vardır. Bu nedenle, azınlık sorunları kısa 

sürede o devletin sınırları dışına çıkarak uluslararası bir nitelik kazanabilmektedir. 

Çünkü önce de belirtildiği gibi, bir ülke içindeki azınlık halkın ya komşu devlet 

ülkesinde yaşayan akraba azınlıkları bulunmaktadır ya da o komşu devlet o azınlık 

ulusun üzerine inşa edilmiş bulunmaktadır (Türkiye’deki Rum azınlık ve Yunanistan, 

Yunanistan’daki Türk azınlık). Bu gerçeklik çerçevesinde sorunların en azından komşu 

devlete yansıması mümkün olmaktadır. 

Azınlıkların korunmasının ve azınlık haklarının oluşumunun bir “uluslararası 

hukuk sorunu” niteliğinde olması da sorunun bir diğer boyutudur. Devletlerin çıkarları 

gereği azınlık sorunlarını kullanarak diğer devletlerin içişlerine müdahale etmeleri ve bu 

amaçla o ülke içindeki azınlık gruplarını kullanmaları da görülmektedir. Ayrıca akraba 

devletlerinde başka ülke sınırları içerisinde yaşayan ve aynı etnik bağa sahip olan 

                                                 
818 Abdülkadir Çevik, “Yunanistan’da Yaşayan Türk Azınlık”, Avrasya Dosyası, Cilt: 13, Sayı: 2, 2007, 
s. 259. s. 253–269. 
819 Bu gelişmelerin yaşanmasında liberalizmin etkisi yanında realizmde yaşanan gelişmeler de önemli 
ölçüde etkili olmuştur. Bu değişikliklere realizm çerçevesinde azınlık sorunlarının ele alındığı başlıkta 
değinilmiştir.  



 281

halklardan yararlanmak istemeleri de söz konusu olabilmektedir. Böyle bir çaba da 

sorunların yine uluslararası alana taşınmasına yol açmaktadır820. Yunanistan’ın azınlık 

sorunlarının, bu anlatılan çerçevede, uluslararası bir nitelik kazandığını söylemek 

zordur. Çünkü akraba devletlerin Yunanistan’da yaşayan ve kendileri ile aynı etnik 

kimliğe sahip olan halktan yararlanmak gibi somut/gözle görülür bir taleplerinin 

olmadığı söylenebilir. Örneğin Yunanistan, Makedonya Devleti’nin ülkesinde yaşayan 

Yunan asıllı vatandaşları azınlık olarak tanıyıp haklarını en geniş çerçevede güvence 

altına almasına rağmen Yunanistan, sürekli olarak bu azınlıkların durumunu dile 

getirmekte ve iki devlet arasındaki ilişkilerde bu faktörü bir dış politika aracı olarak 

kullanmaya çalışmaktadır. Oysaki aynı tutumun Makedonya Devleti tarafından 

Yunanistan’daki Makedon azınlığa yönelik olarak kullanıldığını saptamak zordur. 

Bunun da en temelinde Yunanistan’ın böyle bir azınlık grubunun varlığını tanımaması 

yatmaktadır. Akraba devletlerin şu süreçte en öncelikli kaygısı, bu azınlıkların etnik 

azınlık olarak tanınmalarının sağlanmasıdır.  

Konuyla bağlantılı olarak liberaller içerisinde yer alan ‘kurumsalcılar” olarak 

adlandırılan grubun, devletlerin güvenlik dışında ticaret, göç, sağlık, çevre, para gibi 

konuları da dikkate alarak uluslararası işbirliğine yani uluslararası kurumlara-yapılara 

yönelmelerinin özellikle kendileri için uluslararası alandaki belirsizlik ve korkuları 

azaltacağını belirttiklerine birinci bölüm çerçevesinde ayrıntılı olarak değinilmiştir. Bu 

uluslararası yapıların öncülüğünde, en azından bir etkileşim/paylaşım imkânı 

oluşacağından yanlış algılamalardan kaynaklı düşmanlığın da en aza indirilebileceği 

belirtilmektedir821. Yine daha önce belirtildiği gibi, liberal kurumsalcılar, ortak çıkar ve 

değerler (insan hakları, barışın korunması, uluslararası güvenlik ve dayanışma) 

temelindeki uluslararası kurumsal düzenlemelerin, barış ve işbirliğini artıracağını 

ayrıca, uluslararası kurumsal düzenlemelerin ve rejimlerin artmasıyla, ortak değer ve 

inançlar üzerindeki uzlaşının da gelişeceğini, bu durumun da barışın sürekli hale 

getirilmesinde oldukça önemli rol oynayacağını savunmaktaydılar 822 . Diğer yandan 

liberal kurumsalcılar, her ne kadar ulus-devletler uluslararası alanda en önemli aktör 
                                                 
820  Kurubaş, op. cit., s. 10-12. Azınlıkların tanınması ve azınlık hakları konularındaki uluslararası 
düzenlemeler hakkında daha ayrıntılı bilgi İkinci Bölüm çerçevesinde verilmektedir.  
821 Holsti, op. cit., s. 43-44. 
822 Arı, Uluslararası İlişkiler…, op. cit., s. 337. 



 282

olma konumlarını devam ettirseler de artık, en azından kendi kaderlerini tek başlarına 

belirleyememekte (uluslararası ilkeler, andlaşmalar, örgütlerle sınırlı olmak) 

olduklarının da bir gerçeklik olduğunu vurgulamaktaydılar823. Genel çerçevede tekrar 

değinilen bu düşünsel alt yapı temelinde Yunanistan’ın tutum ve politikalarına 

bakılacak olursa, bu politikalardaki paralellik açıkça saptanabilmektedir. Çünkü bir 

önceki başlık kapsamında da görüldüğü gibi, barış ve güvenliğin sağlanması/devamlılığı 

adına uluslararası örgütler kapsamında işbirliğini seçen Yunanistan’ın, en temelde insan 

hakları boyutunda, hemen hemen tüm andlaşmalara taraf olduğu ve bu andlaşmaların 

uygulanması yönünde de çaba sarf ettiği saptanmaktadır. Ancak Yunanistan’ın, 90 

sonrası süreçte gelişmeye başlayan azınlık hakları merkezli yaklaşımların öncülüğünde 

kabul edilen azınlıkların haklarını güvence altına almaya yönelik düzenlemelere taraf 

olup olmadığı, bu yapılara yönelik politikalarının nasıl şekillendiği değerlendirilecek 

olursa, bu noktada insan hakları boyutuna göre olumsuz bir tablo ile karşılaşıldığının 

belirtilmesi gerekir.  

Yunanistan, Bölgesel ve Azınlık Dilleri Avrupa Şartı’nı imzalamayan az 

sayıdaki devletten biridir824. Ulusal Azınlıkların Korunması Çerçeve Sözleşmesi’ni ise 

22 Eylül 1997 tarihinde imzalamış olmakla birlikte, günümüz itibarıyla da henüz 

onaylamadığı görülmektedir 825 . Yunanistan, BM Medeni ve Siyasi Haklar 

Sözleşmesi’ni ise kabul edilişinden çok sonra ancak 1997 yılında onaylamıştır. Bu 

çerçevede ülkesinde yaşayan azınlıklara rağmen Yunanistan’ın Avrupa’da gelişen 

azınlık rejimine uymak konusunda pek de istekli olmadığı söylenebilir826. Bilindiği gibi 

Yunanistan, her ne kadar kendisi bu belgenin geçerlilik taşımadığını iddia etse de, 29 

Eylül 1923 tarihinde kendisi tarafından onaylanarak yürürlüğe sokulan Sevr 

Andlaşması’ndan (Yunan Sevr’i) kaynaklı azınlıklara yönelik yükümlülüklerini yerine 

getirmemektedir. Oysaki bu çok taraflı andlaşma ile Yunanistan, ülkesinde yaşayan tüm 

azınlıkların eşitliğinin, medeni ve siyasi haklardan ayrım gözetilmeden 

                                                 
823 Holsti, loc. cit. 
824 Bkz. 
http://conventions.coe.int/Treaty/Commun/ChercheSig.asp?NT=148&CM=8&DF=4/9/2008&CL= 
ENG (e. t. 09.0.2008). 
825Bkz. http://conventions.coe.int/Treaty/Commun/ChercheSig.asp?NT=157&CM=8&DF=4/9/2008&CL 
=ENG (e. t. 09.04.2008). 
826 Kurubaş, op. cit., s. 287. 



 283

yararlandırılmalarının sağlanmasının yanı sıra kendi dillerinde eğitim, kendi vakıf ve 

derneklerine sahip olabilmek gibi haklarının da güvence altına alınacağını taahhüt 

etmiştir. Bir diğer çok taraflı düzenleme olan Lozan Barış Andlaşması’ndan da kaynaklı 

olarak Batı Trakya’da yaşayan Müslüman Türklere yönelik yükümlülükler üstlenmiştir. 

Ancak, Yunanistan’ın bu belgelere taraf olduğu tarihlerden günümüze kadar 

yükümlülüklerini yerine getirmeyerek birçok ihlale neden olduğu saptanmaktadır. 

Dolayısıyla, gerek hazırlanış gerek imza aşamalarında bulunarak iç hukukuna da uygun 

bir biçimde onayladığı bu çok taraflı düzenlemelere uymayan Yunanistan’ın, kendini 

azınlıklarla ilgili uluslararası nitelikteki düzenlemelerle taraf kılmasının da 

beklenmemesi gerekir. Yunanistan her ne kadar liberal akımların etkisi ile insan hakları 

boyutunda uluslararası işbirliği mekanizmalarına yönelmiş olsa da azınlıklar konusu 

Yunanistan için hassas bir konu olma özelliğini korumaktadır. Çünkü Yunanistan’ın 

azınlıkları ciddi bir güvenlik sorunu, ülkenin toprak bütünlüğü ve ulusal kimliği 

açısından bir tehdit unsuru olarak kabul etmesine yönelik düşüncelerinde günümüzde de 

köklü bir değişikliğin olmadığı görülmektedir. Bu köklü değişimin olmamasının bir 

nedeni de, yeni oluşan uluslararası çevrenin ve uluslararası yükümlülüklerin Yunanistan 

yetkili makamlarınca henüz yeterince anlaşılamamış ya da sindirilmemiş olmasıdır. 

Ayrıca, özellikle uluslararası hukuku bir formaliteden ibaret gören bakış açısının 

Yunanistan’da çoğunlukta olması da azınlıklar konusundaki sürecin olumlu gelişimini 

etkilemektedir.  

Yunanistan’ın güvenlik algılamalarının başrol oynadığı azınlıklara ilişkin 

politikalarının olumsuz ya da henüz istenilen düzeyde olmamasına rağmen, özellikle 

2000 sonrası süreçte nispeten olumlu ancak sınırlı adımların atıldığı da görülmektedir. 

Bu olumlu gelişmelerin arkasında da yine uluslararası örgütlerin olduğu söylenebilir. Bu 

örgütlerin çabalarına ilişkin değerlendirilmelere daha alt satırlarda yer verilecek olmakla 

birlikte, bu noktada 2007 yılında Yunanistan’a ilişkin yayınlanan bir insan hakları 

raporu çerçevesinde, günümüzde de azınlıklara yönelik ne gibi sorunlar yaşandığı ve ne 

yönde olumlu adımlar atıldığı incelenmeye çalışılacaktır827. 2008 yılının ilk aylarında 

yayınlanan Yunanistan’ın 2007 yılına ilişkin yıllık insan hakları raporunda, ilk olarak 

bir azınlık grubu olan Çingenelerin (Romen) Yunanistan’da içinde bulundukları zor 
                                                 
827 http://www.state.gov/g/drl/rls/hrrpt/2007 (e. t. 01.04.2008). 



 284

şartlar ifade edilmektedir. Diğer Yunan vatandaşları ile eşit muamelede bulunulmaması, 

ayrımcılık yasağı ile ters bir takım uygulamalara gidilmesi, eğitim olanaklarından da 

yeterince yararlandırılmamaları, kamp alanlarının (göçebe yaşadıkları için zaman zaman 

yaşadıkları alanlar) sınırlandırılması, kimlik kartlarının verilmesinde zorluk 

çıkartılması, sağlık imkânlarından yararlanmalarının önlenmesi Çingenelere ilişkin 

tespit edilen sorun alanlarıdır. Raporda ele alınan bir diğer konu ise, Arnavut 

göçmenlerin Yunanistan’da yaşadıkları sorunlardır. Yunanistan, Arnavut göçmenlerin 

(diğer yıllara göre biraz azalmış olmakla birlikte) özellikle polisin sözlü ve fiziksel 

tacizine maruz kalmaları, kişisel evraklarına, eşyalarına el konulması gibi temel hak ve 

özgürlüklere ters düşen uygulamalarla karşılaşmaları, özellikle vatandaşlığa kabul ile 

ilgili olarak tüm şartlara sahip oldukları durumlarda dahi zorluk çıkartılması gibi 

hususlarda eleştirilmektedir. Yine aynı raporda, Türk, Pomak, Ulah, Arnavut, Çingene 

ve Makedon toplulukların etnik kimliklerinin tanınmasına ilişkin taleplerinin olduğunu 

ancak, Yunan Devleti’nin bunu dikkate almadığını ve etnik ya da dilsel azınlıkların 

ülkesinde yaşamadığını ifade ettiğinin de altı çizilmektedir. Yine özellikle Türkçe 

isimlerin örgüt/dernek ismi olarak kullanılmasının Yunan Devletince yasaklanması 

hususuna da yer verildiği görülmektedir828. 

AB’nin Yunanistan üzerindeki sürekli ikazları, AİHM’nin ve AK’nin tespit 

ettiği ihlaller ve düzeltmesi yönündeki baskıları ve nihayetinde gerek Yunan 

kamuoyunun gerekse de uluslararası toplumdan (özellikle Avrupa’dan) gelen azınlıklar 

konusunda gelişen küresel/Avrupalı standartlara uyulması yönündeki istekler sayesinde, 

daha önce de üzerinde durulduğu gibi, bir takım adımlar atılmaya başlandığı 

görülmektedir. Özellikle AB’nin bu süreçte bir kilit faktör olarak devreye girdiği 

söylenebilir. AB, hem somut ve güçlü bir kurum olarak varlığı, hem de medenileşme 

projesini tamamlayan soyut bir proje olarak etkisi ile Yunanistan’ın da (tıpkı Türkiye 

örneğinde yaşandığı gibi) iç siyasal süreçlerinde önemini hissettirdiği söylenebilir829.  

                                                 
828 Ancak aynı raporda Pomakların Türkler içinde Türk kimliğinin kabulü için baskıyla karşılaştıklarını 
ifade ettikleri ve Makedon azınlığın içinde sadece sayıları çok az olan bir grubun “Makedon” teriminin 
kullanılması konusunda ısrar ettikleri yönünde tartışmalı bilgilere de yer verildiği görülmektedir. 
829 Haldun Güralp, “Giriş: Milliyete Karşı Vatandaşlık”, Hazırlayan: Haldun Güralp, Vatandaşlık ve 
Etnik Çatışma-Ulus-devletin Sorgulanması, Metis Yayınları, İstanbul, 2007, s. 30. 



 285

AB gibi örgütlerin çabaları Yunanistan’ın azınlık sorunlarında olumlu adımlar 

atmasında belirleyici olmaktadır. Ancak, bu örgütlerin çabalarının dışında, Yunan 

diasporasının, Yunan toprakları üzerinde yaşayan azınlıkların sorunlarının 

çözülmesinde de önemli katkılarının olabileceği ifade edilmektedir. Kendileri de 

yaşadıkları ülkelerde azınlık durumunda olan bu diaspora üyelerinin, Yunanistan’da en 

büyük tabu konusu olarak görülen şeyi, yani azınlıklar konusunu gündeme getirerek 

katkı sağlayabilecekleri ifade edilmektedir830. Ancak günümüz itibarıyla bu yöndeki 

katkılanın ya da görüşlerinin sınırlı düzeyde oluğunun da ifade edilmesi gerekir.  

Yunanistan’ın azınlıklara yönelik politikalarında yaşanacak dönüşümün 

kendisine yönelik de olumlu etkilerinin olacağı ifade edilmektedir. Şöyle ki, Yunanistan 

Hükümetinin demokrasiye geçiş ve demokrasinin pekiştirilmesi sürecinde anayasal 

çerçeveyi iyileştirerek ve çoğulcu bir demokrasinin kurumsal temellerini atmak için 

gerekli olan yargı bağımsızlığını kalıcılaştırarak hem kendi içerisindeki istikrarı 

pekiştirmesi hem de komşu ülkelere bu konuda öncülük ederek/yardım sunarak önemli 

bir devlet konumuna gelmesinin muhtemel olduğu belirtilmektedir. Ayrıca, yine 

Yunanlı yazarlar arasında, Yunanistan’ın, etnik ve dinsel azınlıkların hakları gibi hassas 

bir konuda sorun yaşadığı Türkiye ve Makedonya ile azınlıkların korunmasına ilişkin 

işbirliği yaparak zor yolu seçmesi durumunda, Güney Balkanlarda devletlerarasında 

önemli bir çatışma alanı olma potansiyeli taşıyan bir konunun ortadan kaldırılmasını da 

sağlayarak AB ve ABD gözünde de inandırıcılık kazanıp, yerini pekiştirebileceği 

görüşü dile getirilmektedir 831. 

Siyasal sistemin istikrarının korunması bakımından en önemli nokta, devletin 

toplumsal isteklere çözüm bulacak kurumsal yapılanmayı başarabilmesidir. Özellikle 

toplumsal süreçte yıpranan değerlerin onarılması, yeni değerlerin benimsenmesi 

konusunda devletin üzerine önemli sorumluluklar düşmektedir. Devletler etnik unsurları 

dikkate alarak, aralarında herhangi bir gerilime imkân vermeden onlardan gelen 

talepleri siyasi kurumlar aracılığıyla karşılamak durumundadır. Böylelikle farklı etnik 

unsurlar sisteme entegre olabilmekte ve etnik düşmanlık gibi sorunlar da 

giderilebilmektedir. Bunun gerçekleşebilmesi için de ulusun, çeşitli çıkar ve düşünce 
                                                 
830 Graham T. Allison, Kalipso Nikolaydis (edits.), Yunan Paradoksu, Çeviren: Bülent Tanatar, Doğan 
Kitapçılık, İstanbul, 1999, s. 32.  
831 Allison, op. cit., s. 162. 



 286

gruplarını içerisinde barındıran, değişik sosyal tabakalardan oluşan bir yapı olduğunun 

kabul edilmesi gerekir. Sistemi demokratik yapan unsur da, sivil toplumun özerkliğinin 

ve çoğulculuğunun kabul edilmesidir. Demokratik rejimlerin her zaman homojen 

toplumlarda işlerlik kazanacaklarına dair bir kural bulunmamaktadır. Ancak etnik 

farlılıklar olsa dâhi ekonomik ve siyasal alanda herkesin eşit hukuksal konuma sahip 

olması gerekir. Ancak bu durum da bir ülkedeki bütün azınlıklara bağımsızlık verilmesi 

şeklinde de anlaşılmamalıdır. Zira dünyadaki bütün etnik unsurların ayrı bir devlet 

kurduğu düşünülecek olursa, devlet kavramının da anlamını yitireceği ve yine 

kargaşanın/güvenlik sorunlarının çıkacağı ifade edilmektedir832. Bu çerçevede Yunan 

devletinin de ülkesinde homojen bir yapının (Yunan ulus-devletinin üzerine kurulu 

olduğu tüm değerlere-Yunan etnik kökeninde gelmek, Yunan Ortodoks Kilisesi’ne tâbi 

olmak gibi- herkesin aynı ölçüde tâbi olduğu bir yapının) olmadığını kabul ederek 

azınlıkların kimliklerinin tanınması şeklinde mevcut politikalarında köklü değişiklikler 

yapması gerekmektedir. Bu değişim sadece azınlıkların ya da azınlıkların akraba 

devletlerinin bir talebi de değildir. Günümüzde AB başta olmak üzere AK, AGİT gibi 

örgütler bünyesinde de çeşitli konferans, belge ve raporlarda bu görüşler ifade 

edilmekte, hatta Yunan toplumu içerisinde de bu sorunlara bir şekilde çözüm getirilerek 

mevcut erginliklerin giderilmesi yönündeki istekler dile getirilmektedir.  

                                                 
832 Öztürk, op. cit. s. 14–15. 



 287

SONUÇ 
Azınlıklar, en basit şekilde “çoğunluktan farklı özelliklere sahip ve sayıca az 

olan topluluk” olarak tanımlandığında, antik çağlardan günümüze kadarki süreçte her 
zaman varlığını koruyan bir yapı niteliği göstermektedir. Ancak bu tarihsel sürecin 
uzunca bir bölümünde, gerek hukuken tanınmama gerek kendilerinde azınlık 
olduklarına dair bir özbilinç bulunmama gerekse azınlıkları koruma şeklinde bir 
olgunun henüz gelişmemiş olması gibi nedenlerle azınlık olarak da ifade edilmedikleri 
görülmektedir. Oysaki genel çerçevede, büyük nüfus hareketlerinin veya siyasal 
otoritelerdeki yapı ve sınır değişikliklerinin yaşandığı her dönemde azınlıkların ortaya 
çıktığı saptanmaktadır. Ancak günümüzde anlaşıldığı biçimiyle azınlık, esasen modern 
ulus-devletle birlikte doğan ve gelişen bir olgudur. Ulus-devletin oluşumu ile 
azınlıkların ortaya çıkışı arasında bir paralellik vardır. Bunun nedeni ise, genel olarak, 
ulus-devletlerin ülke sınırlarının oluşması sırasında güç mücadelesinin de bir sonucu 
olarak “ulusun sınırlarının” göz önüne alınmaması ve yeni oluşan bu siyasal birimlerin 
toplumsal farklılıkları ortadan kaldırarak türdeş bir yapı kurmaya yönelik çaba içerisine 
girmeleri şeklinde belirtilebilir. Ulus-devletlerin, ‘sınırlar içerisindeki herkesin aynı 
özelliklere sahip türdeş bir topluma dönüştürülmesi halinde güçlü bir yapı özelliği 
kazanılacağı’ şeklindeki bir varsayımı gerçekleştirmek için bir takım uluslaştırma 
araçlarından (eğitim, askerlik, hukuk, dil birliği gibi) yararlandıkları görülmektedir. 
Ulus-devletin, ulus ile devlet sınırlarının çakıştığını kabul eden temel mantığı 
çerçevesinde, ancak böyle bir şeyin gerçek dünyada çok da fazla karşılığını bulamaması 
bağlamında, alt kimliklerin (azınlık kimliklerinin) üst kimliğe (çoğunluğa) 
katılımlarının sağlanmasına çalışıldığı ve böylelikle günümüzde de henüz çözüm 
bulunmayan azınlık sorunlarının doğduğu söylenebilir. Farklı unsurları temel 
değerlerine ve ilkelerine yönelik (ülkenin, egemenliğin ve ulusun tekliği ve 
bölünmezliği) tehdit olarak algılayan ulus-devletin, bu farklılıkları ortadan kaldırma 
amacı çerçevesinde, tarihsel süreçte dikkate alındığında görüleceği üzere, sert 
önlemlere, asimilasyonist politikalara, hatta soykırım gibi en uç yöntemlere başvurduğu 
saptanmaktadır. Ancak yaşanan deneyimlerden de görüleceği üzere, azınlıklara yönelik 
uygulanan bu baskıcı tutumlar sorunları çözmediği gibi giderek tırmandırmış ve hatta 
uluslararası alana yayılmasına neden olmuştur.  

Ulus-devletlerin temel gayesinin, varlıklarını korumak ve sürdürmek olduğu 
belirtilmektedir. Bunun için de öncelikle varlıklarına yönelik tehdit unsurlarını ve sahip 
oldukları güvenlik donanımlarını belirlemeleri gerektiği ifade edilmektedir. Ulus-
devletlerin güvenlik donanımlarını oluşturan öğeler, coğrafi konumları, demografik 
özellikleri, komşuları ile ilişkileri, ordusunun gücü, teknolojik ve ekonomik 
kaynaklarının kapsamı, doğal kaynaklara sahip olup olmaması, istikrarsız bölgelere 
yakınlığı gibi unsurlardır. Ulus-devletler bu donanımları çerçevesinde de varlıklarına 
yönelik tehdit oluşturabilecek faktörleri belirlemektedirler. Bunlar da, devletin güçlü 
olup olmaması, tarihsel süreçte yaşadığı ve devam eden kimi sorunlarının bulunup 
bulunmaması, toprak problemlerine sahip olup olmaması gibi çok geniş bir yelpazede 
ele alınabilecek faktörlerdir. Bu geniş yelpaze içerisinde özellikle ulus-devletin ortaya 
çıkmasına paralel bir biçimde oluşan “devlet içinde bulunan vatandaşların bir kısmının 
etnik, dinsel ve dilsel olarak faklılık oluşturması ve bunların başka devletlerle (komşu 
devletlerle) aynı etnik, dini, dil birliği içinde olmaları ve diğerleri ile birleşme ya da 



 288

bağımsızlık istekleri taşımaları” şeklinde ifade edilen azınlık sorunları, temel bir tehdit 
unsuru olarak dikkate alınmaktadır. Ayrıca bu tehdit unsurunun ulus-devletlerden 
müteşekkil uluslararası sistemin tamamında da aynı şekilde algılandığının altının 
çizilmesi gerekir. Bu anlamda, uluslararası sisteme “azınlıkların varlıklarının tanınması 
ve talep ettikleri bir takım haklarının güvence altına alınması çerçevesinde ulus-
devletlerin temel niteliklerinin zedeleneceği/ulus-devletlerin zayıflayacağı” görüşü 
hâkim olmuştur. Bu görüş çerçevesinde de azınlık sorunlarının çözümüne yönelik 
olumlu adımlar atılmaktan kaçınıldığı saptanmaktadır. Oysaki değişen güvenlik 
algılamaları çerçevesinde (yani çevre sorunları, uyuşturucu, insan ve silah kaçakçılığı, 
azınlık sorunları gibi yeni unsurlarında dikkate alınması gerektiği bağlamında) azınlık 
sorunlarının ulusal, bölgesel ve uluslararası barış ve güvenliği tehdit edici boyutu daha 
da ön plana çıkmıştır. Özelikle 1990 sonrası süreçte yaşanan bu değişimlerle birlikte 
azınlık sorunlarının çözümüne yönelik daha somut adımlar atılmasına ilişkin görüşler 
sisteme hâkim olmaya başlamıştır. Ancak tüm bunlara rağmen, azınlıklara yönelik 
realist düşüncenin de etkisi ile şekillenen olumsuz algılamaların günümüzde tamamen 
ortadan kalktığının söylenmesi mümkün değildir. Oysaki sadece değişen güvenlik 
algılamaları çerçevesinde değil, 1940’ların ortalarından itibaren gelişmeye başlayan 
evrensel insan hakları içerisinde de değerlendirilmeye başlayan azınlık sorunlarına 
ilişkin, günümüzde çok büyük/önemli ilerlemeler kaydedilmiş olması gerekmekteydi. 
Ancak ulus-devletlerin sürece yansıyan olumsuz kaygıları ve bununla birlikte sistemde 
sahip oldukları merkezi konumlarının, bu yönde olumlu gelişmeler yaşanmasını 
engellediği söylenebilir.  

1945 sonrası süreçte, liberal düşüncelerin de etkisi ile uluslararası alanda 
gelişmeye başlayan evrensel insan haklarına ilişkin normatif düzenlemelerle azınlık 
sorunları da yeniden gündeme gelmiştir. Bu tarihten itibaren, yaşanan deneyimlerle 
birlikte, takip edilen baskıcı ve olumsuz politikaların yarattığı sonuçlar dikkate alınarak, 
azınlık sorunlarının insan hakları merkezli yaklaşımlarla ele alınması gerektiği ifade 
edilmeye başlanmıştır. Yani ulus-devletlerin vatandaşlarının (azınlık ve çoğunluğun 
tamamının) insan haklarından eşit ve etkin bir biçimde yararlanmalarının sağlanması ile 
azınlık sorunlarının da çözümlenebileceği belirtilmiştir. Ancak bu söylemlerde de temel 
gaye azınlıkların tanınması ve azınlık haklarının güvence altına alınması olmadığı için 
sorunlar çözümlenemediği gibi artarak da devam etmiştir. Tüm bu süreçte de yine ulus-
devletlerin realist kaygılarının ön planda tutulması etkili olmuştur.  

Ancak, 1990’lardan itibaren insan hakları-azınlık hakları (bireysel haklar-
kolektif haklar) merkezinde yaşanan tartışmalar, uluslararası sistemde gözlenen 
gelişmeler, küreselleşmenin etkisi, yeni azınlık sorunlarının doğması (Orta ve Doğu 
Avrupa’da) ve bunların çatışma doğurma potansiyellerinin yüksek olması gibi 
nedenlerle azınlık sorunlarının çözümüne yönelik yeni bir yaklaşım gelişmeye 
başlamıştır. Bu da insan haklarının temel çerçevesinden bağımsız olmayan ancak, 
azınlıkların taleplerini doğrudan muhatap alan bir düzenin oluşturulmasıdır. Bu 
gelişmenin yaşanmasında, insan hakları ile azınlık haklarının birbirleri ile iç içe geçmiş 
özelliklerine rağmen bir takım farklılıkları da içermesinin kabul edilmesi ve ulus-
devletlerin olumsuz yaklaşımı ile zaten çözülemeyen azınlık sorunlarının bir de talep 
edilen hakların kapsamının net olarak oraya konulamamasından kaynaklı olarak iyice 
çözümsüzlüğe gitmesinin engellenmesi gibi faktörler etkili olmuştur.  



 289

1945’lerden itibaren azınlık sorunlarına ilişkin takip edilen insan hakları 
merkezli yaklaşımın temel eksikliği, azınlıkların taleplerini tam olarak karşılayacak bir 
niteliğe sahip olmamasıdır. Çünkü azınlıkların talep ettikleri haklar, insan hakları gibi 
bireysel değil kolektif niteliğe sahiptir. Şöyle ki, insan hakları, azınlıkların eşitlik ve 
temel özgürlüklerini güvence altına almaktadır. Ancak, örneğin azınlıkların 
anadillerinde eğitim alıp almayacakları, kendi kültürlerini/kimliklerini yaşatmak için bir 
takım örgütlenmelere gidip gidemeyecekleri gibi taleplere/sorulara yeterince yanıt 
verememektedir. İnsan hakları merkezli yaklaşımlar temelinde son dönemlerde bu 
konuda bir takım görüşler ifade edilmeye/politikalar ortaya konulmaya başlanmıştır. 
Ancak bunlarda genel çerçevede sorunun bireysel boyutuna vurgu yapmaktadır, o 
yüzden de sınırlı bir niteliğe sahiptir. Dolayısıyla 1990 sonrası süreçte azınlık 
sorunlarına yanıt verecek nitelikte bir azınlık hakları merkezli yaklaşım gelişmeye ve bu 
çerçevede BM, AK, AGİT ve AB gibi örgütler nezdinde azınlık haklarına ilişkin bir 
takım somut düzenlemeler oluşturulmaya başlanmıştır.  

Azınlık hakları, insan hakları içerisinde özel bir bölümdür, dolayısıyla insan 
haklarından bağımsız değildir. 1990’lardan itibaren uluslararası alanda oluşturulmaya 
çalışılan azınlık rejimi, teorik çerçevede, azınlıkların sistemle sosyal, siyasal ve 
ekonomik entegrasyonunu hedeflemektedir. Ayrıca azınlıkların, tanınmaları ve bir 
takım haklarının güvence altına alınmasıyla da ayrılıkçı hareketlerden uzaklaştırılmaları 
ve ulus-devletlerin birlik ve bütünlüklerinin korunması amaçlanmaktadır. Bura temel 
kaygı ulus-devletlerin varlıklarının korunması olmaktadır.  

Azınlık sorunlarına ilişkin çalışmanın birinci bölümünde sunulan bilgiler 
çerçevesinde verilen bu özette de görüleceği üzere, güvenlik ve insan hakları temel iki 
boyut olarak süreci şekillendirmektedir. Çalışmanın ikinci bölümü ise, azınlık 
haklarının kapsamına, niteliğine ve uluslararası alanda bu konuda yapılan 
düzenlemelere ve uluslararası örgütlerin çalışmalarına ayrılmıştır. Belki azınlık 
haklarına ilişkin bir bölüm kapsamında bu kadar ayrıntılı bir incelemeye yer verilmesi 
veya bu bölümde yoğun bir biçimde hukuki bilgilerden yararlanılması (bir uluslararası 
ilişkiler çalışması adına) eleştiri konusu yapılabilir. Ancak, bu noktada konunun içeriği 
itibarıyla gerçekten bu bilgilerin gerekliliği dikkate alınarak ve hukuki 
yorumlamalardan kaçınılarak bu değerlendirilmelere yer verildiğinin vurgulanması 
yerinde olacaktır. Çünkü konunun insan hakları boyutu ister istemez hukuki 
yaklaşımları, hukuksal düzenlemeleri dikkate almayı gerektirmektedir. Ayrıca azınlık 
sorunları olarak ifade edilenlerin de, azınlıkların talep ettikleri hakların ulus-devletler 
tarafından kabul edilmemesi, ihlal edilmesi çerçevesinde yaşanan gelişmeler olduğu 
açıktır. Bu nedenle de azınlık hakları ayrıntılı bir şekilde ele alınarak şu temel sorulara 
cevap bulunmaya çalışılmıştır: Ulus-devletlerin temel değerlerinin güvenliğine yönelik 
algıladıkları tehditler nedeniyle olumsuz yaklaştıkları, ancak azınlıkların da insan 
hakları temelinde tanınmasını ve güvence altına alınmasını talep ettikleri bu azınlık 
hakları neleri içermektedir, nitelikleri nedir, sınırlanması mümkün müdür, bu hakların 
oluşumunda/içeriğinin saptanmasında uluslararası yapıların rolü nedir ve ayrıca hakların 
ihlali durumunda bir denetim mekanizması öngörülmüş müdür?  

Günümüzde her ne kadar herkesin üzerinde anlaştığı bir azınlık tanımının kabul 
edilmesi, içeriğinin belirlenmesi ve azınlık haklarının ihlali durumunda devreye girecek 
bir denetim mekanizmasının oluşturulması gibi konularda istenilen aşamaya 



 290

ulaşılamamış olsa da, en azından azınlıkların tanınması ve azınlık haklarının güvence 
altına alınması konusunda bir uzlaşının oluştuğu söylenebilir. Ancak, yukarıda belirtilen 
noktalarda yaşanan eksikliklerin ulus-devletleri de etkilediğinin, her yönüyle güçlü bir 
rejim oluşturulamadığı için ulus-devletlerin de sisteme çekince ile yaklaştıklarının 
belirtilmesi gerekir. Bu çekince doğuran eksiklikler, yarattığı sonuçlar bakımından da şu 
şekilde değerlendirilebilir: İlk olarak, üzerinde anlaşılmış, bağlayıcı bir azınlık tanımı 
oluşturulamamıştır. Bu eksiklik beraberinde kimlerin azınlık olarak değerlendirileceği 
ve tanınacak haklardan kimlerin yararlanacağı konularında sorunların doğmasına neden 
olmaktadır. İkincisi, azınlık haklarının niteliğine ilişkin tartışmalar da devam 
etmektedir. Azınlıkların talep ettikleri hakların kolektif niteliğine rağmen, ulusal veya 
uluslararası düzenlemelerde “azınlıklara mensup kişiler” ifadesine yer verilerek hakların 
bireyselliğinin vurgulanması dikkat çekicidir. Yine bununla bağlantılı olarak azınlık 
haklarının kapsamı da belirlenememiştir. Bu nedenle azınlıkların kendi farklılıkları ve 
bu farklılıkların korunması bağlamında yararlanabilecekleri hakların gelişimi de 
sınırlıdır. En temel eksiklik ise, insan hakları alanında nispeten oluşturulmuş bir 
denetim mekanizmasının azınlık haklarının ihlali durumunda devreye girmemesi ya da 
azınlık hakları ihlallerini denetleyecek bağımsız bir denetim mekanizmasının 
oluşturulamamış olmasıdır. Dolayısıyla azınlık sorunlarının çözümüne yönelik her ne 
kadar olumlu bir takım gelişmeler yaşandığı tespit edilse de, bu konuda atılması gereken 
daha çok adım olduğu da bir gerçektir.  

Çalışmanın birinci ve ikinci bölümlerinde tarihsel, kavramsal, teorik ve hukuksal 
çerçevede yer verilen ve yukarıda özetlenen değerlendirmeler temelinde şu temel 
sonuçlara ulaşıldığı söylenebilir:  

• İlk olarak 1990 sonrası dönemde, azınlık sorunlarına ilişkin olarak, azınlık 
hakları merkezli yaklaşımların gelişmeye başlamasına rağmen, ulus-devletlerin 
realist çerçevede açıklanabilen/karşılığını bulan kaygılarının da tamamen 
ortadan kalkmadığının, kalkmasının da zor olduğunun belirtilmesi gerekir. Bu 
değerlendirme oluşturulmaya çalışılan azınlık rejimi kapsamında kabul edilen 
belgelerde yer alan ifadelerle de somutlaşmaktadır. Bu belgelerde, kurulmak 
istenen azınlık rejimi ile tanınan hakların kullanımının “devletin ülke bütünlüğü 
ve siyasal bağımsızlığına aykırı olamayacağı” açıkça belirtilmekte ve güvence 
altına alınmaktadır. Ayrıca azınlık haklarının kolektif özelliğine rağmen ilgili 
uluslararası düzenlemelerde doğrudan “azınlık grubunun hakları” ibaresine yer 
verilmek yerine “azınlık grubuna dâhil bireyin hakları” ifadesinin 
kullanılmasının da yine ulus-devletlerin kaygılarını giderme amaçlı olduğu 
söylenebilir. 

• 1990 sonrası dönemde, azınlıkların tanınması ve azınlık haklarının güvence 
altına alınmasına yönelik yaşanan gelişmelerle birlikte bir biçimde ulus-
devletlerin de zayıfladığı/ zayıflatılmaya çalışıldığı (ulus-devletlerin temel 
değerlerinin/niteliklerinin zedelenerek birlik ve bütünleşmelerinin ortadan 
kaldırıldığı) söylenebilir. Şu bir gerçektir ki, azınlık rejimi niteliği gereği ulus-
devlet ile çelişen bir yapı arz etmektedir. Çünkü daha önce de belirtildiği gibi, 
ulus-devlet homojen bir yapı üzerine kurgulanmaktadır ve azınlıklar bu yapıyı 
bozucu/tehdit edici bir faktör olarak değerlendirilmektedir. Azınlık rejimi ise, 
ulus-devletlerin kurmaya/devam ettirmeye çalıştığı bu homojen yapının aksine 



 291

ulus-devlet içerisindeki farklılıkların tanınmasını (yani heterojen bir yapıyı) 
öngörmektedir. Ayrıca azınlık rejiminin, yaşanılan kötü deneyimlerle veya 
dıştan gelen etkenlerle ayrılıkçılığın güçlü olduğu azınlık grupları içerisinde, 
ulus-devletlerden kopma yönünde etkide bulunacağına ilişkin olumsuz bir görüş 
de bulunmaktadır. Bu görüşler çerçevesinde her ne kadar azınlık rejiminin ulus-
devletlerin temel niteliklerine yönelik olumsuz bir takım etkilerinin olacağı 
kabul edilse de, aynı zamanda azınlıklardan kaynaklı güvenlik sorunlarını da 
ortadan kaldıracağı ifade edilmektedir. Çünkü azınlık rejiminin hiç 
benimsenmemesi durumunda ilgili ulus-devletin temel değerleri belki 
sorgulanmayacak, ama bu durumda da gerek çatışma potansiyeli gösteren 
güvenlik sorunları gerek ülke kaynaklarının sürekli olarak bu sorunlara 
aktarılması gerekse ulus-devletin uluslararası alanda ihlaller nedeniyle sürekli 
olarak bir baskıyla karşılaşması gibi problemler de devam edecektir.  

• Ulus-devletler ve olumsuz tutumları çerçevesinde varılan bir diğer sonuçta, ulus-
devletin güvenlik kaygıları ile azınlıklara yönelik baskıcı ve asimilasyonist 
politikalar içerisine girmeleri o azınlık gruplarının sadakatsizliğinin artmasına ve 
ayrılıkçı tehditlerin yoğunlaşmasına neden olmaktadır. Çünkü yaşanan 
deneyimlerde göstermiştir ki, bir farklı yapının ulusal kimliği (dilleri, dinleri, 
adetleri vb.) ne kadar değiştirilmeye çalışılsa da eğer ayrı bir ulus olduklarına 
dair özbilinçleri varsa, bu bilinç varlığını korumaktadır. Üstelik bu baskıcı 
tutumlar bu kimliği pekiştirici bir etkide de bulunabilmektedir. Ancak, bu 
tutumlar yerine ulus-devlet, azınlık hakları merkezli yaklaşımları benimseyerek 
insan hakları temelinde üzerine düşeni yerine getirdiği takdirde güvenlik 
sorunları çözüldüğü gibi, uluslararası alandan gelebilecek baskılardan da 
kurtulmuş olacaktır. Ancak bu durumda da oklar azınlık grupları üzerine 
dönecek, tanınmalarına ve haklarını kazanmalarına rağmen ayrılıkçı hareketler 
içerisine giren/girmeye kalkışan azınlıklar, uluslararası alanda tepki ile 
karşılanmaya başlayacaklar ve ulus-devletin toprak bütünlüğüne saygı gösterme 
yükümlülüklerini yerine getirmedikleri için meşruluklarını yitirerek, uluslararası 
desteklerini kaybetme tehdidiyle karşı karşıya kalacaklardır.  

• Günümüzde ulus-devletlerin uluslararası alanda tek aktör olduğu anlayışı terk 
edilmeye başlanmıştır. Bu çerçevede ulus-devletlerin işbirliği ve barış ilkeleri 
çerçevesinde egemenliklerinden feragatte bulunarak uluslararası yapılara 
yöneldikleri tespit edilmektedir. Bu anlamda uluslararası yapıların sistem 
içerisinde önemli roller üstlendikleri gözlenmektedir. Azınlık sorunlarının 
çözümüne ilişkin olarak da uluslararası örgütlerin etkili olacağı ifade 
edilmektedir. En temelde uluslararası yapıların, sorunların tartışılması, karşılıklı 
taleplerin ifade edilmesi açısından merkezi bir öneme sahip oldukları 
belirtilmelidir. Bu nedenle azınlık rejiminin oluşturulmasına yönelik somut 
adımların uluslararası örgütler nezdinde atıldığını tespit etmek mümkündür. 
Zaten uluslararası örgütler nezdinde oluşturulacak azınlık rejimi devletlerin 
ortak değerler ve inançlar temelinde uzlaşısına dayanacağı için de geçerliliğini 
koruyacak ve böylelikle barış ve istikrarın da sürekliliği sağlanacaktır. Ancak, 
gerek ulusal gerekse uluslararası alanda azınlık sorunlarına ilişkin çözümler 
aranırken, ulus-devletlerin tarihsel, ekonomik, siyasi, kültürel ve sosyal 



 292

yapılarının kendilerine özgü nitelikler göstermesi ve azınlık yapılarının da çok 
çeşitlilik içermesi nedeniyle, dünya üzerinde azınlık sorunlarının farklılıklar 
gösterdiği dikkate alınmalıdır. Bu anlamda da her ne kadar bir takım faktörler 
dikkate alındığında azınlıkların, örneğin ulus-devlet ile bağları, güvenlik 
algılamalarındaki yerleri gibi, benzerlikler gösterseler de sahip oldukları 
özellikler (etnik, dilsel, dinsel, kültürel faklılık unsurları), talep ettikleri hakların 
farklılığı temelinde de birbirlerinden ayrılmaktadırlar. Bu nedenle de azınlık 
sorunlarının çözümünde her ulus-devletin ve sahip olduğu azınlıkların kedine 
özgü nitelikleri dikkate alınarak, bir çözüm üzerinde durulması sorunların 
gerçekten çözülebilmesi adına önemlidir. Uluslararası alanda her ne kadar bir 
takım düzenlemelerle azınlık sorunlarının çözümüne yönelik adımlar atılsa da, 
bu sorunların çözümünde elbette ki en temel rol devlete düşmektedir. Ancak, bu 
noktada da ulus-devletin sahip olduğu/olabileceği bir takım dezavantajlarının da 
göz önünde tutulması gerekir. Şöyle ki, bir devlet ne kadar iyi niyetli bir biçimde 
hareket ederek azınlıkları korumak konusunda yükümlülüklerini yerine 
getirmeye çalışsa da, eğer ekonomik ve siyasi olarak güçlü bir yapısı yoksa ve 
azınlık sorunlarını tetikleyen faktörler özellikle kendi sınırları dışındaki 
etkenlerle şekilleniyorsa, bir noktaya kadar sorunları çözebileceği, bir aşamadan 
sonra uluslararası yardıma ihtiyaç duyacağı da bir gerçektir. Yukarıda 
belirtildiği gibi, devletler farklı siyasi, kültürel, dinsel, dilsel yapılara ve farklı 
demokratikleşme düzeylerine sahiplerdir. Aynı biçimde her devletin sahip 
olduğu azınlıkların yapıları, istekleri de farklılıklar göstermektedir. Bu nedenle 
sorunları çözmeye yönelik bir öneri de bulunulacaksa o devletin koşullarının ve 
azınlıkların genel taleplerinin de dikkate alınması gerekir. Çünkü bir azınlık 
grubu için sadece varlıklarının tanınması ve dil haklarının verilmesi yeterli 
olabilecekken bir diğer azınlık grubu için ise siyasi özerklik talepleri ön plana 
çıkabilmektedir. 

Çalışmada temel tez olarak, ulus-devlet ekseninde doğan ve gelişen azınlık 
sorunlarının, ortaya çıktığı 17. yüzyılın ortalarından günümüze kadar ki süreçte 
güvenlik ve insan hakları boyutları etrafında şekillenen bir gelişim çizgisinin olduğu 
savunulmaya çalışılmıştır. Yukarıda bu tez paralelinde ulaşılan sonuçlar 
değerlendirilmeye alınmıştır. Son olarak da savunulan tezin ve buna paralel olarak 
edinilen sonuçların, örnek olarak seçilen Yunan ulus-devletine ilişkin olarak da 
değerlendirilmesi yerinde olacaktır. Yunanistan, tarihsel ve teorik çerçevede 
incelendiğinde bir ulus-devletin tüm özelliklerine/kurgusuna sahip bir nitelik 
sergilemektedir. Bu anlamda da ülkesinde bir takım azınlıkların bulunması ve bunlarla 
da sorunlar yaşaması kaçınılmaz bir durumdur. Yunanistan’da diğer ulus-devletlere 
benzer bir biçimde azınlıkları temel değerlerine bir tehdit olarak değerlendirerek 
varlıklarını (azınlık kimliklerini) tanımama, onlara yönelik baskıcı politikalar takip etme 
ve asimilasyonist tutumlara girme yönünde bir tavır sergilemiştir. Yunanistan’ın bu 
tutum ve politikalarının günümüzde de tam olarak ortadan kalktığının söylenmesi 
zordur. Ama tarihsel süreç incelendiğinde 1945 sonrası dönemde insan hakları merkezli 
yaklaşımlar temelinde bir takım olumlu adımlar atılmaya başlandığı veya atılmak 
zorunda kalındığı söylenebilir. Bu tutum değişikliğinin temelinde, uygulanan 
olumsuz/baskıcı politikaların sorunu gidermediğinin, aksine tırmandırıp, azınlık 



 293

kimliklerinin daha da güçlenmesine ve sonuç olarak yine güvenliklerine yönelik 
tehdidin devam etmesine neden olduğunun anlaşılmasının da önemi büyüktür. 

Yunanistan’ın da diğer ulus-devletler gibi bir yol ayrımında bulunduğu 
söylenebilir. Bu konuda Yunanistan iki seçenek ile karşı karşıyadır. Birinci seçenek 
şudur: Azınlıklara yönelik baskıcı uygulamalara devam ederek ülkesindeki güvenlik 
problemlerinin, demokrasi ve insan hakları alanındaki sorunların ve uluslararası alandan 
gelen eleştirilerin sürmesine neden olmaktır. İkinci seçenek ise şudur: Azınlıkları 
tanıyan ve azınlık haklarını güvence altına alan bir azınlık rejimine geçilerek, çoğulcu 
bir yaklaşımla bir yandan ulus-devletin güvenlik sorunlarının/kaygılarının giderilmesi 
diğer yandan da çağdaş dünyaya ve değerlere sahip bir devlet olarak uluslararası 
alandaki yerinin güçlendirilmesidir.  

Yunanistan’ın özellikle 1945’lerden itibaren insan hakları merkezinde 1990 
sonrası süreçte de azınlık hakları merkezinde gelişen yaklaşımlardan kendini 
soyutlayamadığı bir gerçektir. Zaten bu süreç AGİT, BM, AK ve AB gibi örgütler 
nezdinde gelişmekte ve Yunanistan’ında bunlara tam üye olması bu doğal sonucu 
doğurmaktadır. Ancak bunlara ve son dönemde gözlenen olumlu gelişmelere 
dayanılarak Yunanistan’ın, azınlık hakları merkezli yaklaşımları kabul ettiği yönünde 
bir tespit yapılması için de henüz çok erkendir. Bu tespitin yapılabilmesi için 
Yunanistan’ın öncelikle, ülke toprakları üzerinde yaşayan etnik, dilsel, dinsel ve 
kültürel azınlık gruplarının varlıklarını tanıması gerekir ki bu konuda şimdiye kadar 
yeterince olumlu bir adım attığı söylenemez. Bu noktada ilgili uluslararası yapıların 
Yunanistan’ı çeşitli vesilelerle eleştirdikleri ve uyardıkları saptansa da çözüme yönelik 
yeterince baskıcı davranmadıkları görülmektedir. Bunun temelinde Batı ile Yunanistan 
arasında kurulmuş ilişkiler önemli bir rol oynasa da günümüzde azınlık rejimine ilişkin 
uluslararası alanda yaşanan gelişmelerin de henüz çok alt seviyede olmasının da önemi 
büyüktür. Bu nedenle de Yunanistan’a yönelik uluslararası alandan gelen eleştirilerin de 
zayıf kaldığı söylenebilir. Ancak özellikle ileriki yıllarda AB nezdinde yaşanacak daha 
somut gelişmelerin/adımların Yunanistan’ı da ister istemez sürece çekeceği ve 
günümüzde takip ettiği politikalarında ısrarcı olduğu takdirde sürekli olarak eleştirilere 
tâbi tutulacağı da söylenebilir. 

Günümüzde diğer batılı devletler içinde dahi azınlık rejiminin tam olarak 
tanınması ve uygulanması konusunda çekingen davranıldığı, ulus-devletlerin bu rejim 
ile zayıflayacağından korku duyulduğu görülmektedir. Ancak tüm bunlara rağmen 
azınlık hakları merkezli yaklaşımların her geçen dönem biraz daha geliştiği de tespit 
edilmektedir. Bu çerçevede en azından AB örneğinde, istisnalar olmakla birlikte genel 
eğilimin, daha liberal bir bakış açısı ile azınlıklar konusunun ele alınması yönünde 
olduğu gözlenmektedir. Tüm bu gelişmeler de Avrupa’da azınlıklar konusunda 
yaşanmışlıkların ve bu olumsuz tecrübelerin etkilerinin rolü büyüktür.  

Sonuç olarak güvenlik ve insan hakları olarak iki temel boyuta sahip olan 
azınlıklar konusunun taraflarından, hem devletlere hem de azınlıklara (uluslararası 
örgütlerin bu konudaki işlevi dikkate alınmakla birlikte) bu sorunların çözümünde 
büyük roller düşmektedir. Bu çerçevede devlet, temelde güvenlik kaygılarını gidermek 
ve insan haklarını benimsemiş demokratik, saygın bir devlet olmak amacı çerçevesinde 
azınlık sorunlarını ele almak durumundadır. Azınlıklar ise, kendi güvenlik sorunlarını 



 294

çözmek ve talep ettikleri hakları kazanmak temelinde devleti parçalamaya ya da 
istikrarsızlaştırmaya yönelik tutum/düşüncelerden vazgeçerek ulus-devlet içinde 
çoğunlukla birlikte yaşamayı hedeflemelidir.  



 295

KAYNAKÇA 
 

ADANIR, Fikret, Makedonya Sorunu-Oluşumu ve 1908’e Kadar 
Gelişimi, Çeviren: İhsan Catay, Tarih Vakfı Yurt 
Yayınları–123, İstanbul, 1996.  

ADREY, Jean-Bernard, “Minority Language Rights Before and After the 
2004 EU Enlargement: The Copenhagen Criteria in 
the Baltic States”, Journal of Multilingual and 
Multicultural Devolopment, C. 26, S. 5, (2005), 
ss. 453–468. 

AĞANOĞLU, H. Yıldırım, Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Balkanlar’ın 
Makûs Talihi: Göç, Kum Saati Yayınları, 
İstanbul, 2001. 

AĞAOĞULLARI, Mehmet Ali, Kent Devletinden İmparatorluğa, İmge Kitabevi, 
Ankara, 1994. 

AKKAYA, Rukiye, Küreselleşme Olgusu Karşısında Ulus Sorunu, 
Legal Yayıncılık, İstanbul, 2004. 

AKSU, Fuat, Türk-Yunan İlişkileri- İlişkilerin Yönelimini 
Etkileyen Faktörler Üzerine Bir İnceleme, 
Stratejik Araştırma ve Etüdler Milli Komitesi 
(SAEMK) Araştırma Projeleri Dizisi 2, Ankara, 
2001. 

ALEXANDRES, Alexes, The Greek Minority of Istanbul and Greek-
Turkish Relations, 1918–1974, Center for Asia 
Minor Studies, Athens, 1992. 

ALFREDSSON Gudmundur, Alfred de Zayes, “Minority Rights: Protection by the 
United Nations”, Human Rights Law Journal, 
Vol. 14, No. 1–2, (February 26, 1993), ss. 1–9. 

ALİEFENDİOĞLU, Yılmaz, “İnsan Hakları ve Sivil Toplum Örgütleri”, 
Kuruluş Etkinlikleri,Ankara,1999 
www.abchukuk.com/makale/makale25.html (e. t. 
02.04.2008). 

ALLISON, Graham T., NIKOLAYDIS, Kalipso,  (Derleyen), Yunan Paradoksu, 
Çeviren: Bülent Tanatar, Doğan Kitapçılık, 
İstanbul, 1999.  

ALP, İlker, “Makedonya Üzerindeki Mücadeleler ve 
Makedonya Cumhuriyeti”, Derleyen: Murat 
Hatipoğlu, Makedonya Sorunu Dünden Bugüne, 
Asam Yayınları, Ankara, 2002, içinde ss. 71–90. 



 296

ALPKAYA, Gökçen, “Ulusal Azınlıklar Yüksek Komiseri”, Ankara 
Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, 
55(2), Nisan-Haziran 2000, ss. 1–19. 

“Avrupa Güvenlik ve İşbirliği Teşkilatı”, Derleyen: 
Gökçen Alpkaya, Rona Aybay, vd., İnsan 
Hakları, Yapı Kredi Yayınları-Cogito-98, 
İstanbul, 2000, içinde ss. 437–455.  

ANDERSON, Benedict,  Hayali Cemaatlar-milliyetçiliğin kökenleri ve 
yayılması, Çeviren: İskender Savaşır, Metis 
Yayınları, İstanbul, 2004. 

ANDONYAN, Aram, Balkan Savaşı, 2. Baskı, Aras Yayıncılık, İstanbul, 
2002.  

ANDREOPOULOS, George, “State and Irredentism: Some Reflexions on the 
Case of Greece”, The Historical Journal, 24(4), 
1981, ss. 949–959 

ARAS, Damla, “Yunanistan’daki Slav-Makedon Azınlığı ve 
Sorunları”, Derleyen: Murat Hatipoğlu, 
Makedonya Sorunu Dünden Bugüne, Avrasya 
Bir Vakfı, Avrasya Stratejik Araştırmalar Merkezi, 
Ankara, 2002, içinde ss. 91–108. 

ARI, Kemal, Büyük Mübadele Türkiye’ye Zorunlu Göç 
(1923–1925), Tarih Vakfı Yurt Yayınları, İstanbul, 
1995. 

ARI, Tayyar, Geçmişten Günümüze Orta Doğu-Siyaset, Savaş 
ve Diplomasi, Alfa Yayınları, İstanbul, 2004.  

ARI, Tayyar, Uluslararası İlişkiler Teorileri-Çatışma, 
Hegemonya ve İşbirliği, 4. Baskı, Alfa Yayınları, 
İstanbul, 2006. 

ARIBOĞAN, Deniz Ülke, Globalleşme Senaryosunun Aktörleri 
(Uluslararası İlişkilerde Güç Mücadelesi), Der 
Yayınları, İstanbul, 2001. 

ARISTOTELES, Politika, Çeviren: Mete Tunçay, Remzi Kitabevi, 
İstanbul, 1993. 

ARMAOĞLU, Fahir, 19. Yüzyıl Siyasi Tarihi (1789–1914), Türk Tarih 
Kurumu Basımevi, Ankara, 2003. 

ARNAKIS, G. Georgiades, “The Grek Church of Constantinople and the 
Otoman Empire”, The Journal of Modern 
History, 24(3), 1952, ss. 235–250. 

ARSAVA, Ayşe Füsun, “Azınlık Hakları ve Bu Çerçevede Ortaya Çıkan 
Düzenlemeler”, Ankara Üniversitesi Siyasal 



 297

Bilgiler Fakültesi Dergisi, Cilt: 47, Sayı:1–2, 
Ocak-Haziran 1992, ss. 51–62 

Azınlık Kavramı ve Azınlık Haklarının 
Uluslararası Belgeler ve Özellikle Medeni ve 
Siyasi Haklar Sözleşmesi’nin 27. Maddesi 
Işığında İncelenmesi, Ankara Üniversitesi Siyasal 
Bilgiler Fakültesi Yayını, Yayın No: 579, Ankara, 
1993. 

“Anayasallaşma Sürecinde Avrupa Kamuoyu”, 
Avrasya Dosyası, Cilt 11, Sayı 1, 2005, ss. 43–52. 

“Avrupa Anayasası’nı Tercih Nedenleri”, 
Uluslararası İlişkiler Dergisi, Cilt 2, Sayı 5, 
Bahar 2005, ss. 25–43. 

“Avrupa İçin Bir Anayasa Avrupa Bütünleşmesi 
İçin Bir Son mu, Yoksa Yeni Bir Başlangıç mı?”, 
Stratejik Araştırmalar Dergisi, Sayı:3, Yıl: 2, 
(Şubat 2004), ss. 65–79.  

“Avrupa Temel Haklar Şartı ve Avrupa Birliği 
Siyasi Kriterlerine Etkisi”, Stratejik Araştırmalar 
Dergisi, Sayı:2, Yıl: 1, (Eylül 2003), ss. 2947. 

ATAÖV, Türkkaya, “The Ethnic Minorities In Greece”, Ankara 
Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, 
Cilt:46, Sayı:3–4, Haziran-Aralık 1991, ss. 15–33. 

AYDIN, Mustafa, “Uluslararası İlişkilerin “Gerçekçi” Teorisi: 
Kökeni, Kapsamı, Kritiği, Uluslararası İlişkiler 
Dergisi, Cilt 1, Sayı 1, Bahar 2004, ss. 33–60. 

AYDINLI, Ahmet, Batı Trakya Faciası’nın İç Yüzü, Akın Yayınları, 
İstanbul, 1971. 

AYMAN, Gülden, Neo-Realist Bir Perspektiften Soğuk Savaş 
Sonrası Yunan Dış Politikası: Güç, Tehdit ve 
İttifaklar, SAEMK Stratejik Araştırma ve Etüdler 
Milli Komitesi Araştırma Projeleri Dizisi 7, 
Ankara, 2001. 

 “Türk-Yunan İlişkilerinde Güç ve Tehdit”, 
Derleyen: Faruk Sönmezoğlu, Türk Dış 
Politikasının Analizi, Gözden Geçirilmiş İlaveli 2. 
Basım, Der Yayınları, İstanbul, 2001, içinde ss. 
543–554. 

BAEHR, Peter, R.,  The Role of Human Rights in Foreign Policy, 
Macmillan Press, London, 1996.  



 298

BALIBAR, Etienne, Immanuel Wallerstein,  Irk Ulus Sınıf-Belirsiz Kimlikler, 
Çeviren: Nazlı Ökten, Metis Yayınları, İstanbul, 
2007. 

BATUR, Nur, “Yasak Bölge 64 Yıl Sonra Tarihe Kavuşuyor”, 
Hürriyet, 8 Kasım 2000. 

BAUMAN, Zygmunt, Özgürlük, Çeviren: Vasıf Erenus, Sarmal 
Yayınevi, İstanbul, 1997. 

BAYLIS, John, “International Security In The Post Cold War Era”, 
John Baylis and Steve Smith (edits.), The 
Globalization of World Politics, Oxford 
University Press, Oxford, 1996, içinde ss. 192–
212. 

BEATON, Roderick, “Romanticism in Greece”, Roy Porter and Mikulas 
Teich (edits.), Romanticism In National Context, 
Cambridge University Press, Cambridge, 1988, 
içinde ss. 92–108. 

BEETHAM, David, Demokrasi ve İnsan Hakları, Çeviren: Bilal 
Canatan, Liberte Yayınları, İstanbul, Yılı 
belirtilmemiş. 

BELLİ, Mihri, Türkiye-Yunanistan Nüfus Mübadelesi-
Ekonomik Açıdan Bir Bakış, Müfide Pekin 
(Türkçesi), Belge Yayınları, İstanbul, 2004. 

BERBERAKIS, Taki, “Atina’dan Batı Trakya Jesti”, Milliyet, 19 Ekim 
1999. 

BERNARD, Nicolas, “The Future of European Economic Law in the 
Light of Principle of Sunsidiarity”, Common 
Market Law Review, Vol. 33, (1996), ss. 633–
666. 

BIYIKLIOĞLU, Tevfik, Trakya’da Milli Mücadele, Cilt:1, Ankara, 1955. 

BİLGE, A. Suat, Büyük Düş Türk-Yunan Siyasi İlişkileri, 21. 
Yüzyıl Yayınları, Ankara, 2000. 

BİLGİN, Ülkü, Azınlık Hakları ve Türkiye, Kitap Yayınevi, 
İstanbul, 2007. 

BİRDEN, Rana, “Genişlemenin Araçları”, Derleyen: Cengiz Aktar, 
Avrupa Birliği’nin Genişleme Süreci, İletişim 
Yayınları, İstanbul, 2002, içinde ss. 23–31. 

BOSTAN, Nurgül, “Yunanistan Açısından Çözümlenemeyen Düğüm: 
Makedonya Sorunu”, Stratejik Analiz, Mart 2004, 
ss. 83–89.  



 299

BOSTAN, Nurgül, Ali Hüseyin,  “Batı Trakya’nın Değişen Yüzü”, Stratejik 
Analiz, Temmuz 2004, ss. 66–70. 

BOZBORA, Nuray, Osmanlı Yönetiminde Arnavutluk ve Arnavut 
Ulusçuluğunun Gelişimi, Boyut Kitapları, 
İstanbul, 1997. 

BUCHANAN, Allen, Secession: The Morality of Political Divorse 
from Fort Sumter to Lithuania and Quebec, 
Westview Press, Oxford, 1991. 

BURKE-WHITE, William W., “Human Rights and National Security: The 
Strategic Correlatin”, Harvard Human Rights 
Journal, Vol. 17, 2004, ss. 249–280.  

BUZAN, Barry vd., The European Security Order Recast-Scenarios 
for the Post-Cold War Era, Pinter Publishers, 
London, 1990. 

BUZAN, Barry, People, States and Fear, 2nd ed., Lynne Rienner 
Publishers, Boulder, 1991. 

BUZAN, Barry, Ole Waever, Jaap de Wilde,  Security: A New Framework for 
Analysis, Lynne Rienner, Boulder, 1998. 

CANBOLAT, İbrahim S., Avrupa Birliği ve Türkiye-uluslarüstü bir 
sistemle ortaklık, Alfa-Aktüel Yayınları, İstanbul, 
2006. 

CANBOLAT, İbrahim S., Savaş ve Barış Arasında Dünya-korku ve umut 
arasında insan, Alfa-Aktüel Kitabevi, İstanbul, 
2003. 

CANİKLİOĞLU, Meltem, Liberalizm–2, İZM’ler Dizisi: 3, BDS Yayınları, 
İstanbul, 1996.  

CARABOTT, Philip, “The Politics of Integration and Assimilation vis-à-
vis the Slavo-Macedonian Minority of Inter-War 
Greece: From Parliamentary Inertia to Metaxist 
Repression”, Peter Mackridge and Eleni 
Yannakakis (edits.), Ourselves and Others: The 
Development of a Greek Macedonian Cultural 
Identity Since 1912, New York, Berg, 1997, 
içinde ss. 59–78. 

CASTELLAN, George, Balkanların Tarihi, 14–20 Yüzyıl, Çeviren: 
Ayşegül Yaraman Bağbuğu, Milliyet Yayınları, 
İstanbul, 1993. 

CAŞIN, Mesut Hakkı, Uğur Özgöker, Halil Çolak, Avrupa Birliği-Küreselleşmenin 
Avrupa Birliği Ortak Güvenlik ve Savunma 
Politikasına Etkisi, Nokta Kitap, İstanbul, 2007. 



 300

CEVİZCİ, Ahmet, Felsefe Sözlüğü, Paradigma Yayınları, İstanbul, 
2000. 

CHA, Victor D., “Globalization and The Study ofInternational 
Security”, Journal of Peace Research, Vol. 37, 
No: 3, 2000, ss. 391–403. 

CHOLEWINSKI, Ryszard, “State Duty Towards Ethnic Minorities: Positive or 
Negative?”, Human Rights Quarterly, Vol 10, 
No 3, (August 1988), ss. 344–371. 

CHRYSOLORAS, Nikos,  “Orthodoy and Greek National Identitiy: An 
Analysis of Greek Nationalism in Light of A. D. 
Smith’s Theoretical Framework” 
http://www.ksg.harvard.edu/kokkalis/GSW7/GSW
%206/Nikos%20Chrysoloras%20Paper.pdf (e. 
t.13.05.2008) 

CİN, Turgay, “Yunanistan’ın Batı Trakya Bölgesindeki Azınlık 
Türk mü? Müslüman mı?”, Avrasya Dosyası, 
Küresel Değerlendirme Özel, Sonbahar 2003, 
Cilt: 9, Sayı: 3, ss. 192–212. 

 Yunanistan’daki Müslüman Türk Azınlığın Din ve 
Vicdan Özgürlüğü (Başmüftülük ve Müftülükler 
Sorunu), Seçkin, Yayınları, Ankara, 2003. 

CLARK, Bruce, “Young Muslims in Grece Get Mobile”, Financial 
Times, 11 November 2003. 

CLAUDE, Inıs L., National Minorities-An International Problem, 
Greenwood Press, Westport, 1969. 

CLOGG, Richard, Modern Yunanistan Tarihi, İletişim Yayınları, 
İstanbul, 2007. 

 The Movement for Grek Independence 1770–
1821: A Collection of Documents, Mcmillan 
Publications, London, 1976. 

COPLESTON, Frederick, Hobbes-Locke, Çeviren: Aziz Yardımlı, İdea 
Yayınları, İstanbul, 1998. 

COŞKUN, Vahap, İnsan Hakları-Liberal Açıdan Bir Tahlil, Liberte 
Yayınları, Ankara, 2006. 

COULUMBIS, T. A. and P. Yannas,   “Greek Security Challenges In The 1990s”, 
Günay Göksu Özdoğan, Kemâli Saybaşılı (edits.), 
Balkans- A Mirror of The New International 
Order, Eren Yayıncılık, İstanbul, 1995, içinde ss. 
197–214. 



 301

CSERGO, Zsuzsa and James M. Goldgeier, “Virtual Nationalism”, Foreign Policy, 
Issue 125 (Jul/Aug 2001), ss.76–77. 

ÇAKMAK, Haydar, Avrupa Güvenliği-NATO, AGİT, AGSP, Akçağ 
Yayınları, Ankara, 2003.  

ÇAVUŞOĞLU, Naz, “Ulusal Azınlıkların Korunmasına İlişkin Çerçeve 
Sözleşmesi”, AÜSBF İnsan Hakları Merkezi 
Dergisi, C.III, S.3 (Kasım 1995), ss. 29–35. 

  Uluslararası İnsan Hakları Hukukunda Azınlık 
Hakları, Su Yayınları, İstanbul, 2001. 

ÇEÇEN, Anıl, İnsan Hakları, Savaş Yayınevi, Ankara, 2000. 

ÇELİK, Edip, Milletlerarası Hukuk, I. Kitap, Filiz Kitabevi, 
İstanbul, 1987. 

ÇETİN, Halis, “Liberalizmin Temel İlkeleri”, Cumhuriyet 
Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Dergisi, 
(Doç. Dr. Feramuz Aydoğan Anısına) Cilt 2, Sayı 
1, ss. 219–237.  

ÇEVİK, Abdülkadir, “Yunanistan’da Yaşayan Türk Azınlık”, Avrasya 
Dosyası, Cilt:13, Sayı: 2, 2007, ss. 253–269. 

ÇOBAN, Savaş, Azınlıklar ve Dil-Küreselleşme, Ulus-devlet,, Su 
Yayınları, İstanbul, 2005. 

DAĞI, İhsan D., İnsan Hakları, Küresel Siyaset ve Türkiye, 
Boyut Kitapları, İstanbul, 2000. 

DAĞI, Zeynep, Kimlik, Miliyetçilik ve Dış Politika-Rusya’nın 
Dönüşümü, Boyut Kitapları, İstanbul, 2002. 

DALBY, Simon,  “Contesting an Essential Concept: Reading the 
Dilemmas in Contemporary Security Discourse”, 
Keith Krause, Michael C. Williams (edits.), 
Critical Security Studies-Concept and Cases, 
University of Minnesota Press, Minneapolis, 1997, 
içinde ss. 3–25 

DALEGRE, Joëlle,  “Yunan Düzyazı Edebiyatında Türkler ve Rumlar 
1900–1925, Derleyen: Semih Vaner, Türk-Yunan 
Uyuşmazlığı, Metis Yayınları, İstanbul, 1989, 
içinde ss. 240–257. 

DEDEOĞLU, Beril,  Uluslararası Güvenlik ve Strateji, Derin 
Yayınları, İstanbul, 2003. 

DEMİR, Zekiye, Modern ve Postmodern Feminizm, İz Yayıncılık, 
İstanbul, 1997.  

DEMİRBAŞ, Bülent,  Batı Trakya Sorunu, Arba Yayınları, 
Ankara,1996. 



 302

DOEHRNG, Karl,  Genel Devlet Kuramı, Çeviren: Ahmet Mumcu, 
İnkılâp Yayınları, İstanbul, 2002. 

DONNAN, Hastings, Thomas M. Wilson, Sınırlar-Kimlik, Ulus ve Devletin Uçları, 
Çeviren: Zeki Yaş, Ütopya Yayınevi, Ankara, 
2002. 

DONNELLY, Jack,  Teoride ve Uygulamada Evrensel İnsan Hakları, 
Çeviren: Mustafa Erdoğan ve Levent Korkut, 
Yetkin Yayınları, Ankara, 1995. 

DOUGHERTY, James E., Robert L. Pfaltzgraff, Contending Theories of 
International Relations, 3rd. Ed., Harper Collins 
Publishers, Inc, New York, 1990. 

DROUKAS, Eugenia,  “Albanian in the Greek Informal Ecınımy”, 
Journal of Ethnic and Migration Studies, Vol: 
24, No:2, April 1998, ss. 347–365. 

DUNNE, Timothy,  “Realism”, John Baylis and Steve Smith (edits.), 
The Globalization of World Politics, Oxford 
University Press, Oxford, 1996, içinde ss. 192–
212. 

DUVAN, Ayşe Özkan,  “Avrupa Birliği ve Azınlık Hakları”, Avrasya 
Dosyası, C.10, S. 2, Yaz 2004, ss. 190–230. 

EMERSON, Rubert,  From Empire to Nation: The Rise to Self-
Assertion of Asian and African Peoples, Harvard 
University Press, Cambridge, 1960. 

Encyclopedia Judaica, Greece, Volume 7, Jerusalem (yty). 

ERDAL, İbrahim,  Mübadele (Uluslaşma Sürecinde Türkiye ve 
Yunanistan 1923–1925), IQ Kültür Sanat 
Yayıncılık, İstanbul, 2006. 

ERDOĞAN, Mustafa,  “Çeşitlilik, Çoğulculuk ve Rekabetçi Federalizm”, 
Liberal Düşünce, C.2. s. 6. (Bahar 1997) , ss. 38–
50.  

 Anayasal Demokrasi, Siyasal Kitabevi, Ankara, 
1996. 

 İnsan Hakları Teorisi ve Hukuku, Orion 
Yayınevi, Ankara, 2002. 

ERÖZDEN, Ozan,  Ulus-Devlet, Dost Kitabevi, Ankara, 1997. 

Ethnic Albanians In Greece, Ministry of Foreign Affairs of Turkey, Ankara, 1999. 

ETZIONI, Amitai,  “The Evils of Self-Determination”, Foreign 
Policy, No: 89, (Kış 1992–1993), ss. 21–35.  



 303

EVANS, Geoffrey, Ariana Need, “Explaining ethnic polarization over attitudes 
towards minority rights in Eastern Europe: A 
multilevel analysis”, Social Science Research, 
Vol. 31, Issue 4, December 2002, ss. 653–681.  

EXINTARIS, George,  “The Position in Greece”, International Affairs, 
(Royal Institute of International Affairs 1944-), 
Vol. 20, No. 2, 1944, ss. 204–214.  

FOKOS, Effie,  “Yunanistan: Din, Ulus ve Avrupa Birliği’ne 
Üyelik”, Hazırlayan: Haldun Güralp, Vatandaşlık 
ve Etnik Çatışma-Ulus-devletin Sorgulanması, 
Metis Yayınları, İstanbul, 2007, içinde ss. 59- 85. 

FORSYTHE ,David P.,  Human Rights In International Relations, 
Cambridge University Press, Cambridge, 2000.  

FRIEDMAN, Lawrence M.,  Yatay Toplum, Çeviren: Ahmet Fethi, Türkiye İş 
Bankası Yayınları, İstanbul, 2002. 

GALTUNG, Johan,  Bir Başka Açıdan İnsan Hakları, Çeviren: Müge 
Sözen), Metis Yayınları, İstanbul, 1999.  

GELLNER, Ernest,  Nations and Nationalism, Cornell University 
Press, New York, 1983. 

GEMALMAZ, Mehmet Semih,  İnsan Hakları Belgeleri (Bölgesel Sistemler), 
Alkım Kitabevi, İstanbul, 1999. 

 Ulusalüstü İnsan Hakları Hukukunun Genel 
Teorisine Giriş, Genişletilmiş ve Güncelleştirilmiş 
4. Baskı, Beta Yayım, İstanbul, 2003. 

Temel Belgelerde İnsan Hakları, 2. Basım, İnsan 
Hakları Derneği, Ankara, 1996. 

GENÇ, Mehmet, Birleşmiş Milletler ve Uzmanlık Örgütleri 
Mevzuatı, I. Cilt, Ezgi Kitabevi, Bursa, 1998. 

İnsan Hakları ve Temel Özgürlükleri-Ulusal ve 
Uluslararası Temel Mevzuatlar, Uludağ 
Üniversitesi Güçlendirme Vakfı Yayın No.16, 
Bursa, 1997. 

GIDDENS, Anthony,  Sosyoloji-Eleştirel Bir Yaklaşım, Birey 
Yayıncılık, İstanbul, 1994. 

GÖKBERK, Macit,  Felsefe Tarihi, Remzi Kitabevi, İstanbul, 1990. 

GÖNLÜBOL, Mehmet,  Milletlerarası Siyasi Teşkilatlanma, Ankara 
Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Yayını, 
Ankara, 1968. 

Uluslararası Politika, İlkeler-Kavramlar-
Kurumlar, Siyasal Kitabevi, Ankara, 2000. 



 304

GÖZE, Ayferi,  Siyasal Düşünceler ve Yönetimler, Beta 
Yayınları, İstanbul, 1995. 

GÖZÜBÜYÜK, A. Şeref, A. Feyyaz Gölcüklü,  Avrupa İnsan Hakları Sözleşmesi 
ve Uygulaması, Genelleştirilmiş 5. Baskı, Turhan 
Kitabevi, Ankara, 2004. 

GRIECO, Joseph M., “Anarchy and the Limits of Cooperation: A Realist 
Critique of the Newest Liberal Institutionalism”, 
Charles W. Kegley, Jr. (edits.), Controversies in 
International Relations Theory, Realism and the 
Neoliberal Challenge, St. Martin’s Press, New 
York, 1995, içinde ss. 151–171. 

GUIBERNAU, Montserrat,  Milliyetçilikler: 20. yüzyılda Ulusal Devletler ve 
Milliyetçilikler, Çeviren: Neşe Nur Domaniç, 
Sarmal Yayınevi, İstanbul, 1997. 

“Ulusalcılığın Siyasal Karakteri”, Türkiye 
Günlüğü, Mart-Nisan 1998, Sayı: 50, ss. 118–130. 

GUIBERNAU, Montserrat, John Rex,  The Ethnicity Reader Nationalism, 
Multiculturalism and Migration, Polity Press, 
Cambridge, 1997. 

GÜLER, Ali, Sorun Olan Yunanlılar ve Rumlar, Berikan 
Yayım, Ankara, 2005. 

GÜLMEZ, Mesut,  Birleşmiş Milletler Sisteminde İnsan Haklarının 
Korunması, Türkiye Barolar Birliği Yayını, Yayın 
No:60, Ankara, 2004. 

GÜREL, Şükrü Sina, Tarihsel Boyutları İçinde Türk-Yunan İlişkileri 
(1821–1993), Ümit Yayıncılık, Ankara, 1993.  

GÜNDÜZ, Aslan,  Milletlerarası Hukuk ve Milletlerarası 
Teşkilatlar Hakkında Temel Metinler, 2. Baskı, 
Beta Yayınları, İstanbul, 1994. 

 Milletlerarası Hukuk-Temel Belgeler, Örnek 
Kararlar, 5. Bası, Beta Yayınları, İstanbul, 2003. 

GÜRALP, Haldun, “Giriş: Milliyete Karşı Vatandaşlık”, Hazırlayan: 
Haldun Güralp, Vatandaşlık ve Etnik Çatışma-
Ulus-Devletin Sorgulanması, Metis Yayınları, 
İstanbul, 2007, içinde ss.11–34. 

HAERPFER, Christian, Cezary Milosinski, “Old and New Security Issues in Post-
Communist Eastern Europe: Results of an 11 
Nation Study”, Europe-Asia Studies, Vol. 51, 
Issue 6 (September 1999), ss. 989–1011. 



 305

HATİPOĞLU, M. Murat, Yunanistan’da Etnik Gruplar ve Azınlıklar, 
Stratejik Araştırma ve Etüdler Milli Komitesi, 
Araştırma Projeleri Dizisi 3/99, Ankara, 1999. 

Yunanistan’daki Gelişmelerin Işığında Türk-
Yunan İlişkilerinin 101. Yılı (1821–1922), Türk 
Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları: 85, 
Ankara, 1988. 

 “Makedon Diasporası: Ege Makedonlarının 
Diasporasına Tarihsel ve Güncel Bir Bakış”, 
Derleyen: Murat Hatipoğlu, Makedonya Sorunu 
Dünden Bugüne, Avrasya Stratejik Araştırmalar 
Merkezi Yayınları, Ankara, 2002, içinde ss. 109–
118. 

 Yakın Tarihte Türkiye ve Yunanistan 1923–
1954, Siyasal Kitabevi, Ankara, 1997. 

HECKMAN, Lale Yalçın,  “Ulus, Millet, Azınlık, Etnik Grup ve Kültür 
Kavramları Üzerine”, Birikim, Özel Sayı 71–72, 
Birikim Yayınları, İstanbul, Mart-Nisan 1995, ss. 
81–85. 

HELGESEN, Jan E.,  “Protecting Minorities in the Conferene on 
Security and Cooperation in Europe (CSCE) 
Process”, International Journal on Group 
Rights, Vol 2/1, 1994, ss. 195–233. 

HELSINKI WATCH REPORT,  “Destroying ethnic identity: The Turks of Greece”, 
August 1990. 
http://www.hrw.org/reports/pdfs/g/greece/greec991
.pdf (e. t. 04.06.2008). 

HENKIN, Louis,  “Law and Politics in International Relations: State 
and Human Values”, Robert L. s (edit.), The 
Evolution of Theory in International Relations, 
University of South Carolina Press, South 
Caroline, 1991, içinde ss. 163–188. 

HERACLIDES, Alexis,  Yunanistan ve “Doğudan Gelen Tehlike” 
Türkiye: Türk-Yunan İlişkilerinde Çıkmazlar 
ve Çözüm Yolları, Çeviren: Mihalis Vasilyadis ve 
Herkül Milas, İletişim Yayınları, İstanbul, 2002.  

HILL, Peter,  “Macedonians in Greece and Albania: A 
Comparative Study of Recent Developments”, 
Nationalities Papers, Cilt 27, No: 1, 1999, ss. 17–
30. 

HIPPLER, Jochen, (edit.), Ulus İnşası, Çeviren: Algan Sezgintüredi 
ve Burhan Şayli, Versus Kitap, İstanbul, 2007. 



 306

HIRST, Paul, Grahame Thompson,  Küreselleşme Sorgulanıyor, Dost Kitabevi, 
Ankara, 1998. 

HOBSBAWM, Eric J., 1780’den Günümüze Milletler ve Milliyetçilik-
“Program, Mit, Gerçeklik”, Çeviren: Osman 
Akınhay, Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 1995. 

HOBSBAWM, Eric J., Terence Ranger,  The Invention of Tradition, Cambridge 
University Press, Cambridge, 1983. 

HOLSTI, Ole R., “Theories of International Relations and Foreign 
Policy: Realism and Its Challengers”, Charles W. 
Kegley, Jr. (edits.), Controversies in 
International Relations Theory, Realism and the 
Neoliberal Challenge, St. Martin’s Press, New 
York, 1995, içinde ss. 35–65.  

HOROWITZ, Donald L., Ethnic Groups in Conflict, University of 
California Press, Berkeley, 1985.  

http//ue.eu.int/uedocs/cmsUpload/COHOM_mandates.pdf (e. t. 14.04.2008). 

http//www.eblul.org/greece-gb.htm (e. t. 31.03.2008). 

http://albanian.com/main/other/cameria/resolutin.html (e. t. 12.06.2008). 

http://conventions.coe.int/Treaty/Commun/ChercheSig.asp?NT=148&CM=8&DF=4/9/
2008&CL=ENG (e. t. 09.04.2008). 

http://conventions.coe.int/Treaty/en/Reports/Html/148.htm (e. t. 09.04.2008). 

http://conventions.coe.int/Treaty/en/Treaties/Html/005.htm. (e. t. 31.03.2008). 

http://conventions.coe.int/Treaty/en/Treaties/Word/018.doc (e. t. 31.03.2008). 

http://conventions.coe.int/Treaty/en/Treaties/Word/148.doc. (e. t. 09.04.2008). 

http://conventions.coe.int/Treaty/en/Treaties/Word/157.doc (e. t. 31.03.2008). 

http://daccessdds.un.org/doc/RESOLUTION/GEN/NR0/348/91/IMG/NR034891.pdf?O
penElement (e. t. 01.04.2008). 

http://ec.europa.eu/education/policies/lang/languages/langmin/files/callen.pdf 

(e. t.30.04.2008). 

http://en.wikipedia.org/wiki/Greece (e. t. 12.06.2008). 

http://eur-lex.europa.eu/JOHtml.do?uri=OJ:C:2007:306:SOM:EN:HTML  

(e. t. 30.04.2008). 

http://eurlex.europa.eu/LexUriServ/LexUriServ.do?uri=OJ:C:2004:310:0011:0040:EN:
PDF (e. t. 14.04.2008). 

http://eurlex.europa.eu/LexUriServ/LexUriServ.do?uri=OJ:C:2004:310:0041:0054:EN:
PDF (e. t. 14.04.2008). 

http://ni2.hawaii.net/ethnolog/eth.cgi/Greeece (e. t. 12.06.2008). 



 307

http://tereport.amnesty.org/document/62 (e. t. 03.07.2008). 

http://thereport.amnesty.org/ (e. t. 12.06.2008). 

http://thereport.amnesty.org/eng/regions/europe-and-central-asia/greece 
(e.t.08.07.2008). 

http://turinfonet.org.tr/frame/opinion/anasayfa.html (e. t.08.07.2008). 

http://ue.eu.int/cms3_fo/showpage.asp?id=970&lang=en&mode=g (e. t. 15.04.2008). 

http://www.abgs.gov.tr/files/_files/Zirve_Bildirileri/co_en_1993.pdf (e. t. 31.03.2008). 

http://www.amnesty.org.tr/yeni/index.php?view=article&catid=70&id=122&option=co
m_content (e. t. 07.08.2008). 

http://www.aromanian.net (e. t. 12.06.2008). 

http://www.britannica.com/eb/article-9075608/Vlach (e. t. 21.05.2008). 

http://www.cemes.org (e. t. 31.03.2008). 

http://www.coe.int/t/e/human_rights/minorities/2._framework_convention_%28monitor
ing%29/1._texts/H(1995)010%20E%20FCNM%20and%20Explanatory%20Report.asp
#TopOfPage (e. t. 31.03.2008). 

http://www.coe.int/T/e/human_rights/Minorities/2._FRAMEWORK_CONVENTION_(
MONITORING)/1._Texts/H(1995)010%20E%20FCNM%20and%20Explanatory%20R
eport.asp (e. t.31.03.2008). 

http://www.coe.int/t/e/legal_affairs/local_and_regional_democracy/regional_or_minorit
y_languages/1_the_charter/Turkish.pdf (e. t. 31.03.2008). 

http://www.eblul.org/ (e. t. 31.03.2008). 

http://www.eblul.org/greece-gb.htm (e. t. 31.03.2008). 

http://www.echr.coe.int/eng/press/1999/dec/serif_jud_epresse.htm (e. t. 31.03.2008). 

http://www.ecmi.de (e. t. 31.03.2008). 

http://www.embnet.com (e. t. 31.03.2008). 

http://www.errc.org. (e. t. 31.03.2008). 

http://www.eurolang.net/information.htm (e. t. 31.03.2008). 

http://www.eurolang.net/State/greece.htm (e. t. 31.03.2008). 

http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-
//EP//NONSGML+REPORT+A6-2005-0140+0+DOC+PDF+V0//EN&language=EN 
(e. t. 17.04.2008). 

http://www.foreignpolicy.com/Ning/archive/archive/089/evils_of_selfdetermination.PD
F (e. t: 25.03.2008). 

http://www.frosina.org/infobits/albgreece.sthml (e. t. 31.03.2008). 

http://www.fuen.org (e. t. 31.03.2008). 



 308

http://www.greekhelsinki.gr/english/reports/pomaks.html (e. t. 31.03.2008). 

http://www.eurolang.net/State/greece.htm (e. t. 31.03.2008). 

http://www.hri.org/docs/USSD-Rights/95/FYROM95.html (e. t. 20.05.2008). 

http://www.hrw.org/reports/pdfs/g/greece/greec991.pdf (e. t. 11.06.2008). 

http://www.mercator-central.org (e. t. 31.03.2008). 

http://www.mfa.gov.tr/grupa/ak/01.htm (e. t. 31.03.2008). 

http://www.mfa.gr/www.mfa.gr/en-US (e. t. 31.03.2008). 

http://www.minorityrights.org (e. t. 31.03.2008). 

http://www.monde-diplomatique.fr/cahier/kosovo/ue100699-en, (e. t. 14.04.2008). 

http://www.ogmios.org (e. t. 31.03.2008). 

http://www.ohchr.org/EN/Countries/ENACARegion/Pages/GRIndex.aspx  

(e. t. 08.07.2008). 

http://www.osce.org  (e. t. 31.03.2008). 

http://www.osce.org/documents/mcs/1975/08/4044_en.pdf (e. t. 30.04.2008). 

http://www.osce.org/documents/mcs/1980/11/4223_en.pdf (e. t. 30.04.2008). 

http://www.osce.org/documents/mcs/1989/01/16059_en.pdf (e. t. 30.04.2008). 

http://www.osce.org/documents/mcs/1990/11/4045_en.pdf (e. t. 01.04.2008). 

http://www.osce.org/documents/odihr/1990/06/13992_en.pdf (e. t. 31.03.2008). 

http://www.osce.org/hcnm/ (e. t. 31.03.2008). 

http://www.saemk.org/yayin_detay.asp?sbj=icerikdetay&id=27&dba=009&dil=tr 
(e.t.31.03.2008). 

http://www.stabilitypact.org/wt1/default.asp (e. t. 14.04.2008). 

http://www.state.gov/g/drl/rls/hrrpt/ (e. t. 08.07.2008). 

http://www.state.gov/g/drl/rls/hrrpt/2007 (e. t. 01.04.2008). 

http://www.state.gov/g/drl/rls/hrrpt/2007/100562.htm (e. t. 11.06.2008). 

http://www.unhchr.ch/udhr/lang/eng.pdf (e. t. 31.03.2008). 

http://www.uoc.es/euromosaic (e. t. 31.03.2008). 

http://www.venice.coe.int/docs/2007/CDL-MIN(2007)001-e.pdf (e. t. 31.03.2008). 

http://www.westtrakien.com/batitrakya/batitrakyahaberveduyurular/insanhaklarimahke
mesindenyunanistanaceza.html (e. t. 11.06.2008). 

http://www1.umn.edu/humanrts/gencomm/hrcom23.htm (e. t. 31.03.2008). 

http://www2.ohchr.org/english/bodies/hrcouncil/membership.htm (e. t. 31.03.2008). 

http://www2.ohchr.org/english/law/cerd.htm (e. t. 31.03.2008). 



 309

http://www2.ohchr.org/english/law/cescr.htm (e. t. 31. 03. 2008). 

http://www2.ohchr.org/english/law/crc.htm (e. t. 31.03.2008). 

http://www2.ohchr.org/english/law/genocide.htm (e. t. 31.03.2008). 

http://www2.ohchr.org/english/law/independence.htm (e. t. 01.04.2008). 

http://www2.ohchr.org/english/law/minorities.htm (e. t. 31.03.2008). 

http://www2.ohchr.org/english/law/pdf/ccpr.pdf (e.t. 31.03.2008). 

http://www.abttf.org/html/index.php?link=detay&id=26&arsiv=1&typ=1  

(e.t. 09.06.2008). 

https://www.cia.gov/library/publications/the-world-factbook/geos/gr.html#People (e.t. 
26.05.2008). 

Hürriyet, “Bravo Yorgo Kıyameti”, 30 Temmuz 1999. 

International Helsinki Federation for Human Rights, Annual Report 1997 on Greece. 

İNANÇ, Zeri  (der., çev.), Uluslararası Belgelerde Azınlık 
Hakları, Ütopya Yayınları, Ankara, 2004 

İZCİ, Rana,  “Uluslararası Güvenlik ve Çevre”, Derleyen: Faruk 
Sözmezoğlu, Uluslararası Politikada Yeni 
Alanlar ve Yeni Bakışlar, Der Yayınları, İstanbul, 
1998, içinde ss. 403–424. 

JACKSON, Robert, Georg Sorensen, Introduction to International Relations, 
Oxford University Press, Oxford, 1999. 

JEFFERSON, Thomas,  Seçme Parçalar, Çeviren: Mete Tunçay, Türk 
Siyasi İlimler Derneği Yayınları, Siyasi İlimler 
Serisi: 2, Yenilik Basımevi, İstanbul, 1961. 

JELAVICH, Charles and Barbara, The Establishment of the Balkan National 
States, 1804–1920, University of Washington 
Press, Seattle and London, 1986. 

JELAVICH Barbara,  Balkan Tarihi: 18. ve 19. Yüzyıllar, Çeviren: 
İhsan Durdu (1–3. bölümler), Haşim Koç-Gülçin 
Koç (4–7. Bölümler), Küre Yayınları, İstanbul, 
2006. 

Balkan Tarihi: 20. Yüzyıl, Çeviren: Zehra Savan 
(1–6. Bölümler), Hatice Uğur (7–10. Bölümler), 
Küre Yayınları, İstanbul, 2006. 

JOHNSTON, Darlene M.,  “Native Rights as Collective Rights:A Question of 
Group Self-Preservation”, Will Kymlicka (edit.), 
The Rights of Minority Cultures, Oxford 
University Press, Oxford, 1995, içinde ss. 179–
201.  



 310

JONES, Peter,  “Human Rights, Group Rights and Peoples’ 
Rights”, Human Rights Quarterly, V. 21, No: 1, 
ss. 80–107.  

 Rights- Issues In Political Theory, Macmillan 
Pres, Houndmills, 1994. 

JUST, Roger,  “Triumph of the Ethnos”, Elizabeth Tonkin, 
Maryon McDonald and Malcolm Chapman (edits.), 
History and Ethnicity, Routledge, London, 1989, 
içinde ss. 71–88. 

JUSTER, Alain,  “İstanbul Ortodoks Patrikhanesi, Yunanistan ve 
Türkiye”, Derleyen: Semih Vaner, Türk-Yunan 
Uyuşmazlığı, Metis Yayınları, İstanbul, 1990, 
içinde ss. 49–58. 

KABOĞLU, İbrahim Ö., Kolektif Özgürlükler, Diyarbakır Üniversitesi 
Hukuk Fakültesi Yayını, Diyarbakır, 1989.  

 Özgürlükler Hukuku-İnsan Haklarının 
Hukuksal Yapısı, Güncelleştirilmiş 5. Baskı, Afa 
Yayınları, İstanbul, 1999. 

 Dayanışma Hakları, Türkiye Orta Doğu Amme 
İdaresi Enstitüsü İnsan Hakları Araştırma ve 
Derleme Merkezi, Ankara, 1996. 

KALAYCI, Hüseyin,  “AB, Azınlıklardan Sınıfta Kaldı”, Stratejik 
Analiz, Sayı 70, Şubat 2006, ss. 44–51 

KAPANİ, Münci,  Kamu Hürriyetleri, Yenilenmiş 6. Baskı, Ankara 
Üniversitesi Hukuk Fakültesi Yayınları, Yayın No: 
453, Ankara, 1981. 

KAPLAN, Robert D.,  Balkanlarda Kaynayan Kazan, Çeviren: Dilek 
Şendil, Yayınevi Yayıncılık, İstanbul, 1995. 

KARAL, Enver Ziya,  Osmanlı Tarihi, C.5, Türk Tarih Kurumu 
Basımevi, Ankara, 1988. 

KATSIADAKIS, Helen Gardikas,  Greece and the Balkan Imbroglio: Greek 
Foreign Policy: 1911–1913, Syllogos Pros 
Diadosin Ophelimon Biblion, Athens, 1995. 

KAYA Ayhan,  “Ulusal Yurttaşlıktan Çoğul Yurttaşlığa-Yurttaşlık 
Kuramlarına Eleştirel Bir Yaklaşım”, Derleyen: 
Ayhan Kaya, Günay Göksu Özdoğan, 
Uluslararası İlişkilerde Sınır Tanımayan 
Sorunlar-Göç, Yurttaşlık, İnsan Hakları, 
Toplumsal Cinsiyet, Küresel Adalet ve 
Güvenlik, Bağlam Yayınları, İstanbul, 2003, 
içinde ss. 170–182. 



 311

KAYA, Önder,  Tanzimat’tan Lozan’a Azınlıklar, Yeditepe 
Yayınevi, İstanbul, 2004.  

KAYAPINAR, Levent,  “Makedonya’daki Etnik Grupların Türkiye ve 
Yunanistan Açısından Değerlendirilmesi”, 
Stratejik Araştırmalar Dergisi, Sayı: 3, Yıl: 2 
(Şubat 2004), ss. 81–102. 

KEDOURIE, Elie,  Nationalism, Fourth, expanded edition, Blackwell, 
Oxford, 1993. 

KEGLEY, Jr. Charles W.,  “Neoidealist Moment in International Studies? 
Realist Myths and the New International 
Realities”, International Studies Quarterly, Vol. 
37, No: 2 (June), 1993, ss.131–146. 

 “Neoliberal Challenge to Realist Theories of World 
Politics: An Introduction”, Charles W. Kegley, Jr. 
(edit.), Contraversies in International Relations 
Theory, Realism and the Neoliberal Challenge, 
St. Martin’s Press, New York, 1995, içinde ss. 1–
24. 

KELLAS, James G.,  The Politics of Nationalism and Ethnicity, 
Second Edition, Macmillan Press, Houndmills, 
1998.  

KILIÇARSLAN, Ali, “Avrupa Diller Yıllığı”, 
http://www.istanbul.edu.tr/4.boyut/avrupagun.htm 
(e.t. 15.04.2008). 

KİRİŞÇİ, KemalGareth M. Winrow, Kürt Sorunu-Kökeni ve Gelişimi, Çeviren: 
Ahmet Fethi, 4. Baskı, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 
İstanbul, 1997. 

KNUTSEN, Torbjörn L.,  A History of  International Relations  Theory, 
An Introduction, Manchester University Press, 
Manchester, 1992. 

KOCH, Koen, “The International Community and Forms of 
Intervention in the Field of Minority Rights 
Protection”, Ian M. Cuthbertson and Jane 
Leibowitz with a foreword by Joseph S. Nye, Jr. 
(edits.), Minorities: The New Europe’s Old 
Issue, Institute for EastWest Studies, New York, 
1993, içinde ss. 253–272.  

KOPYTOFF, Igor,  The African Frontier: the reproduction of 
traditional African societies, Indiana University 
Press, Bloomington, 1989. 



 312

KOSTIS, Kostos P.,  “The Formation of the State in Greece, 1830-
1914”, Marco Dogo and Guido Franzinetti (edits.), 
Disrupting and Reshaping-Early Stages of 
Nation-Building in the Balkans, A. Longo 
Editore Pub., Ravenna, 2002, içinde ss. 47–64. 

KOWERT, Paul A.,  “National Identity: Inside and Out”, Security 
Studies, Cilt 1, No 2/3, Kış 1998/1999, Bahar 
1999, ss. 1–34. 

KÖSE, Ertan,  Yunanistan ve Bitmeyen Kin, IQ Kültür Sanat 
Yayıncılık, İstanbul, 2005. 

KRAUSE, Keith,  “Critical Theory and Security Studies”, YCISS 
Occasional Paper, Number 33, February 1996, 
http://www.yorku.ca/yciss/publications/OP33-
Krause.pdf, (e.t. 18.01.2008). 

KRAUSE, Keith, Michael C. Williams,  “From Strategy to Security: Foundations of 
Critical Security Studies”, Keith Krause, Michael 
C. Williams (edits.), Critical Security Studies-
Concept and Cases, University of Minnesota 
Press, Minneapolis, 1997, içinde ss. 33–59. 

KSENOPHON,  Yunan Tarihi (EλλHNIKA), Çeviren: Suat 
Sinanoğlu, Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 
1999. 

KURBAN, Dilek,  “Azınlık Hakları: Uluslararası Standartlar, AB ve 
Türkiye”, Demokrasi Platformu, Yıl: 1, Sayı: 1, 
(Kış 2005), ss. 207–229. 

KURUBAŞ, Erol, Asimilasyondan Tanınmaya-Uluslararası 
Alanda Azınlık Sorunları ve Avrupa Yaklaşımı, 
Asil Yayın, Ankara, 2004.  

KUT, Şule,  “Makedonya-Yunanistan Anlaşmazlığının 
Boyutları”, Yayına Hazırlayan: Kemali Saybaşılı, 
Gencer Özcan, Yeni Balkanlar, Eski Sorunlar…, 
Bağlam Yayıncılık, İstanbul, 1997, içinde ss. 287–
311. 

 Balkanlar’da Kimlik ve Egemenlik, İstanbul 
Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2005. 

KYMLICKA, Will,  Çokkültürlü Yurttaşlık-Azınlık Haklarının 
Liberal Teorisi, Çeviren: Abdullah Yılmaz, 
Ayrıntı Yayınları, İstanbul, 1998. 

LARKIN, LaRae,  The Legitimacy In International Law Of The 
Detention And Internment Of Aliens And 
Minorities In The Interest Of National Security, 



 313

The Edwin Melen Press, Symposium Series 
Volume 40, New York, 1996. 

LIAKOS, Antonis,  “The Construction of National Time: The Making 
of The Modern Grek Historical Imagination”, 
Mediterranean Historical Review, 16(1), ss. 27–
42. 

LIEDERMAN, Lina Molokotos, “Identitiy Crisis: Greece, Orthodoxy and the 
European Union”, Journal of Contemporary 
Religion, 2003, 18 (3), ss. 291–315. 

LIJPHART, Arend,  Democracy in Plural Societies: A Comparative 
Experience, Yale University Press, New Halen, 
1977. 

LIPSCHUTZ, Ronnie D.,  “On Security”, Ronnie D. Lipchutz (edit.), On 
Security, Columbia University Press, New York, 
1995, içinde ss. 1–23.  

LOCKE, John,  Hükümet Üzerine İkinci İnceleme, Çeviren: 
Fahri Bakırcı, İstanbul, Ebabil Yayıncılık, 2004. 

 Sivil Toplumda Devlet-Uygar Yönetim Üzerine 
İkinci İnceleme, Çeviren: Serdar Taşçı, Hale 
Akman, Metropol Yayınları, İstanbul, 2002. 

MACARTNEY, W. J. Allan  (der.), Self-Determination in the 
Commonwealth, Aberdeen University, Aberdeen, 
1988. 

Macedonian Human Rights Movement of Canada (MHRMC): “MHRMC 
wellcomes the Acquittal of Trajan Pasois. 

Macedonian Minority in Greece, A Human Tragedy Within The Boundaries Of 
The European Union, Ministry of Foreign Affairs 
of Turkey, Ankara, 1999. 

MAVROMATIS, Yorgos,  “Yunanistan’da Hristiyan Göçmenler ve Müslüman 
Azınlıklar-Eğitimin Milli Homojenleşmedeki 
Rolü”, Çeviren: Damla Demirözü, Yeniden 
Kurulan Yaşamlar–1923 Türk-Yunan Zorunlu 
Nüfus Mübadelesi, Derleyen: Müfide Pekin, 
İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 
2005, içinde ss. 357–364. 

MCCARTHY, Justin,  Ölüm ve Sürgün, Çeviren: Bilge Umar, İnkılâp 
Kitabevi, İstanbul, 1995. 

MCGARRY, John, Brendan O’leary, “Introduction: The macro-political 
regulation of ethnic conflict”, John McGarry and 
Brendan O’Leary (edits.), The Politics of Ethnic 



 314

Conflict Regulation-Case Studies of Protracted 
Ethnic Conflicts, Routledge, London, 1993.  

MCNEILL, William Hardly,  Polyethnicity and National Unity in World 
History, University of Toronto Press, Toronto-
Buffalo, 1986. 

MEGALOMMATIS M. Cosmos,  Türk-Yunan İlişkileri ve Balkanlar-Bir Tarihçi 
Gözü ile Bugünün Sorunları, Kıbrıs Vakfı, 
İstanbul, yty. 

MEMİŞOĞLU, Hüseyin,  Balkanlarda Pomak Türkleri, Türk Dünyası 
Araştırmaları Vakfı Yayınları, İstanbul, 1999.  

METİN, Yüksel,  “Avrupa Birliği Temel Haklar Şartı”, Ankara 
Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, 
57(4), Ekim-Aralık 2002, ss. 35–63. 

MILAS, Herkül, “Türk Ders Kitaplarında “Yunanlılar: 
Bütünleştirici Bir Yaklaşım”, Tarih Eğitimi ve 
Tarihte “Öteki” Sorunu, 2. Uluslararası Tarih 
Kongresi Tebliğler, Tarih Vakfı Yurt Yayınları, 
İstanbul, 2007, ss. 254–265. 

Geçmişten Bugüne Yunanlılar-Dil, Din ve 
Kimlikleri, İletişim Yayınları, İstanbul, 2004. 

Tencere Dibin Kara, Amaç Yayınları, İstanbul, 
1989. 

Yunan Ulusunun Doğuşu, 2. Baskı, İletişim 
Yayınları, İstanbul, 1999. 

MILL, John Stuart,  Özgürlük Üstüne, Çeviren: Alime Ertan, Belge 
Yayınları-Düşünce Dizisi, İstanbul, 2000.  

MILLAS, Herculas, The Imagined ‘Other’ as National Identity: 
Greeks and Turks, CSDP, Ankara, 2002.  

MILLER, David, Michael Walzer  (edits.), Pluralism, Justice, and Equality, Oxford 
University Press, Oxford, 1995. 

MORIN, Edgar,  Avrupa’yı Düşünmek, Çeviren: Şirin Tekeli, 
İstanbul, Afa Yayınları, 1988. 

MOYNIHAN, Daniel Patrick,  Pandaemonium: Ethnicity in International 
Politics, Oxford University Press, Oxford, 1993. 

MUSGRAVE, Thomas D.,  Self-Determination and National Minorities, 
Oxford University Press, Oxford, 1997. 

NALBANT, Atilla,  Üniter Devlet, Yapı Kredi Yayınları, İstanbul, 
1997. 



 315

NAS, Çiğdem,  “Avrupa Parlamentosu’nun Etnik Azılıklara Bakışı 
ve Türkiye”, Derleyen: Faruk Sönmezoğlu, 
Uluslararası Politikada Yeni Alanlar, Yeni 
Bakışlar, Der Yayınları, İstanbul, 1998, içinde ss. 
379–402. 

ODER, Bertil Emrah,  “Avrupa Bütünleşmesi’nin Temel Hak Boyutu”, 
Derleyen: Gökçen Alpkaya, Rona Aybay, vd., 
İnsan Hakları, Yapı Kredi Yayınları-Cogito-98, 
İstanbul, 2000, içinde ss. 478–500. 

 Avrupa Birliği’nde Anayasa ve Anayasacılık, 
Anahtar Kitaplar Yayınevi, İstanbul, 2004. 

OKUTAN, Çağatay,  “Teori ve Uluslararası Metinlerde Azınlık Tanımı”, 
Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi 
Dergisi, S. 59–2, Nisan-Haziran 2004, ss. 59–75. 

ORAN, Baskın,  “Balkan Müslümanlarında Dinsel ve Ulusal 
Kimlik-Yunanistan, Bulgaristan, Makedonya ve 
Kosova Üzerine Karşılaştırmalı Bir İnceleme”, 
Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi 
Dergisi, Cilt: 48, No: 1–4, (Ocak-Aralık 1993), ss. 
109–120. 

“Batı Trakya’daki Müslüman Türk Azınlığı”, 
Çeviren: Süleyman Aksoy, Derleyen: Semih 
Vaner, Türk-Yunan Uyuşmazlığı, Metis 
Yayınları, İstanbul, 1990, içinde ss. 152–168. 

 “Türk Dış Politikası ve Batı Trakya”, Derleyen: 
Faruk Sönmezoğlu, Türk Dış Politikasının 
Analizi, Gözden Geçirilmiş İlaveli 2. Basım, Der 
Yayınları, İstanbul, 2001, içinde ss. 307–320. 

Küreselleşme ve Azınlıklar, Güncelleştirilmiş ve 
Genişletilmiş 3. Baskı, İmaj Yayınevi, Ankara, 
2000.  

Türkiye’de Azınlıklar, Kavramlar, Teori, 
Lozan, İç Mevzuat, İçtihat, Uygulama, İletişim 
Yayınları, İstanbul, 2004. 

Türk-Yunan İlişkilerinde Batı Trakya Sorunu, 
Güncelleştirilmiş İkinci Basım, Bilgi Yayınevi, 
Ankara, 1991.  

Yunanistan’ın Lozan İhlalleri, Stratejik 
Araştırma ve Etüdler Milli Komitesi (SAEMK) 
Yayını, Ankara, 1999, ss. 17–78. 



 316

OREND, Brian,  Human Rights: Concept and Context, 
Broadview Press, Petersburg, 2002. 

OVALI, A. Şevket, “Tarihsel Bir Perspektiften Batı-Yunanistan 
İlişkisinin Siyasal Arka Planı (1821–1945), 
Ankara Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi 
Dergisi, 62–1, Ocak-Mart 2007, ss. 165–195. 

ÖKTEM, A. Emre,  Terörizm, İnsancıl Hukuk ve İnsan Hakları, 
Derin Yayınları, İstanbul, 2007. 

ÖZARMAN, Elif,  “Avrupa’da Dil Hakları: Genel Bir Çerçeve”, 
Çeviren: Burcu Toksabay, 
http://www.hyd.org.tr/tr/rapor.asp?rapor_id=14 

ÖZDEK, Yasemin,  Uluslararası Politika ve İnsan Hakları-Eleştirel 
Bakışlar, Öteki Yayınevi, Ankara, 2000. 

ÖZGÜR, Nurcan,  Etnik Sorunların Çözümünde Hak ve 
Özgürlükler Hareketi, Der Yayınları, İstanbul, 
1999. 

ÖZTÜRK, Namık Kemal,  “Etnik Sorunlar ve Politik İstikrar”, Amme İdaresi 
Dergisi, Cilt 31, Sayı 3, Eylül 1998, ss. 3–16.  

ÖZYURT, Cevat,  “İnsan Haklarının Küreselleşmesi”, İnsan Hakları 
Araştırmaları, Yıl 2, Sayı 2, 2004, ss. 65–83 

PAMUKÇU, Konuralp,  “İnsan Hakları Konusunda Uluslararası Örgüt ve 
Devlet İlişkisi: AGİT-Türkiye”, Derleyen: Faruk 
Sönmezoğlu, Değişen Dünya ve Türkiye, Bağlam 
Yayınları, İstanbul, 1996, içinde ss. 43–61. 

PANAYI, Panikos, (edit.), Minorities in Wartime-National and 
Racial Groupings in Europe, North America 
and Australia during the Two World Wars, 
Berg Publishers Limited, Oxford, 1993.  

 An Ethnic History of Europe since 1945: 
Nations, States, Minorities, Pearson Education 
Ltd., Essex, 2000. 

PAZARCI, Hüseyin,  Uluslararası Hukuk Dersleri, I. Kitap, Turhan 
Kitabevi, Ankara, 1995. 

 Uluslararası Hukuk Dersleri, II. Kitap, Turhan 
Kitabevi, Ankara, 1996.  

PELLET, Alain,  “The Opinions of the Badinter Arbitration 
Committee: A Second Breath fort the Self-
determination of Peoples”, European Journal of 
International Law, Vol. 3, No. 1, (1992), ss. 178–
186. 



 317

PERDURANT, Daniel,  Antisemitism in Contemporary Greek Society, 
http://www.greekhelsinki.gr/english/reports/perdur
ant-on-greek-antisemitism.html (e.t. 12.02.2008). 

PİRİNÇÇİ, Ferhat,  “Yunan Ulusal Kimliğinin Oluşum Sürecinde İçsel 
ve Dışsal Parametrelerin Analizi”, Ankara 
Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi 
Dergisi, C. 46, S. 1 (2006), ss. 53–78. 

POPPER, Karl,  Açık Toplum ve Düşmanları 1–2, Çeviren: 1. 
Cilt: Mete Tuncay, 2. Cilt: Harun Rızatepe, Remzi 
Kitabevi, İstanbul, 1994. 

POULTON, Hugh,  “Chancing Notions of National Identity Among 
Muslims In Thrace and Macedonia: Turks, Pomaks 
and Roma”, Hugh Poulton, Suha Tajı-Farouki 
(edits.), Muslim Identity and the Balkan State, 
Hurst & Company, London, 1997, içinde ss. 82–
102. 

 Balkanlar-Çatışan Azınlıklar, Çatışan Devletler, 
Yavuz Alagon (Türkçesi), Sarmal Yayınevi, 
İstanbul, 1993. 

 Who Are The Macedonians?, Hurst & Company 
London, 1995.  

PREECE, J. Jackson,  “National Minorities and the International System 
(1)”, Politics, C. 1, S. 18, (1998), ss. 17–23. 

 Ulusal Azınlıklar ve Avrupa Ulus-Devlet 
Sistemi, Çeviren: Ayşegül Demir, Donkişot Yayın, 
İstanbul, 2001. 

 “National Minority Rights vs. State Sovereignty in 
Europe: Changing Norms in International 
Relations?”, Nations and Nationalism, C. 3, S. 3, 
1997, ss. 345–364. 

PREVELAKIS, Nicolas,  “The Spirit of Grek Nationalism: The Grek Case in 
the Light of Greenfield’s Conceptual Framework”, 
http://www.lse.ac.uk/collections/hellenicObservato
ry/pdf/1st_Symposium/N_Prevelakis_paper.pdf 
(e.t. 13.05.2008). 

RAND, Ayn,  “Kolektif Haklar”, Çeviren: Mustafa Erdoğan, 
Derleyen: Atilla Yayla, Sosyal ve Siyasal Teori: 
Seçme Yazılar, 2. Baskı, Siyasal Kitabevi, 
Ankara, 1999, içinde ss. 325–329. 



 318

REÇBER, Kamuran,  “Avrupa Birliği’nde Değişim İhtiyacı: Avrupa 
Toplulukları Ortadan Kaldırılıyor”, Global 
Strateji, Yıl: 3, Sayı: 12 (Kış 2008), ss. 8091. 

 Avrupa Birliği Mevzuatı, Genişletilmiş 2. Baskı, 
Alfa Aktüel Yayınevi, İstanbul, 2005. 

REÇBER, Kamuran, Çiğdem Aydın, “Avrupa Birliği’nde Üye Devletler 
Tarafından İnsan Haklarının İhlal Edilmesi 
Durumunda Öngörülen Yaptırımlar”, Ankara 
Üniversitesi Hukuk Fakültesi Dergisi, Cilt 53, 
Sayı 1, 2004, ss. 89–115. 

REHMAN, Javaid,  “Uluslararası Hukukta Azınlık Hakları”, Ulusal, 
Uluslarüstü ve Uluslararası Hukukta Azınlık 
Hakları, İstanbul Barosu Yayınları, İstanbul, 2002. 

REİSOĞLU, Safa, Uluslararası Boyutlarıyla İnsan Hakları, Beta 
Yayıncılık, İstanbul, 2001. 

REX, John,  “The Concept of a Multicultural Society”, 
Montserrat Guibernau and John Rex (edits.), The 
Ethnicity Reader- Nationalism, 
Multiculturalism and Migration, Polity Press, 
Cambridge, 1997, içinde ss. 205–219. 

REYHAN, Cenk,  “Modern Yunanistan’ın Oluşumunda Büyük 
Güçlerin Etkisi”, Avrasya Dosyası, Cilt: 11, Sayı: 
1, 2005, ss. 180–197. 

RICH, Roland,  “Recognition of States: The Collapse of 
Yugoslavia and Soviet Union”, European Journal 
of International Law, Vol. 4, No. 1 (1993), ss. 
36–65. 

ROMANUCCI-ROSS, Lola, George De Vos, (edits.), Ethnic Identity: Creation, 
Conflict and Accommodation, Third Edition, 
AltaMira Press, Walnut Creek, 1995. 

ROSAS, Allan,  “Democracy and Human Rights”, Allan Rosas, Jan 
Helgesen, Donna Gomien (edits.), Human Rights 
in a Changing East-West Perspective, Pinter 
Publishers, New York, 1990, içinde ss. 17–57. 

ROUSSEAU, Jean Jacques, İtiraflar, Cilt 1, Çeviren: Serkan Özburun, Kaknüs 
Yayınları, İstanbul, 1998. 

İtiraflar, Cilt 2, Çeviren: Serkan Özburun, Kaknüs 
Yayınları, İstanbul,1999. 

 Toplum Sözleşmesi, Çeviren: Vedat Günyol, 
Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları, İstanbul, 
2006. 



 319

ROWLEY, Charles K.,  Özgürlük ve Devlet, Çeviren: İbrahim Dalmış, 
Liberte Yayınları, Ankara, 2002. 

RUSSEL, Bertrand,  Batı Felsefesi Tarihi 1–2, Çeviren: Muammer 
Sencer, Say Yayınları, İstanbul, 1997. 

SANDER, Oral,  Siyasi Tarih-İlkçağlardan 1918’e, 5. Baskı, İmge 
Kitabevi, Ankara, 1997.  

SANDERS, Douglas,  “Collective Rights”, Human Righs Quarterly, 
Vol.13, No. 3, (August 1991), ss. 368–386. 

SARAÇLI, Murat, Avrupa Birliği ve Türkiye’de Azınlıklar, Lotus 
Yayınevi, Ankara, 2007. 

SARAL, Emre,  “Avrupa Birliği’nin Dış İlişkileri ve İnsan 
Hakları”, Hukuk Gündemi Dergisi, S. 3, (Aralık 
2005), ss. 88–93.  

SCHOPFLIN, George, “Nationalism and Ethnic Minorities in Post-
Communist Europe”, Richard Caplan and John 
Feffer (edits.), Europe’s New Nationalism-States 
and Minorities ın Conflict, Oxford University 
Press, New York, 1996, içinde ss.151–168. 

SCHULZE, Hagen, Avrupa’da Ulus ve Devlet, Çeviren: Timuçin 
Binder, Literatür Yayıncılık, İstanbul, 2005. 

SETON-WATSON, Huhg,  Nations and States: An Enquiry into the Origins 
of Nations and the Politics of Nationalism, 
Westview Press, Boulder Colorado,1977. 

SHAW, Stanford Jay,  Turkey and the Holocaust: Turkey’s role in 
rescuing Turkish and European Jewry from 
Nazi persecution, 1933–1945, New York 
University Press, New York, 1993. 

SHEA, John,  Macedonia and Greece- The Struggle to Define 
a New Balkan Nation, McFarland 
&Company;Inc., Jefferson, 1997. 

SHESTACK, Jerome J.,  “İnsan Haklarının Felsefi Temelleri”, Çeviren: Ali 
Rıza Çoban, Bilal Canatan, Liberal Düşünce, Yıl: 
11, Sayı: 43 (Yaz-2006), ss. 87–119. 

SJURSEN, Helene,  Security and Defence, ARENA Working Paper, 
2003. 

SKRINIS, Stavros,  “Nation-State Building Process and Cultural 
Diversity”, MigPol-Project: Greece. Overview 
about Immigration, Integration and Refugee-
Protection Politics in all Memmeber States of 
the European Union, 2003. 



 320

SMITH, Anthony D.,  (edit.), Ethnicity, Oxford University Press, 
Oxford, 1996. 

 Küreselleşme Çağında Milliyetçilik, Çeviren: 
Derya Kömürcü, Everest Yayınları, İstanbul, 2002. 

 National Identity, University of Nevada Press, 
Reno, 1991. 

 Ulusların Etnik Kökeni, Çeviren: Sonay 
Bayramoğlu, Hülya Kendir, Dost Kitabevi, 
Ankara, 2002. 

SMITH, Michael Llewellyn,  Yunan Düşü, Ayraç Yayınevi, Ankara, 2002. 

SOMER, Murat,  “Ethnic and Regional Conflict”, World at Risk: A 
Global Issues Sourcebook, CQ Press, 
Washington, 2002, ss. 173–196.  

SOMERSAN, Semra,  Sosyal Bilimlerde Etnisite ve Irk, İstanbul Bilgi 
Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2004.  

SOYSAL, İsmail, Şule Kut,  Dağılan Yugoslavya ve Bosna Hersek Sorunu: 
Olaylar-Belgeler 1990–1996, Ortadoğu ve Balkan 
İncelemeleri Vakfı, İstanbul, 1997. 

SOYSAL, İsmail,  Türkiye’nin Siyasal Antlaşmaları, TTK 
Yayınları, Ankara, 1983. 

SÖNMEZOĞLU, Faruk  Y.Y. Gökalp, D. Ü. Arıboğan, B. Dedeoğlu (der.), 
Uluslararası İlişkiler Sözlüğü, Cem Yayınevi, 
İstanbul, 1992. 

 Türkiye-Yunanistan İlişkileri ve Büyük Güçler, 
Kıbrıs, Ege ve Diğer Sorunlar, Der Yayınları, 
İstanbul, 2000. 

STAVRIANOS, Leften Stavro,  The Balkans since 1453, Hurst &Company, 
London, 2000. 

SUR, Melda,  “Paris Şartı’nda İnsan Hakları”, Ankara 
Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, 
Cilt: 47, Sayı:3–4, Haziran-Aralık 1992, ss. 299–
305. 

ŞAHİN, Mustafa,  “Avrupa Güvenlik ve İşbirliği Teşkilatı”, Amme 
İdaresi Dergisi, 31/4 Aralık 1998, ss. 97–104. 

Avrupa Birliği’nin Self-Determinasyon 
Politikası, Nobel Yayıncılık, Ankara, 2000. 

ŞEN, Y. Furkan,  Globalleşme Sürecinde Milliyetçilik Trendleri 
ve Ulus-devlet, Yargı Yayınevi, Ankara, 2004.  



 321

TANİLLİ, Server,  Anayasal ve Siyasal Belgeler, Cem Yayınları, 
İstanbul, 1976.  

TANÖR, Bülent,  Türkiye’nin İnsan Hakları Sorunu, BDS 
Yayınları, İstanbul, 1990. 

TANRISEVER, Oktay F.,  “Güvenlik”, Devlet ve Ötesi-Uluslararası 
İlişkilerde Temel Kavramlar, Derleyen: Atila 
Eralp, İletişim Yayınları, İstanbul, 2005. 

TAŞDEMİR, Hakan, Murat Saraçlı, “Avrupa Birliği ve Türkiye Perspektifinden 
Azınlık Hakları Sorunu”, Uluslararası Hukuk ve 
Politika, Cilt: 2, No: 8, ss. 25–35. 

TAYLOR, Charles vd.  Hazırlayan: Amy Gutmann, Çokkültürcülük-
tanınma politikası, Yapı Kredi Yayınları, 
İstanbul, 2005.  

TAYLOR Charles, K. Antony Appiah vd.,  Çokkültürcülük-tanınma politikası, 
Editör: Cem Akaş, Yapı Kredi Kültür Sanat 
Yayınları, İstanbul, 1996. 

TEKELİ, İlhan,  Tarih Yazımı Üzerine Düşünmek, Dost Kitabevi 
Yayınları, Ankara, 1998. 

TEKİN, Oğuz,  Eski Yunan Tarihi, İletişim Yayınları, İstanbul, 
2004. 

TERRIFF, Terry, Stuart Croft, Lucy Jmes, Patrick M. Moran, Security Studies 
Today, Polity Press, Londra, 1999.  

TERZİOĞLU, Süleyman Sırrı, Bahadır Bumin Özarslan, “Türkiye’nin Avrupa 
Birliği’ne Üyelik Sürecinde Azınlıklar Sorunu”, 
Avrasya Dosyası, Cilt 11, Sayı 1, 2005, ss. 113–
126. 

TERZİOĞLU, Süleymen S.,  Uluslararası Hukukta Azınlıklar ve Anadilde 
Eğitim Hakkı, Alp Yayınevi, İstanbul, 2007. 

TESSER, Lynn M.,  “The Geopolitics of Tolerance: Minority Rights 
and under EU Expansion in East-Central Europe, 
East European Politics and Societies, Vol. 17, 
Issue 3 (Summer 2003), ss. 483–533. 

TEZCAN, Ercüment,  Avrupa Birliği Hukuku’nda Birey, İletişim 
Yayınları, İstanbul, 2002. 

The Vlachs, Greek Helsinki Monitor-Minority Rights Group-Greece.  

THORNBERRY, Patrick,  “International and European Standarts on Minority 
Rights”, Hugh Miall (edit.), Minority Rights in 
Europe: The Scope for a Transnational Regime, 
The Royal Institute of International Affairs, Pinter 
Publishers, London, 1994, içinde ss.14–21  



 322

 “Self-Determination, Minorities, Human Rights: A 
Review of International Instruments” 
International and Comparative Law Quarterly, 
Vol. 38, No. 4, October 1989, ss. 867–889. 

 International Law and The Rights of Minorities, 
Clarendon Press, Oxford, 1991. 

THURER, Daniel,  “The Rights of Self-Determination of Peoples”, 
Law and State, Vol. 35, 1987, ss. 22–39. 

TODOROVA, Maria,  Balkanlar’ı Tahayyül Etmek, İletişim Yayınları, 
İstanbul, 2003. 

TOKAY, A. Gül,  “II. Meşrutiyet Dönemi Dış İlişkileri: 1908–1914”, 
Derleyen: Faruk Sönmezoğlu, Türk Dış 
Politikasının Analizi, Der Yayınları, İstanbul, 
2004, içinde ss. 35–56. 

 “Makedonya Sorununa Tarihsel Bir Bakış: 1878–
1908”, Yayına Hazırlayan: Kemâli Saybaşılı-
Gencer Özcan, Yeni Balkanlar, Eski Sorunlar…, 
İstanbul, Bağlam Yayınları, 1997, içinde ss. 23–52. 

Makedonya Sorunu (Jön Türk İhtilalinin 
Kökenleri 1903–1908), Afa Yayınları, İstanbul, 
1996. 

TOLUNER, Sevin,  “Lozan Azınlıkların Korunması Rejimi ve Batı 
Trakya Türkleri”, Milletlerarası Hukuk 
Açısından Türkiye’nin Bazı Dış Politika 
Sorunları, Beta Yayınları, İstanbul, 2000, içinde 
ss. 207–241. 

TSITSELIKIS, Konstantinos,  “1923’ten Önce Yunanistan’da Müslüman 
Cemaatler-Yasal Süreklilik ve İdeolojik 
Tutarsızlıklar”, Çeviren: Damla Demirözü, 
Yeniden Kurulan Yaşamlar–1923 Türk-Yunan 
Zorunlu Nüfus Mübadelesi, Derleyen: Müfide 
Pekin, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, 
İstanbul, 2005, içinde ss. 341–355. 

TSOUKALAS, Constantine,  “European modernity and Greek national identity”, 
Journal of Southern Europe and the Balkans, 
Vol. 1, Issue 1, (May–1999), ss. 7–14.  

TURNER, Bryan,  Eşitlik, Çeviren: Bahadır Sina Şener, Dost 
Kitabevi, Ankara, 1997.  

 (edit.), Theories of Modernity and 
Postmodernity, Sage Publications, London, 1990. 



 323

TÜRBEDAR, Erhan, Nurgül Bostan, Yunanistan’ın Savunma Politikası ve 
Türkiye, Stratejik Analiz, Aralık 2003, ss. 70–76. 

TÜRKER, Haşim, Avrupa Güvenlik ve Savunma Politikası, Nobel 
Yayıncılık, Ankara, 2007. 

TÜRSAN, Nurettin,  Yunan Sorunu, yey, Ankara, 1987. 

US Department of State  Greece Country Report on Human Rights 
Practices for 1997- Released by the Bureau of 
Democracy, Human Rights and Labor, January 30, 
1998. 

ÜLGER, İrfan Kaya,  “Balkan Gelişmeleri ve Türkiye:1990’lı Yıllar”, 
Editör: İdris Bal, 21. Yüzyılda Türk Dış 
Politikası, 3. Baskı, AEDM Yayınları, Ankara, 
2006, içinde ss. 257–271 

ÜNAL, Şeref,  Temel Hak ve Özgürlükler ve İnsan Hakları 
Hukuku, Yetkin Yayınları, Ankara, 1997. 

ÜRER, Levent,  Azınlıklar ve Lozan Tartışmaları, Derin 
Yayınları, İstanbul, 2003. 

VEREMIS, Thanos,  “The Revival of the Macedonian Question, 1991–
1995”, Peter Mackridge and Eleni Yannakakis 
(edits.), Ourselves and others: the development 
of a Greek Macedonian cultural identity since 
1912, New York, Berg, 1997, içinde ss. 227–234. 

VERMEERSCH, Peter,  “Minority Policy in Central Europe: Exploring the 
Impact of the EU’s Enlargement Strategy”, The 
Global Review of Ethnopolitics, Vol. 3, No. 2, 
January 2004, ss. 3–19. 

VIOTTI, Paul R., Mark V. Kauppi, International Relations Theory: Realism, 
Pluralism, Globalism, 2nd ed. Macmillan 
Publishing Company, New York, 1993. 

VUCINICH, Wayne S.,  “The Nature of Balkan Society Under Otoman 
Rule”, Slavic Review, 21(4), 1962, ss. 597–616. 

WACE Alan J. B., M.S. Thompson,  The Nomads of the Balkans: An Account of Life 
and Customs Among the Vlachs of Northern 
Pindus, Freeport, New York, 1971. 

WAEVER, Ole,  “Insecurity, security and Asecurity in the West 
European Non-War Community”, Emmanuel 
Adler ve Michael Barnett (edits.), Security 
Communities, Cambridge University Pres, 
Cambridge, 1998, içinde ss. 69–118. 



 324

 “Securitization and Desecuritization”, Ronnie D. 
Lipchutz (edit.), On Security, Columbia 
University Press, New York, 1995, içinde ss. 46–
86. 

WAEVER, Ole, Barry Buzan, Morten Kelstrup, Pierre Lemaitre,  Identity, Migration 
and the New Security Agenda in Europe, St. 
Martin’s Press, New York, 1993. 

WALLERSTEIN, Immanuel,  Liberalizmden Sonra, Çeviren: Erol Öz, Metis 
Yayınları, İstanbul, 1998. 

WATERS, Malcolm,  Globalization, Routledge, London, 1995. 

WILKINSON, Don,  “The Meaning of Self-Determination”, Quadrant, 
Vol. 43, Mart 1999, ss. 23–26.  

WINNIFRITH, Tom J.,  Shattered Eagles Balkan Fragments, Gerald 
Duckworth & Co. Ltd., London, 1995. 

WINNIFRITH, Tom J.,  The Vlachs: The History of a Balkan People, 
Antony Rowe Ltd., Wiltshire, 1995. 

WOLFERS, Arnold,  “National Security as an Ambiguous Symbol”, 
Political Science Quarterly, Cilt 67, No: 4, 1952, 
ss. 481–502. 

World Directory of Minorities, (ed. Minority Rights Group-MRG), 1997. 

YASAMEE, Feroz A. K.,  “Balkanlarda Milliyet: Makedonya Örneği”, 
Çeviren: Hale Yılmaz, Yeni Balkanlar Eski 
Sorunlar…, Bağlam Yayınları, İstanbul, 1997, 
içinde ss. 71–86. 

YAŞAR, Fatma Tunç,  Batı Trakya-Meriç’in Öbür Yakası, İlke 
Yayıncılık, İstanbul, 2005. 

YAYLA, Atilla,  Liberalizm, Liberte Yayınları, Ankara, 2002. 

YERASIMOS, Stefanos,  Milliyetler ve Sınırlar, Balkanlar, Kafkasya ve 
Orta-Doğu, İletişim Yayınları, İstanbul, 2002. 

YILDIRIM, Münir,  Yunanistan ve Ortodoks Kilisesi, Aziz Andaç 
Yayınları, Ankara, 2005. 

YILMAZ, Aytekin,  Etnik Ayrımcılık, Vadi Yayınları, Ankara, 1994.  

YILMAZ, Sait,  21. Yüzyılda Güvenlik ve İstihbarat, Alfa 
Yayıncılık, İstanbul, 2006.  

Yunanistan Anayasası, İstanbul Bilgi Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 2005. 

YÜRÜŞEN, Melih,  Çeşitlilikten Özgürlüğe-Çokkültürlülük ve 
Liberalizm, LDT Yayınları, Ankara, 1998. 



 325

ZACHER Mark W., Richard A. Matthew,  “Liberal International Theory: Common 
Threads, Divergent Strands”, Charles W. Kegley, 
Jr. (edit.), Controversies in International 
Relations Theory, Realism and the Neoliberal 
Challenge, St. Martin’s Press, New York, 1995, 
içinde ss.107–150. 



 326

ÖZGEÇMİŞ 
 

Doğum Yeri ve Yılı          : Kırıkkale, 1978  

Öğr.Gördüğü Kurumlar  : Başlama Yılı Bitirme Yılı Kurum Adı 

Lise                                  : 1991 1995 Ankara Gazi Anadolu Teknik Lisesi 

Lisans                              : 1995 1999 Uludağ Üniversitesi, İ.İ.B.F. 

Yüksek Lisans                 : 1999 2002 Uludağ Üniversitesi, S.B.E. 

Doktora                           : 2002 2008 Uludağ Üniversitesi, S.B.E. 

Medeni Durum                : Evli 

Bildiği Yabancı Diller ve Düzeyi: :İngilizce, İyi  

Çalıştığı Kurum (lar)      : Başlama     ve     Ayrılma Tarihleri Çalışılan Kurumun Adı 

                                       1. 2000  Uludağ Üniversitesi, Araş. Gör. 

                                      …    

Yurtdışı Görevleri           : - 

Kullandığı Burslar          : - 

Aldığı Ödüller                 :  

Üye Olduğu Bilimsel ve Mesleki Topluluklar        :  

Editör veya Yayın Kurulu Üyelikleri        :  

Yurt İçi ve Yurt Dışında katıldığı Projeler              :  

Katıldığı Yurt İçi ve Yurt Dışı Bilimsel Toplantılar:  

Yayımlanan Çalışmalar  
: 

“Avrupa Birliği'ne Üye Devletler Tarafından İnsan 
Haklarının İhlal Edilmesi Durumunda Öngörülen 
Yaptırımlar”, Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi 
Dergisi, Cilt 53, Sayı 1, 2004, ss. 89–115 (ISSN: 1301–
1308) (Kamuran REÇBER ile birlikte) 
 
“İnsan Hakları Açısından Türkiye'nin Avrupa Birliği'ne 
Üyelik Sürecinin 2003 İlerleme Raporu Çerçevesinde 
Analizi", Uludağ Üniversitesi I. Ulusal Genç Bilim 
Adamları Sempozyumu: Değişen Dünya'da Türkiye'nin 
Önemi, 6-7 Mayıs 2004, Uludağ Üniversitesi Rektörlüğü 
Kültür Sanat Kurulu Yayınları. Yay. No:7. ss. 795–822. 
ISBN:975-6958-89-8. 

Diğer                                :  

 Çiğdem AYDIN KOYUNCU 
07/08/2008 

 




